Empfindungsfahigkeit und moralischer Status
Eine Kritik der pathozentrischen Ethik

Inauguraldissertation
zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie
im Fachbereich A
Geistes- und Kulturwissenschaften
der Bergischen Universitat Wuppertal

vorgelegt von
Erasmus Scheuer

aus
Dusseldorf

Wuppertal, im Januar 2018



Die Dissertation kann wie folgt zitiert werden:

urn:nbn:de:hbz:468-20180503-133904-3
[http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn%3Anbn%3Ade%3Ahbz%
3A468-20180503-133904-3]



alles bleibt wie es ist
Geheimnis in einem Geheimnis
Muster in einem Muster

(Norbert Scheuer — Nichts)

Meinen Eltern,

Elvira und Norbert Scheuer



Vorwort

Der Pathozentrismus betrachtet die Leidens- oder Empfindungsfahigkeit aller, auch
nichtmenschlicher Spezies als zentrales moralisches Kriterium. Diese Arbeit hat die
pathozentrische Position zum Gegenstand und bewegt sich bewusst zwischen Kritik
und Verteidigung eines solchen Ansatzes. Einerseits liegen die Schwachen des Pa-
thozentrismus m.E. mehr oder weniger offen zu Tage, da die Kluft zwischen Empfin-
dungen des Menschen und den Empfindungen anderer Spezies nur schwer inner-
halb eines naturwissenschaftlich-physikalistischen  Weltbildes Uberbrickbar
erscheint. Andererseits vertrete ich als Verfasser dieser Arbeit die Ansicht, dass eine
Erweiterung der Moralobjekte Uber die Menschen hinaus erfolgen muss, dass das
Leiden anderer Kreaturen Teil einer jeden ethischen Betrachtung sein sollte. Der Pa-
thozentrismus vertritt mit seinem Kriterium der Leidens- bzw. Empfindungsfahigkeit
eine ethische Position, die vom Ansatz her eine Erweiterung der Moralobjekte an-
strebt. Aus diesem Grund liegt meine Sympathie beim Pathozentristen. Infolgedes-
sen versucht diese Arbeit, einerseits die Kritik am Pathozentrismus aufzuzeigen, an-
dererseits dem Pathozentristen auch Argumente an die Hand zu geben, die es ihm
erlauben, seine Position zu verteidigen. Der Pathozentrist hat nach meiner Ansicht
zwei schwerwiegende und grundlegende Probleme, wenn er seine Ethik innerhalb
eines tendenziell physikalistischen Weltbildes zu verteidigen sucht. Diese Probleme
nenne ich das unkonditionale und das konditionale Problem; sie bilden die grof3en
Herausforderungen flr den Pathozentrismus. Beim unkonditionalen Problem hat der
Pathozentrist die Schwierigkeit, Empfindungen anderer Spezies auf wissenschaftli-
chem Wege nachzuweisen. Konnte er den Hiatus zwischen unserer Empfindungsfa-
higkeit und dem Empfinden anderer Spezies Uberwinden, dann muss der Pathozent-
rist immer noch ein konditionales Problem |6sen. Das konditionale Problem
beschreibt die Schwierigkeit, Empfindungen anderer Spezies innerhalb einer patho-
zentrischen Ethik eine differenzierte moralische Bedeutung zuzuweisen. Ware das
unkonditionale Problem gel6st und damit nachgewiesen, dass z.B. meine Katze So-
phia tatsachlich in bestimmter Weise empfindet, dann musste hinsichtlich des kondi-
tionalen Problems noch gezeigt werden, wie ihre Empfindungen innerhalb des ge-
samten Spektrums mdglicher empfindungsfahiger Spezies zu beurteilen waren. Erst

unter dieser Voraussetzung konnte eine ethische Handlungstheorie moglich sein.



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Die vorliegende Arbeit ist motiviert aus vorherigen Beschaftigungen mit dem Empfin-
den als philosophietheoretisch problematischem Phanomen und baut auf diesen
Auseinandersetzungen auf. Im Rahmen von Vortragen und Abschlussarbeiten hatte
ich mich bereits mit der Empfindungsfahigkeit auseinandergesetzt. Besonders wah-
rend meiner Studienzeit an der Heinrich-Heine-Universitat Dusseldorf wandte ich
mich zuerst dezidiert dem Problem einer naturalistischen Erklarung des Empfindens
zu und untersuchte die Entstehung dieses Phanomens als biologischem Merkmal
speziell fir Farbempfindungen. Mich interessierte im Anschluss daran die ethische
Dimension der Empfindungsfahigkeit, und ich begann, mich mit der Position des Pa-
thozentrismus auseinanderzusetzen, die schon immer einen integralen Bestandteil
meiner moralphilosophischen Interessen bildete. Im Rahmen dieser neuen Fragestel-
lungen konnte ich auf meine bisherigen Ergebnisse aus der Beschaftigung mit dem
phanomenalen Empfinden aufbauen. Sie flossen auch teilweise in die vorliegenden
metaethischen Untersuchungen mit ein, wurden in einen moralphilosophischen Zu-
sammenhang gestellt und bilden nun einen Bestandteil der dargelegten Argumenta-
tion. Wie die Arbeit zeigen wird, sind Erkenntnisse aus der Philosophie des Geistes
und der Evolutionsphilosophie notwendige Bestandteile jeder ausfuhrlichen und
grundlegenden Analyse der pathozentrischen Ethik.

In der vorliegenden Arbeit wird das unkonditionale und konditionale Problem fur den
Pathozentrismus diagnostiziert und meines Wissens der erste Versuch unternom-
men, diese grundlegenden Probleme systematisch zu beschreiben und Lésungswe-
ge aufzuzeigen. Sie leistet einen Beitrag zur Erklarung des geheimnisvollen Zusam-
menhangs zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischer Relevanz. Dazu werden
Maoglichkeiten und Grenzen einer pathozentrischen Ethik beschrieben. Um ein voll-
standiges Bild des Pathozentrismus zu erhalten, wird auch auf historische Pathozen-
trismen eingegangen und dann sukzessive versucht, ein moglichst genaues Bild des
pathozentrischen Ansatzes zu entwerfen.

Der Schwerpunkt der Arbeit liegt eindeutig auf den neuro- und geistphilosophischen
Uberlegungen zur Empfindungsféahigkeit sowie den evolutionéren Perspektiven und
Spekulationen zur Entstehung des Empfindens als einem pathozentrischen Kriterium.
Die Erfassung der Empfindungsfahigkeit anderer Spezies wird als zentrale Heraus-
forderung des Pathozentrismus behandelt, weil eine pathozentrische Ethik immer
bestrebt ist, bestimmten Spezies konkrete Empfindungen zu unterstellen. Um diese

Empfindungen dann ethisch nutzbar zu machen, wird auch im Rahmen des konditio-



Vorwort

nalen Problems diskutiert, wie eine Wertehierarchie in einer pathozentrischen Ethik
aussehen konnte, in der dann die Empfindungswerte anderer Spezies, wie z.B. die
meiner neben mir liegenden, behaglich schnurrenden Katze Sophia, ihren rechtma-

Rigen Platz hatte.

Die Anfertigung meiner Arbeit wurde durch die Unterstutzung von vielen Personen
uberhaupt erst ermdglicht, sie begleiteten meine Ausbildung oder weckten mein Inte-
resse flr bestimmte philosophische Fragestellungen. So begleiteten Kolleginnen und
Kollegen an der Heinrich-Heine Universitat Dusseldorf meinen Weg in die theoreti-
sche Philosophie und unterstutzten meine Beschaftigung mit Fragen der Philosophie
des Geistes. Gerald Hartung von der Bergischen Universitat Wuppertal konnte sich
fur das Thema der vorliegenden Arbeit begeistern. Durch seine immer inspirierende
Kritik half er mir Uber viele konzeptionelle Hirden hinweg. Ich danke ihm fir seine
Unterstltzung und die immer anregenden und ermunternden Gesprache. Darlber
hinaus wurde die Arbeit nicht nur fachlich begleitet, sondern sie verdankt ihre Fertig-
stellung auch mir nahestehenden Personen und vor allem meinen Eltern, die mein
bewusstes Nachdenken Uber das eigene Empfinden und das anderer Entitaten erst
moglich machten, indem sie mir auch den Freiraum gaben zu studieren. Ein beson-
derer Dank gilt meinem Vater. Seine aufopferungsvolle Beschaftigung mit dem Text,
unsere langen und intensiven Gesprache, die meine Mutter des Ofteren erdulden

musste, halfen mir bei der Fertigstellung der vorliegenden Dissertationsschrift.



Inhalt

[ ] 1= (U] PP 1
1 Eine kurze Geschichte der Pathozentrik ..o 9
2 Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik .............ccccciiiiiii i, 31
2.1 Die Begrindung des pathozentrischen Zusammenhangs ............cccccceuuue.... 42
2.2 Merkmale und Grenzen des Pathozentrismus ..., 48
2.3 Die Struktur der pathozentrischen Ethik und moralischer Status.................. 56
3 Das mentale Kriterium des PathozentrisSmus ............cooooviiiiiiiiiie, 77
3.1 Empfindungen und Arten des Bewusstseins. ..o, 84
3.2 Eine Ontologie des pathozentrischen Kriteriums ...........ccccccoiiiiiiiiiiinnnn. 95
3.3 Die naturwissenschaftliche Erklarung des Empfindens..............cccoeeennnne. 106

3.4 Der subjektive Charakter der Erfahrung und die Unvollstandigkeit des

MatErIAlISIMUS ... e e e 116

4  Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums ........... 131
4.1 Bewusstsein und Funktionalit@t.........ccoooviiieoeie e, 145
411 Funktionsloses BEeWUSSISEIN .....c.coenieeeeee e, 159
4.1.2 Evolution von Bewusstseinsalternativen ...........ccooveeoveioeiiieieieen. 165
4.1.3 Unersetzbares BEWUSSISEIN......c.oeeieeeee e 169

4.2 EMErgenzZSZENAri€N .......oiiiiiiie et 177

5 Die Probleme des PathOzentriSMUS .......c.oonieieeee et 185
5.1 Die Empfindungen anderer Spezies und das unkonditionale Problem ...... 187

5.2 Die moralische Bewertung von Empfindungen und das konditionale

ProDIEBM .o 196
6 Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitat....................... 209
7 Zusammenfassung und Schlussfolgerung ..o 233
Tabellarische Ubersicht Gber den Aufbau..............ccocuveveicveeieeeeeeeeeeeee e 245
AbDbIldUNGSVEIrZEICNNIS ..o 249

[ (=Y 2= 1 (0 | ST RPRURURTR 251



Einleitung

Wir haben alle die Intuition, dass Empfindungen moralisch relevant sind. Dies wissen
wir aus eigener Erfahrung. Wir erwarten von anderen, dass sie auf unsere Empfin-
dungen Rucksicht nehmen, und sind ebenso davon Uberzeugt, dass wir als morali-
sche Akteure auch andere empfindungsfahige Lebewesen achten sollten. Dieser
Sachverhalt zeigt sich im Alltag sowie in unseren Rechtssystemen. Ebenso findet
sich diese moralische Wertschatzung der Empfindungsfahigkeit in philosophischen
Positionen der Vergangenheit und ethischen Diskussionen der Gegenwart. Dennoch
tritt der Pathozentrismus, der diese Wertschatzung von Empfindung als zentralen
Grundsatz formuliert, in all seinen Spielarten als noch eher ungefestigte und wenig
klar umrissene ethische Theorie auf. Als wirklich gesicherte Erkenntnis kann nur das
Wissen um die dieser Position zugrunde liegende Intuition gelten, nach der irgendein
Zusammenhang zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Status bestehen
muss. Zwar lassen sich in der philosophischen Debatte Begrindungsansatze fir die-
se Intuition finden, letztlich kann aber behauptet werden, dass es sich beim Patho-
zentrismus bisher um eine unfertige philosophische Theorie handelt, deren zentrale
Pramissen noch eingehender Untersuchungen bedurfen.

Der Pathozentrismus ist eine Theorie, die die Leidens- oder Empfindungsfahigkeit
von Wesen als zentrales moralisches Kriterium anerkennen will. Meist wird sie im
Zusammenhang mit anderen Theorien wie z.B. einem utilitaristischen Modell vertre-
ten. Pathozentrische Positionen finden sich heute in Debatten Gber Euthanasie, Tier-
ethik etc. und erfreuen sich zunehmender Popularitat. Das Empfindungskriterium ist
aber unter philosophischen Gesichtspunkten aul3erst problematisch. Deshalb ist eine
grundlegende philosophische Untersuchung dieser Position langst Uberfallig. Emp-
findungen sind natlrliche Phanomene, deren Zustandekommen unter naturwissen-
schaftlichen Gesichtspunkten immer noch gréfitenteils ungeklart ist. Ebenfalls ist der
Begriff des ,Leidens” vieldeutig und kann unterschiedlich ausgelegt werden. Die Ent-
stehung von Empfindungen und Leiden, besonders anderer Spezies, stellen ein bis-
lang ungeldstes philosophisches Ratsel dar. Ein Vertreter der pathozentrischen Posi-
tion sollte daher auch zu diesem Problem Stellung nehmen.

Der Pathozentrismus ist, wie sich in dieser Arbeit herausstellen wird, in einem Di-
lemma gefangen. Einerseits ist die Intuition der moralischen Relevanz der Empfin-

dungsfahigkeit unbezweifelbar vorhanden, die Konstruktion einer anwendungsbezo-



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

genen Theorie im pathozentrischen Sinne scheint aber grofle Probleme mit sich zu
bringen. Die pathozentrischen Ansatze wurden wohl auch wegen der Komplexitat
des Problems niemals konsequent zu Ende gedacht. Und so werden mit der Begrun-
dung der pathozentrischen Positionen viele Fragen aufgeworfen: Wie soll z.B. ein
erweiterter Kreis der Moralobjekte genau bestimmt werden? Inwiefern lasst sich in
Anlehnung moralisch relevanter Kriterien ein moralischer Status fur verschiedene
Entitaten proklamieren? Welchen moralischen Status gestehen wir einer Amadbe, ei-
nem Regenwurm, einer Katze oder einem Menschenaffen aufgrund ihrer jeweiligen
Leidensfahigkeit zu? Gibt es Uberhaupt Kriterien, um solche moralischen Entschei-
dungen zu treffen?

Die Erkennbarkeit und Nachweisbarkeit von moralisch relevanten Empfindungen an-
derer Spezies wird von einigen zeitgendssischen Autoren mit durchaus guten Argu-
menten in Frage gestellt. Die pathozentrische Ethik ist untrennbar mit den Fragen zur
Empfindungsfahigkeit anderer Spezies verbunden. Der Pathozentrismus mdchte ge-
rade durch die Wahl des Empfindungskriteriums den Kreis der moralisch zu beruck-
sichtigenden Entitaten erweitern. Er wahlt dazu ein Kriterium, welches scheinbar kei-
nerlei weiterer Instanzen bedarf, um es zu rechtfertigen — das pathozentrische
Kriterium soll, folgt man den Autoren, gerade nicht an eine bestimmte |deologie oder
an speziezistische Vorurteile gebunden sein. Der Pathozentrismus soll sich nicht zu-
letzt aus der Hoffnung speisen, dass man den moralischen Status einer Entitat aus
ihrer jeweiligen Empfindungsfahigkeit ablesen kann, wie man den Herbst an der Far-
bigkeit der Blatter erkennt. Diese Unabhangigkeit hat ihren Preis. Das ,freie‘ Kriterium
der Empfindungsfahigkeit wirft weitere Fragen auf anderen philosophischen Ebenen
auf, denen sich eine pathozentrische Theorie zu stellen hat. Es ist daher unumgang-
lich, ausfuhrlich die Probleme zu diskutieren, die die modernen physikalistischen
Geistphilosophien mit dem Kriterium der Empfindungsfahigkeit haben.

Die aus dieser Perspektive konstatierte begrenzte Einsehbarkeit von Empfindungen
anderer Spezies erfordert es, Uber die Genese, d.h. die mogliche evolutionare Ver-
gangenheit der Empfindungsfahigkeit, zu diskutieren. Die biologisch-philosophische
Perspektive ist der pathozentrischen Position immer schon inharent, wenn gemafn
ihrem zentralen Anliegen der Kreis von Moralobjekten Uber die menschliche Spezies
hinaus erweitert werden soll. Das Abstecken des Kreises potentieller Moralobjekte ist
ja gerade das zentrale Bedurfnis des Pathozentrismus. Deshalb ist die geist- und

evolutionsphilosophische Diskussion auch wichtig und unentbehrlich fur eine solche



Einleitung

Theorie. Der Pathozentrismus sollte namlich den Anspruch haben, eine begriindete
Basis fur die Ausweitung des Bereichs moralisch relevanter Entitaten zu liefern. Eine
pathozentrische Position beinhaltet diese evolutionare Perspektive also insofern, als
nach den Urspringen des Empfindens als biologischem Merkmal gefragt werden
muss. Der Pathozentrismus muss sich, wenn er als eine begriindete Theorie auftre-
ten will, zwangslaufig auch diesen biologisch evolutionaren Fragestellungen im Hin-
blick auf die Entstehung des Empfindens stellen, um die Erweiterung eines Kreises
an Moralobjekten zu konkretisieren.

Es ist in diesem Zusammenhang aber zunachst notwendig, ein zumeist noch unkla-
res Bild des Pathozentrismus genauer herauszuarbeiten. Darum steht am Beginn
dieser Arbeit eine kurze philosophiehistorische und grundlegende systematische
Aufarbeitung dessen, was unter der Position des Pathozentrismus eigentlich zu ver-
stehen ist. Ob sich der Pathozentrismus in seiner grundlegenden Struktur Gberhaupt
als eine geeignete Theorie erweisen kann, wird durch die daran anschlieRende Un-
tersuchung zu den oben erwahnten substanziellen Herausforderungen jeder patho-
zentrischen Theorie gezeigt. Es wird sich herausstellen, dass der Pathozentrist zwei
grundlegende und schwerwiegende Probleme hat, wenn er seine Ethik innerhalb ei-
nes tendenziell physikalistischen Weltbildes zu verteidigen sucht. Beim unkonditiona-
len Problem hat der Pathozentrist die Schwierigkeit, Empfindungen anderer Spezies
auf wissenschaftlichem Wege nachzuweisen. Konnte er die Kluft zwischen unserer
Empfindungsfahigkeit und dem Empfinden anderer Spezies Uberwinden, dann muss-
te er immer noch das konditionale Problem l6sen, das darin besteht, solche Empfin-
dungen in einer pathozentrischen Ethik einzuordnen. Diese Probleme der pathozent-
rischen Position bilden auch Schwerpunkte der vorliegenden Arbeit und bestimmen
Struktur und Aufbau der philosophischen Argumentation.

Infolgedessen gliedert sich die vorliegende Arbeit grob in einen historischen, einen
philosophiesystematisch rekonstruktiven und einen problematisierend synthetischen
Teil, in dem die Herausforderungen, Grenzen und Mdglichkeiten des Pathozentris-
mus ausfuhrlich diskutiert werden. Die Arbeit hat nicht den Anspruch, eine anwen-
dungsbezogene Moraltheorie zu liefern, sondern versteht sich eher als metaethische
Analyse, die als kritische Rekonstruktion die theoretischen Grundlagen und die
Reichweite pathozentrischer Positionen untersucht sowie die geist- und evolutions-

philosophischen Fundamente des Ansatzes zu liefern versucht.



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Zu Beginn wird in einem kurzen Kapitel eine philosophiegeschichtliche Skizze des
pathozentrischen Denkens geliefert, die in einer knappen Beschreibung der zeitge-
nossischen pathozentrischen Positionen mundet (1). Die ethische Denkrichtung des
Pathozentrismus ist nicht erst in der zeitgendssischen Philosophie entstanden, son-
dern besitzt eine Historie. Da eine der Grundlagen des Pathozentrismus die Begrun-
dung der moralischen Relevanz der Empfindungsfahigkeit ist, muss die Entwicklung
des Empfindungsbegriffs als moralisches Konzept zumindest umrissen werden. Die
vorliegende Arbeit ist im Kern keine philosophiehistorische Arbeit, sondern versucht
letztlich die Grundlagen und Grenzen einer pathozentrischen Ethik zu klaren. Die
kurze historische Darstellung des pathozentrischen Denkens hat nur das Anliegen,
eine systematische Grundlage zu schaffen, um danach eine pathozentrische Position
zu erarbeiten und ein allgemeines Bild des Ansatzes zu liefern (2). Dazu wird der
Pathozentrismus zuerst in Abgrenzung zu Alternativpositionen bestimmt: dem Physi-
ozentrismus, Biozentrismus und Anthropozentrismus. Im Anschluss daran werde ich
den zentralen Zusammenhang zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Sta-
tus untersuchen (2.1). Dieser Zusammenhang, die moralische Relevanz des Empfin-
dens, steht im Mittelpunkt der pathozentrischen Position, und sein Geltungsanspruch
muss daher begrundet werden. Mogliche Rechtfertigungen fur den basalen Zusam-
menhang zwischen Empfindungen und moralischer Relevanz werden diskutiert, an-
schlielend die Merkmale und Grenzen der pathozentrischen Position herausgearbei-
tet (2.2). In einem letzten Abschnitt des zweiten Kapitels werde ich auf die patho-
zentrische Theorienstruktur eingehen und eine Konzeption des moralischen Status
entwickeln, die den Anspruchen einer pathozentrischen Ethik genugt und mit der
Empfindungen auf moralische Relevanzwerte abgebildet werden kdnnen (2.3). In
diesem Rahmen ist es auch erforderlich, das Konzept des moralischen Status gegen
maogliche Alternativkonzepte zu verteidigen.

Nach diesen Vorarbeiten wird sich die Arbeit dem zentralen Kriterium der Empfin-
dungsfahigkeit als einem mentalen Phanomen zuwenden (3). Auch wenn uns die
moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit vollkommen einleuchtend und klar
erscheint, hat sich der Pathozentrist mit der Empfindungsfahigkeit ein Kriterium aus-
gewahlt, welches aus ontologischer und erkenntnistheoretischer Sicht nicht unprob-
lematisch ist. Das Empfindungskriterium muss aber von Moralsubjekten einsehbar
sein. Insofern erscheint eine naturwissenschaftliche Herangehensweise an Empfin-

dungen als die naheliegende und vielversprechende Annaherung an dieses Phano-



Einleitung

men. Eine physikalistische Perspektive wird jedoch insbesondere im Hinblick auf die
Erkennbarkeit oder Nachweisbarkeit von vielen Autoren problematisiert.

Die im Pathozentrismus zugrunde gelegte Fahigkeit des Empfindens wird zu Anfang
des Kapitels als eine bestimmte Form des Bewusstseins, namlich als phanomenales
Bewusstsein, identifiziert (3.1). Danach richtet sich der Blick auf die Ontologie des
pathozentrischen Kriteriums der Empfindungsfahigkeit. Es wird danach gefragt, in-
wiefern Empfindungen als mentale Zustande in ein naturalistisches Weltbild integ-
rierbar sind (3.2). Insofern kommt die besondere geistige Natur des pathozentrischen
Kriteriums zur Sprache, und die mit diesem Kriterium verbundenen Probleme werden
behandelt. In diesem Zusammenhang wird auch auf das klassische Leib-Seele-
Problem eingegangen und soweit es geht eine tendenziell naturalistische Ontologie
fur den Pathozentrismus verteidigt. AnschlieRend wendet sich die Arbeit der natur-
wissenschaftlichen Erklarung des Empfindens zu (3.3). Die naturwissenschaftliche
Erklarung phanomenaler Zustande ist ein integraler Bestandteil der naturalistischen
Fundierung einer jeden pathozentrischen Theorie, stellt aber nach Ansicht vieler Au-
toren ein groRes und wahrscheinlich untiberwindbares Problem dar. Es wird auf die
philosophische Debatte der Erklarbarkeit des phanomenalen Bewusstseins einge-
gangen (3.4). Um das Erklarbarkeitsproblem von Empfindungen durch neuronale
Prozesse innerhalb eines naturalistisch-pathozentrischen Rahmens aus der komple-
xen geistphilosophischen Debatte zu rekonstruieren, wird zuerst Nagels Kritik des
subjektiven Charakters der Erfahrung und das Vorstellbarkeitsargument Kripkes er-
lautert. Es wird herausgearbeitet, inwiefern epistemische Grenzen hinsichtlich der
Ermittlung von Empfindungen anderer Spezies bestehen. Zuletzt werde ich mich Le-
vines Erklarungslicke zuwenden, die Nagels Kritik und die Vorstellbarkeitsargumente
aufgreift und im Weiteren zu zeigen versucht, dass der Physikalismus zumindest
nicht falsch sein muss, aber dennoch epistemische Probleme der Erklarbarkeit von
Empfindungszustanden mit sich bringt, die auch fur jeden Pathozentrismus relevant
sind. Ich werde also untersuchen, inwieweit physikalistische Theorien das phanome-
nale Bewusstsein erklaren kdnnen und welche Auswirkungen es fur den Pathozent-
rismus hatte, falls sie es nicht kdnnen.

In Kapitel 4 wird eine biologisch-philosophische Perspektive eingenommen. Die evo-
lutionistische Perspektive ist in der pathozentrischen Position immer schon angelegt,
wenn gemald dem zentralen Anspruch des Pathozentrismus der Kreis der Moralob-

jekte Uber die menschliche Spezies hinaus erweitert werden soll. Die pathozentrische



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Position beinhaltet somit immer auch diese evolutionare Sichtweise, weil nach den
Ursprungen des Empfindens als biologischem Merkmal gefragt werden muss, um
den Kreis der Moralobjekte Uberhaupt festzulegen. Aufgrund der im vorherigen Tell
diagnostizierten epistemischen Probleme flir den physikalistisch angelegten Patho-
zentrismus ist es erforderlich, das Empfinden bei anderen Spezies grundsatzlich zu
rechtfertigen. Wenn der Pathozentrismus als eine begrindete Theorie auftreten
mochte, die Aussagen Uber eine differenzierte Verteilung phanomenaler Eigenschaf-
ten unter den Spezies als moralischem Kriterium machen kann, muss er sich
zwangslaufig biologisch-evolutionaren Fragen im Hinblick auf die Entstehung des
Empfindens stellen. Insofern muss gerade auch die Empfindungswelt anderer Lebe-
wesen, d.h. potentieller Moralobjekte unter pathozentrischen Gesichtspunkten, zu
einem zentralen Thema gemacht werden.

Im Sinne eines physikalistisch-naturwissenschaftlichen Paradigmas wird dahinge-
hend argumentiert, dass es sich bei der Entstehung des Bewusstseins Uberhaupt um
einen evolutionaren Prozess handeln muss, sodann darUber spekuliert, wie ein sol-
ches Bewusstsein entstanden sein kdnnte.

Die ungunstigste Situation fir den Pathozentrismus ware es, wenn Empfindungsfa-
higkeit vollig frei unter den Spezies verteilt ware ohne irgendein Prinzip, welches die
Verteilung hinsichtlich der Auspragungen auf verschiedene Spezies einschrankt. Un-
ter der Voraussetzung der Erklarungslicke und der Moglichkeit einer Nichtfunktionali-
tat des Empfindens ist diese Situation aber immer noch eine Gefahr fur jede patho-
zentrische Position. Eine Mucke konnte dann theoretisch mehr Empfindungsfahigkeit
besitzen als ein Affe, auch wenn dies unseren Intuitionen hinsichtlich der Verteilung
von Empfindungsfahigkeit im Tierreich vollig widerspricht. Als Pathozentrist konnte
man nicht wissen, bei welchen Spezies Uberhaupt Bewusstsein, und wenn ja in wel-
cher Form, auftritt. Um diese ungunstige Situation fir den Pathozentrismus zu ver-
meiden, muss deshalb eine solche willkurliche Verteilung des phanomenalen Emp-
findens innerhalb der evolutiondren Entwicklungsgeschichte ausgeschlossen
werden. Bewusstsein muss in der Evolutionsgeschichte als nicht nhomologisch kon-
tingente Eigenschaft ausgewiesen werden. Nur auf diese Weise kann man verhin-
dern, dass eine pathozentrische Position schon auf dieser grundlegenden Ebene
scheitert. Ich werde mich daher auch mit der Frage nach der Funktionalitat des Emp-
findens beschéftigen (4.1). Mittels evolutionsphilosophischer Uberlegungen und Ge-

dankenexperimenten wird versucht, eine freie und lickenhafte Verteilung phanome-



Einleitung

naler Eigenschaften auszuschliel3en. Die nicht nomologisch kontingente Verteilung
bildet eine Grundlage jeder pathozentrischen Theorie. Nur wenn sich das Empfinden
als funktional (4.1.1) und nicht als durch einen Alternativmechanismus ersetzbar er-
weist (4.1.2), kann eine solche luckenhafte Verteilung unter den Spezies ausge-
schlossen werden. AbschlieRend wird Uber verschiedene moégliche Funktionen der
Empfindungsfahigkeit spekuliert (4.1.3).

Der Pathozentrist muss darUber hinaus auch davon ausgehen kdnnen, dass weniger
entwickelten Spezies mit einfacheren Nervensystemen und Handlungsspielrdumen
aufgrund ihrer geringeren Fahigkeit zu empfinden auch ein geringerer moralischer
Status zugestanden werden muss als komplexeren. Der Pathozentrist kann, wenn er
den Kreis der Moralobjekte um weniger komplexe Lebewesen begriundet erweitern
will, nicht einer Nacktschnecke den gleichen moralischen Stand wie dem Menschen
zubilligen. Der Pathozentrismus sollte eine auf dem Empfindungskriterium beruhende
moralische Bewertung vorlegen konnen. Wir haben namlich die unumstoRliche Intui-
tion, dass eine Nacktschnecke einen niedrigeren moralischen Status innehaben
muss als unsere Mitmenschen, weil sie wahrscheinlich in einer weniger anspruchs-
vollen Empfindungswelt beheimatet ist. Daher muss in einem weiteren Schritt auch
die Struktur der Verteilung phanomenaler Eigenschaften geklart werden. Verschie-
dene sog. Emergenzszenarien werden diskutiert, die einen Aufschluss Uber die Art
der Entstehung des Empfindens geben kdnnten (4.2). Auf diese Weise lassen sich
Ruckschlisse auf die Erlebniswelt Angehoriger anderer Spezies ziehen und folglich
auch eine differenzierte moralische Bewertung ermdglichen. Diese evolutionsphilo-
sophischen Uberlegungen sollen die prinzipielle Eignung des Empfindungskriteriums
fur den Pathozentrismus nachweisen.

Mit der evolutionsphilosophischen Fundierung des Empfindungskriteriums sind aber
nicht alle Probleme und Herausforderungen fur den Pathozentrismus aus dem Weg
geraumt. In einem weiteren Schritt wird sich die Arbeit auf die Erkennbarkeit von
Empfindungen in moralpraktischen Kontexten konzentrieren und sich den zwei
grundlegenden Problemen pathozentrischer Ethiken zuwenden (5). Zuerst wird ein
unkonditionales Problem fur den Pathozentrismus formuliert, was sich direkt aus der
Wahl von Empfindungen als zentralem Kriterium ergibt (5.1). Das phanomenale
Empfinden, welches der Pathozentrismus zur Grundlage seiner ethischen Schluss-
folgerungen macht, muss zumindest in epistemischer Hinsicht immer eine Heraus-

forderung jedes pathozentrischen Ansatzes bleiben. AnschlieRend wird auf das kon-



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

ditionale Problem eingegangen, welches sich auf die ethische Verwertung des Krite-
riums bezieht (5.2). Auch die Zuordnung verschiedener Werte fur bestimmte Empfin-
dungen bleibt eine Herausforderung fur jeden Pathozentrismus.

Beide Probleme bleiben flr den Pathozentrismus bestehen und missen daher inter-
pretiert werden (6). Warum zeigen sich gerade an diesem grundlegenden Punkt ethi-
scher Theoriebildung derartige Probleme? Besteht eventuell ein Sinn darin, dass die
philosophische und naturwissenschaftliche Analyse an diesem Problem scheitern
muss? Unkonditionales und konditionales Problem verweisen auf die grundsatzliche
Offenheit des pathozentrischen Zusammenhangs zwischen Empfindungsfahigkeit
und moralischem Status, die im sechsten Kapitel gedeutet werden. In einem letzten
Kapitel werden die Erkenntnisse zusammengefasst (7).

Am Ende der Arbeit, die sich als kritische Rekonstruktion pathozentrischer Ethiken

versteht, wird ein besseres Verstandnis der Position hinsichtlich ihrer Mdglichkeiten

2 Eine Bestimmung der pathozentrischen Ethik \

Moralischer
Status

und Grenzen vorliegen.

Empfindungsfahigkeit

1 Eine kurze
Geschichte der | - 3 Das mentale Kriterium des

Pathozentik Pathozentrismus \

4 Eine naturgeschichtliche
Fundierung des pathozentrischen

Kriteriums /

5 Die Probleme des Pathozentrismus

6 Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitét/

Abbildung 1 — Der Aufbau der Arbeit

Die pathozentrische Position hat eine Geschichte (Kapitel 1) und muss philosophiesystematisch naher bestimmt werden (Kapi-
tel 2). Ein pathozentrischer Ansatz griindet auf dem Zusammenhang zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Status.
Empfindungsfahigkeit ist ein mentales Phanomen (Kapitel 3) und kann evolutionsphilosophisch fiir andere Spezies begriindet
werden (Kapitel 4). Dennoch muss sich der Pathozentrismus erkenntnistheoretischen und ethischen Herausforderungen stellen,
die aus der Wahl des Empfindungskriteriums resultieren (Kapitel 5). Diese Probleme werden anschlieend diskutiert (Kapitel 6).

' Eine detaillierte tabellarische Ubersicht tiber den Aufbau findet sich am Ende der Arbeit.

8



1 Eine kurze Geschichte der Pathozentrik

,[D]ie gegenwartige ungestime Spezialisierung [lasst] den heutigen
Menschen vergessen, was er seinen geistigen Vorfahren schuldig ist.
[...] [E]s ist zwecklos, sich in philosophische Gedanken zu vertiefen, so-
lange man die Bindungen zu den grof3en Denkern der Vergangenheit
ubersieht. Einst pflegte man — vielleicht falschlich — zu glauben, daR es
sich fUr einen Philosophen schicke, Uber alles Bescheid zu wissen. Wie
auch immer: Die andere Ansicht, nach der die Philosophen uber nichts
Bescheid zu wissen brauchen ist ganz gewil} ebenso falsch. Jene [...]
ubersehen, dal} die gegenwartigen philosophischen Probleme nicht
plétzlich und aus dem Nichts entstanden sind.“ (Bertrand Russell: Den-
ker des Abendlandes. Eine Geschichte der Philosophie)



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Wann hielt die Reflexion Uber menschliche und tierische Empfindung Einzug in das
abendlandische philosophische Denken? Wie entwickelten sich der Empfindung na-
he stehende und fur den Pathozentrismus zentrale Begriffe wie Lust und Unlust, Lei-
den und Sinnlichkeit bei den Vorsokratikern Uber die Hedonisten und das Mittelalter
bis in die Neuzeit? Es muss sich wohl aus einem Sammelsurium undeutlicher Vor-
stellungen von dem, was unter Empfindung verstanden wurde, im 20. Jahrhundert
ein Prinzip der pathozentrischen Ethik herauskristallisiert haben, welches vom Emp-
finden aller Lebewesen zur Grundlage der moralischen Beurteilung herangezogen
wird.? Weil eine solche Entwicklung nicht im Detail nachgezeichnet werden kann,
konnen die folgenden Ausfuhrungen auf den Spuren der Empfindung nur rhapso-
disch sein.? In diesem kurzen historischen Exkurs sollen grundlegende Fragen ge-
stellt und folgende Ziele erreicht werden: Wann und in welchen Kontexten tauchten
die Begriffe der Empfindungsfahigkeit und des Leidens im Laufe der Philosophiege-
schichte auf, wie entwickelten sie sich weiter, differenzierten sich aus, und wann
wurden sie jeweils als ethisches Prinzip angefuhrt? Die vorliegende Arbeit ist im Kern
keine philosophiehistorische Arbeit, sondern versucht letztlich die Grundlagen und
Grenzen einer pathozentrischen Ethik zu klaren. Da aber der entscheidende An-
spruch des Pathozentrismus die Begrindung der moralischen Relevanz der Empfin-
dungsfahigkeit Uber die menschliche Spezies hinaus ist, versteht es sich fast von
selbst, dass man sich auch Uber die Geschichte des Empfindungskonzeptes ver-
standigt, bevor dann die Grundlagen und die Mdglichkeiten der pathozentrischen Po-

sition im Detail untersucht werden. Nur mit dem Blick auf die Geschichte dieses An-

% In diesem Kapitel wird eine historische Genese mittels einer Darstellung der Entwicklung von Kern-
begriffen beschrieben, die dem pathozentrischen Denken in einigen Punkten nahestehen, ohne dass
der Pathozentrismus genauer definiert wurde. Dies wird erst in den folgenden Kapiteln geschehen, die
u.a. auf die historischen Ergebnisse zurlickgreifen werden. Bis zu diesem Punkt wird unter dem Pa-
thozentrismus eine Position verstanden, die das Leiden oder die Empfindungsféhigkeit in den Mittel-
punkt der moralischen Beurteilung stellt und damit auch nichtmenschliche Lebewesen als Moralobjek-
te anerkennt. Diese vorlaufige Bestimmung wird ausreichend sein, um eine historische Entwicklung zu
skizzieren, die zu Positionen geflhrt hat, welche in der gegenwartigen Debatte als ,pathozentrisch*
bezeichnet werden.

® Hierbei kann nicht von einer kontinuierlichen Entwicklung gesprochen werden. Die folgenden Aus-
fuhrungen werden daher auch eher schlaglichtartig sein, nur bedingt kdnnen aufeinanderfolgende
Stadien ausgemacht werden. Ich werde mich in der historischen Darstellung dieses Kapitels nur auf
einige wenige Denker beschranken, bei denen ich grundsatzliche pathozentrische Gedanken zu fin-
den erhoffe und die wichtige Entwicklungslinien und Umbriiche des pathozentrischen Denkens veran-
schaulichen. Eine umfangreichere Untersuchung ist im Rahmen der Arbeit nicht moglich. Oft werde
ich in diesem Kapitel auf historische Ansichten Uber das Wesen der Tiere eingehen. Dies mag den
Eindruck eines tierethischen Schwerpunktes suggerieren. Auf diese Ansichten wird aber nur einge-
gangen, weil sich an dieser Thematik exemplarisch die pathozentrischen Einschlage philosophiehisto-
rischer Postionen besonders deutlich zeigen.

10



Eine kurze Geschichte der Pathozentrik

satzes lasst sich ein angemessenes Verstandnis des Pathozentrismus entwickeln,
das dann durch eine systematische Analyse weiter gepruft werden kann.

Eine solche philosophiehistorische Untersuchung konnte schon vor Beginn des phi-
losophischen Denkens beginnen, denn das Phanomen der Empfindungsfahigkeit
spielt in vielen Mythen und Religionen archaischer Kulturen bereits eine Rolle.* Ich
mdchte bei meiner historischen Betrachtung in der griechischen Antike beginnen.’
Mit gutem Willen kann man erste Gedanken Uber die Empfindungsfahigkeit aus den
Fragmenten friher griechischer Denker herausdestillieren. Oft ist in den erhaltenen
Zeugnissen von Lust oder Unlust die Rede oder vom Vermeiden von Schmerzen. Fur
Empedokles befindet sich das Denkvermégen noch im Blut, und er unterscheidet
nicht grundsatzlich zwischen Denken und Wahrnehmen. Alles hat seinen ,Anteil er-
halten an Atem und Geruch®, er glaubt sogar, ,daf alle Wesen vernunftbegabt sind,
nicht nur Tiere, sondern auch Pflanzen“ (Capelle 1968, 239).6 Damit ist prinzipiell
alles Existierende auch potentiell mit der Fahigkeit zu empfinden ausgestattet, auch
wenn diese Begrifflichkeit noch nicht verwendet wird. Cicero berichtet im Staat, dass
Pythagoras und Empedokles sogar erklaren, dass fur alle Lebewesen ein und das-
selbe Rechtsverhaltnis anzunehmen sei, und meint, sie verkinden, dass denen un-
abbuRbare Strafen drohten, von denen ein Lebewesen verletzt worden sei. Diese
Ausfuhrungen legen nahe, dass allen belebten Dingen hier bereits Empfindungsfa-
higkeit zugesprochen und auf dieser Grundlage eine Schutzwurdigkeit der Lebewe-
sen eingefordert wurde.

Aristippos von Kyrene, der als der Begrinder des Hedonismus gilt, vergleicht die
Seele mit dem Meer (Man. Fr. 201, nach Hossenfelder 1991, 38). Es kann sturmisch
sein, genauso wie ein schmerzerflllter Kérper keine Ruhe ausstrahlt (Schmerz), das

Meer kann sanft dahin platschern und die Oberflache von leichten Wellenbewegun-

* Der Hinduismus entwirft beispielsweise eine Hierarchie, die sich am Umfang kognitiver Fahigkeiten
orientiert; sie umfasst Entitaten, die eine bloRe Beseelung aufweisen, bis zu solchen, die einen Ver-
stand besitzen (vgl. Gfeller 1986, 21, 24). Diese Hierarchie ist theologisch dadurch begriindet, dass
die héchste Natur alle Kérper durchdringt (Dharma) (vgl. Gfeller 1986, 22). Die Schutzwurdigkeit der
mit dem Dharma durchdrungenen Wesen wird mit der Teilhabe an einem hdheren géttlichen Selbst
begrindet. Auch im Buddhismus findet sich schon innerhalb der finf Gebote zur Anleitung zum sittli-
chen Verhalten (Silas) ein Tétungsverbot, welches jedes Lebewesen einschlielt (vgl. Gfeller 1986,
27).

® Zwar ist schon vor der abendlandischen Philosophie Uber Lust, Leiden und Empfinden philosophiert
worden, ich méchte meine philosophiegeschichtlichen Betrachtungen des pathozentrischen Denkens
aber erst in der griechischen Antike beginnen, um den Rahmen dieses Kapitels nicht zu sprengen.

6 Empedokles vertritt z.B. die Ansicht, dass sich alle sichtbaren Dinge nur durch die Menge und die Art
der Kombination der Urteilchen von Erde, Wasser, Feuer und Luft unterscheiden wirden. Unter der
Herrschaft der Liebe wirden samtliche Dinge zu einem einzigen Ganzen werden (vgl. Capelle 1968,
219f.).

11



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

gen versetzt werden (Lust) oder absolut ausgeglichen und regungslos sein (A-
taraxie).” Er sieht das gute ethische Handeln konsequent in den angenehmen lustvol-
len Empfindungen. Dabei geht er soweit wie wenige nach ihm. Er stellt die korperli-
chen Luste sogar u.U. Uber die geistigen.

Die vorsokratischen Materialisten fuhren alle Wirklichkeit auf ein Prinzip zurick. Bei
Demokrit besteht die Seele als Sitz der Empfindungen aus runden Atomen, die durch
ihre Form beweglicher sind als andere Atome — Gedanken und Gefuhle sind wie die
runden Atome, aus denen sie bestehen, flexibel und unbestindig.® Auch Ge-
schmacksempfindungen flhrt er auf solche Seelenatome zuriick. Den meisten Sin-
nesempfindungen entspricht nach Demokrit keine objektive Wirklichkeit, denn z.B.
schmeckt den einen Honig siiR und anderen bitter.® Hieraus schliet er, dass es we-
der bitter noch sufd an sich gabe. Daraus folgert er weiter, dass es auch zwei Arten
von Erkenntnis geben muss: eine, die vermittels der Sinne erfolgt, und die andere
durch das Denkvermdgen. Die letztere nennt er die echte, indem er ihr Gewissheit im
Hinblick auf die Wahrheit zuschreibt. Nach Demokrit muss man sich den lustvollen
Empfindungen enthalten, wenn sie sich nicht als der Seele zutraglich erweisen (vgl.
Rod 2009, 208). Demokrit sieht in der Lust aber trotzdem einen Indikator fur das der
Seele Zutragliche. Dementsprechend wird die Empfindung von Lust und Unlust wie
bei seinem Antipoden Platon schon als ausschlaggebende GroRe in lebensprakti-
schen Fragen erkannt.

Platon lasst Sokrates u.a. fragen (Platon 2015, IX, 580d ff.), welche der angenehmen
Empfindungen der Lust denn dann die erstrebenswerteste und beste sei. Nach wel-
chen Malstaben soll der Mensch am besten leben? Um diese Frage zu klaren, stellt
er drei Arten der Lust einander gegenuber. Er unterscheidet dazu drei Typen von
Menschen, die jeweils eine bestimmte Art der Lust verteidigen. Mit dieser Diskussion
spricht Sokrates ein Problem an, welches immer wieder im Rahmen des pathozentri-
schen Themenkreises diskutiert werden wird — die Frage nach hoheren und niederen

Listen oder spater bei John Stuart Mill das Problem, ob das Leben glucklicher

! Genaugenommen wird dieser Vergleich dem gleichnamigen Enkel Aristipp d.J. zugeschrieben.

® Bei Demokrit ist das Atom das Prinzip der belebten und unbelebten Natur. Die Seele kommt allem
Lebendigen zu, und die Sinneseindriicke werden Uber die Beriihrung mit diesen kleinsten Teilchen
hervorgerufen.

° Diese Eigenart phanomenaler Eigenschaften stellt auch John Locke spater heraus. Er schreibt von
primaren und sekundaren Qualitaten. Erstere kommen den Gegenstéanden an sich zu, die zweiten sind
den Gegenstanden nicht eigen, sondern kommen nur durch die menschliche Wahrnehmung zustande
(vgl. Rod 1984, 371f.).

12



Eine kurze Geschichte der Pathozentrik

Schweine erstrebenswerter sei als das menschliche (,Schweineproblem®).” In einem
seiner Dialoge lasst Platon Sokrates zwischen einem das Wissen Liebenden, einem
nach Ruhm und Ehre Strebenden und einem, der dem Geld und der Befriedigung
zugewandt ist, streiten (vgl. Platon 2015, IX, 580d-581e). Sokrates argumentiert fr
die Wissensliebe. Der Gegenstand dieser intellektuellen Lust sei keinen Veranderun-
gen oder Schwankungen ausgesetzt und damit eine verlasslichere GroRe und hdher
zu bewerten.

Fir Aristoteles ist die Seele selbst und die Empfindungsfahigkeit ein gro3es Thema
der philosophischen Betrachtung. Er differenziert bereits hinsichtlich der Empfin-
dungsfahigkeit beim Menschen und anderen Lebewesen. Somit liefert er auch erste
Voraussetzungen fur eine potentielle Ausweitung des Kreises an Moralobjekten auf
Grundlage ihrer kognitiven Fahigkeiten. In der Abhandlung Uber die Seele geht Aris-
toteles verschiedenen Fragen nach der Natur der Seele und einem empfindenden
Geist nach.” Im zweiten Buch erkennt er die Seele als Prinzip des Lebendigen — sie
ist Prinzip der belebten Wesen (vgl. Aristoteles 1996, 3)."> Dementsprechend haben
auch Tiere und sogar Pflanzen eine Seele (vgl. Aristoteles 1996, 35)." Verschiede-
nen Lebewesen werden jeweils verschiedene Seelenvermdgen (Teile der Seele) zu-
gesprochen: Pflanzen — Ernahrung, Tiere — Wahrnehmung (Tastempfindung) etc.
(vgl. Aristoteles 1996, 45)."* Aristoteles meint, ,daR die Seele das Prinzip der ge-

'% Besonders im Rahmen der utilitaristischen Theorien Mills und Benthams wird diese Frage weiter
diskutiert (s.u.).

" Aristoteles liefert eine umfangreiche Untersuchung des menschlichen und des tierischen Geistes
(»Seele®). Im ersten der drei Bicher geht er auf die Lehrmeinungen verschiedener Philosophen ein,
die die Wahrnehmung und die Bewegung als die typischen Eigenschaften der Seele nachzuweisen
versuchten (Aristoteles 1996, 9). Nach Aristoteles wird die Seele nach all solchen Meinungen falschli-
cherweise mit einem Element identifiziert, er meint ,[s]o haben denn alle Elemente einen Flrsprecher
gefunden [...]“ (Aristoteles 1996, 15). Wieder andere hatten andererseits auch versucht, die Seele
gleich mit allen Elementen zu identifizieren (Platon und Empedokles, nach Aristoteles 1996, 12). Aris-
toteles widerspricht beiden Definitionen der Seele. Auch wenn er diese Unterschiede nicht ethisch
abbildet, sind seine Ansichten Uber die Seele sehr aufschlussreich und bieten eine erste systemati-
sche Fundierung pathozentrischer Ansatze.

"2 Fiir Aristoteles ist die Erforschung der Seele eine Aufgabe des Naturforschers (vgl. Aristoteles 1996,
8), da sie mit dem Korper eines Lebewesens verbunden und nicht von der physischen Materie der
Lebewesen abtrennbar ist (vgl. Aristoteles 1996, 9). Die Seele ist fur ihn ,eine Wesenheit im begriffli-
chen Sinne. Das bedeutet: Sie ist das Wesen-Was fir einen so beschaffenen Kérper® (Aristoteles
1996, 42). Aristoteles’ Beispiele sind hier aufschlussreich. Das Verhaltnis zwischen Seele und Kdrper
ist so wie das zwischen dem Beilsein und dem Beil oder dem Gesichtssinn und dem Auge. ,Wesen-
heit* kann als Form, Materie oder als Verbindung von beidem verstanden werden (Aristoteles 1996,
47). Dieses ,Wesen-Was*“ ist das ,eines natirlichen Kdrpers, der das Prinzip der Bewegung und der
Ruhe in sich selbst hat* (Aristoteles 1996, 42).

'3 Zum Unterschied zwischen Tier und Pflanze siehe Aristoteles 1996, (38f.).

'* Eine derartige Hierarchie der drei Seelenstufen anima vegitativa, anima sensitiva und anima ratio-
nalis wird dadurch bergriindet, dass bestimmte niedrigere Fahigkeiten jeweils die Voraussetzung fir
héhere Fahigkeiten bilden (Aristoteles 1996, 50). Deshalb haben Wesen, die hdhere Fahigkeiten, wie
die der Uberlegung besitzen, auch alle anderen Fahigkeiten.

13



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

nannten Funktionen ist und durch sie bestimmt wird“ (Aristoteles 1996, 45). Er ge-
steht sogar den Insekten hohere kognitive Fahigkeiten zu:'® Aber Denkfahigkeit be-
sitzen nur wenige Lebewesen (vgl. Aristoteles 1996, 94f.). Tiere haben schon keine
Uberlegungen mehr, aber einige haben zumindest noch die Vorstellungskraft (vgl.
Aristoteles 1996, 97).'® ,Unausgewachsene Tiere* besitzen das Vorstellungsvermo-
gen nur in einer ,unbestimmten Weise®, kobnnen Schmerz und Leid aber bereits emp-
finden — es sei ein allein wahrnehmendes und kein Uberlegendes Vorstellungsver-
mogen (Aristoteles 1996, 117). Das Tierreich ist also (auch ontogenetisch)
hinsichtlich der Kognition im aristotelischen Weltbild keineswegs gleich und einheit-

lich. Ebenso spuren Tiere durch ihre Wahrnehmung auch Lust und Schmerz:

~Was aber Wahrnehmung hat, hat auch Lust und Schmerz und Lustvolles und
Schmerzliches, und wer dieses hat, hat auch Begierde, denn sie ist Streben
nach dem Lustvollen.” (Aristoteles 1996, 48).

So besitzen verschiedene Lebewesen immer unterschiedliche Seelenvermdgen.'’

Und die Differenzierung der Seelenvermdgen hat sogar auch Auswirkungen auf die

praktische aristotelische Philosophie, indem dort eine Hierarchie angelegt wird, die

1 +~Wahrnehmung, dann auch Vorstellungsvermdgen und Begehren; wo nadmlich Wahrnehmung ist, da
ist Schmerz und Lust, und wo dieses, da auch mit Notwendigkeit das Begehren® (Aristoteles 1996,
46). Er meint diese Fahigkeiten sogar in jedem Teil eines zerteilten Insektes beobachten zu kénnen.
'® Weiter meint er, dass hinsichtlich dieser Fahigkeiten auch Unterschiede vorhanden sind: ,bei eini-
gen Tieren finden sich alle diese Funktionen, bei einigen nur einige, bei anderen nur eine einzige*“
(Aristoteles 1996, 46). Ob jedes Tier Vorstellungsvermogen besitzt, ist fir Aristoteles nicht sicher;
jedes Tier besitzt aber den Tastsinn (vgl. Aristoteles 1996, 49).

'" Das Empfinden sei im wahrnehmenden Vorstellungsvermdgen enthalten. Diese Einrichtung der
Natur soll sicherstellen, dass lebende Kdrper, wenn sie ihre Nahrung nicht an dem Ort finden, an dem
sie sich aufhalten, durch das wahrnehmende Vorstellungsvermogen uUberhaupt erst existieren kénnen
(Aristoteles 1996, 120f.). Dementsprechend betrachtet Aristoteles Empfindungsfahigkeit als nattrlich-
funktionales Phdnomen. Tierische Lebewesen haben nach Aristoteles verschiedene Sinne. Er teilt die
qualitative Wahrnehmung in Tastsinn (grundlegend), Ton, Farbe und Geruch ein (vgl. Aristoteles
1996, 49) Jeder beseelte Korper hat den Tastsinn und den Sinn des Schmeckens, der dem Tastsinn
ahnlich und ebenso wichtig flr die Ernahrung ist (vgl. Aristoteles 1996, 121). So sterben Lebewesen
nach Aristoteles auch, sobald ihnen dieser Sinn abhandenkommt (vgl. Aristoteles 1996, 122). Weitere
Sinne sind erst bei sich bewegenden Lebewesen notwendig vorhanden (vgl. Aristoteles 1996, 120).
Sie existieren bei diesen Lebewesen aber nur der Vollstandigkeit halber und nicht um des Lebens
willen (vgl. Aristoteles 1996, 123). Unangenehme und schmerzhafte Situationen werden durch ein
Zusammenspiel von Gedanken erklart. Der Geist ist das, womit man Uberlegt (vgl. Aristoteles 1996,
100) — er ist eigenschaftslos, damit er an alles denken kann (vgl. Aristoteles 1996, 102). Der Geist ist
unabhangiger als die (phanomenale) Wahrnehmung, die im Ausmal} der Empfindungen immer an den
Koérper mit seinen Sinnesorganen gebunden ist (vgl. Aristoteles 1996, 101). Auf diese Weise kénnen
Organismen sich mittels Wahrnehmungen schitzen (vgl. Aristoteles 1996, 108f.). Tiere besitzen eine
Wahrnehmung, weil sie von der Natur zweckvoll eingerichtet sind — sie ist notwendig fiir die Ernahrung
sich bewegender Lebewesen, die ihre Umgebung auch von der Distanz aus registrieren miissen (vgl.
Aristoteles 1996, 118). In seinem teleologischen Weltbild ist Empfindungsfahigkeit nur im Hinblick auf
Ortsbewegung sinnvoll. Daher kdnnen Entitaten ohne die Fahigkeit zur Ortsbewegung (sessile Tiere)
keine Empfindungen haben — bei ihnen wirden Empfindungen keinen Sinn machen, weil sie keinem
Zweck dienen wiirden (vgl. Ingensiep/ Baranzke 2008, 15).

14



Eine kurze Geschichte der Pathozentrik

Pflanze, Tier und Mensch in eine Rangordnung stellt (vgl. Platon 2015, 1256b nach
Ingensiep/ Baranzke 2008, 15).

Bei Platon und Aristoteles war die Lust eine zusatzlich motivierende Begleiterschei-
nung einer guten Handlung, aber nicht das Ziel. Eine moralische Handlung ist bei
Aristoteles im Idealfall zugleich eine lustvolle. In der hedonistischen Philosophie ha-
ben Empfindungen aber eine zentrale Stellung. Das Vorhandensein von Lust und
Unlust entscheidet Uber den Wert und die Richtigkeit einer Handlung. Fur die Hedo-
nisten war die Betrachtung innerer mentaler Zustande deshalb ausschlaggebend fur
das Gute. Epikur begrindet die Lust'® als das letzte Ziel, wonach eigentlich alle stre-
ben (vgl. Hauskeller 1997, 194 FuRnote 5):'°

LAl unser Tun zielt ja doch darauf ab, weder Schmerzen des Leibes zu erlei-
den, noch Storungen des Seelenfriedens zu erfahren® (Epikur 1962, 70; eben-
falls Hauptlehrsatz 2).

Die Epikureer argumentieren fur eine zentrale Stellung der Empfindungen innerhalb
eines moralphilosophisch-lebenspraktischen Kontextes, weil keine andere Grole
mehr verflgbar ist: Die Goétter sind nicht mehr fur das menschliche Glick verantwort-
lich, und durch gesellschaftliche Umbriche ist die Polis keine angemessene Bezugs-
grolRe mehr. Daher bleibt nur die Berufung auf ein naturalistisches Kriterium und die

fir das Gliick des Menschen entscheidende GroRe der Empfindungen.®

,Wenn du nicht zu jeder Zeit alles, was du tust, auf das Ziel der Natur ausrich-
test, sondern ihm, sei es im Meiden, sei es im Verfolgen, eine andere Rich-

'® Lust wird bei Epikur negativ als Zustand der Abwesenheit von unangenehmen Empfindungen ver-
standen. Dies flihrte in der Rezeption zu vielen Missverstandnissen und unangebrachter Kritik der
epikureischen Philosophie. Gegen diese Missverstandnisse der epikureischen Philosophie verteidigt
sich Epikur schon selbst (vgl. Epikur 1962, 71f.).

19 Epikur, der wohl bekannteste Hedonist, entwickelt sein philosophisches System innerhalb der ge-
schichtlichen Umbriiche und Krisen zum Ende der hellenistischen Zeit. Seine Philosophie fallt zeitlich
in den Zusammenbruch der griechischen Polis. Der gesellschaftliche Bezugspunkt war briichig ge-
worden, und die Menschen waren dazu gezwungen, sich in einem naturlichen Kosmos zu verorten,
wenn sie sich nicht mehr mit einer Polis identifizieren konnten (Hauskeller 1997, 190). Mit dieser ge-
sellschaftspolitischen Situation war fir den Epikurismus eine besondere theologische Auffassung der
Gotter verbunden. Epikurs Gétter greifen nicht mehr aktiv in den Weltverlauf ein. Der Mensch ist damit
selber fir sein Glick verantwortlich. Die Goétter Epikurs verkdrpern eher noch das Ideal eines epikurei-
schen Weisen, der ungeachtet seiner physischen Leiden Uber den Dingen steht und dennoch seine
Seelenruhe erreicht (vgl. Epikur 1962, 16).

%0 Ein ahnliches Zusammenspiel von naturalistischem Weltbild und der Berufung auf Empfindungen
als entscheidende GroRe findet sich schon bei Demokrit und spater auch bei Lukrez. Diese Denker
haben auch explizit aufeinander Bezug genommen (z.B. Epikur auf Demokrit: vgl. Epikur 1962, 18). Im
Rahmen dieser naturalistischen Auffassung begriindet Epikur sogar sein Kriterium: Schmerzen seien
zum Schutz vor denselben vorhanden (Epikur 1962, Hauptlehrsatz 55).

15



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

tung gibst, dann werden deine Taten deinem vernlnftigen Denken nicht ent-
sprechen. (Epikur 1962, Hauptlehrsatz 25).%'

Die hedonistische Philosophie distanziert sich dabei bewusst vom theologischen
Denken. Die Ausgrenzung jeder Ubernaturlichen moralischen Autoritat und die Kon-
stitution eines physikalistisch-naturwissenschaftlichen Weltbildes scheinen aus-
schlaggebend flr die Bedeutung der Empfindungsfahigkeit im philosophischen Sys-
tem gewesen zu sein. Ein naturwissenschaftliches Weltbild, welches jedes
sinngebende theologische Moment ablehnt, I&dt eher dazu ein, sich in lebensprakti-
schen Kontexten auf ein Kriterium wie das der Empfindungsfahigkeit zu berufen.
Zwar spekulierten die Denker der Antike Uber die Seelenvermdgen anderer Wesen,
ihre moralphilosophischen Theorien konzentrieren sich aber insgesamt meist noch
auf Empfindungszustande von menschlichen Moralsubjekten.?? Das gilt fur die Vor-
sokratiker, fur die aristotelische Ethik, die Hedonisten und auch andere. Dies ruhrt
nicht zuletzt daher, dass Ethik in der Antike noch mehr als Lebensphilosophie, als
praktische Ratschlage fur das eigene gluckliche Leben, verstanden wird, denn als
eine Disziplin, in der es um eine Begrundung sittlichen Verhaltens gegenuber ande-
ren geht. Die antike Ethik konzentriert sich noch auf die Empfindungen der Moralsub-
Jjekte. Dem antiken Philosophen geht es daruber hinaus meist in erster Linie um die
positiv bewerteten Empfindungszustande des Moralsubjekts, wahrend sich z.B. ein
heutiger Pathozentrist eher auf die Vermeidung negativ bewerteter Empfindungszu-
stande konzentriert. In der Philosophiegeschichte findet demnach eine Verschiebung
der Perspektive auf das Moralobjekt und eine Konzentration auf negative Empfin-
dungszustande statt.

In der Antike ist das Ziel des moralisch handelnden Subjektes letztlich sein eigenes
personliches Gluck. Der philosophische Mainstream des Mittelalters begrindet dann
aber moralische Handlungen meist ausschlieRBlich mit der Achtung vor Ubernatirli-
chen Gesetzen und der Existenz eines allmachtigen Gottes. Gott ist jetzt die morali-
sche Autoritat. Die Empfindungsfahigkeit als ein unabhangiges Kriterium eines mehr

! Besonders anschaulich Isst sich Epikurs Berufung auf Empfindungen als moralisch ausschlagge-
bende Grofle an seinen Ausfihrungen tber den Tod nachvollziehen. Empfindungen sind fir Epikur
das Einzige, was flr uns ausschlaggebend sein sollte. Deshalb soll der Tod als Ende eines empfin-
denden Subjekts auch in moralischer Hinsicht irrelevant und nicht besorgniserregend sein: ,Gewdhne
dich an den grundlegenden Gedanken, daf} der Tod fiir uns ein Nichts ist. Denn alles Gute und alles
Schlimme beruht darauf, dal® wir empfinden. Verlust aber dieser Empfindungen ist der Tod“ (Epikur
1962, 67f.).

?2 Eine Ausnahme bildet hier Aristipp, der aufgrund seiner Abstammungslehre des Menschen das
Verspeisen von Fischen verboten wissen wollte.

16



Eine kurze Geschichte der Pathozentrik

oder weniger sakularen Weltbildes verliert an Bedeutung. Mehr noch: Im Mittelalter
bekommen positive Empfindungen oft eine negative Konnotation. Unangenehme
Empfindungen bekommen sogar eine positive Bedeutung, indem man ihnen eine
reinigende Funktion zuschreibt. Das Leiden spielt im Christentum eine wesentliche
Rolle — durch das Leiden Jesu soll die Welt von ihren Sinden befreit werden. Im
Christentum sind auch andere Lebewesen aulier dem Menschen Teil der Schop-
fungsgeschichte. Dies hat zur Folge, dass mit anderen Kreaturen aus Achtung vor
der Schopfung Gottes nicht willkirlich umgegangen werden soll. Thomasius bei-
spielsweise schreibt den Tieren in der Fruhaufklarung keinerlei Empfindungsfahigkeit
zu, aber fordert dennoch eine ethische Berucksichtigung, um ihren und den eigenen
Schopfer nicht zu beleidigen (Ingensiep/ Baranzke 2008, 104). Andererseits ist das
Tier, wie die gesamte Ubrige Natur, im Rahmen dieser Schopfung fur den menschli-
chen Gebrauch bestimmt.

Mit dem Aufkommen der Naturwissenschaften in der Neuzeit wird das christlich-
religiose Weltbild brichig. Aufgrund der Erfolge der Naturwissenschaften entwickelt
der neuzeitliche Mensch ein groldes Vertrauen in die mathematisch-naturwissen-
schaftliche Erklarbarkeit der gesamten Natur. Da Empfindungen zumindest bei allen
nichtmenschlichen Wesen unter naturwissenschaftlichen Standards nicht direkt be-
obachtbar sind, werden sie bei einigen bedeutenden Philosophen vernachlassigt. So
wurden Empfindungen anderer Spezies innerhalb des naturwissenschaftlichen Para-
digmas oft geleugnet, weil sie in ein rein mechanistisches Weltbild nicht ohne weite-
res integrierbar waren. Die Empfindungen anderer Spezies konnten in der Neuzeit
schwerlich in moralphilosophischer Hinsicht relevant werden. So gingen wesentliche
Vertreter der Neuzeit davon aus, dass Tiere empfindungslose Automaten sind.?
Descartes’ Automatenparadigma beschreibt Tiere als empfindungslose maschinen-

ahnliche Wesen.?* Das Verhalten von Tieren, so wird innerhalb dieses Paradigmas

8 Zu nennen sind Julien Offray de La Mettrie oder Donatien Alphonse Francois de Sade, ein Schiiler
de La Mettries. Die Auffassung von Tieren als Automaten gab es auch schon vor Descartes — u.a.
beim spanischen Arzt Gomez Pereira (vgl. Ingensiep/ Baranzke 2008, 24). Dieses Automatenpara-
digma wird anschaulich und kindgerecht in dem Buch ,Technik-Zoo. Die erstaunlichen Leistungen der
Tiere* umgesetzt. Die darin enthaltenen Zeichnungen von Tieren als Maschinen unterscheiden sich
nicht besonders von denen, die auch Descartes und andere von den Tieren angelegt haben.

* Die Frage, wie in einem mechanischen organischen System ein Bewusstsein zustande kommen
kann, kann als ein Kernproblem der Philosophie angesehen werden (vgl. Ingensiep/ Baranzke 2008,
29). Die Frage nach einem Nachweis subjektiver Empfindungszustande ist ein philosophisches Ratsel,
dem sich auch diese Arbeit im Rahmen des Pathozentrismus zuwendet.

Descartes hatte anscheinend auch plausible Griinde fiir das Fehlen von Empfindungen bei Tieren
(vgl. Radner 1989 nach Ingensiep/ Baranzke 2008, 26). Das Automatenparadigma wurde nicht nur im

17



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

argumentiert, resultiert nicht aus einem Empfinden, sondern ergebe sich mechanisch
aus Instinkten und Reflexen.?® Das Tier wird zu einem ethisch eher uninteressanten
Phanomen.?®

Spater schreibt Kant den Tieren ein ,Analogon der Vernunft' zu. Nach Kants Analogie
kénnen Tiere zwar nach Vorstellungen handeln und sind insofern keine blolken Ma-
schinen, sie konnen aber nicht im eigentlichen Sinne denken (vgl. Kant 2014, § 90, 1.
Anm. Il). Insofern integriert Kant Tiere in seine ethische Theorie mit einem niedrige-
ren moralischen Status. Dieser moralische Status ist noch am Menschen orientiert.
Die Rucksichtnahme auf die Empfindungsfahigkeit von Tieren wird bei Kant nur ein-
gefiihrt, um der Verrohung® des menschlichen Charakters entgegenzuwirken.?®
Wahrend Kant die Grundlage der Moral ausschlieRlich noch in der menschlichen
Vernunft begriindet sah, so bildet das Mitleid fir Schopenhauer das Fundament der
Moral. Er analysiert diese Grundlage als die Fahigkeit, sich in das Leiden eines ande-

ren einzufuhlen:

,20 ist es keineswegs; sondern es bleibt uns gerade jeden Augenblick klar
und gegenwartig, dal® er der Leidende ist, nicht wir. und geradezu in seiner
Person, nicht in unserer flihlen wir das Leiden [...] Wir leiden mit ihm, also in
ihm, wir fUhlen seinen Schmerz als den seinen und haben nicht die Einbil-
dung, daR er der unsrige sei.“ (Schopenhauer 2016, 110)?°

Bereich der theoretischen Philosophie diskutiert. Ebenfalls wurden auch schon ethische Fragen im
Zusammenhang mit dem Automatenparadigma behandelt (vgl. Ingensiep/ Baranzke 2008, 27).

% Eine anschauliche Synopse Uber den Zusammenhang zwischen Empfindungen, Instinkten und den
mit dieser Thematik verbundenen moralischen Fragen geben Ingensiep/ Baranzke (2008). In dieser
Hinsicht sind ganz unterschiedliche Positionen vertreten worden. Die Stoiker betrachteten das Tier
z.B. als instinktgesteuert, aber empfindungsfahig und trotz dieser Empfindungsfahigkeit nicht mora-
lisch relevant. Demgegenuber schreibt Thomasius den Tieren keinerlei Empfindungsféahigkeit zu, aber
fordert im Gegensatz zu den Stoikern eine ethische Berlicksichtigung, um den Schopfer nicht zu be-
leidigen (vgl. Ingensiep/Baranzke 2008, 104).

Dies kann natrlich nicht fiir alle Denker dieser Periode behauptet werden. Innerhalb des Sensua-
lismus John Lockes wird Tieren z.B. annahernd so viel Kognition zugeschrieben wie manchen Men-
schen (nach Ingensiep/ Baranzke 2008, 19).

7" Dieses sog. Verrohungsargument findet sich schon bei Plutarch (vgl. Ingensiep/ Baranzke 2008,
93).

%8 Kant schreibt; ,In Ansehung des Schénen obgleich Leblosen in der Natur ist ein Hang zum bloften
Zerstoren (spiritus destructionis) der Pflicht des Menschen gegen sich selbst zuwider; weil es dasjeni-
ge Geflihl im Menschen schwacht oder vertilgt, was zwar nicht fur sich allein schon moralisch ist, aber
doch diejenige Stimmung der Sinnlichkeit, welche die Moralitat sehr beférdert, wenigstens dazu vorbe-
reitet, ndmlich etwas auch ohne Absicht auf Nutzen zu lieben (z.B. die schénen Kristallisationen, das
unbeschreiblich Schone des Gewachsreichs).” (Vgl. Kant 2015, Teil 2, §17) Eine differenzierte Dar-
stellung dieses Verrohungsargumentes — als vollkommene Pflichten gegen sich selbst in Ansehung
der Tiere findet sich bei Ingensiep/ Baranzke 2008 (107f.).

2 Wegen seiner grundsatzlichen Toleranz gegeniber anderen Spezies in moralischen Fragen wird
Schopenhauers Position haufig in der Tierethik diskutiert. In Anlehnung an Schopenhauers Philoso-
phie entwickelt Ursula Wolf sogar eine moderne mitleidstheoretische Position (s.u.; Wolf 1990, 51).

18



Eine kurze Geschichte der Pathozentrik

Dem Vermeiden von Leiden und dem damit einhergehenden Widerstreben eines sich
zerreiRenden Weltwillens kommt innerhalb der Schopenhauer'schen Philosophie ei-
ne grof3e Bedeutung zu. Durch das Empfinden von Mitleid wird die Individualisierung
des Willens aufgehoben. Man kénnte sagen, dass Schopenhauer ein in der Theolo-
gie etabliertes Mitleiden von seinem religiosen Ballast befreit, indem er es Uber das
metaphysische Prinzip eines Weltwillens begrindet (so auch Ingensiep/ Baranzke
2008, 96ff.). Alles ist moralisch relevant, mit dem das Moralsubjekt Mitleid empfindet.
Insofern wird bei Schopenhauer auch der Kreis der Moralobjekte auf Tiere ausge-
dehnt®® — aber nicht wie noch bei Kant, um die Verrohung des menschlichen Charak-
ters zu verhindern, sondern wegen den Empfindungen der Moralobjekte selbst, die
Teil eines Weltwillens sind.

Die moralische Handlung aus Mitleid zu einem empfindenden Moralobjekt wird von
Schopenhauer noch metaphysisch Uber einen individuierten und zur Einheit streben-
den Willen begrindet. Die Utilitaristen geben keine metaphysische Begrindung
mehr. Sie beschranken sich in erster Linie auf die Empfindungen der Moralobjekte
als ausschlaggebende moralische Grof3e und erweitern auf diese Weise den Kreis
der Moralobjekte im Rahmen einer naturalistischen Theorie. In der utilitaristischen
Moralphilosophie zeigt sich das effizienz-Okonomische Denken des 19. Jahrhunderts.
Ethische Argumentationen werden zu einem Abwagen von definit angenommen Wer-
ten. Die Utilitaristen erklaren positive und negative Empfindungen zu einer Wahrung,
mit der man ,rechnen® kann. Insofern erscheint auch der Pathozentrismus als eine
Theorie vorzuglich utilitaristischer Provenienz, denn Empfindungen spielen im utilita-
ristischen Kalkul immer eine aul3erordentliche Rolle.

Utilitaristen sind moderne Hedonisten (vgl. Moore 1970, 106f.).>" Obwohl sie Hedo-
nisten sind, Uberwinden sie aber den in der Antike noch vorhandenen Fokus auf die

Empfindungswelt des Moralsubjekts und konzentrieren sich auf die Empfindungen

% Ein Unterschied zwischen Tieren und Menschen besteht fiir Schopenhauer hinsichtlich des Le-
benswilles, weshalb auch beim Tétungsverbot Differenzierungen vorzunehmen sind (vgl. dazu Ingen-
siep/ Baranzke 2008, 101).

31 Mill diskutiert die Frage der Vereinbarkeit von Hedonismus und Utilitarismus (vgl. Mill 2000, 11f.).
Der zentrale utilitaristische Begriff der Nitzlichkeit bezieht Liste ebenso mit ein und wendet sich damit
auch Empfindungen als moralisch relevantem Kriterium zu. Die Utilitaristen kénnen als eine Weiter-
entwicklung hedonistischer Philosophien verstanden werden, die sich durch mehrere grof3e Wende-
punkte auszeichnen. Ein Umbruch vom Hedonismus zu seiner utilitaristischen Interpretation besteht
(nach Cassel 1982) z.B. darin, dass nun nicht mehr (physischer) Schmerz (oder physische Lust) allein
eine zentrale Rolle im Gliickskalkiil einnimmt, wie es von den alten Hedonisten noch behauptet wurde,
sondern Leid (und Wohlfahrt). Damit wird das zentrale Moment fiir die Bewertung des Gliicks auf ei-
nen personlichen und sozialen Bereich erweitert, der auf die Lebensziele des Moralobjektes ebenso
eingeht wie auf seine physischen Bedrfnisse der Schmerzvermeidung und des Lustgewinns (vgl.
Sumner 1992, 211).

19



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

des Moralobjekts. John Stuart Mill, der Sohn eines Freundes von Jeremy Bentham,
wird schon in fruher Kindheit im Geiste der utilitaristischen Theorie erzogen. Er
schreibt spater ,die Norm des Ultilitarismus ist nicht das grofte Gluck des Handeln-
den selbst, sondern das grofite Glick insgesamt.“ (Mill 2000, 20; ebenso 30: ,aller
Betroffenen“).>? Der Freund seines Vaters, der Erfinder des Panoptikums, Jeremy
Bentham vertrat schon das utilitaristische Prinzip des groften Gllcks fur die gréfite
Zahl und proklamierte seine Gultigkeit im Hinblick auf alle Lebewesen. Alle nachfol-
genden pathozentrischen Philosophen berufen sich auf seine berihmt gewordene
Ausflhrung, in der er seine Bereitschaft zur Erweiterung des Kreises der Moralobjek-

te auf Grundlage des Empfindungskriteriums zum Ausdruck bringt:

»1he question is not, Can they reason?, nor Can they talk? but, Can they suf-
fer?“ (Bentham 1970, Kap. 17, §4).

In seinem hedonistischen Kalkiul wagt Bentham verschiedene Empfindungszustande
gegeneinander ab. Er unterscheidet sechs ,circumstances” (Kap. 4, nach Mill 2000,
15, Fullnote 5): Intensitat, Dauer, Gewissheit, (zeitliche) Nahe, Fruchtbarkeit (die
Wahrscheinlichkeit, dass eine weitere Lustempfindung folgt) und Reinheit (Wahr-
scheinlichkeit, dass keine Unlustempfindung folgt). Nach diesen sechs Kriterien soll
sich der Wert eines jeweiligen Lustempfindens bemessen. Von all diesen Faktoren
soll es abhangen, wie schwer eine Lust wiegt. Damit entwirft Bentham erstmals nicht
nur eine Beurteilung der Empfindungsfahigkeit nach differenzierten Kriterien, die z.B.
die Dauerhaftigkeit, Verlasslichkeit usw. berlcksichtigt, sondern auch eine zusatzli-
che Beurteilung nach der ,inneren Beschaffenheit” wie z.B. nach der Intensitat einer
Lustempfindung (Mill 2000, 15).® Bei Bentham kénnen Empfindungen bzw. ,sen-

sations* (darunter Lust und Schmerz) aber nicht weiter analysiert werden.>* Fir ihn

%2 |ust oder das Freisein von Unlust wird innerhalb seiner Theorie als der einzige Endzweck verstan-
den (vgl. Mill 2000, 13). Seine Beweisflihrung (vgl. Mill 2000, 66-77) der Absolutheit des Lustvollen (so
Moore 1970, 110) kann als eine Art Begriindung der moralischen Relevanz des phanomenalen Be-
wusstseins verstanden werden (s. Abschnitt 2.1). Ahnliche Beweise fiir Gliick als einzigen Zweck fin-
den sich auch im Hedonismus der Kyreaiker und Epikurs fir Lust als letztes Lebensziel (vgl. Mill 2000,
67, FuBnote 13). Mill meint aber letztlich, dass die Begriindung finaler moralischer Tatsachen unmég-
lich ist — jede Beweisfuhrung munde unfreiwillig in einen infiniten Regress, weil immer nach einem
weiteren hinter einem gerade gesetzten Gut gefragt werden muss. Selbst die Gluckseligkeit kann nur
aus der Intuition eingesehen werden (vgl. Mill 2000, 8f.); insofern sind letzte Zwecke unbeweisbar, und
es kann sich nicht um einen Beweis im logischen Sinne einer Ableitung handeln (vgl. Mill 2000, 60,
Fullnote 11).

% 3.u. Kap. 3.1

% Bentham entwickelt ein Modell zum Messen subjektiver Zustande. Lust und Schmerz sollen durch
einen ihm eigenen Empfindungstonus herausgegriffen werden kénnen (vgl. Sumner 1991, Ful3note 8;
dazu auch Goldworth 1979). Gegen die Mdéglichkeit eines solchen Modells spricht sich James Mill aus:
Lust und Schmerz kdénnen seiner Meinung nach nur durch Nachfiihlen herausgegriffen werden (vgl.

20



Eine kurze Geschichte der Pathozentrik

handelt es sich um fundamentale psychologische Entitaten (vgl. Sumner 1992, 203).
Allein die Fahigkeit zu empfinden und leiden zu konnen, ist fir Bentham ausschlag-
gebend fur eine moralische Beurteilung. Deshalb meint er auch im Bezug auf die
Diskussion niederer und hdherer Liste, die schon bei Platon eine Rolle spielte (s.0.),
dass eine Welt der Schweine bei gleich empfundener Lust genauso wertvoll sei wie
die Welt der Menschen und Kegeln genauso gut sei wie die schone Poesie (nach Mill
2000, 122). Bentham aulert sich damit zu dem schon bei antiken Denkern wie So-
krates entwickelten Problem hoéherer und niederer Luste und stellt die Frage nach
einem Qualitatsunterschied zwischen niederen und hoheren Freuden. Fur ihn sei
hinsichtlich intellektueller und rein sinnlicher Lustempfindungen kein Unterschied gel-
tend zu machen. Der utilitaristisch erzogene John Stuart Mill akzeptiert dies nicht.
Auch wenn er als Pathozentrist bezeichnet werden konnte, Moral fir ihn (unter Ein-
schrankungen) die gesamte fUhlende Natur betrifft (vgl. Mill 2000, 21) und er deshalb
auch in der Erziehung zur Achtung der Mitgeschdpfe (vgl. Mill 2000, 47) aufruft,®
unterscheidet er eine weitere qualitative Ebene. Entgegen Benthams Einstellung zum
~Schweineproblem® gibt es fur Mill einen ,,Qualitdtsunterschied der Luste* (nach Moo-
re 1970, 124). Er leistet damit ein erstes Abstufungsmodell moralisch relevanter
Empfindungsvariationen innerhalb des Moralobjektes.* Mill meint, dass Lust insge-
samt nichts Niederes ist — eine Unterscheidung zwischen niederen und hoheren LUs-
ten ist deshalb im Utilitarismus auch maoglich (vgl. Mill 2000, 14) und verteidigt sich
damit gegen den Vorwurf einer ,Schweinephilosophie® (Carlyles nach Mill 2000) —
eine Philosophie, die eine Lebensweise vorschlagt, die der menschlichen Natur un-
wurdig sei (vgl. Mill 2000, 14 Fullnote 4): Mill ist sich sicher, dass

,<diejenigen, die mit beiden [niederen und hdheren Freuden] gleichermalen
bekannt und fur beide gleichermalRen empfanglich sind, der Lebensweise ent-
schieden den Vorzug geben, an der auch ihre hoheren Fahigkeiten beteiligt

Sumner 1991, 204). Eine Einteilung von ,sensations” kénnte vielleicht Gber Operationalisierung der
Zu- oder Abneigungshaltung geleistet werden (d.h. iber den Wunsch nach Andauer oder Aufhéren
der Empfindung): angenehm — indifferent — unangenehm (Sumner 1991, 205).

% Es sei nach Mill sogar ein Merkmal des Menschen gegeniiber allen fiihlenden Wesen, sympathiefa-
hig zu sein (vgl. Mill 2000, 89).

% Es konne eine Gewichtung einer Freude oder einer Lust (geistig oder korperlich) durch Operationa-
lisierung vorgenommen werden. Abgesehen von duReren Faktoren wie der ,Dauerhaftigkeit, Verlass-
lichkeit, Unaufwendigkeit usw. soll diejenige Freude die entscheidendere und moralisch relevantere
sein, die von den meisten vorgezogen wird (Mill 2000, 15). Insofern legt ein Mehrheitsvotum den Wert
einer Lust fest (vgl. Mill 2000, 15, 20). Das moralische Kriterium der Lust wird insofern qualitativ be-
stimmt. Sie wird durch die Wahl der grofsten Masse derjenigen Wesen mit den umfangreichsten Ver-
gleichsmaoglichkeiten festgelegt. (Menschen kénnen sowohl niedere als auch hohere Liste empfin-
den.) Aber auch auf rein quantitativer Ebene (Anteile im Leben) ist die Lust moralisch
ausschlaggebend (vgl. Mill 2000, 21).

21



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

sind. Nur wenige Menschen wirden darein einwilligen, sich in eines der niede-
ren Tiere verwandeln zu lassen, wenn man ihnen versprache, dal} sie die Be-
friedigungen des Tiers im vollen Umfange auskosten durften. Kein gebildeter
Mensch mochte ein Narr, kein gebildeter Mensch ein Dummkopf, keiner der
feinfuhlig und gewissenhaft ist, selbstslichtig und niedertrachtig sein. Auch
wenn sie Uberzeugt waren, dald der Narr, der Dummkopf oder der Schurke mit
seinem Schicksal zufriedener ist als sie mit dem ihrem.“ (Mill 2000, 16).

Der Mensch kdnne diese Frage beurteilen, weil er sowohl mit héheren als auch mit
niederen Freuden vertraut ist. Und nach Mill schitzt er die hdheren Freuden mehr.®’
Neben diesem inharenten und relativ speziellen ,Schweineproblem® beschaftigen
sich einige modernere Denker immer noch mit der Begrindung einer allgemeinen
Gultigkeit moralischer Relevanz von Empfindungen. Beispielsweise entwickelt Henry
Sidgwick einen universellen Hedonismus intuitionistischer Pragung. Bei ihm hat Mo-
ral immer (mindestens) etwas mit Bewusstsein zu tun (nach Moore 1970, 129). Er
klassifiziert sog. ,Desirable states of Consciousness®.*® Sidgwick leitet das patho-
zentrische Kriterium der Empfindung als moégliche ausschlaggebende Groflke analy-
tisch ab, meint weiter, dass sich ihr moralischer Wert nicht weiter begriinden lasse
und dass der Sachverhalt vielmehr mit der Bedeutung von ,gut® zusammenhangt
(nach Moore 1970, 102). Das Prinzip der Lust entstammt der Intuition. Sidgwick geht
davon aus, dass die Empfindungen der Tiere unter Ruckgriff auf das Wissen Uber die
Empfindungen beim Menschen in Erfahrung zu bringen seien.®® Die Kluft zu einer
Empfindungswelt anderer Spezies versucht Herbert Spencer mit seinem evolutions-
theoretischen Ansatz zu uberbricken. Bei ihm ist Empfindungsfahigkeit eine biologi-
sche Eigenschaft, die sich im Rahmen einer evolutionaren Vergangenheit entwickelt
hat und auf ihre normative Ausdeutung wartet. Durch die evolutionistische Ausrich-
tung seines Hedonismus scheint ein erster geistphilosophisch-naturalistischer Aspekt
bei der Behandlung des gewahlten pathozentrischen Kriteriums ins Spiel zu kom-
men, indem hier angenommen wird, dass hoher entwickeltes Leben gleichzeitig auch
mehr Lust empfinden kdnne. Deshalb sollten nach Spencer Angehérige hoher entwi-
ckelter Spezies auch eher moralisch berutcksichtigt werden (vgl. Moore 1970, 322).
So zeigt sich, dass, nachdem in der Neuzeit die Diskussion um die Zuganglichkeit zu

der Empfindungswelt anderer nichtmenschlicher Spezies aus der Diskussion ver-

%" Der Mensch gibt sich den niederen Listen nur manchmal aus ,Verkimmerung® hin — er sei dahin-
ehend ,wie eine zarte Pflanze” (ebd.)

® Fur einen Uberblick Uber diese Zustande vgl. Sidgwick 1981 (398ff.).

% Fur Literatur s. Verweise bei Ingensiep/ Baranzke 2008, 12f. Wegen des Anthropozentrismusvor-

wurfs wird der Zugang innerhalb der tierpsychologischen Forschung spater immer behavioristischer.

22



Eine kurze Geschichte der Pathozentrik

bannt worden war, Tiere nur noch als blo3e Automaten abklassifiziert wurden (s.o0.).
Empfindungen anderer Spezies weckten erst wieder die Aufmerksamkeit von Den-
kern wie Bentham im Rahmen der utilitaristischen Theorien. Die Erlebnisfahigkeit von
Tieren wurde sozusagen mit zunehmender Entwicklung moderner Naturwissenschaf-
ten und Bedeutung von Lebenswissenschaften wie der prosperierenden Biologie mit
der aufbluhenden Evolutionstheorie wieder ,salonfahig‘. Philosophen diskutierten in-
nerhalb biologistisch-phanomenologischer Positionen die Empfindung anderer Le-
bewesen. Zum Beispiel ging Jakob Johann von Uexkill*® einem Zugang zur Subjek-
tivitat anderer Wesen nach und versuchte dabei, das jeweilige Umfeld dieser Wesen
und ihren Lebensplan einzubeziehen (vgl. von Uexkull 2014). Lebewesen werden
nicht isoliert betrachtet, sie leben in einer von ihnen mitgestalteten Umwelt. Sie ha-
ben demnach ihren je eigenen subjektiven Raum und sogar eine subjektive Zeit. Die
je eigene Umwelt ist in der Innenwelt — bestehend aus den innerhalb des sog. ,Funk-
tionskreises“ wechselwirkenden Variablen der ,Merkwelt” (Wahrnehmung) und einer
Wirkwelt® (Handlungsspielraume) — des Lebewesens reflektiert. Jedes Verhalten
lasst sich nur aus dieser subjektiven Umwelt des jeweiligen Tieres rekonstruieren
und ist an die Mdglichkeiten der jeweiligen biologischen Konstitution (Sinnesorgane)
des Lebewesens gebunden. Uexkulls Zecke, die in einer einfacher strukturierten
Umwelt zurechtkommen muss, empfindet ganz anders als der Mensch.

Bei dem Kulturanthropologen Max Scheler hebt sich der Mensch, der ehemals durch
die anthropologische Kiluft vom Tier véllig verschieden war, dann sogar nur noch in

der Auspragung seiner Fahigkeiten vom Tier ab*':

,Die wahre Wirde und Bedeutung des Menschen war friher gerade durch
diese Unterbestimmung der Tierseele gleichfalls weitgehend verkannt worden.
Nicht, wie man meinte, macht die praktisch-technische Intelligenz den Men-
schen zum Menschen im Wesenssinne; sie ist im Menschen nur quantitativ
ungeheuer gesteigert, bis zu einem Grade eines Siemens oder Edison. Erst
der Besitz von Akten einer autonomen Gesetzlichkeit gegenlber aller psychi-
schen Vitalkausalitat (...) macht das Neue aus — eine Gesetzlichkeit, die nicht
mehr analog der und parallel geht den Funktionsablaufen im Nervensystem,

0 Der von Kant beeinflusste Uexkill gilt als Entwickler der Biosemiotik — biologische Prozesse werden
in dieser Stromung semantisiert und als Zeichen oder Kommunikationsstrukturen verstanden, die es
zu entschlisseln gilt. Plessner beschreibt die Arbeiten Uexkdills als fundamentale Wende in der
Tierpsychologie — die Umwelt gerate bei ihm erstmals in den Fokus (vgl. Plessner 1975, 68).

! Beeinflusst durch zeitgenossische Tierpsychologie benennt er die Unterschatzung der kognitiven
Fahigkeiten der Tiere.

23



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

sondern parallel und analog der objektiven Sachstruktur und Wertestruktur*?
der Welt selbst.“ (Scheler 1976, 99.).

Empfindungsfihigkeit*® tritt erst mit einem ganzen Biindel anderer Fahigkeiten auf
(Scheler 1949, 16).* Alles Lebendige hat (wenn auch unbewusste) psychische Ei-
genschaften.*® Schon die Pflanze besitzt Gefiihlsdrang (ekstatischer Gefiihlsdrang),
hat aber keinerlei Empfindungen (vgl. Scheler 1949, 16). Scheler zufolge soll Be-
wusstsein mit steigendem Leiden bzw. Leidensanlassen wachsen (vgl. Scheler 1949,
116f.).

Nach Helmuth Plessner®® weist alles Lebendige eine Doppelaspektivitat auf — eine
Innen- und AuRenperspektive (vgl. Plessner 1975, Kap. 3). Damit spricht Plessner
innerhalb dieser anthropologischen Stromung einen geistphilosophischen Sachver-
halt an, der fur jede pathozentrische Position von Bedeutung ist. Diese Doppelaspek-
tivitat kann seines Erachtens nur in der Realisierung einer bestimmten Form der
Grenze begriindet sein (vgl. Plessner 1975, 100, 103f., 105).*’ Der lebendige Korper
kann sich zu seiner Grenze verhalten. Diesem bei lebendigen Entitaten vorliegenden
Fall der Grenze ist es zu verdanken, dass die Entitat als etwas sich selbst raumlich
Setzendes begriffen werden kann. Lebendige Dinge besitzen deshalb die Eigen-
schaft der Positionalitat. Die Pflanze ist eine offene Organisationsform, die zwar in
ihre Umwelt gesetzt ist, aber mit ihr verschmilzt und sich ihr nicht frontal gegenuber-
stellt (vgl. Bienen bestauben Pflanzen). Das Tier ist bereits eine geschlossene Orga-

*2 Scheler verweist hier auf einen ,Personalismus in der Ethik“: Das Sittliche wird durch eine personli-
che Wertbestimmung abgeleitet. Dieser Personalismus versteht sich als Weiterfihrung der Phano-
menologie in der Ethik. Er entwickelt ein stufenférmiges Wertesystem, bei dem Wertearten geordnet
werden (sinnlich-vital-geistig-heilig)

3 Bei Scheler wird die Empfindung verstanden als ,spezifische Riickmeldung eines augenblicklichen
Organ- und Bewegungszustandes des Lebewesens an ein Zentrum und eine Modifizierbarkeit der je
im nachsten Zeitmoment folgenden Bewegungen kraft dieser Rliickmeldung®. (Scheler 1949, 15)

4 Folgende Unterschiede trennen den Menschen vom Tier: a) Triebentbundenheit — kulturelle Beein-
flussung, b) begierdefreie Liebe zur Welt — keine Triebbezogenheit fiir Dinge, ¢) Unterscheidungsfa-
higkeit zwischen Wesen und individuellem Dasein — Erkenntnis Uberdauernder Geltungsgesetze.
Scheler geht von einer Stufenfolge der psychischen Krafte in der Natur aus (vgl. Scheler 1949, 13).

* Diese werden beschrieben als unbewusster, geflhls- und vorstellungsloser Drang. Eine solche see-
lische Wesensform besteht in objektlosem Leiden oder Lust (vgl. Scheler 1949, 14). Schelers Ausfih-
rungen lassen an den Begriff protophdnomenaler Eigenschaften denken, den gegenwartige Denker
eingefihrt haben (s.u.).

*® Helmuth Plessner versucht in seiner ,Philosophie der Biologie“ den Menschen wie seine Vorganger
unter Ruckgriff auf die anderen Stufen des Lebendigen zu definieren (vgl. Plessner 1975, 36f, 76f.).
Zum Unterschied Tier—Mensch bei Plessner s. 1975, 289 — der Mensch ist ein ,exzentrisches Lebe-
wesen”“ (Plessner 1975, 291f.).

" Eine Form der Grenze, die lebendige Dinge von unlebendigen Dingen trennt, ist eine solche, bei der
die Grenze noch zum Korper der Entitat gehort. Gehort sie nicht mehr zum Koérper, handelt es sich nur
um ein unlebendiges ,Zwischen® zwischen Kérper und umliegendem Medium. Insofern ist ein Orga-
nismus ein geschlossenes System, welches von einer Umwelt abgegrenzt ist (Plessner 1975, 205).

24



Eine kurze Geschichte der Pathozentrik

nisationsform und zugleich zentrisch. Tiere verhalten sich zu ihrer Umwelt und sind
auch bewusst.*® Aber erst der Mensch ist dazu befahigt, diese Bewusstheit zu reflek-
tieren.*?

Durch die Erkenntnisse der Biologie und Evolutionstheorie angeregt fuhlten sich Bio-
logen wie von Uexkull oder Kulturanthropologen dazu in den Stand gesetzt, einen
Zugang zu der Empfindungswelt anderer Lebewesen zu bekommen und auf dieser
Grundlage zumindest in rudimentarer Form uUber die ethischen Konsequenzen der
geistigen Fahigkeiten nichtmenschlicher Moralobjekte zu philosophieren. Ein neuer
Hoffnungstrager fur eine Analyse der Empfindungen anderer Spezies wurde neben
der Biologie auch die empirische Psychologie und Neurologie, mit denen man bis
heute glaubt, dem Ratsel der Empfindungsfahigkeit auf die Spur zu kommen. Nicht
zuletzt motiviert durch diese neuen vielversprechenden wissenschaftlichen Erkennt-
nisfortschritte Uber die Empfindungsfahigkeit anderer Spezies wurden in der zeitge-
nossischen Philosophie ethische Positionen entwickelt, die sich teilweise an die oben
beschriebenen historischen Theorien anlehnen. Alle diese meist im Umfeld der tier-
ethischen Diskussion angesiedelten Positionen nehmen in irgendeiner Weise auf die
Empfindungsfahigkeit Bezug und sind daher pathozentrisch zu nennen.>°

Joel Feinberg fordert in seinem beruhmt gewordenen Aufsatz ,The Rights of Animals
and Future Generations® (1974) Rechte fur Tiere. Er fragt allgemein danach, wer o-
der was die richtigen Adressaten fir Rechte seien, d.h. welchen Entitaten in ,bedeu-
tungsvoller Weise“ begriindet Rechte zugeschrieben werden kénnen. Feinberg leitet
Rechte aus der Fahigkeit ab, ein Interesse an irgendetwas zu haben.” BloRen Din-
gen wie dem Taj Mahal kdnnen daher selber keine Rechte zugeschrieben werden.>?

8 Insofern ergibt sich hier zwangslaufig eine Differenzierung. Es besteht ab mehrzelligen Lebewesen
ein Wesensunterschied zwischen Tier und Pflanze (vgl. Plessner 1975, 218f.). Es ist der Unterschied
zwischen einer offenen (vgl. Plessner 1975, 219) und einer geschlossenen (vgl. Plessner 1975, 226)
Organisationsform. Pflanze und Tier sind aber nicht empirisch feststellbar voneinander unterschiedlich
(vgl. Plessner 1975, 234f.), weil Organisationsformen den Status von ,Ideen” haben — es gibt kein
empirisches Merkmal, was beide wesensmaRig trennt (Plessner 1975, 235).

“9 Der Mensch bleibt aber dem Grundgesetz der vermittelten Unmittelbarkeit entsprechend in einer
Bewusstseinsimmanenz befangen. Er kann nicht in angemessener Weise Uber sein eigenes Bewusst-
sein hinaustreten und empfindet seine eigene Bewusstheit immer als direkt und unhintergehbar.

*% Eine schone knappe Ubersicht tiber das Spektrum zeitgendssischer pathozentrischer Positionen
liefern Ingensiep/ Baranzke (2008, 123f.).

*" Dieses Argument entwickelt er in Anlehnung an H. J. McCloskey (1965). McCloskey meint, dass die
Fahigkeit, Interessen zu haben, notwendig sei, um Rechte zu besitzen; er lehnt aber im Gegensatz zu
Feinberg ab, dass Tiere ein Interesse im geforderten Sinne haben kénnen.

2 A mere thing, however valuable to others, has no good of its own. The explanation of that fact, |
suspect, is that mere things have no conative life; neither conscious wishes, desires, and hopes; nor
urges and impulses; nor unconscious drives, aims, goals; nor latent tendencies, directions of growth,
and natural fulfillments. Interests must be compounded somehow out of conations; hence mere things

25



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Erst einem Wesen, welches im Stande ist, bestimmte Interessen zu haben, kénnen
Rechte zugeschrieben werden. Und deshalb konnen Tiere laut Feinberg auf Grund-
lage ihres Empfindens interessenfundierte Rechte haben:

,Many of the higher animals at least have appetites, conative urges, and rudi-
mentary purposes, the integrated satisfaction of which constitutes their welfare
or good. [...] [I]t seems clear to me, nevertheless, that in general, animals are
among the sorts of beings of whom rights can meaningfully be predicated and
denied.“ (Feinberg 1974, 237)%

Ahnlich argumentiert auch Tom Regan (1988). Alle sog. ,Subjekte-eines-Lebens“**,

die Praferenzen und Winsche haben und entsprechend handeln, d.h. nicht nur Per-
sonen im engeren Sinne, sollen nach ihm Rechte besitzen. %

Eine derartige interessenfundierte Argumentation findet sich auch bei dem patho-
zentrischen Ethiker Peter Singer. In Singers praferenzutilitaristischem Kalkal gilt Inte-
ressenbefriedigung als eine nutzenmaximierende GroRe, wie es bei Bentham die
Lust war. Empfindungsfahigkeit haben nach ihm auch schon Tiere: Sie konnen Lust
verspuren und somit Interessen haben. Deshalb tauchen sie in seiner Rechnung des
utilitaristischen Systems auf. Er schafft einen weiten Personenbegriff, der auch kogni-

tiv ,minderbemittelte’ Entititen als Personen gelten lasst.*®

Singer beklagt eine Dis-
kriminierung auf Grundlage der jeweiligen Spezieszugehdrigkeit. Die Interessen von
Tieren wirden nicht in angemessener Weise berlcksichtigt. Diese Diskriminierung

sei nach Singer genauso wenig gerechtfertigt wie die Diskriminierungen aufgrund der

have no interests. A fortiori, they have no interests to be protected by legal or moral rules. And without
interests a creature can have no "good" of its own, the achievement of which can be its due.” (Fein-
berg 1974)
%3 Feinberg gesteht an dieser Stelle zu, dass es auch Tiere gibt, denen Rechte nicht in diesem Sinne
zugeschrieben werden kénnen. ,We can, of course, with consistency treat animals as mere pets and
deny that they have any rights; and for most animals, especially those of the lower orders, we have
little choice but to do so.“ (Feinberg 1974) Er lasst also einen unterschiedlichen moralischen Stand
unter den nichtmenschlichen Spezies zu.
*" Regans Auffassung ist an die kantische Argumentation der Autonomie angelehnt. Tiere besitzen
demnach eine sog. Praferenzautonomie, die sie zu Adressaten von moralischen Rechtszuschreibun-
en macht.
® Der auf Grundlage des Status als Subjekt-eines-Lebens zugeschriebene inharente Wert ist nach
Regan nicht abstufbar. Entweder ein Wesen hat ihn in vollem Mal3e oder es hat ihn nicht. Regan ge-
steht den vollwertigen Personen allerdings einen héheren moralischen Status zu. Hohere kognitive
Fahigkeiten kdnnen das Leiden von Entitaten verschlimmern.
% Dementsprechend kénnen Tiere einen ebenso hohen Status haben wie schwer erkrankte menschli-
che Wesen. Ein solch provokanter Vergleich findet sich auch in Feinbergs Argumentation (vgl. Fein-
berg 1974). Wegen diesem Vergleich gerat der australische Philosoph bis heute immer wieder in die
Kritik.

26



Eine kurze Geschichte der Pathozentrik

Hautfarbe oder auf Grundlage des Geschlechts, die sich ebenso im Laufe der Ge-
schichte als fataler moralischer Fehler herausstellten.’

Ursula Wolf vertritt einen mitleidsethischen Ansatz innerhalb der Tierethik, der sich
an die Schopenhauer'sche Philosophie anlehnt und empfindungsfahige Spezies in
die moralische Sphare integriert. Das Bedurfnis, Individuen anderer Spezies zu
schutzen, ist in unserer emotionalen Konstitution bereits angelegt. Moral ist ihr zufol-
ge wie bei Schopenhauer nur mit einem empirisch gegebenen Korrelativ wie dem
Mitleid moglich. Mitleiden kdnnen wir aber mit allen empfindungsfahigen Wesen. Eine
mitleidsethische Position ist Ursula Wolf zufolge deshalb auch am besten mit der All-

tagsmoral vereinbar.

Der geschichtliche Ruckblick auf pathozentrische Gedanken innerhalb der abendlan-
dischen Philosophie und die kurze Darstellung der wichtigsten pathozentrischen Po-
sitionen der Gegenwart zeigt, dass die Pathozentrik keine Theorie ist, die sich ein-
fach in verschiedenen Spielarten in der Geschichte aufdecken lasst. Insbesondere
fur die historischen Theorien bis zur Neuzeit lassen sich nur Gedanken und Begrin-
dungsmuster auffinden, die einer dezidiert pathozentrischen Ethik bestenfalls nahe-
stehen. Der philosophiegeschichtliche Exkurs beschrankte sich nur auf Tendenzen
hinsichtlich einer Ausweitung des Kreises der Moralobjekte oder auf Betrachtungen
der Empfindungswelt anderer Spezies. Nur bei manchen Positionen konnten diese
Ansichten auf einer moralphilosophischen Ebene gedeutet werden. Ein Grund fir
diese Einschrankungen einer philosophiehistorischen Betrachtung liegt bestimmt da-
rin, dass Bewusstseinsformen in historischen Theorien oft nicht differenziert genug
voneinander unterschieden worden sind, dass man eine gesonderte Beachtung des
Zusammenhangs von Empfindungsfahigkeit als eine bestimmte Art des Bewusst-
seins und moralischem Status erwarten durfte. Dartber hinaus sind historische Ethi-
ken oft theologisch fundiert oder zu rationalistisch ausgerichtet, als dass Empfin-
dungsfahigkeit in den Fokus gerat, geschweige denn zum zentralen Moralkriterium
erhoben wird. Der Zusammenhang zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem
Status ist zudem derart speziell, grundlegend und selbstverstandlich, als dass man
erhoffen durfte, seine Begrundung oder weitere Differenzierungen thematisiert zu
finden. Ein letzer Grund fur die Einschrankungen bei der historischen Darstellung des

*" Dies ist Singers bertihmter Speziezismusvorwurf. Der Speziezismusbegriff wurde urspriinglich von
Richard Ryder in die Debatte eingebracht (vgl. Ingensiep/ Baranzke 2008, 78, 126).

27



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Pathozentrismus ist, dass die Verbindung zwischen einer Philosophie des Geistes
und der Ethik nicht oft vollzogen wird. Entweder findet man Ausfuhrungen zum Be-
wusstsein oder zur Ethik, oder Philosophen, die zwar in ihren Schriften auf beides
eingegangen sind, aber bei denen diese Ausfihrungen nicht unbedingt in pathozent-
rischer Hinsicht in Beziehung zueinander gesetzt wurden.

Trotz dieser Einschrankungen lassen sich einige wichtige Entwicklungen nachzeich-
nen, die zu einem Bild der pathozentrischen Position fuhren, wie man es von heuti-
gen Ansatzen kennt. Ein Ursprung der pathozentrischen Position kdnnte beim Hedo-
nismus veranschlagt werden. Hier werden Empfindungszustande in einem ethischen
Kontext als zentral angesehen. Allerdings handelt es sich bei den antiken Positionen
meist um lebenspraktische Systeme, die sich auf die Empfindungen der Akteure und
nicht der Moralobjekte beziehen, indem sie u.a. die lustvollen zu den guten Handlun-
gen erklaren. Die Berufung auf Empfindungen in einem ethischen Kontext trat oft im
Zusammenhang mit dem Verlust sinngebender Elemente wie Religionen oder gesell-
schaftlichen Ordnungen auf. Bei Demokrit z.B. wird die materialistische Weltauffas-
sung mit dem Empfindungskriterium in Einklang gebracht. Ebenso kann dies fur Epi-
kurs Hedonismus, fir die Ultilitaristen, welche als Erweiterungen hedonistischer
Systeme gedacht werden kdnnen, oder sogar die heutige Zeit angefuhrt werden.

Ein immer wieder auftauchendes kritisches Moment war die Zugénglichkeit zu dem
Empfindungskriterium. Schon in der Vorsokratik wurde die erkenntnistheoretische
Problematik der Empfindungsfahigkeit erkannt und seitdem immer wieder diskutiert.
Die Entwicklungen in den Naturwissenschaften wie der Biologie motivierte einige Phi-
losophen, die Empfindungen anderer Spezies als ein uns nicht vollig verborgenes
Phanomen anzusehen. Die Erwartung einer bevorstehenden Klarung dieses Phano-
mens durch die Psychologie oder die Neurologie brachte einige Philosophen dazu,
Lebewesen mit nichtmenschlichen Bewusstseinsformen in den Kreis der Moralobjek-
te zu integrieren. Andere Philosophen schlossen nichtmenschliche Wesen wegen der
mangelnden Erkennbarkeit von Empfindungen wieder aus dem Kreis aus und degra-
dierten sie zu maschinenahnlichen Entitaten. Auch wenn sich hier keine genaue Linie
fur diese Wechselwirkungen nachzeichnen lasst, so kann doch sicher vorsichtig ein
Zusammenhang zwischen den Auffassungen uber die Zuganglichkeit in das Empfin-
dungskriterium und der moralischen Integration anderer Spezies angenommen wer-

den.

28



Eine kurze Geschichte der Pathozentrik

Neben diesen allgemeinen Punkten mdchte ich zwei der oben angesprochenen Posi-
tionen hervorheben. Die Mitleidsethik Schopenhauers und der Utilitarismus Jeremy
Benthams scheinen historische Pathozentrismen sui generis zu sein. Arthur Scho-
penhauers Position wird geleitet und bestimmt durch das menschliche Mitgefuhl.
Schopenhauer sieht im Mitgefiihl eine metaphysische Uberwindung der Individuie-
rung eines Weltwillens. Jeremy Bentham geht kalkulartig und unpersonlich mit den
Empfindungen der Moralobjekte um. Diese beiden Modelle pathozentrischer Ethiken
bilden die Ausgangspositionen fur neuere pathozentrische Positionen. Ursula Wolf
bezieht sich auf das Mitleid und vertritt einen Pathozentrismus Schopenhauer'scher
Pragung. Peter Singer lasst hingegen keinen Zweifel daran, dass er ein pathozentri-
scher Utilitarist in der Tradition Benthams ist. Auch diese historischen und aktuellen
Positionen des Pathozentrismus liefern nur ein ungenaues Bild. Es handelt sich bei
ihnen um ganz unterschiedliche Positionen, die schwerlich miteinander vergleichbar
sind. Der Pathozentrismus erscheint so meist als eine ethische Position in einer
Rahmentheorie: Die genannten Pathozentristen treten z.B. mal als Utilitaristen, das
andere Mal als Mitleidsethiker auf. Ist der Pathozentrismus als vollwertige Theorie
deshalb vielleicht eine Chimare? Man konnte flglich fragen, auf welcher philosophie-
systematischen Ebene der Pathozentrismus Uberhaupt angesiedelt ist. Zudem konn-
te man behaupten, dass es noch keine ausgearbeitete singulare pathozentrische Po-
sition gibt, die einen genau umrissenen Kreis an Moralobjekten definiert und
allgemeinverbindliche Begrindungen hinsichtlich der Empfindungsfahigkeit anderer
Spezies liefert. Im Folgenden wird unter anderem ein genaueres Bild des Pathozent-
rismus skizziert werden, ein Bild, das die oben aufgefuhrten Aspekte aufgreift, zu-

sammenfihrt und so weit wie moglich erganzt.

29






2 Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

~<Aber wir finden ja Zusammenarbeit [...] zuweilen auch in der Kunst,
zum Beispiel wenn wir an die Erbauung eines Doms denken: da besteht
ein allgemeiner Plan fur das Ganze, der zuweilen auch geandert wird,
noch wahrend der Bau im Gange ist, und dann werden die einzelnen
Teile des Baus ausgefuhrt, und dabei wird groRer Wert auf handwerkli-
che Sorgfalt und Exaktheit gelegt, ohne die der Bau ja zusammenbre-
chen wirde. Und so glauben wir, auch in der Philosophie mul® es
dadurch vorangehen, dal® Zusammenarbeit mdglich wird, indem eine
prazisere Ausbildung im Umgang mit dem Werkzeug geschieht.” (Ru-
dolf Carnap: Mein Weg in die Philosophie)



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Der pathozentrische Ansatz ist ebenso wie andere ethische Theorien auf einer be-
stimmten philosophiesystematischen Ebene angesiedelt. Er ist Teil eines Spektrums
von zentrischen Positionen, die alle jeweils ein anderes moralisches Kriterium zum
Kern ihrer ethischen Grundhaltung machen: Anthropozentrismus, Biozentrismus und
Physiozentrismus befinden sich mit dem Pathozentrismus auf derselben philosophie-
systematischen Ebene.®® Um den Pathozentrismus innerhalb dieses Theorienspek-
trums ethischer Grundhaltungen einzuordnen und ein genaueres Bild zu erhalten,
muss zuerst einleitend herausgearbeitet werden, inwiefern er sich von den anderen
Ansatzen des zentrischen Spektrums unterscheidet. In diesem Zusammenhang soll
auch gezeigt werden, dass die anderen zentrischen Positionen, verglichen mit dem
Pathozentrismus, Defizite aufweisen und der Pathozentrismus dartber hinaus als ein
intuitiv plausibler Ansatz Uberlegen sein kann.

Die Klassifikation Anthropozentrismus — Pathozentrismus - Biozentrismus -
Physiozentrismus soll hier als Grundlage dienen, um den Pathozentrismus in einem
ihn charakterisierenden Theorienspektrum einzuordnen. Auch wenn einzelne zentri-
sche Grundhaltungen® in diesem Kapitel nur grob und kursorisch vorgestellt werden
kénnen, so sollten meine Ausflhrungen zu diesen Positionen doch zumindest fur
eine erste Bestimmung der philosophiesystematischen Ebene des Pathozentrismus

und der Formulierung seines Grundgedankens ausreichend sein.®°

%8 Dieses Spektrum wurde zuerst von Frankena (1979, 5) vorgeschlagen (v. d. Pfordten 1994, 59);
seine Darstellung ist jedoch noch etwas differenzierter. Ebenso findet man das Spektrum bei Meyer-
Abich (1984, 23), Birnbacher (1991, 281f.), Vossenkuhl (1991, 11f.; alle nach v. d. Pfordten 1994, 59).
Teilweise wird das Spektrum noch um eine weitere holistische Position erganzt: Solche holistischen
Positionen beziehen sich auf die Natur als Ganzes und sprechen ihr eine Schutzwirdigkeit zu. Von
der Pfordten Ubt Kritik an der von einigen Autoren vorgeschlagenen Klassifikation (vgl. v. d. Pfordten
1994, 59f.). Erstens seien die Klassifikationskriterien nicht einheitlich. Zweitens sei meist nicht klar
zum Ausdruck gebracht, ob man mit der Charakterisierung auf die den argumentativen Bezug der
Begriindung eines moralischen Verhaltens oder auf dieses Verhalten selber referiere. Und drittens
wird — abgesehen vom Pathozentrismus — durch die Bezeichnung schon suggeriert, dass die Charak-
terisierung auf die zu schiitzenden Entitaten abhebe und nicht das Kriterium in einem ethischen Be-
grindungszusammenhang herausstelle. Ich werde trotz dieser Kritik von diesem Spektrum Gebrauch
machen, um den Pathozentrismus einzuordnen. Das Spektrum dient hier nur dazu, den Pathozentris-
mus naher zu charakterisieren.

% Wie v. d. Pfordten ausfiihrt, zielt die Charakterisierung konkreter Positionen durch die angebotene
Klassifikation auf die Wahl eines Kriteriums und nur in zweiter Instanz auf die von einer ethischen
Position als schutzwirdig ausgezeichneten Entitaten (vgl. v. d. Pfordten 1994, 60). Insofern schlief3t
eine Position nicht den Schutz anderer als der von ihr in den Mittelpunkt gestellten Entitdten aus. Die
Positionen sollten nicht als sich vdllig ausschlieRende Alternativen, nicht als ,Entweder-Oder*, gedacht
werden (vgl. Hoffe 2008, 21).

% Es sollte klar sein, dass eine Rechtfertigung eines bestimmten moralischen Verhaltens prinzipiell auf
mehreren Wegen eingeholt werden kann. Das heil3t, eine anthropozentrische Begriindung fiir ein mo-
ralisches Verhalten schlielt nicht aus, dass weitere auch patho-, bio- oder physiozentrische Begriin-
dungen geltend gemacht werden kénnen (vgl. auch v. d. Pfordten 1994, 57). Es ist aber eine andere
Frage zu bestimmen, welches Verhalten moralisch ist. Die einer Position zugeordnete Menge morali-
scher Verhaltensweisen ist damit fiir jede der Positionen immer eine andere.

32



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

Der Physiozentrismus besitzt in dem oben abgebildeten Theorienspektrum eine ext-
reme Auldenseiterposition, die im Gegensatz zum Anthropozentrismus nichtmensch-
lichen und im Gegensatz zum Biozentrismus sogar nicht-lebendigen Entitaten einen
Wert beimisst; dieser Wert wird noch nicht einmal vom Nutzen fiir den Menschen
abgeleitet.®’ Allein die Tatsache des Seins oder auch des Existierens wire also nach
dem Physiozentristen ausschlaggebend fur Schutzwurdigkeit. Man kann bezweifeln,
dass ,Existenz® Uberhaupt als ein Kriterium einer moralischen Theorie angesehen
werden kann. Es handelt sich z.B. nach Kant oder Aristoteles nicht um eine Eigen-
schaft (vgl. z.B. Kants Kritik am Gottesbeweis Descartes‘), sondern vielmehr um et-
was Primares, dem wiederum Eigenschaften zugeschrieben werden konnen. Exis-
tenz an und fur sich ist daruber hinaus auch nicht abstufbar — etwas kann entweder
existieren oder es kann nicht existieren. Das bedeutet, dass auch keine graduellen
Unterschiede hinsichtlich der moralischen Relevanz zu machen waren. Etwas ware
in vollem MalRe moralisch relevant, sobald es existiert. Und etwas ware moralisch
vollkommen irrelevant, wenn es nicht existiert.®? Existierende Dinge kénnen Eigen-
schaften besitzen, die uns nicht im Entferntesten als moralisch relevant erscheinen.
Diese Entitaten kdnnen hasslich, moralisch verwerflich, zerstérerisch sein und weite-
re schlechte Eigenschaften besitzen. Ja, man konnte sich sogar denken, dass eine
Entitat existierte, die alle schlechten Eigenschaften instanziierte und trotzdem allein
aufgrund der Tatsache, dass sie existiert, nach dem Physiozentrismus als moralisch
relevant angesehen werden musste. Dies widerspricht unseren Intuitionen. Der Phy-
siozentrismus erscheint unter argumentativen Gesichtspunkten als eine unhaltbare
Position. Er ist vielmehr eine spekulative Alibi-Sichtweise, die das oben genannte

Theoriespektrum lediglich vervollstandigt.

" Der Physiozentrismus kdnnte m.E. in zwei Varianten auftreten. In einer ersten ,uneigentlichen®
Form kann das Seiende dadurch einen Wert zugesprochen bekommen, dass ihm geistige Eigenschaf-
ten zugesprochen werden. Eine solche Form des Physiozentrismus ist ein Panpsychismus. Die Omni-
prasenz geistiger Eigenschaften gabe allem Seienden einen Wert. Das Seiende an sich gewinnt aber
seine Wertigkeit nur durch den Besitz geistiger Eigenschaften. Davon abzugrenzen ware eine zweite
Form des Physiozentrismus. In dieser ,eigentlichen“ Form besitzt alles Seiende aufgrund seines Exis-
tierens schon einen Wert. Es mussen nicht vorerst geistige Eigenschaften zugesprochen werden, die
den Wert alles Seienden sicherstellen.

®2 Das Kuriose am Physiozentrismus ist die Tatsache, dass innerhalb seines moralischen Universums
nichts vorhanden sein kann, was nicht geschutzt werden muss. Nur das, was nicht existiert, ware die-
ser Ansicht zufolge nicht schutzwirdig. Da dieses aber ohnehin nicht vorhanden ist, wird diese Unter-
scheidung ja gerade hinfallig. Es gibt ja nichts, was nicht berlicksichtigt werden kann. Da es keine in
unserer Welt vorhandene, aber nicht existierende Instanz, wie etwa das ,Nichts“ in Michael Endes
,Die Unendliche Geschichte®, gibt, der man eine Schutzwiirdigkeit absprechen misste, kann auch die
Forderung der Schutzwirdigkeit keine Auszeichnung mehr sein.

33



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Der Biozentrismus wahlt als entscheidendes Kriterium fur moralische Relevanz die
Eigenschaft des Lebendigseins. Bekanntester Vertreter dieser Position ist der Theo-
loge und Arzt Albert Schweitzer.®® Nach Schweitzer ist eine Ethik erst dann vollstén-
dig, wenn alles Lebendige durch die moraltheoretische Konzeption bertcksichtigt
wird; alles andere ist fiir ihn unvollstiandig®: ,Nur die Ethik der Ehrfurcht vor dem Le-
ben ist vollstandig.” (Schweitzer 1974, 31).%° Er geht sogar so weit, Pflanzen als le-
bendige Entitaten zu berlcksichtigen, wenn er schreibt:

,0er Landmann, der auf seiner Wiese tausend Blumen zur Nahrung fur seine
Klhe hingemaht hat, soll sich hiten, auf dem Heimweg in geistlosem Zeitver-
treib eine Blume am Rande der Landstral’e zu kdpfen, denn damit vergeht er
sich am Leben, ohne unter der Gewalt der Notwendigkeit zu stehen.”
(Schweitzer 1974, 56). %

% Schweitzer ,verfallt: der .Biophilie“ (ein Begriff, den der Autor Erich Fromm als ehemalige Bezeich-
nung fur Lebensfreude bzw. Lebensentfaltung in musischer, intellektueller und kiinstlerischer Hinsicht
in die Ethik importierte). Als ebenso radikal biozentrische Positionen konnte man die Religion des
Janismus oder die Theorie des katholischen Theologen Rupert Lays anflhren. Ginter Altner vertritt
auch einen verwandten Ansatz (vgl. Ingensiep/ Baranzke 2008, 109). Ein hierarchischer Biozentris-
mus wird beispielsweise von Rath (2000; nach Kéchy 2008, 208) vertreten. Solche gemaRigteren
Positionen machen Unterschiede zwischen Lebewesen verschiedener Art. Hier wird je nachdem, wel-
che Fahigkeiten diese Wesen aufweisen, ein héherer oder niederer Wert zugesprochen. Dennoch
muss von einem Biozentrismus gesprochen werden, weil diese Positionen dem Lebendigsein per se
einen Wert zumessen und Lebensfahigkeit immer Grundvoraussetzung und hinreichende Bedingung
fur eine zumindest minimale moralische Berlicksichtigung einer Entitat darstellt.

% Schweitzer beschreibt eine Entwicklung der Ethik, einen Prozess zu einer Hoherentwicklung ethi-
scher Positionen hin zu einer ausgereiften Konzeption, die der Moral gerecht werden kann. Eine sol-
che Konzeption ware sozusagen als Endpunkt der Entwicklung zu denken: ,Ist die Ethik aber zu der
Erkenntnis gelangt, dal sie eine N6tigung zur Hingabe an andern Willen zum Leben ist, die der im
Denken vorangekommene Mensch erlebt, ohne von ihr loskommen zu kdnnen, so ist sie durchaus
selbststandig geworden.“ (Schweitzer 1974, 29). Er betrachtet diese Entwicklung der Ethik als Teil
eines allgemeineren Fortschritts der Kultur (vgl. Werner 1986, 76).

® Es fragt sich, woraus Schweitzer ableitet, dass gerade diese Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben
vollstandig ist. Warum ist gerade erst eine Ethik, die Lebendigkeit als geeignetes Kriterium heranzieht,
vollstandig und nicht andere Ethiken, die ein anderes (gerechtfertigtes) Kriterium heranziehen.
Schweitzers Stellungnahme zur Wahl des Kriteriums erscheint hier insofern als eine willkirliche Set-
zung.

% Wenn Schweitzer Pflanzen eine Schutzwirdigkeit zugesteht, suggeriert das, dass die Unterschei-
dung Tier-Pflanze-Mensch offensichtlich ist. Bei der Unterscheidung sind aber nicht unbedingt immer
direkte Zuordnungen maoglich. Es existieren Zwischenwesen von Tier und Pflanze. Beispielsweise sog.
Zoophyten (Tierpflanzen), z.B. Schwamme und Korallen. Ebenso gibt es Pflanzen, die ansatzweise
Tierverhalten zeigen, z.B. Mimosa und Telegraphenpflanzen (vgl. Ingensiep/ Baranzke 2008,16). Und
ebenso kénnte man fiktive intelligente Pflanzen aus der Sci-Fi-Literatur heranziehen, die eine harte
Unterscheidung in Zweifel ziehen kénnten. In ,Die Triffids“ (1951) von John Wyndham (Film: ,Die
Blumen des Schreckens®, 1962) gewinnen die Pflanzen die Oberhand Uber die Menschen. Derartige
Zwischenformen beschreibt Plessner als Spezies in einem Zwischenbereich von offener und ge-
schlossener Lebensform (bei Driesch, nach Plessner 1975, 219). Es ist eben nicht so einfach, wie es
Aristoteles einst meinte, dass die Ortsbewegung das Tier von der Pflanze unterscheidet (vgl. Plessner
1975, 223). Manche Philosophen waren sogar sehr uneins (iber die Fahigkeiten der Pflanzen und
sogar bereit, ihnen Empfinden zuzuschreiben. Bergson soll in Pflanzen beispielsweise Geflihle vermu-
tet haben (vgl. Plessner 1975, 225). Demgegeniber meint Plessner, dass Pflanzen kein Bewusstsein
brauchen, um ihre Situationen zu meistern — es widerspreche der offenen Form, zu der die Pflanzen

34



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

Dabei wehrt sich Schweitzer explizit gegen eine ,relative Ethik“, die Abstufungen im
Wert verschiedener Moralobjekte zulassen mochte (vgl. Schweitzer 1974, 35). Wa-
rum soll aber gerade erst eine Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben vollstandig sein
und nicht andere Ethiken, die ein anderes Kriterium heranziehen? Weil wir nicht dazu
im Stande sind, den Wert bestimmter Entitdten einzusehen, sind wir Schweitzers
Meinung nach dazu angehalten, dem Lebendigen einen Wert beizumessen (vgl.
Schweitzer 1974, 55f.). Aus diesem epistemischen Hindernis leitet Schweitzer auch
ab, dass innerhalb der Sphare des Lebendigen vom Menschen keine Wertunter-
schiede gemacht werden sollten, dass eine objektive Werthierarchie insofern nicht
postuliert werden kann (vgl. Werner 1986, 80). In Schweitzers Ethik ist der Kreis der
zu berucksichtigenden Arten an Individuen nicht klar umrissen. Schweitzer spricht
von ,Lebendigem®, welches moralisch berlcksichtigt werden sollte. Menschen, Tiere,
Pflanzen, bis hin zu kleinsten Organismen wie Bakterien werden in den Fokus mora-
lischer Relevanz geruckt. All diese Lebensformen sind klassische Lebewesen; sie
leben in dem Sinne, in dem wir in der Regel den Begriff des ,Lebens” verstehen.
Fragt man aber weiter, was es genau heildt, zu leben, bleibt es offen, was noch, oder
was vielleicht auch nicht mehr zu den Lebenden gezahlt werden kann.®” Zudem ist
auf Grundlage des Kriteriums keine Differenzierung zwischen den Entitaten maoglich.
Eine solche quasitheologische Ethik kann keine Allgemeingultigkeit beanspruchen

und ist schon aus pragmatischen Griinden®® ungeeignet.

gehdren (vgl. Plessner 1975, 225). Das Tier aber ist als strebendes Wesen auf Erleben angewiesen
(Jonas 1973, nach Ingensiep/ Baranzke 2008, 45). Man kdnnte also evtl. folgern, dass die Unter-
scheidung zwischen Pflanze und Tier nur eine zeitliche und keine grundlegende sei (vgl. so z.B. We-
ber 2008, 89). Trotzdem kann man mit der Unterscheidung soweit arbeiten, dass man in den meisten
Fallen klare Zuordnungen treffen kann. Zwischen Mensch und Tier scheint es eine derartige Grauzone
weniger zu geben; die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier ist strikter.

" Diese Frage wurde im Rahmen der Vitalismus-Mechanismus-Debatte im ersten Drittel des 20. Jahr-
hunderts geflihrt (vgl. Krohs/ Toepfer 2005, 8ff.; nach Krohs/ Toepfer wird diese Debatte in der Funkti-
onalismusdebatte der Philosophie der Biologie weitergefiihrt.) So hat man beispielsweise versucht,
Lebendigkeit auf eine bestimmte Lebenskraft zurlickzufiihren (vgl. Weber 2005, 71, Fulnote 2). In-
nerhalb des mechanistisch-physikalistischen Paradigmas hat Francisco Varela (1987) mit seinem
Konzept der Autopoiesis (Selbsterhaltung, Selbstreproduktion) eine hilfreiche Definition geliefert. Zu-
letzt bleibt genau an diesem Punkt nach einer Definition von Lebendigem zu fragen, inwiefern sich
unter den jeweiligen Ansichten eine normative Kraft fir das Merkmal der Lebendigkeit ableiten lasst.
Inwiefern ist Leben qua externe Kraft oder qua physikalisch reduzierbare Form der selbsterhaltenden
Organisation schitzenswert und besitzt einen moralischen Wert? Um einen moralischen Wert zu kon-
stituieren muss m.E. zuallererst eine Form von Intentionalitat vorhanden sein. Dies ist aber nicht
schon zwangslaufig durch eine externe, irreduzible oder eine physikalisch reduzierbare Eigenschaft
der Organisation gegeben.

% Die problematisch-egalitdre Bewertung von allem Lebendigen wird auch von Schweitzer ausschliel3-
lich auf der theoretischen Ebene konsequent durchgehalten. In der Praxis sei es nach Schweitzer so
auch durchaus denkbar, z.B. Bakterien zu téten, um ein Menschenleben zu retten, auch wenn der
Wert des Lebens beider Entitaten theoretisch gleich waren (vgl. Werner 1986, 98).

35



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Beim Anthropozentrismus steht der Mensch schon aufgrund der Eigenschaft des
Menschseins im Zentrum der Ethik.?® Kants Moralphilosophie wird oft als Beispiel
eines anthropozentrischen Weltbildes angefi]hrt.70 In Kants Moralsystem ist es die
Vernunft’", die das Kriterium fiir die moralische Beriicksichtigung einer Entitat aus-
macht.”? Der Anthropozentrismus ist eine Position, die sich aus einer langen religio-
sen Tradition speist. In solchen Formen des Anthropozentrismus markiert allein die
Stellung des Menschen als ein von Gott nach seinem Ebenbild geschaffenes Wesen
die zentrale Bedeutung unserer menschlichen Spezies vor allen anderen Lebewe-
sen. So liest man im Alten Testament, dass sich der Mensch die Erde untertan ma-

chen, sich von den Geschopfen der Erde erndhren und sie zu seinen Zwecken nach

% Der Anthropozentrismus ist die Theorie, die sich explizit dem von Singer in die Debatte eingebrach-
ten Speziezismusvorwurf schuldig macht (s.0.). Der hier gemeinte Anthropozentrismus ist zu unter-
scheiden von einem Anthropomorphismus. Beim Anthropomorphismus handelt es sich um eine ver-
menschlichte Gottesvorstellung und Projizierung menschlicher Eigenschaften tiber eine
metaphysische Grenze hinweg. Ein weiterer Anthropomorphismus ist eine vermenschlichende Inter-
pretation tierischen Verhaltens. Dies ware ein empirischer Anthropomorphismus (vgl. Ingensiep/
Baranzke 2008, 53). Einen sog. ,,Theriomorphismus® benennt Arendt als Abgrenzung zum empiri-
schen Anthropomorphismus (Arendt 1970, 61; nach Gfeller 1986). Hierbei wird nicht versucht, das
Tier zu vermenschlichen, sondern genau anders herum das ,Tierische® im Menschen zu sehen. Der
Anthropozentrismus ist auch verschieden von einem epistemischen Anthropomorphismus, nach dem
menschliche Eigenschaften in noch ganz andere Bereiche hineingedeutet werden, auch wenn der
Anthropomorphismus als philosophisches Problem, als ,Anthropopathie” (Ingensiep/ Baranzke 2008,
53) verstanden wird. Der ethische Anthropozentrismus, um den es hier geht, meint, dass alles
Menschliche moralisch relevant ist. Die Menschenmoral hat dann drei dem Menschen zutragliche,
pragende Elemente auf seiner Seite: 1) reziproker Rechtsbegriff, 2) exklusive Vernunftausstattung, 3)
hierarchisch-teleologische Kosmologie. (Vgl. Ingensiep/ Baranzke 2008, 83ff.)

" Einen sehr extremen Anthropozentrismus kénnte man, wie Gfeller (1986, 221), auch bei Sartre
vermuten.

" Die Theorie Kants hat lediglich die Konsequenz, dass Menschen als schutzwirdige Entitaten gelten.
Das eigentliche Kriterium, welches herangezogen wird, ist das der Vernunft. Insofern handelt es sich
vielmehr um einen ,Ratiozentrismus®.

2 Anthropozentrische Ansatze kénnen unterschiedlich stark sein, je nachdem welchen Status sie dem
Kriterium der Spezieszugehorigkeit einrdumen (vgl. dazu Jaworska 2013): a) Eine starke Form des
Anthropozentrismus wie der Anthropozentrismus Kants betrachtet das Kriterium der Spezieszugeho-
rigkeit als notwendiges und zugleich hinreichendes Kriterium fir die Zuschreibung eines (vollen) mora-
lischen Status. b) Demgegeniber kann man aber auch schwachere Formen des Anthropozentrismus
unterscheiden, wenn die Spezieszugehdrigkeit lediglich als notwendiges Kriterium und das Vorliegen
héherer kognitiver Fahigkeiten als hinreichendes Kriterium fungiert. In dieser schwacheren Form eines
Anthropozentrismus ist es nicht allein die Zugehorigkeit zu einer bestimmten Art, sondern dartber
hinaus der Besitz spezieller Fahigkeiten, die eine Statuszuschreibung bedingen. c) In einer dritten
Form des Anthropozentrismus kann auch ein disjunktives Kriterium eingefiihrt werden, welches Uber
die Statuszuschreibung entscheidet. So wéare es nach dieser noch milderen Form des Anthropozent-
rismus mdglich, einen moralischen Status zuzuerkennen, wenn eine Entitat zu einer bestimmten Spe-
zies gehort, oder (falls dies nicht der Fall ist) die Entitat bestimmte kognitive Fahigkeiten besitzt. Hier
fallt die Zugehorigkeit zur Spezies Mensch noch weniger ins Gewicht und u.U. hinter ein anderes Kri-
terium zurick. Dennoch kann von einer Form des Anthropozentrismus gesprochen werden, weil selbst
in dieser Form die Spezieszugehdrigkeit ein bestimmtes Niveau des moralischen Status sicherstellt,
ohne dass notwendigerweise weitere Kriterien erfillt sind. Das Kriterium der Spezieszugehorigkeit hat
in dieser Variante die geringste Bedeutung unter den anderen Anthropozentrismen; Menschsein ist
noch nicht einmal eine notwendige Bedingung fir einen moralischen Status, da auch andere Kriterien
statusbestimmend sein kénnen.

36



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

Belieben nutzen (,dominum terrae®) soll.”

Vor diesem Hintergrund kann der Mensch
nur als der zentrale Punkt einer christlichen Ethik gedacht werden — Menschlichkeit
wird zu einer Auszeichnung, die den Menschen ungeachtet weiterer Kriterien an die

Spitze der Ernahrungs- und moralischen Wertkette stellt.”*

Moralsysteme oder Moral
im Allgemeinen scheinen eine menschliche Erfindung zu sein. Ohne Menschen, so
wulrden viele argumentieren, gabe es auch keine Moral. In einem menschenlosen
Universum wurde es demnach keine moralischen Grundsatze und Prinzipien geben,
an die es sich zu halten gilt. Der Mensch als Entwickler der Moral nimmt im anthro-
pozentrischen System eine bevorzugte Rolle ein.”® Ebenso wird z.B. auch ein Auto
von seinem Konstrukteur mit einem Platz fur ihn als Fahrer versehen und von ihm auf
seine Bedurfnisse und Gewohnheiten angepasst. Deshalb kdnnte man auch bei der
Moral und im Weiteren bei einer Ethik als einer Moralbegrindung davon ausgehen,

dass deren ,Konstrukteure® sich einen privilegierten Platz in ihnen sichern.

® Gott schuf also den Menschen als sein Abbild; als Abbild Gottes schuf er ihn. Als Mann und Frau
schuf er sie. Gott segnete sie und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und vermehrt euch, bevélkert
die Erde, unterwerft sie euch und herrscht Uber die Fische des Meeres, Uber die Vogel des Himmels
und Uber alle Tiere, die sich auf dem Land regen.“ (Gen 1, 27-28 EU). Und ebenso: ,Du hast ihn [den
Menschen] als Herrscher eingesetzt Gber das Werk deiner Hande, hast ihm alles zu Fufen gelegt.”
(Ps 8,7 EU). Aber auch schon Protagoras meinte, dass der Mensch als das Mal} aller Dinge gedacht
werden solle. Weil die Natur dem Menschen dienlich sein kann, sollte sie geschitzt werden. Der
Mensch ist auf sie angewiesen, um zu liberleben (Basic-needs-Argument) oder weiterhin gliicklich zu
leben (&sthetisches Argument). Es wird auch argumentiert, dass die nichtmenschliche Natur geschitzt
werden soll, um den Menschen nicht verrohen zu lassen (padagogisches Argument/ Verrohungsar-
ument s.0.).
94 Wir sind die Wesen mit den hdchsten kognitiven Fahigkeiten und stehen deshalb dem Anthropo-
zentrismus zufolge an der Spitze einer moralischen Werthierarchie. Diesem Gedankengang liegt das
Prinzip zugrunde, dass diejenigen Entitaten, welche anderen kognitiv Gberlegen sind, in der Werthie-
rarchie Uber denen mit den niederen Entitaten stehen und daher gegentber den niederen privilegiert
sind. Die vollstdndige Anerkennung eines solchen Prinzips offenbart aber unliebsame Konsequenzen,
sobald Wesen mit unseren ethischen Kalkulationen einbezogen werden missen, deren kognitive Fa-
higkeiten unseren Uberlegen sind und uns somit an der Spitze der Werthierarchie ablésen wirden.
Solche Wesen konnten vielleicht zukiinftige Roboter, AuRerirdische oder vielleicht sogar eine in der
Zukunft durch Evolution entwickelte Art auf unserem Planeten sein. Eine solche Situation wird bei-
spielsweise in Isaacs Asimovs Kurzgeschichte ,Logik® (,Reason®) dargestellt, in der das neue und
leistungsfahige Robotermodell Cutie der Klasse QT die Besatzung durch seine Schlussfolgerungen in
den Wahnsinn treibt. Asimovs Kurzgeschichte ist auch deshalb interessant, weil der Autor dem Robo-
ter Cutie ein klassisches Begriindungsmuster des Anthropozentrismus vorfuhren Iasst. Der Roboter
meint, durch eine géttliche Instanz, in diesem Fall der Energieumformer der Solarstation (von Cutie
der Herr genannt) auserwahlt, zum Prophet berufen und in der Schépfung deshalb gegeniber den
anderen privilegiert zu sein.
Tischler (2013) erwégt, ob es nicht eine naturliche Haltung sei, dass sich die Uberlegeneren Spezies
Uber die ihnen unterlegenen stellen. Sie entwickelt diesen Gedanken aus einem Gedankenexperi-
ment, das an Orwells ,Animal Farm® angelehnt ist. Tischler schreibt, ,man [konne] zu der Ansicht ge-
langen, dass jede Spezies, hatte sie nur die Mdglichkeit, sich Uber alle anderen erheben wirde, um
sodann auf deren Kosten und ohne Riicksicht auf Verluste Uber sie zu herrschen.” (Tischler 2013, 8)
& Berlicksichtigt man den Ursprung moralischer Systeme, so wirkt diese Argumentation deshalb plau-
sibel, weil sie die Stellung des Menschen als Urheber der Moral in besonderer Weise berlicksichtigt.

37



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Physiozentrismus Anthropozentrismus

Biozentrismus Pathozentrismus

_—

Abbildung 2 — Das Theorienspektrum Physiozentrismus-Biozentrismus-Pathozentrismus-Anthropozentrismus
Die Ansatze besitzen aufgrund des jeweils als zentral erachteten Kriteriums einen unterschiedlich groRen Kreis moralisch zu
bertcksichtigender Entitaten.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Physio- und Biozentrismus zwar
in der Lage sind, jeweils einen bestimmten Umkreis moglicher Moralobjekte zu defi-
nieren. Physio- und Biozentrismus anerkennen Eigenschaften von Moralobjekten als
moralisch relevante Kriterien, die nicht-mentale Eigenschaften sind.”® Beim Physio-
zentrismus ist es die blolRe Existenz einer Entitat, die sie schon als schutzwurdig
auszeichnet, beim Biozentrismus die Eigenschaft der Lebendigkeit. Beide liefern aber
aufgrund ihrer Offenheit und Allgemeinheit eines physischen Kriteriums (Lebendig-
keit, Existenz) hinsichtlich der Moralobjekte keine Kriterien, mit denen andere Entita-
ten differenziert beurteilt werden kdnnten. Der Anthropozentrismus erkennt zwar je

nach Ansatz mentale Eigenschaften’’ als solche MaRstibe an’® und kann insofern

’® Da der Pathozentrismus eine mentale Eigenschaft als Kriterium wahlt, wird auf die mentale Natur
dieses Kriteriums in einem gesonderten Kapitel (3) eingegangen.

" Es ist natirlich fraglich, ob auch jeder Anthropozentrismus mentale Eigenschaften anerkennt. Je
nach Auffassung der menschlichen Natur, welche hier das ausschlaggebende Kriterium fur die morali-
sche Beurteilung ist, sind es vielleicht auch nur rein biologisch-materiale Eigenschaften, die eine Enti-
tat zu einem Menschen machen. Wenn der Mensch als Mensch grundsétzlich tber seine mentalen
Eigenschaften und Fahigkeiten charakterisiert ist, also mentale Eigenschaften essentielle Eigenschaf-
ten des Menschseins sind, dann ist eine solche anthropozentristische Spielart dem Pathozentrismus in
der Kategorie der moralisch relevanten Eigenschaften ahnlich. Dies ist nicht so, wenn der Anthropo-
zentrismus den Menschen allein biologisch ohne Rekurs auf mentale Eigenschaften definiert. Was
jedoch aulder Frage steht, ist, dass sich der Pathozentrismus vom Anthropozentrismus zumindest
darin unterscheidet, dass er den Rekurs auf mentale Eigenschaften immer schon in einer direkten

38



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

auch pragmatische und valide Kriterien dafur liefern, ob eine Handlung richtig oder
falsch ist, er beschrankt sich jedoch in seiner Konzeption bewusst nur auf vernunft-
begabte oder rational handelnde Menschen und grenzt damit andere Spezies aus
der moralischen Diskussion von vornherein aus. Flur das pathozentrische Verstand-
nis besitzt er einen zu beschrankten Kreis an Moralobjekten. Der Pathozentrismus ist
in dem Spektrum der dargestellten Positionen hinsichtlich des Umfangs an Moralob-
jekten ein gemaligter Ansatz zwischen Biozentrismus und Physiozentrismus, die
sehr viele Moralobjekte zu integrieren vermogen, und einem Anthropozentrismus mit
einer geringeren Anzahl an Moralobjekten (s. Abbildung 2). Das entscheidende
Merkmal jedes pathozentrischen Ansatzes ist deshalb eine definierte Ausweitung des
Kreises an Moralobjekten. Der Anspruch des Pathozentrismus muss aus der Per-
spektive eines vorherrschenden anthropozentrischen Paradigmas als Erweiterung
beschrieben werden. Dies resultiert schon begrifflich aus den zugrunde gelegten Kri-
terien. Die Extension des Begriffes ,empfindungsfahig“ ist umfangreicher als der des
Begriffs ,menschlich“ oder ,vernunftbegabt®. Es fallen (bislang) mehr Arten von Enti-
taten darunter. Insofern handelt es sich um eine Ausdehnung oder Erweiterung des
Kreises der Moralobjekte. Die Erweiterung muss aber in Anbetracht weiterer Theo-
rien wie dem Physio- oder Biozentrismus, die noch mehr Moralobjekte als der Patho-
zentrismus anerkennen, immer noch als geméRigt beschrieben werden. Der Umfang
von Moralobjekten bleibt namlich geringer als bei diesen ethischen Theorien.

Der Pathozentrismus nimmt hinsichtlich einer Ausweitung des Kreises an Moralob-
jekten ein plausibles und nicht an moralisch irrelevante Sachverhalte geknupftes Kri-
terium an (s.o0.). So wird beispielsweise innerhalb eines biozentrischen Modells die

Anerkennung von z.B. Robotern als mdgliche empfindungsfahige Moralobjekte u.U.

Weise vornimmt. Ein Anthropozentrismus wirde mentale Eigenschaften nur indirekt anfihren, namlich
als Eigenschaften, die eine Entitat zum Menschen machen.

"8 Hier findet ein Ubergang statt — es werden Eigenschaften einer anderen ontologischen Kategorie
mit einbezogen. Es bleibt zu klaren, welche Theorie hier die Beweislast flir die Erweiterung auf mogli-
che Moralobjekte zu tragen hat. Es scheint naheliegend, eine Rechtfertigung fiir die Erweiterung des
Spektrums moralisch relevanter Kriterien zu verlangen. Physio- bzw. Biozentrismus fordern dazu auf,
einen gréleren Anteil von Moralobjekten in den Kreis moralisch relevanter Entitaten zu integrieren.
Man musste auch von jenen Theorien eine Rechtfertigung verlangen, deren einbezogene Kriterien
weniger mit dem Begriff der Moral in Verbindung stehen als die, deren Kriterien in einem unmittelba-
ren Verhaltnis zu moralischen Eigenschaften gerickt sind. Beim Physiozentrismus wére die Verbin-
dung zu Moral eine mittelbarere, als sie es beim Pathozentrismus oder Anthropozentrismus mit ihren
mentalen Kriterien sein kdnnte. Die normative Komponente, die in moralischen Urteilen zum Ausdruck
gebracht wird, scheint bei physischer Existenz allein noch nicht gegeben zu sein (und muss innerhalb
dieser Positionen Uber eine externe, Moralitat einfordernde Instanz, wie einen Gott, eingeholt werden
(s.0.)). Beim Patho- bzw. Anthropozentrismus ist diese Verbindung zur Moral unmittelbarer gegeben.
Moral als ein mentales Konstrukt oder als Erfindung oder gar anthropologisches Merkmal des Men-
schen steht unmittelbarer mit den jeweils gewahlten Kriterien dieser Positionen in Verbindung.

39



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

ausgeschlossen, weil es sich nicht um lebendige, organische Entitaten handelt.”® Der
Pathozentrismus ist mit seinem Kriterium hingegen grundsatzlich offen fur die In-
tegration ganz verschiedener Entitaten, solange sie nur empfindungsfahig sind. Inso-
fern kdnnen z.B. (1) empfindende und nichtmenschliche Spezies, (2) empfindende
andere, uns unbekannte Spezies (terrestrische und unentdeckte oder extraterrestri-
sche Lebensformen) sowie (3) technische Gerate, die in der Zukunft vielleicht einmal
empfinden kénnten,?® zu seinem moralischen Universum gehoren. Dementsprechend
kann der nicht-speziezistische Impetus des Pathozentrismus sogar in zweifacher
Weise als erweitert begriffen werden. Er erlaubt namlich prinzipiell nicht nur eine
Ausweitung auf die uns bekannten Spezies, sondern erlaubt sogar eine Ausdehnung
auf uns bisher noch unbekannte Spezies. Zudem erlaubt der Pathozentrismus eine
Erweiterung auf Entitaten, die nicht unter den Begriff der ,biologischen Spezies® fal-
len. Er beschrankt sich prinzipiell noch nicht einmal auf biologische Wesen — er ist
also sogar grundsatzlich nicht einmal organizistisch. Zusammenfassend kann der
Pathozentrismus daher als eine Theorie beschrieben werden, die aus Sicht anthro-
pozentrischer Theorien eine gemé&Bigte, aber nicht-speziezistische und prinzipiell
nicht auf unsere bekannten Spezies eingeschrénkte sowie nicht-organizistische Er-
weiterung des Kreises an Moralobjekten zulisst.®!

Nach der vorangegangenen kurzen Verortung des Pathozentrismus im zentrischen
Theorienspektrum wird nun mit weiteren philosophiesystematischen Betrachtungen
ein noch genaueres Bild des pathozentrischen Ansatzes skizziert. Dabei werden ei-
nige der Erkenntnisse aus dem oben bereits erarbeiteten historischen Uberblick auf-
gegriffen, zentrale pathozentrische Gedanken zusammengefuhrt und das bisherige
Bild des Pathozentrismus prazisiert. Auf diese Weise soll ein Ansatz rekonstruiert
werden, der fur die folgenden Untersuchungen zugrunde gelegt werden kann. Um

das ethische Selbstverstandnis der pathozentrischen Position zu explizieren, wird

" Ob der Biozentrismus derartige Entitaten wirklich ausschlief3t, ist u.a. natdrlich von der jeweilig zu-
gorunde gelegten Definition von ,lebendig“ abhangig (s. dazu Fullnote 67).

Dies setzt natlrlich voraus, dass man mentale Zustande wie im Funktionalismus als grundsatzlich
multipel realisierbar ansieht. Insofern ware das Zustandekommen von Empfindungszustanden nicht an
ein organisches Gewebe gebunden (wie z.B. John Searle behauptet). Hier macht sich ein erster Zu-
sammenhang zwischen geistontologischen Positionen und ihren ethischen Konsequenzen bemerkbar.
Wird eine solche multiple Realisierung mentaler Zustdnde von vornherein ausgeschlossen, ist es hin-
fallig, innerhalb eines Pathozentrismus fir die Integration nicht organischer Entitaten zu pladieren.

8 Insofern ist das hier gezeigte Venn-Diagramm (s. Abbildung 2) vielleicht sogar irrefihrend. Sollte es
irgendwann einmal eine Welt geben, in der mehr empfindungsféhige Roboter vorhanden sind als emp-
findungsfahige organische Wesen, dann ist — wenn diese Roboter nach dem Biozentrismus nicht als
lebendig gelten kénnen — das moralische Universum des Pathozentrismus sogar groer als das des
Biozentrismus.

40



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

nun zuerst die Frage nach dem pathozentrischen Zusammenhang gestellt (2.1). Der
pathozentrische Zusammenhang kennzeichnet die fur den Pathozentrismus wesent-
liche Verbindung zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Status und cha-
rakterisiert die moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit. Es wird untersucht,
welche Argumente flur die Verbindung von Empfindungsfahigkeit und moralischem
Status sprechen konnten.

Der zweite Abschnitt des Kapitels geht auf Merkmale, Grenzen und Anwendungsbe-
reiche des Pathozentrismus ein (2.2). Dadurch, dass der Pathozentrismus mit sei-
nem auch mentalen Kriterium der Empfindungsfahigkeit nicht nur Menschen als Mo-
ralobjekte anerkennt, ist er prima facie ein guter Kandidat fur jede Position, die mehr
als nur menschliche Wesen moralisch berlcksichtigen mochte. Ich werde versuchen,
den Pathozentrismus noch genauer zu bestimmen und seine Merkmale und Charak-
teristika herauszuarbeiten. Wodurch Iasst sich eine pathozentrische Ethik genauer
definieren, in welchem philosophischen Milieu sind pathozentrische Ethiken anzutref-
fen, wo liegen Grenzen pathozentrischer Modelle?

In einem dritten Abschnitt dieses Kapitels (2.3) wird auf die Struktur pathozentrischer
Theorien eingegangen. Wie konnte die allgemeine theoretische Architektur einer pa-
thozentrischen Ethik aussehen? In diesem Zusammenhang wird auch ein fur den
Pathozentrismus unentbehrliches Modell des moralischen Status entwickelt, das den

Anforderungen und Ansprichen des pathozentrischen Ansatzes genltigen kann.

41



2.1 Die Begrundung des pathozentrischen Zusammen-

hangs

Warum ist fir den Pathozentristen gerade die Empfindungsfahigkeit moralisch rele-
vant? Was macht dieses Merkmal zu einer moralisch ausschlaggebenden Grolie?
Empfindungsfahigkeit ist eine geistige Eigenschaft. Und Lebewesen, die einen ir-
gendwie beschaffenen Geist besitzen, die in irgendeiner Weise fuhlen oder denken
kénnen, haben flr uns immer gleich einen ethischen Rang. Wenn ein Wesen ein
geistiges Leben fuhrt, wird es auch in moralischer Hinsicht fur uns interessant. Geis-
tige Eigenschaften scheinen generell auf eine moralische Dimension zu verweisen
(vgl. Kdchy 2008, 204f.) Mit dem Uberschreiten einer kategorialen Grenze von ,Un-
beseeltem® zu geistbesitzenden Entitaten kommen zwangslaufig moralische Aspekte
ins Spiel.#? Es scheint eine besondere Verbindung zwischen geistigen Eigenschaften
einer Entitat und ihrer moralischen Relevanz zu bestehen. Denn erst geistige Eigen-
schaften ermdglichen es z.B. sich zu sorgen oder von etwas betroffen zu sein. Des-

halb liefert

.[d]ie Zugehorigkeit zu der Klasse von Wesen, die einen Geist besitzen, [...]
eine Uberaus wichtige Garantie: die Garantie einer gewissen Art von ethi-
schem Rang.”“ (Dennett 2001, 15)

Zu einem solchen Geist, der einen ethischen Rang garantiert, gehdren immer auch
Empfindungen. Besonders das Empfinden scheint unter den geistigen Eigenschaften
eine herausragende ethische Bedeutung zu haben. So sind z.B. Schmerzempfindun-
gen moralisch von Belang.

Aber woher kommt die Intuition, dass Empfindungsfahigkeit per se ein moralisch re-
levantes Kriterium ist? Beim Pathozentrismus firmiert diese herausragende Bedeu-
tung der Empfindungsfahigkeit unter den geistigen Eigenschaften — sie ist in beson-
derer Weise ausschlaggebend fur den moralischen Status einer Entitat. Das
Verhaltnis zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Status soll im Folgenden
als pathozentrischer Zusammenhang bezeichnet werden. Seine Begrindungen

konnten logischer, religidser, naturwissenschaftlicher, psychologischer oder sprach-

8 Es handelt sich bei der Annahme einer solchen kategorialen Grenze, die einen moralischen Uber-
gang markiert, vorerst um eine metaphysische Intuition. Sie soll in diesem Abschnitt fir die Empfin-
dungsfahigkeit als einer geistigen Eigenschaft unter vielen gerechtfertigt werden. Innerhalb egalitarer
physio- und biozentrischer Positionen misste eine derartige Intuition eigentlich geleugnet werden.



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

philosophischer etc. Provenienz sein.®* Da der pathozentrische Zusammenhang den
Kern jeder pathozentrischen Position bildet, sollte auf die Formen seiner Begriindung
eingegangen werden. In jedem Fall muss sich der Pathozentrismus mit dem patho-
zentrischen Zusammenhang auseinandersetzen und wenn er schon nicht begriindet
werden kann, so sollte dieser besondere Zusammenhang zumindest beschrieben
und weiter untersucht sowie auf die Besonderheiten der Empfindungen im Hinblick
auf die Moralitat eingegangen werden. Ist das Vertrauen in diesen Zusammenhang
gerechtfertigt, oder ware eventuell sogar eine Tauschung im Hinblick auf die eigent-
lich so evident erscheinende Verknlpfung von Empfindungsfahigkeit und morali-
schem Status denkbar? Haben vielleicht auch andere Eigenschaften von Lebewesen
eine solch herausragende moralische Bedeutung? Liel3e sich beispielsweise auch
Homoiothermie als Kriterium flr einen moralischen Status heranziehen? Oder kdnnte
man einfach alle Entitaten zu Moralobjekten erklaren, die ihre Nachkommen saugen?
Die Fahigkeit zu empfinden stellt sich uns im Gegensatz zu diesen Beispielen intuitiv
als Sonderfall dar — im Gegensatz zu anderen Kriterien erscheint die moralische Re-
levanz der Empfindungsfahigkeit offensichtlich. Dies fuhrt zur Frage, welche Argu-
mente flur diesen basalen Zusammenhang zwischen der Fahigkeit des Erlebens und
dem moralischen Status moglicherweise angefuhrt bzw. welche Ansichten hinsicht-
lich der Genese dieser Intuition vertreten und begrindet werden konnen. Der Patho-
zentrist muss sich der Frage stellen, warum gerade die Empfindungsfahigkeit einer
Entitat maRgeblich ihren moralischen Status konstituiert und er muss diese morali-
sche Sonderstellung von Empfindungen rechtfertigen.®*

Es gibt m.E. durchaus theoretische Uberlegungen, die fir einen Zusammenhang
zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Status sprechen.®® Folgende Ar-
gumente waren denkbar, die der Pathozentrist fur den Zusammenhang zwischen

Empfindungsfahigkeit und moralischem Status anfuhren konnte.

% Solche Begrindungen werden nicht immer in ausreichendem Male geleistet. Ich werde deshalb im
Folgenden eine Reihe an Argumenten konstruieren, die als Begrindung des pathozentrischen Zu-
sammenhangs denkbar waren.
8 Sicherlich wirkt sich die Art der Argumentation fur eine Abhangigkeit zwischen Empfindungsfahigkeit
und moralischem Status auch auf die genaue Bestimmung des Verhaltnisses zwischen Empfindungs-
fahigkeit und moralischem Status aus, die u.a. im Rahmen des konditionalen Problems im Abschnitt
5.2 thematisiert wird. Eine Entscheidung fiir eine bestimmte Argumentationsfolge konturiert von Be-
gsinn an eine Verhaltnisbestimmung der GréRRe der Empfindungsfahigkeit und des moralischen Status.
Hier wird eine sog. argumentativ-philosophische Fundierung eines bestimmten Merkmals, d.i. Emp-
findungsfahigkeit, geliefert. Die argumentativ-philosophische ist eine unter mehreren Mdéglichkeiten fiir
die Aufnahme von Kriterien in die Menge mS (moralischer Status), s.u. Fulinote 144.

43



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Der Pathozentrist kdnnte argumentieren, dass erst phanomenales Erleben ein Zu-
oder Abneigungsspektrum fur eine Entitat er6ffnet. Demnach ware es die Empfin-
dungsfahigkeit selbst, die in besonderer Weise moralisch relevant ist, weil sie erst ein
solches Spektrum ermdglicht. Neben dem Schutz von Interessen einzelner Individu-
en hat Moral sowohl die Funktion als auch das Ziel zu verhindern, was Entitaten
missfallt, und jenes zu beférdern, das ihnen zusagt. Waren einzelne Situationen nicht
positiv oder negativ aus Sicht einer jeweiligen Entitat bewertbar, verlore Moral jegli-
che Notwendigkeit. Diese Bewertungsgrundlage bildet letztlich die Voraussetzung
daflr, bestimmte Handlungen zu verbieten oder zuzulassen. Der Zusammenhang
zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Status liegt nach dieser Argumen-
tation also darin begrundet, dass Empfindungen die Funktion von Moral erst konstitu-
ieren — Empfindungsfahigkeit bildet den Kern jedes moralischen Sachverhalts.®
Radikaler ware es, wenn der Pathozentrist behaupten wirde, dass der Zusammen-
hang zwischen moralischem Status und Empfindungsfahigkeit sogar ein analytischer
ist; der Begriff der Moral oder des moralischen Status konnte bereits beinhalten, dass
es um den Schutz von empfindungsfédhigen Entitaten geht.87 In diesem Fall musste
gezeigt werden, dass die Begriffe ,empfindungsfahig“ und ,moralisch relevant* nicht
nur aufgrund der Beschaffenheit unserer Welt kontingenterweise extensionsgleich,
sondern auch synonym sind.

Vielleicht besteht aber in Wirklichkeit kein realer Zusammenhang zwischen Empfin-
dungsfahigkeit und moralischem Status. In diesem Fall ware auch eine Verbindung
beider denkbar, die im einzelnen Moralsubjekt begrindet liegt oder, falls sie tatsach-

lich real existiert, wir zumindest nichts Uber sie in Erfahrung bringen kénnten.®® Fiir

% Aus dieser Uberlegung ergibt sich eine fir die Tierethik typische Argumentation. Empfindungen sind
die Grundlage dafir, dass eine Entitat Interessen haben kann (Interessenprinzip; vgl. Feinberg 2001,
151). Diese Interessen bilden wiederum die Basis dafir, dass der Mensch als stellvertretende Instanz
die Rechte der Tiere einfordern kann.

87 Henry Sidgwick entwickelt beispielsweise einen universellen Hedonismus intuitionistischer Pragung.
Bei ihm hat Moral immer (mindestens) etwas mit Bewusstsein zu tun (nach Moore 1970, 129). Er klas-
sifiziert sog. ,Desirable states of Consciousness®. Er leitet das pathozentrische Kriterium analytisch
her und meint, dass sich der moralische Wert der Empfindungsfahigkeit nicht weiter begriinden lasse,
dass der Sachverhalt vielmehr mit der Bedeutung von ,gut zusammenhangt (nach Moore 1970, 102).
Das Prinzip der Lust entstammt aus der Intuition. Fiir einen Uberblick s. Sidgewick 1981, 398.

% Man kénnte in Anlehnung an diese Diskrepanz insofern zwischen realistischen und antirealisti-
schen/ konstruktivistischen Ansatzen hinsichtlich des Zusammenhangs zwischen Empfindungsfahig-
keit und moralischem Status unterscheiden. Erstere wiirden den Zusammenhang als real ansehen,
indem sie den moralischen Status als von der Empfindungsfahigkeit abhangig erachten. Antirealisti-
sche/ konstruktivistische Ansatze wirden den Zusammenhang ausschlief3lich psychologisch begriin-
det sehen. Der Zusammenhang zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Status besteht nach
einer solchen Ansicht dann nicht tatsachlich. Diese Ansichten wirden unmittelbar mit allgemeinen
metaethischen Positionen zusammenhangen. Ein moralischer Realist, der die Existenz von uns unab-

44



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

den Pathozentrismus ware dann zu klaren, warum sich der vortheoretische Gedanke
eines solchen Zusammenhangs derart aufdrangt und sich so beharrlich unter unse-
ren moralischen Intuitionen halten kann. Erweist sich die Akzeptanz des Zusammen-
hangs zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Status als basale Intuition,
konnte der Pathozentrist behaupten, dass ihre Rechtfertigung hinfallig sei. Solche
basalen Intuitionen waren danach dann generell unbegrindbar und mussten einfach
anerkannt werden. Empfindungsfahigkeit bildete dann den letzten Punkt, an dem mo-
ralische Prinzipien Uberhaupt ansetzen kdnnten. Welche Kandidaten flur ein Funda-
ment, an dem moralische Prinzipien festgemacht werden sollten, gabe es sonst
noch?!

Ferner lieRe sich behaupten, eine Verbindung zwischen Empfindungsfahigkeit und
moralischem Status wirde von uns lediglich ,vorsichtshalber® unterstellt und zur mo-
ralischen Beurteilung als Minimalbedingung herangezogen.89 Dies tun wir deshalb,
weil wir davon ausgehen, dass, bevor in einer Entitat weitere mogliche Kriterien zur
Moralbeurteilung erfullt sind (Vernunft etc.), eine solche Entitat bestimmt auch schon
irgendeine Form von Empfindungsfahigkeit realisiert. Um mdgliches schuldhaftes
Fehlverhalten zu umgehen, werden daher vorsorglich einfach schon alle empfin-
dungsfihigen Wesen einbezogen.®

Eine weitere Moglichkeit, die Verbindung zwischen moralischem Status und der Fa-
higkeit der Empfindung zu erklaren, bestiinde darin, sie als eine kulturelle Erfindung
anzusehen. Der Zusammenhang ware demnach vielleicht kein wirklicher. Wir kdnn-
ten nur sagen, dass ein Zusammenhang zwischen beidem bestehe, der sich durch

Internalisierung und Tradierung immer wieder in unseren Kulturen fortpflanzt. Man

hangiger moralischer Werte postuliert, wirde als Pathozentrist auch einen real existierenden Zusam-
menhang moralischer Wertigkeit mit Empfindungsfahigkeit eingestehen. Moralische Antirealisten
(Kognitivisten), die behaupten, Moral sei lediglich eine menschliche Erfindung, verorten auch die Ver-
bindung zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Status im Reich des Menschengemachten.
% Es handelt sich hier um ein prophylaktisches ,Fir-relevant-Annehmen®. Man kdnnte diese Begrin-
dung eine pronoische Begriindung der moralischen Relevanz von Empfindungen nennen — nach der
Nymphe der Vorsehung Pronoia, der Frau von Prometheus, Mutter von Deukalion.

% peter Singer argumentiert ahnlich, wenn er einigen Tieren das moralische Kriterium des Selbstbe-
wusstseins zuschreibt, das er neben dem Interesse als ein hdheres ausschlaggebendes Moment fur
die moralische Beurteilung einer Entitat anflhrt. Selbstbewusstsein besitzen nach Singer ganz sicher
auch der Mensch und héhere Saugetiere wie Menschenaffen. Prophylaktisch schreibt er Selbstbe-
wusstsein aber auch Hunden, Katzen, Walen, Delphinen und anderen zu, um hier keinen Fehler zu
begehen (vgl. v. d. Pfordten 1996, 134). Ein Unterschied zu der hier genannten Argumentation ist
aber, dass Selbstbewusstsein nicht als Sicherheitskriterium fir ein weiteres entscheidenderes morali-
sches Kriterium herangezogen wird, sondern fiir sich stehen kann. Bei Singer werden nur vorsichts-
halber Spezies ausgewabhlt, die das Kriterium erfiillen konnten.

45



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

91 sprechen, einer Wertauffassung der Emp-

konnte von einem erfolgreichen ,Mem
findungsfahigkeit, die sich in vielen Kulturen hartnackig bis heute halten konnte.
Andernfalls konnte unsere Intuition des Zusammenhangs zwischen Empfindungsfa-
higkeit und moralischem Status auch als anthropologische Konstante aufgefasst
werden. Dann lage es zwangslaufig in der Natur des Menschen, empfindungsfahige
Wesen als moralisch relevant anzusehen und diese zu achten. Aufgrund dieser Ver-
ankerung im menschlichen Wesen liel3e sich die Zuordnung eventuell auch nicht wei-
ter analysieren. Sie ware dann vielleicht auch ein integraler Bestandteil jeder
menschlichen Moral; jedes ihrer Verbote und Gebote musste diesen Zusammenhang
respektieren und aufrechterhalten.

Vielleicht ist die Fahigkeit zu empfinden fur uns aber auch nur aus Sympathie oder

t.92 Wie Fans desselben

der Zugehorigkeit zu bestimmten Wesen moralisch relevan
Sportclubs, Fahrer derselben Automarke oder Menschen, die dasselbe Hobby teilen,
sich mehr verbunden fuhlen, fuhlen auch wir uns unter Umstanden Entitaten verbun-
den, die die Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit ebenso besitzen wie wir. Aufgrund
dieser Tatsache mochten wir empfindungsfahige Entitaten moralisch starker beruck-
sichtigen als solche, die diese Eigenschaft nicht aufweisen.

Ebenfalls waren naturlich auch religiose oder metaphysische Begrindungen des Zu-
sammenhangs zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Status innerhalb
eines pathozentrischen Ansatzes denkbar.®® So kénnte man behaupten, Empfin-
dungsfahigkeit sei deshalb moralisch ausgezeichnet und empfindungsfahige Wesen
deshalb besonders schutzwurdig, weil es eine Ubernaturliche Instanz gebietet. Diese
These lasst sich nicht in einer naturalistischen Philosophie nachvollziehen. Um die
Rechtfertigung nachvollziehen zu kénnen,** muss der Glaube an die rechtfertigende

Instanz geteilt werden.

Den vorhergehenden Argumentationen kann enthommen werden, dass der patho-

zentrische Zusammenhang auf verschiedene Weise zu rechtfertigen ist. Selbst wenn

1 Ein Mem wird definiert als kleinste Informationseinheit, die sich noch fortpflanzen kann. Der Mem-
Begriff wurde von Richard Dawkins im Rahmen einer soziobiologischen Theorie eingefihrt und findet
mittlerweile in Erklarungsmodellen der kulturellen Entwicklung seine Anwendung.

2 Rhnlich duRert sich beispielsweise Mill (vgl. FuRnote 35).

% Als Beispiel flr solche Begriindungen kénnten geschichtliche Positionen wie z.B. die Schopenhau-
ers angefihrt werden.

9 Vgl. dazu v. d. Pfordten 1996, 106f.; Birnbacher 1986, 113f.; Patzig 1983a, 345ff. — im Bezug auf
generelle nicht-anthroporelationale theologische Begriindungen einer Ethik. Diese Form der Begrun-
dung widerspricht aber dem Kriterium der Allgemeinguiltigkeit von Ethik.

46



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

er nicht begrindet werden kann, ist es fur den Pathozentristen immer noch mdglich,
zumindest das Vorliegen seiner Intuition zu erkldren. Der pathozentrische Zusam-
menhang muss insofern nicht unbedingt als factum brutum akzeptiert werden. Der
Pathozentrist kdnnte zu diesem Zusammenhang namlich Stellung nehmen und ihn
entlang der oben aufgezeigten Begrindungsmodelle naher charakterisieren. Diesbe-
zugliche Ausfuhrungen bleibt uns der Pathozentrist schuldig. Auch wenn eine solche
Charakterisierung nicht immer in verschiedenen pathozentrischen Positionen in aus-
reichendem Mal3e geleistet wird, so wurden durch das Vorhergehende Mdglichkeiten
der Begrindung dieses basalen metaphysischen Zusammenhangs aufgezeigt. Inso-
fern wurde auch auf das dem Pathozentrismus zugrunde liegende normative Selbst-
verstandnis eingegangen. Im Anschluss an diese Uberlegungen wird sich der nachs-

te Abschnitt den Merkmalen und Grenzen des pathozentrischen Ansatzes zuwenden.

47



2.2 Merkmale und Grenzen des Pathozentrismus

Der Pathozentrismus ist zwischen dem Physio- und Biozentrismus anzusiedeln; bei-
de Positionen erkennen nicht-mentale Eigenschaften von Moralobjekten als Kriterien
an. Pathozentrismus und Anthropozentrismus anerkennen hingegen mentale Eigen-
schaften als solche Kriterien. Das Kriterium der Empfindungsfahigkeit besitzt neben
seiner mentalen Natur auch materiale Aspekte. Mental ist die Empfindungsfahigkeit
insofern, als sie eine Form des Bewusstseins darstellt — Bewusstsein ist eine geistige
Eigenschaft; materiell ist sie insofern, als dass ein solches Bewusstsein auf einem
biologisch-neurologischen Apparat basiert (s.u.). Der Pathozentrismus ist mit dem
Anspruch einer bestimmten Ausweitung des Kreises an Moralobjekten auf andere
empfindungsfahige Spezies verbunden und lasst sich insofern auch in dieser Hin-
sicht als eine mittelere Position zwischen verschiedenen extremen Theorievarianten
verstehen. Hinsichtlich des Umfangs zu bertcksichtigender Moralobjekte besetzt er
eine gemaligte Position zwischen Biozentrismus und Physiozentrismus, die sehr
viele Moralobjekte integrieren, und einem Anthropozentrismus mit einem geringen
Umfang an Moralobjekten (s.0.). Wo liegen diesbezuglich die Anwendungsbereiche
und Grenzen einer pathozentrischen Ethik, die sich u.a. durch eine solche Auswei-
tung des Kreises an Moralobjekten auszeichnet?

Die Position des Pathozentrismus taucht oft in einem tierethischen Zusammenhang
auf. Das ist deshalb so, weil es sich beim Pathozentrismus um eine Ethik handelt, die
mit ihrer Erweiterung des Kreises an Moralobjekten dazu in der Lage ist, auch andere
Spezies um ihrer selbst willen zu schitzen. Diese Konvergenz ist schon aus der Ge-
schichte des pathozentrischen Denkens erkennbar. Pathozentrische Autoren sind in
der Regel auch Tierethiker. Dadurch, dass der Pathozentrist nicht nur Menschen als
Moralobjekte anerkennt, ist er prima facie ein guter Kandidat fir jede tierethische Po-
sition. Oft wird deshalb davon ausgegangen, dass der Schutz nichtmenschlicher Ar-
ten auch die Natur insgesamt miteinschliel3t. Dies lasst nach den tatsachlichen An-
wendungsmoglichkeiten und Grenzen des Pathozentrismus fragen. Taugt der
Pathozentrismus Uber seine Anwendung in einem tierethischen Bereich hinaus®

auch als Umweltethik? Kann der Pathozentrismus den Ansprichen einer Umwelt-

% Auch innerhalb der Tierethik kdnnten Grenzen des Pathozentrismus geltend gemacht werden. So
kann man beispielsweise innerhalb einer solchen Position auch eventuell fir die Zulassigkeit eines
schmerz- und leidvollen Tétens anderer Spezies pladieren.



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

ethik gerecht werden? Ist er geeignet, um Begrindungsmodelle fur den Schutz der
Umwelt, z.B. von Berglandschaften, Urwaldern oder Seen, zu liefern?

Drei Grunde sprechen gegen den Pathozentrismus als Umweltethik (vgl. Varner
2001, 196ff.): Erstens kdnnen pathozentrische Ethiken nicht (in dem Male wie holis-
tische Ethiken%) die Ziele einer Umweltethik sicherstellen. So eignen sie sich z.B.
nicht, um die Unversehrtheit oder ,Gesundheit’ von Okosystemen oder einer Wildnis
etc. zu erhalten. Denn solange die darin lebenden empfindungsfahigen Spezies nicht
zu Schaden kommen, ist der Schutz ihres Lebensraumes irrelevant.”” Eine Unver-
sehrtheit eines Okosystems kénnte der Pathozentrismus nur dann fordern, wenn er
dem ganzen Okosystem irgendeine Form von Empfindungsfahigkeit zuschreiben
wiirde.*®

Zweitens widerspricht der Pathozentrismus in bestimmten hypothetischen Konstella-
tionen umweltethischen Intuitionen. Entweder werden diese Falle gar nicht erst im

Rahmen des Pathozentrismus als moralische Falle betrachtet, oder der Pathozen-

% Historische Ethiken pladieren fiir einen ganzheitlichen Schutz, der auch naturliche Entitaten, die
nicht empfindungsfahig sind, miteinschlief3t. Vgl. Varner 2001, 196; der Autor nennt auch Vertreter
holistischer Ethiken mit einem solchen Anspruch.

9 Auf verschiedene Weise wurde umweltethisch gegen den Pathozentrismus argumentiert. Eine Um-
weltethik erlaubt oder verlangt manchmal auch das Jagen und Téten von Tieren zum Schutz der Um-
welt (vgl. Callicott 1980, 230). Einige pathozentrische Theorien wiirden das aber verbieten (so z.B.
Regan 1988, 355ff.). Regan wiirde beispielsweise daflir pladieren, der Natur ihren Lauf zu lassen. Das
wirde zwar vielleicht mehr Leid bedeuten, aber es wiirden keine Rechte im eigentlichen Sinne ver-
letzt. (Andere Pathozentrismen wiirden das Jagen zum Schutz von Okosystemen oder Spezies aber
auch erlauben, wenn es in einer Gesamtbilanz dasjenige Handeln ware, welches das gréfRere Leid
vermeiden wirde. Wenn das Unterlassen des Jagens mehr Leid bedeuten wirde, kdnnte selbst ein
Pathozentrismus ein solches Jagen beflirworten kénnen (vgl. Varner 2001, 198).) Ebenfalls wirft man
dem Pathozentrismus eine unangemessene Bewertung grof3er Raubtiere vor — sie sollen hier als ,er-
barmungslos® gelten (Callicott 1980, 332). Das Téten solcher Tiere befurwortet deshalb z.B. Sapontzis
(1987, Kap. 13), solange das Okosystem keinen Schaden nimmt. (Im Hinblick auf groRe Raubtiere
kdénnte man demgegenulber behaupten, dass es sich nicht um Moralsubjekte handelt und das Abhan-
densein von Raubtieren meistens Leid beférdert, weil sie die Stabilitat des jeweiligen Okosystems
garantieren. Insofern wiirde sich nicht jeder Pathozentrist dafiir aussprechen.) Daneben koénnte auch
der Schutz einer fiir die Stabilitat des Okosystems wichtigen Pflanze den pathozentrischen Annahmen
widersprechen, wenn man Schafen beispielsweise aus pathozentrischer Perspektive erlauben misste,
auf den Wiesen zu grasen, auf denen eine solche Pflanze wachst. Meist spielen bedrohte Tierarten
aber keine bedeutende Rolle fir die Stabilitdt — vielmehr erwachst das Bestreben des Schutzes aus
einem anthropozentrischen Grund (vgl. Varner 2001, 199). Schwachere umweltethische Einwande
gegen den Pathozentrismus sind die Folgenden: 1) Aus einer Befiirwortung des Vegetarismus im
Pathozentrismus kénnten umweltethische Ansatze eine Uberpopulation mancher Spezies befiirchten
(vgl. Callicott 1980, 335). Nach einer Kritik von Johnson (vgl. 1981, 267) ist diese Beflurchtung aber
Ubertrieben. 2) Ebenfalls wird die (von manchen Pathozentristen befirwortete) Freilassung domesti-
zierter Lebewesen aus umweltethischer Sicht befiirchtet, wenn dies z.B. den Tod dieser Spezies oder
die Schadigung der Umwelt zur Folge hat. (Stattdessen kénnte man aber im Pathozentrismus einfach
das Domestizieren stoppen, um auch diese Gefahr von vornherein auszuschlie3en; vgl. Callicott 1980,
331).

% Man kénnte natirlich auch die gewagte These zu verteidigen versuchen, dass Okosysteme oder
Zellen als Ganze eine Kognition besitzen (vgl. Callicott 1980; Leopold 1949, nach Varner 2010). We-
ber (2008, 77) vergleicht diese Systeme z.B. mit dem Gehirn und argumentiert mit seinem biosemioti-
schen Ansatz in diese Richtung.

49



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

trismus provoziert Konsequenzen, die aus umweltethischen Gesichtspunkten unver-
tretbar waren. Die bekanntesten Gedankenexperimente zu diesem Problem sind die

sog. last man cases:

,You are the last human being. You shall soon die. When you are gone, the
only life remaining will be plants, microbes, invertebrates. The following
thought runs through your head: Before | die, it sure would be nice to destroy
the last remaining Redwood. Just for fun. What, if anything, would be wrong
with destroying that Redwood? Destroying it will not hurt anyone.“ (Schmidtz/
Willott 2012)

Der Pathozentrist lasst im beschriebenen Szenario zu, dass unsere nicht empfind-
same Umwelt zerstort werden kann, ohne dass dies moralisch verurteilt wird. Fir den
Pathozentrismus sind nur Empfindungen entscheidend: ,[S]entientism cannot capture
the moral value of holistic entities such as species and ecosystems, which are among
the primary objects of environmentalists’ concern.“ (Rodongo 2010, 84).99 Der Patho-
zentrismus kann kein moralisches Verbot erteilen, die verbleibende nicht empfin-
dungsfahige Natur als letzter Mensch auf dieser Welt zu schadigen.'®

Drittens ist eine pathozentrische Ethik wegen ihres individualistischen Vokabulars
nicht flir den Schutz holistischer Entitdten als Umweltethik geeignet. Die Reichweite
(Potenz) des Pathozentrismus als umweltethische Position ist rein begrifflich schon
stark eingeschrankt (vgl. Varner 2001).

Da einer Spezies in ihrer jeweiligen Gesamtheit, Pflanzen, Okosystemen und der-
gleichen keine Empfindungsfahigkeit zugeschrieben werden kann, kénnen sie an-
scheinend im Pathozentrismus nicht um ihrer selbst willen als schutzwirdig gelten.
Entitaten wie Okosysteme sind aber von einer umweltethischen Warte aus meist um
ihrer selbst und nicht nur wegen den darin lebenden empfindungsfahigen Spezies
oder um des Menschen willen schutzenswert. Ihr Schutz verlangt deshalb nach der
Zuschreibung intrinsischer Werte, die der Pathozentrist fur diese Entitaten nicht leis-
ten kann. Hier zeigt sich, dass der Pathozentrismus eine individualistische Ethik ist.

Damit findet er seine Grenzen an den holistischen Anspriichen einer Umweltethik.

% Die Last-man-Argumente versuchen nicht nur den Pathozentrismus, sondern auch den Anthropo-
zentrismus als eine Umweltethik zu disqualifizieren. (vgl. Routley/ Routley 1980)

1% Es kdnnte kritisiert werden, dass die Beweislast hier beim holistischen Umweltethiker liegt, der
immer zeigen musste, warum natiirliche Systeme (ohne empfindungsfahige Wesen) einen intrinsi-
schen Wert haben, den es zu schitzen gilt (vgl. Varner 2010, 202). Man konnte also in Frage stellen,
ob es Uberhaupt etwas ausmacht, wenn der letzte Mensch eine botanische Welt verwistet.

50



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

Anscheinend ist ein pathozentrischer Ansatz nur sehr bedingt als umweltethische

Position geeignet.

Nachdem bis hierher mogliche Grenzen des Anwendungsbereiches pathozentrischer
Ansatze skizziert worden sind, méchte ich nun weitere Merkmale dieser Position her-
ausarbeiten. So stellt sich u.a. die Frage, inwiefern eine pathozentrische Ethik mit
anderen Theorien verknupft ist. Der Pathozentrismus scheint z.B. mit seinem Kriteri-
um der Empfindungsfahigkeit eine starke Affinitat zu utilitaristischen Positionen zu
besitzen. Von Jeremy Bentham bis hin zur gegenwartigen Literatur ist der Pathozent-
rismus immer wieder als eine Spielart utilitaristischer Stromungen begriffen worden.
Auf den ersten Blick ist eine Verbindung zwischen einer utilitaristischen Theorie und
einer pathozentrisch ausgerichteten Moralphilosophie naheliegend, die das Leiden
oder die Empfindungsfahigkeit zum ausschlaggebenden Kriterium erklart. Eine utilita-
ristische Theorie weist eine Handlung als moralisch gut aus, die das grof3te Gluck fur
die grodtmaogliche Zahl an Individuen herbeifihrt und so Leiden minimiert und dem-
entsprechend in Bezug auf die Erlebniswelt der involvierten Individuen eine nutzliche
Handlung ist. Schon allein im Grundsatz jedes utilitaristischen Ansatzes wird also auf
die Empfindungsfahigkeit verwiesen. Bei der Minimierung von Leiden oder der Maxi-
mierung von Gluck geht es um die Beurteilung einer Handlung auf Grundlage der
durch sie herbeigefihrten Empfindungswelt der involvierten Individuen. Deshalb fin-
det sich bei den pathozentrischen Autoren jeweils der naheliegende Konnex zum
utilitaristischen Kalkul. Einige namhafte Vertreter pathozentrischer Positionen be-
zeichnen sich als Utilitaristen (beispielsweise Bentham und Singer). Ist jeder Patho-
zentrismus aber deshalb immer ein Utilitarismus? Wenn ja, so kann er am ehesten
als ein ,Befriedigungsutilitarismus® (,mental state account) verstanden werden, welil
nur in dieser utilitaristischen Theorievariante die Empfindungsfahigkeit eine entschei-
dende Rolle beim Erlangen des Gliicks darstellt."”! Der Befriedigungsutilitarismus

.behauptet, Gluck bestehe in der Vermehrung positiv empfundener mentaler
Befriedigungszustande. Glick muss immer in individuell positiv erfahrenen
mentalen Zustanden aufgehen, was der Theorie einen hedonistischen Aspekt
verleiht, denn solche Zustande kann man geniel3en. Mein Glick speist sich

%" Neben dieser Form utilitaristischer Theorien gibt es noch die ,Wunschtheorie* (,informed desire

account”). Nach dieser Ansicht besteht Gliick in der Erfillung aufgeklarter Wiinsche in Form von ex-
tramentalen Weltzustanden. Eine weitere Spielart ist die ,objektive Gliickstheorie® (,0bjective list ac-
count®). Diesem Ansatz zufolge ist Gluck fiir ein Individuum unabhangig der Erfillung seiner aufgeklar-
ten Wiinsche dann gegeben, wenn es bestimmte elementare Guter und Fahigkeiten besitzt.

51



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

beispielsweise demnach u.a. aus den Befriedigungsgefuhlen, die ich aus mei-
ner beruflichen Tatigkeit beziehe usw.“ (Gesang 2003, 28).'%

Innerhalb des Ultilitarismus wird das Gleichheitsprinzip als einer der drei Grundpfeiler
des Utilitarismus akzeptiert: ,Jeder zahlt als einer, keiner mehr als einer” (von Bent-
ham/ Mill u.a. bei Gesang 2003, 79). Verstdflt ein Pathozentrist, der bestimmte Enti-
taten aufgrund einer reduzierten Empfindungsfahigkeit weniger in einer ethischen
Rechnung gewichten wirde als andere, gegen dieses im Ultilitarismus zugrunde ge-
legte Gleichheitsprinzip? Jeder nicht-egalitare Pathozentrist wirde dies bejahen, well
er Unterschiede zwischen den Moralobjekten machen méchte. Wenn dies aber be-
jaht wird, dann kann eine derartige Form des Pathozentrismus nicht mehr als Utilita-

rismus sui generis verstanden werden.'®

Bis hierher wurde herausgearbeitet, dass es sich beim Pathozentrismus um eine
ethische Position handelt, die eine Nahe zu utilitaristischen Theorien aufweist und
sich nur bedingt fur eine umweltethische Position eignet. Zuletzt mochte ich nun noch
einige wesentliche Merkmale pathozentrischer Positionen vorstellen, die sich aus der
bisherigen Untersuchung ergeben und mittels derer die pathozentrische Position
noch naher charakterisiert werden kann:'®

Der Pathozentrismus ist konsequenzialistisch: Fur die Auszeichnung einer Handlung
als moralisch ge- oder verboten sind (allein) die (fiur den Menschen voraussehbaren)
Konsequenzen der Handlung relevant, d.h. die durch sie bezweckte Leidminimierung
bzw. Lustmaximierung. Das Resultat einer Handlung statt der Gesinnung des Ak-
teurs ist die entscheidende GrofRe, an der der moralische Wert dieser Handlung ge-
messen wird.

Der Pathozentrismus ist defizitorientiert. Pathozentrische Ethiken sind vorrangig an

der Minimierung negativer und weniger an der Maximierung positiver Empfindungs-

102 »1he reason is that for an entity to have moral standing according to utilitarian, it must literally be

capable of being made happy or unhappy, and literal attributions of (un)happiness require that the
entity be sentient.“ (Varner 2001, 193)

'% Eine weitere Demarkation zwischen Utilitarismus und Pathozentrismus kann durch die Anerken-
nung von kategorialen Rechten erreicht werden, die auf einem Interesse und letztendlich der Fahigkeit
zu empfinden grinden. Auf diese Weise ergibt sich ein Abstand vom utilitaristischen Kalkil, und der
Pathozentrismus entfernt sich von einem utilitaristischen Modell. In dem Moment, wo derartige Rechte
anerkannt werden, ware namlich die Handlungsbeurteilung von einem Kosten-Nutzen-Kalkul entbun-
den (vgl. Varner 2001, 194).

'% Die hier angefluihrten Merkmale sind nicht als hinreichend zu verstehen. Wahrscheinlich muss nicht
jede Position, die sich pathozentrisch nennt, auch alle diese Eigenschaften erflillen. Vielmehr handelt
es sich um Charakteristika, von denen man nur mutmafen kann, dass sie einer idealen pathozentri-
schen Ethik abzulesen waren.

52



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

zustande ausgerichtet. Dies suggeriert schon der Name des Ansatzes, der das Lei-
den als negative Empfindung in den Fokus ruckt. Ein pathozentrischer Ansatz unter-
scheidet sich dahingehend von einem uneingeschrankten Hedonismus antiker Pra-
gung, der vorrangig die Maximierung von Lustzustanden befordern will, als dass er
den Pflichten zur Leidvermeidung gegenuber den Pflichten zur Lustbeférderung den
Vorrang gibt. Die Anwendungssituationen des Pathozentrismus sind solche, in denen
Leiden minimiert werden soll.

Der Pathozentrismus ist darUber hinaus naturalistisch: Im Pathozentrismus wird ein
Kriterium (Empfindungsfahigkeit) fir moralische Relevanz gewahlt, welches naturalis-
tisch'® beschreibbar, d.h. deskriptiv erfassbar ist und von welchem prinzipiell eine
Ableitungskette hin zu den entsprechenden Praskriptionen besteht.'® Man darf also
innerhalb dieser Position zumindest grundsatzlich von einer innerhalb der Moralphi-
losophie manchmal angestrebten Ersetzbarkeit normativer Begriffe (wie z.B. ,gut®)
durch deskriptive Begriffe ausgehen (vgl. Moore, nach v. d. Pfordten 1996, 123). In-
sofern ist der Pathozentrismus auch eine naturalistische Ethik.'"’

Der Pathozentrismus ist mentalistisch: Pathozentrische Ethiken wahlen eine mentale
Eigenschaft als moralisch ausschlaggebende Grdoflke aus. Dahingehend unterschei-
det er sich u.a. von einem Biozentrismus. Insofern stellt die Fokussierung auf ein
mentales Merkmal ein weiteres Kennzeichen der Position dar.

Der Pathozentrismus ist ebenso moralobjektzentriert. Fur den moralischen Wert einer
Handlung sind Empfindungen innerhalb des Moralobjektes (und weniger innerhalb
der Moralsubjekte) ausschlaggebend. Anders formuliert: Flr eine pathozentrische
Ethik steht nicht die Formung eines tugendhaften Charakters der moralischen Akteu-

re als vielmehr das Befinden involvierter Moralobjekte im Vordergrund.'®®

1% Naturalistisch bezieht sich in diesem Zusammenhang nicht auf die Ontologie des zugrunde geleg-

ten Kriteriums selbst, auch wenn Empfindungsfahigkeit in dieser Arbeit tendenziell als eine naturalisti-
sche Eigenschaft verstanden wird. Streng genommen kann Empfindungsfahigkeit — auch wenn in
dieser Arbeit davon abgesehen wird — ebenfalls innerhalb eines dualistischen Verstandnisses behan-
delt werden. (Ein dualistischer Pathozentrismus wirde in erkenntnistheoretischer Hinsicht auch keine
weiteren Vorteile bieten; s. dazu Kapitel 3). Jedenfalls ist Empfindungsfahigkeit auch innerhalb des
dualistischen Paradigmas zumindest nicht per se normativ, sondern auch deskriptiv beschreibbar.
Insofern wirde es sich bei einer Ethik, die Empfindungsfahigkeit in einem dualistischen Verstandnis
zur Grundlage wahlt, immer noch um eine naturalistische Ethik in dem hier gemeinten Sinne handeln.
Die Zuschreibung naturalistisch, mit der pathozentrische Ethiken hier charakterisiert werden, ist des-
halb unabhangig von der Ontologie des Kriteriums.

106 Maogliche beispielhafte Rekonstruktionen solcher Ableitungsketten finden sich im vorherigen Ab-
schnitt zu den Begriindungen des pathozentrischen Zusammenhangs.

%7 Auch die Urspruinge der Pathozentrik liegen in naturalistischen Theorien wie dem Hedonismus und
Utilitarismus (s.0.).

'% Dies ist generell ein Kennzeichen moderner Ethiken. Vgl. Kapitel 1.

53



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Der Pathozentrismus ist auch so etwas wie eine Fernbereichsethik: Er ist eine ethi-
sche Theorie, die sich auch fur Falle des Fernbereichs eignet (vgl. Jonas 1987) und
nicht auf den Nahbereich eingeschrankt bleibt. Es lassen sich generelle Konsequen-
zen fUr andere Spezies und die Zukunft ableiten; der Pathozentrismus bleibt mit sei-
ner Fokussierung auf die Erlebniswelt der zu beurteilenden Moralobjekte deshalb
nicht zwangslaufig auf das Umfeld des urteilenden Moralsubjekts beschrankt. Der
Pathozentrismus regt vorrangig zum Nachdenken Uber Moralobjekte in unserer wei-
teren zeitlichen und geographischen Umgebung an. Er versucht insofern, eine uni-
versell geteilte Vorstellung vom moralisch Guten auch flr bislang noch nicht antizi-
pierbare Moralsituationen zu entwickeln.

Der Pathozentrismus ist zudem individualistisch:'®® Das Empfinden einzelner Moral-
objekte (Individuen) ist fir den moralischen Wert einer Handlung von Belang'"® und
bildet die Grundlage der ethischen Begriindung™""

Der Pathozentrismus ist zuletzt nicht-speziezistisch: Er sieht ausdricklich davon ab,
sich auf eine bestimmte Spezies zu beschranken."'? Dieses Merkmal leitet sich direkt

aus dem zugrunde gelegten Kriterium der Empfindungsfahigkeit ab. Empfindungsfa-

'%9 Es ist ein Merkmal pathozentrischer Positionen, dass sie sich mit der Erweiterung des Kreises von

Moralobjekten immer schon individualistisch ausrichten. Diese Eigenart ist in Abgrenzung des Patho-
zentrismus zum Holismus zu verstehen. Pathozentrische Ansatze erweitern nicht nur das Spektrum
moralisch relevanter Entitaten, sondern wahlen dabei eine bestimmte Form der Begriindung (vgl. War-
ren 2009, 16f.). Pathozentrische Theorien unterscheiden sich dahingehend von dkologischen, als
dass sie die Schutzwiirdigkeit Giber das Individuum begriinden; Okologisten gehen hingegen den Weg
Uber unsere Verpflichtung gegeniiber unserer Umwelt. So wére es fiir den Okologisten deshalb mora-
lisch verwerflich, einen Tiger zu toéten, weil wir damit unsere Verpflichtung gegentiber der Erhaltung
der Art vernachlassigen wiirden. Vielleicht wiirde der Okologist sogar argumentieren, dass wir diese
Verpflichtung gegeniiber uns Menschen (z.B. im Hinblick auf Folgegenerationen) haben. Fir den indi-
vidualistischen Pathozentristen ist die Handlung aber deswegen moralisch verwerflich, weil wir das
Individuum Tiger schadigen und so seine Empfindungsféahigkeit in einem moralisch nicht zulassigen
Sinn Ubergehen wirden. Die Handlung ware fur ihn deshalb zu disqualifizieren, weil wir unerlaubte
Eingriffe in die Empfindungswelt eines speziellen Individuums vornehmen wurden, die nicht zu recht-
fertigen waren oder sich nicht gegen andere Interessen aufwiegen lassen wirden. Auch wenn beide
Positionen eventuell ,von aulen® mit ihren Handlungsempfehlungen und Verboten ununterscheidbar
sind, so ist in ihrer Begrindung doch ein Unterschied zu erkennen, der den Pathozentrismus naher
charakterisiert. Es ist eine Position, die moralische Relevanz unter Ruckgriff auf die individuelle Kon-
stitution und Bedurfnisse der jeweiligen Entitaten als Handlungsobjekte begriindet.

"% Dieses Merkmal folgt aus der Moralobjektzentriertheit des pathozentrischen Ansatzes. Ein solcher
Individualismus findet sich schon in der dem Pathozentrismus nahestehenden utilitaristischen Position
John Stuart Mills. Er meint z.B.: ,Die groRe Mehrzahl aller guten Taten hat ihren Zweck nicht im Wohl
der Welt, sondern im Wohl einzelner Individuen.” (Mill 2000, 32f.)

" In Anbetracht utilitaristischer Varianten pathozentrischer Ethiken, die Empfindungen der gré3ten
Menge als relevant betrachten, darf ,individualistisch® nicht als Gegenbegriff zu ,kollektivistisch® ver-
standen werden, sondern beschreibt den Sachverhalt, dass Kriterien fur den moralischen Wert einer
Handlung innerhalb des Individuums zu suchen sind. Individualistisch heifdt also nur, dass pathozent-
rische Positionen nicht holistisch sind.

"2 |nwieweit die Zuschreibung ,nicht-speziezistisch® erweitert verstanden werden muss, habe ich be-
reits im Rahmen einer Bestimmung der Ausweitung des Kreises von Moralobjekten am Anfang des
vorherigen Abschnittes ausgeflihrt. Die Erweiterung erstreckt sich namlich prinzipiell sowohl auf uns
unbekannte und nicht organische Entitaten, solange diese nur empfindungsfahig sind.

54



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

higkeit kommt nicht wie Vernunft o.A. nur einer Spezies zu. Deshalb privilegiert eine
Ethik, die sich auf dieses Kriterium beruft, nicht eine bestimmte Spezies und sieht
von einem Gattungsegoismus ab.""® Der Pathozentrismus ist bestrebt, mit der Wahl
seines Kriteriums moralischer Relevanz gerade den Kreis der moralisch zu bertck-

sichtigenden Entitaten zu erweitern.

Zusammenfassend lasst sich bis hierhin festhalten, dass der Pathozentrismus im
Kontext tier- und umweltethischer Debatten auftaucht. Er eignet sich aber nur bedingt
als Umweltethik. Eher handelt es sich um einen moralphilosophischen Ansatz, der oft
eine Nahe zu utilitaristischen Theorien aufweist, aber nicht zwangslaufig ein Utilita-
rismus sein muss. Der Pathozentrismus arbeitet auch im Fernbereich, er ist konse-
quenzialistisch, defizitorientiert, naturalistisch, mentalistisch, moralobjektzentriert,
individualistisch, und er ist nicht-speziezistisch.

Nachdem Merkmale und Grenzen des pathozentrischen Ansatzes herausgearbeitet
sind, wird sich der nachste Abschnitt der besonderen Theorienstruktur pathozentri-
scher Ansatze zuwenden. Ein besonders kennzeichnendes Merkmal pathozentri-
scher Ethiken ist ihre ,wertethische® Struktur. In diesem Zusammenhang wird auch

auf eine Konzeption des moralischen Status eingegangen.

"3 Dies ist natiirlich nur solange richtig, wie alle Spezies in irgendeiner Weise auch in einem relevan-

ten MaRe empfinden. Diese Annahme wird weiter unten noch durch evolutionsphilosophische Uberle-
gungen zu rechtfertigen sein.

95



2.3 Die Struktur der pathozentrischen Ethik und morali-

scher Status

Moéchte man den Pathozentrismus innerhalb eines gangigen Schemas der Ethiken
verorten und ihn nicht nur als eine Position in der Nahe utilitaristischer Stromungen
sehen, dann liegt es nahe, ihn als eine Form der Wertethik zu begreifen. Diese Ein-
sicht folgt aus dem Sachverhalt, dass verschiedene Eigenschaften unserer Welt —
und eben auch die Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit — eine moralische Wertig-
keit besitzen, auf die der Pathozentrist bei seinen moralischen Handlungsentschei-
dungen zurlckgreift. Diese wertethische Struktur scheint ein besonders kennzeich-
nendes Merkmal pathozentrischer Ethiken zu sein, das sie von anderen Ethiken
unterscheidet. Der Pathozentrismus erscheint als eine Wertethik, bei der verschiede-
ne Eigenschaften unserer Welt — und eben gerade auch die Eigenschaft der Empfin-
dungsfahigkeit — einen Wert tragen, auf den wir uns bei unseren moralischen Urteilen

beziehen kénnen.'™

"% Die Annahme, dass bestimmte Eigenschaften unserer Welt bestimmte moralische Werte tragen,

kénnte man in einem strukturierteren und differenzierteren Modell formulieren, um die dem Pathozent-
rismus zugeschriebene axiologische (s.u.) Grundhaltung noch zu erweitern. (Es kénnte ebenso auch
fur die zentrischen Konkurrenztheorien auf derselben philosophiesystematischen Ebene zur Analyse
herangezogen werden.) Ein derartiges Modell kdnnte eine possibilistisch-strukturelle Axiologie (PSA)
genannt werden. In einem solchen Modell waren alle Eigenschaften unserer Welt (oder zumindest ein
Teil von ihnen) von moralischen (Relevanz)Werten belegt. Diese Werte werden verschiedenen Eigen-
schaften in unterschiedlicher Gewichtung zugeordnet. Die Eigenschaften, die solche Werte haben,
sind dann moralisch relevante Eigenschaften. Es ware eine Pramisse der PSA, dass jedes moralische
Urteil (und jede moralische Entscheidung) letztlich auf einer (impliziten) Wertzuordnung fiir bestimme
Eigenschaften der in der jeweiligen Situation(/typus) involvierten Entitdten beruht. Das hiel3e, dass
ohne eine Wertzuordnung ein moralisches Urteil unmdglich ist. Unsere Welt besteht aus vielen Eigen-
schaften, denen jeweils (bewusst oder unbewusst) verschiedene moralische Werte zugeordnet wer-
den. Eine blaue Pflanze besitzt die Eigenschaft lebendig und blau zu sein. Nehmen wir an, sowohl die
Eigenschaft blau zu sein, als auch die Eigenschaft lebendig zu sein haben einen moralischen Wert;
d.h. sie waren (in unserer Welt) moralisch relevante Eigenschaften. Die Eigenschaft der Lebendigkeit
tragt intuitiv einen héheren moralischen Wert als die Eigenschaft des Blauseins; die Lebendigkeit der
Pflanze ist in moralischer Hinsicht relevanter als die Eigenschaft der Blume blau zu sein. Diese Wert-
vergabe muss aber nicht zwangslaufig so sein. Denn ebenso kénnte es ganz andere plausible Wert-
zuordnungen geben. Eine andere Wertzuordnung werde ich unter dem Begriff einer anderen mora-
lisch méglichen Welt zusammenfassen (angelehnt an die in der Philosophie und Linguistik entwickelte
Mégliche-Welten-Semantik (Kripke 1993, Lewis 2001) zur Bedeutungsaufschlisselung modaler Sach-
verhalte). In anderen moralisch moglichen Welten muss die Wertverteilung auf die moralisch relevan-
ten Eigenschaften nicht so sein wie in unserer Welt. Eine moralisch mdgliche Welt ist also nicht ein-
fach ein Beispiel fir eine Welt, in der die festgesetzten Wertzuordnungen mehr oder weniger erfullt
sind. Vielmehr handelt es sich lediglich um eine weitere und womdglich ganz andere Variante der
Wertzuordnung. Die Wertverteilung auf die moralisch relevanten Eigenschaften kann in jeder mora-
lisch mdglichen Welt anders sein als in unserer Welt. Es mag sein, dass in einer anderen moralisch
moglichen Welt z.B. bestimmte moralisch relevante Eigenschaften gar nicht existieren. Ebenfalls kann
der moralische Wert einer moralisch relevanten Eigenschaft innerhalb einer anderen moralisch mogli-
chen Welt auch ein anderer sein als in unserer Welt. Unter diesen Voraussetzungen lasst sich noch
genauer bestimmen, was eine moralische Handlung ist. Eine Handlung ist in einer moralisch mégli-



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

Das hier gemeinte wertethische Modell ist jedoch keine Wertethik im eigentlichen
Sinne. Es unterscheidet sich von den klassischen Positionen (von Brentano uber
Husserl bis heute) in mancherlei Hinsicht. Die klassischen Wertethiken belegen sitt-
lich moralische Handlungsabsichten mit Werten und bewerten Verhalten je nachdem,
ob die Handlungen die vorgesetzten Idealtypen verwirklichen und ihnen entsprechen.
So wird beispielsweise der moralische Wert einer bestimmten Handlung danach be-
messen, ob sie z.B. die Tugend der Nachstenliebe oder der Gerechtigkeit verwirk-
licht. Die Werte werden auf sittliches Idealverhalten und Handlungsmuster verteilt
und der moralische Wert eines Handlungstokens danach bestimmt, ob es unter eine
bestimmte Tugend fallt oder inwiefern die konkrete Handlung einen moralischen Ide-
altypus verwirklicht oder ihm nahekommt.

Bei dem hier rekonstruierten wertethischen Modell fir den Pathozentrismus werden
aber nicht Idealhandlungen (wie z.B. Nachstenliebe) mit einem Wert belegt, sondern
in der Welt instanziierte Eigenschaften der in moralischen Situationen involvierten
Entitaten. Eine Handlung wird dann als moralisch gut oder moralisch schlecht bewer-
tet, wenn feststeht, inwiefern die jeweilige Handlung die mit Werten belegte Eigen-

schaft respektiert, schiitzt''® oder verwirklicht.'®

chen Welt dann moralisch, wenn sie die moralisch relevanten Eigenschaften entsprechend ihrer mora-
lischen Wertigkeit in der jeweiligen Welt berticksichtigt. Sie ist moralisch falsch, wenn sie sie nicht
entsprechend berticksichtigt. Auffallig ist hierbei, dass sich der moralische Wert einer Handlung an der
Konstellation von moralischen Werten und moralisch relevanten Eigenschaften in der jeweiligen mora-
lisch moglichen Welt bemisst, in der sich der Akteur befindet. Die Aufgabe der Ethik ware innerhalb
eines solchen Modells nur die Analyse der Moglichkeiten der Zuordnung moralischer Werte in den
jeweiligen moralisch mdglichen Welten. Der Ethiker der PSA fliegt sozusagen tber moralisch mdégliche
Welten und beschreibt die jeweiligen Kombinationen von moralisch relevanten Eigenschaften und
ihren jeweiligen moralischen Werten (vgl. Kripke 1993). Eine possibilistisch-strukturalistische Axiologie
beschreibt nicht nur eine konkrete Wertzuweisung in unserer Welt, sondern ihr geht es allgemein um
die Moglichkeiten einer Wertzuordnung (und ist sozusagen ein ,metaphysischer Relativismus®). In
einem Wort ist die PSA eine Wertzuordnungsmaoglichkeitenanalyse. Sie ist strukturalistisch, weil nicht
konkrete Werte postuliert werden, sondern nur die Beziehungen und mdéglichen Besetzungen ver-
schiedener moralischer Werte. Possibilistisch ist die Axiologie deshalb, weil der Moglichkeitsraum
einer Wertbesetzung und Wertgewichtung ausgelotet wird. Es sollen nicht wie in einer normativen
Ethik wirkliche Wertzuordnungen postuliert, sondern nur Méglichkeiten der Kombination aufgedeckt
werden. Es gibt keine letztendliche objektive Wertzuordnung, zu der wir einen epistemischen Zugang
hatten. Fir den Pathozentristen gilt es aber immer noch zu fragen, ob die Empfindungsfahigkeit eine
Eigenschaft ist, die alle moralisch moglichen Welten besitzen und in ihnen immer zu den moralisch
relevanten Eigenschaften gehort.

"% Deshalb handelt es sich beim Pathozentrismus eigentlich eher um eine ,Wertschutz-“, als um eine
Wertethik.

18 Konnte eine derartige Ethik vielleicht noch nicht formuliert worden sein? Mogliche Griinde waren
dann Folgende: Eigenschaften der Welt lassen sich nur schwer (oder zumindest nicht so einfach wie
moralische ldealtypen) mit Werten belegen. Ebenfalls kdnnte man annehmen, dass die Werte von
Eigenschaften nicht so einfach von Moralsubjekten einzusehen sind. Zuletzt kdnnte eine derartige
Ethik vielleicht nicht so einfach konkrete Handlungsanweisungen liefern wie eine Ethik, die direkt be-
stimmte ideale Handlungstypen bewertet. Ungeachtet dieser Hindernisse mdéchte ich dennoch ein

o7



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Die Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit als eine Eigenschaft unserer faktischen
Welt nimmt innerhalb dieses Rankings unter den Ubrigen denkbaren Eigenschaften
eine besondere Stellung ein. In einem solchen wertethischen Modell kdnnte zudem
die Gewichtung eines Phanomens wie der Empfindungsfahigkeit gegenlber anderen
Kriterien festgelegt werden. Auch Fragen der Zuganglichkeit zu bestimmten mora-
lisch relevanten Kriterien liel3en sich durch die Einfuhrung dieses Modells besser
stellen.’” Eine Ethik, die moralische Entscheidungen an die Abwagung eingefiihrter
Werte bindet, ist eine Axiologie. Der Pathozentrismus ist eine solche Axiologie. Er ist
eine ,Axiologie, die nicht-moralische Werte im gesamten Bereich des Empfindungs-
fahigen [...] anerkennt® (Birnbacher 2003, 436).

Pathozentrische Ansatze sind spezielle Wertethiken (Axiologien), bei denen nicht
moralische Werte auf Handlungen bezogen (gut, schlecht, tugendhaft etc.), sondern
Eigenschaften unserer Welt mit Werten moralischer Relevanz ausgezeichnet wer-
den. Weil jeder pathozentrische Ansatz als eine solche Axiologie zu denken ist, ist es
fur jeden Pathozentrismus unentbehrlich, eine Konzeption des moralischen Status zu
liefern, mit der innerhalb eines pathozentrischen Kalklls Werte zugewiesen werden
kénnen. Jede pathozentrische Theorie, die Empfindungsfahigkeit anderer Lebewe-
sen zu postulieren bereit ist, benodtigt die Konzeption eines moralischen Status, in-
nerhalb derer die moralische Relevanz des Empfindungskriteriums abgebildet wer-
den kann.

Der zweiteilige Begriff des moralischen Status ist im Allgemeinen ein Einstufungsbe-
griff. Der Begriff ,Status® flur sich genommen (lat. Stand, Stellung, Zustand) be-
schreibt in dem gegebenen Zusammenhang ein Level, eine Hebung, Stellung oder
Position einer Entitat auf einer (vorgegebenen) Skala oder innerhalb eines ordinalen
Spektrums.""® Der Zusatz ,moralisch* gibt dabei die Dimension an, in welcher einge-
stuft wird, legt insofern das Feld der Einstufung fest und definiert das Spektrum in-

nerhalb dessen Entitaten mit einem jeweiligen Status verortet werden. Der Begriff

solches ethisches Modell als Rahmen fir jede pathozentrische Theorie annehmen, um den Anspri-
chen, den diese Theorie mit sich bringt, gerecht zu werden.

"7 Allein die Einfiihrung einer Konzeption des moralischen Status, die die Verortung eines Moralobjek-
tes im moralischen Universum durch die Zuordnung eines Wertes beinhaltet, verlangt auf der anderen
Seite immer eine Zuordnung von Werten fur bestimmte relevante Kriterien, damit die Verbindung ho-
monym bleibt. Eine Konzeption des moralischen Status, die eine Abbildung gewahrleisten kann, wer-
de ich im Folgenden liefern.

18 Status“ beschreibt hier insofern nicht einen Modus in der sich eine Entitat befindet oder die Anga-
be in einem Prozess oder einer gerichteten Entwicklung (wie z.B. der Status des Bearbeitungszu-
stands: ,in Bearbeitung®/,erledigt‘ oder etwa der Zustand einer Maschine ,betriebsbereit), sondern
vielmehr eine Stellung (wie z.B. beim sozialen Status, als die Stellung eines Individuums in einer ge-
sellschaftlichen Rangordnung).

58



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

des moralischen Status ist zwar ein allgemeiner Begriff, der aber nicht in allen Theo-
rien gebrauchlich ist (vgl. Wassermann et al. 2012)."° Er ist damit auch theorieneut-
ral'® und gibt keinen Aufschluss dariiber, ob es sich beispielsweise um ein deonto-

2" handelt, welches bei einer Handlungs-

logisches oder utilitaristisches Kalku
entscheidung zugrunde gelegt werden soll.'2

Es gilt, eine geeignete Konzeption des moralischen Status fur den Pathozentrismus
zu entwerfen, die die notwendigen Voraussetzungen erflllen kann. Bevor der morali-
sche Status fir den Pathozentrismus genauer bestimmt wird, soll deshalb kurz auf
die moglichen Alternativkonzepte der Menschenwiirde und der Wiirde der Kreatur
eingegangen und darlegt werden, warum sich eine Konzeption des moralischen Sta-

tus besser eignet als ihre méglichen Alternativen. '

"% Eine generelle Kritik wird von Sachs (2011) vorgebracht. Er kritisiert die Brauchbarkeit und Klarheit

eines solchen Begriffs. Birch (1993) kritisiert die Hierarchizitat und Elitaritat, die der Begriff des morali-
schen Status mit sich bringt.

120 Deshalb ist der Begriff des moralischen Status fiir die hier beschriebene pathozentrische Position
geeignet. Der Pathozentrismus wurde weiter oben (s. Abschnitt 2.2) als Rahmentheorie eines so oder
so gestalteten moralischen Modells beschrieben. Eine solche Rahmentheorie bendtigt insofern auch
eine Konzeption, die nicht auf eine bestimmte moralische Theorie festgelegt ist.

2! Wasserman et al. (2012) erwagt demgegeniiber, ob der Begriff auch dem Utilitarismus widerspre-
chen kénnte.

122 Der moralische Status einer Entitat wird von einem Moralsubjekt an einer bestimmten Stelle des
Handlungsentscheidungsprozesses berlcksichtigt. Dennoch ist er nur ein bestimmender Faktor, der
fur das Handlungssubjekt eine Rolle spielt. Bei dem moralischen Status handelt es sich (zumindest zu
grolRen Teilen) lediglich um intrinsische Eigenschaften, die als moralisch relevante Eigenschaften fur
die Handlungsentscheidung von Belang sind. Um eine adaquate Entscheidung zu treffen, missen
aber dariuber hinaus vom Handlungssubjekt weitere Eigenschaften miteinbezogen werden, die u.a. die
Beziehungen von Dritten zum Moralobjekt, die Umstande der gegenwartigen Entscheidungssituation,
gar die jeweiligen Erwartungen an das Handlungssubjekt oder die Wahrscheinlichkeiten der Umset-
zung der jeweiligen Handlungsalternativen sein konnen. Der moralische Status des Moralobjektes ist
also nur einer unter vielen relevanten Faktoren, welche fiir ein Moralsubjekt in einer Entscheidungssi-
tuation relevant ist und in den Entscheidungsfindungsprozess miteinbezogen werden muss. Daraus
ergibt es sich, dass bei der Untersuchung des moralischen Status bestimmte Grenzen seiner Bestim-
mung als entscheidungskatalysierende Instanz geltend gemacht werden mussen. Es muss stets be-
achtet werden, dass es nicht der moralische Status allein ist, auf dessen Grundlage Entscheidungen
getroffen werden koénnen. Insofern ist die vorliegende Untersuchung eine, die, wie eingangs schon
betont wurde, nur als Teil fir die Bestimmung des Entscheidungsprozesses von Handlungssubjekten
fungieren kann. Sie betrachtet namlich nur einen der Aspekte, welche in die moralische Beurteilung
miteinfliet. Wenn daher von Bestimmungen der Handlungsentscheidung die Rede sein wird, sollte
immer klar sein, dass dies nur eine Idealisierung der realen Prozesse sein kann, in denen stets weite-
re Schritte bei der Beurteilung involviert waren. Nichts desto trotz handelt es sich bei dem genannten
Faktor der Beurteilung eines Moralsubjekts auf Grundlage seines moralischen Status um einen As-
pekt, der in jeder moralischen Entscheidungssituation eine Rolle spielt und spielen muss.

2 Es gibt viele, die dem Begriff des moralischen Status kritisch gegentberstehen. Einige Autoren
kritisieren die Brauchbarkeit oder sogar die ethische Zulassigkeit eines solchen Konzeptes und greifen
auf klassischere Konzeptionen zurlick. Eine geaulierte Kritik am Begriff des moralischen Status be-
steht in dem Vorwurf, der seine Funktion als sog. Range Concept aufgreift: Mit Hilfe des Statusbegrif-
fes kann der Umfang einer Gruppe moralisch zu berticksichtigender Entitaten definiert werden. Mittels
der Kriterien, die jeweils fiir die Zuschreibung eines moralischen Status eines Wertes X angelegt wer-
den, umfasst der Kreis der moralisch zu berlicksichtigenden Entitaten jeweils eine bestimmte Anzahl
von Individuen, die die relevanten Kriterien erfiillen (vgl. Wassermann et al. 2012). Bei der Einflihrung
eines Begriffs des moralischen Status, der eine Gradualitat hinsichtlich der moralischen Berticksichti-

59



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Ein alternatives Konzept, welches in der gegenwartigen Debatte und der philoso-
phiegeschichtlichen Diskussion ahnliche Funktionen zu erfullen scheint wie das des
moralischen Status, ist die Menschenwlrde. Das Prinzip der Menschenwdrde, so
kénnte man mutmalen, lasst keine ethische, ungebundene Reflexion moralischer
Beurteilung von Entitaten verschiedener Art zu. Insofern ist die Menschenwirde,
wenn es um die moralische Beurteilung anderer Spezies geht, eher eine ,(Men-
schen)Hurde’. Der Begriff der Menschenwurde scheint von vornherein eine Anthro-
pozentrierung zu implizieren, wie pathozentrisch ausgerichtete Ethiker an diesem
Konzept kritisieren wirden. Dies scheint aber nicht per se gultig zu sein (vgl. Birnba-
cher 2004). Der Begriff der Menschenwurde soll namlich nicht die moralische Rele-
vanz nichtmenschlicher Lebewesen herabstufen, sondern betont lediglich die morali-
sche Relevanz menschlicher Individuen. Auch ein Vertreter der Menschenwdirde, der
bestimmte Umgangsweisen mit menschlichen Individuen flr ungerechtfertigt und mo-
ralisch unvertretbar halt, kann gleichzeitig verlangen, dass die gleichen oder ahnliche
Standards fur nichtmenschliche Lebewesen zu gelten haben. Damit hat der Men-
schenwirdebegriff aber zumindest eine eingeschrankte Anwendungsweise. Er be-
schreibt lediglich die moralische Sonderstellung einer bestimmten Gruppe von Entita-
ten, innerhalb der Teilmenge aller moralisch relevanten Entitaten: Menschen als
moralisch relevante Wesen, unter vielen anderen moralisch relevanten Moralobjek-
ten.

Der Begriff der Menschenwurde kommt aus einer philosophiegeschichtlichen Traditi-
on, die im Anschluss an Kant auf dem Begriff der Autonomie grindet. Dieser Auto-
nomiebegriff ist kein basaler, sondern umfasst die menschliche Fahigkeit der morali-

gung und somit eine differenzierte Einstufung auf der Skala mdglicher moralischer Status erlaubt,
ergibt sich das Problem, dass die Vorteile eines urspriinglichen Range Concepts verloren gehen (vgl.
auch Wassermann et al. 2012). Dadurch, dass graduelle Abstufungen zwischen Individuen gemacht
werden kdnnen, kann keine klare Linie mehr gezogen werden, welche einen definierten Umfang von
in gleicher Weise moralisch zu bertcksichtigenden Entitaten gibt. Dieser Bereich ist nicht mehr homo-
gen und umfasst nicht Entitaten, die eine gleiche moralische Berilicksichtigung verlangen. Es ist nicht
mehr ein Bereich, den der Begriff des moralischen Status definiert, sondern es werden nur noch viele
verschiedene Bereiche differenziert. Durch die eingeflhrte Gradualitat, die sich a) aus der Statuswert-
zuschreibung einer jeweils variablen Anzahl verschiedener moralisch relevanten Kriterien fir ein je-
weiliges einzelnes Individuum, b) durch die Zuschreibung nach der variablen Auspragung einer mora-
lisch relevanten Eigenschaft ergibt, sowie c) den verschiedenen Einflussbeziehungen der moralisch
relevanten Faktoren (s.u.) geschuldet bleibt, kann nicht mehr gewahrleistet werden, dass lediglich ein
Bereich moralisch relevanter Individuen besteht. Vielmehr kann es sich um Bereiche handeln, die
vielleicht in der jeweiligen Konstitution von moralisch relevanten Eigenschaften nur ein Individuum
umfassen. Dabei muss bedacht werden, dass sich die jeweilige Gruppe vielleicht nur Uber die zu ertei-
lenden HandlungsmaBnahmen fiir die Werte des moralischen Status ergibt. Die Individuierung solcher
Bereiche kann also sozusagen nur riickwirkend vorgenommen werden: wenn flr eine Menge von
Individuen mit verschiedenen Werten moralischer Status zu einem Bereich zusammengefasst werden,
weil fur sie die gleichen Handlungsmalnahmen gelten.

60



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

schen Selbstverpflichtung, d.h. die vernunftgemafe und freie Unterwerfung unter das
Sittengesetz. Der Menschenwurdebegriff fungiert als die Mittlerinstanz, um Uber ihn
ein Sample an notwendigen Menschenrechten zu rechtfertigen, die die Handlungs-
freiheit von Moralsubjekten sicherstellen sollen. Menschen mussen als Moralsubjekte
ihre moralischen Handlungsentscheidungen ausfuhren kénnen.

Dieser starke Begriff der Wurde lasst sich schwerlich mit den Anspruchen einer pa-
thozentrischen Ethik vereinbaren. Im Gegensatz dazu kdnnen mit dem moralischen
Status aber auch Individuen in den Kreis der moralisch relevanten Entitaten integriert
werden, denen wir nicht die Fahigkeit der vernunftgemalen und autonomen Unter-
werfung unter ein Sittengesetz zusprechen konnen. Tiere und Foten, die im Patho-
zentrismus berucksichtigt werden sollen, haben diese Fahigkeiten nicht. Insofern ist
der Begriff der Menschenwtrde auch weniger fur die pathozentrische Position geeig-
net als der des moralischen Status.

Dehnt man den Wrdebegriff weiter aus und spricht von der Wiirde der Kreatur, fragt
es sich, ob mit diesem Konzept der Wirde der Kreatur Uberhaupt noch etwas ande-
res gemeint sein kann als eben der moralische Status, welcher — noch theoretisch
unbestimmt — auch kaum mehr als eine Kennzeichnung der Schutzwirdigkeit be-
stimmter Individuen beschreibt. Der Begriff scheint keineswegs neutral zu sein, denn
schon etymologisch wird von den schutzwirdigen Entitaten als Kreaturen (lat. creare
- erschaffen), d.h. als Ergebnissen oder Resultaten eines Schoépfungsaktes gespro-
chen, was erst ihre Schutzwurdigkeit implizieren soll. Der Begriff der Wirde der Krea-
tur gewinnt damit eine theologische Dimension, die sich im gegenwartigen kulturun-
abhangigen und sakularen Diskurs als hinderlich und unangemessen erweisen
konnte.'?

Der Begriff des moralischen Status bietet gegentber dem Begriff der Menschenwdr-
de und dem Begriff der Wirde der Kreatur noch einen weiteren entscheidenden Vor-
teil. Beim moralischen Status ist es nicht von vornherein entschieden, ob die morali-
sche Relevanz eines Moralobjektes abhandenkommt, wenn die Entitat eventuell

moralisch relevante Eigenschaften verliert. Beim Konzept der Menschenwirde in

124 Mit der Wahl eines theologisch grundierten Begriffes wie der Wirde der Kreatur wird eine bestimm-

te Weltsicht impliziert, die eine objektive Verwendung einer ideologisch freien Ethik verhindern kénnte.
Die pathozentrische Position hat sich auch in ihren historischen Spielarten zumeist von theologischen
Kontexten abgegrenzt: Demokrit, Epikur, Mill etc. (s.0.) Weil mit einem solchen Konzept wie der Wiir-
de der Kreatur zumindest begrifflich auf einen theologischen Begriindungszusammenhang verwiesen
wird, der sich nicht auf ein im Zentrum stehendes Empfindungskriterium beruft, sollte also auf ein al-
ternatives Konzept wie dem des moralischen Status zuriickgegriffen werden.

61



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

seiner herkdmmlichen Verwendung ist hinsichtlich dieses Sachverhalts bereits eine
Entscheidung getroffen. Menschenwdurde ist nicht abstufbar, noch kdnnen ihre Trager
sie verlieren. Deshalb kann das Konzept sogar im Falle von Toten angewendet wer-
den. So widerspricht ein Vergehen wie das der Leichenschandung der Menschen-
wilrde im Hinblick auf den Verstorbenen. Eine Entitat hat die Menschenwurde oder
sie hat sie nicht, und die Entitat kann diese Wurde auch nicht verlieren.

Man konnte die Intuition haben, dass sobald einmal ein bestimmtes Niveau des mo-
ralischen Status durch das Vorliegen bestimmter moralisch relevanter Eigenschaften
erreicht ware, dieses Niveau in Form eines konstant bleibenden Wertes fur die jewei-
lige Entitat bestehen bliebe. Wurde also eine Entitat x bestimmte moralisch relevante
Eigenschaften {a,b,c} haben, so besalie sie einen moralischen Status vom Wert z.
Verliert x nun einige seiner moralisch relevanten Eigenschaften, sagen wir {b,c}, so
sind wir oft nicht direkt gewillt, den Wert ihres moralischen Status entsprechend her-
abzusetzen. Dies trafe z.B. im Fall einer sog. abweichenden Phénomeno/ogie725 Zu.
Dem Komapatienten sind u.U. einige (wenn nicht alle) der moralisch relevanten Ei-
genschaften wie Denk- und Bewusstseinsfahigkeit etc., die menschliche Wesen nor-
malerweise besitzen, abhandengekommen. Wir meinen dann, dass ein einmal er-
reichter Wert des moralischen Status nicht allein durch den Verlust der moralisch
relevanten Eigenschaften unter sein bisher erreichtes Niveau absinken kann. Der
Wert des moralischen Status erscheint uns insofern als eine trage GrofRe. Wir den-
ken oft, er richte sich nicht direkt nach dem tatsachlichen Vorliegen moralisch rele-
vanter Eigenschaften, sondern seine Bemessung erscheint uns — wenn er schon
nicht komplett erhalten bleibt — doch zumindest teilweise unabhangig vom Vorhan-
densein bestimmter moralisch relevanter Eigenschaften im Moralobjekt selbst."?® Wir
sind sogar manchmal dazu geneigt zu meinen, dass die Abnahme des moralischen
Status zeitverzogert oder unproportional niedrig/ rasch zur Abnahme moralisch rele-
vanter Eigenschaften sein konnte. Bildlich konnte man unsere Intuition Uber diesen
Sachverhalt mit einem Einrastmechanismus vergleichen, der verhindert, dass ein

einmal erreichter Stand wieder rickgangig gemacht werden kann. Oder man konnte

'?% Eine abweichende Phanomenologie ist eine Erlebniswelt eines Moralobjektes, die von der norma-

len Erlebniswelt der Art abweicht (s.u.).

126 Diese Annahme riihrt wahrscheinlich aus einem psychologischen Mechanismus heraus. Wir ver-
binden Arten von Entitaten immer gleich mit einem bestimmten Niveau des moralischen Status und
,zahlen nicht immer nach’, weil die Entitaten dieser Art in den meisten Féllen auch alle moralisch rele-
vanten Eigenschaften der Art instanziieren. Deshalb tendieren wir vielleicht dazu, den Status gleich
mit der Art der Entitat zu verkniipfen und deklarieren den Wert des moralischen Status infolge als eine
trage GroRe.

62



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

ihn auch als so etwas wie einen Berg der moralischen Werte betrachten, einen Berg,
auf den man zwar durch das Erlangen zusatzlicher Eigenschaften immer weiter hin-
aufklettern, aber niemals wieder hinabsteigen oder hinunterfallen kann.'?” Hat man
einmal eine bestimmte Steighdhe erreicht, meinen wir, man kdénne sie nicht erheblich
durch das Verlieren moralisch relevanter Eigenschaften vermindern.'?®

Ob eine solche ,Statuskonstanz’ zugelassen wird, ist letztlich davon abhangig, wel-
che Supervenienzbasis fur einen moralischen Status akzeptiert wird. Es macht nam-
lich einen Unterschied, von welchen Eigenschaften man den moralischen Status ab-
hangig macht: von den zum Entscheidungszeitpunkt tatsachlich instanziierten oder
von denen, die im Normalfall instanziiert wéren. Was ist die adaquate Supervenienz-
basis des moralischen Status, wenn es beispielsweise darum geht, einen Komapati-
enten zu beurteilen? Sind es nur die Eigenschaften, die beim Komapatient aktuell
instanziiert und detektierbar sind oder sind es die Eigenschaften, die er seinem ,We-
sen nach’ im Normalfall besitzen wurde? Superveniert der moralische Wert einer En-
titat x also zum Zeitpunkt t allein auf den zu t in x instanziierten moralisch relevanten
Eigenschaften, oder'® superveniert der moralische Status dieser Entitat x zu t viel-
mehr auf den im Normalfall instanziierten moralischen Eigenschaften (ungeachtet der

jeweilig zu t tatsachlich in x instanziierten Eigenschaften).'*

"2 An dieser Stelle mdchte ich noch nicht zwischen einem onto- und einem physiogenetischen Auf-

stieg auf der Skala des moralischen Status differenzieren (s.u.).

'28 |n dieser Intuition kann man den weiter oben behandelten W rdebegriff verankert sehen. Dadurch,
dass eine Entitat durch das Vorliegen bestimmter Eigenschaften einmal einen bestimmten morali-
schen Wert erhalten hat, kann es diesen nicht wieder verlieren. Dieser Sachverhalt wird sogar auf
andere Entitadten derselben Art Gibertragen. Nehmen wir an, dass Entitaten der Art M fur gewohnlich,
d.h. im Normalfall, ein bestimmtes Set an moralisch relevanten Eigenschaften tragen {a,b,c}. Eine
Entitdt m der Art M fehlen nun aber bestimmte Eigenschaften — m ist kein normales Individuum der Art
M. Trotzdem meinen wir, dass m aufgrund seiner Zugehdrigkeit zur Art M derselbe moralische Status
zuerkannt werden muss wie den Ubrigen Individuen der Art M, die alle moralisch relevanten Eigen-
schaften erfillen, die Individuen der Art M im Normalfall tragen. Ein solcher Fall liegt zum Beispiel
beim Begriff der Menschenwiirde vor. Nur weil ein Mensch, der zu einer Art gehoért, deren Individuen
im Normalfall die und die moralisch relevanten Eigenschaften tragen, wird jedem Individuum — egal,
ob alle moralisch relevanten Eigenschaften vorliegen — per se ein bestimmter moralischer Wert zuge-
schrieben.

2% Der Normalfall unterliegt wahrscheinlich auch einer Relativierung auf die Zeit. Der Normalfall andert
sich Uber Zeitrdume hinweg. Demnach sollte sich dann auch der Wert des moralischen Status an dem
jeweiligen auf einen Zeitpunkt relativierten Normalfall orientieren.

139 Bej der Statuskonstanz kénnen mehrere Fille unterschieden werden. In all diesen Fallen bleibt der
Wert des moralischen Status einer Entitat x konstant, obwohl sich die Anzahl oder die Auspréagung ihn
konstituierender moralisch relevanter Eigenschaften in Entitat x andert: 1) Statuskonstanz bei ver-
schwundenen oder verblassten moralisch relevanten Eigenschaften liegt vor, g.d.w. der moralische
Status einer Entitat zum Zeitpunkt t konstant (oder sich nicht um ein wesentliches Ausmalf verandert),
auch wenn x die moralisch relevanten Eigenschaften schon bereits zu einem Zeitpunkt t-n vor t verlo-
ren oder in ihrer Qualitat eingebf3t hat. Der moralische Status verhalt sich hier zumindest trage. Er
hinkt den konstituierenden moralisch relevanten Eigenschaften quasi hinterher (vgl. das Beispiel des
Komapatienten). 2) Statuskonstanz kann aber ebenso vorwegnehmend auftreten. Dies liegt dann vor,

63



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Das Menschenwirdekonzept oder das der Wirde der Kreatur sind darauf festgelegt,
den moralischen Status auf den im Normalfall instanziierten moralischen Eigenschaf-
ten supervenieren zu lassen. Solche nicht flexiblen Konzeptionen hatten im Hinblick
auf jedes pathozentrische Modell, das grundsatzlich eine Erweiterung des Kreises
von Moralobjekten anstrebt, einen Nachteil. Der Wert der moralischen Schutzwurdig-
keit wirde eben auch bei fehlenden primaren moralischen Kriterien erhalten bleiben
und damit auch der Bezug zum moralisch rechtfertigenden Moment der Empfin-
dungsfahigkeit zwangslaufig verloren gehen. Eine solche Konzeption wirde auch
dem pathozentrischen Leitgedanken einer flexiblen Konzeption fur die moralischen
Einstufungen verschiedener Moralobjekte widersprechen. Peter Singer mochte bei-
spielsweise verhindern, dass ein moralischer Status schon aufgrund der Zugehorig-
keit zu einer bestimmten Spezies zugeschrieben wird. Genau dies ware der Fall,
wenn die moralische Schutzwurdigkeit einer Entitat auf den im Normalfall instanziier-
ten moralischen Eigenschaften supervenieren wurde. Vielmehr wird innerhalb patho-
zentrischer Positionen eine flexible Konzeption des moralischen Status angestrebt,
die es sogar erlauben wirde, nicht empfindenden menschlichen Wesen Organe zu
entnehmen. In einer Konzeption, die keine Statuskonstanz zulasst, ist zugleich ein
Speziezismus ausgeschlossen. Wenn sich der moralische Status lediglich an den
aktual (oder auch an den in naher Zukunft) instanziierten Eigenschaften eines Moral-
objektes orientiert, spielt es keine Rolle, welches Wesen, ob Maus, Hund, Katze oder
Mensch, moralisch beurteilt wird.

Beim moralischen Status kann dieser Sachverhalt im Gegensatz zu den anderen
Konzepten zumindest vor einer theoretischen Auslegung des Begriffs bertcksichtigt
werden."' Der moralische Status ist hinsichtlich dieses Sachverhalts erst einmal of-
fen und neutral. Die Grenze des Kreises moralisch relevanter Entitaten ist damit fur
den Theoretiker des moralischen Status fur einzelne gegebene Moralobjekte erst
einmal permeabel. Sie kdnnen, je nachdem, wie der moralische Status definiert wird,

wenn einer Entitat x zu t bereits ein moralischer Status vom Wert w zugeschrieben wird, ohne dass die
ihn konstituierenden moralisch relevanten Eigenschaften in x zu t schon in x instanziiert sind. Bei der
zeitlich vorherigen Zuschreibung eines moralischen Status sind wieder zwei Falle zu unterscheiden.
Hier mussen die moralisch relevanten Eigenschaften nicht tatséchlich irgendwann instanziiert sein,
noch muissen sie jemals in der Entitat instanziiert gewesen sein; vgl. das Beispiel des Foétus). 2.1) Ein
moralischer Status kann auch schon aufgrund der potentiellen Instanziierung moralisch relevanter
Eigenschaften geltend gemacht werden. 2.2) Im zweiten Fall wird ein moralischer Status auf Grundla-
ge der moralisch relevanten Eigenschaften normaler Individuen eines bestimmten Typs zugeschrie-
ben.

3! Dies ware natirlich nur gegeben, wenn innerhalb der jeweiligen Konzeption des moralischen Sta-
tus entsprechende Zugestandnisse hinsichtlich der Statuskonstanz getroffen wiirden und man so den
Begriff des moralischen Status nicht dem Modell der Menschenwiirde annahert.

64



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

aus dem Kreis der moralisch relevanten Entitaten durch den Verlust bestimmter mo-
ralisch relevanter Eigenschaften austreten. Auch der Wert des moralischen Status
innerhalb dieses Kreises kann sich fur einzelne Entitaten durch einen solchen Verlust
andern. Der moralische Stand einer Entitat innerhalb des moralischen Wertespek-
trums ist damit nicht statisch, sondern dynamisch. Bei der Menschenwirde kénnen
die Trager ihren jeweiligen moralischen Stand nicht andern. Dies ist solange nicht
relevant, wie in Handlungsentscheidungen keine Abwagungen getroffen werden
mussen. Insofern erscheint ein flexibler Begriff des moralischen Status im Hinblick
auf die ,Nutzung von Ressourcen’ ebenfalls angemessener als seine Alternativkon-
zepte. Solange genugend Ressourcen vorhanden sind und eine Entitat ohne Verlet-
zung eines anderen Wertes geschutzt werden kann, spielt es keine Rolle, ob eine
Entitat quasi nur vorsichtshalber geschutzt wird. Dann wirde es nichts ausmachen,
dass ihr moralischer Status trage seinen Wert beibehalt und die Entitat aufgrund ih-
res hohen Statuswertes unangetastet bleibt. Sind Ressourcen aber begrenzt, kann
daruber diskutiert werden, welche Entscheidungen im Hinblick auf eine Entitat mora-
lisch zumutbar sind. Man stelle sich folgende Situation vor: Ein Patient A ist auf ein
bestimmtes Organ angewiesen, das er theoretisch von einem im irreversiblen Koma
liegenden Patienten B bekommen konnte. Ohne das Organ von B ware A nicht zu
retten. Bei Anwendung des Menschenwurdebegriffs konnte die Entnahme des Or-
gans vielleicht von vornherein moralisch unzulassig sein, da B eine Menschenwirde
besitzt (vielleicht auch noch das Organ selber Trager einer Menschenwirde ist) und
daher nicht fur eine solche Handlungsweise verfugbar ware. Unter der Vorausset-
zung, dass Moralobjekte hinsichtlich ihres moralischen Status gewichtet und auf die-
ser Grundlage entsprechende Handlungsentscheidungen getroffen werden, kdonnte
im Rahmen dieser Position dann wie folgt argumentiert werden: Der Verlust bestimm-
ter moralisch relevanter Eigenschaften (Bewusstsein, Kognition etc.) des Patienten B
bedeutete einen Statusverlust. Deshalb ware sein Schutz gegenuber dem Patienten
A zu vernachléssigen. Entsprechend kénnten etwaige weitere Uberlegungen (z.B.: Ist
es im Hinblick auf die Interessen der Familie von B vertretbar, das Organ zu entneh-
men?) miteinbezogen und eine Entscheidung getroffen werden, die im Rahmen der

Menschenwiirdebegrifflichkeit erst gar nicht méglich gewesen wére.™ Hier waren

132 Es handelt sich bei einer pathozentrischen Konzeption des moralischen Status um eine Konzepti-

on, bei der sich der moralische Wert einer Entitat prinzipiell anhand der zum Entscheidungszeitpunkt
instanziierten moralisch relevanten Eigenschaften bemisst. Damit ist aber nicht gesagt, dass die mora-
lisch relevanten Eigenschaften die einzigen Kriterien sein missen, auf deren Grundlage eine morali-

65



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

einem nicht schon aus rein konzeptuellen Grinden die Hande gebunden, weil durch
die Zuschreibung von Menschenwurde u.U. von vornherein ein kategorisches Verbot
existiert.

Das Konzept des moralischen Status ist darliber hinaus einleuchtend, verstandlich
und kann im moralischen Diskurs intuitiv ohne jeden ideologischen Hintergrund an-
gewendet werden. Der moralische Status besitzt neben den genannten Vorteilen vie-
le verschiedene Funktionen, die seine Verwendung — gerade im Rahmen einer pa-
thozentrischen Theorie — plausibel und sinnvoll erscheinen lassen. Die folgenden
Punkte unterstreichen zusatzlich den Nutzen des Begriffs und zeigen, dass es sich
um ein Konzept handelt, welches fur eine pathozentrische Position, wie sie hier ent-
wickelt wird, nahezu unentbehrlich ist.

Der Begriff des moralischen Status ist zuallererst ein AbklUrzungsbegriff. Er dient da-
zu, in einem jeweiligen Handlungskontext schnell zu einer ethischen Entscheidung
zu kommen. Entitaten werden verschiedene Status zugeordnet, deren Wert fir ein
Moralsubjekt schnell und unkompliziert abrufbar ist. Es muss nicht bei jeder Art von
Entitat auf die vorliegenden moralisch relevanten Merkmale eingegangen werden,
um eine Entscheidung zu treffen. Es muss lediglich ein Wissen Uber den allgemein
zugeschriebenen Wert des moralischen Status konsultiert werden, um eine Hand-
lungsentscheidung zu tatigen. Diesen Vorteil hat er mit den zwei Wurdebegriffen ge-
meinsam. Man kann mit ihnen Moralobjekte herausgreifen wie Karnickel an ihren
langen Ohren.

Der moralische Status besitzt auch die Funktion, verschiedenste moralisch relevante
Merkmale zu vereinheitlichen. Er ist ein umbrella- oder containerconcept, das eine
Synthese- oder Vereinheitlichungsleistung besitzt. Damit verbindet sich auch eine
Ordnungsfunktion: Erst durch die Vereinheitlichungsleistung wird es moglich, Entita-
ten hinsichtlich ihrer moralisch relevanten Merkmale zu ordnen. Mit dem Begriff ist es
moglich, verschiedene Entitaten hinsichtlich ihres moralischen Status in eine Rang-
ordnung zu bringen, die in moralischen Entscheidungssituationen mehr oder weniger
als eine andere Entitat berlcksichtigt werden mussen. Der Begriff homogenisiert in-

sofern das erweiterte Feld mdglicher moralisch relevanter Entitaten, wie es im Patho-

sche Entscheidung getroffen werden muss (s.0.). Ein nicht mehr empfindendes Wesen kann auch mit
Bezug auf weitere in die Situation involvierte Faktoren innerhalb einer pathozentrischen Position ge-
schitzt werden. Der moralische Status des Moralobjektes, der auf bestimmten aktual instanziierten
moralisch relevanten Eigenschaften superveniert, ist nur einer unter vielen relevanten Faktoren, wel-
che global fur ein Moralsubjekt in einer Entscheidungssituation relevant sind und in den Entschei-
dungsfindungsprozess miteinbezogen werden mussen.

66



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

zentrismus vorhanden ist. Moralobjekte waren ohne ihn viel zu verschieden, um sie
in einer moralischen Entscheidungssituation auf einen Nenner zu bringen."*® Er bie-
tet ein einheitliches ,Mal¥’ fur ganz unterschiedliche Wesen.

Der Begriff des moralischen Status ist weiterhin dahingehend ein hilfreicher Begriff,
als dass er eine Vorschau oder einen Vorgriff auf mogliche Entitaten erlaubt, die zu-
kunftig in den moralischen Diskurs eintreten konnten und uns derzeit noch nicht be-
kannt sind, etwa Roboter oder Aulierirdische. Der Begriff des moralischen Status
erlaubt den moralischen Umgang mit bisher unbekannten Entitaten zu antizipieren.
Er bietet eine hypothetische Erweiterungsoption des bisherigen Spektrums an Moral-
objekten. Insofern ist er fur den Pathozentrismus besonders attraktiv — er unterstutzt
seinen nicht-speziezistischen und nicht-organizistischen Impetus eines prinzipiell er-
weiterbaren Kreises von Moralobjekten.

Effekte der Statuskonstanz kdénnen durch den moralischen Status ebenso sicherge-
stellt werden, wie es mit ihm maglich ist, Konzeptionen zu entwickeln, die eine Trag-
heit des moralischen Standes einer Entitat verhindern wollen. Bei Verlust eines Krite-
riums bleibt im gegenwartig zu beobachtenden moralischen Handeln oft die
moralische Relevanz eines ursprunglich vollen Moralobjektes erhalten (Komapatien-
ten, Leichen etc.). Ein bestimmter Begriff des moralischen Status konnte im Hinblick
auf die moralische Relevanz von Entitaten, die einige ihrer moralisch relevanten Ei-
genschaften verlieren, auch eine solche transsituative Stabilitat gewahrleisten. Auch
diese dem pathozentrischen Denken weniger nahestehenden ethischen Forderungen
konnen mit einer entsprechenden Konzeption des moralischen Status eingefangen
werden.

Des Weiteren ist der moralische Status ein nitzliches Projektionskonzept. Mit seiner
Hilfe kbnnen schwer einsehbare moralisch relevante Merkmale von Moralsubjekten
unterstellt und von ihnen im eigenen Handeln bertcksichtigt werden.

Der Begriff des moralischen Status bietet einen geeigneten Rahmen fur ein Gewich-
tungsgeflige moralisch relevanter Merkmale. Unterschiedliche moralisch relevante
Merkmale kénnen nur innerhalb eines entsprechenden Konzeptionsrahmens in Ab-
hangigkeit zueinander gewichtet und ihre gegenseitigen Einflisse aufeinander er-

fasst werden. Nur mit einem Begriff von moralischem Status kann gewahrleistet wer-

133 Es sollte klar sein, dass diese Funktion hinfallig wird, wenn man die pathozentrische Position in

einer Spielart vertritt, nach welcher alle moralisch relevanten Kriterien denselben Grad an morali-
schem Status bedeuten (s.u.). Alle Moralobjekte waren dann hinsichtlich ihrer moralischen Relevanz
gleichrangig egal wie viele und welche Eigenschaften sie besitzen. Von daher gabe es auch nicht
mehr das Erfordernis sie in irgendeiner Weise zu ordnen.

67



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

den, dass man die unterschiedliche Gewichtung der verschiedenen Merkmale unter-
einander erfasst (s. dazu auch Kapitel 5.2).

Der moralische Status erlaubt schlieBlich auch die Kennzeichnung von Grenzfallen,
d.h. von Moralobjekten, die am Rande des moralischen Diskurses stehen und deren
Beurteilung unsicher ist. Mit dem Begriff des moralischen Status kann die Situation
fur diese strittigen Falle, die besonders fur pathozentrische Ansatze relevant sind,
besser beschrieben werden. Fir den Pathozentrismus bietet der Begriff des morali-
schen Status zudem Anknupfungspunkte flr weitere theoretische Systeme wie z.B.
Rechtssysteme, die fur ihre Wirkmachtigkeit und ethische Fundierung einen einheitli-
chen Ansatzpunkt fordern.

Zuletzt bildet der Begriff des moralischen Status, wie weiter oben bereits angedeutet
wurde, eine kulturunabhangige Basis, ein Sammelbecken, in dem moralisch relevan-
te Kriterien erst einmal zusammengebracht werden und dann anschlief3end (eventu-
ell kulturrelativ) gewichtet werden kdnnen. Das Konzept bietet also die Mdglichkeit
einer neutraleren Bestandsaufnahme von moralisch relevanten Kriterien und ist da-
her fir den Beginn jedes offenen und pluralistischen moralischen Diskurses notwen-
dig.

All dies soll verdeutlichen, dass im Rahmen pathozentrischer Theorien die Konzepti-
on des moralischen Status unbedingt erforderlich ist. Ein Begriff des moralischen
Status hat besondere Merkmale, der ihn gegentber mdglichen Alternativen aus-
zeichnet und einen vorteilhaften und passenden Bestandteil einer pathozentrischen
Position darstellt. Wie sollte nun eine Konzeption des moralischen Status fur eine
pathozentrische Theorie konkret aussehen?

Das zentrale Anliegen des Pathozentrismus ist die Ausweitung des Kreises an Mo-
ralobjekten. Um eine solche Ausweitung moglich zu machen, ist eine offene und gra-
duelle Konzeption des moralischen Status erforderlich. Denn nur ein Pathozentris-
mus, der auch zwischen den verschiedenen Spezies auf Grundlage relevanter
Kriterien moralisch differenzieren kann, ist mit unseren ethischen Intuitionen verein-

bar."** Es ware unplausibel, dass jedwede irgendwie empfindende Spezies densel-

134 Es kann dafiir argumentiert werden, dass Statuszuweisung Uberhaupt in irgendeiner Hinsicht krite-

riengeleitet ist. Der moralische Status muss namlich kriteriengeleitet sein, weil sonst nicht nur Entita-
ten ungerechtfertigt aus dem Kreis der Moralobjekte verwiesen werden kénnen, sondern ebenfalls ein
Egalitarismus der Gleichbehandlung fiir alle Entitaten daraus abgeleitet werden kénnte. Ein solcher
Egalitarismus widerspricht unseren Intuitionen. Diese These vertritt Marrie Ann Warren (nach Ingen-
siep/ Baranzke 2008, 82).

68



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

ben ethischen Rang einnimmt. Unterschiedlich empfindenden Spezies muss jeweils
ein bestimmter und in Anlehnung an das zugrunde liegende Empfindungskriterium
gerechtfertigter moralischer Status zugeschrieben werden. Die Wahl des pathozent-
rischen Kriteriums muss mit dem Anspruch verbunden sein, gerade ein auf der jewei-
ligen Empfindungsfahigkeit einer Spezies basierendes moralisches Urteil zu fallen.
Insofern muss der moralische Status so angelegt sein, dass auch hinsichtlich dieses
Kriteriums Differenzierungen zwischen verschiedenen Spezies vorgenommen wer-
den kénnen.

Damit eine solche Konzeption tUberhaupt mdéglich ist, muss moralischer Status als
eine prinzipiell graduelle GroRe gedacht werden.'® Das bedeutet, dass ein morali-
scher Status in verschiedenen Auspragungen vorliegen kann. Je nachdem, welche
und wie viele moralisch relevante Eigenschaften in einer Entitat instanziiert sind, wird
ein unterschiedlicher moralischer Status zugeschrieben.136 Zudem sollte es grund-
satzlich mdglich sein, moralischen Status aber auch erst ab einem bestimmten Ni-
veau an Anzahl und Auspragung moralisch relevanter Eigenschaften zuzuschrei-

ben.”®” Bestande diese Moglichkeit nicht, dann miisste man Wesen, die nur sehr

'3 Eine Konzeption, die den moralischen Status als eine nicht-graduelle Grof3e ansieht, widerspricht

schon dem oben genannten etymologischen Verstandnis eines ,moralischen Status®. Es ist keine
Grolie wie z.B. ,betriebsbereit”, sondern verlangt eine mogliche Einordnung von Entitaten auf einer
Skala (vgl. Fulnote 118).

'3 |n der Literatur finden sich generell mehrere Griinde fir die Zuschreibung eines moralischen Status
oder eines vollen moralischen Status (vgl. zu der folgenden Einteilung Jaworska/ Tannenbaum 2013).
1) Zum einen kann der moralische Status in anspruchsvollen kognitiven Fahigkeiten der jeweiligen
Entitaten begrindet sein; hierbei lasst sich zwischen emotionalen und intellektuellen Fahigkeiten tren-
nen. 2) Demgegenlber kann aber auch allein die Zugehdrigkeit einer Entitat zu einer Spezies, deren
Normaltypen solche anspruchsvollen Fahigkeiten ausbilden, der Grund fir einen moralischen Status
sein. 3) Weitere Griinde kénnen rudimentéare kognitive Fahigkeiten sein, welche einer Entitat morali-
schen Status zukommen lassen. Zu solchen rudimentéren kognitiven Fahigkeiten kdnnen Bewusst-
seinsfahigkeit und der Besitz von basalen Interessen und Emotionen gehodren. 4) Eine vierte Begrun-
dung besteht im Aufzeigen verschiedener Beziehungen. Die Zugehdorigkeit zu einer bestimmten
Gruppe sichert einem Individuum bestimmte Rechte und dadurch einen moralischen Status.

37 Es handelt sich bei dem hier entwickelten Konzept um eine Skalenposition. In der Literatur finden
sich zwei verschiedene Explikationen kriteriengeleiteter Bewertungen des moralischen Status. Es wird
zwischen sog. ,threshold-“ und ,scalar conceptions of moral status® differenziert (vgl. Jaworska/ Tan-
nenbaum 2013). Erstere sind Positionen, die einen moralischen Status bei Vorliegen eines bestimm-
ten Kriteriums zuschreiben. Die zweite Art von Positionen bezieht die jeweilige Auspragung des Krite-
riums in der jeweiligen Entitat, also den Grad der Auspragung einer moralisch relevanten Fahigkeit/
Eigenschaft im Individuum, mit ein. Die Differenzierung lasst sich wie folgt auch in anderer Hinsicht
darstellen: Wahrend Grenzwertpositionen (threshold conceptions) einen vollen moralischen Status
aufgrund des Vorliegens eines bestimmten notwendigen und hinreichenden Sets an moralisch rele-
vanten Kriterien zuschreiben, gehen Skalenpositionen (scalar conceptions) davon aus, dass der mora-
lische Status jeweils nach der Anzahl moralisch relevanter Kriterien variieren kann. Nach dieser Diffe-
renzierung schreibt eine Grenzwertposition vollen moralischen Status bei einem Set n an moralisch
relevanten Kriterien C zu. Der Skalenkonzeptionalist erlaubt es hingegen, dass der moralische Status
bei einer Anzahl von n+1 an moralisch relevanten Kriterien C einen von vollem moralischem Status
verschiedenen Wert annehmen kann. (Vertreter der Skalenkonzeption nach Jaworska/ Tannenbaum
2013: Arneson 1999). Beide Positionen bieten Vor- und Nachteile: Die Grenzwertkonzeptionen haben

69



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

basale moralisch relevante Eigenschaften aufwiesen, schon direkt in den Kreis der
Moralobjekte integrieren. Insofern kann bei Bedarf ein bestimmter Grenzwert von z.B.
Empfindungsfahigkeit und nicht schon bei der geringsten Empfindungsregung gel-
tend gemacht werden, ab dem eine Zuschreibung moralischer Status beginnt. Man
hat die Intuition, dass Eigenschaften erst ab einem bestimmten Niveau eine morali-

sche Dimension bekommen, moralisch bedeutsam werden'®

und minimalempfin-
dende Wesen u.U. sogar vernachlassigt werden konnten.

Moralischer Status ist keine zusatzliche Eigenschaft eines Moralobjektes. Er wird hier
verstanden als eine sekundare Eigenschaft, die aus der jeweiligen Konstellation mo-
ralisch relevanter Eigenschaften einer Entitat folgt. '

Moralischen Status zu besitzen, heil3t dabei erst einmal nichts weiter, als dass eine
infrage stehende Entitat eine nicht-leere Menge von moralisch relevanten Eigen-
schaften instanziiert. Kein weiteres Faktum wird durch die Zuschreibung des Inneha-
bens eines moralischen Status benannt. Moralischer Status superveniert in diesem

Sinne auf den moralisch relevanten priméren Eigenschaften einer Entitat und ist inso-

das Problem, dass Diskontinuitaten in der Auspragung einer moralisch relevanten Eigenschaft nicht
berlcksichtigt werden kénnen. Z.B. missten zwei Wesen, die beide dieselbe moralisch relevante Ei-
genschaft C besitzen, sie aber in unterschiedlicher Auspradgung aufzeigen, den gleichen (d.h. vollen)
moralischen Status haben. Allein eine minimale rudimentare Auspragung einer moralisch relevanten
Eigenschaft wirde nicht den vollen moralischen Status garantieren und entsprechende Handlungs-
konsequenzen im Hinblick auf das Individuum implizieren. Das eine Individuum wiirde moralischen
Status haben, das andere nicht. Dieser Sachverhalt wiirde eine groRe Kluft zwischen Individuen mit
unterschiedlicher Auspragung moralisch relevanter Eigenschaften schaffen, die auf den ersten Blick
vielleicht gar nicht vorhanden zu sein scheint. Die Skalenpositionen, welche den genannten Diskonti-
nuitaten gerecht werden und geringere moralische Status zulassen, kollidieren auf der anderen Seite
mit Common-Sense-Ansichten. Nach ihnen ist es moglich, dass zwei Individuen, die z.B. unterschied-
lich intelligent sind, einen unterschiedlichen moralischen Status besitzen, vorausgesetzt Intelligenz ist
ein moralisch relevantes Kriterium. (Diskussion bei Winkler 2009; nach Jaworska/ Tannenbaum 2013)
"% Dieser Gedanke spezifiziert die zu Beginn der Arbeit beschriebene Intuition, dass Geist immer ei-
nen moralischen Stand impliziert. Der Hintergrund fir diese Annahme ist, dass Handlungen erst ab
einer bestimmten Auspragung geistiger Fahigkeiten moralisch geboten erscheinen. Deshalb kénnte
man einen solchen Grenzwert ebenso innerhalb des Spektrums moralischer Status veranschlagen. Da
mit dem moralischen Status aber eine erste moralische Dimension ins Spiel kommt, mdchte ich den
Grenzwert schon fir die Zuschreibung des Status auf Grundlage von Eigenschaften bestimmten Aus-
males einfuihren.

'3 Meines Erachtens gibt es noch eine weitere mégliche Interpretation des moralischen Status. Mora-
lischer Status kdnnte auch eine zusatzliche moralische Eigenschaft sein, die moralisch relevanten
Entitdten zukommt. Sie ware dann irreduzibel. Moralischer Status in diesem Sinne ist nicht auf die
Summe anderer moralisch relevanter Eigenschaften einer Entitat zurlckfuhrbar, sondern muss als
zusatzliche Gegebenheit eines Moralobjektes begriffen werden. Es mlsste dann begriindet werden,
inwiefern sich diese eigenstandige Eigenschaft konstituiert, und falls moralischer Status in verschie-
denen Wertigkeiten innerhalb des moralischen Universums auftaucht, inwiefern sich dieser moralische
Wert bei den jeweiligen Moralobjekten ergeben soll. Ist er einer Entitat einfach als solcher von vornhe-
rein gegeben? Sind die jeweiligen Werte festgelegt, werden prima facie von Moralsubjekten bestimmt
oder gar von den Moralobjekten in eigenem Ermessen zugewiesen? Ein Begriff des moralischen Sta-
tus in diesem Sinne, also als ein Begriff einer zusatzlichen moralischen von anderen moralisch rele-
vanten Eigenschaften nahezu unabhangigen Eigenschaft, ware ein Konzept, welches nach weiteren
Bestimmungen verlangt.

70



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

140 GemaR dieser reduktionistischen Ansicht'*' kann mora-

fern auf diese reduzierbar
lischer Status definiert werden'?; Der moralische Status einer Entitét x entspricht der
Summe (nicht im mathematisch additiven Sinne — Werte sind gewichtet) aller morali-
schen Werte der jeweiligen Eigenschaften der Entitit x.”** Diese Definition verdeut-
licht die ontologisch reduktionistische Ansicht, dass der moralische Status in einer

Summe verschiedener moralisch relevanter Eigenschaften'** einer Entitat besteht,

0 Es muss angemerkt werden, dass es auch Formen der Supervenienz gibt, bei denen eine solche

Reduktion nicht gegeben ist (vgl. FuBnote 265).

! Man kénnte annehmen, dass der moralische Status gemal einer reduktionistischen Ansicht ledig-
lich in der Reduktion auf bestimmte geforderte Handlungsalternativen besteht und nicht in einer Sum-
me moralisch relevanter primarer Eigenschaften. (Diese Ansicht wird auch in der Literatur vertreten).
Gegen diese Auffassung kénnte folgendes Argument geltend gemacht werden:

(P1) Moralischer Status besteht in nichts weiter als dem Set an Handlungsdispositionen, die in Bezug
auf eine jeweilige Entitat zu fordern sind (reduktionistische Ansicht des moralischen Status (IB-Ann.)
Denn wenn sie denselben moralischen Status haben, sind die gleichen Handlungen im Bezug auf sie
zu fordern. (P1°) Entitat A und B haben denselben moralischen Status. (z.B. Mensch und Tier; gefor-
dert von vielen Tierethikern.) (P2) Menschen und Tiere fordern unterschiedliche Handlungsoptionen,
z.B. Wahlrecht fiir Tiere (gefordert von vielen Tierethikern, z.B. Regan). (P3) Weder P2 noch P3 las-
sen sich, folgt man wichtigen Vertretern einer pathozentrischen Tierethik (vgl. P2, P3), abstreiten.
(Con) Daher muss die ontologisch reduktionistische Annahme P1 falsch sein. Der moralische Status
kann nicht lediglich in den in Bezug auf eine jeweilige Entitat geforderten Handlungsdispositionen
bestehen.

'%2 Unterschieden werden soll zwischen einem moralischen Status und weiteren die moralischen Ent-
scheidungen beeinflussenden Faktoren. Der moralische Status einer Entitat wird definiert als die Men-
ge aller moralisch relevanten Eigenschaften, d.h. Merkmale der Entitat, die als Kriterien dienen und
die im Hinblick auf diese Entitat selbst moralische Ricksicht verlangen. Davon zu trennen ist eine
Menge weiterer Eigenschaften, die die Entitat im Hinblick auf andere Moralobjekte moralisch aus-
zeichnet. Diese Trennung verdeutlicht den schon weiter oben angesprochenen Sachverhalt, dass
mehr als intrinsische Eigenschaften in eine Handlungsentscheidung miteinflieRen kénnen, wie z.B.
Aspekte der Handlungssituation (s. Fuf3note 132). Die Anwendung verschiedener Normen ist damit
nicht allein durch den moralischen Status der involvierten Entitat determiniert.

'%® Der moralische Status lieBe sich mit den Begrifflichkeiten der in FuBnote 114 angefiihrten PSA
erweitert definieren: Der moralische Status einer Entitat x in Welt n entspricht der Summe (nicht im
mathematisch additiven Sinne — Werte sind gewichtet) aller moralischen Werte der jeweiligen Eigen-
schaften der Entitét x unter der Wertekonstellation in der moralisch méglichen Welt n.

'%4 Die Definition des moralischen Status greift auf den Begriff der moralisch relevanten Eigenschaf-
ten, d.h. auf Kriterien, zuriick. Deshalb muss expliziert werden, was Eigenschaften tUberhaupt erst zu
moralisch relevanten Kriterien macht. Zur Aufnahme eines Merkmals in die Menge der moralisch rele-
vanten Eigenschaften sollten verschiedene sog. Kriterienbedingungen erflllt sein. Fir die Aufnahme
eines bestimmten Merkmals in die Menge aller relevanten Kriterien existieren flir mich zwei denkbare
Szenarien. Ein erster Aufnahmemechanismus wére der 1) argumentativ-philosophische: Uber die
Aufnahme eines Merkmals als moralisch relevantes Kriterium wird innerhalb eines theoretischen Dis-
kurses entschieden. Kriterien werden als solche theoretisch begriindet und ihre moralische Relevanz
gerechtfertigt. (Dies ist z.B. in Abschnitt 2.1 fur die Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit exemplifiziert
worden.) Ein weiterer Mechanismus, der eine Eigenschaft zu einer moralisch relevanten machen
kénnte, ware die 2) kulturelle Tradition: Uber die Aufnahme eines Merkmals als moralisch relevantes
Kriterium kann innerhalb einer kulturellen Gemeinschaft ein Konsens bestehen. In diesem Fall werden
die Kriterien unbegriindet (oder weniger begrundet) als moralisch relevant anerkannt, und es wird auf
den Konsens Uber diese Entscheidung in der gegenwartigen kulturellen Gemeinschaft oder auf die
geschichtliche Tradition der Anerkennung der Werte verwiesen. Es sollte klar sein, dass diese beiden
Strategien der Kriterienaufnahme keineswegs voneinander unabhangig, sondern vielmehr miteinander
verschrankt sind. Eine kulturelle Tradition der Anerkennung bestimmter Merkmale als moralisch rele-
vante Eigenschaften kann ex post philosophisch begriindet werden. Zudem kdnnte eine philosophisch
argumentativ vollzogene Kriterienbegriindung zu einer kulturellen Tradition der Anerkennung bestimm-
ter Merkmale als moralisch relevante Kriterien fuhren.

71



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

die in einer Handlungssituation'®

zum Tragen kommen. Gemal dieser Definition
hatten alle Entitaten, die die gleichen moralisch relevanten Eigenschaften (in der
gleichen Auspragung) besitzen'®, den gleichen moralischen Status'’.

Moralischer Status im hier zu definierenden Sinn wird auch als multikriteriell verstan-

den werden, da der Wert des moralischen Status vom Vorliegen mehrerer Kriterien

%% Es sollte berlicksichtigt werden, dass in einer speziellen Handlungssituation (HS) das Moralsubjekt

S das Moralobjekt O, nicht hinsichtlich seines gesamten Umfangs des mS beurteilt; S zieht zur morali-
schen Beurteilung lediglich die k; € mS, heran, welche in der jeweiligen Handlungssituation auch rele-
vant sind. S braucht naturlich keine k berticksichtigen, die in der jeweils gegebenen Handlungssituati-
on nicht verletzt werden konnten. Dabei ist es keineswegs der Fall, dass S unbedingt einen Einblick in
den mS des Moralobjektes O, haben muss. Es existieren epistemische Hirden. S muss weder einen
Uberblick tiber den Umfang der in mS, enthaltenen Elemente haben, noch kann es bzgl. einzelner
Elemente einen Grad der Auspragung oder sogar Erkenntnisse iber das Vorliegen eines Elementes
Uberhaupt haben (s.u.).

'%® |n diesem Fall kann von einem moralischen Aquivalent gesprochen werden. Ein moralisches Aqui-
valent A zu einer Entitat B ist eine Entitat, die den gleichen Wert des moralischen Status besitzt wie B.
Davon abzugrenzen wére der engere Begriff des moralischen Handlungséquivalents. Denn selbst
wenn zwei Entitaten den gleichen moralischen Status besitzen, heilt dies nicht, dass dieselben Hand-
lungen in Bezug auf diese Entitaten zu fordern sind. Je nachdem, wie die Bedurfnisse der jeweiligen
Entitaten sind, kann fir die eine Entitat eine Handlung eines Typs H gefordert sein, fur die andere
Entitat jedoch nicht. Dies wird im Bereich der Tierethik oft betont, wenn der moralische Status eines
Tieres gleich dem des Menschen gesetzt wird, die Handlungen im Bezug auf beide Wesen jedoch
unterschiedlich sind. So wird beispielsweise betont, dass es irrsinnig sei, ein Wahlrecht fur Tiere ein-
zufordern, weil diese ohnehin keinen Gebrauch davon machen wirden. (Dieser Ansicht muss zugrun-
de liegen, dass die Ontologie des moralischen Status nicht allein in einem Set an Handlungsoptionen
bestehen kann. Ware dies der Fall, kénnten zwei Wesen nicht denselben moralischen Status haben
und dennoch unterschiedliche Handlungen fiir sie gefordert sein.) Der Begriff des moralischen Hand-
lungséaquivalents ist insofern noch umfangreicher als der des moralischen Aquivalents. Er beschreibt
nicht nur, dass zwei Entitaten den gleichen moralischen Status haben, sondern beinhaltet zudem,
dass in Bezug auf zwei Entitaten, insofern sie moralische Handlungsaquivalente sind, das gleiche
Spektrum an Handlungsdispositionen zu Verfugung steht. (Es besteht eine Unklarheit: Fordert der
Begriff auch, dass beide Entitdten den gleichen Status innehaben oder ist der Status neutral und
macht nur eine Behauptung auf der Handlungsebene? — Im zweiten Fall wirde der Begriff zwei Entita-
ten beschreiben, die zwar einen unterschiedlichen moralischen Status haben, aber dennoch das glei-
che Set an Handlungsoptionen fordern.)

7 Man koénnte diese Begebenheit in einem Prinzip formulieren. Eine solche ,equal property thesis®
wirde wie folgt lauten: Bei zwei Entitdten mit den gleichen moralisch relevanten Eigenschaften (und
gleichen Rahmenbedingungen) ist auch der moralische Status gleich. Dies folgt aus der Supervenienz
des moralischen Status. Der moralische Status einer Entitat kann sich nicht &ndern, solange es keine
Anderung in der Gruppe der moralisch relevanten Eigenschaften dieser Entitat ergibt. Das Prinzip
ware der in der Debatte kursierenden sog. ,equal wrongness thesis“ vorgeordnet. Dieses Prinzip ist
trivialer und drtckt eine selbstverstandliche Einsicht aus: Bei zwei Entitaten mit gleichem moralischem
Status und gleichen Rahmenbedingungen tragt eine Handlung in Bezug auf jede der beiden involvier-
ten Entitdten den gleichen moralischen Wert. Gefordert wird eine gleiche moralische Handlungsbewer-
tung bei gleichem moralischem Status und gleichen Rahmenbedingungen zum Ausdruck (vgl. McMa-
han 2002, 235; nach Jaworska/ Tannenbaum 2013). Z.B. wére das Toéten zweier Personen, d.h.
Entitdten mit demselben moralischen Status bei gleichen Rahmenbedingungen (wie z.B. Lebenspla-
nen, Verwandtschaften etc. der beiden Personen), in gleicher Weise verwerflich. Die Tétungshandlung
wirde ceteris paribus aufgrund des gleichen moralischen Status der involvierten Entitaten denselben
moralischen Wert haben. (Das Prinzip ist auf die Anwendung bei Wesen mit vollem moralischem Sta-
tus zugeschnitten. Meines Erachtens ist es nicht auf diese Anwendung begrenzt, sondern kann eben-
so auf einen gréReren Anwendungsbereich erweitert werden. Das Prinzip sollte wie die ,equal proper-
ty thesis” genereller sein und fiir das gesamte Spektrum moralischer Status Giltigkeit besitzen.)

72



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

abhangig sein soll.™® Die gelieferte Konzeption des moralischen Status fiir eine pa-
thozentrische Position soll deshalb in Anlehnung an eine multikriterielle Auslegung
auch noch weitere Merkmale umfassen: Bzgl. der moralisch relevanten Kriterien soll-
te eine innerkriterielle, interkriterielle sowie kriteriell-interdependente Varianz des mo-
ralischen Status zugelassen werden. Unter einer innerkriteriellen Varianz des morali-
schen Status mochte ich verstehen, dass die Auspragung der verschiedenen
moralisch relevanten Kriterien einen Einfluss auf das Ausmal} des moralischen Sta-
tus hat. — Ein Mehr oder Weniger an z.B. Empfindungsfahigkeit bedeutet dann u.U.
auch ein Mehr oder Weniger an moralischem Status. Unter interkriterieller Varianz
des moralischen Status verstehe ich, dass die verschiedenen moralisch relevanten
Kriterien sich im Wert des moralischen Status aufsummieren kdonnen. Es folgt aus
der Definition des moralischen Status, dass eine gro3ere Anzahl an moralisch rele-
vanten Kriterien einen gesteigerten moralischen Status bedeutet. Zuletzt soll kriteri-
ell-interdependente Varianz des moralischen Status bedeuten, dass die unterschied-
liche Auspragung moralisch relevanter Eigenschaften in ihrem gemeinsamen
Vorliegen in einem Moralobjekt den Wert des moralischen Status bestimmt. Wenn
ein Wesen empfindungsfahig und zugleich intelligent ist, so kann das Zusammenwir-
ken dieser Kriterien sich auf den Wert des moralischen Status auswirken. Auf diese
Weise kann das zentrale Anliegen des Pathozentrismus, die hierarchisch differen-
zierte Ausweitung des Kreises an Moralobjekten sichergestellt werden. Mit einer der-
artigen Konzeption des moralischen Status flr den Pathozentrismus kann auch zwi-
schen den verschiedenen Spezies auf Grundlage relevanter Kriterien moralisch
differenziert und ein auf der jeweiligen Empfindungsfahigkeit einer Spezies basieren-
des moralisches Urteil gefallt werden.™®

Der Nachteil bisheriger Konzeptionen™° war, dass entweder nur ein volles MaR an

kognitiven Leistungen eines Moralobjektes ein volles Mal} eines moralischen Status

8 Zur Unterscheidung monokriterielle vs. multikriterielle Konzeptionen des moralischen Status vgl.

Stone (1987, 13, nach Warren 2005, 20).

'*® Diese Unterscheidung erscheint etwas spitzfindig und wenig anwendungsbezogen. Innerhalb eines
Pathozentrismus, der den Fokus auf Empfindungen legen muss, werden solche Differenzierungen
aber in jedem moralischen Abwagungsprozess wichtig.

'*%In anderen mir bekannten Konzeptionen des moralischen Status gibt es zwar eine Gradualitat, d.h.
eine Zuschreibung von Werten eines moralischen Status, die auch abhangig von den in der zu beur-
teilenden Entitat instanziierten moralisch relevanten Eigenschaften (Kriterien) ist (so z.B. bei Warren).
In den multikriteriellen Ansatzen von z.B. Perring 1997; DeGrazia 2008 (nach Wassermann et al.
2012) bestimmt die Anzahl verschiedener moralisch relevanter Eigenschaften den Wert der morali-
schen Berlcksichtigung, bei diesen Autoren gibt es aber keine innerkriterielle Bestimmung dieses
Wertes, nach der die jeweilige Auspragung der moralisch relevanten Eigenschaften festgelegt wird.
Nach der hier dargelegten innerkriteriellen Bestimmung macht ein Mehr-oder-Weniger der jeweiligen

73



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

implizierte oder dass ein Minimum kognitiver Fahigkeiten einen Status héherer Gite
zusicherte. Mit dem hier konzipierten Modell des moralischen Status ist es aber mog-
lich, bestimmten Bereichen im Spektrum kognitiver Fahigkeiten oder sonstigen mora-
lisch relevanten Eigenschaften einen Wert des moralischen Status zuzuweisen, der
von dem eines vollen moralischen Status verschieden sein kann. Denn das zentrale
Anliegen des Pathozentrismus ist die Ausweitung des Kreises an Moralobjekten, die
eine solche offene und graduelle Einstufung ethischer Range erforderlich macht. Nur
ein Pathozentrismus, der auch zwischen den verschiedenen Spezies auf Grundlage
relevanter Kriterien moralisch angemessen differenzieren kann, ist auch mit unseren
ethischen Intuitionen vereinbar. Unterschiedlich empfindenden Spezies muss ein je-
weils anderer moralischer Status zugeschrieben werden kdonnen. Die Wahl des pa-
thozentrischen Kriteriums ist untrennbar mit dem Anspruch verbunden, gerade ein
auf der jeweiligen Empfindungsfahigkeit einer Spezies basierendes und differenzier-
tes moralisches Urteil zu fallen. Deshalb muss der moralische Status auch als se-
kundare Eigenschaft verstanden werden, die auf den jeweils faktisch in einem Moral-
objekt instanziierten moralisch relevanten Eigenschaften superveniert und
grundsatzlich eine innerkriterielle, interkriterielle sowie Kriteriell-interdependente Vari-
anz zulasst.™"

Die erarbeitete Konzeption des moralischen Status greift die axiologische Struktur
pathozentrischer Ansatze auf und soll gewahrleisten, dass Empfindungen den patho-
zentrischen Ansprichen entsprechend moralisch abgebildet werden kénnen. Auf
diese Weise werden Schmerzen, Leidempfindungen etc. moralisch verfugbar ge-
macht. Jede Untersuchung zum Pathozentrismus muss sich dem Wesen dieser Zu-
stande zuwenden. Auch wenn uns die moralische Relevanz der Empfindungsfahig-
keit vollkommen einleuchtend und klar erscheint, hat sich der Pathozentrist mit der
Empfindungsfahigkeit ein Kriterium ausgewahlt, welches aus ontologischer und er-
kenntnistheoretischer Sicht nicht unproblematisch ist. Das Empfindungskriterium soll-

te als integrierbare GrofRe in eine pathozentrische Theorie eingehen. Empfindungs-

Eigenschaft hingegen ein Mehr-oder-Weniger des moralischen Status aus. Daruber hinaus gibt es
eine interkriterielle Bestimmung des moralischen Standes, nach welcher die jeweilige Kombination
und die Auswirkungen der verschiedenen moralisch relevanten Eigenschaften untereinander (Kriteri-
enbeeinflussung) ein Mehr-oder-Weniger der moralischen Beriicksichtigung einer Entitat implizieren.
! Die dargestellten Parameter eines moralischen Status im hier vorgestellten Sinne machen schon
deutlich, dass sich im Hinblick auf die Konstitution einer pathozentrischen Theorie immer ein weiter
Spielraum ergibt. Aus solchen konkreten Ausgestaltungen folgt ein Problem fiir den Pathozentrismus.
Wie soll er seine Theorie hinsichtlich der oben genannten Varianzspielrdume einrichten? Mit diesem
Spektrum der Pathozentrismusvarianten befasst sich das Kapitel 5.2 dieser Arbeit im Rahmen des
konditionalen Problems.

74



Nahere Bestimmung der pathozentrischen Ethik

fahigkeit ist jedoch insbesondere im Hinblick auf seine Erkennbarkeit oder Nach-
weisbarkeit von vielen Autoren problematisiert worden. Das folgende Kapitel wird
sich der Empfindungsfahigkeit als mentalem Phanomen zuwenden und herausarbei-
ten, wo die Grenzen einer tendenziell naturalistischen Auffassung des Empfindungs-

kriteriums im Rahmen der pathozentrischen Theorie liegen.

75






Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

,Es fallt uns schwer, unserem Bewusstsein zu entrinnen, unsere Wahr-
nehmungen, Geflhle, Gedanken und Sehnslchte auszublenden. Wenn
unser Bewusstsein schwindet, schwinden auch wir. Es ist immer mit
uns, von unermudlicher Betriebsamkeit. Es gibt nichts, dessen wir uns
mehr gegenwartig sind, als unser Dasein als bewusstes Wesen. Und
doch ist Bewusstsein eine irritierende Angelegenheit. [...] Bewusstsein
lasst sich nicht sehen noch anfassen, nicht auseinander nehmen oder
schmecken, obwohl es uns so ungemein vertraut ist. Es ist selbstver-
standlich und doch hochst ratselhaft. Es hat etwas Besonderes.” (Collin
McGinn: Wie kommt der Geist in die Materie? Das Ratsel des Bewusst-
seins)



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Der Pathozentrismus wahlt die Leidensfahigkeit als das entscheidende Kriterium fur
moralische Beurteilung aus. Dies kommt besonders deutlich im bereits weiter oben
erwahnten Bentham’schen Zitat zum Ausdruck: ,The question is not, Can they
reason?, nor Can they talk? but, Can they suffer?” (vgl. Bentham 1970, Kap. 17, §4).
Das Empfinden von Leid und Schmerz wird zum pathozentrischen Kriterium erho-
ben.”™ Dabei stehen zumindest vorrangig vom Moralobjekt negativ bewertete Zu-
stande im Mittelpunkt (s. Kapitel 2.2)."® Fur den Pathozentristen besteht namlich
nicht im selben Mal3e eine moralische Pflicht zur Beférderung des Wohlbefindens wie

fir das Vermeiden von Leid."™ Dennoch kann behauptet werden, dass im Pathozen-

192 Schmerz und Leiden sind nicht unbedingt dasselbe. Eine einflussreiche Unterscheidung zwischen

Schmerz und Leid wird von Cassell geltend gemacht. Nach ihm ist Schmerz lediglich ein mdgliches
Symptom fiir eine Krankheit oder eine Verletzung, deren Ausmalf’ abhangig von der personlichen Be-
deutung fir das Subjekt ist. Es existieren grundsatzlich zwei Modelle, um Schmerzen zu erklaren:
Nach dem ,sensation model“ ist Schmerz selber eine Empfindung, die in Intensitat, Dauer, Ortlichkeit
und weiteren Eigenschaften, die sie als Schmerz auszeichnen, variieren kann. Nach dem ,attitude
model“ ist hingegen jede Empfindung (Geflihl) Schmerz, die wir wegen ihrer Qualitat ablehnen. Leid
ist hingegen ein ,seelischer Schmerz®, eine Reaktion der ganzen Person (i.e.S.) und besitzt eine gro-
Rere Bedeutung und Wichtigkeit — es handelt sich also um Verletzungen der personalen Integritat
(nach Sumner 1992, 210; ebenso Hare 1992, 93). Die Unterscheidung kann parallel fur Lust/ Wohl-
fahrt (pleasure/ enjoyment) vorgenommen werden (vgl. Sumner 1991, 214).) Dass Leid etwas anderes
ist als Schmerz, wird nicht nur daraus ersichtlich, dass manche Schmerzen von bestimmten Men-
schen als angenehm empfunden werden, sondern auch dass es Pathologien zu geben scheint, bei
denen Schmerz zwar empfunden, aber nicht als leidvoll angesehen wird, weil dazu die affektiven
Komponenten abhanden gekommen sind. Derartige Pathologien wurden beispielsweise durch den
medizinischen Eingriff der Lobotomie hervorgerufen. Der Neurologe Antonio Damasio berichtet von
einer Patientin, die vorgibt, Schmerzen zu empfinden, aber durch eine geflihismafkige Teilnahmslosig-
keit nicht betroffen zu sein scheint (vgl. Damasio 1995, 350). Das Ausmal des Leids ist von der Per-
son und ihrer Lebensgeschichte abhangig. Insofern ist Leid noch weniger erschlielRbar als Schmerz.
(Dies kann als zusatzliche Schwierigkeit des weiter unten formulierten unkonditionalen Problems ver-
standen werden.) Ein Zugang ist nur Gber Auskunft des Leidenden einzuholen (vgl. Cassell nach
Sumner 1991, 211).

%% Die Bewertung eines phdnomenalen Zustands ist nattrlich nicht immer eindeutig. Ein Zustand kann
fur den einen positiv und angenehm sein, fir den anderen aber negativ und vice versa. Eine festge-
legte Bewertung phanomenaler Zustande scheint erst recht bei anderen Spezies schwierig zu sein.
Innerhalb des Gedankenexperiments Sadomachiens (vgl. Gesang 2003, 20ff., 76 & Fulinote 21 nennt
auch weitere Literatur), welches eigentlich als Argument gegen einen Wertrealismus gerichtet ist,
scheint die Verknlpfung phanomenaler Zustande mit der jeweiligen Bewertung dieser Zustande vollig
aufgeldst zu werden. Die Bewohner Sadomachiens, namlich Sadomachisten und Masochisten, emp-
finden alle Zustdnde angenehm, die wir als Qual empfinden. Hier wird deutlich, dass die Bewertung
eines phanomenalen Empfindens an empirisch gegebene Sachlagen gekoppelt und nicht (denk-) not-
wendig ist. Derartige Verschiebungen in der Bewertung werden weiter unten noch im Bezug auf ande-
re Spezies im Rahmen des unkonditionalen Problems zu besprechen sein.

> Die Vermeidung von negativen Empfindungszustanden, wie z.B. Schmerzen, ist uns persdnlich
meistens wichtiger als der Gewinn von Lust (vgl. Sumner 1991, 212). Der unerflllte Wunsch nach
einem Eis an einem heillen Sommertag scheint den wenigsten unangenehmer als ein stechender
Zahnschmerz. Das hier benannte Ungleichgewicht zwischen der Verpflichtung einer Beférderung der
Lust und der Vermeidung von Schmerz wird auch schon in historischen Positionen der Ethik vertreten.
Fur Epikur steht beispielsweise nur die Vermeidung von Leid im Vordergrund. Auch in verschiedenen
Beispielen des Utilitarismus findet sich dieses Ungleichgewicht wieder. Es scheint uns intuitiv eher
plausibel zu sein, unangenehme Empfindungsepisoden vieler auf Kosten derer eines Einzigen zu
vermeiden, als dass wir gewillt sind, das Vergnigen vieler auf Kosten eines einzelnen Empfindungs-
subjekts zu beférdern. (Bspl. Flugzeugabsturz und Gladiatorenspiele; vgl. Gesang 2003, 90)

78



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

trismus immer die Empfindungsfahigkeit als Grundlage einer moralischen Beurteilung
herangezogen wird;'® sie ist fiir den Pathozentrismus die wichtigste moralisch rele-
vante GroRe. Die Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit ist aber eine mentale Eigen-
schaft und daher in ontologischer und epistemischer Hinsicht nicht unproblematisch.
Weil man flr die Bildung eines pathozentrischen Moralurteils letztlich auf den Zugang
zu Empfindungszustanden angewiesen ist, sollte das Phanomen der Empfindungs-
fahigkeit als mentale Eigenschaft untersucht werden. Jede Analyse der pathozen-
trischen Theorie muss auf eine fundierte geistphilosophische Untersuchung des zent-
ralen Kriteriums zurtckgreifen konnen, die seine Zuganglichkeit und naturwissen-
schaftliche Erklarbarkeit thematisiert. Sollen Empfindungszustande die Grundlage fur
moralische Urteile bilden, muss eruiert werden, inwieweit Uberhaupt verwertbare
Aussagen Uber die Empfindungen von Moralobjekten gemacht werden kénnen. Die-
ser Aufgabe wird in diesem Kapitel nachgegangen. Empfindungsfahigkeit wird dabei
vorrangig und prima facie als ein naturliches Phanomen angesehen, welches durch-
aus — wenn auch unter erheblichen erkenntnistheoretischen Einschrankungen — in
ein naturwissenschaftliches Weltbild integriert werden kann.'®® Empfindungen sollen
in diesem Sinne zumindest erst einmal als nichts prinzipiell anderes aufgefasst wer-
den als die Streifen eines Zebras oder die Knospen der Pflanzen im Friihjahr'®’ —
Empfindungszustande fallen demzufolge nicht von vornherein aus dem naturwissen-
schaftlichen Kosmos heraus. Sie werden wie die Ubrigen genannten Merkmale vor-
erst als keine kategorial andere Erscheinung angesehen. Insofern werden im Rah-
men dieser Arbeit grundlegende Annahmen einer naturalistischen Position innerhalb
der Philosophie des Geistes zugrunde gelegt, die mittlerweile offensichtlich auch ein

%% |n letzter Instanz sind es immer phanomenale Empfindungszustande, die flir den Pathozentrismus

relevant sind. Auch bei héheren oder komplexen zusammengesetzten Leidenszustanden besteht die
Unannehmlichkeit dieser Zustande, d.i. die Merkmale weshalb sie moralisch ins Gewicht fallen, m.E.
immer in erlebnismaRigen Zustanden. Seien es z.B. soziale Angste, die Sorge um den bevorstehen-
den Tod eines Angehorigen oder eben ein einfacher Schmerz etc. — das, was diese Zustéande negativ
und insofern moralisch relevant macht, ist immer ein besonderer (begleitender) Erlebnischarakter.

1% Die beschriebene Ansicht wird in der Literatur als ,Materialismus* bezeichnet. Dieser Ausdruck ist
im Hinblick auf den historischen Materialismus irrefiihrend. Deshalb wird im Folgenden meist der Be-
griff des ,Naturalismus® verwendet. Sollte demnach an einigen Stellen doch von Materialismus die
Rede sein, weil sich dies durch die Behandlung bestimmter Autoren nicht vermeiden lasst, so ist damit
immer ein naturalistischer Standpunkt innerhalb der Philosophie des Geistes gemeint und kein histori-
scher Materialismus.

%7 John Searle nennt eine solche Ansicht ,biological naturalism® (Searle 1992, 1; nach Polger 2006,
Xiv).

79



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

vorherrschendes Erklarungsparadigma flr nichtgeistige und auch geistige Phanome-
ne bildet."*®

Eine ontologische Bestimmung von fur den Pathozentrismus zentralen Empfindungs-
zustanden ist fur moralische Fragen eigentlich irrelevant. Ob Empfindungen auf ma-
terielle Sachverhalte zuriuckfihrbar sind, wie der Naturalismus behauptet, ist fur die
moralische Relevanz dieser Zustande nicht entscheidend. Ganz egal, welche ontolo-
gische Bestimmung Empfindungen erhalten, haben sie (nach dem Pathozentrismus)
moralische Implikationen. Ganz allein die Tatsache, dass ein Moralobjekt empfindet,
ist fir eine pathozentrische Beurteilung relevant und malfigeblich. Eine Entscheidung
zwischen den Ontologien ist fur die Beurteilung der moralischen Relevanz von Emp-
findungen selber nicht von Belang. Dementsprechend lassen sich sowohl dualisti-
sche und naturalistisch fundierte pathozentrische Theorien konsistent denken, zwi-

d."®® Wenn

schen denen aber im Rahmen dieser Arbeit nicht weiter differenziert wir
sich die vorliegende Untersuchung aber der differenzierten Auswertung solcher Zu-
stande und der Mdglichkeiten und Grenzen des Pathozentrismus zuwenden soll, so
ruckt dies die Frage nach der Zugénglichkeit zu diesem Empfindungskriterium in den
Mittelpunkt. Was flr eine vollstandige Untersuchung des Pathozentrismus also sehr
wohl von Belang ist, ist die Frage nach der Zuganglichkeit und der Moglichkeit der
Erfassung solcher Zustande aus einer Perspektive der dritten Person. Denn genau
an diese Perspektive ist der moralische Akteur gebunden, wenn er unter pathozentri-

schen Prinzipien moralisch zu urteilen hat. Die Erfassung von geistigen Zustanden

'%® Die naturalistische Herangehensweise wird vor allem wegen ihrem Anspruch einer objektivierbaren

Erfassung geistiger Zustédnde zugrunde gelegt. Sie lasst sich aber auch auf andere Weise rechtferti-
gen. Wenn ein Pathozentrismus in der heutigen Debatte vertretbar sein soll, darf er auch nicht mit
dem naturwissenschaftlichen Paradigma kollidieren. Eine zeitgendssische (pathozentrische) Ethik
kann nur ein Moralkriterium fiir zentral erklaren, welches mit grundlegenden Annahmen unserer ge-
genwartigen naturalistischen Weltsicht vereinbar ist. Dies wirde schon aus der Allgemeinverbindlich-
keit als Bedingung jeder Ethik folgen. Eine Ethik, die fir einen Grofteil der Menschen handlungsanlei-
tend sein soll, darf nicht zentralen Annahmen dieser Menschen widersprechen oder Annahmen
machen, die nicht von einem Grolf3teil der Menschen geteilt werden kdnnen. (Damit ist natdrlich nicht
gesagt, dass sich eine Ethik wie im Relativismus (vgl. dazu Mackie 2004) ausschlieRlich an der Mei-
nung der breiten Masse orientieren darf. Sie darf die allgemeinen ethischen Intuitionen und Anspriiche
an eine Moraltheorie aber auch nicht véllig unbericksichtigt lassen.) Darlber hinaus kann die natur-
wissenschaftliche Annaherung auch in politisch-pragmatischer Hinsicht begriindet werden: Ein erfolg-
reicher Pathozentrismus ware nur méglich, wenn er auch faktisch nicht durch fur evident erklarte und
allgemein akzeptierte Sachverhalte (wie die naturwissenschaftlichen Begrindungszusammenhange)
disqualifiziert werden wirde. Das entscheidende Argument fiir die in diesem Kapitel gewahlte Heran-
gehensweise ist aber, dass eine naturalistische Theorie mit besonderen Hoffnungen bzgl. einer objek-
tivierbaren Erfassung und naheren Bestimmung von Empfindungen verbunden ist. Wiirde man pha-
nomenales Empfinden innerhalb eines dualistischen Verstandnisses betrachten, dann blieben die
Methoden der Zuganglichkeit schon von vornherein fragwirdiger als unter einem naturalistischen Ver-
standnis (s.u.).

1% Zudem scheint die ontologische Debatte auch nicht entscheidbar zu sein. Dies zeigt die lange phi-
losophische Diskussion um die Natur geistiger Zustande, auf die hier nur bedingt eingegangen wird.

80



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

und Empfindungszustanden im Speziellen ist allgemein mit den Vorsatzen der natu-
ralistischen Theorien verbunden. Gerade das naturalistische Paradigma ist mit dem
Anspruch und der Hoffnung verknupft, diese Zustande in den Bereich einer objekti-
ven Feststellbarkeit zu ricken. Dualistische Theorien sind zwar weit davon entfernt,
die Korrelationen zwischen physikalischen Prozessen und geistigen Zustanden zu
leugnen, aber schon allein dadurch, dass sie das Geistige in einen ontologisch sepa-
raten Seinsbereich verlagern, geben sie den fur den Pathozentrismus so entschei-
denden Anspruch an eine Erfassung dieser Zustande von vornherein zu einem ge-
wissen Umfang preis. Ein Dualismus verschlief3t sich also durch die Isolation
mentaler Zustande in einer separaten Ontologie schon von Anfang an der Moglich-
keit einer Erfassung von Empfindungen anderer. Wenn dualistische Theorien pha-
nomenale Zustande aus der Perspektive der dritten Person als feststellbare Grolle
deklarieren wollen, machen sie ebenso wie naturalistische Theorien Gebrauch von
naturwissenschaftlichen und objektivierenden Verfahren. Mit all dem ist nicht gesagt,
dass eine naturalistische Fundierung pathozentrischer Theorien ein Allheilmittel sein
wird. Im Gegenteil: Wie sich noch herausstellen wird, sind im Naturalismus ebenso
wie im Dualismus Grenzen der Zuganglichkeit vorhanden, die sich aus dem Versuch
einer Verobjektivierung subjektiver Zustande ergeben. Nichts desto trotz ist es aber
die naturwissenschaftliche Herangehensweise, die bei der Erfassung phanomenaler
Zustande einen Beitrag verspricht, der flr die pathozentrische Verwertbarkeit von
Empfindungen in moralischen Kontexten notwendig zu sein scheint. Wenn also in
dieser Arbeit der Naturalismus als Arbeitshypothese Verwendung findet, dann ge-
schieht dies eben nicht, weil seine ontologische These im Hinblick auf moralische
Kontexte unentbehrlich ist, sondern allein um zu prifen, ob Uber die Feststellbarkeit
von Empfindungen bei anderen Moralobjekten mittels naturwissenschaftlichen Me-
thoden Aufklarung zu schaffen ist. Der Naturalismus wird also nur deshalb zugrunde
gelegt, weil mit ihm die Hoffnung einer Eingrenzung fur die moralische Beurteilung
verbunden ist. Naturwissenschaftliche Annaherungen an das Phanomen werden in
diesem Kapitel letztendlich dazu herangezogen, um die mdglichen Empfindungen
von Moralobjekten in grober Weise einsehbar zu machen. Nur auf diese Weise kon-
nen den Empfindungen von Moralobjekten dann innerhalb eines pathozentrischen
Modells moralische Relevanzwerte zugeordnet werden. Der naturwissenschaftlich
fundierte Zugang scheint zuerst die einzige Moglichkeit zu sein, die Verteilung von

Empfindungen unter moglichen Moralobjekten zu ermitteln. Dabei wird die dualisti-

81



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

sche Fundierung ebenjener Zustande aber immer mitgedacht und als ebenso plau-
sible Ontologie aufgefasst. Allein die mit dem naturalistischen Paradigma verbunde-
ne These der Erfassung von Empfindungszustanden soll einer genauen Prifung un-
terzogen werden, um auf diese Weise die Moglichkeit einer pathozentrischen Theorie
auszuwerten, die mit dualistisch fundierten Empfindungen ebenso arbeiten kann wie
mit materiell fundierten.

Im Marchen konnte Alibaba auch nur deshalb in die Hohle eindringen, weil er sich
eine den Raubern eigene Methode aneignete, mit der sich der Zugang zur Schatz-
kammer oOffnete. Hatte er nicht auf diese Methode zurlckgegriffen, so ware ihm der
Sesam verschlossen geblieben. Deshalb soll untersucht werden, inwieweit sich mit-
tels naturwissenschaftlicher Verfahren der Sesam der Empfindungen anderer Moral-
objekte offnen lasst. Aus diesem Grund wird aber die naturalistische Sichtweise nur
prima facie und nicht unvoreingenommen vorausgesetzt, ebenso wie Alibaba mit der
Formel nur vorgab, ein Rauber zu sein; das pathozentrische Kriterium soll in einer
allgemeinen geistphilosophischen Diskussion behandelt werden, um die Zuganglich-
keit zu dem zentralen Kriterium der Empfindungsfahigkeit auszuloten. Daher wird im
Folgenden ebenso ausgeflhrt werden, dass der Begriff der Empfindung gerade auch
in Verbindung mit einer naturalistischen Weltsicht problematisch ist und insbesonde-
re im Hinblick auf seine fur die Pathozentrik entscheidende Erkennbarkeit und Nach-
weisbarkeit von vielen Autoren kritisiert wird. Ich werde eine umfangreiche Analyse
der Eigenschaft des Empfindens samt seiner problematischen Stellung hinsichtlich
der naturwissenschaftlichen Erklarbarkeit aus neurologischen Prozessen vorlegen.
Es ist wichtig, die begrenzte Einsehbarkeit und die ontologische Bestimmung dieser
Eigenschaft zu diskutieren, bevor es als zentrales Moralkriterium in einer ethischen
Theorie wie dem Pathozentrismus eingebunden und handlungsleitend eingesetzt
werden konnte.

Der folgende Abschnitt (3.1) nahert sich dem Empfinden zunachst begrifflich an. Da-
nach werden Empfindungen als Zustande des phanomenalen Bewusstseins identifi-
ziert und diese Form von Bewusstsein von anderen Arten von Bewusstsein abge-
grenzt. Zuletzt missen einige Begrifflichkeiten flr diese Form des Bewusstseins
eingefuhrt werden, die fur die weiteren Untersuchungen notwendig sind. Anschlie-
Rend wird kurz auf das Leib-Seele-Problem eingegangen und insofern die Frage
nach der Ontologie des pathozentrischen Kriteriums der Empfindungsfahigkeit be-

handelt (3.2). Die Arbeit wird aus oben genannten heuristischen Grinden eine vor-

82



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

laufig naturalistische Ontologie zugrundelegen und sich dem Unternehmen der na-
turwissenschaftlichen Erklarung von Empfindungen zuwenden (3.3). In diesem Zu-
sammenhang muss dann auf die Erklarungsproblematik des phanomenalen Empfin-
dens aus neurologischen Prozessen eingegangen werden. Zuerst werden einige
historische Erklarungsversuche flr phanomenale Zustande thematisiert. Anschlie-
Rend folgt eine ausfuhrlichere Darstellung der Argumente von Nagel, Kripke und Le-
vine, die sich alle auf den geistphilosophischen Materialismus und die naturwissen-
schaftliche Erklarbarkeit von Empfindungen beziehen (3.4). Dazu wird zu Beginn auf
Nagels Kritik hinsichtlich des subjektiven Charakters der Erfahrung eingegangen, die
sich bereits auf die Empfindungen anderer Spezies fokussiert. Es wird herausgear-
beitet, inwiefern epistemische Grenzen hinsichtlich der Ermittlung sog. fremdphano-
menologischer Empfindungen anderer Spezies bestehen. Im Pathozentrismus sollen
Entitaten auf Grundlage von Empfindungen in den Kreis der moralischen Beurteilung
integriert werden. Deshalb wird auf die Charakteristika dieser Zustande im Hinblick
auf andere Spezies eingegangen, wie sie der Philosoph Thomas Nagel beschreibt.
Anschlielend werden Vorstellbarkeitsargumente untersucht, die sogar versuchen,
den geistphilosophischen Materialismus anhand der speziellen Eigenschaften von
Empfindungszustanden als falsche Position auszuweisen. Zuletzt werde ich mich
Levines Erklarungslicke zuwenden, die die Vorstellbarkeitsargumente aufgreift und
zu zeigen versucht, dass der Materialismus zumindest nicht falsch, aber doch epis-
temische Probleme der Erklarbarkeit von Empfindungszustanden mit sich bringt.'®
Es wird untersucht, inwieweit der naturwissenschaftliche Zugang das phanomenale
Bewusstsein Uberhaupt zu einer feststellbaren Grolde deklarieren kann. Falls sich
dieser Zugang als unzureichend erweist, muss geklart werden, welche Auswirkungen

dies wiederum fiir den Pathozentrismus hat.'®’

190 Bgj den Teilen 3.1-3.4 handelt es sich stellenweise um stark bearbeitete Passagen meiner Bache-

lorthesis mit dem Titel ,Materialismuskritik in der Philosophie des Geistes: Das Argument der Erkla-
rungslicke®, die im September 2009 zur Erlangung des Bachelor of Arts im Fach Philosophie an der
Heinrich-Heine-Universitat Diisseldorf eingereicht wurde.

%" Insofern werde ich im letzten Kapitel dieser Arbeit ein unkonditionales Problem flir den Pathozen-
trismus formulieren, was sich aus der Wahl von Empfindungen als zentralem Kriterium ergibt.

83



3.1 Empfindungen und Arten des Bewusstseins

Der Begriff Empfindung kommt etymologisch aus dem 16. Jahrhundert von mittel-
hochdeutsch ,ent-vinden’ — das, was man in sich findet — und hebt damit schon auf
eine Form der Innerlichkeit ab. Nach Daniel Dennett ist Empfindungsfahigkeit undefi-
niert (Dennett 2001, 82, 85). Er meint, aufgrund dieser von ihm diagnostizierten be-
grifflichen Unklarheit kdnne man sich nahezu eine Definition aussuchen.'®> Dennoch
lasst sich eine Empfindung in erster Annaherung als ein Prozess verstehen, der die
Aufnahme und das Bewusstwerden von Reizen beschreibt. Die prozesshafte Natur
von Empfindungen erkennt bereits Aristoteles, wenn er schreibt, dass sie ,sich in ei-
nem passiven Bewegungsvorgang [vollzieht]; sie scheint namlich eine Veranderung
zu sein.” (Aristoteles 1996)

Fiar eine Empfindung mussen ein Reiz, ein Reizaufnahmeorgan, Reizleitungsbahnen
und ein Organ, welches diesen Reiz bewusst werden lasst, vorhanden sein. Empfin-
dungen koénnen hinsichtlich ihres Inhalts (Qualitat/ Modalitat), ihrer Starke (Intensitat)
und ihrer Dauer variieren (vgl. Regenbogen 2013, 180). Aber erst das Bewusstwer-
den der Empfindung ist die Empfindung im eigentlichen Sinne. Eine unbewusste
Empfindung ware keine wirkliche Empfindung, sie ware ein Oxymoron, sie ware Un-
sinn. Empfinden ist daher eine Form von Bewusstsein, die von anderen Formen des
Bewusstseins zu unterscheiden ist. Wie kaum ein anderer hat der schillernde Begriff
des Bewusstseins seine jeweilige Auspragung in den verschiedenen philosophischen

Stromungen erfahren. Deshalb meint z.B. Cassirer

.[d]er Bewusstseinsbegriff scheint der eigentliche Proteus der Philosophie zu
sein. Er tritt in all ihren verschiedenen Problemgebieten auf; aber er zeigt in
keinem von ihnen dieselbe Gestalt, sondern ist in einem unablassigen Bedeu-
tungswandel begriffen” (Cassirer 2002, 300ff., nach Kranz 2007, Bd. 1, 888).

Beschrankt man den Begriff des Bewusstseins auf den Aspekt der Reizempfindung,
kann weiter differenziert werden. Empfindungen konnen auf vielerlei Weise bewusst
werden. Lanz (1996) unterscheidet neben reflexivem Bewusstsein und Selbstbe-

wusstsein'®® noch drei weitere Formen von Bewusstsein: intransitives (d.h. nicht zie-

192 Bewusstsein ist ein ,mongrel concept’, meint auch Block (1995); mit dem Begriff werden immer

leich eine ganze Reihe von mentalen Phanomenen angesprochen.

%% Reflexives Bewusstsein ist ein ,Bewusstsein der eigenen mentalen Zustande (Empfindungen, Ge-
danken, Stimmungen, Emotionen etc.)“ (Lanz 1996, 74) und Selbstbewusstsein ist ,Bewusstsein sei-
ner selbst als ein und derselben Entitat Gber die Zeit hinweg® (Lanz 1996, 74). Lanz versteht unter
Letzterem natirlich nicht das, was wir im Alltag unter ,Selbstbewusstsein® verstehen; es wird hier nicht



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

lendes) Bewusstsein, kognitives Bewusstsein und das fur diese Arbeit zentrale phé-
nomenale Bewusstsein.'®* Das Subjekt des Bewusstseins ist dabei die Entitat, die
sich in einem bestimmten Bewusstseinszustand befindet (vgl. Kurthen 2001, 134).
Wenn man einer Person (oder einem Lebewesen) intransitives Bewusstsein zu-
spricht, so behauptet man, diese Person sei bei Bewusstsein. Diese Form von Be-
wusstsein, Bewusstsein als Wachheit, haben wir nicht im tiefen Schlaf, (hoffentlich)
nicht vor einer OP, wenn der Anasthesist seine Arbeit gemacht hat, und ebenso nicht
bei Formen der Ohnmacht etc. Es handelt sich hier um ,einen psychisch globalen,
per se nicht ,gerichteten’ (intentionalen) psychischen Zustand einer Person oder ei-
nes Lebewesens® (Lanz 1996, 74). Es lassen sich verschiedene Grade dieser Be-
wusstseinsform unterscheiden. Man spricht dann von Abstufungen der Vigi/anz.’65 Es
ist moglich, mehr oder weniger wach, also bei Bewusstsein, zu sein. Die Prozedur
des Aufwachens ist ein Beispiel. Man durchlauft jeden Morgen die Zustande, die von
tiefschlafend’ (unbewusst) Uber ,dosig’ bis hin zur letztendlichen Tagesform ,hell-
wach’ (bei vollem Bewusstsein) reichen. Das intransitive Bewusstsein ist nach Lanz
»psychologisch primitiv und grundlegend [...] d.h. [es hat] seinerseits keine psycholo-
gischen Voraussetzungen® (Lanz 1996, 75). Fur andere Formen von Bewusstsein
sind Voraussetzungen notig. Damit jemand beispielsweise Befurchtungen (wie Angst,
vom Wolf gefressen zu werden) haben kann, setzen wir voraus, dass derjenige be-
reits Uberzeugungen (dass Woélfe ihn fressen wollen) und Wiinsche (nicht vom Wolf
gefressen werden zu wollen) hat. Dies ist aber nicht so beim bloRen Wachsein. Hier
mussen keine weiteren mentalen Phanomene vorausgesetzt werden (vgl. Lanz 1996,
75)."%° Das Bewusstsein als Wachheit ist immer in irgendeiner Weise ,geférbt* und

,affektiv nie vollstandig neutral® (Lanz 1996, 76). Deshalb bildet es eine Grundlage

als eine positive Charaktereigenschaft verstanden. Block bietet z.B. eine andere Unterscheidung an.
Er nennt neben phanomenalem und Selbstbewusstsein noch ein sog. Zugangsbewusstsein. Dieses
beschreibt die Mdglichkeit eines Subjekts, auf die eigenen mentalen Phanomene zuzugreifen, um sie
z.B. fir sprachliche Reporte nutzbar zu machen.

1% Deshalb soll die hier angebotene Unterscheidung von Bewusstsein allein zu einem besseren Ver-
stédndnis des Begriffes des phanomenalen Bewusstseins als zentralem pathozentrischem Kriterium
beitragen.

'% Die verschiedenen Stadien der Vigilanz sind die Folgenden: bewusster Ruhezustand, bewusster
Bereitschaftszustand, verschiedene Schlafstadien, Narkosezustande, epileptische Bewusstseinsande-
rungen, vegetativer Zustand und Koma. Es handelt sich dabei um verschiedene tonische (anhaltende)
Aktivierungszustande (vgl. Birbaumer 2006, 496f.).

1% Eir diese Form von Bewusstsein sind bereits physiologische Substrate identifiziert worden. — Wenn
bestimmte Teile im Hirn aktiv sind, dann ist der Mensch wach und somit bei Bewusstsein (vgl. Flohr
1992). Dementsprechend meint Peter Lanz auch: ,In diesem Sinn ist Wachheit nicht ratselhafter als
die Arbeits- oder Betriebsbereitschaft eines Gerats. Der ganze Umfang der Leistungsfahigkeit eines
Systems steht natiirlich nur zur Verfligung, wenn es betriebsbereit ist.“ (Lanz 1996, 75).

85



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

fur das phanomenale Bewusstsein. Man muss namlich wach sein, um sich bewusst
zu sein, wie sich etwas anfuhlt (phanomenales Bewusstsein). Jedoch bildet das in-
transitive Bewusstsein auch eine notwendige Voraussetzung fur die zweite, noch zu
bestimmende Form von Bewusstsein, das kognitive Bewusstsein.

Wenn man einer Person kognitives Bewusstsein zuschreiben will, so behauptet man,
die Person sei sich bewusst, dass ... Derjenige, der sich etwas kognitiv oder auch
intentional bewusst ist, glaubt, denkt, winscht etc. etwas; er hat eine propositionale
Einstellung. Sich Uber etwas kognitiv bewusst zu sein, heil}t, eine propositionale Ein-
stellung zu haben. Da man dies in Begriffen tut, ist der Besitz von Begriffen eine Be-
dingung dafur, sich Uber etwas kognitiv bewusst zu sein: ,Wer glaubt, winscht, hofft,
dal3 etwas F ist, der mul® Kenntnis und damit ein Verstandnis davon besitzen, was Fs
sind.“ (Lanz 1996, 77)."®” Kognitives Bewusstsein hat man, wenn man beispielsweise
diesen Text liest und denkt, dass das kognitive Bewusstsein etwas ganz Alltagliches
ist.

Das phdnomenale Bewusstsein schreiben wir zu, wenn ein Bewusstsein von ... vor-
liegt. Diese Form von Bewusstsein, sinnliches Bewusstsein, ist fur viele Philosophen
oft ein Anlass dazu, eindrucksvolle Beschreibungen von Empfindungen abzugeben.
Phanomenales Bewusstsein stellt demnach eine eigene Form von Bewusstheit dar.
Es lasst sich durch Thomas Nagels bekannte und eingangige Umschreibung des
,what it is like‘ charakterisieren (vgl. Kapitel 3.4). Er machte das phanomenale Be-
wusstsein 1974 mit dieser Floskel (,wie es ist, X zu sein“) und dem Verweis auf unse-
re Unfahigkeit, uns in Fledermause einfuhlen zu kdnnen, berihmt (vgl. Nagel 1984).

— Das ,what it is like‘ erfasst die Erlebnisqualitit des phanomenalen Bewusstseins.'®

%" Diese Bedingung gilt nicht fir das phanomenale Bewusstsein, weil es hier allein ,mentale Zustande

[sind], die im Unterschied zu propositionalen Einstellungen keine begriffliche Kompetenz verlangen.*
(Lanz 1996, 79). Deshalb kdnnten Tiere, wenn sie kein kognitives Bewusstsein besalien, immer noch
phanomenal bewusst sein. Dieser Sachverhalt gewahrleistet im Pathozentrismus die Ausweitung des
Kreises an Moralobjekten auf andere Spezies liber die menschliche hinaus.

1% Diese Umschreibung ist schon vor Thomas Nagel in dhnlichem Zusammenhang zu finden. B. A.
Farrell meint, dass, selbst wenn sich die Physiologen und die Psychologen zusammentun wirden, sie
keine vollstdndige Beschreibung von unseren geistigen Aktivitaten liefern kdnnten. Dieses ,professio-
nal heart’s desire* (Farrell 1950, 171) der Physiologen bleibt unerfillt, weil die Methoden nicht Gber die
Beobachtungen aus der Perspektive der dritten Person hinausgehen, womit sie dann auch nur das
Verhalten einer Versuchsperson erfassen kénnen und nicht das Erlebnis einer Person selber (vgl.
Farrell, 1950, 173). Durch diesen Sachverhalt bleibt ,the sensation-quality that X undoubtly experi-
ences” (Farrell 1950, 173) auBer Acht. Das, was nach Farrell keinen Eingang in eine Theorie dieser
Wissenschaften findet, ist das beriihmte ,what it is like*. Farrell fihrt diese Wendung folgendermalfien
ein: ,[SJome experience can only be appreciated at first hand, and cannot be described at all. ‘Oh! |
cannot possibly begin to tell you what it is like [im Orginal nicht hervorgehoben] — you must experience
it for yourself.™ (Farrell 1950,, 181). Das geschilderte Unvermdgen ist nach Farrell jedoch von den
Wissenschaften prinzipiell zu Uberwinden (ansonsten dhnelt seine Argumentation stark der Thomas

86



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

Im philosophischen Diskurs um das phanomenale Bewusstsein hat sich die Um-
schreibung Nagels etabliert.”®® Nagels ,what it is like‘ erfasst alles, was man im geist-
philosophischen Diskurs unter phanomenalem Bewusstsein verstehen will; namlich
das subjektive Empfinden, wie es fir ein Wesen ist, das Wesen selber zu sein.'”
Ebenso wird fir die Form des phanomenalen Bewusstseins der Begriff der Qualia
gebraucht.’ Einige Philosophen stellten sich die Frage, was die Triger dieser pha-
nomenalen Eigenschaften sind, derer wir uns bewusst werden, wenn nicht das Ge-
gebene ihr Trager sei, wie es z.B. C. I. Lewis behauptete. Dies flhrte in der Folge
dazu, dass einige sogar versuchten, das phanomenale Empfinden zu leugnen. Qua-
lia sollen nach den Qualophilen nicht Eigenschaften der Gegenstande sein, sondern
vielmehr zusatzliche Eigenschaften der Sinnesempfindung selber. Beispielsweise
kann ein vor mir stehender Gegenstand rot sein. Die Anhaufung kleiner Atome, die
sich zu Molekulen und letztendlich zu diesem Gegenstand zusammenschliel3en, be-
sitzt eine Oberflachenstruktur, die aufgrund ihrer Beschaffenheit Licht einer bestimm-
ten Wellenlange in das Auge des Betrachters zu werfen vermag.'”? Wo tauchen Qua-

lia in der vorhergehenden Beschreibung der Wahrnehmung auf? Dass der

Nagels). Sein Lésungsvorschlag ist, dass die Wissenschaften nicht auf den Begriff des Erlebnisses
festgeschrieben sind (vgl. Farrell 1950, 194). Bei einer kompletten Darstellung soll der Begriff des
Erlebnisses ausgeklammert und allein die physiologischen Korrelationen des Verhaltens angegeben
werden: ,Their fears are groundless that their sciences cannot in principle provide accounts that are
complete. They can get rid of the mental events and experience. But they get rid of them in a queer
way — by realising that it is just foolish that there are, or are not, any such things. [...] What they will
have done is to have given the physiological correlates of behaviour.“ (Farrell 1950, 197).

'%% | eopold Stubenberg kommentiert: , This is as it should be. llluminating characterizations of primitive
and intuitive notions are hard to come by. One should not expect them to change in 20 years or, for
that matter in 200 years.“ (Stubenberg 1998, 310, Fullnote 11)

70 Kann die Bestimmung durch das ,what it is like' genug leisten? Diese Bestimmung des phanome-
nalen Bewusstseins kann missverstanden werden. Stubenberg resimiert vier mégliche Missverstand-
nisse (vgl. dazu Stubenberg 1998, 13ff.), auf die hier nicht weiter eingegangen werden soll.

' Ein moglicher positivistischer Alternativbegriff fur ein Quale ist das ,Gignomen* (Theodor Ziehen,
nach Plessner 1975, 59). Er soll in Abgrenzung zu anderen Phanomenen ein Empfinden bezeichnen,
welches ,dem Bereich der Psyche enthoben ist”.

"2 In diesem Beispiel ist auch die Ontologie von der Farbeigenschaft Rot unter philosophischen Ge-
sichtspunkten ungeklart. Es gibt innerhalb der Philosophie der Farben eine Reihe an verschiedenen
Ansichten Uber Existenz und Natur von Farben. Die Positionen lassen sich wie folgt darstellen (vgl.
Byrne/ Hilbert 2001, xi f.). Folgende Frage trennt den Eliminativisten vom Realisten der Farben: Sind
physikalische Objekte farbig? — Der Eliminativist gibt eine verneinende Antwort, wohingegen der Rea-
list sie bejaht. Eine zweite Frage betrifft dann nur noch den Realisten: Was ist die Natur von Farbei-
genschaften? Hier gilt es innerhalb des Realismus zwischen Dispositionalismus (Farbeigenschaften
sind dispositionelle Eigenschaften der physischen Objekte; sie haben die Disposition, in mir ein
Farberlebnis zu verursachen), dem Physikalismus (Farbeigenschaften sind tatsachliche Eigenschaften
der physikalischen Objekte, die uns nur in Form von Farberlebnissen zugénglich sind) und dem Primi-
tivismus (Farbeigenschaften sind, dhnlich wie Formeigenschaften, Eigenschaften der physischen Ob-
jekte) zu unterscheiden.

87



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Qualiabegriff verzichtbar ist, ist die Meinung des Qualia-Eliminativisten'’>. Das Vor-
handensein des phanomenalen Bewusstseins ist jedoch jedem aus der Innenper-
spektive derart prasent, dass es absurd ware, diesen essentiellen Bestandteil unse-
res mentalen Lebens aus rein theoretischen Grinden zu leugnen. Es ist uns ebenso
klar, dass wir phanomenal empfinden (phanomenales Bewusstsein), wie es uns klar
ist, dass wir wach sind (intransitives Bewusstsein) oder ein Bewusstsein dieses
Sachverhalts haben (kognitives Bewusstsein).

Wie hangen die drei vorgestellten Formen von Bewusstsein miteinander zusammen?
Wie steht das intransitive Bewusstsein zum kognitiven oder phanomenalen Bewusst-
sein? Bevor man sich einer Sache kognitiv oder phanomenal bewusst sein kann,
muss man vorerst ein Bewusstsein im Sinne der Wachheit haben, also intransitiv
bewusst sein.'” Somit ist das intransitive Bewusstsein eine Voraussetzung fiir die
beiden anderen Formen von Bewusstsein. Kognitives und phanomenales Bewusst-
sein hangen wiederum folgendermallen zusammen: Sobald man sich einer Sache
kognitiv bewusst ist, ist es gleichzeitig auch irgendwie, diese propositionale Einstel-
lung zu haben; d.h., Gedanken und Winsche haben auch bestimmte Qualia. Inso-
fern meine ich, dass jedes kognitive Bewusstsein von einem phanomenalen Be-
wusstsein begleitet wird. '"® Kann es andererseits auch Zustande geben, die rein
phanomenal bewusst sind, denen kein kognitiver Aspekt beiwohnt? — Gibt es pha-
nomenale Zustande, bei denen keine propositionale Einstellung vorhanden ist? —
»Zumindest [wlenn man phanomenales Bewusstsein [...] als Erlebnishaftigkeit defi-
niert, ergibt sich daraus noch nicht die Forderung, es musse einen Bereich von Pro-

zessen und/ oder Zustanden geben, die rein phanomenal bewusst sind.“ (Kurthen

"% So wird diese Form des phanomenalen Bewusstseins von einigen vollig bestritten. Nach William
James (nach Damasio 1995, 324) ist dies das Schlimmste, was die Psychologie tun kénne, weil sie
damit die Existenz des personalen Selbst in Frage zu stellt.

'" Diese Voraussetzung erstreckt sich aber eigentlich bis hin zu Traumen. Auch hier kann es sich
namlich noch auf eine bestimmte Weise anfiihlen, oder man kann denken, wiinschen etc., dass ....
Vi59ilanz beginnt also mit dem Ende eines Tiefschlafes.

""" Es ist auch insofern als Grundlage einer moralischen Beurteilung negativ bewerteter héherer kogni-
tiver Zustande geeignet, weil — wie oben ausgefuhrt wurde — auch diese Zustande immer phanomenal
erlebt werden. So umfassen Angstzustande oft eine unangenehme Empfindung, die im Pathozentris-
mus zur Bewertung herangezogen wird. Man kann sagen, dass jede der oben unterschiedenen Be-
wusstseinsformen von phanomenalem Bewusstsein begleitet sein muss. Insofern kénnte man viel-
leicht auch die These formulieren, dass das phanomenale Bewusstsein eine transzendentale
Bedingung jeglichen Denkens ist. Alle bewussten mentalen Zustande missen sich irgendwie anfiih-
len.

88



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

2001, 134)."® Aber es ist wiederum nicht notwendig, fir ein phanomenales Bewusst-
sein ein kognitives Bewusstsein dieser Empfindung zu besitzen.

Wenn der Pathozentrist von Empfinden spricht, so ist damit das phdnomenale Be-
wusstsein von Empfindungszustanden gemeint. Die Wahl eines Kriteriums fallt damit
fur den Pathozentristen mit dem phanomenalen Bewusstsein auf eine sehr basale
Form des Bewusstseins. Insofern ist es geeignet, auch Tiere in den Kreis moralisch
relevanter Entitaten aufzunehmen. Aber auch eine solch basale Form sollte ihren
differenzierten Eingang in die moralische Bewertung finden. Ist das phanomenale
Bewusstsein abstufbar, sollte dies auch in der ethischen Bewertung von Moralobjek-
ten abgebildet werden. Meines Erachtens lassen sich auch fur das phanomenale
Bewusstsein verschiedene Grade unterscheiden. Auch die Empfindungsfahigkeit ist
wie das intransitive Bewusstsein grundsatzlich abstufbar. Ich mdchte zwischen vier
moglichen Dimensionen der Gradualitdt des phdnomenalen Bewusstseins differen-
zieren: a) Mit ,mehr oder weniger Empfindungsfahigkeit* kbnnen verschiedene Grade
der Abwesenheit von Taubheit gemeint sein.'”’ b) In einem anderen Sinne kann ,ge-
ringere Empfindungsfahigkeit” darin bestehen, dass der Grad der Aufmerksamkeit
auf einen phdnomenalen Zustand geringer ist.'"® c) Unter ,mehr oder weniger Emp-
findungsfahigkeit“ kann man drittens die Anzahl der betroffenen Episoden bewussten
Erlebens innerhalb eines Zeitintervalls verstehen. In diesem Sinne ist eine Entitat
mehr empfindungsfahig, wenn sie in einer bestimmten Zeit mehr phanomenal be-
wusste Episoden aufzuweisen hat als ein anderes Wesen. d) Zuletzt kann ,mehr o-
der weniger Empfindungsfahigkeit* die Anzahl der Modalitdten meinen, innerhalb de-
rer eine Entitat eine phanomenal bewusste Erfahrung machen kann. Eine Entitat ist
dann empfindungsfahiger, wenn sie innerhalb einer groReren Zahl unterschiedlicher

Modalitaten phanomenal bewusst sein kann als eine andere. All diese Dimensionen

'7® Auch Michael Tye diskutiert die Frage, ob es rein phdnomenal bewusste Zustande gibt (vgl. Tye

1995, 4ff.). Wir kennen das phanomenale Bewusstsein meistens immer nur in Verbindung mit anderen
mentalen Zustanden. Dies kann man auch als Problem fir den Pathozentristen ansehen. Er ist immer
gleich mit einem Konglomerat mentaler Zustande konfrontiert, die er moralisch beurteilen muss. Reine
phanomenale Zustande kénnen deshalb niemals fur sich alleine die Grundlage fir moralphilosophi-
sche Urteile bilden.

""" Grade der Empfindungsfahigkeit als Abwesenheit der Taubheit lassen sich bei einer (lokalen) An-
asthesie beobachten, wahrend das phanomenale Erleben eines Schmerzes immer ,tauber’ wird, bis
es letztendlich nicht mehr spurbar ist (,gemessen’ werden kénnte der jeweilige Wert an den Empfin-
dungsmaxima der jeweiligen Spezies).

'"® Dieser Sinn ist von a) verschieden, da man mit gleicher Aufmerksamkeit verschiedene Stufen der
Taubheit verfolgen kann (vgl. wiederum das Bsp. der Anasthesie). Beide Faktoren lassen sich unab-
hangig voneinander variieren und mussen daher verschieden sein.

89



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

konnten in der pathozentrischen Bewertung von Moralobjekten ausschlaggebend
sein.

Das Anliegen einer pathozentrischen Ethik ist es, gerade Moralobjekte zu integrieren,
die nicht menschlich sind. Deshalb muss eine begriffiche Grundlage geschaffen
werden, mit der auch die Empfindungen ,nicht-normal Empfindender” und nicht-
menschlicher Entitaten beschrieben werden kann. Nur mit einer hinreichend offenen
Begrifflichkeit kann auch die moralische Bewertung des phanomenalen Bewusstseins
unvoreingenommen untersucht werden. Dafir werden eine Terminologie und ein
Verstandnis bendtigt, welche fur die Anwendung auf das phanomenale Empfinden
anderer Spezies brauchbar sind. Das Empfinden von Wesen zu unterschiedlichen
evolutionaren Zeitpunkten kann anders aussehen als jenes, welches wir Menschen
kennen. Genauso sieht auch der Ful® eines Affen anders aus als der eines Men-
schen, der sich wahrscheinlich daraus entwickelt hat. Neben dem Erfordernis, eine
Ausgestaltung eines Merkmals allgemein zu benennen, ist es ebenso notwendig,
eine Vorstellung zu bekommen, hinsichtlich welcher Faktoren das Merkmal anders
aussehen konnte als jenes, welches wir aus unserer Innenperspektive kennen (s.0.).
Die Phanomenologie eines Lebewesens kann sich namlich in ihrem ,Umfang“ von
Phanomenologien anderer Arten oder auch von Individuen derselben Art unterschei-
den. Einmal kann sich die Auspragung phanomenaler Eigenschaften bei Individuen
innerhalb einer Art (innerartliche Varianz), ein andermal zwischen Individuen ver-
schiedener Arten unterscheiden (interartliche Varianz). Es kdnnten Eigenschaften
durch Mutationen hinzukommen oder wegfallen und sich diese neue Konstitution der
Phanomenologie der Art Uber einen Zeitraum hinweg als Standard etablieren. Des-
halb ist es naheliegend, dass nichtmenschliche Spezies vielleicht in einer ganz ande-
ren Empfindungswelt leben. Die menschliche Phanomenologie ist nur ein Ausschnitt
aus einem breiteren Spektrum moglicher Empfindungswelten. Dieser Sachverhalt
ergibt sich schon aus einer unterschiedlich langen Lebensdauer (z.B. Eintagsfliege —
Mensch) oder unterschiedlichen Wahrnehmungsorganen (z.B. Fledermaus -
Mensch) verschiedener Spezies.

Diese fremden Phanomenologien mussen nicht fur den Menschen einsehbar sein.

Ein Wesen einer anderen Spezies

,besalle ganz andere Fahigkeiten, das Gesehene praktisch zu verwerten. Es
wulrde neue Gegenstande formen und besafle vor allen Dingen eine uner-
messlich langere Lebensdauer als wir. Vielleicht ware auch seine Zeitauffas-
sung eine fundamental verschiedene. Sobald wir uns der Disharmonie zwi-

90



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

schen den Raum- und Zeitverhaltnissen jener Welten und unserem Dasein
bewusst werden, brauchen wir uns nur daran zu erinnern, dass wir auch mit
einem Stelzful® von einem halben Kilometer Lange nicht laufen kdnnten. Ob
wir aber unsere Sinnesorgane oder unsere Bewegungsorgane uber Gebuhr
vergrofdern, ist im Prinzip das Gleiche — in jedem Falle durchbrechen wir die
natlrliche Zweckmaligkeit unseres Organismus.“ (Simmel 1999, 214)

Andere physiologische Voraussetzungen und Lebenszyklen etc. kdnnen ein anderes
phanomenales Empfinden bedeuten. Der Pathozentrist misste zumindest eine unge-
fahre Vorstellung davon haben, wie eine andere Spezies empfindet, um sie auf die-
ser Grundlage in den moralischen Diskurs einbeziehen zu kdnnen. Bei Angehdrigen
einer anderen Art haben wir also hinsichtlich der Empfindungszustande ein schwer-
wiegendes Problem, weil es sich bei ihnen um sogenannte exzentrische (,eccentric”)
mentale Zustande handelt (vgl. Polger 2006, 33), die sich qualitativ und in ihren phy-
siologischen Grundlagen erheblich von menschlichen unterscheiden kdonnen. Das
phanomenale Bewusstsein konnte in anderen Empfindungssubjekten Uber die Art-
grenze oder auch beim anormalen Empfinden von Angehdrigen derselben Spezies
vollig anders beschaffen sein. Fiur solche Varianten einer Phanomenologie aus der

Perspektive eines Individuums einer bestimmten Art'"®

werden hier die Begriffe der
abweichenden (innerartlich) bzw. der Fremdphdnomenologie (interartlich) einge-
fihrt."® Eine abweichende Phanomenologie beschreibt die Gesamtheit der Empfin-
dungszustande von nicht normal empfindenden Menschen. Eine Fremdphanomeno-
logie bezeichnet hingegen die Gesamtheit der Empfindungen von Individuen einer
anderen Spezies.'®' Die beiden Begriffe stehen in einem evolutionaren Zusammen-

hang.'®

' Es ergibt sich aus der Natur der Sache, dass andere Phanomenologien aus der Sicht eines normal

empfindenden Menschen definiert werden miissen. Einen anderen Standpunkt, eine ,Sicht von Nir-
gendwo“ (Nagel) kénnen wir nicht einnehmen. Wir haben nur einen Einblick in unser eigenes Erleben,
mit dem wir ein anderes Erleben zu definieren haben.

'8 Die Unterscheidung zwischen abweichender und Fremdphanomenologie ist z.B. im Hinblick auf
Singers moralische Gleichstellung von Komapatienten oder Embryos und Tieren relevant. Im einen
Fall handelt es sich ndmlich um eine abweichende Phdnomenologie (Komapatient) und im anderen
um eine Fremdpha&nomenologie (Tier). Die erste Phanomenologie weicht vom Normalfall ab, die zwei-
te bildet gerade den Normalfall. In einer pathozentrischen Ethik misste die moralische Gleichrangig-
keit dieser Falle zumindest benannt, wenn nicht hinreichend begriindet werden. Es muss namlich
begrindet werden, ob diese beiden Formen von Phdnomenologien eine analoge moralische Behand-
lung erfordern.

81 |n Anbetracht evolutionsphilosophischer Uberlegungen kdnnen die Begriffe der abweichenden und
Fremdphanomenologie in Beziehung zueinander gesetzt werden. Sie kdnnen aus dieser evolutiona-
ren Perspektive genau definiert werden: Ware eine Phanomenologie, die entlang einiger zu begrin-
dender Umfangskriterien (also Kriterien, die den Umfang einer Phanomenologie beschreiben) um
einige ihrer phanomenalen Eigenschaften vom Normalfall der Spezies abweicht, schon eine
Fremdphanomenologie? Ware also z.B. ein Komapatient schon eine Fremdphanomenologie? Nein,

91



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Bei der abweichenden Phanomenologie und der Fremdphanomenologie kdnnen
grundlegend nochmal jeweils zwei Varianten unterschieden werden. Einmal kann es
sich um eine allgemein reduzierte Phanomenologie handeln. In diesem Fall ware
vielleicht der Umfang an zu empfindenden phanomenalen Eigenschaften geringer als
der Umfang phanomenaler Eigenschaften der Spezies, mit der sie verglichen wird.
Ebenso kann die Fremdphanomenologie auch qualitativ reduziert sein. In einem sol-
chen Fall einer reduzierten Phanomenologie ware die Auspragung phanomenaler
Zustande einfacher als die der Zustande der Spezies, mit der sie verglichen wird.
Eine reduzierte Fremdphanomenologie ware z.B. wahrscheinlich eine niedere Spe-
zies als die menschliche (etwa eine Schnecke). Bei der abweichenden Phanomeno-
logie ware eine reduzierte Variante ein in der Bioethik zu diskutierender sog. margi-
nal case (z.B. ein Komapatient). Neben der reduzierten Phanomenologie ist aber

auch eine erweiterte Phanomenologie denkbar. In einem solchen Fall ware die

nicht unbedingt. Die Phanomenologie wird auf den Normalfall des Umfangs phanomenaler Eigen-
schaften in einem Individuum einer Art relativiert. Insofern ist die Fremdph&dnomenologie wie folgt zu
definieren (z.B. andere Tierarten): Eine Fremdph&nomenologie in Abgrenzung zu einem Individuum
der Art A ist eine Phdnomenologie, die den Normalfall fiir Individuen einer anderen Art zum evolutio-
néren Zeitpunkt t instanziierten phdnomenalen Eigenschaften bildet und sich im Umfang der phéno-
menalen Eigenschaften von der Phdnomenologie der Individuen der Art A unterscheidet. Eine Entitat
der Art A besalRe also erst dann aus der Sicht einer Entitat der Art B eine Fremdphanomenologie,
wenn die Instanziierung eines abweichenden Samples phadnomenaler Eigenschaften der Normalfall fur
Individuen der Art A ware. Weicht die Instanziierung des abweichenden Umfangs der Fremdphano-
menologie nur in diesem Fall und nicht im Normalfall von unserer normalen menschlichen Phano-
menologie ab, so handelt es sich nicht um eine Fremdphanomenologie, sondern um eine abweichen-
de Phanomenologie eines Individuums derselben Art. Insofern kann eine abweichende
Phanomenologie dann wie folgt definiert werden (z.B. Komapatienten): Eine abweichende Phéno-
menologie a‘in Abgrenzung zu einem normal empfindenden Individuum a der Art A ist eine Phdno-
menologie, die sich im Umfang der phdnomenalen Eigenschaften, die Individuen der Art A im Normal-
fall zum evolutiondren Zeitpunkt t besitzen, unterscheidet.

'®2 |In einem evolutionéren Prozess verandern sich sicher auch Phanomenologien (s. dazu Abschnitt
4). Durch Mutationen entsteht aus einer abweichenden Phanomenologie bei Individuen der Art A mdg-
licherweise eine Fremdphanomenologie. Zwischen abweichender Phanomenologie und Fremdpha-
nomenologie besteht insofern auch ein Zusammenhang. Wenn die abweichende Phanomenologie
zum Normalfall einer neu entstehenden Art A* wird, so ist die abweichende Phanomenologie von A'-
Individuen eine Fremdphanomenologie aus der Sicht von Individuen der Art A. Die Entwicklung einer
Fremdphanomenologie aus einer abweichenden Phanomenologie ist also an einen zugrunde liegen-
den evolutionaren Prozess gebunden, der die reduzierte Phanomenologie mancher Individuen einer
Ursprungsart zum Normalfall einer neuen macht. Eine abweichende Phanomenologie kdnnte also mit
ihrer genetischen Fixierung zu einer Fremdphanomenologie werden. (Dabei ist zu bertcksichtigen,
dass es sich nicht um erworbene Merkmale handeln darf. Wirde man davon ausgehen, dass sich
Phanomenologien genetisch fixieren, die im Laufe des Lebens eines Phanotyps erworben wurden,
wirde man ein lamarckistisches Evolutionsverstadndnis zugrunde legen.) Stellen wir uns vor, dass
durch eine Verkettung verschiedener Zufélle genetisch bedingte Komapatienten eine Methode der
Fortpflanzung entwickeln wiirden. Aus diesem Fortpflanzungsprozess, der nicht unterbunden wiirde,
wirden neue ,Baby-Komapatienten“ entstehen, welche heranwachsen und sich wieder fortpflanzen.
So wiirden wahrscheinlich Fortpflanzungsbarrieren entstehen und eine neue Art ware entstanden,
deren Normalfall gleich der abweichenden Phanomenologie unserer Art ware. In einem solchen hypo-
thetischen Fall wirden wir dann nicht mehr von einer abweichenden, sondern von einer Fremdpha-
nomenologie sprechen.

92



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

Fremdphanomenologie bzw. abweichende Phanomenologie hinsichtlich Auspragung
und Anzahl phanomenaler Eigenschaften reicher als die Vergleichsphanomenologie.
Als Beispiel fur eine erweiterte Fremdphanomenologie kdnnte man sich Auferirdi-
sche mit einer reicheren Phanomenologie als der unseren vorstellen, fir eine abwei-
chende Phanomenologie vielleicht durch weitere phanomenale Eigenschaften be-
gabte Savons.'®® Gerade fiir den Pathozentrismus, der auf Grundlage phanomenaler
Eigenschaften differenzierte moralische Urteile fallen muss, werden diese Unter-

scheidungen relevant.

abweichende Phanomenologie Fremdphinomenologie

erweiterte Phanomenologie erweiterte Phanomenologie
reduzierte Phanomenologie reduzierte Phanomenologie

Abbildung 3 — Formen anderer Phdnomenologien

Zu unterscheiden ist zwischen abweichenden Phanomenologien und Fremdphanomenologien. Bei beiden Formen lassen sich
jeweils reduzierte und erweiterte Falle denken. Abweichende und Fremdphanomenologien kénnen in einem evolutiondren
Zusammenhang stehen.

In diesem Abschnitt wurde das fur den Pathozentrismus entscheidende Kriterium der
Empfindungsfahigkeit als eine bestimmte Form des Bewusstseins identifiziert. Der
Pathozentrist bezieht sich, wenn er von Leidens- oder von Empfindungsfahigkeit
spricht, auf das phanomenale Bewusstsein, welches innerhalb der Philosophie des
Geistes unter erkenntnistheoretischen und ontologischen Gesichtspunkten kritisch
diskutiert wird. Dieses phanomenale Bewusstsein ist wahrscheinlich hinsichtlich sei-
ner Auspragungen innerhalb unserer Spezies und ebenfalls im Vergleich zu anderen

Spezies variabel. In anderen Korpern wird anders empfunden, weshalb von abwei-

'8 Es ist aber anzunehmen, dass es sich in solchen Fallen nicht um zusétzliche phanomenale Eigen-

schaften, sondern lediglich um gesteigerte héhere kognitive Fahigkeiten handelt. Dass aber einzelne
Individuen unserer Art ggf. eine erweiterte Phanomenologie besitzen, erscheint durchaus denkbar.

93



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

chenden bzw. Fremdphanomenologien gesprochen werden muss, die innerhalb ei-
ner pathozentrischen Position eventuell einen jeweils unterschiedlichen moralischen
Rang einnehmen wurden.

Der Pathozentrismus wurde weiter oben als eine Grenzposition charakterisiert, der
ein mentales Kriterium ins Zentrum stellt. Wenn man Empfindungsfahigkeit als natir-
liches Phanomen betrachten mochte, muss die Entstehung des phanomenalen Be-
wusstseins im Rahmen einer naturwissenschaftlichen Theorie zu einem Thema ge-
macht werden. Die naturwissenschaftliche Annaherung erscheint als die vielver-
sprechende Madglichkeit der Erfassung phanomenaler Zustande von nichtmenschli-
chen Moralobjekten. Daher wird nun in einem ersten Schritt eine naturalistische On-
tologie des Geistes angenommen, in der der Versuch einer naturwissenschaftlichen
Erfassung von Empfindungszustanden diskutiert werden soll. Um die Zusammen-
hange besser zu verstehen, gilt es, erst kurz auf das Leib-Seele-Problem einzuge-
hen, sodann wird der Naturalismus im Allgemeinen und danach die naturwissen-
schaftliche Begrundung der fur den Pathozentrismus entscheidenden Empfindungen
behandelt. Der Schluss dieses Kapitels befasst sich mit der geistphilosophischen
Diskussion der epistemischen Probleme, die das pathozentrische Kriterium der Emp-

findungsfahigkeit im Rahmen einer naturalistischen Geistontologie mit sich bringt.

94



3.2 Eine Ontologie des pathozentrischen Kriteriums

Eine naturalistische Ontologie ist heute in weiten Teilen einer naturwissenschaftlich
orientierten Gesellschaft Common Sense. Diese Ontologie geht mit dem Anspruch
der Objektivierung phadnomenaler Zustande einher. Er ist daher auch fur den Patho-
zentrismus mit grofden Hoffnungen verbunden, weil dieser sich hinsichtlich verschie-
dener Fremdphanomenologien Aufklarung versprechen kann. Daher sollte sich jede
pathozentrische Position zumindest prinzipiell mit dem Naturalismus auseinanderset-
zen und den Versuch wagen, sein Kriterium im Rahmen einer grundsatzlich naturalis-
tisch orientierten Ontologie zu beschreiben und zu prufen, inwieweit sie fur eine pa-
thozentrische Ethik verwertbar ist. Eine solche pathozentrische Ontologie ist aber
nicht ohne weiteres zu begrinden, sondern nur gegenuber alternativen Sichtweisen
zu plausibilisieren.®*

Empfindungen, die innerhalb einer naturwissenschaftlichen Weltsicht beschrieben
und verstanden werden sollen, sind geistige Phanomene. '8 Der Geist wird im Natu-
ralismus immer als ein naturliches Phanomen aufgefasst, welches sich nicht grund-
legend von anderen Dingen unserer Welt unterscheidet. In einem Pathozentrismus
mit einem dualistischen Verstandnis mentaler Zustande, in dem der Geist und so
auch Empfindungen einer anderen Seinssphare angehdren wirden, waren die Emp-
findungen von Fremdphanomenologien deshalb nicht ohne weiteres naturwissen-
schaftlich nachweisbar. Insofern ist es an dieser Stelle notwendig, auf die philosophi-
schen Grundlagen und Charakteristika einer naturalistischen Ontologie und das
klassische Leib-Seele-Problem einzugehen, den Materialismus von anderen Alterna-
tivpositionen abzugrenzen und ihn soweit moglich argumentativ zu verteidigen.

Die Frage nach der Seinsart des Geistes ist eine traditionelle Frage der Philosophie

und besteht wahrscheinlich solange, wie es die Philosophie gibt. Es ist die Frage da-

'8 Es wird sich z.B. herausstellen, dass die prinzipielle Moglichkeit eines epiphdnomenalistischen

Eigenschaftsdualismus nicht ausgeschlossen werden kann (s.u.) und dieser deshalb neben einer na-
turalistischen Ontologie des pathozentrischen Kriteriums auch eine gangbare Mdglichkeit bleiben
muss.

'8 Wie oben bereits erlautert wurde, markiert diese Tatsache eine Eigenheit der pathozentrischen
Position. Mit der Wahl eines mentalen Kriteriums muss der Pathozentrist Stellung zu der ontologi-
schen Debatte innerhalb der Philosophie des Geistes beziehen. Alternative Theorien wie der Bio- oder
Physiozentrismus waren hingegen nicht in dem Malfe auf eine derartige geistphilosophische Analyse
festgelegt. In einer Untersuchung des Pathozentrismus ist eine solche Analyse aber notwendig und
ebenfalls eine geistphilosophische Perspektive auf andere Spezies immer schon angelegt. Sie ist
erforderlich, weil eine bestimmte Ontologie des Kriteriums auch ggf. moralphilosophische Implikatio-
nen haben kénnte und darlber hinaus eine diesbezligliche Untersuchung die Grenzen und Méglich-
keiten des Pathozentrismus aufdecken kénnte.



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

nach, ob der Geist — und damit immer auch Empfindungszustande, die den Kern je-
der pathozentrischen Theorie bilden missen — etwas von den anderen Dingen in un-
serer Welt Verschiedenes ist. Ist der Gedanke an ein Erdbeereis oder der empfunde-
ne Geschmack an einem warmen Sommertag etwas Ahnliches wie das Eis selber,
etwas wie der Stuhl, auf dem ich sitze, wahrend ich das Eis geniel3e, der aus Atomen
besteht, oder ist der Geist etwas kategorial anderes?

Das Geistige scheint auf den ersten Blick einige Eigenschaften zu haben, die die ub-
rige materielle Welt nicht besitzt. Gedanken und Gefihle sind unsichtbar, nicht raum-
lich, Angste sind nicht kauflich und Aggressionen haben selber keinen Geruch; sie
scheinen nicht in einem direkten kausalen Verhaltnis zu den tbrigen Dingen unserer
Welt zu stehen. Deshalb scheint eine ontologische Grenze zwischen dem Geist auf
der einen Seite und der materiellen Welt auf der anderen Seite zu bestehen. Dem
Geist wurde eine Sphare zugewiesen, die nur hinsichtlich verschiedener Aspekte mit
der materiellen Welt in Verbindung zu stehen scheint. Diese Trennung zwischen
Geist und Materie wurde im Laufe der Philosophiegeschichte durch ein Spektrum
philosophischer Positionen angereichert, nach welchen der Geist und damit auch
Empfindungen entweder etwas von der Materie véllig Verschiedenes sein sollten und
wenige der Eigenschaften mit der Materie teilten oder mit dem Materiellen sogar
gleichgesetzt wurden. Der Naturalismus ist insofern keine homogene Position, son-

dern ein Theorienkonglomerat.186 Legt man eine materialistische Orientierung fir den

'8 Eine ganze Reihe naturalistischer Positionen sind denkbar; diese sollen hier kurz vorgestellt wer-

den: Eine sehr radikale Form des Materialismus wird heute von den Eheleuten Patricia und Paul
Churchland vertreten (weitere Vertreter sind Richard Rorty oder Paul Feyerabend, vgl. Sturma 2005,
31). lhre Position besteht darin, mentale Zustande zu leugnen. Sie versuchen nicht, das Mentale auf
das Physische zuriickzuflihren, sondern eliminieren die Ebene des Geistigen vollstandig (vgl. Be-
ckermann 2001, 245). Unser Reden liber Mentales, die Prozedur der sog. Alltagspsychologie, soll sich
als Fehler herausstellen. Solche Fehlgriffe ereignen sich auch standig in der Wissenschaft (einen
Uberblick solcher Revisionen bietet Larry Laudans Liste, vgl. Laudan 1998, 33). Beckermann be-
schreibt diesen Fall der Wissenschaftsentwicklung als einen, bei der die alte Theorie nicht auf die
neuere reduziert werden kann. Die Begriffe einer zu reduzierenden alten Theorie T, sind nicht auf die
Begriffe einer neuen Theorie T, Ubertragbar (vgl. Beckermann 2001, 250ff.). Nach Thomas Kuhn sind
die beiden Paradigmen inkommensurabel. Die Alltagspsychologie wird, wie viele andere Theorien in
der Geschichte der Wissenschaft, durch eine neuere Theorie ersetzt werden, in der der Begriff des
Mentalen nicht mehr auftaucht. Herbert Feigl macht im Rahmen dieser Annahme einen Vorschlag fur
eine solche nicht-mentale Sprache (vgl. Feigl 1967, 102ff.). Griinde fiir diese Theorienersetzung sollen
nicht zu bereinigende Defizite der Alltagspsychologie sein: Von ihr ungeklarte Phdnomene, mangeln-
der Fortschritt und die Unvereinbarkeit ihrer Begriffe mit denen der Naturwissenschaften sprechen
gegen sie (vgl. Beckermann 2001, 253). Daher werden mit ihr auch die postulierten mentalen Zustan-
de verschwinden (vgl. Churchland 1981, 67).

Eine weitere Methode, mentale Zustande zu materialisieren und ihnen eine eigenstandige Existenz
abzusprechen, besteht darin, unter ihnen lediglich Dispositionen zu bestimmtem Verhalten zu verste-
hen. Nach einer zweiten Theorie, dem Behaviorismus oder ,semantischer Physikalismus‘ (Becker-
mann 2001) reden wir, wenn wir ber mentale Zustande reden, eigentlich nur Gber physikalische Tat-
sachen wie ein Verhalten. Und dementsprechend sind alle mentalen Redeweisen (Satze der

96



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

Pathozentrismus zugrunde, ist damit also noch keine genaue Position aus dem
Spektrum materialistischer Theorien ausgewahit.'® Alle materialistischen Theorien
entscheiden sich aber mit ihrer Ontologie dafur, auch den Geist und Empfindungen

mittels naturwissenschaftlicher Theorien zu erklaren (s. Kapitel 3.3).

Psychologie) in Satze Uber materielle Sachverhalte (physikalische Sprache) tUbersetzbar. (Dariber
hinaus soll nach Carnap sogar auch jedes mentale Pradikat in einer physikalischen Sprache definier-
bar sein, vgl. Carnap 1932, 109). Im logischen Empirismus folgerte man, dass etwas Uber das Mentale
zu behaupten synonym sein muss mit einem entsprechenden Kommentar Uber beobachtbare physika-
lische Begebenheiten. ,Der Patient hat Zahnschmerzen® heilt ,Der Patient halt sich die Wange, jam-
mert, schreit ...“ Auch Gilbert Ryle ist zu einem popularen Vertreter des (logischen) Behaviorismus zu
zahlen. Er sieht in dem Gerede Uber das Mentale nichts anderes als Aussagen lber entsprechendes
potentielles Verhalten und ist davon Uberzeugt, einen seit Descartes bestehenden Kategorienfehler
aufzudecken: ,Descartes Mythos* (vgl. Ryle 1969, Kap. 1).

Der Eliminativismus und Behaviorismus gehéren zum mentalen Irrealismus. Eine erste Spielart eines
mentalen Realismus ist der Funktionalismus, der unter mentalen Zustanden funktionale Zustande
versteht. (Man kann die behavioristischen Positionen als die Vorgéngertheorien der verschiedenen
Funktionalismen ansehen. Der empirische Behaviorismus wird zum Psychofunktionalismus; der logi-
sche Behaviorismus wird zum analytischen Funktionalismus; vgl. Levin 2004). Der Funktionalismus
definiert einen mentalen Zustand durch den Rekurs auf zu erwartendes Verhalten, auf den jeweiligen
Input des Systems und auf seine Relationen zu weiteren mentalen Zustéanden des Systems (vgl. Kim
1998b, 86; Block 1978). Hilary Putnam bestimmt einen funktionalen Zustand in Anlehnung an einen
computationalen Zustand einer Turing Maschine. Er besteht darin, einem bestimmten Input dem jewei-
ligen Output eines Systems zuzuordnen und darin, seine Relationen zu weiteren solcher Systemzu-
stédnde aufzuzeigen. Durch diese Zuordnung und durch die Beziehungen zu anderen Systemzustan-
den beschreibt ein funktionaler Zustand eine kausale Rolle (vgl. Putnam 1997, 127). Der mentale
Zustand st eine bestimmte kausale Rolle. Die funktionalen Zustande sind auf irgendeine Weise in
einem System realisiert, d.h. es gibt einen physischen Zustand, der diese kausale Rolle einnimmt. Der
Funktionalismus bleibt aber mit seinen Behauptungen ontologisch neutral (vgl. Carrier/ Mittelstral®
1989, 61). Der Funktionalismus ist deshalb eine nicht ,chauvinistische” (Block 1978) Theorie und kann
dem Argument der multiplen Realisierbarkeit (welches sich gegen die Identitatstheorie richtet) stand-
halten.

David Lewis geht von einem Funktionalismus aus, spezifiziert eine kausale Rolle eines mentalen Zu-
standes und sucht daraufhin nach den physikalischen Strukturen in unserer Welt, die diese kausale
Rolle realisieren. Sind solche einmal gefunden, so sei die Identitat dieser physischen Strukturen zu
den jeweiligen funktionalisierten mentalen Zustanden zu behaupten. Und so sind nach der populare-
ren Variante der Identitatstheorie, namlich der sog. Typen-Identitdtstheorie, Typen von mentalen Zu-
stdnden mit Typen von physischen Zustanden identisch (vgl. Lewis 1966, 17). Von dieser Form der
Identitatstheorie, wie sie Lewis vertritt, ist eine weitere zu unterscheiden: Die Token-
Identitatstheoretiker setzen nicht Typen von mentalen Zustanden mit Typen von physischen Zustan-
den gleich, sondern einzelne mentale Ereignisse mit einzelnen physischen Ereignissen. Diese Positi-
on, die durch Donald Davidson auch unter dem Namen ,Anomaler Monismus*“ bekannt geworden ist,
versteht sich als nicht reduktiv. Alle genannten Positionen sind naturalistische Postionen und kdmen
damit grundsatzlich flr eine naturalistische Fundierung des pathozentrischen Kriteriums der Empfin-
dungsfahigkeit in Frage. Sie alle beanspruchen, den Geist und damit auch Empfindungen im Rahmen
einer naturwissenschaftlich ausgerichteten Weltsicht fassen zu kénnen.

'8 Auch wenn ich keine spezielle naturalistische Theorie flir den Pathozentrismus auswahlen mdchte,
ist m.E. davon auszugehen, dass sich einige geistphilosophische Ontologien mehr, andere weniger fir
die Grundlegung des pathozentrischen Kriteriums eignen wirden. (Es ist beispielsweise eher unplau-
sibel einen mentalen Antirealismus (Eliminativismus, Behaviorismus s.u.), in dem eine Existenz des
mentalen geleugnet wird, im Pathozentrismus zugrunde zu legen, als einen mentalen Realismus. Ich
halte im Hinblick auf den Pathozentrismus den naturwissenschaftlichen Bezug der Theorien aber noch
fir entscheidender als ihre jeweiligen Thesen bzgl. der seinsmaRigen Natur mentaler Zustande. Die-
sen Impetus teilen alle materialistischen Theorien. Das Argument der Erklarungslicke, welches weiter
unten im Rahmen der Unternehmung einer naturwissenschaftlichen Erklarung des phanomenalen
Bewusstseins eine Rolle spielen wird, ist gegen alle naturalistischen Positionen gerichtet. Dafiir, dass
das Argument gegen Identitatstheorien und Funktionalismen gerichtet ist, spricht sich Levine (2002)
aus.

97



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Der Naturalismus muss als eine Stellungnahme zum klassischen Leib-Seele-Problem
verstanden werden. Die zwei gro3en Schwierigkeiten der Philosophie des Geistes
sind das ontologische Problem und das Problem der mentalen Verursachung: Das
erste Problem besteht in der Frage, welche Art von Entitaten mentale Zustande sind.
Das zweite Problem der mentalen Verursachung fragt nach der kausalen Verbindung
zwischen Korper und Geist. Diese beiden Probleme bilden zusammen das klassische
Leib-Seele-Problem der Philosophie des Geistes (vgl. Birnbacher 1988), auf das der
Naturalismus die eleganteste Antwort zu geben verspricht. Auf das ontologische
Problem kann man alternativ zum Naturalismus ebenso mit einem Dualismus reagie-
ren. Wie schon Aristoteles (1996, 13) meint, gehen die Meinungen zur Ontologie des

Geistes weit auseinander; es gibt eine Vielfalt ontologischer Positionen des Geistes:

,ES widersprechen sich die Ansichten Uber die Prinzipien, welche und wie vie-
le es seien, und vor allem, je nachdem man sie als korperlich oder als unkor-
perlich auffasst, von diesen unterscheiden sich wiederum jene, die beides
verbinden und die Prinzipien von beiden herleiten. Sie widersprechen sich
auch hinsichtlich der Zahl; denn die einen nehmen ein Prinzip an, die anderen
mehrere.”

Die substanz-dualistischen Positionen versuchten der Trennung von Geist und Mate-
rie durch die Einteilung der Welt in zwei grundlegende Substanzen gerecht zu wer-
den (z.B. Descartes, Popper/ Eccles). Insofern ist nach diesen Positionen auch das
fur einen Pathozentrismus so wichtige phanomenale Bewusstsein etwas von der Ma-
terie Verschiedenes. Die heute sogar noch vertretenen eigenschaftsdualistischen
Positionen nehmen hingegen nur zwei Arten von Eigenschaften an — geistige und
korperliche Eigenschaften (z.B. Chalmers). Neben diesen dualistischen Positionen,
die fUr eine pathozentrische Ethik aufgrund ihrer Unzuganglichkeit des Kriteriums als
eine eher ungeeignete Basis erscheinen, verspricht der Materialismus als monisti-
sche Theorie (vgl. FuBnote 186) durch seine Erklarungsleistung im Bereich der men-
talen Verursachung auch Aufklarung Uber die Erfassung phanomenaler Zustande.
Denn nur wenn Bewusstsein irgendwie kausal mit der materiellen Welt verknUpft ist,
konnen diese Zustande innerhalb eines pathozentrischen Ansatzes als feststellbare
GroRe deklariert werden.

Zum zweiten Problem der mentalen Verursachung wurde ebenfalls in verschiedenen
Variationen Stellung bezogen und divergierende Antworten gegeben. Bewusstsein

kann kausalen Einfluss auf den Korper haben oder eben nicht. Und ebenso kann fir

98



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

die andere Kausalrichtung behauptet werden, dass der Korper den bewussten Geist
beeinflusst oder dass in dieser Richtung keine kausale Verbindung besteht.'®®

Bei den materialistischen Theorien kann das Geistige als funktionaler Zustand eines
physikalisch realisierten Nervensystems beschrieben (z.B. Putnam), mit bestimmten
physikalischen Eigenschaften identisch sein (z.B. Lewis) oder er kann als kategoriale
GroRe gar vollstandig unter den physikalischen Gegebenheiten geleugnet werden
(z.B. Churchland). Der Materialismus tritt als das gegenwartig vorherrschende Erkla-
rungsparadigma fur geistige und materielle Phanomene auf, selbst Empfindungen,
die das zentrale Kriterium des Pathozentrismus bilden, sollen sogar nach Meinung
einiger Autoren naturalistisch erklarbar sein.

Der Naturalismus behauptet, dass es lediglich eine Sorte von Dingen geben soll,
namlich nur die von den Naturwissenschaften akzeptierten Dinge oder Eigenschaf-
ten, und dass deshalb alle Phanomene, die wir in unserer Welt antreffen, auf diese
Dinge und Eigenschaften oder auf Wechselwirkungen zwischen ihnen zuriickgefiihrt
werden mussen. Fur diese entschiedenen Behauptungen lassen sich Motivationen
anfuhren. Diese Motivationen gelten unabhangig vom pathozentrischen Feststellbar-
keitsbestreben phanomenaler Zustande. In meinen Augen sind das Geschlossen-
heitsprinzip der physikalischen Welt, die Gefahr eines Epiphdnomenalismus und
Sparsamkeitsprinzipien die wesentlichen Grinde, eine materialistische Metaphysik

zu vertreten.'®®

'8 Die verschiedenen Antworten auf die zentralen Probleme der Philosophie des Geistes kombinieren

sich zu den folgenden klassischen Positionen: (a) Der Parallelist ist ein Dualist; er behauptet die onto-
logische Eigenstandigkeit des Bewusstseins und bestreitet jede kausale Verbindung zwischen dem
Bewusstsein und dem physikalischen Bereich [D; “Kn_, & 7K,_]. (b) Der Interaktionismus sieht im
Bewusstsein auch ein ontologisch eigenstandiges Phanomen, behauptet aber, dass eine kausale
Verbindung in beiden Richtungen vorliegt [D; Kn,_, & Ky_.m]. (c) Der klassische Epiphdnomenalist
bleibt, wie die vorangegangenen Positionen, bei einem Dualismus. Er behauptet jedoch nur eine Kau-
salrichtung, namlich eine Beeinflussung mentaler Zustdnde durch physikalische [D; 7K, & Kyom]. (d)
Letztendlich behaupten materialistische Positionen, dass Bewusstsein nicht ontologisch eigenstandig
ist und daher die Beziehung zwischen Mentalem und Koérper keine ,echte® Kausalitat darstellt [P;
Km-p & Kom“]. Detailpositionen, die sich durch Unterscheidung zwischen Behaviorismus, Funktiona-
lismus, Token- und Typeidentitatstheorien, sowie zwischen Substanz- und Eigenschaftsdualismen
ergeben, mdchte ich hier auler Acht lassen. Die hier verwendete Notation soll die Aussagen der je-
weiligen Positionen in Relation zueinander besser einsehen lassen. [D] und [P] gibt die ontologische
Sichtweise zum Bewusstsein an. Es handelt sich entweder um eine dualistische [D] oder um eine
physikalistische Position [P]. Mit [K, )] soll die Kausalbeziehung zwischen Bewusstsein und Kérper
beschrieben werden. [K,_,,] bezeichnet kausale Beeinflussung unseres Bewusstseins durch den Kor-
per. [Km_p] meint die andere Kausalrichtung, d.h. eine kausale Beeinflussung des Kérpers durch den
Geist.

'8 Diese Motivationen liefern also insofern auch Beweggriinde daflir, Empfindungen als pathozentri-
sches Kriterium innerhalb eines materialistisch-naturwissenschaftlichen Rahmenwerks zu behandeln.
Es sollte aber klar sein, dass keines der vorgestellten Argumente hinreichend sein kann, um eine Ent-
scheidung hinsichtlich der Ontologiefrage zu treffen. Die Diskussion kann im Rahmen dieser Arbeit
ebenfalls nur angedeutet werden.

99



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Ein Monismus wird indirekt motiviert, d.h. nur als ,Mittel zum Zweck’, um z.B. das
Problem der kausalen Interaktion zwischen Korper und Geist zu umgehen. Die Ak-
zeptanz des Prinzips der kausalen Geschlossenheit stellt eine solche indirekte Moti-
vation fur einen Monismus dar. Weil wir meinen, dass jedes physikalische Ereignis
auch eine physikalische Ursache haben muss und ein Monismus besser mit diesem
Prinzip zu vereinbaren ist als ein Dualismus, sind materialistische Positionen gegen-
uber dualistischen vorzuziehen. Diese Abwagung findet zwischen verschiedenen
Prinzipien statt, die den Naturalismus letztendlich Uberlegen erscheinen lassen. Das
Leib-Seele-Problem wird gangigerweise als ein Dilemma beschrieben, das sich bei
der Wahl zwischen drei Prinzipien (Differenz, Interaktion, Geschlossenheit) ergibt.’®
Diese Prinzipien sind alle gleich plausibel, schliel3en sich aber gegenseitig aus. Das
erste ist die Differenzthese, die besagt, dass Korper und Geist zwei verschiedene
Dinge sind. Sie scheint unmittelbar einleuchtend, weil Kérper und Geist so wenig
gemeinsam haben; der Kérper ist z.B. im Raum ausgedehnt, der Geist ist es nicht.'’
Mentales und Physisches unterscheiden sich in vielerlei Hinsicht.'® Descartes hat
die Differenzthese besonders deutlich herausgearbeitet und kommt zu dem Schluss,
dass Korper und Geist zwei verschiedene Substanzen (namlich res cogitans und res
extensa) sind.'®® Das zweite Prinzip ist die Interaktionsthese. Sie besagt, dass Kor-
per und Geist keineswegs voneinander unabhangig sind, sondern dass sowohl der
Geist auf den Korper, als auch der Korper auf den Geist einwirken kann. Manche
vertreten dieses Prinzip der kausalen Wechselwirkung nur in einer Richtung. Diese
Epiphanomenalisten bestreiten, dass auch der Geist auf den Korper einwirken

kann.'®* Das dritte Prinzip ist das Geschlossenheitsprinzip: Dieses Prinzip verlangt,

190 Vgl. u.a. Sturma 2005, 18; Bieri 1997, 5ff.; Kim 1998b, 47ff.; Beckermann 2000, 4ff.; Pauen 2001b,
34ff. Je nachdem, welche Prinzipien akzeptiert und welche anderen dafir aufgegeben werden, erge-
ben sich die jeweiligen geistphilosophischen Positionen.

9" Dieser Punkt wird auch noch in der neueren Debatte diskutiert (vgl. McGinn 2001).

92 Herbert Feigl stellt eine Auswahl von Punkten vor, in denen sich die beiden unterscheiden sollen
Sgsgl Feigl 1967, Kap. IV).

Heutzutage wird eine nicht so starke Konsequenz gezogen. Dualistische Positionen bleiben bei
einem Eigenschafts- statt Substanz-Dualismus. Es gibt nach dieser Position nicht zwei verschiedene
Substanzen, sondern nur zwei verschiedene Arten von Eigenschaften, die unterschieden werden
missen: geistige und kérperliche Eigenschaften. Die Position David Chalmers ist ein Beispiel fur einen
solchen Dualismus.

194 Bei historischen Theorien, die von einem vélligen Ausbleiben kausaler Interaktion ausgehen,
spricht man von Parallelismus und Okkasionalismus. Psychophysische Korrelationen wurden von
Vertretern solcher Positionen auf verschiedene Weise erklart. Theorien der neuzeitlichen Philosophie-
geschichte, wie Leibniz’ These der prastabilierten Harmonie (Parallelismus), die Annahme eines vor-
gegebenen Plans, oder Malebranches Annahme, dass Gott immer wieder ins Weltgeschehen eingrei-
fe (Okkasionalismus), sind Beispiele flir solche parallelistischen Erklarungen psychophysischer
Korrelationen.

100



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

dass unsere physische Welt kausal geschlossen ist. Jedes physikalische Ereignis
muss nach dem Geschlossenheitsprinzip auch eine physikalische Ursache (und da-
mit auch eine physikalistische Erklarung) haben. Der Naturalismus gesteht dem Prin-
zip der kausalen Geschlossenheit das Primat vor allen anderen zu. Damit stellt die
Akzeptanz dieses Prinzips fur ihn eine entscheidende Motivation dar. Wenn nicht
alles eine Ursache hat, ware es nie klar, ob es sich tatsachlich lohnt, nach einer phy-
sikalischen Ursache fur ein Ereignis zu suchen. Denn wenn wir zugestehen, dass
unsere physische Welt nicht kausal geschlossen ist, ist es nicht notwendig, dass es
fur jedes physikalische Ereignis auch eine physikalische Ursache gibt. Eine Ableh-
nung des Prinzips erscheint dem Naturalisten schon aus wissenschaftspragmati-
schen Griinden unangemessen."®

Mit der Akzeptanz des Prinzips der kausalen Geschlossenheit bestreitet der Materia-
list gleichzeitig eine kausale Interaktion und Differenz zwischen einem geistigen und
physischen Bereich; er weist die Interaktionsthese ab. Aber diese psychophysische
Interaktion stellt ohnehin ein Problem dar, bei welchem sich schon Descartes nur
dadurch zu helfen wusste, dass er ein Organ, namlich die Zirbeldrise'®, ausfindig zu
machen glaubte, die die Wechselwirkung auf wundersame Weise Ubernommen ha-
ben soll. Die Wechselwirkung sollte nach Descartes dadurch ermdglicht werden,
dass dieses Organ sogar schon durch die mentale Substanz in leichte Schwingun-
gen versetzt werden kann. Natlrlich verschiebt dies nur das Problem. Die Kausal-
verhaltnisse zwingen den Naturalisten letztlich, die Differenzthese aufzugeben und
eine ldentitat von Geistigem und Korperlichem zu postulieren. Auf diese Weise 10st
sich fur ihn das Problem der Interaktion.

Der Materialist kommt zu einem monistischen Weltbild, indem er die Differenzthese
aufgibt und damit auch das Problem der Interaktion von Kdrper und Geist auflost.
Dadurch, dass er behauptet, der Geist sei nichts anderes als der Korper, wird er Mo-
nist und weist das Problem der kausalen Interaktion von sich. Diese Motivation be-
steht genauer in der Sicherung einer kausalen Relevanz des Mentalen, die durch

naturalistische Positionen geleistet werden kann. Die kausale Relevanz des Menta-

1% Auch Jaegwon Kim beschreibt die verheerenden Folgen fiir die Ablehnung des Geschlossen-

heitsprinzips: ,If you reject this principle, you are ipso facto rejecting the in-principle completability of
physics — that is, the possibility of a complete and comprehensive physical theory of all physical phe-
nomena.” (Kim 1998a, 40). Darlber hinaus gibt er Bedingungen fiir das Vorliegen kausaler Geschlos-
senheit an (vgl. Kim 1998a, 114f.).

'% Dieses Organ im Epithalamus, welches auch Epiphyse genannt wird, steuert eigentlich zeitabhan-
gige Rhythmen des Koérpers durch Hormonproduktion.

101



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

len ist eine Annahme, von der wir im Alltag ausgehen. Man meint doch sicher, dass
man die Augen beim Lesen eines Textes offen halt, weil man es will. Damit gesteht
man dem Mentalen kausale Relevanz zu. Der Wille, die Augen offenzuhalten, ist
(kausal) dafur verantwortlich, dass die Augen sich nicht schliel3en. Aber wie soll dies
funktionieren, wenn eine Differenzthese und zudem noch die Interaktion zwischen
Mentalem und Korperlichem akzeptiert werden? Wie soll man eine kausale Wech-
selwirkung zwischen zwei grundverschiedenen Eigenschaften oder Entitaten be-
haupten?

Die Sicherung kausaler Relevanz wird auch von Joseph Levine als die entscheiden-
de Motivation fur den Materialismus angesehen. Er meint, da substanzdualistische
Ansatze wie z.B. der Descartes’ per se unplausibel erscheinen, kommen nur eigen-
schaftsdualistische Positionen in Frage (vgl. Levine 2001a, 22). Seiner Meinung nach
laufen diese aber alle auf einen Epiphanomenalismus hinaus, weil physische Pro-
zesse schon allein kausal fur ein Verhalten hinreichend waren. Das Offenhalten der
Augen ware kausal Uberdeterminiert, wenn sowohl der Wille zum Offenhalten als ei-
ne mentale Eigenschaft als auch die neuronalen Prozesse im Gehirn flr Verhalten
kausal relevant waren.'®” Der Eigenschaftsdualist ist dazu gezwungen, die kausale
Kraft des Mentalen abzustreiten. Somit sieht Levine flr den Eigenschaftsdualisten im
Epiphanomenalismus die einzige Alternative zum Materialismus. Denn dadurch, dass
der Epiphenomenalist behauptet, kausale Verursachung liege nur in die Richtung
vom Physischen zum Mentalen vor, umgeht er das Problem der Uberdetermination

innerhalb eines eigenschaftsdualistischen Ansatzes.

,1he main alternative to materialism is epiphenomenalism, the doctrine that
mental properties play no causal role in the production of behaviour.“ (Levine
2001a, 22).

Die Position des Epiphanomenalisten sei aber nicht dem Materialismus vorzuziehen

sei, weil sie allzu unplausibel erscheint'®;

97 Das ist Jagweon Kims Argument der ,causal exclusion* (Kim 1998a, 37f.). Er fragt ,[g]iven that

every physical event has a physical cause, how is a mental cause also possible?“ (Kim 1998a, 38).

'% Die Position des Epiphdnomenalismus wird von wenigen Philosophen vertreten, unter ihnen z.B.
Dieter Birnbacher (1988) und Frank Jackson. Fiir Dennett ist der Epiphdnomenalismus der ,letzte
Zufluchtsort fur Qualophile” (Dennett 1994, 522). Levine (2001a) gibt keine Griinde an, warum genau
der Epiphanomenalismus unplausibel sein soll. Aber z.B. Michael Tye demonstriert diese Unplausibili-
tat des Epiphanomenalismus. Er nennt gleich mehrere Griinde, warum diese Position nicht zu vertre-
ten sei (vgl. Tye 1995, 57ff.). Daniel Dennett nennt evolutionstheoretische Griinde gegen diese Positi-
on (vgl. Dennett 1994, 524).

102



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

,One reason to avoid epiphenomenalism is that it just seems crazy — or, to put
it more politely, seriously counterintuitive. [...] | contend that the consequences
that flow from epiphenomenalism are very hard to accept and provide suffi-
cient grounds to avoid it. [...] We have very good reasons for thinking material-
ism must be true.” (Levine 2001a, 23ff.).

Nur aufgrund ihrer Unplausibilitat kann die epiphanomenalistische Position aber nicht
ausgeschlossen werden. Auch wenn es uns so erscheint, als seien unsere mentalen
Zustande kausal wirksame Faktoren, bedeutet dies nicht unbedingt, dass sie es tat-
sachlich sind. Es kann durchaus sein, dass wir dies lediglich so empfinden, die tat-
sachlich relevante kausale Kraft aber den ihnen zugrunde liegenden physischen Pro-
zessen zuzuschreiben ist.

Die Strategie des Naturalismus besteht darin, Geistiges und Korperliches als ein und
dasselbe zu betrachten, d.h. die eigenschaftsdualistische Position vollstandig zu
verwerfen (vgl. Levine 2001a, 26). Mit diesem Schritt wirde dem Mentalen nur eine
kausale Relevanz qua Physikalischem zukommen.'®® Dementsprechend halt man
dann die Augen immer noch offen, weil man es will; wobei dieser Wille nicht mehr ist
als ein physischer Prozess des Gehirns, der das Offenhalten der Augen verursacht.
Neben den genannten Grunden motivieren Sparsamkeitsprinzipien einen Monismus
auf direktem Wege. Eine monistische Position wie der Naturalismus sei deshalb zu
vertreten, weil sie sparsamer ist als ein Dualismus, der von zwei verschiedenen Arten
von Eigenschaften (oder gar Substanzen) ausgeht. Das diesem Argument zugrunde
liegende Prinzip wurde schon fruh von dem scholastischen Philosophen William von
Ockham formuliert und ist heute unter dem Stichwort des Ockham’schen Rasiermes-
sers bekannt: ,Entia non sunt multiplicanda praeter necessitatem®. — Das Sparsam-
keitsprinzip?®® besagt, dass nicht mehr Entitaten postuliert werden sollten, als wirklich
zu einer Erklarung erforderlich sind.?’" Das Prinzip liefert nur eine Anweisung zur
Wahl zwischen zwei verschiedenen Theorien, die beide gleich viel erklaren. Die Wahl
zwischen zwei Theorien gleicher Erklarungsleistung soll dem Prinzip zufolge zuguns-

ten der Sparsameren entschieden werden. Der Dualismus kann nicht mehr erklaren

1% Kim bietet ein Modell (,supervenient causation®) an, mittels dessen sich diese Form mentaler Ver-

ursachung rekonstruieren Iasst (vgl. Kim 1993, Kap. 6).

200 E5 kann zwischen epistemischer, ontologischer und linguistischer Sparsamkeit unterschieden wer-
den. Herbert Feigl macht eine solche Unterscheidung zwischen ,material“, ,Ockham-“ und ,formal
simplicity” (Feigl 1967, 132f.).

201 Sparsamkeit ist auch die entscheidende Motivation fiir das Unternehmen einer wissenschaftlichen
Reduktion. Sowohl explanatorische als auch ontologische Sparsamkeit sind Beweggriinde fiir solche
Reduktionen (vgl. Schouten/ Looren de Jong 2007, 3).

103



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

als der Naturalismus. Der Naturalismus ist insofern die sparsamere von zwei Theo-
rien, die beide gleich viel erklaren, und ware daher zu bevorzugen. — Warum sollten
geistige Entitaten postuliert werden, die von den korperlichen verschieden sind, wenn
wir mittels der kdrperlichen allein schon alles, d.h. die Korrelationen zwischen Geisti-
gem und Physischem erklaren kénnen!?? Auch bei Neurophysiologen scheint das
Motiv der Sparsamkeit vorherrschend zu sein, wenn es darum geht, die immense
empirische Datenlage zu erklaren. Nachdem der Neurophysiologe Barry Beyerstein
die immense empirische Datenlage bzgl. psychophysischer Korrelationen angegeben
hat, erwagt er u.a. das Motiv der Sparsamkeit als ein Hinweis auf die Wahrheit einer

naturalistischen Position:

,Despite their abundance, diversity, and mutual reinforcement, the foregoing
data cannot, by themselves, entail the truth of PNI [the psychoneural identity
theory or the identity theory for short]. Nevertheless, the theory’s parsimony
[simplicity] and research productivity [fruitfulness], the range of phenomena it
accounts for [scope], and the lack of credible counter-evidence are persuasive
to virtually all neuroscientists.” (Schick 2004 et al., 31).

Anscheinend stellt Sparsamkeit bei vielen eine entscheidende Motivation fur natura-
listische Positionen dar. >*

Keiner der vorgebrachten Grunde fur den Naturalismus ist zwingend. Sie konnen die
Position des Materialismus lediglich gegenuber anderen Positionen plausibler er-
scheinen lassen. Nur substanzdualistische Positionen und der interaktionistische
Eigenschaftsdualismus wurden bis hierher disqualifiziert. Ein eigenschaftsdualisti-

scher Epiphanomenalismus als Alternative zum Materialismus ist insofern nicht aus-

292 Auch Herbert Feigl vertritt seinen Materialismus als Doppelaspekttheorie aus Sparsamkeitsgriin-

den. Er veranschaulicht seine Schlussfolgerung anhand der Erklarung eines musikalischen Erlebnis-
ses: | know by acquaintance what it is to have an eidetic musical-image experience (I occasionally
‘hear with my inner ear’ entire passages from symphonies, string quartets, etc. in their full tone colors).
Someone else lacking this sort of experience does not know it by acquaintance, but he can know
about it, especially if he is a skillful experimental psychologist. It would be unparsimonious [Hervorhe-
bungen durch den Autor] to assume that the psychologist and | are referring to two different (but corre-
lated) processes.“ (Feigl 1967, 95). Fir Feigl ist es nicht sparsam davon auszugehen, dass wir sowoh/
Wissen Uber die subjektiven Erlebnisse des Zuhorers, als auch Wissen uber die physiologischen Vor-
ange im Hirn des Zuhdrers haben.

% Gerade der Vorteil der Sparsamkeit materialistischer Positionen sollte generell nicht liberschatzt
werden. Was garantiert uns, dass die einfachste Theorie auch die wahre ist? Auch Levine sieht in der
Sparsamkeit keinen zwingenden Grund fiir einen Materialismus, denn ,[s]till there is no guarantee the
world is elegant and economical, so these grounds alone do not, to my mind, constitute especially
strong reasons for dismissing property dualism.” (Levine 2001a, 23). Eine weitere Schwache besteht
darin, dass das Prinzip der Sparsamkeit eine idealistische Position genauso verlockend machen wiir-
de, wie die eines Materialismus. Auch ein Idealismus, d.h. die Ansicht, dass alles Existierende geistig
sei, ist ein Monismus und damit ebenso sparsam wie die Ansicht, es gebe nur Physisches. Quine geht
auf diese Problematik ein (vgl. Quine 1948, 36f.).

104



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

geschlossen und muss deshalb fiir die weiteren Uberlegungen immer mitgedacht
werden. Weil physische Prozesse schon alleine kausal fur ein Verhalten hinreichend
sind, scheinen epiphanomenalistische Eigenschaftsdualismen die einzige Alternative
zum Naturalismus zu sein. Nur aufgrund ihrer Unplausibilitdt kann insofern die epi-
phanomenalistische Ontolgie hier auch nicht per se fur das pathozentrische Kriterium
ausgeschlossen werden, sondern muss weiterhin als eine prinzipielle Alternative zu
einem naturalistisch fundierten Pathozentrismus aufgefasst werden.

Die genannten Grinde sind aber dennoch ausschlaggebend dafir, dass sich eine
naturalistische Ontologie heute in weiten Teilen der naturwissenschaftlich orientierten
Gesellschaft durchgesetzt hat. Fir mich sollen die Vorteile an dieser Stelle hinrei-
chend fur eine vorlaufige Akzeptanz einer naturalistischen Position innerhalb der Phi-
losophie des Geistes sein, die mittlerweile das vorherrschende Erklarungsparadigma
fur geistige und nichtgeistige Phanomene bildet. Insofern sollte sie auch als Basis
einer jeden pathozentrischen Ethik fungieren, die ein mentales Phanomen als aus-
schlaggebendes Kriterium fur die Ausweitung des Kreises an Moralobjekten wahilt.
Innerhalb einer solchen materialistischen Grundorientierung werden die fur den Pa-
thozentristen ausschlaggebenden Empfindungszustande zu einem Explanandum der
Naturwissenschaften. Der Pathozentrist muss neben einer ontologischen Bestim-
mung seines Empfindungskriteriums Aussagen Uber die naturwissenschaftliche Er-
klarbarkeit machen. Nicht zuletzt, weil es ihm um eine Bestimmung von Fremdpha-
nomenologien geht, muss er Auskunft darlUber geben, inwiefern neurologische
Strukturen Empfindungen erzeugen oder zumindest inwiefern derartige Erklarungen
uberhaupt moglich sind. Einem solchen Erklarungsunternehmen und seiner Konse-
quenzen flr den Materialismus und den Pathozentrismus wendet sich der folgende
Abschnitt im Rahmen der Analyse des pathozentrischen Kriteriums als mentale Ei-

genschaft zu.

105



3.3 Die naturwissenschaftliche Erklarung des Empfindens

Der Naturalismus definiert sich als Monismus und ist reduktionistisch. Er zeichnet
sich daruber hinaus immer schon durch ein bestimmtes Verhaltnis zu den Naturwis-
senschaften aus. Dieses Verhaltnis zu den einzelnen naturwissenschaftlichen Diszip-
linen der materialistischen Theorien betrifft u.a. die Neurologie, Psychologie etc. Sie
stellen ein Rahmenwerk daflr bereit, wie die Ergebnisse dieser Wissenschaften zu
interpretieren sind. Heute scheint diese Interpretation teilweise so weit zu gehen,
dass sogar eine Anpassung der Philosophie an die Naturwissenschaften stattgefun-
den hat.?** Das unterscheidet die neueren naturalistischen Strdomungen von denen

der Vergangenheit:

.Im Unterschied zu traditionellen Versionen, die wie Aristoteles, die Stoa,
Spinoza oder Schelling von einem holistischen Naturverstandnis ihren Aus-
gang nehmen, orientieren sich die Naturalisierungsprogramme an der Wirk-
lichkeitsauffassung der modernen Physik, der sie vor allen anderen wissen-
schaftlichen Disziplinen das Primat bei der Beantwortung der Frage nach dem,
was es gibt, zuweisen. (Sturma 2005, 26).2%°

2% Die Biicher der materialistischen Autoren (besonders kennzeichnend sind flr mich die Churchlands

und Francis Cricks) bestehen zu gro3en Teilen aus einem Reslimee naturwissenschaftlicher For-
schung zum Nervensystem und enden mit einem kurzen philosophischen Nachwort.

25 Wo liegen Verbindungen zu den heutigen naturalistischen Strémungen und denen der Vergangen-
heit? 246 Jahre nach dem franzdsischen Materialismus La Mettries sieht auch Francis Crick, einer der
beiden Entdecker der Doppelhelixstruktur, in der empirischen Forschung die einzige Hoffnung, das
Problem des Bewusstseins zu I6sen. Auch Sturma sieht im Primat der empirischen Forschung eine
Verbindung zwischen dem franzdsischen Materialismus und neueren materialistischen Theorien des
Geistes (vgl. Sturma 2005, 24f.). La Mettrie schreibt: ,Da nun aber einmal alle Funktionen der Seele
dermalen von der entsprechenden Organisation des Gehirns und des gesamten Korpers abhangen,
daR sie offensichtlich nichts anderes sind als diese Organisation selbst, haben wir es ganz klar mir
einer Maschine zu tun. [...] Reicht also die Organisation fiir eine vollstandige Erklarung aus? Ja, und
nochmals ja! [...] ,Seele’ ist also nur ein leeres Wort, von der man keinerlei inhaltliche Vorstellung hat.
Ein seridoser Denker sollte es nur gebrauchen, um den Teil in uns zu bezeichnen, der denkt.” (La Mett-
rie 1990, 67f.). La Mettrie klingt modernen Materialisten nicht nur ahnlich, sondern teilt auch densel-
ben naturwissenschaftlichen Optimismus mit ihnen. Wissen Uber das Mentale erlangt man nicht a
priori, sondern nur a posteriori: ,Ergreifen wir also voller Zuversicht den Stab der Erfahrung!” (La Mett-
rie 1990, 22). Auch Crick verschmaht die Philosophie (vgl. Crick 1994, 39) und ist sich sicher, es kon-
ne nur empirische Forschung sein, die einem bisher mangelnden Verstandnis Abhilfe schaffen kann. —
Crick sieht die Zeit gekommen und will die ,Blackbox’ des Gehirns nun endlich 6ffnen. Er ist Uber-
zeugt, durch Untersuchung der Funktionsweise des Gehirns endlich den ,Sitz des Bewusstseins® aus-
findig machen zu kénnen (vgl. Crick 1994, 107). Was er findet, sind 40 Hz. Woher kommt diese empi-
rische Stofdrichtung beider Denker? Das naturwissenschaftliche Vorhaben, den Menschen ohne
Rekurs auf geistige, nichtmaterielle Entitdten zu erklaren, wurde bei La Mettrie sicher von den natur-
wissenschaftlichen Erfolgen des 18. Jahrhunderts entscheidend inspiriert (vgl. Rod 1984, 201ff.). Alle
Erfolge bewirkten, dass sich La Mettrie und andere Denker zu materialistischen Theorien berufen
fuhlten. Ich mdchte behaupten, dass eine ahnliche Sachlage in unserem Jahrhundert vorliegt. Mir
scheint, dass sowohl der franzésische Materialismus als auch der gegenwartige Materialismus der
Geistphilosophie jeweils durch die derzeitigen naturwissenschaftlichen Erfolge motiviert werden. Heu-
te sind es die Erfolge der Neurologie, die Entwicklung neuerer Untersuchungsmethoden durch die



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

Damit gibt die Philosophie zwangslaufig einen Teil ihrer Unabhangigkeit preis.?®

Die geschichtlichen Urspringe dieser Orientierung in der gegenwartigen Debatte lie-
gen zu einem grof3en Teil in den Unternehmungen des logischen Empirismus, der
schon eine Angleichung der Philosophie an die Verfahrensweise der empirischen
Wissenschaften anstrebte und eine Vereinheitlichung, eine Einheitswissenschaft,
herbeizufuhren versuchte. Diese materialistische Entwicklung ist fur viele moderne
geistphilosophische Positionen kennzeichnend und erklart, warum wir bei der Beant-
wortung von Fragen, die auch das phanomenale Bewusstsein betreffen, mit einem
Auge direkt auf die Naturwissenschaften schauen. Sie reprasentieren die heutige
naturalistische Philosophie.

Wenn sich die naturalistische Philosophie des Geistes, die eine Basis fur die Erfas-
sung des pathozentrischen Kriteriums liefern soll, an den Naturwissenschaften orien-
tiert, fragt es sich, welche Disziplinen nun im Einzelnen unter dem Begriff der Natur-
wissenschaften zu subsumieren sind. Zumal der Begriff der Naturwissenschaft ein
unpraziser Begriff zur Klassifizierung verschiedener Wissenschaftsdisziplinen (vgl.
Schurz 2006, 33f.)ist,%%" liegt damit noch nicht auf der Hand, auf welche Disziplinen
innerhalb einer naturalistischen Ontologie des pathozentrischen Kriteriums Bezug
genommen wird. Die betreffenden Disziplinen, von denen aus Sicht naturalistischer
Positionen ein Beitrag zu erhoffen ist, mussten ein Bemuhen um eine Aufklarung
bzgl. der Natur unseres Geistes zeigen. Sie mussen sich bestenfalls hauptsachlich
mit dem ,Mentalen‘, unserem Geist oder zumindest mit dessen physiologischen
Grundlagen beschaftigen. Ihr Beitrag zu einer Erklarung unseres Geistes besteht
darin, dass sie die Vorgange in unserem Gehirn beschreiben. Neben solch grundle-
genden Wissenschaften wie Physik und Chemie sind es dann also vor allem Wissen-
schaften, die das Nervensystem zu ihrem Gegenstand gemacht haben. Mit den ein-

zelnen Bestandteilen unseres Denkapparates beschaftigen sich verschiedene

bildgebenden Verfahren (PET, fMRT, EEG, MEG), die es (auch jetzt wieder) so erscheinen lassen, als
sei ein rein materialistisches Verstehen des Menschen in greifbare Nahe geriickt. Die in den 1990ern
entwickelte Magnetresonanztomografie (MRT) und die Positronen-Emissions-Tomografie (PET), die
bereits in den 1980er Jahren entwickelt wurde, machten neue Erkenntnisse mdglich (vgl. Fenwick
2000).

% Diese Anlehnung an die Naturwissenschaften fuhrt in manchen Fallen der modernen Philosophie
des Geistes sogar so weit, dass die Philosophie die Fihrung vollstandig an die Neurowissenschaften
abgibt. So z.B. im Projekt der Churchlands, welches sich ,Neurophilosophie“ nennt (Sturma 2005,
112ff.).

27 Der Begriff der Naturwissenschaften ist eher wissenschaftspolitisch motiviert und gibt keine Aus-
kunft dartiber, welche Disziplinen noch unter diesem Begriff zusammengefasst werden sollen und
welche nicht. Die Mathematik ist ein Beispiel fiir eine Position, bei der fraglich ist, ob sie wirklich zu
den Naturwissenschaften gezahlt werden kann.

107



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Wissenschaftsdisziplinen, die man mit dem Begriff der Neurowissenschaften charak-

terisieren kann. Sturma schreibt:

,Mit dem Begriff der Neurowissenschaften wird ein nicht klar definiertes En-
semble von naturwissenschaftlichen Disziplinen beziehungsweise Teildiszipli-
nen angesprochen, die das Nervensystem und die Funktionen des Gehirns
untersuchen. Exemplarisch fur die Komplexitat des neurowissenschaftlichen
Ansatzes ist die Neurobiologie, in der etwa Methoden aus der Neurologie®®
genauso zum Einsatz kommen wie aus der Molekularbiologie.” (Sturma 2005,
112).2%°

Die naturwissenschaftliche Erklarung betrifft aber auch die Evolutionsbiologie, die
eine Antwort auf die Frage geben kann, wie und vielleicht sogar wann das Bewusst-
sein und Empfindungen entstanden sind.?"°

Der Naturalismus, und insofern auch eine materialistisch fundierte Position des Pa-
thozentrismus, wird auf all diese Wissenschaften zurlickgreifen mussen, um sein Bild
des Geistes auf die Ergebnisse aus diesen Disziplinen zu stutzen oder moralphiloso-
phische Implikationen abzuleiten. Indem der Pathozentrismus auf diese naturwissen-
schaftliche Basis zurlckgreift, geht er auch von einem Monismus aus, einer Annah-
me, die in den Naturwissenschaften immer vorausgesetzt wird. Ein solcher
Monismus leugnet die Existenz von Sachverhalten, die nicht physikalisch erklarbar
sind. Dies zwingt dann zu einem Reduktionsunternehmen, welches innerhalb natur-
wissenschaftlicher Erklarungsversuche des Geistes und der Empfindungen in Angriff
genommen werden muss. Insofern missen auch Empfindungen, die fir die patho-
zentrische Position zentral sind, in einem materialistischen Sinne reduziert werden.
Dies fuhrt, wie noch zu zeigen sein wird, zu epistemischen Problemen mit dem pa-
thozentrischen Kriterium der Empfindungsfahigkeit. Insofern stellt sich die Frage, von
welchen Erklarungsstrategien die Naturwissenschaften genau Gebrauch machen
konnen, um Empfindungsfahigkeit, insbesondere von Fremdphanomenologien zu

begrunden. Es ist zu untersuchen, inwieweit das Zustandekommen des phanomena-

2% Die Neurologie ist eine Teildisziplin der Medizin. Sie hat ihre Urspriinge in Versuchen von z.B.

Franz Joseph Gall. Er schloss von physiologischen Merkmalen der Schadeldecke auf den Charakter
eines Menschen (Phrenologie). Die Neurologie hat eine lange Entwicklung hinter sich. Wahrend dieser
kristallisierte sich das Bestreben heraus, physiologischen Bereichen im Kopf bestimmte Funktionen
zuzuordnen (vgl. Breidbach 2001). Auch die Funktion einzelner Nervenzellen, ihr physikalisch-
chemisches Zusammenspiel, ist Forschungsgegenstand der Neurologie.

209 Auf diesem Wissenschaftssammelsurium errichtet Patricia Churchland ihr Geb&ude der »,Neurophi-
losophie” (vgl. Sturma 2005, 112ff.).

219 \/on einer evolutionsphilosophischen Perspektive wird weiter unten im Abschnitt 3.4 noch Ge-
brauch zu machen sein, wenn es darum geht, Aussagen dariiber zu machen, welche Spezies im pa-
thozentrisch relevanten Sinne Empfindungen haben kénnen.

108



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

len Bewusstseins Uberhaupt naturwissenschaftlich erklart werden kann, und wenn
nicht, was eine solche ,Erklarungslicke” wiederum fur Auswirkungen auf eine patho-
zentrische Moraltheorie haben wurde. Deswegen werde ich im Folgenden die Er-
klarbarkeit der Empfindungsfahigkeit innerhalb des naturalistischen Ansatzes aus-
fUhrlich diskutieren. Ich werde mich dem Vorhaben einer materialistischen Erklarung
des Empfindens als einer epistemischen Herausforderung ausschliel3lich im Rahmen
dieser sich auf die Naturwissenschaften berufenden Positionen zuwenden.?'' Es
muss erortert werden, in wie weit das pathozentrische Kriterium Uberhaupt kompati-
bel mit einem naturwissenschaftlichen Ansatz ist. Sollte es nicht moglich sein, eine
naturwissenschaftliche Erklarung fur das pathozentrische Kriterium des Empfindens
zu liefern, muss der Pathozentrist zumindest Aussagen uber die naturwissenschaftli-
che Erklarbarkeit und ihre Grenzen machen.

Die naturwissenschaftliche Erklarung von Empfindungen ist eine Unternehmung mit
einer langen Geschichte. Im Laufe der Philosophie- und Naturwissenschaftsge-
schichte gab es eine Reihe teilweise kurioser Erklarungsversuche von Empfindungen
(vgl. Regenbogen 2013, 180). In der Antike dachten Alkmaion von Kroton, auch Em-
pedokles, Demokrit, Anaxagoras, dass Empfindungen durch die Ausflisse von Din-
gen der AulRenwelt verursacht wirden. Diese Ausflisse sollten sich durch Kanale
und Poren in die Sinnesorgane drangen. Erst Aristoteles meinte, dass nicht der Stoff
selber in den Korper eindringt und dort eine Empfindung auslost, sondern dass nur
die Form der jeweilig wahrgenommenen Materie in die Seele aufgenommen wird und
so eine Empfindung zustande kommt. In der mittelalterlichen Philosophie geht man
allerdings wieder von einem eindringenden Stoff (influxus physicus) aus. Bei Descar-
tes entstehen die Empfindungen durch eine Bewegung der Lebensgeister, und Leib-
niz betont die Selbstatigkeit der Seele und erklart die Entstehung von Empfindungen
aus dunklen Perzeptionen. Kant leitet Empfindungen aus der passiven Sinnlichkeit
ab, die aus empirischem Material gegeben ist und durch die apriorische Kraft des
Subjekts geformt wird. Letztendlich beschreiben die Psychologen des 19. Jahrhun-
derts (W. Wundt, Fr. A. Lange und H. Spencer), Empfindungen als subjektiv-

innerliche Erscheinungen von objektiv-physikalisch Gegebenem (Qualia) und entfa-

21 Es ist hier anzumerken, dass eine derartige Vorgehensweise alternativios ist. Eine wirkliche Erkla-

rung des Empfindungskriteriums ist nur tiber eine materialistisch-naturwissenschaftliche Annaherung
denkbar. Innerhalb einer dualistischen Philosophie wiirden Aussagen iber Empfindungszustande,
wenn Uberhaupt, ebenfalls nur tber naturwissenschaftliche Methoden zu generieren sein. Es sind
keine alternativen Erklarungsparadigmen vorhanden, die Uber das Zustandekommen des phanomena-
len Bewusstseins einen Beitrag leisten konnten.

109



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

chen damit eine bis heute anhaltende Debatte um die naturwissenschaftliche Er-
klarbarkeit der subjektiven Empfindungen mit naturwissenschaftlichen Mitteln. Die
Erklarung des phanomenalen Bewusstseins stellte immer schon eine Herausforde-
rung dar. Denn es ist nach allgemeiner philosophischer Ansicht nicht ohne weiteres
mdglich, eine vollstandige Geschichte der Entstehung von Bewusstsein zu erzahlen.

Man stelle sich vor, man bekomme ein fantastisches Buch empfohlen. Besonders
das Ende soll den, der es empfiehlt, begeistert haben. Ein grandioses Ende soll es
sein, mit dem man nicht im Geringsten gerechnet habe — Uberraschend und unter-
haltsam zugleich. Man bekommt den Anfang der Geschichte erzahlt, die Ausgangssi-
tuation, das beteiligte Personal und deren Funktionen werden vorgestellt. Irgend-
wann, nachdem man eine Weile zugehort hat, schreitet man ein, denn man maochte
das Buch selber lesen. Doch man bekommt zur Antwort, dass man ohnehin nicht
mehr erzahlen konne als den Anfang und das Ende. Wie es zu dem Ausgang ge-
kommen ist, davon kdnne man leider nichts berichten. Derjenige, der von dem Buch
erzahlte, muss selber wahrend der Geschichte kurz eingeschlafen und erst zum En-
de wieder aufgewacht sein. Ahnlich verhalt es sich mit dem Zustandekommen des
Bewusstseins. Die verschiedenen Geschichten dazu besitzen alle einen relativ aus-
fuhrlichen und erzahlbaren Anfang und ein absolut verbluffendes Ende. Nur lasst
sich in diesen Geschichten leider das Fehlen eines verbindenden Teils nicht dadurch
erklaren, dass jemand eingeschlafen, erst wieder zum Ende aufgewacht ist und Gber
den Ausgang der Geschichte so unglaublich verwundert war. Diejenigen, die diese
Geschichten erzahlen, sind hellwach — Uber die volle Zeit. Diese Geschichte ereignet
sich in jedem einzelnen Moment, in jeder Sekunde ereignet sie sich. Nur wird immer
nur ihr Anfang und das unglaubliche Ende erzahlt. Wie es zu diesem Ergebnis
kommt, bleibt bis heute ein philosophisches Geheimnis.?'> Man braucht sich in die-
sem Fall nach Meinung vieler keine Hoffnungen zu machen, dass man diese Ge-
schichte irgendwann vollstandig erzahlt bekommt. Das Ende kennt man bereits. Ge-
rade in diesem Moment erlebt man es selbst, wenn man bewusst ist. Der Anfang
dieser Geschichte soll hier der Vollstandigkeit halber kurz erzahlt werden. Danach
werde ich auf das fehlende Stuck eingehen. Allerdings lasst sich daruber nur schrei-

ben, wirklich nacherzdhlen kann man es nicht.

%12 Besonders schon vermittelt McGinn in seinem Buch ,The Mysterious Flame. Conscious Minds in a

Material World.” (dt. ,Wie kommt der Geist in die Materie? Das Ratsel des Bewusstseins.) die Verbliif-
fung Uber das Zustandekommen phanomenalen Empfindens aus physikalischen Prozessen.

110



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

Der Grundstoff unseres Gehirns ist Eiweild. Es setzt sich zu Nervenzellen, den Neu-
ronen zusammen. Jedes dieser Neuronen sieht aus wie eine Flechte, mit einem Zell-
kern, dem Axon und seinen Dendriten, die es weit von sich streckt und Uber die es
mit unzahligen seiner Art verbunden ist. Uber kleine Verbindungsknépfchen, Synap-
sen, hat jedes Neuron mehr allzeit bereite Gesprachspartner als je einer von uns zu
traumen vermag. Diese Wahrung der Kommunikation innerhalb dieses anatomischen
Aufbaus unseres Denkapparates ist elektrischen und chemischen Prozessen unter-
worfen. Feuerungsraten kleiner elektrischer Impulse werden saltatorisch Gber Mye-
linscheiden durch lonenaustauschprozesse zwischen Innen- und Aufenseite des
Axons geschickt, bis am Ende eines Kanals diese elektrische Rohrpost die chemi-
schen Vorgange in den Synapsen in Gang setzt. Kleine Vesikel treiben transmitterge-
laden an ihre Zielmembranen, an denen sie sich entleeren und dadurch im Nachbar-
gebilde dieselben elektrischen Vorgange auslésen, durch die sie selber zum Treiben
veranlasst wurden. Ca. eine Milliarde Neuronen bilden die Masse des ca. 1,3 kg
schweren Organs in unseren Schadeln. Diese unverstandlich grol3e Zahl vermag uns
nur im Geringsten ein Geflhl der Komplexitat dieses ganz besonderen ,Fleisches®
(McGinn) zu vermitteln. Und wenn wir versuchen, diese ungeheuer gro3e Zahl an
Nervenzellen zu ersinnen, ist es noch ein weiterer Schritt, sich mit einer Organisation
dieses Nervenzellhaufens und seinem geschwinden Arbeiten vertraut zu machen. Er
wird mit Strategie in ungeheurer Vielfalt aktiviert und inhibiert. Das legt nahe, das
Gehirn nur auf der Ebene der von uns mit bloRem Auge erfassbaren Teile zu denken.
In einem grofReren Malstab ist der Cortex, die Hirnrinde, in mehrere nasse Lappen
unterteilt. Der Hinterhauptslappen, der daruber gelegene Parietallappen, die beiden
Temporallappen an der Seite und der grofl3e Frontallappen an der Vorderseite bilden
das auldere Erscheinungsbild, was sich meist auf den ersten Seiten unserer Anato-
miebucher findet. Es ist das von auf3en unter der Hirnhaut gelegene, grolde zweihe-
mispharige durch den Balken verbundene Feld des Cortexes mit seinen vielen funk-
tional getrennten Absteckungen. Dieses Feld musste schon des Ofteren eine
Flurbereinigung Uber sich ergehen lassen. Unbekimmert dieser Funktionalisierung
durchziehen sichtbare Furchen volutenartig das GroRRhirn. Die Furchung ist eine Re-
aktion auf die starre Hirnschale — wenn sich die Oberflache unserer Hirne vergrofiern
sollte, musste sie zwangslaufig gefaltet werden. Zu anschaulich sind die Aussagen,
dass in diesem und jenem Teil unsere Sprache, in den und den Teilen unser Sehen

zu verorten sei. Aber es erscheint so schon einfach, unsere héheren kognitiven Fa-

111



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

higkeiten in anschaulichen Strukturen der Rinde wiederfinden zu kénnen. Geht man
in die Tiefe, so findet sich unter der millimeterdicken Rinde ein Innenleben. Ganz
ausgefullt ist es unter dem Dach des Cortexes nicht. Vier kleine mit Hirnwasser ge-
flllte Grotten, die Hirnventrikel, tun sich zwischen weiteren Gebilden in einem einge-
schlossenen Bereich auf. Dieser Zusammenschluss ist das Zwischenhirn, was u.a.
aus Thalamus und Hypothalamus besteht. Beide gehdren zur Prominenz unseres
Nervensystems. Ersterer ist eine Mittlerinstanz zum GrofRhirn (das Tor zum Cortex),
ein Nach- und Vorkoster der ein- und ausgehenden Informationen des Uber ihm
schwebenden Mutterschiffs Gro3hirn, der zweite ist u.a. ein Voyeur und fur die Regu-
lation der Nahrungsaufnahme zustandig. lronischerweise tragt er das christliche
Symbol des Kreuzes Uber seinem Haupt (Uber ihm liegt das Chiasma opticum, die
Kreuzung der Sehnerven).

Vom Zwischenhirn zieht sich der fir essenzielle Lebensfunktionen wie Herzfrequenz,
Blutdruck und Atmung zustandige Hirnstamm wie ein Stachel in den Rucken hinein
und lauft im Rackenmark weiter hinunter. Bevor es tief hinab geht, beif’t sich zecken-
artig das runzelige Kleinhirn fest, damit es dem Informationskanal in den Kérper noch
Anweisungen fur Gleichgewicht, Bewegungen und deren Koordination injizieren
kann. Das Gehirn kann nur als Schnappschuss Gegenstand unserer Gedanken wer-
den. Man macht ja auch kein Kaffeekranzchen mit ganzen Nationen! Das Konglome-
rat an Nervenzellen pulsiert vor elektrischen und chemischen Vorgangen.

Nach diesem ausflhrlich beschriebenen Anfang der Erzahlung kommt nun direkt
schon das Ende der Geschichte: Der Trager des Gehirns ist sich aufgrund der be-
schriebenen Prozesse auf einmal einer ihn umgebenden Welt bewusst. Er erlebt sie
in prachtigen Farben, er riecht fantastischste Geriche und kann den Geschmack
seiner Speisen schmecken. Er verspurt aufdringlichen Zahnschmerz, wenn einer sei-
ner Backenzahne entzindet ist, und er fuhlt sich jedes Mal wie mit Schmetterlingen
im Bauch, wenn er der Liebe seines Lebens begegnet. Darin besteht das wunderba-
re Ende. Ich brauche diese Geschichte keinem ans Herz zu legen. Jeder von uns
erfahrt sie gerade in diesem Moment. Und ebenso wird sie wahrscheinlich von Ange-
hoérigen anderer Spezies in vielleicht ganz anderer Weise erfahren, die nach dem
Pathozentrismus in den Kreis moralisch zu berucksichtigender Entitaten aufzuneh-
men sind. In dem fehlenden Stlck der Geschichte geht es immer darum, wie aus den
oben beschriebenen physiologischen Prozessen ein phanomenales Empfinden ent-

steht, welches fur den Pathozentristen zum Moralkriterium wird. Dem fehlenden

112



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

Stuck in dieser Geschichte, welches fur uns wie auch fur andere Spezies angeblich
nicht erzahlt werden kann, wende ich mich jetzt zu. Ich werde erlautern, warum der
Materialismus scheitert, wenn er erklaren will, wie phanomenales Bewusstsein zu-
stande kommt.

Das Scheitern naturalistischer Theorien ist u.a. unter dem Stichwort der ,Erklarungs-
licke® bekannt geworden. Das Erklarungsliuckenproblem soll eine generelle episte-
mische Unzulanglichkeit naturalistischer Theorien des Geistes aufzeigen, die die
phanomenale Erlebnisgestalt von bewussten Zustanden im Lichte physikalischer
Prozesse im menschlichen oder tierischen Gehirn erklaren wollen.?'® Eine derartige
Erklarung ist aufgrund der von manchen Autoren nachgewiesenen epistemischen
Unzuldnglichkeit naturalistischer Theorien gerade nicht zu leisten.?™

Es scheint nicht moglich zu sein, das Zustandekommen von subjektiven Empfindun-
gen aus physikalischen Prozessen zu erklaren. Die Erklarungsliicke gilt als ein gro-
Res Problem der Wissenschaft. Allgemein wird der Geist als letzte ,terra incognita“
der Wissenschaft betrachtet (Dennett 2001, 24). Hinsichtlich der klaffenden Lucke
beim phanomenalen Bewusstsein meinen sog. ,Mysterianer® sogar, dass das Ge-
heimnis des Geistes niemals gelost werden kann (vgl. Damasio 1995, 20). Keine Be-
schreibung der elektrischen Vorgange in unseren oder anderen Hirnen konne das
Zustandekommen von Empfindungen erklaren, und ebenso unsinnig sei es, behaup-
ten zu wollen, dass es zusatzlich die Beschreibungen der chemischen Vorgange tun
konnten (vgl. Damasio 1995, 220f.). Vielmehr handle es sich um ein prinzipielles
Problem, welches in letzter Instanz verhindert, ein Bild der Erlebniswelt anderer Le-

bewesen zu bekommen.

213 Ware eine solche naturalistische Erklarung gegeben, wurde dies auch einen ersten sicheren An-

satzpunkt liefern, um einen Kreis moralischer Objekte abzustecken. Wiisste man, welche physikali-
schen Prozesse Bewusstsein in welchem Ausmal} ,erzeugen’, lieflen sich — sind die Verhaltnismog-
lichkeiten zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Status geklart — die jeweiligen Prozesse in
verschiedenen Entitaten nachweisen und eine Entscheidung fallen, wie diese moralisch bertcksichtigt
werden. Ein anderer, wenn auch unsicherer Weg, die Empfindungsfahigkeit einer Entitat zu bestim-
men, ware es, aus den Verhaltensdispositionen des Geschdpfes in Analogie zu unserem Verhalten
auf ein zugrunde liegendes Empfinden zu schlieen (vgl. u.a. Griffin 1985). Ob ahnlichem Verhalten
vergleichbare (oder Uberhaupt) Empfindungen wie die des Menschen zugrunde liegen, ist dabei un-
klar. Auch bereitet es in diesem Zusammenhang Probleme, das Mal} und die Natur dieser Zustande
zu erschliefen. Eine dritte Mdglichkeit besteht in einer Rekonstruktion der Fremdphanomenologien
aus der Innenperspektive (s. dazu Abschnitt 5.1). Neben der Funktionsweise des Bewusstseins bleibt
im Hinblick auf eine pathozentrische Theorie zu klaren, welche Vorstellung wir uns im Hinblick auf die
moralische Beurteilung von neuronalen Prozessen, wie sie z.B. in einer Schnecke ablaufen, machen
kénnen. Um eine Grundlage zu schaffen, die eine moralische Beurteilung erlaubt, bedarf es neben
einer blof3en Erklarung eigentlich einer Nachempfindung dieser Fremdphanomenologien und auch
einer differenzierten Theorie, wie die Empfindungen zu bewerten sind.

24 vgl. u.a. Nagel (1984), Chalmers (1998), Levine (2004), McGinn (2001).

113



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Die Erklarungslicke ist ein Unerklarbarkeitsargument, das wie viele andere seiner Art
gegen die Naturwissenschaft gerichtet ist.?’> Man geht davon aus, dass fiir die neu-
rologische Erforschung des phanomenalen Bewusstseins eine wissenschaftstheore-
tisch aullergewohnliche Situation besteht. Diese Situation besteht darin, dass subjek-
tive Zugange in diesem Kontext eine besondere Bedeutung bekommen. Die Rolle
der Subjektivitat ist immer groRer als bei anderen Gegenstanden, weil man bei der
Erforschung von Empfindungen auf Introspektion angewiesen ist.2'® Dieser Sachver-
halt soll sogar das Verstandnis von Objektivitat (Gute) verandern (vgl. Kochy 2008,
148). Nicht zuletzt, weil man auf einen subjektiven Zugang bei der Erforschung unse-
res und besonders des Bewusstseins anderer Spezies angewiesen ist, herrscht eine
wissenschaftstheoretische Skepsis gegenuber einer moglichen Losung des sog.
»hard problems” vor. Denn wir haben noch nicht einmal eine Vorstellung davon, wie
eine Losung aussehen konnte.?'” Es besteht eine geteilte Ungewissheit (iber die
Empfindungswelt anderer Spezies (vgl. Dennett 2001, 193). Erkenntnisse uber das
Empfinden anderer Spezies waren aber gerade fur eine pathozentrische Moralphilo-
sophie erforderlich.

Das folgende Kapitel erlautert zuerst Nagels Kritik hinsichtlich der Erfassung des
subjektiven Charakters der Erfahrung und geht anschliefend auf Kripkes Vorstellbar-
keitsargument ein. Es wird herauszuarbeiten sein, inwiefern epistemische Grenzen
hinsichtlich der Ermittlung von fremdphanomenologischen Empfindungen bestehen.
Zunachst werden einige Vorstellbarkeitsargumente, die versuchen den Materialismus
als falsche Position auszuweisen, untersucht. Erst danach geht die Arbeit auf Le-
vines Argument der Erklarungslicke ein, nach der der Materialismus zumindest nicht
falsch, aber doch epistemische Probleme der Erklarbarkeit von Empfindungszustan-

den mit sich bringt. Mit diesen Grundlagen sollten die wichtigsten Grenzen des natu-

215 Ein weiteres Beispiel flr eine solche Argumentation bietet die Embryonalentwicklung. Driesch be-

hauptete, dass diese nicht mittels physikalischer Mechanismen erklart werden kann. Diese Behaup-
tung hat sich als falsch erwiesen (vgl. Krohs 2005, 67, Ful3note 6).

#1® Damasio spricht in diesem Zusammenhang von einer Vernachlassigung des Geistes in der Medi-
zin. Hier werde nur der abnormale Geist behandelt (vgl. Damasio 1995, 336).

2" Weil daher eine Lésung der Erklarungslicke in der Zukunft evtl. nicht zu erwarten ist, kbnnte man
vielleicht sogar von so etwas wie einer Forderung eines ,noch nicht formulierbaren Dritten“ sprechen —
ein Zwischen der Gegensatzpaare der Weltbegriffe ,Geist* und ,Materie“. ,Nirgends schéarfer als durch
das Versagen der bisher logisch geltenden Begriffsalternativen und durch die Forderung eines noch
unformulierbaren Dritten wird klar, dafl® unsere Mittel, die Lebensinhalte durch geistigen Ausdruck zu
bewaltigen, nicht mehr ausreichen, daf} das, was wir ausdriicken wollen, nicht mehr in sie hineingeht,
sondern sie sprengt und nach neuen Formen sucht, die fiir jetzt nur als Ahnung oder ungedeutete
Tatsachlichkeit, als Verlangen oder ungeflige Tastversuche ihre heimliche Gegenwart ankiindigen.*
(Simmel 2000, 45)

114



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

ralistischen Weltbildes und einer naturwissenschaftlichen Annadherung an das Kriteri-

um fur eine pathozentrische Ethik umrissen sein.

115



3.4 Der subjektive Charakter der Erfahrung und die Un-

vollstandigkeit des Materialismus

Die naturwissenschaftliche Erklarung des phanomenalen Bewusstseins ist immer mit
einem reduktiven Vorgehen verbunden, bei dem die mentalen Eigenschaften auf
neurologische Prozesse, d.h. elektrochemische Vorgange, zurtckgefuhrt werden sol-
len. Die Reduktion mentaler Eigenschaften auf fundamentale physikalische Eigen-
schaften ist ein Kennzeichen aller materialistischen Theorien. Eine solche Reduktion
wird hier als funktionale Reduktion verstanden.?'® Wie weiter unten noch zu zeigen
sein wird, sind Empfindungen intrinsische Eigenschaften und verschliel3en sich
dadurch einer Reduktion innerhalb eines materialistischen Ansatzes. Deshalb ist es
nicht ohne weiteres moglich, die phanomenale Erlebnisgestalt materialistisch zu er-
klaren. Die Erklarungsstrategie des Materialismus besteht darin, alle Phanomene
unserer Welt auf physikalische Prozesse zurtuckzufuhren.

Die Position des Materialismus wird von Materialismusgegnern mit dem Vorwurf kon-
frontiert, keine vollstandige Erklarung dafur zu liefern, warum neuronale Prozesse
von subjektiven Erlebnisqualitaten begleitet werden. Materialismusgegner wie
Thomas Nagel, Saul Kripke und Joseph Levine zeigen ein Erklarungsdefizit des Ma-

terialismus auf. Insofern wird die Redeweise von einer Erklarungslicke zu einem

18 Kim entwickelt das Modell der funktionalen Reduktion, um keine kritischen Brickenprinzipien etab-

lieren zu mussen. (Vgl. Kim 1998a, 97; Kim versteht unter solchen Briickenprinzipien Bikonditionale.
Identitaten der Form M=P wiirden nach ihm keine Briickenprinzipien darstellen.) Eine funktionale Re-
duktion wird von Kim wie folgt beschrieben: ,[T]o reduce a property M to a domain of base properties,
we must first ‘prime’ M for reduction by construing, or reconstructing, it relationally or extrinsically. This
turns M into a relational/ extrinsic property. For functional reduction we construe M as a second-order
property defined by its causal role — that is, by a causal specification H describing its (typical) causes
and effects. So M is now the property of having a property with such-and-such causal potentials, and it
turns out that property P is exactly the property that fits the causal specification. And this grounds the
identification of M with P. M is the property of having some property that meets specification H, and P
is the property that meets H. So M is the property of having P. But in general the (property of having
Q)=(property Q) [Klammern nicht im Orginal]. It follows then that M is P.* (Kim 1998a, 98f.). Kims Re-
duktionsmodell Iasst sich also in zwei Schritten, einem begrifflichen und einem empirischen Schritt,
begreifen: Erst wird die zu reduzierende Eigenschaft M als funktionale Eigenschaft, d.h. als das Inne-
haben einer kausalen Rolle H, beschrieben. Kim definiert solch funktionale Rollen als Eigenschaften
zweiter Stufe, wie folgt: ,F is a second-order property over set B of base (or first-order) properties iff F
is the property of having some property P in B such that D(P), where D specifies a condition on mem-
bers of B.“ (Kim 1998a, 20). Dann wird nach einer Eigenschaft gesucht, auf die M reduziert wird.
Wenn eine Eigenschaft P genau die durch H beschriebene kausale Rolle erfillt, so besteht der zweite
eigentliche Reduktionsschritt in der Identifikation von M und P. Durch diese Identifikation kann M auf P
reduziert werden, ohne die kritischen Briickenprinzipien zu etablieren. ,[I]t gives satisfying responses
to both the explanatory and the ontological question® (Kim 1998a, 99). Ich méchte im Folgenden unter
Reduktion immer die funktionale Reduktion verstehen, wie sie von Kim als Alternative zum Modell
Ernest Nagels beschrieben wird. Sie scheint mir auch der Auffassung Joseph Levines zu entsprechen
(vgl. hierzu Levine 2001c, 98). Auch sein Begriff der Reduktion enthielte demnach keine Briickenprin-
zipien.



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

schwerwiegenden Argument, mit dem sich der Naturalist und somit auch jemand
auseinandersetzen muss, der aus den neuronalen Strukturen die Fahigkeit zu (mora-
lisch relevanten) Empfindungen anderer Spezies erklaren mochte. Die folgenden
Ausfuhrungen dienen einer Diskussion dieser Erklarungslickenproblematik, wie sie
von Levine und anderen vorgebracht wird. Sowohl die Argumente Thomas Nagels
(1984) als auch die Saul Kripkes (1981)?' hangen unmittelbar mit den Ausfiihrungen
Levines zum Vorwurf einer Erklarungsinsuffizienz naturalistischer Positionen zu-
sammen und mussen daher den Erlauterungen vorangehen: Thomas Nagel wollte
vor allem zeigen, dass der subjektive Charakter unserer Erfahrung an eine bestimm-
te Perspektive gebunden ist. Seiner Meinung nach hat jeder Ansatz, der mit objekti-
vierenden Methoden arbeitet, ein Problem. Dieses Problem wird auch in Levines
Ausfuhrungen der Erklarungslicke deutlich. — Die Erklarungsinsuffizienz materialisti-
scher Ansatze ist ein ,Symptom*“ (Levine 2001a, 7) der von Nagel herausgearbeite-
ten Perspektivgebundenheit des subjektiven Charakters der Erfahrung. Sie ist dafur
verantwortlich, dass wir nicht alles in einem materialistischen Theorierahmen erkla-
ren kdnnen.

Diese Fehlstelle in der Erklarung hat Folgen, die sich in Gedankenexperimenten bei
Denkern wie Kripke (1981) zeigen. Inm zufolge ist es vorstellbar, dass es z.B. Wesen
gibt, die, obwohl in allen physikalischen Hinsichten identisch, erhebliche Unterschie-
de bzgl. des subjektiven Charakters der Erfahrung aufweisen: Man kann sich durch-
aus ein physikalisches Duplikat seiner selbst vorstellen, das keinerlei Empfindungen
hat (einen sog. philosophischen Zombie). Nach Levine ruhrt dieses Vorstellungsver-
mogen aber allein daher, dass eine materialistische Theorie keine vollstandige Erkla-
rung bereitgestellt hat. Wenn der Materialismus vollstandig erklart hétte, ware die
Vorstellung solcher Wesen nicht moglich. Nur die mangelnde Erklarung des Materia-
lismus ist dafur verantwortlich, dass Kripke und wir uns Zombies Uberhaupt vorstellen
konnen; die Erklarungslicke ist somit eine Ursache flur seine und unsere Vorstellun-

gen moglicher Welten, in denen es Zombies gibt (vgl. Levine 2002, 99).2°° Ebenso

219 saul Kripke war ein bedeutender Logiker und Sprachphilosoph des 20. Jahrhunderts und hat sich

in seiner Schrift ,Name und Notwendigkeit“ (1981) nicht in erster Linie mit der Leib-Seele Problematik
auseinandergesetzt.

2 Die sprachlogischen Ausfiihrungen Kripkes sind noch einmal fir meine Auseinandersetzung mit
der Erklarungslickenproblematik wichtig. Sein Argument gegen die Identitatstheorie ist der Aus-
gangspunkt in Levines Argumentation fur die Erklarungslicke innerhalb materialistischer Ansatze.
Levines Argument stellt eine Abschwachung des Kripke’schen dar. Die Argumentation Kripkes muss
widerlegt werden, um die gemaRigte naturalistische Position von Levine rechtfertigen zu kénnen. Inso-
fern bleibt auch ein grundsatzlich materialistisch fundierter Pathozentrismus maglich. Es muss gezeigt

117



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

stellt sich Thomas Nagel (1984) entschieden gegen die zeitgendssischen reduktionis-
tischen Theorien, und damit offensichtlich gegen den Materialismus; denn jeder Ma-
terialismus ist auch reduktionistisch. Laut Thomas Nagels Analyse ist es aufgrund
der Perspektivgebundenheit des phanomenalen Bewusstseins nicht mdglich, den
subjektiven Charakter unserer Erfahrung mit den Methoden der Naturwissenschaft zu

' und ihn mit reduktionistischen Beschreibungen zu charakterisieren.???

erfassen®
Eine materialistische Theorie, die vollstandig ist, d.h. eine ,vollstandige Analyse”
mentaler Zustande leistet, muss sich aber der ,wichtigste[n] und charakteristischs-
te[n] Eigenschaft bewusster mentaler Phanomene® (Nagel 1984, 185) zuwenden.
Insbesondere wenn ein naturalistischer Ansatz als Grundlage einer pathozentrischen
Theorie fungieren soll, muss sie gerade uber diese phanomenalen Zustande Auf-
schluss geben konnen. In jeder vollstandigen Theorie sollte der Aspekt des ,what it is
like” erlautert sein, denn ,[d]ie Tatsache, dal} ein Organismus Uberhaupt bewusste
Erfahrung hat, hei3t im Wesentlichen, dal® es irgendwie ist, dieser Organismus zu
sein.” (Nagel 1984, 186). Das Wissen uber den subjektiven Erlebnischarakter der
Erfahrung ist aber an die Perspektive der ersten Person gebunden. Aus einem ande-
ren Blickwinkel Iasst sich nicht begreifen, wie es fiir den jeweiligen Organismus ist, er
selber zu sein;??® es lasst sich nur durch ,Einfiihlung und Phantasie* ein Wissen dar-

Uber erlangen, wie es fiir mich ist, der jeweilige Organismus zu sein (vgl. Nagel 1984,

werden, dass Kripkes Konklusion nicht zutrifft, d.h. der Materialismus nicht notwendig falsch sein
muss, sondern lediglich epistemisch defizitar ist.

Ein auf diesen Argumenten basierender Einwand gegen den Materialismus ist das sog. ,really hard
problem*® (Flanagan 2009), nach dem sich der Materialismus einem Sinnverlust durch seine mechanis-
tischen Erklarungen einhandelt (vgl. dazu auch Rudolf Eucken 1967, 248ff.). Meines Erachtens wirde
eine neuronale Erklarung von Empfindungen ihren wunderbaren oder schrecklichen Charakter nicht
zerstoren (vgl. auch Damasio 1995, 226). Deshalb meine ich, dass eine dahingehende Kritik fur den
Pathozentrismus nicht wirklich relevant ware. Schmerzen und Leiden blieben nach wie vor moralisch
relevant, egal ob man sie materialistisch beschreibt oder nicht. Deshalb werde ich nicht auf dieses
Problem eingehen.

21 Das Erfassen dieses subjektiven Charakters der Erfahrung ist bei Nagel jedoch nicht prinzipiell
ausgeschlossen. Vielmehr betont er, dass ,[v]ielleicht [...] zu diesem Zweck eine neue Form von The-
orie entwickelt werden [kann]; eine solche Losung liegt aber, falls es sie geben sollte, in ferner theore-
tischer Zukunft.“ (Nagel 1984, 185). Nagels Ausfiihrungen deuten auf die Position des ,Expansiona-
lismus® hin (vgl. Nagel 1998). Es handelt sich um eine wissenschaftstheoretische Hoffnung (vgl. dazu
auch FuRnote 217).

22 Es |asst sich aufgrund dieses Unvermdgens materialistischer Theorien aber nicht folgern, dass ,der
Physikalismus falsch sein muf®®, sondern eher, ,daf} der Physikalismus eine Position ist, die wir nicht
verstehen kénnen, weil wir gegenwartig keine Konzeption davon haben, wie er wahr sein kénnte.*
(Nagel 1984, 193) Diese milde Konsequenz bzgl. des Materialismus wurde von Thomas Nagel nicht
immer gezogen. In Nagel (1986, Kap. 2) meint er, dass nicht nur die Moglichkeit bestehe, dass er
falsch sein kdnnte, sondern er tatsachlich falsch ist.

23 Genau eine solche subjektive Annaherung an das Empfindungskriterium aus der Perspektive der
ersten Person ware auch im Pathozentrismus erforderlich, weil es gerade um moralisch relevante
Zustande von Fremdphanomenologien innerhalb eines erweiterten Kreises an Moralobjekten geht.
Hier sind gerade die Erkenntnisse Uber Fremdphdnomenologien gefragt.

118



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

188). Es gibt darUber hinaus keinen epistemischen Zugang zu dem besagten Wis-
sen, also zu den Erlebnistatsachen des jeweiligen Organismus, weil man ,auf die
Ressourcen [s]eines eigenen Bewuldtseins eingeschrankt [ist], und diese Ressourcen
sind flr das Vorhaben unzulanglich.“ (Nagel 1984, 188). — Man ist nun einmal nicht
der jeweilige Organismus, sondern immer man selbst, so dass man gerade nicht aus
seiner Sicht heraus begreifen kann, wie es sich anfiihlt, er selber zu sein.??* Die Un-
fahigkeit, den subjektiven Erlebnischarakter zu erfassen, resultiert nach Nagel also
speziell daraus, dass er unmdoglich von der Perspektive des Erlebnissubjektes abge-
I6st werden kann: ,Es scheinen Tatsachen zu sein, die an eine besondere Perspekti-
ve gebunden sind.“ (Nagel 1984, 190). Genau diese Perspektivgebundenheit veran-
schaulicht und dramatisiert Nagel mit seinem beriihmten Beispiel der Fledermaus.?®®
— Wir werden nie als Menschen zu dem Wissen gelangen, wie es fur die Fledermaus
ist, eine Fledermaus zu sein.?®

Die epistemische Unzulanglichkeit, die auch fur eine pathozentrische Moralbeurtei-
lung anderer Spezies relevant ist, ergibt sich nach Nagel allgemein aus einer ,Lucke
zwischen Subjektivem und Objektivem® (Nagel 1984, 195). Dieser Hiatus zwischen
einem subjektiven und einem objektiven Bereich hat in der Philosophie viele Namen
bekommen. Fechner spricht von einer Tag- und einer Nachtseite (nach Weber 2008,
97), Helmuth Plessner von der ,Doppelaspektivitat des Organischen® (nach Ingen-

siep/ Baranzke 2008, 35). Die beschriebene Diskrepanz ist Nagel zufolge dem be-

224 Ein solches Vorhaben enthalte nach Feigl angeblich schon einen logischen Widerspruch (vgl. Feigl

1967, 67).

*%% Torin Alter fasst diese Besonderheit von Erlebnistatsachen unter einem Prinzip (8) zusammen; bei
ihm heil3t es entsprechend: ,Nagel uses the bat case to illustrate the following general principle: (S)
Experiences are subjective: understanding their true nature requires having or imaginatively adopting
the viewpoint of the experiencing creature.” (Alter 2002, 7)

6 st es moglich durch eine Veranderung, d.h. eine Anndherung an die Neurologie und Physiologie,
sich in fremde Wesen einzufiihlen? Eine stlickweise Verwandlung des Menschen in eine andere Spe-
zies scheint zumindest vorstellbar. Derartige Vorstellungen werden beispielsweise in Science-Fiction-
Filmen (Die Fliege) oder in der Literatur (Kafka: Die Verwandlung) verarbeitet. Es ware zwar vorstell-
bar, dass eine Entitat der einen Spezies auf diese Weise zu einem spateren Zeitpunkt die Empfindun-
gen einer anderen Spezies erleben konnte. Es ware allerdings immer ein anderes Empfindungssub-
jekt als vorher. Insofern kann, auch wenn eine derartige Verwandlung mdéglich wére, nicht zu erwarten
sein, dass uns ein nun gegebenes Empfindungssubjekt nach der Verwandlung tber die Empfindun-
gen berichten kdnnte. Des Weiteren handelt es sich um ein ganz anderes Referenzsubjekt, das nun
die Empfindungen der anderen Spezies empfindet. Auch die Fahigkeit zur Sprache muss auf lange
Sicht nach einer ,vollstdndigen Verwandlung“ verschwinden. Somit geht auch jegliche Mdglichkeit der
Berichterstattung verloren. Wenn die Verwandlung nicht hinreichend vollzogen werden wirde und fur
die Berichterstattung notwendige Fahigkeiten vorhanden blieben, dann kdnnte aber nicht mehr be-
hauptet werden, dass es sich um die Empfindungen einer fremden Spezies handle, sondern lediglich
um die Empfindungen eines so und so beschaffenen Mischwesens. Insofern ist es nur plausibel, dass
Kafka seinen Gregor Samsa mit voranschreitender Verwandlung immer mehr von seiner Familie dis-
tanziert darstellt und der Austausch (ber die Empfindungen des Protagonisten mit abgeschlossener
Verwandlung nicht mehr stattfindet.

119



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

grifflich-methodischen Vorgehen der Wissenschaft geschuldet.227 Wenn unser men-
tales Leben auf physische Tatsachen reduziert werden soll, dann besteht diese Re-
duktion nach Nagel in einem ,Schritt hin zu gro3erer Objektivitat® (Nagel 1984, 192).

sLU]nsere Abhangigkeit von individuellen oder artspezifischen Perspektiven
[wird] auf das Objekt der Untersuchung reduziert. Wir beschreiben es nicht in
der Begrifflichkeit der Eindrticke, die es flir unsere Sinne hervorruft, sondern in
der Begrifflichkeit seiner allgemeinen Wirkungen und Eigenschaften, die durch
andere als durch die menschlichen Sinne entdeckt werden kdnnen. Je weni-
ger sie von einer spezifisch menschlichen Perspektive abhangt, desto objekti-
ver ist unsere Beschreibung.” (Nagel 1984, 192)

Damit wird das Wissen, wie es fur einen anderen Organismus ist, er selber zu sein,
ubergangen, denn ,[d]ie Reduktion kann nur gelingen, wenn die artspezifische Be-
trachtungsweise von dem, was reduziert werden soll, ausgeklammert wird.“ (Nagel
1984, 193) Naturalistische Theorien, die sich auf Naturwissenschaften berufen, ge-
hen auch objektivierend vor. Deshalb ergibt sich ein solch nuchternes Ergebnis fur
jeden reduktiv verfahrenden Materialismus bzgl. des ‘what it is like*.

Nagels Ausfuhrungen tragen wesentlich zur Erklarungslickenargumentation bei, in-
dem er einen entscheidenden Aspekt des subjektiven Charakters herausarbeitet, der
sich einer naturwissenschaftlichen, d.h. materialistischen Analyse durch Reduktion
auf physikalische Prozesse grundsatzlich verschliel3t. Sowohl bei Nagel als auch bei
Levine wird behauptet, dass ein reduktionistisch vorgehender Naturalismus etwas
auslasst.’® Beide Denker thematisieren das Zuriickbleiben des subjektiven Charak-
ters der Erfahrung in einer physikalistischen Beschreibung der Welt. Levine entwi-
ckelt sein eigenes epistemisches Argument gegen den Materialismus, aber auch in
Anlehnung an ein weiteres metaphysisches Vorstellbarkeitsargument Saul Kripkes,

auf das ich nun kurz eingehen werde, bevor ich mich Levines Ausfuhrungen zur Er-

221 Objektivitat gehort aus wissenschaftstheoretischer Sicht schon zu den minimalen erkenntnistheore-
tischen Annahmen, die jede Wissenschaft machen muss. Jede wissenschaftliche Aussage soll unab-
hangig vom Erkenntnissubjekt wahr sein (vgl. Schurz 20086, 27).

%8 Zudem bemerkt Levine am Anfang eines Aufsatzes in einer Funote: ,[M]ein Argument hat von
Thomas Nagels Argumentation in Nagel 1974 sehr profitiert.” (Levine 2002, 91) Denn ,Levine greift die
intuitive Diskrepanz zwischen der objektiven Wissenschaft von der physikalischen Wirklichkeit und
unserem subjektiven Erleben dieser Wirklichkeit aus der ,Innenperspektive’ eines erlebenden Subjekts
[wovon auch bei Nagel die Rede war] auf und macht daraus ein Argument gegen den Physikalismus.*
(Walter 2001, 67) Auch an anderer Stelle lesen wir bei Levine, dass Nagels Ausfiihrungen viel mit
seinem Erklarungsliickenargument zu tun haben. ,Nagel [1984] himself emphasized this feature [the
subjectivity of conscious experience] by noting that conscious experience involves our having a ‘point
of view'. [...] In fact, as it will emerge in the course of my argument, the explanatory gap between
physical properties and qualitative properties is a symptom of the subjectivity of consciousness.“ (Le-
vine 2001a, 7)

120



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

klarungsliicke zuwende.?® Das Kripke’sche Argument beabsichtigt sogar, die natura-
listische Ontologie zu falsifizieren, und sollte schon deshalb im Rahmen einer Unter-

suchung eines materialistisch fundierten Pathozentrismus thematisiert werden.

Die Konsequenzen einer Erklarungslicke, die flr die pathozentrische Begrindung
des Moralkriteriums der Empfindungsfahigkeit relevant ist, zeigen sich u.a. in Saul
Kripkes Vorstellbarkeitsargument (vgl. Kripke 1993).2%° Kripke kann sich Zombies
vorstellen. Die Mdglichkeit einer solchen Vorstellung resultiert nach Levine aus unzu-
reichender Erklarung. Levine erlautert Kripkes Vorstellbarkeitsargument gegen die
Identitatstheorie im 1983er Aufsatz auch, weil sein eigenes Argument eine Abschwa-
chung derartiger Vorstellbarkeitsargumente darstellt. Die Abschwachung besteht da-
rin, dass Levine nicht mehr wie Kripke auf metaphysische Gesetzmaligkeiten gegen
den Materialismus schlief3t, sondern zum Ende seiner Argumentation lediglich ein
Erklarungsdefizit materialistischer Positionen konstatiert. Kripkes Argument ist ein
metaphysisches Argument, dessen Absicht es ist, die materialistische Ontologie zu
falsifizieren. Wenn Kripke Recht behielte, ware diese Position tatsachlich verloren
und wuirde insofern auch jede naturalistische Fundierung des pathozentrischen Krite-
riums zur Erfassung von Empfindungszustanden von vornherein disqualifizieren.*’

Kripke legt seiner Argumentation gegen den Materialismus sprachphilosophische
Untersuchungen zur Referenz zugrunde.232 Sein cartesianisches Vorstellbarkeitsar-

gument richtet sich speziell gegen die Identitatstheorie.?**

?% Da auch Levine mit einer Darstellung dieses Kripke’schen Argumentes in seinem wichtigen Aufsatz

.Materialismus und Qualia: Die explanatorische Liicke” (2002) beginnt, ist es im Weiteren erforderlich
auf Kripkes Argumentation einzugehen, auch deshalb, weil sie als eine Bestatigung daflr interpretiert
werden kann, dass eine Erklarungslicke im Sinne Levines tatsachlich existiert.

230 Nach Levine lassen sich alle Vorstellbarkeitsargumente durch ein gemeinsames zugrunde liegen-
des Schema darstellen (vgl. Levine 2001a, 44). Levine erlautert neben Kripkes Argument auch noch
zwei weitere Vorstellbarkeitsargumente: Sowohl das DPM-Argument Smarts als auch Chalmers Ar-
gument der 2D-Semantik (vgl. Levine 2001a, 47ff.). Die Tradition dieser Argumente insgesamt reicht
weit in die Philosophiegeschichte zuriick. Schon Parmenides argumentiert entlang dieser Struktur. Bei
Descartes findet sich diese Art der Argumentation ebenfalls (Descartes 1971, 98). Deshalb nennt Saul
Kripke sein Argument auch ein cartesianisches Argument.

21 | evines epistemisches Argument der Erklarungsliicke macht hingegen keine Aussagen iiber die
Wahrheit oder Falschheit des Materialismus, sondern zeigt lediglich ein epistemisches Defizit, ndmlich
eine Erklarungsinsuffizienz materialistischer Positionen auf.

%2 Kripke kiindigt aber schon am Anfang seines Buches ,Name und Notwendigkeit*, welches auf den
gleichnamigen Vorlesungen von 1972 beruht, metaphysische Konsequenzen bzgl. psychophysischer
Identitaten innerhalb der Leib-Seele Debatte an (vgl. Kripke 1993, 32).

233 Kripkes Argument ist seiner Meinung nach sowohl gegen eine Typenidentitatstheorie, als auch
gegen eine Tokenidentitatstheorie anwendbar (vgl. dazu FuRnote 186): ,Es mdge genligen, wenn ich
die Vermutung auRere, daR die angefiihrten Uberlegungen anzeigen, dal sich der Theoretiker, der
verschiedene einzelne mentale und physische Ereignisse identifizieren mochte, mit ganz ahnlichen
Problemen wird konfrontieren miissen wie der Theoretiker, der die Identitat zwischen Typen annimmt;*

121



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Das Argument nimmt seinen Ausgang bei zwei verschiedenen Identitf—;itsaussagen:234
Schmerz = Reizung von C-Fasern

und

Hitze = Bewegung von Molekiilen.?®

Es soll ein Unterschied zwischen der ersten, einer psychophysischen Identitat der
Form (1) Schmerz = Reizung von C-Fasern, und einer zweiten, theoretischen Identi-
tat der Form (2) Hitze = Bewegung von Molekulen, herausgearbeitet werden. — Worin
unterscheiden sich die beiden ldentitatsaussagen?

Beide Identitaten erscheinen uns kontingent; d.h. wir meinen, dass es nicht notwen-
dig so sein muss, dass Hitze in der Bewegung von Molekulen besteht. Und es er-
scheint uns auch nicht notwendig, dass Schmerz gleich der Reizung von C-Fasern
ist. Wir kbnnen uns namlich Zombies vorstellen, d.h. Wesen, die zwar so wie wir be-
schaffen, aber nicht zu Empfindungen fahig sind. Wir stellen uns dann eine Welt vor,
in denen die Aussagen (1) und (2) nicht wahr sind. Dort wurden die Dinge anders
liegen als in unserer Welt. Kripke zufolge bedeutet diese Intuition der Kontingenz,
dass wir uns eine mogliche Welt vorstellen kdnnen, in der die jeweiligen Aussagen
falsch sind. Wie aber kénnen wir dazu im Stande sein, uns eine solche Welt vorzu-
stellen, wenn nach Kripke Identitdtsaussagen mit starren Designatoren — wenn sie
wahr sind — direkt notwendig wahr, d.h. in allen moglichen Welten wahr sein mus-
sen??® Die beiden Identitatsaussagen (1) und (2) sind solche Aussagen (vgl. Kripke
1981, 169f.). Deshalb ergibt sich ein Widerspruch. Denn wenn Identitatsaussagen mit

starren Designatoren in jeder moglichen Welt wahr sein mussen, dann durfte es uns

(Kripke 1981, 176). Das Argument richtet sich nach Levine sogar in abgewandelter Form gegen funk-
tionalistische Positionen (vgl. Levine 2002, 93ff.). Seiner Ansicht nach ist eine solche abgewandelte
Form in Block (1978) zu finden.

3% Beide Standardbeispiele sind mittlerweile Gberholt: These (1) gilt in der Neurobiologie mittlerweile
als unhaltbar (vgl. Walter 2001, 67 Funote 4), und These (2) soll ebenso falsch sein (vgl. Schwegler
2001). Fur den vorliegenden Sachverhalt spielt das aber keine Rolle. Die Identitaten konnen einfach
durch empirisch adaquate ausgetauscht werden.

2% Diese Aussage (2) ist Kripkes Standardbeispiel fiir eine notwendig wahre Aussage a posteriori.

26 Die Behauptung, dass ldentitatsaussagen mit starren Designatoren — wenn wahr — dann notwendig
wahr sind, und die damit verbundene Fehlerquelle, dass Aussagen, die eigentlich notwendig sind, als
kontingent zu gelten haben, tragt Kripkes Argumentation. Er selber formuliert diese beiden Punkte so:
»R1 und ,R,' seien zwei starre Bezeichnungsausdriicke, die rechts und links des Identitatszeichens
stehen. Dann ist ,R; = R, notwendig, wenn es wabhr ist. Die Referenzen von ,R;‘ beziehungsweise ,R,'
kénnten durchaus auch durch nicht-starre Bezeichnungsausdriicke ,D;‘ und ,D,’ festgelegt sein [...].
Obwohl ,R; = R, notwendig ist, kann dann ,D; = D,' durchaus kontingent sein, und das ist es, was oft
zu der irrigen Auffassung fihrt, ,R; = R, hatte sich als anders erweisen konnen.” (Kripke 1981, 164)
Was Kripke Gberhaupt genau unter starren Bezeichnungsausdriicken versteht, gibt er an anderer Stel-
le an: ,Wir wollen etwas einen starren Bezeichnungsausdruck (rigid designator) nennen, wenn €s in
jeder méglichen Welt denselben Gegenstand bezeichnet, und einen nicht-starren oder akzidentellen
Bezeichnungsausdruck, wenn dies nicht der Fall ist. Natirlich fordern wir nicht, da die Gegenstande
in allen moglichen Welten existieren mussen.” (Kripke 1981, 59)

122



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

unmaoglich sein, eine Welt vorzustellen, in der die jeweiligen Aussagen nicht auf die
dortigen Gegebenheiten zutreffen. Wir wirden uns in einem solchen Fall etwas Un-
logisches vorstellen. Das sollten wir aber nicht kdnnen! Trotzdem meinen wir, uns
eine solche Welt vorstellen zu kénnen, in der diese Aussagen falsch sind.

Ist unsere Intuition falsch? Unsere Vorstellung, dass eine solche Welt, in der
Schmerzen nicht gleich C-Faser-Reizungen bzw. Hitze nicht gleich der Bewegung
von Molekilen ist, muss irgendwie wegerklart werden, um weiterhin die Wahrheit der
Identitatsaussagen behaupten, d.h. weiterhin auf konsistente Weise einen Naturalis-
mus vertreten zu konnen. Die Wegerklédrung unserer Intuition der Kontingenz (d.h.
der Annahme, wir konnten uns eine Welt vorstellen, in der die Identitaten nicht zutref-
fen) wird uns bei der Aussage (2), der theoretischen ldentitatsaussage, gelingen; sie
wird allerdings bei der psychophysischen Identitat (1) scheitern. Dies scheint ein
grundlegender Unterschied zwischen beiden Identitaten zu sein.

Wie sieht diese Wegerklarung bei Aussage (2) aus, und was ist die Strategie? Und
schlieBlich: Warum ist uns eine solche Moglichkeit bei psychophysischen Identitats-
aussagen nicht gegeben? Von unserer Intuition wird behauptet, dass man nur meine,
sich eine solche Welt, in der Hitze nicht gleich Bewegung von Molekulen ist, vorstel-
len zu kénnen, man tut es aber nicht; in Wirklichkeit stellt man sich nur eine Welt vor,
in der etwas, was sich so anfuhlt wie Hitze (was aber nicht Hitze ist) nicht mit der
Bewegung von Molekulen identisch ist! Die Vorstellung dieses Sachverhalts ist je-
doch keine Vorstellung von einer Welt, in der Hitze nicht gleich der Bewegung von
Molekulen ist. Das heil’t, derjenige, der die falsche Intuition hat, stellt sich eine mog-
liche Welt vor, in der eine ganz andere ldentitatsbehauptung nicht zutrifft. Diese Iden-

titat formuliert Levine in seiner Darstellung des Kripke-Argumentes aus:

,(2*) Dasjenige Phanomen, das wir mittels der Wahrnehmung von Kalte erle-
ben, das fir die Ausdehnung und Kontraktion von Quecksilber in einem Ther-
mometer verantwortlich ist und das einige Gase zum Steigen und andere zum
Fallen veranlasst usw., ist identisch mit der Bewegung von Molekulen.* (Le-
vine 2002, 92).

Die Intuition der Kontingenz kann im Falle theoretischer Identitaten wegerklart wer-
den, indem gezeigt wurde, dass unsere Intuition eine ganz andere ldentitat, namlich
nur (2*), zum Gegenstand hatte. Unsere Intuition erwies sich daher als Irrtum. Der
Sachverhalt, dass man sich eine Welt vorstellen kann, in der (2*) falsch ist, spricht

namlich in keiner Weise gegen die notwendige Wahrheit der Identitatsaussage (2).

123



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

(2) bleibt nach wie vor notwendig wahr. Aussage (2*) und (2) sind zwei verschiedene
Aussagen. Die Strategie der Wegerklarung bestand hier also darin, unsere Intuition
als irrig zu erklaren, weil sie von einer ganz anderen ldentitatsaussage ausging, nam-
lich (2*). Dass sich jemand (2%) in einer Welt als falsch vorstellen kann, besagt noch
nicht, dass er sich auch (2) in einer Welt als falsch vorstellen kann.?” Um den Nach-
weis zu erbringen, dass diese Intuition falsch ist, musste unterstellt werden, dass nur
nach einer Welt gesucht wurde, in der eine |dentitatsaussage (2*) falsch ist. In (2¥),
einer ,geeignete[n] entsprechende[n] qualitative[n] Aussage® (Kripke 1981, 163),
wurde einer der starren Designatoren (Hitze) ersetzt. Die der falschlichen Intuition
vorausgehende Prozedur war die, ,die Aussage qualitativ neu zu beschreiben und zu
behaupten, dal} sie [Relata der Identitat] nur in einer kontingenten Relation stehen®
(Kripke 1981, 163f.). Die falsche Intuition ,durch eine Art von qualitativer Analogie
weg[zu]erklaren® (Kripke 1981, 173), bestand also darin, diese Verwechslung der
|dentitatsaussagen aufzudecken und ,darzulegen, dal3 zwar die Aussage selbst [d.h.
(2)] notwendig ist, dal® aber jemand qualitativ gesprochen in derselben epistemi-
schen Situation wie der urspringlichen Situation sein kdnnte und daf in einer sol-
chen Situation eine qualitativ analoge Aussage falsch sein konnte.“ (Kripke 1981,
171).

Die Strategie funktioniert bei der Identitatsaussage (2), bei theoretischen Identitaten.
Bei psychophysischen Identitaten, wie (1) Schmerz = Feuern von C-Fasern, soll es
aber nicht mdglich sein zu unterstellen, dass man sich lediglich eine Welt vorstellt, in
der das, was uns so vorkommt wie Schmerz, kein Schmerz ist. Eine ,geeignete ent-
sprechende qualitative Aussage” (Kripke 1981, 163), die analog zu Aussage (1) ist,
kann nicht formuliert werden. Denn immer, wenn wir eine solche Welt beschreiben, in
der etwas existiert, was sich wie Schmerz anfuhlt, ist es gleich schon der Schmerz
selber und nicht etwas anderes. Es ware etwas, was kein Schmerz ist, aber sich ge-
nau wie Schmerz anfuhlt. — Dies beinhaltet aber einen eindeutigen Widerspruch (vgl.
Kripke 1981, 167). Wir kdnnen hier nicht etwas anderes vorschieben, von dem die

Rede gewesen sein soll. Der Grund dafir ist folgender:

287 Polger (1999) schlagt eine weitere Moglichkeit vor, die vorhandene Kontingenz wegzuerklaren

(ohne die Identitatstheorie auszuschlagen): Mit seiner Strategie des ,individuation model“ behauptet
er, dass uns gewisse Identitaten kontingent erscheinen, weil wir nicht wissen, was die relevanten Kri-
terien flr eine Identitat sind. Sobald wir aber das erforderliche Wissen erlangt haben, wann das eine
mit dem anderem identisch ist, verschwindet auch unser Geflihl der Kontingenz.

124



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

~>chmerz [...] wird nicht durch eine seiner akzidentellen Eigenschaften her-
ausgegriffen; er wird vielmehr durch die Eigenschaft des Schmerz-seins selbst
herausgegriffen, durch seine unmittelbare phanomenologische Qualitat.”
(Kripke 1981, 174)

Damit bleibt folgendes Ergebnis bei den psychophysischen ldentitaten unausweich-
lich: ,Die Kontingenz, die in der Verknlpfung zwischen dem mentalen Zustand und
dem entsprechenden Gehirnzustand zu liegen scheint, 1al3t sich daher nicht wie im
Falle der Warme durch eine Art von qualitativer Analogie wegerklaren.” (Kripke 1981,
173)

Unsere Intuition der Kontingenz kann hier nicht wegerklart werden; es kann keine
Verwechslung von Identitatsaussagen unterstellt werden, wenn wir an andere mogli-
che Welten denken. Wir kdnnen uns tatsachlich eine Welt vorstellen, in der Schmer-
zen ungleich C-Faser-Reizungen waren. Das aber heildt, dass Identitatsaussagen
nicht notwendig wahr sind. Und wenn sie nicht notwendig wahr sind, dann sind sie
falsch, weil Identitdtsaussagen mit starren Designatoren — wenn sie Uberhaupt wahr
sind — direkt notwendig wahr sein mussen. Wenn sie daher falsch sind, ist der Mate-
rialismus eine falsche Theorie.

Kripke scheint der Auffassung zu sein, dass der Materialismus falsch ist. Im Hinblick
auf seine Erklarungslickenargumentation deutet Levine das Kripke-Argument als
Folge einer mangelnden Erklarungsfahigkeit des Materialismus. Kripkes Uberlegun-
gen zeigen fur Levine jedoch zumindest, dass mit materialistischen Theorien irgen-
detwas nicht stimmen kann. Er entwickelt sein epistemisches Erklarungsliuckenargu-
ment in Anlehnung an Saul Kripkes Vorstellbarkeitsargument. Kripke zieht
metaphysische Schlussfolgerungen aus seinen logisch-sprachphilosophischen Uber-
legungen. Sein Resultat: Der Materialismus sei falsch. Levine hingegen halt diese
Konsequenz noch nicht fur gerechtfertigt, weil er glaubt, in Kripkes Argumentation
Fehler aufdecken zu kdénnen. Levine meint, dass das Argument Kripkes versagt, weil
bloRe Vorstellbarkeit nicht notwendig ein reliables Indiz fur metaphysische Mdoglich-
keiten darstellen muss (vgl. Levine 2002, 95). Der Materialist kann durchaus behaup-
ten, dass fur ihn von der bloBen Vorstellbarkeit eines Schmerzzustandes ohne C-
Faser-Reizung (vice versa) nicht die metaphysische Moglichkeit eines solchen

Schmerzes ohne C-Faser-Reizung folgt. Wir Uberschatzen uns an diesem Punkt und

125



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

werden getduscht.?® Levine kritisiert Kripkes zugrunde gelegte Annahme, wie
,2Descartes davon auszugehen, dal® man durch eine klare und distinkte Vorstellung’
von einem Sachverhalt Zugang zu dem hat, wie — metaphysisch gesprochen — die
Dinge wirklich sind.“ (Levine 2001c, 83). Er kritisiert Kripkes implizite Pramisse, dass
aus einer bloRen Vorstellung auf metaphysische Sachverhalte geschlossen werden
kann. Diese Annahme setzt Joseph Levine nicht voraus, denn er schlieldt in seinem
Argument der Erklarungslicke nicht auf metaphysische Gegebenheiten, sondern
widmet sich lediglich einer ,epistemische[n] Angelegenheit® (Levine 2001c, 83). Le-
vine behauptet daher, der Naturalismus erklare nur nicht vollstandig, wie es zum
Empfinden kommt. Der Naturalismus als Grundlage einer pathozentrischen Theorie
ist insofern also nicht unbedingt falsch; er ware lediglich, wie es Levine mit dem Vor-
wurf einer Erklarungsllicke zu zeigen versucht, unvollstandig, weil er nicht begriinden

kann, wie es zu Empfindungen kommt.23°

In seinem Aufsatz ,Materialismus und Qualia: Die explanatorische Lucke® (2002)
stellt Joseph Levine sein Unvollstandigkeitsargument flr den Materialismus vor. Le-
vine versucht die These zu verteidigen, dass psychophysische Identitaten eine ex-

planatorische Liicke lassen (vgl. Levine 2002, 95).24

23 Wir Menschen tauschen uns tatséchlich haufig. Und nicht selten meinen wir auch noch, dass wir

eigentlich richtig liegen. In der Psychologie gibt es Namen fiir solche Uberschatzungen unserer kogni-
tiven Leistungen: Der ,,Overconfidence-Effect” ist ein solcher Urteilsfehler, bei dem wir unsere kogniti-
ven Fahigkeiten zu hoch einschatzen. Gehort unser Vertrauen in Vorstellungen, wie sie Kripke hegt, in
diese Kategorie kognitiver Selbstiberschatzung?

%% | evines Argument entgeht der Schwachstelle des Kripke-Argumentes dadurch, dass nicht voraus-
gesetzt werden muss, dass Vorstellbarkeit ein reliables Anzeichen flr metaphysische Maglichkeit ist.
Levine versucht etwas Schwacheres zu zeigen,; er schlie3t von der bloRen Vorstellung eines
Schmerzzustandes ohne den entsprechenden physischen Zustand, der Vorstellung eines Zombies,
lediglich auf eine ,epistemische Moéglichkeit‘ (vgl. Levine 2001c, 83) statt auf eine metaphysische
Madglichkeit.

0 Dass bzgl. psychophysischer Identitaten eine Erklarungslicke vorhanden ist, ist Levines erste The-
se. Seine zweite These, die er gegen den Materialismus vertritt, ist, dass ,selbst wenn einige psycho-
physische Identitdten wahr sein sollten, [wir] nicht genau feststellen kénnen, welche wahr sind.” [Her-
vorhebungen durch den Autor] (Levine 2002, 99). (Nagel formulierte schon 1984 eine dhnliche These
bzgl. des Materialismus.) Levine begrindet wie folgt: Bei einer psychophysischen Identitdtsaussage
wie die vom Typ (1) missen wir zuerst wissen, was wir alles als die bestimmten physikalischen Struk-
turen gelten lassen, die den Schmerzzustand realisieren. Des Weiteren missen wir uns auch mit fol-
genden Moglichkeiten auseinandersetzen: Es kdnnten Auf3erirdische auf die Erde kommen, die
Schmerzen empfinden, in deren Kdrpern jedoch keine C-Fasern zu finden sind, sondern z.B. nur hyd-
raulische Mechanismen. (Auch wenn es dem Argument der multiplen Realisierung sehr &hnlich ist,
grenzt Levine sein Argument davon ab (vgl. Levine 2002, 100).) Wir sind bei einer Identifikation von
Schmerz mit einer bestimmten physischen Struktur dazu gezwungen, zu bestimmen, ,wie eng oder
wie weit wir die physikalischen Kategorien fassen sollen® (Levine 2002, 100). Wir haben nie eine Ga-
rantie, dass nicht in anderen Spezies Schmerz auf andere Weise realisiert sein kann wie bei uns. Da-
her muss Schmerz ein disjunktiver Zustand sein: Er ist entweder C-Faserreizung oder hydraulische
Prozesse oder .... Wir brauchen zwangslaufig einen Malstab fir das, was noch unter die jeweiligen

126



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

Auch Levine geht, wie Kripke, von einem Unterschied zwischen psychophysischen
(1) und theoretischen Identitatsaussagen (2) aus. Doch er postuliert anstatt dem wei-
ter oben geschilderten Unterschied, namlich, dass sich die beiden Identitdten hin-
sichtlich unserer Intuitionen als kontingente Fakten unterscheiden, einen anderen
Unterschied. Er behauptet psychophysische Identitdtsaussagen, wie (1), sind im Ge-
gensatz zu theoretischen, wie (2), explanatorisch unvollstédndig. Die Gleichsetzung
von Schmerz mit C-Faser-Reizungen kann uns nicht alles erklaren, was es uber
Schmerzen zu wissen gibt. Levine schreibt, ,(1) und [(2) psychophysische Identita-
ten] lassen eine explanatorische Liicke." (Levine 2002, 95).24'

Levine wirft dem Materialismus vor, dass die Naturwissenschaften, auf die er immer
unweigerlich zurlckgreift, auslassen, ,warum sich [z.B.] Schmerzen so anfiihlen, wie
sie sich anftihlen!” (Levine 2002, 96). Unsere Anforderungen an ldentitatsaussagen
werden in diesem Fall nicht erfullt. — Sie sollen uns Uber alles aufkldren, was unser
Begriff von Schmerz umfasst. Alles was wir mit Schmerz in Verbindung bringen, soll
durch eine Identitatsaussage — wenn sie vollstandig explanatorisch ist — angespro-
chen und auch erklart werden. Zu unserem Begriff des Schmerzes gehoért neben den
kausalen Rollen und den zugrunde liegenden physischen Mechanismen auch der

qualitative Charakter von Schmerz. Das heil3t, unser Begriff von Schmerz erschopft

Kategorien fiir die Realisierung phanomenaler Zustande fallt. Und mit diesem Erfordernis sind wir in
einer Misere gefangen: Wir bendtigen erst eine dem Malistab zugrunde liegende Erklarung, warum wir
gerade bei den verschiedenen Strukturen den und den phdnomenalen Charakter empfinden. Genau
diese fehlt uns jedoch gemal Levines erster These. (Damit sind die beiden Thesen 1 und 2 interde-
pendent: ,Diese beiden Behauptungen — dal es eine Erklarungsliicke gibt und daf’ die Wahrheit der
Identitdtsaussagen in gewisser Weise nicht erkennbar ist — hdngen voneinander ab und stltzen sich
gegenseitig.” (Levine 2002, 99f.).) Wir werden deshalb nie einen Mafstab fir die Wahl der Kategorien
physikalischer Strukturen finden, und damit auch nie die gewiinschten Identitadtsaussagen einer mate-
rialistischen Theorie aufstellen konnen. ,Wenn irgendeine intrinsische Verbindung zwischen dem qua-
litativen Gehalt eines Schmerzerlebnisses und der Reizung von C-Fasern [...] erkennbar ware — und
somit das Schmerzerlebnis durch die Eigenschaften von C-Faser Reizungen verstandlich gemacht
werden kénnte —, dann kénnten wir den benétigten Ahnlichkeits-MaRstab aus der Natur der entspre-
chenden Erklarung gewinnen. [...] Solange wir diese Erklarungslicke jedoch nicht schlieRen kénnen,
ist es uns unmdglich zu bestimmen, ob und, wenn ja, welche Schmerzerlebnisse ein Wesen hat, das
in physischer [...] Hinsicht von uns verschieden ist.“ (Levine 2002, 101). So ergibt sich die ,sehr uner-
wlnschte Konsequenz des Materialismus®, ,daf} die Wahrheit oder Falschheit von [psychophysischen
Identitdtsaussagen], selbst wenn es sich dabei um metaphysische Tatsachen handelt, uns episte-
misch unzuganglich bleiben wird.“ (Levine 2002, 101)

1 Bevor ich auf das Argument eingehe, mdchte ich noch einmal den Bezug zu Kripkes Argumentati-
on benennen. Die Intuition der Kontingenz (von der bei Kripke die Rede ist) kommt durch diese Erkla-
rungsliicke zustande. Sie scheint eine Folge der Liicke im naturwissenschaftlichen Erklarungspro-
gramm zu sein: Wenn uns nichts erklart, warum Schmerzen mit dem und dem phanomenalen
Charakter auftreten, ,dann wird es sofort vorstellbar, daf es C-Faserreizungen ohne Schmerzgefihl
geben konnte und vice versa.“ (Levine 2002, 99).

127



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

sich nicht allein in seiner kausalen Rolle.?*? Levine problematisiert diese Eigenart

psychophysischer Identitatsaussagen:

.[Blei ldentifikation der qualitativen Eigenschaften von Schmerzen mit C-
Faser-Reizungen (oder einer Eigenschaft von C-Faser-Reizungen) [bleibt] die
Verbindung zwischen diesen Eigenschaften und dem, womit wir sie identifizie-
ren, vollig ratselhaft.” (Levine 2002, 96)

Erklérende Identifikationen (d.h. Reduktionen) sind nur dann vollstandig explanato-
risch, ,wenn durch die Reduktion eines Objekts oder einer Eigenschaft diejenigen
Mechanismen aufgedeckt werden, die fur dieses Objekt oder diese Eigenschaft eine
konstitutive kausale Rolle realisieren und ,[d]as scheint Uberhaupt die einzige Art
und Weise zu sein, wie eine Reduktion explanatorisch gehaltvoll sein kann“ (Levine
2001c, 102).

Eine Identifikation von Wasser mit H,O ist laut Levine z.B. eine solche erklarende
Identitat. Sie ist insofern explanatorisch vollstandig, als dass sie alles, was zu unse-
rem Begriff von Wasser gehort, allein durch die Zusammensetzung von Wasserstoff
und Sauerstoff und einer dazugehorigen Theorie vollstandig aufzeigen kann. Eine
theoretische ldentifikation kann nur mit einer solchen umfassenden Erklarungskraft
eine gegliickte ,explanatorische Reduktion® sein.?*® Die Identitat von Wasser mit H,O
hat explanatorisches Potential; sie findet bei jeglichen Phanomenen ihre Anwendung
und erfullt ihre erklarende Funktion. Sie erklart uns z.B., warum Wasser bei Uber 100
C° kocht oder bei unter 0 C° gefriert, sie kann uns erklaren, warum es Eisen rosten
lasst und wir unter der Wasseroberflache nicht atmen konnen.

Beim Schmerz verhalt es sich hingegen anders. Hier wird nicht alles, was wir unter

dem Begriff ,Schmerz“ zusammenfassen durch eine wissenschaftliche Theorie und

2. Doch unser Begriff von Schmerz umfallt eben mehr als nur die kausale Rolle, er umfallt den quali-

tativen Charakter von Schmerz, der bestimmt, wie Schmerz sich anfiihlt.“ (Levine 2002, 96) Schmerz
ist sogar etwas, was sich gerade durch seine Schmerzhaftigkeit auszeichnet. Das macht sich auch
Kripke in seinem Argument zunutze. Deshalb ist das Argument Kripkes ein modal-essentialistisches
Argument. Das, was Schmerz vorwiegend ausmacht, ist seine Schmerzhaftigkeit. Diese Sachlage
verhindert Kripke zufolge letztendlich eine Wegerklarung der Intuition von Kontingenz. Mentale Zu-
stande werden von uns allein durch diesen Aspekt des subjektiven Charakters individuiert. Nichts
anderes ist fir uns ausschlaggebender als diese Eigenschaft, die uns dazu zu veranlasst, einen men-
talen Zustand als gerade den Zustand auszuzeichnen, der er ist.

2% Bei dieser explanatorisch gehaltvollen Reduktion wird das vortheoretische Wissen tiber die Makro-
eigenschaften von Wasser auf die Mikroeigenschaften der Molekiile reduziert. Diese Reduktion be-
schreibt Levine auch als ein Zwei-Stufen Modell: Zuerst wird der Alltagsbegriff, die Makroeigenschaft,
auf die Reduktion ,vorbereitet’, d.h. das Phanomen wird auf seine funktionalen Rollen hin beschrieben.
Dies ist der Schritt der Funktionalisierung. Dann, im zweiten Schritt, wird nach der physikalischen
Struktur, der Mikroeigenschaft, gesucht, die in das Muster der beschriebenen kausalen Rolle passt
(vgl. Levine 2001c, 97f.; Walter 2001, 66). Der Vorgang ist der, der auch von Kim (1998) beschrieben
wird (s. Fulnote 218).

128



Das mentale Kriterium des Pathozentrismus

Erlauterungen, wie Schmerz die und die kausale Rolle einnimmt und mit den und den
physikalischen Ereignissen korreliert, erklart. Beim Schmerz gibt es etwas, das Uber
die kausalen Rollen und die korrelierenden physikalischen Mechanismen hinausgeht,
aber dennoch von uns unter dem Begriff Schmerz gefasst wird. Der qualitative Cha-
rakter, der spezifische Empfindungstonus, bleibt — obwohl er zum Inhalt unseres Be-
griffs des Schmerzes gehort — auch durch eine Identitat mit einer neurochemischen
Eigenschaft nicht mehr als ein factum brutum, eine bloRe Tatsache, die keine Erkla-
rung zulasst (vgl. Levine 2002, 96). Eine explanatorische Reduktion missgluckt hier.
Genauer scheitert eine Reduktion im ersten begrifflichen Schritt der Reduktion. In-
nerhalb des Reduktionsmodells Kims gelingt die Konstruktion von Qualia als Eigen-
schaften zweiter Stufe nicht. Bei der Funktionalisierung, der auch Kim im Hinblick auf
die Qualia schon kritisch gegenubersteht (vgl. Kim 1998a, 101), missglickt die Re-
duktion. Empfindungen lassen sich nicht funktionalisieren; sie sind intrinsische Ei-
genschaften.?** Die Reduktion missgliickt deshalb, weil sich das, was wir mit einer
spezifischen Empfindung identifizieren, nicht in einer kausalen Rolle erschopft (Le-
vine 2001c). Das Argument der Erklarungslicke lasst sich dementsprechend zu-
sammenfassen:

Jeder Materialismus erklart Mentales, indem er mentale Eigenschaften auf physische
Eigenschaften reduziert. Jede Reduktion von mentalen Eigenschaften auf fundamen-
tale physikalische Eigenschaften ist aber nur méglich, wenn sich die mentalen Eigen-
schaften als Eigenschaften zweiter Stufe, d.h. als funktionale Eigenschaften konstru-
ieren lassen. Empfindungen als eine Sorte von mentalen Eigenschaften sind nicht
funktionalisierbar, d.h. relational analysierbar; damit sind sie nicht als Eigenschaften
zweiter Stufe konstruierbar. So ist aber nicht der ganze Bereich des Mentalen auf
das Physische reduzierbar. Und daher kann auch jeder Materialismus den Bereich
des Mentalen nicht vollstandig erklaren; er Iasst eine Erklarungsliicke.

Deshalb erweist sich ein naturalistisches Rahmenwerk fur die Erklarung phanomena-
ler Zustande zumindest als defizitar. Es ist unzureichend, weil es nicht alles erfassen

kann, was wir unter Schmerzen verstehen.?*® Dieses neurologisch-explanativ verur-

24 Weitere Griinde (neben einer gescheiterten Funktionalisierung) fur Irreduzibilitdt einer Eigenschaft

nennt Stephan (2005, 96). Er meint die Erklarungsliicke bestehe vielleicht aufgrund einer an diesem
Punkt vorhandenen Strukturemergenz, d.h., weil das Verhalten des Gehirns (wegen eines determinis-
tischen Chaos) weder vorhersagbar, noch erklarbar sei (vgl. Stephan 2005, 101).

5 Dass der Materialismus trotz seines erkenntnistheoretischen Defizits einer Erklarungslicke nicht
falsch sein muss, wurde weiter oben schon an Levines Kritik am Kripke’schen Argument demonstriert.

129



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

sachte Defizit ist somit auch eine epistemische Herausforderung fir jeden pathozent-
rischen Ansatz.?*

Das epistemische Defizit bildet auch fur den Pathozentrismus im Hinblick auf die Er-
fassung fremdphanomenologischer Empfindungen ein schwerwiegendes Problem.
Der Nachweis von Empfindungen bei anderen Spezies ist eine Pramisse jedes pa-
thozentrischen Ansatzes. Es ist ja gerade sein Anliegen die Empfindungen solcher
Fremdphanomenologien in sein moralisches Universum zu integrieren. Das Problem
betrifft die Pathozentrik somit in ihrem Kern. Wenn den vorangegangenen Ausfuh-
rungen folgend Uber naturwissenschaftliche Verfahren keine Aufklarung uber die
Empfindungen fremdphanomenologischer Entitaten zu erhoffen ist, konnte dies die
Unmaglichkeit einer begrindeten und differenzierten pathozentrischen Moralbeurtei-
lung bedeuten. Deshalb wird im folgenden Kapitel (4) eine biologisch-philosophische
Perspektive eingenommen, um auf diesem Wege die Voraussetzungen flr einen pa-
thozentrischen Ansatz zu schaffen. Die evolutionistische Perspektive ist in der patho-
zentrischen Position immer schon angelegt, wenn gemaly dem zentralen Anspruch
des Pathozentrismus der Kreis der Moralobjekte Uber die menschliche Spezies hin-
aus erweitert werden soll. Die Untersuchungen sind notwendig, um den Kreis der
Moralobjekte innerhalb des Pathozentrismus Uberhaupt festzulegen. Aufgrund der
diagnostizierten epistemischen Probleme fur naturalistisch angelegte Pathozentris-
men ist es namlich erforderlich, das Empfinden bei anderen Spezies grundsatzlich zu
rechtfertigen. Wenn der Pathozentrismus als eine begrindete Theorie auftreten
mochte, die differenzierte Aussagen Uber die Verteilung phanomenaler Eigenschaf-
ten unter den Spezies als moralischem Kriterium formulieren soll, muss er sich also
zwangslaufig biologisch-evolutionaren Fragen im Hinblick auf die Entstehung des
Empfindens stellen, weil ihm jeder nicht-diachrone Zugang nach den bisherigen Aus-
fuhrungen verwehrt bleibt. Das folgende Kapitel wird einen solchen evolutionstheore-
tischen Rahmen liefern, der erste begrindete Anhaltspunkte Uber das Empfinden

anderer Spezies geben kann.

8 Die epistemischen Schwierigkeiten kulminieren letztendlich zusammen mit weiteren problemati-

schen Aspekten bei der Erfassung von Fremdphanomenologien im unkonditionalen Problem des Pa-
thozentrismus. Dieses Problem ist eines von insgesamt zwei grundlegenden Problemen, die im finf-
ten Kapitel fir den Pathozentrismus diagnostiziert werden.

130



4 Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentri-

schen Kriteriums

,Betrachte wie doch das Ferne Deinem Verstande zuverlal3ig nahe tritt.
Denn er wird ja das Seiende nicht aus dem Zusammenhange des Sei-
enden abtrennen, weder so, dal} es sich in seinem Gefuge Uberall
ganzlich auflockere, noch so, dal} es sich zusammenballe. Ein Gemein-
sames aber ist mir (das Seiende), wo ich auch beginne. Denn dahin
werde ich wieder zuriickkommen.“ (Parmenides: Uber die Natur -
Fragmente)



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Wie das vorangegangene Kapitel zeigte, ist nicht der ganze Bereich des Mentalen
auf das Physische reduzierbar. Daher kann auch kein Naturalismus den Bereich des
Mentalen vollstandig erklédren; der Naturalismus lasst eine Erklarungslicke. Folglich
kann auch keine seriése Aussage dariber gemacht werden, ob Fremdphanomeno-
logien Uberhaupt moralisch relevante Empfindungen haben, ganz zu schweigen, wie
intensiv diese Empfindungen bei den jeweiligen Spezies sind und wie sie bei be-
stimmten Spezies ausgepragt sein konnen. Denn wenn Bewusstseinszustande prin-
zipiell nicht aus den ihnen mutmalilich zugrunde liegenden neuronalen Prozessen
erklarbar sind, dann ist auf dieser physiologischen Grundlage lberhaupt keine Aus-
sage Uber das Empfinden anderer Wesen zu treffen. Es kdnnte moglich sein, dass
viele Spezies derart empfinden, dass sie nach dem Pathozentrismus moralisch
enorm ins Gewicht fallen. Aber ebenso kdnnte es sein, dass Spezies von deren mo-
ralischer Relevanz wir bereits Uberzeugt sind, Uberhaupt nicht zu Empfindungen fa-
hig sind. Der Pathozentrist muss sich also um alternative Zugange zu diesem fur ihn
entscheidenden Bereich des Mentalen bemuhen. Eine vielversprechende Strategie
ist die Spekulation Uber die stammesgeschichtliche Entstehung des Bewusstseins,
die ggf. Aussagen Uber fremdphanomenologische Empfindungen erlaubt.

Die evolutionare Perspektive ist in der pathozentrischen Position immer schon ange-
dacht. Die Ausweitung des Kreises der Moralobjekte ist das zentrale Anliegen des
Pathozentrismus. Deshalb muss in jeder Arbeit Uber den Pathozentrismus die be-
grundete Erweiterung dieses Kreises auf Grundlage des Empfindungskriteriums im
Mittelpunkt stehen. Insofern sollte auch die Empfindungswelt anderer Lebewesen,
d.h. potentieller Moralobjekte unter pathozentrischen Gesichtspunkten, zu einem
zentralen Thema gemacht werden. Wenn z.B. Peter Singer nach der Grenze der
(moralisch relevanten) Empfindungsfahigkeit bei den niederen Tierarten fragt (vgl. v.
d. Pfordten 1996, 134), dann deutet dies auf eine evolutionare Perspektive, die in-
nerhalb der Philosophie der Biologie auf die Urspringe des Empfindens als biologi-
schem Merkmal verweist. Diese Perspektive ist oft angedacht, aber selten im moral-
philosophischen Kontext des Pathozentrismus ausflhrlich thematisiert worden. Der
Pathozentrismus muss sich, wenn er als eine begriindete Theorie auftreten will, bio-
logisch-evolutionaren Fragen nach der Entstehung des phanomenalen Bewusstseins
stellen und dabei ebenso die speziellen ontologischen Umstande eines geistigen Mo-
ralkriteriums berlcksichtigen. Denn das phanomenale Bewusstsein, welches den

Kern der pathozentrischen Position ausmacht, ist ein mentales Phanomen, das nach

132



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

einer speziellen geistontologischen Betrachtung im Hinblick auf seine stammesge-
schichtliche Entstehung verlangt. Dafur mussen zuerst die ontologischen Hintergrun-
de und Vorbedingungen einer Evolution eines mentalen Phanomens wie der Empfin-

dungsfahigkeit bereitgestellt werden.?*’

Bewusstsein ist ein komplexes Phanomen und wir haben noch nicht verstanden, wie
es zustande kommt. Es ist unwahrscheinlich anzunehmen, dass derart komplexe
Merkmale wie die Bewusstseinsfahigkeit mit einem Mal durch puren Zufall oder ledig-
lich als Randeffekt von etwas anderem zustande gekommen sind. ?** Phanomenales
Bewusstsein ist eine systemische Eigenschaft (vgl. Stephan 2005, 92) und wird zu-
mindest in einem schwachen Sinne als emergent angesehen. Generell erscheint es
plausibel, dass solch komplexe Dinge durch den Prozess der natlrlichen Auslese
entstehen.?*® Grantham/ Nichols (1999) geben Griinde dafiir an, dass es sich bei den
bewusstseinserzeugenden Hirnregionen um anatomisch &ul3erst komplexe Struktu-
ren handelt. Diese anatomische Komplexitat scheint schwer ergrindbar zu sein, so-
lange wir keine Ahnung von der funktionalen Organisation der entsprechenden Hirn-
strukturen haben, die genau fur Bewusstsein verantwortlich sind (vgl. Polger 2007,
81). Ebenso weist das phanomenale Bewusstsein eine phdnomenale Komplexitat

auf.?*° Weil Bewusstsein komplex ist, ist es aller Wahrscheinlichkeit nach auch durch

4 Bei den Teilen 4.1-4.2 handelt es sich stellenweise um stark bearbeitete Passagen der Masterthe-
sis mit dem Titel ,Evolution des Farbempfindens®, die im September 2011 zur Erlangung des Master
of Arts im Fach Philosophie an der Heinrich-Heine-Universitat Disseldorf eingereicht wurde.

8 Die Ansicht des etologischen Epiphdnomenalismus (vgl. Polger/ Flanagan 2002) meint genau das.
Diese Position behauptet nicht eine grundséatzliche kausale Impotenz des Mentalen, sondern lediglich,
dass Bewusstsein nicht aufgrund einer Funktion selektiert wurde.

%9 Die Ansicht, dass Bewusstsein zu komplex ist, als dass es durch puren Zufall entstanden ist, liegt
dem von manchen Autoren sog. Komplexitatsargument zugrunde. Dieses Argument soll zeigen, dass
Bewusstsein wahrscheinlich durch einen evolutionaren Prozess entstanden ist. Es zeigt aber nicht,
durch welchen evolutionaren Prozess Bewusstsein entstanden ist, noch klart es Uber die jeweiligen
Funktionen auf, die es entstehen lieRen. Bei diesem Argument handelt es sich um ein abduktives Ar-
gument. Man kénnte dieses Argument wie folgt zusammenfassen: Es ist wahrscheinlich, dass kom-
plexere Merkmale durch einen Prozess der natirlichen Auslese zustande gekommen sind. Bewusst-
sein ist ein komplexes Merkmal lebender Organismen. Deshalb ist Bewusstsein wahrscheinlich durch
einen Prozess der naturlichen Auslese zustande gekommen. Dennett (2001, 176) aufRert sich zum
Stand der Forschung zu Fragen nach der Empfindungswelt anderer Lebewesen aus evolutionarer
Perspektive. Wallace und Spaldine (1867 bzw. 1872, nach Allen/ Trestman 1995) argumentieren di-
rekt aus einem evolutionaren Standpunkt daflir, dass Tiere Bewusstsein haben missen.

%0 Bewusstsein ist nicht nur von seinem neurologischen Substrat, sondern auch auf der inhaltlichen
Ebene komplex. Dies betonte u.a. James und wurde auch schon durch die vorangegangenen philoso-
phischen Betrachtungen des Bewusstseins aufgezeigt. Diese phanomenologische Komplexitat wird so
durch die in dieser Arbeit genannten Dimensionen der Gradualitat von Bewusstsein (s. Kapitel 3.1)
veranschaulicht.

133



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

natlrliche Auslese entstanden und wurde aufgrund seiner Effekte selektiert (vgl.
Grantham/ Nichols 1999, 649; Polger 2007):

»,AS noted in passing above, evolution by natural selection is the most likely
source of complex traits in living creatures. When we find a complex trait in a
living thing we can reasonably expect that the trait was formed by natural se-
lection. The connection is defeasible, of course. Complexity may sometimes
come about and be maintained by chance alone. But as a line of reasoning
about empirical contingencies, the complexity argument is a good one.” (Pol-
ger 2007, 80).%

Es gibt viele Mutmal3ungen Uber das Entstehen von Bewusstsein. Edelman (2007,
132) meint z.B., dass die Schwelle zum bewussten Erleben beim Ubergang von Rep-
tilien zu Vogeln Uberschritten wurde. Der Pathozentrist Peter Singer mochte die
Grenze der (moralisch relevanten) Empfindungsfahigkeit ,irgendwo zwischen Schr-
imp und Auster ziehen (vgl. v. d. Pfordten 1996, 134).%°2 Hernegger meint, dass die
Sinneswahrnehmung bei unseren Vorgangerspezies zunachst unbewusst gewesen
ist und dann erst spater im Lauf der Evolution bewusst wurde (Hernegger 1995, 23;
Kap. 8). Dies wurde seiner Meinung nach durch die Entwicklung des retikularen Sys-
tems und eines kortikalen Netzwerks begiinstigt (Hernegger 1995, 23f.).2°® Es ware
schon einfach, wenn man sich unsere evolutionare Vergangenheit, d.h. unsere Vor-
fahren, anschauen und sagen konnte, dass dieser und jener noch nicht, dieser und
jener aber schon die Fahigkeit des bewussten Erlebens entwickelt hatte. Aus dem,
was wir von unseren Vorfahren wissen, lassen sich aber keine Aussagen Uber das

Vorliegen einer Bewusstseinsfahigkeit treffen:

*1 Es gibt eine weitere Form dieses Komplexitatsargumentes. William James fragt: Wenn es nicht

natiirliche Auslese war, die unsere Bewusstseinszustande geschaffen hat, wie sollte dann erklart wer-
den, dass diese Zustande so gut zu unserer Welt passen? Wir meiden alles, was uns weh tut. Und
nahrhaft ist das, was uns gut schmeckt. Wie sollte erklart werden, dass gerade die angenehmen Emp-
findungen in lebensférdernden und gerade die unangenehmen in lebensschadlichen Kontexten auftre-
ten? Dieses James‘sche Korrespondenzenargument ist m.E. nicht bei allen Formen des phdnomena-
len Bewusstseins gleich Gberzeugend wie bei Schmerzempfinden oder Lustempfinden. Nicht bei allen
phanomenalen Empfindungen gibt es eine so strikte Asymmetrie von lebensférdernden und lebens-
feindlichen Empfindungsverursachern. Die Empfindungen einzelner Farben kdnnten beispielsweise
auch anders mit den Kontexten verknlpft sein und es wirde sich nichts im Bezug auf Verhalten der
empfindenden Organismen andern.

%2 Tom Regan mdchte hingegen erst alle geistig ,normal‘ entwickelten Saugetiere, Végel und vielleicht
auch Fische Uber einem Jahr als ,Subjekte-eines-Lebens” verstehen, die Empfindungen und auf die-
ser Grundlage Praferenzen haben. Weiteres zur Grenzziehung der Empfindungsfahigkeit bei Lebewe-
sen (allerdings nicht in ethischer Hinsicht) findet sich auch bei Dennett (2001, 25f.).

253 7wei Erfordernisse fiir die evolutionére Entstehung von Gehirnen, die erst so etwas wie Vorstel-
lungsbilder generieren kénnen, nennt Damasio (1995, 305).

134



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

,Of course answering this question might be rather difficult, particularly if the
consciousness organ is made of soft tissue that leaves at best indirect fossil
records, or if it has been fixed in the populations for such a long time that there
are few available examples of organisms that lack the consciousness organ on
which to conduct comparative experiments.“ (Polger 2007, 72).

Versteinerungen der Schadelhillen, die das Gehirn einstmals beinhalteten, geben
keinen wirklichen Hinweis auf Bewusstsein (O’Shea 2005, 61; Kaas 2009, 497).%%*
Es hatte ebenso gut Vanilleeis in diesen Schadeln unserer Vorfahren sein kdonnen.
Und selbst wenn wir wussten, dass sich in diesen Hullen ein sehr komplexes Organ
befand, kdnnten wir daraus immer noch nicht folgern, dass dessen aktive Prasenz in
der Vergangenheit einmal auf bewusstes Empfinden abgehoben hatte.?*®

Wie noch zu zeigen sein wird, kann bei Fremdspezies immer nur indirekt gefolgert
werden, dass ein Bewusstsein vorhanden ist. Nur weil die neuronalen Strukturen
ahnlich aussehen wie bei uns, sie sich eventuell ahnlich verhalten, muss nicht
zwangslaufig auch ein phanomenales Bewusstsein vorhanden sein. Es macht es nur
sehr wahrscheinlich. Die Zuschreibung von Bewusstseinsfahigkeit bei anderen Spe-
zies ist daher ein eigenes philosophisches Problemgebiet. Aristoteles mutmaldte bei-
spielsweise in de Anima, der empfindende und wahrnehmende Teil der Seele kom-
me nicht nur den Menschen zu, sondern auch den Tieren.?®® Descartes ging
hingegen davon aus, dass Tiere kein Bewusstsein hatten, dass sie bloRe Automaten
seien.?®” Neuronale Ahnlichkeiten und Ahnlichkeiten im Verhalten reichen fiir sich
genommen noch nicht aus, um das Problem des Fremdpsychischen, als eine Kluft

zwischen Angehérigen verschiedener Spezies, zu (iberbriicken.?®® Es gibt natirlich

2% Eiir Weiteres zur Evolution des Nervensystems vgl. Dennett (2001, 39f.).

% Eg besteht namlich ein epistemisches Problem, bewusstes Empfinden durch materielle Prozesse
zu erklaren (vgl. Levine 2001; s.0.) und insofern auch ein Problem auf Grundlage solcher Prozesse
auf bewusstes Erleben zu schlief3en. Aber selbst, wenn wir wiissten, dass sich ein komplexes Organ
im inneren dieser Schadel befunden hatte, wiissten wir nicht, ob diese Wesen auch empfunden ha-
ben. Trotz vieler neuronaler Schaltkreise muss ja nicht zwangslaufig ein Geist (und dadurch verur-
sachtes Verhalten) vorgelegen haben (vgl. Damasio 1995, 131).

% Aristoteles unterscheidet zwischen drei Funktionen der Seele. Nur der empfindende Teil und wahr-
nehmende Teil kommt auch Tieren zu (s. Kapitel 1).

%7 Eine moderne Variante dieser Position bietet Carruthers. Er bestreitet phanomenales Bewusstsein
bei Tieren aufgrund eines fehlenden Selbst(konzeptes) — Es handelt sich um einen ,neucartesiani-
schen® Ansatz (Ingensiep/ Baranzke 2008, 29f).

#® Das Problem des Fremdpsychischen besteht aus zwei erkenntnistheoretischen Teilfragen (vgl.
Allen/ Trestman 1995): 1) Gibt es Uiberhaupt ein Bewusstsein bei anderen Spezies (,distribution ques-
tion“)? Und 2) Welcher qualitativer Natur ist das Bewusstsein anderer Spezies im Gegensatz zu unse-
rem, d.h., wie fuhlt sich dieses Bewusstsein (im Vergleich zu unserem) an (,phenomenal question®)?
Nagel (1984, 185ff.) setzte eine positive Antwort auf 1) zumindest fiir seine Fledermaus einfach vo-
raus und stellte sich nur der zweiten Frage. Nagasawa (2006) sieht im Problem des
Fremdpsychischen die Umkehrung der panpsychistischen These: ,[f it is indeed coherent to hypothe-

135



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Indizien dafur, dass andere Spezies auch die Fahigkeit zu bewusstem Erleben besit-
zen. Wenn Tiere den gleichen visuellen lllusionen erliegen wie wir, kdnnte man bei-
spielsweise folgern, dass sie auch wie wir bewusst ihre visuellen Reize verarbeiten
(vgl. Collin/ Trestman 1995). Nach wie vor sollte aber klar sein, dass jeder Schluss
auf die Empfindungen anderer und besonders auf die Empfindungen anderer Spe-
zies unsicher bleiben muss.?*® Aus diesem Grund ist es schwer, einen stammesge-
schichtlichen Punkt zu markieren, zu dem Bewusstsein unsere Welt besiedelt haben
konnte, selbst wenn wir wissten, dass es sich aller Wahrscheinlichkeit nach um ei-
nen evolutionaren Prozess gehandelt haben muss, der dieses Merkmal entstehen
lie.

Was im Hinblick auf die Evolution des Empfindens gesagt werden kann, ist, dass —
angenommen Bewusstsein ist einmal selektiert worden — irgendeine Kausalverbin-
dung fur den Selektionsprozess vorgelegen haben muss. Die Frage nach der Kau-
salverbindung zwischen Bewusstsein und Korper der bewussten Organismen ist fur
eine evolutionistische Betrachtungsweise aulerst relevant. Ganz egal, welche ge-
nauen Probleme eine kausale Verbindung von Geist und Kdrper in sich birgt, so kann
dennoch sicher behauptet werden, dass fur eine Evolution von Bewusstsein irgend-
eine kausale Verbindung zwischen den beiden vorausgesetzt werden muss. Die Evo-
lution ist immer ein kausales Wirkungsgefuge. Die Produkte eines evolutionaren Pro-

260

zesses mussen Uber einen (direkten oder indirekten“”) kausalen Nexus mit einem

selektierenden Umfeld verbunden sein. Polger formuliert diese Bedingung wie folgt:

sise the absence of mental states in people, who seem to have them, then, as panpsychism says, it is
also coherent to hypothesise the presence of mental states in noncognitive systems, which do not
seem to have them. That is, just as the sceptic’s attempt to remove certain mental aspects from this
world does not entail any contradiction, the panpsychist’s attempt to add extra mentality to the world
does not entail any contradiction. Hence, if, as most philosophers agree, the skeptical hypothesis
about other minds is difficult to disprove, then, by parity of reasoning, panpsychism is equally difficult
to disprove.” Das Problem 1) wird auch aus Sicht der explanativen Sparsamkeit angegangen: Mor-
gan’s Canon (vgl. Allen/ Trestman 1995) ist ein Prinzip, welches dafir pladiert, das Verhalten von
Tieren nach Mdglichkeit mit einer einfachen psychologischen Struktur zu erklaren, bevor komplizierte-
re psychologische Aktivitdten angenommen werden. Mit diesem behavioristischen Sparsamkeitsprin-
zig versucht man, Tieren ein Bewusstsein abzusprechen.

% Der Schluss auf Tierbewusstsein ist immer ein Analogieschluss (vgl. Hernegger 1995, 29ff. und
Abschnitt 5.1).

%% Einen solchen indirekten kausalen Pfad wiirde ich z.B. darin sehen, dass Bewusstsein ein be-
stimmtes Verhalten eines Lebewesens hervorbringt und die Umweltfaktoren das entsprechende Indi-
viduum positiv oder negativ selektieren. Durstewitz/ Windmann (2000) meinen, dass qualitatives Emp-
finden nur Gber den Mittler des Verhaltens selektiert werden kann. In der Evolution wiirde nur Gber
Verhalten selektiert. Es bliebe zu liberlegen, ob es auch einen direkten kausalen Pfad geben kann,
der eine Selektionsmdglichkeit von Bewusstsein eroffnet.

136



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

.[S]election requires causal interaction; it requires that consciousness makes a
difference in the world by making a difference for the creature that has it.”
(Polger 2007, 76)

Selektiert werden kann nur, wenn kausale Krafte auf das selektierte Merkmal, in die-
sem Fall Bewusstsein auf die physische Welt, einwirken kdnnen. Diese kausalen
Krafte konnten nun natlrlich auch Gber zwei unterschiedliche ontologische Spharen
hinweg wirken. Damit selektiert werden kann, ist nur wichtig, dass sie wirken. Des-
halb sieht der Entstehungsprozess, je nachdem, wie man die Kausalbeziehung zwi-
schen Geist und Korper auffasst, immer anders aus. Der Evolutionsverlauf konnte

jeweils unter anderen Bedingungen so oder so abgelaufen sein.?®' Ein Materialist

%1 Die Evolution des Bewusstseins kann — wenn man jede der geistphilosophischen Positionen ernst

nehmen will — auch jeweils aus verschiedenen anderen Perspektiven betrachtet werden. Man kann
dann verschiedene Mdaglichkeiten der Wirkweise evolutionarer Mechanismen im Hinblick auf die zu-
grunde gelegten geistphilosophischen Positionen unterscheiden, aus denen man sich diesen Ent-
stehungsprozess jeweils vorstellen méchte. Ausgehend von den geistphilosophischen Positionen las-
sen sich aus jeder Perspektive die Wirkweisen evolutionarer Mechanismen namlich neu bestimmen.
Die Evolution des Bewusstseins ist eine andere, wenn man einen parallelistischen Dualismus oder
einen klassischen Epiphdnomenalismus vertritt. Wie weit und in welche Seinsbereiche, direkt oder
indirekt wirken die evolutiondren Mechanismen? Der Parallelismus ist eine Position, bei der keine
kausale Verbindung vorliegt und Bewusstsein einer anderen Seinswelt angehort. Es gibt keinerlei
Verbindung zwischen Koérper und Bewusstsein. Sowohl Korper als auch Bewusstsein existieren beide
nebeneinander in zwei eigenstandigen Seinsbereichen und evolvieren je fir sich. Will man hier von
einer Evolution des Bewusstseins sprechen, so kdnnen es zumindest nicht die biologischen Selekti-
onsfaktoren gewesen sein, die dieses Phanomen hervorgebracht haben, wie der Materialist behaup-
tet. Vielmehr missen die Selektionsfaktoren innerhalb des Seinsbereichs liegen, in dem auch Be-
wusstsein existiert; denn nur hier kann es nach der Theorie des Parallelismus eine Kausalitat geben,
die die Selektion dieses Phanomens erst moglich macht. Mentales kénnte sich namlich gegenseitig
kausal beeinflussen und damit einen Selektionsprozess einleiten, der Bewusstsein hervorbringen wiir-
de. Nach dem parallelistischen Bild kdnnte also von zwei getrennten Evolutionsprozessen gesprochen
werden, die unabhangig voneinander ablaufen. Es gabe eine eigenstandig im Bereich des Mentalen
wirkende Evolution, die das Bewusstsein, wie wir es kennen, hervorbrachte, und einen zusatzlich pa-
rallelen Evolutionsprozess, der unseren Kdérper und damit auch die neurologischen Strukturen entste-
hen lieRe. Eine Frage, die man an eine solche Konzeption von zwei unabhangigen Evolutionsprozes-
sen zu richten hatte, wéare u.a., was die Selektionsfaktoren innerhalb eines geistigen Bereichs
Uberhaupt sein kénnten — vielleicht ein Gott oder andere mentale Entitaten, die Bewusstsein hervor-
bringen kénnten. Diese geistigen Selektionsfaktoren miissten ja selber irgendwie hervorgebracht wor-
den sein — vielleicht waren irgendwelche Formen von Frihbewusstsein schon immer dort, haben sich
selbst verursacht oder wurden doch letztendlich Uber eine kausale Verbindung zur biologischen Welt
hervorgebracht. Eine noch schwerer fiir den Parallelismus zu beantwortende Frage ist, wie die auffal-
ligen Ubereinstimmungen zwischen den zwei Seinsbereichen zustande kommen kénnen: Warum sind
Lebewesen mit einfacheren neurologischen Strukturen weniger kognitiv leistungsfahig als Lebewesen
mit einer komplexeren neurologischen Architektur? Kénnte es hier vielleicht so etwas wie eine prasta-
bilierte Harmonie geben, die die Entwicklungen beider Evolutionsprozesse in der Waage halt? Der
Interaktionismus postuliert eine fir eine Evolution notwendige Kausalverbindung. Im Interaktionismus
musste aber ebenso zugelassen werden, dass mentale Selektionsfaktoren, d.h. Begebenheiten eines
mentalen Seinsbereichs, biologische Strukturen umgestalten kdnnen. Vielleicht wéare ein anschauli-
ches Beispiel dafir die Tierzucht oder andere kulturbedingte Veranderungen biologischer Arten. Hier
waren es geistige Faktoren, die biologische Verhaltnisse umgestalten.

Eine interessante Alternative zur interaktionistischen Ansicht der Bewusstseinsevolution ist der Blick
von einer epiphanomenalistischen Position auf den Entwicklungsprozess. Der Epiphanomenalismus
behauptet die Kausalverbindung zwischen Bewusstsein und Korper nur in einer Richtung. Insofern
kann hier gefragt werden, inwieweit Bewusstsein als kausal impotentes Phanomen Gberhaupt eine

137



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

beschreibt die Evolution des Bewusstseins anders als beispielsweise ein dualisti-
scher Interaktionist.

Der Naturalismus hat die eleganteste Losung vorzuweisen. Bei ihm gibt es nur einen
Evolutionsprozess, der die biologischen Strukturen hervorbringt.262 Bewusstsein ist
ein biologisches Phanomen, weil es flr Naturalisten nicht viel mehr als ein neurona-
ler Prozess in einem biologischen Organismus ist. Die fur Selektion erforderliche
Kausalitat zwischen Korper und Geist ware ,inharent” und damit keine wirkliche Kau-
salitat mehr.?®® Bewusstsein ist in diesem Fall ein biologisches Produkt einer rein bio-
logischen Evolution.?®*

Mochte man eine Antwort auf die Frage nach dem stammesgeschichtlichen Ursprung
des Bewusstseins geben, muss nicht nur die Frage beantwortet werden, warum men-
tale Eigenschaften mit kdrperlichen Ereignissen korrelieren. D.i., warum spdire ich
z.B. den Schmerz, wenn ich mich kneife. Ebenfalls muss erklart werden, warum Kor-
relationen zwischen einer biologischen Entwicklungsstufe und den mentalen Kapazi-
taten vorhanden sind. Es ware seltsam, wurde der Evolutionsprozess auf der einen
Seite stagnieren, auf der anderen Seite kontinuierlich weiterlaufen; wir waren be-
stimmt erstaunt, wenn eine Mlcke die Relativitatstheorie verstehen wirde. Die Korre-
lationen zwischen evolvierten biologischen Produkten mit den korrelierenden menta-
len Kapazitaten der jeweiligen Spezies konnen durch eine kausale Verbindung

zwischen Mentalem und Korper einsichtig gemacht werden. Wenn diese Verbindung

Funktion tragen kann, aufgrund derer es selektiert wurde? Es bleibt des Weiteren zu fragen, ob etwas,
das keine kausale Wirkung hat, eine biologische Funktion haben kann.

%82 Epenso lasst sich die Evolution des Bewusstseins aus Sicht eines anderen Monismus — aus der
Sicht des Idealismus denken. Georg Simmel duf3ert sich zu einer solchen Entstehungskonzeption:
,und endlich, noch weiter ausgreifend: der neuzeitliche Idealismus leitet die Welt aus dem Ich ab, die
Seele erschafft, gemal ihren Rezeptivitdten und produktiven Formungskraften die Welt, die einzige,
von der wir sprechen kénnen und die fir uns real ist. Andrerseits aber ist diese Welt doch der Ur-
sprung der Seele. Von dem glihenden Stoffball, als den wir uns den friiheren Zustand der Erde den-
ken kénnen und der keinem Leben Raum gab, hat eine allmahliche Entwicklung bis zu der Mdglichkeit
der Lebewesen gefiihrt und diese, zuerst noch rein materiell und seelenlos, haben schlief3lich, wenn
auch auf unbekannten Wegen, die Seele erzeugt. Wenn wir historisch denken, so ist die Seele, mit all
ihren Formen und Inhalten, ein Produkt der Welt — eben dieser Welt, die doch, weil sie eine vorgestell-
te ist, zugleich ein Produkt der Seele ist.“ (Simmel 2014, 110).

283 Evolution wurde meines Wissens bisher nur innerhalb einer biologischen Domain behandelt. Die
Méglichkeit evolutionarer Prozesse Uber verschiedene Seinsbereiche hinweg verlangt also nach einer
grundlichen Untersuchung (vgl. FuBBnote 261). Vielleicht ist kulturelle Evolution mit einer entschiede-
nen dualistischen Auffassung von Memen (d.h. die Auffassung von Memen als ontologisch eigenstan-
dige Entitaten) eine solche Evolution Uber verschiedene Seinsbreiche hinweg. Aber auch hier bleiben
die evolutionaren Prozesse meist innerhalb eines Seinsbereichs beschrankt — namlich auf der Ebene
der Kultur.

26% Eine ghnliche Variante ist die Evolution des Bewusstseins innerhalb eines idealistischen Weltbil-
des. (Vgl. auch FuRnote 262) Bei einer solchen spiritualistischen Ontologie muss auch nur eine einzi-
ge Evolution angenommen werden. Diese Evolution ist dann aber keine biologische, wie beim Mate-
rialisten, sondern eine Evolution allein geistiger Entitaten.

138



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

vorliegt, kdnnte Bewusstsein positiv selektiert worden sein, weil es einen positiven
Effekt fur den Organismus gehabt hatte. So hatte Bewusstsein in der Vergangenheit
unser Verhalten in einer biologischen Umgebung positiv beeinflussen konnen. Orga-
nismen, die bewusster waren, hatten vielleicht einen Fitnessvorteil gegentber denje-
nigen gehabt, die weniger bewusst waren. So kdnnten diese Lebewesen immer be-
wusster geworden sein, weil sich die Selektionsfaktoren innerhalb des biologischen
Seinsbereichs nicht grundlegend anderten. Wir haben die dieser Ansicht entspre-
chende Intuition, dass ein biologisches Umfeld selektiven Einfluss auf unsere menta-
le Konstitution hat.

Ungeachtet der verschiedenen noch moglichen Evolutionsprozesse aus den jeweili-
gen geistphilosophischen Ontologien und Kausalverhaltnissen kann man einen
Grundgedanken hinsichtlich der Entwicklung von Mentalem und Koérperlichem formu-
lieren. Ich mdchte das Abhangigkeitsverhaltnis zwischen den Entwicklungen biologi-
scher Systeme und der Entstehung von Bewusstsein in einer Relation zum Ausdruck
bringen. Die geistphilosophischen Interpretationen der Evolution des Bewusstseins
(s.0.) setzen auch alle voraus, dass die Entwicklung von Bewusstsein und die Evolu-
tion neurologischer Strukturen nicht getrennt, sondern in Abhangigkeit voneinander
voranschreiten. Die Abhangigkeit der Evolution des Bewusstseins und der Evolution
biologischer Strukturen kdnnte man als evolutiondre Supervenienz beschreiben, die
folgenden Sachverhalt zum Ausdruck bringen wiirde: Es gibt keine Anderung in der
Entwicklung der Eigenschaften des bewussten Erlebens ohne eine Anderung der
Entwicklung der biologischen Eigenschaften. Eine solche evolutionare Supervenienz
wurde die Interaktion zwischen zwei Entwicklungen beschreiben, namlich die von

biologischer Evolution und einer Evolution des Geistes.?® Eine Evolution der mate-

265 Entsprechend dem klassischen Supervenienzbegriff lasst sich vielleicht auch zwischen starker,

schwacher, globaler und lokaler evolutionarer Supervenienz unterscheiden. Dementsprechend lieRe
sich der Begriff der evolutiondren Supervenienz auch modallogisch ausdifferenzieren, wie es mit dem
klassischen Supervenienzbegriff geschehen ist. (Einen guten Uberblick tiber die Unterscheidungen
zur klassischen Supervenienzrelation bieten Kim 1993, Kap. 4; Beckermann 2001, 206ff.; Chalmers
1996, 32ff.). Dartber hinaus ist im Hinblick auf den klassischen Supervenienzbegriff auch die Frage zu
stellen, ob aus einer allgemeinen Supervenienzbeziehung die evolutiondre Supervenienz bereits
folgt? Diese Annahme liegt nahe, da m.E. die Abhangigkeit zwischen Entwicklungen, die eine evoluti-
onare Supervenienz beschreibt, ja auch einen Ursprung haben muss. Dieser Ursprung kann nur in
einem generellen Abhangigkeitsverhaltnis der evolvierenden Eigenschaften begriindet liegen. Wenn
mentale Eigenschaften auf physischen Eigenschaften unseres Gehirns supervenieren, dann ist anzu-
nehmen, dass, wenn sich Anderungen in der Entwicklung physischer Eigenschaften ergeben, sich
damit gleichzeitig Anderungen in den mentalen Eigenschaften ergeben. Eine Anderung in der Ent-
wicklung mentaler Eigenschaften ist damit letztlich nichts anderes als eine Anderung der Eigenschaf-
ten. Die Anderung der mentalen Eigenschaften muss, wenn sie auf physischen supervenieren, durch
eine Anderung der physischen Eigenschaften zustande gekommen sein. Und diese Anderung der

139



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

rialen Eigenschaften biologischer Systeme bestimmt demzufolge die Beschaffenheit,
die Form und das Bild der mentalen Eigenschaften und deren Entwicklung. In Anleh-
nung an den Supervenienzbegriff, der u.a. zur Beschreibung einer generellen Ab-
hangigkeit zwischen mentalen und physikalischen Eigenschaften herangezogen wird
(keine Anderung in M-Eigenschaften ohne eine Anderung in P-Eigenschaften; Kova-
riation von Eigenschaftsfamilien), mochte ich obigen Supervenienzbegriff vorschla-
gen, der eine Abhangigkeit der Veranderung beider Eigenschaften in der Zeit be-
schreibt. Mit diesem Begriff lieRe sich das Verhaltnis zwischen der Evolution
biologischer Strukturen und geistiger Eigenschaften vielleicht besser verdeutlichen
und unsere Intuitionen bzgl. dieser Entwicklung einfangen. Mit dem Begriff der evolu-
tionaren Supervenienz hatte man ebenso eine neutrale Basis, um ein Abhangigkeits-
verhaltnis der Entwicklungen von physikalischen und mentalen Eigenschaften vorerst
neutral zu beschreiben.?®® Der klassische einfache Supervenienzbegriff bleibt nam-
lich auch gegenuber den verschiedenen ontologischen Positionen neutral, aus denen
der Evolutionsprozess betrachtet werden kann (vgl. Fulinote 261). Er beschreibt le-
diglich ein Abhangigkeitsverhaltnis in allgemeiner Form und macht keine weiteren
Aussagen Uber die Natur der Relata. Dementsprechend lieRen sich auch im Rahmen
eines evolutionaren Supervenienzbegriffes die Entwicklungsprozesse biologischer
Strukturen und dem Geist ontologisch neutral zusammenbringen. Unter einem Mate-
rialismus, der Bewusstsein mit physikalischen Eigenschaften identifiziert, ware ein
Abhangigkeitsverhaltnis in der Entwicklung allein deshalb gegeben, weil eine Veran-
derung in der Entwicklung materieller Eigenschaften nichts anderes ist, als eine Ver-
anderung in der Entwicklung mentaler Eigenschaften.?®’

Mein Begriff der evolutionaren Supervenienz kénnte die Intuition einfangen, dass
sich die Evolution geistiger Eigenschaften nicht unabhangig von der Evolution physi-
kalisch-biologischer Eigenschaften beschreiben lasst. Man hat doch die Intuition,
dass sich Bewusstseinseigenschaften erst weiter evolutionar fortentwickeln kdnnen,

solange es auch die physikalisch-biologischen Eigenschaften der bewusstseins-

physischen Eigenschaften stellt eine Anderung in der Entwicklung der physikalischen Eigenschaften
dar.

% Der Begriff einer solchen evolutiondren Supervenienz lasst sich auch auf die Bereiche Asthetik und
Moralphilosophie ausdehnen, aus denen der klassische Supervenienzbegriff urspriinglich in die Philo-
sophie des Geistes importiert wurde: Die Entwicklung z.B. der asthetischen Eigenschaften eines Bil-
des im Malprozess kann sich nicht andern, ohne dass sich nicht die Entwicklung der physischen Pro-
zesse auf dem Bildtrager andern.

%7 Unter der Annahme eines Dualismus lieRen sich die Entwicklungen von Geist und biologischen
Systemen auch als véllig unabhangige, parallel nebeneinander verlaufende, aber voneinander abhan-
gige Entwicklungsprozesse denken.

140



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

tragenden Spezies tun. Die Evolution unseres Geistes ist nicht vollig unabhangig von
der Entwicklung unserer biologischen Systeme; beide Entwicklungen sind aneinan-
der gekoppelt. Es ist anzunehmen, dass eine langsame Evolution in der neuronalen
Organisation biologischer Systeme auch eine langsame Episode in der Entwicklung
bewusster Eigenschaften mit sich bringt. Und ebenso wirde man erwarten, dass
Schube einer biologischen Entwicklung unseres Nervensystems Schube in der Ent-
wicklung unserer Bewusstseinsfahigkeit mit sich bringen. Zur Veranschaulichung
konnte man sich einen Spaziergang mit einem Hund vorstellen. Das Fortschreiten
des Hundes an der Leine (mentale Evolution) ist nicht moglich, ohne dass der Spa-
zierganger fortschreitet (Evolution biologischer Strukturen).?°® Durch eine evolutiona-
re Supervenienzrelation kann analog die Auspragung mentaler Eigenschaften, d.h.
der Grad der Bewusstheit in Abhangigkeit zur Komplexitat biologischer Strukturen in

der Zeit, beschrieben werden.

Bei der Entstehung unseres Bewusstseins handelt es sich um einen evolutionaren
Prozess. Weiterhin wurde Uber den Punkt spekuliert, an dem das phanomenale Be-
wusstsein entstanden sein kénnte, wann Lebewesen begonnen haben kénnten, ihre
Umwelt zu empfinden. Es liegt in der Natur der Sache, dass man im Hinblick auf die
Evolution eines so umstrittenen Phanomens wie dem bewussten Erleben nur speku-
lieren kann. Mdgliche Entstehungsweisen wurden mit einer ontologisch neutralen
Relation einer evolutionaren Supervenienz zusammengefasst, mit der nun im Weite-
ren die Struktur dieses Entstehungsprozesses und die Frage nach der Funktionalitat
diskutiert werden kann.

Das nachste Kapitel 4.1 wird sich der Frage nach der Funktionalitat des phanomena-
len Bewusstseins zuwenden. Der Nachweis der Funktionalitat ist nétig, um eine lu-
ckenhafte Verteilung des pathozentrischen Kriteriums unter den Spezies ausschlie-
Ren zu kénnen.?®® Denn die ungiinstigste Situation fiir den Pathozentrismus wére

namlich, wenn Empfindungsfahigkeit vollig frei unter den Spezies verteilt ware, ohne

%% Diese Analogie kann weitergefiihrt werden. Man kann einem Hund mehr oder weniger Leine ge-

ben. Ebenso kann man sich auch Spielrdume in der Entwicklung mentaler Eigenschaften in Abhan-
gigkeit zu den Eigenschaften biologischer Systeme denken. So kdnnen z.B. Savants mit der gleichen
biologisch-neurologischen Ausstattung hdhere kognitive Leistungen erzielen als wir. Hier werden die
mentalen Kapazitaten einfach anders ausgeschdpft.

%9 Dje Relation der evolutionéren Supervenienz deutet eine nicht liickenhafte Verteilung an, indem sie
unsere Intuition zum Entwicklungsverlauf mentaler Eigenschaften beschreibt. Der Nachweis einer
solchen nicht liickenhaften Verteilung muss allerdings in den folgenden Abschnitten noch erbracht
werden.

141



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

irgendein Prinzip, welches die Verteilung hinsichtlich der Auspragungen auf ver-
schiedene Spezies einschrankt.?’® Unter der Voraussetzung der Erklarungsliicke und
der noch bestehenden Moglichkeit seiner Nichtfunktionalitat (atiologischer Epipha-
nomenalismus) ist diese Situation nicht ausgeschlossen. Die Verteilung phanomena-
ler Eigenschaften unter den Spezies stellt sich bislang noch dar, als wirde ein Gart-
ner ubers Feld gehen und eine Samenmischung auswerfen — es ware vollig unklar,
an welcher Stelle welche Pflanze wachsen wird. Ebenso kdnnte man auch im Fall
des Pathozentrismus nicht wissen, bei welchen Spezies Bewusstsein in welcher
Form auftritt. Um diese ungunstige Situation fur den Pathozentrismus zu vermeiden,
muss eine willkurliche Verteilung des phanomenalen Empfindens innerhalb der evo-
lutionaren Entwicklungsgeschichte ausgeschlossen werden. Bewusstsein muss in
der Evolutionsgeschichte als nicht nomologisch kontingente Eigenschaft?’’ ausge-
wiesen werden. Mittels einer Funktionszuschreibung fur Empfindungsfahigkeit (s.
Kapitel 4.1) und einer ungefahren Vorstellung seiner Erstehungsgeschichte in Form
sog. Emergenzszenarien (s. Kapitel 4.2) waren Anhaltspunkte fur eine nicht nomolo-
gisch kontingente Verteilung gegeben. Dadurch, dass man dem phanomenalen Be-
wusstsein irgendeine Funktion unterstellt, wird seine freie Verteilung innerhalb des
Artenstammbaums zumindest im Ansatz eingeschrankt.

Es wird gemeinhin davon ausgegangen, dass das phanomenale Bewusstsein eine
Eigenschaft ist, die mit gewissen Kosten-Nutzen-Prinzipien in Zusammenhang steht
und die bei Spezies mit einem jeweils differenten Niveau an Handlungsspielraumen
auftritt. Deshalb ist es unbedingt erforderlich, Argumente zu finden, die zeigen, dass

das phanomenale Empfinden®’? Produkt eines funktional verlaufenden evolutionaren

1 Diese Situation ist fiir den Pathozentristen deshalb so fatal, weil er keine Aussagen Uber das Vor-

liegen des Empfindungskriteriums treffen und somit den Umfang moralisch relevanter Entitaten nicht
definieren kénnte. Einmal kann er keine Aussage Uber die Art und Weise des Empfindens maéglicher
Moralobjekte machen. Noch viel entscheidender ist aber, dass schon das Vorliegen von Empfindungs-
fahigkeit bei jeder Entitat zur Disposition stehen wirde. Kann diese epistemische Problematik nicht
aufgeldst werden, misste der Pathozentrist bei jeder Lebensform oder gar Seinsform konsequenter-
weise gemal einer pronoischen Argumentation (vgl. Kapitel 2.1) eine maximal ausgepragte Empfin-
dungsfahigkeit unterstellen. Insofern musste der Pathozentrismus seinen ethischen Abwagungen also
unweigerlich einen Panpsychismus zugrunde legen, der im Rahmen einer ethischen Theorie pragma-
tisch unhaltbar ist.

" Eine nicht nomologisch kontingente Eigenschaft ist eine Eigenschaft, deren Auftreten nicht zufallig,
sondern in irgendeiner Weise begrindbar ist. Eine solche nicht nomologisch kontingente Verteilung
muss daher aus allgemeineren Gesetzmaligkeiten abgeleitet werden konnen.

2 Bei den folgenden Untersuchungen handelt es sich um die Beantwortung der Frage nach der Ent-
stehung der Fahigkeit des subjektiven Erlebens. Ich mochte wissen, warum Wahrnehmungen durch
einen phanomenalen Bewusstseinszustand begleitet werden, warum die Evolution Mechanismen ent-
wickelte, die dazu flihren, dass Wesen z.B. ihre Perzepte phanomenal bewusst reprasentieren kon-

142



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

Prozesses ist. Wir sollten ausschliel3en kdénnen, dass die viel diskutierte Fahigkeit,
Farben, Gerausche, Geschmack zu empfinden, etwas Zusatzliches, ein Neben- oder
Abfallprodukt der Evolution, ein sogenanntes Spandrel ist, etwas, das keinen direk-
ten Nutzen, keine unmittelbar evidente Funktion im Hinblick auf die Evolution von
Organismen hat. Denn wenn es sich herausstellt, dass Bewusstsein eine flr be-
stimmte Herausforderungen und Situationen unentbehrliche funktionale Eigenschaft
ist, die auch nicht durch einen Alternativmechanismus ersetzt werden kann, dann
liegt es nahe, davon auszugehen, dass auch alle anderen Lebewesen, die diesen
Situationen ausgesetzt sind, phanomenales Bewusstsein in der einen oder anderen
Form besitzen. Das Kapitel 4.1 wird daher den funktionalen Status der Empfindungs-
fahigkeit diskutieren, um die fur den Pathozentrismus fatale Situation einer freien und
willkiirlichen Verteilung phanomenaler Eigenschaften auszurdumen.?’?

In dem darauf folgenden Kapitel (4.2) wird es darum gehen, nach mdglichen Evoluti-
onsverlaufen, sog. Emergenzszenarien, zu fragen. Die Bewusstseinsentstehung lasst
sich in verschiedenen Strukturen denken. Diese Emergenzszenarien sollen einen
Aufschluss Uber die Kontinuitat des Entstehungsprozesses geben und helfen, eine
plausible Entstehungsvariante flr die weitere Betrachtung auszuwahlen, die der Pa-
thozentrist bei der Zuschreibung phanomenaler Eigenschaften zugrunde legen kann.
Nur mit einem derartigen evolutionaren Bild des phanomenalen Empfindens wird ein
Pathozentrismus denkbar, mit dem die Empfindungen nichtmenschlicher Spezies

begrindet in seine moralische Theorie integrierbar werden.

nen. Der Umfang der hier angebotenen evolutiondren Perspektiven ist durch das infrage stehende
Phanomen begrenzt. Auf die Entwicklung weiterer Aspekte des Mentalen wird nicht eingegangen.

13 Was erwarten wir fiir eine Antwort auf die Frage nach der Herkunft unseres Bewusstseins? Dies ist
die Frage nach der Form und den Anforderungen an evolutionare Erklarungen. Polger (2007) formu-
liert Anforderungen fir ideale evolutionare Erklarungen, die eigentlich auch im Hinblick auf die Entste-
hung des Bewusstseins gelten sollten. Eine ideale evolutionare Erklarung sollte Evidenzen fiir eine
Selektion, eine 6kologische Erdrterung der Anpassungsvorteile, Evidenzen fir die Vererbbarkeit des
Merkmals, Informationen tGber Populationsstruktur sowie phylogenetische Informationen Gber die
Merkmalsauspragung zusammentragen (vgl. auch Brandon 1990, 165ff.). Natirlich kann man solch
hohen Anforderungen nicht im Hinblick auf ein so umstrittenes Phanomen wie dem des Bewusstseins
gerecht werden. Deshalb werde ich mich in diesem Teil allein mit den fiir den Pathozentrismus rele-
vanten Aufgaben beschéftigen: mit der Funktionalitat von Bewusstsein und den Umsténden der Evolu-
tion aus Sicht der Philosophie des Geistes. Weiterhin handelt es sich im Rahmen einer philosophi-
schen Arbeit um einen Beitrag, der nicht in vollem Umfang den Standards der biologischen
Wissenschaft genligen kann, sondern allgemeine Fragestellungen fokussiert, die zu einer Lésung des
fur den Pathozentrismus diagnostizierten Problems beitragen. Die folgenden Bemerkungen zur evolu-
tionaren Vergangenheit des phanomenalen Bewusstseins sind hochspekulativ. Es handelt sich um
sehr basale Fragestellungen, die teilweise nur mittels philosophischer Gedankenexperimente statt mit
empirischer Forschung beantwortet werden kénnen.

143



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

4
| Bewertungsgrundlage fiir Fremdphanomenologien innerhalb des Pathozentrismus
A
— N
( Nicht freie, lickenhafte Verteilung phdnomenaler Begriindete Verteilungsstruktur phanomenaler
Eigenschaften unter den Spezies Eigenschaften unter den Spezies
E S E 3
Nachweis von phanomenalem Bewusstsein als Begriindung eines plausiblen Emergenzszenarios
einer nicht nomologisch kontingenten Eigenschaft fiir phénomenales Bewusstsein
£ S
Erweis von phanomenalem Bewusstsein als
funktionales und unersetzbares Merkmal Aufdeckung des Méglichkeitsraumes verschie-
/_/\ dener Entstehungsvarianten des phanomenalen
N Bewusstseins

411 ) L )

Nachweis der Unmdglichkeit unbewusster Wesen,

41 < die mit &hnlichen Situationen konfrontiert sind

4.1.2

Nachweis der Unersetzbarkeit durch einen Alterna-

tivmechanismus zu phanomenalem Bewusstsein
4.1.3

Spekulationen uber die spezielle/n Funktion/en des

\ phéanomenalen Bewusstseins

Abbildung 4 — Argumentationsgang des vierten Kapitels
Die Grafik fasst die einzelnen Argumentationsschritte der folgenden Unterkapitel zusammen; sie gibt die evolutions-
philosophische Begriindung des pathozentrischen Kriteriums flr einen erweiterten Kreis an Moralobjekten wieder.

144




4.1 Bewusstsein und Funktionalitat

Um phanomenales Bewusstsein als nicht nomologisch kontingente Eigenschaft aus-
zuweisen, wird in den folgenden Abschnitten der Status des phanomenalen Be-
wusstseins hinsichtlich seiner Funktion untersucht. Hat Bewusstsein eine Funktion
oder hat es keine? Mit der Beantwortung dieser Frage soll eine zentrale Pramisse
jeder pathozentrischen Theorie erarbeitet werden: Phanomenales Bewusstsein darf
nicht frei innerhalb des evolutionaren Artenspektrums verteilbar sein, sondern muss
als nomologisch nicht kontingentes Merkmal angesehen werden konnen, dessen
Auftreten bestimmten Prinzipien folgt. Empfindungsfahigkeit wird insofern als ein bio-
logisch funktionales Merkmal ausgewiesen, welches Lebewesen entwickelt haben,
um in ihrer Umwelt bestmoglich Uberleben zu kdnnen.

Erst wenn Bewusstsein ein funktionales Merkmal ist, so kann man auch als Patho-
zentrist begrindet davon ausgehen, dass jedes Lebewesen (vielleicht ab einem be-
stimmten Niveau an Handlungsspielraumen) Bewusstsein in der einen oder anderen
Auspragung besitzen muss. Waren Empfindungen lediglich Spandrels, dann ware es
namlich denkbar, dass phanomenales Bewusstsein einigen Lebewesen vollig fehlt
und sie sich somit auf3erhalb der Reichweite eines pathozentrischen Kalklls befin-
den. Dieser Umstand ist gerade fur eine pathozentrische Theorie relevant, die nicht-
menschliche Lebewesen moralisch beurteilen moéchte und Empfindungsfahigkeit zu
einer zentralen Kategorie erhebt. Um zu klaren, ob alle Spezies empfinden, muss
danach gefragt werden, ob das Empfinden eine Funktion hat, die ggf. Uberlebens-
notwendig ist, und wenn ja, ob Empfindungsfahigkeit eventuell durch eine andere
Funktion ersetzbar ist oder nicht. Um eine Entscheidung bzgl. einer Funktionalitat
des phanomenalen Bewusstseins zu treffen und den Status des phanomenalen Be-
wusstseins zu klaren, um so letztendlich allen Lebewesen mit einem bestimmten Ni-
veau an Handlungsspielraumen eine Form des Empfindens zuschreiben zu kénnen,
lasst sich nur nach einer moglichen Evolution von Wesen fragen, denen Bewusstsein
fehlt.>”* Der Priifstein fiir die Entbehrlichkeit bzw. Nichtfunktionalitat eines biologi-
schen Merkmals ist namlich die Frage nach der Moéglichkeit seines Nichtvorhanden-

seins oder seiner Ersetzbarkeit durch ein alternatives, genauso effektives Merkmal.

" Diese Alternativenfrage ist keine Frage der Biologie. Biologen beschéaftigen sich ausschlieRlich mit

der faktischen Evolution, die in unserer aktualen Welt verwirklicht wurde und versuchen die jeweiligen
Bedingungen und tatsachlichen Umstande der evolutionaren Vergangenheit zu rekonstruieren (vgl.

Mitchell 2008, 77; Dennett 1995, 228). Die Frage nach alternativen Evolutionspfaden und alternativen
unverwirklichten evolutionaren Lésungen bliebe dann eine Aufgabe fiir die Philosophie (der Biologie).



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Die Behandlung dieser philosophischen Fragestellung bildet das einzig denkbare
Verfahren, um den funktionalen Status dieses Merkmals auszuwerten. Bei der Frage
nach der Funktion anderer Merkmale, die die Evolution hervorbrachte, wie z.B. des
Giraffenhalses, musste auch danach gefragt werden, wie die Giraffe ohne ihren lan-
gen Hals Uberleben kdnnte oder ob mdgliche Alternativen zu diesem Merkmal in der
Natur zu finden oder zumindest denkbar waren. Ebenso wirde man bei einer Zutat
eines Rezeptes verfahren. Fragt man nach der Funktion des Backpulvers in einem
Kuchen, so ware eine Moglichkeit zur Beantwortung dieser Frage, den Kuchen ohne
diese Zutat zu backen. Man wirde so herausfinden kdnnen, ob die Zutat eine Funk-
tion hat. Im Folgenden wird ausfuhrlich und umfassend Uber die Evolution solch un-
bewusster Wesen spekuliert, um den funktionalen Status des phanomenalen Emp-
findens auszuwerten mit dem Ziel, eine freie Verteilung des Empfindungsmerkmals
auszuschliefden.

Wenn man nach dem funktionalen Status von Bewusstsein fragen mochte, muss
man zuerst das zugrunde liegende Verstandnis biologischer Funktion explizieren.
Denn die Verstandnisse von Funktionszuschreibungen sind vieldeutig.275 Die even-
tuelle Funktionalitat des phanomenalen Bewusstseins soll eine Erklarung dafur lie-
fern, warum es — nachdem es zufallig zu einem bestimmten Zeitpunkt in der Evoluti-
on entstanden ist — selektiert wurde und sich so bis heute im Evolutionsprozess
behaupten konnte. Deshalb wird fiir die hier angestellten Uberlegungen ein starkes
atiologisches Verstandnis von Funktionen zugrunde gelegt. Mittels eines solchen ,a-
tiologischen“ oder auch ,teleologischen® Verstandnisses von Funktionszuschreibun-
gen kann mit einer Funktion sogar die Existenz eines Merkmals geklart werden.?’®
Insofern kdnnte eine Funktionszuschreibung auch Aufschluss Uber die Entstehungs-
geschichte (Atiologie) des fiir den Pathozentrismus wichtigen Merkmals der Empfin-

dungsfahigkeit geben.?”’

2’5 Es ist wissenschaftstheoretisch noch ungeklart, ob Funktionszuschreibungen lediglich zur Erkla-

rung des Beitrags eines Funktionstragers innerhalb des Gesamtorganismus dienen oder sogar Erkla-
rungen flr das Vorhandensein des Funktionstragers liefern kdnnen (vgl. McLaughlin 2005, 24).

%" Fiir materialistische Theorien der Evolution des Geistes und Funktionen von Geist s. Milikan &
Neander (nach McLaughlin 2005, 28).

%'’ Diese metaphysisch interessantere Auffassung steht in der Tradition Carl Gustav Hempels (1965,
nach McLaughlin 2005). Ein weiteres schwacheres Verstandnis von Funktionszuschreibungen begreift
Funktionen lediglich als Dispositionen, die unter bestimmten Umstanden einen Beitrag zum Gesamt-
system leisten. Diese dispositionale Auffassung von Funktionszuschreibungen steht in der Tradition
Ernest Nagels (1961, nach McLaughlin 2005). Funktion wird hier wie folgt verstanden: ,Ein kausaler
Effekt E eines Organs oder Subsystems einer Spezies bzw. eines evolutionaren Systems S ist eine
evolutiondre Funktion, gdw. 1) E ein reproduziertes (,erbliches”) Merkmal ist und die E zugrunde lie-
genden Gene bzw. Repronen selektiert wurden, und zwar 2) deshalb, weil sie durch den Effekt E in

146



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

Unter einem atiologischen Verstandnis von biologischen Funktionen gibt es nur drei
Moglichkeiten bzgl. des Status unseres Bewusstseins. Entweder Bewusstsein hat
eine Funktion oder es hat gemal einem atiologischen Epiphdnomenalismus keine
Funktion.?”® Hatte Bewusstsein eine Funktion, dann gabe es zum einen die Mdglich-
keit, dass diese Funktion auch von etwas anderem ersetzt werden kann; im zweiten
Fall wiirde die Funktion nur durch das Bewusstsein selbst erfiillt.?”® Diese drei Mdg-
lichkeiten werden im vorliegenden Kapitel nun nacheinander diskutiert.

der Geschichte der Spezies Giberwiegend zur evolutionaren Fitness von S beigetragen haben.*
g?schurz 2013, 157).

Ebenfalls lief3e sich hier noch diachron zwischen verschiedenen Moglichkeiten unterscheiden. Der
atiologische Epiphanomenalismus lasst sich m.E. weiter differenzieren. Sollte Bewusstsein jetzt keine
Funktion haben, so bestehen doch fur die Vergangenheit noch weitere alternative Méglichkeiten. Be-
wusstsein kdnnte gemal dem klassischen Bild des &tiologischen Epiphanomenalismus Uberhaupt nie
eine Funktion gehabt haben — oder hatte aber in friiheren Zeiten irgendwann einmal eine Funktion, die
verloren ging (zeitweiser Epiphanomenalismus 1). In einem dritten Fall konnte Bewusstsein zwar jetzt
eine Funktion besitzen, hatte diese Funktion aber nicht zur Zeit seiner Entstehung (zeitweiser Epipha-
nomenalismus 2). Mir ist nicht bekannt, dass solche Formen des zeitweisen Epiphanomenalismus
vertreten wurden; ich mdchte die genannten drei Mdglichkeiten dennoch kurz genauer betrachten.
Bewusstsein hatte nach Ansicht des klassischen Epiphdnomenalismus nie eine Funktion. Dass Be-
wusstsein selber irgendwie durch Evolution zustande gekommen ist, wird hiernach nicht bestritten.
Nur, dass es aufgrund einer vorteilhaften Funktion selber selektiert wurde, wird unter dem Epiphéano-
menalismus abgestritten. Somit kann Bewusstsein nach dem Epiphdnomenalismus, wenn es evolviert
ist, nur als Nebeneffekt zustande gekommen sein. Bewusstsein als Nebeneffekt ware Resultat von
etwas anderem, namlich einer neuronalen Struktur, die einen eigenen Nutzen fur den Organismus
hatte. Diese neuronalen Strukturen wurden nicht aufgrund ihres Bewusstseinseffektes selektiert, son-
dern allein aufgrund eines anderen Effektes. Hier spielte Bewusstsein fiir den evolutionaren Prozess
nie eine Rolle, es war nur ein Nebeneffekt. Im zweiten Fall hatte Bewusstsein eine Funktion. Diese
Funktion hat es aber verloren (zeitweises Epiphanomen 1). Der Epiphanomenalismus hat auch hier
die Schwierigkeit zu erklaren, wie sich etwas so Komplexes wie Bewusstsein ohne eine Funktion als
Nebeneffekt entwickeln konnte. Um diese Schwierigkeit zu 16sen, konnte der Epiphanomenalist be-
haupten, dass sich Bewusstsein vielleicht damals irgendwann aufgrund einer vorteilhaften Wirkung
durchsetzte, diese Wirkung aber heute verloren hat. Das hiee, dass Bewusstsein nicht immer ein
Epiphdnomen war. Es hiel3e weiter, dass es zu einem solchen Epiph&dnomen erst in jingerer Zeit ge-
worden ist, als es seine Funktion verloren hat. Im dritten Fall hatte Bewusstsein lange Zeit keine Funk-
tion gehabt, und kam spater — wie auch immer — zu seiner Funktion (zeitweises Epiphanomen 2). So
wirde man behaupten, Bewusstsein ware als Epiphdnomen entstanden, hatte eine Funktion aber bis
heute erlangt. Bewusstsein ware dann zwar jetzt kein Epiphanomen mehr; aber es ware zu seiner
Entstehungszeit eines gewesen und nicht aufgrund seiner Funktion selektiert worden. Dies scheint mir
die unplausibelste aller diachron-epiphdnomenalistischen Sichtweisen zu sein. Gegen diese Sichtwei-
se spricht zum einen das Komplexitatsargument. Weil eine Entstehung als Nebeneffekt héchst un-
wahrscheinlich ist. Zum anderen muss innerhalb dieser Ansicht geklart werden, wie Bewusstsein zu
seiner Funktion gekommen ist, die es nun innehat. Ich mdchte Bewusstsein im Folgenden, wenn es
als Epiphdnomen angenommen wird, nur als ein nicht-zeitweises Epiphdnomen auffassen. Bewusst-
sein ist demgemal kein zeitweises Epiphdnomen, sondern war es immer und wird es wahrscheinlich
auch immer bleiben. Es ware dann heute funktionslos, ein Spandrel, und hatte auch nie eine Funktion
gehabt. (Es kann in Anbetracht der hier zugrunde gelegten Definition von biologischen Funktionen
(vgl. FuRnote 277) hinterfragt werden, ob ein zeitweises Epiphdnomen des Bewusstseins Uberhaupt
jemals eine Funktion tragen kann. Denn der Definition zufolge wird in 1) verlangt, dass nur ein Merk-
mal mit kausalem Effekt und einer Vergangenheit, in der es selektiert wurde, als Funktion beschrieben
werden kann. So sei nur angemerkt, dass vielleicht eine begriffliche Spannung zwischen der vorge-
schlagenen Definition und den Umstanden der Funktionszuschreibung innerhalb des Zusammen-
hangs mit dem Epiphanomenalismus besteht.)

219 Auch Bringsjord et al. (2002, 121) unterscheiden diese drei Méglichkeiten bzgl. der Funktion von
Bewusstsein.

147



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Um bzgl. einer Funktion des Bewusstseins Aussagen zu machen und den funktiona-
len Status unseres phanomenalen Bewusstseins zu klaren, kann nur spekuliert und
in Gedankenexperimenten nach einer moglichen Evolution von Wesen gefragt wer-
den, denen Bewusstsein fehlt (s.0.). Diese Strategie rechtfertigt sich methodologisch
dadurch, dass wir keine andere Mdglichkeit haben, etwas Uber den Status unseres
Bewusstseins herauszufinden, als uns Falle zu Uberlegen, in denen Bewusstsein fur
bestimmte Wesen Bedeutung hat oder nicht.?®® Die hypothetische Konzeption und
die Spekulation Uber die Entstehung solcher Wesen ist der Prifstein flr die oben
aufgeflihrten Mdglichkeiten hinsichtlich der Funktion von Bewusstsein. Es gibt kein
anderes Verfahren als die hier angewendete spekulative Fallunterscheidung, um den
funktionalen Status des phanomenalen Bewusstseins auszuwerten und dadurch
letztlich Empfindungsfahigkeit als nicht nomologisch kontingente Eigenschaft auszu-
weisen.

Im ersten Fall hat Bewusstsein keine Funktion. Wenn dieser Fall vorlage, dann ware
es zumindest eine denkbare Annahme, dass, alternativ zu uns, Wesen hatten ent-
stehen koénnen, denen Bewusstsein einfach fehlt. Wenn eine solche Evolution unbe-
wusster Wesen in Anbetracht unserer faktischen Evolution, die ja zumindest augen-
scheinlich unser Bewusstsein hervorbrachte, doch unplausibel erscheint, so konnte
damit der erste mogliche Fall des funktionslosen Bewusstseins ausgeschlossen wer-
den. Ebenso musste ein solches Szenario fur den zweiten Fall des funktionalen Sta-
tus von Bewusstsein durchgespielt werden. Nach dieser zweiten Mdglichkeit hat Be-
wusstsein eine durch einen Alternativmechanismus ersetzbare Funktion. Auch dieser
Fall einer ersetzbaren Funktion des Bewusstseins muss durch eine hypothetische
Evolution von Wesen mit solchen Alternativmechanismen zu Bewusstsein ausgewer-
tet werden. Sollten diese beiden Falle des funktionalen Status von Bewusstsein aus-
geschlossen werden konnen, bliebe nur die Moglichkeit, dass unser Bewusstsein
eine unersetzbare Funktion innehat. Hier ware dartber zu spekulieren, worin diese

Funktion bestehen kénnte.?®

?% Meines Erachtens besteht keine andere Méglichkeit, etwas iiber den funktionalen Status herauszu-

finden, als etwas uber die Evolution unbewusster Wesen herauszufinden. Die Herangehensweise
entspricht aber einer Ublichen Praxis innerhalb des evolutionsphilosophischen Denkens; auch flr an-
dere biologische Merkmale wirde man im Rahmen einer derartigen Fragestellung nicht grundsatzlich
anders verfahren.

%1 Dass diese Funktion letztlich nicht konkret benannt werden kann, wurde im Abschnitt 3.4 schon
gezeigt. Der subjektive Charakter der Erfahrung, das phanomenale Bewusstsein, ist grundsatzlich
nicht funktionalisierbar. Die genaue Funktion wird also, auch wenn eine Funktionalitat nachgewiesen
werden sollte, eine Leerstelle bleiben.

148



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

Um diese Falle auszuwerten, werden im Folgenden eine Reihe philosophischer Ge-
dankenexperimente konstruiert und Uber die Evolution solch unbewusster Wesen
spekuliert. Mit ihrer Hilfe soll der funktionale Status unseres phanomenalen Empfin-
dens bewertet werden. Bevor ich damit beginne, die einzelnen Falle zu untersuchen,
sind noch zwei Annahmen als Voraussetzung dieser Gedankenexperimente zu kla-
ren: Zum einen werde ich auf die kontingente Natur der Evolution eingehen und da-
mit plausibilisieren, dass sich solche unbewussten Wesen prinzipiell auch hatten
entwickeln kdénnen. Zum anderen mussen die Protagonisten der Gedankenexperi-
mente, die involvierten unbewussten Wesen, naher charakterisiert werden, um sie
von anderen unbewussten Wesen der Philosophie des Geistes, den philosophischen

Zombies, abzugrenzen.

Ware es uUberhaupt denkbar, dass die Evolution auch einen Weg hatte finden kon-
nen, bei dem unbewusste Wesen durch die Welt schreiten — Wesen ohne Empfin-
dungen? Nur wenn man die Evolution als einen kontingenten und in seinem Verlauf
durch Zufalle mitbestimmten Prozess denkt, wird es vorstellbar, dass sich auch alter-
native Losungen fur ein bestimmtes biologisches Merkmal hatten entwickeln kon-
nen.?®? Dafiir ist ein Verstindnis des Evolutionsverlaufs notwendig, nach dem die
Evolution kein gerichteter oder gar determinierter Prozess, sondern eine Aneinander-
reihung von Ereignissen ist, die keinem vorgegebenen und vollstandig bestimmten

Plan folgen.

,Die Evolution ahnelt [...] einem wandernden Kinstler, der auf der Welt spa-
zieren geht und hier einen Faden, da eine Blechdose, dort ein Stlick Holz auf-
hebt und diese derart zusammenstellt, wie ihre Struktur und Umsténde es er-
lauben, ohne einen weiteren Grund zu haben als den, dal3 er sie so
zusammenstellen kann. Und so entstehen wahrend seiner Wanderung die
kompliziertesten Formen aus harmonisch verbundenen Teilen, Formen, die
keinem Entwurf folgen, sondern einem naturlichen Driften entstammen. Ge-
nauso sind wir alle entstanden, ohne einem anderen Gesetz zu folgen, als
dem Erhalt seiner Identitat und der Fahigkeit zur Fortpflanzung. Gerade dies
verbindet uns mit allen Dingen, mit der Edelrosenblite, dem Fluf3krebs und
dem Manager in Santiago de Chile.“ (Maturana/ Varela 1987, 129)

82 Deshalb muss, bevor ich den Status von Bewusstsein anhand alternativer Evolutionsergebnisse

prife, begriindet werden, dass die Evolution prinzipiell auch einen anderen Weg hatte gehen kénnen.
Dies erdffnet die grundsatzliche Annahme der Mdéglichkeit alternativer Merkmale, die Bewusstsein
ersetzen konnten.

149



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Die Annahme einer Kontingenz der Evolution besteht darin, dass es auch grundsatz-
lich eine andere Entwicklung hatte geben konnen, als die, die es faktisch gegeben
hat.?®® Diese Ansicht ist in common-sensistischen und teleologisch gepragten Auf-
fassungen der Evolution keineswegs selbstverstandlich.?®* Es gibt in der Evolution
keine Notwendigkeit flr eine bestimmte evolutionare Losung. Der Evolution kann der
kontingente Charakter abgelesen werden. Genaugenommen existiert noch nicht
einmal ein evolutionarer Fortschritt, ein Trend zu hoherer Komplexitat (vgl. Gould
1998).285 Und so kann auch nicht behauptet werden, dass es bestimmte Merkmale
gibt, die unsere Evolution notwendigerweise im Zusammenhang mit den gegebenen
Umweltbedingungen hatte hervorbringen mussen. Verschiedene nachtaktive Tiere
konnen auf unterschiedliche Weise im Dunkeln sehen. Hinter der Netzhaut meiner
Katze Sophia befindet sich z.B. eine Schicht, das tapetum lucidum, welches das we-

283 Eine Flle an Erscheinungen lasst hingegen vielleicht den Anschein erwecken, dass sich die Evolu-

tion nur in eine Richtung hatte bewegen kénnen, dass bestimmte evolutionare Ergebnisse sich entwi-
ckeln mussten (vgl. dazu Mitchell 2008). Einige einander dhnelnde Merkmale, die sich véllig unabhan-
gig voneinander in verschiedenen Spezies entwickelt haben, mdgen diesen Anschein erwecken. Ein
Beispiel ware das trichromatische Sehen, welches sich unabhédngig voneinander gleich mehrere Male
entwickelt hat. Solche Falle treten auf, weil bestimmte Umgebungen ein bestimmtes Merkmal in be-
sonderer Weise begunstigt haben. Zeigen solche Analogien (&hnliche evolutionare Produkte in ver-
schiedenen Spezies aufgrund ahnlicher Selektionsparameter) aber wirklich, dass die Evolution einen
bestimmten Weg gehen muss? Nein! Die Selektionsparameter hatten auch anders sein kénnen, und
es hatten sich evolutionare Alternativprodukte, d.h. alternative evolutionare Lésungen, entwickeln
kénnen, die nicht den tatsachlichen gleich sind. Und ebenso hatten sich auch unter den gleichen Se-
lektionsbedingungen andere Merkmale entwickeln kdnnen, wenn ihnen eine andere Verkettung von
Zufallen vorausgegangen ware.

84 Auch zur Entstehungszeit des Darwinschen Paradigmas musste sich eine kontingente Auffassung
der Evolution erst gegen solche Modelle durchsetzen, nach denen sich alles so ereignen musste, wie
es sich ereignet hat.

% Es stellt sich die Frage, warum man in der Evolution Uberhaupt eine Zunahme an Komplexitat an-
nehmen sollte. Warum sollen die Lebewesen immer komplizierter geworden sein, je weiter sie den
Stammbaum des Lebens emporkletterten? Nach der Ansicht Goulds ist die Entwicklung komplexerer
Organismen ein passiver Trend, d.h. eine Entwicklung, bei der ,die Arten nicht von einer Triebkraft auf
einen bevorzugten Weg gelenkt werden® (Gould 1998, 252). Komplexe Lebewesen entwickeln sich
allein wegen einer Ausdehnung der Variationsbreite, die mit der Zeit durch Mutationen erfolgen muss-
te. — Es gibt eine Grenze niedrigster Komplexitat (Lebewesen kdnnen nicht viel einfacher sein als
Bakterien), weshalb die einzige Entwicklung, die ihnen freisteht, eine Entwicklung hin zu héherer
Komplexitat ist. (Eine umgekehrte Entwicklung hin zum Niederen kdnnte als ,Involution® bezeichnet
werden, vgl. Moore 1970, 99.) Die Entwicklung zu zunehmender Komplexitat wird aber nicht durch
eine Art Kraft angetrieben. Gould vergleicht diesen Sachverhalt mit dem Szenario eines Betrunkenen,
der seinen Weg von der Bar nach Hause finden soll (Gould 1998, 184ff.). Er geht los und kommt ir-
gendwann in der Gosse an. Er fallt aber letztendlich nur in die Gosse, weil er immer von der Bar zu-
rickgestolien wird. Dass er letztendlich in der Gosse landet, ist aber nicht dadurch geschuldet, dass
er einen zielstrebigen Weg geht. Ebenso gibt es eine Entwicklung zu gréRerer Komplexitat nicht, weil
es eine treibende Kraft hin zu immer komplexeren Organismen gibt, sondern allein weil manche Orga-
nismen ,Ausrutscher” darstellen, die sich durch Zufall ergeben haben. Wir sind Lebewesen, die durch
Zufall unseren Weg in die Gosse gefunden haben, d.h. uns aufgrund einer VergréRerung der Variati-
onsbreite einer rechtsschiefen Verteilung der Komplexitat weit rechts befinden. Nach Gould gibt es
uns nur zufallig, und wenn man alles noch einmal von Neuem ablaufen lassen wiirde, ware es hdchst
unplausibel, dass die Evolution noch einmal uns als empfindende Wesen hervorbringen wirde (vgl.
Gould 1998, 214).

150



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

nige Licht zu den Rezeptoren zuriickwirft, um es noch einmal zu nutzen.?®® Andere
nachtaktive Tiere, wie z.B. Eulen, haben groRere Augen, um moglichst viel des
Nachts sparlich vorhandenen Lichts einzufangen (vgl. Dawkins et. al. 2008, 234).
Zum Leidwesen des Pathozentristen®®’ kénnte man dies also auch fiir das biologi-
sche Merkmal des phanomenalen Bewusstseins annehmen, und behaupten, dass es
auch fur das Empfindungsmerkmal eine alternative Losung hatte geben konnen.
Weiterhin ware es dann maoglich, dass eine solche alternative Losung vielleicht sogar
in den uns bekannten Spezies verwirklicht wurde. Kein Merkmal, keine Spezies
musste sich so entwickeln, wie sie sich faktisch entwickelt hat. Diese Einsicht wird
auch in Goulds Vergleich der Evolution mit einem aufiergewohnlichen Videoband
deutlich. In seinen Augen ist die Evolution mit einem Film vergleichbar, der bei jedem

Anschauen einen anderen Ausgang nimmt. Er nennt

,<dieses [Gedanken]Experiment ,das Band des Lebens wird nochmals abge-
spielt’. Sie sorgen dafir, dal® alles, was wirklich geschehen ist, geléscht wird,
dricken dann auch die Rickspultaste und gehen zu irgendeinem Zeitpunkt
und zu irgendeinem Ort in der Vergangenheit zurtck. [...] [J]Jedes erneute Ab-
spielen des Bandes wurde einen Evolutionsablauf ergeben, der sich radikal
von dem Weg unterscheidet, den sie tatsachlich eingeschlagen hat.“ (Gould
1989, 46f., vgl. auch 50).2%

Es sind also durchaus prinzipiell alternative Evolutionen und daher andere Produkte
der Evolution auch im Hinblick auf das Bewusstsein denkbar. In unserer faktischen
Welt wurde nur eine Teilmenge der biologischen Mdglichkeiten verwirklicht (vgl. Mit-
chel 2008, 75). ,Die entwicklungsgeschichtlich entstandenen Eigenschaften komple-
xer Systeme sind ein Abbild der historischen Kontingenz, Variabilitat und Verlaufsab-
hangigkeit von Eigenschaften und Verhaltensweisen der biologischen Systeme, die
unseren Planeten heute und in der Vergangenheit besiedelt haben.“ (Mitchell 2008,
55) Und so sind die ,Produkte der Evolution [...] offenbar eher kontingent und weni-

ger universell, eher flichtig und weniger grundsatzlicher Natur; deshalb sind sie an-

2% Deshalb leuchten die Augen von Katzen, und so auch von meiner Katze Sophia, im Dunkeln, wenn

sie angestrahlt werden. Das tapetum lucidum reflektiert das einfallende Licht.

" Denn die geschilderte Moglichkeit erschwert prinzipiell die Zuschreibung phdnomenaler Eigen-
schaften fiir andere nicht menschliche Moralobjekte.

28 Ein ebenfalls sehr anschauliches Bild fiir den kontingenten und zufalligen Charakter der Evolution
ist das eines Tropfens, der einen Berg hinunterlauft, welches Maturana/ Varela (1987, 119f.) entwi-
ckeln. Der Tropfen kann jedes Mal einen anderen Weg den Berg hinunterlaufen. Er muss nie densel-
ben Weg nehmen. Dass er noch einmal genau denselben Weg nimmt, ist von unzahligen Zufallen
abhangig und daher auerst unwahrscheinlich.

151



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

gesichts verschiedener Hintergrundszenarien dem Wandel ausgesetzt.“ (Mitchell
2008, 60)

Eine Entwicklung, wie sie faktisch verlief und die Bewusstsein hervorgebracht hat,
muss nicht in allen biologisch-gesetzlich méglichen Welten abgelaufen sein; ein evo-
lutionarer Pfad, bei dem kein Bewusstsein entstanden ware, widerspricht nicht den
biologischen Gesetzen. Das heif’t, in einigen Welten, in denen dieselben biologi-
schen Gesetze herrschen wie in unserer, muss Bewusstsein nicht zwangslaufig ent-
standen sein.?®® Stattdessen hatte sich in diesen Welten gar nichts oder ein Alterna-
tivmechanismus zu Bewusstsein entwickelt. Lésungen sind dann abhangig von dem
jeweiligen Evolutionsverlauf (vgl. Dennett 2001, 118). Der Evolution stehen aber
grundsatzlich immer verschiedene Wege offen. Manche fuhren zu bewussten We-
sen, andere zu Wesen, die komplexe Aufgaben ohne ein Bewusstsein meistern wur-
den — hier waren dann, wie auch bei verschiedenen nichtmenschlichen Spezies, an-
dere Mechanismen am Werk, bei denen kein Bewusstsein vorhanden ist (vgl.
Damasio 1995, 253). Andere evolutionare Pfade in einer anderen biologisch mogli-
chen Welt waren dann durch einen besonderen Moment des Zufalls eingeschlagen
worden. Ein bestimmender Faktor, eine Quelle der Kontingenz ist die Mutation,>® bei

der durch Zufall ein bestimmtes Sample an Varianten hervorgebracht wird.?*! Es lie-

%9 Die These, dass die Evolution einen zufalligen, kontingenten, d.h. nicht notwendigen Weg geht,

wird von einigen Autoren mit der These zusammengebracht, dass es in der Biologie keine universellen
und ausnahmslos geltenden Gesetzte gibt, wie man sie aus der Physik oder der Chemie kennt. Dies
meint u.a. Gould oder Beatty mit seiner ,These der Kontingenz der Evolution“ (auch Mitchell 2008,
67). Meines Erachtens muss die Kontingenz bestimmter evolutionarer Produkte nicht mit dieser allge-
meinen wissenschaftstheoretischen These der Gesetzeslosigkeit einhergehen. Ich mdchte mir kein
Urteil darUber erlauben, ob die Kontingenz in der Evolution daher rihrt, dass es keine ,echten* Geset-
ze innerhalb der Biologie gibt und dieser Wissenschaft generell einen Status absprechen, der ihr viel-
leicht gebuhrt (wenn ich auch zugestehen mdchte, dass die Gesetze der Biologie anderer Art sind als
die der Physik u.a.). Ich meine, dass selbst, wenn es innerhalb der Biologie solche strikten Gesetze
gabe, diese Gesetze einen alternativen Evolutionsweg nicht ausschlielen wiirden — m.E. bedeutet
(evolutionare) Kontingenz nicht direkt das Fehlen von (biologischen) Gesetzen. Ich habe damit ein
schwacheres Verstandnis evolutionarer Kontingenz als Beatty und Gould. Im vorliegenden Zusam-
menhang geht es lediglich um Kontingenz biologischer Produkte und evolutionarer Pfade. Die einzi-
gen Gesetze, die ich der Biologie absprechen mochte, waren Gesetze, die die Entwicklung spezieller
evolutionarer Produkte als notwendige Produkte beschreiben, wie z.B. folgendes hypothetisches Ge-
setz: ,Fur alle evolutionaren Systeme gilt, dass sie zu irgendeinem Punkt t ihrer phylogenetischen
Entwicklung die Fahigkeit erlangen werden, bewusst empfinden zu konnen.“ Das Fehlen solcher Ge-
setze macht es erst denkbar, dass es alternative evolutionare Pfade hatte geben kdnnen, obwohl an-
dere evolutionéare Gesetze, wie beispielsweise das Cope‘sche Gesetz gelten.

% Der zufall riihrt allein schon daher, dass Mutationen vom radioaktiven Zerfall bestimmter Substan-
zen beeinflusst werden. Bei dem Zerfall handelt es sich um einen objektiven Zufall, der indeterminiert
ist (vgl. Schurz 2006, 96), d.h. um einen echten Zufall. Die Kontingenz der Evolution leitet sich somit
letztlich von wirklich zufalligen Ergebnissen ab (vgl. Mitchel 2008, 76f. fir dieses Argument).

" Eine weitere Quelle ist z.B. auch der Zufallsdrift (vgl. Beatty 1995, 59 Fuinote 17). Andere meinen,
dass zusatzliche Quellen der Kontingenz auch die historischen Umstande der selektierenden Umwelt
und die Selektion sein kénnen (u.a. Gould 1991, 1998). Unter anderen Selektionsfaktoren missten die

152



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

Re sich ein alternativer evolutionarer Pfad vorstellen, bei dem durch entsprechende
Mutationen einfach keine bewusstseinsentwicklungsfordernden Veranderungen des
Erbgutes aufgetreten sind. Bewusstseintragende Varianten, als Vorfahren zukinftig
bewusster Wesen, waren in dieser denkbaren Alternativevolution einfach nicht vor-
handen gewesen. In Anbetracht der Kontingenz ware die evolutionare Entwicklung
von Wesen ohne Bewusstsein demnach also durchaus denkbar. Wenn Wesen ohne
Bewusstsein in einer moglichen Alternativevolution aber denkbar sind, dann kann
diese Denkbarkeit auch Aufschluss Uber die Funktionalitat des in unserer faktischen
Evolution entstandenen Bewusstseins geben. Die Frage nach solchen unbewussten
Wesen kann unter philosophischem Gesichtspunkt ,zombifiziert® (Bringsjord et al.
2002, 121) werden.?? Wir kénnen fragen, warum wir nicht als Zombies evolviert sind.
Diese Mdglichkeit besteht, wenn die Evolution kontingent ist und es bei ihr nur auf
den Verhaltensoutput eines Organismus ankommt (vgl. z.B. Blackmore 2005, 125).

Auch David Chalmers fragt nach dieser Moglichkeit:

.,Nach meiner Auffassung selektiert die Evolution Systeme nach ihrem physi-
kalischen Funktionieren. Wenn einmal ein System da ist, das so funktioniert,
dann hat es Bewultsein. Deshalb entwickelt sich also das Bewultsein. Aber
hat sich das System entwickelt, weil es Bewusstsein hatte? Hat Bewultsein
irgendetwas fur dieses System getan? Ich glaube im Moment hat niemand ei-
ne Antwort auf diese Frage.“ (Blackmore 2007, 70)*%

Wirde der evolutionare Vorteil nicht auch bei Organismen gegeben sein, die lediglich
unbewusste Detektoren waren? Diese Wesen wurden z.B. auf die bei uns Empfin-

dungen auslosenden Eigenschaften unserer Umgebungen reagieren, waren sich

Lebewesen nicht dieselben Aufgaben erfillen, wie in unserer Welt, in unserer faktischen Evolution. Da
mich gerade die Evolution von Wesen interessiert, die ein alternatives Merkmal fiir Bewusstsein besit-
zen und im Stande sind, dieselben Aufgaben zu bewaltigen wie wir, méchte ich von einer Evolution, in
der andere Selektionsparameter herrschten, absehen.

292 Bringsjord et al. (2002) veranschaulichen die hier zugrunde liegende Fragestellung noch auf ande-
re Weise. Angenommen man arbeitet in der Robotik. Was ware notwendig, um einen mdglichst Gber-
lebensfahigen Roboter zu bauen? Ware es von Vorteil, diesen Roboter mit einem Bewusstsein auszu-
statten? Den gleichen Grund, den der Forscher hat, hatte auch die Evolution haben kénnen, als sie
uns ein Bewusstsein ,gegeben® zu hat (vgl. Bringsjord et al. 2002, 112).

% Eine Voraussetzung fiir die vorliegende Frage ist, dass sich das Bewusstsein von einer bloRen
Fahigkeit zur Detektion verschiedener Informationen ablésen lasst. In einer behavioristischen Denk-
tradition wéare das Bewusstsein (und alle anderen mentalen Eigenschaften) nicht mehr als (die Dispo-
sition zu einem bestimmten) Verhalten (s. FulRnote 186). Innerhalb eines solchen Paradigmas ware es
sinnlos von einer Wahrnehmung zu sprechen, die unbewusst ablauft, bei der aber trotzdem ein be-
stimmtes Verhalten gezeigt wird. Wirde das Verhalten vorliegen, wiirde man also als Behaviorist auch
behaupten, dass ein Bewusstsein vorhanden ware. Ich meine hingegen, dass es Sinn macht, von
Bewusstsein als etwas anderem zu reden als einem Verhalten oder einem neurologischen Prozess.
Ist es also moglich, dass eine Detektion von Umweltinformationen ohne bewusstes Erleben dieser
Informationen maglich ist?

153



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

dieser Eigenschaften aber nicht bewusst. Sie waren bloze Erkennungsautomaten.
Ein Wesen, das auf Eigenschaften adaquat reagiert, die uns als bewusste Wesen
z.B. Farben wahrnehmen lassen, hatte wahrscheinlich die gleichen evolutionaren
Chancen, wie ein bewusst Farben erlebender Organismus, weil er im Stande ist, auf
diese Zeichen der Umwelt korrekt zu antworten. Er ware behavioral identisch mit ei-
nem bewusst Farbenerlebenden.

Aber wie konnte man sich ein solches Wesen konkret vorstellen? Vielleicht ist so ein
evolutiondrer Zombie, der Gegenstand der durchzufuhrenden Gedankenexperimente
sein wird, ein Tier ohne Empfinden, wie man sie in der Philosophiegeschichte bereits
gedacht hat. Man betrachtete Tiere als empfindungslose Automaten (vgl. Dennett
2001, 145), also als so etwas wie evolutionare Zombies. Tatsachlich steht ja auch die
Frage im Raum, ob sich das Verhalten von z.B. Insekten auch unbewusst Uber
Regeln erklaren liel3e, die wie kleine empfindungslose Roboter ihr biologisches Funk-
tionieren unter Beweis stellen (vgl. Dennett 2001, 135)? %** Es handelt sich beim evo-
lutionaren Zombie jedenfalls nicht einfach um ein Wesen, dessen Handlungsspiel-
raume derart begrenzt sind, dass Bewusstsein in jedem Falle entbehrlich ware. Nach
Plessner kann sich das Tier mit und ohne Bewusstsein in der Welt zurechtfinden (vgl.
Plessner 1975, 141). Nach ihm waren also auch unbewusste Wesen maoglich (vgl.
Plessner 1975, 245ff.). Das Bewusstsein fungiert fur ihn sozusagen als eine Festle-
gungsinstanz von Handlungsalternativen aus einer flr ein vielseitiges Wesen unbe-
grenzten Menge an Handlungsmaoglichkeiten. Durch das Bewusstsein werden dieje-
nigen Handlungsmoglichkeiten ausgewahlt, die fur eine jeweils gegebene Situation
angemessen sind. Diese Einengung kann nach Plessner naturlich auch durch eine
generelle Einengung der Handlungsmoglichkeiten eines Lebewesens erreicht wer-
den. Um die Handlungsalternativen zu begrenzen, musste ein solch weniger poten-
tes Wesen dann aber auch seinen Lebensraum auf ein begrenztes Umfeld be-
schranken. So ist eine Pflanze in ihren ,Handlungsspielraumen® sehr viel begrenzter
als ein Mensch. In diesem Fall waren dann auch Organismen ohne Bewusstsein
madglich. Aber ein solch sessiles Wesens, das zwar ,bewusstlos®, aber nur still an
einem Ort sitzen wurde, wirde meiner Idee des evolutionaren Zombies nicht gerecht

werden (vgl. auch Eagleman 2013, 165f.).

294 Derartige Mutmalfiungen, wie sie sich an prominentester Stelle innerhalb La Metries metaphori-

scher Sprache des Menschen als Maschine finden, sind nach Nietzsche ,mechanische Tolpeleien®.
Diese Ansichten zum Verhalten einfacherer Lebewesen sind nicht selbstverstandlich, denn wieder
andere gehen davon aus, dass schon das Handeln einer Ameise nicht allein mechanisch, sondern
durch positive Empfindungen verursacht ist (vgl. Weber 2008, 60).

154



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

Ein solcher Zombie ist aber auch etwas anderes als der argumentative Kettenhund
ubriggebliebener Dualismen. Ich grenze den evolutionaren Zombie auch von dem
klassischen geistphilosophischen Zombie ab. Der evolutionare Zombie ist eine Ge-
dankenfigur, die bei der Beantwortung der Frage hilft, ob Bewusstsein eine (evoluti-
onsgesetzlich) notwendige Bedingung daflr ist, dass unbewusste Wesen die glei-
chen (Okologischen) Aufgaben erfullen kdnnen wie wir als bewusste Wesen. Kurz:
Kénnten Wesen auch potentiell dieselben Aufgaben ohne Bewusstsein erfiillen??®
Diese Frage tritt bei Chalmers klassischen geistphilosophischen Zombies in den Hin-
tergrund. Er fragt nicht nach der naturgesetzlichen Moglichkeit von Zombies (mit an-
derer funktionaler Organisation), sondern nach der logischen Moglichkeit von unbe-
wussten Wesen bei gleicher funktionaler Organisation; er setzt einen zu uns
funktional gleich organisierten Organismus voraus und fragt, ob es logisch moglich
ist, dass von diesem Wesen nichts empfunden wird.?®® Hier soll aber danach gefragt
werden, ob sich funktional anders organisierte unbewusste Lebewesen hatten entwi-
ckeln konnen, die dazu im Stande sind, dieselben Aufgaben zu erledigen, wie die
bewussten Wesen. Es besteht also ein Unterschied zwischen dem klassischem
Zombie der Philosophie des Geistes und dem unbewussten evolutionaren Zombie. %’
Es wird also nicht ein funktional identischer Organismus gedacht, der einfach nur
nichts empfindet, bei dem also die neurologischen Prozesse einfach nicht auf pha-
nomenales Erleben abheben, vielmehr wird ein Wesen vorgestellt, das eventuell neu-
rologisch vollig anders organisiert ist, welches aber evolutionar gesehen genauso gut
auf z.B. seine farbige, duftende oder bei uns Schmerzen verursachende Umgebung
reagieren kann wie bewusste Wesen. Bei diesem evolutionaren Zombie muss es al-
so keine funktionale Isomorphie, geschweige denn totale Identitat zu einem bewusst
Erlebenden geben.298 Der klassische Philosophenzombie ist ein Gedankenexperi-
ment, welches einsichtig machen soll, dass die logische (physikalische) Moglichkeit
eines Wesens besteht, das mit einem bewussten Organismus exakt identisch ist,

% Zur Erinnerung: Diese Frage stelle ich mir, um die am Anfang beschriebenen Mdglichkeiten bzgl.

der Funktion unseres bewussten Empfindens auszuwerten. Nur so kann die ungunstige Situation frei
verteilter phanomenaler Eigenschaften fur den Pathozentristen ausgeraumt werden.

2% Chalmers meint aber z.B., dass philosophische Zombies innerhalb des Rahmens unserer Naturge-
setze in unserer Welt unmoglich waren (vgl. Chalmers 1996).

29" Damit will ich mich auch von Bringsjord et al. (2002, 118) abgrenzen. Sie ziehen zur Beantwortung
der Frage den klassischen Philosophenzombie heran und machen damit m.E. einen Fehler.

% Damit steht in diesem Kapitel auch nicht die Frage nach der Erklarung des Zustandekommens
bewusster Empfindungen aus neuronalen Strukturen im Fokus dieser Argumentation (i.e. Erklarungs-
licke), sondern eine Fragestellung nach der Mdglichkeit einer Evolution, die einen unbewussten Or-
ganismus hervorgebracht hatte. Damit verschiebt sich der Schwerpunkt dieser Frage von der Philoso-
phie des Geistes mehr in die Philosophie der Biologie.

155



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

aber kein Bewusstsein besitzt. Mein evolutionarer Zombie soll die (evoluti-
ons)biologische Méglichkeit’®® ausdriicken, dass ein Wesen existiert, welches eben-
so wie wir auf seine Umwelt reagiert und im Stande ist zu Uberleben, aber keinerlei

Bewusstsein im Bezug z.B. auf Farbe, Verletzungen u.a. besitzt.

Nachdem die Denkbarkeit evolutionarer Zombies aufgrund der prinzipiellen Moglich-
keit der Entstehung alternativer biologischer Merkmale in einem grundsatzlich kon-
tingent verlaufenden Evolutionsprozess herausgearbeitet wurde, sind nun die Grund-
lagen vorhanden, um mittels der oben beschriebenen Gedankenexperimente den
funktionalen Status unseres Bewusstseins auszuwerten. Ziel dieser Experimente ist
es, das phanomenale Bewusstsein als funktionales und nicht ersetzbares Merkmal
auszuweisen. Nur ein solches Merkmal bietet eine Schablone daflir, phdnomenale
Eigenschaften unter den Spezies in gerechtfertigter Weise anzunehmen. Denn so-
wohl die noch nicht ausgeschlossene Nichtfunktionalitat als auch eine mogliche Er-
setzbarkeit hatten dramatische Folgen fur den Pathozentrismus. Hatte Bewusstsein
keine Funktion, kénnte es bei den Spezies in jedweder Form auftreten; ware es zwar
funktional, aber immer noch ersetzbar, kénnten Licken in der Verteilung vorliegen,
weil eine Spezies X dann hypothetisch einen Alternativmechanismus besitzen konn-
te, der die Funktion innehat, die auch Bewusstsein erfullt. Eine nicht freie Verteilung
der Bewusstseinsfahigkeit ware hingegen unter der Annahme eines Bewusstseins
als einem funktionalen und nicht ersetzbaren biologischen Merkmal gewahrleistet.
Von derartigen unersetzbaren biologischen Merkmalen gibt es eine Reihe. Weil3 man
beispielsweise daruber Bescheid, dass ein Verdauungsapparat die Funktion der Auf-
nahme von Nahrstoffen besitzt, und wisste man ferner, dass dieser Verdauungsap-
parat nicht durch einen Alternativmechanismus ersetzbar ist, lielie sich auch fir ihn
folgern, dass jede nicht autotrophe Spezies, die Nahrstoffe aufnehmen muss, einen
Verdauungsapparat in der einen oder anderen Form besitzt. Im Folgenden wird in
mehreren Schritten (4.1.1—4.1.3) gezeigt, dass das phanomenale Bewusstsein auch
eine solche unersetzbare Funktion innehat.

Es gibt nur drei Moglichkeiten bzgl. des Status unseres Bewusstseins: funktionslos,
funktional und ersetzbar sowie funktional und unersetzbar. Um zwischen diesen drei

Moglichkeiten eine Entscheidung zu treffen, Aufklarung bzgl. des funktionalen Status

299 |ch verstehe den Begriff der biologischen Mdéglichkeit analog zum Begriff der physikalischen/ natur-

gesetzlichen Mdglichkeit. Eine biologische Moglichkeit ware die Denkbarkeit innerhalb der biologi-
schen Gesetze.

156



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

des phanomenalen Bewusstseins zu schaffen, lasst sich nur nach einer mdglichen
Evolution von Wesen fragen, denen Bewusstsein fehlt — nach der Moglichkeit evolu-
tionarer Zombies. Die hypothetische Konzeption und die Spekulation Uber die Ent-
stehung solcher Wesen ist der Prifstein flr die Moglichkeiten bzgl. der Funktion von
Bewusstsein, die eine grundsatzliche Pramisse jedes begrindeten pathozentrischen
Ansatzes ist.

Im ersten Fall wird angenommen, Bewusstsein habe keine Funktion (4.1.1). Wenn
dieser Fall zutrafe, dann ware es zumindest eine denkbare Annahme, dass alternativ
zu uns Wesen hatten entstehen kdnnen, denen Bewusstsein fehlt. Phanomenales
Bewusstsein ware dann ein biologisches Merkmal, welches sich zufallig in der Evolu-
tion herausgebildet hat und nicht durch weitere Prinzipien zurickgebunden ware und
innerhalb des Artenspektrums fehlen oder in jeder moglichen Auspragung auftreten
konnte. Dies ware eine fir den Pathozentrismus fatale Situation. Er hatte keine
Richtschnur, um die Angehorigen fremder Spezies moralisch zu beurteilen. Wenn
eine Evolution unbewusster Wesen in Anbetracht unserer faktischen Evolution, die
Bewusstsein hervorbrachte, doch unplausibel erscheint, so ware damit aber diese
erste mogliche Variante eines funktionslosen Bewusstseins ausgeschlossen.

Im Szenario fur die zweite Moglichkeit (4.1.2) hat Bewusstsein eine durch einen Al-
ternativmechanismus ersetzbare Funktion. Auch diese Mdglichkeit einer ersetzbaren
Funktion des Bewusstseins muss durch eine hypothetische Evolution von Wesen mit
entsprechenden Alternativmechanismen zum Bewusstsein ausgewertet werden. Ein
mit einem Alternativmechanismus fur Bewusstsein ausgestattetes, nicht empfin-
dungsfahiges Wesen ware fur den Pathozentrismus moralisch bedeutungslos. Denn
solche Wesen empfinden nichts und kdnnen daher unter pathozentrischen Gesichts-
punkten moralisch nicht ins Gewicht fallen. Wenn eine solche evolutionare Lésung
eines Alternativmechanismus moglich ware, dann ware das eine ebenso fatale Situa-
tion fur den Pathozentrismus. Bestande die Moglichkeit eines Alternativmechanis-
mus, der sich vielleicht sogar innerhalb der Vielzahl der Arten in unserer faktischen
Evolution herausgebildet hatte, gabe es wieder keine Anhaltspunkte, Bewusstseins-
fahigkeit als nomologisch nicht kontingentes Merkmal bestimmten Arten zuzuschrei-
ben.

Sollten diese beiden Moglichkeiten des Status von phanomenalem Bewusstsein
ausgeschlossen werden kdnnen, bliebe nur der Fall, dass unser Bewusstsein eine

unersetzbare Funktion innehat (4.1.3). Hier ware dann noch daruber zu spekulieren,

157



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

worin diese Funktion bestehen mag. Die beschriebenen Schritte der Untersuchung
zum funktionalen Status des Empfindens werden eine theoretische Voraussetzung
dafur schaffen, dass ein begrundeter Pathozentrismus Uberhaupt moglich wird.

158



4.1.1 Funktionsloses Bewusstsein

Ubernimmt Bewusstsein keine Funktion, wie es der &tiologische Epiphdnomenalis-
mus behauptet (vgl. Weber 2008, 204), ware dies eine fatale Situation fur den Patho-
zentristen. Somit konnte er eine freie Verteilung phanomenaler Eigenschaften unter
den Lebensformen nicht ausschlieRen. Ware Bewusstsein ein nicht funktionales
Merkmal, kdnnte die Fahigkeit zu empfinden in nahezu jeder Spezies in jedweder
Form realisiert sein (vgl. dazu auch Ful3note 270). Gehort das Bewusstsein zu der
Menge nichtfunktionaler Merkmale, von denen sich eine ganze Reihe in der Natur
auspragen konnten?>® Ist Bewusstsein mit dem Umbilicus der Schnecke vergleich-
bar?

Wenn Bewusstsein keine Funktion hat, dann ware es eine plausible Annahme, dass
auch evolutionare Zombies hatten entstehen konnen, die die gleichen Aufgaben er-
flllen kdnnten wie wir. In diesem Fall, musste begrindet werden, inwiefern Bewusst-
sein fur die Erfiillung bestimmter Aufgaben entbehrlich ist.>°! Doch wie Iasst sich be-
grunden, dass Bewusstsein wirklich keinerlei Funktion besitzt und so eine
Zombieevolution denkbar wird? Welche Anzeichen gabe es dafur, anzunehmen,
dass Bewusstsein keine Funktion hat und auch unbewusste Zombies hatten evolvie-
ren kdnnen? Man koénnte fragen, warum bewusste Wahrnehmung nétig ist, wenn es
schon reicht, dass ein Organismus auf Reize der Umwelt allein reagiert (vgl. auch
Glasauer 2007, 321). Denn nur in einer Umwelt, in der bestimmte Merkmale auch
wirklich nétig sind, werden diese ausgebildet und bleiben Uber einen langen Kampf
ums Dasein erhalten. Die Evolution selektiert nur auf Verhalten und nicht auf der
Ebene des phanomenalen Bewusstseins (vgl. Durstewitz/ Windmann 2000). Das,
worauf es wirklich ankommt, ist nicht der phanomenale Teil einer Wahrnehmung,
sondern, dass ein Organismus abgestimmt auf verschiedene Weltzustande reagieren
kann. So scheint es weniger entscheidend zu sein, dass ein Individuum seine Um-
welt phanomenal empfindet. Wir setzen aber oft voraus, dass visuell geleitetes Ver-
halten nicht ohne z.B. bewusste Sehfunktion mdglich ist (vgl. Werth 2010, 144). Die-

se Intuition haben wir, weil wir unsere Wahrnehmung nur als bewusste

30 wWeitere Beispiele fur solche nicht funktionalen Merkmale finden sich bei Portmann (nach Weber

2008, 206f.).

%1 Dieser Zombie unterscheidet sich auch von den weiter unten vorgestellten Wesen, die moglicher-
weise hatten evolvieren kdnnen. Der Zombie, der hier vorgestellt wird, ,braucht’ keinen Alternativme-
chanismus zu Bewusstsein, weil Bewusstsein keine Funktion hat. Die Wesen, um die es weiter unten
geht, besitzen jedoch einen Alternativmechanismus, weil Bewusstsein eine Funktion besitzt, die durch
etwas anderes Ubernommen werden muss.



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Wahrnehmung kennen und uns die Situationen, in denen wir unbewusst agieren,
aufgrund ihrer Unbewusstheit ja gerade nicht prasent sind. Wahrnehmung und Infor-
mationsverarbeitung ist fur uns deshalb per se bewusst. Besteht aber dennoch die
Méoglichkeit, dass z.B. visuelle Informationen fur ein Verhalten verfigbar gemacht
werden kdnnen, ohne dass diese visuellen Erfahrungen bewusst sind?

Es ist nicht so abwegig, dass Informationen, auf deren Grundlage Akteure handeln,
unbewusst verarbeitet werden. In einigen Situationen kommen Akteure auch ohne
phanomenales Empfinden zurecht. Viele Prozesse laufen unbewusst ab. Nur ein klei-
ner Teil der unseren Handlungen vorausgehenden Informationsverarbeitungsprozes-
se tritt ins Bewusstsein. Viele Informationen werden zerebral verarbeitet, ohne jemals
bewusst in Erscheinung zu treten. Dies kann sehr anschaulich an Experimenten des
maskierten Primings demonstriert werden. In der Psychologie zeigen eine Reihe wei-
terer Untersuchungen, dass eine unbewusste Verarbeitung im Gehirn stattfindet, die
auch erheblichen Einfluss auf unser Handeln hat. Getestete Versuchspersonen
nehmen in diesen Experimenten ihre Umwelt groBtenteils unbewusst wahr und ver-
werten diese Informationen. Bei diesen Experimenten wird den Versuchspersonen
beispielsweise ein Testreiz (z.B. das Wort ,grin“) nur so kurz gezeigt, dass er ihnen
nicht bewusst wird. Trotzdem zeigen sich Effekte dieser unbewussten Wahrneh-
mung. Nach der Prasentation des Zielreizes (der Farbe Grin) kann die Versuchsper-
son schneller reagieren, als sie es ohne einen Reiz tun wiirde.>*?

Routinierte Tatigkeiten sind ein weiteres Anzeichen fur die Entbehrlichkeit bewussten
Erlebens. Fabrikarbeiter oder erfahrene Autofahrer verlieren ihr bewusstes Erleben
bei dem, was sie tun. Auch hier laufen Prozesse unbewusst ab.**® Mit der Routine
verlagern sich auch die zustandigen Hirnbereiche von kortikalen in subkortikale Hirn-
bereiche und werden nicht mehr bewusst erlebt (vgl. Singer/ Ricard 2010, 85).

Auch die meisten lebensrettenden Aktivitaten laufen unbewusst ab (vgl. Singer/ Ri-
card 2008, 38). Wenn ein Jaguar aus dem Unterholz springt, handeln wir wie von

selbst. Wenn uns aber gerade in solchen Situationen das Bewusstsein abhanden

32 Sie reagiert natdrlich schneller auf den Zielreiz, wenn der Testreiz mit dem Zielreiz Ubereinstimmt,

und langsamer, wenn er es nicht tut. Der Umfang unbewusster Verarbeitungen ist naturlich begrenzt
(vgl. Naccache/ Dehaene 2006, 17). Zum einen bleiben unbewusste Reprasentationen nicht lange
verflgbar; der Effekt verschwindet nach ein paar Millisekunden. Um Informationen in differenzierter
Weise verwerten zu kdnnen, miissen sie aber dauerhaft verfligbar sein. Z.B. die Farbinformation tber
eine nahrhafte Frucht sollte man langer behalten als eine Millisekunde. Zum anderen ist zwar eine
grolRe Anzahl unbewusster Reprasentationen maéglich, aber Operationen und Manipulationen sind mit
diesen Reprasentationen nicht durchfiihrbar.

%03 Beim Lernen, also beim Routinierungsvorgang dieser Tatigkeiten, ist Bewusstsein hingegen vor-
handen.

160



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

kommt, warum sollte es dann einen Uberlebensvorteil bieten? Denn in Situationen, in
denen sich entscheidet, ob ein Individuum Uberlebt oder nicht, ist das Bewusstsein ja
anscheinend einfach nicht vorhanden.

Sog. Blindsichtpatienten sind blind. Ein teilweiser oder vollstandiger Ausfall in der
primaren Sehrinde verhindert, dass die Betroffenen ein Bewusstsein visueller Reize
erlangen (vgl. Weiskrantz 1986). Alle anderen Strukturen, Auge, Sehnerv etc. sind
intakt. In Tests wurden Blindsichtpatienten gebeten, eine Aufgabe zu erfullen, bei der
sie auf den Sehsinn angewiesen waren. Beispielsweise mussten sie angeben, ob ein
Gegenstand vor ihnen rund oder eckig ist. Obwohl sie erklarten, blind zu sein, erziel-
ten sie eine signifikante Trefferquote. Dieses Phanomen konnte ebenfalls einen Hin-
weis darauf geben, dass Bewusstsein ein entbehrliches Merkmal ist. Weil Bewusst-
sein vielleicht doch keine Funktion erflllt, kdnnte man folgern, dass wir und andere
Spezies ebenso zu unbewussten Zombies hatten evolvieren kdnnen. Durch all diese
Beispiele wird zumindest plausibilisiert, dass vielleicht auch unter den uns bekannten
Spezies evolutionare Zombies ein unbewusstes Dasein fristen kdnnten.

Ist in Anbetracht der geschilderten Phanomene eine Evolution evolutionarer Zombies
aber wirklich plausibel? In diesem Fall ware dann auch die Annahme eines funktions-
losen Bewusstseins denkbar und der Pathozentrist hatte einen schweren Stand, die
moralische Relevanz anderer Spezies zu beurteilen.>**

Verschiedene Grinde kénnen jedoch gegen die Entstehung eines evolutionaren
Zombies unter den uns bekannten Spezies angefuhrt werden. Auch wenn wir uns
aufgrund der oben beschriebenen Phanomene wie Blindsicht etc. eine Evolution ei-
nes Zombies vorstellen konnten, ist es dennoch auf den zweiten Blick relativ unwahr-
scheinlich. Erstens zeigen diese Beispiele nur, dass Bewusstsein in eingeschrankten
Situationen scheinbar nicht erforderlich ist; die generelle Irrelevanz des Bewusstseins
wird mit ihnen aber keineswegs belegt. Zudem belegt das sog. Argument der natlirli-
chen Auslese eine funktionale Relevanz des Bewusstseins; es zeigt, dass Bewusst-
sein eine (evolutionar positive) kausale Wirkung haben muss, weil es sonst nicht ent-
standen ware. Nach diesem traditionellen Argument kann die Evolution von

Bewusstsein nur unter Ausschluss einer kausalen Impotenz des Mentalen erklart

%% Diese Plausibilitatsabwagung zu einer Zombieevolution ist das einzige Prifkriterium, um eine Aus-

sage bzgl. der Funktion von Bewusstsein zu treffen. Kant sagt in der Kritik der reinen Vernunft, dass
spekulativ alles denkbar ist, dass das Kriterium des Denkbaren fiir uns aber nur die Erfahrung, d.h. in
diesem Fall unsere Evolution und deren Bedingungen, ist. Dementsprechend werde ich meine Unter-
suchung in Form der evolutionsphilosophischen Gedankenexperimente auch immer wieder auf die
faktische Evolution zuriickbinden.

161



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

werden. Bewusstsein (und andere mentale Zustande) mussen einen kausalen Ein-
fluss haben, da nur unter der Voraussetzung dieses Einflusses eine notwendige Vo-
raussetzung gegeben ware, dass Bewusstsein selektiert wurde und somit eine biolo-
gische Funktion hat. Wir kénnen auch aus unserer Evolution ablesen, dass
Bewusstsein sich durchsetzen konnte, also muss Bewusstsein sehr wahrscheinlich
kausal wirksam und funktional gewesen sein. So argumentieren u.a. Popper und
Eccles (2005, 74). Auch gegenwartig hat dieses Argument nicht an Attraktivitat verlo-
ren (vgl. z.B. Cairns-Smith 1996; Edelman 2007, 88). John Searle aufiert sich auch

dementsprechend:

,ES ware hdchst verwunderlich, wenn die Evolution diesen ungeheuer kom-
plexen, aufwendigen Apparat, das bewusste Gehirn, [in unserer biologisch
moglichen Welt] hervorgebracht hatte, wenn es Uberhaupt keinen Unterschied
machen wurde.“ (Blackmore 2007, 288).

Wenn also Bewusstsein in dieser, unserer Welt unser Handeln nicht beeinflusst hat-
te, kdnnte es nicht in einem evolutionaren Prozess entstanden sein, weil es sonst in
diesem Prozess ausselektiert worden ware — wie es mit anderen nutzlosen Dingen
auch geschehen ist. Also muss bewusstes Empfinden einen kausalen Einfluss auf
unseren Korper haben, der es zu einem Fitnessvorteil werden lie. Empfindungen
hatten damit, aufgrund ihrer kausalen Wirksamkeit als mentale Zustande, irgendei-
nen Uberlebensvorteil fir einen Organismus.305 Diese interaktionistische These ist,
nach Ansicht vieler Autoren, eine Konsequenz aus evolutionstheoretischen Uberle-

gungen.®® Das Argument der natiirlichen Auslese zeigt, dass es unwahrscheinlich

%% Innerhalb einer epiphdnomenalistischen Position kann nicht nach einer Funktion von Bewusstsein

gesucht werden. Bewusstsein hat hier aufgrund seiner kausalen Impotenz keine Funktion, ist ein Ne-
benprodukt und konnte héchstens zusammen mit anderen hilfreichen Selektionen durch Zufall ir-
gendwann aufgetaucht sein. Die Aufgabe des Epiphanomenalisten ware es dann herauszuarbeiten,
was diese andere biologische Eigenschaft sein kdnnte, die Bewusstsein quasi auf ihrem Riicken bis
heute mitgetragen hat. Zudem miusste der Epiphanomenalist angeben, warum ein so aufwendiges
Phanomen wie Bewusstsein nicht aufgrund seiner Kostspieligkeit negativ selektiert worden ist (vgl.
auch das Komplexitatsargument). Ist es vielleicht nicht abldsbar von dieser bestimmten anderen bio-
logischen Eigenschaft? Alternativ ware auch denkbar, dass die Entwicklung von Bewusstsein auf dem
Rucken einer anderen biologischen Eigenschaft einfach ein unzweckmafiger ,Fehler” ist, den, einmal
9096tan, weitere Evolutionsschritte nicht wieder ,ausmerzen® konnten.

Dieses Argument kann man allein dadurch zu blocken versuchen, dass man sich z.B. gegenuber
der Annahme des sog. Komplexitdtsargumentes (s.o.) verschliet. Man gesteht sich dann ein, dass
auch etwas so komplexes wie Bewusstsein allein durch Zufall zustande gekommen sein konnte. Wenn
man dem zustimmt und einen sog. atiologischen Epiphadnomenalismus vertritt, kann man wieder un-
terscheiden: Ist Bewusstsein, wenn nicht durch natirliche Auslese, wirklich durch einen (oder besser
sehr viele) Zufalle zustande gekommen? Oder ist Bewusstsein, wenn nicht durch natirliche Auslese,
durch die Selektion anderer Komponenten eines Organismus entstanden? Wurde Bewusstsein quasi
auf dem Riicken eines anderen Phanomens selektiert (s.0.)? Ein klassischer Epiphdnomenalist ist
immer gleich ein atiologischer Epiphanomenalist. Wohingegen nicht jeder atiologische Epiphanomena-

162



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

ist, dass Bewusstsein einfach so, ohne Funktion, durch einen kosmischen Zufall in
Erscheinung trat.*®” Auch die Energie, die von biologischen Kérpern fiir Bewusstsein
aufgewendet wird, spricht dagegen, dass die Fahigkeit bewussten Erlebens sich
funktionslos bis heute hatte halten kdnnen. Ein verhaltensaquivalenter Organismus
ohne Bewusstsein wirde erhebliche Energie einsparen und dadurch gegenlber sei-
nen verhaltensaquivalenten Gegenspielern im Vorteil sein.>%®

Die Evolution ist recht sparsam, was kostspielige Innovationen angeht. Aufwendige
Strukturen werden meist nur dort ausgebildet, wo sie auch wirklich nétig sind, also
wo ein entsprechender Selektionsdruck gegeben ist. Der in unseren Waldern heimi-
sche llex bildet z.B. seine komplizierten stacheligen Blattstrukturen, die seine Blatter
vor Fressfeinden schutzen sollen, nur unten aus. Oben, in dem Bereich, wo die Blat-
ter fur Tiere unerreichbar sind, finden sich die komplizierten schutzenden Blattformen
nicht mehr. So spart der Organismus Energie und optimiert seinen Haushalt. Schon
allein der Aufbau des proteinreichen Nervengewebes, welches mutmallich unser
bewusstes Erleben zustande bringt, raubt Energie. Die Seescheide beginnt deshalb
sogar, ihr Gehirn zu fressen, nachdem sie ihren festen Platz am Meeresgrund gefun-
den und sich vermehrt hat. Sie braucht ihre neuronalen Strukturen dann nicht mehr,
kann das Gewebe aber in Form von Nahrung noch nutzen (vgl. Gould 1998). Die Er-
zeugung bewusster Empfindungen und der Aufbau der neuronalen Strukturen, die
sie erzeugen, verbraucht eine Menge Energie; man bedenke, wie viel Energie allein
das Gehirn im Vergleich zu den anderen Organen verbraucht.>*® So waren sicherlich
auch so komplexe Strukturen wie die, die unser Bewusstsein hervorbringen, an dem
Punkt, an dem sie uberflissig waren, eingespart worden. Dass sich bei uns aber Be-
wusstsein findet, spricht fur die Tatsache, dass es nicht vollig funktionslos und nur

zur phanomenalen Belustigung vorhanden ist.

list ein klassischer Epiphanomenalist sein muss. Bewusstsein kann durchaus nicht Uber natirliche
Selektion entstanden und trotzdem ein kausal wirksames Phanomen sein (vgl. Ful3inote 278).

%7 Hat Bewusstsein, wenn es kausal potent ist (wie durch das Argument gezeigt werden soll) eine
Funktion? Bewusstsein kann m.E. natirlich kausal potent sein und trotzdem keinerlei biologische
Funktion besitzen. Unsere Weisheitszahne sind z.B. kausal potent, haben aber keine Funktion. Es sei
hier angemerkt, dass etwas generell nicht nur, weil es kausal potent ist, eine Funktion innehaben
muss. Andersherum verhalt es sich aber so: Wenn Bewusstsein eine Funktion besitzt und selektiert
wurde, dann muss es kausal potent sein (vgl. auch Polger/ Flanagan 2002, 76ff.).

%98 Nicht nur Energie, sondern auch Raummangel innerhalb der Schadelhiillen spielt eine erhebliche
Rolle. Die Faltung des Gehirns zeigt, dass es einen erheblichen Platzmangel im Kopf gibt (vgl. Kapitel
3.3).

39 Es bendétigt bis zu 20% der verfligbaren Energie. Das Gehirn ist damit der Hauptenergieverbrau-
cher im gesamten Korper.

163



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Wir haben zwar Anzeichen dafur, dass Bewusstsein in manchen Situationen irrele-
vant und funktionslos sein konnte (s.o0.) und deshalb eine Evolution eines Zombies
zumindest denkbar ware. Es zeigt sich aber, dass eine solche Evolution in Anbe-
tracht anderer Argumente unplausibel ist. Die aufgefliihrten Beispiele zeigen nicht die
generelle Irrelevanz von Bewusstsein auf. Auch das Argument der natlrlichen Ausle-
se spricht nicht generell gegen die Evolution eines bewusstlosen Zombies, lasst sie
aber unwahrscheinlich erscheinen. Schliel3lich macht auch der Energieverbrauch der
Aufrechterhaltung neuronaler Prozesse fur bewusstes Erleben die Evolution eines
unbewussten Zombies unplausibel.

Der erste Teil dieses Gedankenexperimentes ist damit abgeschlossen. Im zweiten
Schritt der Argumentation soll davon ausgegangen werden, dass Bewusstsein eine
Funktion tragt. Es geht im Folgenden darum, die noch offenen Mdglichkeiten bzgl.
des funktionalen Status von Bewusstsein auszuloten. Ist die Funktion, die Bewusst-
sein anscheinend hat, ersetzbar oder nicht? Wenn sie ersetzbar sein sollte, dann ist
es wiederum moglich, dass sich innerhalb des Tierreichs unter den Spezies Lebe-
wesen befinden, die nichts verspuren und die Funktion, die Bewusstsein erflllt, mit
welcher Alternative auch immer wettmachen. Sollte dies mdglich sein, ist der Patho-
zentrist in einer ebenso misslichen Lage, wie er es unter der Annahme eines funkti-
onslosen Bewusstseins gewesen ware. Um eine eingeschrankte Verteilung phano-
menaler Eigenschaften zu gewahrleisten, muss also auch die Ersetzbarkeit der

Funktion, die Bewusstsein erflllt, ausgeschlossen werden.

164



4.1.2 Evolution von Bewusstseinsalternativen

Im Vorangegangenen wurde gezeigt, dass Bewusstsein wahrscheinlich eine Funkti-
on besitzen muss. Ware diese Funktion durch einen Alternativmechanismus ersetz-
bar? Solange diese Moglichkeit gegeben ist, muss der Pathozentrist wegen potentiel-
ler Ersetzungen durch Alternativen zum Bewusstsein immer noch Licken bei der
Verteilung phanomenaler Eigenschaften unter den Spezies einrdumen. So hatten
sich vielleicht Alternativen zum bewussten Erleben entwickeln kdnnen, die seine
Funktion erfullen wirden. Solche Evolutionsentwicklungen konnten Wesen hervor-
gebracht haben, die zwar unbewusst sind, aber dieses Defizit durch einen alternati-
ven Mechanismus wettmachen.?'® Dieser Mechanismus wiirde die Funktion von Be-
wusstsein erflllen und es so funktional ersetzen. Die Wesen waren zwar wie unser
erster evolutionarer Zombie unbewusst, hatten aber irgendein Merkmal ausgebildet,
welches die Funktion von Bewusstsein ubernimmt. Niemand weil3, wie solche unbe-
wussten Alternativprodukte aussehen kdnnten, waren sie bei bestimmten Spezies an
Stelle von Bewusstsein entstanden. Meines Erachtens sind wir so vertraut mit der
Fahigkeit, bewusst zu empfinden, dass es uns sogar Uberaus schwerfallt, einen Er-
satz daflr vorzustellen. Vielleicht hatten die Wesen, bei denen solche Alternativen
realisiert waren, riesige Kopfe, weil die Funktion von Bewusstsein unter Umstanden
mechanisch Ubernommen wird. Solche Wesen waren dann einem Schweizer Ta-
schenmesser ahnlich — sie konnten auf jede Umweltsituation mit einem passenden
Mechanismus oder Instinkt reagieren.311 In solchen unwahrscheinlichen Organismen

ware jede Verhaltensreaktion vorprogrammiert. Arnold Gehlen spricht von einer ,Ins-

310 |ch méchte hier voraussetzen, dass sich in einem alternativen evolutionaren Pfad die erforderlichen

Mutationen fir die Entstehung des Bewusstseinsmerkmals einfach nicht ereignet haben. Ich méchte
also voraussetzen, dass ein Alternativmechanismus sich nicht gegen das Merkmal des Bewusstseins
behaupten musste, denn es ist an dieser Stelle nicht meine Frage, ob es einen Alternativmechanis-
mus geben kénnte, der besser ist als Bewusstsein. Hier steht erst einmal nur die prinzipielle Frage
nach Alternativmechanismen fiir Bewusstsein zur Debatte. (Selbst wenn angenommen werden muss-
te, dass die fur Bewusstsein erforderlichen Funktionen sich in einer solchen hypothetischen alternati-
ven Evolution ereignet hatten, kann angenommen werden, dass die Organismen mit Bewusstsein in
ihrer evolutionaren Entwicklung durch eine Naturkatastrophe oder Epidemie zurlickgeworfen worden
waren. So hatten sie nicht mit den Alternativwesen konkurrieren kénnen, wie es auch bei den Sauge-
tieren und Dinosauriern war (vgl. Gould 1991, 360).)

311 Es ware unwahrscheinlich, dass diese Wesen so viele einzelne Mechanismen entwickelt hatten.
Plausibler ware die Entstehung eines Mechanismus, der dazu im Stande ist, mehrere Probleme auf
einmal zu I6sen. Wegen dieser Fllle an Mechanismen waren diese Wesen wahrscheinlich sogar zu
schwer, um sich fortbewegen zu kénnen. Solche Wesen hatten deshalb wahrscheinlich auch nicht das
Erfordernis, auf so viele Situationen reagieren zu missen und waren wahrscheinlich eher wie Pflan-
zen, die auch fir gegebene Situationen ein Set an unbewusst ablaufenden Mechanismen besitzen,
die fir ihren jeweiligen Standort ausreichen.



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

tinktreduktion®, wenn Organismen nicht auf diese Art vorprogrammiert sind. Ebenso
nehmen auch in Schelers Stufenmodell Instinkt und Intelligenz andere Funktionen
ein (nach Ingensiep/ Baranzke 2008, 23). Vielleicht waren evolutionare Zombies mit
alternativen Mechanismen aber auch auf besondere Weise mit der Welt verbunden,
um ohne Bewusstsein noch lebenstlchtig zu sein. Ich denke hier an so etwas wie
eine informative Verbindung zur selektierenden Umwelt, deren Einrichtung den be-
troffenen Wesen ein unbewusstes Leben erlaubt.

In Anbetracht solcher Gedanken erscheint es nicht zielfUhrend, Uber Alternativme-
chanismen zum phanomenalen Bewusstsein nachzudenken. Wir haben namlich nicht
die geringste Vorstellung davon, wie ein solcher Alternativmechanismus aussehen
konnte. Und verglichen mit phanomenalem Bewusstsein konnten alle eine vollstandig
unterschiedliche Wirkweise aufweisen. Ein vielversprechenderer Ausgangspunkt wa-
re es, wenn wir zumindest wussten, wozu Bewusstsein da ist, d.h., wenn wir wuss-
ten, welche Funktion es innehat. Fur jede Funktion, die Bewusstsein haben konnte,
gibt es jeweils verschiedene mogliche Losungen, die eine alternative Evolution hatte
finden kdnnen. Wirde Bewusstsein z.B. die Funktion F1 innehaben, so kdmen als
alternative evolutionare Lésungen L1, L2, L3 ... in Frage. Ware F2 aber die Funktion
von Bewusstsein, dann waren mogliche Alternativmechanismen vielleicht L4, L5
usw.?'? Jeder denkbaren Funktion kann also immer eine ganze Reihe an Alternativ-
mechanismen zugeordnet werden. Und das Sample mdglicher evolutionarer Alterna-
tividsungen koénnte je nach Funktion unterschiedlich sein. Eine Menge an mdglichen
Alternativmechanismen konnte von uns prinzipiell also erst angegeben werden, wenn
wir die biologische Aufgabe kennen, die Bewusstsein auch erfullt.

Man mdchte ein Zelt zusammenbauen und bemerkt an der Anzahl der Teile, dass
eine Zeltstange fehlt. Naturlich soll das fehlende Teil ersetzt werden. Das kann man
aber erst, wenn die Funktion der fehlenden Zeltstange bekannt ist. Man muss erst
wissen, welche Rolle diese Stange im gesamten Zeltaufbau spielt, bevor wir uns eine
Alternative flr sie ausdenken kénnen. In Anlehnung an dieses Beispiel musste man
auch fur die Funktion von Bewusstsein erst kennen, bevor man eine Aussage dar-
uber treffen kann, welche konkreten alternativen Mechanismen eine Bewusstseinsfa-

higkeit ersetzen konnten. Uber die Funktion, die Bewusstsein tatsdchlich innehat,

312 Vorausgesetzt natlrlich, dass alle alternativen Losungsmechanismen den gleichen Fitnesswert

hatten. Es wird angenommen L1, L2, L3 wirden ihre Individuen alle gleich fit machen.

166



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

kénnen wir aufgrund der prinzipiellen Unfunktionalisierbarkeit aber wahrscheinlich
niemals eine Aussage machen (vgl. Abschnitt 3.4).3"

Was aber im Hinblick auf die Frage der Ersetzbarkeit eines funktionalen Bewusst-
seins gerade noch gesagt werden kann, betrifft zumindest Aussagen im Hinblick auf
die Effizienz solcher Ersatzmechanismen im Vergleich zum phanomenalen Bewusst-
sein.™ Vielleicht gibt es unter den unzahligen denkbar méglichen Ersatzmechanis-
men einige, die funktional hinreichend waren. Wenn solche funktionalen Ersatzme-
chanismen auch prinzipiell mdglich sein koénnten, dann waren sie aber
wahrscheinlich sehr viel ineffizienter als Bewusstsein. Die evolutionare Losung, die
Bewusstsein darstellt, scheint deshalb die effizienteste Losung zu sein, um die Auf-
gaben zu |6sen, vor die die jeweiligen bewusstseinsfahigen Spezies gestellt wer-
den.>'® Die Evolution begann mit der Entstehung der ersten Lebewesen vor ungefahr
vier Milliarden Jahren. Seit dieser Zeit hat die Natur auch einiges erproben kénnen.
Es gibt Tiere, die hupfend ihren Nachwuchs in einer Hauttasche herumtragen, Insek-
ten, die ihre Gatten nach der Paarung auffressen. Es gibt Lebewesen, deren Hals-
lange Uber die Halfte ihrer Gesamthdéhe ausmacht. Es gibt unvorstellbar viele Stam-
me und Arten, die sich voneinander unterscheiden, und an denen man die
Vielseitigkeit evolutionarer Lésungen ablesen kann.*'® Wenn es einen Ersatzmecha-
nismus fur Bewusstsein gabe, dann ware dieser, wenn er prinzipiell auch die Funkti-
on von Bewusstsein Ubernehmen kénnte und zugleich effizient ware, wahrscheinlich
in einigen Arten verwirklicht worden. Warum sollte ein solcher Mechanismus nicht
einmal in irgendeiner Spezies entstanden sein?! Wenn Uberhaupt, ware er nur ver-
wirklicht worden, wenn er im Hinblick auf die Effizienz beim Losen der Aufgaben, die
sie bewaltigen muss, zumindest mit dem Bewusstsein vergleichbar ware. Auch John
Searle meint, es sei wahrscheinlich viel zu aufwendig, Mechanismen zu konstruieren,

mit denen ein Wesen unbewusst komplexe Situationen meistern konnte:

%3 Diesem Gedanken liegt das Funktionalisierungsproblem der Erklarungslicke zugrunde. Das Prob-

lem der moglichen Alternatividsungen fir das phanomenale Erleben erwachst nicht zuletzt aus der
Erklarungslickenproblematik, die aus einer Nichtfunktionalisierbarkeit phdnomenaler Zusténde resul-
tiert. Die Zuordnung einer Alternatividsung stellt also ein Anschlussproblem dar.

%14 Damit bleibt die Frage nach Ersatzmechanismen, die in diesem Abschnitt beantwortet werden soll,
zu einem gewissen Teil offen.

%% Das folgende Argument kénnte auch dazu benutzt werden, die erste Mdglichkeit bzgl. der Funktion
von Bewusstsein auszuschlie®en. Im Falle der Funktionslosigkeit von Bewusstsein spricht es dage-
gen, dass sich bei so vielen Arten ein Bewusstsein tatsachlich entwickelt hat. Bewusstsein scheint
also ein wirkliches Erfolgsmodell der Evolution zu sein.

%1% Diesen Gedanken kann man an der Anzahl biologischer Arten veranschaulichen. Bis heute liegt
z.B. die Anzahl der Saugetierarten bei ca. 4.000. Die stetig anwachsende Artenanzahl der Vogel liegt
gegenwartig ungefahr bei 8.500 bis 9.500. Die Anzahl aller Tierarten auf der Erde werden nur durch
Hochrechnungen ermittelt.

167



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

»Ich halte es flr unwahrscheinlich, daf® die Evolution so ein Ding [Zombie] hat-
te hervorbringen konnen, denn sie hat uns hervorgebracht. Man kann sich
vorstellen, dal} die Evolution Wesen hatte hervorbringen kdnnen, die sich auf
Radern anstatt auf Beinen fortbewegen; aber aus den verschiedensten Grin-
den ist es ziemlich unwahrscheinlich, dafl3 es dazu jemals hatte kommen kon-
nen. Ebenso kann man sich vorstellen, dal die Evolution einen wohlorgani-
sierten Zombie hatte hervorbringen koénnen, aber es ist eben unwahr-
scheinlich. Mit dem Bewultsein verfligen wir eben einfach Uber einen viel
effizienteren Mechanismus.“ (Blackmore 2007, 290; Hervorhebungen durch
den Autor)

Wir haben aber bis heute keine Indizien dafur gefunden, dass es Arten gibt, die mit
ahnlichen Aufgaben und Situationen konfrontiert sind wie wir und die nach unseren
bisherigen Annahmen einen andersartigen Ersatzmechanismus flr das Bewusstsein
haben.®'” Eine komplexe Funktion, wie sie das Bewusstsein innehat, kdnnte wahr-
scheinlich nur durch einen Alternativmechanismus ersetzbar sein, der vermutlich
auch relativ auffallig ware. Ein solch auffalliger Ersatzmechanismus ware uns aber
sicher in der langen Geschichte der empirischen Forschung nicht entgangen.318 Dar-
aus liel3e sich folgern, dass die Funktion, die Bewusstsein tragt, wahrscheinlich am
effizientesten auch vom phanomenalen Bewusstsein selbst Ubernommen werden
kann. Damit I&sst sich aber auch die Gefahr einer lickenhaften Verteilung phadnome-
naler Eigenschaften unplausibel machen. Wenn bewusstes Erleben als ein unersetz-
bares Merkmal erscheint, sollte es nicht willkirlich und lickenhaft innerhalb des Ar-
tenspektrums verteilt sein. So liel3e sich auch fur den Pathozentrismus folgern, dass
aller Wahrscheinlichkeit nach alle uns bekannten Spezies, wenn sie hinreichend
komplexe Aufgaben in ihrer Umwelt erfullen, auch Bewusstsein in irgendeiner Form
entwickelt haben missen und bei ihnen mit einem auch moralisch relevanten pha-

nomenalen Empfinden zu rechnen ist.

17 Es konnte natiirlich sein, dass wir solche Organismen einmal irgendwann, wenn nicht auf unserem

Planeten, vielleicht auf einem anderen entdecken. Bisher haben wir sie und sie uns jedoch noch nicht
kennengelernt.

%8 Die vorgebrachte Argumentation mag hier zirkular erscheinen, weil eigentlich mittels der hier
durchgefiihrten Gedankenexperimente die Frage erst geklart werden sollte, ob es unter den Arten
eine Alternative zu Bewusstsein gibt, diese Frage aber nun mit einem Verweis darauf beantwortet
wird, dass wir keine Alternativmechanismen unter den Spezies erkennen. Tatsachlich kann diese
Maoglichkeit eines existierenden Alternativmechanismus bei einer der uns bekannten Spezies hier nicht
vollstandig ausgeraumt werden. Es wird aber zumindest gezeigt, dass es unter Ruckgriff auf Effizienz-
und Plausibilitdtstiberlegungen unwahrscheinlich ist, dass so ein Organismus tatsachlich unter den
Spezies existiert, weil wir ihn sonst bereits ausfindig gemacht hatten. Es handelt sich insofern nicht um
eine petitio principii.

168



4.1.3 Unersetzbares Bewusstsein

Bisher wurde gezeigt, dass das phanomenale Erleben wahrscheinlich eine Funktion
tragt. Weiterhin wurde argumentiert, dass die Funktion, die Bewusstsein tragt, eine
Funktion zu sein scheint, die bei gleichen Handlungsspielraumen der bewusst erle-
benden Organismen eine Funktion ist, die wahrscheinlich nicht durch einen Alterna-
tivmechanismus ersetzbar ist. Damit wurde bereits die fatale Situation einer freien
und lickenhaften Verteilung phanomenaler Eigenschaften fur den Pathozentrismus
teilweise ausgeraumt. Die Funktion, die Bewusstsein tragt, wurde aber bislang noch

nicht genauer bestimmt.®"®

Was kdnnten mdgliche Funktionen von phanomenalem
Bewusstsein sein? *?° Dazu lassen sich abschlieRend zumindest noch einige Speku-
lationen anstellen.?!

Wie ware eine Welt ohne Empfindungen, z.B. ohne Farbempfinden? — Sie ware grau
und trostlos! Es kdnnte eine Funktion der Farbempfindung sein, dass eine farbige
Welt eher dazu im Stande ist, uns zu motivieren. Wirden Bienen noch von Blute zu
Blute zu fliegen, wenn die Bluten farblos waren? Waren Sufdigkeiten noch genauso
begehrenswert, wenn sie keine Farben hatten? Farbempfindungsfahigkeit konnte ein
evolutionarer Vorteil sein, weil er uns motivieren kann, gewisse Dinge zu tun. Farben,
so kdnnte argumentiert werden, veranlassen zum Handeln. Farbempfindungen ha-
ben insofern einen psychologischen Wert. Alles Farblose ist vergleichsweise langwei-

lig, beispielsweise alte Filme, wissenschaftliche Blucher ohne bunte Bilder. Diese ha-

%% Auch auf diese Frage ist keine definitive Antwort zu geben. Diese pessimistische Einstellung recht-

fertigt sich aus der These der Nichtfunktionalisierbarkeit phdnomenaler Zustédnde innerhalb eines wis-
senschaftlichen Reduktionsunternehmens (vgl. Kapitel 3.4). Die Angabe einer biologischen Funktion
setzt namlich voraus, dass man die funktionale Rolle des jeweiligen Merkmals angeben kann.

30 Eine Spielart des geistphilosophischen Funktionalismus (vgl. Funote 186), der in mentalen Zu-
standen funktionale Zustande sieht, sind die telelogischen oder teleofunktionalen Theorien (vgl. Polger
2007, 73). Sie sehen die Funktion von Bewusstsein in dessen reprasentationalen Charakter: u.a.
Dretske (1998), van Gulick (1980), Dennett (1994), Flanagan (1992). Unsere reprasentationalen Fa-
higkeiten, und speziell der Reprasentationscharakter von bewussten Zustanden, haben demnach eine
biologische Funktion. Rakova (2006, 181) definiert diese Position wie folgt: ,[T]he variety of functional-
ism which avoids the too liberal assignment of mental states by holding that the functional organization
of beings with genuine mentality must be characterized teleologically in terms of functions their states
acquired in the course of evolution.” Polger scheint diese Position jedoch etwas enger zu fassen, ndm-
lich, dass die evolutiondre Funktion genau im Reprasentationscharakter bewusster Zustande besteht
(vgl. Polger 2007, 73). Hier lieRe sich dann weiterfragen: Was sind die biologischen Funktionen von
bewussten Reprasentationen?

31 Man kénnte auf eine allgemeine Argumentform hinweisen. Wie weil} man, dass etwas die-und-die
Funktion erfillt? Folgendermalen wird auf das Innehaben einer Funktion fiir etwas geschlossen (vgl.
Bringsjord et al. 2002, 122): Daraus, dass etwas ohne Bewusstsein nicht mdglich ist, kann geschlos-
sen werden, dass es die Funktion von Bewusstsein ist, dieses zu gewahrleisten. Wir mussen also
nach Fahigkeiten suchen, die Bewusstsein als eine notwendige Bedingung voraussetzen.



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

ben nicht dieselbe Kraft, uns bestimmte Dinge tun zu lassen, wie ein uns bewusst
affizierendes farbiges Umfeld.

Gegen diese Annahme spricht, dass die Evolution sich nicht darum kimmert, wie wir
uns fuhlen. Die Hauptsache ist, dass der Organismus adaquat reagiert. Wenn es
ums Uberleben geht, dann wird ein Organismus auch reagieren, ohne durch das be-
wusste Erleben von z.B. Farben motiviert zu sein. Farbenblinde, die Farbe z.B. auf-
grund einer angeborenen Achromatopsie nicht kennen, haben nicht weniger Grund,
gewisse Dinge zu tun, bei denen Farbe eine motivierende Rolle unterstellt wird. Far-
benblinde vermissen nichts, wenn sie von Geburt an keine Farben wahrgenommen

haben:

,2oennoch [...] empfinde[t] [der Achromatopsiepatient Knut] seine Welt keines-
wegs als ,farblos’ oder in irgendeiner Weise unvollstandig. Knut, der nie Far-
ben gesehen hat, vermisst sie nicht im mindesten; von Anfang an hat er Se-
hen immer nur positiv erlebt und sich auf der Grundlage dessen, was ihm zur
Verfugung steht eine Welt voller Schonheit und, Ordnung und Bedeutung ge-
schaffen.” (Sacks 1997, 30)

William James meinte, Bewusstsein musste entstehen, damit ein unglaublich kompli-
ziertes Organ, das Gehirn, noch gesteuert werden kann: ,Das Bewusstsein, so Ja-
mes, komme im Lauf der Evolution hinzu, damit es ein Nervensystem steuert, das zu
komplex geworden ist, um sich selbst zu regulieren’.” (Edelman 2007, 88) Eine ahnli-
che These vertritt Antonio Damasio, wenn er die Bedeutung und den Einfluss von

Empfindungen flr das Gehirn betont:

,Da das Gehirn das aufmerksame Publikum des Korpers ist, tragen die Emp-
findungen den Sieg Uber ihresgleichen davon. Und da das, was zuerst da ist,
ein Bezugssystem fur das liefert, was danach kommt, bestimmen Empfindun-
gen nicht unwesentlich, wie der Rest des Gehirns und die Kognition ihre Auf-
gaben wahrnehmen. Ihr Einfluss ist immens.“ (Damasio 1995, 219)*%

Dass Bewusstsein generell notwendig ist, um Komplexitatsprobleme zu tUberwinden,
scheint ein plausibler Ansatz zu sein. Wir sind demnach keine Zombies und haben
Bewusstsein, weil wir sonst nicht dazu im Stande waren, komplexe Aufgaben zu 16-
sen (vgl. Blackmore 2007, 158). Bewusstes Farbempfinden konnte zum Beispiel

notwendig sein, damit bestimmte Informationen der Umwelt kommuniziert werden

%2 Die These, dass das Gehirn als ein komplexes Organ ein steuerndes Bewusstsein benétigt, wel-

ches es mutmallich selbst erzeugt, méchte ich nicht weiter thematisieren.

170



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

kénnen (vgl. Glasauer 2007).*2 Die Kommunikation solcher Informationen ist be-
stimmt eine wichtige Fahigkeit, wenn man z.B. Artgenossen den Standort von farbi-

gen Friichten mitteilen mdchte.>?*

Wir brauchen demzufolge bewusste Empfindun-
gen, um Situationen mit einer hdéheren Komplexitdat meistern zu kénnen. Das
komplexe Phanomen des Bewusstseins ware dann sozusagen die evolutionare Re-
tourkutsche fur die komplexen Situationen der Welt unserer Vorfahren. Waren wir nur
mit einfachen Situationen konfrontiert worden, ware ein energiesparsamerer Mecha-
nismus, der Informationen lediglich detektiert und sie nicht bewusst erleben Iasst,
wahrscheinlich besser geeignet gewesen und hatte sich gegen unsere bewusst erle-
bende Detektion durchgesetzt. Dass bewusstes Erleben notwendig ist, um kompli-
ziertere kognitive Operationen durchzufuhren, erkennt man auch an den Experimen-
ten zur schon weiter oben erwahnten sublimalen Wahrnehmung. Zwar kénnen wir
Informationen in einem sehr einfachen Rahmen unbewusst verarbeiten,*** die Infor-
mationen mussen aber bewusst sein, sobald die Situationen komplexer werden. Es
ist durchaus maglich, eine grol3e Anzahl unbewusster Reprasentationen zu haben,
aber Operationen und Manipulationen sind mit diesen Reprasentationen nicht durch-
fuhrbar (vgl. Naccache/ Dehaene 2006, 17). Vielleicht ware es sogar moglich, dass
ein Zombie die gleichen komplexen Situationen meistert wie wir und dies auch un-
bewusst tut. Aber wahrscheinlich ist der bewusste Mechanismus der effizientere
(s.0.). Um Informationen hdheren kognitiven Prozessen zuganglich zu machen, d.h.
bestimmte Perzepte fur die weitere Kognition aufzubereiten, ist ein bewusstes Emp-
finden u.U. notwendig. Bewusstes Empfinden konnte damit vielleicht auch eine Art
Marker (vgl. Metzinger 1999) sein, der es moglich macht, eine Information in den weit
verzweigten Netzen unseres Nervengewebes schnellstmdglich zu identifizieren. Eine
bewusste Empfindung hatte dann eine ahnliche Funktion wie die eines bunten Post-
Its in einem Buch, um gesuchte Seiten schnell aufzuschlagen. Information muss

.bewusst eingefarbt® sein, um einen Wiedererkennungswert zu haben und einen ge-

%23 |ch komme etwas weiter unten noch auf dieses Argument in einer von mir modifizierten Form zu-

ruck.

%24 Dagegen wendet Edelman (2007, 131) ein, dass Kommunikation auch ohne Bewusstsein mdglich
ist. Er nennt das Beispiel des Bienentanzes. Diese Entgegnung setzt naturlich die Annahme voraus,
dass Bienen keinerlei Empfindungen haben.

325 \Weiter oben habe ich die sublimale Wahrnehmung als Anzeichen fiir die Irrelevanz des Bewusst-
seins und dessen Funktionslosigkeit herangezogen. Hier habe ich mich aber letztlich schon dagegen
ausgesprochen, dass sublimale Wahrnehmungen als Anzeichen fiir eine generelle Irrelevanz des
Bewusstseins gelten kdnnen. Vgl. hierzu die Argumentation in 4.1.2.

171



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

zielten Zugriff moglich zu machen. Durch diese vereinfachte Wiedererkennung soll
das Komplexitatsproblem I6sbar sein.

Bewusstsein gewahrleistet vielleicht auch die Erinnerung an fiir das Uberleben wich-
tige Objekte, z.B. an eine gefahrliche Frucht oder an ein giftiges Insekt (vgl. Edelman
2007, 64ff.). Bewusstsein wird damit zu einem Mittler zwischen Erinnerung (Speiche-
rung von Faktenregistrierung) und entsprechenden Handlungen (vgl. Plessner 1975,
245). Demzufolge steht Empfindungsfahigkeit in einem Zusammenhang mit konditio-
nalem Lernen (vgl. Dennett 2001, 118). Ein Empfinden ist dann gekoppelt an einen
Mechanismus des konditionierten Lernmechanismus, der es ermdglicht, Situationen
zu meistern, deren Losungswege nicht anders hatten vorprogrammiert werden kon-
nen (vgl. Schurz 2013, 260). Bewusstsein erfullt also eventuell die Funktion, Informa-
tionen Uber wichtige Objekte aus bestimmten Kategorien abzurufen. Mit Bewusstsein
kénnen so wahrscheinlich auch besser Parallelen zu anderen Objekten hergestellt
werden. Hilfreiche Analogieschlisse werden moglich. Beispielsweise konnte auf der
Grundlage der Information, dass diese rote Frucht nicht geniel3bar ist, geschlussfol-
gert werden, dass andere rote Frichte auch nicht geniel3bar sind. Mentale Farbre-
prasentationen werden bewusst aufgebaut und fungieren als (Informations)Speicher,
auf die in neuen, ahnlichen Situationen, in die ein Organismus gerat, zuruckgegriffen
werden kann. Eine brenzlige Situation, in der ein Tiger auftauchte, wird durch die Fa-
higkeit, bewusst zu erleben, mit ahnlichen Situationen, in denen eine Raubkatze auf-
tauchen konnte, in Verbindung gesetzt (vgl. Edelman 2007, 24). Zusatzlich kbnnen
dann durch ein Bewusstsein hoherer Ordnung zweckdienliche Voraussagen getrof-
fen werden (vgl. Edelman 2007, 66). Gregory macht sogar deutlich, dass Bewusst-

sein fur die Unterscheidung von Gegenwart und Vergangenheit selber unentbehrlich
ist: 32

.otellen Sie sich beispielsweise einen ganz einfachen Organismus vor, der auf
einen Reiz mit einem Reflex oder Tropismus reagiert; hier ist das jetzt kein
Thema, denn Erinnerungen und Gedanken spielen dabei keine Rolle; unmit-
telbares Handeln ist problemlos moglich. Aber je mehr kognitive Fahigkeiten
ein Lebewesen hat, desto schwieriger wird es fur das Nervensystem zwischen
dem jetzt und allem anderen zu trennen.” (Blackmore 2007, 156).

6 Dies kann in Analogie zu einem Gedanken von Kant verstanden werden: In der transzendentalen

Deduktion der Kategorien wird gezeigt, dass Bewusstsein der Apperzeption alles Denken begleiten
muss, um ein durchgangiges Zeitverstandnis zu ermdglichen.

172



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

Wir brauchen demnach schon Bewusstsein, um die zeitliche Ebene der Vergangen-
heit einzufuhren und Informationen aus ihr nutzbar zu machen.

Allem voran wird Bewusstsein oft im Hinblick auf die Vermeidung von Schaden als
notwendiges Merkmal angefuhrt. Man geht davon aus, dass die Entstehung erster
Bewusstseinsformen zum Schutz des Korpers und zur Selbstiberwachung (vgl.
Dennett 2001, 84) forderlich war. Unter anderem soll die evolutiondare Funktion
~ochmerz und Leiden zur Vermeidung von Schaden“ schon bei Einzellern zu be-
obachten sein (Gartner 1993, 55). Der funktionale Status des phanomenalen Be-
wusstseins liege in der besseren Uberlebensfahigkeit von Lebewesen, die Lust und
Schmerz empfinden konnen (vgl. Damasio 1995, 345ff.). Daruber hinaus dienen
Schmerzen bzw. Empfindungsfahigkeit bestimmt nicht nur zur Vermeidung gefahrli-
cher Situationen, sondern fuhren z.B. auch dazu, dass verletzte Glieder zur Heilung
geschont werden (vgl. Dennett 2001, 118). Ein schmerzender gebrochener Arm wird
eher ruhig gehalten als ein gebrochener Arm, der nicht gespurt wird.

Man versuchte ebenso, die Funktion von Empfindungsfahigkeit in der Individuie-
rungsleistung fur separate Systeme zu sehen. Damit sich ein Organismus Uberhaupt
als eine von seiner Umwelt verschiedene und abgegrenzte Entitat fihlen und dem-
entsprechend agieren kann, musste er eine Grenze u.a. in Form von Schmerzen
spuren. Hier ist an Plessners Ausgangsbegriff der Grenze zu denken (vgl. Plessner
1975, XXf., XXIIf.)

Neben den oben aufgeflihrten Funktionen kdénnte das phanomenale Bewusstsein
auch in einem sozialen Kontext wichtig sein. Thomson meint z.B., dass Bewusstsein
sich erst in einem Wechselspiel zwischen dem Ich und den anderen (,Ping Pong®)
entwickelt (nach Weber 2008, 158). Dass sich Bewusstsein erst in einem sozialen
Wechselspiel entwickelt, kdnnte ein Grund daflrr sein, dass gerade das Bewusstsein
intuitiv moralisch ausgezeichnet wird, wie es dezidiert im Pathozentrismus in einer
theoretischen Form zum Ausdruck gebracht wird. Denn wenn Bewusstsein ein sozia-
les Phanomen ist, ist es naheliegend, dass es eine grof3e Bedeutung in einem sozia-
len Phanomenbereich wie der Moral einnehmen muss. Daruber hinaus kénnte man
Bewusstsein ebenso fir eine soziale Rangordnung als notwendig betrachten. So lie-
Re sich behaupten, Leiden sei anzutreffen, sobald sich ,Spannungen in der sozialen
Rangordnung ergeben® (Dittrich 1993, 45).%?" Folglich wire eine Koevolution von

%7 \erlassenheitsweinen’, d.h. Rufe von Jungtieren und Muttertier bei der Trennung, werden oft als

Leiden interpretiert. Dagegen spricht aber, dass die Dauer der Rufe meist nicht langer ist, als der

173



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Bewusstsein und Moral denkbar. Fur die Entstehung des phanomenalen Bewusst-
seins hiel3e das, es hatte sich zusammen mit dem Empfinden von Mitleid in einem
Gruppenselektionsprozess entwickelt: Phanomenales Bewusstsein hatte dann in
Kombination mit dem Empfinden von Mitleid zur Fitness der gesamten Population
beigetragen, weil Individuen in den Stand gesetzt worden waren, altruistische Hand-
lungen zu vollziehen. Dies hatte dann einen Nutzen fur die gesamte Population ge-
habt.*® Ohne die Fahigkeit, Mitleid zu empfinden, wiirden Individuen vielleicht keine
altruistischen Handlungen mehr vollziehen, und es entstande kein Nutzen fur die Po-
pulation. Der Roboter Ash bewundert das Wesen im Film ,Alien“ wegen seiner ,kon-
zeptionelle[n] Reinheit, kein Gewissen plagt es, keine Wahnvorstellungen ethischer
oder moralischer Art.“ Nur deshalb kann es rucksichtslos toten. So sind wir Men-
schen als empfindende Wesen allerdings nicht. Wir empfinden Mitleid und haben
eine Moral.*® Die Entwicklung phanomenalen Bewusstseins und die Entwicklung von
Mitleid und Moral, die das phanomenale Bewusstsein fur schutzwlrdig anerkennen,
ware eventuell auch als eine biologisch-kulturelle Koevolution zu denken. Es ware
das Beste, was Organismen passieren kann, dass sie eine Fahigkeit besitzen, die
den anderen Lebewesen (zumindest ihrer Art) so wertvoll erscheint, dass sie sie als
schutzwurdig anerkennen. Dieser Sachverhalt ist vielleicht eine der grofdten Ergan-
zungen, die sich je in der Stammesgeschichte ereignet hat.**°

Ganz verschiedene Funktionen des phanomenalen Bewusstseins sind denkbar. Es
scheint aufgrund der oben durchgeflihrten Gedankenexperimente wahrscheinlich zu

sein, dass Bewusstsein immer mit einer Funktion verbunden ist, sei es mit einer so-

Saugling alleine ohne Nahrungsaufnahme Uberleben kdnnte (3-5 Tage); dariber hinaus soll der Kin-
desverlust in Anbetracht haufiger Infantizide nicht zwangslaufig als Leiden zu interpretieren sein. Es
sind blof3e Signale, um das Jungtier wiederzufinden (vgl. Dittrich 1993, 45f.).

8 E5 lieRe sich ein entsprechendes Gegenargument formulieren. Der alleinige Nutzen des phanome-
nalen Bewusstseins kann nicht in seinem Nutzen zusammen mit dem Mitleid bestehen, denn es gibt
Spezies, die zwar aller Wahrscheinlichkeit nach des phanomenalen Erlebens fahig sind, aber kein
Mitleid empfinden.

9 Eir das Empfinden von Mitleid gegeniiber seinen Artgenossen muss ein Individuum die Empfin-
dungen seines Gegenlibers nachvollziehen kdnnen. Anders ausgedriickt: Wenn der alleinige Nutzen
des phdnomenalen Bewusstseins dadurch zustande kommt, dass Artgenossen altruistische Handlun-
gen vollziehen, die durch das Empfinden von Mitleid motiviert werden, missten alle Spezies, die pha-
nomenal empfinden, auch eine Theory of Mind besitzen, um die Geflhle der Artgenossen nachzuvoll-
ziehen. Dies ist aber nicht der Fall. Es gibt Spezies, die aller Wahrscheinlichkeit nach phanomenal
empfinden, aber keine solche Theory of Mind besitzen und somit auch nicht mitleidensfahig sind.
Deshalb kann der alleinige Nutzen des phdnomenalen Bewusstseins wohl nicht zusammen mit Mit-
leidsempfinden und einem daraus resultierenden der Gruppe zutraglichen Verhalten bestehen.

%0 Der Pathozentrismus geht jedoch in diesem Punkt noch einen Schritt weiter. Er erklart Empfindun-
gen auch anderer Spezies ggf. als prinzipiell ebenso moralisch relevant wie das unsere. Dies sollte
aber unter Einschrankungen geschehen — ein geringeres Maf} an Empfindungsfahigkeit sollte u.U.
einen differenten moralischen Wert implizieren. Fir diese These wurde weiter oben im Abschnitt 2.3
argumentiert.

174



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

zialen, einer komplexitatsreduzierenden, einer motivierenden etc. Unter diesen Funk-
tionen lasst sich keine auswahlen, die das phanomenale Empfinden tatsachlich inne-
hat. Dies ist allerdings auch fur den Nachweis einer luckenlosen Verteilung phano-
menaler Eigenschaften unter den Spezies als Erfordernis einer pathozentrischen

Position nicht notwendig.

Ausgehend von evolutionsphilosophischen Uberlegungen zur Komplexitat des pha-
nomenalen Bewusstseins stand zu Beginn dieses Teils der Arbeit die Ansicht, dass
Bewusstsein durch einen evolutionaren Prozess zustande gekommen ist. Ich habe
anfangs meine ontologischen Ansichten zu diesem Prozess in Form der Relation der
evolutionaren Supervenienz zum Ausdruck gebracht. Aus den dargestellten Ansich-
ten lasst sich zumindest die Einsicht gewinnen, dass die Evolution unseres Geistes
und speziell des fur den Pathozentrismus so wichtigen Empfindens nicht vollig unab-
hangig von der Entwicklung unserer biologischen Systeme ist; beide Entwicklungen
sind aneinander gebunden. Die Bewusstseinseigenschaften supervenieren evolutio-
nar auf den neuronalen Eigenschaften biologischer Systeme.

Die fir uns selbstverstandliche Annahme, dass Empfindungsfahigkeit im Artenspek-
trum in einer jeweils differenzierten Auspragung vorhanden ist, muss innerhalb des
pathozentrischen Ansatzes philosophisch begriundet werden. Erst nachdem gezeigt
wurde, dass phanomenale Eigenschaften nicht frei und lickenlos unter den Spezies
verteilt sind, kann innerhalb dieser Position eine moralische Beurteilung fremder
Spezies auf Grundlage dieses Kriteriums vorgenommen werden.

Nur unter der Annahme eines funktionalen Bewusstseins lasst sich allerdings be-
haupten, dass phanomenales Empfinden zu einer jeweiligen Auspragung bei einer
bestimmten Spezies kam und es nicht bei manchen Spezies einfach fehlt. Ein sol-
ches evolutionares Gesetz gewahrleistet eine nicht-freie Verteilung von phanomena-
len Eigenschaften innerhalb des gesamten Artenspektrums. So konnte ebenfalls
durch Nachweis der funktionalen Unersetzbarkeit des phanomenalen Empfindens
eine llickenlose Verteilung gewahrleistet werden. Auf diese Weise ist der Pathozent-
rist vorerst aus seiner theoretisch misslichen Lage befreit und eine fur uns selbstver-
standliche Annahme philosophisch begrindet — er hat nun Anhaltspunkte dafur, dass
manche Spezies mehr empfinden als andere und dass keine Licken in der Vertei-

lung phanomenaler Eigenschaften vorhanden sind.

175



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Auch wenn der Pathozentrist immer noch keine Erklarung fur das Zustandekommen
von Empfindungen hat (Erklarungslucke), kann er nun zumindest ausschlief3en, dass
Empfindungsfahigkeit vollig frei und lickenlos unter den Spezies verteilt ware. Die
nun begrindete Annahme einer unersetzbaren Funktion des Bewusstseins liefert ein
Prinzip, welches die Verteilung hinsichtlich der Auspragungen auf verschiedene Spe-
zies einschrankt. Auf diese Weise wurde bisher gezeigt, dass das phanomenale Be-
wusstsein als naturliches Phanomen aufgefasst werden und so prinzipiell als Kriteri-
um einer pathozentrischen Ethik fungieren kann. Damit wurden allerdings noch keine
Aussagen Uber die moglichen Auspragungsformen des Merkmals der Empfindungs-
fahigkeit gemacht. Im folgenden Abschnitt zu den ,Emergenzszenarien® geht es nun
darum, nach moglichen Evolutionsverlaufen zu fragen. Es existieren namlich struktu-
rell verschiedene Verlaufe, in denen sich die Bewusstseinsentstehung denken lasst
und damit auch ein jeweils unterschiedliches Bild der Auspragung dieses Merkmals
unter den Spezies liefern kénnen.**' Diese Emergenzszenarien sollen einen Auf-
schluss uber die Kontinuitat des Entstehungsprozesses geben und helfen, eine be-
stimmte plausible Entstehungsvariante fur die weitere Betrachtung auszuwahlen, auf
die der Pathozentrist bei der Zuschreibung phanomenaler Eigenschaften zurickgrei-
fen kann. Nur mit einem derartigen evolutionaren Bild des phanomenalen Empfin-
dens wird ein Pathozentrismus prinzipiell denkbar, der die Empfindungen nicht-

menschlicher Spezies begrindet in seine moralische Theorie integrieren kann.

*1 Die folgenden Bemerkungen zur evolutionaren Vergangenheit des phdnomenalen Bewusstseins

sind hochspekulativ. Es handelt sich um sehr basale Fragestellungen, die teilweise nur mittels philo-
sophischer Gedankenexperimente statt empirischer Forschung beantwortet werden kénnen.

176



4.2 Emergenzszenarien

In welchem Prozess kdnnte nun das naturliche Merkmal der Empfindungsfahigkeit in
unsere Welt getreten sein? Es gibt verschiedene Maglichkeiten der Bewusst-
seinsentstehung und damit jeweils verschiedene Formen der Gradualitatenverteilung
des phanomenalen Empfindens unter den Spezies. Ein solches Wissen ist flr den
Pathozentristen wichtig, wenn er Aussagen daruber treffen will, in welchem Male
welche Spezies empfindet. Denkbare Entstehungsweisen (Emergenzszenarien) wer-
den in diesem Kapitel vorgestellt und die plausibelste Sichtweise verteidigt.

Bei den Emergenzszenarien geht es vorwiegend um den Begriff von Emergenz im
Sinne von Neuartigkeit (vgl. dazu Stephan 2005, 94.). Auf welche Art und Weise
konnte Bewusstsein wohl evolviert sein? Ist die Emergenz von Bewusstsein in einem
plotzlichen oder schleichenden Prozess zu denken? Gab es Bewusstsein schon im-
mer, oder mussten die Grundvoraussetzungen dafur selber erst durch einen evoluti-
onaren Prozess geschaffen werden? Ungeachtet der Frage, welche Spezies genau
in welcher Form Bewusstsein besalen und besitzen, lassen sich m.E. doch ver-
schiedene Moglichkeiten der Entstehung des phanomenalen Empfindens in der evo-
lutionaren Vergangenheit unterscheiden. Dies ermdglicht es, die verschiedenen Ver-
teilungen der Gradualitaten phanomenaler Eigenschaften zu Uberblicken, sich Uber
die daraus ablesbaren faktischen Verteilungen dieser Eigenschaften klar zu werden
und eine begrindete Verteilung auszuwahlen. Zwei Annahmen sind dabei vorauszu-
setzen: die Gradualitat und die Supervenienz von Bewusstsein. Erste Annahme
drickt aus, dass Grade der Bewusstheit zu unterscheiden und dementsprechend in
unterschiedlichen Entitaten auch in verschiedener Form realisiert sind.**> Zu unter-
schiedlichen Stufen der Evolution war Bewusstseinsfahigkeit sehr wahrscheinlich bei
unterschiedlichen Spezies mehr oder weniger ausgepri—jgt.333 Dass Bewusstsein nicht

ein ,Alles-oder-Nichts-Phanomen® ist, ist allein schon daraus ersichtlich, dass wir

%2 v/gl. auch Eagleman (2013, 168f.).

%% Diese Gradualitat kann entlang der Dimensionen der Gradualitit aufgeschliisselt werden (s. Ab-
schnitt 3.1). Gradualitdt kann auch etwas anderes bedeuten. In anderer Hinsicht kénnte man unter
Gradualitat beim Bewusstsein auf der Ebene seiner inhaltlich-phanomenalen Aspekte auch das Feh-
len oder die Anwesenheit von ,Bewusstseinsmodulen® verstehen. Eine Fliege hat vielleicht nicht weni-
ger phanomenales Bewusstsein als wir. Sie kann aber Dingen blitzschnell ausweichen. Wir wiirden
behaupten, dass der Fliege hohere Bewusstseinsleistungen fehlen, wie z.B. das Bilden von Begriffen,
Abstraktionsvermogen u.A. In einer Formel: ,[[]nstances of experience actually outrun instances of
cognition.” (Rosenberg 2004, 91).



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

selber unterschiedliche Stadien der Bewusstheit kennen. Wir sind manchmal mehr
oder weniger bewusst.

In Anbetracht der vorherigen Ergebnisse ist das Bewusstsein zudem in irgendeiner
Weise von physikalischen Eigenschaften (wie Hirnstrukturen) abhangig. Bewusstsein
superveniert (evolutionar) auf dem komplexen Zusammenwirken physikalischer Ei-
genschaften. Bestimmte neuronale Prozesse werden z.B. immer dann gemessen,
wenn Versuchspersonen bestimmte mentale Erlebnisse haben. Es wirde einem
Wunder gleichkommen, wenn Veranderungen im bewussten Erleben immer nur zu-
falligerweise zu der Zeit auftreten wirden, zu der Veranderungen auf der Ebene neu-
ronaler Strukturen stattfinden.

Die Frage ist nun, wie sich diese Abhangigkeit im Lauf der Zeit, d.h. in einem evoluti-
onaren Prozess, differenzierter betrachten lasst. Gab es schon immer phanomenale
Eigenschaften oder setzten sie erst ab einem bestimmten Punkt ein, zu welchem die

r?3%* Ab wann —

Komplexitat der Organisation neuronaler Strukturen hinreichend wa
evolutionar gesehen — begannen die fur den Pathozentrismus so entscheidenden
bewussten Eigenschaften zu existieren? Wie weit zuriick lasst sich die Evolution
phanomenaler Eigenschaften denken? Diese Frage kursiert unter dem ,problem of
simple minds“. Wann gab es erstmals Wesen, die nicht mehr nur empfindlich, son-
dern bewusst empfindungsfahig waren? Empfindliche Wesen sind schon Wesen, die
auf Reize reagieren wirden, ohne sie wirklich zu spuren. Danach ist aber nicht ge-
fragt. Bei der Frage nach einfachen Geistern fragt man vielmehr nach der niedrigsten
Form des phanomenalen Bewusstseins (vgl. Dennett 2001, 83).>*° Die Herausforde-

rung des Problems einfacher Geister wird u.a. auch von Michael Tye verdeutlicht:

It is sometimes supposed that once we begin to reflect upon much simpler
beings than ourselves — snails, for example — we are left with nothing physical
or structural that we could plausibly take to help us determine whether they
are conscious. The Problem of Other Minds, as it applies to the consciousness
of such creatures, is without solution. There is really no way of our knowing if

%% Unter Komplexitat verstehe ich die Anzahl und Anordnung der Teile eines Systems. Eine solche

morphologische Auffassung von Komplexitat findet sich beispielsweise bei McShea (1993, 731), der
diese Ansicht fir die Beschreibung der Wirbelsdulenentwicklung heranzieht.

¥ Die Frage nach dem Unterschied zwischen Empfindungsfahigkeit und bloRer Empfindlichkeit sei
nach Dennett selten gestellt, geschweige denn beantwortet worden: Was macht die Steigerung von
einer Empfindlichkeit zu einer Empfindungsfahigkeit aus? Dennett beschreibt Empfindungsfahigkeit
als eine GroRe, die sich auf Empfindlichkeit und einem weiteren mysteridosen Faktor X ergibt. Ich
mochte im Weiteren auf meinen Ergebnissen der ersten Abschnitte aufbauen und Empfindungsfahig-
keit weiterhin im zuvor dargelegten Nagel’'schen Sinne verstehen.

178



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

spiders are conscious of anything as they spin their webs, or if fish undergo
any phenomenal experiences as they swim about in the sea.” (Tye 2002, 171)

Haben Fische, Spinnen oder Asseln ein Bewusstsein? Kann man die Entstehung des
Bewusstseins bis ins Extrem treiben? — Vielleicht bis hin zum Panpsychismus, nach
welchem sogar unbelebte Dinge, wie z.B. Steine, Vorformen des bewussten Erle-
bens haben und alles Seiende irgendwie beseelt ist? — Nach dieser Ansicht wirde
etwas in dem Moment, in dem es beginnt zu existieren, auch phanomenale Eigen-
schaften besitzen. David Chalmers spricht in diesem Zusammenhang von proto-

phanomenalen Eigenschaften®®:

.[Plerhaps they are nonphysical properties of a new variety, on which phe-
nomenal properties are logically supervenient. Such properties would be relat-
ed to experience in the same way that basic physical properties are related to
nonbasic properties such as temperature. We would call these properties pro-
tophenomenal properties, as they are not themselves phenomenal but togeth-
er they can yield the phenomenal. Of course it is very hard to imagine what a
protophenomenal property would be like, but we cannot rule out the possibility
that they exist.“ (Chalmers 1998, 126f.)*’

Gregory Rosenberg (2004, Kap. 5, 6) spricht von Protobewusstsein.®*® Ist diese

Grenze auch nach oben hin offen? Kénnte es Wesen geben, die noch mehr phano-

%% Natirlich kann man die Anschlussfrage stellen, wo ein ,Protobewusstsein“ anfangt und wo echtes

Bewusstsein beginnt. Jede Setzung ware letztendlich willkirlich.

%7 Chalmers protophanomenale Eigenschaften scheinen sich also noch nicht auf eine bestimmte
Weise anzuflihlen; sie konstituieren aber im Verein einen solchen phadnomenalen Erlebnischarakter
und sind ontologisch von physikalischen Eigenschaften verschieden. Bei Chalmers ,Panprotopsy-
chismus® (vgl. Nagasawa 2002, 215; 2006) entsteht eine bewusste Phanomenologie erst unter einer
geeigneten Zusammenstellung protophanomenaler Eigenschaften; sie sind insofern Komponenten
phanomenalen Bewusstseins. Kritik an Chalmers protophanomenalen Eigenschaften liefert ebenfalls
Nagasawa (2002, 215ff.).

8 Chalmers protophanomenale Eigenschaften sind vergleichbar mit Rosenbergs Protobewusstsein
(vgl. Nagasawa 2006). Entgegen Chalmers protophanomenaler Eigenschaften ist Rosenbergs Proto-
bewusstsein selber phanomenal, aber nicht auf Kognition angewiesen: ,In contrast with protophenom-
enal properties, the properties of protoconsciousness are experiential properties properly considered
phenomenal, but they do not require an associated cognitive engine to be experienced.” (Rosenberg
2004, 97). Rosenberg aulert sich wie folgt zu der Frage, wie sich Protobewusstsein anfuhlt: ,The
experiences we might attribute to noncognitive systems [...] have some kind of qualitative character
very alien to us [...] Whatever we are attributing, it is not any kind of feeling with which we can empa-
thize.” (Rosenberg 2004, 94f.). Nagasawa (2006) liefert methodologische Kritik an Rosenbergs Begriff
des Protobewusstseins: ,However, if protoconsciousness, which noncognitive systems can have, is so
radically different from ordinary consciousness then it is irrelevant to the mystery of consciousness,
which is concerned with our ordinary consciousness. By introducing protoconciousness, therefore,
Rosenberg creates a further mystery; that of protoconciousness!“. Er kritisiert den Begriff auch kon-
zeptuell.

179



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

menal bewusst sind, als wir es sind, d.h. hyper- oder superphinomenale®*® We-
sen?3%

Der Entstehungsprozess des Bewusstseins lasst sich aber auch auf andere Weise
denken. Es konnte ebenso sein, dass bewusstes phanomenales Erleben erst ab ei-
nem gewissen Schwellenwert der Komplexitat neuronaler Strukturen abrupt einsetzt.
Das heil3t, es gibt einen ,fur die Entstehung des Bewusstseins hinreichenden Schritt
der Evolution® (Edelman 2007, 62). Bevor dieser Schwellenwert nicht Uberschritten
wurde, ist keinerlei bewusstes Erleben vorhanden. Ubersteigt die Komplexitat diesen
Schwellenwert, kann auch die Ausdifferenzierung einer immer vielseitigeren und in-
tensiveren Phanomenologie erreicht werden. Ein solcher Schwellenwert, der durch
das Auftauchen eines bisher nicht vorhandenen Mechanismus konstituiert wurde,
lieRe sich mit dem Einbau eines mechanischen Polwenders in einem Gleichstrommo-
tor vergleichen. Auch wenn alle Bauteile vorhanden und funktionstichtig waren, war-
de erst dieses Bauteil des Polwenders die durchgangige Rotation der Gleichstrom-
maschine ermaoglichen. Analog konnte man vielleicht auch beim Bewusstsein davon
ausgehen, dass erst eine bestimmte Funktionalitat eine qualitative Veranderung be-
wirken wirde.

Meines Erachtens lassen sich nun in Anbetracht der vorangegangenen Uberlegun-
gen vier mogliche Entstehungsgeschichten, d.h. Emergenzszenarien des Bewusst-
seins (ES14), unterscheiden:

(ES4) Zufolge einer ersten Variante tritt Bewusstsein erst beim Menschen und dann
nur in vollstandiger Auspragung auf; Descartes dachte z.B., dass Tiere kein Be-
wusstsein hatten, dass sie blof3 gefuhlslose, fleischliche Automaten sind. Diese An-

sicht kdnnte man mit einer Schwellenwertfunktion (Heaviside-Funktion) beschrei-

%39 Vielleicht ist ein solches Bewusstsein eines, in das man schon jetzt durch Meditation eintreten

kann. Hier wird immer von ,héheren Bewusstseinszustéanden® gesprochen, von einem ,Basisbewusst-
sein“, das von Ablenkungen gereinigt wurde (vgl. Singer/ Ricard 2008, 19 f.). Diese meditativen Zu-
stdnde gehen anscheinend auch mit einer besonderen Hirnaktivitat einher (vgl. Blackmore 2005, 113;
Singer, 2008, 51ff.). Vielleicht wiederspricht diese Form von Bewusstsein, in der alle ablenkenden
Emotionen getilgt wurden, schon seiner evolutionaren Funktion (vgl. Singer/ Ricard 2008, 26; Black-
more 2005, 112). Bewusstsein kdnnte sich aber vielleicht trotzdem in Betracht solcher ,héheren Be-
wusstseinszustande® weiterentwickeln. Dass in der Evolution bisher noch keine Grenze der Komplexi-
tat erreicht wurde, meint auch Gould (1998, 274). Warum sollten dann nicht héhere Formen von
Bewusstsein evolvieren?

%0 Nach Plessner gibt es zumindest beim Menschen keine Entwicklung Uber exzentrische Positionali-
tat hinaus (1975, IV, 363). Deshalb seien (zumindest physiologisch) Grenzen in der Entwicklung ge-
geben (Plessner 1975, 291). Folgt man diesem Gedanken, kdnnte man annehmen, dass deshalb
auch keine Steigerung des menschlichen Bewusstseins mehr moglich ist.

180



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

ben.>*' Descartes betrachtete Tiere nicht als unsere evolutiondren Vorganger. Und in
seinem Verstandnis musste der krasse Unterschied der geistigen Fahigkeiten zwi-
schen Tier und Mensch einer von Gott geschaffenen Hierarchie geschuldet sein. Ei-
ne solche Ansicht ist m.E. unplausibel. In Anbetracht tierischen Verhaltens, das in
mancher Hinsicht dem von Menschen gleicht, kdnnte man annehmen, dass viele Tie-
re ein Bewusstsein haben konnten. Auch dass Tiere, besonders Primaten, ein so
ahnliches Nervensystem haben wie wir, deutet darauf hin, dass sie Bewusstsein be-
sitzen, wenn Bewusstsein maRgeblich von neuronalen Strukturen abhangt.>*? Zuletzt
unterminiert sie das Grundanliegen der Pathozentrik, namlich auch nicht menschliche
Entitaten in den Kreis der Moralobjekte aufzunehmen.

(ES2) Nach Ansicht eines ,radikalen Panpsychisten® ist Bewusstsein in allen Dingen
in gleichem Grad realisiert.>*® Im Gegensatz zu Descartes' Ansicht hatten Tiere ein
Bewusstsein, welches unserem gleicht. Aber nicht nur Tiere, sondern alles Belebte
und vielleicht sogar alles Unbelebte hatte ein Bewusstsein in gleichem Grade. Viel-
leicht hatte sogar ein Stein Bewusstsein, nur dass wir davon nichts mitbekommen,
weil ihm die nétigen Ausdrucksmittel fehlen. Im Laufe einer evolutionaren Geschichte
ware so das Bewusstsein mit allem Existierenden in die Welt getreten. Vielleicht war
es ein gottlicher Schopfungsakt, der der Welt Empfindsamkeit eingehaucht hatte.
Neben der praktischen Unplausibilitat, die diese radikale Ansicht auf der moralphilo-
sophischen Ebene mit sich bringen wirde (vgl. auch Ful3note 270), ware es Ubertrie-
ben, gleich in allem die Flamme eines empfindenden Geistes zu vermuten. Eine sol-
che Position wird meines Wissens in der gegenwartigen Philosophie von keinem
vertreten und wird nur der Vollstandigkeit halber erwahnt.

(ES3) Entgegen der zweiten extremen Ansicht wirde ein ,gradualistischer Panpsy-

chist’ nur Folgendes behaupten: Bewusstsein liegt zwar schon immer Uberall vor.

" Diese Ansicht ignoriert die Gradualitit des Bewusstseins. Sie bestreitet, dass zu unterschiedlichen

Stufen der Evolution Bewusstseinsfahigkeit bei unterschiedlichen Spezies mehr oder weniger ausge-
&rzégt war; Bewusstsein wird als hier ein ,alles oder nichts Phdnomen* behandelt.

Far weitere Argumente fur ein Bewusstsein von Tieren siehe Allen (1995).
¥ The mystery of consciousness arises because there seems to be a deep metaphysical gap be-
tween paradigmatically physical objects and properties, on the one hand, and paradigmatically mental
properties, on the other hand. In general, panpsychists try to fill this gap by claiming that mentality is
more prevalent than we tend to think.“ (Nagasawa 2006). Entsprechend kénnte man den hier vorge-
stellten evolutionaren Losungsansatzen unterstellen, das Problem der Entstehung von Bewusstsein
auf dieselbe Weise neutralisieren zu wollen, wie es der Panpsychist beim allgemeinen Problem des
Bewusstseins tut. Dementsprechend ware die Entstehung von Bewusstsein kein Problem mehr — es
liegt ja schon in allem bereits vor.

181



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Aber in manchen Strukturen ist es weniger, in manchen mehr realisiert.>** Diese An-
sicht scheint mir plausibler zu sein als die vorhergehende. Doch geht sie immer noch
,verschwenderisch® mit der Zuschreibung von Bewusstseinsfahigkeit um. Ich vermute
diese panpsychistische Tendenz bei vielen quantenmechanischen Ansatzen des
Bewusstseins (z.B. bei Cairns-Smith 1996). Wenn Bewusstsein bei entsprechenden
Denkern als Makroquanteneffekt beschrieben wird, scheint dies der erste Schritt da-
hingehend zu sein, dass diese geistige Fahigkeit grundlegenden Vorgangen ge-
schuldet sind, die allem Existierenden bereits innewohnen.** Auch in einer Pflanze
gibt es quantenmechanische Vorgange, die dann vielleicht in irgendeiner Weise auch
ein ,Nano-’ oder ,Millibewusstsein’ produzieren konnten.

(ES4) Der ,gemaligte Gradualist' behauptet, dass Bewusstsein bei manchen Struk-

turen einer gewissen Komplexitat auftritt:>*® Hernegger z.B. meint,

,das Bewusstsein [sei] keine flr sich existierende Wesenheit, sondern die Ei-
genschaft eines Organismus mit einem ZNS, das wenigstens eine bestimmte
Entwicklungs- und Organisationsstufe als Voraussetzung fur die Entstehung
bewusster Empfindungen erreicht haben muss. D.h. bewusste Vorgange wer-
den erst durch eine Organisationskomplexitat des ZNS ermoglicht.“ (Herneg-
ger 1995, 21)*

Erst ab dieser Organisationsstufe sind auch verschiedene Grade in der Realisierung
von Bewusstsein zu unterscheiden. Diese Ansicht scheint mir die plausibelste zu

sein. Wir gestehen Bewusstsein in Malien den Dingen zu, bei denen wir genug An-

% Diese Position wird z.B. von Rosenberg mit seinem ,Panexperimentalismus” vertreten (Rosenberg

2004). Er grenzt seine Position vom klassischen Panpsychismus ab. Weder ist alles beseelt, noch ist
alles mit der gleichen Form von Mentalem ausgestattet: ,The pan in panpsychism is misleading be-
cause it will not be the case that everything has experience. [...] [E]ven if some sort of panexperiential-
ism is true, we should not naively assume that every perceptual or conceptual individual, such as
thermostat or a rock or a film plate, has experience. Largescale, enduring, coherent experiencers may
be extremely rare. [...] The psychism [in panpsychism] is misleading because one need not associate
experiencing exclusively with cognitive activity and hence not exclusively with minds.“ (Rosenberg
2004, 96)

35 Auch Skrbina (2005, 198) sieht diese panpsychistische Tendenz in quantentheoretischen Ansat-
zen.

%8 Dies ist eigentlich eine weitgeteilte Annahme. Fast jeder meint, dass einige Spezies innerhalb des
evolutionaren Stammbaums mehr empfinden als andere und niedere weniger komplex empfinden als
hoéhere. Es ist m.E. aber auch eine Aufgabe der Philosophie, Selbstverstandlichkeiten und Intuitionen
zu begriinden. Ein Beispiel dafir ist die Transzendentalphilosophie Kants. So wussten alle, dass wir
nur in Raum und Zeit wahrnehmen. Die Begriindung, warum sie notwendig in Raum und Zeit stattfin-
det, leistet Kant in der Kritik der reinen Vernunft.

7 Was ist ein komplexes System? Edelman duBert sich wie folgt zum komplexen System: ,Es be-
steht aus einer Vielzahl kleinerer Elemente, die nach Funktionen segregiert sein kdnnen. Wenn die
heterogenen Bestandteile in verschiedenen Kombinationen miteinander interagieren, bildet sich eine
Tendenz zur Entstehung von starker integrierten Systemeigenschaften heraus.“ (Edelman 2007, 73)
Fir eine formalisierte Beschreibung siehe Edelman (1989). Vgl. auch Fullnote 334.

182



Eine naturgeschichtliche Fundierung des pathozentrischen Kriteriums

zeichen daflr haben, um nicht ungerechtfertigt eine solche Zuschreibung zu machen.
Bei einem Stein haben wir z.B. keine unmittelbaren Grinde dazu anzunehmen, er
mache sich Uber die Welt, in der er liegt, Gedanken. Werden Zugestandnisse bzgl.
einer Bewusstseinsfahigkeit gemacht, richtet sich das Mal} der Bewusstheit zumin-
dest nach der Komplexitat der jeweiligen Entitat und wird aufgrund gewisser Anzei-
chen nicht Uber jegliche Indizien hinweg postuliert. Meiner Meinung nach sollte man
erst bei belebter Materie beginnen, Zuschreibungen protophanomenaler Eigenschaf-
ten zu machen. Bei unbelebter Materie ware es willkirlich und unbegrindet, von Be-
wusstsein zu sprechen. Nach diesem Ansatz musste erst eine lange Zeit vergehen,
bis sich Materie zu belebten Organismen organisierte, welche dann spater Komplexi-
tatsgrade erreichten, die eine Bewusstseinszuschreibung begrindet erscheinen las-
sen. Das heilt, dass die Evolution beispielsweise unseres komplexen Geistes ihren
Ausgang bei niederen Formen des Geistes nahm (vgl. Dennett 2001, 31) und dass
nicht von einer plotzlichen Entstehung des Bewusstseins auszugehen ist (vgl. Den-
nett 2001, 38).

Ks Ks Ks Ks

LA (I I | R M ML

e

> > > >

E E E E

Abbildung 5 — Emergenzszenarien

Von links nach rechts ES1-4: Auf den Achsen sind Empfindungsfahigkeit E und die Komplexitat der dem phanomenalen Emp-
finden zugrunde liegenden neuronalen Strukturen K aufgetragen. Kmin bezeichnet einen Schwellenwert minimaler Komplexitat,
ab der phanomenales Empfinden zustande kommt. M kennzeichnet den Bereich menschlicher Empfindungsfahigkeit. Die
schraffierten Flachen geben jeweils den Bereich an, innerhalb dessen den dargelegten Ansichten zufolge bewusstes Erleben
angenommen wird.

Die verschiedenen Emergenzszenarien (ES14) stellen die Moglichkeiten dar, wie
Bewusstsein in unsere Welt getreten sein kdnnte und laufen jeweils auf eine be-
stimmte Verteilung der Gradualitaten phanomenalen Bewusstseins bei den uns be-
kannten Spezies hinaus. Das Szenario des gemafigten Panpsychisten (ES4), nach
dem Bewusstsein erst bei Strukturen einer gewissen Komplexitat auftritt, erscheint

mir aufgrund der angefiihrten Uberlegungen am plausibelsten.

183



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Bis hierhin sind mdgliche Varianten des Evolutionsverlaufs vorgestellt und die Me-
chanismen eines Evolutionsprozesses aus geistphilosophischer Sicht untersucht
worden. Die Evolution unseres Geistes kann nicht vollig unabhangig von der Entwick-
lung unserer biologischen Systeme gedacht werden; beide Entwicklungen sind anei-
nander gebunden, wie der Hund an die Leine des Spaziergangers. Die Bewusst-
seinseigenschaften supervenieren evolutionar auf den neuronalen Eigenschaften
biologischer Systeme. Es wurde gezeigt, dass innerhalb des Stammbaums der Arten
wahrscheinlich keine unerwarteten Lucken hinsichtlich des Empfindens vorhanden
sind. So konnte die unglnstigste Situation flr den Pathozentrismus ausgeraumt wer-
den. Bewusstsein wurde durch eine Funktionszuschreibung in der Evolutionsge-
schichte als nicht nomologisch kontingente Eigenschaft ausgewiesen und, es wurde
gezeigt, dass sich innerhalb des Artenspektrums wahrscheinlich keine ,Bewusst-
seins-dummies” befinden — so erscheint es weniger denkbar, dass zum Beispiel eine
Katze nicht phanomenal empfinden wirde. Zudem wurde die Intuition begrindet,
dass einige Spezies innerhalb des evolutionaren Stammbaums mehr empfinden als
andere und niedere weniger komplex empfinden als hdhere. Nur so kann einer Katze
oder gar einem Regenwurm eine moralische Schutzwirdigkeit auf Grundlage ihrer
jeweiligen Empfindungen zugesprochen werden. So kann der Pathozentrist grund-
satzlich gerechtfertigt eine Verteilung nicht moralischer Werte im Bereich des Menta-
len anderer Spezies vornehmen. Im Rahmen einer stammesgeschichtlichen Analyse
des zentralen Moralkriteriums lie sich so zumindest eine prinzipielle moralphiloso-
phische Eignung der pathozentrischen Ethik nachweisen.

Damit sind aber noch nicht die speziellen Probleme aus dem Weg geraumt, mit de-
nen sich jede pathozentrische Ethik befassen muss. Fur eine pathozentrische Ethik
ist es namlich erforderlich, die generelle Einsehbarkeit des Empfindungskriteriums fur
andere Spezies zu begrunden und zudem seine ethische Verwertung im Rahmen
einer anwendungsorientierten Moraltheorie zu erdrtern. Das heil3t, der Pathozentrist
muss verstandlich machen, wie er herausfindet, auf welche Weise andere Spezies
empfinden, und er muss aufzeigen, inwiefern sich Empfindungszustande anderer
Spezies, sind sie einmal ermittelt, auf nicht-moralische Werte abbilden lassen. Diese
Fragen wird das folgende Kapitel unter den Begriffen des ,unkonditionalen® resp.
.konditionalen Problems® behandeln.

184



5 Die Probleme des Pathozentrismus

,Der endliche Verstand kann mithin die Wahrheit der Dinge durch Auf-
suchung der Ahnlichkeit (per similitudinem) nicht prazise erkennen. Un-
ser Verstand [...] verhalt sich zur Wahrheit wie das Polygon zum Krei-
se. Mdgen auch der Winkel noch soviele gemacht werden, so wird doch
das Polygon nie dem Kreise gleich, bis es sich in die Identitat mit dem-
selben auflést. Wir wissen somit von der Wahrheit nichts anderes, als
daB sie in praziser Weise unfalbar ist.“ (Nikolaus von Kues: Uber die
belehrte Unwissenheit)



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Das Kriterium der Empfindungsfahigkeit ist ein epistemisch problematisches menta-
les Merkmal. Im vorangegangenen Kapitel konnte aber seine generelle Eignung als
moralisches Kriterium in der Pathozentrik durch evolutionsphilosophische Uberle-
gungen nachgewiesen werden. Darlber hinaus ist die Moglichkeit einer pathozentri-
schen Position aber auch immer noch davon abhangig, ob sich das Kriterium in mo-
ralischer Hinsicht auch fur die Bewertung von Handlungen innerhalb praktischer
Kontexte begrindet differenzieren lasst. Sind also z.B. die Empfindungen meiner
Hauskatze Sophia Uberhaupt dazu geeignet, moralische Gebote und Verbote abzu-
leiten? Kann ich ihre Empfindungen Uberhaupt in einer hinreichenden Weise einse-

hen, um ein moralisches Urteil zu fallen?

In diesem flinften Kapitel werden das unkonditionale und das konditionale Problem
fur den Pathozentrismus konstatiert, welche die Einsehbarkeit fremdphanomenologi-
scher Empfindungszustande bzw. die Zuordnungen von Empfindungsfahigkeiten und
moralischen Status sowie die Verwertbarkeit des pathozentrischen Kriteriums im

Hinblick auf die Ableitung moralischer Normen betreffen.3*

%8 Insofern werden bereits auch schon in anderem Kontext aufgedeckte Probleme ,pathozentrisiert*;

d.h. es wird aufgezeigt, inwiefern sie Schwierigkeiten fir einen pathozentrischen Ansatz darstellen.
Die in dieser Arbeit beschriebenen Differenzierungen resultieren aus Merkmalen der pathozentrischen
Theorienstruktur und aus der Natur des zugrunde gelegten Kriteriums. Der Pathozentrismus 6ffnet
sich im Gegensatz zu anderen Theorien wie Bio- oder Anthropozentrismus gegeniber bestimmten
Problemen. Die Unsicherheiten, die fiir pathozentrische Theorien in diesem Kapitel bestehen sollen,
haben ihren Ursprung in mehreren Ursachen: (1) Empfindungsfahigkeit ist ein ontologisch problema-
tisch und erkenntnistheoretisch schwer zugangliches Kriterium, weshalb es im Hinblick auf seine mo-
ralphilosophische Operationalisierung Schwierigkeiten mit sich bringt. (2) Bei einer Erweiterung des
Kreises an Moralobjekten sind zugrunde gelegte Kriterien nicht mehr einsehbar. Deshalb sind Gewich-
tungen nicht mehr wie beim Menschen nachvollziehbar, sondern miissen neu tiberdacht werden. Ge-
nau dann eréffnen sich die schon benannten Méglichkeitsrdume. Fur uns ist relativ klar, welche Zu-
stédnde einem normalen Menschen angenehm oder unangenehm sind. Bei anderen Spezies ist das
aber nicht mehr so. (3) Mit dem Ubergang zu einer Wertschutzethik wird die Abbildung auf eine mora-
lische Skala notwendig. Dieses Erfordernis hat Spielrdume in der Abbildungsrelation zwischen den
moralisch relevanten Eigenschaften und Werten des moralischen Status zur Folge. (4) Die Integration
verschiedener Arten von Moralobjekten verschiedener Spezies erfordert eine differenzierte Schutz-
wirdigkeit. Nicht alle Moralobjekte sind deshalb gleich. Dieses Spektrum unterschiedlicher morali-
scher Status liegt in anderen Theorien nicht in der Form vor. Im kantischen System muss beispiels-
weise nur einmal ein Wert des moralischen Status (hier Menschenwiirde aufgrund von Autonomie) flr
eine Spezies bestimmt werden. Der Pathozentrismus muss hingegen fir jede Spezies mit unter-
schiedlichen Sets an moralisch relevanten Eigenschaften in ihrer jeweiligen Aufpragung bestimmen,
inwieweit sie moralisch schutzwurdig ist.

186



5.1 Die Empfindungen anderer Spezies und das unkondi-

tionale Problem

Der Pathozentrist, dem es darum geht, andere Spezies in den Kreis der Moralobjekte
zu integrieren, muss ein Wissen Uber die Empfindungszustande anderer Spezies
besitzen, wenn er auf dieser Grundlage moralisch urteilen will. Er muss zumindest
eine ungefahre Vorstellung davon haben, wie eine andere Spezies empfindet. Diese
Hurde ist innerartlich nicht so problematisch. Zwar besteht auch ein prinzipielles
Problem, die Empfindungen unserer Mitmenschen einzusehen, wenn es beispiels-
weise um die Ermittlung des Schmerzmalles eines Patienten geht. Bei Angehorigen
einer anderen Art handelt es sich aber um noch ein viel schwerwiegenderes Prob-
lem. Es handelt sich dann namlich um sog. exzentrische (,eccentric’) mentale Zu-
stande (vgl. Polger 2004, 33), die womaoglich qualitativ und physiologisch von denen,
die wir als Menschen empfinden, vollig verschieden sind und daher auch vielleicht
moralisch anders bewertet werden mussen. Erschwerend kommt bei der Ermittlung
von Empfindungen anderer Spezies hinzu, dass noch nicht einmal eine sprachliche
Ebene existiert, Uber die wir etwas Uber solche Zustande erfahren konnten. Man
kann z.B. den Sperling nicht einfach fragen, wie er empfindet. Der Pathozentrist kann
sich nicht nach den Empfindungen anderer sprachunfahiger Spezies einfach erkun-
digen (vgl. Dennett 2001, 21). Und selbst bei sprachfdhigen Wesen konnte er nicht
Uber die Sprache herausfinden, wie diese tatsachlich empfinden. Denn ,[d]as Wort ist
nur der Korper von unsern innern Empfindungen® (Philipp Otto Runge, an Pauline

Bassenge, April 1803). Empfindungen lassen sich nicht sprachlich kommunizieren.

»ole lassen sich nicht vollstandig in Worten wieder[...]Jgeben. Worte sind Gefa-
Re, die wir mit Erlebnissen flllen, doch diese quellen Uber das Gefal} hinaus.
Worte weisen auf Erleben hin, sie sind nicht mit ihnen identisch.” (Fromm
1994, 89)

Auch wenn es mdglich ist, ein Moralobjekt bzgl. seiner Empfindungen zu befragen,
konnen damit die Qualitdten dieser Empfindungen niemals in Ganze erfasst werden.
Selbst in diesem Fall ware nicht klar, ob die Empfindungen dem entsprechen, was
wir uns darunter vorstellen.

Bei Wesen, die nicht sprachfahig sind, existieren nur drei Moglichkeiten, deren Emp-
findungswelt zu ergrinden: namlich Uber einen phanomenologischen, einen neuro-

nalen und einen ethologischen Pfad. Nach ersterem kann man aus dem eigenen



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Empfinden heraus erschliel3en, wie eine andere Spezies empfindet. Die Probleme
einer solchen Strategie wurden im Rahmen der Argumentation Thomas Nagels
schon thematisiert. Nach dem zweiten Pfad lassen ggf. die neuronalen Prozesse an-
derer Spezies Ruckschlusse auf deren Empfindungswert zu. Die Bestimmung der
Empfindungen kénnte dann Gber den Vergleich dieser neurologischen Prozesse mit
den unseren erfolgen. Da aber eine Erklarungslucke zwischen den physiologischen
Grundlagen und den Empfindungen, die sie mutmalilich hervorbringen, klafft, bleibt
auch hier ein Problemresiduum bestehen. Auch beim ethologischen Pfad ergeben
sich Probleme. Uber das Verhalten fremder Spezies sind deren Empfindungen nicht
vollstandig zu ermitteln. Die Schwierigkeiten, die bei diesen drei Strategien in prakti-
schen Kontexten auftauchen, subsumieren sich unter dem ,unkonditionalen Problem*®
und mussen diskutiert werden.

Pathozentrisches Handeln ist abhangig von einem Wissen uber Empfindungskapazi-
taten der Moralobjekte. Wir handeln oft anders, wenn wir bestimmte Dinge wissen.
Insofern handeln wir auch in moralischen Kontexten in einer bestimmten Weise,
wenn wir Kenntnis Uber relevante Sachverhalte haben. Wenn wir beispielsweise wis-
sen, dass die GroRmutter fast taub ist, werden wir ihr nachsehen, wenn sie auf unse-
re AuRerungen nicht mehr reagiert. So muss man auch bestimmte Dinge wissen, um
moralisch urteilen zu konnen. Insofern ist ein jeweiliger Kenntnisstand hinsichtlich
ausgewahlter Sachverhalte von Relevanz fur unsere moralischen Urteile. Wenn in
einer ethischen Theorie die Empfindungsfahigkeit als moralisches Kriterium zugrunde
gelegt wird, so ist es erforderlich, dass die Empfindungsfahigkeit eines in Frage ste-
henden Moralobjektes auch von den Moralsubjekten in angemessener Weise einge-
sehen werden kann. Mdchte ein Moralsubjekt eine moralische Handlung im patho-
zentrischen Sinne treffen, muss es wissen, in welcher Weise dieses Moralobjekt zu
Empfindungen Uberhaupt fahig ist. Die Empfindungen anderer lassen sich aber nicht

einfach von aulen her bestimmen.>*°

Der Charakter phanomenaler Eigenschaften anderer Kreaturen ist uns verborgen, da

wir nicht wissen, wie Katzen, Hunde, Fische oder Insekten empfinden. Man hat sich

%9 Ein Ansatz, der genau das versucht, wird durch das Weber-Fechner-Gesetz beschrieben. Es ver-

sucht, zumindest die Intensitat einer subjektiven Empfindung Uber die Starke des objektiven Reizes
einzuholen. Die subjektiv empfundene Starke von Empfindungen soll proportional zum Logarithmus
der objektiven Intensitat des physikalischen Reizes sein. Dem widerspricht allein schon, dass jede
Starke einer Empfindung von der Starke der vorangegangenen Empfindung abhangig ist — Empfin-
dungen kénnen namlich immer nur relativ gemessen werden (vgl. z.B. Simmel 2014, 348).

188



Die Probleme des Pathozentrismus

im Pathozentrismus fur ein Kriterium entschieden, das nach Ansicht vieler ein nicht
oder nur schwer bestimmbarer Faktor ist. Der Pathozentrist hat sich fur ein Kriterium
entschieden, bei dem man sich seiner moralischen Relevanz vielleicht intuitiv am
sichersten (s. 2.1), das jedoch sehr schwierig feststellbar ist. Es ware viel einfacher
festzustellen, ob das in Frage stehende Moralobjekt menschlich (Anthropozen-
trismus), lebendig ist (Biozentrismus) oder blof} existiert (Physiozentrismus; vgl. An-
fang des Abschnitts 2). Bei der Empfindungsfahigkeit ist die Feststellung des Kiriteri-
ums zumindest mit grélRerem erkenntnistheoretischem Aufwand verbunden. Das
Kriterium kann nicht wie die Kriterien der anderen Positionen einfach von aulen ab-
gelesen werden. Im Bezug auf die Empfindungswelt nichtmenschlicher Spezies sind
namlich immer zwei Fragen zu stellen: Welche Lebewesen haben Uberhaupt einen
Geist?®®® Und: Wie ist der Geist dieser Lebewesen genau beschaffen (vgl. auch
Dennett 2001, 26)? Hinsichtlich dieser zweiten Frage besteht das unkonditionale
Problem insgesamt aus drei Bestandteilen: Es ergeben sich Schwierigkeiten bei der
Einsicht in ein Mal} der Empfindungsfahigkeit, bei der Einsicht in die Menge weiterer
im Moralobjekt realisierter moralisch relevanter Eigenschaften, und zuletzt bestehen
Schwierigkeiten bei der Einsicht in die Einflussnahme weiterer Kriterien (z.B. der
Kognition) untereinander und in die Einflussnahme dieser Kriterien auf die Fahigkeit
des Moralobjekts zu empfinden. Zudem besteht ein Metrisierbarkeitsproblem bei der
Erfassung moralisch relevanter Empfindungen. Diese Fragen kénnen Uber drei mog-
liche und oben bereits benannte Strategien in Angriff genommen werden. Es handelt
sich dabei um eine Sammlung verschieden fundierter anthroporelationaler Analogie-
sch/ussprinzipien?’s1 zur Uberbriickung des unkonditionalen Problems.

Die erste Strategie zur Uberwindung des unkonditionalen Problems ist ein phdnome-
nal fundiertes Analogieschlussprinzip, welches z.B. wie folgt lauten konnte: ,Solange
keine gegenteiligen Beweise vorliegen, wird angenommen, dal} alle Reize oder Er-
eignisse, die beim Menschen Schmerzen oder Leiden verursachen, auch fur Tiere
unangenehm sein kénnen.“ (Gartner et al. 1993, 13) Es wird von der eigenen Erleb-
niswelt auf die Erlebniswelt anderer Spezies, d.h. auf eine Fremdphanomenologie

geschlossen. Dieses Analogieschlussprinzip birgt zwei Probleme. Zum einen werden

%0 Der Frage, inwiefern begriindet davon ausgegangen werden kann, dass nicht einfach irgendwelche

Lebewesen innerhalb des Artenspektrums véllig empfindungslos sind, habe ich mich im vorangegan-
g;ﬁnen Kapitel 4 unter evolutionsphilosophischer Perspektive zugewendet.

Diesen Analogieschlussprinzipien liegt ein abduktives Schema zugrunde. Bei einem abduktiven
Schluss handelt es sich um einen Schluss auf die beste Erklarung, der oft als eine Unterart der induk-
tiven Schlisse, also als gehaltserweiternder Schluss, verstanden wird (vgl. Schurz 2006, 52ff.).

189



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

nicht alle Reize auch beim Menschen gleich schmerzhaft oder sogar Uberhaupt als
Schmerz bzw. als Leiden wahrgenommen. Zweitens ist es durch eine andersartige
physiologische Ausstattung oft schwierig, Uberhaupt Analogien herzustellen, z.B.
durch fehlende Kdperteile (Schwanz) oder besonders empfindliche Stellen (Nase des
Haifischs).

Die Unfahigkeit, sich aus der menschlichen Perspektive heraus in eine fremdphano-
menologische Innenwelt einzufuhlen, ist durch die von Thomas Nagel konstatierte
Perspektivgebundenheit phanomenaler Zustande hinreichend verdeutlicht worden
(s.0.). Das Wissen Uber den subjektiven Erlebnischarakter der Erfahrung ist immer
an die Erste-Person-Perspektive gebunden. Aus einer anderen Perspektive lasst es
sich nicht begreifen, wie es flir einen jeweiligen Organismus ist, er selber zu sein; es
lasst sich wenn Uberhaupt nur ein Wissen darUber erlangen, wie es fiir mich ist, der
jeweilige Organismus zu sein (vgl. Nagel 1984, 188). Es gibt keinen epistemischen
Zugang zu dem besagten Wissen, also zu den Erlebnistatsachen des jeweiligen Or-
ganismus, weil man immer ,auf die Ressourcen [s]eines eigenen [menschlichen] Be-
wulBtseins eingeschrankt [ist], und diese Ressourcen sind fur das Vorhaben unzu-
langlich.“ (Nagel 1984, 188). Deshalb kénnen wir uns prinzipiell nicht in eine
Fremdphanomenologie, wie die einer Fledermaus, einfuhlen.

Aber ebenso wenig kann, ausgehend von physikalisch-neurologischen Prozessen,
eine reliable Eingrenzung der moralisch zu berlcksichtigenden Entitaten erfolgen;
Empfindungen einer bestimmten Art kdnnen nicht wegen einer gewissen Struk-
turgleichheit auf der Ebene der neuronalen Anatomie und der innerhalb dieser ablau-
fenden Prozesse bei Menschen, Primaten, Katzen usw. zugeschrieben werden. Die
Problematik vergroRert sich noch bei zunehmender Unahnlichkeit vom Menschen,
also bei Mausen, Ameisen oder auch Schwammen (vgl. u.a. Griffin 1985, 24). Ganze
Empfindungsdimensionen einfacher Lebewesen konnen wir nicht einsehen, sondern
mussen sie vielmehr von dem eigenen intentionalen Standpunkt aus unterstellen
(vgl. Dennett 2001, 47).

Auch wenn die Philosophie dabei scheitert, auf naturwissenschaftlichem, neurologi-
schem Weg das Zustandekommen des Erlebnischarakters von Fremdphanomenolo-
gien zu erklaren, so kann sie zumindest die erkenntnistheoretischen Probleme expli-
zieren und einsichtig machen, welche generellen Moglichkeiten fur die Einsicht in das
Kriterium der Empfindungsfahigkeit zur Verfligung stehen kénnten. Hinsichtlich der

zweiten Strategie wird das weiter oben bereits ausfihrlich behandelte Problem der

190



Die Probleme des Pathozentrismus

Erklarungslicke brisant. Nimmt man an, dass mentale Zustande und so auch Emp-
findungen letztlich auf physikalischen Prozessen unseres Nervensystems basieren,
liegt es nahe anzunehmen, den Charakter der Empfindungen Uber die Erfassung ge-
rade jener neuronalen Prozesse einzufangen, die sie erzeugen. Diese Strategie stellt
sich aber in Anbetracht der Unfahigkeit naturalistischer Theorien, den Empfindungs-
charakter aus neuronalen Prozessen zu erkldren, als problematisch dar. Allein Uber
die neuronalen Prozesse kann also der Empfindungscharakter potentieller Moralob-
jekte gerade nicht erfasst werden. Die Moglichkeit, sich ein Bild von Fremdphano-
menologien zu machen, die in der Anwendung eines neuronal fundierten Analogie-
schlussprinzips bestande, ist schon deshalb problematisch.

Nach dem neuronal fundierten Analogieschlussprinzip wurde von einer ahnlichen
neuronalen Architektur auf eine entsprechende Empfindungswelt geschlossen. Das
Entstehen phanomenalen Empfindens durch neuronale Systeme ist aber unerklart,
und es ist kein anderer unabhangiger, sicherer Zugang zu der Empfindungswelt an-
derer Lebewesen vorhanden (etwa durch einen sprachlichen Bericht 0.A. von diesen
Spezies) — so bleibt unsicher, welche phanomenalen Empfindungen die neurologi-
schen Systeme im jeweiligen Falle erzeugen, auch wenn die Nervensysteme noch so
ahnlich sind. Zudem sind die Nervensysteme mancher Spezies aber den unseren
derart unahnlich, dass sogar unklar ist, ob sie Uberhaupt etwas empfinden. (Man
denke beispielsweise an die Gangliensysteme der Insekten). Daher lasst sich die
Frage, wie Individuen dieser Spezies empfinden, noch schwieriger Uber dieses
Schlussprinzip beantworten. Auch zwischen den Saugetieren sind erhebliche Unter-
schiede gerade beim Gehirn festzustellen. Denn ,[k]ein Organ hat in der Stammes-
geschichte derart tiefgreifende Wandlungen erfahren wie das Gehirn.“ (Roehrs 1993,
48) Besondere Unterschiede betreffen die Faltungen des Neokortex. ,Bei derart gro-
Ren Unterschieden im Entfaltungsgrad des Gehirns zwischen Menschen und Sauge-
tieren sind Ruckschlisse von zentralnervosen Leistungen und Eigenschaften des
Menschen auf Saugetiere (und umgekehrt) aulerordentlich schwierig.“ (Roehrs
1993, 48)**2  Auch noch innerhalb der Saugetiere gibt es sehr unterschiedliche Stu-

fen der Hirnentwicklung, auch diese sollten bei der Beurteilung von Schmerzen, Lei-

%2 Auch innerhalb sehr nahe verwandter Spezies existieren schon grofle Unterschiede. Die Grolie der

Gehirne von Haustieren sind beispielsweise gegenlber denen der Wildtiere in Abhangigkeit zur Dauer
der Domestifikation, dem Ausmalf’ der kiinstlichen Selektion und der Entwicklung der Gehirne der
Wildarten um 8,5-33,6% reduziert, wahrscheinlich weil sie weniger Reize verarbeiten miissen (vgl.
Roehrs 1993, 50). Auch solche Unterschiede konnen u.U. relevant sein.

191



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

den und Angsten Beriicksichtigung finden“ (Roehrs 1993, 50). Deshalb ist ein derar-
tiger Analogieschluss immer mit Vorsicht zu genief3en.

Eine dritte Strategie besteht darin, die Empfindungswelten von Moralobjekten Uber
ein von ihnen gezeigtes Verhalten auszumachen. Diese letzte Moglichkeit ware ein
ethologisch fundiertes Analogieschlussprinzip. Dabei wiirde von der Ahnlichkeit des
Verhaltens einer Spezies zu unserem auf eine Ahnlichkeit der Erlebniswelt geschlos-
sen.*> Aber auch diese Strategie ist nicht vielversprechend genug, um sie fiir sich
genommen innerhalb einer pathozentrischen Theorie als erfolgreichen Zugang zu
Fremdphanomenologien heranzuziehen. Der Schluss von einem Verhalten auf ein es
verursachendes dahinterstehendes Empfinden ist ebenso ein abduktiver Analogie-
schluss, der aus mehreren Grunden unsicher ist. Ein bestimmtes Verhalten, z.B. die
Anspannung bestimmter Teile der mimischen Muskulatur eines Rhesusaffen, muss
nicht unbedingt mit den jeweiligen Empfindungen korrespondieren, die wir mit diesem
Verhalten assoziieren. Auch dieses letzte Analogieschlussprinzip hat deshalb seine
eigenen Probleme. Das Verhalten von Tieren lasst sich nicht sicher interpretierten.
Schnell werden Handlungen, die bei uns als Ausdruck von Schmerzen gelten, bei
Tieren als Ausdruck derselben Geflihle gedeutet, obwohl sie eventuell eine ganz an-
dere Bedeutung haben, die wir eventuell gar nicht verstehen. Oft werden wir beim
Spazierengehen von Hundehaltern darauf hingewiesen, dass eine blutrinstig er-
scheinende Bestie ,eigentlich ja nur spielen mdchte“. Auch Schmerzen werden nicht
immer erkannt. Bei Saugetieren muss das Schmerzmal angeblich oft enorm hoch
sein, bis es sich auf der Verhaltensebene bemerkbar macht (vgl. Dittrich 1993, 46).
Schmerzen werden von Tieren vielleicht auch in Kauf genommen, um bestimmte Le-
bensbedurfnisse zu befriedigen (vgl. Dittrich 1993, 45). Zusatzlich wird Schmerzver-
halten sogar von bestimmten Tieren simuliert, um dadurch ein bestimmtes Verhalten
z.B. der Tierpfleger zu erreichen (vgl. Dittrich 1993, 45). Man beobachtet schon bei
Vogeln, dass sie Schmerzen und Verletzungen vortauschen, um z.B. einen Brutrau-
ber abzulenken. Oft meinen wir, dass uns ahnliche Arten auch ahnlich empfinden
und in der Folge auch ein ahnliches Verhalten zeigen mussen. Dies ist nicht immer
der Fall. So kann man beispielsweise bei Rhesusaffenmannchen, die sich gegensei-
tig in der Paarungszeit die Hoden abbeilen, keinerlei Schmerzreaktionen feststellen.
Die Affen lecken sich lediglich die Wunde, wobei wir uns als Menschen eine derartige

%3 Die Tabelle ,Unterschiede in den objektivierbaren Merkmalen flr Leidensumstande bei Mensch

und Saugetier (unvollstandig)” in Gartner (1993, 57) zeigt einige Verhaltensweisen, die Tiere bei Lei-
den zeigen konnen.

192



Die Probleme des Pathozentrismus

Reaktion auf diese Art der Verletzung gar nicht vorstellen kénnen (vgl. Dennett 2001,
117). Deshalb ist ein bestimmtes Verhalten nicht zwangslaufig ein geeigneter Indika-
tor fiir die jeweiligen Empfindungen.®**

Die angesprochenen erkenntnistheoretischen Probleme, die einen direkten und si-
cheren Zugang zu den Empfindungswelten potentieller Moralobjekte verhindern,
werden alle von mir unter dem Begriff des ,unkonditionalen Problems® zusammenge-
fasst. Das unkonditionale Problem resultiert aus der Herausforderung, die Empfin-
dungswelten potentieller und nichtmenschlicher Moralobjekte einzusehen. Die Be-
stimmung eines Wertes von Empfindungsfahigkeit spielt eine entscheidende Rolle
bei moralischen Beurteilungen von Fremdphanomenologien unter pathozentrischen
Gesichtspunkten. Es handelt sich bei diesem Problem nicht nur um ein einzelnes
geistphilosophisches Problem, sondern um mehrere fur sich genommen nicht voll-
standig befriedigende Strategien, die alle verdeutlichen, dass der Empfindungscha-
rakter von Moralobjekten erkenntnistheoretisch problematisch ist und nur indirekt er-
schlieBbar zu sein scheint. Das unkonditionale Problem macht deutlich, dass
jedwede denkbare Annaherung an die Empfindungswerte mdglicher Moralobjekte
epistemisch problematisch ist. Eine abgesicherte Losung ist in Anbetracht aller ver-
fugbaren Analogieschlussverfahren nicht zu erwarten. Dementsprechend gibt es
auch eine Anzahl von Moglichkeiten falscher Geistzuweisungen hinsichtlich der oben
genannten ersten Frage, i.e. ob bestimmte Wesen Uberhaupt einen Geist besitzen
(s.0.). Folgende Alternativen kdnnen als Fehler bei der Beurteilung von Fremdpha-
nomenologien auftreten (vgl. auch Dennett 2001, 16f.): a) X hat kein Empfinden, X
wird von uns aber eines zugeschrieben. b) X hat Empfinden und X wird von uns ei-
nes zugeschrieben. Diese Moglichkeiten ergeben sich nicht nur wegen der epistemi-
schen Unzulanglichkeiten bei diesem Kriterium, sondern weil die Zuschreibung von
geistigen Eigenschaften oft auch von anderen Faktoren beeinflusst ist. So spielt so-
gar schon manchmal die GroRe eines Lebewesens eine Rolle (Dennett 2001, 79),
oder ob wir die in Frage stehende Kreatur asthetisch empfinden. ,Die menschliche

Vernunft ist eine Farberlauge, die ungefahr in gleichem Male allen unseren Meinun-

%4 Die wenig hoffnungsvolle erkenntnistheoretische Situation, in der wir im Hinblick auf die Empfin-

dungswelten anderer Lebewesen sind, wenn wir auf Grundlage eines jeweiligen Verhaltens urteilen,
lieBe sich zuletzt noch durch ein Gedankenexperiment veranschaulichen (vgl. Dennett 2001, 29).
Nehmen wir an, wir wirden den Daumen eines gerade abgetrennten Armes zwicken und er wirde
zucken. Wiirde uns dieses Verhaltensindiz fir eine Bewusstseinszuschreibung reichen? — Sollte ein
abgetrennter Arm Bewusstsein haben, nur weil wir Verhalten beobachten kénnen? Naturlich handelt
es sich dabei um einen Reflex. Dennett mochte verdeutlichen, dass wir nicht nur auf Grundlage eines
Verhaltens eine Empfindung zuschreiben kénnen.

193



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

gen und Sitten beigemischt ist, von welcher Art solche sein mégen.“ (Montaigne
1983, 35)

Selbst wenn man mit einem oder mehreren der beschriebenen Analogieverfahren zu
einem Ergebnis kommen wirde, miussen die Empfindungen auf irgendeine Art flr
eine weitere moralische Beurteilung abgebildet werden. Doch wie soll man die Emp-
findungszustande darstellen, um sie fur eine darauffolgende moralische Beurteilung
der Trager fruchtbar zu machen? Wenn Empfindungen in einen moralischen Diskurs
Uberfuhrt werden sollen, misste man sie in ungefahrer Weise ,messen‘ kdnnen.
Empfindungszustande sind aber sicher nicht in einer vergleichbar einfachen Mal3ein-
heit wie Volt, Liter oder Zentimeter messbar.>*® Das unkonditionale Problem besteht
fur den Pathozentristen bislang somit neben den unbefriedigenden Analogieschluss-
verfahren auch in einem Metrisierbarkeitsproblem flir Empfindungen. Abgesehen von
diesen beiden epistemischen Hurden sieht sich ein Pathozentrist zudem vor das
Problem gestellt, eventuell zusatzliche moralisch relevante Kriterien und deren Inter-
dependenzen beriicksichtigen zu miissen.**® Inwieweit sind nichtmenschliche Lebe-
wesen zur Kognition fahig? Eine Erweiterung des unkonditionalen Problems besteht
darin, dass generell alle Fahigkeiten, die einen Einfluss auf moralischen Status ha-
ben kdnnten, nicht unmittelbar einsehbar sind.**” Es ist eine weitgehend ungeklarte
Frage, inwieweit Tiere hohere kognitive Eigenschaften besitzen, die fur die morali-
sche Beurteilung zusatzlich relevant sind.>®® Carl Stumpf untersuchte beispielsweise
schon Anfang des 20. Jahrhunderts einen Hengst, genannt ,der kluge Hans®, hin-

sichtlich seiner Fahigkeit zu denken.**® Es ist anzunehmen, dass héhere kognitive

355 Empfindungszustande sind von Empfindungssubjekten aber zumindest in einer quasi-ordinalen

Rangfolge zu ordnen. Diese Rangordnung nenne ich quasi-ordinal, weil i) maximal drei Empfindungs-
zustande gerankt/ verglichen werden kénnen und dariber hinaus ii) modalitateniberschreitende Ver-
gleiche schwerer fallen. Es handelt sich nicht um eine metrisierbare Grée (keine nominal-skalierte
Metrisierung; vgl. z.B. Fragebdgen: ,schlecht — gut — sehr gut). Eine derart rudimentare Metrisierung
sollte ausreichend sein, um eine moralische Relevanz von Empfindungen zu diskutieren. Ethik ist
keine Mathematik. Fiir eine moralische Entscheidung im pathozentrischen Sinne ist es bestimmt nicht
erforderlich, dass Empfindungen intervall- oder gar verhaltnisskaliert sind.

%8 vgl. dazu auch die Ausfiihrungen zur Bemessung des moralischen Status bei Kombination ver-
schiedener mentaler GréRRen (Kapitel 2.3). Ebenso kénnen sich verschiedene Aspekte des Mentalen
innerhalb des Bereichs phanomenaler Empfindungen beeinflussen. Sie fihlen sich fir die Empfin-
dungssubjekte in unterschiedlicher Kombination miteinander ggf. ganz anders an.

%7 Dieses Problem erscheint aber zumindest nicht so schwerwiegend wie das unkonditionale Problem
im Hinblick auf Empfindungen. Héhere kognitive Fahigkeiten sind besser operationalisierbar und las-
sen sich daher mit empirischen Methoden in Experimenten besser nachweisen.

%8 Eg ist unklar, bis zu welchem Grad diese héheren kognitiven Fahigkeiten (durch ihre Beeinflussung
der Empfindungsfahigkeit) Einfluss auf den moralischen Status haben sollen. Dies ist eine Frage, die
im Rahmen des konditionalen Problems er6rtert werden muss.

%9 Es stellte sich heraus, dass das fiir aufliergewohnlich intelligent gehaltene Tier auf Handzeichen
seines Eigentlimers dressiert war (vgl. Ingensiep/ Baranzke 2008, 58ff.). Weitere historische Beispiele

194



Die Probleme des Pathozentrismus

Fahigkeiten auch das Ausmal von auf phanomenalen Empfindungen beruhendem
Leiden vergroBern oder vielleicht auch verringern konnen. So kann ich mir bei
Schmerzen entweder einreden, dass sie bald aufhoren werden und so mein Leiden
verringern oder mir die belastigende Qualitat dieses Zustandes immer wieder verge-
genwartigen und mein Leiden vergroRern. Hohere kognitive Fahigkeiten sind daher
ebenso im Rahmen eines erweiterten unkonditionalen Problems zu behandeln wie
allein die Frage nach der Empfindungswelt der anderen Lebewesen.

Bislang wurde im Rahmen einer naturgeschichtlichen Analyse zwar schon geklart,
dass man prinzipiell davon ausgehen kann, dass eine bestimmte Spezies X uber-
haupt empfinden kann. Damit wurde die Moglichkeit von Bewusstseins-dummies un-
ter den uns bekannten Spezies ausgeraumt. Neben dieser prinzipiellen Vorausset-
zung fur den Pathozentrismus besteht aber, wie dieses Kapitel herausarbeitete,
immer noch ein unkonditionales Problem, welches aus der grundlegenden epistemi-
schen Unzulanglichkeit resultiert, die moralisch zu beurteilenden Fremdphanomeno-
logien einzusehen. Im nachsten Kapitel werde ich mich noch dem zweiten, dem kon-
ditionalen Problem zuwenden, welches die moralische Bewertung von Empfindungen

betrifft, die im Rahmen jeder pathozentrischen Theorie vorgenommen werden muss.

fur diese Fragestellung (nach Plessner 1975, 63) sind die Elberfelder Pferde (von Krall, K.) oder der
Hund Rolf (von Méckl aus Mannheim).

195



5.2 Die moralische Bewertung von Empfindungen und das

konditionale Problem

Wie im Vorhergehenden gezeigt wurde, scheint ein unkonditionales Problem zu be-
stehen, nach dem es nur bedingt moglich ist, Empfindungen anderer Wesen in einer
fur eine moralische Beurteilung notwendigen Weise anzunehmen. Hier finden in der
Praxis verschiedene flr sich genommen defizitare Analogieschlussverfahren ihre
Anwendung, die aber keine genaue Bestimmung der Empfindungswelt nicht mensch-
licher Moralobjekte liefern konnen. Fur eine vollstandige pathozentrische Theorie ist
aber zudem noch ein Modell notwendig, das im Stande ist, die den anderen Spezies
unterstellten Empfindungswerte in moralphilosophischer Hinsicht nutzbar zu machen.
Dazu wurde im Abschnitt 2.3 schon eine Konzeption des moralischen Status entwi-
ckelt, die es ermoglichen soll, unterschiedlich empfindenden Spezies einen bestimm-
ten moralischen Status zuzuschreiben. Wie moralisch relevant ist zum Beispiel die
Empfindungswelt des Regenwurms im Gegensatz zu der einer Maus? Wiegt sie
mehr oder weniger oder oder ist etwa gleich viel zu der des Regenwurms oder gar
des Menschen? Die Wahl des pathozentrischen Kriteriums ist untrennbar mit dem
Anspruch verbunden, gerade ein auf der jeweiligen Empfindungsfahigkeit einer Spe-
zies basierendes moralisches Urteil zu fallen. Deshalb muss der moralische Status
auch als sekundare Eisgenschaft verstanden werden, die auf den jeweils faktisch in
einem Moralobjekt instanziierten moralisch relevanten Eigenschaften superveniert
und grundsatzlich eine innerkriterielle, interkriterielle sowie kriteriell-interdependente
Varianz zulasst. Durch eine solche Art von Aggregatkonzept, wie dem des morali-
schen Status, kdnnen Werte moralischer Relevanz, welche bestimmte Aussagen zur
Schutzwurdigkeit einer Entitat implizieren, verfUgbar gemacht werden. Die Zuord-
nung nichtmoralischer Werte fur postulierte Empfindungen erstreckt sich aber tber
einen weit ausgedehnten Mdoglichkeitsraum — es sind insofern viele Varianten des
Pathozentrismus denkbar, zwischen denen es sich flr eine geeignete zu entscheiden
gilt. Ein Pathozentrist konnte Entitaten beispielsweise Empfindungsfahigkeit erst ab
einer bestimmten Auspragung des moralischen Status vollstandig zuschreiben. Auf
der anderen Seite kann er aber z.B. auch verschiedene Niveaus des Status in Ab-
hangigkeit vom Wert der Empfindungsfahigkeit differenziert zuschreiben. Von sol-

chen Pathozentrismusvarianten scheint es eine ganze Reihe zu geben.



Die Probleme des Pathozentrismus

Daruber hinaus besteht noch ein weiteres Problem, welches die propositionale Kraft
des Empfindungskriteriums betrifft: die Unterdetermination moralischer Normen
durch das pathozentrische Kriterium der Empfindungsfahigkeit. Die Moglichkeit einer
pathozentrischen Position ist also immer auch davon abhangig, ob sich das Kriterium
in moralischer Hinsicht auch fur die Bewertung von Handlungen innerhalb praktischer
Kontexte begrindet differenzieren lasst. Sind also z.B. die Empfindungen meiner
Hauskatze Sophia Uberhaupt dazu geeignet, ein moralisch gebotenes Verhalten ab-
zuleiten? In diesem Abschnitt wird in Anbetracht dieser Schwierigkeiten ein konditio-
nales Problem diskutiert, welches die Zuordnungen von Empfindungen und morali-
schen Status sowie die Verwertbarkeit des pathozentrischen Kriteriums im Hinblick
auf die Ableitung moralischer Normen betrifft.

Mit der im Abschnitt 2.3 beschriebenen Konzeption des moralischen Status, nach der
eine flexible Einstufung von Entitdten auf Grundlage der in ihnen zum Entschei-
dungszeitpunkt instanziierten moralisch relevanten Eigenschaften moglich sein soll,
ergibt sich ein konditionales Problem fir den Pathozentrismus. Es besteht u.a. in der
Frage, welche Einstufungen von Moralobjekten auf Grundlage welcher moralisch re-
levanten Kriterien vorgenommen werden sollen. Das heil3t, welchen konkreten mora-
lischen Status hat ein so und so empfindendes Wesen? Hat man die moralische Re-
levanz des phanomenalen Bewusstseins einmal begriindet (s. Kapitel 2.1), gilt es im
Anschluss eine differenzierte Zuordnung zu begriinden und insofern zwischen den
vielen denkbaren Pathozentrismusvarianten eine Entscheidung zu treffen. Alle Vari-
anten bestimmen den pathozentrischen Zusammenhang von Empfindungsfahigkeit
und moralischem Status auf unterschiedliche Weise. So kann man als schwacher
Pathozentrist die Empfindungsfahigkeit vielleicht noch annahernd flr irrelevant fur
den moralischen Status halten und die Bedeutung anderer Kriterien betonen. Eben-
falls konnte man einen spezifischen Wert der Auspragung von Empfindungsfahigkeit
postulieren, ab der sie erst fur den moralischen Status ausschlaggebend wird. Trifft
man eine solche Entscheidung sind schon allein hinsichtlich der Verschiebung einer
solchen Schwelle verschiedene Spielformen des Pathozentrismus denkbar. Durch
die kriteriell-interdependente (s.0.) Varianz sind auch verschiedene pathozentristi-
sche Theorievarianten denkbar, wenn der Pathozentrist einmal die Einflussnahme
weiterer Kriterien auf den moralischen Status erlaubt. Pathozentrische Theorien wur-

den sich dann hinsichtlich der Art und des jeweils gewahlten Einflusses dieser weite-

197



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

ren Kriterien unterscheiden. Bestimmen lassen sich die einzelnen Varianten, indem
jeweils ein oder mehrere mogliche Kriterien fir den moralischen Status konstant ge-
halten und andere unter dieser Bedingung variiert werden.**® Nach meiner Einschat-
zung sind folgende Kombinationen denkbar, die einer Bestimmung des moralischen
Standes einer Entitat zugrunde gelegt werden kdnnen:

1) Empfindungsfahigkeit ist irrelevant fur den moralischen Status. Da andere Krite-
rien von Bedeutung sind, wird Empfindungsfahigkeit dieser Annahme nach fur eine
moralische Beurteilung als unwichtig erachtet. Diese Verhaltnisbestimmung wider-
spricht jedoch der Intuition und ist im Grunde eine nicht-pathozentrische Einstel-
lung.%¢"

2a) Empfindungsfahigkeit liegt in einer bestimmten Auspragung vor. Ab jener spezifi-
schen Auspragung wird einer Entitat nach einer weiteren pathozentrischen Spielart
moralischer Status vollstandig (unabhangig vom Vorliegen weiterer moglicher aber
nicht statusbedingender Kriterien) zugeschrieben. Dieser uneingeschrdnkte monokri-
terielle Sentientismus wird der grundlegenden pathozentrischen Intuition gerecht,
wobei nach dieser Ansicht ausschliel3lich Empfindungsfahigkeit fur den moralischen
Status relevant ist. Diese Position versteht moralischen Status als ein Alles-oder-
Nichts-Phanomen. Des Weiteren folgt hieraus, dass innerhalb des Kreises der mora-
lisch zu bertcksichtigenden Entitaten keine Unterschiede geltend gemacht werden
kénnen. Alle Moralobjekte sind gleich, da ab einem spezifischen Schwellenwert von
Empfindungsfahigkeit nur ein Wert des moralischen Status zugebilligt werden kann.
2b) Eine weitere Pathozentrismusvariante, die sich als eine Abwandlung der zuvor
genannten Ansicht verstehen lasst, verlangt erst gar keinen Schwellenwert. Morali-
scher Status wird hier in voller Breite zugewiesen. Das heil3t, auch Minimalformen

von Bewusstsein verleihen Entitaten schon vollen moralischen Status.>%?

%0 30 lieRe sich zwischen einem natiirlichen Festhalten und einem ethisch-theoretischen Festhalten
der jeweiligen Werte unterscheiden. Empfindungsfahigkeit kénnte z.B. keinen anderen Wert anneh-
men, weil nach der oben beschriebenen Annahme ein Mehr oder Weniger an Empfindungsfahigkeit in
der Natur einfach nicht vorliegt (natirliche Konstanz eines Wertes). Diese Frage entscheidet sich aber
im Rahmen einer Behandlung des unkonditionalen Problems (s.0.). Andernfalls kann ein Wert auch
aus methodologischen Grinden von Philosophen festgehalten werden. In diesem Fall der Werte-
konstanz z&hlt lediglich ein einziger Wert von Empfindungsfahigkeit, obwohl diese in unterschiedlichen
Auspragungen vorliegen kann (ethisch-methodologische Wertekonstanz). Dieser Fall der Werte-
konstanz resultiert nicht aus einer tatséchlichen Beschaffenheit der Welt hinsichtlich der Verteilung
phanomenaler Eigenschaften, sondern bietet eine methodologische Hilfestellung fiir den Philosophen,
um die vorliegenden Fragen zu klaren. Sie bildet den Gegenstand des konditionalen Problems.

%7 Diese Ansicht ist definitionsgemaf eigentlich eine nicht-pathozentrische.

%2 Eine Argumentation, die in diese Richtung geht, ist die Rechtfertigung egalisierender Einschran-
kungen: Es handelt sich um die Rechtfertigung, dass ein Zuwachs von Empfindungsfahigkeit/ Interes-
se keinen Unterschied hinsichtlich des moralischen Status mehr ausmachen kénne. Bei Singer leistet

198



Die Probleme des Pathozentrismus

3) Nach einer anderen Ansicht lie3e sich davon ausgehen, dass der Wert des mo-
ralischen Status mit einem Anstieg der Empfindungsfahigkeit®®® (unabhingig vom
Vorliegen weiterer moglicher statusbedingender Kriterien) anwachse. Diese Ansicht
setzt entgegen der vorherigen Annahmen voraus, dass Bewusstsein und moralischer
Status graduell, d.h. abstufbare Grdélken sind. Innerhalb dieser Variante kdnnen
schlieBlich innerhalb des Kreises der moralisch zu berucksichtigenden Entitaten Un-
terschiede geltend gemacht werden. Moralobjekte besitzen hier unterschiedlichen
moralischen Status allein aufgrund unterschiedlicher Auspragungen ihrer Empfin-
dungsfahigkeit und sollen in ethischen Abwagungen daher unterschiedlich stark be-
riicksichtigt werden.*%*

4) Nach einer weiteren Ansicht konnte behauptet werden, moralischer Status setze
an einem bestimmten Punkt mit minimaler Empfindungsfahigkeit ein und steige (un-
abhangig von der Zunahme weiterer Empfindungsfahigkeit) mit dem Vorliegen, ent-
weder mit der Anzahl weiterer Kriterien oder mit deren Auspragung, stetig an. Die
Besonderheit dieser Sicht liegt darin, dass der Wert der Empfindungsfahigkeit irrele-
vant fur das Ansteigen oder die Abnahme eines moralischen Status ist. Ein Schwel-
lenwert von Empfindungsfahigkeit stellt zwar eine notwendige Minimalbedingung fur
die Zuschreibung eines moralischen Status dar, die Zunahme des moralischen Sta-
tus ist aber allein durch das Vorliegen weiterer Kriterien oder deren Auspragung be-
dingt.

5) Eine weitere Sichtweise lasst uns annehmen, moralischer Status setze ab einem

bestimmten Punkt von minimaler Empfindungsfahigkeit ein und wachse von da an,

dies das 6konomische Prinzip des abnehmenden Grenznutzens: Der Zuwachs eines Gutes macht
weniger aus, umso mehr von diesem Gut schon vorhanden ist (Minimalprinzip der Egalitat; vgl. v. d.
Pfordten 1996, 133). Ab einem gewissen Punkt soll ein Zuwachs weiterer Empfindungsfahigkeit zu-
mindest weniger ausmachen.

363 Allgemein liel3en sich natirlich neben einem intuitiven Verhaltnis einer Zunahme des moralischen
Status bei Zunahme der Empfindungsfahigkeit (a) auch nicht pathozentrische Mdglichkeiten der Ab-
hangigkeitsverhaltnisse zwischen moralischem Status und Empfindungsfahigkeit denken. So kdnnte
man etwa auch annehmen, dass der Wert des moralischen Status unabhangig von der Zu- oder Ab-
nahme des moralischen Status variiert (b), oder gar gegen jegliche Intuitionen behaupten, dass der
Wert des moralischen Status mit Abnahme von Empfindungsfahigkeit sogar ansteige (c). Allgemein
lieBen sich also folgende Verhaltnisse denken: (a) Empfindungsfahigkeit + — moralischer Status + /
(b) Empfindungsfahigkeit +/- — moralischer Status +/- / (c) Empfindungsfahigkeit - — moralischer
Status +.

%4 Dennett konnte als nicht gradualistischer Denker angesehen werden. Nach ihm soll es keine gro-
Ren Stufen ethischer Relevanz geben, weil Intentionalitat als die fir ihn moralisch ausschlaggebende
Grofie schon in allen Lebewesen und sogar Artefakten in abgeleiteter Form (Bspl. Thermometer) ir-
gendwie realisiert sein soll (vgl. Dennett 2001, 121). Aber a) warum ist eine solche Schwelle ethisch
nicht wiinschenswert (wenn die Lebewesen unterhalb dieser Stufe ohnehin nicht das Kriterium fir
moralische Relevanz erfiillen)? Und b) was spricht Giberhaupt gegen den Gradualismus im Rahmen
einer Bewertung von Empfindungen? Ein Grund fir eine proportionale Gleichverteilung phanomenalen
Empfindens und damit ethischer Werte ist von Dennett nicht gegeben worden.

199



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

abhangig von der Zunahme weiterer Empfindungsfahigkeit zusammen mit dem Vor-
liegen entweder der Anzahl weiterer Kriterien oder deren Auspragung stetig an. Dies
konnte man als einen eingeschréankten multikriteriellen Sentientismus bezeichnen.

Der Pathozentrist muss aus der Vielzahl der genannten Moglichkeiten eine Variante
begrindet auswahlen. Diese Auswahl konstituiert einen Teil des konditionalen Prob-

lems fur den Pathozentrismus.

mS i b mS

Enin E Emn KK E Emn K K E

Abbildung 6 — Pathozentrismusvarianten

Auf den Achsen sind Empfindungsfahigkeit E und der moralische Status mS aufgetragen. mSnax gibt einen Grenzwert des
moralischen Status an. Uber diesen Wert eines vollen moralischen Status kann eine Entitat nicht hinauskommen. Ein bezeich-
net einen Schwellenwert minimaler Empfindungsfahigkeit, ab der in manchen Spielarten des Pathozentrismus moralischer
Status Uberhaupt zugeschrieben wird. Ki., kennzeichnen weitere kognitive Eigenschaften, die fir den moralischen Status aus-
schlaggebend sein kdnnen. Der Graph beschreibt die Zuordnung des moralischen Status auf Grundlage der jeweiligen Empfin-
dungsfahigkeit oder weiterer moralisch relevanter Kriterien.

Im Hinblick auf die Wahl der aufgefihrten Pathozentrismusvarianten lasst sich viel-
leicht zumindest eine Position plausibilisieren, auch wenn ihre Verteidigung noch vie-
le Fragen offen lasst. Aus meiner Sicht sprechen mehrere Grunde fur die letzte Posi-
tion des eingeschréankten multikriteriellen Sentientismus. Zum einen ist es nahe-
liegend, dass erst Empfindungszustande eines bestimmten Niveaus berucksichtigt
werden. Es ware unplausibel, dass Empfindungszustande im ,Minibewusstseins-
bereich® fur ein ernstzunehmendes moralisches Urteil zahlen sollten. Die leichtesten
Andeutungen von Empfindungen sollten nicht als moralisch ausschlaggebende Gro-
Ren anerkannt werden. Nicht zuletzt aus pragmatischen Grinden ware eine Aner-
kennung solch minimalbewusster Zustande wahrscheinlich unrealistisch. Erstens
liegen derartige Empfindungszustande, wenn sie uberhaupt existieren und fur uns
feststellbar sein sollten, nahe eines vollig irrelevanten Bereichs bloRer Empfindlich-
keit. Sie waren im Sinne des unkonditionalen Problems auch wohl kaum zu erken-
nen. Zudem ware die Berucksichtigung unter lebenspraktischen Umstanden wohl
kaum denkbar. Deshalb sollte von einer Schwelle moralisch relevanter Empfindungs-
fahigkeit ausgegangen werden. Uber den genauen Punkt, an dem diese Schwelle
anzusetzen ist, musste allerdings noch ausfuhrlich diskutiert werden. Zudem ist es
erforderlich, von einem Anwachsen des moralischen Status in Abhangigkeit der Emp-
200



Die Probleme des Pathozentrismus

findungsfahigkeit auszugehen. Es ist gerade die Grundidee des Pathozentrismus,
dass man auf Basis des Empfindungskriteriums eine angemessenere moralische
Beurteilung erhalt. Wird immer der gleiche moralische Status auf Grundlage ver-
schiedener Empfindungsfahigkeiten zugeschrieben, widerspricht dies in gewisser
Weise den Anspriuchen an das zugrunde gelegte Kriterium. Warum sollte ein sehr
geringer Wert der Empfindungsfahigkeit beispielsweise genau den gleichen Wert ei-
nes moralischen Status (z.B. vollen moralischen Status) implizieren wie ein wirklich
differenziert bewusst wahrnehmendes Moralobjekt? Will man die Empfindungsfahig-
keit als moralisches Kriterium ernst nehmen, sollte auch eine differenzierte Zuschrei-
bung moralischer Status auf seiner Grundlage ermaoglicht werden. Zuletzt greift der
eingeschrénkte multikriterielle Sentientismus am besten unsere moralischen Intuitio-
nen auf, weil wir auch meinen, dass weitere kognitive Fahigkeiten in ihrer Wirkung
einen Einfluss auf den moralischen Status haben sollten. Wir sind der Meinung, dass

Schmerz mehr zahlt, wenn man ihn firchten kann.>%°

Das konditionale Problem besteht flr ein Moralsubjekt aber nicht nur darin, den Zu-
sammenhang zwischen Empfindungsfahigkeit eines Moralobjekts und seinem mora-
lischen Wert einzusehen, der nach den dargelegten Pathozentrismusvarianten in je
anderer Weise bestimmt werden kann. Es ist zudem eine Frage, wie moralische Wer-
te generell von einem Moralsubjekt erfasst werden kénnen. Neben dieser grundle-
genden moralmetaphysischen, epistemischen Hirde steht ein Moralsubjekt auch vor
dem Problem, den moralischen Wert weiterer moralisch relevanter Kriterien einzuse-
hen. Eine letzte Aufgabe ware es demnach zu verstehen, wie sich der moralische
Wert einer bestimmten Eigenschaft im Zusammenspiel mit weiteren, sich gegenseitig
beeinflussenden Kriterien verandert.

FUr den Pathozentristen besteht das konditionale Problem deshalb weiterhin aus
insgesamt vier Bestandteilen: 1) Einsicht in die Erfassung moralischer Wertigkeiten
Uberhaupt; 2) Einsicht in die moralische Wertigkeit der Empfindungsfahigkeit; 3) Ein-
sicht in die moralische Wertigkeit einer Menge weiterer im Moralobjekt realisierter
Eigenschaften und 4) Einsicht in die moralische Wertigkeit bei der Einflussnahme
weiterer Kriterien untereinander und in die Einflussnahme dieser Kriterien auf die

Empfindungsfahigkeit der Moralobjekte.

%5 Am Beispiel der Unterscheidung zwischen Schmerz und Leid wird die Frage fir den Pathozentris-

ten virulent, inwiefern genau solche zusatzlichen Kriterien eine Rolle spielen sollten.

201



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Neben der Empfindungsfahigkeit gibt es namlich eventuell noch weitere Kriterien, die
auch relevant sein konnten und durch deren Vorliegen eine andere moralische Ge-

366 oder die allein aus sich heraus

wichtung von Empfindungen entstehen konnte
schon zu einem hoheren moralischen Status der sie innehabenden Entitat fuhren.
Dies ist eine Konsequenz, die sich zwangslaufig aus dem oben beschriebenen multi-
kriteriellen Modell des moralischen Status ergibt, welches sowohl eine innerkriterielle,
interkriterielle als auch kriteriell-interdependente Varianz zulasst.

Wenn der Pathozentrist einen moralischen Unterschied hinsichtlich verschiedener
Spezies machen mdchte, um differenzierte moralische Beurteilungen vorzunehmen,
muss er also weitere Kriterien aul3er der Empfindungsfahigkeit geltend machen. Ge-
nau dann steht er aber vor den beschriebenen Problemen. Er muss verstandlich ma-
chen, welche weiteren Kriterien au3er Empfindungsfahigkeit relevant sein sollten und
wie diese ausgewahlt werden kdnnten. Existieren vielleicht ,Metakriterien® zur Aus-
wahl moralisch relevanter Eigenschaften? Auf welche Eigenschaften sollte er zu-
ruckgreifen, um seine Position fur eine differenzierte moralische Beurteilung zu befa-
higen? Welche Eigenschaften kdnnten Gber Empfindungsfahigkeit hinaus fur den
Pathozentristen statusrelevant sein?*®’ Eine mdgliche Art von moralisch relevanten
Kriterien sind z.B. anspruchsvollere kognitive Fahigkeiten, die eine Entitat besitzen
kann. Es kann bei solchen anspruchsvollen kognitiven Fahigkeiten weiter zwischen
intellektuellen®*® und emotionalen differenziert werden (vgl. Jaworska/ Tannenbaum
2013). Solche Eigenschaften waren plausible Kandidaten fur moralisch relevante Ei-
genschaften. Aber sicher gibt es weitere ebenso plausible Anwarter fur derartige Kri-

terien, die der Pathozentrist auffinden und deren moralische Relevanz er begriinden

366 Singer meint, mentale Kapazitaten konnten den moralischen Status steigern und so eine Bevorzu-
gung dieser Entitaten gegenlber denen bezwecken, die sie nicht besitzen. Diese Tatsache lasst aber
keine generelle Hierarchisierung der Entitdten zu. Denn die erste Zuschreibung von moralischem Sta-
tus wird immer allein auf der Grundlage der Empfindungsfahigkeit vorgenommen. Dabei kdnnen aber
verschiedene Formen der Empfindungsfahigkeit, die verschiedene moralische Status bedeuten kén-
nen, anerkannt werden. Singer tut dies anscheinend nicht (vgl. v. d. Pfordten 1996, 134).

37 Auf mdgliche Strategien zur Auswahl moralisch relevanter Kriterien werde ich weiter unten noch
eingehen.

%8 Zu einem bekannten Vertreter, der anspruchsvolle intellektuelle kognitive Fahigkeiten als wichtigs-
tes moralisches Kriterium heranzieht, zahlt Immanuel Kant (s.o.). Die Rationalitat und der Gebrauch
der Vernunft wird bei diesem Denker ausschlaggebend fur die moralische Beurteilung eines Moralob-
jektes (vgl. Kant 2016, 434ff.). Diese Entscheidung fuhrt im kantischen System letztendlich dazu, dass
Entitaten, denen diese Fahigkeiten abhandengekommen sind, nur noch als blofte Zwecke behandelt
werden kénnen (vgl. Kant 2016, 428). Auch in der neueren Literatur finden sich Positionen, welche
anspruchsvolle kognitive Fahigkeiten als ausschlaggebendes Kriterium moralischer Beurteilung dekla-
rieren: Quinn 1984, 49-52 (nach Jaworska/ Tannenbaum 2013); Kants Theorie ist aber eine Theorie,
die nur einen Grad des moralischen Status zulasst — vollen moralischen Status (vgl. Jaworska/ Tan-
nenbaum 2013).

202



Die Probleme des Pathozentrismus

musste. Genau wie bei der Empfindungsfahigkeit misste er dann nicht nur einsichtig
machen, warum sie als moralisch relevante Kriterien herangezogen werden sollen,
sondern ebenfalls in welchem Grad sie bei der moralischen Urteilsbildung wirksam
werden sollen.

Daruber hinaus muss der Pathozentrist erklaren, in welcher Relation Werte der Emp-
findungsfahigkeit zusammen mit weiteren Kriterien auf Werte des moralischen Status
abgebildet werden (und welche Aspekte der Empfindungsfahigkeit innerhalb dieser
Relation genau relevant sein missen, s.u.). Hierbei ist zu beachten, wie sich Werte
des moralischen Status im Hinblick auf Bewusstseinsfahigkeit unter Berticksichtigung
weiterer moralischer Kriterien verandern konnen. Es gilt allgemein, den Moglichkeits-
raum des Verhaltnisses zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem Status ab-
zustecken.

Nehmen wir an, der Pathozentrist misste eine Handlung im Bezug auf einen Lemu-
ren moralisch beurteilen und er wusste Uber seine Empfindungsfahigkeit und seine
weiteren hoheren kognitiven Fahigkeiten ausfuhrlich Bescheid. Vielleicht konnte er
sie sogar auf einer Skala anderer Spezies verorten. Dann muisste der Pathozentrist
in diesem Zusammenhang nun immer noch verstandlich machen, welchen morali-
schen Status der Lemur auf Grundlage seiner tarierten Empfindungsfahigkeit hat.
Und er musste verstandlich machen, ob und in welchem Ausmal} genau, welche ho-
heren kognitiven Fahigkeiten Einfluss auf seinen moralischen Status hatten.

Das konditionale Problem erschopft sich aber nicht allein in der Bestimmung weiterer
Kriterien und ihrem Einfluss (interkriterielle und kriteriell-dependente Varianz). Neben
den Auswirkungen, die Empfindungsfahigkeit in Abhangigkeit zur Auspragung weite-
rer Kriterien auf den moralischen Status hat, kdnnen sich auch innerhalb der GroRRe
der Empfindungen verschiedene Aspekte des phanomenalen Erlebens jeweils unter-
schiedlich auf den moralischen Status auswirken (innerkriterielle Varianz). Mehr oder
weniger Empfindungsféhigkeit kann namlich Verschiedenes bedeuten. Meines Er-
achtens lassen sich grundlegend vier mogliche Dimensionen der Gradualitét von
Bewusstsein unterscheiden, die unterschiedlich relevant fur die Beurteilung des mo-
ralischen Status sind: a) Wie bereits herausgearbeitet wurde (s. Kapitel 3.1), kdnnen
mit mehr oder weniger Empfindungsfahigkeit verschiedene Grade der Abwesenheit
von Taubheit gemeint sein. b) In einem anderen Sinne kann geringere Empfindungs-
féhigkeit darin bestehen, dass der Grad der Aufmerksamkeit auf einen phdnomena-
len Zustand geringer ist. c) Unter mehr oder weniger Empfindungsféhigkeit kann man

203



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

aber auch die Anzahl der betroffenen Episoden bewussten Erlebens innerhalb eines
Zeitintervalls verstehen. In diesem Sinne ist eine Entitat mehr empfindungsfahig,
wenn sie in einer bestimmten Zeit mehr phanomenal bewusste Episoden aufzuwei-
sen hat als ein anderes Wesen. d) Zuletzt kann mehr oder weniger Empfindungsféa-
higkeit die Anzahl der Modalitdten meinen, innerhalb derer eine Entitat eine phano-
menal bewusste Erfahrung machen kann. Eine Entitat ist dann empfindungsfahiger,
wenn sie sich innerhalb mehrerer unterschiedlicher Modalitaten phanomenal bewuss-
ter sein kann als eine andere Entitat. Es muss ermittelt werden, welche Form der
Empfindsamkeit bzgl. der Zuschreibung eines moralischen Wertes intuitiv fur relevant
gehalten wird oder gehalten werden sollte.*®® Dies kdnnte z.B. zu der Frage filhren,
ob der moralische Status eines Wesens, das mehr Modalitaten des phanomenalen
Empfindens aufweist, héher ist, als der eines Wesens, das innerhalb einer geringe-
ren Modalitatenanzahl zu empfinden vermag. Ware so z.B. ein Bewusstseinsblinder,
der seine visuellen Perzepte nicht mehr phanomenal empfindet, in geringerem Malde
moralisch relevant als Rotkehlchen oder Tauben, die sogar noch einen zusatzlichen
Sinn haben, mit dem sie das Magnetfeld der Erde empfinden kénnen.>”® Sollte diese
gesteigerte Modalitdtenanzahl im Rahmen des phanomenalen Empfindens dieser
Tiere Uberhaupt einen Einfluss auf den moralischen Status haben? Wie wirde es
sich aber auf den moralischen Status auswirken, wenn allein die Intensitat des pha-
nomenalen Erlebens einer Entitat abnehmen wiirde?®”' Es muss bestimmt werden,
welche Merkmale der Empfindungsfahigkeit iberhaupt relevant sind und welche ggf.

mafRgeblicher sein sollten als andere.?’? Die beschriebenen Méglichkeiten einer ,Be-

%9 Nattirlich kann die fiir den moralischen Status relevante Empfindungsfahigkeit auch eine Kombina-

tion der aufgefuhrten Formen der Empfindungsfahigkeit sein. In diesem Fall gilt es herauszufinden,
welche Abstufungen relevant sind und wie sie ggf. jeweils gewichtet werden sollten.

9 Wolfgang Wiltschko hat diese Fahigkeit 1967 bei Tauben entdeckt.

31 Neben der Frage, welche Aspekte des phanomenalen Erlebens (Intensitat, Modalitatenanzahl, etc.)
moralischen Einfluss haben kénnen und wie diese zu gewichten sind, um ein moralisches Urteil zu
fallen, kdnnen verschiedene Merkmale fiir die moralische Relevanz des Erlebens relevant sein. Wel-
che Eigenschaften des phanomenalen Erlebens sind genau moralisch relevant? Das phanomenale
Bewusstsein zeichnet sich durch verschiedene Eigenschaften aus. Nach Meinung verschiedener Au-
toren ist das phanomenale Erleben durch eine Perspektivitdt, seinen Wiederfahrnischarakter etc. aus-
gezeichnet. Welche Eigenschaften sind im Speziellen fir die moralische Bedeutung des qualitativen
Bewusstseins relevant? Liegt es nur an einer ausgewahlten Menge an Eigenschaften, die seine mora-
lische Bedeutung konstituieren, oder sind all seine Eigenschaften fir seine moralische Kraft verant-
wortlich?

%2 Dariiber hinaus ist zu beachten, dass die verschiedenen Dimensionen der Gradualitét des phano-
menalen Empfindens (im Sinne des unkonditionalen Problems) jeweils unterschiedlich schwer einseh-
bar sind. So ist es z.B. eher unproblematisch zu beurteilen, ob ein Wesen im Sinne der Modalitaten-
anzahl (d) mehr oder weniger Empfindungsfahigkeit besitzt. Indem man beobachtet, ob es auf Reize
bestimmter Modalitaten reagiert, kann das Vorliegen dieser Empfindungsdimension getestet werden.
Ein Maf} an Empfindungsfahigkeit im Sinne von Taubheit (a) ist dagegen nur schwer oder gar nicht

204



Die Probleme des Pathozentrismus

rechnung’ oder eines ,Tarierens’ eines moralischen Status unter Ruckgriff auf die
Empfindungsfahigkeit missen im Rahmen jeder pathozentrischen Analyse bedacht,
dargestellt und schlieRlich ausgewertet werden.

Die bisher genannten Schwierigkeiten betreffen die vom Pathozentrismus zu spezifi-
zierenden Umstande der Bestimmung eines moralischen Status auf Grundlage der
Empfindungsfahigkeit und/ oder in Abhangigkeit weiterer Kriterien. Daruber hinaus
muss sich der Pathozentrist im Rahmen des konditionalen Problems noch dem sog.
Problem der Unterdetermination stellen, welches die generelle Eignung des Kriteri-
ums fur eine Moraltheorie thematisiert. Das Problem der Unterdetermination morali-
scher Normen durch das Kriterium der Empfindungsfahigkeit kann als ein Argument
gegen die Annahme verstanden werden, dass Empfindungsfahigkeit allein fur den
moralischen Status ausreichend sein kann. Ist Empfindungsfahigkeit nicht ein zu ba-
sales Phanomen, aus dem sich keine (nicht alle/ nicht in angemessener Form) mora-
lische Normen ableiten lassen. Man konnte namlich annehmen, Empfindungsfahig-
keit ist informativ nicht gesattigt genug, um aus sich heraus schon ein differenziertes
Normensystem hergeben zu konnen.>” Das Spektrum unserer geltenden Normen
ware sozusagen unterdeterminiert, wenn man Empfindungsfahigkeit als einzige Ab-
leitungsbasis fur moralische Normen betrachten wirde. Aus Empfindungsfahigkeit
lasst sich nur ein Ausschnitt aus der Menge von fur den praktischen Umgang not-
wendigen Normen ableiten. Insofern ist Unterdetermination in mehreren Hinsichten
zu verstehen. Einmal kdnnte dieser Vorwurf beschreiben, dass sich aus dem Kriteri-
um der Empfindungsfahigkeit nicht die Begrifflichkeiten deduzieren lassen, die in ei-
nem adaquaten Normensystem vorhanden sein mussten. Zentrale moralische Begrif-
fe mussen von Moralsubjekten eingefuhrt und mit dem Kriterium eigens in
Verbindung gebracht werden kdnnen. Dies ware eine erste Aufgabe des Pathozent-
risten im Hinblick auf dieses Problem. Daruber hinaus konnte man mit Unterdetermi-
nation meinen, dass sich die Anwendung bestimmter Normen auf Situationen und
Kontexte nicht aus Empfindungsfahigkeit allein ableiten lieke. Ob eine Norm in einer
speziellen Situation anwendbar ist, bleibt somit im Ermessen des jeweiligen Mo-
ralsubjektes. Die Bestimmung dieser Kontexte ware eine zweite Aufgabe des Patho-

zentristen im Hinblick auf das Problem der Unterdetermination. Neben diesen beiden

bestimmbar. Dass diese epistemischen Unterschiede einen Einfluss auf ihre moralische Bewertung
haben sollten, wird aber hier bestritten.

%3 Man konnte vielleicht von einem ,uniiberwindbaren Informationsgefalle“ sprechen. Moralische
Normen besitzen mehr Information, mehr Gehalt, als sich vielleicht aus dem bloRen Phanomen des
Empfindens ableiten lielRe; das Phanomen stellt eventuell nicht genug Informationen bereit.

205



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Formen der Unterdetermination kann man auch behaupten, dass das Kriterium der
Empfindungsfahigkeit allein nicht die Kapazitaten hatte, um ein propositional gefass-
tes Normensystem zu generieren. Empfindungsfahigkeit ist ein Phanomen, welches
selber nicht begrifflich ist und sich einer begrifflichen Beschreibungsebene sogar wei-
testgehend entzieht (s. 3.1). Insofern kann man zumindest die grundsatzliche Frage
stellen, wie aus einem solchen Phanomen propositional gefasste Normensysteme
abgeleitet werden sollen. Zuletzt kann mit einer Unterdetermination noch gemeint
sein, dass der Bewertungszustand phanomenal bewusster Zustande nicht fur jedes
Moralobjekt festgelegt ist. Deshalb bleibt es fraglich, wie diese Zustande mit zugeho-
rigen Wertmalstaben in einem Normensystem intersubjektiv verankert werden sol-
len.3™

Der beschriebene Sachverhalt der Unterdetermination lasst sich insgesamt veran-
schaulichen, wenn man Empfindungsfahigkeit hinsichtlich der Ableitungsrelation von
Normen mit einem anderen Moralkriterium wie der Vernunft vergleicht. Kant wahlt die
Vernunftfahigkeit in seiner Ethik als ausschlaggebendes Kriterium fur moralische Be-
rucksichtigung. Bei der Vernunft scheint keine derartige propositionale Armut vorzu-
liegen, die eine Ableitung eines Normensystems erschwert. Moralobjekte sind bei
Kant deshalb Moralsubjekte und moralisch zu berucksichtigen, weil sie vernunftfahig
sind. Dieses Kriterium ist es auch, aus dem die Geltung des Sittengesetzes selber
deduziert wird und dem sich ein Moralsubjekt bei der Behandlung jeglicher Moralob-
jekte letztendlich zu unterwerfen hat. Somit wird mit der Wahl dieses besonderen
Kriteriums die Ableitung moralischer Normen gesichert und ein fur das Moralsubjekt
inhaltlich gesattigtes Normensystem bereitgestellt.

Das Kriterium der Empfindungsfahigkeit ist u.U. vielleicht nicht hinreichend oder im
schlimmsten Fall gar ungeeignet, um als vollstandige, exhaustive Basis fur die Ablei-

tung eines Normensystems zu geniigen. *”> Auch dieses Problem der Unterdetermi-

% Diese Formen der Unterdetermination kénnen sich in zweierlei Hinsicht niederschlagen: Einmal

kénnen die Normen quantitativ unterdeterminiert sein. In diesem Fall lassen sich nicht alle Normen
eines geltenden Normensystems aus Empfindungsfahigkeit ableiten. Andererseits kann man auch
davon ausgehen, dass sich aus Empfindungsfahigkeit Normen nicht in einer hinreichend konkreten
Form ableiten lassen, die Normen bleiben dann unspezifisch. Es handelt sich nicht um eine motivatio-
nale Unterdetermination. Empfindungsféahigkeit macht die Befolgung moralischer Normen wahrschein-
lich hinreichend plausibel. In dieser Hinsicht sollte also keine Unterdetermination bestehen.

%5 Das Problem der propositionalen Unterdetermination kann infolge auch als eine potentielle Ursa-
che fiir einen ethischen Relativismus angesehen werden. Dadurch, dass das moralische Prinzip der
Empfindungsfahigkeit propositional arm ist, ergibt sich ein Spielraum fiir die Ableitung weiterer morali-
scher Satze und somit fiir die Fundierung/ Genese/ Konstituierung verschiedener ethischer Systeme,
die sich auch mitunter widersprechen kénnen. Somit kdnnte aus der propositionalen Armut eine Rela-
tivitatsthese der Moral folgen. Wenn es also so sein sollte, dass moralische Normen durch Empfin-

206



Die Probleme des Pathozentrismus

nation kann als konditionales Problem fiir den Pathozentristen verstanden werden,>"®
wenn er vor die Aufgabe gestellt wird, auf Grundlage bestimmter Werte der Empfin-
dungsfihigkeit spezielle Handlungsanweisungen fiir Moralsubjekte zu deduzieren.””
Die oben angestellten Uberlegungen zeigen, dass die Bestimmung eines morali-
schen Status einer Entitat eine Vielzahl von Problemen mit sich bringt. Das konditio-
nale Problem, welches immer noch besteht, wenn man die Empfindungen anderer
Spezies einsehen konnte (unkonditionales Problem), zeigt sich in mehreren offenen,
vielleicht nicht ohne weiteres lésbaren Fragen fur den Pathozentristen.

Eine integre Position des Pathozentrismus muss in moralischen Kontexten zwischen
verschiedenen Spezies immer auch differenzieren kdnnen. Der Pathozentrist kann,
wenn er den Kreis der Moralobjekte um weniger komplexere Lebewesen erweitern
und die moralischen Implikationen seines wichtigsten Kriteriums ernst nehmen will,
nicht der Nacktschnecke den gleichen moralischen Stand wie dem Menschen zubilli-

gen.>”® Wir haben namlich die unumstdRliche Intuition, dass eine Nacktschnecke ei-

dungsfahigkeit nicht vollstdndig bestimmbar sind, so ergeben sich Spielrdume bei der Festlegung
moralischer Satze, die innerhalb ethischer Systeme jeweils anders ausformuliert werden kénnen. So-
mit kdnnte die Unterdetermination der Moral durch Empfindungsfahigkeit eine Bedingung fiir einen
ethischen Relativismus sein. Dies kdnnte man in einer schwachen Form und einer starken Form be-
haupten. In der starken Form wirde man behaupten, dass jegliche moralischen Satze nicht durch
Empfindungsféahigkeit bestimmt sind. In der schwachen Form wurde man immerhin zugestehen, dass
zumindest ein Kernbereich, d.h. eine Menge moralischer Satze ethischer Systeme, also grundlegen-
dere moralische Normen, aus dem Kriterium der Empfindungsfahigkeit abgeleitet und nicht beliebig
festgelegt werden kdnnen. (Diese Menge waren dann die ethischen Normen, die allen alternativen
ethischen Systemen gemeinsam sind.)

376 Man konnte deshalb auch in Anbetracht dieses Teilproblems den Anwendungsbereich des Patho-
zentrismus einschranken und annehmen, dass die Position nur als eine Ethik fir die Lebewesen fun-
gieren kann, die durch ihn in den Kreis der Moralobjekte aufgenommen werden. Fir eine Moralbe-
griindung in sozialen und komplexen Kontexten des Menschen ware er eher ungeeignet, weil er daftr
nicht genligend propositionales Material bereitstelle.

3" Der Pathozentrismus lieRe sich mit verschiedenen Uberlegungen gegen den Vorwurf der Unterde-
termination verteidigen: 1) Wer sagt, dass die Konstitutionsbasis, d.h. die herangezogenen Kriterien,
fir ein Moralsystem propositionalen Inhalt aufweisen missen, oder gar propositional gefasst sein
missen?! 2) Ebenso kann die Annahme zur Diskussion gestellt werden, dass Moral selber Uberhaupt
in einer propositional gefassten Form vorliegen muss. 3) Zudem kdénnte man die These verteidigen,
dass viele weitere moralische Kriterien vielleicht auch nicht propositional gefasst sind (vgl. Entgeg-
nung 1). 4) Selbst wenn eine propositionale Form flir moralische Normensysteme vorliegt und Empfin-
dungsfahigkeit dieser Anforderung nicht wie andere moralische Kriterien nachkommen kann, so kénn-
ten z.B. innerhalb eines multikriteriellen Sentientismus weitere Kriterien mit propositionalem Gehalt
herangezogen werden, die den Informationsmangel des zentralen Kriteriums ausgleichen und das
Propositionsgefélle zwischen einem moralischem Normensystem und Empfindungsfahigkeit nivellieren
koénnten. (Das trifft nattrlich nicht auf die pathozentrischen Positionen zu, die ausschliel3lich Empfin-
dungsfahigkeit als relevantes Kriterium heranziehen; nur innerhalb multikriterieller Pathozentrismen
I&sst sich auf diese Weise argumentieren.) 5) Ebenso kdnnte behauptet werden, dass propositionaler
Gehalt immer erst ex post und auf der Grundlage des Vorliegens von Empfindungsfahigkeit ,hinzuge-
zogen’ wird. Die meisten Dinge in unserer Welt sind an sich nicht mit einem propositionalen Gehalt
aufgeladen, und wir konstruieren ihn immer erst dazu. So wiirde man behaupten, dass man immer
Zusatzprinzipien benétigt, um konkrete Handlungsempfehlungen abzuleiten (vgl. auch Mill 2000, 42).
%78 \Verschiedene Arten von Geist evozieren genau dann eine unterschiedliche moralische Beurteilung
(vgl. Kéchy 2008, 204f.).

207



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

nen niedrigeren moralischen Status innehaben muss als unsere Mitmenschen. Wenn
der Pathozentrist diese Intuition berlcksichtigen will, muss er eine Konzeption des
moralischen Status wahlen und entsprechende Aussagen uber seine jeweiligen Zu-
schreibungsbedingungen machen. Erst so wird es mdglich, mit den jeweils zuge-
schriebenen moralisch relevanten Eigenschaften differenzierte moralische Urteile zu
fallen.

Wie gezeigt wurde, sind verschiedene Pathozentrismusvarianten denkbar, zwischen
denen es zu unterscheiden gilt. Aus dem Spektrum moglicher pathozentrischer
Spielarten wurde die Variante eines eingeschrdnkten multikriteriellen Sentientismus
begrundet ausgewahlt. Nach dieser Theorievariante des Pathozentrismus wird ange-
nommen, dass moralischer Status ab einem bestimmten Punkt von minimaler Emp-
findungsfahigkeit einsetzt und von da an, abhangig von der Zunahme weiterer Emp-
findungsfahigkeit und zusammen mit dem Vorliegen entweder der Anzahl weiterer
Kriterien oder deren Auspragung stetig anwachst.

Neben der begrindeten Auswahl einer Pathozentrismusvariante stellt sich fur jeden
Pathozentristen das konditionale Problem noch in weiterer Hinsicht. Er muss ver-
standlich machen, welche Eigenschaften zu den moralisch relevanten gehdren und
in welcher Art und Weise sie sich auf den moralischen Status auswirken. Zudem ist
der Pathozentrismus in mehreren Hinsichten mit einem konditionalen Problem kon-
frontiert, wenn er verstandlich machen soll, inwiefern sich aus der Empfindungsfahig-
keit als zentralem Kriterium moralische Normen ableiten lassen. Der Pathozentrist
musste zu den oben herausgearbeiteten Bestandteilen des konditionalen Problems
hinreichend genaue Aussagen machen. Mit diesen Ausfuhrungen wurde neben den
epistemischen Problemen, die sich der Pathozentrismus durch die Wahl seines Krite-
riums einhandelt, auch ein Uberblick (iber die ethischen Schwierigkeiten der Position

geliefert.

208



6 Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der

Moralitat

,Diesem Mangel der objektiven und daraus folgenden allgemeinen Gul-
tigkeit dadurch abhelfen wollen, da® man doch keinen Grund sahe, an-
dern vernunftigen Wesen eine andere Vorstellungsart beizulegen, wenn
das einen gultigen Schluss abgabe, so wirde uns unsere Unwissenheit
mehr Dienste zur Erweiterung unserer Erkenntnis leisten als alles
Nachdenken.” (Immanuel Kant: Kritik der praktischen Vernunft)



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Empfindungen sind epistemisch problematisch. Diese Einsicht wurde in Form der im
letzten Kapitel dargestellten Probleme fur den Pathozentrismus formuliert. Empfin-
dungen kommen in einer physikalistischen Beschreibung unserer Welt nicht vor, sind
innerhalb dieser nicht nachweisbar und auch nicht erklarbar. Die Annaherung Uber
einen naturwissenschaftlichen Zugang erscheint aber der einzige Weg, um Empfin-
dungen anderer Moralobjekte innerhalb eines pathozentrischen Ansatzes uberhaupt
fur ethische Kontexte verwertbar zu machen. Welche Moglichkeiten gabe es sonst,
um objektive Aussagen uber die Empfindungen anderer Moralobjekte ganz unter-
schiedlicher Spezies zu machen, wenn man sie nicht durch willkirliche Setzungen
zuschreiben mochte? Zwar konnte die Zuweisung von Empfindungen fur Moralobjek-
te bestimmter Form (nicht kontingente Verteilung und Emergenzszenarien) und eine
Veranschlagung moralischer Relevanzwerte in ihrer ungefahren Verteilungsstruktur
(Pathozentrismusvariante) grob geleistet werden, die vorliegende Untersuchung hat
aber gezeigt, dass an dieser Stelle immer noch unuberwindbare epistemische Prob-
leme bestehen. Noch immer bleiben Spielraume fur die Zuweisung von Empfindun-
gen und fur die Veranschlagung der moralischen Relevanz eben jener Empfindungen
vorhanden. Aber auch wenn diese Probleme, die sich aus dem zentralen pathozent-
rischen Kriterium ergeben, nicht gelost werden konnen, sind Empfindungen nicht zu
leugnen. Denn unser eigenes Bewusstsein bleibt fur uns zwangslaufig aus der eige-
nen Innenperspektive erfahrbar. Es bleibt erfahrbar, auch wenn es nicht Uber natur-
wissenschaftliche Methoden obijektiviert wird, vollstandig beschrieben und Moralob-
jekten aus der Akteursperspektive eindeutig zugewiesen werden kann. Hier zeigt sich
deutlich, dass

.[d]ie Einschrankung der subjektiven Qualitdten [...] kennzeichnend fur den
allgemeinen Gang der Wissenschaft [ist]. Die Wissenschaft begrenzt deren
Objektivitat, doch sie kann ihre Wirklichkeit nicht abschaffen. Denn jedes
Merkmal unserer Erfahrung und unseres Erlebens hat Anspruch auf Wirklich-
keit.“ (Cassirer 2007, 124)

Ebenso eindeutig ist, dass fur uns genau diese Empfindungen eine moralische Rele-

vanz haben.®"®

%9 Eine physikalistische Beschreibung bleibt immer deskriptiv, und es lassen sich keine normativen

Sachverhalte ableiten. Die Enthaltung bei normativen Fragen folgt fir die Naturwissenschaften aus
der Wertfreiheitsthese (Weber). Zumindest in ihrem Begriindungszusammenhang muss die Wissen-
schaft wertfrei sein. Es fallt auf, dass sich die Naturwissenschaften an den Empfindungen als genau
den Elementen unserer Wirklichkeit auch in deskriptiv-explanatorischer Hinsicht stoRen, deren norma-
tive Kraft so unbestreitbar fir uns ist. Auch der Begriff der Normativitat ist ja aus rein physikalistischen

210



Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitat

Der Physikalismus und die Naturwissenschaften scheinen den pathozentrischen Zu-
sammenhang nur unvollstandig zu bestimmen. Sie scheitern an der fur die Patho-
zentrik so entscheidenden Erfassung von Zustanden des phanomenalen Bewusst-
seins. Daruber hinaus ist auch nicht klar, wie unsere Empfindungsfahigkeit als eine
moralisch relevante GroRRe in ein ethisches Modell Ubersetzt werden kann und wie
mit einem solchen Modell verschiedenen Empfindungen definitive Werte zuzuweisen
waren. Somit bleibt der Zusammenhang zwischen Empfindungsfahigkeit und morali-
schem Status immer zu einem Teil offen, auch wenn unsere pathozentrische Intuition
einer moralischen Relevanz der Empfindungsfahigkeit bestehen bleibt. Es offenbaren
sich grundlegende Grenzen des physikalistisch-naturwissenschaftlichen Weltbildes
und der Bereitstellung moralischer Werte auf der Ebene der moralphilosophischen
Theoriebildung. Denn die Hoffnung des Pathozentrismus auf ein in praktischen Kon-
texten verwertbares Modell fur die eindeutige Zuweisung von moralischer Relevanz
fur verschiedene Empfindungsregungen unterschiedlicher Moralobjekte konnte nicht
erfullt werden. Mit dem Scheitern naturwissenschaftlicher Verfahren hinsichtlich der
Erfassung von Empfindungen scheint es also auch keine Mdglichkeit mehr zu geben,
Empfindungen fir eine differenzierte moralische Beurteilung weiter aufzuschlisseln —
Sicherheiten konnen in einem pathozentrischen Modell nicht gewahrleistet werden.
Pathozentrische Uberlegungen, die auf den mafgeblichen Zusammenhang zwischen
Empfindungsfahigkeit und moralischen Status beruhen, werden sich mit dieser Insuf-
fizienz zwangslaufig auseinandersetzen missen. Der beschriebene Sachverhalt de-
monstriert eine fundamentale Leerstelle, die aus jeder ontologischen Sichtweise
auch bestehen bleiben wird.**® Kénnte es einen tieferen Sinn dafiir geben, dass ge-
nau an diesem Punkt moralphilosophischer Theoriebildung unweigerlich eine Leer-
stelle bleibt? Was konnte ein Grund fur die Offenheit des pathozentrischen Zusam-

menhangs sein?>®' In diesem abschlieRenden Kapitel soll der Versuch unternommen

Pramissen nicht erklarbar. Bewusstsein und Normativitat sind so eng miteinander verbunden, beide
sind nicht im naturwissenschaftlichen Kosmos vorhanden.

%0 Diese Insuffizienz wiirde sich namlich auch im Rahmen eines Dualismus zeigen. Auch ein dualisti-
scher Pathozentrismus muss die moralische Relevanz von Empfindungen rechtfertigen und eine Er-
klarung dafur geben, wie die jeweiligen Moralobjekte empfinden. Bzgl. dieser Fragen bleibt auch der
Dualismus stumm, weil auch er sich auf naturwissenschaftliche Verfahren stiitzen musste, um die
Erfassung dieser Zustande fir die Perspektive eines Akteurs zu leisten. Weil die naturwissenschaftli-
che Methode aber scheitert, misste insofern auch er den Zusammenhang zwischen Empfindungsfa-
higkeit und moralischem Status undifferenziert ethischen Uberlegungen zugrunde legen.

¥ Diese Frage scheint auf den ersten Blick eine teleologische Antwort zum Sinn einer natirlichen
Erscheinung zu verlangen. Ein derartiges teleologisches Denken ware nur bedingt zulassig, denn
nicht alles in der Welt muss einen Sinn haben. Die benannte Frage zielt aber allein auf die Interpreta-

211



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

werden, diese eigentimliche Leerstelle zu interpretieren. Hat es eine besondere Be-
wandtnis, dass eine philosophisch-naturwissenschaftliche Analyse an diesem Prob-
lem scheitern muss? Konnte es vielleicht sein, dass diese ominose Leerstelle viel-
leicht sogar als eine Art Bedingung fir Moralitat zu deuten ist und insofern weniger
als Hindernis, sondern vielmehr als eine Voraussetzung pathozentrischen Denkens

aufgefasst werden muss?

Die intuitive und vorerst unproblematisch erscheinende Behauptung des Pathozen-
trismus, es komme beim moralischen Urteil auf die Leidensfahigkeit von Moral-
objekten an, bedarf aus philosophischer Sicht einer weiter ausdifferenzierten Theorie,
wenn auf ihrer Grundlage tatsachlich valide ethische Entscheidungen getroffen wer-
den sollen. Eine solche Theorie ist aber aufgrund der epistemischen Probleme nicht
verfugbar und kann auch in Zukunft nicht geliefert werden. In der vorliegenden Arbeit
wurde die Ansicht verteidigt, dass die Pathozentrik aber zumindest einen aullerst
plausiblen moralphilosophischen Grundsatz formuliert. Dieser Grundsatz besteht u.a.
in der Ausweitung des Kreises der Moralobjekte als ein zentrales Anliegen des Pa-
thozentrismus. Eine solche Ausweitung des Kreises der Moralobjekte auf Grundlage
des Empfindungskriteriums ist, wie gezeigt wurde, intuitiv nachvollziehbar und durch-
aus auch philosophisch begrundbar. Die Lage des Pathozentrismus als einer vollwer-
tigen ethischen Theorie kann mit Blick auf seine Probleme insofern als Dilemma be-
schrieben werden. Auf der einen Seite erscheint uns das Kriterium der
Empfindungsfahigkeit moralisch auf3erst relevant, und daher erscheint eine Auswei-
tung des Kreises der Moralobjekte fur uns eigentlich unausweichlich. Jede ethische
Theorie, der pathozentristische Prinzipien fehlen, ist nach den Ergebnissen dieser
Arbeit unhaltbar. Auf der anderen Seite kann der Pathozentrismus aber wegen seiner
epistemischen Probleme und weiterer gravierender Schwierigkeiten vielleicht nie eine
vollstandige Moraltheorie sein, aus der sich praxistaugliche und hinreichend konkrete
Normen generieren lassen. Er muss ein Anspruch bleiben, der wegen den in den
vorangegangenen Kapiteln beschriebenen theoretischen Problemen nicht ohne Wei-
teres eingeldst werden kann. Als vorlaufiger Ausweg aus diesem Dilemma konnte
man den Pathozentrismus in reduzierter Form lediglich als ein ethisches Prinzip be-

greifen, das jede Ethik notwendig enthalten muss. Der Pathozentrismus ware dann

tion eines bestehenden Sachverhalts ab, und es wird nicht unterstellt, dass einer solchen Entschei-
dung ein tieferer und vorab gegebener Sinn zuzuweisen ist.

212



Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitat

ein Erfordernis jeder Ethik. Er ware dann zwar selber keine vollwertige ethische The-
orie, sondern musste als Grundsatz aufgefasst werden, welcher zwar generell in ver-
schiedener Form formuliert werden kann, aber zumindest als ,Minimalpathozentris-
mus’ in jede ethische Theorie miteingehen muss. Dieser Kompromiss berucksichtigt
die unkonditionalen und konditionalen Probleme und wird ebenso dem Anspruch ge-
recht, Empfindungsfahigkeit in besonderer Form moralisch auszuzeichnen. Der Mi-
nimalpathozentrismus ware insofern das Destillat, welches von der grof3en Idee ei-
nes Pathozentrismus als einer positiven Theorie iibrigbleiben wiirde.?

Die vorliegende Untersuchung ergreift auf der einen Seite Stellung fur die pathozent-
rische Position, kritisiert sie aber anschliefiend. So wurde der Pathozentrismus, den
es eigentlich zu verteidigen galt, eher widerlegt und durch die Beschrankung auf das
benannte minimalpathozentrische Prinzip fast bis zur Unkenntlichkeit reduziert. Wie
im Vorwort schon betont wird, hat die Arbeit aber nicht den Anspruch, eine anwen-
dungsbezogene Moraltheorie zu liefern, sondern versteht sich eher als metaethische
Analyse, die als kritische Rekonstruktion die theoretischen Grundlagen und die
Reichweite pathozentrischen Denkens untersucht sowie die geist- und evolutionsphi-
losophischen Grundlagen des Ansatzes systematisch aufzuarbeiten versucht.®®
Dass die Analyse den Pathozentrismus kritisch beleuchtet und nur ein fur diese Posi-
tion nuchternes Ergebnis vorzuweisen vermag, liegt weder in der Hand noch im Be-
lieben des Autors. Vielmehr ergeben sich die dargestellten Sachverhalte zwangslau-
fig aus der Struktur pathozentrischer Modelle, wie sie im Rahmen des ersten Teils

der Arbeit rekonstruiert wurden.®®* Das Ergebnis ist insofern als Resultat einer so

%2 Da ein solches Prinzip in allen ethischen Systemen vorausgesetzt werden soll, ergeben sich aus

der hier dargelegten Sachlage auch Implikationen fiir Moralbeurteilung aller moralphilosophischen
Theorien und nicht nur des Pathozentrismus. Der Minimalpathozentrismus ist insofern mehr als sein
Name es suggerieren konnte. Es handelt sich um ein Destillationsprodukt des Pathozentrismus, das
die grundlegende pathozentrische Ausrichtung zu einer generellen Bedingung moralischen Handelns
erhebt. Dies ist eine Uberaus starke These, rein logisch gesehen handelt es sich um eine Allaussage.
(Auch die Konsequenzen aus der Unmdglichkeit einer differenzierten Erfassung aus der Perspektive
des Akteurs gelten fiir jede moralische Beurteilung.)

%3 Die Arbeit ist damit eine dezidiert metaethische Kritik an einer ethischen Position. Sie ergreift ge-
nau dann auch Stellung fir den Pathozentrismus, wenn Argumente fur den moralischen Wert des
Empfindens rekonstruiert werden (Kapitel 2.1). Vehemente Kritik am Pathozentrismus wird formuliert,
wenn das konditionale und unkonditionale Problem (Kapitel 5) diagnostiziert werden, die die Haltbar-
keit des Pathozentrismus als eigenstandige ethische Theorie generell in Frage stellen. Die Arbeit
bleibt insofern neutral, sie legt sowohl Starken als auch Schwéachen einer Theorie auf einer metaethi-
schen Ebene dar.

%4 Die erkenntnistheoretischen Defizite der pathozentrischen Position ergeben sich zwangslaufig aus
dem Fokus auf ein geistiges Kriterium und missen im Rahmen einer Arbeit, die gerade den Schnitt-
punkt von Philosophie des Geistes und Ethik behandelt, in dieser Form diagnostiziert werden. Die
epistemischen Schwachen pathozentrischer Modelle und das daraus resultierende Verhangnis solcher
Positionen kann weder im Rahmen dieser Arbeit geleugnet noch in milderer Form formuliert werden.

213



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

erkannten Sachlage zu betrachten, anstatt als eine Geschichte, die fir den Patho-
zentrismus auf ein ,Happy End“ hinauszulaufen hat.*®® Ein derart erniichterndes Er-
gebnis ist in der Philosophiegeschichte keineswegs eine Besonderheit. Denkt man
an die kantische Kritik, werden auch hier Grenzen philosophischer Schlussfolgerun-
gen markiert, die im Bezug auf die zuvor unhinterfragt akzeptierte philosophische
Mehrheitsmeinung als ernuchternd zu gelten hatten. Dass ein Ergebnis weniger zu-
friedenstellend sein sollte als erhofft, sollte aber keinesfalls den Weg der philosophi-
schen Analyse beeinflussen.®® Und so konnten im alltaglichen Umgang angenom-
mene Sachverhalte in dieser philosophischen Analyse eben nicht vollstandig
rekonstruiert und Gewissheiten nicht auf einer theoretischen Ebene begriundet wer-
den. Unsere bedenkenlose Zuschreibung von Empfindungen fur andere Moralobjekte
ist namlich nicht so unproblematisch, wie sie uns auf den ersten Blick erscheint.

Wir nehmen von vielem an, es seien sichere und nicht weiter in Frage zu stellende
Tatsachen. Dass es sich dabei nur um vorlaufige subjektive Sicherheiten handelt,
zeigt sich oftmals auch besonders deutlich bei moralischen Uberzeugungen. Es er-
scheint uns eindeutig, dass ein Diebstahl aus bereichernden Antrieben verwerflich
oder das Toten eines Menschen ein moralisch inakzeptables Vergehen ist. Auch eine
Tat, bei der einem empfindenden Wesen ohne vernunftigen Grund Leid zugefugt
wird, sind wir sogar bereit, per Gesetz zu verbieten.*®’ Bei einer philosophischen Be-
trachtung solcher als gesichert empfundener moralischer Verhaltnisse ergeben sich
aber unweigerlich Fragen. Und will man diesen Verhaltnissen weiterhin eine Bedeu-
tung einraumen, gilt es, diese Fragen zu beantworten: Was sind ,triftige Grunde’?
Was ist unter Leid zu verstehen? Bei grundlegenderen Fragen ist die zuvor noch

empfundene Sicherheit anscheinend nicht mehr gegeben. Dieser Verlust fuhrt

Der Pathozentrismus verlangt nach einer ehrlichen und ungeschonten Analyse und Darstellung der
Konsequenzen der epistemischen Probleme, auch wenn sie im Hinblick auf die Etablierung einer pa-
thozentrischen Position erntichternd wirken mogen.

%5 Es handelt sich nicht um einen Roman, sondern um eine den wissenschaftlichen Standards genu-
9896nde Untersuchung.

Dass es aber deshalb von vornherein hinfallig gewesen ware, eine Theorie wie den Pathozentris-
mus zu untersuchen, die anscheinend nicht den an sie herangetragenen Erwartungen entspricht, kann
hingegen auch bei noch so erntichternden Aussichten fir den Pathozentrismus nicht behauptet wer-
den. Denn wenn schon allein der Begriff des Pathozentrismus (genauso wie die Ubrigen ,Zentrismen’)
in der gegenwartigen Fachdebatte kursiert, mit dem auch bestimmte Erwartungen verknipft sind, wére
dies schon Anlass genug fiir eine metaethische Analyse. Wenn sich dann herausstellt, dass die Er-
wartungen nicht erfillt, der Begriff des Pathozentrismus gar hinfallig wird oder die untersuchte Position
nicht mehr haltbar ist, so muss doch zumindest herausgestellt werden, dass immerhin diese Erkennt-
nis erst durch die Untersuchung gewonnen wurde. Zumindest dadurch wirde eine derartige Untersu-
chung schon ihre Berechtigung erlangen.

%7 Vgl. Tierschutzgesetz §1, Absatz 2

214



Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitat

manchmal zu einem Unbehagen der mangelnden Orientierung, weil wir bestimmter
Sicherheiten bedurfen, die fur eine alltadgliche Auseinandersetzung mit lebensweltli-
chen Situationen doch notwendig sind. Aber gerade in der Philosophie darf ein sol-
ches Bediurfnis nur eine sekundare Rolle spielen. Die Angst vor dem Verlust dieser
Sicherheiten darf die Beantwortung solcher Fragen weder unterbinden noch beein-
flussen. Vor ca. 2300 Jahren erkannte ein griechischer Philosoph, dass gerade die
Erkenntnis der eigenen Unwissenheit ein konstituierendes Moment philosophischer
Betrachtung sein muss. Er hatte kein Mitleid flr seine Gesprachspartner in ihrer
misslichen und aporetischen Lage. Es war sogar sein Ziel, dass diese sich ihrer
falschlichen Sicherheiten endlich bewusst werden. Er widerlegte ihr Verstandnis von
Gerechtigkeit, von Gluck oder dem, was die Seele sei. Aus der Erkenntnis, dass sich
sicher geglaubte Meinungen letztlich auch als Scheinsicherheiten entpuppen kdénnen,
leitete er den Wert des Wissens um das eigene Nichtwissen ab. So ist gerade die
Erkenntnis unserer Unwissenheit eine der wertvollsten Erkenntnisse der philosophi-
schen Analyse. Nicht nur im Hinblick auf neue Erkenntnisse, die auf diesem bereinig-
ten Wissen zuallererst aufbauen kdénnen, sondern bereits aufgrund ihres epistemi-
schen Wertes, ist gerade die Erkenntnis der menschlichen Unzulanglichkeiten eine
der veritabelsten, die durch die Philosophie hervorgebracht werden.

Vielleicht findet man sich nun in die missliche Lage eines Kebes oder Gorgias ver-
setzt, wenn bis jetzt nicht mehr als die Insuffizienz unserer moralischen Urteilsfahig-
keiten im Rahmen unseres pathozentrischen Denkens erwiesen wurde. Es ist sogar
noch schlimmer: Wenn man den Ausfuhrungen Glauben schenkt, weil3 man um die
moralische Angemessenheit pathozentrischer Uberlegungen, ist aber in dem oben
beschriebenen Dilemma gefangen. Weil nicht festgestellt werden kann, wie andere
Wesen empfinden und wie diese Empfindungen moralisch zu beurteilen sind, waren
eigentlich nicht die Voraussetzungen gegeben, das pathozentrische Denken im
Rahmen einer ethischen Theorie zur Anwendung zu bringen. Es wird noch nicht ein-
mal einen gutmutigen bartigen Philosophen geben, der einem sichere Erkenntnisse
vorschlagen und dem man dann zufrieden zustimmen kann: ,Ja gewiss, lieber Sokra-
tes!“ Antworten auf die konstatierten Probleme der Pathozentrik wurden nicht gege-
ben, sondern nur Schwierigkeiten erdrtert und unsere unzureichenden Kompetenzen
in ihrer Reichweite umrissen. Die Unauflosbarkeit bestehender Probleme ist deutlich
geworden — an der misslichen Lage wird auch zukinftige Forschung nichts andern

kénnen, weil es sich um prinzipielle Probleme handelt, deren Ursache untrennbar mit

215



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

dem pathozentrischen Denken verbunden ist. So haben uns die bisherigen Uberle-
gungen vielleicht nur in eine ,pathozentrische Aporie’ gefuhrt, die keine positive The-
orie, keine Sicherheiten und keine Orientierung in moralischen Kontexten zu leisten
vermag, sondern den Akteur mit den beschriebenen Schwierigkeiten alleine lasst.

Wenn der pathozentrische Akteur nicht wissen kann, wie z.B. ein Tier Uberhaupt
empfindet, wieso und mit welcher Begrindung soll er dann seinen Fleischkonsum
einschranken oder das Schreddern mannlicher Kuken verurteilen? Wie soll der pa-
thozentrisch verfahrende Akteur einen Regenwurm oder eine Ameise behandeln? Es
gibt nach den bisherigen Ergebnissen der Untersuchung nur eine bedingt hilfreiche
Antwort auf diese konkreten Fragen. Aber konnte nicht gerade in einem solchen pa-
thozentrischen Nichtwissen, d.h. in der Erkenntnis der diversen aufgezeigten Schwie-

rigkeiten des Pathozentrismus, ein wesentlicher Orientierungswert liegen?

Die moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit ist aus der menschlichen Innen-
perspektive erfahrbar. Hierbei wird es sich fur uns immer um einen unbezweifelbaren
Sachverhalt handeln. Fur keinen von uns ist das Empfinden eines starken Schmer-
zes unbedeutend. Es liegt fur uns auf der Hand, dass die Grof3e der Empfindungen
auch in ethischen Kontexten eine aulerordentliche Rolle spielen muss. Insofern
bleibt auch bei den bestehenden epistemischen Problemen hinsichtlich der Zugang-
lichkeit zu solchen Empfindungen das Fundament des pathozentrischen Denkens
immer erhalten. Der pathozentrische Zusammenhang, d.h. das Bedurfnis einer mora-
lischen Bewertung der Empfindungsfahigkeit vorzunehmen, bleibt flr uns bestehen,
auch wenn dieser Zusammenhang philosophisch-argumentativ nicht rekonstruierbar
ist. Insofern bleibt das phanomenale Empfinden innerhalb eines pathozentrisch aus-
gerichteten Denkens immer als Autoritat vorhanden. Jeder mdgliche moralische Ak-
teur hat sogar Ressourcen, die Richtigkeit des eigenen Handelns nach Mal3gabe der
Empfindungsfahigkeit der jeweils involvierten Handlungsobjekte einzusehen. Immer-
hin scheint es namlich fur jedes Handlungssubjekt aus der eigenen Perspektive mog-
lich, die metaphysischen Grundannahmen der Pathozentrik als unhintergehbar ein-
zusehen: Man stellt nicht in Frage, dass Empfinden eine auf3erordentliche Rolle in
moralischen Kontexten spielt — intuitiv sind wir bereit, verschiedenen Spezies vorbe-
haltlos Empfindungen zuzuschreiben, diese moralisch zu gewichten und diesbezugli-

che Uberlegungen in unseren Handlungsentscheidungen miteinzubeziehen. Fiir das

216



Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitat

Handlungssubjekt sind auf diese Weise ungefahre Malistabe gesetzt, an denen es
sein Handeln grob ausrichten kann.

Damit ist natlrlich noch keine ausreichend differenzierte und philosophisch stichhal-
tige moralische Orientierung vorhanden. Es ist noch nicht gewahrleistet, dass ein
jedes Handlungssubjekt auch im Stande ist, die flr den jeweiligen Fall im pathozen-
trischen Sinn angemessenen Handlungskonsequenzen abzuleiten oder gar zu be-
grunden. Genau diese Hurde scheint in Anbetracht der naturwissenschaftlichen Un-
zulanglichkeiten im Hinblick auf fremdphanomenologische Empfindungszustande
eine prinzipiell nicht zu leistende Aufgabe zu sein. Man koénnte daher annehmen,
dass der Pathozentrismus auch nicht in der Lage ist, eine moralische Orientierung in
vollem Umfang zu liefern. Trotzdem empfinden wir dies nicht so, sondern meinen
entgegen alldem noch, unsere moralischen Urteile, in denen Empfindung immer eine
entscheidende Rolle spielt, hatten diesbezlglich eine hohe Dignitat.

Erst wenn wir Uber diese Begebenheiten nachdenken, wachst unser Bedurfnis, uns
gerade Uber den Zusammenhang zwischen Empfindungsfahigkeit und moralischem
Status mehr Klarheit zu verschaffen. Wir kdnnten es dann als Bedrohung unserer
moralischen Integritat empfinden, wenn wir erfahren, dass an diesem fur unsere Mo-
ralfahigkeit so wichtigen Punkt unuberwindbare Schwierigkeiten aufwarten. Somit
erkennen wir, dass Moralobjekte eigentlich eben nicht auf Grundlage ihrer Empfin-
dungsfahigkeit beurteilt werden kénnen. Der moralische Akteur muss sich somit in
dem beschriebenen Dilemma begreifen. Inm sind keine hinreichend konkreten Impe-
rative an die Hand gegeben, mit denen er seine pathozentrische Haltung in die Tat
umsetzen konnte. Er muss mit seinem Mangel umgehen; er weil als moralischer
Akteur, worauf es ihm ankommen sollte, hat aber keine Mittel, um diese Vorsatze in
seinem Handeln praktisch umzusetzen. Auch wenn es auf der Hand liegt, dass der
Mensch unter moralischen Gesichtspunkten kein perfektes Wesen sein kann, so be-
treffen die Probleme des Pathozentrismus die menschliche Moralfahigkeit doch im
Kern. Er weild prinzipiell, was moralisch richtig und moralisch falsch ist, ihm fehlen
aber die epistemischen Voraussetzungen, seine pathozentrischen Grundsatze be-
grundet in konkrete moralische Imperative zu Ubersetzen. Im Pathozentrismus ist
eine Handlung moralisch gut, wenn sie Leid vermeidet. Selbst wenn wir aber wuss-
ten, was gut und was bose ist, ist in konkreten Handlungssituationen immer noch
nicht vollstandig und mit Sicherheit bestimmbar, was eine Handlung im Rahmen des

Pathozentrismus zu einer angemessenen Handlung macht. Die Erkenntnis dieser

217



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Lage muss auf den moralischen Akteur erschitternd wirken. Es ware aber an dieser
Stelle vollig unangemessen, dem pathozentrisch ausgerichteten Akteur konkrete
Handlungsanweisungen vorzugeben, ihm wohIimdglich einen moralisch vertretbaren
Tagesablauf oder gar eine Einkaufsliste zu schreiben, die dem Schutz fremdphano-
menologischer Moralobjekte gerechter wird. Dies wiurde den herausgearbeiteten Er-
gebnissen widersprechen, weil es die epistemischen Hindernisse verleugnen wurde.
Vielmehr konnen solche Aufgaben dem Akteur nur selber Ubertragen werden. Kon-
krete Orientierungsratschlage kdonnen einer Ethik als der allgemeinen Philosophie der
Moral nicht generell in Rechnung gestellt werden, weil sie sich nicht auf konkrete
Tatsachen beziehen muss.*® Sie ist als ein ,vorangeschrittenes symbolisches Arbei-
ten zu verstehen, welches unabhangig von einer gegebenen Welt auf diese selbst

bezogen werden kann.

,ES ergibt sich aus dem Wesen und der Eigenart des ethischen Denkens, daf’
es sich mit der Hinnahme des ,Gegebenen’ niemals begnigen kann. Die ethi-
sche Welt ist nie gegeben; sie befindet sich stets ,im Bau“.“ (Cassirer 2007,
99)38?

Insofern muss sie auch keine konkreten Handlungsanweisungen geben — solche
Aufgaben stehen aullerhalb eines genuinen Zustandigkeitsbereichs der Ethik. Die
Form von Orientierung, die ihr hingegen abverlangt werden kann, ist in einer solchen
nicht gegebenen Welt befindlich, die moralphilosophische Tatsachen in prinzipieller
Form zueinander in Beziehung zu setzen hat. Deshalb kann die Krise, die sich fur
den pathozentrischen Akteur aus den herausgearbeiteten epistemischen Schwierig-
keiten ergibt, nur durch die Analyse und Deutung seiner Situation angemessen auf-
gearbeitet werden. Was kann also die missliche Lage des pathozentrischen Akteurs
fur ihn bedeuten? Welche Rolle oder gar Funktion kann die Mittellosigkeit im Rahmen
pathozentrischer Annahmen fir das Individuum oder das Verstandnis des Menschen

allgemein haben?

388 Gegenwartige Werke zur Tierethik gehen aber oftmals genau einen solchen Weg. Als eine Form

angewandter Ethiken versuchen sie, den moralischen Akteuren teilweise konkrete Handlungsanwei-
sungen zu liefern.

%89 Cassirer bezieht sich mit dieser Bemerkung auf Utopien, wenn er auf die Eigenart des ethischen
Denkens als einer Form symbolischer Leistungen des Menschen eingeht. Er macht deutlich, dass die
Ethik moégliche Sollzustande der Welt antizipieren und sich insofern (iber die faktische Welt hinweg-
setzen darf. Wenn die Ethik, Cassirer folgend, aber auch in ihren Entwiirfen von Utopien Uber die fak-
tisch gegebene Welt hinaustreten kann, dann darf aber auch nicht von ihr gefordert werden, dass sie
praktisch-konkrete Handlungsanweisungen geben muss. Diese sind fiir Utopien namlich nicht in vol-
lem Umfang antizipierbar. Insofern genligt es auch der Aufgabe einer ethischen Untersuchung, wenn
sie nur allgemeine moralphilosophische Zusammenhange offenlegt.

218



Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitat

Bei der aufgedeckten pathozentrischen Mittellosigkeit handelt es sich um eine fun-
damentale Leerstelle, die sich eigentlich lahmend auswirken musste. Die pathozent-
rische Mittellosigkeit ist iberdies ein Mangel, der jede Moralsituation®® im Kern be-
trifft. Die Leerstelle wird in jeder pathozentrischen Beurteilungssituation virulent,
Uberall, wo Empfindungen eine Rolle spielen, sei es bei eigenen moralischen Ent-
scheidungen oder bei der Beurteilung von Handlungen anderer. Es zeigt sich aber,
dass dieser Mangel von Moralsubjekten faktisch nicht als aul3erordentlich behindernd
oder gar im Hinblick auf zu treffende Entscheidungen als lahmend empfunden wird.
Das Moralsubjekt nimmt die Schwierigkeiten in einer konkreten Entscheidungssitua-
tion mitunter nicht einmal als hinderlich wahr, obwohl die Schwierigkeiten eine Beur-
teilung von Moralobjekten auf Grundlage ihrer Empfindungen in Anbetracht der be-
grenzten epistemischen Mdglichkeiten eigentlich nahezu unmdglich machen sollte.
Der moralische Akteur wartet aber nicht wie Buridans Esel, der wegen zu langem
Nachdenken zu keiner Entscheidung kommt.**! Vielmehr trifft er seine Entscheidung
einfach, ohne die notwendigen epistemischen Ressourcen zu haben. Moralsubjekte

sind trotz dieser Mittellosigkeit handlungsfahig und zeigen sich in ihren Entscheidun-

%0 Was ist eine moralische Situation oder Moralsituation? Allgemein bezeichnet der Situationsbegriff

,die duleren Umstande, die Umweltbedingungen, die Horizonte, Voraussetzungen und Kontexte, in
denen sich eine Person oder sonst ein betrachtetes Objekt befinden; der S[ituations]begriff kann [ge-
nerell] raumlich-zeitliche, biographische, historische, 6konomische u.v.a. Rahmenbedingungen ein-
schlieBen.” (Hoffe 2008, 283) Der Begriff der Situation wird hier deshalb gewahlt, um auch die episte-
mischen Umstande, die den Ausgangspunkt fir eine Handlungsentscheidung bilden, mit
einzubeziehen. Die moralische Lage eines Handlungssubjekts muss soweit als kontextsensitiv aufge-
fasst werden, als dass seine erkenntnistheoretischen Voraussetzungen in die Analyse mit einbezogen
werden. Eine Situation wird hier nun genau dann als eine moralische verstanden, wenn sie moralphi-
losophische Fragen provoziert oder mdglich macht. Das heifdt, eine moralische Situation ist eine Situa-
tion, die normative alternative Handlungsentwdirfe ins Spiel bringt und zueinander in Beziehung setzt.
In einer solchen Situation ist immer mindestens ein Moralsubjekt, Umstédnde und ggf. ein oder mehre-
re Moralobjekte vorhanden. (Im Fall der hier im Rahmen des pathozentrischen Zusammenhangs be-
handelten moralischen Situationen sind immer auch Moralobjekte involviert.) Eine moralische Situation
besitzt aber nicht zwangslaufig einen Ort oder eine Zeit und muss auch nicht real sein. Sie kann inso-
fern auch in einem Gedankenexperiment bestehen, das lediglich durch die Setzung von Pramissen zu
existieren beginnt. Aus dieser Bestimmung moralischer Situationen wird ersichtlich, dass es gerade
Leerstellen sind, die eine Situation zu einer moralischen machen konnen (s.u.). Um eine Frage zu
stellen, muss namlich erst irgendeine Form von Ungewissheit vorhanden sein. Dennoch ist die Be-
stimmung einer moralischen Situation nicht zirkular, wenn ihre Moralitat im Folgenden auf die Existenz
solcher Leerstellen zurlckgefuhrt wird. Die Leerstellen sind ndmlich nicht fur sich genommen schon
moralischer Natur. Die Freiheit des Subjekts als Bedingung zur Moralfahigkeit eines Akteurs in der
kantischen Ethik oder die Ungewissheit iber Empfindungszustdande von Moralobjekten in einem pa-
thozentrischen Modell sind an sich nicht schon normativ. Diese Unbestimmtheiten sind aber im Stan-
de, bei einer Befragung auf gebotene Handlungen moralische Fragen hervorzubringen.

¥ Man kénnte behaupten, dass Akteure gerade wegen der epistemischen Defizite oft von einem pa-
thozentrischen Denken abweichen und einem anthropozentrischen Kalkiil folgen. In unserem gegen-
wartig noch akzeptierten Umgang mit anderen Spezies handeln wir oft anthropozentrisch. Wir handeln
demnach deshalb anthropozentrisch, so kénnte man folgern, weil wir durch eine unzureichende Ein-
sicht in die Empfindungswelt fremder Spezies nicht die epistemischen Mittel haben, um in vollem Um-
fang pathozentrisch zu handeln.

219



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

gen auch bei fremdphanomenologischen Moralobjekten sogar durchaus sicher und
selbstbewusst. Wie ist diese Diskrepanz zwischen entmutigender Theorie und unbe-
kimmerter Praxis moralischer Akteure zu erklaren? Warum besitzen moralische Ak-
teure ein derartiges Vertrauen in die von ihnen unterstellten Entsprechungen zwi-
schen Empfindungen und moralischer Relevanz? Die Vermutung liegt nahe, dass
dieser Sachverhalt eine wesentliche Bedeutung im Hinblick auf die Moralfahigkeit der
Akteure selbst hat. Man kdonnte namlich annehmen, dass, wenn Moralsubjekte derart
unproblematisch mit dem pathozentrischen Zusammenhang verfahren, die epistemi-
schen Defizite eine prinzipielle Bedeutung fur moralisches Handeln haben konnten.
Man nehme an, man wolle in den Urlaub fahren und suche noch nach einer geeigne-
ten Urlaubslektire. Man weil3, dass es durchaus unangenehm sein kann, die falsche
Geschichte mitzunehmen und der Unterhaltungswert der Geschichte entscheidend
fur den Urlaub ist. Eine bestimmte Geschichte spricht einen an — man hat schon den
Klappentext und die ersten Zeilen gelesen, meint von dieser Geschichte, dass sie
einen unterhalten konnte und ist deshalb auch geneigt, sie in seinen jahrlichen
Sommerurlaub mitzunehmen. Man weild aber naturlich nicht, ob es sich tatséchlich
lohnen wird, gerade diese Geschichte mit in den Urlaub zu nehmen. Die Geschichte
konnte ebenso gut ein Reinfall sein und einen im Urlaub verargern. Warum ware man
trotz dieser Ungewissheit legitimiert (oder fuhlt sich zumindest legitimiert), das Buch
zu kaufen und mit in den Sommerurlaub zu nehmen?

Um sich diesbezuglich sicher zu sein, kdnnte man naturlich den Fortgang der Ge-
schichte erfragen oder sie sogar schon einmal lesen. Wirde man das tun, wurde dies
aber mit Sicherheit den Unterhaltungswert der Geschichte wahrend des Urlaubs
mindern. Deshalb ist diese Option keine gangbare Mdglichkeit — man bleibt lieber
unsicher dartber, ob die Lektlure einen entsprechenden Unterhaltungswert hat, der
dem bevorstehenden Urlaub wurdig ist.

Deshalb vertraut man der Intuition und nimmt die Geschichte mit in den Urlaub, auch
wenn man vorher nicht sagen kann, ob und zu welchem Grad die Geschichte einen
tatsachlich unterhalten wird. Man legt die Geschichte trotz der Unwissenheit Uber
ihren tatsachlichen Unterhaltungswert mit in den Koffer, weil diese Unwissenheit ja
gerade auch eine Voraussetzung dafur ist, dass sie einen Uberhaupt unterhalten
konnte. Insofern ist diese Unwissenheit auch konstitutiv dafur, dass die Geschichte
sie Uberhaupt unterhalten kann. Wir sind insofern legitimiert, einer nicht gesicherten

Intuition zu vertrauen. In einem solchen Fall ist es zulassig, auf eine Intuition zu set-

220



Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitat

zen, die jeglichem weiteren differenzierten Wissen entbehrt und bei der die Rechtfer-
tigung fur das Berufen auf eben jene Intuition aus dem Unwissen selbst ruhrt. Man
weil} ja, dass — wurde man die Geschichte kennen — sie einen niemals unterhalten
konnte. Man muss unterstellen, dass die Geschichte einen im Urlaub ausreichend
unterhalten wird — eine unterstellte Entsprechung zwischen dem Unterhaltungswert
der Geschichte und ihrer Eignung fur den Sommerurlaub. Ihre Rechtfertigung fur das
Vertrauen in diese Intuition, ist die Unwissenheit Uber den Verlauf der Geschichte
selbst — dies ist ein Grund, die Geschichte mitzunehmen und zu lesen. In diesem Fall
muss man als Urlauber vielleicht genau wie der pathozentrische Akteur eine Unwis-
senheit bewusst in Kauf nehmen, weil die Unwissenheit iber den genauen Unterhal-
tungswert und den Fortgang der Handlung konstitutiv fur ihre zukunftige Unterhaltung
ist. Auch der pathozentrisch ausgerichtete Akteur muss das epistemische Opfer brin-
gen, in seine pathozentrische Intuition Uber die moralische Relevanz bestimmter
Empfindungen zu vertrauen, auch wenn er keine differenzierte Zuordnung gewahr-
leisten kann. Er befindet sich in derselben Lage wie der Urlauber, der die Mdglichkeit
der Unterhaltung durch die Lekture sicherstellen will und sich ebenfalls mit seiner
undifferenzierten und nicht weiter begrindeten Intuition zufrieden gibt und mit der
ungelesenen Lekture in den Urlaub fahrt.

Um diese Sachlage noch pointierter darzustellen, konnte man sich im Rahmen eines
Gedankenexperimentes einen allwissenden, ideal-moralischen sowie pathozentrisch
verfahrenden Akteur vorstellen. Dieser Akteur wisste nicht nur, wie seine zu beurtei-
lenden Moralobjekte empfinden, sondern dartuber hinaus auch, welche moralische
Relevanz er diesen Empfindungen zuzuschreiben hatte. Er kdnnte somit das Leid-
mal aller Entitdten einschatzen und moralisch bewerten — das unkonditionale und
konditionale Problem waren fur einen solchen idealen Pathozentriker obsolet. Ein
solch moralischer Akteur wirde zwar unter pathozentrischen Gesichtspunkten die
richtigen Entscheidungen treffen kdnnen, die Situation ware aber bestimmt keine mo-
ralische Situation mehr. Eine moralische Situation ist namlich immer eine Situation,
die normative alternative Handlungsentwurfe ins Spiel bringt und zueinander in Be-
ziehung setzen lasst (vgl. FuBRnote 390). In solchen Situationen sind es gerade die
Leerstellen, die sie moralisch machen. Um eine Frage hinsichtlich verschiedener al-
ternativer Handlungsentwurfe stellen zu kdnnen, muss namlich irgendeine Form von
Ungewissheit vorhanden sein. Waren derartige Leerstellen nicht vorhanden, wirden

Akteure nur noch einer Art Algorithmus folgen und mechanisch die Handlung aus-

221



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

wahlen, die (unter pathozentrischen Gesichtspunkten) die moralisch richtige ware.
Seine Moralitét, die eigentlich keine mehr ist, wirde in der sicheren Ausflihrung einer
Art Programm bestehen. Eine moralische Handlung, bei der eine vorhandene Unwis-
senheit eine Bedingung darstellen kann, ist kein vorgegebener Befehl, der nur auf
seine Ausfuhrung wartet. Vielmehr ruft eine moralische Situation zur reflektierten
Auseinandersetzung und Stellungnahme auf. Wirkliche Moralitat beinhaltet deshalb
auch immer ein Moment der Unbestimmtheit, weil wir uns an irgendeinem Punkt fur
etwas entscheiden mussen, das nicht vollstandig kalkulierbar oder vorgegeben ist.
Dies ist ein wesentliches Merkmal einer moralischen Handlung.392 Beispielsweise ist
ein solcher Aspekt der Indetermination auch in der kantischen Moralphilosophie ent-
halten, wenn das sich entscheidende Individuum notwendig frei gedacht werden
muss, um eine moralische Entscheidung treffen zu kdnnen. Analog eréffnet auch die
prinzipiell unbestimmbare Natur von Empfindungszustanden eine normative Dimen-
sion. Die Unerklarbarkeit (Erklarungslicke) und die Unmoglichkeit einer Ermittlung
von Empfindungszustanden und ihrer moralischen Wertigkeit (konditionales und un-
konditionales Problem) erscheinen in diesem Licht Uberhaupt erst als ein Garant fur
Moralitat. Die beschriebenen Probleme machen uns also erst zu wirklich moralfahi-
gen Wesen.

Die Leerstelle, die fur den moralischen Akteur durch die epistemischen Probleme
verbleibt, erzeugt eine Unscharfe, die notwendig in jeder moralischen Situation vor-

handen sein muss.>®® Diese Unscharfe konstituiert die Moralitéat einer Situation. Die

%92 Moralfahigkeit ist Entitaten genau dann gegeben, wenn Akteure einen ,second person standpoint

(Darwall 2006, nach Burkard 2012, 22 FuBnote 15) einnehmen, d.h. einen Perspektivwechsel vor-
nehmen und ihre Handlungsentscheidung unter Ruckgriff auf Erkenntnisse aus diesem Perspektiv-
wechsel begrinden. Wer moralfahig ist, kann in einen epistemischen Dialog mit den Moralobjekten
treten und Handlungskonsequenzen unter Riickgriff auf die Perspektive anderer auswerten. (,Wie
wirde es mir gefallen, wenn ...?%) Nur die Leerstelle garantiert insofern auch das Einbringen eines
eigenen Standpunktes in die Perspektive des anderen, gdw. unterstellte Entsprechungen vorgenom-
men werden mussen. Die Leerstelle zwingt das Moralsubjekt, seine Perspektive um die mdglicher
Moralobjekte zu erweitern. Insofern ist die Leerstelle auch ein Garant fiir die Moralfahigkeit von Mo-
ralsubjekten und die Moralitat pathozentrischer Handlungssituationen. Erst die Unwissenheit um die
Empfindungen anderer Entitdten und ihrer moralischen Relevanz sowie das mit dieser Unwissenheit
einhergehende Erfordernis, diesbezlgliche Entsprechungen zu unterstellen, heben die Aktivitaten der
pathozentrisch verfahrenden Akteure auf eine moralische Ebene. (Das Verhalten eines idealen mora-
lischen Akteurs, der Uber Zuordnungen von Empfindungen und moralischer Relevanz verfigen wirde,
ware nicht mehr ein in diesem Sinne wirklich moralisches, weil er diesen Perspektivwechsel nicht
mehr notwendig vollziehen wirde. Er wirde nur auf eine abstrakte Zuordnung zurtickgreifen, um Ent-
scheidungen im pathozentrisch richtigen Sinne zu treffen. In einen Dialog mit dem Moralobjekt wiirde
er aber nicht treten.)

%93 Solche Leerstellen einer moralischen Situation kdnnen an verschiedenen Punkten vorhanden sein.
Sie kdnnen ebenso beim moralischen Akteur als der entscheidenden Instanz verborgen liegen. (s.o.
Kants Bedingung der Freiheit des Moralsubjekts). Sie kdnnen sich aber auch wie beim pathozentri-
schen Zusammenhang auf Seite des Moralobjekts auftun. Eine Untersuchung der Bestandteile einer

222



Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitat

Unbestimmtheit Uber das, was zu tun ist, fordert uns Uberhaupt erst heraus, uns auf
unser Gewissen zu berufen. Dieses Erfordernis muss aus irgendeiner Form der Un-
sicherheit erwachsen. Wenn man so will, ist Moralitat dann etwas, das sich bis zu
einem gewissen Grad durch Unbestimmtheiten selber bestimmt. Wir sind erst bereit,
von einer Situation und einer Handlung als einer moralischen zu sprechen, wenn sie
ein solches Moment der Unscharfe enthalt und dem Akteur gerade nicht vollstandig
vorgibt, was er zu tun hat. Solche Unwagbarkeiten oder Imponderabilien machen
eine Entscheidung erforderlich, die durch ihre Unbestimmtheit dann als ein in vollem
Sinne moralisches Verhalten interpretierbar wird. In allen moralischen Situationen
sind solche Leerstellen vorhanden, die erst ein ethisches Nachdenken ermogli-
chen.*** Moralische Pflichten sind insofern auch nicht mit Pflichten im eigentlichen
Sinne vergleichbar. Eine reine Pflichterfullung tragt meist eine in ihrem Handlungs-
vollzug vollstandig festgelegte Bestimmung an den Akteur heran. Es verbleibt also
kein Raum fur eine wirkliche Entscheidung, sondern sie verlangt vom Akteur einen
vorgegebenen und zumeist vollstandig bestimmten Handlungsvollzug. Bei reinen
Pflichterflllungen besteht die Entscheidung lediglich darin, der Pflicht nachzukom-
men oder sich eben zu verweigern. Sie gewahrt dem Akteur lediglich die Mdglichkeit
auf ein ,Ja“ oder ,Nein®“. Moralische Pflichten sind aber ganz anders beschaffen. Sie
sind nicht derart im Handlungsvollzug determiniert. Die moralische Pflicht ist nur da-
hingehend festgelegt, dass sie dem Akteur vorgibt, das eigene Gewissen zu befra-
gen.395 Die verbleibende Ungewissheit in moralischen Situationen lasst sich beson-
ders gut an extremen Beispielen wie den moralischen Dilemmata demonstrieren.
Diese sind nicht final entscheidbar. Es lasst sich niemals bestimmen, was das mora-
lisch Richtige ist. Sollte das von den Terroristen entfihrte Passagierflugzeug abge-
schossen werden? Welches Besatzungsmitglied des untergehenden Schiffes darf fur

die Ubrigen geopfert werden? Darf das Arzneimittel von dem Ehemann der Totkran-

moralischen Situation und der méglichen Verortung von solchen Leerstellen kdnnte ggf. weitere Auf-
klarung dartber verschaffen, welche Leerstellen genau diejenigen sind, die eine Situation zu einer
moralischen machen.

%94 Auch Situationen anderer Art enthalten Unbestimmtheiten. Diese Unbestimmtheiten sind aber
wahrscheinlich durch eine umfassende Analyse der Situation und der Umsténde aufklarbar. Die Un-
scharfe in moralischen Situationen verbleibt aber. Dies alles heil3t aber nicht, dass die Moralitat einer
Situation vollstandig auf diese Unbestimmtheiten reduzierbar ware. Die Leerstelle in moralischen Situ-
ationen ist bestimmt notwendig, aber nicht hinreichend, damit eine Situation moralisch genannt wer-
den kann.

%% Dass sich die moralische Pflicht von nichtmoralischen Pflichten unterscheidet, sieht man auch da-
ran, dass die nichtmoralische Pflicht eine unmoralische Tat fordern kann. Sie kann genau das Gegen-
teil von dem abverlangen, wohin das moralische Gewissen tendiert. Ein Beispiel, in dem eine morali-
sche Pflicht einer gesellschaftlich vorgegebenen Pflicht gegeniibersteht, wird in der Literatur z.B. in
Lenz' Roman ,Deutschstunde® verarbeitet.

223



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

ken gestohlen werden? Alle diese moralischen Situationen enthalten nicht auflésbare
Ungewissheiten.

Diese Moralitat erzeugende Funktion involvierter Ungewissheiten wird im Hinblick auf
ein pathozentrisches Modell mit dem Minimalpathozentrismus zum Ausdruck ge-
bracht. Der Minimalpathozentrismus bringt die epistemischen Unzulanglichkeiten bei
der Erfassung von Empfindungszustanden zum Ausdruck, wenn er die Handlungs-
vorgaben von Moralsubjekten in einer pathozentrischen Beurteilung grundlegend be-
schneidet. Es werden keine definiten Zuordnungen geliefert, die konkrete Hand-
lungsanweisungen geben kdnnen. Hierin drickt sich aus, dass das Moralsubjekt
notwendigerweise fur seine moralischen Entscheidungen eigenverantwortlich Set-
zungen bei der Wertzuweisung vornehmen muss. Dadurch, dass der Pathozentris-
mus aufgrund epistemischer Unzulanglichkeit ein Minimalpathozentrismus bleiben
muss, weil er nicht als vollwertige Theorie ausgebildet werden kann, auf deren
Grundlage mechanisch Handlungsentscheidungen getroffen werden konnten, sind
auch notwendigerweise Spielraume bei der Zuweisung moralischer Werte vorhan-
den. Auf diese Weise bleibt Moralitat Gberhaupt noch maéglich. An der Unerklarbarkeit
des phanomenalen Erlebens spannt sich insofern eine moralische Dimension erst
auf. Ware Bewusstsein erklarbar, ware es ,entmystifiziert”, so ware auch seine mora-
lische Relevanz wahrscheinlich nicht mehr in dieser Form gegeben. Moralitat ver-
langt nach solchen Leerstellen — ohne sie waren moralische Gebote nicht mehr das,
was sie sind, sondern bloRe Kalkulationen, die den Akteuren keine normative Leis-
tung abverlangen wiirden.** Der Minimalpathozentrismus ist insofern der einzig feste
Punkt, von dem aus man in eine getribte Landschaft der Moralitat blickt; er ware der
Mittelpunkt eines Kreises, dessen Umfang wir nicht ablaufen kdnnen.

FUr die Entscheidungen in moralischen Situationen muss das Moralsubjekt eigen-
standig Setzungen vornehmen — es muss Moralobjekten Empfindungen unterstellen
und diesen ein moralisches Gewicht beimessen.**” Wenn das Handlungssubjekt aber

3% Oft ist dieser Indeterminismus auf der Ebene der Struktur und des Inhalts moralischer Sachverhalte

angesiedelt. Auf einer so basalen Ebene wie dem Wert des moralischen Empfindens, bei dem die
moralische Relevanz fur die moralischen Akteure nicht mehr in Frage zu stehen scheint, ergibt sich
der Indeterminismus auf einer anderen Ebene: Moralitat wird dadurch mdglich, dass sich Varianzspiel-
rdume bei der Zuweisung moralischer Werte ergeben. Empfindungsféahigkeit muss in jeder morali-
schen Entscheidung eine Rolle spielen. Wie sehr diese Grofde im konkreten Fall zum Tragen kommen
soll, bleibt aber offen und muss offen bleiben, damit sich in vollem Sinne von wirklicher Moralitat spre-
chen Iasst.

¥ Das Moralobjekt selbst erkennt das phanomenale Empfinden als eine moralisch relevante Eigen-
schaft. Die Interpretation des Merkmals fallt ihm deshalb leicht, weil es sich, wie im Kapitel 4.1 gezeigt
wurde, um eine zwar funktionale Eigenschaft handelt, deren genaue Funktion aber nicht weiter be-

224



Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitat

eigene Setzungen vornehmen muss, so stellt sich die Frage, aus welchen Quellen es
das notwendige Ausgangsmaterial fir seine Entscheidungen bezieht. Denn das Mo-
ralsubjekt kann solche Setzungen nicht aus dem Nichts, aus einem moralischen Va-
kuum, treffen. Es muss etwas geben, zu dem sich das Moralsubjekt positionieren
kann. Aus der bloRen Beschaffenheit der gegebenen natirlichen Welt kann das
Handlungssubjekt keine Informationen gewinnen, die eine moralische Positionierung
bezlglich des pathozentrischen Zusammenhangs ermoglichen konnten. Es zeigte
sich, dass eine Erfassung des pathozentrischen Zusammenhangs Uber naturwissen-
schaftliche Verfahren nicht méglich und spatestens in einem ethischen Bereich nicht
mehr auf begrindbare Sachlagen zurlickgebunden ist — eine naturalistische Ethik
scheint wegen der mangelnden Reichweite einer physikalistischen Erschlielung von
Empfindungszustianden unmdglich zu sein.>**® Dies bedeutet im Hinblick auf den sooft
in der Philosophie statuierten hortutus concluso des Bewusstseins eine disziplinare
Erweiterung. Der Garten von Empfindungen bleibt so namlich wegen der Unhinter-
gehbarkeit von Empfindungen nicht nur fur die Philosophie des Geistes, sondern
auch fur die Ethiker mit dem Schllssel der naturwissenschaftlichen Analyse ver-
schlossen. Wenn aber naturalistische Ethiken wegen dieser Unzulanglichkeit nicht in
ihrer Vollstandigkeit denkbar sind, dann muss eine empfindungsbasierte Ethik Uber
alternative Wege agieren.

Tatsachlich verfahren Moralsubjekte in konkreten Situationen auch nicht auf natur-
wissenschaftliche Weise und greifen nicht auf deren Methoden zurtick. Sie sind sich
bei ihren Entscheidungen auch weder den philosophischen Problemen noch der
Grenze pathozentrischer Theoriebildung bewusst.

Wissenschaftliche Erkenntnisse kdnnen nur eine mdgliche Quelle unter anderen
sein, die bei einer pathozentrischen Beurteilung von einem Moralsubjekt miteinbezo-
gen werden. Die normativen Implikationen mussen auch aus ganz anderen als auf

naturwissenschaftlichem Wege Eingang in unsere moralischen Handlungsentschei-

stimmbar ist. Es bietet sich insofern fur die Moralsubjekte an, der Empfindungsfahigkeit eine morali-
sche Funktion beizumessen. Genauso ware es auch bei einer Maschine, die ein Teil besitzen wirde,
von dem wir zwar wissen, dass es eine Funktion besitzt, dessen genaue Funktion wir aber nicht ken-
nen. Bei der Zuweisung einer bestimmten Funktion befragen wir zuerst die Teile an der Maschine,
deren Funktionen wir noch nicht kennen. Solche Teile erscheinen uns funktional ungebunden und
bieten sich daher als freie Merkmale fiir eine Interpretation an. Die Teile oder Merkmale, tiber deren
Funktionalitat wir bereits Bescheid wissen (wie beispielsweise die Bremse an einem Fahrrad), wiirden
sich nicht fiir eine Interpretation anbieten.

%8 Sie ist auch schon deshalb nicht angemessen, weil naturalistische Systeme keine Form von Nor-
mativitat erzeugen kénnen, sondern nur auf einer deskriptiven Ebene Begriindungszusammenhange
liefern kénnen.

225



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

dungen finden. Derartige Voraussetzungen finden wir in uns selbst schon vor, oder
sie werden durch eine kulturelle Entwicklung erst hervorgebracht. Hinweise fur anth-
ropologische Voraussetzungen bestehen etwa in unserer Fahigkeit, anderen Wesen
Uberhaupt eine bestimmte Form von Geist zuschreiben zu kénnen — eine derartige
Fahigkeit ist in unserer menschlichen Natur schon angelegt. Ebenso besitzen wir
immer unweigerlich die Intuition, dass Empfindungszustande eine Relevanz fur mora-
lische Sachverhalte haben. All dies kann als anthropologische Voraussetzung fur
Beurteilungen nach pathozentrischen Mal3staben gelten. Wir Menschen kdnnen an-
deren Wesen Empfindungen zuschreiben und sind auch davon Uberzeugt, dass der
moralische Wert einer Handlung letztendlich vom jeweiligen Umgang mit der Empfin-
dungswelt der Moralobjekte abhangt. Zudem stellen bereits vorhandene Intuitionen
Uber die Zusammenhange zwischen Empfindungskapazitaten der Moralobjekte und
dem ihnen jeweils zuzuschreibenden moralischen Status einen weiteren Teil dieser
anthropologischen ,Erkenntnisse‘ dar — wir sind bereit, Moralobjekten mit einer diffe-
renzierteren Empfindungswelt einen hoheren Wert zuzuschreiben als anderen. Mora-
lische Grundsatze, die sich auf eine moralische Auswertung von Empfindungszu-
standen von Moralobjekten beziehen, ergeben sich aber nicht nur aus solchen schon
anthropologisch gegebenen Dispositionen menschlicher Moralsubjekte. Sie bestehen
auch zu einem groRRen Teil aus kulturell tradierten moralischen Werthaltungen und
Erkenntnissen. Die Zuschreibung moralischer Relevanz fur die Empfindungsleistung
verschiedener Moralobjekte findet nicht allein auf einer anthropologischen Ebene
statt. Die Bewertung von Merkmalen unserer Welt ist vielmehr als ein Resonanzpha-
nomen anzusehen, welches nicht von einem einzelnen Individuum erwartet werden
kann. Erst durch die Einbindung des Einzelnen in einen kulturellen Wertediskurs wird
eine Bewertung denkbar. Das ist nicht nur im moralischen Bereich so. Auch in der
Kunst finden Bewertungen nur im kulturellen Miteinander statt. Ein Gemalde Pi-
cassos ware fur einen Einzelnen, der nicht an der Kultur partizipiert, wertlos. Es blie-
be wertlos, solange er nicht an einer Kultur teilhat, die einem solchen Werk eine
gewisse Gute beimisst, oder dem Kinstler zumindest eine hinreichende Aufmerk-
samkeit entgegenbringt. Bevor eine solche kulturelle Einbindung stattfindet, muss
jedwede Zuschreibung willkurlich und zufallig erscheinen. Ebenso verhalt es sich bei
der moralischen Bewertung von Merkmalen. Auch hier handelt es sich um ein Reso-
nanzphanomen, welches nicht flr ein isoliertes Individuum denkbar ware. Unsere

Wertintuitionen erscheinen insofern kulturell gewachsen und ergeben sich aus histo-

226



Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitat

rischen Zusammenhangen. Auch vermeintlich objektive Erkenntnisse Uber die Emp-
findungswelt von (fremdphanomenologischen) Moralobjekten sind kulturell gewach-
sen. In anderen Kulturen (auch vorhergegangener Jahrhunderte) werden anderen
Spezies ganz unterschiedliche Empfindungskapazitaten zugeschrieben. Die Bereit-
schaft, ihnen darlber hinaus eine jeweils bestimmte moralische Relevanz zuzu-
schreiben, ist ebenfalls kulturell bedingt. Meist werden solche Zuschreibungen sogar
uber naturwissenschaftliche Erkenntnisse gerechtfertigt. Eine solche Zuschreibung
kann aber nicht vollstandig durch diese bestimmt sein. Sie besitzt durch die Insuffizi-
enz naturalistischer Erfassungsversuche bereits einen defizitaren Charakter — immer
bleibt zwangslaufig ein Deutungsspielraum vorhanden. Es obliegt damit auch immer
dem jeweiligen Moralsubjekt als Teil eines kulturellen Ganzen, welche Bedeutung es
Empfindungen zuweist. Das heifl3t nun aber nicht, dass die moralische Ausdeutung
von Empfindungszustanden vollig willkirlich sein darf. Sie sollte sich zumindest zu
einem bestimmten Grad an naturwissenschaftlichen Erkenntnissen orientieren, ohne
sich aber vollends auf sie zu berufen; andere Quellen missen miteinbezogen wer-
den. Die normative Bewertung von Empfindungszustanden bleibt damit auf der Basis
kultureller Einfliusse und naturwissenschaftlicher Erkenntnisse bis zu einem bestimm-
ten AusmaR immer beeinflussbar.>*® Wenn wir {ber die epistemischen Grenzen wis-
sen und uns unserer Moglichkeiten bei der Ausdeutung von Empfindungen bewusst
sind, kdnnen wir die Entwicklung unserer Ansichten leiten und bis zu einem gewissen
Grad steuern. Wir kdnnen etablierte Ansichten reflektieren, hinterfragen und uns frei
zu unserer Kultur verhalten, wir konnen sie mitgestalten und verandern. Auf diese
Weise besteht die Moglichkeit, kulturell tradierte Annahmen in Frage zu stellen und
die Entwicklung normativer Bewertungstendenzen zu beeinflussen.

Einem so verstandenen Moralsubjekt stehen also mehrere Quellen fur seine Wert-
setzung zur Verfugung, deren Informationen es unterschiedlich gewichten kann. Je-
des Moralsubjekt kann sie aus der eigenen anthropologischen Anlage zur Moralfa-
higkeit und der Erfassung fremdphanomenologischer Empfindungen (naturliches
Empfinden von Mitleid, kognitive Grundlagen zur Einsicht ins Fremdpsychische), der
Kultur und aus naturwissenschaftlichen Erkenntnissen beziehen. In der Vereinheitli-

chung, Auswahl und Gewichtung dieser Quellen sowie der Positionierung zu gege-

%9 An dieser Stelle stellt sich die Frage nach der Steuerbarkeit der kulturellen Entwicklung: Inwieweit

kann das einzelne Individuum kulturell etablierte Werthaltungen erkennen und umgestalten? Dem
Einzelnen ist es nur bedingt madglich, bereits vorhandene Haltungen aufzubrechen und zu modifizie-
ren. Kulturelle Entwicklungen sind nur bedingt antizipierbar und planvoll zu gestalten.

227



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

benen Informationen wird das moralische Subjekt, so kénnte man weiter behaupten,
erst zu einem Selbst, das eine Setzung zum pathozentrischen Zusammenhang vor-
zunehmen und eine moralische Entscheidung zu treffen vermag. Gerade Uber die
Auseinandersetzung mit Werten und mit der eigenstandigen Setzung solcher Werte

konstituiert sich das menschliche Selbst. So meint Charles Taylor,

,dass man sich keinen sonderlich klaren Begriff davon machen kann [, was es
hei’t, ein handelndes menschliches Wesen, eine Person oder ein Selbst zu
sein,] solange man nicht besser versteht, wie sich unsere Bilder des Guten
entwickelt haben. Das Selbst und das Gute oder, anders gesagt, das Selbst
und die Moral sind Themen, die sich als unentwirrbar miteinander verflochten
erweisen.” (Taylor 1994, 15)

Folgt man dieser Auffassung, scheint das Primare also nicht das urteilende Subjekt

400 setzt. Vielmehr ist

zu sein, welches allein aus sich heraus moralische Malstabe
das Setzen moralischer Mal3stabe erst eine Voraussetzung fur die Konstitution eines
sich als moralisches Subjekt begreifenden Selbst.*’" Solche Wertzuschreibungen
werden auch innerhalb des pathozentrischen Denkens verlangt, wenn das individuel-
le Moralsubjekt dazu aufgefordert ist, einem von ihm unterstellten Empfindungszu-
stand einen moralischen Relevanzwert beizumessen.**? Die in konkreten Handlungs-
situationen unterstellten Entsprechungen begrinden insofern das moralische
Selbstverstandnis des einzelnen Moralsubjektes. Die Notwendigkeit einer Zuschrei-
bung solcher Gewichtungen zwingt den Einzelnen schon sich zu orientieren. Aus der
moralphilosophischen Offenheit des pathozentrischen Kalkils ergibt sich also erst die
Moglichkeit einer Orientierung, die ohne ein solches Erfordernis zur Wertsetzung gar
nicht gegeben ware. Auf diese Weise bildet die Offenheit des pathozentrischen Zu-

sammenhangs eine Grundlage fir die Moralitat. Waren Empfindungswerte und ihre

% Ein Selbst, d.h. die eigene ldentitat, ergibt sich nach dem Taylor'schen Ansatz nicht allein durch

schwache Setzungen (,Ich mag X.“), sondern maRgeblich durch starke Wertungen (z.B. ,X ist gut!).
SVgI. Taylor nach Rosa 2014, 129f.)

' Dieses existenzphilosophische Moment, i.e. dass sich durch die eigene Setzung erst ein Selbst
konstituiert, ist vielleicht auch der Grund, dass die Existenzphilosophie eine Ethik immer vermieden
hat (vgl. Thurnherr 2007). Weil eine Ethik ndmlich das Selbst erst hervorbringt, fallt es aus der Analyse
des Existenzialismus heraus. Die Moralphilosophie liegt so gesehen vor dem Bereich, den der Exis-
tenzialismus in den Fokus nimmt. Das existenzialistische Selbst ist also immer schon da, dessen Ent-
stehung eine Ethik allererst zu beschreiben hat.

492 Das Setzen starker Wertungen ist insofern ein elementarer Schritt bei der Formung des eigenen
Selbst innerhalb der moralischen Situation pathozentrischer Kontexte. Die Zuschreibung von Empfin-
dungen anderer Lebewesen und die Zuweisung einer moralischen Bedeutsamkeit stellen starke Set-
zungen dar, Uber die das menschliche Selbst sich erst formt. ,Dieser Regenwurm empfindet.”, ,Die
Empfindungen dieses Regenwurms sind wertvoll und schiitzenswert.“ sind solche Setzungen Uber die
sich das Selbst konstituiert und sich infolge erst als moralischer Akteur begreifen kann.

228



Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitat

moralphilsophische Relevanz gesetzt und vorgegeben, wirde dies eine Selbstfin-
dung des Moralsubjektes geradezu verhindern.

Auf der einen Seite besteht die Dringlichkeit, Empfindungen anderer Wesen mora-
lisch wertzuschatzen; ebenso existiert auf der anderen Seite kein Zugang zu diesen
Zustanden — wir kdnnen weder ihre Beschaffenheit noch ihren Wert genauer be-
stimmen. Aus dieser Diskrepanz ergeben sich die Aufgaben pathozentrischer Mo-
ralsubjekte. Die Aufgabe des Moralsubjektes besteht zum einen in einer Art Setzung
der jeweilig involvierten Form von Empfindungsfahigkeit. Dartiber hinaus muss das
Moralsubjekt die involvierte Empfindungsfahigkeit mit einem moralischen Relevanz-
wert verbinden. Anscheinend sind wir mit diesen Aufgaben nicht Uberfordert und fuh-
len uns nicht in pathozentrischen Moralsituationen gelahmt. Diese Sachlage ist
dadurch zu erklaren, dass gerade die Setzungen, die vom Moralsubjekt aus einem
epistemisch unterdeterminierten Zustand vorgenommen werden mussen, die Situati-
on erst zu einer moralischen machen und der Akt der freien Setzung uns in den Sta-
tus eines selbstbewussten Akteurs, eines moralischen Selbst, erhebt.

Eine pathozentrische Ethik ist, wie jede Ethik, eine Form der Kontingenzbewaltigung.
Die Art der Geworfenheit, die uns flir die eigene Existenz als menschliche Wesen
auferlegt ist, muss auf irgendeine Weise Uberwunden werden. Wir suchen nach Be-
stimmungen, die unser Handeln leiten kdnnen, nach einer Orientierung, die uns an-
leiten und unserer Existenz einen Sinn geben kénnen. Uber das Setzen von Werten
gibt sich der Einzelne selbst eine Orientierung, nach der er sich in seinen Hand-
lungsentscheidungen richten kann. Erst in der Setzung und Erfullung von Relevanz-
werten innerhalb eines kulturellen Resonanzraumes kann unserer Existenz ein Sinn
beigemessen werden. Diese Wertsetzung kann aber nicht allein auf individueller
Ebene geleistet werden. Denn wenn das jeweilige Subjekt solche Werte allein aus
sich heraus setzen wirde, so ware es sich dieser Setzung auch bewusst und wurde
sie sich nicht mehr als objektiv gultig vorstellen konnen. Genau dies ist aber flur eine
Kontingenzbewaltigung erforderlich. Deshalb muss sich eine derartige Wertzuord-
nung vielmehr Uber eine kulturelle Setzung im Miteinander mit Anderen und der Aus-
einandersetzung mit einer jeweils gegebenen Kultur ergeben. Nur so kdnnen wir den
gesetzten Werten eine Form von Objektivitat unterstellen, deren Berucksichtigung im
eigenen Handeln als Kontingenzbewaltigung empfunden werden kann. Der Einzelne
darf sich nicht daruber im Klaren sein, dass die Werte, nach denen er sich richtet,

selbst gesetzt sind, sondern er muss sich der lllusion hingeben kdénnen, dass sie un-

229



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

abhangig von ihm selbst Bestand haben. Ebenso verhalt es sich mit den Werten ei-
ner pathozentrischen Axiologie. Moralische Relevanzwerte mussen als vorgegeben
und nicht gesetzt erscheinen, damit sie von einem Individuum als nicht willkirlich
gewahlt interpretiert werden kénnen. Eine solche Interpretation von moralischen Re-
levanzwerten von Empfindungszustanden kann deshalb nur Gber einen kulturellen
Rahmen gewabhrleistet werden, in dem der Einzelne eine Wertigkeit von Empfindun-
gen rezipiert, anschlieBend in seinen Handlungsentscheidungen verwertet und so mit
einer gegebenen Offenheit des pathozentrischen Zusammenhangs umgehen kann.

Nun bedeutet all dies nicht, dass das einzelne Moralsubjekt sich zu all dem passiv
verhalten musse. Es ist eben nicht so, dass der Einzelne die in einer jeweiligen Kultur
geteilten Werte rezipieren, unhinterfragt annehmen und umsetzen muss. Im Gegen-
teil. Der Einzelne ist vielmehr dazu angehalten, die jeweiligen Wertzuordnungen zu
hinterfragen, gesellschaftliche Entwicklungen dieses Wertdenkens zu antizipieren
und aktiv an ihrer Gestaltung mitzuwirken. Dafur kann er nicht nur auf die gegebenen
kulturellen Auffassungen zuruckgreifen, sondern hat auch die in dieser Arbeit darge-
legten Erkenntnisse zur Verfigung. Er kann mit ihrer Hilfe beispielsweise die Wis-
senschaftsglaubigkeit unserer gegenwartigen Zeit hinterfragen und sich einer Domi-
nanz naturwissenschaftlicher Disziplinen im ethischen Bereich widersetzen. Ihm ist
insofern ein Korrektiv an die Hand gegeben, mit dem sich gegenwartige Stromungen
analysieren und auswerten lassen. Er weil3 um die Beschranktheit naturwissen-
schaftlicher Verfahren bei der Feststellung von Empfindungen im Hinblick auf das
pathozentrische Denken und ist aufgerufen, gegenwartige Denktraditionen zu hinter-
fragen und ggf. zu revidieren. In diesem Sinne kann ein noch so reduzierter Patho-

zentrismus eine Orientierungsleistung erbringen.

Waren alle Probleme des Pathozentrismus gelost, welche Setzungen blieben dann
noch Ubrig, an dem sich das moralische Selbst des pathozentrisch verfahrenden Ak-
teurs formen kdonnte? Gerade dem Freiraum, der epistemischen Offenheit des patho-
zentrischen Zusammenhangs in jeder konkreten Moralsituation und dem Spektrum
der Unbestimmtheit bei der pathozentrischen Beurteilung, kommt eine wichtige Funk-
tion fur die Moralitat der Beurteilungssituation und der Konstitution des eigenen
Selbst als moralischer Akteur zu. Ware dieser Freiraum nicht gegeben, gabe es auch

keine Moglichkeit, sich als moralisches Selbst zu behaupten, geschweige denn, dass

230



Unterstellte Entsprechungen und die Grundlagen der Moralitat

die Situationen, in denen es sich befindet, Uberhaupt als genuin moralisch begriffen
werden konnen.

Nun lIasst sich an diesem Punkt erneut nach den Implikationen der Ergebnisse der
Arbeit im Hinblick auf eine Orientierung flr den Einzelnen fragen. So folgt aus den
vorangegangenen Uberlegungen an diesem Punkt auch eine normative Haltung fiir
die Pathozentrik. Aus der Interpretation der epistemischen Unzulanglichkeiten fur die
Bestimmung des pathozentrischen Zusammenhangs in einer konkreten Moralsitua-
tion lasst sich eine Verantwortung fir den einzelnen Akteur ableiten. Wenn die pa-
thozentrische Beurteilung von Moralobjekten durch eine derart gravierende und zent-
rale Leerstelle gekennzeichnet ist, muss er mit diesem Faktum reflektiert umgehen
konnen. Er ist dazu aufgerufen, sich seiner aktiven Rolle bei der moralischen Urteils-
bildung bewusst zu werden. Ihm kdnnen keine konkreten Normen vorgegeben wer-
den, sondern durch den Vollzug seiner Handlungen bestimmt er jedes Mal aufs Neue
die moralische Relevanz von Empfindungen, schafft mit jeder Handlungsentschei-
dung einen Wertekosmos. Der moralische Akteur muss sich als diejenige Instanz
begreifen, die die bleibende Leerstelle zu flllen hat, weil sie der Natur nicht ablesbar
ist. Zudem bestimmt er durch seine individuelle Wertzuordnung als individuelle Sym-
bolisierungsleistung den Wert von Empfindungen und sein moralisches Selbst als
eigenverantwortlich und reflektiert Handelnder. Insofern tragen die Erkenntnisse auch
zu einer moralischen Orientierung bei, die zwar nicht in einer Liste konkreter hand-
lungsleitender Imperative besteht, sondern in einer Verortung, die seine Rolle im mo-
ralischen Urteilsprozess bestimmt. Das Unwissen Uber eine klare Zuordnung von
moralischen Relevanzwerten fur Empfindungen von Moralobjekten bildet die Grund-
lage daflr, sich Uberhaupt erst der Verantwortung als moralischer Akteur bewusst zu
werden. Er ist dazu aufgerufen, die vorhandene Beurteilungsinsuffizienz nicht als
Hindernis, sondern als Aufruf zur selbstverantwortlichen Bestimmung seiner Rolle als
moralisches Subjekt im Hinblick auf die Empfindungen ganz verschiedener Moralob-
jekte und ebenso auch als mitgestaltendes Glied eines historisch-gesellschaftlichen

Diskurses zu begreifen.

231






7 Zusammenfassung und Schlussfolgerung

Die Untersuchungen dieser Arbeit hatten die Position des Pathozentrismus zum Ge-
genstand. Die Pathozentrik wurde aus philosophiehistorischer und -systematischer
Perspektive analysiert und dabei die erkenntnistheoretischen und moralphilosophi-
schen Grenzen sowie die vielfaltigen mit ihr verbundenen Probleme herausgearbei-
tet. Am Beginn der Arbeit stand die Beschaftigung mit historischen und philosophie-
systematischen Aspekten des Pathozentrismus. Der geschichtliche Ruckblick (1) auf
den Umkreis des pathozentrischen Denkens zeigte, dass erste Urspringe der Positi-
on beim Hedonismus liegen. Im Hedonismus wurden Empfindungszustande in einem
ethischen Kontext als zentrale GroRe angesehen — beispielsweise bei Aristipp oder
Epikur. Allerdings handelt es sich meist um lebenspraktische Philosophien, die sich
auf die Empfindungen der Akteure beziehen. Die Berufung auf Empfindungen in ei-
nem ethischen Kontext trat oft im Zusammenhang mit dem Verlust sinngebender
Elemente wie Religionen oder in destabilisierten gesellschaftlichen Ordnungen auf.
Seit der Vorsokratik wurde auch die erkenntnistheoretische Problematik der Empfin-
dungsfahigkeit erkannt und diskutiert. Ein begleitendes kritisches Moment pathozent-
risch ausgerichteter Ansatze war also immer schon die begrenzte Zuganglichkeit zu
dem Empfindungskriterium. Die Entwicklungen in der Naturwissenschaft wie der Bio-
logie motivierten einige Philosophen, die Empfindungen anderer Spezies als einen
uns nicht vollig verborgenen Aspekt der naturlichen Erscheinungen anzusehen. Die
Erwartung einer bevorstehenden Klarung dieses Phanomens durch Psychologie oder
Neurologie brachte einige Philosophen dazu, Fremdphanomenologien in den Kreis
der Moralobjekte zu integrieren. Andere Philosophen schlossen nichtmenschliche
Wesen wegen der mangelnden Erkennbarkeit ihrer Empfindungen wieder aus dem
Kreis aus und degradierten sie zu maschinenahnlichen Wesen. Auch wenn sich hier
keine genaue Linie fur diese Wechselwirkungen nachzeichnen lie3, so konnte aus
der philosophiehistorischen Betrachtung doch sicher ein vaager Zusammenhang
zwischen den Auffassungen Uber die Zuganglichkeit in das Empfindungskriterium
und der moralischen Berucksichtigung anderer Spezies angenommen werden.

Neben diesen allgemeinen Punkten wurden zwei Positionen hervorgehoben. Die Mit-
leidsethik Schopenhauers und der Utilitarismus Jeremy Benthams scheinen histori-
sche Pathozentrismen sui generis zu sein. Arthur Schopenhauers Position wird gelei-
tet und bestimmt durch das menschliche Mitgefuhl. Schopenhauer sah im Mitleid



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

eine metaphysische Uberwindung der Individuierung eines Weltwillens. Jeremy
Bentham geht kalkulartig und unpersonlich mit den Empfindungen der Moralobjekte
um und betrachtet sie als Kerngrolie seiner utilitaristischen Theorie. Diese beiden
Modelle pathozentrischer Ethiken bildeten auch Ausgangspositionen fir neuere pa-
thozentrische Positionen. Ursula Wolf bezieht sich auf das Mitleid und vertritt einen
Pathozentrismus Schopenhauer'scher Pragung. Peter Singer lasst hingegen keinen
Zweifel daran, dass er ein pathozentrischer Utilitarist in der Tradition Benthams ist.
Auch diese historischen und aktuellen Positionen des Pathozentrismus lieferten nur
ein ungenaues Bild. Es handelte sich bei ihnen um ganz unterschiedliche Ansatze,
die — wenn man sie in einem vollen Sinne pathozentrisch nennen darf — schwerlich
miteinander vergleichbar sind. Der Pathozentrismus erscheint so meist als ethische
Position in einer Rahmentheorie: Die genannten Pathozentristen treten z.B. mal als
Utilitaristen, das andere Mal als Mitleidsethiker auf.

Nach der Darstellung der geschichtlichen Urspringe des Pathozentrismus wurde
darum ein genaueres Bild des Pathozentrismus geliefert, um die Position aus einer
philosophiesystematischen Perspektive weiter zu analysieren (2). Dazu wurde der
Pathozentrismus von den Alternativpositionen des Physio-, Bio-, und Anthropo-
zentrismus abgegrenzt. Es ist ein grundsatzliches Anliegen des Pathozentrismus,
den Kreis der Moralobjekte Uber die menschliche Spezies hinaus zu erweitern. Der
Physio- und Biozentrismus sind zwar ebenfalls in der Lage, den Umkreis der mogli-
chen Moralobjekte in ihre Theorie zu integrieren, beide sind aber aufgrund der Of-
fenheit und Allgemeinheit eines physischen Kriteriums (Lebendigkeit, Existenz) hin-
sichtlich der Moralobjekte nicht in der Lage, Anhaltspunkte zu liefern, mit denen
andere Entitaten differenziert beurteilt werden konnten. Der Anthropozentrismus auf
der gegenuberliegenden Seite des Spektrums erkennt hingegen u.U. mentale Eigen-
schaften als Kriterien an, die diesen Malstab erflullen; er beschrankt sich jedoch in
seiner Konzeption bewusst nur auf vernunftbegabte oder rational handelnde Men-
schen und grenzt damit andere Spezies von vornherein aus dem moralischen Dis-
kurs aus. Er widerspricht also dem pathozentrischen Grundgedanken eines erweiter-
ten Kreises an Moralobjekten. Der Pathozentrismus liel} sich hinsichtlich des
angestrebten Umfangs an Moralobjekten als eine gemaRigte Position zwischen Bio-
zentrismus und Physiozentrismus bestimmen, die sehr viele Moralobjekte integrieren,
und einem Anthropozentrismus mit einem geringen Umfang an Moralobjekten. Aus

Sicht anthropozentrischer Theorien lasst der Pathozentrismus deshalb eine geméanig-

234



Zusammenfassung und Schlussfolgerung

te, aber nicht-speziezistische und prinzipiell nicht auf unsere bekannten Spezies ein-
geschréankte sowie auch eine nicht-organizistische Erweiterung des Kreises an Mo-
ralobjekten zu.

Nach dieser ersten philosophiesystematischen Einordnung wurden verschiedene
Argumente flr den Begrindungszusammenhang zwischen Empfindungsfahigkeit
und moralischem Status geliefert (2.1). Wie sich zeigen lie3, kann dieser pathozentri-
sche Zusammenhang sogar auf verschiedene Weise gerechtfertigt werden und muss
insofern als Kern einer pathozentrischen Theorie nicht als factum brutum akzeptiert
werden. Es wurden einige Mdglichkeiten der Begrindung dieses den Pathozentris-
mus im Kern betreffenden basalen, metaphysischen Zusammenhangs aufgezeigt.
Anschlie3end sind weitere bestimmende Merkmale fur pathozentrische Ethiken her-
ausgearbeitet worden, um so ein noch konkreteres Bild des aktuellen pathozentri-
schen Ansatzes vorzustellen (2.2). Der Pathozentrismus taucht im Kontext tier- und
umweltethischer Debatten auf, eignet sich aber nur bedingt als umweltethische Posi-
tion. Er versteht sich als eine Ethik, die meist eine Nahe zu utilitaristischen Theorien
aufweist, aber nicht zwangslaufig ein Utilitarismus sein muss. Der Pathozentrismus
ist konsequenzialistisch, nicht-speziezistisch, naturalistisch, moralobjektzentriert, in-
dividualistisch und eignet sich fur den ethischen Fernbereich. Er ist defizitorientiert
und mentalistisch.

Ein besonders kennzeichnendes Merkmal pathozentrischer Ethiken ist ihre wertethi-
sche Struktur (2.3). Ein Pathozentrismus ist als wertethisches Modell, als Axiologie,
zu begreifen, bei der verschiedenen Eigenschaften unserer Welt — und eben auch
der Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit — eine moralische Wertigkeit zugespro-
chen wird, auf die wir bei unseren Handlungsentscheidungen zuruckgreifen. Wenn
der Pathozentrist seine Intuition differenzierter moralischer Status fur unterschiedlich
entwickelte Spezies berlcksichtigen will, muss er eine Konzeption des moralischen
Status liefern, die es erlaubt, auf Grundlage der zugeschriebenen moralisch relevan-
ten Eigenschaften differenzierte moralische Urteile zu fallen. Moralischer Status wur-
de in Anbetracht der unterstellten wertethischen Struktur pathozentrischer Ansatze
als eine sekundare Eigenschaft verstanden, die aus der jeweiligen Konstellation mo-
ralisch relevanter Eigenschaften erwachst, die die zu beurteilende Entitat besitzt. Die
entwickelte Konzeption des moralischen Status fur den Pathozentrismus wurde des-
halb prinzipiell multikriteriell angelegt. Der moralische Status wurde so konzipiert,

dass Differenzierungen zwischen verschiedenen Spezies mdglich sind. Moralischen

235



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

Status zu besitzen, heillt dabei erst einmal nichts weiter, als dass eine infrage ste-
hende Entitat eine nicht leere Menge von moralisch relevanten Eigenschaften instan-
ziiert. Moralischer Status superveniert in diesem Sinne auf den moralisch relevanten
priméren Eigenschaften einer Entitat und ist insofern auf diese reduzierbar. Weil die
Wahl des pathozentrischen Kriteriums untrennbar mit dem Anspruch verbunden ist,
gerade ein auf der jeweiligen Empfindungsfahigkeit einer Spezies basierendes mora-
lisches Urteil zu fallen, musste innerhalb der Konzeption fir eine pathozentrische
Position bzgl. der moralisch relevanten Kriterien eine innerkriterielle, interkriterielle
sowie kriteriell-interdependente Varianz des moralischen Status zugelassen werden.
Nur so kann zwischen unterschiedlichen Spezies in angemessener Weise moralisch
differenziert werden.

Nach diesen ersten beiden vorbereitenden Teilen der Arbeit, befassten sich die
nachsten Kapitel mit diversen Herausforderungen und Begrindungsaspekten des
pathozentrischen Ansatzes. Ein Pathozentrismus steht generell immer vor der Her-
ausforderung, eine Zuganglichkeit fur das zugrunde gelegte Kriterium, vorzugsweise
Uber naturwissenschaftliche Verfahren, zu begriinden. Zudem muss er den erweiter-
ten Kreis moralisch zu berlcksichtigender Entitaten definieren. Die Behandlung die-
ser geist- und evolutionsphilosophischen Herausforderungen bildete einen Schwer-
punkt der vorliegenden Arbeit. Zuerst wurde allgemein auf das vom Pathozentrismus
gewahlte, aber erkenntnistheoretisch aul3erst problematische Kriterium eingegangen
(3). Empfindungsfahigkeit wurde als eine besondere Form von Bewusstsein vorge-
stellt (3.1). Der Pathozentrist bezieht sich, wenn er von Leidens- oder Empfindungs-
fahigkeit spricht, immer auf das phanomenale Bewusstsein, welches innerhalb der
Philosophie des Geistes kontrovers diskutiert wird. Dieses phanomenale Bewusst-
sein ist wahrscheinlich hinsichtlich seiner Auspragungen bei unserer Spezies und
ebenfalls im Vergleich zwischen dieser und anderen Spezies variabel. In anderen
Korpern wird anders empfunden, weshalb von abweichenden bzw. Fremdphano-
menologien gesprochen werden muss, die innerhalb einer pathozentrischen Position
eventuell einen jeweils unterschiedlichen moralischen Rang einnehmen warden.

Um den Pathozentrismus zu etablieren, musste ein gesicherter Zugang vorhanden
sein, mit dem man solche Empfindungen auch anderer Moralobjekte erfahrbar
macht. Eine Basis leisten hierfir naturwissenschaftliche Untersuchungen, die eine
erste Annaherung an die fir den Pathozentrismus so entscheidende Grof3e zu geben

versprechen. Es wurde deshalb unter naturalistischen Gesichtspunkten auf das Emp-

236



Zusammenfassung und Schlussfolgerung

findungskriterium eingegangen und versucht, eine entsprechende ontologische Basis
zu schaffen, von der aus der Pathozentrist Aussagen Uber sein zentrales Kriterium
treffen kann (3.2). Ich diskutierte anschlieBend das Verhaltnis der naturalistischen
Geistphilosophien zu den Naturwissenschaften und ging auf die naturwissenschaftli-
che Erklarung des Empfindens ein (3.3). In diesem Zusammenhang wurde in einem
weiteren Kapitel die philosophische Diskussion und die Erklarung des phanomenalen
Empfindens aus neurologischen Prozessen behandelt (3.4). Es wurde untersucht,
inwieweit naturalistische Theorien das phanomenale Bewusstsein Uberhaupt erklaren
kénnen und — falls sie es nicht kdnnten — was dies wiederum fiur Auswirkungen fur
den Pathozentrismus hatte. Dazu wurde auf die philosophische Debatte um die Er-
klarbarkeit der Empfindungsfahigkeit eingegangen: zuerst auf Nagels Kritik hinsicht-
lich des subjektiven Charakters der Erfahrung, dann auf Vorstellbarkeitsargumente
und schliellich auf Levines Erklarungslicke, nach der der Materialismus zumindest
nicht falsch, aber doch epistemische Probleme der Erklarbarkeit von Empfindungs-
zustanden mit sich bringt. Folgt man dieser Argumentation, sind Empfindungen men-
tale Eigenschaften, die nicht funktionalisierbar und daher nicht im Rahmen reduktio-
nistischer Theorien erklarbar sind. Der Materialismus lasst deshalb eine
Erklarungslicke und erweist sich somit zumindest als defizitar. Nicht alles, was wir
unter z.B. Schmerzen oder anderen Empfindungen verstehen, kann in einer materia-
listischen Theorie erklart werden. Dieses neurologisch-explanativ verursachte Defizit
ist somit auch eine epistemische Herausforderung fur jeden Pathozentrismus. Der
Pathozentrismus muss akzeptieren, dass die von ihm als moralische Grolde aner-
kannten phanomenalen Zustande auf diesem Weg keine naturwissenschaftliche Er-
klarung erhalten kénnen. Insofern handelt es sich beim pathozentrischen Empfin-
dungskriterium um eine nur bedingt einsehbare und naturwissenschaftlich
definierbare Eigenschaft. Empfindungen missen zumindest als epistemisch unde-
terminiert gelten — besonders die Empfindungszustande anderer Spezies unterschei-
den sich hinsichtlich ihrer Feststellbarkeit von anderen GroRen wie z.B. der Fellfarbe,
dem Korpervolumen oder der durchschnittlichen Herzfrequenz. Weil keine Erklarung
fur das Zustandekommen phanomenaler Zustande geliefert werden kann, kann zu-
mindest auf dieser Grundlage im Prinzip auch keine seriose Aussage daruber getrof-
fen werden, ob Fremdphanomenologien lberhaupt Empfindungen haben, ganz zu
schweigen, wie intensiv oder von welcher Art diese Empfindungen bei den jeweiligen

Spezies sind. Weil insofern das Vorliegen und die Verteilung der Fahigkeit zu emp-

237



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

finden vollig unklar ist, muss der Pathozentrist sich nach anderen Erklarungsstrate-
gien umsehen. Deshalb war es erforderlich, auf die Naturgeschichte dieses Merk-
mals einzugehen und sein Auftauchen und damit auch seine Verteilung unter den
Spezies irgendwie zu beschreiben.

In einem umfangreicheren Teil der Arbeit wurde Uber die Entstehung des phano-
menalen Bewusstseins spekuliert (4). Die evolutionare Perspektive ist in der patho-
zentrischen Position immer schon angedacht, aber selten in diesem moralphilosophi-
schen Kontext ausgefihrt worden. Der Pathozentrist muss sich, wenn er als eine
begrindete Theorie auftreten will, diesen biologisch evolutionaren Fragestellungen
im Hinblick auf die Entstehung des phanomenalen Bewusstseins stellen und dabei
ebenso auf die Ontologie dieses geistigen Merkmals eingehen. Denn das phanome-
nale Bewusstsein, welches den Kern der pathozentrischen Position ausmacht, ist ein
mentales Phanomen, was nach einer gesonderten geistphilosophischen Betrachtung
im Hinblick auf seine Entstehung verlangt. Dafur wurden zuerst die ontologischen
Hintergrinde, Methoden und Bedingungen einer Evolution eines mentalen Phano-
mens wie der Empfindungsfahigkeit bereitgestellt.

Es wurde die Annahme verteidigt, dass es sich bei der Entstehung unseres Bewusst-
seins uberhaupt um einen evolutionaren Prozess handelt. Weil Empfindungsfahigkeit
ein sehr komplexes naturliches Merkmal ist, dessen Entstehung nur evolutionar er-
klart werden kann, wurde davon ausgegangen, dass es auch durch evolutionare Me-
chanismen zustande gekommen ist. Unbefangen wurde Uber die Entstehung des
Bewusstseins spekuliert, Uber die Schwelle, ab der Lebewesen begonnen haben
konnten, ihre Umwelt bewusst zu empfinden. Ich betrachtete die Evolution des Be-
wusstseins auch aus einer geistphilosophischen Perspektive, um eine Vorstellung
von dem Entstehungsprozess des pathozentrischen Kriteriums und den Umstanden
seines Auftauchens zu bekommen. Die Intuitionen hinsichtlich der Entwicklung neu-
ronaler und phanomenaler Eigenschaften wurden in der neutralen Relation einer
evolutionaren Supervenienz zusammengefasst, mit der im Weiteren die Frage nach
der Funktionalitadt des Empfindens und nach der Struktur seines Entstehungsprozes-
ses diskutiert werden konnte.

Nachdem also grundlegende Parameter gesetzt waren, wandte sich die Arbeit der
wichtigen Frage nach der Funktionalitat des phanomenalen Bewusstseins zu, um
eine luckenhafte Verteilung unter den Spezies ausschlielen zu kénnen (4.1). Die

ungunstigste Situation fur den Pathozentrismus ware namlich, wenn Empfindungs-

238



Zusammenfassung und Schlussfolgerung

fahigkeit vollig frei und willktrlich unter den Spezies verteilt ware, ohne irgendein
Prinzip, welches seine Auspragungen bei verschiedenen Spezies in irgendeiner Wei-
se festlegt. Unter der Voraussetzung der Erklarungslicke und der nicht aus-
geschlossenen Mdglichkeit seiner Nichtfunktionalitat war eine derartige Festlegung
aber noch nicht gegeben. Man kénnte demnach im Pathozentrismus nicht wissen,
bei welchen Spezies Bewusstsein auftritt und bei welchen es eventuell vollig fehlt.
Um diese ungunstige Situation fur den Pathozentrismus zu vermeiden, musste eine
willkrliche Verteilung des phanomenalen Empfindens innerhalb der evolutionaren
Entwicklungsgeschichte ausgeschlossen werden. Bewusstsein musste im Rahmen
seiner Evolutionsgeschichte als eine nicht nomologisch kontingente Eigenschaft
ausgewiesen werden. Mittels einer Funktionszuschreibung fur Empfindungsfahigkeit
wurden Anhaltspunkte fur eine solche Verteilung geliefert. Dadurch, dass man dem
phanomenalen Bewusstsein irgendeine Funktion, die auch nicht durch einen anderen
Mechanismus ersetzbar ist, zuschreibt, kann auch unterstellt werden, dass es nicht
frei innerhalb des Artenstammbaums verteilt ist. Wir gehen davon aus, dass das
phanomenale Bewusstsein eine Eigenschaft ist, die mit gewissen Kosten-Nutzen-
Prinzipien in Zusammenhang steht und die bei Spezies mit einem jeweils differenten
Niveau an Handlungsspielraumen auftritt. Es stellte sich heraus, dass es sich beim
Bewusstsein um eine fur bestimmte Herausforderungen und Situationen unentbehrli-
che funktionale Eigenschaft handelt, die auch nicht durch einen Alternativmechanis-
mus ersetzt werden kann. Weil alle anderen Lebewesen in ihrer Umwelt auch ahnli-
chen oder vergleichbaren Situationen ausgesetzt sind, muss davon ausgegangen
werden, dass sie auch in der einen oder anderen Form phanomenal empfinden. Der
funktionale Status dieser Fahigkeit wurde diskutiert, um die flr den Pathozentrismus
fatale Situation einer freien und willktrlichen Verteilung phanomenaler Eigenschaften
auszuraumen.

In den folgenden Emergenzszenarien (4.2) wurde nach moglichen Evolutionsverlau-
fen gefragt, die einen Aufschluss Uber die Kontinuitat des Entstehungsprozesses ge-
ben und eine bestimmte plausible Entstehungsvariante flr die weitere Betrachtung
auswahlen lassen. Das Szenario eines gemaligten Panpsychisten, nach dem Be-
wusstsein erst bei manchen Strukturen einer gewissen neuronalen Komplexitat auf-
tritt, erschien mir aufgrund der angefiihrten Uberlegungen gegeniiber alternativen
Ansichten am plausibelsten. Wenn der Pathozentrist verschiedenen Spezies einen

unterschiedlichen moralischen Status zuschreiben mochte, bendtigt er Anhaltspunk-

239



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

te, um eine bestimmte Stufe der Empfindungsfahigkeit innerhalb der Gradualitaten
des phanomenalen Bewusstseins zuzuschreiben. Deshalb ist er auf eine Relation
angewiesen, die das Ausmal® der Empfindungsfahigkeit auf biologisch-
physiologische Eigenschaften und Prozesse zurtickbindet. Insofern kann der Patho-
zentrist in Anlehnung an den entwickelten Begriff der evolutionaren Supervenienz
und dem Bild eines Evolutionsverlaufs eines gemafigten Panpsychisten annehmen,
dass bei Spezies mit einer bestimmten neuronalen Komplexitat auch jeweils ein be-
stimmtes Mal} an phanomenalem Bewusstsein vorhanden ist. Diese Annahmen ge-
ben dem Pathozentristen einen groben Bereich vor, innerhalb dessen er vorerst in
gerechtfertigter Weise phanomenale Zustande annehmen darf. Nur mit einem derar-
tigen evolutionaren Bild des phanomenalen Empfindens ist ein Pathozentrismus
denkbar, der die Empfindungen nichtmenschlicher Spezies begriindet in seine mora-
lische Theorie integrieren kann.

Mit der evolutionsphilosophischen Fundierung des Empfindungskriteriums waren
aber nicht alle Probleme und Herausforderungen fur den Pathozentrismus aus dem
Weg geraumt. Der Pathozentrist steht zwangslaufig immer vor zwei Herausforderun-
gen (5). Einmal muss er sich eingehend dem Phanomen der Empfindungsfahigkeit
zuwenden und die Einsehbarkeit in dieses Kriterium diskutieren. Zum anderen muss
er eine moralische Bewertung auf Grundlage dieses Phanomens vornehmen konnen.
Dementsprechend existiert ein unkonditionales Problem der Einsehbarkeit in das
Empfindungskriterium und ein konditionales Problem der Abbildung dieses Kriteriums
auf den moralischen Status. Der Pathozentrismus muss sich zwangslaufig mit diesen
Problemen auseinandersetzen, wenn er eine begrindete ethische Theorie darstellen
soll.

Das unkonditionale Problem fur den Pathozentrismus ergibt sich direkt aus der Wahl
von Empfindungen als zentralem Kriterium (5.1). Es wurde herausgearbeitet, inwie-
fern immer noch Schwierigkeiten flr den Pathozentristen bestehen, wenn er die Qua-
litdt fremdph@nomenologischer Empfindungszustande auf Grundlage von Introspek-
tion, Verhaltensbeobachtungen oder neurologischer Analogien erschlielfen muss.
Neben dem unkonditionalen Problem, das sich allein auf das im Pathozentrismus
zugrunde gelegte Kriterium der Empfindungsfahigkeit bezieht, besteht aber noch ein
konditionales Problem fur jeden Pathozentristen, wenn es darum geht, unterschiedli-
chen Spezies einen jeweils bestimmten moralischen Status zuzuweisen (5.2). Die

Position des Pathozentrismus ist neben der generellen Rechtfertigung des zentralen

240



Zusammenfassung und Schlussfolgerung

Kriteriums und der Frage, ob sich das gewahlte Kriterium flir die Bewertung von
Handlungen in praktischen Kontexten eignen kann, davon abhangig, ob sich mittels
des Kriteriums auch differenzierte moralische Urteile begrinden lassen. Deshalb
wurde auch das konditionale Problem diskutiert, welches die Zuordnungen von Emp-
findungsfahigkeiten und moralischen Status sowie die Verwertbarkeit des patho-
zentrischen Kriteriums im Hinblick auf die Ableitung moralischer Normen betrifft. Das
konditionale Problem zeigt sich in mehreren offenen, vielleicht nicht ohne weiteres
beantwortbaren Fragen. Es scheint nicht vorbehaltlos mdglich zu sein, eine Einsicht
in den moralischen Wert der Empfindungsfahigkeit zu bekommen. Eine weitere Auf-
gabe ware es zudem zu verstehen, wie sich dieser moralische Wert im Zusammen-
spiel mit weiteren, sich gegenseitig beeinflussenden Kriterien verandert. Mit einer fur
den Pathozentrismus kennzeichnenden kriteriell variablen und graduellen Konzeption
des moralischen Status stellt sich das konditionale Problem in Form der begriindeten
Wahl zwischen unterschiedlichen Spielarten pathozentrischer Theorien. Es sind ver-
schiedene Pathozentrismusvarianten denkbar, zwischen denen es zu unterscheiden
gilt. Ein Spektrum mdglicher pathozentrischer Theorievarianten wurde dargestellt und
die Variante eines eingeschrankten multikriteriellen Sentientismus begrindet ausge-
wahlt. Nach dieser Theorievariante des Pathozentrismus wird angenommen, dass
moralischer Status ab einem Schwellenwert von Empfindungsfahigkeit einsetzt und
von da an, abhangig von der Zunahme weiterer Empfindungsfahigkeit, zusammen
mit dem Vorliegen entweder der Anzahl weiterer Kriterien oder deren Auspragung
stetig anwachst. Neben der begrindeten Auswahl einer Pathozentrismusvariante
stellt sich fur jeden Pathozentristen das konditionale Problem noch in einer weiteren
Hinsicht. Er muss begrinden, welche Eigenschaften zu den moralisch relevanten ge-
hdéren und in welcher Art und Weise sie sich auf den moralischen Status auswirken.
Zudem ist der Pathozentrismus mit dem konditionalen Problem konfrontiert, wenn er
verstandlich machen soll, inwiefern sich aus der Empfindungsfahigkeit als zentralem
Kriterium moralische Normen ableiten lassen.

Die Lage des Pathozentrismus konnte mit Blick auf seine Probleme im Kapitel 6 des-
halb als Dilemma beschrieben werden. Auf der einen Seite erscheint uns das Kriteri-
um der Empfindungsfahigkeit moralisch aul3erst relevant. Daher ist eine Ausweitung
des Kreises der Moralobjekte fur uns eigentlich unausweichlich. Jede ethische Theo-
rie, der pathozentrische Prinzipien fehlen, ist unhaltbar. Auf der anderen Seite kann

der Pathozentrismus aber wegen seiner epistemischen Probleme und weiterer gra-

241



Empfindungsfahigkeit und moralischer Status

vierender Schwierigkeiten vielleicht nie eine vollstandige Moraltheorie sein, aus der
sich praxistaugliche und hinreichend konkrete Normen generieren lassen. Als vorlau-
figer Ausweg aus diesem Dilemma wurde der Pathozentrismus als ein ethisches
Prinzip begriffen. Der Minimalpathozentrismus, nach dem jede Ethik pathozentrische
Normen nicht entbehren darf, berlcksichtigt die unkonditionalen und konditionalen
Probleme und wird ebenso dem Anspruch gerecht, Empfindungsfahigkeit in beson-
derer Form moralisch auszuzeichnen.

Die pathozentrische Mittellosigkeit ist ein Mangel, der jede Moralsituation im Kern
betrifft. Da dieser Mangel von Moralsubjekten faktisch aber nicht als au3erordentlich
behindernd oder gar im Hinblick auf zu treffende Entscheidungen als lahmend emp-
funden wird, wurde nach einer Erklarung fur diese Sachlage gesucht und die These
vertreten, dass die Defizite eine wesentliche Bedeutung im Hinblick auf die Moralfa-
higkeit der Akteure selbst haben. Die Unerklarbarkeit und die Unmadglichkeit einer
Ermittlung von Empfindungszustanden und ihrer moralischen Wertigkeit erscheinen
in diesem Licht Uberhaupt erst als ein Garant fur Moralitat. Die beschriebenen Prob-
leme machen uns also erst zu wirklich moralfahigen Wesen. Moralsubjekte missen
notwendigerweise eigenverantwortlich Setzungen vornehmen, die ihr moralisches
Selbst erst konstituieren. Aus der Interpretation der epistemischen Unzulanglichkei-
ten fur die Bestimmung des pathozentrischen Zusammenhangs in einer konkreten
Moralsituation lief3 sich abschlieRend eine Verantwortung fur den einzelnen Akteur
ableiten. Wenn die pathozentrische Beurteilung von Moralobjekten durch eine derart
gravierende und zentrale Leerstelle gekennzeichnet ist, ist der moralische Akteur

dazu aufgerufen, mit diesem Faktum reflektiert umzugehen.

In Anbetracht der resimierten Ergebnisse kann festgehalten werden, dass die Be-
hauptung des Pathozentrismus, es komme beim moralischen Urteil auf die Leidens-
fahigkeit von Moralobjekten an, einer weiter ausdifferenzierten Theorie bedarf, wenn
auf ihrer Grundlage tatsachlich valide ethische Entscheidungen getroffen werden sol-
len. Es sind noch weitere ausflhrliche und dezidierte philosophische Stellungnahmen
zu den hier diagnostizierten Schwierigkeiten notwendig. Der Pathozentrismus hat
viele Probleme. Andererseits wurde in der vorliegenden Arbeit auch nachgewiesen,
dass es sich beim Pathozentrismus um eine auferst plausible moralphilosophische
Position handelt, dessen moralisches Selbstverstdndnis mit den vorhandenen Prob-

lemen in Einklang gebracht werden kann. Das zentrale Anliegen einer Ausweitung

242



Zusammenfassung und Schlussfolgerung

des Kreises der Moralobjekte auf Grundlage des Empfindungskriteriums ist, wie ge-
zeigt wurde, intuitiv plausibel und philosophisch begrundbar. Die Betrachtung der
Pathozentrik und die Auflésung ihrer Probleme kdonnten meine Katze Sophia, die im-
mer noch geduldig auf meinem Schreibtisch neben dem Bildschirm liegt, zum beifal-

ligen und gelassenen Schnurren gebracht haben.

243






Tabellarische Ubersicht iiber den Aufbau

Teil | Titel Kommentar: Ziel, Argumentation Unterabschnitte Inhalte ErschlieBungsfragen Umfang

Vorwort Im Vorwort wird die Idee einer pathozentrischen Anlass und Entwicklung der Un- Was ist Gegenstand und 3
Ethik als einer moralphilosophischen Position ent- tersuchung Motivation der Arbeit?
worfen, die sich an einem naturalistisch- Vorstellung von Anliegen und
wissenschaftlichen Selbstverstandnis und den ethi- Thema
schen Herausforderungen unserer Zeit orientiert.

Einleitung In der Einleitung werden die zentrale Fragestellun- Fragestellung und Ziel der Arbeit Was sind das Thema, Aus- 8
gen, Ziele und der Aufbau der Arbeit sowie For- Skizze von Aufbau und Argumen- | gangslage, Schwerpunkte und
schungsstand und Forschungsbedarf dargelegt: Die tationsgang Struktur der Arbeit?
Arbeit untersucht die Position des Pathozentrismus Schwerpunkte und Grenzen der
aus philosophiehistorischer und -systematischer Untersuchung
Perspektive und arbeitet dabei die erkenntnistheore- Stand der Forschung und zu be-
tischen und moralphilosophischen Grenzen des antwortende Forschungs-
Pathozentrismus heraus; sie untersucht vorrangig fragen
das zugrunde gelegte Kriterium der Empfindungsfa-
higkeit und besitzt insofern einen geistphilosophi-
schen und evolutionsphilosophischen Schwerpunkt.
Sie versteht sich als kritische Rekonstruktion patho-
zentrischer Ethiken.

1 Eine kurze Geschich- Das erste Kapitel beginnt mit einer kurzen Betrach- Identifizierung der Urspriinge der Welche historischen Theorien | 21

te der Pathozentrik tung der Philosophiegeschichte von der Antike bis pathozentrischen Position kénnen als pathozentrische
zur Gegenwart im Hinblick auf die Empfindungsfa- Skizzierung der Entwicklungen Ethiken verstanden werden
higkeit als moralisch relevante GroRRe. Dieser erste und Umbriiche im patho- und wo hat das pathozentri-
Teil der Arbeit versucht, die Urspriinge und ent- zentrischen Denken sche Denken seinen Ur-
scheidende Wendepunkte im Umkreis des patho- Ubersicht tiber gegenwartige sprung?
zentrischen Denkens herauszustellen und endet mit pathozentrische Theorien
der Darstellung zeitgendssischer Positionen des
Pathozentrismus, die die Empfindungsfahigkeit in
das Zentrum moralischer Beurteilung stellen.

2 Nahere Bestimmung Im zweiten Kapitel wird ein allgemeines Bild des 2.1 Die Begriindung des moralmetaphysische Begriindung | Was ist eine pathozentrische 45

des Pathozentrismus

Pathozentrismus bereitgestellt, welches die histori-
sche Gewachsenheit der Position aufgreift und
schon ihre physikalistisch-naturwissenschaftliche
Nahe konstatiert. Es wird eine Arbeitsdefinition
entwickelt, mittels derer der Pathozentrismus weiter
untersucht werden kann: So wird versucht, die mora-
lische Relevanz der Empfindungsfahigkeit in allge-
meiner Art zu rechtfertigen, um das ethische Selbst-
verstandnis dieser Position zu explizieren (Warum
sollte Empfindungsfahigkeit iberhaupt moralisch
relevant sein?). Zudem werden Merkmale, Anwen-
dungsbereiche, Grenzen und die diesen Ethiken

pathozentrischen Zusam-
menhangs

2.2 Merkmale und Grenzen
des Pathozentrismus

2.3 Die Struktur der patho-
zentrischen Ethik und morali-
scher Status

Verortung in der Theorienland-
schaft

Entwicklung eines vorlaufigen
Modells des Pathozentris-
mus

Argument der Notwendigkeit einer
differenzierten moralischen
Beurteilung zwischen den
Spezies fur den Pathozen-
trismus

Konzeption des moralischen Sta-
tus und Verteidigung gegen

Ethik? Was ist ihr moralisches
Selbstverstandnis?

Welche Struktur und Kompo-
nenten hat eine pathozentri-
sche Ethik?

245




zugrunde gelegte Theoriestruktur herausgearbeitet Alternativkonzepte
und auf das fiir diese Ethiken erforderliche Konzept

des moralischen Status als Bestandteile einer patho-

zentrischen Theorie eingegangen.

3 Das mentale Kriterium | In einem dritten Kapitel wird das fir den Pathozen- 3.1 Empfindungen und Arten Identifizierung und Beschreibung Was ist die Natur des zugrun- | 38

des Pathozentrismus trismus zentrale mentale Empfindungskriterium — das | des Bewusstseins des Moralkriteriums de liegenden Kriteriums im
phanomenale Bewusstsein — naher untersucht. Dies 3.2 Eine Ontologie des pa- Argument fur eine physikalistische | Pathozentrismus?
geschieht unter der Annahme, dass es innerhalb thozentrischen Kriteriums Fundierung des Pathozent- Welche Besonderheiten hat
einer pathozentrischen Theorie nur als ein natirli- 3.3 Die naturwissenschaftli- rismus es und welche Probleme
ches Phanomen zu dem zentralen Kriterium erhoben | che Erklarung des Empfin- Geistontologisch-physikalistische bringt es mit sich?
werden kann. Die Erfassung von geistigen Zustan- dens Rechtfertigung des Empfin-
den und Empfindungszustanden im Speziellen ist 3.4 Der subjektive Charakter dungskriteriums
allgemein mit den Vorsatzen der naturalistischen der Erfahrung und die Un- Beschreibung der epistemischen
Theorien verbunden. Es wird ausgefuhrt, dass der vollstandigkeit des Materia- Probleme des Empfin-
Begriff der Empfindung aber auch oder gerade in lismus dungskriteriums fiir die ma-
Verbindung mit einer physikalistischen Weltsicht terialistische Perspektive
problematisch ist und insbesondere im Hinblick auf
seine Erklarbarkeit und insofern auch auf die Nach-
weisbarkeit bei anderen Spezies kritisch betrachtet
werden muss.

4 Eine naturgeschichtli- | In einem vierten Kapitel wird der Versuch weiterge- 4.1 Bewusstsein und Funk- Argument des Erfordernisses fiir Ist ein Pathozentrismus mit 53
che Fundierung des fuhrt, Empfindungsfahigkeit im Rahmen einer natur- tionalitat eine nicht nomologisch will- | der Ausweitung des Kreises
pathozentrischen geschichtlich explanativen Untersuchung in ein 4.1.1 Funktionsloses kurliche Verteilung phano- an Moralobjekten Uberhaupt
Kriteriums naturwissenschaftliches Weltbild zu integrieren, Bewusstsein menaler Eigenschaften fur moglich?

wodurch das Bild des pathozentrischen Kriteriums den Pathozentrismus Wie bestimmt er den Kreis der
als natirliches Merkmal erweitert wird. Mit der Erwei- | 4.1.2 Evolution von Beweisflihrung des phanomena- der zu berticksichtigenden
terung des Kreises an Moralobjekten anderer Spe- Bewusstseinsalternativen len Bewusstseins als ein na- | Moralobjekte bei einem epis-
zies muss der Pathozentrismus den Umfang dieser turliches Merkmal mit einer temisch problematischen
Erweiterung begriinden. Um eine pathozentrische 4.1.3 Unersetzbares Be- unersetzbaren Funktion Kriterium?

Theorie zu ermdglichen, muss Empfindungsfahigkeit | wusstsein Ausfiihrungen uber die Struktur

bei anderen Spezies in einer nicht willklrlichen 4.2 Emergenzszenarien des Evolutionsverlaufs

Weise unterstellt werden kénnen. Dazu werden die (Emergenzszenarien)

evolutionare Vergangenheit der Empfindungsfahig-

keit untersucht und Argumente dafiir geliefert, dass

es sich beim phanomenalen Bewusstsein, welches

im Pathozentrismus zum zentralen Kriterium erhoben

wird, sehr wahrscheinlich um eine im Artenspektrum

nicht frei und lickenlos verteilte Eigenschaft handelt.

Dazu wird es als ein natirliches Merkmal ausgewie-

sen, welches funktional und nicht durch einen Alter-

nativmechanismus ersetzbar ist. Zusatzlich wird eine

mogliche Verteilungsstruktur phanomenaler Eigen-

schaften unter den Spezies durch Darstellung ver-

schiedener Emergenzszenarien dieses Merkmals

plausibilisiert. Auf diese Weise wird die Méglichkeit

einer pathozentrischen Ethik begriindet.

5 Die Probleme des Im Anschluss an diese erkenntnistheoretischen 5.1 Die Empfindungen ande- Formulierung des unkonditionalen | Was sind die Probleme und 23
Pathozentrismus Schwierigkeiten des dritten und vierten Kapitels wird rer Spezies und das unkondi- Problems in Anbetracht der | Aufgaben jedes Pathozent-

das unkonditionale Problem flr den Pathozentrismus | tionale Problem begrenzten Zuganglichkeit rismus?

246




formuliert: Empfindungen kénnen den Moralobjekten
nicht einfach abgelesen werden. Empfindungsfahig-
keit ist ein verborgenes ethisches Kriterium.

Die Position des Pathozentrismus ist dann auch
davon abhangig, ob sich das gewahlte Kriterium
auch fur die Bewertung von Handlungen in prakti-
schen Kontexten eignen kann und ob sich das Krite-
rium in moralischer Hinsicht begruindet differenzieren
lasst. Fir eine Position, die moralische Differenzie-
rung von Spezies auf Grundlage ihrer Empfindungen
leisten muss, ergibt sich ein konditionales Problem,
welches die ethische Verwertung des Empfindungs-
kriteriums betrifft und sich an das unkonditionale
Problem der Einsehbarkeit dieses Kriteriums an-
schliefit.

5.2 Die moralische Bewer-
tung von Empfindungen und
das konditionale Problem

zur Empfindungsfahigkeit
Konstituierung des konditionalen

Problems (Pathozentris-

musvarianten)

Unterstellte Entspre- Das unkonditionale und das konditionale Problem Konstatierung des pathozentri- Besteht eventuell ein Sinn 23
chungen und die verweisen auf die grundsatzliche Offenheit des schen Dilemmas darin, dass die philosophische
Grundlagen der Mora- | pathozentrischen Zusammenhangs zwischen Emp- Formulierung eines pathozentri- und naturwissenschaftliche
litat findungsfahigkeit und moralischem Status. Diese schen Prinzips als Patho- Analyse an diesem Problem
fundamentale Leerstelle muss im sechsten Kapitel zentrismus mit reduziertem scheitern muss?
interpretiert werden. Unterstellte Entsprechungen zu Anspruch Kénnte es vielleicht sein, dass
diesem Zusammenhang werden als eine Art Voraus- Deutung des unkonditionalen und | die ominése Leerstelle als
setzung fir Moralitat gedeutet und insofern weniger konditionalen Problems eine Art Voraussetzung fir
als Hindernis, sondern vielmehr als eine Bedingung Moralitat zu deuten ist?
pathozentrischen Denkens aufgefasst.
Zusammenfassung Im siebten Kapitel werden die gesammelten Ergeb- Zusammenfassung der Ergebnis- 12

und Schlussfolgerung

nisse referiert und zusammengefasst.

se

247







Abbildungsverzeichnis

Abbildung 1 — Der Aufbau der Arbeit...........ooooiieiiiiiie e 8
Abbildung 2 — Das Theorienspektrum Physiozentrismus-Biozentrismus-
Pathozentrismus-Anthropozentrismus............ccooooiiiiiiiiiiiiee e 38
Abbildung 3 — Formen anderer Phanomenologien .............cooovviiiieiieeeeeeeeeieeee e 93
Abbildung 4 — Argumentationsgang des vierten Kapitels ..........ccccoooeviiiiiiiiiins 144
Abbildung 5 — EMEergenzszenarien ...........coouiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 183
Abbildung 6 — Pathozentrismusvarianten .............cccocviiiiiiieee 200

249






Literatur

Aamodt, S.; Wang, S.; Juraschitz, N. (2008): Welcome to Your Brain. Ein respektlo-
ser Flihrer durch die Welt unseres Gehirns, Muinchen: C.H. Beck.

Akhtar, S. (2011): Animal Pain and Welfare: Can Pain sometimes be Worse for Them
than for Us?, in: Beauchamp, T. L.; Raymond G. F. [Hg.]: The Oxford Handbook of
Animal Ethics, Oxford/ New York: Oxford University Press, 495-518.

Allen, C./ Trestman, M. (1995): Animal Consciousness, in: Zalta, E. N. [Hg.]: Stanford
Encyclopedia of Philosophy, online verfugbar unter:
http://plato.stanford.edu/entries/consciousness-animal/, zuletzt geprift am
03.12.2017.

Allen, J. S. (2009): The Lives of the Brain. Human evolution and the Organ of Mind,
Cambridge (Mass.), London: Belknap.

Alter, T. (2002): Nagel on Imagination and Physicalism, in: Journal of Philosophical
Research 27, 143-158.

Arendt, H. (1993): Macht und Gewalt, dt. Erstausg., 8. Aufl., Minchen: Piper.

Aristoteles (1996): Von der Seele, unter Mitarb. von Olof Gigon, Munchen: Deutscher
Taschenbuch-Verlag.

Ayala, F. J.; Arp, R. (2010): Contemporary Debates in Philosophy of Biology, Malden
(Mass.): Wiley-Blackwell.

Basile, P.; Kiverstein, J.; Phemister, P. (2010): The Metaphysics of Consciousness,
Cambridge: Cambridge University Press.

Beatty, J. (1995): The Evolutionary Contingency Thesis, in: Wolters, G.; Lennox J.
G.; McLaughlin, P. [Hg.]: Concepts, Theories, and Rationality in the Biological Sci-
ences. The Second Pittsburgh-Konstanz Colloquium in the Philosophy of Science,
University of Pittsburgh, October 1-4, 1993, Konstanz: Universitatsverlag Kon-
stanz, 45-82.

Beauchamp, T. L.; Frey, R. G. [Hg.] (2011): The Oxford Handbook of Animal Ethics.
Oxford/ New York: Oxford University Press.

Beckermann, A. (2001): Analytische Einfiihrung in die Philosophie des Geistes. 2.
Aufl., Berlin: de Gruyter.

Bekoff, M.; Meaney, C. A. (1998): Encyclopedia of Animal Rights and Animal Wel-
fare, Westport (Conn.): Greenwood Press.

Bendall, D. S. [Hg.] (1983): Evolution from Molecules to Men. Darwin College. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Bentham, J. (1970): An introduction to the principles of morals and legislation, hg. v.
Henderson, B. J.; Rosen, F., London: Athlone Press.



Birbaumer, N.; Schmidt, R. F. (2006): Biologische Psychologie. Mit 41 Tabellen, 6.
Aufl., Heidelberg: Springer Medizin.

Birch, T. (1993): Moral Considerability and Universal Consideration, in: Environmen-
tal Ethics 15(4), 313-332.

Birnbacher, D. (1988): Epiphenomenalism as a Solution to the Ontological Mind-Body
Problem, in: Ratio 1(1), 17-32.

Birnbacher, D. (2001): Sind wir fur die Natur verantwortlich? In: Birnbacher, D. [Hg.]:
Okologie und Ethik, bibliograph. erg. Ausg., Stuttgart: Reclam, 103-139.

Birnbacher, D. (2003): Analytische Einfiihrung in die Ethik, Berlin: de Gruyter.

Birnbacher, D. (2004): Menschenwurde - abwagbar oder unabwagbar?, in: Matthias
Kettner [Hg.]: Biomedizin und Menschenwiirde, Frankfurt am Main: Suhrkamp,
249-271.

Birnbacher, D. [Hg.] (2001): Okologie und Ethik, Bibliograph. erg. Ausg., Stuttgart:
Reclam.

Blackmore, S. (2007): Gespréche lber Bewultsein, unter Mitarbeit v. Frank Born.
Lizenzausg., Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Blackmore, S. J. (2005): Consciousness. A very short Introduction, Oxford: Oxford
University Press.

Blackmore, S.; Dawkins, R. (2010): Die Macht der Meme oder die Evolution von Kul-
tur und Geist, Taschenbuch-Ausg., unverand. Nachdr., Heidelberg: Spektrum
Akademischer Verlag.

Block, N. (1978): Troubles with Functionalism, in: Savage, W. C. [Hg.]: Perception
and Cognition. Issues in the Foundations of Psychology, Minneapolis: University of
Minnesota Press, 261-325.

Block, N. (1996): Eine Verwirrung Uber eine Funktion des Bewultseins, in: Metzin-
ger, T. [Hg.]: Bewuldtsein. Beitrage aus der Gegenwartsphilosophie, 2. Aufl., Pa-
derborn: Schoningh, 523-581.

Brandon, R. N. (1990): Adaptation and environment, Princeton: Princeton University
Press.

Brandon, R.; Antonovics, J. (1995): The Coevolution of Organism and Environment,
In: Wolters, G.; Lennox J. G.; McLaughlin, P. [Hg.]: Concepts, Theories, and Ra-
tionality in the Biological Sciences. The Second Pittsburgh-Konstanz Colloquium in
the Philosophy of Science, University of Pittsburgh, October 1-4, 1993, Konstanz:
Universitatsverlag Konstanz, 211-232.

Breidbach, O. (2001): Hirn und Bewusstsein — Uberlegungen zu einer Geschichte der
Neurowissenschaften, in: Pauen, M.; Roth, G. [Hg.]: Neurowissenschaften und
Philosophie. Eine Einfiihrung, Minchen: Fink, 11-58.

252



Bringsjord, S.; Noel, R.; Ferrucci, D. (2002): Why did Evolution Engineer Conscious-
ness?, in: James H. Fetzer (Hg.): Consciousness Evolving, Amsterdam: John Ben-
jamins, 111-138.

Bunge, M.; Mahner, M. (2004): Uber die Natur der Dinge. Materialismus und Wissen-
schaft, Stuttgart: Hirzel.

Burkard, A. (2012): Intuitionen in der Ethik, Munster: Mentis.

Byrne, A.; Hilbert [Hg.] (1997): Readings on Color. The Philosophy of Color.
Cambridge: MIT Press.

Cairns-Smith, A. G. (1996): Evolving the Mind. On the Nature of Matter and the
Origin of Consciousness, Cambridge: Cambridge University Press.

Callicott, J. B. (1980): Animal Liberation: a Triangular Affair, in: Environmental Ethics
4, 311-338.

Capelle, Wilhelm [Hg.] (1968): Die Vorsokratiker. Die Fragmente und Quellenberich-
te, 1. Aufl., Stuttgart: Kréner.

Carnap, R. (1932): Psychologie in physikalischer Sprache, in: Erkenntnis 3(1), 107-
142.

Carnap, R. (1993): Mein Weg in die Philosophie, Ubersetzt u. m. einem Nachwort
sowie einem Interview, hg. v. W. Hochkeppel, Stuttgart: Reclam.

Carrier M.; Mittelstral3, J. (1989): Geist, Gehirn, Verhalten. Das Leib-Seele-Problem
und die Philosophie der Psychologie, Berlin [u.a.]: de Gruyter.

Carruthers, P. (2011): Animal Mentality: Its Character, Extent, and Moral Signifi-
cance, in: Beauchamp, T. L.; Frey, R. G. [Hg.]: The Oxford Handbook of Animal
Ethics, Oxford/ New York: Oxford University Press, 373-406.

Cassel, Eric J. (1982): The Nature of Suffering and the Goals of Medicine, in: The
New England Journal of Medicine 306(11), 639-645.

Cassirer, Ernst (2007): Versuch tber den Menschen. Einfliihrung in eine Philosophie
der Kultur, 2., verb. Aufl., Hamburg: Meiner.

Chalmers, D. J. (1998): The Conscious Mind. In Search of a Fundamental Theory,
Oxford: Oxford University Press.

Charlesworth, B.; Charlesworth, D. (2003): Evolution. A Very Short Introduction, Ox-
ford: Oxford University Press.

Churchland, P. M. (1981): Eliminative Materialism and the Propositional Attitudes, in:
The Journal of Philosophy 78(2), 67-90.

Cole, David (2002): The Functions of Consciousness, in: Fetzer, J. H. [Hg.]: Con-
sciousness Evolving, Amsterdam: John Benjamins, 43-62.

Conway Morris, S,; Schneckenburger, S. (2007): Jenseits des Zufalls. Wir Menschen
im einsamen Universum, 1. Aufl., Berlin: Berlin University Press.

253



Crick, F. (1995): Was die Seele wirklich ist. Die naturwissenschaftliche Erforschung
des Bewul3tseins, aus dem Engl. Ubers., Minchen [u.a.]: Artemis & Winkler.

Curd, M.; Cover, J. A. [Hg.] (1998): Philosophy of Science. The Central Issues, 1.
Aufl., New York: W.W. Norton & Co.

Czaniera, U. (2001): Gibt es moralisches Wissen? Die Kognitivismusdebatte in der
analytischen Moralphilosophie, Paderborn: Mentis.

Damasio, A. R. (1995): Descartes' Irrtum. Fiihlen, Denken und das menschliche Ge-
hirn, Minchen/ Leipzig: List.

Davidson, D. (2006): Verniinftige Tiere, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Davis, J. W. [Hg.] (1972): Value and valuation: axiological studies in honor of Robert
S. Hartman, Knoxuville: University of Tennessee Press.

Dawkins, M. S. (1994): Die Entdeckung des tierischen Bewul3tseins, Heidelberg:
Spektrum Akademischer Verlag.

Dawkins, R.; Wickler, W.; de Sousa Ferreira, K. (2010): Das egoistische Gen, Jub.-
Ausg., unverand. Nachdr., Heidelberg: Spektrum Akademischer Verlag.

Dawkins, R.; Wong, Y.; Vogel, S. (2008): Geschichten vom Ursprung des Lebens.
Eine Zeitreise auf Darwins Spuren, Berlin: Ullstein.

DeGrazia, D. (2008): Moral Status as a Matter of Degree?, in: Southern Journal of
Philosophy 46(2), 181-198.

Dennett, D. C. (1994): Philosophie des menschlichen Bewusstseins, 1. Aufl., Ham-
burg: Hoffmann und Campe.

Dennett, D. C. (2001): Spielarten des Geistes. Wie erkennen wir die Welt?, Minchen:
Goldmann.

Dennett, D. C. (2006): Das Bewusstsein der Tiere. Was wichtig ist und warum?, in:
Dominik Perler [Hg.]: Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen
Diskussion, Orig.-Ausg. (Nachdr.), Frankfurt am Main: Suhrkamp, 389-407.

Depew, D. J.; Weber, B. H. [Hg.] (1985): Evolution at a Crossroads. The New Biology
and the New Philosophy of Science, Cambridge (Mass.): MIT Press.

Descartes, R. (1971): Abhandlung (ber die Methode des richtigen Vernunftge-
brauchs, Stuttgart: Reclam.

Ditfurth, J. (2003): Entspannt in die Barbarei. Esoterik, (Oko-)Faschismus und Bio-
zentrismus, 3. Aufl., Hamburg: Konkret-Literatur-Verlag.

Dittrich, L. (1993): Welche Grundformen des Leidens sind beim Saugetier zu erwar-
ten? in: Gartner, K.; Militzer K. [Hg.]: Zur Bewertung von Schmerzen, Leiden und
Schéden bei Versuchstieren, Schriftenreihe Versuchstierkunde 14, Berlin/ Ham-
burg: Paul Parey, 46-47.

Dol, M. [Hg.] (1997): Animal Consciousness and Animal Ethics. Perspectives from
the Netherlands, Assem: Van Gorcum.

254



Dretske, F. (1998): Die Naturalisierung des Geistes, Paderborn: Schoningh.

Durstewitz, D.; Windmann, S. (2000): Warum die Evolution nicht auf qualitativem Er-
leben operieren kann, in: Psychologische Rundschau 51, 216-217.

Eagleman, D. (2013): Inkognito. Die geheimen Eigenleben unseres Gehirns, unter
Mitarbeit v. Jurgen Neubauer. 1. Aufl., Minchen: Pantheon.

Edelman, G. M. (1989): The Remembered Present. A Biological Theory of Con-
sciousness, New York: Basic Books.

Edelman, G. M. (2007): Das Licht des Geistes. Wie Bewusstsein entsteht, unter Mit-
arbeit v. Christoph Trunk, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

Epikur (1962): Schriften. Uber die irdische Gliickseligkeit, ungekiirzte Ausg., Ubertr.
u. eingel. V. Laskowsky, P. M., Munchen: Goldmann Verlag.

Eucken, R. (1967): Einfiihrung in die Hauptfragen der Philosophie und Der Sinn und
Wert des Lebens. Nobelpreis 1908 Deutschland, auf den Kreis der Nobelpreis-
freunde beschr. Aufl., Zurich: Coron-Verlag.

Eucken, R. (1987): Philosophische Schriften, Zurich: Coron-Verlag.

Eysenck, M. W.; Keane, M. T. (2010): Cognitive Psychology. A Student's Handbook,
6. Aufl., Hove: Psychology Press.

Fackeldey, H. G. (1992): Norm und Begriindung. Zur Logik normativen Argumentie-
rens, Bern/ New York: P. Lang.

Farace, D. J.; Schopfel, J. (2010): Grey Literature in Library and Information Studies.
Berlin/ New York: de Gruyter.

Farrell, B. A. (1950): Experience, in: Mind 59, 170-98.

Feigl, H. (1967): The “Mental” and the “Physical”. The Essay and a Postscript, Min-
neapolis: University of Minnesota Press.

Feinberg, J. (1974): The Rights of Animals and Unborn Generations, in: Blackstonem
W. T. [Hg.]: Philosophy & Environmental Crisis, Athens (GA): The University of
Georgia Press, 140-179.

Feinberg, J. (2001): Die Rechte der Tiere und zukunftiger Generationen, in: Birnba-
cher, D. [Hg.] (2001): Okologie und Ethik, bibliograph. erg. Ausg., Stuttgart: Rec-
lam, 140-179.

Fenwick, P. (2000): Current Methods of Investigation in Neuroscience, in: Velmans,
M. [Hg.]: Investigating Phenomenal Consciousness. New Methodologies and
Maps, Amsterdam [u.a.]: Benjamins, 19-32.

Fetzer, J. H. [Hg.] (2002): Consciousness Evolving, Amsterdam: John Benjamins.
Flanagan, O. (1992): Consciousness Reconsidered, Cambridge (Mass.): MIT Press.

Flanagan, O. (2009): The Really Hard Problem. Meaning in a Material World, Cam-
bridge (Mass.): MIT Press.

255



Flohr, Hans (1992): Die physiologischen Bedingungen des phdnomenalen Bewusst-
seins, in: Forum fur interdisziplinare Forschung 1. Ein Reader der STEIG e.V.,
Wirzburg: STEIG, 49-55.

Foer, J. S.; Bogdan, I. (2011): Tiere essen, 9. Aufl., Kdln: Kiepenheuer & Witsch.

Fromm, E. (1994): Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesell-
schaft, ungekurzte Ausg., 20. Aufl., Minchen: Deutscher Taschenbuch-Verlag.

Fuchs, T. (2014): Verkorperung, Sozialitat und Kultur, in: Hartung, G.; Herrgen, M.
[Hg.]: Interdisziplindre Anthropologie. Analyse einer anthropologischen Grundprob-
lematik des 21. Jahrhunderts, Munchen: Verlag Karl Alber, 99-122.

Gartner, K.; Militzer, K. [Hg.] (1993): Zur Bewertung von Schmerzen, Leiden und
Schéden bei Versuchstieren, Schriftenreihe Versuchstierkunde 14, Berlin/ Ham-
burg: Paul Parey.

Gegenfurtner, K. R. (2006): Gehirn & Wahrnehmung, 4. Aufl., Frankfurt am Main:
Fischer.

Gesang, B. (2003): Eine Verteidigung des Utilitarismus, Stuttgart: Reclam.

Gfeller, N. (1986): "Du sollst ...". E. kleine Geschichte d. Ethik von Buddha bis Ernst
Bloch, Zirich: Diogenes.

Glasauer, S.; Karcher, B. (2007): Farben sehen: Wahrnehmung als Schatzung physi-
scher Eigenschaften, in: Steinbrenner, J.; Glasauer, S. [Hg.]: Farben. Betrachtun-
gen aus Philosophie und Naturwissenschaften, Frankfurt am Main: Suhrkamp,
310-331.

Gould, S. J. (1987): Der Daumen des Panda. Betrachtungen zur Naturgeschichte,
Basel: Birkhauser.

Gould, S. J. (1989): Zufall Mensch. Das Wunder des Lebens als Spiel der Natur,
Minchen: Hanser.

Gould, S. J.; Vogel, S. (1998): lllusion Fortschritt. Die vielféltigen Wege der Evolution,
2. Aufl., Frankfurt am Main: Fischer.

Grantham, T./ Nichols, S. (1999). Evolutionary Psychology: Ultimate Explanations
and Panglossian Predictions, in: Hardcastle, V. [Hg.]: Where Biology Meets Psy-
chology, Cambridge (Mass.): MIT Press, 47-66.

Griffin, D. R. (1985): Wie Tiere denken. Ein Vorstol3 ins Bewul3tsein der Tiere, Mun-
chen: BLV-Verlagsgesellschaft.

Gruen, L. (2003): The Moral Status of Animals, in: Zalta, E. N. [Hg.]: Stanford Encyc-
lopedia of Philosophy, online verfugbar unter:
http://plato.stanford.edu/entries/moral-animal/, zuletzt gepruft am 03.12.2017.

Gulick, R. van (1980): Functionalism, Information and Content, in: Nature and Sys-
tem 2, 139-162.

Haldane, J. B. S. (1949): Suggestions as to Quantitative Measurement of Rates of
Evolution, in: Evolution 3(1), 51-56.

256



Hameroff, S. R.; Kaszniak, A. W.; Scott, A. (1998): Toward a Science of Conscious-
ness Il. The Second Tucson Discussions and Debates, Cambridge (Mass.)/ Lon-
don: MIT Press.

Hare, R. M.; Fehige, C.; Meggle, G. (1992): Moralisches Denken. Seine Ebenen, sei-
ne Methode, sein Witz, 1. Aufl., Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Harnard, S. (2002): Turing Indistinguishability and the Blind Watchmaker, in: James
H. Fetzer (Hg.): Consciousness Evolving, Amsterdam: John Benjamins, 3-18.

Hauskeller, M. (1997): Geschichte der Ethik. Antike, Originalausg. Munchen: Deut-
scher Taschenbuch Verlag.

Hauskeller, M. (1999): Geschichte der Ethik. Mittelalter, Originalausg. Minchen:
Deutscher Taschenbuch Verlag.

Heisenberg, W. (1990): Physik und Philosophie, Frankfurt am Main: Ullstein.

Hernegger, R. (1995): Wahrnehmung und Bewul8tsein. Ein Diskussionsbeitrag zu
den Neurowissenschaften, Berlin: Spektrum Akademischer Verlag.

Hiorth, F. (2009): Werte, Orig.-Ausg., Neu-Isenburg: Lenz.

Hoerster, N. (2004): Haben Tiere eine Wiirde? Grundfragen der Tierethik, Orig.-
Ausg., Minchen: C.H. Beck.

Hoffe, O. (2008): Lexikon der Ethik, 7., neubearb. und erw. Aufl., Minchen: C.H.
Beck.

Hoffe, O. (2014): Die Macht der Moral im 21. Jahrhundert. Anndherungen an eine
zeitgemésse Ethik, Minchen: C.H. Beck.

Hossenfelder, M. (1991): Epikur, 2., akt. Aufl., Minchen: C.H. Beck.

Huebner, B. (2011): Minimal Minds, in: Beauchamp, T. L.; Frey, R. G. [Hg.]: The Ox-
ford Handbook of Animal Ethics, Oxford/ New York: Oxford University Press, 441-
468.

Huemer, M. (2011): Sense-Data, in: Zalta, E. N. [Hg.]: Stanford Encyclopedia of Phi-
losophy, online verfigbar unter: http://plato.stanford.edu/entries/sense-datal/, zu-
letzt gepruft am 03.12.2017.

Humphrey, N. (1995): Die Naturgeschichte des Ich, 1. Aufl., Hamburg: Hoffmann und
Campe.

Ingensiep, H. W.; Baranzke, H. (2008): Das Tier, Stuttgart: Reclam.

Jamieson, D. [Hg.] (2001): A companion to environmental philosophy, Malden
(Mass.): Blackwell.

Jaworska, A.; Tannenbaum, J. (2013): The Grounds for Moral Status, in: Zalta, E. N.
[Hg.]: Stanford Encyclopedia of Philosophy, online verfugbar unter:
http://plato.stanford.edu/entries/grounds-moral-status/, zuletzt aktualisiert am
14.03.2013, zuletzt gepruft am 09.10.2013.

257



Johnson, E. (1981): Animal Liberation versus the Land Ethic, in: Environmental Eth-
ics 3(3), 265-273.

Jonas, H. (1987): Das Prinzip Verantwortung, 1. Aufl., Nachdr., Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Jonas, Hans (1987): Macht oder Ohnmacht der Subjektivitdt? Das Leib-Seele-
Problem im Vorfeld des Prinzips Verantwortung, 1. Aufl., Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Kaas, J. H. (2009): Evolutionary Neuroscience, Amsterdam: Elsevier.

Kant, I. (2014): Kritik der Urteilskraft, Werkausgabe Band 10, 21. Aufl., hg. v. Wilhelm
Weischedel, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kant, |. (2015): Die Metaphysik der Sitten, Stuttgart: Reclam.

Kant, I. (2016): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. 2., durchges. Auflage mit akt.
Einl. und Bibl., hg. v. Bernd Kraft und Dieter Schonecker, Hamburg: Meiner.

Kaufmann, S. (1985): Self-Organization, Selective Adaption, and its Limits, in: De-
pew, D. J.; Weber, B. H. [Hg.] (1985): Evolution at a Crossroads. The New Biology
and the New Philosophy of Science, Cambridge (Mass.): MIT Press, 169-207.

Keely, B. L. (2002): Making Sense of the Senses. Individuating Modalities in Humans
and Other Animals, in: Journal of Philosophy 99(1), 5-28.

Kim, J. (1993): Supervenience and mind. Selected Philosophical Essays, Cambridge:
Cambridge University Press.

Kim, J. (1998a): Mind in a Physical World. An Essay on the Mind-Body Problem and
Mental Causation, Cambridge (Mass.) [u.a.]: MIT Press.

Kim, J. (1998b): Philosophie des Geistes, aus dem Engl. Ubers., Wien [u.a.]: Sprin-
ger.

Kdchy, K. (2008): Biophilosophie zur Einfihrung, Hamburg: Junius.

Kranz, M. (2007): Historisches Wérterbuch der Philosophie. 13 Bande, Basel: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft.

Kripke, S. A. (1993): Name und Notwendigkeit, 1. Aufl., Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Krohs, U. (2005): Biologisches Design, in: Krohs, U.; Toepfer G. [Hg.]: Philosophie
der Biologie. Eine Einflihrung, 1. Aufl., Originalausg., Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, 53-70.

Krohs, U.; Toepfer G. [Hg.]: Philosophie der Biologie. Eine Einfiihrung, 1. Aufl., Origi-
nalausg., Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kues, N. (2014): Uber die belehrte Unwissenheit, hg. v. Bruno Kern, Wiesbaden: Ma-
rix Verlag.

Kahler, M. (2006): Moral und Ethik. Rechtfertigung und Motivation: ein zweifaches
Versténdnis von Moralbegriindung, Paderborn: Mentis.

258



Kurthen, M. (2001): Zur Naturalisierung des phadnomenalen Bewusstseins, in: Met-
zinger, T. [Hg.]: Bewultsein. Beitrage aus der Gegenwartsphilosophie,4., unv.
Aufl., Paderborn: Mentis, 133-152.

La Mettrie, J. O. d. (1990): Die Maschine Mensch, Ubers. und hg. v. C. Becker, Ham-
burg: Meiner.

Lanz, C. (1996): Das phdnomenale Bewusstsein. Eine Verteidigung, Frankfurt am
Main: Klostermann.

Laudan, L. (1998): A Confutation of Convergent Realism, in: Curd, M.; Cover, J. A.
[Hg.] (1998): Philosophy of Science. The Central Issues, 1. Aufl., New York: W.W.
Norton & Co., 1114-1135.

Lenk, H.; Berkemann, J. (1974): Normenlogik. Grundprobleme der deontischen Lo-
gik, Pullach bei Munchen: Verlag Dokumentation.

Leopold, A. (1949): A Sand County Almanac, and Sketches Here and There. With
other Essays on Conservation from Round River, New York: Oxford University
Press.

Levine, J. (1988): Absent and Inverted Qualia Revisited, in: Mind & Language 3(4),
271-287.

Levine, J. (1997): Are Qualia Just Representations? A Critical Notice of Michael
Tye’s Ten Problems of Consciousness, in: Mind & Language 12(1), 101-113.

Levine, J. (2001a): Purple Haze. The Puzzle of Consciousness, Oxford [u.a.]: Oxford
University Press.

Levine, J. (2001b): Qualia: Intrinsisch, relational — oder was?, in: Metzinger, T. [Hg.]:
Bewultsein. Beitrdge aus der Gegenwartsphilosophie, 4., unv. Aufl., Paderborn:
Mentis, 329-346.

Levine, J. (2001c): Warum der Physikalismus Qualia auslasst, in: Heckmann, H.
[Hg.]: Qualia. Ausgewéhlte Beitrdge, Paderborn: Mentis, 79-105.

Levine, J. (2002): Materialismus und Qualia: Die explanatorische Lucke, in: Pauen,
M.; Stephan, A. [Hg.]: Phdnomenales Bewulitsein. Riickkehr zur Identitéatstheo-
rie?, Paderborn: Mentis, 91-102.

Levontine, R. C. (1983): Gene, Organism and Environment, in: Bendall, D. S. [Hg.]:
Evolution from molecules to men, Cambridge: Cambridge University Press, 273-
286.

Lewis, D. (1966): An Argument for the Identity Theory, in: Journal of Philosophy
63(1), 17-25.

Lewis, D. K. (2001): On the plurality of worlds, Malden (Mass.): Blackwell Publishers.

Lijmbach, S. (1997): Less Different. Discontinuity between Animal and Human Con-
sciousness, in: Marcel Dol [Hg.]: Animal Consciousness and Animal Ethics. Per-
spectives from the Netherlands, Assem: Van Gorcum, 62-72.

259



Linder, H.; Bayrhuber, H. (2005): Linder Biologie. Lehrbuch fiir die Oberstufe: Ge-
samtband, 22. Aufl., Hannover: Schroedel.

Lycan, W. (2001): Response to Polger and Flanagan, in: Minds and Machines 11(1),
127-132.

Mackie, J. L. (2004): Ethik. Die Erfindung des moralisch Richtigen und Falschen,
Stuttgart: Reclam.

Mannison, D.; McRobbie, M.; Routley, R. [Hg.] (1980): Environmental Philosophy,
Canberra: Australian National University.

Maturana, H. R.; Varela, F. J. (1987): Der Baum der Erkenntnis. Die biologischen
Wurzeln des menschlichen Erkennens, genehmigte Taschenbuchausg., 1. Aufl.,
Munchen: Goldmann.

McCloskey, H. J. (1965): Rights, in: The Philosophical Quarterly 15(59), 115-127.

McGinn, C. (2001): Wie kommt der Geist in die Materie? Das Rétsel des Bewusst-
seins, Munchen: C.H. Beck.

McLaughlin, P. (2005): Funktion, in: Krohs, U.; Toepfer, G. [Hg.]: Philosophie der Bio-
logie. Eine Einfiihrung, 1. Aufl., Originalausg., Frankfurt am Main: Suhrkamp, 19-
35.

McShea, D. (1993): Evolutionary Change in the Morphological Complexity of the
Mammalian Vertebral Column, in: Evolution 43(3), 730-740.

Metzinger, T. (1999): Subjekt und Selbstmodell. Die Perspektivitat phdnomenalen
Bewusstseins vor dem Hintergrund einer naturalistischen Theorie mentaler Repré-
sentation, 2. Aufl., Paderborn: Mentis.

Metzinger, T. [Hg.] (1996): Bewul3tsein. Beitrdge aus der Gegenwartsphilosophie. 2.
Aufl., Paderborn: Schoningh.

Mill, J. S. (2000): Der Utilitarismus, Ubersetzung, Anmerkungen und Nachwort v. Die-
ter Birnbacher, Stuttgart: Reclam.

Mitchell, S. (2008): Komplexitdten. Warum wir erst anfangen, die Welt zu verstehen,
unter Mitarbeit v. Sebastian Vogel, 1. Aufl., Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Montaigne, M. de (1983): Essays, hg. v. Bode, J. J. C.; Noack, R., 3. Aufl., Leipzig:
Reclam.

Moore, G. E. (1970): Principia Ethica, aus dem Englischen ubers. U. hg. v. B. Wisser,
Stuttgart: Reclam.

Morris, C. W. (2011): The Idea of Moral Standing, in: Beauchamp, T. L.; Frey, R. G.
[Hg.]: The Oxford Handbook of Animal Ethics, Oxford/ New York: Oxford Universi-
ty Press, 255-275.

Musseler, J. (2011): Allgemeine Psychologie, 2. Aufl., Berlin: Spektrum Akademi-
scher Verlag.

260



Naccache, L.; Dehaene, S. (2006): An der Schwelle des Bewusstseins, in: Spektrum
der Wissenschaft 2, 14-21.

Nagasawa, Y. (2002): The Knowledge Argument Against Dualism, in: Theoria 68(3),
205-223.

Nagasawa, Y. (2006): A Place for Protoconsciousness?, in: Psyche 6(5), 1-8.
Nagel, T. (1984): Uber das Leben, die Seele und den Tod, Kénigstein: Hain.
Nagel, T. (1986): The View from Nowhere, New York [u.a.]: Oxford Univ. Press.

Nagel, T. (1998): Conceiving the Impossible and the Mind-Body-Problem, in: Philos-
ophy 73(285), 337-352.

Nichols, S.; Grantham, T. (2000): Adaptive Complexity and Phenomenal Conscious-
ness, in: Philosophy of Science 67(4), 648-670.

Nietzsche, F. W. (1976): Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen,
Frankfurt am Main: Insel.

Nog&, A.; Wagler, C. (2011): Du bist nicht dein Gehirn. Eine radikale Philosophie des
Bewusstseins, 3. Aufl.,, Minchen: Piper.

O'Shea, M. (2005): The brain. A very short introduction, New York: Oxford University
Press.

Perler, D. [Hg.] (2006): Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen
Diskussion, Orig.-Ausg., Nachdr., Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Pfordten, D. v. d. (1996): Okologische Ethik. Zur Rechtfertigung menschlichen Ver-
haltens gegentiber der Natur, Hamburg: Rowohlt.

Platon (2015): Der Staat, hg. v. K. Vretska, bibliograph. erg. Ausg., Stuttgart: Reclam.

Plessner, H. (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die
philosophische Anthropologie, 3., unveranderte Aufl., Berlin: de Gruyter.

Polger, T. (1999): Kripke and the lllusion of Contingent Identity, online verfigbar un-
ter: http://homepages.uc.edu/~polgertw/Polger-APA1999.pdf, zuletzt gepruft am:
03.12.2017.

Polger, T. (2006): Natural Minds, Massechusetts: MIT Press.

Polger, T. (2007): Rethinking the Evolution of Consciousness, in: Velmans, M. [Hg.]:
The Blackwell Companion to Consciousness, Malden (Mass.): Blackwell, 72-86.

Polger, T. (2008): Rethinking the Evolution of Consciousness, in: Velmans, M.;
Schneider, S. [Hg.]: The Blackwell Companion to Consciousness, Nachdr., Malden
(Mass.): Blackwell, 72-86.

Polger, T.; Flanagan, O. (2001): A Decade of Teleofunctionalism: Lycan’s Con-
sciousness and Consciousness and Experience, in: Minds and Machines 11(1),
113-126.

261



Polger, T.; Flanagan, O. (2002): (2002): Consciousness, Adaption and Epiphenome-
nalism, in: Fetzer, J. [Hg.]: Consciousness Evolving, Amsterdam: John Benjamins,
21-41.

Popper, K. R.; Eccles, J. C. (2005): Das Ich und sein Gehirn, 9. Aufl., Minchen:
Piper.

Precht, R. D. (2000): Noahs Erbe. Vom Recht der Tiere und den Grenzen des Men-
schen, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verlag.

Putnam, H. (1997): Die Natur mentaler Zustande, in: Bieri, P. [Hg.]: Analytische Phi-
losophie des Geistes, 3. unv. Aufl.,, Weinheim: Beltz Athendum, 123-135.

Quine, W. O. (1948): On what There is, in: The Review of Metaphysics 2(5), 21-38.

Radner, D. (2006): Heterophanomenologie: Wie wir etwas uber die Vogel und die
Bienen lernen, in: Perler, D. [Hg.]: Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu
einer aktuellen Diskussion. Orig.-Ausg., Nachdr., Frankfurt am Main: Suhrkamp,
408-426.

Radner, D.; Radner, M. (1989): Animal consciousness, Amherst (N.Y.): Prometheus
Books.

Rakova, M. (2006): Philosophy of mind A-Z, Edinburgh: Edinburgh University Press.
Regan, Tom (1988): The Case for Animal Rights, London u.a.: Routledge.

Regenbogen, A. (2013): Wérterbuch der philosophischen Begriffe, Hamburg: Felix
Meiner.

Ridley, M. (2011): Evolution, 3. Aufl., Malden (Mass.): Blackwell.

Rivas, E. (1997): Psychological Complexity and Animal Ethics. Choosing between
Hierarchy and Equality, in: Dol, M. [Hg.]: Animal Consciousness and Animal Eth-
ics. Perspectives from the Netherlands, Assem: Van Gorcum, 169-184.

Robinson, W. (1999): Epiphenomenalism, in: Zalta, E. N. [Hg.]: Stanford Encyclope-
dia of Philosophy, online verfugbar unter:
http://plato.stanford.edu/entries/epiphenomenalism/, zuletzt gepruft am
03.12.2017.

Rod, W. (1984): Geschichte der Philosophie: Die Philosophie der Neuzeit 2: Von
Newton bis Rousseau, Bd. VIII, Minchen: C.H. Beck.

Rod, W. (2009): Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike 1: Von Tha-
les bis Demokrit, Bd. |, 3., Uberarb. u. akt. Aufl., Minchen: C.H. Beck.

Rodongo, R. (2010): Sentientism, Wellbeing, and Environmentalism, in: Journal of
Applied Philosophy 27(1), 84-99.

Roehrs, M. (1993): Zoologische Betrachtungen zu Vergleichen der Empfindungen
von Schmerzen, Leiden und Angsten bei Menschn und Saugetieren, in: Gartner,
K., Militzer, K. [Hg.]: Zur Bewertung von Schmerzen, Leiden und Schéden bei Ver-
suchstieren, Schriftenreihe Versuchstierkunde 14, Berlin/ Hamburg: Paul Parey,
48-51.

262



Rosa, H. (2014): Die Natur als Resonanzraum und als Quelle starker Wertungen, in:
Hartung, G.; Herrgen, M. [Hg.]: Interdisziplindre Anthropologie. Analyse einer anth-
ropologischen Grundproblematik des 21. Jahrhunderts, Minchen: Verlag Karl Al-
ber, 123-141.

Rosenberg, G. (2004): A Place for Consciousness. Probing the Deep Structure of the
Natural World, Oxford: Oxford University Press.

Routley, R. (1973): Is there a Need for a New, an Envoironmental Ethic?, in: Pro-
ceedings of the XV World Congress of Philosophy, 205-210.

Routley, R.; Routley, V. (1980): Human Chauvinism and Environmental Ethics, in:
Mannison, D.; McRobbie, M.; Routley, R. [Hg.]: Environmental Philosophy, Can-
berra: Australian National University, 96-1809.

Russell, B. (1978): Probleme der Philosophie, 7. Aufl., Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ryle, Gilbert (1969): Der Begriff des Geistes, aus dem Engl. Ubers., Stuttgart: Rec-
lam.

Sachs, B. (2011): The Status of Moral Status, in: Pacific Philosophical Quarterly
92(1), 87-104.

Sacks, O. (1997): Die Insel der Farbenblinden, Reinbek bei Hamburg: Rowonhlt.

Sapontzis, S. F. (1987): Morals, Reason, and Animals, Philadelphia: Temple Univer-
sity Press.

Scheler, M. (1949): Die Stellung des Menschen im Kosmos, Munchen: Nymphenbur-
ger Verlagshandlung.

Scheler, M. (1976): Gesammelte Werke. Spéte Schriften, Bd. 9, hg. v. Frings, M. S.,
Bern: Francke Verlag.

Schick, T./ Vaughn, L. (2004): How to Think about Weird Things: Critical Thinking for
a New Age, 4.Aufl., 0.0: McGraw-Hill Publishing Co.

Schmid Noerr, G. (2006): Geschichte der Ethik, 1. Aufl., Leipzig: Reclam.

Schmidtz, D.; Willott, E. [Hg.] (2012): Environmental Ethics. What Really Matters,
What Really Works, 2. Aufl., New York: Oxford University Press.

Schnieder, B. (2004): Substanzen und (ihre) Eigenschaften, Berlin: de Gruyter.

Schoénwalder-Kuntze, T. (2015): Philosophische Methoden zur Einflihrung, 1. Aufl.,
Hamburg: Junius Hamburg.

Schopenhauer, A. (2016): Uber die Grundlage der Moral, unter Mitarbeit von Welsen,
P., Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Schouten, M.; Looren de Jong, H. [Hg.] (2007): The Matter of the Mind. Philosophical
Essays on Psychology, Neuroscience, and Reduction, Malden (Mass.): Blackwell.

Schurz, G. (2006): Einftihrung in die Wissenschaftstheorie, 3. Aufl., Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft.

263



Schurz, G. (2013): Evolution in Natur und Kultur. Eine Einfihrung in die verallgemei-
nerte Evolutionstheorie, Heidelberg: Spektrum Akademischer Verlag.

Schwegler, H. (2001): Reduktionismen und Physikalismen, in: Pauen, M./ Roth, G.
[Hg.]: Neurowissenschaften und Philosophie. Eine Einfiihrung, Minchen: Fink, 59-
82.

Schweitzer, A. (1974): Die Lehre der Ehrfurcht vor dem Leben. 7. Aufl., Berlin: Union
Verlag Berlin.

Searle, J. (1980): Minds, Brains and Programs, in: Behavioral and Brain Sciences
3(3), 417-457.

Sidgwick, H. (1981): The Methods of Ethics, Indianapolis: Hackett Pub. Co.

Simmel, G. (1999): Gesamtausgabe. Bd. 16: Der Krieg und die geistigen Entschei-
dungen. Grundfragen der Soziologie. Vom Wesen des historischen Verstehens.
Der Konflikt der modernen Kultur. Lebensanschauung, 1. Aufl., hg. v. Fitzi, G. u.
Rammestedt, O., Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Simmel, G.; (2000): Gesamtausgabe. Bd. 13: Aufsétze und Abhandlungen 1909 -
1918., 1. Aufl., hg. v. Rammstedt, O. u. Latzel, K., Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Simmel, G.; (2014): Gesamtausgabe. Bd. 6: Philosophie des Geldes, 10. Aufl., hg. v.
Frisby, D.; Kdéhnke, K. C., Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Singer, W.; Ricard, M. (2010): Hirnforschung und Meditation. Ein Dialog, 1. Aufl.,
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Skrbina, D. (2005): Panpsychism in the West, Camebridge: MIT Press.

Sommer, A. U. (2016): Werte. Warum man sie braucht, obwohl es sie nicht gibt,
Stuttgart: Metzler.

Sprockhoff, H. v. (1996): Bewusstsein, Geist und Seele. Zur Evolution des menschli-
chen Geistes, 1. Aufl., Frankfurt am Main: Insel-Verl.

Steen, W. J. van der (1997): Fighting against Umbrellas. An Essay on Conscious-
ness, in: Dol, M. [Hg.]: Animal Consciousness and Animal Ethics. Perspectives
from the Netherlands, Assem: Van Gorcum, 17-31.

Stephan, A. (2005): Emergente Eigenschaften, in: Krohs, U.; Toepfer, G. [Hg.]: Phi-
losophie der Biologie. Eine Einfiihrung, 1. Aufl., Originalausg., Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 88-105.

Stubenberg, L. (1998): Consciousness and Qualia, Amsterdam [u.a.]: Benjamins.
Sturma, D. (2005): Philosophie des Geistes, Leipzig: Reclam.
Sumner, L. W. (1992): Welfare, Happiness, and Pleasure, in: Utilitas 4, 199-223.

Taylor, C. (1994): Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitét,
unter Mitarbeit von Joachim Schulte, 9. Aufl., Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Thurnherr, U.; HUgli, A. [Hg.] (2007): Lexikon Existenzialismus und Existenzphiloso-
phie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

264



Tischler, S. (2013): Menschen, Tiere und Moral. Neurophysiologische Uberlegungen
zum moralischen Status von Tieren, Hamburg: disserta Verlag.

Tye, M. (1995): Ten Problems of Consciousness. A Representational Theory of the
Phenomenal Mind, Cambridge, Mass. [u.a.]: MIT Press.

Tye, M. (2002): Consciousness, Color, and Content, Cambridge: MIT Press.

Uexkull, J. J. v. (2014): Umwelt und Innenwelt der Tiere, hg. v. Mildenberger, F.;
Herrmann, B., Nachdr. der 2. Aufl. 1921, Berlin: Springer Spektrum.

Varner, G. (2001): Sentientism, in: Jamieson, D. [Hg.]: A Companion to Environmen-
tal Philosophy, Malden (Mass.): Blackwell, 192-203.

Velmans, M.; Schneider, S. [Hg.] (2008): The Blackwell Companion to Conscious-
ness, Malden (Mass.): Blackwell.

Vitouch, O. (2000): "Erleben - cui bono?". Zum evolutionaren Nutzen von Bewul/3t-
sein. Kommentar zu Windmann und Durstewitz, in: Psychologische Rundschau,
213-215.

Vogeley, K.; Schilbach, L.; Newen, A. (2014): Soziale Kognition, , in: Hartung, G.;
Herrgen, M. [Hg.]: Interdisziplindre Anthropologie. Analyse einer anthropologi-
schen Grundproblematik des 21. Jahrhunderts, Munchen: Verlag Karl Alber, 13-
40.

Vorstenbosch, J. (1997): Conscientiousness and Consciousness. How to make up
our Minds about the Animal Mind?, in: Dol, M. [Hg.]: Animal Consciousness and
Animal Ethics. Perspectives from the Netherlands, Assem: Van Gorcum, 32-47.

Walter, S. (2001): Einleitung: Das Argument der Erklarungslucke, in: Heckmann, H.
[Hg.]: Qualia. Ausgewéhlte Beitrdge, Paderborn: Mentis, 65-78.

Warren, M. A. (2009): Moral status. Obligations to Persons and Other Living Things,
Oxford: Oxford Univ. Press.

Wasserman, D.; Asch, A.; Blustein, J; Putnam, D. (2012): Cognitive Disability and
Moral Status, in: Zalta, E. N. [Hg.]: Stanford Encyclopedia of Philosophy, online
verfugbar unter: http://plato.stanford.edu/entries/cognitive-disability/, zuletzt
gepruft am 03.12.2017.

Weber, A. (2008): Alles fiihlt. Mensch, Natur und die Revolution der Lebenswissen-
schaften, Berlin: Berliner Taschenbuch-Verl.

Weber, M. (2005): Supervenienz und Physikalismus, in: Krohs, U.; Toepfer, G. [Hg.]:
Philosophie der Biologie. Eine Einfiihrung, 1. Aufl., Originalausg., Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 71-87.

Weiskrantz, L. (1986): Blindsight. A Case Study and Implications, Oxfordshire/ New
York: Oxford University Press.

Wemelsfelder, F. (1997): Investigating the Animals Point of View. An Enquiry into a
Subject-based Method of Measurement in the Field of Animal Welfare, in: Dol, M.

265



[Hg.]: Animal Consciousness and Animal Ethics. Perspectives from the Nether-
lands, Assem: Van Gorcum, 73-89.

Werner, H.-J. (1986): Eins mit der Natur. Mensch u. Natur bei Franz von Assisi, Ja-
kob Béhme, Albert Schweitzer und Pierre Teilhard de Chardin, Orig.-Ausg., Mln-
chen: C.H. Beck.

Werth, R. (2010): Die Natur des Bewusstseins. Wie Wahrnehmung und freier Wille
im Gehirn entstehen, Munchen: C.H. Beck.

Wiedebach, H. (2014): Pathische Urteilskraft, Orig.-Ausg., Freiburg/ Munchen: Alber.

Wieser, W. (2007): Gehirn und Genom. Ein neues Drehbuch fiir die Evolution, Mun-
chen: C.H. Beck.

Wild, M. (2010): Tierphilosophie zur Einfiihrung, 2., erg. Aufl., Hamburg: Junius-
Verlag.

Wittwer, H. (2009): Philosophie des Todes, Originalausg, Stuttgart: Reclam.

Wolf, J.-C. (2005): Tierethik. Neue Perspektiven fiir Menschen und Tiere, 2., durch-
ges. Aufl., Erlangen: Fischer.

Wolf, U. [Hg.] (2008): Texte zur Tierethik, Stuttgart: Reclam.

Wolters, G.; Lennox, J. G.; McLaughlin, P. (1995): Concepts, Theories, and Rationali-
ty in the Biological Sciences. The Second Pittsburgh-Konstanz Colloquium in the
Philosophy of Science, University of Pittsburgh, October 1-4, 1993, Konstanz/
Pittsburgh (Pa): UVK Universitatsverlag Konstanz; University of Pittsburgh Press.

Wuketits, F. M. (2002): Was ist Soziobiologie?, Orig.-Ausg. Munchen: C.H. Beck.

Zeki, S. (1992): The Visual Image in Mind and Brain, in: Scientific American 267, 43-
50.

Zeki, S. (2005): The Ferrier Lecture 1995 Behind the Seen: The Functional Speciali-
zation of the Brain in Space and Time, in: Philosophical Transactions of the Royal
Society B. 360, 1145-1183.

266





