Das Verhdltnisvon Systematik und Historiein Ernst Cassirers
philosophie- und wissenschaftsgeschichtlichen Arbeiten.

Unter suchungen zum frihen Werk

Inaugural-Dissertation

zur Erlangung des Grades eines Doktors der Philosophie
des Fachbereichs A: Geistes- und Kulturwissenschaften
der Bergischen Universitdt Wuppertal

Vorgelegt von
Herbert Kopp-Oberstebrink
aus Stuttgart

Wuppertal 2014



Die Dissertation kann wie folgt zitiert werden:

urn:nbn:de:hbz:468-20160212-143755-3
[http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn%3Anbn%3Ade%3Ahbz%3A468-20160212-143755-3]



Inhaltsverzeichnis

Zu Gegenstand und Methode — Einleitung_..........ccooviiiiiiiiiiieeeceeeeee e

| Das Leibnizbild in den Jahren der Formation der Marburger Schule

EINICTIUNG ...ooviieiiieeiieeieece ettt ettt ettt e et e e aeeesbeeseeesseesseessbeenseessseenseassseenseens

1. Hermann Cohen und Friedrich Albert Lange: die Entstehung der

,transscendentalen Methode* aus der Kritik der Geschichte des Materialismus ...........

1. Von der ,psychisch-physischen Organisation zum ,Factum von

WV ISSENSCIATTEN .o e e e e e et e e e e e e e e eaaeaeeeeeas

1.2 Streitfall Platondeutung — Philosophiegeschichtsdeutung als Medium

systematischer DIfferenzen. ............cooceviiiiiiiiiiiiiiiee e

2. Natorps Leibniz und der Materialismus (1881) im Verhéltnis zu Friedrich Albert

Langes Leibniz-Deutung...........cccuiiviiiiiiiiiieiiieieecie ettt ee

2.1 Die unerkannte Lange-Rezeption Natorps in ihrer Wirkung auf die Konjunktur der

Leibniz-Interpretation in der Marburger Schule ..........cccoooeeiiniiiiniiniiniiiiceceee

2.2 Langes ambivalentes Leibniz-Portrait — Authebung des Materialismus vs.

»P0es1e der Begriffe™..........ooiiiiiieeee e e

2.3 Natorps Leibniz als Antizipation der Kantischen Kritik ...........ccccceeveiiiiniiennnnn.

3. Kant — ein Epigone Leibniz’? — Cohens Kritik der Philosophie Leibniz’ im Lichte

von Natorps AntrittSVOTIESUNG .......cccueiiiiiiiiiiieie e

Exkurs 1: Paul Natorp und Friedrich Albert Lange — Hinweise auf eine

unterdriickte TheoriebezZiehUng............cc.oevviiiiiiiiiiriieieeeeie e

Il Leibniz’ System im Kontext des Marburger Neukantianismus

EINICTTUNG ..ottt ettt ettt ettt e e bt e et e e bt e sabeenseesabeenseessaeenseasnseenseans

1.  Die Entstehung von Leibniz’ System aus dem Schulzusammenhang des Marburger

Neukantianismus — die Ausgangskonstellation.............ccccceeevviiiriieiiiee e,

2. Immanente Systematik und Historie in Leibniz’ System (I): Das Verhéltnis von
Logik, Mathematik und Wissenschaft als Grundlage der Leibniz-Interpretation..........

3. Immanente Systematik und Historie in Leibniz” System (II): das
Akademiegutachten von 1901 und die genetische Konstruktion der Grundbegriffe.....

4.  Objektivation, Funktion, Relation — Entstehung und Grundbegriffe von Paul
Natorps Entwurf zu einem System der urspriinglichen Denkfunktionen von 1900 ......

5. Rekonstruktion des systematischen Zentrums von Leibniz® System............ccccceevuenee



6.

5.1 ,,Grundtypus des Erkennens” und Prozessualitit des Denkens..........c.cccoceeuennee
5.2 Begriff und Urteil vs. DenKprozesse ..........ceevuvieeviieeeiiieeniieeiie e e eee e
5.3 Die Genese logischer Grundfunktionen im synthetischen Verfahren:
quantitative und qualitative ProZesse ..........ccccueeviiiiiieniieiieiecieesee e
5.4 Relation und GegenstandsproblematiK.............cccoevveriiierieeiiieniieeiienie e
5.5 Relation, Funktion und die Anschauungsproblematik .............ccccceervieeiiieernnnens
5.6 Der Begriff der Substanz in der Spannung zwischen Verdinglichung und
Dynamisierung — systematische und historische Aspekte........c..ccoceeveriininnnnne.
5.7 Der Kraftbegriff und seine Funktion in der Realitdtskonstitution........................
5.8 RUCKDIICK ...ttt et
Die Prioritét der Systematik ~ und ithre Folgen fiir die
Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz® System ..........cccceevviiiiiniiiiieniieeiieee
6.1 Leibniz oder Kant? — Cassirers Umbesetzung des Originalitétstopos..................
6.2 ,,Philosophische Geschichte”, Motivgeschichte, Wirkungsgeschichte —
Modelle von Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz® System und ihre

geschichtsphilosophische Basis.........coocuiiviiiiiiniiiiieieciceece e

,,Historisches Faktum* und Kontinuitat der Geschichte — die ersten beiden

Bénde des Erkenntnisproblems

Von Leibniz‘ System zu Substanzbegriff und Funktionsbegriff — lebens- und
werkgeschichtliche Hinweise zu Genese und Zusammenhang der frithen Arbeiten
CASSITETS ..ttt ettt ettt ettt sbe et ht et e s bt e et e e sht e e bt e sb bt et e e sateeabeesbbeeabeesaneenbeennee
Cassirers ,,Studie” als Vorstufe zum Erkenntnisproblem — Rekonstruktion ihrer
Gestalt und EntstehungsbedingUungen ..........coceevieviiiiiiiiiiiinienceeieeeeeecseee e
»Philosophische Geschichte” und mathematische Naturwissenschaft — Hermann
Cohens Philosophiegeschichtsschreibung.............c.oooveviieriiiiiinieniieeece e
Faktum der Wissenschaften und wissenschaftlicher Prozess — Max Schelers Kritik
der ,.transscendentalen MEthOAE™ ... ... e e e e e e eeeeeas
Das ,,Faktum der Wissenschaft” als sich geschichtlich entwickelndes — Cassirers
Antwort auf Schelers KIitiK ........ooovoiiiiiiiiiiiieeeeeee e
Hegel in der Einleitung zum Erkenntnisproblem............ccccccveeviiieniieiiiieciieeieeeeee
6.1 Textbefunde und —strategien in der Einleitung............cccceevvieiiiniiiininniienieeie,
6.2 Systematische und historische Voraussetzungen von Cassirers Hegel-

|7 /5] 011 (0 ) 1 PRSP

200



6.3 Denkfunktionen, Bewusstsein und Objektivation der Natur............cccccevveeviennnnns
6.4 Das apriori und seine GeSChiChte ...........ccceeviiiiiiiiiiiiiece e
6.5 Hegel mit Droysen lesen — das Postulat der Kontinuitét..............ccoooeerieniennnn,
6.6 Diskontinuititen in der Wissenschaftsgeschichte vs. Kontinuitdt der
Wissenschaftsgeschichtsschreibung — mit Hegel und Droysen gegen Zeller
UNA SCHELET ...t
6.7 Resultate und FOIZEN .......cocooiiiiiiiiiiii e
7.  Der zweite Teil der Einleitung und die Philosophiegeschichtsschreibung Natorps ......
7.1 Die Kontinuitatsproblematik ...........cccccieeeiieriiiiiieiieeiieeee e
7.2 Kontinuitdt und absoluter Anfang — Natorps Programm der
Philosophiegeschichtsschreibung am Leitfaden einer ,,philosophia perennis”....
8.  Der Zusammenhang von Substanzbegriff und Funktionsbegriff mit der Geschichte
des ErkenntniSprobIeImS .........c.coeuiiiiiieiiieiiieieecte ettt
9. Die Problematik des Verhiltnisses der ersten Auflage der Einleitung ins
Erkenntnisproblem (1906) zur zweiten (1911) .....ccooiiiiiiiiiiiieieeee e

10. Cassirer als Philosophiehistoriker: Zur Rezeption des Erkenntnisproblems .................

IV Ausblick: Vom Erkenntnisproblem zur Rekontextuierung — Formen der
Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung in Cassirers Arbeiten von
1920 bis 1944.

1. Problemgeschichte, Wirkungsgeschichte, Rekontextuierung: zum Methoden-
pluralismus in Cassirers spdter Historiographie der Philosophie und der
WIASSENSCRATIEN. ...ttt

2. Konstellation und Motivgeschichte — Die nachkantischen Systeme (1919) als

3. Philosophiegeschichte als offener Interpretationsprozess — die Oxforder Platon-

VOrIESUNGZ (1935) .ottt ettt e et e e e et e e st e e eaeeesnseeesnneees
4.  Erkennen, Ereignis, Prozess, Werk — Dimensionen von Geschichte im Goteborger
Manuskript GeSChiChte (1936)......ccciiiiiiiiiiiecieeeeeee e
5. Das dreifache Verhiltnis historischer und systematischer Rekonstruktion und die
Hermeneutik von Frage und ANtWOTt .........cccoeviiiiiierieeiieie et
6. Philologie, Quellengeschichte und Textkritik als Basis historisch-systematischer
REKONSTIUKLION ..ttt ettt sttt
7. Historisch-kulturelle Rekontextuierung als Modell.............ccccvveviiieeniieeniieeiee e
BIbHHOGIAPNIE ... ettt ettt enee
Lo QUEILEI ... ettt e e et et e e eta e e e baeeeraeesraeens
1.1 Nachgelassene QUEIIEN..........ccuieriiiiiieiieeiieieeie et ae e ens

288



2.

1.2 Gedruckte Quellen: Publikationen............cccecoevieeiuiiieiiiceiieccee e
1.3 Gedruckte Quellen: Rezensionen zum Erkenntnisproblem............cccccovevvvvrennenn.

S RUNAAT I ETATUL ... oot et e e e ettt e e e e e e e e e e e e e e e eeeeeeeeeaeaaaaaaaeaaaaeae



Zu Gegenstand und Methode — Einleitung

Ausgangsbefunde und Thema

Der hochfliegende Gedanke Hegels, dass Systematik und Historie der Philosophie
schlieBlich in eins fallen, dass einerseits Logik und andererseits ein kompletter
Historismus der Ableitung von deren Kategorien nicht nur kein Widerspruch, sondern
einzig moglicher Garant fiir eine Logik und fiir eine philosophische Geschichte sowohl
der Welt als auch der ihre Zeit in Gedanken fassenden Philosophien seien, wurde kaum
je hinreichend verstanden. Das mag dem Umstand geschuldet sein, dass das Hegelsche
Projekt das Extrem der Identitit von systematischem Denken und Historie markiert.
Ernst Cassirers Philosophieren ldsst sich als Arbeit an und mit diesem Grundgedanken
verstehen, und er hat in seiner Entwicklung vom sogenannten Marburger Szientismus
bis zur Philosophie der symbolischen Formen diese Gedankenbewegung vollzogen, wie
ithm in seinem mittlerweile veroffentlichten Spatwerk selber bewusst geworden ist.

Mit dieser Annahme will die vorliegende Arbeit keineswegs im Zeichen der so
althergebrachten wie fruchtlosen Diskussion dariiber stehen, ob Cassirer mehr Kantianer
oder eher Hegelianer sei. Diese hétte einer aufmerksamen Lektiire spitestens in dem
Augenblick obsolet werden miissen, als sie gewahr wurde, dass Cassirer bereits 1906 im
ersten Teil der Einleitung in das Erkenntnisproblem den Hegelschen Grundgedanken
verteidigte. Das war programmatisch gemeint, nach auflen an die scientific community
adressiert wie nach innen in den Schulzusammenhang, dem er entstammte, hinein.
Nachlassnotizen aus jener Zeit konnen zudem als Textzeugen dafiir herangezogen
werden, dass Dbereits das Frilhwerk des Meisterschiilers des Marburger
Neukantianismus, die ersten beiden Biande des Erkenntnisproblems, mit der Hegelschen
Phénomenologie im Riicken verfasst wurde.! Ausgangspunkt der vorliegenden
Untersuchung ist vielmehr die Beobachtung an Cassirers Arbeiten, dass in ihnen
Begriffsdiskussionen mit der eingehenden Darstellung von Positionen der Philosophie-
oder Wissenschaftsgeschichte durchsetzt sind: Einerseits werden also systematische
Konstruktionen mit historischen Indices versehen, wéahrend andererseits
philosophiegeschichtliche Darstellungen stark durch theoretisch-konstruktive Motive
organisiert und durch systematisierende Aufladungen besetzt sind. Beim Leser fiihrt das
mitunter zu einem gewissen Unbehagen am Text, der, abhidngig vom jeweiligen

Erkenntnisinteresse, entweder als zu wenig stringent begrifflich-argumentativ bei

' Siehe hierzu in der vorliegenden Arbeit ausfiihrlich Teil 11, 6.



gleichzeitiger historischer Uberdeterminierung angesehen wird oder umgekehrt als
durch starke systematische Interessen motivierte Abstraktion vom historischen Detail.
Ungeachtet der Frage nach der Lesbarkeit gilt, dass Cassirers philosophische
Arbeit in methodologischer Hinsicht zeitlebens Arbeit am Verhéltnis von Systematik
und Historie blieb, am Versuch, beide zu einem unmetaphysisch und nicht-spekulativ
gedachten kongruenten Verhéltnis zu bringen. Philosophie war flir Cassirer ,,ihre Zeit in
Gedanken erfasst“,” und diese unausgesprochene Grundiiberzeugung machte es fiir ihn
unabdingbar, innerhalb systematischer Uberlegungen den historischen Index eines
Begriffes ebenso zu kennzeichnen wie die historische Stelle, auf deren sachlichem
Stand er aufgenommen wurde — auch und gerade weil er keine Begriffsgeschichte
getrieben hat und der Problemgeschichte verpflichtet blieb. Die vorliegende Arbeit

nimmt ihren Ausgang von der Spannung an dieser Schnittstelle zwischen Systematik

und Historie und macht sie zur Fluchtlinie, zum eigentlichen Thema ihrer Betrachtung.

Rekontextuierung und Theoriebildungsprozesse

Paradigma des nach-hegelianisch problematisch gewordenen Wechselverhiltnisses
zwischen Systematik ~ und  Historie ist die  Wissenschafts-  und
Philosophiegeschichtsschreibung Ernst Cassirers, deren Anfinge unter dem Aspekt
dieses Paradigmas thematisiert werden. Die vorliegende Arbeit sucht sie aus ihrem
zeitgenOssisch-historischen Kontext zu verstehen, ihr zumeist praktiziertes Verfahren ist
das der Rekontextuierung, der Wiederherstellung theoriegeschichtlicher Kontexte durch
Rekonstruktion. Dabei setzt sie bei einem engeren Konzept von Kontext an, als dies
etwa Klaus-Christian Koéhnkes historiographischer Ansatz oder der von Quentin Skinner
vorsah — beiden fiihlt sie sich im iibrigen methodologisch verpflichtet.’ Sie
unterscheidet sich hinsichtlich ihres Vorgehens von beiden aber insofern, als sie von
sozialen, politischen, historischen und weltanschaulichen Kontexten absieht und alleine
die theorie-, wissenschafts-, schul- und institutionsgeschichtlichen in den Blick nimmt.
Das bringt mit sich, dass sie sich auf Texte im eigentlichen Sinne beschrinken kann, um
ithren Gegenstand, die frithen wissenschafts- und philosophiehistorischen Arbeiten
Cassirers in ihren Theoriebeziechungen und Formationsprozessen, erschlieBen zu

konnen. Ereignisgeschichte, wissenschaftliche Praktiken oder wissenssoziologische

? Hegel: Werke, Bd. 7: Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft
im Grundrisse, 1970, S. 26.

3 Zu Methode und Forschungsprogramm vgl. Kéhnke: Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus.
Die deutsche Universitéitsphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus, 1986, S. 9-19, sowie
programmatisch Skinner: Meaning and understanding in the history of ideas, in: Tully / Skinner (Hrsg.):
Meaning and Context, 1988, S. 29-67.



Ansitze bleiben auBlerhalb ihrer Betrachtung. Diese Entscheidung soll freilich auch
dazu dienen, einen vagen, textuelle wie nicht-textuelle Elemente vermischenden Begriff
von Kontext zu vermeiden. Der damit verbundenen methodisch-perspektivierenden
Beschrinkung sucht die Untersuchung dadurch entgegenzuwirken, dass sie die Palette
der in den Blick zu nehmenden Texte erweitert und dazu nicht nur die teils mehr, teils
weniger bekannten Buch- und Aufsatzpublikationen rechnet, sondern auch Briefe,
unverdffentlichte Manuskripte, Entwiirfe, Lektiire-Notizen, Vorlesungen, Gutachten,
Rezensionen und sogar bloBe Ankiindigungen von Texten, die am Ende nicht
geschrieben wurden und damit imaginire Projekte blieben.*

Der Grund dafiir, die fixierten, publizierten Werke iiber ihnen teils
zugrundeliegende, teils synchron benachbarte, zumeist aber halb- oder nicht-6ffentliche
Textgattungen erschliefen zu wollen, liegt in der Absicht, Einblick in sich vollziehende
Theoriebildungsprozesse erhalten zu wollen, um aus diesen einen neuen Blick auf
iiberwiegend bekannte Texte zu gewinnen. Mit diesem Fokus schlie3t die vorliegende
Arbeit an die Programmatik Georg Simmels an, dem es nicht um ,,das Letzte und
Zugespitzteste der Resultate des Denkens® in der Philosophie und ihren Darstellungen
zu tun war, sondern um den ,,inneren Prozess, der zu den Resultaten fiihrte, nicht um
die ,,Kristallformen®, sondern die sie hervorbringenden Kristallisationsprozesse, nicht
um die Produkte, sondern um ,,Produktivitit® und ,,Bedingungen der Produktion®, nicht
um ,gestaltete Gebilde®, sondern ,den geistigen Zeugungsvorgang“.’ Dieses
Erkenntnisinteresse legte der Prozessdenker Simmel nicht nur seinen philosophischen
oder ideengeschichtlichen Arbeiten, sondern ebenso seinen soziologischen Analysen
zugrunde. Ubertragen auf den Themenzusammenhang der vorliegenden Arbeit bedeutet
das indessen nicht, dass im folgenden auch der Simmelsche Psychologismus samt seiner
Methodik eines ,innerliche[n], miterlebe[nden], die Bedingungen der Produktion
nachfiihlende[n] Verstindnis[ses]“ zur Anwendung kéime.°

Die Spannung zwischen der unabschlieBbaren, geschlossene Textgebilde immer
wieder aufsprengenden Virulenz von Theoriebildungsprozessen einerseits und
abgeschlossenen Werken als deren Produkte andererseits hat Dieter Thomi in
methodologisch instruktiver Weise auf das Verhiltnis von Denken und Text gebracht.”

Damit offnet sich eine Perspektive auf die Geschichte von Texten, ihre Vorgeschichte

* Siehe Teil 111, 2 der vorliegenden Arbeit.

> Simmel: Hauptprobleme der Philosophie, in: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 14, hrsg. v. Kramme u.
Rammstedt, 1996, S. 7-157, hier: S. 11-12.

°Ebd., S. 12.

7 Thomi: Die Zeit des Selbst und die Zeit danach. Zur Kritik der Textgeschichte Martin Heideggers 1910-
1976, 1990, S. 19.



wie ihre Nachgeschichte. In den Blick geraten so die Fragen, Spannungen,
Auseinandersetzungen, die in der Arbeit am Text zum finiten Textgebilde gefiihrt
haben, sowie die iiber das fertige Werk hinausreichenden offenen Fragen und Probleme,
die zu dessen Revision fiihren. Vor dem Werk ist nach dem Werk — wie sich ein wenig
salopp, aber zutreffend formulieren lieBe. Oder wie Thomd am Beispiel Heideggers
formuliert hat: ,,Jhm werden auch seine eigenen Texte bestindig zu ,vergangenen’, an

“8 Diese Arbeit vollziehe sich als

denen es sich gleichermaBlen abzuarbeiten gilt.
»standige Korrektur und Selbstkorrektur der Texte“,9 die solcherart den Charakter eines
work in progress bekommen. Ohne Zweifel sind die Transformationsgestalten der
philosophischen Arbeit Cassirers nicht unter der Kategorie des ,,Dramal[s] einer
Selbstverstindigung® zu fassen, wie Thoméd das im Falle Heideggers plausibel zeigen
konnte'® — zu sachlich, weithin geprigt von einem Stil der Distanz und Niichternheit
und frei von Eigentlichkeits-Pathos finden ,,Korrektur und Selbstkorrektur* bei Cassirer
statt. Doch verliert man die besonderen Modi von Cassirers Arbeit am eigenen Text
nicht aus dem Blick, dann trifft diese Feststellung cum grano salis auch auf ihn zu — und
nicht nur auf ihn. So sind in der Perspektive der vorliegenden Arbeit beispielsweise die
ersten beiden Bénde des Erkenntnisproblems auch als Ausformulierung in extenso einer
im Leibniz-Buch zuvor angelegten Philosophiegeschichte in nuce bis auf den Stand
Kants zu sehen. Damit konstituiert sich eine ,,Geschichte der Texte* — ihr gilt im

Folgenden das besondere Interesse.'!

Implizite Kritik als Kommentar

Zu den besonderen Modi des Bezugs auf eigene Texte und auf die anderer, insbesondere
der Texte seiner Lehrer Cohen und Natorp, gehdrt im Falle Cassirers der des impliziten
Verweises oder der impliziten Kritik. Dabei konstituiert sich im Bezug auf
vorausgehende Arbeiten, seien es die eigenen oder die anderen, ein Verhéltnis zur
Tradition. Letztere versteht Cassirer im Sinne eines Bestandes, auf den er sich in seiner
philosophischen Arbeit bezieht, der aber zugleich so etwas wie eine ,unendliche
Aufgabe bleibt. Traditionsbezug ist Arbeit an der Tradition und vor allem an deren
offenen Fragen und Problembestinden, ist Suche nach Antworten, die immanente Kritik
und Kritik von auflen aufgeworfen haben. Wie dadurch Differenzen zu den fritheren

Antworten sowohl der Lehrer Cohen und Natorp als auch eigenen Arbeiten, wie

$Ebd., S. 18.
Ebd., S. 17.
" Ebd., S. 19.
" Ebd.



thematische Umakzentuierungen, Verschiebungen und Umschreibungen entstehen, will
die vorliegende Studie mit Blick auf die Details herausarbeiten. Das markanteste
Beispiel fiir eine solche Umschreibung wére Cassirers Bezug auf ein Basistheorem der
Marburger Schule, auf das ,,Factum der Wissenschaft“.'> Er weist an keiner Stelle auf
die Umbesetzung hin, die er an diesem Theorem Cohens vornimmt, und doch markiert
sein Eingriff die vielleicht folgenreichste Zadsur in Cassirers frithen Arbeiten, ja
vielleicht seines Philosophierens iiberhaupt. Denn diese Zasur bedeutet nichts weniger
als die Einfithrung des Paradigmas Geschichte, eines Paradigmas, fiir das Cassirer noch
um 1936, in der Zeit des Exils, nach einer giiltigen Ausformulierung suchte, wie
Nachlassmanuskripte belegen.

In dieser Perspektive kommentiert ein Text den anderen, das gilt fiir den Bezug
auf die eigenen Texte wie auf die der anderen. Die Kategorie des Kommentars ist in
diesem Sinne genommen keine, die sich auf kanonische oder gar heilige Texte bezieht,
sondern lediglich auf solche, die von ihren Verfassern zu einem bestimmten Zeitpunkt
fiir wahr oder zumindest fiir kohérent und giiltig gehalten wurden. Der Kommentar wére
dann in einem doppelten Sinne geschichtlich: als Kommentierung eines friitheren,
seinerseits historischen Textes sowie als Produkt seiner eigenen Zeit. An der Spannung
in dieser doppelten Geschichtlichkeit ist anzusetzen. Dabei reicht die Textgeschichte
iiber die Arbeit an den eigenen Texten und denen der direkten Vorgénger — hier: Cohens
und Natorps — hinaus. Auch das will die vorliegende Studie zeigen, indem sie
exemplarisch die historische Konstellation erweitert und einen Philosophen ins Spiel
bringt, der fiir die Cassirer-Forschung nicht weiter von Belang scheint. Und doch war
Cassirer auch Erbe der Problembestinde, die aus der Theoriebeziehung seiner

Marburger Lehrer zu Friedrich Albert Lange resultierten, von dem hier die Rede ist."

Perspektive der Zeitgenossenschaft

Einer anderen methodischen Einschrinkung unterwirft sich die vorliegende Arbeit,
wenn sie ihre Versuche der Rekontextuierung konsequent an die Perspektive der
Zeitgenossenschaft bindet.”” Neben der grundlegenden Erwigung, dass jeglicher
Teleologisierung in historischen Arbeiten entgegenzuwirken sei, scheint diese Mallgabe

im Falle der philosophiehistorischen Betrachtung eines Denkers, der unserer Zeit

2 Siehe Teil I1I, 4-5 der vorliegenden Arbeit.

1% Siehe Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 3: Geschichte. Mythos. Mit Beilagen:
Biologie, Ethik, Form, Kategorienlehre, Kunst, Organologie, Sinn, Sprache, Zeit, hrsg. v. Kéhnke/ Kopp-
Oberstebrink / Kramme, 2002.

'* Siehe Teil I der vorliegenden Arbeit.

15 Dies im Anschluss an Kéhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 9-10 u. 321.



gleichsam kanonisch geworden ist, in ganz besonderer Weise geboten. Denn im Falle
Cassirers ist es in der Forschung, von wenigen Ausnahmen abgesehen, ein kaum je
reflektierter Usus geworden, das gesamte Werk, auch die frithen Arbeiten — falls sie
denn iiberhaupt Beachtung finden —, unter der Perspektive der spidteren, mit der
Philosophie der symbolischen Formen einsetzenden Kulturphilosophie zu betrachten.
Dies geht zumeist einher mit der ausschlieBlichen Fokussierung auf systematische
Fragestellungen, teils solcher, die wie der Begriff der Symbolisierung oder des Symbols
dem Werk Cassirers entnommen sind, teils solcher, die wie das Konzept der Semiotik
als Interpretamente in sie eingetragen werden.'® All dies gehorcht einer Logik der
Aktualisierung, die auf ,,bloe Bestitigung des gegenwirtigen Denkens anhand eines
ihm entsprechend ausgewihlten geschichtlichen Materials hinauslduft.“'” Genetische
Betrachtungen dagegen, die sich in Augenhdéhe mit den Texten einer bestimmten
Schaffensepoche begeben und Cassirers konzeptionelle Arbeit am Text in ihren
Fortschreibungen, Verschiebungen oder gar Briichen unter die Lupe nehmen, wie sie
etwa geradezu malstdblich Massimo Ferrari oder Gerald Hartung vorgelegt haben,
finden sich kaum.'® Ignoriert werden im Zuge der Aktualisierung gerne jene Teile oder
Aspekte seines Schaffens, die sich dieser Art der Konstruktion einer Vorgeschichte der
Kulturphilosophie nicht oder zumindest nicht ohne weiteres integrieren lassen. Damit
einher geht die verbreitete Neigung, die kanonisierten Werke zum Mal} der iibrigen
Arbeiten zu machen, so als wire alles immer schon auf das hin gedacht worden, was der
heutigen Zeit als das Wegweisende an Cassirers Arbeiten erscheint. Diese Perspektive
auf den Kulturphilosophen Cassirer, dessen Leben und Schaffen gezeichnet war von den
zivilisatorischen Briichen des 20. Jahrhunderts, ist hochst problematisch. Denn sie soll
durch die Kontingenzen einer wechselhaften Publikations- und Werkgeschichte
hindurch die Rezeption lenken, indem sie gléttet und der Ausrufung zum Klassiker der
Kulturphilosophie — oder auch umgekehrt: zum ,letzten Kulturphilosophen*'

sekundiert. Solche Kanonisierungspraktiken gehen einher mit der Konstruktion von
Kontinuititen und Kohérenzen in den Lektiiren, Werken und der Werkgeschichte. Das

wird schlagartig klar, wenn man den reichen Nachlass Cassirers konsultiert. Allzu vieles

' Exemplarisch hierfiir etwa Krois: Kultur als Symbolprozess. Philosophische Konsequenzen eines
Paradigmenwechsels, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 49 (2001), S. 367-375.

' Kéohnke: Entstehung und Aufstieg, S. 10.

'8 Massimo Ferrari: Ernst Cassirer. Stationen einer philosophischen Biographie. Von der Marburger
Schule zur Kulturphilosophie, 2003. — Gerald Hartung: Das Mal} des Menschen. Aporien der
philosophischen Anthropologie und ihre Auflosung in der Kulturphilosophie Ernst Cassirers, 2003.

1 So der iiberraschende Untertitel von Skidelsky: Ernst Cassirer, iiberraschend deshalb, weil der
Verfasser auf den S. 5-6 starke Zweifel anmeldet, ob Cassirer, seiner Neigung zu ,,inductive [...] method*
wegen, iiberhaupt unter die Philosophen zu zéhlen sei.

10



blieb unter den Lebens- und Arbeitsbedingungen des Exils Bruchstiick und gelangte

daher nicht zum Druck.?

Symptomatik der Nachlassstiicke

Freilich ist das Zersprengte und Fragmentierte vieler Nachlassstiicke aus der Zeit nach
der Flucht aus Deutschland nicht nur Resultat der erschwerten Arbeits- und
Publikationsmoglichkeiten durch die Exilsituation. Vielmehr ist hierin auch ein
Symptom konzeptioneller Schwierigkeiten zu sehen, die zutage traten, als Cassirer
sukzessive daran ging, die Hypotheken und Altlasten seiner Marburger Vergangenheit
abzutragen. Das Manuskript zur Geschichte von 1936 mit seinem systematischen, von
der Forschung kaum registrierten Neuansatz bei den sogenannten ,,Basisphdnomenen®
dokumentiert solche Spannungen ebenso wie das Scheitern von Cassirers Unternehmen
einer philosophischen Anthropologie, das mit dem Essay on Man schlielich in eine
Kulturphilosophie miindete.”’ Doch Spannungen und Fissuren zeigen sich bereits im
Frithwerk; ihnen gehdrt das Interesse der vorliegenden Arbeit- und das obwohl
hinsichtlich Cassirers frither Veroffentlichungen die Publikationslage ganz anders ist:
Die Buchmanuskripte sind durchgearbeitet, wurden teilweise fiir Neuauflagen revidiert,
und ihre konzeptionelle Geschlossenheit und Kohérenz scheint unbestreitbar. Doch auch
hier 6ffnet der Blick auf Nachlassmaterialien und durch sie hindurch die Augen fiir
anfangliche Impulse, Intentionen und Prdgnanzen, die durch die Kompromissbildungen
der Veroffentlichung zwar noch durchscheinen, aber kaum mehr greifbar werden. Das
erweist sich exemplarisch anhand der Einleitung 1im ersten Band des
Erkenntnisproblems von 1906.** Nicht zu iibersechen ist fiir die frilhen Arbeiten
Cassirers vor allem auch das, was man als einen gewissen ,Schulzwang* bezeichnen
konnte: Cassirers Eingespanntheit in die Lehren seiner Lehrer Hermann Cohen und Paul
Natorp. Insbesondere Cohen war auf eine gewisse Kohidrenz der philosophischen
Positionen bedacht, die unter dem Etikett des Marburger Neukantianismus das Licht der
Offentlichkeit erblickten. Ernst Cassirer galt als treuester Schiiler und Gefolgsmann

seiner beiden Marburger Lehrer, und im Spagat zwischen hoher intellektueller Loyalitét

20 Eine Lektiire spiter, unter den Bedingungen von Flucht und Vertreibung entstandener Arbeiten
Cassirers wird versucht in Kopp-Oberstebrink: Humanistische Begriindung der Geschichte. Ernst
Cassirers Konzeption von Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung wihrend der Exilszeit, in:
Hartung / Schiller (Hrsg.): Weltoffener Humanismus. Philosophie, Philologie und Geschichte in der
deutsch-jiidischen Emigration, 2006, S. 53-70.

21 Vgl. Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 6: Vorlesungen und Studien zur
philosophischen Anthropologie, hrsg. v. Hartung u. Kopp-Oberstebrink unter Mitwirkung v. Jutta
Faehndrich, 2005, sowie Hartung: Das Mal3 des Menschen, 2003.

** Siche Teil 111, 1-9 der vorliegenden Arbeit.

11



und dem Aufbruch zu Themen und Fragestellungen, die bei diesen offen geblieben
waren, erfolgte die allmdhliche Emanzipation von seinen Lehrern. Davon zeugen
systematische Spannungen in seinen friihen Arbeiten, deren Austrag und Ausgleich
oftmals nachtrédglich, in Neuauflagen oder neuen Arbeiten erfolgte. Ein solches Thema,
das fiir Cassirer lange vor seiner Wende zur Kulturphilosophie zentral wurde, ist die
bereits erwahnte Problematik der Geschichtlichkeit des ,,Factums der Wissenschaft*

und in der Folge die Geschichte selber.”

Theoriegeschichtliche Konstellationen und ihre Erforschung

Bedenkt man, dass auch zwischen seinen beiden Lehrern Cohen und Natorp in einigen
Sachfragen alles andere als Einigkeit herrschte, so wird deutlich, dass man das
Verhéltnis zwischen den drei Hauptprotagonisten der vorliegenden Arbeit als eine
intellektuelle Konstellation im eigentlichen Sinne verstehen muss. Konstitutiv fiir
theoriegeschichtliche Konstellationen ist die Annahme von Debatten, Differenzen,
Kontroversen, der Widerstreit von Theoriemotiven und Denkmustern, und die
Dynamik, mit der diese in wechselseitigem kritischem Bezug zueinander stehen.”* Dass
innerhalb der sogenannten Konstellationsforschung die Bestimmung des Momentes von
Einheit, zumindest der Konvergenz von Theoriemotiven und Erkenntnisinteressen als
zweitem konstitutiven Moment zugunsten von deren Differenz regelméBig stark
unterbelichtet bleibt, stellt zwar ein methodologisches Problem dar, aber kein
unbehebbares. Dieses Defizit diirfte dem problemgeschichtlichen Element in diesem
ideengeschichtlich-historiographischen Verfahren geschuldet sein. Macht man dagegen
beide Momente gleichermaflen stark und nimmt innerhalb einer gewissen Anzahl
theoretischer Positionen ein gemeinsames Anliegen, eine gemeinsame Fragestellung,
ein konvergierendes Erkenntnisinteresse an, auf deren Grunde differente
Realisierungen, divergierende Antworten und widerstreitende Interessenlagen
auszumachen sind, dann stellt die Marburger ,,philosophische Arbeitsgemeinschaft®, der
Cassirer angehorte und zu der er sich bekannte, einen Gegenstand par excellence fiir
sogenannte Konstellationsforschung dar. Dies gilt zumal, da deren Reichweite in
Sachen Problem- und Ideengeschichte mittlerweile weit iiber ihr anfangliches Feld der

Erforschung frither nachkantischer Philosophie, insbesondere der des deutschen

* Siehe ebd.

24 Henrich: Konstellationsforschung zur klassischen deutschen Philosophie. Motiv — Ergebnis —
Probleme — Perspektiven — Begriffsbildung, in: Mulsow / Stamm (Hrsg.): Konstellationsforschung, 2005,
S. 15-30, bes. S. 22-26.

12



Idealismus zwischen Kant und Hegel hinausreicht.”> Diese Version der
Rekontextuierung ldsst sie auch fiir die jlingere Philosophiegeschichte als Mittel der
Wahl erscheinen, insbesondere bei der Erforschung von Schul- oder
Gemeinschaftsformationen.

Erforschung von Konstellationen hat derzeit Konjunktur im Feld der
Ideengeschichte, Problemgeschichte dagegen erscheint als notwendiges Ubel. Via
Analyse der konstellatorischen Kontexte geraten die Formationsbedingungen der
fertigen, geschlossenen Werke in den Blick, indem jenseits von ,,Verfestigungen® die
,Spannungen und Differenzen in den Systemen® thematisiert werden.”® Diese
Thematisierung vollzieht sich in der Spannung von fertigen, publizierten Werken mit
Nicht-Werkhaftem, mit Archivmaterial wie Briefen, Entwiirfen und dergleichen mehr.
Insofern erscheint die Konzeption der intellektuellen Konstellation fiir die vorliegende
Untersuchung als methodologisches Element, das mit dem zuvor mit Simmel
markierten Vorhaben, Einsicht in Theoriebildungsprozesse erhalten zu wollen,
vollstindig konvergiert. Das Untersuchungsverfahren besteht im einzelnen aus dem
Zusammenspiel von rationaler Rekonstruktion von Systemteilen oder Theoriemotiven —
Henrich nennt dies: ,,argumentationsanalytisches Interpretationsverfahren — mit der

rekonstruktiven ErschlieBung der historischen Konstellationsmomente.?’

Close reading / die Hermeneutik von Frage und Antwort

Diese methodologischen Vorannahmen realisiert die vorliegende Arbeit in der Strategie
eines close-reading, das Theoriemotive und Argumentationsmuster — teilweise in
gleichsam mikrologischer Perspektive — untersucht, aber Gesamtinterpretationen von
Werken nicht anstrebt. Thr besonderes Erkenntnisinteresse richtet sie insbesondere auf
Cassirers Rezeption von Theoremen — etwa solcher aus der Erkenntnistheorie Cohens —
und den damit verbundenen Prozessen der Transformation und Adaption, der

Umbildung und Einpassung in den eigenen theoretischen Zusammenhang bei

25 Aus dem Impuls zur breit angelegten Erforschung der ,,Probleme und Debatten am Ursprung der
idealistischen Philosophie (1789-1795)“ — so der Untertitel von Henrich: Konstellationen, 1991, einer
Arbeit, die hier initialisierend gewirkt hat — ist mittlerweile ein auf andere Bereiche der
Philosophiegeschichte iibertragbares Verfahren der problemgeschichtlichen Kontextforschung geworden,
vgl. die Beitrdge in Mulsow / Stamm (Hrsg.): Konstellationsforschung. Als wegweisend miissen hier die
die frithe Neuzeit erschlieBenden Forschungen von Martin Mulsow gelten, vgl. etwa Mulsow: Prekares
Wissen. Eine andere Ideengeschichte der frithen Neuzeit, 2012.

26 Vgl. Henrich: Identitit und Objektivitit. Eine Untersuchung iiber Kants transzendentale Deduktion,
1976, S. 7-12, hier: S. 8.

27 Zum argumentationsanalytisches Interpretationsverfahren vgl. ebd., S. 9-12.

13



Cassirer.” Ideengeschichte und Philosophiegeschichtsschreibung tun sich noch immer
schwer damit, geeignete deskriptive Begriffe zu finden fiir diese Prozesse, die Tradition
und Bruch, Kontinuitit in der Aneignung und Diskontinuitét tradierter Theoriemotive
im neuen Kontext zu thematisieren vermdgen. Und so wird in historischen
Darstellungen meist Kontinuitit und Identitit der Bedeutung von Begriffen im
geschichtlichen Aneignungsprozess suggeriert, wo Briiche und Umbriiche herrschen.
Ein wegen der ubiquitdren Verpflichtung auf die Diskursanalyse Foucaults in der
Forschung bislang wenig beachtetes historiographisches Modell, das die Momente von
Kontinuitdt und Diskontinuitdt in historischen Verldufen hinreichend beschreibt und
methodologisch reflektiert, ist das der Umbesetzung im Sinne Hans Blumenbergs.”
Ihm fiihlt sich die vorliegende Abhandlung verpflichtet, auch wenn Umbesetzung nicht

zu ihren zentralen operativen Begriffen gehort.

Die Marburger Schule als intellektuelle Konstellation

Der Impuls, die Marburger Schule zum Gegenstand einer auch durch die Konzeption
der Konstellation inspirierten Untersuchung zu machen, hingt aufs engste damit
zusammen, dass sie in der vorliegenden Abhandlung im Anschluss an die Arbeiten von
Helmut Holzhey gerade nicht als homogenes, einheitliches Phdnomen verstanden,
sondern von ihren inneren Spannungen und Divergenzen her gesehen wird.** Wenn sie
auch versucht haben, Natorp ein eigenes erkenntnistheoretisches Profil zu geben, so
orientieren sich Holzheys Untersuchungen doch immer an der Dominanz Cohens — das
wird im Text an den entsprechenden Stellen deutlich werden. Demgegeniiber will die
vorliegende Arbeit die Herausbildung der frithen historisch-systematischen Arbeiten
Cassirers in der Konstellation zu Cohen auf der einen und Natorp auf der anderen Seite
erweisen. Hierin ist das Motiv fiir das detaillierte Ausbuchstabieren derjenigen
Marburger Diskussions- und Arbeitsfelder zu sehen, in die sich Cassirer mit seinen
ersten Arbeiten einschrieb.’! Es wird dabei deutlich werden, dass Cassirer in viel
hoherem Mafle Schiiler Natorps war, als bislang angenommen. Dieser Ansatz markiert

auch eine deutliche Differenz zu der jiingsten Arbeit von Peter E. Gordon, der Cassirer

28 Auf die Problematik und Fehldeutungen vorschneller Rekonstruktion von Rezeptionslinien verweist
mit Recht Kohnke: Trendelenburgs Modernisierung der deutschen Philosophie, in: Hartung / Kohnke
(Hrsg.): Friedrich Adolf Trendelenburgs Wirkung, 2006, S. 257-270, hier: S. 267-268.

¥ vgl. die erweiterte Neufassung von Blumenberg: Die Legitimitit der Neuzeit, 1996, passim;
Blumenberg hat dieses Modell als solches nicht theoretisch konzentriert ausgearbeitet, vgl. neben anderen
Passagen aber S. 536-557; dazu vom Vf. den Artikel ,,Umbesetzung®, in: Buch / Weidner (Hrsg.):
Blumenberg lesen. Ein Glossar, 2014 (im Erscheinen).

30 Vgl. die bahnbrechende Untersuchung von Holzhey: Cohen und Natorp, 2 Bde., 1986, insbes. Bd. 1,
S. 40-79, wo die ,,Konvergenzen und Divergenzen zwischen Cohen und Natorp umrissen werden.

3! Siehe Teil I der vorliegenden Arbeit.

14



noch immer fast ausschlieBlich in der Fixierung auf seinen Lehrer Cohen betrachtet,
auch wenn er deutliche Divergenz der Auffassungen zwischen beiden auszumachen
meint.”> Und daran schlieBt sich sogleich ein zweiter, nicht weniger gewichtiger
Unterschied an. Denn Gordon setzt diese Divergenz zwischen Cohen und Cassirer als
von Anfang ihrer intellektuellen Beziehung an gegeben, was die Literatur zu Cassirer
frohlocken liefl, damit sei endlich die ,langweilige Frage von Cohens Einfluss auf
seinen Schiiler Cassirer erledigt.”> Das Ziel dieser Arbeit liegt dagegen im Aufweis,
dass die Differenzen zwischen Cohen und Cassirer allmihliches Ergebnis der
philosophischen Arbeit des letzteren ist — einer Arbeit, die sich zum einen von
vornherein — um es noch einmal zu wiederholen — im Spannungsfeld zwischen Cohen,
Natorp und Cassirer vollzog und zum anderen nach auflen, in der kritischen
Auseinandersetzung mit ihrerseits kritischen Positionen. Ein Beispiel fiir letzteres wére
etwa Cassirers Umakzentuierung und letztlich Adoption der Kritik Schelers an der
Marburger Schule.*

Theoretische Leitmotive und thematischer Gegenstand der Untersuchung sind
Systematik und Historie sowie deren Verhiltnis zueinander in Cassirers frithem Werk;
gezeigt werden soll, wie seine systematischen und historischen Begriffe und deren
spezifisches Ineinander sich zum einen in der Auseinandersetzung mit den beiden
Lehrern formieren. Neben der schulgeschichtlichen Perspektive ist zum anderen aber
auch Cassirers Umgang mit auBlerschulischer Kritik herauszuarbeiten. Er weist sie
einerseits zuriick, was wohl auch die Schulrdson gebot, setzt sich dann aber im
Gegenzug liberraschend konstruktiv und vor allem rezeptiv mit ihr auseinander. Diese
Geste der Aufnahme blieb dem Philosophieren Cassirers zutiefst eigen. Damit
praktizierte er einen Stil philosophischen Denkens und Arbeitens, den er erst unter den
Lebens- und Arbeitsbedingungen des Exils reflektiert und in Worte gefasst hat, wenn er
bemerkt, dass ,,wissenschaftliche Philosophie [...] threr Natur nach dialogisch* sei. >
Der spite Zeitpunkt dieser Grundiiberlegung verwundert indessen nicht, findet sie sich
doch in den Arbeiten Robin George Collingwoods, eines Philosophen, den Cassirer erst
in der Exilszeit kennengelernt hatte.®® Dessen Annahme einer fundamentalen

Dialogizitit, die tief in die Struktur wissenschaftlicher und philosophischer Arbeit

32 Vgl. etwa Gordon: Continental Divide. Heidegger, Cassirer, Davos, 2010, S. 138-144.

33 Meyer: Ernst Cassirer’s Writings, in: Journal of the History of Ideas 74 (2013), S. 473-495, hier: S. 490
[dt. Ubers. HKO]. Ubersehen wird dabei, dass dadurch Cassirer einmal mehr auf die iibermichtige Figur
Cohens verpflichtet wird, was eine historische Verzerrung darstellt, wie im Laufe der vorliegenden
Darstellung mit guten Griinden dargelegt wird.

3 Siehe Teil 111, 4-5 der vorliegenden Arbeit.

35 Cassirer: Axel Hagerstrom. Eine Studie zur schwedischen Philosophie der Gegenwart, 1939, S. 4.

36 Vgl. etwa Collingwood: An Essay on Philosophical Method, 1933.

15



eingelassen ist, schliet sich die vorliegende Arbeit an. Damit adoptiert freilich nicht
einfach eine Konzeption, die auch in ihrem Untersuchungsgegenstand aufzufinden ist.
Sie schlieft vielmehr auch hier an das Blumenbergsche Modell der Umbesetzung an,
das eine Hermeneutik von Frage und Antwort als Tiefenstruktur theoriegeschichtlicher
Darstellungen zugrundelegt. Theorien oder Theoreme gelten dieser Auffassung zufolge
als Antworten auf historische Fragen, die in historiographischen Untersuchung zu
ermitteln sind. In diesem Sinne verstand auch Cassirer Probleme und offene Stellen in
der Philosophie seiner Lehrer oder innerhalb der eigenen Theorie als Fragen, auf die die
Reformulierung oder Umbildung der vorhandenen eigenen Theoriebestinde Antworten

geben sollten.

Die epochale Perspektive / Gegenstéande und Fragestellungen

Zur werk- und schulgeschichtlichen Perspektive tritt in der vorliegenden Arbeit noch
eine weitere hinzu, die epochale. Cassirers philosophischer Anfang, seine
philosophische ,Sozialisierung’ gewissermafen fand innerhalb einer Schule statt, die im
spiten 19. Jahrhundert den Ubergang zur wissenschaftlichen Universititsphilosophie
vollzogen hat.”” AngestoBen wurde diese Entwicklung durch Cohens Lehrer Friedrich
Adolf Trendelenburg und seine fundamentale Kritik an Hegel.”® Dabei realisierte sie
diese neue Tendenz durch einen umfassenden Paradigmenwechsel, indem sie das
LFactum der Wissenschaft® zur apriorischen Orientierungsdimension von
Erkenntnistheorie macht. Dieser Befund ist allerdings von hoher Ambivalenz, seine
Wirkungen reichen bis in die unmittelbare Gegenwart hinein und prigen die Gestalten
oder Typen philosophischen Arbeitens. Denn einerseits sollte die Philosophie ihre
metaphysisch-spekulative Dimension aufgeben und sich an Resultaten und Verfahren
der Wissenschaften orientieren, sollte diese theoretisch hinsichtlich der ihnen
zugrundeliegenden Kategorien reflektieren sowie die Genese dieser Kategorien
theoriegeschichtlich dingfest machen. Auch und gerade der philosophische Stil der
Arbeiten Cassirers, der geradezu beriichtigt war und ist fiir das Durcharbeiten
unterschiedlichster wissenschaftlicher Bibliotheken, ganz gleich ob mathematischer,
physikalischer oder ethnologischer Provenienz, ist geprdgt durch diese Tendenz.

Andererseits wurden durch die Cohensche und Natorpsche Lesart des ,,Factums* ganze

37 Zu den historischen und politischen Bedingungen der Herausbildung wissenschaftsorientierter
Universitétsphilosophie vgl. umfassend Kohnke: Entstehung und Aufstieg, passim, sowie Schnddelbach:
Philosophie in Deutschland 1831-1933, 6. Aufl., 1999, passim.

¥ Vgl. dazu Hartung: Zum Verhiltnis von Philosophie und Wissenschaften bei Eduard Zeller, in: ders.
(Hrsg.): Eduard Zeller. Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte im 19. Jahrhundert, 2010, S. 153-176,
hier: S. 156-163.

16



Dimensionen von Wirklichkeit aus dem Erkenntnisbegriff ausgeschlossen. Denn das
,Factum der Wissenschaft meinte ausschliefllich die Resultate der mathematischen
Naturwissenschaft, der Physik, auf dem Stande der Wissenschaft Newtons. Das heifit,
dass Cohen ,nur so viel eigentl[iche] Wiss[enschaft] anerkannte, als Mathematik
vorhanden war®, wie der spite Cassirer unter Verwendung einer Kant-Paraphrase
klarsichtig und kritisch distanziert anmerkte.” Aber nicht alleine die Einschrinkung der
Palette der Wissenschaften auf eine einzige Wissenschaft wurde kritisiert, sondern die
Reduktion des Erfahrungsbegriffs auf Wissenschaft und deren Resultate, ganz gleich
auf welche, erschien spétestens in den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts als inakzeptable
Verarmung im Begriff von Erfahrung. Zum Preis des Szientismus, der mit der
Verwissenschaftlichung der Philosophie einherging, gehorte neben anderem der
konsequente Ausschluss der Dimension der Psychologie. Auch diese Tendenz der
Philosophiegeschichte in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts 14sst sich am Beispiele
Cohens und des Marburger Neukantianismus paradigmatisch aufweisen.

Wie sich ein solcherart reduktiver, mathematisierter und logifizierter
Erkenntnisbegriff durchgesetzt hat, das will die vorliegende Darstellung anhand der
Kritik Cohens an seinem Marburger Vorginger Friedrich Albert Lange zeigen. Hierin
wird eine epochale Bewegung deutlich, deren Horizont und Voraussetzung der
Wissenschafts- und Methodenpluralismus Trendelenburgs ist.** Doch nicht an der
pluralen Wissenschaftsauffassung Trendelenburgs exekutiert Cohen seine Reduktion
und Szientifizierung — das wire wohl die vorschnelle Rekonstruktion einer kaum
belegbaren Rezeption —, sondern an Langes Modell des kritischen Bezuges von
Philosophie auf Wissenschaften. Langes Waissenschaftsverstindnis partizipiert
seinerseits noch an der organologischen Auffassung Trendelenburgs von einem
gleichberechtigten, kaum hierarchisierten Verhiltnis der einzelnen Disziplinen, auch
wenn bei ihm ein ausgeprédgtes Interesse an sozialwissenschaftlichen, 6konomischen
und statistischen Disziplinen auszumachen und die Psychologie wissenschaftliche

Orientierungsdimension der Philosophie ist.

Gliederung und Ausblick

39 Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 3: Geschichte. Mythos, S. 238. Vgl. auch Kant:
Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft (1786), in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 4,
1903, S. 465-565, hier: S. 470.

40 Insofern verdankt die vorliegende Arbeit wichtige Anregungen und historische Perspektiven der
verstérkt einsetzenden Trendelenburg-Forschung, vgl. die Beitrdge in Hartung / Kéhnke (Hrsg.):
Friedrich Adolf Trendelenburgs Wirkung, 2006.

17



Bereits an dieser frithen Phase der Herausbildung der Marburger Schule werden
Differenzen zwischen Cohen und Natorp im Bezug auf Lange deutlich, und innerhalb
dieser Konstellation positioniert sich der junge Cassirer. So skizziert die vorliegende
Arbeit zuerst die Ausgangskonstellation innerhalb der Marburger Schule zu der Zeit vor
dem Eintritt Cassirers in die ,,Arbeitsgemeinschaft (Teil I). In diesem Kontext wird
dann Cassirers erste Arbeit, Leibniz’ System, lokalisiert und in ihren Spannungen und
Beziigen zu Cohen, Natorp, aber auch Lange rekonstruiert (Teil II). AnschlieBend
markiert die Darstellung erste Storungen des Kraftfeldes zwischen Cassirer und seinen
Lehrern, als er sich in einem ersten, noch unzureichenden Versuch sowohl von Cohens
systematischem Programm — der ausschlieBlichen Bezugnahme auf das mathematisch-
naturwissenschaftliche Paradigma — als auch von Natorps philosophiehistorischem
Modell absetzt. Wollte man dieses Szenario in dramatisch-erzihlerische Begriffe fassen,
so wire es das Narrativ einer ersten Emanzipation im Durcharbeiten und in der
Transformation autoritativer Theoriebestinde. Zentrales Thema ist hierbei Cassirers
Umbesetzung des ,,Factums der Wissenschaft zum ,historischen Faktum®, wodurch
die zentrale Problematik des Verhiltnisses systematischer Begriffe in Philosophie und
Wissenschaft zum Medium ihrer Realisierung, der Geschichte, in den Blick genommen
wurde (Teil IIT). Ein Ausblick soll Umbriiche und Verschiebungen in der Cassirerschen
Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung vom dritten Band des
Erkenntnisproblems an skizzieren, die aus der Arbeit an den Problembestéinden auf dem
Stand der ersten beiden Bénde resultieren — dies auch unter der Perspektive aktueller
Aspekte in der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung Cassirers (Teil IV).

In epochaler Perspektive 148t sich die weitere Entwicklung der Cassirerschen
Philosophie als Versuch verstehen, diese ausgeschlossenen Dimensionen der
menschlichen Wirklichkeitserkenntnis, wie beispielsweise Kunst, Geschichte, Biologie
und Theologie, wieder einzuholen und die Vorherrschaft des mathematisch-
naturwissenschaftlichen Apriori zugunsten eines Pluralismus der Wissenschaften und
der Erkenntnisformen zu durchbrechen. Fiir den Bereich der Geisteswissenschaften
unternimmt Freiheit und Form von 1916 dazu einen ersten Schritt. Den entscheidenden
Bruch mit dem mathematisch-naturwissenschaftlichen Paradigma vollziehen in der
Folge aber die drei Biande der Philosophie der symbolischen Formen. Unter den
Bedingungen des Exils suchte Cassirer dem Projekt der symbolischen Formen eine
kulturphilosophische Grundlage zu geben, indem er einerseits eine Logik historischen

Erkennens und andererseits die Konzeption der Basisphdnomene in die Basis dieses

18



Projekts einschreiben wollte. Beides blieb unvollendet.*' Cassirers spiter Neueinsatz
bei einer philosophischen Anthropologie als neuem Paradigma sollte schlieBlich in eine

Reformulierung der Kulturphilosophie miinden. **

Aok ok

Technische Bemerkung:

In den Anmerkungen werden Titel bei ihrer ersten Erwdhnung in jeweils einem der drei
Teile mit vollstindigen bibliographischer Angabe unter Auslassung des Ortes angefiihrt,
bei ihrer Wiederholung innerhalb eines Teils folgt sodann lediglich eine Kurzangabe
des Titel unter Weglassung der Angabe des Erscheinungsjahres und -ortes; zur
vollstindigen Angabe sei auf die Ersterwdhnung oder die Bibliographie verwiesen.
Auch die Angabe von Auflagen wurden bei der Angabe des Kurztitels zumeist
weggelassen, auch sie sind, sofern erforderlich, iiber die Bibliographie erschlie3bar,
Rezensionen zum Erkenntnisproblem werden in einer Kurzangabe verzeichnet, die iiber
den entsprechenden Teil der Bibliographie (1.3) zu erschlieen ist.

In Zitaten wurde eine streng an den Quellen orientierte Schreibung beibehalten,
was Abweichungen aller Art von spiteren orthographischen Normen einschlie3t (Bsp.
»Factum® statt ,Faktum®). Da die vorliegende Arbeit davon ausgeht, dass auch
philosophische Begriffe oder Termini in unterschiedlichen Kontexten unerschiedliche
Bedeutungsschattierungen annehmen, werden zur Erinnerung an diesen Sachverhalt
auch differente Schreibungen beibehalten (z.B. ,transscendental“ bei Cohen vs.
»transszendental bei Scheler). Nicht zuletzt der Umstand, dass die Hamburger Ausgabe
der Werke Cassirers sprachliche Normierungen vornimmt, hat zu der Entscheidung
gefiihrt, Cassirers Texte nach den Erstausgaben resp. den bei der Wissenschaftlichen
Buchgesellschaft nachgedruckten Ausgaben zu zitieren.

Buchtitel werden in bibliographischen Angaben nach Nennung des
Verfassernamens gerade, im Flieftext aber zur leichteren Orientierung kursiv

ausgezeichnet.

41 Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 1: Zur Metaphysik der symbolischen Formen,
hrsg. v. Krois unter Mitwirkung v. Appelbaum/Bast/Kohnke/Schwemmer, 1995, S. 113-198; zu den auf
das historische Erkennen angewandten Basisphdnomenen vgl. Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und
Texte, Bd. 3: Geschichte. Mythos.

42 Vgl. dazu die Texte in Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 6; grundlegend dargestellt
hat Cassirers anthropologisches Projekt und die Wende zur Kulturphilosophie, die dieser sich im Versuch
erarbeitete, das Projekt zu realisieren, Hartung: Das Mal3 des Menschen, 2003.

19



Die in der Arbeit ausfiihrlich konsultierten Briefe Cassirers an Natorp finden sich
allesamt nicht in Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 18: Ausgewdhlter
wissenschaftlicher Briefwechsel abgedruckt; sie sind dort aber auf der beigegebenen
DVD in fotographischer Form enthalten. Der Verfasser der vorliegenden Untersuchung
hat sie seinerzeit im Nachlass Natorps durchgearbeitet und verzichtet in den FuBBnoten
auf den jedesmaligen Verweis auf die DVD. Stattdessen wird auf die Fundstellen im
Nachlass hingewiesen.

Die Teile IV, 1-2 und IV, 4-7 wurden in leicht verdnderter Form in dem Aufsatz
des Verfassers ,,Konstellationen und Kontexte. Formen von
Philosophiegeschichtsschreibung in Ernst Cassirers Philosophie®, in: Recki (Hrsg.):
Philosophie der Kultur, 2012, S. 255-276 abgedruckt; Teil IV, 3 ist in etwas verdnderter
Fassung dem Beitrag des Verfassers ,,Humanistische Begriindung der Geschichte. Ernst
Cassirers Konzeption von Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung
wéhrend der Exilszeit®, in: Gerald Hartung / Kay Schiller (Hrsg.): Weltoffener
Humanismus. Philosophie, Philologie und Geschichte in der deutsch-jiidischen

Emigration, Bielefeld 2006, S. 53-70, entnommen.

20



I Das Leibnizbild in den Jahren der Formation der Marburger
Schule

Einleitung

Das Bild der Philosophie Leibniz’ in der Marburger Schule war in den Jahren bis zum
Erscheinen von Leibniz’ System im Jahre 1902, den Jahren also, in denen sich die
Schuldoktrin formierte, dynamisch und ambivalent, und das gleich in mehrfacher
Hinsicht.! So konkurrierten mit den Interpretationen Hermann Cohens und Paul Natorps
ein durch Verdffentlichungen wohl dokumentiertes, gleichsam offizielles und ein davon
verschiedenes, inoffizielles und anhand von Publikationen kaum zugingliches Leibniz-
Bild. Beide deuteten, ja vereinnahmten Leibniz als Erkenntniskritiker im Kontext ihrer
jeweiligen Kant-Aneignung und des jeweils sich in ihr abzeichnenden systematischen
Ansatzes. Doch ungeachtet aller Gemeinsamkeiten interpretierten sie seinen
systematischen Beitrag unterschiedlich und differierten auch in der Bewertung seiner
philosophiegeschichtlichen Leistung. Diese Doppellektiire der Philosophie Leibniz’
verrdt Spannungen zwischen den Griindungsvétern bereits in der Formierungsphase der
Marburger Schule. Sie werden bezeichnenderweise deutlich an einer zunéchst fiir
Selbstverstdndnis und Konstitution der Schule scheinbaren Nebenfigur, und gerade
nicht in den identitétsstiftenden Besonderheiten der Kantlektiire. Die Folgen dieser
Spannungen reichen, wie zu zeigen sein wird, bis weit in die theoretische und
philosophiegeschichtliche Basis hinein, denn gerade dieser scheinbare Nebenschauplatz,
die Interpretation der Leibnizschen Philosophie, wird zum Austragungsort
systematischer und philosophiehistorischer Divergenzen zwischen den beiden
Schulhduptern Cohen und Natorp. Zugespitzt lieBe sich formulieren, dass das Leibniz-
Bild zum Schauplatz der theoretischen und philosophiehistorischen Selbstpositionierung
innerhalb der Marburger Schule wurde. Dabei kommt dem Umstand besondere
Bedeutung zu, dass es gerade Paul Natorp war, der mit seiner Antrittsvorlesung von
1881 innerhalb der sich formierenden Schule als erster mit einer systematisierenden
Interpretation der Leibniz’schen Philosophie auftrat und mit dieser einige folgenreiche
Abweichungen von Cohens theoretischem Ansatz verband.” Auch die Marburger

Preisaufgabe des Jahres 1898/99, aus der Leibniz’ System hervorging, geht auf Natorp

1 Cassirer: Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, 1902.

2 Sie wurde erstmals 1985 von Helmut Holzhey in den studia leibnitiana. Zeitschrift fiir
Geschichte der Philosophie und der Wissenschaften 17 (1985), S. 4-14, veroffentlicht; zum Text und
Kontext von Natorps Leibnizvortrag vgl. die Vorbemerkungen des Herausgebers, ebd., S. 3-4.

21



zuriick. Bei diesem hohen Engagement fiir die Philosophie von Leibniz muss es als
erklarungsbediirftig erscheinen, dass Natorp zeitlebens mit keiner Publikation zu
Leibniz hervorgetreten ist, sondern auf diesem Terrain seinen Schiilern den Vortritt lieB3.

Zu dieser ersten, schulinternen Spannung im Leibniz-Bild tritt ein zweite hinzu,
denn ganz im Gegensatz zu der Natorpschen ist die Leibniz-Interpretation Hermann
Cohens fiir sich genommen ebenfalls ambivalent, und zwar in systematischer wie
philosophiehistorischer  Perspektive. Auch das soll einleitend in Umrissen
herausgearbeitet werden (vgl. 1.3). Erstmals im Princip der Infinitesimal-Methode von
1883 dargelegt, hat Cohen seine Interpretation in verdichteter, leicht modifizierter Form
in der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung von 1885 wiederholt, dem
Grundtext dieser Phase der Formierung der Marburger Schule.” Mit seiner Leibniz-
Deutung suchte Cohen das Verhiltnis des Kantischen Kritizismus zu dessen
Vorgeschichte neu auszurichten. Dafiir gab es zunéchst ein starkes innersystematisches
Motiv, denn mit dem Prinzip der Infinitesimalmethode inaugurierte Cohen in seiner
gleichnamigen Schrift ein zentrales Verfahren zur Konstitution von Realitét, das sich
nicht als genuin kantisch ausweisen lief3, sondern Leibniz oder Newton zugeschrieben
wurde. Dieses Verfahren galt es einem Theorieansatz zu integrieren, der, in wie starken
und eigenmichtigen Interpretationen auch immer, sich zumindest selbst als
Rekonstruktion der Kantischen Theorie verstand. Das Projekt dieser systematischen
Integration wurde sekundiert, in gewisser Weise auch historisch legitimiert, durch eine
philosophiehistorische Konstruktion, die die groBtmdgliche Anndherung der
Leibnizschen an die Kantische Position bei gleichzeitiger prinzipieller Wahrung der
Differenz zwischen beiden zu leisten hatte. Dass beider Auspriagung, die des
systematischen Theoriemotivs der Realitdtskonstitution wie seiner historischen Leibniz-
Darstellung unter dem Aspekt der Marburger Schulgeschichte auch eine Antwort auf
systematische und historische Aspekte von Natorps Leibniz-Deutung des Jahres 1881
war, soll im Durchgang durch die folgenden Kapitel deutlich werden.

Bis zum Erscheinen von Leibniz’ System muss die Leibniz-Interpretation
Hermann Cohens als gleichsam offizielle Leibniz-Darstellung der Marburger Schule
gelten, in ihren systematisch-theoretischen wie philosophiehistorischen Teilen. Mit Paul
Natorps Leibniz und der Materialismus betitelter Antrittsvorlesung war ihr wenige Jahre
zuvor eine Deutung vorausgegangen, die die Philosophie Leibniz’ grosso modo nicht

weniger in Marburg einzugemeinden suchte, sie nicht weniger forciert und einseitig

3 Cohen: Das Princip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte. Ein Kapitel zur
Grundlegung der Erkenntnisskritik, 1883; ders.: Kants Theorie der Erfahrung, 2., neubearbeitete Aufl.,
1885.

22



interpretierte, sie vielleicht noch konsequenter kantianisierte, von der vor allem aber das
zweil Jahre spéter veroffentlichte, offizielle Leibniz-Bild Cohens in entscheidenden
Zigen differierte. Sie leistete ein dreifaches: sie nahm nicht nur die Einordnung der
Leibnizschen Philosophie in die Vorgeschichte der Kantischen Kritik der reinen
Vernunft vor, argumentierte also zumindest expressis verbis philosophiegeschichtlich,
sondern verfolgte in ithren zentralen Teilen einen erkenntnistheoretischen Ansatz, der
zum einen pritendierte, eine streng systematisch verfasste Skizze der Leibnizschen
Grundbegriffe zu sein, dem zum anderen aber erkennbar Natorps eigener systematischer
Ansatz inhdrierte. Man wird hier, wie zu zeigen ist, von der Figur der Selbst-
Objektivation sprechen miissen, die der historischen Darstellung eingeschrieben ist. Zu
Lebzeiten und lange dariiber hinaus unpubliziert, konnte die Offentliche
,Probevorlesung® ihre Wirkung freilich nur schulintern, in der weiteren Herausbildung
von Natorps eigener theoretischer Position, in der Auseinandersetzung des Schulhauptes
Cohen mit ihr und in den Leibniz-Interpretationen der Schiiler entfalten.

Im Ausgang von diesem Befund suchen die folgenden Untersuchungen die
Anfange der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung des frithen Cassirer
in Natorps Leibniz-Interpretation sowie in dessen daran anschlieBenden systematischen
und historischen Fortschreibungen. So sollen das Leibniz-Bild der Antrittsvorlesung
von 1881 und die es leitende innere Systematik rekonstruiert werden (I,2.2). Im
sachlichen Anschluss daran wird an spéterer Stelle Natorps Ausdifferenzierung und
Fortbildung des darin enthaltenen systematischen Ansatzes skizziert (I,2.3). Seine friihe
erkenntnistheoretische und philosophiegeschichtliche Skizze von 1881 bedient sich
dabei implizit auch der Zuriickweisung und Kritik der Leibniz-Interpretation Langes —
wie zu zeigen sein wird —, nutzt diese aber durch eine Strategie der Uberbietung und
Vereinseitigung, um zu einer eigenstidndigen Leibniz-Interpretation zu gelangen. Die
einzelnen Kapitel der vorliegenden Untersuchung versuchen freilich, die
philosophiegeschichtliche Konstellation, in der Leibniz’ System entstanden ist, im
Ganzen zu umreilen, und zwar unter den leitenden Gesichtspunkten von Systematik,
Historik und deren Ineinander, sofern und nur sofern sie fiir die Rekonstruktion von
Cassirers Arbeit von 1902 relevant sind. Diese Konstellation wird initiiert durch die
Erkenntnistheorie und Philosophiegeschichtsschreibung Hermann Cohens in ihrer
Wende zur ,transscendentalen Methode®, und zwar im doppelten Sinne: so ist seiner
oben bereits erwédhnten Leibniz-Darstellung (vgl. I,3) eine Skizze des systematischen
Neuansatzes, den Cohen mit der ,transscendentalen Methode* vollzogen hat,

vorauszuschicken (I,1). Exemplarisch fiir die Formation dieses Neuansatzes ist das

23



komplexe Verhiltnis Cohens zu seinem Marburger Vorgédnger Friedrich Albert Lange.
Die Rekonstruktion dieses Kontextes prépariert nicht alleine zentrale Theoriemotive
Cohens, gleichsam die Basis-Theoreme, heraus, an die die Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung  des  frithen  Cassirer  anschlieft.  Die
Rekontextuierung soll vielmehr in epochaler Perspektive auch zeigen, wie Cohen in der
Auseinandersetzung mit Lange zu diesen Basis-Theoremen, etwa dem vom ,,Faktum der
Wissenschaft®, findet: Cohens  Neuorientierung im  Versuch einer
Verwissenschaftlichung der Philosophie vollzieht sich im Modus eines umfassenden
Reduktionismus, ganz gleich ob man ihren systematischen Apriorismus und Szientismus
oder ihre philosophichistorische Fortschrittsideologie in den Blick nimmt. Cassirers
frithe Philosophiegeschichtsschreibung ist Arbeit an diesem theoretischen und
historischen Marburger work in progress, ist der Versuch, die Spannungen und Risse in
diesen Theoriebestinden aufzuldsen, die doch gleichwohl historische und systematische

Koordinaten fiir seine frithen philosophischen Bemiihungen blieben.

24



1.  Hermann Cohen und Friedrich Albert Lange: die Entstehung der
»transscendentalen Methode* aus der Kritik der Geschichte des

Materialismus

1.1 Von der ,psychisch-physischen Organisation“ zum ,Factum von

Wissenschaften*

Natorps Antrittsvorlesung von 1881 steht historisch an einer fiir die Marburger Schule
bedeutsamen Schwelle: die Reformulierung der Cohenschen Kant-Interpretation und
des ihr inhdrenten Theorieansatzes zur sogenannten ,transscendentalen Methode*
befanden sich noch auf dem Stande eines work in progress, die Grundtexte dieser
Neuformation, das Princip der Infinitesimal-Methode (1883) und die zweite Auflage
von Kants Theorie der Erfahrung (1885), waren noch nicht geschrieben, wohl aber
deren Prialudien mit Kants Begriindung der Ethik (1877) und der Kritik an Friedrich
Albert Lange (1876, 1881/1882) verfasst.* Gerade der Auseinandersetzung mit Lange
kommt hierbei eine zentrale Stellung zu. Denn die Neuformation der Erkenntnistheorie
Cohens bedeutet in negativer Hinsicht nicht nur den endgiiltigen Abschied von der
psychologischen Phase seines Schaffens, wie sie in den Aufsitzen fiir die Zeitschrift fiir
Volkerpsychologie und auch noch in der ersten Auflage von Kants Theorie der
Erfahrung von 1871 zum Ausdruck kommt.” Mit dem Prozess dieser Neuorientierung
wird vielmehr positiv auch der Ubergang zum neuen Paradigma der Orientierung von
Philosophie an mathematischer Naturwissenschaft eingeleitet. Beide Aspekte, der
negative wie der positive, lassen sich nicht nur in werkgeschichtlicher Perspektive
betrachten, sondern vor allem auch in schulgeschichtlicher und epochaler. Die
folgenden Uberlegungen richten sich vornehmlich auf die letzteren beiden: in
schulgeschichtlicher Perspektive sollen die Schnittstellen herausgearbeitet werden, an

die sowohl Paul Natorps Marburger Anfinge als auch die Philosophie- und

4 Cohen: Nekrolog auf Friedrich Albert Lange, in: Philosophische Monatshefte 12 (1876), S.
46/47; ders.: Friedrich Albert Lange, in: PreuBlische Jahrbiicher 37 (1876), S. 353-381 (wieder abgedruckt
in: ders.: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 2, S. 357-391); ders.: Biographisches
Vorwort, in: Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 1, 4. Aufl., 1882, S. V-XIII; NB: das
Biographische Vorwort wurde 1881 abgeschlossen! Nach dieser Ausgabe wird im folgenden zitiert,
sofern nichts anderes vermerkt. Eine iiberarbeitete und teilweise verdnderte Fassung des Biographischen
Vorwortes erschien in Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 1, 5. Aufl., 1896, S. V-XIII.

5 Zu den wichtigsten Arbeiten dieser Zeit gehdren die Aufsitze Die platonische Ideenlehre,
psychologisch entwickelt, in: Zeitschrift fiir Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft 4 (1866), S. 404-
464; Mythologische Vorstellungen von Gott und Seele — psychologisch entwickelt, in: Zeitschrift fiir
Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft 5 (1868), S. 396-434 u. 6 (1869), S. 113-131; Die
dichterische Phantasie und der Mechanismus des Bewusstseins, in: Zeitschrift fiir Vélkerpsychologie und
Sprachwissenschaft 6 (1869), S. 173-263. Vgl. auch Sieg: Der frithe Hermann Cohen und die
Volkerpsychologie, in: Aschkenas. Zeitschrift fiir Geschichte und Kultur der Juden 13 (2003), S. 461-
483.

25



Wissenschaftsgeschichtsschreibung des frilhen Cassirer anschlossen. In epochaler
Blickrichtung wird die Analyse der Neuorientierung Cohens in der Auseinandersetzung
mit Lange den Prozess verdeutlichen, den die Erhebung der Philosophie zur
universitdren Fachdisziplin im 19. Jahrhundert ausldste. Mit dem von Cohen initiierten
Paradigmenwechsel scheint sich in dieser Bewegung ein Umbruch zu vollziehen, ein
Generationenwechsel gleichsam, zu dessen Signaturen ein strenger Szientismus und
eine kausal-mechanische Wissenschaftsauffassung gehdren.® Beides, der Durchbruch
des Anti-Psychologismus wie die Erhebung von Mathematik resp. mathematischer
Naturwissenschaft zur Leitdisziplin der ,transscendentalen Methode®, zeigt sich in
hochster Verdichtung in Cohens Auseinandersetzung mit Friedrich Albert Lange,
genauer: in der doppelten, paradoxalen Geste der Ankniipfung an Lange bei
gleichzeitiger rigoroser Abwendung von ihm. In diesen unabgeschlossenen Prozess der
Theoriebildung sollte Natorp mit Leibniz und der Materialismus eingreifen, und erst die
Veroftentlichung von Leibniz * System beendet diese Phase der Formation der Schule.
Cohen stellt sich im Biographischen Vorwort von 1881 ostentativ auf den Boden
der von Lange programmatisch verkiindeten engen Ankniipfung an die Kantische
Philosophie, doch wahrscheinlich wird man in der Berufung auf Kant die einzige
substantielle Gemeinsamkeit zwischen dem ,,Apostel der Kantischen Weltanschauung*
und dem Begriinder der Marburger Schule des Neukantianismus erblicken konnen.’
Dieser gemeinsame historische Bezug des Philosophierens bringt indessen, zumindest
im Bereich der Erkenntnistheorie, eine weitere Gemeinsamkeit mit sich: das auf den
Apriorismus gerichtete Erkenntnisinteresse — wodurch auch immer das Apriori des
Erkennens von Lange oder Cohen im einzelnen bestimmt werden sollte. So galt der
erkenntnistheoretisch ausgerichtete Teil von Langes philosophischer Arbeit der
Bestimmung der ,,psychisch-physiologischen Organisation®, die das Apriori aller

Erkenntnis bilden sollte, und auch Cohens frither Psychologismus ist nicht Anderes als

6 Die Rede vom ,Generationenwechsel® soll hier alleine im wissenschaftsgeschichtlichen Sinne
verstanden werden, als Ablosung eines theoretischen Paradigmas durch ein neues, eine Ablosung, die
weit iiber bloe Ausdifferenzierung hinausgeht und sich auch in der Neubesetzung des Lehrstuhls des
verstorbenen Lange durch Cohen manifestiert. Innerhalb des Neukantianismus sind Lange und Cohen
zundchst ganz allgemein der Phase der ,,Ausbreitung des Neukantianismus® von 1865 an zuzurechnen,
vgl. Kohnke: Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus, 1986, S. 233-433.

7 Cohen: Biographisches Vorwort (1881), S. VIII. Diese Gemeinsamkeit — verfliichtigt zum
sogenannten , kritischen Motiv*, das alle auf Kant bezogenen Theorien, ja absurderweise alle Philosophie,
umfassen soll — 148t sich sogar noch bei Lehmann: Geschichte der nachkantischen Philosophie.
Kritizismus und kritisches Motiv in den philosophischen Systemen des 19. und 20. Jahrhunderts, Berlin
1931, ausmachen, obwohl dieser ansonsten nur prinzipielle Differenz zwischen Lange und Cohen zu
sehen vermag, vgl. ebd., S. 177-182. Zu Cohens Kritik an Lange und zur grundlegenden Divergenz ihrer
theoretischen und praktischen philosophischen Bestrebungen siche Kéhnke: Entstehung und Aufstieg, S.
289-294.

26



ein  Synonym fir einen Apriorismus.® Doch jenseits der Cohenschen
Ankniipfungsrhetorik bildet die ,,Kantische Philosophie*“ zugleich den Brennpunkt
seiner Kritik an Lange. Da Cohen in der Kant-Interpretation seines Marburger
Vorgingers den ,,systematische[n] Heerd dieses Werkes* erkennt, bleibt diese Kritik
nicht nur punktuell, sie trifft vielmehr zugleich die Geschichte des Materialismus im
Ganzen.” Dabei kommt gerade dem Vorwort fir Cohens eigene Theoriebildung
erhebliche Bedeutung zu, findet er doch in der kritischen Auseinandersetzung mit dem
Werk seines Vorgédngers zur Formulierung einiger zentraler Theoriemotive, die die
Basis fiir das zwei Jahre spiter veroffentlichte Princip der Infinitesimal-Methode sowie
die Neuauflage von Kants Theorie der Erfahrung von 1885 und damit die Basis fiir die
Marburger Schuldoktrin bilden sollten. Man wird zwar nicht umhinkommen, Cohens
scharfe Kritik an Lange als ,,Verurteilung® ansehen zu miissen, wie Klaus Christian
Kohnke treffend festgestellt hat, vielleicht sogar als Vernichtung.'® Festzuhalten bleibt
bei aller ,,Verurteilung* Langes durch Cohen aber auch eine Spannung zwischen dieser
prinzipiellen Distanzierung von ihm einerseits und der durch die Forschung allenthalben
monierten aneignenden, ja vereinnahmenden Rezeption des Werks Langes andererseits.
Diese Spannung hat ihren Grund in der Herausbildung -eigener, Cohenscher
Theoriemotive in der und durch die Verwerfung Langescher Theoreme. Dieses in sich
widerstrebige, komplexe Verhiltnis bildet die Crux der Theoriebeziehung von Cohen
auf Lange. In anderen Worten: unstrittig ist, dass es einerseits den Ansatz zu einem
fruchtbaren philosophischen Dialog und wechselseitiger Anteilnahme zwischen Cohen

1 . .
und ebenso uniibersehbar ist auf

und Lange bis zum Tode des letzteren gegeben hat;'
der anderen Seite Cohens rigide Kritik, die nach Langes Tod 1876 einsetzte. Doch die
in schulgeschichtlicher und epochaler Perspektive philosophiehistorisch weiterfithrende
Frage jenseits des Offenkundigen muss lauten, wie sich Cohens philosophischer
Neuentwurf der ,transscendentalen Methode®, der sich signifikanterweise auf die Jahre

von 1876 an datieren laBt, im Modus von Aufnahme von und Kritik an Lange formiert

8 Letzteres hat Kohnke: ,,Unser junger Freund* Hermann Cohen und die Vélkerpsychologie, in:
Marx/Orth (Hrsg.): Hermann Cohen und die Vélkerpsychologie, 2001, S. 62-77, iiberzeugend
herausgearbeitet.

9 Cohen: Friedrich Albert Lange, in: Preulische Jahrbiicher 37 (1876), S. 377.

10 Kohnke: Entstehung und Aufstieg, S. 291.

11 Siehe dazu ebd., S. 289; vgl. die Briefe Cohens an Lange in Cohen: Briefe, ausgew. u. hrsg v.

Bertha u. Bruno Strauf, Berlin 1939, S. 34-36 u. 37-38, sowie in Lange: Uber Politik und Philosophie.
Briefe und Leitartikel 1862 bis 1875, hrsg. u. bearbeitet v. Georg Eckert, Duisburg 1968, S. 361-364 u.
369-379. Cohens Briefe lassen die Behauptung von Lehmann: Geschichte, S. 181, ,,grundsatzliche
Ubereinstimmung* werde ,,vielleicht nur vorgetiuscht®, als wenig plausibel erscheinen, vielmehr ist diese
einer der beiden Pole, zwischen denen die komplexe Beziehung Cohens auf Lange gespannt ist.

27



und welche Anteile dieser damit an der Neuorientierung von Cohens Erkenntnistheorie
hat."

So verweist Cohen zwar im Bereich theoretischen Philosophierens auf den fiir
Lange geradezu programmatischen wechselseitigen Bezug von Wissenschaften und
Philosophie, und das mit durchaus sympathetischem Gestus: Lange habe an dem
entscheidenden theoretischen der ,,Probleme unserer Zeit“(!), der ,,Basirung der
Wissenschaften auf ihren eigentlichen einfachsten Principien, deren genaue und
deutliche Ermittelung [durch Erkenntnistheorie, HKO] daher angestrebt wird®“ mit
,seinem Herzblut g:,rearbeitet.“]3 Auch hierin ist eine Gemeinsamkeit zu sehen,
wiederum zwar eine lediglich programmatische, keine in der Sache — doch wie
bedeutsam diese Programmatik fiir seinen eigenen Ansatz war, verdeutlicht der
Umstand, dass Cohen die entsprechenden, von Lange in der zweiten Auflage der
Geschichte des Materialismus gestrichenen Passagen im Anmerkungsapparat der von
ithm selbst herausgegebenen fiinften Auflage von 1896 mitteilt, und das, obwohl die
Ausfithrungen Langes en détail nur Cohens heftigste Missbilligung hétten finden
konnen.'* Um so schérfer fillt dann allerdings seine Kritik an der Durchfithrung dieses
Ansatzes aus. Diese Kritik mag zunichst und durchaus zutreffend als Symptom
grundsitzlicher Inkompatibilitit von philosophischen Theorien vor dem Hintergrund
gegensitzlicher Weltanschauungen erscheinen.'® Néhere Betrachtung freilich zeigt, dass
Cohens Lange-Skizze auch eine Art der Selbst-Objektivation eingezeichnet ist, in der
die Vergegenwirtigung seines eigenen fritheren psychologischen Ansatzes mit
Distanzierung, mit radikaler Abkehr von ihm zusammentrifft. In welchem genauen

Sinne im Falle des frithen Cohen von ,Psychologie® die Rede sein kann, kann und muss

12 Der Vorschlag von Knoppe: [Rez.] Sieg, Aufstieg und Niedergang des Marburger
Neukantianismus, in: Philosophischer Literaturanzeiger 49 (1996), S. 339-343, hier: S. 340, Lange solle
aus der Theoriegeschichte der Marburger Schule ausgegrenzt werden, muss bereits im Lichte dieser
ersten Befunde als abwegig erscheinen.

13 Cohen: Biographisches Vorwort (1881), S. VIII-IX. Zu Langes Auffassung der wechselseitigen
Verwiesenheit von Naturwissenschaften und erkenntnistheoretisch verfasster Philosophie vgl. ders.:
Geschichte des Materialismus, Aufl. 2. Buch, 2. Abschn.: Die Naturwissenschaften, S. 139-309; zu
dessen Erkenntnistheorie vgl. grundlegend Holzhey: Philosophische Kritik. Zum Verhéltnis von
Erkenntnistheorie und Sozialphilosophie bei F. A. Lange, in: Knoll/Schoeps: Friedrich Albert Lange,
1975, S. 207-225, zu Langes Neukantianismus und seinem Kontext vgl. Kéhnke: Entstehung und
Aufstieg, S. 233-257. In dem in der vorliegenden Arbeit nicht thematischen und deshalb nicht
beriicksichtigten Bereich von praktischer Philosophie und ,,Weltanschauung* hebt Cohen zustimmend
Langes ,,Regeneration® des ,,ethischen Ideal[s] des Socialismus® hervor.

14 Nachweis 5. Aufl.

15 Darauf verweist Kohnke: Entstehung und Aufstieg, S. 273-301 (,,Cohens Kritik der Erfahrung
und ihre weltanschauliche Pramisse®); zum weltanschaulichen Hintergrund von Langes Philosophie vgl.
ebd., S. 233-257. Lehmann: Geschichte, S. 178, stellt kurz und biindig fest: ,,die Welt Cohens ist eine
andere [als die Langes]*, und meint damit — fiir die Zeit nach Langes Tod weithin zutreffend, fiir die
davor durchaus unzutreffend — beider Divergenz ,,im Hinblick auf Begriff und Methode der Philosophie
und im Hinblick auf die Interpretation der Kantischen Philosophie®.

28



an dieser Stelle offen bleiben — am ehesten ist das Wort hier wohl als Synonym fiir im
Innern des Subjekts angesiedelte Vorginge wie Intuitionen, Gedanken etc. zu
verstehen.'® Dabei ist gerade das den friithen Cohen mit Lange Verbindende — also
neben der zentralen Stellung der Kantischen Kritik und dem Bezug von Philosophie auf
die Wissenschaften das auf den Apriorismus und dessen irgendwie psychologische
Begriindung gerichtete Erkenntnisinteresse — als Bedingung der Moglichkeit der
Ubertragung  seiner frilheren Position auf Lange und der im Zuge des
Paradigmenwechsels vollzogenen radikalen Kritik anzusehen. Cohens Distanzierung —
in dieser Lesart eben auch: Selbst-Distanzierung — betrifft sowohl die Konzeption der
Geschichte des Materialismus im Ganzen als auch den hier thematischen Bereich der
Erkenntnistheorie. Im Biographischen Vorwort verwirft Cohen vor allem Langes
Verstindnis des ,,Kantischen Apriorismus®, den dieser in der ,,physisch-psychischen
Organisation des Menschen™ begriindet sah. Langes Ansatz hat zur Folge, dass die
Grundbegriffe und Gesetze der Wissenschaften alleine auf die ,Naturbasis® der
physiologischen und psychischen ,,Organisation®, das, in Cohens Worten, ,,Zauberwort*
oder ,erkenntnistheoretische Arcanum® zuriickgefiihrt werden: ,,Und wie er den
Kantischen Apriorismus auffasste, so machte er deutlich, dass alle Handhaben der
Forschung, die Materie, die Atome, die Kréfte und mechanische Prinzipien ithre Wurzel
und ihren Bestand haben in der physisch-psychischen Organisation der Menschen.*'”’
Beispielhaft 148t sich dies an der in Langes Konzeption einzig relevanten der
Kantischen Kategorien zeigen, der Kausalitit.'® , Der Causalbegriff™, so argumentiert

die Geschichte des Materialismus, ,,wurzelt in unserer Organisation und ist der Anlage

16 Dass der Psychologismus der frithen, in der Zeitschrift fiir Volkerpsychologie verdffentlichten
Arbeiten Cohens (vgl. hier, Anm. 6) im Widerspruch zu der von Lazarus und Steinthal vertretenen
Konzeption von Voélkerpsychologie steht, darauf hat Kohnke: ,,Unser junger Freund*, 2001, S. 62-77, mit
Recht hingewiesen. Noch nicht einmal Cohens einziges ,,psychologische[s] Gesetz, das alle
Vorstellungen determiniere*, ist ein im eigentlichen Sinne ,psychologisches’, da es sich hierbei
tatsdchlich um ,,ein apriorisch-logisches Verfahren vergleichbar eher dem Fichtes handelt, ebd., S. 66-
67. Zur Konzeption der Volkerpsychologie vgl. Kohnke: Einleitung, in: Moritz Lazarus: Grundziige der
Volkerpsychologie und Kulturwissenschaft. Hrsg., mit einer Einleitung u. Anm. versehen v. Kéhnke,
2003, S. IX-XLII.

17 Cohen: Biographisches Vorwort (1881), S. IX; Cohens Rede vom ,,erkenntnistheoretischen
Arcanum® findet sich in ders.: Friedrich Albert Lange, in: Preussische Jahrbiicher 37, 1876,
wiederabgedr. in: ders.: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 2, 1928, hier: S. 381; im
folgenden wird nach dieser Ausgabe zitiert. Der Terminus ,,Naturbasis* fiir Langes naturalistisch
konzipierte ,,psychisch-physische Organisation® bei Holzhey: Philosophische Kritik, S. 218.

18 Die Reduktion der zwo6lf Kantischen Kategorien auf die der Kausalitéit gehort zu den Indizien,
die eindeutig anzeigen, wie grundsétzlich und weitgehend Langes erkenntnistheoretische Konzeption
durch die Lehre Schopenhauers geprigt ist — ein Umstand, den Jacobsen: Max Weber und Friedrich
Albert Lange. Rezeption und Innovation, 1999, S. 60, Anm. 8, geflissentlich zugunsten der naiv
anmutenden Behauptung tibersehen will, Lange sei ,,doch [...] durch und durch ein selbstdndiger
Denker.* Die Problematik, was es heiflen konnte, ein ,,selbstindiger Denker zu sein und dennoch in
einem Geflecht von Theoriebeziehungen zu stehen, bleibt bei Jacobsen unbedacht.

29



nach vor jeder Erfahrung.“'” Die ,,Organisation unseres Denkens bestimmt* mithin als
Apriori alle Erfahrung und ist ,,objektiver Grund einzelner Erscheinungen.?
Entsprechend bestehe wissenschaftliche Erkenntnis in der Riickfiihrung der Phinomene
auf die entsprechenden mechanischen, chemischen und physiologischen Vorginge.!
Auch wenn Langes Erkenntnistheorie die Beziehung physischer und psychischer
Elemente in der ,,Organisation® grosso modo ungeklart 14t — er spricht beispielsweise
in recht unklarer Weise davon, dass ,,die physische Organisation, als Erscheinung,
zugleich die psychische® sei —, so verweist Cohen die Begriindung dieses
naturalistischen Apriorismus unter Ausschluss der Physiologie ganz entschieden an die
Psychologie als wissenschaftliche Leitdisziplin: ,,Unsere Organisation ist, soweit sie
iiberhaupt in Frage kommt, eine Frage der Psychologie.«*

Im Streit der Schulen des spiten 19. Jahrhunderts um die Begriindung und
Ausrichtung von Erkenntnistheorie setzt damit die Tendenz unter den Gegnern
psychologischer Begriindungen fiir Erkenntnistheorie ein, Langes psychologisch-
physiologisch geprdgten Naturalismus zu einem blofen Psychologismus zu verkiirzen
und ihn der ,,Sphére psychologistischer Erkenntnistheorie* zuzurechnen.” Das mag
zum Teil schulgeschichtlich bedingt sein, denn Lange hat sich selbst, zumindest in
seinen Anfingen, der Herbartschen Schule zugerechnet.”* Gewiss hat aber auch seine
philosophische Arbeit als solche zu dieser Verkiirzung beigetragen, ist sie doch zu
einem groflen Teil der Suche nach einem tragfahigen psychologischen Verstindnis der

,»Organisation® gewidmet, und nicht etwa einem physiologischen, wie nicht alleine

Langes Publikationen, sondern auch Lehrtitigkeit und Nachlass zeigen.” Die

19 Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 399.

20 Ebd., S. 382 u. 691.

21 Siehe Holzhey: Philosophische Kritik, S. 218.

22 Cohen: Biographisches Vorwort (1881), S. X. Das erscheint zumal nach der dem Vorwort
vorausliegenden posthumen Veréffentlichung von Lange: Logische Studien. Ein Beitrag zur
Neubegriindung der formalen Logik und Erkenntnistheorie, 1877, durch Cohen als naheliegend, wo das
,Normalgesetz alles Denkens* konsequent als psychologisches ,,Naturgesetz* verstanden wird: ,,Was ist
[...] das Wesentliche fiir die Logik, wenn wir alle psychologischen Zuthaten weglassen? Nichts als die
Thatsache der bestdndigen Aufhebung des Widersprechenden®, ebd. S. 49, vgl. auch ebd., S. 27-29. — Die
Klarung des Verhiltnisses psychischer und physischer Erkenntnisbestandteile bei Lange versucht
Vaihinger: Hartmann, Diihring und Lange, 1876, S. 116-119.

23 Dieser Argumentationslinie folgt Husserl: Logische Untersuchungen. Bd. 1: Prolegomena zur
reinen Logik, 1900, S. 93, Anm. 3. Scheler: Die transszendentale und die psychologische Methode, 1900,
S. 35 urteilt dagegen differenzierter und unterscheidet bei ,,jenen, welche die psychogenetische Methode
anwenden®, Positionen, in denen ,,das apriori eine spiritualistische oder physiologische Deutung erfahrt*
— zu letzteren wird Langes erkenntnistheoretischer Ansatz zu zéhlen sein.

24 Vgl. Lange: Die Grundlegung der mathematischen Psychologie, 1865, S. III; vgl. auch das
Selbstbekenntnis aus dem Brief an Kambli v. 27. Sept. 1858, bei Ellissen: Friedrich Albert Lange, 1891,
S. 106, der Hinweis darauf bei Kéhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 233.

25 Vgl. beispielsweise die umfangreiche Abhandlung Seelenlehre (Psychologie), in: Enzyklopadie
des gesammten Erziehungs- und Unterrichtswesens, Bd. 8, 1870, S. 573-667. Zu den Hinweisen auf

30



Stilisierung Langes zum exemplarischen Vertreter psychologistischer Erkenntnistheorie
ist ihrerseits also bereits auch eine historische Verkiirzung. Sie erfolgt indessen
bezeichnenderweise gerade bei den Kritikern, die selbst diesem Paradigma zuzurechnen
waren und sich in der Folge von ihm distanzieren, wie Cohen oder Husserl.

Cohen  sucht in  seiner = Abrechnung mit der  psychologischen
Erkenntnisbegriindung im Vorwort seiner Konzeption der ,.transscendentalen Methode*
in doppelter Weise die Bahn zu bereiten. Zum einen sollen nunmehr ,die
Wissenschaften als Aquivalent von Langes ,,physisch-psychischer Organisation*
fungieren, und damit als zureichender Grund des Apriorismus. Zum anderen verschiebt
Cohen in fundamentaler Weise die Grundausrichtung der Erkenntnistheorie weg von
Langes Interesse an psychologisch-genetischen Herleitungen hin zu seinem
neuformulierten Anliegen geltungstheoretischer Begriindung:*® , Die transscendentale
Methode forscht nicht nach den [etwa in Langes ,Organisation’ gelegenen, HKO]
Principien der menschlichen Vernunft, sondern nach den die wissenschaftliche Geltung
bedingenden Grundlagen der Wissenschaften [sic! Plural!]“.*’ Die beiden neuen
Paradigmen stehen im engen, sich wechselseitig bedingenden Verhiltnis, denn
auszugehen sei in der Geltungsfrage immer, wie an spaterer Stelle prizisiert wird, vom
,Factum von Wissenschaften.”® Der Annahme eines solcherart bestimmten
apriorischen ,,Factums® schreibt Cohen axiomatischen Status .

Das Biographische Vorwort von 1881 muss als der Text gelten, in dem Cohen
sein Axiom vom ,Factum der Wissenschaft“ der Sache wie dem Wortlaut nach
erstmalig formuliert hat — und eben nicht, wie bislang angenommen, die Rede Von
Kants Einflufp auf die deutsche Kultur von 1883 oder Das Princip der Infinitesimal-

Methode aus demselben Jahr.’® Gewiss ist dabei festzuhalten, dass das Vorwort dieses

Langes Beschiftigung mit Psychologie in Vorlesungen, Vortragen und unverdffentlichten Schriften vgl.
das Nachlassverzeichnis in Knoll/Schoeps: Friedrich Albert Lange, 1975, hier: S. 246-247.

26 Die psychologisch-genetische Ausrichtung von Langes Erkenntnisinteresse hat erstmals
Vaihinger: Hartmann, Diihring und Lange, S. 116, bemerkt; ihm folgt Scheler: Die transszendentale und
die psychologische Methode, S. 34-35, der in prazisierender Abweichung vom Titel seiner Arbeit gar von
einer ,,psychogenetische[n] Methode® schlechthin spricht und dabei Lange als ,,typisch® fiir eine der
beiden Richtungen dieser Methode bezeichnet. Diese Einschétzung hélt auch heutiger kritischer
Uberpriifung stand, vgl. Holzhey: Philosophische Kritik, S. 209. Freimuth: Friedrich Albert Lange —
Denker der Pluralitdt, 1995, S. 13, Anm. 40, will dagegen ,,geltungstheoretische Begriindung* als
Anliegen Langes ausmachen, freilich ohne plausible Begriindung und ausreichende Abgrenzung
gegeniiber dem Cohen-Natorpschen-Projekt.

27 Cohen: Biographisches Vorwort (1881), S. X.

28 Ebd., S. XI.

29 Ebd., S. X.

30 So Edel: Von der Vernunftkritik zur Erkenntnislogik, 1988, S. 121, Anm. 11. Vgl. Cohen: Von
Kants Einfluf} auf die deutsche Kultur, 1883, S. 9. Es muss jedoch festgehalten werden, dass der Kontext
des Zitats aus der Rede von 1883 der Wendung ihr formelhaftes Moment nimmt und sie unspezifisch
werden 146t, insofern als Cohen bemerkt, dass ,,Kant von diesen seinen Vorgingern sich unterscheidet,

31



Axiom noch in seiner pluralisierten Form, als ,Factum von Wissenschaften fasst,
wéhrend Das Princip der Infinitesimal-Methode es 1883 in doppelter Reduktion zu
seiner endgiiltigen Gestalt prigt, zum singularisierten und mathematisierten ,,Factum
der Wissenschaft®, lies: zum ,,Factum* der einen Wissenschaft — und das soll sein, je
nach Kontext, die mathematische Naturwissenschaft, i.e. die Physik, oder deren
Grunddisziplin, die Mathematik. Fiir die iiberarbeitete Fassung des Biographischen
Vorworts zur Geschichte des Materialismus in deren folgender flinfter Auflage von
1896 fand Cohen dann die das Gemeinte vereindeutigende Formel vom ,,Factum einer
Wissenschatft [...], welcher eine mathematische Gewifsheit beiwohnt [Hervorh. HKOJ*.
Doch gerade Cohens tastender und schwankender Wortgebrauch im Biographischen
Vorwort von 1881 — von der am héufigsten verwendeten pluralen und unspezifischen
Form ,,die Wissenschaften* {iber den spezifizierenden Singular ,,die Naturwissenschaft*
oder ,,die Wissenschaft von der Natur® schlie8lich zum ,,Factum von Wissenschaften* —
zeigt, dass man bei der Lektiire dieser Passagen des Biographischen Vorworts dem
Prozess der doppelten Reduktion gleichsam beiwohnt, noch bevor er schlieBlich zur
Formel geronnen sein sollte. Cohen scheint sich bereits im Text von 1881 iiber die
Konzeption seines neuen ,,Axioms® im klaren zu sein, denn uniibersehbar ist schon hier
die Verengung auf mathematische Naturwissenschaft, das heiit die Entpluralisierung
und Mathematisierung des ,,Factums‘ gemeint.

Der Anteil von Natorps Antrittsvorlesung aus dem Jahre 1881 an dieser doppelten
Reduktion, an der Entpluralisierung und Mathematisierung von Cohens Formel aus
demselben Jahr ist erheblich, wie im folgenden Kapitel zu zeigen sein wird. Der
Terminus a quo 1881 ist freilich nicht nur in schulgeschichtlicher Hinsicht von erhohter
Signifikanz, sondern auch in epochaler Perspektive, und das gleich in doppelter
Hinsicht. So klingt im Plural vom ,,Factum der Wissenschaften“ iiber den Hinweis auf
die Faktizitdt wissenschaftlicher Resultate hinaus noch die Abkunft der Bezogenheit
erkenntnistheoretischer Reflexion auf die Pluralitdt von Wissenschaften an, wie sie in
der Konzeption Langes gedacht und erstmalig bei Cohens Lehrer Trendelenburg
entworfen worden war. Wissenschaftspluralismus war Cohen ganz prinzipiell von
Trendelenburg her vertraut, wenngleich sich dessen Wissenschaftskosmos von dem
Langes unterschied, der auch sozialwissenschaftliche und 6konomische Disziplinen
umfasste. Indem er Cohens Kritik an Langes Apriorismus der ,,physisch-psychischen

Organisation” mit der Formel vom ,,Factum von Wissenschaften* verbindet, macht der

dass er Newtonianer sein, auf das Factum einer Wissenschaft sich stiitzen konnte [...].“ So, liber das
historische Beispiel, kommt der Singular in diese Wendung.

32



Terminus a quo 1881 in hochster Verdichtung klar, dass sich Cohens spiteres,
singularisiertes Theorem vom ,,Factum der Wissenschaft* auf der radikalen Abkehr von
naturalistischer und empiristischer, psychologisch und physiologisch fundierter
Erkenntnistheorie griindet, ja als Substitut fiir deren Apriori der ,,physisch-psychischen
Organisation” fungiert. Dieses neue Theorem bildet einen der systematischen
Grundpfeiler in der theoretischen Arbeit an der fundamentalen Neuausrichtung von
Erkenntnistheorie, wie sie im Princip der Infinitesimal-Methode und der zweiten
Auflage von Kants Theorie der Erfahrung ausgearbeitet wurde und fiir die Marburger
Schule fortan als verbindlich anzusehen war.

Es folgt somit nicht alleine aus den Usancen der Gattung des Nekrologs, dass die
scharfe Kritik am Psychologismus von Langes Kant-Verstindnis sich erst hier, im
Vorfeld der Neuausrichtung von Cohens Kant-Interpretation findet und nicht bereits in
den Nachrufen auf Lange aus den Preufischen Jahrbiichern des Jahres 1876 oder der
Ethischen Kultur desselben Jahres.®' Genauer gesagt vollzieht sich der Neuentwurf des
Theorieprogramms der ,transscendentalen Methode® in der historischen Spanne
zwischen dem Nachruf auf und dem Biographischen Vorwort zu Lange; den
Umschlagpunkt bilden der Sache nach Uberlegungen Cohens in Kants Begriindung der
Ethik von 1877.%> Dem war ein erster Disput zwischen Lange und Cohen in Sachen der
Kant-Interpretation vorausgegangen: Lange seinerseits hatte sich in der zweiten Auflage
der Geschichte des Materialismus von 1875, unter Hinweis auf die Irreduzibilitit der
Kantischen Kategorien, prinzipiell gegen die Uberbetonung des Moments des
Transzendentalen in der Kant-Interpretation Cohens und damit auch gegen die
,transscendentale Methode® gewandt.”> Cohens Anti-Kritik von 1877 stilisierte Lange
im Gegenzug post mortem zum idealen Antipoden seiner zu reformulierenden
otransscendentalen Methode. Dem aus der Geschichte des Materialismus
entnommenen Argument gegen sie, ,,Erfahrung zu erkldren [...] aus den Bedingungen
tiberhaupt moglicher Erfahrung® sei eine ,,Tautologie, hilt Cohen entgegen: ,,die

iiberhaupt mogliche Erfahrung wird bestimmt aus den Bedingungen der gegebenen

31 Cohen: Friedrich Albert Lange, S. 357-391; die Kritik an Langes Kant-Darstellung im Nachruf
ist moderat und bleibt nur angedeutet. Cohens Lange-Gedenkartikel desselben Jahres dagegen in: ders.:
Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 2, 1928, S. 392-395 (zuerst in: Ethische Kultur 1
(1876), enthilt sich jeglicher Kritik.

32 Die Bedeutung von Kants Begriindung der Ethik fiir Cohens Neuorientierung hat Edel: Von der
Vernunftkritik zur Erkenntnislogik, S. 100-201, sehr nachdriicklich herausgearbeitet. Vgl. Holzhey:
Cohen und Natorp, Bd. 1: Ursprung und Einheit. Die Geschichte der ,,Marburger Schule* als
Auseinandersetzung um die Logik des Denkens, 1986, S. 131-139.

33 Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 2, 2. verb. u. verm. Aufl., 1875, S. 131.

33



«34

Erfahrung“”™ — und ,,gegebene Erfahrung® soll bereits hier nichts anderes als die in den

Ergebnissen der ,,Wissenschaften vorliegende ,,Erfahrung* sein.® Fiir eine solche ,,In
gedruckten Biichern wirklich gewordene®,*® eine gleichsam also papierene ,,Erfahrung®,
die nicht mehr langer die eines Subjekts sein soll und als solche duBerstenfalls noch in
einem metaphorischen Sinne zu bezeichnen wire, findet das Lange-Vorwort die Formel
vom ,,Factum von Wissenschaften. Erfahrung wird substituiert durch den Bezug auf
die bloBe Faktizitit von Wissenschaft, ob pluralisiert oder singularisiert, und diesen
systematischen Grundpfeiler seiner theoretischen Neuorientierung gewinnt Cohen in der
Auseinandersetzung mit Lange.’’ Doch die Ausfihrungen in Kants Begriindung der
Ethik geben bereits erste Hinweise darauf, dass Cohen im Grunde schon hier die
mathematische Naturwissenschaft als apriorischen Referenten der regressiven Analyse
meint, wenn von ,,Erfahrung® oder gar ,,Wissenschaften* die Rede ist: ,,Die Erfahrung
ist also in Mathematik und reiner Naturwissenschaft gegeben.“*® Nach seiner Kritik an
Lange findet Cohen fiir diesen zentralen Sachverhalt zu der priagnanten Formulierung:
,»Die mathematische Naturwissenschaft trigt in der Sprache Kants [sic] a potiori den
Namen Erfahrung”.”

Cohens Substitution behebt so den unbekiimmerten Naturalismus Langes, freilich
um den Preis weitgehender und mehrfacher Reduktion und Mathematisierung; sie
prazisiert dessen unscharfen Begriff von Erfahrung, allerdings mit der Konsequenz ihrer
vollstindigen Abstraktion und letztlich der Elimination ihrer Gehalte: Erfahrung, die
erst ,,in gedruckten Biichern wirklich® wird, hat weder mit ihrem Kantischen Begriff
etwas gemein noch mit dem Langes noch auch mit irgendeinem sonstigen.”’ Die
Kehrseite von Cohens folgenreicher Erhebung mathematischer Naturwissenschaft und
Mathematik zum Paradigma von Erkenntnistheorie ist letztlich die Preisgabe des
kritischen erkenntnistheoretischen Bezugs von Philosophie auf den pluralen Kosmos der

Wissenschaften. Aber gerade der Bezug der Erkenntnistheorie auf diesen Kosmos, der

sowohl ,,simmtliche Naturwissenschaften, Moralstatistik, Psychologie, kurz: das, was

34 Cohen: Kants Begriindung der Ethik, 1877, S. 25.

35 Ebd., S. 27, Lange hier zitiert nach Cohen; die Stelle bei Lange: Geschichte des Materialismus,
Bd. 2, 2. verb. u. verm. Aufl.,, 1875, S. 131, Anm. 37.

36 Ebd., S. 27; das Biographische Vorwort bezieht sich durch seine Wortwahl implizit auf diese
Stelle und diesen Gedanken, wenn es dort S. X heifit: ,,Die Wissenschaften aber liegen in gedruckten
Biichern vor.*

37 Ebd., S. 26-27 belegt diesen Zusammenhang aufs eindriicklichste, wenn Cohen bemerkt, Lange
fiihre eben zur Vermeidung der erwédhnten ,,Tautologie“ die ,,[physisch-psychische] Organisation® ins
Felde.

38 Ebd., S. 25.

39 Cohen: Von Kants Einfluf3, S. 10.

40 Zu einer eingehenden Kritik des Cohenschen Begriffs von Erfahrung vgl. Kéhnke: Entstehung
und Aufstieg, S. 273-288.

34



Lange unter ,,exacten Wissenschaften™ versteht, als auch ,historische Wissenschaft®
und ,,Philologie als Wissenschaft* enthilt, machte fiir den Verfasser der Geschichte des
Materialismus das Wesen von Philosophie als Kritik, von kritischer Philosophie also,
aus.”! Mehr noch: Philosophie gewinnt ausschlieBlich im wechselseitigen Austausch mit
der Gesamtheit der Wissenschaften, und eben nicht alleine im erkenntniskritisch-
regressiven Bezug auf eine einzelne, die von Lange geradezu utopisch ausgemalte
Aufgabe der Vermittlung zwischen unterschiedlichen Wissenskulturen: ,,Wenn die
Philosophie [...] das Bindeglied zwischen den verschiedensten Wissenschaften abgiebt
und einen fruchtbaren Austausch der positiven Resultate vermittelt: dann wollen wir
annehmen, dass sie auch ihrer Hauptaufgabe wieder zugewandt ist, dem Jahrhundert die
Fackel der Kritik voranzutragen, die Strahlen der Erkenntniss in einen Brennpunkt zu
sammeln und die Revolutionen der Geschichte zu fordern und zu lindern.“** Cohens
Inauguration der mathematischen Naturwissenschaft resp. Mathematik zum alleinigen
apriorischen Bezugsdatum philosophischer Reflexion ist dagegen verbunden mit
Entpluralisierung, mit der Festschreibung erkenntnistheoretischer Philosophie auf und
Bindung an ein bestimmtes Paradigma aus dem Kosmos der Wissenschaften. Nicht nur
gemessen an Langes Begriff von Philosophie als Kritik, sondern gerade auch in der
Selbstbeschreibung, die der Cohen der formativen Phase der Marburger Schule von den
Grundziigen seiner Kant-Interpretation gibt, ist ,,in der That [...] die Kantische
Philosophie in ihrem theoretischen Theile zundchst nichts anderes als die Legitimation
jener physikalischen Exempel, der Nachweis ihres ErkenntniBwerthes im
Zusammenhang der auf Mathematik beruhenden Naturwissenschaft.<*

Diese Feststellung ist weit mehr als eine bloe Bestimmung des
Binnenverhéltnisses zwischen Cohen und Lange, mehr als eine Abwégung von Gewinn
und Verlust des Paradigmenwechsels in der Erkenntnistheorie des spéten 19.
Jahrhunderts. Vielmehr  ist  nicht  alleine die  Philosophie-  und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung des frithen, mittleren und spiten Cassirer Arbeit an
den Folgen und Lasten dieser von Cohen vollzogenen Fixierung und Verengung. Auch

die Arbeit anderer Marburger Cohen-Schiiler, etwa Heimsoeths Geltendmachung der

41 Das zeigt die 1. Aufl. der Geschichte des Materialismus von 1866, S. 322-357, fiir den Bereich
der ,,exacten Wissenschaften* mit programmatischen Sitzen, die allerdings in ihrer Deutlichkeit der
Umarbeitung der 2. Aufl. zum Opfer gefallen sind. Zum Wissenschaftsverstindnis bereits des frithen
Lange vgl. dessen Credo im Brief an Kambli bei Ellissen: Friedrich Albert Lange, 1891, S. 106. Lange:
Logik, 1877, S. 6-7, reklamiert in kritischer Auseinandersetzung mit dem philosophischen System-Begriff
und deduktiv verfahrenden Naturwissenschaften die Anerkennung von Geschichte und Philologie als
Wissenschaften.

42 Lange: Geschichte des Materialismus, 1. Aufl., 1866, S. 328.

43 Cohen: Von Kants Einfluf}, S. 7.

35



Gehalte traditioneller Metaphysik, Nicolai Hartmanns Re-Ontologisierung der
Erkenntnistheorie oder gar Heideggers Existenzial-Ontologie konnen als Versuche
verstanden werden — oder haben sich auch selbst als solche verstanden —, die mit dieser
mehrfachen Reduktion verursachten Verengungen und Defizite der Erkenntnistheorie zu

beheben.

1.2 Streitfall Platondeutung - Philosophiegeschichtsdeutung als Medium
systematischer Differenzen

Cohens Auseinandersetzung mit Lange vollzieht sich nicht nur im Medium
systematisch-erkenntnistheoretischer Kritik und Neuorientierung; der Neuentwurf und
die folgende Ausarbeitung der ,transscendentalen Methode werden auch
philosophiehistorisch vorbereitet. Bereits der Nachruf auf Lange in den Preufischen
Jahrbiichern des Jahres 1876 skizziert den Ansatz zum leitenden Theorem der
Cohenschen Konstruktion von Philosophiegeschichte, und diese Skizze erfolgt
bezeichnenderweise in kritischer Wendung gegen die Geschichte des Materialismus,
einer Wendung, die nicht minder grundstiirzend ist als die sich im Bereich der
Erkenntnistheorie anbahnende. So sei die Geschichte des Materialismus ,,an Platon
vorbeigegangen® und habe der platonischen Philosophie nur ,tiefere Bezichungen zum
Gemiithsleben, zur Kunst und zur sittlichen Aufgabe der Menschheit* zugestanden.**
Gerade die angebliche, von Cohen formelhaft mehrfach wiederholte ,,Verkennung des
erkenntnifltheoretischen Charakters der platonischen Ideenlehre durch Lange sei es, die
zum volligen ,,Ausfall des Platonismus, als eines theoretischen Philosophems, aus einer
Geschichte des Materialismus® gefiihrt habe.* Dieser ,.geschichtliche Fehlgriff habe
,unsern Autor zu einer irrthlimlichen systematischen Ansicht gefiihrt”, vermerkt Cohen
weiter.*®

Es handelt sich hierbei um eine Fehllektiire im doppelten Sinne: Cohen verkennt
zum einen, dass es eine systematische Deutung ist, auf deren Grund Lange zu seiner
historischen Einschédtzung der Platonischen Philosophie gelangt und nicht umgekehrt.
Zum anderen geht bereits sein Ausgangsbefund fehl, Lange habe ,den
erkenntnistheoretischen Charakter des Platonismus® ignoriert. Beides soll im folgenden
herausgearbeitet werden. So kann freilich keine Rede davon sein, dass es sich in der

Geschichte des Materialismus um den ,,Ausfall des Platonismus® handele, erst recht

44 Ebd., S. 373.
45 Ebd., S. 373, vgl. auch S. 371.
46 Ebd., S. 370.

36



nicht um die ,Verkennung®“ seines ,erkenntnistheoretischen Charakters“ und
ebensowenig um die Leugnung seines ,Idealismus®, ja noch nicht einmal um die
Bestreitung seiner historischen Wirkung, sondern zunichst nur um eine zur Cohenschen
prinzipiell divergente Einschétzung seiner philosophiegeschichtlichen Leistungen. Es ist
,»das Unkraut des platonischen Idealismus®, das Lange zufolge auf dem von Sokrates
,oestelltfen]* Feld aufging: ,,Vor allen Dingen sind es die [rrthiimer, welche in der
sokratischen Weltanschauung begriindet liegen, die nun bei Plato eine méchtige,
Jahrtausende dominierende Entwicklung gewinnen.“*’ Der Lange der zweiten Auflage
der Geschichte des Materialismus unterschitzt die historische Wirksamkeit des
Platonismus also keineswegs, er hilt sie allerdings fiir historisch problematisch und
erkenntnistheoretisch defizitir. Diese ,,Entwicklung® reicht Lange zufolge bis in die
kritische Philosophie Kants hinein, und darin klingt unter umgekehrten Vorzeichen
nach, was Cohen in einer kritischen Bemerkung zur ersten Auflage der Geschichte des
Materialismus deren Verfasser brieflich bereits 1872 mitgeteilt hatte, als er den Wunsch
aussprach, flir eine weitere Auflage moge ,,Platon ndher in den Brennpunkt der
Probleme geriickt™ werden, denn ,,noch fiir Kant ist das Platonische Motiv wirksam*.*®
Cohens vernichtende Kritik an der vermeintlichen Platon-Vernachldssigung der
Geschichte des Materialismus aus den Preufischen Jahrbiichern zielt an dieser Stelle
somit, in Vorwegnahme der spdteren Kritik im Biographischen Vorwort, auf den
eigentlichen ,,Heerd” der Auseinandersetzung mit Lange: dessen Kant-Interpretation.
Der tiefere Grund dieser unterschiedlichen Bewertung des historischen Ertrags der
platonischen Philosophie liegt jedoch gerade im systematischen Bereich, in der
Erkenntnistheorie, und zwar in der vollstindigen Unvereinbarkeit von Langes
Empirismus und psychologisch-physiologischem Naturalismus mit Cohens Projekt
einer reformulierten ,transscendentalen Methode®. Das wiederum zeigen ganz
eindringlich Langes Platon-Interpretation und der Begriff der Erfahrung, dessen
Umdeutung gemidll der ,transscendentalen Methode die Basis fiir Cohens
Erkenntnistheorie bildet. So nachdriicklich Lange zu den wirkungsméchtigsten
Vertretern der Verwissenschaftlichung in der Philosophie des 19. Jahrhunderts zu
rechnen ist, so wenig 148t sich das, was er unter Erfahrung versteht, auf einen auch nur
im geringsten szientifisch verengten, mathematisierten Begriff bringen — ganz im
Gegensatz zu Cohen. Im Gegenteil, einen solchen Begriff von Erfahrung kritisiert

Lange bei Platon nachgerade, denn seiner Auffassung nach stehen die ,,platonischen

47 Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 53.
48 Brief an Lange vom 17. Jan. 1872, in: Cohen: Briefe, 1939, S. 37.

37



Irrthiimer” in einem ,tiefen Gegensatz gegen jede von der Erfahrung ausgehende
Weltanschauung [Hervorh. HKO]“.* Diese Wendung gegen die Erfahrung fiihrt Lange
auf den seinem Verstdndnis nach iibersteigerten ,,sokratischen Rationalismus* Platons
zuriick, der ,,das Gebiet der Vernunft recht iiber die Sinnlichkeit zu erheben* suche und
in der Ideenlehre miinde.”® Dieser Versuch ist ,,der Ursprung jener schroffen Trennung
von Vernunft und Sinnlichkeit, welche seitdem die ganze Philosophie beherrscht®, und
muss nach Lange zu ,.ein[em] Riickfall in die mythischen Formen* fiihren.”' Hélt man
dieses systematische Zentrum seiner Platon-Lektiire fest, so wird spétestens an dieser
Stelle deutlich, weshalb Lange zum idealen Gegenspieler Cohens werden konnte:
bereits im Gedenkaufsatz der PreufSischen Jahrbiicher des Jahres 1876 geht es nur an
der Oberfliche um die historische Deutung der Ideenlehre Platons oder die
»verkennung“ von deren Bedeutung — auf dem Spiel stehen vielmehr eine sich
abzeichnende systematische Konzeption samt ihrer Begrifflichkeit, die Cohen im
Begriff war, zu Basistheoremen seiner erkenntnistheoretischen Neuorientierung
auszuarbeiten. Das scheinbar philosophiehistorische Durchdeklinieren von -Ismen —
,Materialismus®, ,,Idealismus®, ,,Spiritualismus®, ,,Sensualismus* — auf Seiten Cohens
war tatsdchlich auf die historische Initiilerung und Durchsetzung einer harten
systematischen Programmatik gerichtet, der sich anbahnenden Reformulierung seiner
»transscendentalen Methode®. Das gilt fiir Langes Ablehnung der ,,schroffen Trennung
von Vernunft und Sinnlichkeit, die Cohen in der schlieflichen Elimination der
Funktion der Sinnlichkeit fiir die Erkenntnis auf die Spitze trieb; das betrifft aber auch
Langes Ausgang von Erfahrung, die von Kants Begriindung der Ethik an allméhlich
durch den Bezug auf das ,,Factum der Wissenschaft* substituiert wurde.

Doch Langes Platonbild ist keineswegs so ausschlieBlich von kritischem Gestus
geprigt, wie es den Anschein haben mag und wie es vor allem auch Cohen skizzierte.
Im Gegenteil, es gehort zu den Charakteristika, ja den Vorziigen seiner historischen
Darstellung, dass sie einander widerstreitende Ziige philosophischer Positionen
nebeneinander bestehen lassen kann, um zu einer differenzierten Abwédgung von deren
Ertrag und Kosten zu gelangen. Vor allem entrét sie vollig der typisierten historischen
Darstellung, die alleine auf dem Grund einer erkenntnistheoretischen Systematik
aufgebaut wire, wie Langes Platondeutung deutlich zeigt: Platon, Aristoteles, ja, sogar
Kant — sie alle werden nicht zu uniformen Personifikationen oder Typisierungen eines

philosophischen Konzepts, die im teleologischen Fortgang der Philosophiegeschichte

49 Ebd. S. 53-61, hier S. 53.
50 Ebd., S. 55.
51 Ebd., S. 59 u. 55.

38



eindeutig zu bewerten wiren, sie bleiben ambivalent, zuletzt auch hinsichtlich des
MalBles an Wahrheit und Irrtum, die sich beide in ihren Auffassungen finden. Beides
unterscheidet die Philosophiegeschichtsschreibung der Geschichte des Materialismus
grundlegend von der Cohens. So gesteht Lange auch solchen Positionen wie der
Platons, mit der er erkennbar nicht sympathisiert, ganz allgemein zu, ,,notwendige
Durchgangspunkte des menschlichen Denkens zu sein®. Das heift konkret: auch wenn
Lange beispielsweise den hohen Grad an ,,Abstraction® verwirft, mit dem Platon
Begriffe und Ideen von Erscheinungen getrennt habe, so anerkennt er doch
unumwunden das Verdienst Platons, das Paradigma des ,,Wissens* in die Philosophie
eingefiihrt und mit dem ,,Allgemeinen und der Abstraction* die dafiir erforderlichen
begrifflichen Mittel und Verfahren etabliert zu haben. Auch Langes
erkenntnistheoretische Primisse einer ,,normalen Wahrnehmung“, die der Anfang
jeglichen Wissens sein soll, bedarf ,,des Allgemeinen und der Abstraction®. Ohne
»Abstraction® wére die Basis des Langeschen Positivismus, der Ausgang von der
»einzelne[n] Thatsache* und deren Erhebung zum ,Gegenstand des Wissens*
schwerlich denkbar, wie der Verfasser der Geschichte des Materialismus unumwunden
einrdumt.”® Philosophiehistorisch gewendeter Manichdismus und Verurteilung sind
Langes Sache nicht. Doch so weitgehend in seiner Auffassung die
Philosophiegeschichte im Kantischen Kritizismus kulminiert und durch diesen die
historische Omniprisenz des Materialismus ,,aufgehoben®, das heifit: suspendiert
werden soll, so wenig fiihrt umgekehrt diese Ausrichtung auf einen historischen
Umschlagpunkt hin zu einer reduktiven, den Reichtum und die Widerspriiche
historischer Positionen zu bloBen ,,Durchgangspunkten® nivellierenden und sie damit
kassierenden Geschichtsschreibung. Wegen dieser Abstinenz von einem historischen
Telos, das das Ziel historischer Entwicklung (Kant) in einem Initialpunkt (Platon)
angelegt sein 148t — wie das bei Cohen der Fall ist —, wegen ihrer bei aller Linearitit
digressiven Struktur und trotz ihrer problemgeschichtlichen Ausrichtung tendiert die
historische Erzahlung der Geschichte des Materialismus zur epischen Breite und Fiille,
zur Fiille der Differenzierungen und Ambivalenzen. Das machen Langes Platon- wie
Aristoteles-Darstellung deutlich, und auch sein Leibniz-Portrit wird das an spiterer
Stelle eindringlich erweisen.” Ganz uniibersehbar ist auch mit dem Kritizismus Kants

fiir Lange ein wenngleich epochaler ,,Durchgangspunkt®, doch kein Zielpunkt erreicht,

52 Ebd., S. 56. Eine dhnlich differenzierte Darstellung und Bewertung erféhrt die Philosophie
Aristoteles, der Lange nidher steht, wie bereits Kéhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 234, bemerkt hat.
53 Das Modell der historischen Erzdhlung der Geschichte des Materialismus wire eine eigene

Darstellung wert, kann aber hier nicht weiter vertieft werden.

39



nach dem eine Phase beginnt, in der Riickschritt hinter das mit Kant
erkenntnistheoretisch Erreichte und Fortschritt in der Orientierung am Kantischen
Paradigma miteinander ringen. Das zeigt aufs deutlichste das gesamte zweite Buch der
Geschichte, das im Grunde zeitdiagnostisch wissenschaftliche und philosophische
Positionen ins Verhéltnis zu dem neuen Paradigma setzt. Damit erst wéchst der
Philosophie die Funktion der ,Kritik“ zu, wie Lange sie im Verhiltnis zu den
Wissenschaften konzipiert hat, und auch das Motto seines gesamten Unternehmens, die
Parole ,,zuriick zu Kant®, wird dadurch legitimiert.

Blickt man von hier aus — von Langes Auffassung von Wahrnehmung und
Erfahrung, von seiner Kritik an der ,schroffen Trennung“ von Vernunft und
Sinnlichkeit, seiner Konzeption des wechselseitigen Bezugs von Kkritischer
Erkenntnistheorie und der Pluralitit von Wissenschaften, seinem Verdikt gegen
philosophische Systembegriffe — noch einmal zuriick auf Cohens Erkenntniskritik an
der Schwelle zur Reformulierung der ,.transscendentalen Methode*, so wird klar, dass
beider prinzipielle Divergenzen ihr Zentrum im Bereich des Systematischen, in der
Erkenntnistheorie, haben. Cohens philosophiegeschichtliche Skizze soll seine
systematisch-erkenntnistheoretische Neuorientierung vorbereiten, was dadurch moglich
wird, dass in deren theoretischer Basis die oben umrissene Systematik in Grundziigen,
wie unscharf auch immer, bereits angelegt ist. Philosophiehistorie wird zum blofen
Medium eines systematischen Anliegens in legitimierender Absicht. In scharfer
Auseinandersetzung mit dem historischen Entwurf der Geschichte des Materialismus
und in Kontrast zu ihm macht Cohen hier erstmals in einer teleologischen Konstruktion
die ausschlieBlich ins Erkenntnistheoretische gewendete platonische Philosophie zum
Ausgangspunkt eines die Philosophiegeschichte durchherrschenden reinen ,,Idealismus*
und Kant zu dessen Abschluss, zur letzten seiner ,,classischen Gestalten“.>* Diesen
zunidchst historischen Begriff eines ,,Idealismus® unterlegt Cohen mit einem ganzen
Biindel unausgesprochener und unausgefiihrter systematischer Motive und identifiziert
ihn schlieBlich schlechterdings mit Erkenntnistheorie.” Was hier einer Art von
systematischem und historischem Dezisionismus gleichkommt — an keiner Stelle fiihrt
Cohen aus, inwiefern der auf die ,,Ideenlehre reduzierte Platon iiber die Platitiide der

Homonymie hinaus dem ,,Idealismus® zugehdre, noch weshalb letzterer als synonym

54 Cohen: Friedrich Albert Lange, in: PreuBische Jahrbiicher, S. 374. Die ,,classischen Gestalten
des ,,Idealismus‘ sind in dieser frithen Phase Cohens Platon, Descartes und Kant.
55 Vgl. ebd., S. 374-375.

40



mit ,Erkenntnistheorie zu verstehen sei —°° das leistet freilich die dauerhafte

Etablierung gleich zweier philosophiehistorischer Basistheoreme der spéteren Schule.
Die Produktivitét seiner Fehllektiire der Geschichte des Materialismus in historicis ist
fiir das angehende Haupt der Marburger Schule indessen unbestreitbar, hat sie doch zu
dessen Theoriebildung in nicht unerheblichem Malle beigetragen, und zwar in Hinblick
auf die Befestigung philosophichistorischer Lehrmeinungen wie hinsichtlich
systematischer Auffassungen. Der Versuch ihrer Plausibilisierung und Ausarbeitung
sollte sich freilich noch bis zur zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung
hinziehen.

An wenigen Stellen der Lange gewidmeten Arbeiten Cohens wird das Ineinander
von kritisch-verwerfender und legitimatorisch vereinnahmender Lektiire freilich in
solcher Verdichtung deutlich wie im Gedenkartikel der Preufischen Jahrbiicher. Denn
aller Polemik Cohens gegen Lange, allen Divergenzen systematischer und historischer
Art zum Trotz ist gerade hier die groBtmogliche Ndhe zwischen beiden auszumachen.
Lange diskutiert den Bezug moderner Naturwissenschaft auf erkenntnistheoretische
Fragen und stellt resiimierend fest, es sei gerade ,der kritische Standpunkt der
Erkenntnisstheorie, welcher den Materialismus im Princip wieder aufhebt“.”’ Diesen
systematischen wie philosophiehistorischen Fluchtpunkt der gesamten Geschichte des
Materialismus hat Cohen sehr wohl wahrgenommen, wie der Nachruf zeigt, denn er
zitiert ihn trotz aller auf vielen Seiten durchdeklinierten Differenzen zu Lange — und das
zustimmend!® Naheliegend, aber nicht zu belegen ist die Annahme, dass die Schiirfe
der Polemik Cohens durch eine Art der Verwischung dieser Konvergenz motiviert,
somit auch von strategischer Natur ist, versucht das angehende Haupt der Marburger
Schule an dieser Stelle doch, dieses Grundanliegen Langes als seinen, Cohens, eigenen
Gedanken darzustellen, als seine Korrektur an der Geschichte des Materialismus (), der
Lange gefolgt sei, wenn er seine zustimmende Zitation mit den Worten einleitet: ,,Von
den [...] Stellen, in denen der Verfasser [i.e. Lange!, HKO] die hier [i.e. im Artikel der
Preuflischen Jahrbiicher von 1876!] vorgeschlagene Correktur zur Geltung bringt, will

«59

ich nur die frappantesten hier herausheben — das Paradox einer posthumen

Selbstkorrektur gleichsam. Dieser Punkt der Ankniipfung an Lange sollte auch fiir

56 Den Versuch einer Begriindung hat Cohen erst zwei Jahre spéter unternommen, vgl. ders.:
Platons Ideenlehre und die Mathematik (1878), in: ders.: Schriften, Bd. 1, 1828, S. 336-366, bes. S. 350-
361.

57 Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 505.

58 Cohen: Friedrich Albert Lange, in: PreuBische Jahrbiicher, 1876, S. 376.

59 Ebd.

41



Cohens Schiiler Natorp die Initialisierung eines, wenngleich impliziten Bezugs auf die

Geschichte des Materialismus bilden.

42



2. Natorps Leibniz und der Materialismus (1881) im Verhdltnis zu Friedrich

Albert Langes Leibniz-Deutung

2.1 Die unerkannte Lange-Rezeption Natorps in ihrer Wirkung auf die

Konjunktur der Leibniz-Interpretation in der Marburger Schule

Cohens Lange-Kritik und der mit ihr sich anbahnende Neuansatz seiner
Erkenntnistheorie bilden das Zentrum der philosophiegeschichtlichen Konstellation, in
der Natorps Antrittsvorlesung von 1881 entstanden ist.” Die in den Schriften zu Lange
und in Kants Begriindung der Ethik in ersten Schritten formulierten, zum gréften Teil
kaum ausgefiihrten systematischen Theoreme vom Primat der Erkenntnistheorie, des
Anti-Psychologismus, vom ,,Factum von Wissenschaften und der Elimination der
Sinnlichkeit als einer Erkenntnisquelle zugunsten des reinen Denkens bilden die
theoretische Basis, der sich Natorp selbstverstindlich und unausdriicklich verpflichtet
sah. Das gilt auch fiir die philosophiegeschichtlichen Grundlagen, die sich in Cohens
Verengung von Philosophiegeschichte zu einer von Platon ausgehenden Vorgeschichte
der Kantischen Kritik andeuteten, und deren Konsequenzen. So viel verrdt die
Antrittsvorlesung von 1881 auf den ersten Blick. Doch so griindlich dieser Basis die
Abkehr  von  den  erkenntnistheoretischen = und  philosophiehistorischen
Grundorientierungen Friedrich Albert Langes auch eingeschrieben ist — den anderen,
zundchst wohl durch Cohens Beschéftigung mit Lange angeregten und weniger
offenkundigen Teil dieser historischen Konstellation, in der die Antrittsvorlesung
entstand und sodann wirksam wurde, bildet die Leibniz-Lektiire der Geschichte des
Materialismus — so der Leitgedanke der folgenden Ausfiihrungen.

Auf den Zusammenhang mit Friedrich Albert Langes opus magnum und Cohens
Auseinandersetzung mit Lange verweisen schon prima vista Ort und Datum von
Natorps Vortrag. Hermann Cohen, seit 1876 Nachfolger auf Langes Marburger
Lehrstuhl, gab 1882 die vierte Auflage von dessen Materialismus-Buch heraus und

versah sie mit einem Vorwort sowie einer Einleitung.®' Sein Biographisches Vorwort

60 Zum Text vgl. Paul Natorp: Leibniz und der Materialismus (1881). Aus dem Nachlass hrsg. v.
Helmut Holzhey, in: studia leibnitiana. Zeitschrift fiir Geschichte der Philosophie und der Wissenschaften
17 (1985), S. 3-14; Vorbemerkungen des Hrsg. auf den S. 3-4; vgl. dazu auch Sieg: Aufstieg und
Niedergang des Marburger Neukantianismus. Die Geschichte einer philosophischen Schulgemeinschaft,
1994, S. 162-163.

61 Lange: Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart, 4. Aufl.,
besorgt und mit biographischem Vorwort versehen von Hermann Cohen, 1882, das Vorwort auf S. V-
XIII. Die Ausgabe sollte zum ,,Jubeljahr der Kritik der reinen Vernunft 1881 (ebd., S. VIII) erscheinen.
Sie bietet den Text der in 2 Bénden verdffentlichten 2., verbesserten und vermehrten Aufl. von 1873/75 in
einem Band. Cohen {iberarbeitete sein Vorwort fiir die folgende 5. Aufl. 1896 und nahm dabei einige in
der Sache relevante Anderungen vor, die dem mit Kants Theorie der Erfahrung von 1885 erreichten Stand

43



datierte er auf den 8. Oktober 1881; wenige Tage danach hat Natorp seine
,Probevorlesung® abgeschlossen und sie ungefihr zwei Wochen spiter gehalten.®
Auch deren Titel Leibniz und der Materialismus verweist auf diesen
entstehungsgeschichtlichen Bezug zu Langes Geschichte des Materialismus — ein
Zusammenhang, dessen Bedeutung in der Forschung kaum gewlirdigt wird, und wenn
doch, dann nur als eine Art negativer Beziehung.® Die Signifikanz dieser Daten und
ithrer historischen Nidhe — Cohens Lange-Edition und -Kritik auf der einen und Natorps
Vortragstitel und -thema auf der anderen Seite — hat sich in der sachlichen Bedeutung
von Langes Leibniz-Bild fiir Natorps Antrittsvorlesung zu erweisen. Dabei diirfte die
Tatsache, dass Langes opus an keiner Stelle ausdriicklich erwédhnt wird, dass es
gleichsam die Funktion eines nicht explizierten Hintergrundes einnimmt, dem Umstand
geschuldet sein, dass Lange posthum, wie in den vorausgehenden Kapiteln ausgefiihrt,
fiir Cohen zum vernichtend kritisierten Widersacher geworden war. Ein erster
Textbefund bezeugt allerdings auch, dass es der Antrittsvorlesung in der Sache
mitnichten um die sachliche oder historische Problematik des Materialismus geht. Auf
der Basis des Neuansatzes der ,transscendentalen Methode* intendiert Natorp vielmehr
eine erkenntnistheoretische Skizze, in der der ,,Materialismus® und seine sogenannte
,Uberwindung® zur Chiffre einer Epochenwende verdichtet werden: der
,,Materialismus‘ teilt dabei das Schicksal zahlreicher -Ismen des 19. Jahrhunderts, dass
er zu einem Kampfbegriff geworden ist, zur Metapher einer historisch iiberkommenen
Auffassung, die liquidiert, einer Epoche, die zumindest ,,liberwunden‘ werden muss. Im
Zusammenhang seiner Leibniz-Interpretation fungiert diese Chiffre als Analogon zur

Kopernikanischen Wende.** Natorps zum Erkenntnistheoretiker verkehrter Leibniz wird

der ,transscendentalen Methode* entsprachen (ebd., erstes Buch, S. V-XV); sie werden im Anhang der
vorliegenden Arbeit in kritischer Edition mitgeteilt. Aulerdem enthélt die 5. Aufl. zum ersten Mal
Cohens Einleitung mit kritischem Nachtrag (ebd., zweites Buch, S. XV-LXXVI); vor allem aber gelangen
in ihr Langes Anmerkungen und gestrichene Partien der 1. Aufl. wieder zum Abdruck; sie tragt deshalb
den Zusatz ,,vollstindige Auflage® und ist, obwohl einbédndig, seitenidentisch mit der 2. Aufl. Im
folgenden wird da, wo es um Langes Text geht, die 5. Aufl. zitiert, weil sie die erste vollstdndige der von
Cohen besorgten Ausgaben ist; alleine dort, wo das Biographische Vorwort in der Version von 1881
thematisch ist, wird die 4. Aufl. 1882 zugrundegelegt.

62 Am Ende des Manuskripts findet sich der Hinweis: ,,Vollendet 13. Oct.[,] vorgetragen 24. Oct.
1881 als Probevorlesung®, vgl. ebd., S. 14 u. 3-4.

63 Vgl. Holzhey: Die Leibniz-Rezeption im ,,Neukantianismus‘ der Marburger Schule, in: Leibniz.
Werk und Wirkung. IV. Internationaler Leibniz-Kongrel3, Hannover 1983, Bd. 1: Vortréige, S. 287-295,
hier: S. 291, will die Beziehung aber als eine blof3 negative fassen.

64 Natorp: Die kosmologische Reform des Kopernikus in ihrer Bedeutung fiir die Philosophie, in:
PreuBlische Jahrbiicher 49 (1882), S. 355-375, stiitzt die Deutung von Natorps Formel der ,,radicalen
Uberwindung® des Materialismus vom ,,Standpunkt der Erkenntnisstheorie” aus als Analogon zur
Kopernikanischen Wende, indem in diesem Aufsatz der epochale Einschnitt, ,,die grole Umwélzung* des
Kopernikus (S. 355), als durch eine ,,radical[e]” Verdnderung der Theorie herbeigefiihrt interpretiert wird
(S. 359) — der Struktur nach entspricht dem Leibniz’ ,,radicale” Uberwindung des Materialismus im
Medium der Erkenntnistheorie.

44



so zur Antizipation der Kantischen Kritik. Dabei ist festzuhalten, dass die Natorpsche
Skizze sich hier im Gewande der Leibniz-Interpretation in einigen Ziigen zu Cohen
differente theoretische und philosophiegeschichtliche Positionen erlaubt®® — und damit
die Leibnizsche Philosophie zum Austragungsort innerschulischer Differenzen
inaugurierte.

Die daran anschlieBende Konjunktur der Leibniz-Interpretation innerhalb der
Marburger Schule, so die leitende These dieses Abschnittes, wurde initialisiert und
praformiert durch Friedrich Albert Langes Leibniz-Portrdt — und das trotz und wegen
Cohens Urteil iiber dessen philosophiegeschichtliche und theoretische Leistungen:
Cohens Verdikt liber Lange mag dazu gefiihrt haben, dass der Bezug auf dessen
Vorginger auf dem Marburger Lehrstuhl, wie bereits bemerkt, unausdriicklich bleiben
musste, gleichsam chiffriert zu erfolgen hatte, wie dies durch den Titel der
Antrittsvorlesung geschehen war. Doch die uniibersehbare Ubereinstimmung Cohens
mit Langes Formel, seine Adoption von dessen Befund im Gedenkartikel der
Preufiischen Jahrbiicher, es sei ,der kritische Standpunkt der Erkenntnisstheorie,
welcher den Materialismus im Princip wieder authebt™, konnte auch als Lizenz zur
Anknilipfung verstanden werden und wurde zum Leitfaden von Natorps Leibniz-
Interpretation. Die Interpretationsfiguren der Leibniz-Kritik Langes, aber auch die
seiner Leibniz-Affirmation bleiben der Deutung von Natorp ebenso eingezeichnet wie
den historisch auf sie folgenden Leibniz-Konstruktionen Cohens und Cassirers. In
dieser Hinsicht verdankt sich der Aufstieg der Leibniz-Interpretation zum Schauplatz
philosophischer Selbstpositionierung zum einen den erkenntnistheoretischen und
philosophiegeschichtlichen Leitmotiven, die Lange mit seiner Leibniz-Deutung
verbindet — sie sollen im folgenden herausgearbeitet werden. Zum anderen aber sind es
gerade deren Unentschiedenheiten, Zwiespiltigkeiten und Ambivalenzen, die die
Konjunktur dieser Leibniz-Rezeption angeregt haben, und ohne jene, ohne Langes
pointierte Gegentiberstellung von Ertrag und Defiziten, von Affirmation und Kritik der
Leibnizschen Philosophie ist diese Rezeption kaum verstehbar. Welche Interpretamente
auch immer Natorp zur affirmativen Ankniipfung an Leibniz einluden, welche auch
immer er kritisch verabschiedete, welche systematischen und historischen Elemente
Cohen im Anschluss daran aufnahm und welche er verwarf — all das war Arbeit am
heterogenen Resultat, das Langes Deutung hinterlieB. Die Ambivalenzen von Langes

Leibniz-Bild erlaubten eine Lektiire, die einseitige Tendenzen verschérfen konnte und

65 In der Forschung wurde das hinsichtlich einiger Grundziige von Holzhey: Die Leibniz-
Rezeption, S. 290-291 vermerkt.

45



damit die Ambivalenzen autheben. Das soll im folgenden herausgearbeitet und in einem

weiteren Schritt als Kontext von Cassirers Leibniz-Buch von 1902 rekonstruiert werden.

2.2 Langes ambivalentes Leibniz-Portrait — Aufhebung des Materialismus vs.

,,Poesie der Begriffe*

Die Bedingung, die es Natorp ermoglichte, an Langes Leibniz-Deutung anzukniipfen,
ist zundchst in deren systematischem Zentrum zu suchen, denn hier werden Begriffe
und Auffassungen verhandelt, die bei der Neuausrichtung von Cohens
»transscendentaler Methode* eine tragende Rolle spielten, namentlich das Verhiltnis
der beiden Erkenntnisquellen Sinnlichkeit und Denken. Das kommt nicht von ungefahr,
bildete die Kantische Kritik fiir Lange wie Cohen das in seiner prinzipiellen
theoretischen Leistung als uniiberbietbar, wenngleich im einzelnen als
verbesserungsbediirftig verstandene Paradigma der neuzeitlichen Philosophiegeschichte.
Zu dieser conditio sine qua non der Rezeption von Langes Leibniz-Bild in der frithen
Phase der Entstehung der Marburger Schule kommt hinzu, dass Lange die zweite
Auflage seiner Geschichte des Materialismus auch unter dem Eindruck von und in
kritischer Auseinandersetzung mit der ersten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung
von 1871 umarbeitete.®® Aus der Perspektive der Zeitgenossenschaft betrachtet war fiir
die Ankniipfung an die Kantische Philosophie und deren Weiterbildung wihrend dieser
formativen Jahre der Marburger Schule die Auseinandersetzung mit der Kant-
Interpretation Langes unumgéanglich, sie war ihr gleichsam eingeschrieben.

Die Darstellung des Verhiltnisses der Leibnizschen Philosophie zum
Materialismus, diesem eigentlichen Koordinatensystem der gesamten Darstellung,
bleibt in Langes opus magnum eigentiimlich zwiespaltig. So betrachtet Lange Leibniz
als Vertreter eines ,,moderne[n] Idealismus®, der wie Descartes, Spinoza oder Kant

nicht der dem Materialismus zuzurechnenden , Entwicklungsreihe® der Philosophie

66 Freilich wollte Lange auch die innerhalb weniger Jahre immens angewachsene Literatur sowohl
naturwissenschaftlicher als auch kantphilologischer Provenienz einarbeiten, was vor allem im zweiten
Buch zu umfangreichen Revisionen und Erweiterungen fiihrte. Doch ist es in zentralen
erkenntnistheoretischen Fragen und Fragen der Kant-Interpretation vor allem die erste Auflage von Kants
Theorie der Erfahrung, die, wie der Verfasser selbst andeutete, sowohl kritische Distanznahme als auch
Revision und Prézisierung der eigenen theoretischen Basis erforderlich machte, vgl. Lange: Geschichte
des Materialismus, 5. Aufl., zweites Buch, S. 115, Anm. 1. Die genaue Aufarbeitung der komplexen
Theoriebeziehung zwischen Lange und Cohen steht, auch in ihren Auswirkungen auf die jeweilige
Genese der theoretischen Projekte der beiden, noch aus; grundlegende Hinweise dazu finden sich bei
Kohnke: Entstehung und Aufstieg, S. 289-294. Auch die Leibniz-Interpretation brachte Lange, vor allem
unter Zugrundelegung von Eduard Zeller: Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz, 1873, und
Kuno Fischer: Geschichte der neuern Philosophie, Bd. 2: Leibniz und seine Schule, 2., neu bearbeitete
Aufl., 1867, auf den neuesten Stand der philosophischen Forschung.

46



angehore.”” Unter den vorkantischen Philosophien soll der Geschichte des
Materialismus zufolge die ,,Leibnitzsche Philosophie* insofern gar eine Sonderstellung
einnehmen, als ,deren wesentliche Grundziige auf einen grossartigen Versuch
hinauslaufen, dem Materialismus mit einem Schlage [Hervorh. HKO] zu entrinnen.“%
Zugleich aber moniert Lange die Bruchstiickhaftigkeit und Widerspriiche des von ihm
sogenannten Leibnizschen ,,Systems®. So sei ,,die Verwandtschaft der Monaden mit den
Atomen der Physiker* nicht zu verkennen,” ja, der Materialismus werde sogar ,,an
Consequenz iiberboten“.”” Die Monadenlehre komme einer Art von Atomismus gleich
und lege dadurch mechanistische Konsequenzen nahe — und dennoch: gerade
Leibnizens ,,geniale Erfindung®, der ,,salto mortale zur prdstabilierten Harmonie* und
die Monaden, weist in Langes Auffassung innerhalb seines ,Systems® mit
materialistischen und mechanistischen Tendenzen iiber dieses hinaus und lost es
gleichsam von innen her auf.”' Das macht die paradoxale, anders gesagt: ambivalente
Stellung der Philosophie Leibniz’ in der Geschichte des Materialismus aus: auf der
einen Seite gilt Lange der atomistische oder quasi-materialistische ,,Ausgangspunkt‘
dieses ,,Systems™ als immerhin noch ,verstandesméBig begriindet”, hat also einen
rationalen Kern — er wiirde fiir sich genommen aber im bloBen Materialismus enden; der
»salto mortale zur prdstabilierten Harmonie* auf der anderen Seite, mit der Ursache-
Wirkungsbeziehungen zwischen den Monaden ausgeschlossen und die ,,Einheit der
Empfindungsqualitdt™ in ihnen realisiert werden sollen, hebt dagegen zwar ,,mit einem
Schlage* den Atomismus oder Materialismus auf — er miindet aber ,,mitten in die Poesie
der Begriffe* und in Metaphysik, wie Lange kritisch vermerkt.”*

Der Kern der Kritik besteht also nicht in der skizzierten Ambivalenz des
»Systems® von Leibniz: ,,Nur als Fortbildung des Atomismus hat die Monadenlehre
Grund, nur als notwendige Umbildung der Naturnothwendigkeit ist die préstabilirte
Harmonie gerechtfertigt. Aus blossen Begriffen [Hervorh. HKO] abgeleitet und so dem
Materialismus schlechthin entgegengesetzt, verlieren die bedeutenden Gedanken jede
Beweiskraft.“”> Das verweist auf das begriffliche Zentrum nicht alleine der Leibniz-
Skizze, sondern der gesamten Geschichte des Materialismus: das Verhiltnis von reinem

Denken und Sinnlichkeit als Quellen von Erkenntnis. In der Reduktion von Erkenntnis

67 Ebd., erstes Buch, S. 137, Anm. 57 u. S. 195.

68 Ebd., S. 333.

69 Ebd.; Langes Rede von den ,,Physikern® meint hier die Lehre Epikurs und ihre Wiederaufnahme
bei Lukrez, vgl. dazu ebd. S. 70-122.

70 Ebd., erstes Buch, S. 401.

71 Ebd., S. 335, zu den mechanistischen Seiten von Leibniz’ ,,System™ vgl. ebd., S. 338.

72 Ebd., S. 335.

73 Ebd., erstes Buch, S. 401.

47



auf ihre reinen, logifizierbaren und mathematisierbaren Bestandteile liegt Lange zufolge
das grundlegende Defizit, das Leibniz‘ Philosophie mit ,,alle[n] Systeme[n]* teile,
,welche man gegen den Materialismus in den Kampf fithrt“.” Die unter dem
Schlagwort einer ,Poesie der Begriffe“ umrissene Kritik an Metaphysik und
Asthetisierung meint nichts anderes als Kritik an einer Erkenntnistheorie, die ihren
Begriff von Erkenntnis unter Absehung von Sinnlichkeit und Erfahrung aus ,,reinen
Begriffen* konstruiert. Zu thren Mitteln gehdren, neben den ,,reinen Begriffen®, die von
Lange vielfach inkriminierte ,,Deduction®, die rein ,,analytische” Ableitung und die
,Abstraction.”” Damit einher geht die scharfe Ablehnung jeglichen Logizismus oder
Mathematizismus, der Erhebung von Logik oder Mathematik und mathematischen
Verfahren zum wissenschaftlichen und philosophischen Paradigma.”®

Mit der zweiten Auflage der Geschichte des Materialismus von 1873/75 riickt
dieser Antagonismus von reinem Denken und Sinnlichkeit und die in der Erstauflage
nur angedeutete Kritik an der Prioritdt von ,,Vernunftwahrheiten* vor ,,Erkenntnisse[n]
der Erfahrung“,77 von ,,reinem Denken® vor ,,Sinnlichkeit“,78 von ,,Empfindung* vor
Jdusserer Bewegung“’’, schlieBlich von ,Welt als Vorstellung® vor der

«80 ins Zentrum der Leibniz-Kritik: ,Nach Leibnitz ist das

»Erscheinungswelt
begriffliche Denken allein im Stande, die Dinge klar und ihrem Wesen entsprechend
aufzufassen; die Erkenntniss der Sinne ist aber nicht etwa eine gleichberechtigte
Erkenntnissquelle andrer Art, sondern etwas schlechthin niederes; sie ist verworrene
Erkenntniss, also ein unklares und getriibtes Analogon dessen, was in hdchster

Vollkommenheit das reine Denken leistet.*®!

Lange diagnostiziert hier einen
unheilbaren Riss in der Konzeption Leibniz‘, eine Spaltung, die ihm im weiteren

Verlauf der Philosophiegeschichte freilich auch nicht durch die Kritik der reinen

74 Ebd., S. 356.

75 Ebd., erstes Buch, S. 393.

76 Zu Langes Kritik an ,,Leibniz‘ mathematischem Vorurteil“, aus ,,einfachen Satzen auf rein
analytischem Wege eine ganze Wissenschaft voll unvorhergesehener Einzelresultate hervorgehen® zu
lassen vgl. ebd., zweites Buch, S. 23.

77 Ebd., zweites Buch, S. 18.

78 Ebd., zweites Buch, S. 32, diese Stelle benennt die Problematik am klarsten: ,,Nach Leibniz ist
das begriffliche Denken allein im Stande, die Dinge klar und ihrem Wesen entsprechend aufzufassen; die
Erkenntniss der Sinne ist aber nicht etwa eine gleichberechtigte Erkenntnisquelle anderer Art, sondern
etwas schlechthin niederes; sie ist verworrene Erkenntniss, also ein unklares und getriibtes Analogon
dessen, was in hochster Vollkommenheit das reine Denken leistet.“ Lange positioniert sich mit dieser
Kritik deutlich gegen die Deutung in Zeller: Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz, der zwar
dezidiert Leibniz‘ Unterscheidung von Denken und Sinnlichkeit herausarbeitet (ebd., S. 137), der aber
zugleich die erkenntnistheoretische Rolle der Erfahrung (ebd., S. 144-145) und die blofl hypothetische
Natur der reinen Vernunftwahrheiten (ebd., S. 140) betont.

79 Ebd., S. 4, im Orig. gesperrt.

80 Ebd., zweites Buch, S. 146.

81 Ebd., S. 386.

48



Vernunft behoben scheint: ,,Was Kant gegen diese grundfalsche Ansicht reformatorisch
feststellt, gehort zum Besten, was er iiberhaupt gethan hat; was er von der alten
Anschauungsweise beibehilt, gehort zu den schlimmsten Schwichen seines Systems.
Langes Grundeinwand gegen Leibniz trifft im Kern also auch Kant, und dieser Aspekt
der Kritik an einem auf reine Begriffe reduzierten Erkenntnisbegriff markiert in seiner
Darstellung die theoretische und historische Differenz zwischen Kant und Leibniz auf
der einen und deren prinzipielle Ndhe auf der anderen Seite. So wird Kant einerseits
zwar das Verdienst zugerechnet, ,,dass er die Sinnlichkeit zu einer dem Verstande
gleichberechtigten Erkenntnisquelle erhoben® habe. Darin liegt fiir Lange der
prinzipielle theoretische und historische Fortschritt Kants iiber die Leibniz
zugeschriebene Abwertung der Sinnlichkeit hinaus. Doch habe Kant andererseits diesen
seinen ,,Gedanken, dass Sinnlichkeit und Verstand vielleicht aus einer gemeinsamen
Wurzel entspringen, fiir die Kritik der reinen Vernunft nicht zu verwerthen gewusst
[...].“® Vielmehr finde sich bei ihm immer ,,noch ein starker Rest jener platonisirenden
Lehre von einem reinen, von aller Sinnlichkeit freien Denken®. Diese nach Lange
grundlegend defizitére ,,Lehre, an der auch die Kantische Kritik partizipierte, sei ein
Traditionsbestand, der ,,sich durch die ganze tiberlieferte Metaphysik* hindurchgezogen
habe, um ,zuletzt bei Leibnitz einen sein ganzes System durchdringenden [...]
Ausdruck® zu finden.®® Gerade die zweite Auflage der Geschichte des Materialismus
schreibt das sogenannte ,,System* Leibniz’ auf die Position einer vollstindigen
Reduktion der Sinnlichkeit als Erkenntnisquelle zugunsten einer gleichsam endogen,
aus reinen Begriffen erzeugten Erscheinungswelt fest und deutet sie als deren
historischen Kulminationspunkt.

Damit hat Lange eine doppelte Gemeinsamkeit zwischen dem Leibniz’schen
Versuch und der Kantischen Kritik festgeschrieben: philosophiehistorisch ist Leibniz
Lange zufolge zusammen mit Kant der herausragende Protagonist der ,,Reaction gegen
den Materialismus“,85 da seine Erkenntnislehre ,,dem Materialismus mit einem Schlage

zu entrinnen“ suche — ein Anliegen, das der Geschichte des Materialismus zufolge

82 Ebd.
&3 Ebd.
84 An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass diesem kritischen Leibniz-Portrait Langes

unverkennbar Ziige der theoretischen Position Cohens nach dessen Verabschiedung des
psychologistischen Ansatzes eingezeichnet sind. Das Zentrum all dessen, was Lange an Leibniz’
»System* moniert, ist die oben ausgefiihrte Reduktion der beiden Quellen von Erkenntnis zu einer, zum
Begriff eines reinen Denkens — und damit bezeichnet Lange aufs genaueste den mit der ersten Auflage
von Kants Begriff der Erfahrung sich abzeichnenden Grundzug von Cohens theoretischer
Neuorientierung. Der Umstand, dass Lange die Umarbeitung der zweiten Auflage der Geschichte des
Materialismus in expliziter Auseinandersetzung mit Cohens Buch von 1871 vornahm und gerade hierbei
seine Kritik an Leibniz verschirfte, darf als Bestitigung dieser Uberlegungen gelten.

85 Lange: Geschichte des Materialismus, S. 332.

49



freilich erst ,,der kritische Standpunkt der Erkenntnisstheorie* vollstindig zu realisieren
imstande ist, da dieser ,,den Materialismus im Princip wieder authebt“.®® In dem
Versuch, den Materialismus gleichsam von innen her aufzuldsen, sollen beide
Positionen tibereinkommen.®” Doch auch da, wo Lange Leibniz’ Versuch als defizitir
charakterisiert, im systematischen Ausschluss der Sinnlichkeit als einer
Erkenntnisquelle zugunsten eines reinen Denkens, erweist sich dieser als Antizipation
eines Defizits der Kantischen Theorie.

MaBstab und Hintergrund der systematischen Kritik bilden Langes weiter oben
skizzierte Auffassung der als unverbriichlich und unaufhebbar gedachten ,,Einheit von
Sinnlichkeit und Denken* im Erkennen und seine vehemente Ablehnung von deren
Trennung.*® Das Paradigma eines symmetrischen Verhiltnisses von Sinnlichkeit und
Denken ist die Basis seines erkenntnistheoretischen Ansatzes und realisiert sich in
seinem Begriff von Erfahrung. Der Platonismus ist, folgt man der Gesamtanlage der
Geschichte des Materialismus, Modell und historische Signatur einer defizitdren
Theorie ,,reinen Denkens®, die ,,die ganze iiberlieferte Metaphysik* gepridgt habe. Thr
erkenntnistheoretisches Korrektiv ist in Langes Theorem von der ,,psychisch-
physischen Organisation® intendiert.*

Die Ambivalenzen und Defizite eines Denkens, das ,,dem Materialismus mit
einem Schlag zu entrinnen” suchte und dabei in Metaphysik, Spekulation und
Asthetizismus endete, das die Differenz zwischen Denken und Sinnlichkeit zwar
verzeichnete und dennoch der Hypostasierung des reinen Denkens verfiel, werden durch
Langes Modell von historischem Fortschritt integriert und gemildert. Hierin ist wohl
letztlich der Grund dafiir zu sehen, dass die Geschichte des Materialismus nicht zum
Verdikt iiber Leibniz‘ Philosophie fiihrt. Vielmehr erlaubt Langes philosophie- und
wissenschaftsgeschichtliches Theorem vom Fortschreiten der Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichte im Medium des Irrtums, den systematischen und historischen
Beitrag auch der Leibniz’schen Auffassung zu wiirdigen: zwar hétten ,,die
staunenswerthen Fortschritte in der Mathematik® zu ,neuen metaphysischen
Abenteuern® verleitet, doch habe der , Irrthum wieder dem Culturfortschritt Dienste

[geleistet], denn die Systeme eines Descartes, Spinoza und Leibnitz brachten nicht nur

86 Ebd., S. 505.

87 Gegen Langes Konzeption, Kant qua Abschluss des Materialismus als Teil von dessen
Geschichte zu verstehen, hatte Cohen: Friedrich Albert Lange, 1876, S. 369-370 u. 374-375, heftigen
Einspruch erhoben.

88 Vgl. im vorliegenden Band, Kap. 1,2.2.

89 Ebd., S. 30-32; vgl. auch Langes Ausfiihrungen, wie sich mit der Annahme des Begriffs einer
,»physisch-psychischen Organisation® platonische Tendenzen in der Erkenntnistheorie vermeiden lassen
sollen S. 125-127.

50



mannichfache Anregungen zum Denken und Forschen mit sich, sondern sie waren es
auch, welche die von der Kritik ldngst gerichtete Scholastik erst wirklich bei Seite
schoben und damit einer gesunderen Weltanschauung Bahn machten.“*® Die Geschichte
des Materialismus ist so gesehen als Versuch konzipiert, das Hegelsche Modell des
dialektisch verfassten Fortschreitens der Geschichte zu einer nicht lédnger dialektisch
gedachten bloBen ,,Entwicklung in Gegensdtzen zu depotenzieren und
kulturgeschichtlich zu wenden.”’ In diesem Modell liegt die iber die Leibniz-
Interpretation hinausreichende epochale Dimension der
Philosophiegeschichtsschreibung Langes fiir die Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung des spiten Cassirer, wie an spaterer Stelle zu zeigen
sein wird — eine Dimension, die in den vielfachen historischen Reduktionen der frithen
Marburger Schule verschiittet wurde und erst nach diesen wiedergewonnen werden

konnte.

2.3 Natorps Leibniz als Antizipation der Kantischen Kritik

Langes Interpretation in der zweiten Auflage der Geschichte des Materialismus hatte
ein Leibniz-Bild geprédgt, an das Natorp implizit anschlieBen und ihm Theoreme wie
den Szientismus, Apriorismus, eine kausal-mechanistische Auffassung von
Wissenschaft und die teleologisch gepriagte Deutung von Philosophiegeschichte als
eines von Platon bis Kant wihrenden Idealismus einzeichnen konnte. Zur Aufnahme
und Applikation dieser Cohenschen Leitmotive waren begriffliche Verschiebungen und
Umdeutungen im systematischen wie im philosophiegeschichtlichen Bereich der
Langeschen Interpretation erforderlich — sie erfolgen naheliegenderweise in volliger
Ubereinstimmung mit der Kritik, die Cohen an Lange geiibt hatte und dabei war zu
iiben. Doch ist zugleich unverkennbar, dass Natorp auch Grundtendenzen von Langes
Deutung adoptiert. Wie Natorp durch diese Transformationen hindurch zu seiner
Leibniz-Interpretation gelangt, die zu den Entstehungsbedingungen fiir Cassirers
Anfinge als Philosophiehistoriker gehort, ja, die geradezu maBstédblich fiir den frithen
Cassirer wurde, das muss im folgenden herausgearbeitet werden. Dabei wird sich
zeigen, dass Natorps Antrittsvorlesung eine paradoxe Gesamtstrategie verfolgt: sie ist
auf dem Boden der reformulierten ,,transscendentalen Methode® Cohens verfasst und

will Beitrag zu deren Befestigung und Weiterbildung sein; gleichzeitig sucht Natorp

90 Ebd., S. 7.
91 Das wird geradezu programmatisch deutlich, vgl. ebd., S. 3-70.

51



dariber hinaus, mit seiner Interpretation einen eigenen, systematischen und
philosophiegeschichtlichen Standpunkt zu erreichen.

Natorp adoptiert zundchst mit grofiter Selbstverstidndlichkeit Langes historisch
nicht gerade naheliegende und recht originelle Grundannahme, die Leibniz’sche
Philosophie sei ihrem Grundanliegen nach ein ,,Versuch den Materialismus zu
iiberwinden.”* Mit der Aufnahme dieser Lesart schlieft sich Natorp ebenfalls der
stillschweigenden Prdmisse Langes an, die Philosophie Leibniz‘ sei als
Erkenntnistheorie avant la lettre zu verstehen. Diese unausgesprochene Voraussetzung
ist bei Lange zunéchst als Resultat der durch die problemgeschichtliche Orientierung
bedingten Perspektive der Geschichte des Materialismus zu verstehen: ihr symmetrisch
zwischen Sinnlichkeit und Verstand konstruierter Begriff von Erkenntnis resp.
Erfahrung bildet den systematischen Fluchtpunkt der im Medium der
Philosophiegeschichte intendierten Uberwindung des Materialismus. Doch auf diesem
Boden konnte sich Lange bei der Umarbeitung der zweiten Auflage der Geschichte des
Materialismus der kurz zuvor verdffentlichten Leibnizdeutung Eduard Zellers
anschlieBen, wie seine in die Anmerkungen eingearbeiteten zustimmenden Hinweise
zeigen.”

In der Folge von Zellers Heidelberger Antrittsvorlesung von 1862 hatte sich der
Begriff der ,Erkenntnistheorie durchgesetzt.”® Die Behandlung der Philosophie
Leibniz’ als bloBer Erkenntnistheorie hatte sich mit dessen Geschichte der deutschen
Philosophie seit Leibniz von 1873 gewissermafien etabliert.”” Dabei erscheint Zellers
Geschichte als historischer Umschlagspunkt der Leibniz-Interpretation, an dem
»Erkenntnif3theorie* nicht ldnger als eigenstdndiger Systemteil, etwa gleichbedeutend

mit Logik, verstanden wird, der ,,mit dem {ibrigen System unseres Philosophen in

92 Ebd., S. XXIII; bei Natorp: Leibniz und der Materialismus, der Sache nach passim, dem
Wortlaut nach S. 9.

93 Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 1, 2., verbesserte u. vermehrte Aufl., 1873, S. 423-
425; Langes Anmerkungen, die duBerst genau verzeichnen, welche Lektiiren in der Uberarbeitung
wirksam wurden, wurden in der von Cohen 1882 veréffentlichten 4. Auflage der Geschichte des
Materialismus unterdriickt und gelangten erst wieder mit deren 5., nunmehr ,,vollstindiger* Ausgabe von
1896 zum Abdruck.

94 Zeller: Uber Bedeutung und Aufgabe der Erkenntniss-Theorie. Ein akademischer Vortrag, 1862;
vgl. dazu Kohnke: Entstehung und Aufstieg, S. 59 u. 68.

95 Erstmalig erscheint die Bezeichnung ,,Erkenntnifitheorie* im Zusammenhang einer historischen
Leibnizdarstellung im Inhaltsverzeichnis von Ernst Reinhold: Die Logik oder die allgemeine
Denkformenlehre, 1827, S. X, dort allerdings gleichbedeutend gebraucht mit ,,Logik* und ohne weitere
Konsequenzen fiir die Interpretation. Im Text selbst ist dann von ,,Theorie des Erkennens* die Rede, ebd.
S. 27. Der Hinweis auf Ernst Reinhold bei Kohnke: Entstehung und Aufstieg, S. 64-69. Wenn Heimsoeth:
Die Methode der Erkenntnis bei Descartes und Leibniz, 1912, passim, dagegen Leibniz® Philosophie
gegen die Deutungen von Natorp, Cohen und Cassirer ausschlielich als Metaphysik liest, so ist diese
Umkehr als Reaktionsbildung gegen die an Zeller anschlieBende Verabsolutierung des
erkenntnistheoretischen Aspekts verstehen.

52



keinem Zusammenhang* steht, ebensowenig als blofe ,Priliminaruntersuchung®,
sondern als Grundzug und Bestimmung von dessen gesamten ,,System* im und ,,aus
dem Ganzen“.’® Freilich reduziert Zeller Leibniz’ Philosophie nicht auf
erkenntnistheoretische Fragestellungen, wie das im Anschluss bei Lange geschehen ist,
sondern hélt an deren metaphysischen Aspekten ebenso fest wie an den ethischen und
religionsphilosophischen.”” Natorp dagegen verschirft Langes Interpretationsstrategie
zu einer vollstdndigen Reduktion von Leibniz’ Philosophie auf Erkenntnistheorie, und
sogar noch Leibniz* wissenschaftliche und mathematische Bemiihungen werden von
ihm entweder ausschlieBlich als Material erkenntnistheoretischer Reflexion betrachtet
oder in erkenntnistheoretische Fragestellungen iibersetzt. Damit erfahrt Leibniz’ durch
und durch metaphysisch geprdgte Philosophie einer Art Aufwertung in einer Zeit der
Hochkonjunktur von Sache und Begriff der ,Erkenntnistheorie® und gleichzeitiger
Geringschitzung von Metaphysik, wie sie sich mit dem Aufkommen des
Neukantianismus durchsetzte, eine Aufwertung, die sie ent-metaphysizieren und als ein
dem Kantischen weithin vergleichbares, am Mal} der Kritik zu richtendes Projekt
profilieren sollte. Dieses Anliegen zeigte sich tendenziell bereits bei Zeller, der die
Epoche der neueren deutschen Philosophie bezeichnenderweise mit Leibniz und nicht
mit Kant einsetzen 1aft.

Doch baut Leibniz und der Materialismus dariiber hinaus auf der weitergehenden
These Langes auf, die Philosophie Leibniz’ sei nicht nur ,Reaction gegen den
Materialismus“,”® sondern in ihrem innersten Zentrum darauf angelegt, dessen
prinzipielle Uberwindung im Medium der Erkenntnistheorie zu leisten. Langes Formel,
sie suche ,,dem Materialismus mit einem Schlage [Hervorh. HKO] [zu] entrinnen®, wird
in Natorps Interpretation zur These von der ,,radicalen* Uberwindung des Materialismus
umformuliert. Sie bildet die Leitidee seiner Leibniz-Konstruktion, denn die
Antrittsvorlesung will die These einer prinzipiellen, in Natorps Worten: ,radicalen*
Uberwindung des Materialismus einldsen, indem sie Leibniz’ Philosophie als rein
erkenntnistheoretisches Projekt nach MaBgabe der ,transscendentalen Methode* — auf
dem Stande von 1881 — liest. Von diesem konzeptuellen Zentrum aus ist die Systematik
von Leibniz und der Materialismus organisiert.

Eingeldst wird diese Programmatik einer ,,Uberwindung® des Materialismus

durch Erkenntnistheorie, indem Natorp aufraumt mit Langes ambivalenter

96 Zeller: Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz, S. 143.

97 Das betrifft den sogenannten ,,Optimismus® der Leibnizschen Philosophie, die Metaphysik der
Monadenlehre, der pristabilierten Harmonie und die ,,Lehre von den angebornen Vorstellungen®, vgl.
Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 332-339.

98 Ebd., S. 332.

53



Charakteristik der Philosophie Leibniz‘ als einer Theorie, die an der Differenz von
Denken und Sinnlichkeit zwar festhilt, aber schlieBlich doch im ,reinen, von aller
Sinnlichkeit freien Denken®, der sogenannten ,,Poesie der Begriffe* endet. Diese
Ambivalenz wird von Natorp zu einer ganz eindeutigen Interpretation verkehrt: ,.reines,
von aller Sinnlichkeit freies Denken wird zum systematischen Grundzug der
Erkenntnistheorie Leibniz’ in ihrer Natorpschen Interpretation. Zu beachten bleibt
freilich die grundlegende Verschiebung, die Natorp im systematischen Zentrum des
Leibniz-Bildes aus der zweiten Auflage der Geschichte des Materialismus vornimmt.
Denn was fir Lange noch Defizit war, das wird in der Antrittsvorlesung zur
Errungenschaft umgekehrt, die Leibniz’ ,,Erkenntnistheorie® gegeniiber sdmtlichen
vorkritischen erkenntnistheoretischen Entwiirfen auszeichnen soll, und zwar in einer die
Resultate der Kantischen Kritik antizipierenden Weise. Doch die Herausarbeitung und
Fixierung von ,reinem Denken® als eines gewichtigen Momentes der Leibnizschen
Philosophie, als wie kritikwiirdig ihm dieses auch immer erschienen war, bleibt Langes
Leistung. Dass Natorp hier ein =zentrales systematisches Theorem aus Kants
Begriindung der Ethik und Cohens eben verfasster Kritik an Lange im Biographischen
Vorwort — die Reduktion von Kants beiden Stimmen der Erkenntnis zu einer samt deren
Folgelasten — auf Leibniz iibertragt, ist offenkundig. Die philosophiehistorische
Kehrseite dieser radikalen Elimination von Sinnlichkeit als einer Erkenntnisquelle
zugunsten des reinen Denkens stellt Natorps Projekt dar, Leibniz zum restlosen und
konsequenten Vertreter eines platonischen ,Idealismus® zu machen. Auch dieser
Versuch der Applikation eines Cohenschen Leitmotivs kann sich an eine Préfiguration
im Leibniz-Bild der Geschichte des Materialismus anschlieBen: bildeten dort noch die
platonischen Bestdnde in der Philosophie Leibniz’ den Mittelpunkt von Langes Kritik
an ihr, so werden in der Antrittsvorlesung diese ,,Irrthiimer* zur philosophiehistorischen
Voraussetzung der sogenannten , Uberwindung® des Materialismus. Natorps
Transformationen deuten Leibniz zu einem Protagonisten des reinen Denkens und
konsequenten Vertreter des Platonismus um. Durch diese zwar radikal einseitige, aber
auch ganz geradlinige Interpretation werden in der Antrittsvorlesung sdmtliche Defizite,
Ambivalenzen und sonstigen Ungereimtheiten kassiert, die der Geschichte des
Materialismus zufolge die Leibniz’sche Philosophie charakterisiert hatten.

Der Darstellung der Antrittsvorlesung zufolge ist Leibniz’ Abwehr des
Materialismus durch zwei Momente gekennzeichnet: sie bedient sich zum einen in
mathematisch-naturwissenschaftlicher Argumentation der mechanischen

Naturbetrachtung, zum anderen reflektiert sie in erkenntnistheoretischer Einstellung

54



deren Grundbegriffe.” Natorps Skizze zeichnet also ein Doppelportrait, das des
Naturwissenschaftlers Leibniz und das des Erkenntnistheoretikers. Zunichst will er
damit Leibniz* mathematische und naturwissenschaftliche Arbeiten von dem Verdacht
loslosen, den auch Lange geduBert hatte, sie seien nichts anderes als Priliminarien zu
einem metaphysischen System; er rationalisiert und ent-metaphysiziert sie zu einfachen
naturwissenschaftlichen Leistungen.'” So habe Leibniz als Naturwissenschaftler ,mit
Entschiedenheit das mechanische Princip* vertreten und den ,,consequenten Ausbau des
Mechanismus* betrieben. Leibniz” Mechanismus erscheint in Natorps Auslegung als so
grundlegend und allumfassend, dass selbst Organismen und ,,alle noch so complicirten
Leistungen der Organismen, bis selbst zu den willkiirlichen Handlungen der Menschen*
durch ,,mechanische Ursachen erklirbar seien.'”" Freilich folgt die Antrittsvorlesung
in dieser vereinseitigenden Interpretation vorbehaltlos Cohens kausal-mechanistischer
Wissenschaftsauffassung. Die Begriindung dieses Mechanismus habe Leibniz ,,auf dem

102 Mathematik wird damit als exklusive

Wege der Mathematik gesucht.
Begriindungsdisziplin von Naturwissenschaft verstanden, ganz in dem Sinne, den
Cohen wenige Jahre zuvor in der Studie Platons Ideenlehre und die Mathematik von
1878 skizziert hatte: ,,das Mathematische* stehe ,,zwischen dem Sinnlichen und den
Ideen in der Mitte“.!”® Ubersetzt in das Verhiltnis von Naturwissenschaft, Mathematik
und Erkenntnistheorie, dessen Bestimmung Natorp hier am Exempel von Leibniz
vornimmt, bedeutet das: nach der Cohenschen Elimination des Vermdgens der
Sinnlichkeit und dessen Substitution durch das Faktum der Wissenschaft vermittelt die
Mathematik zwischen Wissenschaft und Erkenntnistheorie. Fiir die mathematische
Naturwissenschaft wird sie zur Begriindungsdisziplin, zur Wissenschaft der
Wissenschaft, fiir die philosophische Reflexion auf die Wissenschaft ist sie die

« 104

»Bestimmung des erkenntnistheoretischen Gehalts. Entscheidend fiir die sogenannte

,,JUberwindung® des Materialismus ist, folgt man nun Natorp weiter, der Riickgang des

99 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 4-8; bei Lange: Geschichte des Materialismus, 4.
Aufl, S. 179 u. S. 338, wo festgestellt wird, der ,,vielgepriesene und vielbekdmpfte Optimismus des
Leibnitzschen Systems® sei ,,nichts als die Anwendung des Princips der Mechanik auf die Begriindung
der Weltwirklichkeit.*

100 So sei der ,,vielgepriesene und vielbekdmpfte Optimismus des Leibniz’schen Systems® nichts
anderes als ,,die Anwendung eines Princips der Mechanik auf die Begriindung der Weltwirklichkeit®,
solange man ihn ,,im Lichte des Verstandes betrachtet™ (ebd., erstes Buch, S. 394). Leibniz* Monaden
seien mit ,,den Atomen der Physiker* verwandt, allerdings zu ,,Urwesen [...] in seiner metaphysischen
Welt*“ gewendet (ebd., erstes Buch, S. 389). Die Antrittsvorlesung versucht dagegen, die Perspektive
einer Betrachtung ,,im Lichte des Verstandes* einzunehmen.

101 Ebd., S. 6.

102 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 6, zum Verhiltnis von ,,mechanischer Naturansicht®,
Mathematik und Materialismus ebd., S. 4-8.

103 Cohen: Platons Ideenlehre (1878), 1928, S. 336-366, hier 366, vgl. auch S. 350-351.

104 Ebd., S. 351.

55



Erkenntnistheoretikers Leibniz auf die Resultate des Naturwissenschaftlers Leibniz. Erst
dessen erkenntnistheoretische Analyse der naturwissenschaftlichen Grundbegriffe nach
Maligabe der ,transscendentalen Methode®, die ,,Analyse der Grundbegriffe der
mechanischen Naturansicht selbst, der Begriffe von Raum, Zeit, Materie, Kraft,
Substanz*, deren systematischer Rekonstruktion der Hauptteil der Vorlesung gewidmet
ist, erweise die Unhaltbarkeit des Materialismus.'® Damit wird deutlich, dass Natorps
rigide Festschreibung von Leibniz’ naturwissenschaftlicher Position auf einen strengen
Mechanismus die Funktion hat, auf die Einfiihrung einer erkenntnistheoretischen
Analyse auf dem Boden der Kantischen Kritik hinzuleiten. Damit verféhrt er in volliger
Ubereinstimmung mit Cohens Interpretationsstrategie.

Natorps Deutung der Antrittsvorlesung priagt die Figur Leibniz’ zum Paradigma
der Einheit von Wissenschaft und Philosophie. Leibniz ist gleichsam das Symbol des
»Faktums der Wissenschaft, des apriorischen Bezugsdatums erkenntnistheoretischer
Reflexion, und er verkorpert deren regressive Analyse der Grundbegriffe der
Wissenschaft. Damit gerdt er auch zum Typus, der die Wissenschaftlichkeit der
Philosophie verkorpert, die Cohen gefordert hatte. Das ist das Auszeichnende dieser
Figur und macht zugleich ihre historische Uniiberbietbarkeit, zumindest in dieser
Hinsicht aus.

Die Antrittsvorlesung zeichnet sich durch die systematische Strategie aus, die von
Lange gelibte Kritik an der ,Poesie der Begriffe eines reinen, von Sinnlichkeit
abstrahierenden Denkens bei Leibniz durch den Bezug auf ,,die Wissenschaft* — hier als
singulare tantum im Sinne vom mathematischer Naturwissenschaft gebraucht —
umzubesetzen: ,,solange der Schein am Idealismus [hier: von Leibniz] haftet, dass er aus
Ideen bloss erdichte*, wie Natorp in Anspielung auf Lange repliziert, ,,was keine
Wissenschaft wahr zu machen im Stande ist®, solange sei dem Materialismus nicht
grundlegend und endgiiltig, also ,radical“ beizukommen.'®® Hier erst, jenseits der
pseudo-historischen Frage nach dem Materialismus, findet die ,,Probevorlesung® ihren
eigentlichen Gegenstand: das Verhédltnis von Leibniz” Philosophie in ihren
»~Fundamentalbegriffen* zu den Grundbegriffen von Wissenschaft und Mathematik. An
der tatsdchlichen historischen Verortung der angeblichen ,,Erkenntnistheorie® Leibniz’
ist Natorp dagegen nichts gelegen. Die Grundbegriffe werden zur apriorischen
Bezugsdimension der erkenntnistheoretischen Reflexion und deren regressiver

Begriffsanalyse — und in Cohens kurz zuvor entdeckter axiomatischer Formel vom

105 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 8, die Durchfiihrung dieser Analyse auf den S. 8-14.
106 Ebd., S. 10.

56



»Factum von Wissenschaften* sieht Natorp der Sache nach offenbar die Basis, Langes
Kritik an Leibniz’ ,,Poesie der Begriffe“ zur Affirmation zu verschieben: wenn das
Denken ,,sein eignes Recht aber vor der Wissenschaft [...] auszuweisen vermag®, die
,,doch allein iiber das[,] was real und nicht real ist, entscheiden kann®, wenn, in anderen
Worten, die mathematische WNaturwissenschaft als apriorischer Referent und
Realitdtsausweis des Denkens zu gelten hat, dann bedarf es weder der Sinnlichkeit noch
einer Empirie oder ,,Erfahrung* a la Lange, denn dann sind die Resultate des Denkens
keine ,,Poesie”, sondern vielmehr Aussagen iiber die Realitit. An diesem zentralen
Punkt fiihrt Natorp der Sache nach die Gesamttendenz seiner Interpretation, Langes
Diktum und Cohens neuformulierten erkenntnistheoretischen Standpunkt zusammen:
dem Materialismus sei nur dann ,,mit einem Schlage zu entrinnen* (Lange), wenn man
ihn ,radical iberwinde* (Natorp), und das heilit, wenn man den , kritischen Standpunkt
der Erkenntnif3theorie (Lange/Cohen) einnehme, was Leibniz, Natorp zufolge, qua
Antizipation der Kantischen Kritik geleistet haben soll. Letzteres sucht die
Antrittsvorlesung durch eine vorbehaltlose Ubertragung Kantischer Termini und
Theoreme — in Natorpscher Lesart — auf Leibniz’ metaphysische und mathematische
Erdrterungen zu erreichen.

Zentrum der systematischen Rekonstruktion der Grundbegriffe ist dabei der
Begriff der Substanz. Hier nimmt Natorp wiederum zwei Tendenzen des bei Lange
angelegten Leibniz-Bildes auf und vereinseitigt oder totalisiert sie: er ordnet Leibniz
zum einen in eine — nicht ldnger negative verstandene — Geschichte des Platonismus ein
und ndhert dessen theoretische Position ganz radikal der der Kantischen
Erkenntniskritik an. So tendierte bereits die Geschichte des Materialismus bei allem
Wohlwollen gegeniiber der aristotelischen Philosophie dazu, das aristotelisch gepréigte
ontologische Verstandnis von Substanz aufzulésen und diese zu einer Kategorie der
Subjektivitdt umzudeuten.'”’ Lange unterzicht den aristotelischen Substanz-Begriff
scharfer, von Kant inspirierter Kritik, wenn er bemerkt, Aristoteles verlege ,,mit naiver
Verkennung aller Schranken der Erkenntnis® die in Begriffen wie dem der Substanz

«108

gemeinten ,,Beziehungen zu unserm Denken in die Dinge. Daran schlie3t Natorp in

historischer und systematischer Hinsicht an. Er platonisiert diesen Begriff zunichst

107 Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 144; Lange bemerkt, die von Aristoteles
»verwandten Begriffe®, wie Substanz, Materie und Form, seien ,,von vorn herein solcher Natur [...], dass
sie ohne Fehler zu ergeben nicht fiir wirklich erkannte Eigenschaften der objektiven Welt genommen
werden diirfen, wahrend sie ein wohlgegliedertes System subjektiver Betrachtung gewéhren konnen®, und
nur ,,wenige der scharfsinnigsten Denker, ein Leibnitz, Kant und Herbart* hitten ,,diese Klippe vollig
vermieden.

108 Ebd., S. 62 u. 144, vgl. auch 141-152.

57



rigide, indem er von vornherein unterstellt, Leibniz habe sich ausdriicklich auf das
platonische, nicht das aristotelische Verstindnis von ovcia bezogen: ,,Der Begriff der
Substanz ist der édlteste Begriff der Philosophie. Er hat seinen Ursprung in der
parmenideischen und platonischen odoia, und Leibniz kniipft an diese [...] mit
Bewusstsein an.”“ Aus dieser Konstruktion einer Traditionslinie von Platon zu Leibniz
sucht Natorp eine systematisierende Interpretation des Substanzbegriffs abzuleiten. An
dieser Stelle muss man sich die Brisanz des Natorpschen Unternehmens
vergegenwartigen: in seiner kurz zuvor erschienenen Studie iiber Platon und die
Mathematik hatte Cohen in geradezu polemischer Weise Platon und Aristoteles einander
gegeniibergestellt. Aristoteles geriet in dieser Idealtypik zum ,,systematischen Gegner*
Platons, zum Vertreter des ,,Dogmatismus®, der die ,,Platonische Idee* in seiner
,,Borniertheit ,,verh6hnt* hatte.'” Als Gegenbegriff zur platonischen {6éa hatte Cohen
dort die ovoia als ein vom Denken Unabhédngiges und insofern als ,,Substanz des

Dogmatismus* bestimmt'"

— eine Wendung, deren Doppeldeutigkeit auf den Rang der
hier verhandelten Sache fiir Cohen hinweist: ein solcher Begriff von Substanz gehdort
zum sogenannten Dogmatismus, ist dessen Kennzeichen, und ist zugleich nicht
irgendeine marginale Bestimmung, sondern macht dessen Wesen aus. Diese gleichsam
topologische Besetzung der Figur Aristoteles’ als Typus des Substanz-Denkers und
»Systematischen Gegners* Platons wurde zur systematischen und
philosophiehistorischen Chiffrierung, deren Verbindlichkeit noch fiir den frithen und
mittleren Cassirer bestehen sollte. Der Affront, der in der Erhebung eines so hochgradig
durch Cohen inkriminierten Begriffes zum Leitbegriff seiner Leibniz-Interpretation
enthalten ist, war auch durch Natorps Versuch der Umpriagung des ovcia -Begriffs zu
einem platonischen Traditionsbestand kaum zu mildern. Auch der Umstand, dass
Natorp dabei, wie erwéhnt, an eine Deutungstendenz des viel gescholtenen Lange
anschlieBen konnte und das implizit auch tat, wie sein weiteres Vorgehen zeigt,
vermochte daran nichts zu dndern. Zumal Natorp mit diesem Begriff weitreichende,
iiber die Interpretation der Philosophie Leibniz’ hinausreichende systematische
Konsequenzen verband, wie zu zeigen sein wird. Denn den solcherart in seiner
historischen Komplexitit reduzierten Begriff von Substanz, der, seiner aristotelischen
Dimension entkleidet, nun freilich nicht mehr der von Leibniz ist, unterzieht Natorp
sodann einer weiteren Umbesetzung, einer Kategorisierung a la Kant, wenn er bemerkt,

Substanz sei ein Begriff der Einheit, denn Leibniz habe eingesehen, dass ,,auf solcher

109 Cohen: Platons Ideenlehre (1878), 1928, S. 344-347.
110 Ebd., S. 344.

58



formalen, ideellen, begrifflichen Einheit das beruht, was die Wahrheit der Phanomene,
die Substanz oder das Wesen der Dinge im Unterschied von der blossen Erscheinung

11
ausmacht.*

Natorp erhebt den Begriff der Substanz sogar génzlich unkantisch zur
obersten unter den Kategorien. Dieses Verstindnis wurde zu einem zentralen Element
seiner eigenen Bemiihungen auf dem Gebiet der Erkenntnistheorie, ein Theoriemotiv,
an dem er auch in der Folge festgehalten hat. So erklérte er noch in einem Brief aus dem
Jahre 1898, der eine Art von spitem Kommentar zur Antrittsvorlesung enthilt: ,,Der

112 .
< Diese

Begriff der S[ubstanz] ist der Inbegriff der Kategorien insgesammt.
Aufwertung der Substanzkategorie verbindet Natorp mit der Theorieformel, die Cohens
programmatische Wendung in Kants Theorie der Ethik von 1877 durchzieht — ,,das
Gesetz ist die Realitdt” wird zum Leitmotiv der Antrittsvorlesung, das den — nurmehr
vorgeblich — Leibnizschen Begriff der Substanz auf den Boden der Kantischen Kritik
holen soll. Durch ,,Reflexion auf die Grundbeschaffenheit unsres Denkens, das ,,eine
Vielheit von Objecten* stets in ,einer Einheit darstelle, soll klar werden, dass der
Begriff der Substanz nur ,unter der Gestalt des Gesetzes* gedacht werden konne:'"
,,Die Einheit der Substanz wird doch erst constituiert durch die Einheit des Gesetzes:
dass ein Gesetz die Verdnderung dessen was wir als ein u[nd] dasselbe Ding
ansprechen, determiniert, das ist es was es zu einem u[nd] demselben Ding macht* —
wie die entschiedene Formulierung aus dem Brief an Gérland bekriftigt.''* Mit dem
Begriff des ,,Gesetzes™ als ,,der eigentlichen Darstellung der Substanz der Dinge* sei
die ,,Metaphysik des Materialismus®, so Natorp, ,.erst griindlich éiberwunden® — womit
wieder daran erinnert sei, dass es sich hier ja zuerst um eine Leibniz-Interpretation
handeln soll.'"”®> Funktion der ,formalen Einheit der Substanz‘ sei es weiterhin gar, die
»alleinige Realitdt [zu] reprdsentieren”, und damit formuliert Natorp erstmals die
Auffassung zur Realitédtskonstitution, die seine eigene Theoriebildung auch weiterhin

leiten sollte. Mit dem Theorem der Realitdtskonstitution, mit der Aufwertung des

Begriffs der Substanz und nicht zuletzt mit der Betonung der Relationen schreibt Natorp

111 Die in der Antrittsvorlesung von 1881 unterschlagene aristotelische Dimension des
Leibniz’schen Substanzbegriffs rdumte Natorp viele Jahre spéter immerhin ein, ebenso wie die mit ihr
verbundene Metaphysik — die Klarung von ihrem Verhiltnis zu seiner Interpretation von 1881 unterblieb
allerdings; vgl. Brief v. 5. Dez. 1898 an Goérland, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd 2, S. 253-254.

112 Brief an Gérland vom 5. Dez. 1898, ebd., S. 254.

113 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 9.

114 Brief an Gorland vom 5. Dez. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 254.

115 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 9.

59



der systematischen Konstruktion einer vorgeblich Leibniz’schen Erkenntnistheorie
seine eigene, in der Folge weiter ausgebaute erkenntnistheoretische Position ein.''®

Tragweite wie Brisanz dieser Leibniz-Interpretation konnen nicht unterschitzt
werden. Zum einen fiir Natorps eigene philosophische Position. Zwar stellt er sich ganz
offenkundig auf den Boden der von Cohen in Ansétzen im Lange-Gedenkartikel von
1876, in Kants Theorie der Ethik von 1877, in der Platon-Studie von 1878 und dem
Biographischen Vorwort von 1881 skizzierten Basis-Theoreme wie dem Primat der
Erkenntnistheorie, dem apriorischen Bezug auf die Resultate der mathematischen
Naturwissenschaft und auf die Realititskonstitution durch das Gesetz. Doch inauguriert
er mit dem von Cohen in Andeutungen bereits 1878 inkriminierten Begriff der Substanz
den Grundbegriff der Aristotelischen Metaphysik zum Grundbegriff einer
Interpretation, die diesen Begriff nicht nutzt, um Leibniz in die Ecke des bei den
Marburgern iibel beleumundeten Aristotelismus zu stellen, sondern ihn platonisierend
gewendet zum Vehikel einer als kritisch gemeinten Erkenntnistheorie macht. In der
Bindung des Begriffs von Realitit an den einer ,unter der Gestalt des Gesetzes*
gedachten Substanz bahnte sich eine systematische Grundentscheidung an. Auch wenn
man in Rechnung stellt, dass Cohen mit dem Princip der Infinitesimal-Methode erst
kurze Zeit spiter einen anderen, nunmehr genuin Leibniz’schen Grundsatz als
realititskonstituierendes Verfahren einfiihrte und begriindete, so ist hier eine prinzipielle
Divergenz bereits innerhalb der Formierungsphase der Marburger Schule auszumachen.
Denn Natorp hat die in Leibniz und der Materialismus der Kategorie der Substanz
zugedachte grundlegende Funktion fiir die Realititserkenntnis in der Folge nicht
widerrufen, sondern an ihr festgehalten und sie weiter zu begriinden versucht.''’
Cohens Einspruch gegen Natorps Deutung nicht nur der Realitétskonstitution sollte
alsbald erfolgen.

Auch unter philosophiehistorischen Aspekten ist die Tragweite der Natorpschen
Leibniz-Konstruktion nicht zu unterschitzen. Langes Ambivalenz in der Einschitzung
der sogenannten ,,Erkenntnistheorie Leibniz’ hatte ein Doppeltes geleistet: sie fixierte
die Differenz zur Kantischen Kritik in ihrer sachlichen und begrifflichen Durchfiihrung,
indem sie die Bruchstiickhaftigkeit und begriffliche Inkohdrenz der Leibniz’schen

Ausfithrungen feststellte.''® Doch sie niherte dessen Position zugleich dadurch an die

116 Das gilt auch fiir ein weiteres, tragendes Theoriemotiv der spiteren Natorpschen Variante der
Marburger Gestalt von Erkenntnistheorie, fiir seine starke Betonung der Relationsbegriffe. Sie finden hier
ebenfalls eine erste, noch tastende Formulierung als Interpretamente zu Leibniz’ Verstindnis von Raum
und Zeit, vgl. ebd. S. 11.

117 Vgl. Holzhey: Die Leibniz-Rezeption, S. 290.

118 Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 332-339, bes. S. 333.

60



Kantische an, dass sie zum einen beider Grundanliegen nahezu identifizierte, zum
anderen deren Gemeinsamkeit auch in der als defizitir angesehenen Fixierung auf
platonische Theoriebestdnde sah. Das bildete die Voraussetzung fiir Lange, Leibniz in
kritischer Absicht zum Philosophen eines reinen, Erfahrung und Sinnlichkeit als
Erkenntnisquelle vernachldssigenden Erkenntnistheoretikers aufzubauen, und eben
dieses Leibniz-Bild wiederum war fiir Natorps Versuch pradisponiert, unter Umkehrung
der kritischen Vorzeichen darin die systematische Position der Kantischen Kritik
einzuzeichnen — alles das ist bereits gezeigt worden. In historicis ist das Resultat dieser
Re-Lektiire der Leibnizschen Systematik mit Begrifflichkeiten der Kantischen Kritik in
Cohen-Natorp’scher Lesart nicht weniger weitreichend. Natorp hob das, was man
formelhaft als die historische ,Kant-Leibniz-Differenz’ bezeichnen konnte, auf — die mit
der Kant-Bewegung aufkommende Feststellung der Vorlduferschaft Leibniz fiir die
Kantische Kritik bei gleichzeitiger Fixierung der Differenz zwischen beiden. Was dabei
herauskam war das schlichte Ineinanderfallen von Leibniz’scher und Kantischer
»Erkenntnistheorie®, nicht nur dem historischen Anliegen nach oder der Einordnung in
eine in groBen Linien konstruierte Tradition, sondern auch hinsichtlich der
Begrifflichkeiten en détail. Bei dieser Ubertragung handelt es sich keinesfalls um einen
unerwiinschten Nebeneffekt dieser Interpretation, sondern um deren innerste
Interpretationsstrategie: ,,Leibniz hat an der Feststellung dieses einzigen Begriffs
[gemeint ist der der Substanz, HKO] [...] sein ganzes Leben gearbeitet, und er ist auf
diesem Wege [i.e. der durch Natorp in Leibniz eingetragenen Gleichsetzung von
Substanz und Gesetz, HKO] [...] bis in das Centrum derjenigen Philosophie gelangt,
welche den Materialismus am griindlichsten besiegt hat, ich meine der kantischen.'"”
Ein ldngerer Passus am Ende der Vorlesung verallgemeinert diesen Befund
restimierend: ,,Es wird demjenigen, welcher mit Kant vertraut ist, nicht entgangen sein,
dass das, was ich als Leibnizens Lehre hier vorgetragen habe [sic!], bis ins Einzelne mit
der Lehre Kants zusammentrifft.«'*

Eben diese Konsequenz markiert zugleich aber die Crux der Natorp’schen
Interpretation. Der Verfasser der Antrittsvorlesung scheint den &duBlerst hohen Grad an
Ubertragung und Uberformung seiner Interpretation geahnt zu haben, woméglich sogar
deren Preis, wie verschiedene Abwehrformeln zeigen. So beteuert Natorp etwa, die

»Qleichsetzung von Substanz und Gesetz ist in Leibniz nicht etwa hineingetragen,

119 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 8.
120 Ebd., S. 14, vgl. auch S. 8.

61



sondern er spricht sie selbst aus*.'*' An spiterer Stelle heiBt es zur Realititskonstitution
der Phinomene, hier finde sich ,,kein Satz, der nicht mit den Grundlehren Kants aufs
genaueste tbereinstimmte®.'” Nachtrigliche Notizen und Uberarbeitungen der
Vorlesung verdeutlichen, dass Natorp den Eindruck einer allzu simplen Identifizierung
der Leibniz’schen Position mit der Kants verwischen wollte. Ein Notizblatt zur
Vorlesung vermerkt, das Missversténdnis, ,,als hitte eigentlich Leibniz bereits das alles
geleistet, was wir doch als das Eigentiimlichste der Kantischen Philosophie zu

122 Das benennt die hohen

betrachten gewohnt sind“, miisse vermieden werden.
philosophiehistorischen Kosten der weitgehenden Verschleifung der theoretischen und
in Folge davon auch der historischen Differenz zwischen Leibniz und Kant, deren
Kehrseite gleichsam: mit ihr stehen mit einem Male die Originalitit Kants und seine
einzigartige historische Stellung zur Disposition und damit zugleich, gemessen am
teleologischen Modell von Philosophiegeschichtsschreibung, das von Cohen gepflegt
wurde, auch die Mapstdiblichkeit der Kantischen theoretischen Philosophie selbst. Die
Kantische Kritik bildete in letzter Konsequenz nicht mehr das 7elos der als Entwicklung
konzipierten Geschichte und sogar die historische Fortschrittsideologie stand auf dem
Spiel, denn in der Aufthebung der Kant-Leibniz-Differenz und vollstindigen
Ausstreichung jeglicher Metaphysik in der Philosophie Leibniz bedeutete die Kantische
Kritik im Grunde keinen Fortschritt iiber jene hinaus.

Natorp versuchte nachtriglich, in seine Konstruktion des Verhéltnisses zwischen
Kantischer Kritik und sogenannter Leibniz’scher ,,Erkenntnistheorie® zusétzliche
Differenzen zwischen beiden einzutragen. Das wird deutlich durch die Streichung des
oben zitierten Schlusspassus, der restimierend die totale Koinzidenz von ,,Leibnizens
Lehre* mit der Kants feststellte. Natorp ersetzte den Passus durch eine Marginalie, die
freilich lediglich die Anweisung enthielt: ,,Statt dessen eine Erdrterung, was Leibniz zu
der volistindigen Einsicht fehlt: das Bewusstsein von der fundamentalen Bedeutung der
Gestaltung zur Wissenschaft“ — die ,,Erorterung* indessen unterblieb und war wohl auch

. . . 124
nicht im Sinne des Verfassers.

Wenn Natorp sodann als Folge dieses Defizits
vermerkt, dadurch erklére sich ,,der bestdndige Riickfall [Leibnizens] zur ontologischen
Metaphysik®, dann wire in der Konsequenz dadurch allerdings wieder der Befund einer
grundlegenden Ambivalenz restituiert, durch die Leibniz’ ,,Lehre* bereits von Lange

charakterisiert worden war — mit der von Natorp wohl unbemerkten Folge, dass von

121 Ebd., S. 9.

122 Ebd., S. 13.

123 Universititsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Hs. 831: D 25a.
124 Ebd.

62



seiner zuvor entfalteten Leibniz-Konstruktion kaum etwas iibrig bliebe.'* Dass diese
scheinbare Korrektur seiner Interpretation wohl nur strategisch motiviert war, dass es
sich dabei lediglich um eine Art Beschwichtigungsformel handelt und keinesfalls um
eine Revision in der Sache, das ist wiederum dem spiaten Kommentar zur Vorlesung im
oben erwidhnten Brief an Gorland zu entnehmen, wo es allenfalls dem Tone nach
gemildert heilit: ,,Sachlich aber behaupte ich [...], dass L[eibniz] mindestens so weit
gelangt ist, wie Kant in den Metaph[ysischen] AnfJan]gsgr[iinden] u[nd] der Schr[ift]
geg[en] Eberhard vermutet [...]; d.h. mindestens so weit wie Kant i[m] J[ahre] 1770
gelangt war; dass er in seinem Besten — eben seiner Arbeit an der ,exacten Definition’
der Grundbegriffe — sich sehr dem ndhert, das metaph[ysische] a priori ins
transcendentale hiniiberzuleiten.«'*®

Natorps Festhalten an dieser Auffassung legt die Vermutung nahe, dass es hier —
dhnlich wie beim Sachverhalt der Realitatskonstitution per Substanz — auch um die
Frage der Selbstpositionierung ging, der Selbstpositionierung gegen Cohen. Denn dass
die differenzlose Antizipation der Kantischen Auffassung durch Positionen seiner
Vorgénger bei der Schreibung der ,,Vorgeschichte des Kriticismus® fiir Cohen
inakzeptabel war, das war Natorp zum Zeitpunkt der Abfassung der Antrittsvorlesung
langst klar. Als ebenso unstrittig muss erscheinen, dass es sich bei der Leibniz-
Konstruktion der Antrittsvorlesung nicht etwa um eine Fehlleistung im Sinne etwa einer
iiber das Ziel hinausschiefenden Interpretation handelt, im Gegenteil, die Sache hatte
Methode und eine Strategie, wie Natorps schriftliche Habilitationsleistung zeigt.
Enthielt doch Cohens auf den 4. Juli 1881 datiertes Gutachten zu Natorps
Habilitationsarbeit Untersuchungen iiber die Erkenntnisstheorie Descartes’ ein klares
Monitum, das eine Korrektur forderte und verlangte, ,,dass indem die Keime des
Kriticismus bei Descartes, u[nd] zwar als Keime [Hervorh. HKO], nachgewiesen
werden, die Eigenthiimlichkeit Kants gewahrt* bleiben miisse.'”’ Das bekriftigt den
Befund eindringlich, dass hier erstens eine Interpretationsstrategie vorliegt und zweitens
Natorp Cohens abweichende Position bekannt war. Natorp suchte diese Kritik sogleich
abzumildern und leitete eine Ergdnzung zum zweiten und abschlieenden Kapitel seiner
Habilitationsleistung fiir die erheblich erweiterte Buchfassung mit den Worten ein:

»Man wird hiernach meine Meinung wohl nicht so missverstehen, als ob jeder

125 Es ist unklar und dem Manuskript der Vorlesung nicht zu entnehmen, ob diese mit Bleistift
verzeichneten Revisionen zum Vortrag gekommen sind oder ob sie nachtréglich, womdoglich als Resultat
einer Diskussion, angefertigt wurden.

126 Brief an Gorland vom 5. Dez. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 253.

127 Hessisches Staatsarchiv 307d, Nr. 118, Bd. 2. Das Gutachten bildet das fritheste Dokument von
Cohens Divergenz zu und Kritik an Natorp.

63



Unterschied zwischen Descartes und Kant geleugnet oder vom dem eigenthiimlichen [!
vgl. Cohens Formulierung, HKO] Verdienst des Letzteren irgendetwas abgestrichen

«I28 Man kann hier dasselbe Muster erkennen wie im Falle der

werden sollte.
Antrittsvorlesung — Natorp behilft sich mit mildernden, salvatorischen Klauseln, bleibt
aber in der Sache hart. Denn die Seiten der Habilitationsleistung, denen Cohens
Monitum galt und durch die dieser die ,,Eigenthiimlichkeit Kants* zu Recht zerstort sah,
blieben fiir die erweiterte Druckfassung unverdndert. Wie Leibniz’ wird Kant hier zu
einem Nachfahren Descartes gemacht, so weitgehend und radikal ist Natorps
tiberformende Identifikation beider Position — was im Falle Descartes’ noch erheblich
befremdlicher wirkt: ,,Kant hat das Wesentliche des Descartes’schen Idealismus also in
Wahrheit nicht aufgegeben, sondern in voélliger Uebereinstimmung festgehalten [sic]
[...]° lautet Natorps Befund in der schriftlichen Habilitationsleistung wie in der
Publikation von 1882."*

Beriicksichtigt man, dass sich Natorp im oben zitierten Brief an Gérland vom 5.
Dezember 1898 in seiner Auffassung ,,in Cassirers Arbeit von neuen Seiten iiber
Erwarten bestétigt™ sah, dann wird deutlich, in welch hohem MafBle das Leibniz-Buch
von 1902 in die hier skizzierte Kontroverse eingreift. Eine ,,Vorgeschichte des
Kriticismus* — so der Untertitel der 1882 verdffentlichten Descartes-Arbeit — hatte nach
Cohenschem Malfistab die Identitit in der theoretischen Grundposition und -Konzeption
und zugleich die Differenz in deren Durchfiihrung zwischen Kant und dem jeweiligen
Vorgidnger auszuweisen. Die Vorrede zur Publikation von 1882 zeigt in
beschwichtigenden, geradezu Cohenschen Formulierungen deutlich, dass Natorp sich
dieser Divergenz zu Cohen bewusst war — und in der Ausfiihrung seiner Arbeit dennoch
eine andere Position einnahm.'*°

Von diesem Befund der vollstindigen Identifikation von systematischen
Positionen und historischer Stellung der Kantischen Kritik und der Leibnizschen

Philosophie aus soll abschlieBend noch einmal auf die historische Frage nach dem

128 Natorp: Descartes’ Erkenntnisstheorie. Eine Studie zur Vorgeschichte des Kriticismus, 1882, S.
42-43; das Buch wurde bereits kurz nach der Antrittsvorlesung abgeschlossen, sein Vorwort ist auf den
»31. October 1881 datiert. Der Titel von Natorps schriftlicher Habilitationsleistung lautet vollstédndig:
Untersuchungen iiber die Erkenntnisstheorie Descartes’. Habilitationsschrift, welche mit Genehmigung
der philosophischen Facultit zu Marburg zur Erlangung der Venia docendi am 24. October vormittags 11
Uhr 6ffentlich verteidigt wird, Marburg: Universitats-Buchdruckerei 1881; sie umfasst 42 S. Thre ersten
beiden Kapitel stimmen bis in die Druckfehler hinein mit den ersten beiden Kapiteln von Natorps im
folgenden Jahr erschienenem Buch Descartes’ Erkenntnisstheorie {iberein.

129 Ebd., das Zitat in beiden Arbeiten auf S. 42.

130 Natorp: Descartes’ Erkenntnistheorie, 1882, S. III: ,,Beides, die Verwandtschaft Descartes’ mit
der kritischen Philosophie in der Grundidee und die Unvollkommenheit in der Durchfiihrung dieser Idee
suchte ich damit auszudriicken, dass ich diese Arbeit als eine Studie zur Vorgeschichte des Kriticismus
bezeichnete.*

64



Materialismus zurlickgeblickt werden. Die Leistung von Leibniz’ ,,Analyse der
Grundbegriffe der mechanischen Naturansicht™ besteht nach Natorps Darstellung darin,
dass sie den Materialismus ,tiefer und radicaler iiberwindet als alle vorausgehenden
Versuche dazu.”' Die Metapher von der ,Uberwindung’ des Materialismus fungiert
dabei als Analogon zur sogenannten ,,Kopernikanischen Wende®, die mit der Kritik
Kants vollzogen wurde, als Chiffre eines epochalen Einschnitts also. Das ist eine
Funktion des Freund-Feind-Schemas der -Ismen in der
Philosophiegeschichtsschreibung. Doch im Kontext des Cohenschen Neuansatzes
kommt dieser Chiffre noch eine weitere Funktion zu: sie diente auch zur
philosophiehistorischen Selbstpositionierung Natorps gegeniiber Cohen. Bei allem
Ineinanderfallen ihrer theoretischen Positionen und damit letztlich auch ihrer
historischen Stellung in der Konstruktion der Antrittsvorlesung differieren Leibniz und
Kant zumindest durch das factum brutum der Chronologie: in Natorps Darstellung 1403t
sich die ,,Analyse der Grundbegriffe” als in der Sache weitgehend deckungsgleiche
Antizipation des durch die Kritik Geleisteten lesen. Darin liegt auch eine Stellungnahme
zu Cohens Kritik an Lange im Nachruf der Preufischen Jahrbiicher des Jahres 1876.
Sollten Cohens dortige Ausfithrungen dem Nachweis dienen, der ,kritische Idealismus
[1.e. die Kritik Kants] in seiner systematischen Consequenz® habe ,,den Materialismus
erledigt®, so antwortet Natorp in der Antrittsvorlesung, dass der Materialismus bereits in
Leibniz’ erkenntnistheoretischer Arbeit ,,iberwunden® worden sei. Diese Position
wiederum ist zumindest strukturell in der Frage der Stellung, die die Leibniz’sche
Philosophie in der Geschichte zugewiesen bekommt, Lange ndher als Cohen.

Bei aller vollstindigen Uberformung der Philosophie Leibniz’ in der Lektiire und
Konstruktion durch Natorp muss man letzterem zugute halten, dass er sich, anders als
nachfolgend Cohen, um die philologische und textuelle Absicherung seiner
Interpretation zumindest bemiiht hat. Der Antrittsvorlesung eignet ein stark
philologischer Gestus. Davon zeugt der Versuch, seiner Deutung im Riickgriff auf den
kurz zuvor verdffentlichten Briefwechsel zwischen Leibniz und De Volder eine Basis

zu verschaffen,'*?

Natorp hat nicht nur eine Muster-Interpretation geschaffen, die,
wenngleich sie in der Folge nicht unumstritten bleiben sollte, in ihrer Fortschreibung
durch die Schiiler, namentlich durch Ernst Cassirer, zu einem integralen Bestandteil der
systematischen und philosophiegeschichtlichen Marburger Schuldoktrin wurde. Er hat

dieser Doktrin dariiber hinaus auch zu dem unerldB3lichen Kanon verholfen, der nicht

131 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S.8.
132 Briefwechsel zwischen Leibniz und de Volder. 1698-1706, in: ders.: Die philosophischen
Schriften, hrsg. v. C. J. Gerhardt, Bd. 2, Berlin 1879, S. 139-283.

65



nur einschldgige Schriften Leibniz’ verzeichnet, sondern auch den erwéhnten
Briefwechsel mit De Volder und weitere Briefschaften'*> — noch fiir die spitere
Leibniz-Deutung Cassirers sollte dieser Briefwechsel kanonisch werden. Und er diirfte
drittens auch prigend auf seinen Schiiler Cassirer gewirkt haben, was den erwéhnten
,philologischen Gestus’ angeht, denn dessen stupende Arbeit an Texten und Quellen ist
notorisch.** Wie schmal die mit dem Fund des De Volder-Briefwechsels angelegte
Textbasis seiner Interpretation tatsdchlich war, scheint Natorp bewusst gewesen zu sein;
in der Folge suchte er sie wohl zu erweitern und veranlasste, wie man aus einem
spateren Brief an Gorland entnehmen kann, seinen Doktoranden Ernst Cassierer dazu,
weitere Briefbestinde Leibniz’ auf der Suche nach theoretisch verwertbaren
einschldgigen Texten zu durchforsten — ein Unternehmen, dessen Ergebnis zwar
zunéchst enttduschend blieb, das aber von der kongenialen Zusammenarbeit zwischen
Natorp und seinem Schiiler zeugt.">> Erst der weitere Fortgang der Forschungen zwang
Natorp, seine Auffassung via Cassirers Arbeitsresultate zu revidieren: ,,die
mathem[atischen] Schriften [enthalten] doch, so viel ich aus Cassirers Arbeit ersehe,
recht viel u[nd] zwar solches [...] was in d[en] ,philos[ophischen]’ Schr[iften]
iiberhaupt nicht zu finden [ist].“"*° Die Bedeutung Paul Natorps fiir seinen Schiiler
Ernst Cassirer, das werden die folgenden Ausfiithrungen zeigen, kann nicht hoch genug
eingeschitzt werden und wird von der Forschung zumeist zugunsten der Uberbetonung

der Stellung Hermann Cohens vernachlassigt.

133 Der Brief an Gorland v. 27. Nov. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 247-248, hier:
S. 248, begriindet die Bedeutung des De Volder-Briefwechsels fiir Natorps Interpretation und benennt
weitere kanonische Texte: ,,Leibniz — De Volder ist vorziiglich wichtig, neben Foucher, Arnauld u[nd]
Bayle wohl das wichtigste; wichtiger vielleicht weil noch mehr u[nd] directer auf die Principien der
Wissenschaft beziiglich.

134 Zu Natorps ,,philologischer Akribie” vgl. Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 13-15.

135 Brief an Gorland v. 27. Nov. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 247-248, 248: , Die
math[ematischen] Werke u[nd] Briefe habe ich nicht systematisch durchgeackert, Cassirer hat es gethan
aber darin nicht so viel gefunden als ich gehofft. [...] Es wird indess notwendig sein sie ebenso wie die
philos[ophischen] zu kennen u[nd] auszuschopfen.*

136 Brief an Gorland v. 24. Sept. 1899, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 258-260, hier: S.
258.

66



3. Kant - ein Epigone Leibniz’? — Cohens Kritik der Philosophie Leibniz’ im
Lichte von Natorps Antrittsvorlesung

Die Antrittsvorlesung schloss an die Basistheoreme der sich neu formierenden
»transscendentalen Methode® Hermann Cohens und deren inhédrente Systematik an.
Zwar waren die Grundtexte dieser Formation, das Princip der Infinitesimal-Methode
und die zweite Auflage von Kants Theorie der Erfahrung, noch nicht geschrieben, wohl
aber lagen deren Priludien mit Kants Begriindung der Ethik (1877), der Studie iliber
Platon und die Mathematik (1878) und in der Auseinandersetzung mit Friedrich Albert
Lange vor. Der Anteil von Leibniz und der Materialismus am work in progress der
Weiterbildung der ,doktrinalen Basis der Schule”, wie Helmut Holzhey die
Basistheoreme der Marburger so treffend genannt hat, ist uniibersehbar. Natorp trieb
den in Cohens Schriften bis 1878 angelegten Apriorismus und Szientismus entschieden
weiter, verschirfte die Entpluralisierung und Mathematisierung im Paradigma des
Wissenschaftsbezugs von Erkenntnistheorie, indem er am Beispiel Leibniz’
durchexerzierte, dass das ,,Factum®, auf das sich die ,,Analyse der Grundbegriffe*
bezog, keinesfalls das von , Wissenschaften, sondern nur das einer kausal-
mechanistisch verfassten Naturwissenschaft, der Naturwissenschaft, sein konnte, die
wiederum der Mathematik gehorchte. Die Antrittsvorlesung applizierte diesen
systematischen Ansatz auf eine rigide reduktionistische
Philosophiegeschichtsschreibung, die Leibniz’ Philosophie einzig als Fortschreibung
der Platonischen Ideenlehre deutete und deren metaphysische Dimension vollstindig
eliminierte. Damit erweiterte sie zumindest das Feld der Vorgeschichtsschreibung der
Kantischen Kritik um eine weitere Station, und man konnte sagen, dass in dieser
ErschlieBung bereits eine spezifische Leistung von Natorps Leibniz-Konstruktion
besteht — wie immer man diese im einzelnen beurteilen mag. Ahnliches gilt auch fiir
Descartes’ Erkenntnistheorie. Im Falle von Leibniz war Natorp, wie gezeigt, sogar so
weit gegangen, dessen ,,System® innerhalb dieser Geschichte eine alle anderen
Positionen iiberragende Stellung einzurdumen. Die ,,Vorgeschichte des Kriticismus*
konnte fortan nicht mehr geschrieben werden, ohne dass diesem Resultat Rechnung zu
tragen war. So weit reichen die Konvergenzen mit Cohens Ansatz, die Divergenzen
freilich sind uniibersehbar. So machte Leibniz und der Materialismus durch die
philosophiehistorische Verhiillung hindurch einerseits Natorps eigenen systematischen
Ansatz in der Deutung der Leibnizschen Substanz als der zentralen Kategorie der

Realitdtskonstitution in programmatischer Weise kenntlich. Andererseits zeichnete

67



Natorp der Vorlesung auch seine ganz eigene Deutung der Vorgeschichte der
Kantischen Kritik ein, indem er die These von der herausragenden historischen Stellung
Leibniz’ verabsolutierte, auf diesen die spezifischen Leistungen der Kantischen Kritik
tibertrug und somit die Differenz zwischen der Kantischen und Leibnizschen
theoretischen Position weitgehend authob. Aus Natorps Perspektive hitte das Motto zu
dieser Konstruktion der Philosophiegeschichte gewissermallen lauten kénnen: ,,Kant —
ein Epigone Leibniz’*, und nicht, wie zumindest vom Marburger Schulhaupt Cohen

%¢¢

intendiert, ,,.Leibniz — der ,Vorldufer Kants Doch ganz gleich, ob man ihre
Konvergenzen oder Divergenzen zu Cohen in den Blick nimmt — Natorps Leibniz-
Interpretation ist ein bedeutsames Moment innerhalb der Marburger Theoriebildung und
Philosophiegeschichtsschreibung, und sie hat die Leibnizsche Philosophie zum Medium
der schulinternen Auseinandersetzungen erhoben, wie an der prompt erfolgten Reaktion
des Marburger Schulhauptes abzulesen ist.

Cohens Beschiftigung mit Leibniz von 1883 ebenso wie seine spiteren
Deutungen ist durch innersystematische Motive angeleitet, wie gerade die Adoption des
Theoriemotivs der Infinitesimalitit und seine theoretische Funktion innerhalb der
»transscendentalen Methode®™ zeigt: die Infinitesimalmethode soll den Realitdtsbezug
der Erkenntnis sichern ohne Rekurs auf die Sinnlichkeit als einer Erkenntnisquelle."?’
Doch ist Cohens Auseinandersetzung mit Leibniz nicht alleine durch solche
systematischen  Aspekte und ebensowenig ausschlieBlich durch historisch-
legitimatorische Absichten motiviert, wie beispielsweise die, das Prinzip der
Realititskonstitution wenn schon nicht der Kantischen Kritik, so doch einer Theorie zu
entnehmen, die der Intention und einigen Ziigen nach als mit der ,,Erkenntnisskritik*
Kants weithin kongruent, als ,,Vorginger interpretiert wurde. Cohens Deutung der
Philosophie Leibniz’ scheint vielmehr initialisiert durch das Leibniz-Portrait, das sein
Schiiler und Kollege Natorp in seiner Antrittsvorlesung entworfen hatte; sie ist eine Art
der Reaktionsbildung, und das gleich in doppelter Hinsicht: zum einen iibernahm Cohen
recht ungeniert einige Tendenzen und systematische wie historische Interpretamente aus
Leibniz und der Materialismus, zuom anderen verdankt sich seine Auseinandersetzung
mit Leibniz in nicht minderem Mal3e einer immanenten mehrfachen Korrektur, die das
Marburger Schulhaupt meinte, an der Leibniz-Interpretation seines jliingeren Kollegen
Natorp anbringen zu miissen. Zwar publizierte Cohen seine Korrektur an Natorp, doch

erfolgte diese als solche unausdriicklich und war nur schulintern wahrnehmbar, und das

137 Wie das im einzelnen zu verstehen ist und ob das gelingt kann hier nicht diskutiert werden. Die
vorliegende Rekonstruktion kann nur den funktionalen Zusammenhang der einzelnen Theorieelemente
darstellen.

68



schon deshalb, weil Natorps Vortrag unverdffentlicht blieb. Sie wurde zudem nicht vor
einer breiteren Offentlichtlichkeit inszeniert, wie alle sonstigen sachlichen Divergenzen
zwischen Natorp und Cohen auch. Das gehdrt zu den Formationsbedingungen bei der
Bildung von Schulen und entsprach nicht den Usancen der internen Auseinandersetzung
im Kreise der Marburger, zumindest bis zum Tode Cohens. Diese mehrfache Korrektur
ist alleine an den Interpretationsdifferenzen abzulesen, an der Verschiebung, die Cohen
im begrifflichen und philosophiegeschichtlichen Zentrum der Natorpschen Deutung
vornahm und mit der er das Feld der Marburger Leibniz-Interpretation im Medium der
Schriftlichkeit bis zum Erscheinen von Cassirers Leibniz-Buch erfolgreich besetzte. Die
Konvergenzen und Divergenzen der Leibniz-Interpretationen Natorps und Cohens sind
Thema der folgenden Ausfiihrungen, denn sie bilden das Feld von Theoremen und
Positionen, auf dem Cassirer wiederum seinen ersten Versuch in Sachen
Philosophiegeschichtsschreibung unternahm.

Die Philosophie Leibniz’ hat Cohen erstmals im Princip der Infinitesimal-
Methode von 1883 skizziert.'"*® Dessen Argumentation und Darstellung zeichnen sich
gegeniiber seinen fritheren Arbeiten dadurch aus, dass Cohen dem systematischen Teil
seiner Ausfiithrungen einen ausfiihrlichen problemgeschichtlichen zur Seite stellt;
entsprechend wird Leibniz‘ Beitrag zur Entdeckung und Formulierung der thematischen
Infinitesimalmethode ausschlieBlich problemorientiert diskutiert.'””” Die Kant-
Interpretation von 1885 geht hierin noch einen Schritt weiter und positioniert Leibniz’
Philosophie innerhalb eines umfassenden philosophiegeschichtlichen Entwurfs. So
rechnet die zweite Auflage von Kants Theorie der Erfahrung Leibniz zusammen mit
Descartes einer bei Platon beginnenden historischen Linie zu, die als Vorgeschichte auf

140

die Kantische Philosophie hinzielt.™ Die Stationen dieser historischen Fluchtlinie

141
Descartes

lauten seit Natorps Antrittsvorlesung: Platon, Descartes, Leibniz, Kant.
und Leibniz bilden in der historischen Konstruktion dieses sogenannten ,,Idealismus*
die ,,H6henpunkte* in der ,,neuern Philosophie®, da beide ,,der Spur Platons folgen* und
»an der Griindung der mathematischen Naturwissenschaft den positivsten Antheil
haben.“'** Auch in diesem Befund Cohens wird man ein Resultat der Forschungen
Natorps aus den Jahren bis 1882 erblicken miissen, iibernahmen doch Descartes’ und

Leibniz’  naturwissenschaftliche  Leistungen in  Habilitationsschrift  und

138 Leibniz: Das Princip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte, 1883, S. 50-79.

139 Vgl. ebd.

140 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 2. Aufl., 1885, zu Platon vgl. S. 8 u.6., zu Descartes,
Leibniz, Kant S. 40-41 u.0.

141 Vgl. auch Cohen: Von Kants Einfluf, S. 7.

142 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 2. Aufl., 1885, S. 24-25.

69



Antrittsvorlesung, wie gezeigt, eine konstitutive Funktion. Cohen folgt Natorp sogar so
weit, dass er Leibniz in dieser Geschichte der ,,Vorldufer Kants* eine Sonderstellung
zuschreibt, da jener ,,schérfer und klarer den Urgedanken des Platonismus®, die Prioritét
von ,,Denken und Vernunft gegeniiber der Empfindung und Sinnlichkeit®, ,,regeneriert*
habe, als Descartes es vermocht hatte.'®

Zentrales Thema der Leibniz-Darstellung in der Neuauflage von Kants Theorie
der Erfahrung ist also die Konstitution der ,,Materie“ und des ,,Gegenstandes* im
Denken.'** Wenn Cohen diesen sogenannten ,,Urgedanken des Platonismus®
systematisch exponiert, so werden auch in theoretischer Hinsicht Konvergenzen mit
Natorps Interpretationen zu Leibniz aus der Antrittsvorlesung sichtbar. Natorp hatte
Leibniz vollig selbstverstindlich und unumwunden als Protagonisten eines reinen
Denkens skizziert. Indem Cohen das Grundtheorem seiner reformulierten Kant-
Interpretation, die Erzeugung des Erkenntnisgegenstandes und seiner Realitdt im
Denken, auf Platon und Leibniz {ibertragt, sucht er hier sein historisches Konstrukt von
einem systematischen Argument her zu begriinden. Insofern dient auch die dem
»Vorldufer Kants* zugeschriebene Griindung ,alle[r] Realitdt der Dinge* und der
Konstitution des Erkenntnisgegenstandes im Denken der systematischen Begriindung
der prominenten Stellung, die Leibniz in der Vorgeschichte der Kritik der reinen
Vernunft zugedacht war.'” Argumentativ greift Cohen dabei auf den Grundgedanken
des zwei Jahre zuvor erschienenen Princips der Infinitesimal-Methode zuriick. Leibniz’
»~Entdeckung des Infinitesimalbegriffs bedeute, dass ,,das Denken nicht mehr
schlechthin mit [...] der sinnlichen Anschauung gleichgesetzt werden® konne, sondern
vielmehr der ,,Begriff der Materie® im ,,Begriff des Intensiven* als eines ,,Moment[s]

146 Damit habe Leibniz in der Infinitesimalmethode ,,die

des Denkens* bestimmt werde.
sinnliche Erkenntnis* auf Mathematik und Naturwissenschaft zuriickgefiihrt. Auf diesen
Uberlegungen beruht die prominente Stellung, die Cohen auf den Spuren Natorps
Leibniz in der Geschichte der Philosophie zuschreibt. Dieser wird zum Gewéhrsmann
von Cohens Versuch der Elimination des einen der beiden Kantischen Stimme der
Erkenntnis, der Sinnlichkeit. Cohens Interpretation zielt also darauf hin, mit der
Adoption des Theorems der Infinitesimalmethode den zentralen Leitgedanken fiir seine

Reformulierung der ,transscendentalen Methode* systematisch und historisch zu

begriinden.

143 Ebd.,, S. 40.

144 Vgl. ebd., S. 39: ,,Wir kdnnen im Grunde der Monade dasjenige Denkmoment erblicken,
welches die Materie und den Gegenstand zu constituieren geeignet ist.

145 Ebd,, S. 39.

146 Ebd., S. 37-38.

70



Das 14Bt unschwer den Grundzug der gesamten Leibniz-Interpretation Cohens
erkennen: Cohen bedient sich der basalen systematischen Theoreme seiner mit Kants
Begriindung der Ethik von 1877 begonnenen und durch die zweite Auflage von Kants
Theorie der Erfahrung 1885 abgeschlossenen Kant-Deutung, iibertrigt sie auf die
theoretische Philosophie Leibniz‘ und macht sie zu deren systematischem Zentrum.
Vorbereitet und vermittelt wurde diese Ubertragung durch Leibniz und der
Materialismus, denn dort hatte Natorp kurz vorher dieselbe Ubertragungsarbeit geleistet
und die Philosophie Leibniz’ in analoger Weise liberformt. Den Kernbestand dieser
Theoreme  bilden (1) die oben bereits erwédhnte Konstitution des
Erkenntnisgegenstandes ausschlieBlich im Denken, was (2) gleichbedeutend mit der
prinzipiellen Authebung der Kantischen Dualitéit der beiden Quellen der Erkenntnis ist
sowie (3) die Substitution des Bezugs auf Anschauung im Erkenntnisprozess durch die
apriorische Referenz auf Mathematik und mathematische Naturwissenschaft im
sogenannten ,,Factum der Wissenschaft“.'*’ In dieser Perspektive besteht das Zentrum
des ,Leibnizschen Idealismus“ in dessen theoretischem  Beitrag zur
Realitdtsproblematik, der ,,die Realitdt der Dinge [...] in der Idealitit der Regeln und
Gesetze* griinde.'*® Doch an dieser Stelle wird die ebenso unausdriickliche wie
uniiberwindbare Divergenz zur theoretischen Seite der Selbst-Positionierung Natorps
deutlich, Cohens Gegen-Positionierung. Hatte jener in der Antrittsvorlesung doch
ebenfalls die Realititskonstitution an die ,Idealitit des Gesetzes’ gebunden: ,,Im Begriff
des Gesetzes [...] hat denn Leibniz ein ganz und gar nicht mehr materiales und
sinnliches, sondern formales und ideelles Princip erreicht [...]* — um sodann den
,»Begriff des Gesetzes* als die ,.eigentliche Darstellung der Substanz der Dinge* zu
deuten.'” Cohen dagegen sieht die ,Idealitit der Regeln und Gesetze“ durch die
Infinitesimalmethode realisiert und damit durch diese die Konstitution von Realitét
vollzogen. Das Princip der Infinitesimal-Methode dient nach seiner systematischen

150

Seite hin im Grunde nur dem einen Zweck, dieses Theorem zu begriinden. ™ Wenn

Cohen schlieBlich bemerkt, gerade diese von ihm konstruierte Auffassung vom
Verhéltnis von ,,Realitdt der Dinge* und ,,Idealitdt der Gesetze* mache Leibniz, zum

,wissenschaftliche[n] Leiter und zum ,,philosophische[n] Vorfahre[n] Kants“,"”' so

147 Kants Theorie der Erfahrung geht hierin einen Schritt weiter als Das Princip der Infinitesimal-
Methode.

148 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung., S. 40.

149 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 9.

150 Diesen Unterschied zwischen Natorps und Cohens Leibniz-Interpretation hat Holzhey: Die
Leibniz-Rezeption, S. 290-291, herausgearbeitet.

151 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 2. Aufl. 1885, S. 41.

71



liegt darin auch ein erster Hinweis auf eine philosophiegeschichtliche Gegenposition zu
Natorps Interpretation. Denn Cohen rdaumt Leibniz damit zwar zum wiederholten Male
eine ganz herausgehobene Stellung in der Philosophiegeschichte ein, verweist aber auch
ostentativ darauf, dass die Kritik das neue und uniiberbietbare Paradigma neuzeitlicher
Erkenntnistheorie ist und bleibt.

Doch Cohen unterzieht, anders als zuvor Natorp, Leibniz’ Philosophie auch
scharfer Kritik, und zwar aus systematischer wie historischer Perspektive. Diese Kritik
bildet eine Art Gegenlektiire zu Natorps geradlinigem, sdmtliche Ambivalenzen
kassierenden Leibniz-Portrait, das Kant wie dessen Epigonen erscheinen lie3. Zunichst
kritisiert Cohen eine Doppeldeutigkeit in Leibniz’ Begriff der Monade: ,,der
Grundfehler der Monadenlehre* bestehe darin, ,,dass die Monade zugleich Realitdt und
Substanz zu vertreten habe."””> Leibniz schwankt Cohen zufolge zwischen der
Bestimmung der Monade als eines bloBen Denkmomentes, das als infinitesimale Grofle
»den Grund“ lege fiir ,,die Materie und das Object” und somit — im Sinne Cohens —
realititserzeugend wirke, und dem Verstindnis der Monade als eines ,,Gebildes*
[Hervorh. HKO], das als ,,Einfaches* gleichsam atomistisch oder materialistisch die
Korper im Raume konstituiere.'> Das Defizit dieser Doppeldeutigkeit und des aus ihr
resultierenden ,,Dogmatismus der Monadologie® als einer Substanzontologie scheint
zumindest dem Verfasser der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung
behebbar. Denn ,,unserm freiern historischen Blicke™ — vulgo: Cohens verbessernder
Interpretation — erweise sich die Monade als gerade ,,dasjenige Denkmoment [...],

«134 Eliminierte

welches die Materie und den Gegenstand zu constituiren geeignet ist.
man also das mit dieser Bestimmung unvereinbare Verstindnis des metaphysischen
oder ontologischen Moments, die Monade als einfache Substanz, dann wiirde Leibniz
dem Marburger Kantverstindnis nahezu differenzlos angeglichen: ,,Wére nun die
Monade nur als ein solches Moment des Denkens, und als rein aus dem Denken
herleitbare Bestimmung und Bedingung der Materie und in ihr des Gegenstandes der
Naturwissenschaft gedacht worden, so wiirde Leibniz den Vorgénger [i.e. Descartes,

«155

HKO] génzlich liberwunden haben. Nicht nur die Uberwindungs-Metaphorik zitiert

die Natorpsche Antrittsvorlesung; die gesamte Konstruktion verweist auf die in Leibniz

152 Cohen: Das Princip der Infinitesimal-Methode, S. 54.

153 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 2. Aufl., 1885, S. 37-39, sowie ders.: Das Princip der
Infinitesimal-Methode, S. 53-54. Cohen folgt hier bemerkenswerterweise der Deutung Zellers:
Geschichte der deutschen Philosophie, 1873, S. 99 u. 107, die den Einflull der Atomistik auf Leibniz
nachweisen wollte, sowie der Zeller in dieser Hinsicht folgenden Interpretation von Lange: Geschichte
des Materialismus, S. 389.

154 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 39.

155 Ebd.,, S. 38.

72



und der Materialismus angelegte vollstdndige Antizipation der Kantischen Kritik durch
die sogenannte Erkenntnislehre Leibniz’ — im Modus des Irrealis. Denn Cohen verwirft
hier unausdriicklich Natorps Interpretationsstrategie in totum — auch wenn er einzelne
Resultate der Interpretation, wie gezeigt, durchaus aufgenommen hat. Er revoziert die
vollstindige Beseitigung jeglicher Metaphysik, wie sie Natorps Leibniz-Skizze
unternommen hatte, und insistiert auf der metaphysischen Differenz zwischen der
Leibniz’schen und der Kantischen Position. Damit restituiert Cohen auch die historische
Differenz zwischen beiden und verschiebt die Epochenschwelle wieder hin zur
Kopernikanischen Wende: die vollstindige ,,Uberwindung* des Dogmatismus ist und
bleibt fiir Cohen Leistung der Kritik der reinen Vernunft.

Doch neben dem ,Dogmatismus der Monadologie® moniert Cohen einen
weiteren, aus seiner Sicht weitaus grundlegenderen Fehler. Denn Leibniz verfehle
Cohen zufolge auch die Begriindungsdimension des Theorems der Gegenstands- und
Realitdtserzeugung aus dem bloflen Denken, indem er in der Infinitesimalmethode zwar
,die sinnliche Erkenntnis auf die Mathematik zuriick[leitete]”, dann aber den blof3
,formale[n] Charakter der Logik {ibersehen* und ,,die Mathematik selbst auf die Logik,
in welcher er den Grund aller Wahrheit sah, auch der materialen® zuriickgefiihrt
habe.*® Dieser ,,Fehler [...] war schwer und verhdngnisvoll“ und Resultat einer
,Lueberschitzung der Logik* [Hervorh. HKO].157 Immerhin habe Leibniz ,,damit den
Zusammenhang von Logik und Wissenschaft“ als zentrales Problem der Philosophie
herausgearbeitet und betont. Doch muss Cohen zufolge gegen ihn an der Differenz von
Erkennen und Denken und damit am ,,Zusammenhang von Wissenschaft und
Erkenntnistheorie festgehalten werden: ,,Die Aufgaben des Erkennens erfordern eben
noch andere Mittel und Zuriistungen, als die der Denk-Gesetze.*"™® Diese Kritik
markiert in Cohens Auffassung eine weitere Differenz zwischen Leibniz und dem Kant
der Kritik der reinen Vernunft, denn Leibniz hitte sich ,,auf dem Hohepunkte
erkenntnisskritischer Einsicht“ befinden konnen, hétte es ihm nicht ,an der
methodischen Bestimmtheit der Grundbegriffe* gefehlt, die nur in der ,,Prdcisirung der
Vernunft selbst zundchst in mathematischer Naturwissenschaft“ zu erlangen sei, und
eben nicht, wie sinngemiB zu erginzen ist, in der Logik.'” Auch dieses von Cohen
diagnostizierte grundlegende Defizit der Leibnizschen Philosophie ist zugleich ein

Defizit ihrer Interpretation durch Natorp, hatte dieser in der Antrittsvorlesung doch

156 Ebd., S. 39-40.

157 Ebd.; dhnlich, teilweise wortlich Cohen: Das Princip der Infinitesimal-Methode, S. 4 u. 53-54.
158 Ebd,, S. 4.

159 Ebd.,, S. 59.

73



Leibniz’ mechanistische Wissenschaftsauffassung ebenso wie dessen ,,Analyse der
Grundbegriffe auf Mathematik zuriickgefiihrt — ohne die Frage nach dem Verhiltnis
von Wissenschaft, Logik und Mathematik auch nur zu stellen, ja, ohne den Begriff der
Logik in Beziehung auf Leibniz auch nur einmal zu erwéhnen. Diese Streichung eines
fiir Leibniz zentralen Elementes ist durch Cohens Riickfiihrung von Erkenntnistheorie
auf Mathematik bei Platon motiviert, wie er sie in seiner Studie Uber Platon und die
Mathematik vorgefiihrt hatte und die sein Schiiler Natorp einfach auf Leibniz iibertrug.
Logik wurde demgegeniiber von Cohen als eine der beiden grundlegenden
Bezugsdimensionen des Antipoden Platons, Aristoteles, ausgewiesen. Ein zum reinen
Platoniker gewendeter Leibniz, wie Natorps Vorlesung ihn prisentierte, konnte sich
schwerlich durch die Riickfilhrung von Mathematik auf Logik oder gar eine
,Ueberschitzung der Logik* auszeichnen.

Cohens systematische Kritik am ,,Dogmatismus der Monadologie“ und an
Leibniz’ Fundierung von Mathematik in Logik enthélt unausdriicklich auch eine
historische Signatur. Denn in Cohens Konstruktion der Philosophiegeschichte erscheint
die neuzeitliche Philosophie — wie im vorigen Kapitel kurz umrissen wurde — als Kampf
zwischen zwei Paradigmen, zwischen Platon als dem Begriinder der ,,Erkenntnisskritik*
in der Mathematik und dessen Antipoden Aristoteles, der Mathematik wie Platonische
Ideenlehre griindlich missverstanden und die Philosophie stattdessen irrtiimlich auf
Wahrnehmung, Erfahrung und ,,Entwicklungsgeschichte® und damit auf ,,Logik und
Psychologie gegriindet habe — kurz: die Philosophiegeschichte wird zur Alternative
zwischen dem ,,Mathematiker Platon“ und seinem ,uniiberzeugbare[n] typische[n]

Widerpart“, dem Logiker Aristoteles.'®

Diese Opposition zweier antipodisch
angelegter Typen von Philosophie hat spétestens von Cohens Schrift Platons Ideenlehre
und die Mathematik von 1878 an als verbindliches Muster der Marburger
Philosophiegeschichtsschreibung zu gelten'® — ein Muster, das zwar uniibersehbar in
der zweiten Auflage von Langes Geschichte des Materialismus angelegt war, von
diesem aber nicht in reduktionistischer und dogmatischer Weise verwendet wurde.'®

Innerhalb dieses historischen Koordinatensystems gerit Leibniz vor allem durch seine

,Ueberschiatzung der Logik®™ unter der Hand zum Aristoteliker. Auch der inkriminierte

160 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 17-18 und ders.: Platons Ideenlehre und die
Mathematik, S. 363.

161 Ebd., S. 336-366. Auch in weiteren, auf Platons Ideenlehre folgenden Texten der hier
thematischen Schaffensphase sucht Cohen, Platon und Aristoteles als antipodisch angelegte Paradigmen
zu etablieren, vgl. beispielsweise Einleitung mit kritischem Nachtrag, in: Werke, Bd. 5, S. 30: ,,Wir
miissen also auf Platon wieder zuriickgehen, zu dem Aristoteles sich innerlichst in Gegensatz stellte
[...].“

162 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. I, 2.2.

74



»2Dogmatismus der Monadologie® enthilt ein aristotelisches Moment, orientiert sich
Cohens Verstidndnis der Monade als einfacher Substanz doch ganz eindeutig an der
Substanz-Auffassung Aristoteles‘. So beklagt Cohen die ,,Borniertheit®, die nur ,,Erbteil
eines aristotelischen Kopfes sein“ konne, die ,,00ci0 der Idee* im aristotelischen Sinne
ontologisch, als ,,aparte”, das hei3t auch raum-zeitlich situierte ,,Wesenheit™ verstehen
zu wollen.'® LSubstanz® wird so zu einer Chiffre des Aristotelismus als eines
negativen, der  Fortschrittsideologie zuwiderlaufenden =~ Momentes der
Philosophiegeschichte gepragt.

Diese erkenntnistheoretisch-systematischen und mit einem historischen Index
versehenen Defizite, die Cohen in der Leibniz’schen Philosophie zu erkennen glaubt,
fiihrt er in der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung auf ein tieferliegendes
Problem zuriick. ,Das sind die offen liegenden Schidden der monadologischen
Grundlagen,” so heiflt es dort restimierend, ,,die jedoch aus den tiefen Tendenzen und
dem gewaltigen Vermogen Leibnizens zur wissenschaftlichen Forschung sich verstehen

164
lassen.*

Damit greift Cohen auf eine These zuriick, die er in geringem zeitlichem
Abstand zu Leibniz und der Materialismus und noch vor dem Princip der Infinitesimal-
Methode formuliert hatte. In ihr zeigen sich bereits Spuren einer impliziten
Auseinandersetzung mit Natorps Leibniz-Interpretation. Stellte die Antrittsvorlesung
die Figur Leibniz’ als Personalunion von mechanischem Naturwissenschaftler,
Mathematiker und Erkenntnistheoretiker vor, und das heif3t: als Symbol der Einheit des
Faktums der Wissenschaft und der darauf bezogenen erkenntnistheoretischen Reflexion,
so nimmt Cohen dieses Motiv in seiner Rede Von Kants Einfluf} auf die deutsche Kultur
vom 17. Mirz 1883 auf und bemerkt: ,,Darin allein hat sich iiberall der philosophische
Genius bewiesen, in Platon und Descartes, in Leibniz und Kant, dass er die Frage
gestellt hat: Was ist Wissenschaft? Der philosophische Vorzug Kants vor seinen
Vorgéngern 1aft sich demgeméal dahin bestimmen: dass wahrend Descartes und Leibniz
zugleich an der Erzeugung der Wissenschaft mitarbeiteten, seine Kraft gesammelt blieb
auf jene einzige philosophische Frage. Denn seit Newfon war die Wissenschaft eine

«165

gegliederte Wirklichkeit geworden. Diese Passage zeigt, dass Cohen das Resultat
der Antrittsvorlesung seines Schiilers Natorp zunichst insofern teilt, als er dessen
Deutung der Figur Leibniz’ als Symbol der Einheit von mathematischer

Naturwissenschaft und auf diese bezogener erkenntnistheoretischer Reflexion zustimmt.

163 Ebd., S. 347; zum aristotelischen Substanzbegriff vgl. Stegmaier: Substanz. Grundbegriff der
Metaphysik, 1977, S. 35-84.

164 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 40.

165 Cohen: Von Kants EinfluB, S. 7-8; das Vorwort von Das Princip der Infinitesimal-Methode
datiert vom ,,August 1883

75



Die zweite Auflage von Kants Theorie der Erfahrung bestitigt diesen Befund: ,,Die
Fithrer der modernen Philosophie [i.e. Descartes und Leibniz] sind zugleich die
vorziiglichen Mitarbeiter und Schopfer der mathematischen Naturwissenschaft. Der
Zusammenhang von Philosophie und Wissenschaft ist in ihnen verkérpert.“'° Doch
lassen sich hieran zugleich unmissverstandlich drei Divergenzen zu Natorps an diesen
Befund anschlieBende Auffassung ablesen: erstens beharrt Cohen auf einer klaren
Differenz zwischen Leibniz und Kant, was deren Bestimmung des Verhéltnisses
zwischen Wissenschaft und Philosophie angeht. Zweitens merkt er an, dass sich mit
Newton die Realitdt der mathematischen Naturwissenschaft epochal verdndert habe, und
zwar insofern, als diese in ein neues Zeitalter eingetreten sei und sich aus der Einheit
mit der Philosophie geldst und zu einer ,,gegliederte[n] Wirklichkeit* ausgebildet habe.
Schon daraus folgt, dass Leibniz’ wissenschaftliche Versuche fiir Cohen offenbar nicht
mehr zum giiltigen Paradigma neuzeitlicher Wissenschaftsauffassung zu rechnen sind,
und insofern nicht das ,,Factum der Wissenschaft® als apriorischer Bezugsdimension
erkenntnistheoretischer Reflexion bilden kénnen. Das ,Factum®, so muss weiter
geschlossen werden, ohne dass Cohen das expliziert, ist gebunden an den verbindlichen
Stand des jeweils aktuell giiltigen wissenschaftlichen Paradigmas. Das 146t sich auch
aus Cohens unterschwelligen Versuchen im Princip der Infinitesimal-Methode ablesen,
im ,,Prioritidts-Streit™ zwischen Leibniz und Newton der Newtonschen Fluxions-

167
Newton

Methode den Vorzug vor der Leibnizschen Infinitesimalmethode zu geben.
wird als Vollender der ,,Grundlegung der wissenschaftlichen Principien® dargestellt,
Leibniz sei ,,von Newton iiberfliigelt worden®, wie Cohen im Kant-Buch von 1885

feststellt.'®®

Mit der Feststellung dieser epochalen Dissoziation von Wissenschaft und
Philosophie geht fiir Cohen drittens einher, dass nunmehr erst Philosophie qua
Erkenntnistheorie sich auf Wissenschaft beziehen kann, auf deren Resultate und auf das
unabhingig von jener entstandene ,,Factum der Wissenschaft™. Nach der Aufldsung der
universalen Einheit von Wissenschaft und Philosophie nach Leibniz sucht Cohen diese
Einheit durch die Annahme der wechselseitigen Beziehung beider zu substituieren —
ganz analog zum kritischen Ideal Langes: Philosophie soll nicht nur in regressiver
Analyse wissenschaftlicher Resultate die Grundlagen und , Hypothesen der

Wissenschaft ausfindig [...] machen, sondern auch umgekehrt, Philosophie nehme

ithrerseits ,,Einflu auf die mathematische Naturwissenschaft”, so jedenfalls lautet

166 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 24.
167 Vgl. Cohen: Das Princip der Infinitesimal-Methode, S. 78-88.
168 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 24.

76



Cohens gleichsam als Tatsache formulierter Befund.'® Kant selbst [war]
Newtonianer und vice versa, ,,alle Newtonianer [sind] Kantianer®, wie es in der Rede
von 1883 formelhaft heiBt.'”

Uber diesen Bezug von mathematischer Naturwissenschaft und Philosophie, wie
er im Reduktionismus vom ,,Factum der Wissenschaft“ zum Ausdruck kommt, sucht
Cohen den Status von Philosophie als einer strengen Wissenschaft zu etablieren und zu
sichern: ,,Indessen die Philosophie soll selbst Wissenschaft werden. [...] Nicht die
Natur als solche darf ihr Object sein, sondern die Naturwissenschaft. [...] Wie aber
Naturwissenschaft als solche moglich sei, welche Bedingungen des Erkennens sie
voraussetze, auf welchen Grundsdtzen sie beruhe, das sind die Fragen, deren
Beantwortung nach Kant die Philosophie zur Wissenschaft macht. Die Wissenschaft als
solche in ihrer Wirklichkeit anerkennen und die Bedingungen ihrer Mdoglichkeit
erforschen, das macht die Philosophie zur Wissenschaft.“'”' Dabei wird der
programmatische Charakter dieser Passage nur dann deutlich, wenn die Wendung ,,nach
Kant* nicht nur im Sinne der Lesart Kants verstanden wird, sondern gerade auch in
threm temporalen Sinne, der Kant zum Beginn einer neuen Epoche macht, einer
Epoche, der sich auch Cohen angehorig fiihlt. Was sich Natorps Antrittsvorlesung
zufolge also bei Leibniz musterhaft an einer Figur vollziehen sollte, die Grundlegung
»der philosophischen Grundsidtze“ im Riickgang auf die ,,Grundlegung der
wissenschaftlichen Prinzipien®, das wird, folgt man Cohens historischer Konstruktion,
im historischen Zusammenspiel von Newton und Kant geleistet und aufgelost: der
»tragische Zug in der Entwicklung der neuern Philosophie findet darin seine
Versohnung.“'”* Damit aber wird die Kantische Kritik zum uniiberbietbaren Paradigma
neuzeitlicher Erkenntnistheorie — und Natorps problematische Identifikation von
Leibniz’ und Kants theoretischer Position und deren historische Quasi-
Ununterscheidbarkeit ~ scheinen  behoben, die  ,Eigenthiimlichkeit  Kants*
wiederhergestellt.

So bleibt die Ambivalenz von Mathematik vs. Logik, Platon vs. Aristoteles,
Erkenntnistheorie vs. Metaphysik in Cohens januskopfigem Leibniz-Portrait
unaufgelost — ja sie muss unter den Bedingungen moderner Wissenschaft unaufgelost
bleiben. Es entbehrt indessen nicht der historischen Ironie, ja Paradoxie, dass mit dieser

Intervention Cohens, die fortan als die Marburger Schulauffassung zu Leibniz galt, eben

169 Cohen: Kants EinfluB3, S. 8; zu Langes Ideal der streng wechselseitigen Bezogenheit von
kritischer Philosophie und Wissenschaft vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. I, 2.2.

170 Ebd.

171 Ebd,, S. 6.

172 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 24-25.

77



jene oben beschriebene Zwiespéltigkeit in der Interpretation der Leibnizschen
Philosophie wiederbelebt wurde, die Natorp in Friedrich Albert Langes Geschichte des

Materialismus vorgefunden und dieser ausgetrieben hatte.

78



EXKURS 1: PAUL NATORP UND FRIEDRICH ALBERT LANGE — HINWEISE AUF EINE

UNTERDRUCKTE THEORIEBEZIEHUNG

Die Theoriebeziehung von Paul Natorp auf Friedrich Albert Lange muss noch immer
als weithin ungeklért gelten. Natorps verdeckter Hinweis auf Langes Hauptwerk im
Titel der Antrittsvorlesung, seine Referenzen auf dessen Leibniz-Skizze wirken
zundchst wie heterogene Elemente im Kontext der Cohenschen Bemiihungen um
Abgrenzung von seinem Vorginger. Sie erscheinen auch im Werk Natorps als
zusammenhangslos, und weder in seinem philosophiegeschichtlichen Werk noch in
seinen Arbeiten zur Erkenntnislogik entdeckt man Korrespondenzen dazu. Angesichts
dieses Befundes hinsichtlich der Publikationen Natorps konnte sich die Frage stellen, ob
die Annahme eines entstehungsgeschichtlichen Bezugs von Leibniz und der
Materialismus zur Geschichte des Materialismus voreilig war und die Nihe der
Antrittsvorlesung zu Cohens Lange-Edition blole Kontingenz.

Der Nachlass Natorps zeichnet jedoch ein ganz anderes Bild. Hier zeigt sich eine
nachhaltige Lange-Rezeption, die ihren Niederschlag in einem Konvolut von drei relativ
umfangreichen Manuskripten fand.'” Es handelt sich hierbei nicht um Lektiirenotizen
oder Extemporiertes, sondern um in Schonschrift ausgefiihrte, in sich geschlossene
Texte, die mit Anmerkungen versehen sind und im Vergleich mit anderen Manuskripten
Natorps ganz offensichtlich zu den druckfertigen gehdren. Sie haben keinen
Vortragscharakter und wiren zum Vortrag auch zu lang. Es konnte sich allenfalls um
die Grundlage zu einer von Natorps ersten Vorlesungen oder Ubungen in Marburg
handeln, die er vom Wintersemester 1881/82 hielt, doch von den Themen der
Veranstaltungen her erscheint auch dieser Zusammenhang als wenig plausibel.'”* Die
Manuskripte sind allesamt undatiert. Natorp kam 1881 nach Marburg und reichte am

. . . . . - 175
11. Juni des Jahres seine Dissertation iiber Descartes ein.!’

Terminus a quo ihrer
Abfassung ist also frithestens die Mitte 1881, terminus ad quem diirfte das Erscheinen
der zweiten Auflage von Cohens Kants Theorie der Erfahrung im Jahre 1885 sein, denn
die Manuskripte beziehen sich auf deren erste Auflage von 1871. Der noch
unentschiedene, im engeren Sinne unterminologische Gebrauch des Ausdrucks
,Erkenntnisskritik” deutet sogar auf eine Abfassung vor 1883, dem Jahr der

Veroftentlichung von Cohens Arbeit Das Princip der Infinitesimal-Methode hin, mit

173 Universitétsbibliothek Marburg, Natorp Nachlass, Ms. 831, Werkmanuskripte; die Manuskripte
umfassen 79, 45 und 109 Seiten.

174 Zu Natorps Vorlesungen und Ubungen an der Marburger Universitit vgl. Holzhey: Cohen und
Natorp, Bd. 1, S. 7.

175 Vgl. ebd,, S. 5.

79



dem ,,Erkenntnisskritik* zum Terminus der Abgrenzung von psychologistisch verfasster
,Erkenntnistheorie* werden soll. Natorp dagegen verweist auf die ,,Erkenntniskritik*
Langes, was ja mit dem Stand von 1883 gerade auszuschlie3en war.

Thematisch zeigen diese Arbeiten einen doppelten Sachverhalt, der im Blick auf
das verdffentlichte Werk Natorps bemerkenswert ist: dass sich bereits der frithe Natorp
einerseits intensiv mit Erkenntnistheorie befasste und dass er andererseits in dieser
Auseinandersetzung auch Langes Geschichte des Materialismus sowie seinen
Logischen Studien einen hohen Rang zuordnet, und zwar gerade hinsichtlich der
,»Grundlage und Methode seiner [i.e Langes!] Erkenntnisskritik”. So unternimmt das
erste der Manuskripte, das iiberschrieben ist: ,,Erster Abschnitt. Erkenntnistheorie. I.
Apriorismus und Empirismus. (mit Bezug auf die Geschichte des Materialismus,
zweites Buch, erster Abschnitt, I. und die Logischen Studien), unter Verweis auf die
erste Auflage von Kants Theorie der Erfahrung nichts weniger als den Versuch, Langes
Auffassung vom Kantischen Apriori mit der Cohens zusammenzubringen: ,,Und so
scheint denn Lange ganz auf die Stellung H[ermann] Cohen’s hinauszukommen, nach
welcher das Apriori Kants von vorn herein nicht metaphysischen Sinn und die ganze
Kantische Erkenntnisslehre nichts als eine wissenschaftlich begriindete ,Theorie der
Erfahrung’ enthalten soll, wenn man sie rein auf den immanenten Boden einer ,Kritik
der Erfahrung’ zuriickfiihrt. / Dies ist denn im Grunde auch die Absicht Lange’s.«'"
Natorp las Langes Geschichte des Materialismus also nicht in erster Linie als
philosophiegeschichtliches Werk, sondern als ,,Theorie der Erfahrung®, was ja durchaus
eine treffende Lektiire ist, wie sich am Text nachweisen 1at. Nur versteht er
,Erfahrung’, auch nach Kants Begriindung der Ethik von 1877, offenbar noch nicht als
die ausschlieflich in den Wissenschaften gemachte. Und diese ,,Theorie der Erfahrung*
wire Cohens Buch gleichen Namens zur Seite zu stellen, der Intention, aber womdoglich
auch dem Range nach — letzteres bleibt undeutlich. Diese beiden Sitze zeigen allerdings
bereits, weshalb solchen Versuchen im Kontext der Arbeiten und intellektuellen
Entwicklung Cohens kein Erfolg beschieden sein konnte — denn die theoretische
Grundlage, die sich dieser im Riickgang auf das ,,Factum der Wissenschaft”, in dessen
immer schérferer Reduktion erarbeitete, basierte auf der kritischen Zuriickweisung von
Langes erkenntnistheoretischem Empirismus. Doch Cohens erste, noch vorsichtige

Kritik an Lange war mit dem Artikel aus den Preufischen Jahrbiichern bereits da,'”’

176 Universitétsbibliothek Marburg, Natorp Nachlass, Ms. 831, Werkmanuskripte; Manuskript [1],
BI. 5-6.

177 Friedrich Albert Lange, in: PreuBische Jahrbiicher 37 (1876), S. 353-381 (wieder abgedruckt in:
ders.: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 2, S. 357-391)

80



ebenso wie die Auseinandersetzung mit jenem in der ersten Auflage von Kants Theorie
der Erfahrung. Angesichts dieses Befundes iiberrascht Natorps theoretischer
Vermittlungsversuch zwischen Lange und Cohen aber doch und zeigt den deutlichen
und entschiedenen Willen, zu einer eigenen Position zu gelangen, und das heifit auch:
den Willen, Teil einer historischen Konstellation, nicht einfach ein Trabant Cohens zu
werden.

Das zweite Manuskript, ,I. Apriorismus und Empirismus. A. Einleitung®,
beschreitet denn auch einen anderen Weg und versucht, mit einem interpretatorischen
Kunstgriff Lange in eine Linie mit Cohens Kant-Auffassung zu bringen: ,,Die
Geschichte des Materialismus steht, wenn wir von der abweichenden metaphysischen
Begriindung durch den Begriff der ,psychisch-physischen Organisation’ [also dem
eigentlichen Apriori Langes!] absehen, hier ganz auf Seiten Kants [...]“.'”® Langes
Erkenntnistheorie unter Absehung von deren apriorischem Zentrum betrachten zu
wollen, das gleicht dem bekannten hdlzernen Eisen — auch das konnte nicht gutgehen.
Das dritte Manuskript, das umfangreichste des Konvoluts, tragt den Titel ,,I. Allgemeine
Fragen der Erkenntnisstheorie. Einleitung. § 1. Die Aufgabe der Erkenntnisstheorie
u[nd] Lange’s Stellung zu derselben. A. Empiristische Grundlagen der
Erkenntnisstheorie Lange’s. Der zweite Paragraph behandelt ,,Das Ausgehen von der
Thatsache* — aber eben gerade nicht den Ausgang vom ,,Factum®.

Es ist anzunehmen, dass gerade in diesem auch theoretisch naiven Versuch, Lange
und Cohen in Sachen Erkenntnistheorie und Kant-Deutung zusammenzubringen, der
Grund dafiir zu sehen ist, dass Natorp sich nach dem Scheitern dieser Projekte lange
Zeit durch keine erkenntnistheoretischen Versuche mehr hervortun wollte und seine
Bemiihungen in dieser Angelegenheit bis 1887, dem Jahr der Publikation des Aufsatzes
Ueber objective und subjektive Begriindung der Erkenntniss, neu orientieren musste und
sich zugleich vermehrt der Philosophiegeschichte als seiner Marburger Domine
zuwandte. In Sachen Erkenntnistheorie scheint sich zundchst und auf lange Zeit hin die
Dominanz Cohens durchzusetzen, gleichwohl dieser erst im Jahre 1902 mit einer rein
systematischen Arbeit auftrat. Diese offenbar intensive, aber unter Marburger
Vorzeichen nicht realisierbare Theoriebeziehung hat Natorp in einer Reihe von
verdeckten Hinweisen auf die Geschichte des Materialismus in seiner Antrittsvorlesung

von 1881 aktualisiert.

178 Ebd., Manuskript [2], BL 1.
81



Il Leibniz’ System im Kontext des Marburger Neukantianismus

Einleitung

Ernst Cassirers Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung beginnt nicht erst

mit dem Erscheinen der ersten beiden Bénde von Das Erkenntnisproblem in den Jahren

1906 und 1907. Ihre Geschichte reicht vielmehr bis in seine ersten philosophischen

Anfange, in die Zeit der Entstehung von Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen

Grundlagen, hinein.' Einen Hinweis auf die Genese des Erkenntnisproblems aus

Leibniz’ System gibt bereits der Brief, den Cassirer seinem Lehrer Paul Natorp am 26.

November 1901 zusammen mit dem Buch schickte: ,,Aus der Vorrede [von Leibniz’

System] werden Sie ersehen, dass ich eine ,demnéchst’ erscheinende Studie {iber die

Vorgeschichte der Vernunftkritik ankiindige.”® Die gelinde Ironie, mit der der

Briefschreiber die VerheiBung aus der Vorrede einschrankte, war nicht unbegriindet und

beruhte wohl auch auf der Ahnung des tatsdchlichen Arbeitsumfanges des in Aussicht

gestellten Projekts. Die ,,Studie”, die ,demnichst” erscheinen und von der

»Vorgeschichte der Vernunftkritik” handeln sollte, ging tatsdchlich erst fiinf Jahre

spater mit dem Titel Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der

neueren Zeit in den Druck und machte ihren Verfasser als den Philosophiehistoriker
seiner Zeit bekannt. Dennoch ist der Umstand, dass Cassirer die Publikation des

Leibniz-Buches mit der Ankiindigung einer weitausgreifenden philosophiehistorischen

,.Studie” verbindet und dass er die zeitliche Ndhe von deren Erscheinen zu Leibniz’

System herausstreichen will, in gleich mehrerlei Hinsicht symptomatisch:

(1) =zeitliche Néhe ist hier gleichbedeutend mit sachlichem Anschluss — das Desiderat
der ,,Studie”, und damit das spétere Erkenntnisproblem, ist auf dem Boden der
Resultate, aber auch offener Fragen und Defizite von Leibniz’ System entstanden.
Damit stellt sich zundchst die Frage nach der der Leibniz-Arbeit
zugrundeliegenden  Systematik und ihrem Modell von philosophischer
Historiographie. Im Anschluss daran wire zu klidren, welche immanenten
Problembestinde systematischer oder historischer Art in der Leibniz-Darstellung
Cassirer den Plan zu einer Fortfiihrung oder Ergdnzung der Monographie von 1902
nahelegten.

(2) Die ,Studie” sollte die Verengung der Vorgeschichtsschreibung auf eine

historische Position, wie beispielsweise auf die von Leibniz oder Descartes,

1 Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, 2 Bde.,
1906/07; ders.: Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, 1902.
2 Brief an Paul Natorp vom 26. Nov. 1901 (Universitétsbibliothek Marburg, Hs. 831:613).

82



erweitern. Es galt offenbar, das offene thematische Feld der Vorgeschichte von
Kants Kritik zu besetzen, und zwar umfassend und rasch. Das wirft die Frage auf,
ob dafiir auch Motive auszumachen sind, die iiber die Selbstkorrektur oder
Fortschreibung von theoretischen und historischen Motiven aus Leibniz’ System
hinausgehen und sich etwa im Bereich der innerschulischen Konstellation und der
Positionierung Cassirers innerhalb dieser Konstellation finden lassen.

(3) Die angekiindigte ,,Studie” folgte einem apologetisch-antikritischen Impuls: sie
sollte Cassirers Entgegnung auf die Einwédnde der Berliner Akademie an der
Leibniz-Darstellung ausfithren. Das legt die Frage nach dem auBerschulischen
Kontext nahe, ob die Formationsbedingungen der ,,Studie” und damit des spéteren
Erkenntnisproblems nicht zudem in einer Motivierung von auflen zu suchen sind,
ob diese Arbeiten nicht Reaktionsbildungen auf Kritik an Cassirers Leibniz-Buch
im besonderen und an der Marburger Schule im allgemeinen sind. Daran schlief3t
sich die Frage an, welchen Aufschluss iiber die Gestalt der ,,Studie” und des
spateren Erkenntnisproblems die Einsicht in diese Art der Entstehungsbedingungen
gibt.

Dieser Komplex von Befunden, Vorannahmen und Leitfragen flihrt auf Leibniz’
System zurlick und soll im folgenden thesenhaft vertieft werden.

(1) Bereits die Leibniz-Monographie verfolgt eine historische und systematische
Doppelstrategie: philosophiegeschichtlich fixiert sie mit der Darstellung der Philosophie
Leibniz’ zwar lediglich einen historischen Moment in der ,,Vorgeschichte” der Kritik
der reinen Vernunft Kants — und damit einen Ausschnitt der ,,Vorgeschichte”, die
Cassirer im Erkenntnisproblem bis in ihre Anfinge zuriickverfolgen sollte. Dieser
Moment ist in Leibniz’ System aber von der ,,Vorgeschichte” der Kritik im Ganzen her
gedacht und verweist auf sie: Cassirer projiziert den Anfang und das Ziel sowie die
entscheidenden Stationen auf dem philosophichistorischen Weg von Platon zur Kritik
der reinen Vernunft in seine Darstellung der Philosophie Leibniz‘, die auf diese Weise
eine ganze Philosophiegeschichte in nuce enthilt. Das soll im folgenden gezeigt werden
(IL,2). Dieser Moment gerét solcherart nicht nur zur duBersten historischen Verdichtung,
Cassirer unterwirft ihn auch rigider Systematisierung. In systematischer Hinsicht enthélt
Leibniz’ System eine implizite erkenntnislogische Theorie, eben jene ,,philosophische

Prinzipienlehre”, die die Forschung beim frithen Cassirer vermisst hat (1,2 u. H,S).3 Die

3 So Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1: Ursprung und Einheit. Die Geschichte der ,Marburger
Schule’ als Auseinandersetzung um die Logik des Denkens, 1986, S. 45, der meint, mit diesem
vermeintlichen ,,Verzicht” sei ,,ein zentrales Element” des ,,urspriinglichen Idealismus” preisgegeben,

&3



spezifische Verschrankung von impliziter Systematik und historischer Darstellung in
der Leibniz-Deutung darf als exemplarisch fiir alle seine folgenden philosophie- und
wissenschaftsgeschichtlichen Arbeiten gelten, und eben diese Wechselbeziehung weist
Cassirers historischen wie theoretischen Analysen nichts weniger als ,.einen rein
deskriptiven Status” zu.* Ganz im Gegenteil, das systematische Moment in Leibniz’
System 1ist vollstdndig unter Zugrundelegung des von Cassirer zur Zeit der Entstehung
der Arbeit und wohl auch dariiber hinaus fiir giiltig erachteten erkenntnistheoretischen
Paradigmas konstruiert — und dieses Paradigma orientiert sich an Natorps theoretischen
Arbeiten. Das ist eine der leitenden Thesen nicht nur des zweiten Teils der vorliegenden
Arbeit. Durch diese Perspektive 1aBt sich das Zentrum der Leibniz-Arbeit auch rein
systematisch lesen, als eine Art genetischer Erkenntnislogik. Modellhaft fiir diese
Einschreibung der eigenen systematischen Position in eine historische Darstellung
wirkte fiir Cassirer offenbar Natorps Antrittsvorlesung iiber Leibniz. Das heiflt nichts
anderes, als dass Cassirers auf den ersten Blick rein philosophiegeschichtliche Arbeiten
eine Art von Doppellektiire ermoglichen, vielleicht sogar erfordern. Die Bedingungen
der Moglichkeit dieser systematischen und historischen Doppellektiire liegen im
spezifischen Verhiltnis von Systematik und Historie in Cassirers Philosophie und sollen
anhand von Leibniz’ System exemplarisch aufgewiesen werden; spéter wird dieser
Sachverhalt bei der Darstellung des Erkenntnisproblems vertieft werden.’

Insbesondere die zentrale These der Arbeit, Leibniz‘ System sei in systematicis an
Natorps Versuchen zur Erkenntnislogik orientiert, setzt voraus, dass es innerhalb der
Marburger Schule bereits in den Jahren der Formierung der Schuldoktrin divergente
Tendenzen zwischen den beiden Schulhduptern Cohen und Natorp gegeben hat. Damit
folgen die Uberlegungen den Spuren, die mit den systematischen Arbeiten von

Wolfgang Marx gelegt und in den systematischen und historischen Resultaten von

dies alles als Entgegnung auf Kaufmann: Das Verhiltnis der Philosophie Cassirers zum Neukantianismus
und zur Phéanomenologie, in: Schilpp (Hrsg.): Ernst Cassirer, 1966, S. 566.

4 Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 45; auch der Gestus der wissenschaftstheoretischen
Arbeiten Cassirer 146t nichts von dem von Holzhey vermeinten ,,rein deskriptive[n] Status” ahnen.
5 Wird dieses spezifische Verhéltnis von Systematik und Historik ignoriert, so fiihrt das zu

vereinseitigenden Lektiiren, vgl. Anm. 3. In einer Art von Gegenbewegung zu Kaufmanns und Holzheys
Tendenz hat Ferrari: La genése de das Erkenntnisproblem. Le lien entre systématique et histoire de la
philosophie, in: Seidengart (Hrsg.): Ernst Cassirer. L’itinéraire philosophique, 1990, S. 97-114, den recht
originellen, aber noch abwegigeren Vorschlag gemacht, Das Erkenntnisproblem nicht ldnger als
philosophiegeschichtliche Darstellung zu verstehen; dieser Auffassung hat sich Renz: Die Rationalitit der
Kultur. Zur Kulturphilosophie und ihrer transzendentalen Begriindung bei Cohen, Natorp, und Cassirer,
2002, S. 126, angeschlossen. Thmig: Cassirers Invariantentheorie der Erfahrung und seine Rezeption des
,Erlanger Programm’, 1997, hat zu Recht bemerkt, dass die Systematik Cassirers, wenn iiberhaupt, dann
stets hinsichtlich der Philosophie der symbolischen Formen thematisiert wird (ebd., S. 25), und hélt
ebenso berechtigt die ,,Vermutung” fiir ,,naheliegend, dass der Systembegriff bereits lange vor der
Konzeption einer Philosophie der symbolischen Formen in Cassirers Denken eine zentrale Rolle gespielt
hat.”

84



Helmut Holzhey umfassend realisiert wurden. Die vorliegende Arbeit sicht
Differenzen bereits zwischen Natorps Antrittsvorlesung und Cohens darauffolgender
Stellungnahme zu Leibniz; diese Differenzen verfestigen sich im Laufe der
philosophischen Arbeit beider zu jenen handfesten Divergenzen, die in dem bei Holzhey
dargestellten unausgetragenen Konflikt um Natorps Kritik an Cohens Logik der reinen
Erkenntnis kulminierten.’

(2) Vor dem Hintergrund der Erkenntnistheorien Cohens und Natorps erweist sich
diese frithe Arbeit als systematischer Beitrag in der Auseinandersetzung der Marburger
mit den eigenen theoretischen Grundlagen, ein Beitrag, durch den sich Cassirer im
Verhiltnis zu seinen beiden Lehrern positionierte. Philosophiehistorisch schlie3t sich
Cassirer mit Leibniz’ System einer Umorientierung innerhalb der sich formierenden
Marburger Schule an, die von Natorps Antrittsvorlesung initialisiert, von Cohen aber
nicht mitgetragen wurde. Die radikal systematisierte und kantianisierte Philosophie von
Leibniz geriet so zu einer Art von systematischem und historischem Paradigma, das
durchaus in Konkurrenz zur Paradigmatizitit der Kritik stand, und das entgegen der
Kritik und Warnungen Cohens (vgl. II, 6.1). Natorp hatte die zur Erkenntnistheorie
verkiirzte und uminterpretierte Leibnizsche Philosophie, wie gezeigt, zu einem Medium
der innerschulischen Selbstpositionierung gemacht. Zudem war Cohen mit einer
Interpretation der Philosophie Leibniz’ aufgetreten, die sich deutlich von der Natorps
absetzte. Innerhalb dieser innerschulischen Konstellation, dieses nicht offen
ausgetragenen Konfliktes zwischen den beiden Marburgern Schulhduptern positionierte
sich Cassirer so, dass er die erkenntnislogischen Versuche Natorps zur theoretischen
und dessen Leibniz-Interpretation zur historischen Basis seiner Arbeit machte und auf
dieser Grundlage Cohens abweichende Ansédtze zu integrieren suchte.

(3) Doch nicht nur Cassirers Positionierung als Mitglied der Marburger
»Arbeitsgemeinschaft” nach innen, auch die nach auBen wird anhand von Leibniz’
System ndher bestimmbar. Denn Leibniz’ System ist die erste und viel beachtete

Demonstration der Marburger Lehre auf philosophie- wie wissenschaftsgeschichtlichem

6 Vgl. Marx: Die philosophische Entwicklung Paul Natorps im Hinblick auf das System Hermann
Cohens, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 28 (1964), S. 486-500; Holzhey: Cohen und Natorp,
Bd. 1, passim, der die ,,Geschichte der Marburger Schule” ja gerade ,,als Auseinandersetzung um die
Logik des Denkens” geschrieben hat, wie der Untertitel des Bandes anzeigt; ebenso, im Anschluss an
Holzhey, Sieg: Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantianismus, 1993, S. 211, der meint, der
»Ausdruck ,Marburger Schule” tdusche ,,eine Homogenitét vor, die dem historischen Phanomen nicht
gerecht wird.” Im Gegensatz dazu wurden die Positionen Cohens und Natorps von der fritheren
Forschung amalgamiert, vgl. beispielsweise Miiller-Freienfels: Die Philosophie des 20. Jahrhunderts in
ihren Hauptstromungen, 1923, S. 19.

7 Die entsprechenden Dokumente vgl. bei Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 5-76; deren
Interpretation ebd., Bd. 2, S. 272-293.

85



Terrain, und bereits diese frithe Arbeit zeigt die Marburger Anspriiche auch auf die
Deutung von Philosophiegeschichte in toto. Nicht zuletzt sucht die der Leibniz-
Darstellung implizite Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte, die weit hinter die
Leibniz’sche Philosophie bis auf Platon zuriickgreift und iiber diese hinaus auf Kant
zielt, der in einer Phase der Konsolidierung begriffenen philosophischen Schule ihre
Geschichte und historische Legitimitit zu geben.® Die friih einsetzende Rezeption hat
diesen Aspekt ebenso wahrgenommen wie die systematische Verfasstheit der Arbeit
Cassirers (vgl. 11,3). Es gehort zu den Besonderheiten der Entstehungsgeschichte von
Leibniz‘ System, dass sich Cassirer an den Réindern des Werkes selbst auf diese
kritischen Aufnahme beziehen konnte. Dabei erscheint weniger Cassirers Reaktion nach
auflen, seine Zuriickweisung der Kritik, als symptomatisch denn das Exemplarische des
Falles: es ist die Geste der sachlichen Auseinandersetzung, der durch diese veranlafiten
Um- und Weiterbildung des Eigenen, der Offenheit und letztlich des philosophischen
Dialogs, die zum Kennzeichen Cassirerschen Philosophierens werden sollte und die sich
hier erstmalig andeutet. Die sachlichen Konsequenzen dieses Dialogs fiir die Theorie-
und Begriffsbildung Cassirers sind weitreichend und zeigen sich bereits in der
Konzeption der an das Leibniz-Buch anschlieBenden Arbeit, die er noch zur Zeit der
Veroftentlichung von Leibniz * System autnimmt (vgl. 111,2).

Zusammenfassend heil3t das: die Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung des  Erkenntnisproblems  formiert sich im
Fortschreiben systematischer wie historischer Konsequenzen des frithen Versuchs, in
kritischer Diskussion wie Fortbildung schulinterner Theoriebestinde sowie in der
Auseinandersetzung mit der Krittk am Leibniz-Buch im besonderen und an der
Marburger Schule im allgemeinen. Die folgenden Untersuchungen sind daher weit
entfernt von einer Gesamtinterpretation von Leibniz’ System. Sie wollen vielmehr
Aspekte der diesem Werk innewohnenden Systematik und
Philosophiegeschichtsschreibung ndher betrachten, um damit nicht nur einige
Entstehungsbedingungen von Cassirers frither Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung in  den  ersten beiden  Bidnden  des
Erkenntnisproblems zu beleuchten. Vielmehr soll auch die Herausbildung
systematischer und historiographischer Begriffsmuster wie Denkfiguren und

Argumentationsstrategien herausgearbeitet werden. Deren vielfaltige

8 Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 53, spricht zu Recht von der
swPhilosophiegeschichtliche[n] Fixierung der Schuldoktrin zwischen 1902 und 19127, wobei fiir die
vorliegende Untersuchung der Sachverhalt wichtig ist, dass die Arbeit an dieser Phase der ,,Fixierung” im
Falle Cassirers bereits 1898 beginnt.

86



Transformationsgestalten werden Leitmotiven gleich im Gang der Arbeit bis in die
spateste Philosophie Cassirers verfolgt werden.

Fragen nach der innerschulischen Konstellation und dem auBerschulischen
Kontext werden in ihrer Beziehung zu Cassirers Theoriebildung leitend sein und 6ffnen
die Perspektive hin zu deren epochaler Dimension. Dabei wird die vorliegende Arbeit
einige Umakzentuierungen gegeniiber der Forschung vornehmen, insbesondere was die
Frage nach dem Verhiltnis Cassirers zu seinen Lehrern angeht. Gerade die Rolle Paul
Natorps innerhalb der innerschulischen Konstellation muss einer neuen Bewertung
unterzogen werden. Noch immer setzt die Forschung nahezu selbstversténdlich voraus,
dass die historische Orientierung von Cassirers frithen philosophischen Arbeiten und
damit seiner prigenden Jahre in der Philosophie Cohens, genau gesagt in dessen Logik
der reinen Erkenntnis, liege. Doch darf der Sachverhalt, dass Natorp spitestens von
1887 an einen eigenen erkenntnislogischen Ansatz verfolgte, als gesichert gelten und
soll hier im folgenden in seiner Prignanz untermauert werden. Ebenso zutreffend ist
aber auch die Feststellung, dass dieser Ansatz noch immer in seiner Bedeutsamkeit fiir
die innerschulische Theoriebildung und zumal fiir die Ernst Cassirers vollig unterschitzt
wird.” Das mag an der relativ geringen Anzahl der Natorpschen Publikationen vor
Platos Ideenlehre, das im selben Jahr wie Leibniz * System verotfentlicht wurde, liegen,
vielleicht auch daran, dass dessen erkenntnislogischer Ansatz sich erst allmédhlich und
auch nur in Aufsdtzen ausprigte und erkennbar wurde. Beleg fiir diese Vermutung ist,
dass die Forschung zu Natorp sich zum allergroBten Teil auf die Publikationen der Jahre
1902 und folgende bezieht.' So wire dem iiblicherweise als ,,exoterisch” geltenden
Natorp ein innerschulisch gleichsam esoterisch wirkender zur Seite zu stellen, einer, der
in Sachen Verdffentlichungen bis 1902 im Schatten Cohens stand und bereit war,
Eigenes, von der Schulauffassung Divergierendes zu unterdriicken, der aber auch im

Hintergrund eine kluge und wirksame Forschungspolitik in eigener Sache betrieb, wie

9 Von der Feststellung der Uberbewertung der Rolle Cohens fiir die Entwicklung der theoretischen
und philosophiegeschichtlichen Arbeiten Cassirers kann auch Holzhey nicht ausgenommen werden, auch
wenn dessen bahnbrechenden Forschungen zur Marburger Schule das grofle Verdienst zukommt,
weitreichende Differenzen und Divergenzen zwischen Cohen und Natorp verzeichnet und damit letzterem
ein eigenstidndiges theoretisches Profil gegeben zu haben. Symptomatisch die in Sachen Cassirer-
Biographie geradezu maBstéblich Grundlagenforschung leistende Arbeit von Meyer: Ernst Cassirer, 2007,
sie widmet dem Verhiltnis zwischen Natorp und Cassirer lediglich eine Seite (ebd., S. 38-39).

10 Eine Ausnahme stellen Marx: Die philosophische Entwicklung Paul Natorps, S. 486-500, die
Arbeiten von Holzhey und Winterhager: Das Problem des Individuellen. Ein Beitrag zur
Entwicklungsgeschichte Paul Natorps, 1975, dar, die Natorps frithe Arbeiten zur Erkenntnislogik in
extenso thematisieren und an der Differenz zu den spéteren festhalten; Stolzenberg: Ursprung und
System. Probleme der Begriindung systematischer Philosophie im Werk Hermann Cohens, Paul Natorps
und beim frithen Martin Heidegger, 1995, S. 61-83, untersucht Natorps Kritik an Cohens Logik der reinen
Erkenntnis und bezieht sich dabei auf den frithen Aufsatz Quantitdit und Qualitit, um dann freilich fiir
den grofiten Teil seiner Arbeit bei spaten Natorp anzulangen.

87



die Entstehungsbedingungen und das Resultat von Leibniz‘ System erweisen werden
(IL,1)."" Exemplarisch fiir diese Art der Zuriickhaltung bei gleichzeitiger subkutaner
Wirkung innerhalb der Schule ist die im vorigen Teil skizzierte Antrittsvorlesung
Natorps, beispielhaft aber auch die Fehleinschitzung dieses Sachverhalts in der
Forschung. Jedenfalls hat sich das von den Zeitgenossen wahrgenommene
,Ubergewicht” Cohens ,als Mensch, Lehrer und Forscher” in der
philosophiehistorischen Forschung von den 1970er Jahren an wiederholt und verstellt
den Blick auf die tatsdchliche innerschulische Konstellation. Wenn beispielsweise
Leibniz’ System gleichsam als historische ,,Legitimation” zu Cohens Logik der reinen
Erkenntnis angesehen wird, so ist dem zundchst entgegenzuhalten, dass es sich hierbei
um eine Legitimation gehandelt hitte, die im buchstiblichsten Sinne avant la lettre,
noch vor der Geburt des zu Legitimierenden, stattgefunden hétte, lange bevor auch nur
eine Zeile von Cohens Arbeit fixiert war.'> Cassirers Arbeit mag im Nachhinein so
gelesen worden sein und das hitte im Modus der Nachtriaglichkeit Plausibilitdt, doch
aus der Perspektive der Zeitgenossenschaft stellt sich der Sachverhalt anders dar. Aus
dieser Perspektive erscheint Cassirers Arbeit in ihrem systematischen Zentrum als
Adaption, Weiterentwicklung und Ausgestaltung von Natorps Ansatz zu einer
genetisch-deduktiven Relationenlogik und deren Applikation auf die Philosophie
Leibniz’ (vgl. II,5). Dasselbe gilt, wenn ,,Cassirers Darstellung der Leibnizschen
,Logik’” als ,,eine historische Untermalung von Cohens Bruch mit dem Kantischen
Dualismus von Anschauung und Denken” gelesen wird"® — weshalb ,,Cohens Bruch mit
dem Kantischen Dualismus [Hervorh. HKO]” wire hier zu fragen und festzustellen,
dass so das andernorts behauptete eigenstindige Profil Natorps als eines

Erkenntnislogikers kassiert wiirde. 4 Auf diesen ,,Bruch”, und um einen solchen handelt

11 Die Charakteristik Natorps als des ,,exoterischen” Vertreters der Schule bei Marx: Die
philosophische Entwicklung Paul Natorps, S. 487.
12 So Holzhey: Die Leibniz-Rezeption im ,Neukantianismus’ der Marburger Schule, in: Leibniz.

Werk und Wirkung. I'V. Internationaler Leibniz-KongreB3. Vortrage, 1983, S. 287-295, hier 292: ,,Fiir die
Marburger bestand die tatsdchliche Bedeutung von Cassirers Werk gerade darin, die systematischen
Korrekturen, die Cohen in der Logik der reinen Erkenntnis an der auf Kants Erkenntnislehre fuBenden
,kritischen Grundanschauung’ vollzog, historisch zu legitimieren”; dhnlich Sieg: Aufstieg und
Niedergang, S. 330-331.

13 Ebd., S. 294.

14 Diese Interpretationstendenz ist besonders offenkundig bei dem in Anlehnung an Holzhey
argumentierenden Sieg: Aufstieg und Niedergang, der einerseits mit groem Recht feststellt, die
,uberragende Rolle Cohens in Cassirers Leben verdunkelte bislang den Einflufl von Natorp” (ebd., S.
336, Anm. 158), und dabei Holzheys Resultat von theoretischen Divergenzen zwischen Natorp und
Cohen vorauszusetzen scheint (ebd., S. 211), dabei sogar bemerkt, ,,Cassirers meisterhaftes Opus” Das
Erkenntnisproblem verrate ,,den starken Einflul Natorps” (ebd., S. 336), nachdem jener bereits mit seiner
Doktorarbeit ,,in die FuBstapfen Natorps” getreten sei (ebd., S. 208) — nur um dann andererseits an der
beklagten ,Verdunkelung® weiterzuwirken, indem er unterstellt, Cassirer habe Leibniz ,,die
erkenntnistheoretische Zielsetzung der Logik der reinen Erkenntnis” unterlegt (ebd., S. 330-331) und

88



es sich zweifelsohne, wird in den Cohenschen Arbeiten von Kants Begriindung der
Ethik an tendenziell hingearbeitet.'> Realisiert hat ihn Cohen allerdings erst mit der
Logik der reinen Erkenntnis — doch noch vor Cohen hat Natorp diesen Bruch in
Nombre, temps et espace mit voller Konsequenz vollzogen (vgl. I1,4). An dieser Stelle
wird deutlich, dass die methodische Beschrinkung auf die zeitgendssische Perspektive
nicht alleine der Voraussetzung historiographischer oder philologischer Genauigkeit
folgt, auch wenn diese unabdingbar ist, sondern neue Einblicke in die Sache gibt.
Solche Uberlegungen gewinnen zudem eine gewisse Brisanz, wenn man bedenkt, dass
es hinsichtlich Natorps Versuch zu einer Relationenlogik und Cohens reiner, am Urteil
orientierter Erkenntnislogik eine innerschulisch durchaus lebhaft wahrgenommene
Divergenz und Konkurrenz gab, die Natorp am Ende von einer systematischen
Ausarbeitung seines Projektes hat absehen lassen.'® Cassirer nahm seine Arbeit 1898
auf, deren systematisch leitende Teile waren bis 1900 abgeschlossen. Natorps
Wirkungsgeschichte beginnt bereits mit den Marburger Lehrer-Schiiler-Verhiltnissen.
Denn gerade dessen in eine Logik der Relationen miindende theoretische Arbeiten bis
1900 waren es, die Cassirer die leitende Konzeption fiir das systematische Zentrum von
Leibniz’ System lieferten und mit den Begriffen von Funktion, Relation und Prozess die
entsprechenden Mittel zur Ausfiihrung an die Hand gaben — und gerade nicht Cohens
Logik der reinen Erkenntnis, auch wenn die seither in der Forschung die Wahrnehmung
genuiner Marburger Systematik gepridgt hat. Die Perspektive der Zeitgenossenschaft
mag hier andere Ergebnisse zu Tage fordern als die am gro3en theoretischen Wurf a la
Logik der reinen Erkenntnis orientierte historische Ferndiagnostik. Auch in der weiteren
Ubertragung von Theoriemotiven dieser erkenntnislogischen Arbeiten Natorps auf
einige Momente der Philosophiegeschichtsschreibung, wie sie sich spiter im
Zusammenhang des Erkenntnisproblems erweisen wird, ist dessen Bedeutung fiir

Cassirers Theoriebildung uniibersehbar.

auch das ,,Ordnungsmuster, nach dem die Philosophiegeschichte der Neuzeit beurteilt” werde, stamme
aus Cohens Logik (ebd., S. 337). Diese zumindest ambivalente, letztlich aber doch cohenlastige
Einschitzung gipfelt in der Behauptung, Cassirer bekenne sich zu Cohens Ursprungsphilosophie (ebd., S.
340), der im folgenden die, nun wieder zutreffende, Feststellung entgegensteht, ,,ausgerechnet mit der
Lehre vom Ursprung, dem innersten Kern der Cohenschen Philosophie” stimme Cassirer ,,offenkundig
nicht {iberein” (ebd., S. 341).

15 Edel: Von der Vernunftkritik zur Erkenntnislogik. Die Entwicklung der theoretischen
Philosophie Hermann Cohens, 1988, passim, hat das iiberzeugend gezeigt.

16 Das hat Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 80-308, grundlegend herausgearbeitet, die
entsprechenden Dokumente aus Natorps Nachlass finden sich ebd., Bd. 2, S. 5-96

&9



1. Die Entstehung von Leibniz’ System aus dem Schulzusammenhang des

Marburger Neukantianismus — die Ausgangskonstellation

Man darf Leibniz’ System getrost den Rang einer Schularbeit zusprechen, die ohne die
spatere Karriere ihres Verfassers wohl kaum mehr als die eine oder andere FuBinote in
Fachveroffentlichungen abgegeben hitte. Unter der Perspektive aber, wie aus dem
Mitglied der sogenannten Marburger philosophischen ,,Arbeitsgemeinschaft” und
spéteren ,,Marburger Schule” des Neukantianismus, Ernst Cassirer, zundchst der erste
Philosophiehistoriker seiner Epoche und dann der Begriinder der Kulturphilosophie des
20. Jahrhunderts werden konnte, unter der Fragestellung also, welche Briiche und
welche Kontinuititen, welche konzeptuellen Verschiebungen und Umorientierungen
sich auf diesem Denkweg feststellen lassen, vermag die Analyse dieser frithen Arbeit
wertvolle, differenzierte Aufschliisse liber den terminus a quo dieses Denkweges zu
geben. Denn einerseits gehort die Feststellung, man habe es im Falle Cassirers mit
einem Werk von hochster Kontinuitit zu tun, seit langem zu den Gemeinplédtzen der
Forschung.'” Andererseits aber gibt es in jiingerer Zeit verstirkt die Neigung, das
Cassirersche (Euvre frithestens mit Substanzbegriff und Funktionsbegriff, noch lieber
aber mit der Philosophie der symbolischen Formen beginnen zu lassen — und dass diese
Neigung insbesondere dort anzutreffen ist, wo Cassirer als Inaugurator moderner
Kulturphilosophie angesehen wird, ist wenig verwunderlich."® Fiir beide Tendenzen ist
aber die Erinnerung an den Terminus a quo Cassirerschen Philosophierens hilfreich: den
Vertretern der Kontinuitdtsthese 148t sich erst auf dem Grund einer differenzierten
Analyse des frithen Werkes zeigen, dass die scheinbare Kontinuitit auch Briiche,
Diskontinuititen, Verschiebungen aufweist. Vertreter der Kulturphilosophie dagegen,
die deren Marburger Vorgeschichte ausblenden wollen, sind daran zu erinnern, in welch
hohem Mafle auch Cassirers spitere Philosophie durch die frithen Grundiiberzeugungen
und das Ineinander systematischen und historischen Philosophierens, dem Verfahren

und der Sache ebenso wie dem Denkstil nach, geprégt ist.

17 Kaufmann: Das Verhiltnis, S. 566: ,[...] er [blieb] doch dem urspriinglichen Idealismus viel
niher als selbst Cohen und Natorp in ihren letzten Arbeiten [...] seine Weiterentwicklung zeigt nirgends
einen Bruch [...]”; ebenso Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 45-46, unter Heranziechung bekannter
Selbstaussagen Cassirers. Dabei ist freilich der schulinterne Impetus, die Geschlossenheit und Einheit der
Schule exoterisch darzustellen und damit Rezeptionslenkung zu betreiben, selbstverstindlich auch fiir
Cassirer giiltig. Weitaus radikaler als Kaufmann und Holzhey argumentiert vgl. Rotenstreich: Cassirer’s
Philosophy of Symbolic Forms and the Problem of History, in: Theoria 18 (1952), S. 155-173, der
zwischen der Philosophie Cohens und Cassirers im Grunde keine Differenz zu sehen vermag.

18 So beispielsweise Recki: Kultur als Praxis. Eine Einfithrung in Ernst Cassirers Philosophie der
symbolischen Formen, 2004, oder Schwemmer: Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europdischen Moderne,
1997.

90



Schularbeit aber muss Leibniz” System im besten und doppelten Sinne heiflen. Das
Werk ist entstanden aus einer Preisaufgabe, die Cassirers Lehrer Paul Natorp formuliert
und fiir das Jahr 1898/99 gestellt hat und die von Hermann Cohen mitunterzeichnet

® In dieser Hinsicht ist Cassirers

wurde — gleichsam eine Arbeit fiir die Schule.'
Bearbeitung der Aufgabe ein Beitrag, der aus dem engen Arbeitszusammenhang der
sich noch formierenden Marburger Schule und deren schulinternen Debatten
hervorgegangen ist und auf diese auch wieder zuriickwirkte. Wo Leibniz’ System
innerhalb dieser innerschulischen Konstellation, die in den vorigen Kapiteln anhand
systematischer und historischer Konvergenzen und Divergenzen in der Leibniz-
Interpretation skizziert wurde, zu lokalisieren ist, das wollen die folgenden
Ausfithrungen zeigen. Der Arbeit wurde die hochste von Cohen und Natorp in der
Reihe der ,Preisaufgaben” vergebene Bewertung zuteil: ,,Die Facultit giebt ihrer
Anerkennung der ausgezeichneten Leistung dadurch Ausdruck, dass sie der Arbeit den
verdoppelten Preis zuerkennt.”” Diese Beurteilung indiziert bereits, dass, ungeachtet
threr teilweise divergenten Auffassungen, beide Schulhdupter mit Cassirers
Forschungsbeitrag im hochsten Malle zufrieden waren, ein Umstand, der die These
nahelegt, dass Cassirer eine Art von Vermittlung der differenten Leibniz-
Interpretationen geleistet hatte. Wie das gelang, das ist im folgenden darzustellen.
Cassirers Beitrag ist aber auch eine Arbeit der Schule — im Sinne des genitivus
subjectivus —, eine Arbeit, die die Schule im Bereich erkenntnislogischer Systematik
wie philosophiehistorischer Programmatik nach auBlen repréisentierte. Als solche wurde
Cassirers Leibniz-Interpretation auflerhalb der Schule schon frith wahrgenommen, und
eigentlich betrachtet beginnt deren Rezeption noch vor der Publikation von Leibniz’
System. Denn diese 6ffentliche Positionierung war schulintern durchaus intendiert und

kalkuliert, reichte Cassirer seine in Marburg preisgekronte Arbeit im Jahre 1902 doch

19 Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 382; Preisaufgabe und Urteil wurden zuerst veroffentlicht
in: Chronik der Koniglich Preussischen Universitdt Marburg, 1898/99, S. 17-18; die offizielle Stellung
der Aufgabe erfolgte im Namen der philosophischen Fakultit. Zu den von Cohen und Natorp gestellten
Marburger Preisaufgaben allgemein vgl. Sieg: Aufstieg und Niedergang, S. 203-204, sowie Holzhey:
Philosophische Epigonalitit. Ein abbrechendes Plddoyer in einer neu zu beurteilenden Sache, in: Studia
Philosophica. Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft 36 (1976), S. 24-36, hier: S.
32. Cassirers Preisarbeit war laut Akten am 15. Nov. 1898 ,.eingelaufen” (Hessisches Staatsarchiv
Marburg, 307 d Nr. 194).

20 Chronik, S. 18; vgl. hierzu auch Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 27-28. Zu beachten ist
hierbei, dass Natorp zunéchst in seinem ersten Gutachten v. 25. Nov. 1898 nur die ,,Zuerkennung des
Preises” bei der Fakultit beantragt hatte. Am 9. Jan. 1899 erging dann an ,,Herrn Coll. Natorp” das
»EBrsuchen, das Urtheil freundlichst so formulieren zu wollen, wie es gedruckt werden soll”, und erst fiir
diese Druckfassung wollte Natorp in dem ,,gemeinsam mit Coll. Cohen formulierte[n] Urteil” vom 11.
Jan. 1899 den ,,verdoppelten Preis” zuerkennen, das dann offenbar aber ohne Absprache mit der Fakultit,
denn Natorp fiigt dem Urteil hinzu, er ,,habe in demselben vorweggenommen, dass der Arbeit der
verdoppelte Preis zuzuerkennen sei; was natiirlich dem Beschluss der Facultit vorbehalten bleibt”. Diese
stimmte in ihrer Sitzung vom 14. Jan. 1899 denn zu (Hessisches Staatsarchiv Marburg, 307 d Nr. 194).

91



»auf Cohens dringenden Rat” auch in Berlin bei der Koniglichen Akademie der
Wissenschaften ein.”’ Cohen, der in Fragen der AuBenwirkung und -wahrnehmung der
Schule als in hohem Mafe sensibilisiert gelten muss, hielt die Arbeit seines und Natorps
Schiilers offenbar fiir eine mafBstébliche Demonstration der Marburger auf dem Terrain
der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung.”* Wie weitgehend diese denn
auch als eine Arbeit der Marburger ,,Arbeitsgemeinschaft” rezipiert wurde, erweisen die
von Carl Stumpf und Wilhelm Dilthey angefertigten Gutachten auf das
nachdriicklichste.” Die Analyse dieser Gutachten wird einige Parameter herausarbeiten,
die sich als maBstéblich erweisen fiir die weitere Rezeption und Beurteilung der
philosophie- und wissenschaftsgeschichtlichen Arbeiten Cassirers. Leibniz’ System
bildet denn auch innerhalb der Schulgeschichte der Marburger den Abschluss von deren
Formationsphase. Mit seiner Verdffentlichung gehorte das Leibniz-Buch zusammen mit
Cohens im selben Jahr veroffentlichter Logik der reinen Erkenntnis und Natorps Plato
von 1903 zu den Griindungsurkunden dieser Schule. Diese drei Arbeiten gelten als
terminus a quo der ,,philosophiegeschichtlichen Fixierung der Schuldoktrin”, und es
sind dabei die beiden auf den ersten Blick historisch daherkommenden Arbeiten, die
6ffentlich wahrgenommen wurden, nicht Cohens wenig rezipiertes Buch.**

Vor dem Hintergrund der Divergenzen zwischen Natorp und Cohen um die

Leibniz-Interpretation erscheint der Umstand, dass es gerade Paul Natorp war, auf den

21 Natorp an Gorland, Brief v. 24. Mai 1901, zitiert nach Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 28,
Anm. 107; vgl. auch Meyer: Ernst Cassirer, 2006, S. 29-30.

22 Dass Cohen in Cassirer einen sehr willkommenen Représentanten der Marburger Lehre
erblickte, das bekunden seine vielféltigen Bemiithungen um die Habilitation und eine Professur fiir seinen
Schiiler. Mogen diese auch primér der Sorge des Lehrers um den Schiiler entsprungen sein, so verbindet
sich mit diesem Anliegen ganz offenkundig auch das weitaus handfestere Interesse, einen Vertreter der
Schule zu plazieren. Trotz aller gebotenen Vorsicht gegeniiber den Lebensgeschichtserzéhlungen
Hinterbliebener, insbesondere von Witwen, erscheint Toni Cassirers Situationsbeschreibung in Mein
Leben mit Ernst Cassirer, 2003, als realistisch und unverstellter als die der spéteren Forschung, ebd., S.
40: ,,Er [Cassirer] erzdhlte von der schwierigen Situation, in der sich Cohen befand, der damals der
einzige jiidische Ordinarius fiir Philosophie in ganz Deutschland war, und allméhlich verstand ich [i.e.
Toni Bondy, Cassirers spétere Frau], dass Ernstens Habilitation nicht so sehr seiner selbst wegen sehr
wichtig war, sondern vor allem der Verbreitung von Cohens eigenen Ideen dienen sollte, die iiberall auf
groBBen Widerstand stieBen”, zu Cohens Versuchen, Cassirers akademische Laufbahn zu lenken vgl. ebd.,
S. 49, 57,91 und 94; vgl. auch Sieg: Aufstieg und Niedergang, S. 328-345, bes. S. 343-344 u. 354-355.
Dieser Aspekt fehlt in der Beschreibung des Verhiltnisses Cohen — Cassirer bei Meyer: Ernst Cassirer,
2006.

23 Vgl. diese Arbeit, Kap. I1,2.

24 Vgl. Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 53; als terminus ad quem der
»philosophiegeschichtlichen Fixierung der Schuldoktrin” wird bezeichnenderweise das Jahr 1912
angesehen, das Jahr der Verdffentlichung von Cohens Asthetik des reinen Gefiihls, des dritten Teils von
dessen System der Philosophie. Hier wird einmal mehr deutlich, in welch hohem Mafle die Schreibung
der Geschichte der Marburger Schule, als deren Meilenstein Cohen und Natorp angesehen werden muss,
cohenzentriert und damit verzeichnet ist. Beriicksichtigt man dazu noch, dass Cohens Asthetik innerhalb
und auBerhalb der Schule kaum wahrgenommen wurde — eine Rezeptionshemmung, die bereits mit der
Logik der reinen Erkenntnis begonnen hatte —, so erscheint diese Terminierung als ebenso
hochproblematisch wie ihre Basis fragwiirdig.

92



die ,,philosophische Aufgabe” zu Leibniz zuriickging, als bedeutsam. Denn seine
Antrittsvorlesung Leibniz und der Materialismus war unverdffentlicht geblieben. Der
Sachverhalt als solcher erscheint iiberraschend, schon angesichts der hohen Zahl von
Natorps Aufsatzpublikationen vor allem in den Jahren nach der Habilitation. Es ist
naheliegend, einen gewichtigen Grund fiir das Unterbleiben der Publikation in der
deutlichen Gegenposition zu erblicken, die Cohen mit seiner Deutung der sogenannten
Erkenntnistheorie Leibniz’ bezogen hatte und die in der Sache erhebliche
Abweichungen von Natorps Leibniz-Bild enthielt. Diese implizite Kritik war nichts
anderes als die Konsequenz des klaren Monitums, das Cohen bereits im Gutachten zur
schriftlichen Habilitationsleistung Natorps geduBert hatte.”” Die Publikation der
Leibniz-Darstellung indessen hitte eine grundlegende Uberarbeitung erfordert,
andernfalls wiren die Divergenzen zu Cohen Offentlich geworden. Der junge
Privatdozent hielt offenbar an seinem systematischen und philosophiegeschichtlichen
Standpunkt fest, denn noch der Brief an Gorland von Anfang Dezember 1898
verdeutlicht, wie weit Natorp auch noch viele Jahre spiter davon entfernt war, in der
Philosophie Leibniz’ lediglich den ,,Keim” zur Kantischen Kritik zu sehen — doch genau
das war die Forderung Cohens an die Schreibung der ,,Vorgeschichte” der Kritik im
allgemeinen und Natorps Dissertation wie Habilitationsleistung im besonderen
gewesen.”® Diese dilemmatische und konflikttrichtige Ausgangslage suchte Natorp
offenbar auf dem Wege philosophiehistorischer Forschung aufzulosen — und zwar mit
Hilfe seines Schiilers Ernst Cassirer: ,,Die math[ematischen] Werke u[nd] Briefe
[Leibniz’] habe ich nicht systematisch durchgeackert, Cassirer hat es gethan aber nicht
so viel darin gefunden als ich gehofft. Es wird indess notwendig sein sie ebenso wie die
philos[ophischen] zu kennen u[nd] auszuschdpfen”, wie es in einem Brief an Gorland
heift.”” Wenngleich er vereinzelt Konzessionen an Cohens Kritik gemacht hatte, war
Natorp grundsétzlich nicht an der Revision seines Standpunktes gelegen, sondern
vielmehr daran, ihn zu substantiieren. Man wird also davon ausgehen miissen, dass
Cassirers ,,Preisarbeit” tatsdchlich keine ,,Schiilerarbeit” im engeren Sinne einer
Qualifikationsleistung war und dass sie von ihrem Initiator so auch nicht gemeint war,

jedenfalls nicht in erster Linie, sondern aus einer Art von Forschungsauftrag

25 Vgl. zum Gesamtzusammenhang diese Arbeit, Kap. 1.

26 Vgl. Brief an Gorland vom 5. Dez. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 252-255,
hier: S. 253-254. Anzunehmen, wenngleich dokumentarisch nicht zu belegen ist, dass diese Vorgange fiir
Natorp eine Art von offener Wunde darstellten; eine Ahnung davon gibt seine Reaktion auf die so
erfolgreiche Leibniz-Arbeit Cassirers; vgl. Brief an Gorland vom 13. Jan. 1902, in: ebd., S. 270-271, hier:
S. 271.

27 Brief an Goérland vom 27. Nov. 1898, in: ebd., S. 247-249, hier: S. 248.

93



hervorgegangen ist — heute etwa wiirde dafiir Drittmittelforderung beantragt.”® Darauf
deutet Natorps Bemerkung in seinem unverdffentlichten Gutachen hin, wenn es heifit,
»dass die eingelieferte Abhandlung in jedem Betracht nicht der Versuch eines Schiilers,
sondern die vollgewichtige Leistung eines auf der Hohe der Sache stehenden
wissenschaftlichen Arbeiters ist”.”” Auch der Umstand, dass Cassirer als einziger
Bearbeiter aufgetreten war, aber auch Natorps AuBerung gegeniiber Gorland, dass ,,das,
was er [Cassirer] gemacht hat, vor allem einmal gemacht werden musste”, verweist auf
den Sachverhalt, dass die Arbeit als ein Stiick Grundlagenforschung intendiert und mit
Cassirer der passende Bearbeiter fiir dieses Projekt gefunden war.>

Schon die Formulierung der Aufgabe zeigt das Erkenntnisinteresse ihres
Urhebers. Die von Natorp gestellte ,,philosophische Aufgabe” der Philosophischen
Fakultit der Koniglich PreuBlischen Universitdt Marburg fiir 1898/99 lautete: ,,Welche
Vorarbeit zu einem Systeme der Grundbegriffe und Grundsétze der Wissenschaft ist in
den Untersuchungen Leibnizens iiber die Grundlagen der Mathematik und Mechanik
geleistet?”’! In ihrer Ausrichtung auf die ,,Grundbegriffe”, auf Mathematik und
mechanische Naturwissenschaft, reformuliert und enthistorisiert diese systematisch
zentrierte Fragestellung die leitende historische, bei Lange erborgte These aus Natorps
Antrittsvorlesung, die Leibniz’ epochalen methodischen Schritt in der ,,Uberwindung”
des Materialismus durch Erkenntnistheorie exponieren sollte: ,,Tiefer und radicaler
tiberwindet ihn [i.e. den Materialismus] Leibniz durch seine Analyse der Grundbegriffe
der mechanischen Naturansicht selbst, der Begriffe von Raum, Zeit, Materie, Kraft,

32
Substanz.”

Diese Nihe in Sache und Formulierung ebenso wie die Aussagen der oben
erwahnten Briefe an Gorland weisen Natorp als eigentlichen Auftraggeber des in der
Preisaufgabe ausgelobten Forschungsprojektes aus. Auch Cassirer selbst verweist

darauf, dass die Anlage der Arbeit insgesamt auf Natorp zuriickging, wenn er diesem

28 Holzhey: Philosophische Epigonalitit, S. 31, meint, die Aufgaben hitten die Funktion, ,,begabte
Schiiler gleichsam testmadBig Themen bearbeiten zu lassen”, die bei positivem Resultat ,,zu einer
Dissertation iiberarbeitet werden” konnten; doch das erscheint im Lichte des am Beispiel Cassirers
ausweisbaren Sachverhalts, dass die Preisaufgaben der Fakultdt von Cohen und Natorp zur Durchfiihrung
philosophischer Forschungsarbeit durch Schiiler genutzt wurden, als nur eine Seite der Medaille.

29 Gutachten vom 25. Nov. 1898 (Staatsarchiv Marburg, 307 d Nr. 194); vgl. auch Natorps
Bemerkung im Brief an Gorland vom 27. Nov. 1898, es handele sich bei der ,,Preisarbeit” ,,unsres
Cassirers” um ,,keine Schiilerarbeit”, ebd., S. 247.

30 Brief an Gorland v. 21. Nov. 1902, in: ebd., S. 299-303, hier: S. 299. Der Sachverhalt, dass mit
Cassirer der rechte Mann fiir diese Aufgabe gefunden war, diirfte Natorp bereits im Wintersemester 1896
deutlich geworden sein, als jener ein Referat in einer Ubung Natorps hielt, s. Cassirers Bemerkung im
Brief an Natorp v. 26. Nov. 1901: ,Ich fand vor kurzem als ich nach Beendigung des Ganzen das Material
zusammenlegte und ordnete, ein Referat iiber den Briefwechsel zwischen Leibniz und Arnauld, das ich
im Winter 1896, in meinem ersten Marburger Semester, fiir Thre Ubungen {ibernommen hatte.

31 Die Aufgabe wurde von Cohen mitunterzeichnet, hier zitiert nach: Chronik der Koniglich
Preussischen Universitdt Marburg, 1898/99, S. 17; vgl. auch Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 382.
32 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 8.

94



gegeniiber duBert: “Auch in den spiteren Teilen der Arbeit sind mir die Discussionen
iiber den Gesamtplan, die ich mit Ihnen gefiihrt hatte, bestindig gegenwirtig geblieben
und ich freue mich jetzt besonders darauf aus lhrer Kritik zu lernen, wie weit der
allgemeine methodische Hauptgedanke im Einzelnen zum geniigenden Ausdruck
gekommen ist.”*® Das wird vor dem Hintergrund von Natorps unverdffentlichtem
Gutachten um so deutlicher, wenn er der nicht rechtzeitig fertiggestellten Arbeit
empfiehlt, es sei ein ,,abschliessendes [Kapitel] iiber den Substanzbegriff unerldsslich”,
iiber jenen Begriff also, der in Natorps eigener Interpretation nicht nur als der zentrale
historische Interpretationsbegriff zur Leibnizschen Philosophie war, sondern auch
dessen entscheidendes systematisches Element in der Frage der Realititskonstitution.**
Auch andere Aufgaben schienen Natorp noch ungeldst, und auch ihre Bearbeitung
wurde dem wissenschaftlichen Projektbearbeiter nahegelegt.35 Nicht dass Cohen sich
von dem Projekt hitte distanzieren miissen, im Gegenteil, die Fragestellung erfolgte
auch in seinem Namen und trdgt in mindestens einem Zug seine Handschrift: in der
Betonung der Voraussetzung, die die Frage ebenso stillschweigend wie apodiktisch
macht, dass es sich bei Leibnizens ,,Untersuchungen” in jedem Falle lediglich um eine
,Vorarbeit” zu ,einem Systeme der Grundbegriffe und Grundlagen” handele,
keinesfalls um dieses ,,System” selbst — eine Differenz, auf der Cohen beharrte. Die
Leistung eines solchen Systems blieb damit der Kantischen Kritik oder gar der im
selben Jahr wie Cassirers Leibniz-Arbeit veroffentlichten Logik der reinen Erkenntnis
vorbehalten. Im Kontext der skizzierten Auseinandersetzung Cohens und Natorps iiber
die systematische und historische Differenz der erkenntnistheoretischen Standpunkte
und Leistungen Leibniz’ und Kants erweist sich in genau dieser Formulierung die
Autoritdt Cohens. Die Erhebung der ,,Grundbegriffe und Grundlagen” in Leibniz’
,untersuchungen” zu einem ,,System” — auch das eine der stillschweigenden Vorgaben
der Aufgabe — weist dagegen ebenso auf erkenntnistheoretische Neigungen Cohens hin,

wie sie im Schlusskapitel der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung oder in

33 Brief an Natorp v. 26. Nov. 1901 (Universititsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Hs.
831:613).

34 Gutachten vom 25. Nov. 1898 (Staatsarchiv Marburg, 307 d Nr. 194). Vgl. auch Brief an
Gorland vom 27. Nov. 1898, in dem Natorp beméngelt, es handele sich um eine ,,nicht fertig gewordene”
Arbeit, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 247.

35 Neben dem bereits erwéhnten Kapitel iiber den Substanzbegriff waren das: die Ausarbeitung des
,»hur skizzierten Kapitel[s] tiber den Kraftbegriff”, die ,,Behandlung des Unendlichkeitsproblems”, der
,Einfluss Eulers [...] auf die Auffassung des Raumbegriffs bei Kant”, wobei hinsichtlich des Begriffes der
Kraft eine doppelte Vorgabe gemacht wurde; erwiesen sollte werden, dass die ,,eigentliche Function des
(infinitesimal gefassten) Kraftbegriffs” im ,,methodische[n] Fortschritt von der Zufilligkeit sinnlich-
relativer Zeit-und Raumbestimmungen zu den mathematisch geforderten/gesonderten ,absoluten® (d.i.
eindeutigen) eben in der Festlegung der Geetzlichkeiten der Bewegung besteht” und dass eben dies die
Auffassung Newtons sei. Cassirer ist diesen Vorgaben weitgehend nachgekommen, eine Ausnahme
bilden das Kapitel iiber den Substanzbegriff und der Newton-Nachweis.

95



seiner spiteren Arbeit an einem ,,System der Philosophie” zum Ausdruck kommen, wie
auf Natorps sich in Umrissen abzeichnendes erkenntnislogisches Projekt, das auf die
Konzeption eines Systems urspriinglicher ~Denkfunktionen aufbaute.’® Die
Fragestellung ist also in Teilen eine Kompromissbildung, in die die spezifisch
Natorpsche Perspektive auf Leibniz sowie dessen systematische Neigungen und
philosophichistorische Vorgaben Cohens eingegangen sind; sie bleibt aber letztlich
durch Natorps Forschungsinteresse geleitet.>’

Eingereicht hat Cassirer im wesentlichen die ersten beiden Teile der spiter als
Leibniz’ System verOffentlichten Arbeit, der die Dissertation iiber Descartes als
Einleitung vorangestellt war.”® Der Leibniz’ System beschlieBende biographisch-
werkgeschichtliche vierte Teil wurde offenkundig in nur skizzierter, unausgearbeiteter
Form beigegeben, ebenso das Kapitel des zweiten Teils iiber den Kraftbegriff.” Das
Gutachten aus der Chronik lobt nicht nur des Verfassers ,,sichere Beherrschung der
erkenntnisskritischen Methode” und weist damit auf die schulméfBige Grundlage der
Arbeit in den Cohen und Natorp gemeinsamen Auffassungen hin —,erkenntnisskritische
Methode” war seit Cohens Princip der Infinitesimal-Methode die Chiffre fiir
Erkenntnistheorie unter Anerkennung der Marburger Basis-Theoreme.” Der
Fragestellung entsprechend hebt es auch lobend hervor, der Verfasser habe Leibniz’
,»hochst complicierte Arbeit an den Grundbegriffen der Wissenschaft” genau
auseinandergelegt und die ,,wissenschaftliche Grundlage des Leibnizischen Systems”
geklart.*! Liest man diese Formulierung des Gutachtens vor dem Hintergrund des in

Leibniz’ System tatsdchlich Geleisteten, so wird daran die doppelte Richtung und der

36 Vgl. Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 575-616 (,,Das System des kritischen
Idealismus”). Zu Natorps erkenntnislogischem System vgl. diese Arbeit, Kap. I11,4.

37 Vgl. diese Arbeit, Teil I, S. 47-49. Die These von Thmig: Cassirers Invariantentheorie der
Erfahrung, S. 30, das ,,Spezifikum” von Cassirers Systembegriff wiirde durch die Annahme einer ,,allzu
groBe[n] Abhingigkeit von seinen Marburger Lehrern” verfehlt, erscheint in ihrer Einseitigkeit als
hochproblematisch und reduktiv, denn diese These unterstellt auch fiir die Arbeiten vor Substanzbegriff
und Funktionsbegriff ein Verstindnis von philosophischem System, das an die Invariantentheorie des
»Erlanger Programms” von Felix Klein gebunden ist. Es ist demgegeniiber die vollige Abhéngigkeit des
von Cassirer zugrundegelegten Systembegriffs vor allem von dem Natorps zu zeigen, um auf dieser fiir
Leibniz’ System gultigen Basis dessen Weiterbildung in Substanzbegriff und Funktionsbegriff nachweisen
zu konnen. Begriffliche Homogenisierungen und Interpretationen fritherer Theoriebestinde ausschlieBlich
von spéteren her verzeichnen die historische Genese von Cassirers Theoriebildung und schaffen
scheinbare bruchlose Konsistenzen, wo begriffliche Transformationen zu verzeichnen waren. IThmigs
Interpretationshypothese widerstreitet vollkommen den Intentionen Cassirers, der bemerkt, er habe den in
»Discussionen iiber den Gesamtplan”, die er mit Natorp gefiihrt habe, gewonnenen ,,allgemeine[n]
methodische[n] Hauptgedanke[n] im Einzelnen zum geniigenden Ausdruck” bringen wollen (Brief an
Natorp v. 26. Nov. 1901, Universitétsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Hs. 831:613).

38 Das Manuskript der Preisarbeit ist nicht erhalten. Vgl. Cassirer: Leibniz’ System, S. 105-353
(,,Die Grundbegriffe der Mathematik” und ,,Die Grundbegriffe der Mechanik™).

39 Vgl. ebd., S. 487-531; vgl. Natorps AuBerungen im unverdffentlichten Gutachten, vorliegende
Arbeit, Anm. 34.

40 Cohen: Das Princip der Infinitesimal-Methode, 1883, S. 4-7.

41 Chronik, S. 18.

96



doppelte Bezug der systematischen Arbeit Cassirers deutlich: erstens verdeutlicht der
Hinweis auf die ,Kliarung’ der ,,wissenschaftliche[n] Grundlage des Leibnizischen
Systems”, dass Cassirers Rekonstruktion im Rahmen von Cohens Axiom vom ,,Factum
der Naturwissenschaft” erfolgte, dieses auf Leibniz’ Philosophie appliziert und
durchdekliniert. Doch die vorsichtig ambivalente Wendung des Gutachtens, ,,die genaue
Auseinanderlegung und gesonderte Verfolgung der FEinzelfiden seiner hochst
complicirten [sic!] Arbeit an den Grundbegriffen der Wissenschaft [stelle] nicht geringe
Anforderungen an Schirfe und Klarheit des erkenntnisskritischen Denkens”, verweist
zweitens auf das Herzstlick der Ausfithrungen in Leibniz’ System. Dort kommt ein sehr
viel weniger gut abgehangenes Theoriestiick der Marburger zur Anwendung, Paul
Natorps Versuch eines genetischen Systems von erkenntnislogischen Grundbegriffen
oder Kategorien. Dieses work in progress hatte Cassirers Lehrer in verschiedenen
teilweise sehr ausfiihrlichen theoretischen Aufsdtzen zwischen den Jahren 1887 und
1900 prisentiert.*” Der Umstand, dass die entscheidenden Impulse zur Leibniz-Arbeit
von Natorp ausgingen, kommt noch einmal zum Ausdruck, wenn Cassirer am Ende der
Vorrede von Leibniz’ System Hermann Cohen fiir die ,,erste entscheidende Anregung”
dankt, die er ,,im Studium der Philosophie durch seine Werke erfuhr, und die spiter
durch seine personliche Lehre erneuert und gefestigt wurde”, dann aber bemerkt, er sei
Natorp fiir die ,,stete Forderung”, die ,,meine Studien und insbesondere diese Arbeit
[Hervorh. HKO] durch ihn empfangen haben, zu dauerndem Danke verpflichtet.”* Die
Aufteilung der Rollen seiner Lehrer bei der Entstehung seiner Arbeit ist in Cassirers
Selbstwahrnehmung eindeutig: die Grundlagen seiner philosophischen Auffassung
erhielt er von Cohen, Initiator und Auftraggeber der Preisarbeit und damit von Leibniz’
System ist Paul Natorp, und konsequent bedient sich Cassirer fiir die immanente
Systematik seiner Arbeit aktueller Theoreme aus dessen Arsenal von Begriffen und
Denkfiguren.

Doch das Gutachten betont nicht nur den Aspekt der systematischen Klirung
erkenntnislogischer Sachverhalte im Riickgang auf mathematisch-

naturwissenschaftliche Begrifflichkeit und Theoreme. Auch der historische Aspekt von

42 Deren wichtigste wiren: Ueber objective und subjektive Begriindung der Erkenntniss, in:
Philosophische Monatshefte 23 (1887), S. 257-286, Quantitét und Qualitit in Begriff, Urtheil und
gegenstindlicher Erkenntniss. Ein Kapitel der transcendentalen Logik, in: Philosophische Monatshefte 27
(1891), S. 1-160, und Nombre, Temps et Espace dans leurs rapports avec les fonctions primitives de la
pensée, in: Bibliothéque du Congrées International de Philosophie, 1, Philosophie générale et
Métaphysique, Paris 1900, S. 343-389.

43 Cassirer: Leibniz’ System, S. XI; dhnlich, wenngleich mit leichter Akzentverschiebung,
Cassirers AuBerung im Brief an Natorp v. 26. Nov. 1901 (Universititsbibliothek Marburg, Nachlass
Natorp, Hs. 831: 613), vgl. hier Anm. 33.

97



Cassirers Arbeit wird hervorgehoben: ,In historischer Hinsicht geht sie [die
Abhandlung] iiber das Verlangte weit hinaus, indem sie die philosophische Arbeit
Leibnizens [! nicht die wissenschaftliche] in mannigfachen Beziehungen zu Vorgéngern
[i.e. Platon, Aristoteles, Poncelet, Euler, Descartes, Spinoza, Hobbes] und Nachfolgern
[! Nb. Plural, gemeint ist Kant, HKO] darstellt und dabei iiber eine Reihe bisher wenig
beachteter Fragen iiberraschendes Licht verbreitet.”* Das verweist zunichst darauf,
dass Cassirer die im Grunde als systematische gestellte, lediglich auf ein historisches
Exempel bezogene Aufgabe in gleich doppelter Weise bearbeitet hat: wie gefordert im
Modus systematischer Rekonstruktion und, tiber die Aufgabenstellung hinausgehend,
im Sinne einer philosophie- und wissenschaftshistorischen Studie. Damit deutet sich
hier bereits das spezifisch Cassirersche Verfahren des Ineinanders von Systematik und
Historie an, wie es in der Folge die Arbeit am Erkenntnisproblem pragen sollte. Doch in
der Chronik der Universitdit Marburg formulierten Ausfiihrungen zur Preisaufgabe und
threr Losung enthalten zugleich eine weitere, gut versteckte, gleichsam esoterische
Referenz auf Paul Natorp als ihren eigentlichen Anreger, auch und zumal was deren
philosophiegeschichtliche Seite angeht. Dem akademischen Ritus folgend, hatte die
Einreichung der Aufgabenlosung anonymisiert zu erfolgen, so dass deren Begutachtung
ohne Ansehen der Person ihres Verfassers erfolgen konnte — so jedenfalls die
institutionalisierte Fiktion des Verfahrens. Kenntlich gemacht und damit nachtriaglich
threm Urheber zuzuordnen wurde die jeweilige Bearbeitung durch ein der Arbeit
vorangestelltes Motto. Dieses lautete im Falle der einen einzigen Arbeit, die auf die
Aufgabe des Jahres 1898/99 eingereicht wurde: ,,Perennis quaedam philosophia”.
Dieses Motto war zwar Leibniz’ Brief an Remond de Montmort vom 26. August 1714
entnommen,*> doch es beschlieBt signifikanterweise auch Natorps Antrittsvorlesung*
und findet sich noch einmal in der Vorrede zu Descartes’ Erkenntnisstheorie.*” An
beiden Stellen der Arbeiten von Natorp steht diese Wendung jeweils an exponierter
Stelle da, wo es um die Methode der Philosophiegeschichtsschreibung geht. Sie ist als
verdichtete Formel des philosophichistorischen Paradigmas zu lesen, dem Natorp seine
Arbeit unterstellt hatte, wie an spéterer Stelle gezeigt werden soll. Dieser
Verweisungszusammenhang kann also als chiffrierter Hinweis Cassirers darauf
verstanden werden, in wie hohem MalBle er sich der Natorpschen Art der

Philosophiegeschichtsschreibung verpflichtet fiihlte.

44 Chronik, S. 17.

45 Leibniz: Trois Lettres a Mr. Remond de Montmort, in: ders.: Opera philosophica omnia, 1840, S.
701-704, hier 704.

46 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 14.

47 Natorp: Descartes’ Erkenntnistheorie, S. IV.

98



Im Ausgang von diesen ersten Befunden folgen die Untersuchungen der nédchsten
Kapitel den Spuren dieser innerschulischen Rezeption von Leibniz’ System.
Herauszuarbeiten ist insbesondere die innere Systematik, die Cassirer als die der
Leibnizschen ,,Arbeit an den Grundbegriffen” rekonstruiert. Hierbei soll zunéchst die in
der Diskussion um Leibniz zwischen Cohen und Natorp so virulente Frage nach dem
Verhiltnis von Wissenschaft, Logik und Mathematik im Mittelpunkt stehen (Kap. II,1
u. II,2), sodann die nach dem ,System” der Grundbegriffe (Kap. II,3). Die
Ausfithrungen orientieren sich an folgenden, auf die Systematik von Leibniz’ System
gerichteten Leitthesen:

(1) Cassirers systematische Darstellung der philosophischen Arbeit Leibniz’ nimmt
thren Ausgang von der in den Jahren 1876 bis 1885 hauptsédchlich durch Cohen
erarbeiteten Basis der Marburger Schule, der ,transscendentalen Methode” und
dem ,Factum der Wissenschaft”. Entsprechend ist sein besonderes
Erkenntnisinteresse auf den Wissenschaftsbezug der Leibniz unterstellten
Erkenntnistheorie gerichtet (vgl. Kap. IL,1 u. I1,2).

(2) Cassirers Rekonstruktion des ,,Systems der Grundbegriffe” wurde jedoch, anders in
der Forschung eingeschitzt, nicht verfasst als historische ,,Untermalung” oder
Legitimation von Cohens Logik der reinen Erkenntnis.*® Das ist in einem
historischen Sinne schon deshalb wenig plausibel, weil Leibniz’ System noch vor
Cohens Logik im selben Jahr erschienen ist und zudem die eigentliche Arbeit an
dieser Rekonstruktion in der Beantwortung der Preisfrage des Jahres 1898/99 weit
vor dem Zeitraum der Abfassung der Logik erfolgt. Sie ist allenfalls mit dieser
kompatibel (vgl. Kap. II). Auch von Cassirers Begrifflichkeit her erscheint die
These von der ,,Untermalung” der Logik der reinen Erkenntnis durch Leibniz’
System als problematisch, bleiben Cohens zentrale Begriffe des Ursprungs und der
Hypothese in Cassirers Arbeit vollkommen marginal und entbehren des
spezifischen Sinnes, der ihnen in der Logik zukommt — die Erwdhnung der Worte
,Ursprung” oder ,,Hypothese” macht noch keine Logik der reinen Erkenntnis, wie

die Interpreten zu meinen scheinen.”” Noch weniger ist die Rede von

48 Vgl. Holzhey: Die Leibniz-Rezeption im ,,Neukantianismus” der Marburger Schule, S. 292 u.
294, ihm angeschlossen hat sich Sieg: Aufstieg und Niedergang, der S. 332 bemerkt: ,,In seinem 1902
erschienenen Hauptwerk hatte Cohen die Kantische Lehre vom Anschauungscharakter von Raum und
Zeit verworfen” — was Natorp, nebenbei bemerkt, bereits 1900 in Nombre, temps et espace geleistet hatte
und hier der schon erwihnten Fixierung des Blicks auf Cohen wegen unbemerkt bleibt — und ,,hierin folgt
ihm Cassirer”, was alleine schon deshalb ein Kunststiick gewesen wire, die entsprechenden Partien von
Leibniz’ System bereits abgeschlossen waren, als Cohen sein Hauptwerk noch nicht begonnen hatte.

49 Vgl. Sieg: Aufstieg und Niedergang, S. 330: ,,Cassirer unterlegt dem Barockphilosophen die
erkenntnistheoretische Zielsetzung der Logik der reinen Erkenntnis”, zum Beleg folgt eine der raren

99



€)

(4)

()

,durspriinglichen Denkfunktionen” auf Cohen bezogen, sie verweist vielmehr
einmal mehr auf Natorp (vgl. I1,4).

Die von Cassirer konstruierte genetische Deduktion der Grundbegriffe in Leibniz’
System orientiert sich demgegeniiber en détail an den erkenntnislogischen Arbeiten
Paul Natorps. Dessen Rolle fiir die Theoriebildung der Marburger Schule als einer
philosophischen Konstellation muss als in der Forschung weithin unterschitzt
gelten, was gerade fiir die formativen Jahre bis 1902/03, die Jahre der Entstehung
der Schuldoktrin, verstirkt zutrifft. MaBstdblich fiir das ,,System der
Grundbegriffe”, das Leibniz’ System zugrunde liegt, ist dabei Natorps in der
Forschung kaum beachtete, Ende 1900 in franzdsischer Ubersetzung publizierte
Schrift Nombre, temps et espace. Sie stellt noch vor Erscheinen der Logik der
reinen Erkenntnis Cohens den ersten konsequenten Versuch innerhalb der
Marburger Schule zu einer Logik des reinen Denkens dar, und man konnte versucht
sein, zumindest in dieser Hinsicht von einer gewissen ,Tragik’ der Figur Natorps
zu sprechen, der auch mit diesem Versuch im Schatten des libermédchtigen Cohen
verblieb. Wire also Leibniz’ System , Untermalung” eines vorausgehenden
Theoriestlicks, so allenfalls von Natorps Nombre, temps et espace — doch Cassirers
Arbeit geht ihrem Selbstverstindnis und ihrer Ausfiihrung nach weit iiber jeglichen
illustrativen oder legitimierenden Charakter hinaus; in systematischer Perspektive
fiihrt sie den Natorpschen Ansatz fort, fithrt ihn weiter aus und ergéinzt ihn, und in
historischer Perspektive konkretisiert sie ihn durch exemplarische Applikation.

Im Gegensatz dazu erweist sich die hohe Relevanz Natorpscher Begriffe und
begrifflicher Verfahren fiir Cassirers systematische Rekonstruktion in der
Leitfunktion, die die Begriffe von ,,Relation”, ,Funktion” und ,,Prozess” fiir
Leibniz’ System und dariiber hinaus einnehmen. In der Theoriebildung der
Marburger Schule gehoren diese Begriffe den systematischen Arbeiten Natorps an.
Anhand dieser Leitbegriffe sucht Cassirer die ,,Grundbegriffe” Leibniz’ zu
dynamisieren und in ein System genetischer Deduktion zu iiberfithren. Das Leibild
dafiir lieferte Nombre, temps et espace von Natorp.

Natorps Projekt in Nombre, temps et espace weist sachlich einige Divergenzen zu
Cohens vorhergehenden ,erkenntnisskritischen” Arbeiten und zu der

nachfolgenden Logik der reinen Erkenntnis auf. Das Zentrum von Cassirers

Stellen aus Leibniz ‘ System, die den Begriff der Hypothese ausweisen: ,,Die Aufgabe der Philosophie und
Wissenschaft beschrinkt sich darauf, die Erscheinungen auf Hypothesen zuriickzufiihren, die notwendig
und hinreichend sind, sie begrifflich und eindeutig darzustellen und vollkommen verstidndlich zu machen”
(ebd., S. 372) — dieser Gebrauch des Begriffs ist freilich ubiquitdr und hat mit Cohens komplexem, auf
den Ursprung verweisenden Gebrauch dieses Ausdrucks wenig zu tun!

100



Leibniz-Darstellung, die genetische Ableitung der ,,Grundbegriffe”, geht iiber die
divergierenden und konkurrierenden systematischen Ansédtze Cohens und Natorps
hinaus und versucht beide partiell zu vermitteln oder zu integrieren.”® Einmal mehr
wird die Leibniz-Interpretation innerhalb der Marburger Schule zu einem
Unternehmen innerschulischer Selbstpositionierung. Das hat die systematische
Rekonstruktion der genetischen Deduktion zu erweisen.

Auch die ,historische Hinsicht” dieser systematischen Arbeit muss im Blick

bleiben, denn Cassirer verfahrt in Leibniz’ System, wie einleitend erwidhnt, in doppelter

Weise philosophie- und wissenschaftshistorisch — in Leitthesen zu historiographischen

Aspekten von Leibniz’ System ausgedriickt heif3t das:

(6)

(7

(8)

©)

In einem Verfahren, das von Cohens Platon-Studie angeregt und von Natorp
iibernommen wurde, versucht Cassirer systematische Begriffe mit historischen
Indices zu versehen. Damit zeichnet er der Diskussion theoretischer Begriffe
philosophiehistorische Charaktere ein. Dieses Vorgehen wechselseitiger Integration
systematischer und historischer Aspekte von Begriffen erprobt Cassirer in der
Leibniz-Arbeit erstmalig; es prdgt den Stil seiner spéteren historischen wie
systematischen Arbeiten gleichermaf3en.

Doch die Arbeit wird nicht nur zum Austragungsort einer umfassenden
Philosophiegeschichte von Platon bis Kant, sondern Leibniz’ philosophische
Entwicklung selbst soll, gleichsam als philosophiehistorischer Mikrokosmos, die
philosophische Fortschrittsgeschichte in sich spiegeln. Diese historische
Dynamisierung von Leibniz’ philosophischer Arbeit fungiert als Bedingung, die
die Anpassung der systematischen Rekonstruktion seiner Philosophie an das aktuell
geltende erkenntnislogische Paradigma moglich macht. Wo Cohens Leibniz-
Interpretation per Korrektur in fiir defizitir gehaltene Theoreme eingreifen musste,
da sieht Cassirer den Vollzug einer gedanklichen Entwicklung bei Leibniz selbst.
Cassirer unternimmt in Leibniz’ System den Versuch, der auf den ersten Blick
systematischen Anlage seiner Arbeit eine Philosophiegeschichte in nuce
einzuzeichnen. Diese Geschichte folgt weitestgehend der bei Platon beginnenden
Vorgeschichtsschreibung der Kantischen Kritik und miindet in diese.

Im Ausgang von dem in der ,Preisaufgabe” formulierten Vorhaben, die
,Grundbegriffe und Grundsitze der Wissenschaft” herauszuarbeiten — mit anderen
Worten: die Giiltigkeit des Basis-Theorems vom ,,Factum der Wissenschaft” in

Leibniz’ Arbeit an den ,,Grundbegriffen” auch in historicis nachzuweisen —, tragt

50

Vgl. Cassirer: Leibniz’ System, S. 105-351.
101



Cassirer in Leibniz’ System ebenfalls Elemente einer Geschichte von Mathematik
und Naturwissenschaft in ihrer Beziehung zur Erkenntnistheorie ein.

(10) Cassirers Versuch, Leibniz’ Grundbegriffe nach dem aktuellen Stand der
Natorpschen Begriffsbildung zu rekonstruieren, resultiert, wie schon zuvor bei
Natorps eigenem Unternechmen einer Applikation systematischer Begriffe auf die
Philosophie Leibniz’, in historischer Hinsicht in einer &hnlich rigiden
Kantianisierung der Philosophie Leibniz’, wie sie die Antrittsvorlesung vollzogen
hatte. Trotz dieser historiographischen Positionierung auf Seiten Natorps versucht
Cassirer, auch die Leibniz-Interpretationen Cohens und Natorps miteinander zu
versohnen.

Die beiden Sets von Thesen haben die Pramisse zur Voraussetzung, dass

(11) Leibniz” System sich weithin sowohl als historische Arbeit als auch als
erkenntnislogische Systematik nach dem zur Zeit ihrer Abfassung vielleicht
avanciertesten inner-Marburgischen Paradigma lesen l4Bt, zumindest was ihr
systematisches Herzstiick angeht. Beide Modi der Lektiire bricht Cassirers Arbeit
fortwéhrend aus-einander — ein Sachverhalt, dem jegliche Auseinandersetzung mit
dem Werk Rechnung zu tragen hat. Somit kann Leibniz’ System sowohl in die
unausgetragenen ~ Marburger Debatten iiber Leibniz-Interpretation  und
Philosophiegeschichtsschreibung als auch in die zwischen Cohen und Natorp
offenen systematischen Fragen zur Erkenntnislogik eingreifen. Die Bedingung der
Moglichkeit zu dieser Doppellektiire liegt in Cassirers spezifischem Verfahren der
wechselseitigen Konnotation und Integration systematischer und historischer

Begriffe.

102



2. Immanente Systematik und Historie in Leibniz’ System (I): Das Verhaltnis
von Logik, Mathematik und Wissenschaft als Grundlage der Leibniz-
Interpretation

Das einleitende, ,,Verhiltnis von Mathematik und Logik™ tiberschriebene Kapitel von
Leibniz’ System leistet ein Dreifaches: erstens thematisiert es in systematischer
Perspektive mit dem Verhiltnis von Logik, Mathematik und Wissenschaft die
Grundlage der Leibniz-Rekonstruktion des Buches insgesamt und leitet daraus die die
weiteren Kapitel leitenden Theoriemotive ab; es sucht zweiftens diese unausdriicklich in
Beziehung zu den Leibniz-Interpretationen Cohens und Natorps zu bringen, indem es
Resultate beider Deutungen, auch in ihren Widerspriichen, aufnimmt, transformiert und
in die Gestalt einer systematisierenden Gesamtinterpretation liberfiihrt. Das Kapitel
interpretiert drittens diese Theoriemotive nicht nur als systematische, sondern auch als
historische, und das gleich in doppelter Weise: einmal, indem es diese Motive in einen
expliziten historischen Verweisungszusammenhang bringt, und zum anderen, indem es
in Leibniz’ Werke eine immanente Philosophiegeschichte einzeichnet, eine Art von
philosophischer Phylogenese gleichsam, eingeschrieben in die Ontogenese des
Leibnizschen Denkens. Dabei wird — das ist die {ibergreifende These diese Kapitels —
die historische Dynamik dieser Entwicklungsgeschichte zur Bedingung der
interpretatorischen  Moglichkeit, in der Leibnizschen Erkenntnistheorie ein
erkenntnislogisches Paradigma zu etablieren, das dem aktuellen Stand der Marburger
Theoriebildung entsprach. Doch genau das war das innerste Anliegen von Cassirers
systematischer Rekonstruktion von Leibniz’ System, ein Anliegen, dessen Realisierung
erschwert wurde durch die heterogenen Befunde der verschiedenen Figurationen von
Leibniz in den Interpretationen Cohens und Natorps — Leibniz als Logiker vom Typus
Aristoteles’ steht dem innovativen Mathematiker Leibniz gegeniiber, der Figur des
ontologisierenden Substanz-Denkers opponiert der Typus des durch die platonische
Ideenlehre gepriagten Erkenntniskritikers, dem Metaphysiker der mechanische
Naturwissenschaftler, um nur die wichtigsten zu nennen. An diesem Kapitel 146t sich in
exemplarischer Weise die Spezifik der Interpretationsstrategie Cassirers in Leibniz’
System und der Wechselbeziehung von Systematik und Historie darstellen, und beide
Momente haben das intellektuelle Profil der gesamten Arbeit gepragt.

Zum Verstdndnis von Cassirers komplexem Verfahren, der ,,hochst complicirten
Arbeit” an den Begriffen, ist es erforderlich, das Ausgangsszenario der Leibniz-

Interpretation zu vergegenwartigen, dem sich Natorps und Cohens Schiiler

103



gegeniibersah.”’ Cassirer war mit einem innerschulischen Dilemma konfrontiert: die
offizielle Leibniz-Interpretation Hermann Cohens hatte, wie oben gezeigt, die zur
Erkenntnistheorie gewendete Philosophie Leibniz’ und mit ihr jede zukiinftige
Interpretation mit einer schweren Hypothek belastet. Denn Cohen hatte zwar dem als
Erkenntnistheoretiker und Wissenschaftler gelesenen Leibniz’ attestiert, er sei ,,der
wissenschaftliche Leiter und der philosophische Vorfahre Kants”, und ihm damit in der
Geschichte des ,,Idealismus” eine herausragende Stellung eingerdumt.’* Zugleich aber
hatte er Leibniz’ Philosophie schwerwiegende Defizite und Fehler — das
substanzontologische Element, die Prioritdt der Logik vor der Mathematik und damit
einhergehend die Neigung zur Metaphysik und zum Aristotelismus — attestiert, Fehler,
die zwar dem ,.freiern [...] Blicke” des Marburger Erkenntniskritikers in der eigenen
Theorie leicht behebbar waren, die er aber gerade innerhalb der Theorie Leibniz’ als
historisch gleichsam faktische und irreparable darstellte. Vor allem aber trennten diese
Defizite Leibniz‘ erkenntnistheoretische Versuche ganz prinzipiell und uniiberwindbar
sowohl vom theoretischen Stand, der mit der Kantischen Kritik erreicht werden sollte
als auch vom aktuellen erkenntnistheoretischen Paradigma der Marburger. Auf dieses
Paradigma hatte dagegen die der Cohenschen vorausgehende Interpretation Natorps
Leibniz’ Philosophie festzuschreiben versucht und damit die systematische
Errungenschaft und Position der Kantischen Kritik in jener vorweggenommen, was
wiederum von Cohen implizit, aber deutlich kritisiert worden war. Ahnlich wie Natorp
in seiner Antrittsvorlesung, und in seinem Vorhaben wohl vom Initiator der
Preisaufgabe des Jahres 1898/99 bestirkt, war Cassirer uniibersehbar daran interessiert,
das sogenannte ,,System” Leibniz’ nach dem Modell transzendentaler Erkenntnislogik
zu rekonstruieren. Diese Rekonstruktion wurde zusétzlich durch einige theoretische
Divergenzen und differente Interessen Natorps und Cohens erschwert — Divergenzen,
die von auflen betrachtet zur Ununterscheidbarkeit tendieren mdgen, die innerschulisch
aber von hochster Bedeutsamkeit waren.” Dieses Erkenntnisinteresse liegt Cassirers
Untersuchungen zugrunde, wie sich in diesem und im folgenden Kapitel zeigen wird, ja

es bildet deren eigentliche Primisse. Darin aber, so muss der Befund einmal mehr

51 Vgl. hierzu und zur folgenden Zusammenfassung diese Arbeit, Kap. I1,1.
52 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 41.
53 Die Feststellung von van Laak: Gespréche in der Sicherheit des Schweigens. Carl Schmitt in der

politischen Geistesgeschichte der frithen Bundesrepublik, 1993, S. 232, ,,,Objektivierungen’ (d.h.
Positionsnahmen inhaltlicher Art)” lieBen den ,,unbeteiligten Beobachter oft ratlos dariiber [...], wo denn
die eigentlichen Differenzen vieler wissenschaftlicher Auseinandersetzungen liegen und wo die
Konfliktlinien fiir die brisant gefiihrten Debatten tatsidchlich verlaufen”, trifft cum grano salis auch auf die
innerschulische Konstellation zwischen Cohen und Natorp zu.

104



lauten, erweist sich die duBlerste Nihe von Leibniz’ System zur ,,Analyse der
Grundbegriffe” Leibniz’, wie sie Paul Natorp 1881 vorgetragen hatte.

Cohen hatte das Kernstiick der Marburger Theoriebildung, die Erzeugung des
Gegenstandes und der Materie im Denken, auf Leibniz iibertragen und daraus eine
scharfe Kritik an diesem abgeleitet. Deren zentrales Argument lautete, Leibniz habe
zwar ,,im Denken die sachlichen Motive erkannt”, die ,,den Begriff der Materie zu
erzeugen im Stande seien”, doch gerade das habe ihn zur ,,Uberschiitzung der Logik”,
der ,Instanz des Denkens” und der ,.Denk-Gesetze” geﬁihrt.54 Das wiederum habe
Leibniz dazu veranlaf3t, ,,sinnliche Erkenntniss auf die Mathematik zuriick[zuleiten]”
und dann in defizitirer Weise ,,die Mathematik selbst auf die Logik™ zuriickzufiihren
und in dieser zu begriinden. Logik aber konne nicht der Grund ,materiell erfiillter
Wahrheit” sein, sie habe immer nur ,formalen Charakter”.”> Demgegeniiber hatte
Cohen erstmals in der Platon-Studie von 1878 der Mathematik als Vermittlung
zwischen der Realitdt, wie sie sich reduktiv im ,,Factum der Wissenschaft” priasentierte,
und der Erkenntnis hochste erkenntnistheoretische Prioritét eingerdumt.

Cassirers Interpretationsstrategie in Leibniz System besteht demgegeniiber im
Versuch, den von Cohen diskreditierten Begriff der Logik zu rehabilitieren und von
einem bloBen Begriff formaler Logik zu dem einer Erkenntnislogik zu transformieren.
Zu diesem Zweck schlieft er sich zundchst Cohens Befund aus Kants Theorie der
Erfahrung an, Leibniz habe die Mathematik auf Logik zuriickgefiihrt. Bei Leibniz gebe
es die Tendenz, wie Cassirer bemerkt, die ,selbstindige Bedeutung des
Schlussverfahrens der Mathematik [...] zu Gunsten der Logik” aufzuheben. Das habe
seinen Grund im ,,allgemeinen Prinzip [...], das Leibniz als Grundvoraussetzung der
mathematischen Urteile” aufstelle: ,,Als Fundament der Mathematik gilt der Satz der
Identitdt und des Widerspruchs, der fir sich allein zum Beweis der gesamten Arithmetik
und Geometrie, somit der Prinzipien der Mathematik iiberhaupt hinreicht.”*® Die
Begriindung der Mathematik durch formale logische Prinzipien fiihrt dazu, dass Algebra
und Geometrie allenfalls Teilgebiete der Logik bilden, widhrend der Primat der
Syllogistik unangetastet bleibt. Die ,,nivellierende Gleichsetzung der Mathematik mit
der Logik”, die Leibniz der Deutung Cassirers zufolge vollzieht, bedeutet ,,zugleich eine
Lockerung ihres Zusammenhangs [sic! gemeint ist: der Zusammenhang der

Mathematik, HKO] mit den Wissenschaften der Erfahrung und Natur, fiir die nunmehr

54 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 2. Aufl., S. 39-41.
55 Ebd., S. 39-40.
56 Cassirer: Leibniz’ System, S. 107.

105



ein anderes Prinzip eintreten muss”.”’ Die von Cassirer erstrebte Fundierung von
Erkenntnistheorie und Naturwissenschaft in der Mathematik — in anderen Worten: die
Orientierung der Erkenntnistheorie am Axiom des ,,Factums der Wissenschaft” — wére
mit der Konstruktion der sogenannten ,,nivellierenden Gleichsetzung” beschidigt. Denn
die ,,mathematische Erkenntnis wére demnach nur als die fortschreitende analytische
Entfaltung eines gegebenen Materials gedacht, nicht aber als ein Moment begriffen, das
als Grundlage eines Systems von Gesetzes-Synthesen den Inhalt des Seins aus sich
hervorgehen lasst.”>®

Die Rehabilitierung der Logik, die dieser nicht ldnger die Aufgabe einer
Syllogistik zuweist, sondern die einer Erkenntnislogik, sucht Cassirer tiber die
vermittelnde Instanz der Mathematik zu errcichen. Bei Leibniz selbst meint Cassirer,
»~widerstreitende Tendenzen” gegen die Mathematik und Logik ,nivellierende”
Auffassung ausmachen zu konnen, denn bei diesem sei auch die alternative Konzeption
einer von formaler Logik unabhéngigen Mathematik und einer durch diese begriindeten
Erkenntnislogik festzustellen. Initialisiert worden sei dieser Ansatz zu einer Logik der
Erkenntnis durch Leibniz’ naturwissenschaftliche Forschung, stellt Cassirer fest und
aktualisiert damit den Natorpschen Topos von Leibniz als dem Symbol der Einheit von
Naturwissenschaft und Erkenntnistheorie. So habe Leibniz als Naturwissenschaftler
Mathematik ,,vor allem als Instrument der Forschung und als Voraussetzung der
Entdeckung eines neuen Naturbegriffs” verstanden. Die ,,Bedeutung” dieses ,,neuen
Naturbegriffs” fiir die Problematik und Auffassung von Erkenntnis konne freilich nur
,»aus dem Inhalte der neuen Mathematik selbst” und ihrer durch Leibniz neu gefassten
winhaltlichen Erkenntnisgrundlagen” verstanden werden.” Cassirers Interpretation
sucht bei Leibniz die Verbindlichkeit logischer Begriffe iiber deren Geltung als blof3
formale Prinzipien hinaus durch den Bezug zu Mathematik und Wissenschaft zu sichern
und sie so zu erkenntnislogischen zu transformieren. So sei im Falle des Satzes der
Identitdt das Kriteritum nicht mehr die formale Widerspruchsfreiheit eines Begriffs,
sondern die Frage nach dem mdglichen Begriffsinhalt: ,[...] auch die
Widerspruchslosigkeit eines Begriffs [gilt] keineswegs mehr durch die formale Logik
[verbiirgt], sondern durch die Grundprinzipien wissenschaftlicher Erfahrung”.®’
Eigentliches Thema der Erkenntnislogik ist, im Unterschied zur formalen Logik, also

nicht ldnger das der Denkformen, sondern die Frage nach der Gegenstands- und

57 Ebd., S. 108.

58 Ebd., S. 107-108.
59 Ebd.

60 Ebd., S. 112

106



Realititskonstitution.®' Dabei suche Leibniz, wie Cassirer in strikter Anwendung des
Axioms vom ,Factum der Wissenschaft” ausfiihrt, den ,Massstab, an dem die
Gegenstindlichkeit dieser Begriffe gemessen wird, [...] einzig in den positiven und
eigentiimlichen Grundlagen dieser Wissenschaften [i.e. Mathematik und Mechanik]”.®*
Die Geltung der Begriffe sei aber nur gegeben, ,,sofern sich in ihnen ein urspriingliches
Gesetz der Konstruktion von Inhalten darstellt.”® Diese Bestimmung oder Definition
des Gegenstandes ,,durch die Angabe einer reinen Denkmethode der moglichen
Erzeugung des Inhalts” soll dessen apriorische Konstruktion sein.** Damit ist Cassirer
beim Marburger Leitmotiv der ,,Bedingtheit des Realen durch das Ideale” als dem
»leitende[n] Gedanke[n] fiir die Untersuchung der wissenschaftlichen Grundbegriffe”
angekommen. ®°

Auf diesem Stand der Rekonstruktion blickt Cassirer zuriick auf den
Ausgangsbefund der ,,Tendenz der Gleichsetzung von Logik und Mathematik”. Der
Befund der Nivellierung von Logik und Mathematik und der Prioritidt der formalen
Logik bleibt auch nach dem Versuch der Etablierung eines zweiten logischen
Paradigmas in Kraft. Damit muss, folgt man Cassirers Analyse, die Koexistenz und
Konkurrenz zweier Begriffe von Logik im Werk von Leibniz anerkannt werden. Doch
kann die von den Marburgern flir defizitir gehaltene Prioritdt der formalen Logik in der
Leibnizschen ,,Erkenntnisstheorie” nicht korrigiert werden, indem man eine der beiden
Seiten dieser Ambivalenz ignoriert, wie Natorp und Cohen das jeweils getan hatten.
Cassirer unternimmt seinen Versuch der Rehabilitation des Begriffs von Logik also
gegen Cohens Leibniz-Interpretation, denn er trigt in Leibniz den in Marburg zur Zeit
der Abfassung seiner Preisarbeit aktuellen Begriff einer Erkenntnislogik ein und will
mit dieser Rekonstruktion demonstrieren, dass ein solcher sich zumindest in dessen
mathematischen und wissenschaftlichen Schriften auch zu finden sei. Der formelhafte
Motivkomplex, den Platons Ideenlehre und die Mathematik und Kants Theorie der
Erfahrung in seiner zweiten Auflage zugrundelegten, Logik sei gleich formale Logik

und diese wiederum sei untriigliches Zeichen eines Aristotelismus, wire damit in seiner

von Cohen gemeinten Absolutheit suspendiert. Dabei ist nicht zu iibersehen, dass

61 Vgl. ebd., S. 123.

62 Ebd., S. 112. Cassirer fiihrt hier einige Beispiele an, so den Begriff der ,,grossten Zahl”, den des
,»grossten Kreises” und den der ,,grossten Geschwindigkeit.”

63 Ebd., S. 113.

64 Ebd., S. 114.

65 Ebd., S. 122; die ,,Untersuchung der wissenschaftlichen Grundbegriffe”, die das Zentrum von
Leibniz’ System bildet, vgl. ebd., S. 124-354 (Kap. 2-6). Das Ideale als Grund des Realen hatte bereits in
Natorps Antrittsvorlesung die tragende begriffliche Achse gebildet, vgl. ders.: Leibniz und der
Materialismus, S. 9-12.

107



Cassirer zumindest seiner Interpretationsstrategie nach das wiederholt, was Natorp mit
der rigiden Platonisierung des Begriffs der Substanz vorgemacht hatte. Allerdings
wendet sich Cassirers Versuch, den Begriff der Logik zu rehabilitieren, auch gegen die
Kurzschliissigkeit, mit der Natorp in seiner Antrittsvorlesung den mit der Signatur des
Aristotelismus belegten und deshalb auf dem Marburger philosophischen Terrain
kontaminierten Begriff von Logik schlichtweg aus seiner Leibniz-Interpretation
ausgeschlossen und statt dessen durch den direkten Bezug der ,,Analyse der
Grundbegriffe” auf Mathematik und Wissenschaft ersetzt hatte. Damit aber konzediert
Cassirer beiden Rekonstruktionsversuchen der Leibnizschen ,,Erkenntnisstheorie” auch
ihr jeweiliges und somit partielles Recht — nur in ihrer Totalisierung sind sie falsch. In
die philosophiehistorischen Chiffren von Platonismus und Aristotelismus {ibersetzt
hieBe das, dass die Leibnizsche Theorie platonische und aristotelische Bestandteile
zugleich aufwiese, was Leibniz’ System ausdriicklich bestitigt.”® Wiirde es Cassirer bei
der Feststellung dieser heterogenen Momente belassen, dann wére er dem Modell
Langes gefolgt, der die einander widersprechenden Tendenzen, ihre Leistungen und
Grenzen benannt und in ihrer Ambivalenz bestehen hatte lassen.

Der eigentliche Kunstgriff von Cassirers Diskussion der Grundlagen der Leibniz-
Interpretation ist ein doppelter, ein systematischer und historischer. Unter dem
systematischen Aspekt betrachtet 148t Cassirer die ,,Nivellierung” qua Befund bestehen,
reinterpretiert sie aber vom einmal erreichten Standpunkt mathematischer Logik und
Erkenntnislogik aus: ,,Von diesem Gedanken aus konnen wir nunmehr Leibniz’
Tendenz der Gleichsetzung von Logik und Mathematik in ihrem eigentlichen Werte
verstehen. Diese Gleichsetzung zielt nicht dahin, den reichen Inhalt der Mathematik in
die Form der traditionellen Logik einzuschniiren. Sie bedeutet umgekehrt einen
Reformgedanken fiir die Logik, indem sie diese anweist, sich mit dem reellen Inhalt der
Wissenschaften [sic! Plural] zu erfiillen.”®” Leibniz’ System 1iBt den Bestand einer
Logik der Denkformen unangetastet und funktionalisiert sie zur Aufgabe eines
Uberganges zur Erkenntnislogik. Der Leitgedanke dieser Umbildung lautet: ,,Die Logik
soll aus einer Wissenschaft der ,Denkformen’ zur Wissenschaft gegenstindlicher
Erkenntnis werden.” Vollzogen hatte sich die Transformation zur Erkenntnislogik, wie
gezeigt, auf dem Wege iiber die Mathematik und die Wissenschaft: ,,die Mathematik ist

die notwendige Vermittlung zwischen den idealen logischen Prinzipien und der Realitét

66 Vgl. ebd.,, S. 120.
67 Ebd., S. 122-123.

108



der Natur.”®® Die Durchfiihrung der Systematik der erkenntnislogischen Begriffe erfolgt
im Anschluss an die Exposition der mathematischen und wissenschaftlichen
Grundlagen und bestimmt den Hauptteil von Leibniz’ System.” Sie ist es, der Cassirers
Erkenntnisinteresse ganz offenkundig gilt, und nicht die Ausfiihrungen {iber Metaphysik
im dritten und tiber Werkgeschichte im vierten Teil des Werkes.

Die systematische Transformation eines Begriffes von Logik in einen anderen
behebt indessen nicht das Problem von deren historisch-faktischer Koexistenz im
Werke Leibniz’. Zum Zwecke der vom Leitgedanken eines ,,Systems” der Philosophie
Leibniz’ erzwungenen Auflosung dieser heterogenen Momente fithrt Leibniz’ System
ein entwicklungsgeschichtliches Motiv ein. Die systematische These der
Transformation von formaler Logik zu einer ,Wissenschaft gegenstindlicher
Erkenntnis” deutet Cassirer als Resultat eines ,,Fortschritt[s]” innerhalb von Leibniz’
wissenschaftlichem und philosophischem Denken, des ,Fortschritts, der sich bei
Leibniz selbst vollzieht”.”’ Dieser musste sich, folgt man der Darstellung, innerhalb
seiner intellektuellen Entwicklung erst zur Annahme von Mathematik und in ihrer Folge
mathematischer Naturwissenschaft als Begriindungsdimensionen der Erkenntnistheorie
emporarbeiten. Die Basis dieser These Cassirers ist in den mathematischen und
naturwissenschaftlichen Texten Leibniz’ zu sehen, die Cassirer gleichsam im Auftrage
Natorps analysierte und denen er glaubte, das Projekt einer mathematisch fundierten
Erkenntnislogik entnehmen zu kénnen.”' Dabei legt Leibniz’ System das von Natorp
entworfene Modell der Figur Leibniz’ als eines Symbols der Einheit von mechanischer
Naturwissenschaft, Mathematik und auf jene bezogene erkenntnistheoretische Reflexion
zugrunde und aktualisiert es — auch und gerade gegen Cohens Kritik an diesem
Modell.”* Der theoretische Gehalt dieser historischen Symbolisierung ist das ,,Factum
der Wissenschaft”. Entsprechend erblickt die Monographie in Leibniz’
»,wissenschaftlichen Forschungen und Leistungen” die ,,Grundbedingungen” der
,Gesamtheit” seiner philosophischen Arbeit.”” Dabei geht Cassirers Konstruktion

folgerichtig so weit, auch den Impuls zur Etablierung des neuen, erkenntnislogischen

68 Ebd.

69 Die Systematik der erkenntnislogischen Begriffe umfasst die ersten beiden der vier Teile von
Leibniz’ System, vgl. ebd., S. 105-354; zur Darstellung der Grundziige dieser Systematik vgl. die
vorliegende Arbeit, Kap. 11,5.

70 Cassirer: Leibniz’ System, S. 108.

71 Vgl. dazu Brief Natorps an Gorland v. 27. Nov. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S.
247-248.

72 Vgl. dazu im vorliegenden Band, Kap. 1,2.3.

73 Cassirer: Leibniz’ System, S. VII; ebenso in: ders.: [Selbstanzeige von] Leibniz’ System in
seinen wissenschaftlichen Grundlagen, in: Kantstudien 7 (1902), S. 375.

109



Paradigmas von den ,wissenschaftlichen Forschungen und Leistungen” Leibniz’
ausgehen zu lassen.

Doch schreibt Cassirer der Konstruktion dieser Fortschrittsgeschichte im Denken
Leibniz’ auch eine epochale Dimension ein. Zwar folgt die in Leibniz’ Werk
eingezeichnete immanente Entwicklung der Cohen-Natorpschen Fortschrittsideologie, ™
doch soll diese Entwicklung nicht nur die Denkentwicklung Leibniz’ als eines einzelnen
Denkers, seine intellektuelle Ontogenese darstellen, sie wird auch konstruiert als
immanente Philosophiegeschichte, die sich in Leibniz vollzieht nach der Art einer
intellektuellen Phylogenese. Denn die grundlegenden Begriffe von Cassirers
systematischer Darstellung sind philosophiehistorisch konnotiert. Dieses typisierende
Verfahren hat Cohen erstmalig in seiner Studie Platons Ideenlehre und die Mathematik
von 1878 in der Entgegensetzung von Platon und seinem Gegenspieler Aristoteles
angewandt, ohne es weiterer methodischer Reflexion zu unterziehen. Es entstammt der
Geschichte des Materialismus seines Marburger Vorgéngers Friedrich Albert Lange.”
Die Praxis der systematisierenden Philosophiegeschichtsschreibung hatte Natorp
iibernommen und weitergefiihrt. Auch Leibniz’ System adoptiert dieses historische
Tableau samt seinem Verfahren und fiihrt es schon auf den ersten Seiten ein. Bereits bei
Descartes komme es zu einer ,,doppelten Beziehung” im Verhiltnis zwischen Logik und
Mathematik. Im Discours de la méthode sei die ,,Logik neben Geometrie und Algebra
als selbstidndige Voraussetzung der neuen Methode anerkannt”, zugleich aber wiirde
»ihre traditionelle Gestalt bekéimpft”.76 Dieser Motivkomplex ist aus der Leibniz-
Darstellung bereits geldufig. Weiter hei3it es einleitend: ,,.Diese Doppelstellung weist
zugleich auf einen allgemeinen geschichtlichen Zusammenhang und auf die tieferen
systematischen Gegensitze zuriick, die in dem Problem der Verhéltnisbestimmung von
Logik und Mathematik zum Ausdruck kommen.” Cassirer iibersetzt damit die
systematische Entgegensetzung von Logik qua Syllogistik und Mathematik in die
historische Opposition zweier Typen von Philosophie: ,,In Descartes’ Kampf gegen die
Syllogistik und ihren Begriinder [Aristoteles, HKO] wirkt die Logik der Ideenlehre

[Platons, HKO] als das eigentlich bestimmende Motiv.”"’

Diese Passage versammelt
exemplarisch ~ alle  Ingredienzen @ des  Cassirerschen  Verfahrens  von

Philosophiegeschichtsschreibung und ihres Ineinanders von Systematik und Historie;

74 Zum Fortschrittdenken Natorps und dem Zusammenhang von erkenntnistheoretischer
Progressivitdt und dem Fortschritt in Wissenschaft resp. Kultur vgl. Miickenhausen: Wissenschaftstheorie
und Kulturprogressismus. Studien zur Philosophie Paul Natorps, 1986, bes. S. 9-21.

75 Vgl.die vorliegende Arbeit, Kap. 1,2.2.

76 Cassirer: Leibniz’ System, S. 105.

77 Ebd.

110



sie darf als dessen locus classicus gelten: (1) Syllogistik als formale oder ,,traditionelle”
Logik wird festgeschrieben auf die Figur Aristoteles’, oder umgekehrt, die Erwdhnung
von Aristoteles ist assoziiert mit dem Konzept der formalen Logik. In diesem Sinne
betreiben Cassirer und seine Marburger Lehrer eine Art typologisierender
Geschichtsschreibung, denn Aristoteles wird zum Typus eines feststehenden
systematischen Konzepts und seines begrifflichen Feldes. (2) Den Gegentypus zu
Aristoteles bildet nicht nur in dieser Passage Platon, der im Marburger Kontext seit
Cohens Studie von 1878 auf Ideenlehre, Mathematik und Erkenntnistheorie reduziert
wird. (3) Diese beiden Typen von Philosophie stehen im Verhiltnis strikter
Entgegensetzung, ja, wie die zitierte Stelle exemplarisch ausweist, sie befinden sich im
»Kampf”. (4) In systematischer Hinsicht bildet dieser theoretische Gegensatz den
Kernbestand dessen, was ein philosophisches ,,Problem” ausmacht; auch das klingt im
obigen Zitat an. (5) Historisch betrachtet durchziehen die beiden Typen die gesamte
Geschichte der Philosophie zunéchst bis zu Kant, sodann aber auch {iber Kant hinaus.
Die Platonische Ideenlehre gilt Cohen und seiner Schule als Antizipation der
Kantischen  Kritik,’® und in diesem Sinne erscheint auch Cassirers
Philosophiegeschichtsschreibung als eine Art von Mustergeschichte. (6) Entsprechend
stehen alle systematischen und historischen Positionen der Philosophiegeschichte im
Verhéltnis zu diesen beiden Mustern des Philosophierens. Aristotelismus und
Platonismus bilden die systematischen und historischen Koordinatenachsen der
Philosophiegeschichte. Das obige Beispiel aus der Einleitung zeigt dies anhand der
Stellung von Descartes zu Aristoteles resp. Logik auf der einen Seite und Platon resp.
Ideenlehre auf der anderen. (7) Das Verhéltnis der beiden Muster aristotelischen und
platonischen Philosophierens wurde von Cohen als das eines historischen Fortschrittes
entworfen, und in genau diesem Sinne hat es Cassirer aufgenommen. Dadurch dient das
Verhiltnis zwischen Aristotelismus und Platonismus Koordinatenachsen gleich nicht
nur zur Beschreibung und Verhéltnisbestimmung philosophischer Positionen, sondern
es ist konzipiert als dynamisches Verhéltnis. In Cassirers obigem Beispiel wird der
~Kampf gegen die Syllogistik”, und damit der fiir die ,,Logik der Ideenlehre”, was
nichts anderes heif3t als: Erkenntnislogik oder mathematische Logik, zum Movens oder
»eigentlich bestimmenden Motiv” des geschichtlichen Zusammenhangs. Der weitere
Fortgang der oben zitierten Passage charakterisiert die beiden Typen und ihren

Widerstreit weiter, wenn es heifit: ,,Das Denken vertieft sich wiederum zu seiner

78 Vgl. dazu ausfiihrlich Lembeck: Platon in Marburg. Platon-Rezeption und
Philosophiegeschichtsphilosophie bei Cohen und Natorp, 1994.

111



urspriinglichen Platonischen Bedeutung [durch Descartes’ Kampf, HKO], nach der es
als Funktionsausdruck der Erkenntnis zugleich den objektiven Gehalt der
wissenschaftlichen Grundsitze hervorbringt.” Damit wird das Muster des Platonismus
weiter besetzt mit dem Cohenschen Basistheorem von der Erzeugung des Gegenstands
im Denken und einem Begriff, der in den weiteren Arbeiten Cassirers eine prominente
Stellung einnehmen sollte, dem der Funktion. Solche systematische Verdichtung und
Aufladung des platonischen Typus findet ihre Entsprechung im Gegentypus Aristoteles.
Die Platonische Position erzeuge den ,,Widerspruch gegen die Aristotelische
Auffassung, in der die Definitionsgrundlagen als ,Abstraktionen’ vom physisch
Gegebenen charakterisiert sind”, wihrend das Denken nur die formallogische
Verbindung zwischen ,(festen Ausgangselementen” herstelle. Das Muster der
aristotelischen Position ist nicht nur geprigt durch Syllogistik und Substanzdenken,
sondern auch durch ,,Abstraktionen”, durch die naive Annahme einfacher dinglicher
Gegebenheiten und ,,fester Ausgangselemente” des Denkens. Festzuhalten bleibt, dass
das so umrissene historiographische Verfahren jederzeit die Ubersetzung theoretischer
Motive in historische Positionen erlaubt und umgekehrt.

Entsprechend zu diesem Befund analysiert Cassirer das Verhéltnis von formaler
Logik und Erkenntnislogik bei Leibniz, deren Koexistenz und Transformation, von
vorneherein innerhalb dieses historischen Rahmens: ,,.Leibniz’ Diskussion des Problems
ist innerhalb dieses Gegensatzes systematischer Interessen zu betrachten, und nach der
Stellung, die sie in ihm einnimmt, zu beurteilen. Es entspricht dem allgemeinen
Charakter von Leibniz’ Philosophie, dass diese Stellung nicht von Anfang an durch
einen der beiden extremen Standpunkte eindeutig bestimmt ist. Die Verbindung der
Platonischen und Aristotelischen Grundgedanken bildet die geschichtliche Tendenz des
Systems.”’® Die intellektuelle Entwicklung Leibniz’ von der Position der Prioritit
formaler Logik hin zu einer ,,reformierten” mathematischen Logik, die die Grundlage
von Cassirers Konstruktion bildet, enthélt also auch eine Philosophiegeschichte in nuce.
Ebenso ist den systematischen Erorterungen in Leibniz’ System ein historischer Index
eingeschrieben, der Index einer immanenten Philosophiegeschichte. Leibniz’
Philosophie wird unter dem Blickwinkel dieser epochalen Perspektive zum Schauplatz
der Auseinandersetzung zweier extremer historischer Positionen; der ,,Fortschritt, der
sich bei Leibniz selbst vollzieht” wird zum ,,Fortschritt” weg vom Aristotelismus hin
zur Durchsetzung des Platonismus, und die systematische Transformationsgestalt dieses

,Fortschritts” wire die der Logik als einer ,,Wissenschaft gegenstidndlicher Erkenntnis™.

79 Ebd., S. 106.
112



3.  Immanente Systematik und Historie in Leibniz” System (I1): das
Akademiegutachten von 1901 und die genetische Konstruktion der
Grundbegriffe

Wie die Untersuchung der systematischen und historischen Grundlegung gezeigt hat,
nahm Leibniz’ System eine Art von vermittelnder Position zwischen der Leibniz-
Interpretation Cohens und der Natorps ein. Zwar folgt Cassirers Interpretation der
Gesamtanlage und Tendenz nach dem, was Natorp in seiner Antrittsvorlesung als
Leibniz’ Philosophie konstruiert und, ungeachtet der Kritik Cohens, als Gedanken- und
Forschungsprojekt nicht aufgegeben hatte. Dennoch gelang Cassirer die Integration
Cohenscher Theoriemotive und Interpretamente. Diesen Befund aus der Analyse des
Einleitungskapitels werden die Ausfiihrungen der folgenden Kapitel zum
systematischen Zentrum von Leibniz’ System nachdriicklich bestidrken. Die eingangs
umrissenen systematischen Divergenzen zwischen seinen beiden Lehrern lassen
Cassirers theoretische Moderationskompetenz um so deutlicher werden, denn
Vermittlung schliefit auch hier Kritik der zu vermittelnden Positionen ein. Gerade der
Umstand, dass Hermann Cohen Cassirer nahelegte, sein Resultat der Bearbeitung der
Marburger Preisaufgabe auch bei der Berliner Akademie der Wissenschaften
einzureichen, zeigt das Gelingen dieser innerschulischen Konsolidierung, auch da, wo
maBvoll deviante Positionen vertreten wurden.

Diese Feststellung gilt, wie sich im folgenden zeigen wird, liber den begrenzten
Bereich der Grundlegung hinaus und erstreckt sich auf theoretische, speziell
erkenntnislogische Fragen im allgemeinen, wie sie in Leibniz’ System auch diskutiert
werden. Leibniz’ System enthidlt nicht nur eine systematische Rekonstruktion dessen,
was Cassirer fiir Leibnizsche Erkenntnistheorie hielt, diese Rekonstruktion ist vielmehr
getragen durch das, was ihm als giiltiges Paradigma von Erkenntnislogik galt. Die
systematische Gesamtstrategie von Leibniz’ System 146t sich unter dem innerschulischen
Aspekt wohl am treffendsten charakterisieren, wenn man zum einen festhilt, dass
Cassirer die von Cohen etablierten Basistheoreme der Marburger Schule — wie das
Theorem vom ,,Factum der Wissenschaft” oder das der Erzeugung des Gegenstandes im
Denken — zugrundegelegt und in seiner Leibniz-Interpretation exemplifiziert hat. Das
gab der Arbeit nach aullen, ,,coram populo”, wie Natorp zu sagen pflegte, das Ansehen

vollstindiger Konvergenz mit der von Cohen vertretenen systematischen Position im

113



allgemeinen und dessen Leibniz-Interpretation im besonderen.® Auch die Titelei der
bei der Berliner Akademie eingereichten und laut Imprimatur 1902, tatsichlich aber
bereits Ende 1901 publizierten Arbeit signalisiert das weithin.®* Leibniz’ System in
seinen wissenschaftlichen Grundlagen verdichtet zwei basale Theoriemotive
Cohenscher Prigung zu einer geradezu plakativen Formel. Der Hinweis auf ein
»System” Leibniz’ aktualisiert die Grundvoraussetzung der ,transscendentalen
Methode”, in Cohens Worten: ,,Transscendental-Philosophie ist ihrem Begriffe nach
Systematik”.82 Die Fortfiihrung des Titels dagegen macht die mathematische
Naturwissenschaft zur apriorischen Grundlage des erkenntnistheoretischen Entwurfs,
ganz dem Axiom vom ,Factum der Wissenschaft” entsprechend. Zum anderen aber
zeichnet sich Leibniz’ System in systematischer Hinsicht dadurch aus, dass es diese
Basistheoreme weiterentwickelt und dabei transformiert. Diese Transformation wird
durch die Applikation der Erkenntnislogik Natorps vollzogen, wie dieser sie in einigen
theoretischen Aufsdtzen von 1887 an entworfen hatte. Hierin liegt die Brisanz der
systematischen Arbeit Cassirers: er greift zur Bestimmung der Leibnizschen
Grundbegriffe und zur Konstruktion ihrer systematischen Ordnung, zur konkreten
Ausgestaltung seiner Interpretation der Leibnizschen Erkenntnistheorie en détail also,
nicht auf Cohens ,Erkenntnisskritik” zuriick, sondern auf das Natorpsche work in
progress, das gleichsam im Schatten der theoretischen Dominanz von Cohen entstanden
war. Damit wird zugleich auch ein Theoriebedarf in Sachen Erkenntnislogik indiziert,
dem auf dem theoriegeschichtlichen Stand der Marburger Schule zur Zeit der
Bearbeitung der Marburger Preisaufgabe fiir Cassirer ganz offensichtlich nicht mit
Cohenschen Mitteln begegnet werden konnte. Die Orientierung an der Natorpschen
Version von Erkenntnislogik bringt aber einige ganz grundlegende Orientierungen und
Entscheidungen fiir die Begrifflichkeit von Cassirers systematischem Philosophieren
mit sich. Dariiber hinaus hat sie, was zunichst nicht naheliegend scheint und nur durch
das spezifische, integrative Verhédltnis von Systematik und Historie bei Cassirer

erklarbar ist, nachhaltige Auswirkungen auch auf seine

80 Brief an Gorland v. 5. Dez. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 252-255, hier: S.
252.

81 Der Titel von Cassirers Buch geht auf die Preisaufgabe der Berliner Akademie zuriick; Natorp
hielt ihn fiir zu weit gefasst, vgl. Brief an Gorland v. 13. Jan. 1902, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd.
2, S.270-271, hier: S. 271. Im Brief an Gorland v. 28. Dez. 1901, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2,
S. 267, setzt Natorp bereits voraus, dass Gorland Cassirers Buch kenne.

82 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 576; zur Zeit der Abfassung von Leibniz’ System
bildet das abschlieBende Kapitel, ebd., S. 575-616 (Kap. 16, ,,Das System des kritischen Idealismus™) den
locus classicus des Marburger Systembegriffs. Erst mit der Logik der reinen Erkenntnis als erstem Teil
des Systems der Philosophie, der kurze Zeit nach Cassirers Arbeit erscheint, dndert sich diese Situation,
wiederum durch das Schlusskapitel, vgl. ebd., S. 512-520 (,,Die Logik und das System der Philosophie”).

114



Philosophiegeschichtsschreibung. Das sind die leitenden Thesen fiir dieses wie fiir die
folgenden Kapitel. Erst mit Erscheinen der Logik der reinen Erkenntnis scheint der
angezeigte Theoriebedarf behoben. Gegeniiber dessen umfassender systematischer
Geschlossenheit blieb der Natorpsche Entwurf freilich fragmentarisch — doch genau
dieses work in progress erhob Cassirer zum erkenntnistheoretischen Standard seiner
Leibniz-Interpretation, auch {iber die Cohensche Ursprungslogik hinaus.

Das war den aufmerksamen Zeitgenossen offenbar nicht verborgen geblieben. Im
folgenden sollen das in den Sitzungsberichten der Koniglich Preussischen Akademie der
Wissenschaften zu Berlin verdffentlichte Urteil und die diesem zugrundeliegenden
akademie-internen Gutachten, die erste auBerschulische Kritik an der philosophischen
Arbeit Cassirers, als Zugang zu systematischen und philosophiehistorischen Aspekten
in Leibniz’ System dienen, die aus der Diskussion des Verhiltnisses von Logik,
Mathematik und Wissenschaft folgen. Dabei erscheint insbesondere die Kritik des
Gutachtens von Carl Stumpf als symptomatisch; sie soll im folgenden im Mittelpunkt
der Untersuchung stehen. Stumpf hat nicht nur den systematischen Grundcharakter von
Cassirers Arbeit erfasst. Er hat vielmehr auch ihre leitende Begrifflichkeit und
charakteristische Art der systematischen Konstruktion wahrgenommen und hierbei
sogar deren spezifisches Verhéltnis zu anderen, bereits vorliegenden Marburger
Theoriegestalten angedeutet. Dariiber hinaus gelangte Stumpf zu einer kritischen
Einschitzung der philosophiehistorischen Leistung der Leibniz-Studie, deren Giiltigkeit
sich auch fiir die folgenden philosophiegeschichtlichen Arbeiten Cassirers erweisen
sollte. In dieser Art von Diagnostik liegt die eigentliche Leistung des Gutachtens, das
deshalb in exemplarischer Weise dazu dienen kann, in systematische und historische
Aspekte von Cassirers Arbeit hineinzufiihren. Das Gutachten erweist sich dabei als von
folgenden Gesichtspunkten geleitet:

(1) dem Aspekt der Kantianisierung und deren spezifischer Gestalt als Grundtendenz
der Leibniz-Interpretation Cassirers insgesamt

(2) der Feststellung des systematischen Grundzugs und Erkenntnisinteresses von
Leibniz’ System

(3) dem Hinweis auf die erkenntnislogisch-deduktive Anlage des systematischen
Zentrums der Arbeit

(4) der Bestimmung von ,,Relation” und “Funktion” als leitender Begrifflichkeit der
Systematik

(5) der Diagnose einer Tendenz zum Hegelianismus hinsichtlich der systematischen

wie historischen Ziige der Arbeit.

115



Im weiteren ist zu bedenken, dass Cassirers Auseinandersetzung mit dieser Kritik
zu den direkten Entstehungsbedingungen der ’Studie”, und damit zu denen des spéteren
Erkenntnisproblems gehort. Das 6ffnet den Blick iiber die Werkgeschichte Cassirers
oder die Schulgeschichte der Marburger hinaus auf die epochale Dimension der
vorliegenden Untersuchung. Denn Cassirers spétere philosophische Arbeit an der
Uberschreitung des Cohenschen Szientismus und der historischen Fortschrittsideologie,
sein Versuch, der Philosophie die Welthaltigkeit wiederzugeben, die sie in diesen
Reduktionen eingebiiflt hatte, wird in zentraler Weise initialisiert und motiviert durch
seine Auseinandersetzung mit philosophischer Kritik, die ihm als ernstzunehmende
erschien — so jedenfalls die Grundauffassung der vorliegenden Arbeit. Das Gutachten
der Berliner Akademie représentiert dabei, im Unterschied zum Marburger Gutachten,
in exemplarischer Weise die AuBenperspektive der Zeitgenossen auf die Arbeit
Cassirers; jene liefert wertvolle Einsichten in leitende Begriffe und Theoreme. Dabei ist
in hermeneutischer Hinsicht die prinzipielle Fremdheit der AuBBenperspektive hilfreich.
Dariiber hinaus muss es als Steigerung der Fremdheit des exoterischen Blicks gelten,
dass fiir das ins Detail gehende, unveroffentlichte Gutachten mit dem Brentano-Schiiler
Carl Stumpf ein Vertreter der philosophischen Psychologie betraut war, der bereits als
Kritiker der ,,neukantschen Schule” und der ,,Erkenntniskritik” hervorgetreten war.53
Stumpfs Gutachten wurde von Wilhelm Dilthey uneingeschrénkt geteilt und um eine
eigene Note ergéinzt. Die im Namen der Berliner Akademie geiibte Kritik diskutiert in
der Sache eingehend systematische und philosophichistorische Probleme in Leibniz’
System. Sie bleibt, im Unterschied zu vielen der spdter folgenden Rezensionen, im
Gestus sachlich, auch da, wo die Zugehorigkeit des Begutachteten zur Marburger
Schule thematisiert wird.

Im Jahre 1900 hatte Cassirer seine Marburger Leibniz-Arbeit zur Losung der
Preisfrage der PreuBlischen Akademie der Wissenschaften fiir das Jahr 1901 eingereicht,
nunmehr mit dem ausgearbeiteten letzten, entstehungsgeschichtlich-biographischen Teil

und weiteren, zumeist von Natorp angeregten Erginzungen.®* Die von Wilhelm Dilthey

83 Carl Stumpf (1848-1936) war zu dieser Zeit ordentlicher Professor fiir Philosophie an der
Friedrich-Wilhelms Universitét Berlin, von 1894 an erster Direktor des Psychologischen Seminars,
ordentliches Mitglied der Koniglich PreuBischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Seine Studie
Psychologie und Erkenntnistheorie, in: Abhandlungen der philosophisch-philologischen Classe der
Koniglich Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 19, Abth. 2, Miinchen 1891, S. 465-516,
konfrontierte in kritischer Absicht die Kant-Interpretationen des ,,Kriticismus” und ,,Psychologismus”.
84 Vgl. dazu diese Arbeit, Kap. II,1; zum biographischen Teil vgl. Cassirer: Leibniz’ System, S.
487-531 (,,Vierter Teil: Die Entstehung des Leibnizischen System”). Die Publikation des Jahres 1902
unterscheidet sich von der bei der Akademie eingereichten Fassung durch einige Ergdnzungen im dritten
Teil (,,Die Metaphysik™, ebd., S. 355-482), den Kritischen Nachtrag, der sich ins Verhéltnis zu den

116



und Carl Stumpf im Jahre 1898 entworfene ,,Preisaufgabe” forderte eine ,,systematische
Darstellung der Philosophie”.85 Diese sollte zwar in primir systematischer Absicht die
»Grundgedanken und ihren Zusammenhang” analysieren, aber eben auch deren
historische ,,Quellen und allméhliche Entwickelung” Verfolgen.86 Dabei waren
»thunlichst alle von Leibniz gepflegten Gebiete zu beriicksichtigen”, ,,deductive
Erwédgungen” und ,,der Spielraum blosser Constructionen™ freilich sollten ,,mdglichst
eingeschrinkt werden.”®” Die Akademie sprach Cassirers Arbeit, einer von zwei
eingereichten, nicht den ausgeschriebenen Preis, sondern lediglich das Accessit, den
Nebenpreis, zu.® Der Preis wurde nicht vergeben. Die kurze, in den Sitzungsberichten
verdffentlichte  Beurteilung moniert die ,,Constructionen” wund ,kiinstliche
Interpretation” der Arbeit, vor allem aber ihre ,Einseitigkeit” und das ,,Ziel, in
LEIBNIZ bereits die wesentlichen Anschauungen der KANT ’schen Erkenntnisskritik
nachzuweisen.” In diesem Zusammenhang wiirden ,alle zur Metaphysik im &dlteren
Sinne gehorigen” Teile der Philosophie Leibniz’ vernachldssigt, deren ,,geschichtliche
Stellung” dadurch ,verschoben”.®® Wenn das Urteil in den Sitzungsberichten dennoch
als einigermaflen milde und ausgewogen erscheint, dann deshalb, weil es auch
strategisch motiviert ist, galt es doch, wenigstens die Vergabe des Accessits zu
begriinden. Das wird deutlich, wenn man die Stellungnahme aus den Sitzungsberichten
mit den ihr zugrundeliegenden, weitaus umfangreicheren akademie-internen Gutachten
vergleicht.®® Sie machen erhebliche Bedenken dagegen geltend, Cassirers Arbeit auch
nur die Beigabe zum Preis zukommen zu lassen. Gegen Ende seiner kritischen
Ausfithrungen bemerkt Stumpf, man wiirde ,,diese Arbeit nicht als des Preises wiirdig
erachten konnen; ja man mochte stark zweifeln, ob [man] selbst das Accessit mit 3000
M., welches ausnahmsweise bei dieser Preisaufgabe in Aussicht gestellt ist, dafiir

591

bewilligen diirfe.””" Dilthey pflichtete dem bei und legte ,,Wert” auf die Feststellung,

zwischenzeitlich erschienenen Ver6ffentlichungen zu Leibniz von Russell und Couturat setzt (ebd., S.
532-548) und die Vorrede (ebd., S. IX-XIII).

85 Protokoll der Leibniz-Sitzung v. 3. Febr. 1898, BBAW, PAW (1812-1945), 1I-1X-27, BI. 1.

86 Offentliche Sitzung zur Feier des Leibnizischen Jahrestages vom 4. Juli. Akademische
Preisaufgabe fiir 1901, in: Sitzungsberichte der Koniglich Preussischen Akademie der Wissenschaften zu
Berlin, 34 (1901), Berlin 1901, S. 763-765, hier S. 763.

87 Ebd.

88 Also gerade nicht den ,,zweiten Preis”, wie gelegentlich kolportiert wird, vgl. Sieg: Aufstieg und
Niedergang, S. 333.

89 Sitzungsberichte der Koniglich Preussischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, 34 (1901),
S. 764.

90 Gutachten iiber die akademischen Preisarbeiten fiir 1901, BBAW, PAW (1812-1945), 11-1X-27,
Bl. 23r-26v, hier: S. 26r.

91 Ebd., Bl. 25v-26r.

117



»dass die zweite Arbeit nicht als preisgekront angesehen werden darf’, was ,,durch
Neustellung der Aufgabe” herausgestrichen werden solle.%

So wenig eingingig dieses Urteil in einer Zeit sein mag, in der Ernst Cassirer den
Status eines Klassikers und Begriinders der Kulturphilosophie erreicht hat, so
wohlbegriindet erscheint es aus der zeitgendssischen Perspektive der Aufgabenstellung
der Akademie. Zwar gehorte das Monitum, hier ligen ,,Constructionen” vor, ebenso wie
der Hinweis auf die ,,Methode” bereits zu jener Zeit auch zu den philosophiepolitischen
Chiffren der Kritik an den Arbeiten der Marburger Schule.”® Doch dariiber darf der
deskriptive und sachliche Gehalt, der in diesem Monitum zum Ausdruck kommt, nicht
aus dem Blick geraten; er wird sich aus dem Kontext der Gutachten und der konkreten
Analyse erweisen. Der Begriff der ,,Construction” war jedenfalls ebensowenig nur
Kampfbegriff wie die Feststellung der ,,Methode”, der sich die Arbeit verschrieben
hatte, bloBe Polemik und Ausgrenzungsstrategie. Zumal Cassirers bei der Berliner
Akademie eingereichte Losung der Aufgabe sich, wie bereits erwédhnt, zwei der
theoretischen Axiome Cohens im Titel verklausuliert, aber unverkennbar auf die Fahne
geschrieben hatte. Natorp hat zwar entgegnend auf den prinzipiellen
,»Construktivismus”™ jeglicher philosophischer Darstellung hingewiesen, und das ganz
sicher mit Recht. Doch bezog sich die Kritik Stumpfs an den ,,Constructionen” von
Leibniz’ System hier konkret auf zwei Aspekte, die systematisch-genetische Ableitung
der Grundbegriffe im Zentrum der Arbeit und die Reduktion von Philosophiegeschichte
zur Schreibung der ,,Vorgeschichte” der Kritik der reinen Vernunft, und meinte die
Unangemessenheit von deren Leistungen, wenn es um das Verstehen von Leibniz’
begrifflicher Arbeit und deren historische Verortung ging. Die beiden genannten
Aspekte werden die folgenden Ausfithrungen leiten.

Die sachlichen Deskriptionen und Einschitzungen des Gutachtens geben Einblick,
wie zentrale Sachverhalte von Leibniz’ System von den Zeitgenossen wahrgenommen
wurden, Sachverhalte, die fiir die Philosophiegeschichtsschreibung des frithen Cassirer
charakteristisch geblieben sind. So weist Stumpf gleich eingangs auf den
,hervorstechendste[n] Zug dieser Arbeit” hin, auf ,,das alles beherrschende Streben,
diejenigen Seiten von L[eibniz]” Gedanken mdglichst rein und scharf herauszuschélen,
welche ihn mit Kant [...] verbinden”.®* Diese Feststellung alleine wire zwar fiir eine aus

der Marburger Schule stammende Leibniz-Interpretation nicht eben originell gewesen,

92 Ebd., Bl. 26v.

93 So hat das bereits 1899 Natorp beschrieben, vgl. Brief an Gorland v. 23. Febr. 1899, in: Holzhey:
Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 256.

94 Gutachten, Bl. 23r-24v.

118



auch wenn sie im weiter vorne skizzierten Kontext der unterschwelligen
innerschulischen Debatte und Differenzen iiber das Mal3 an Kantianisierung doch einige
Brisanz gewinnt. Doch geht es dieser ersten, im Unterschied zum Marburger Gutachten
keinerlei pro domo verpflichteten Auseinandersetzung nicht um die blofe
Namhaftmachung des Sachverhalts der Kantianisierung von Leibniz’ System, sondern
um deren besondere Auspriagung, und zwar im mehrfachen Sinne. Zunédchst meint der
Hinweis auf die Kantianisierung im Stile der ,Erkenntniskritik” die
geschichtsphilosophisch geprigte philosophiehistorische Anlage der Interpretation: ,,Es
ist die Methode geschichtlicher Darstellungen, welche Cohen, Natorp u[nd] A[ndere]

»9 Dabei wendet sich

fiir die ganze Entwicklung seit Platon durchzusetzen suchen.
Stumpf ausdriicklich nicht gegen die Motivation der Konstruktion geschichtlicher
Darstellungen von ihrem Ende her, im Gegenteil: ,,Das Princip, aus dem Spéteren das
Friihere zu erkennen, lédsst sich Allgemeinen gewiss nicht als unhistorisches bezeichnen.
Im Lichte der weiteren Entwicklungen mdégen wir die Keime besser verstehen. Und dass
wirklich in L[eibniz] starke Anfinge des , kritischen Idealismus’ liegen, ist
unbestreitbar. Bedenklich ist nur die Einseitigkeit, mit der nur diese Elemente vom
Vler]f[asser] in den Vordergrund gestellt werden, und noch bedenklicher die

»9%  Das Unhistorische der Arbeit, ihre

Umbiegungen, die sie dabei erleiden.
»Einseitigkeit”, ,,Umbiegungen”, der daraus resultierende Mangel an ,,Genauigkeit” und
die ,,Missverstindnisse” sind Resultat einer philosophischen Historiographie, die
vorbehaltlos dem Modell der Vorgeschichtsschreibung der Kantischen Kritik
verpflichtet ist, und entsprechen nicht dem Standard ,.einer objectiven historischen
Forschung”.®” Doch zielt die Kritik an der Kantianisierung dann auf das systematische
Zentrum von Leibniz’ System, die systematische Rekonstruktion einer Erkenntnislogik
Leibniz’. Die dekontextuierende Interpretation der Leibnizschen Begriffe, die
Einzeichnung kontextfremder begrifflicher Bedeutungen, die Leibniz aus historischen
Griinden nicht zu Gebote standen, fiilhrt dazu, dass ,.entscheidende Stellen in der
Auslegung leise retouchiert” werden, etwa im Falle der Umdeutung der Leibnizschen
»relatio” vom ,,Verkniipftsein [...] der Inhalte hin zur ,,Function des Verknl'ipfens”.98
Doch Stumpf hat dariiber hinaus wohl noch anderes im Blick, wenn er andeutet,
dass die hier vollzogene Kantianisierung auch aus Marburger Perspektive in besonders

rigider Weise erfolge, und dann fortféhrt, ,,und zwar mit dem Kant der Erkenntniskritik

95 Gutachten, BI. 24v.
96 Ebd., BI. 25r.

97 Ebd., BL 25v.

98 Ebd., BL 25r-v.

119



in ihrer consequentesten idealistischen Auffassung”.99 Was ist damit gemeint? Die
Chiffre der ,Erkenntniskritik” verweist eindeutig auf das erkenntnistheoretische
Programm Cohens, denn ,,Erkenntnisskritik”, darauf wurde bereits hingewiesen, war
vom Princip der Infinitesimal-Methode an gleichsam programmatisch geworden als der
Cohensche Terminus fiir die Art von gegen jegliche psychologische Vermdgenstheorie
gerichtete erkenntnistheoretische Kant-Lektiire, wie sie als doktrinale Basis der
Marburger Schule betrieben wurde. Was aber bedeutet Stumpfs superlativische
Einschriankung, die in Leibniz’ System zur Anwendung kommende ,,Erkenntniskritik”
sei eine der ,,consequentesten idealistischen Auffassung”? Cohens Selbstbeschreibung
seiner Erkenntnistheorie und Kant-Interpretation als ,idealistisch” war ja bereits
ubiquitdr. Wie also war diese auf dem Stand Marburger Theorie von 1901 im Superlativ
noch zu iiberbieten? Betrachtet man die ausgeprigten und zunehmend radikalisierten
Tendenzen von Cohens erkenntnistheoretischen Bemiihungen, die mit dem 1876
veroffentlichten Vorwort zu Lange einsetzen, die Elimination von Anschauung und
Anschauungsbestandteilen in der Erkenntnis zugunsten reiner Selbsterzeugung des
Denkens zu betreiben, so gibt es fiir diese Frage wohl nur eine Antwort. Die
,consequenteste idealistische Auffassung” meint eben nicht Cohens Theorie, der
Superlativ bezieht sich auf Natorps weitgehend selbstindig betriebene, von dem
Cohenschen Projekt abweichende Versuche in Sachen Erkenntnislogik. Diese sollten
zwar mit dem Erscheinen der Logik der reinen Erkenntnis im Jahre 1902 im Schatten
der konkurrierenden Bemiihungen Cohens stehen, aber bis zum Zeitpunkt von Stumpfs
Gutachten hatte Natorp mit Nombre, temps et espace den bislang konsequentesten,
radikalsten, auf Anschauungselemente vollstindig verzichtenden Versuch einer
kategorial-deduktiven Erkenntnislogik des reinen Denkens vorgelegt. Dass Stumpf
meinte, zwischen Cohens und Natorps erkenntnistheoretischer Arbeit differenzieren zu
konnen, zeigt seine Arbeit liber Psychologie und Erkenntistheorie.**

Auf den Spuren dieser Befunde lokalisiert das Gutachten Stumpfs das zentrale
Erkenntnisinteresse Cassirers im systematischen Teil der Arbeit, in der systematischen
Darstellung der ,,Grundbegriffe”: ,,Der weitaus grosste Teil der Arbeit gilt der
systematischen Entwickelung.” Und wenn Stumpf fortfdhrt, ,,diese wird nicht in das
Geriiste der tberlieferten Disciplinen und ihrer schulmidssigen Abteilungen eingefiigt
sondern nach den eigenartigen Gesichtspunkten dargestellt, welche dem V[er]f[asser]

zufolge die L[eibniz]’sche Gedankenwelt von der Wurzel bis zur Krone beherrschen

99 Ebd., BI. 24r.
100 Vgl. Stumpf: Psychologie und Erkenntnistheorie, S. 480-481; dabei ging es in der Sache um
differente Interpretationen der transzendentalen Deduktion.

120



und erzeugen”, dann ist das nicht nur als kritischer Vermerk des hohen Grades an
interpretatorischer Uberformung von Leibniz’ Philosophie, sondern vor allem auch als
weiterer Hinweis darauf zu lesen, dass der Gutachter sich iiber die Provenienz der

% Um die #uBerste Nihe der

zugrundegelegten Systematik im klaren war.
Cassirerschen Interpretation zu Natorps erkenntnislogischem Versuch oder gar zu
dessen Leibniz-Deutung wahrzunehmen, war es keinesfalls erforderlich, dessen
aullerhalb der Pforten Marburgs wohl unbekannte Antrittsvorlesung tliber Leibniz und
der Materialismus zu kennen. Bereits ein kurzer Blick in die Leibniz-Kritik im Princip
der Infinitesimal-Methode und Kants Theorie der Erfahrung geniigte, um des
Sachverhaltes gewahr zu werden, dass keinesfalls Cohens Deutung hier Pate gestanden
haben konnte. Die Betonung der ,,eigenartigen Gesichtspunkte” in der ,,systematischen
Entwickelung”, die den gesamten Aufbau von Leibniz’ System organisieren, verweist
auf das entscheidende charakteristische Verfahren der begrifflichen Arbeit, das dieses
Werk von den bis dahin erschienenen systematischen Arbeiten der Marburger, vor allem
denen Cohens, unterscheidet. Cassirer will die ,,Grundbegriffe” von Mathematik und
Mechanik im Ausgang von der im vorigen Kapitel erlduterten theoretischen
Grundlegung des Verhiltnisses von Logik, Mathematik und Wissenschaft
erkenntnislogisch deduzieren. Die entsprechenden systematischen Schnittstellen, aus
denen in den folgenden Kapiteln die ,,Grundbegriffe” — so nannte Natorp in seiner
Antrittsvorlesung die Kategorien — entwickelt werden, sind im Einleitungskapitel von
Leibniz’ System bereits exponiert. Das systematisch-erkenntnislogische Projekt von
Leibniz’ System besteht im Grunde in nichts Anderem als dem Versuch einer
genetischen Ableitung der Kantischen Kategorien. Diese Ableitung schlieft die nach
Marburger Lesart der Kritik der reinen Vernunft problematischen Formen der
Anschauung mit ein, transformiert diese aber, dem Modell Natorps folgend, zu
Denkfunktionen. Der Begriff der ,,Denkfunktion™ dient hier als Analogon zu dem der
Kategorie.

Ein weiteres Indiz belegt, dass sich hinter Stumpfs Bemerkung, Leibniz’ System
entfalte seine Systematik nach Maligabe der ,,consequenteste[n] idealistische[n]
Auffassung”, der Hinweis auf Natorps Entwurf einer deduktiven Erkenntnislogik
verbirgt. Denn das Gutachten betont auch die den ,eigenartigen Gesichtspunkten”
zugrundeliegenden Begriffe, die gleichsam ,,die L[eibniz]’sche Gedankenwelt von der
Wurzel bis zur Krone beherrschen und erzeugen” — auch diese Begrifflichkeit

entstammt der philosophischen Arbeit Natorps. So arbeitet das Akademie-Gutachten als

101 Gutachten, BI. 24r.
121



systematischen ,,Grundzug der ganzen Darstellung” die konsequente Zentrierung von
Leibniz’ System um die Begriffe von Relation und Funktion heraus. % Stumpf erldutert
die damit einhergehende Umdeutung aller Inhalte des Denkens zu
,Bewusstseinsfunctionen” an einigen tragenden Beispielen. So bezeichne der Begriff
der Kraft nach Cassirer ,,kein Objekt, sondern die Grundbedingung der Verkniipfung, in
der uns Erscheinungen zu realen Objekten werden”; statt ,,/nhalt des Denkens” zu sein,
reprasentiere er ,,die Einheit und Identitit der Denkfunktion selbst.”'® Wie die
,Begriffe der Bewegung, der Masse, Kraft, Ursache” und der Substanz werden auch
Raum und Zeit, so Stumpf, einer strikten Deutung als bloe Relationen unterworfen.
Das ,.Ich selbst” sei nur ,,der Correlationsbegriff fiir die Mannichfaltigkeit der in ihnen
[i.e. den Phdnomenen] verkniipften Erscheinungen” und somit nichts anderes als ,,die
Verkniipfungsfunktion selbst”. % Diese Aufldsung und Ubersetzung aller Denkinhalte
in Funktionen und Relationen ist Stumpf zufolge so konsequent durchgefiihrt, dass sie
sogar den Begriff der Relation selbst erfasst: ”Wo L[eibniz] von einer proportio oder
relatio spricht, ist es dem V[er]flasser] nicht das Verkniipftsein, Bezogensein der
Inhalte, sondern stets die Function des Verkniipfens, Bezichens.”1%

Der Verfasser des Akademiegutachtens hat damit nicht nur das systematische
Kernstiick der Leibniz-Deutung Cassirers erfasst, sondern er hat gerade das gegeniiber
den Cohenschen Basistheoremen innovative Moment in der Erkenntnislogik von
Leibniz’ System benannt. Die Auflosung der Relata in Relationen und reine
Denkfunktionen verdient nicht alleine deshalb Beachtung, weil sie von besonderer
Bedeutung fiir die Herausbildung eines origindren systematischen Ansatzes im Denken
des frithen Cassirer ist, sondern auch deshalb, weil aus diesem systematischen Ansatz
heraus auch die Logik des Erkenntnisproblems und damit seiner Geschichtsschreibung
entwickelt wird. Das deutete sich schon in der Analyse der genetischen Ableitung an
und wird sich als das zentrale Theorem der ersten beiden Binde des
Erkenntnisproblems erweisen. Die durch die Relationalisierung und Funktionalisierung
der Denkinhalte und “Grundbegriffe” erzeugte Dynamik des Systematischen
transformierte Cassirer zu einer historischen Dynamik. Doch nicht nur die
Theoriebildung des frilhen Cassirer wird damit verstehbar, sondern auch die
Theoriegeschichte der ”Marburger Schule” zwischen erster und zweiter Generation.

Denn die von Stumpf herausgearbeitete Systematik von Relation und Funktion ist nichts

102 Gutachten, BIl. 24v.

103 Ebd., vgl. Cassirer: Leibniz’ System, S. 349.
104 Ebd., Bl. 24v.

105 Ebd., Bl. 25v.

122



anderes als die historische Applikation eines Theoriekomplexes, den Paul Natorps von
1887 an zu entwickeln suchte und der eine weitgehende, von diesem oOffentlich als
solche nicht ausgewiesene Differenz zu Cohens ”Urteil des Ursprungs” markiert. Doch
schulintern wurde iiber diese Divergenzen dabattiert.’®® Unter dieser Perspektive
erscheint abermals der scheinbar marginale historische Umstand als signifikant, dass es
Cassirers Lehrer Natorp war, der die Aufgabe formuliert hat, aus deren Beantwortung
Leibniz’ System hervorgegangen ist: es sind gerade Theoriemotive des Natorpschen
work in progress, an die Cassirer seine Leibniz-Darstellung anschlie3t, wie das folgende
Kapitel zeigen wird. Auch dieser Befund muss zu einer Revision der Rolle Natorps fiir
die Formation der Marburger Schule fiihren.

Im Ausgang vom Befund der zentralen Rolle der "Entwickelung” oder Deduktion
hélt Stumpf ein weiteres Moment der Leibniz-Darstellung Cassirers fest, das konstitutiv
fiir Cassirers Uberlegungen zur Philosophiegeschichtsschreibung im Erkenntnisproblem
werden sollte: ”Der V[er]f[asser] geht hierin [i.e. der Entwicklung] soweit, dass man
statt L[eibniz] oftmals nicht blos Kant sondern sogar Fichte und Hegel zu horen

glaubt.” %’

Das ist der fritheste Hinweis auf die Frage nach dem versteckten
Hegelianismus in Cassirers Arbeiten. Die Bestimmung der “Grundbegriffe” oder
Kategorien, so Cassirer, hat aus dem “Zusammenhang des logischen Systems” zu
erfolgen. ”Zusammenhang aber ist flir das Denken nur dort vorhanden, wo es ihn nach
eigenem Prinzip hervorbringt [Hervorh. HKO].”**® Entscheidend fiir diese Applikation
von Cohens Theorem der Selbsterzeugung der Denkinhalte ist die Logik des Ubergangs:
”Die Begriffe und Erkenntnisse miissen also, um in ihrem Beisammen verstanden zu
werden, in kontinuierlicher Verdnderung nach einem bestimmten Gesetz des
Uebergangs auseinander hervorgehend gedacht werden. Das System der Begriffe muss
den Gedanken der Entwicklung in sich aufnehmen. Das leitende Prinzip dieser
Entwicklung ist wiederum der Gedanke der Kontinuitit, der somit jetzt eine neue
Funktion erhélt, indem er die Forderung eines gesetzlichen Zusammenhangs der

5,109

Erkenntnisprobleme vertritt. Zeichnete sich der “Charakter eines Systems” von

”Philosophie als Kritik” fiir Cohen noch durch die ”Sammlung” der aus den Kategorien

106 Diese Differenz zwischen Cohen und Natorp findet sich dargestellt bei Holzhey: Cohen und
Natorp, Bd. 1, S. 107-127; expliziert hat Natorp sie in einer nach Einspruch Cohens nicht in den Druck
gelangten, fiir die Kantstudien verfassten Kritik der Logik der reinen Erkenntnis aus dem Jahre 1902; ihr
Entwurf ist unter dem Titel Zu Cohens Logik verdffentlicht in Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 6-
40, zu Cohens Einspruch vgl. auch Brief von Natorp an Gorland v. 21. Nov. 1902, ebd., S. 299-303, hier
bes. S. S 300-302. Vgl. auch die von Holzhey abweichende Deutung der Kritik Natorps bei Stolzenberg:
Ursprung und System, S. 61-141.

107 Gutachten, Bl. 24r.

108 Cassirer: Leibniz’ System, S. 220.

109 Ebd.

123



hervorgehenden Lehrsdtze aus, so bedeutet demgegeniiber die Primisse eines
kontinuierlichen Hervorgehens der “Grundbegriffe” auseinander eine erhebliche
Verschirfung fiir den Systembegriff. '

Stumpfs Andeutung eines ,Hegelianismus’ reicht freilich tiber den Ansatz zur
erkenntnislogischen Ableitung der ”Grundbegriffe” hinaus, und muss iiber die logische
Deduktion auch hinausgehen, soll diese philosophiehistorische Chiffre in dem

Zusammenhang irgendein Recht haben. ™

Worauf der Hegelianismus-Verdacht abzielt
wird deutlich, wenn Cassirer fortfdhrt, seine These von der genetischen Deduktion der
Kategorien lasse sich ”am klarsten in der Betrachtung der historischen Entwicklung
darstellen [Hervorh. HKO].”**? Im Lichte der im vorigen Kapitel skizzierten
typologisierenden Philosophiegeschichtsschreibung bekommt der Verweis auf die
“historische Entwicklung” freilich einen doppelten Sinn. Zum einen dienen die von
Cassirer angefiihrten historischen Zitate — ganz unhegelianisch — lediglich als
historische Belege fiir seine systematische These, das ”System der Begriffe” miisse “den
Gedanken der Entwicklung in sich aufnehmen”, so etwa die Kowvwovia Tov yevov Platons
als antike Entsprechung oder das ”Prinzip der Identitdt” der Eleaten als Gegenbeispiel
eines Denkens, das in der Bestimmung Begriffe starr und beziehungslos
nebeneinander” stelle. Die Beleg-Funktion hat auch das Gutachten vermerkt.™*® Doch
unter dem Aspekt der im vorigen Kapitel skizzierten immanenten Geschichte in
Leibniz’ System erscheinen die zitierten systematischen Positionen selbst als
exemplarisch fiir das genetische Hervorgehen einer historischen Position aus der
anderen: zuerst wird die Differenz (,,Verschiedenheit”) zwischen Begriffen in ihrer
Bestimmtheit festgehalten und als Gegensatz gedeutet; dieser systematischen
Bestimmung soll der eleatische Standpunkt entsprechen, und auch die griechische

114 .o
Der Preis dieser vom

Mathematik und Aristoteles werden auf diese Seite geriickt.
Ganzen, von der “Einheit der Prinzipien”, her betrachtet defizienten scheinbaren
Einfachheit” gegeniiber der ”wahre[n] Einfachheit” besteht im Verlust “der Erkenntnis
vom Zusammenhang” zugunsten ’triviale[r] sinnliche[r] Anschaulichkeit”. Platons
“Begriff der kowwvia tov yeveov” erscheint demgegeniiber als Fortschritt, der die
eleatisch-aristotelische Position voraussetzt, dann gleichsam die systematische und

zugleich historische Gegenthese dazu bildet, dabei aber nicht mehr schlechthin im

110 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 578.

111 Nicht zu Unrecht fithrt Stumpf an dieser Stelle eben auch Fichte an, dessen Erwdhnung eben auf
die blof logische Deduktion von Kategorien aus dem reinen Denken verweist; vgl. Gutachten, BI. 24r.
112 Cassirer: Leibniz’ System, S. 220.

113 Gutachten, BI. 23r.

114 Cassirer: Leibniz’ System, S. 221-222.

124



Widerspruch verharrt, sondern in ”Gemeinschaft und im Prozess ihrer wechselseitigen
Durchdringung” die Ideen ”den Inhalt der Erkenntnis” hervorbringen 1a6t. Fiir Cassirers
Verfahren der Identifikation systematischer Positionen mit historischen und der quasi-
dialektischen Genese einer kategorialen Stufe aus einer vorhergehenden gibt es in
Leibniz” System Beispiele zuhauf. Dieses Verfahren instrumentalisiert die
Dekontextuierung und Ubertragung von Begriffen, Theoremen oder Positionen. So wird
hier im erwdhnten Beispiel der Standpunkt der schlechthinigen Differenz von Begriffen
zundchst am Beispiel des antiken Verhdltnisses von Arithmetik und Geometrie
thematisiert, dann aber der mathematische Ort der Problematik mit der Negation dieser
absoluten Entgegensetzung von Begriffen in Platons kowvovia tov yevov verlassen und
der Sachverhalt als erkenntnistheoretischer weiterdiskutiert. Cassirers Verfahren spielt
mit dem Verhéltnis von partiellem und absolutem Widerspruch und dem Modell eines
begrifflichen und historischen Prozesses immer weiter fortschreitender Bestimmung hin
zum ,Wahren’ — auch das, so muss man wohl feststellen, ist an der Hegelschen
Dialektik geschult: ”Das Entgegengesetzte kann nun nicht mehr schlechthin als
Widerspruch gelten, da es in diesem gemeinsamen Prozess befasst ist und in ihm erst
seine Bestimmtheit als unterschiedenes Einzelne erhilt [Hervorh. HKO].”*® Diesem
begrifflich-historischen Prozess zugrundeliegt die Opposition von Aristotelismus und
Platonismus, sie erscheint als dessen Movens. Die erwédhnte Doppeldeutigkeit der
historischen Zitate — als simple Belegstellen und als Reprdsentation historisch-
systematischer Stufen — kaschiert indessen die hegelianisierenden Tendenzen der
Darstellung; in dhnlicher Weise fungiert die fehlende Durchgéngigkeit der stufenweisen
Argumentationsstruktur in Leibniz’ System. Man wird wohl am zutreffendsten von
einem Hegelianismus der Latenz sprechen miissen, der sich in der Darstellung partiell
manifestiert.

Diese Verschrinkung systematischer und historischer Momente 146t das
konstruktive Moment der Cassirerschen Darstellung stark in den Vordergrund treten —
die Kritik an deren ”Constructionen” verweist also nicht nur auf eine gédngige Chiffre

der Kritik an den Marburgern, sondern greift weiter zuriick auf einen Topos der Hegel-

115 Ebd., S. 222. Kdhnke: ,,Unser junger Freund” — Hermann Cohen und die Vélkerpsychologie, in:
Marx / Orth: Hermann Cohen und die Volkerpsychologie, 2001, S. 62-77, hier: S. 75, hat dieses
Verfahren der Dekontextuierung von Begriffen zutreffend als Vorgehen Cohens beschrieben, und es 143t
sich in transformierter Gestalt auch fiir Cassirer nachweisen — mit dem Unterschied, dass Cassirer die
Dekontextuierung ausnutzt, um den Begriff in neue Kontexte zu iibersetzen — hier: die Ubersetzung von
mathematischen in erkenntnistheoretische Kontexte — oder, in Analogie zur Hegelschen Dialektik, den
neuen Zusammenhang als den wahren auszuweisen, wie im Falle des Ubergangs von formaler Logik zur
Erkenntnislogik.

125



Kritik im Zeitalter des Zerfalls der idealistischen Systeme.116 Das Gutachten Stumpfs
moniert denn auch, dass der Aspekt der "historischen Folge” in der Darstellung durch

117
In

die Uberformung des systematisch-deduktiven Momentes beschidigt werde.
dieser Perspektive muss der mit der iibrigen Darstellung in keinem Zusammenhang
stehende vierte Teil von Leibniz’ System tlber “Die Entstehung des Leibnizischen
Systems” als Versuch einer Art von Konzession an das Gebot der "historische[n] Folge”
erscheinen, und Stumpf konzedierte denn auch, “dass diese Sorglosigkeit in Hinsicht
der historischen Folge [...] in den spiteren Teilen des Werkes immer weniger zu
bemerken” sei.™®

Die folgenden Kapitel werden an die Ausfithrungen zum erkenntnislogisch-
deduktiven Moment und die Leitbegriffe von Relation und Funktion anschlieBen und
das systematische Zentrum von Leibniz’ System im Kontext seiner Entstehung aus
Natorps Erkenntnislogik rekonstruieren. Den Teil zu Leibniz’ System wird die von
Stumpf angerissene Frage nach der Kantianisierung der Darstellung Cassirers
beschlieflen. Die Frage nach dem Hegelianismus in der

Philosophiegeschichtsschreibung Cassirers soll sodann im Zusammenhang des

Erkenntnisproblems diskutiert werden.

116 Die Geschichte des Begriffs der Konstruktion als eines Kampfbegriffs im 19. Jahrhundert ist
génzlich ausgeblendet bei Konig: [Art.] Konstruktion, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd.
4, 1976, Sp. 1009-1015.

117 Gutachten, BI. 23r: ,,der V[er]f[asser] [macht sich] nichts daraus, gelegentlich auch die
historische Folge der Ausserungen, die er zum Beleg anfiihrt, in bedenklichem Masse umzukehren. So
citiert er gleich auf den ersten Seiten (S. 3) dafiir, dass der Zusammenhang zwischen Mathematik und
Logik fiir L[eibniz] zum Ansatzpunct der Untersuchung wurde, eine Ausserung an Wagner aus
L[eibniz]’s 50. Lebensjahr (1696), und dafiir (S. 4), dass ihm hierbei das Princip der Identitit geniigend
erschien, einen Brief an Clarke 1715; worauf wir mit Wendungen wie ,nunmehr, von nun an’ zu
Ausserungen weitergefiihrt werden, die um 20 Jahre zuriickliegen (S. 6).”

118 Ebd.; vgl. Cassirer: Leibniz’ System, S. 487-531.

126



4.  Objektivation, Funktion, Relation — Entstehung und Grundbegriffe von
Paul Natorps Entwurf zu einem System der ursprunglichen Denkfunktionen
von 1900

Fiir die skizzierte Art von genetischer Ableitung der Kategorien gab es innerhalb der
Marburger Schule in der Zeit bis zum Abschluss der Arbeit fiir die Berliner Akademie
nur ein Modell — Paul Natorps fiir den ersten internationalen Philosophenkongref3 1900
in Paris verfassten und noch im selben Jahr publizierten Versuch Nombre, temps et
espace dans leurs rapports avec les fonctions primitives de la pensée [Zahl, Zeit und
Raum in ihren Beziehungen zu den urspriinglichen Denkfunktionen].119 Doch nicht nur
die besondere Form des deduktiven Verfahrens — in seinen eigenen Worten: die “ganz
radikale Ableitung aller [...] Begriffe” — erweist Natorp als dasjenige der beiden
Marburger Schulhdupter, dem Cassirer die zentralen Impulse fiir die systeminterne
Ausgestaltung seiner Leibniz-Monographie verdankt."®® Auch hinsichtlich der
Leitbegriffe dieser genetischen Deduktion, der Begriffe von Relation und Funktion, wie
des Ausgangspunktes, des Gedankens der prozessualen Verfasstheit des Denkens,
erscheint der Essai de deduction, so der Untertitel der Arbeit, eine geradezu
malstibliche Grofe fiir das systematische Zentrum von Leibniz’ System darzustellen.
Das gilt im {ibrigen auch, wie zu zeigen sein wird, fiir zahlreiche andere grundlegende
Theoriemotive von Cassirers Leibniz-Arbeit, wie beispielsweise die Transformation der

Anschauungsformen zur Denkfunktionen. Freilich handelt es sich bei Natorps ”System

119 Natorp: Nombre, temps et espace dans leurs rapports avec les fonctions primitives de la pensée,
in: Bibliothéque du congres international de philosophie. [Bd.] 1: Philosophie générale et métaphysique,
Paris 1900, S. 343-389. Die Abhandlung ist am 1. Dezember 1900 erschienen, vgl. auch Brief Natorps an
Gorland v. 1. Jan. 1901, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 263. Der erste Congres International de
Philosophie fand vom 1. — 5. August 1900 anlidBlich der Pariser Weltausstellung statt. Natorp gehorte,
neben Rudolph Eucken, Kuno Fischer, Georg Simmel, Eduard Zeller und weiteren Vertretern der
deutschen Philosophie zum ,,Comité de Patronage” des Kongresses. Im Mittelpunkt der Sektion zur
»Philosophie générale er Métaphysique”, fiir die Natorp seine Abhandlung verfasst hatte, stand das
Verhéltnis von Philosophie und Wissenschaften, vgl. Boutroux: Introduction, ebd., S. XI-XXII; zum
Pariser Kongref3 als Antwort auf die Krise der Epistemologie angesichts der Entwicklungen in den
Naturwissenschaften vgl. auch Castelli Gattinara: Epistémologie 1900. La tradition frangaise, in: Revue
de Synthése 122 (2001), S. 347-364, bes. S. 351-355, das Verhéltnis der Philosophie zu den
Wissenschaften wird hier allerdings einseitig und wenig ergiebig lediglich als Herrschaftsverhéltnis
betrachtet. Natorp hat am KongreB3 selber nicht teilgenommen, und sein Entwurf ist wohl, anders als
beispielsweise der des ebenfalls abwesenden Simmel, auch nicht zum Vortrag gekommen; vgl. den
Kongrefbericht, verdffentlicht im Sept. desselben Jahres in: Revue de métaphysique et de morale 8
(1900), S. 503-698, die Zusammenfassung von Natorps Abhandlung trdgt hier noch ihren urspriinglichen
Titel Le nombre, le temps et I'espace, dans leur relation aux fonctions fondamentales de la pensée, essai
de déduction, vgl. ebd., S. 568-569, wo betont wird, es handele sich um eine ,,sehr wichtige Abhandlung”:
,»Ce trés important mémoire se préte malaisément a 1’analyse: M. Natorp y propose une nouvelle
déduction des catégories” (ebd., S. 568).

120 Brief an Gorland v. 24. Aug. 1902, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 295.

127



der urspriinglichen Denkfunktionen” — die Uberschrift des ersten Abschnittes mag zur
treffenden Charakteristik des Ganzen dienen — um ein work in progress, ein Projekt, das
einige Monate vor der Abfassung des Akademie-Gutachtens zwar in einer sachlich
ebenso wie programmatisch geschlossenen und inhaltlich konsequenten Skizze
vorgetragen und publiziert worden war, das aber eben doch nur den Ansatz zu einem
System lieferte, denn Natorp hatte sich auf die Deduktion der Quantitéts-, der Qualitéts-
und der Relationskategorien beschrinkt.

Der Essai de déduction entwirft erstmalig die Skizze einer deduktiven Logik der
Erkenntnis, die die gesetzméBigen Bedingungen der Gegebenheit des
Erkenntnisgegenstandes und seiner Konstruktion im bloen Denken, unter

121 Der Aufsatz

vollstindigem Ausschluss von Anschauungselementen, thematisiert.
wird in der Natorp-Forschung kaum gewiirdigt, wohl wegen seiner Skizzenhaftigkeit,
moglicherweise auch wegen der Unzufriedenheit seines Verfassers mit ihm.*?? Er
verdient jedoch gerade erhohte Aufmerksamkeit, weil er eine Zdsur in Natorps
Bemiihen markiert, die Problembestinde seiner theoretischen Aufsitze seit 1887 zu
einer gegeniiber Cohen eigenstindigen Antwort aufzulosen, die zugleich den
schulimmanenten Theoriebestand weiterentwickelt. Hinter Natorps “System der
urspriinglichen Denkfunktionen™ verbirgt sich nichts Anderes als die eigenstidndige
Skizze einer Logik reiner Erkenntnis, die sich freilich durch einige Charakteristika
grundlegend von Cohens zwei Jahre spiter veroffentlichtem Buch unterscheidet. Zu
diesen Differenzen gehort, neben der erwéhnten deduktiven Anlage und der leitenden
Begrifflichkeit von Relation und Funktion, Natorps Versuch einer Grundlegung des
Erkennens in den Denkfunktionen. Dieser Ansatz richtete sich gegen den Ausgang der
Erkenntnislogik von einer Logik des Urteils, wie er sich in Cohens Arbeiten spitestens
von der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung an gezeigt hatte und in der
Logik der reinen Erkenntnis konsequent realisiert wurde. Natorp war sich iiber diese
und weitergehende Divergenzen in Sachen Erkenntnistheorie zwischen ihm und Cohen
vollig im klaren, wie er im oben bereits erwdhnten Brief an Gorland beildufig
eingesteht: ”Ich bin da [in Nombre, temps et espace] nirgend bei Kant u[nd] Cohen
einfach stehen geblieben: ich finde bei beiden nicht eine ganz radikale Ableitung aller

dieser Begriffe; es wird zu viel aus der zur Zeit geltenden Wissenschaft entnommen wo

121 Vgl. Natorp: Nombre, temps et espace, S. 343.

122 Auch Holzhey bildet hier keine Ausnahme und hélt sich mit Nombre, temps et espace nicht lange
auf, vgl. ders.: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 114-116; Natorps Ungeniigen an seinem Essai bezieht sich
freilich tiberwiegend auf die franzdsische Sprache, die er fiir nicht in der Lage hielt, die von ihm
skizzierten erkenntnislogischen Sachverhalte angemessen wiederzugeben, vgl. Brief an Gorland, ebd.,
Bd. 2, S. 263-264, hier: S. 263.

128



29

doch grade heute in diesen Dingen wieder ,alles fliesst’.” Und dann folgt in diesem
Brief der Satz, der gleichsam zum Wegweiser fiir Cassirers philosophische Anfiange,
vor allem denen im Erkenntnisproblem, werden sollte: ”Wissenschaft ist nie ein
,Faktum’, sondern stets fiens.”*?3

Die Implikationen des Natorpschen Ansatzes, wie sie nicht nur in diesen
AuBerungen zum Ausdruck kommen, sind weitreichend, und es geniigt an dieser Stelle
erst einmal, die in ihnen enthaltenen Theoriemotive zu benennen. Natorp hilt (1)
offenbar ein Modell strenger genetisch-kategorialer Deduktion fiir die einzige
Theoriegestalt, die einer Logik reiner Erkenntnis angemessen war; er legte dafiir (2) den
Ansatz bei den Denkfunktionen zugrunde, nicht den beim Urteil. Natorp war sich (3) im
klaren dariiber, dass er mit beidem den Boden der Kantischen Philosophie — das
Akademie-Gutachten zu Leibniz’ System meinte spéter: in Richtung eines
Fichteanismus oder Hegelianismus — ebenso verliel wie die durch Cohen gelegte und
tatkriftig fortentwickelte theoretische Basis der Marburger Schule. (4) Er verstand
offenbar seinen Ansatz einer Erkenntnislogik als Kritik am Basistheorem des “Factums
der Wissenschaft” und betrieb somit auch in dieser Hinsicht eine Art der
Weiterentwicklung der Marburger erkenntnistheoretischen Grundlagen — allerdings in
eine andere als die von Cohen eingeschlagene Richtung, in Richtung der
Dynamisierung des Szientismus. Damit ist die innerschulische Konstellation skizziert,
in der Cassirer seine Arbeit an Leibniz’ System begann und abschloss sowie das
Erkenntnisproblem vollendete — und diese Skizze erfolgt nur im Hinblick auf die
Theoriebildung des frilhen Cassirer. Alle aufgefiihrten Theoriemotive werden,
Leitmotiven gleich, fiir dessen Konzeption und Ausgestaltung des Verhéltnisses von
Systematik und Historie eine tragende Rolle spielen. Dabei gehort es zur historischen
Dynamik dieser Konstellation, dass auch hier die Dinge im FlieBen waren, dass die
Protagonisten, heilen sie nun Cohen, Natorp oder Cassirer, an einem groBangelegten
work in progress arbeiteten, dessen Richtung fiir sie kaum zu {iberblicken war. Nur
dreierlei ist von diesem Zwischenbefund aus und im Riickblick sicher feststellen:

dass erstens genau zu dem Zeitpunkt, da die Schuldoktrin fixiert wurde, zwischen
den Jahren 1902 und 1903 also, deren Basis in den sich ausprigenden divergenten
Ansitzen Cohens und Natorps bereits in Auflosung begriffen war;

dass zweitens die Fixierung auf die Figur Cohens und deren Dominanz bei der
Schreibung der Theoriebildung der Marburger Schule ebenso aufzugeben, weil

sachunangemessen ist wie die weitgehende Orientierung an der Logik der reinen

123 Brief an Gorland v. 24. Aug. 1902, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 295.
129



Erkenntnis. Aus der Perspektive der Zeitgenossenschaft vollzieht sich die
Theoriebildung innerhalb der Schule spitestens mit Natorps Aufsatz Quantitdt und
Qualitdt im Begriff von 1891 — mehr als zehn Jahre vor Erscheinen der Cohenschen
Logik! — eben nicht dergestalt, dass Natorps Rolle sich als Versuch beschreiben lief3e,
“die Radikalitit der Position Hermann Cohens zu entschirfen”.*** Eine
erkenntnistheoretische Position Hermann Cohens” zeichnete sich auf dem Stand von
1891 ebenso wie auf dem von 1900 auf der Basis der zweiten Auflage von Kants
Theorie der Erfahrung zwar ab, war aber als eigenstindiges, nicht lidnger
kantinterpretatorisches Unternehmen nur in Umrissen klar auszumachen. Die
Theoriebildung innerhalb der Schule ist angemessen nur innerhalb eines
konstellationshistorischen Ansatzes zu thematisieren, denn die Dynamik des
historischen Verhéltnisses zwischen Cohen, Natorp und Cassirer erfillt alle
Bedingungen einer philosophischen Konstellation. Zu diesem historiographischen
Ansatz gehort auch, dass das Augenmerk abgezogen wird von der ausschlieSlichen
Fixierung auf philosophische ,Growerke’ und hingelenkt auch auf Briefe, Entwiirfe,
Vortriage, Aufsitze, Unpubliziertes — denn die immer wieder wie selbstverstdndlich
angenommene Inferioritit der philosophischen Position und innerschulischen Rolle
Natorps beruht auch — wie schon im Falle seiner Antrittsvorlesung zu Leibniz zu sehen
war — auf dem work in progress-Charakter seines sich erst sehr allmidhlich
konturierenden, sich in seiner Entstehung iiber mehr als eine Dekade hinziehenden
erkenntnislogischen Projektes und der damit einhergehenden Publikations- resp.
Werklage;125

dass drittens von hier aus die Theoriebildung des friihen Ernst Cassirer ebenso
wie seine Stellung innerhalb dieser Konstellation neu zu bestimmen und zu bewerten ist
— auch und gerade in ihren Implikationen fiir und Auswirkungen auf die spétere
Theoriegestalt seiner Arbeiten nach der Wende zur Kulturphilosophie. Cassirers

philosophische Sozialisation und Prigung vollzieht sich in der Rezeption, in der

124 Marx: Die philosophische Entwicklung Paul Natorps im Hinblick auf das System Hermann
Cohens, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 28 (1964), S. 486-500, hier: S. 492. Marx kommt
freilich das Verdienst zu, iiberhaupt zwischen der Position Cohens und Natorps unterschieden und
letzterem eine eigenstdndige erkenntnistheoretische Auffassung zugestanden zu haben. Doch verlagert er
dessen philosophische Position auf das ,,Problem der Psychologie” (ebd., S. 492-496) und damit auf
dessen Spétphilosophie und nimmt somit die Logik der reinen Erkenntnis zum Ausgangspunkt und
MaBstab seiner Analyse. Wirklich durchgefiihrt und auch auf die frithen Arbeiten ausgedehnt hat den
Forschungsansatz bei den Divergenzen zwischen Cohens und Natorps Erkenntnistheorie Holzhey: Cohen
und Natorp, Bd. 1, passim; seine Arbeit scheint indessen auch an der Praponderanz der Cohenschen
Auffassungen festzuhalten.

125 Einmal mehr muss hier auf Holzheys auB3erordentliche Leistung hingewiesen werden, der eine
Vielzahl an Dokumenten aus dem Nachlass Natorps verdffentlicht hat, vgl. ders.: Cohen und Natorp, Bd.
2, passim.

130



Aufnahme, Zuriickweisung, Weiterbildung der Arbeiten und Projekte seiner Lehrer, und
das heif3t: sie vollzieht sich in der Positionierung innerhalb der skizzierten Konstellation
und damit als Teil von ihr.

Im folgenden sollen erstens kurz Vorgeschichte und Problemstellung umrissen
werden, aus denen Natorp seine Deduktion der urspriinglichen Denkfunktionen”
entworfen hat, zweitens muss dann der Ansatz von Nombre, temps et espace selbst
beschrieben werden und drittens ist abschlieBend zu zeigen, wie Cassirer diesen Ansatz
aufnimmt und dem systematischen Zentrum der Leibniz-Darstellung einzeichnet. Dabei
soll immer mitberticksichtigt werden, wie Cassirer sich zu den entsprechenden — und im
Sinne einer philosophischen Konstellation auch: konkurrierenden — Theoriemotiven
Cohens verhidlt. Die iibergreifende leitende, in der detaillierten Darstellung zu
erhirtende These dazu ist, dass Cassirer eine Art vermittelnder Stellung zwischen den
Positionen Natorps und Cohens einnimmt.

Wie kam Natorp dazu, in der Abhandlung des Jahres 1900 beim reinen Denken
und seinen Kategorien anzusetzen? Im Ausgang vom “Factum der Erkenntnis” und der
daran anschlieenden Frage nach der Gegebenheit des Erkenntnisgegenstandes wird
dieser Ansatz bereits in den frilhen Aufsdtzen Uber objective und subjective
Begriindung der Erkenntnis von 1887 und Quantitit und Qualitdit in Begriff, Urtheil

126 . .
In 1innerschulischer

und gegenstindlicher Erkenntnis von 1891 vorbereitet.
Perspektive lieBe sich sagen, dass Natorp mit diesen rein systematischen Aufsitzen in
entschieden radikalerer Weise, als Cohen das getan hatte, Ernst machte mit der seit dem
Princip der Infintesimal-Methode von 1883 und der zweiten Auflage von Kants Theorie
der Fahrung von 1885 sich abzeichnenden Elimination der aus der Anschauung
gewonnenen Erkenntnisbestandteile zugunsten der AusschlieBlichkeit der Elemente
reinen Denkens. Das Projekt, mit dem Natorp im Aufsatz von 1887 dieses Ziel verfolgt,
ist das einer Logik “als einer allgemeinen, die Wahrheit der Erkenntnis begriindenden
Theorie”.*?’  Ausdriicklich soll die Erkenntnislogik von keiner “besonderen
Wissenschaft”, wie etwa der Psychologie, so wie im Falle Langes, oder “irgendeiner
besonderen wissenschaftlichen Erkenntnis” abhédngen, sondern umgekehrt der

Wissenschaft zugrundeliegen.*?® Erkennen wird bereits hier in einem ganz allgemeinen

Sinne als synonym mit Denken verstanden, dessen allgemeinste Grundbestimmung

126 Natorp: Uber objective und subjective Begriindung der Erkenntnis, in: Philosophische
Monatshefte 23 (1887), S. 257-286 u. ders.: Quantitit und Qualitét in Begriff, Urtheil und
gegenstandlicher Erkenntnis. Ein Kapitel der transcendentalen Logik, in: Philosophische Monatshefte 27
(1891), S. 1-32 u. 129-160

127 Natorp: Uber objective und subjective Begriindung, S. 264.

128 Ebd.

131



freilich ”’synthetische Verkniipfung” der "Mannigfaltigkeit der Erscheinungen in der
Einheit des Gesetzes™ sein soll.*?® Nun geht es Natorp in der Folge darum, den Begriff
von Erkenntnis und ihrem Gegenstand auf den Begriff von wissenschaftlicher
Erkenntnis zu reduzieren. Dabei zielt seine Argumentation in der Folge darauf, das
Element der Subjektivitit aus dem Begriff wissenschaftlicher Erkenntnis
auszuschlieBen, indem als einzige “positiv[e]” Bestimmung von Subjektivitit “das
Erscheinen” zugelassen, zugleich aber Wissenschaft als bloBer Gesetzeszusammenhang,

d:130 bR

jenseits von Erscheinung oder Phidnomenalitdt bestimmt wir in der Reduction

auf’s Gesetz vollzieht sie [i.e. die Wissenschaft] die Objectivierung der
Erscheinung”.**' Ebenso reduktiv interpretiert Natorp den Begriff des Gegenstandes,
wenn er bemerkt, der ”Gegenstand bedeutet positiv das Gesetz”.*** Mit Recht ist von
Holzhey festgestellt worden, dass die von Natorp intendierte AusschlieBung von
Erscheinung und Mannigfaltigkeit qua Subjektivititsbestandteil in ihrem Resultat
hochst zwiespaltig bleibt, ist das aus dem Erkenntnisbegriff Ausgeschlossene doch in
der Reduktion zugleich dessen Voraussetzung.133 Wie unzureichend dieser Versuch
auch immer sein mag, es ist seine Intention festzuhalten, die erst spéter, auf dem Boden
von Nombre, temps et espace konsequent realisiert werden konnte.

Doch unverkennbar ist auch, dass Natorps eigentliches Erkenntnisinteresse im
Aufsatz von 1887 dem ausschlieBlich im blofsen Denken lokalisierten Grundprozess des
Erkennens und dessen Gegenstandskonstitution gilt. Diesen will Natorp im Kernstiick
seines Aufsatzes als das als prononciert prozesshaft gedachte Verfahren der
”Objectivierung” ausweisen — ein Begriff, der bei seinem Schiiler Ernst Cassirer spater
zum geradezu ubiquitiren Grundbegriff des Erkenntnisprozesses werden sollte.
Ausgangspunkt seiner Uberlegungen ist die Frage nach der Gegebenheit des
Erkenntnisgegenstandes in der Wissenschaft. Natorps These, es handele sich bei dem
der Erkenntnis zugrundegelegten “Datum” oder ”Phédnomen” keinesfalls um ein erstes,

einfach Gegebenes, Einzelnes oder eine Erscheinung, sondern um ein Konstrukt des

129 Ebd., S. 263.

130 Ebd., S. 273; zu Natorps Begriff von Wissenschaft vgl. auch S. 265, wo es heif3t, ,,der objectiven
Wissenschaft” sei ,,jeder Recurs auf das und sein Vermdgen [...] an sich vollig fremd”; wissenschaftliche
Erkenntniss™ diirfe nur von ,,solchen Gesetzen abhingen [...], die selbst im inneren, in logischer Form zu
entwickelnden Zusammenhange der Wissenschaft [...] zur Gewissheit gebracht werden kdnnen”.

131 Ebd,, S. 272.

132 Ebd,, S. 271.

133 Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 163. Der wohlmeinende Versuch von Marx: Die
philosophische Entwicklung Paul Natorps, S. 489-490, die ausgeschlossene Subjektivitit wieder in die
Wissenschaft hereinzuholen und so die Absurditit dieser Konzeption zu beheben, indem bemerkt wird,
der Gegenstand hitte ,,seinen Geltungswert durch die objektivierende Arbeit des Subjekts in den
Wissenschaften”, geht jedenfalls an Natorps Konzeption und seinem — im iibrigen vollig unterbestimmten
— Begriff von Subjektivitét als einem nur auf Erscheinungen bezogenen Vorstellungsvermdgen oder
Bewusstseinserlebnis, vollig vorbei; vgl. Natorp: Uber objective und subjective Begriindung, S. 273-274.

132



Denkens, folgt aus der AusschlieBung der Subjektivitit aus dem Erkenntnisbegriff: ,,Die
wahren Anfinge und Grundlagen der Erkenntniss sind [...] iiberall letzte objective
Einheiten” als Resultat vorausgehender Denkprozesse."** Der ,Process der
Objectivierung” soll hierbei der Grundvorgang des Erkennens sein, als ein zweistufiger
Bestimmungsprozess, in dem Einzelnes zu einem gesetzméfBigen Allgemeinen bestimmt
wird.*®® Die “Grundfunction der Objectivierung” wird dabei verstanden als Reihe von
”fundamentale[n] Abstractionen” und als “Einssetzung” im Sinne einer “Einheit des
Mannigfaltigen”.136 Damit ist fiir Natorp das ”fundamentale Gesetz der Erkenntniss”
erfasst, “welches die in aller Erkenntniss unaufthebliche, darum fiir den Gegenstand (als
Gegenstand der Erkenntniss) giiltige Entgegensetzung und Wechselbeziehung des
Allgemeinen und Einzelnen vorschreibt.”*®’ Die aus diesem Prozess hervorgehenden
»objective[n] Einheiten” sind ,,Data”, Fakten, ,, Thatsachen” oder ,,Phinomene” der
Wissenschaft. **®

Auch wenn Natorp in Uber objective und subjective Begriindung sowohl die
einzelnen Stufen und am Bestimmungsprozess beteiligten Kategorien als auch die Modi
der Wechselbeziehung von Allgemeinem und Einzelnem noch weitgehend unbestimmt
1a6t, so wird doch schon hier deutlich, was mit der Bemerkung im Brief an Gorland,
Wissenschaft sei ”nie ein ,Faktum’, sondern stets fiens”, gemeint ist. Das Verstiandnis
von Wissenschaft als ”fiens” verweist gerade auf die dem Erkennen zugrundeliegenden
Prozesse, die hier als urspriingliche Funktionen des Denkens verstanden werden. Sie
sind Bedingung der Moglichkeit der Konstitution des Gegenstands der Wissenschaften.
Hier, in der Bestimmung der im wissenschaftlichen Datum oder Phinomen beteiligten
Denkprozesse liegt die Prioritdt der objectiven Begriindung der Erkenntniss”, nicht in
der Feststellung des Faktums der Wissenschaft oder der Ableitung von Grundbegriffen
aus diesem — das jedenfalls meint Natorp, wenn er die starre Orientierung am “Factum”
kritisch auflosen will und meint, es werde “zu viel aus der zur Zeit geltenden

Wissenschaft entnommen”. Doch deutlich wird aus diesem Ansatz heraus auch Natorps

Versuch, die Bedingungen der Gegenstandskonstitution erstens als prozessuale, wenn

134 Natorp: Uber objective und subjective Begriindung, S. 284, weiter heiBt es dort, S. 284-285:
,»Wissenschaft darf nicht nur, sie kann gar nicht anders als von objectiven Einheiten ausgehen; es gibt gar
keinen anderen moglichen Anfang der Erkenntniss”; vgl. auch S. 274: ,,Was die Wissenschaft
,Phdnomen’ heisst: die zu erklarende, d.h. auf’s Gesetz zu reducierende Erscheinung [...]".

135 Natorp versucht die Zweistufigkeit des Prozesses zu beschreiben, ebd., S. 275: ,,Die Function der
Erkenntnis ist dieselbe, wodurch das einzeln Vorgestellte zum allgemein so Vorzustellenden, und
wodurch der einzelne, doch allgemeingiiltig constatierte Thatbestand zur Allgemeinheit des Gesetzes
erhoben wird.”

136 Ebd., S. 284.

137 Ebd., S. 280.

138 Ebd., S. 275.

133



freilich auch noch nicht als deduktive verstechen zu wollen, sie zweitens jenseits
jeglicher Anschauungsbestandteile im reinen Denken zu situieren, wobei freilich dessen
Verhiltnis zur vorgéngigen Erscheinung und Subjektivitdt ungekldrt und zwischen
beiden eine nicht zu schlieBende Liicke blieb, und drittens genau hierin, und nicht etwa
in Urteilen des Denkens, die urspriingliche Gestalt des Erkennens erfassen zu kénnen.
Mit diesem Motivkomplex ist das Leitthema der Natorpschen Erkenntnislogik bis hin
zum Essai de déduction von 1900 bestimmt.

Mit dem Aufsatz {liber Quantitdt und Qualitdt in Begriff, Urtheil und
gegenstdndlicher Erkenntniss versuchte Natorp 1891 die Unbestimmtheiten im Prozess
der ”Objectivierung” aufzuldsen und die hierbei beteiligten Modi und Kategorien in
threm Verhéltnis zueinander zu bestimmen. Mit der Verabschiedung der Leitdifferenz
von Objektivitdt und Subjektivitdt ist in dieser Arbeit auch der Begriff und Prozess der
”Objectivierung” nicht ldnger thematisch, wohl aber dessen innere Ausgestaltung.
Festgehalten hat Natorp dagegen an der Annahme einer ”Grundgestalt des Erkennens”
und in dieser Funktion “Objectivierung” durch “synthetische Einheit” ersetzt."*® Dabei
ist dieser Ansatz ganz explizit darauf ausgerichtet, die Basis der Erkenntnislogik in
”Begriff und Urtheil” zu unterlaufen und demgegeniiber beide in der ”Grundgestalt” der
”synthetischen Einheit” zu begriinden — ein Unternehmen, das sich unverkennbar gegen
die Basis der Cohenschen “Erkenntnisskritik” wandte.**® Auf dieser Grundlage sucht
Natorp das eigentliche Problem des Gegenstands™ der Erkenntnis neu zu bestimmen,
und in Fortschreibung des Aufsatzes von 1887 soll nun das dort Ausgeblendete, die ”Art
der Verbindung sammtlicher zur Erkenntniss zusammenwirkender Factoren”

.. 141
thematisiert werden.

Die Konstitution des Gegenstands und seiner Gegebenheit soll
urspriinglich erst innerhalb der prozessualen Bestimmung durch das Denken erfolgen;
dabei wird, so Natorp, ”der gegebene zum erkannten Gegenstand”.*#?

Wie aporetisch diese Konzeption auch immer sein mag, im zu rekonstruierenden
Zusammenhang kommt es darauf an, dass als urspriinglichste” Formen der Einheit

oder solcher ”zur Erkenntnis zusammenwirkender Factoren” die “Denkform der

139 Natorp: Quantitdt und Qualitit, S. 3-4. Das heift freilich nicht, dass Natorp den Begriff der
»Objectivierung” aufgegeben hitte, ganz im Gegenteil, wie die spite Zusammenfassung seiner
erkenntnistheoretischen Auffassungen zeigt, vgl. Natorp: Kant und die Marburger Schule, 1912, S. 16.
140 Ebd. Vgl. auch ebd., S. 6, wo es heifit, ,,die synthetische Einheit” solle ,,zum Fundament fiir
Begriff und Urtheil” gemacht werden. Dabei greift Natorp an dem ungeklérten Verhiltnis von Begriff und
Urteil an, an der Problematik, welches der beiden Elemente zugrundezulegen sei, wenn er erklért, beide
seien ,,in der That nur zwei Ausdriicke ein und derselben Grundgestalt des Erkennens [...]” (ebd., S. 3-4).
141 Ebd., S. 143.

142 Ebd.

134



Quantitdt” und die der Qualitdt ausgewiesen werden.'*® Diesen Formen soll die

b

”Bedeutung der ,Function’ im Sinne eines “immer in gleicher Art anzuwendenden

144 Dabei iibernimmt der von Kant adoptierte Begriff der

Denkverfahrens” zukommen.
”Function” eine doppelte Aufgabe. Er soll in einer Ubertragung von Kants Definition
aus der transzendentalen Analytik als einheitsstiftendes Verfahren in der begriftlichen
Bestimmung eines Mannigfaltigen fungieren.**®> Daneben nimmt Natorp aber den bei
Kant als "Handlung” bezeichneten Charakter der Funktion auf und deutet ihn zu einem
Verfahrens- oder Prozess-Begriff um. Hierin liegt die zentrale Bedeutung dieses
Begriffs in Natorps Erkenntnislogik: der Begriff der Function soll das im engeren Sinne
prozessuale Moment der Denkbestimmungen repridsentieren, das die Einheit des zu
Bestimmenden in seinem Ubergang zur Bestimmtheit garantiert. In diesem, durch
Natorp gepragten Sinne hat sein Schiiler Cassirer spiater den Begriff der Funktion
verwendet.

Natorp war sich liber den fragmentarischen Charakters des in Quantitit und
Qualitit Geleisteten im klaren. Die an diesen Aufsatz sich anschlieBende briefliche
Diskussion mit Kurd LaBwitz verdeutlicht das gesamte Ausmall des Projekts einer
genetisch-deduktiven Logik des reinen Erkennens: es umfasst nicht nur die Logik der
Funktionen als Basis einer Logik der Objektivation, vielmehr steht und fallt das gesamte
Projekt der deduktiven Logik mit dem Begriff der Relation. LaBwitz hatte offenbar das

Fehlen “einer Ableitung der Relationskategorien” im Aufsatz von 1891 beméingel‘t.146

143 Die Problematik dieser Konzeption kann hier nicht ausgefiihrt, sondern allenfalls angedeutet
werden; sie liee sich kurz als Problematik des Anfangs charakterisieren. Wenn der Gegenstand erst im
Prozess der Denkbestimmungen zu dem, was er sein soll, nimlich Gegenstand, wird, woran setzen dann
die kategorialen Bestimmungsprozesse an — vor allem, wenn die Sinnlichkeit als Quelle der Erkenntnis
ausgeschlossen sein soll? Natorp tritt zur Losung dieser Aporie die Flucht nach vorne an und fiihrt eine
Heteronomie des Gegenstandsbegriffs — wenngleich er diese Bezeichnung vermeiden muss — ein: ,,Jedoch
sind zwei Bedeutungen des Gegenstandes wohl zu unterscheiden”: zum einen der Gegenstand als ,,erst
gesuchter”, der ,,der aufgegebene heissen” soll, das ,,zu Erkennende = X oder das ,,relative Nichts”, ein
Gegenstand, der ,,so gut wie nicht da” oder der ,,nicht absolut Nichts” ist, und was dergleichen
unverstindliche Formulierungen mehr sind (ebd.), zum anderen — in nicht minder unklaren
Formulierungen — der ,,fertige [?], erkannte” Gegenstand, die ,,schon erreichte Bestimmung des
Bestimmbaren [sic]”, das ,,Resultat X = A” (ebd.). Die gesamte Aporie erscheint als Resultat der
dogmatischen, der reinen Marburger Lehre folgenden Elimination von Sinnlichkeit und Anschauung als
Momente der Gegenstandskonstitution, die dem reinen Denken buchstéblich nichts, mit Natorp mii3te
man formulieren: ,,so gut wie nichts”, zu bestimmen oder zu erkennen gibt. Vgl. dazu die Ausfiihrungen
von Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 167-168.

144 Ebd., S. 129-139.

145 Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 93: ,,Alle Anschauungen, als sinnlich, beruhen auf
Aftektionen, die Begriffe also auf Funktionen. Ich verstehe aber unter Funktion die Einheit der Handlung,
verschiedene Vorstellungen unter einer gemeinschaftlichen zu ordnen [Hervorh. HKO].” Hierbei handelt
es sich um ein geradezu klassisches Beispiel von Begriffs-Ubertragung, denn mit dem Ausschluss der
Sinnlichkeit aus dem Erkenntnisprozess gibt es bei Natorp kein Mannigfaltiges mehr, auf das die
Funktion einheitsstiftend sich beziehen konnte. Im neuen Kontext kommt es also zu einer
Bedeutungsverschiebung des Kantischen Begriffs.

146 Vgl. Brief an Kurd LaBwitz v. 3. Juni 1891, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 188-193,
hier: S. 189.

135



Natorp entgegnet, mit ’einer Ableitung der Relationskategorien habe ich mich natiirlich
gemiiht, u[nd] hitte gar zu gern das ganze Kategoriensystem auf einmal entwickelt”.**’
Im folgenden wird Natorp versuchen, sowohl zu einer Deduktion der
Relationskategorien zu kommen als auch den Funktions- und Relationsbegriff in das
Verfahren der Objektivierung zu integrieren. Entscheidende Impulse dazu bezieht er aus
der Auseinandersetzung mit LaBwitz. Doch den Begriff der Relation als Basis einer am
Bestand und Tun der Wissenschaften orientierten Erkenntnistheorie hatte zuvor ein
anderer der Kant-Bewegung Verpflichteter gebracht— Friedrich Albert Lange.148 In
einer Diskussion der sich an Fechners Auffassung anschlieBenden Frage, ob der Begriff
der Kraft ”Grund der Bewegungen” sei, bemerkt Lange: ”Es giebt keinen ,Grund’ der
Bewegung ausser den Aequivalenten der lebendigen Kraft [...] und diese Aequivalente
bezeichnen eine blosse Relation der Erscheinungen.” Ausdruck der "Gesammtheit der
Relationen unter einer Gruppe von Erscheinungen” sei das Gesetz.'*® Schreibe man
”den abstracten Begriffen” der Kraft und der Bewegung “ein unabhédngiges Sein” zu, so
substantialisiere man sie und das fithre dazu, dass sie ”’in der naturwissenschaftlichen
Auffassung [...] vollstindig mit der ,Materie’” zusammenfielen. Die Problematik von
Kraft und Stoff in den Naturwissenschaften werde mithin am Ende ausschlieBlich zu
einem “Problem der Erkenntnisstheorie”, und fir die Naturwissenschaften sei deshalb
“ein sicherer Boden [als beispielsweise durch die Zuschreibung eines unabhidngigen
Seins] nur in den Relationen zu finden”.*®® Es ist genau dieser Impuls, das Sein der
Erscheinungen in Relationen aufzuldsen, diese Relationen dann zur Grundlage des
naturwissenschaftlichen Erkennens zu machen und als deren gesetzmiBige
Zusammenhédnge zu interpretieren, mit dem Natorps Projekt einer Erkenntnislogik in
weiten Ziigen konvergiert. Gleichviel, ob man Natorps Verstindnis von Relation hier
lediglich antizipiert sieht oder wie die vorliegende Arbeit annimmt, dass von dieser
Stelle eine direkte Anregung fiir seine Logik der Relationen ausging — immerhin war
Natorp auch Lange-Schiiler und seine Lektiire der Geschichte des Materialismus darf
als belegt gelten —, es entbehrt an dieser Stelle keineswegs der historischen Ironie, dass
der von Cohen mit so scharfen Worten aus der aktuellen Debatte um die Gestalt der

Erkenntnistheorie verabschiedete Lange Vordenker zumindest dieses grundlegenden

147 Ebd.; Natorp fahrt fort: ,,dass ich mich auf die ,mathematische’ Gruppe beschrinkte, hatte keinen
andern Grund als dass ich mir eben iiber die dynamische noch nicht geniigen konnte”, womit bezeugt ist,
in wie hohem Maf3e das Projekt zu jener Zeit noch in seinen Anfangen steckte.

148 Dass Natorp mit dem Werk Langes bestens vertraut war, darf neuerdings als belegt gelten, vgl.
diese Arbeit, Kap. 1, Exkurs 1.

149 Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 549 (2. Buch, 2. Abschn., Kap. 2).

150 Ebd., S. 550.

136



Theoriemotivs einer Logik urspriinglichen Denkens war, die in innerschulischer
Konkurrenz mit dem erkenntnislogischen Unternehmen des Griindungshauptes der
Marburger stand. Die grofle Fiille an Restbestinden historischer und
erkenntnistheoretischer Motive, die von Langes Werk nach der theoretischen
Exkavation seiner Basis, der ”psychisch-physiologischen Organisation”, {ibriggeblieben
war, diente Natorp offenbar als Steinbruch fiir die Ausgestaltung nicht nur seiner
philosophiehistorischen Auffassungen.

Der Begriff der Relation wird von Natorp im Laufe seines work-in-progress in
einem dreifachen Sinne gebraucht, und alle drei Bedeutungen geben vor, aus Kants
Kritik abgeleitet und deshalb im Kantischen Sinne zu sein — doch bei allen dreien
handelt es sich, wie zu zeigen ist, um begriffliche Ubertragungen oder
dekontextuierende Uminterpretationen. Im Aufsatz Uber objective und subjective
Erkenntnis versucht Natorp, den Begriff logischer Relation zu bestimmen. Dieser
Begriff entspricht dem oben erwidhnten von Lange. Unter Berufung auf Kant stellt
Natorp dort fest, die Dinge haben sich [...] in blosse ,Verhiltnisse’ aufgelost”.**! Die
Relationen werden dadurch als Représentationen der Dinge konzipiert. Dabei allerdings
erfihrt der Kantische Begriff der Relation eine charakteristische Ubertragung oder
Dekontextuierung. Die plurale Form ”Verhéltnisse”, gelegentlich auch ”Beziehungen”,
gebraucht Kant im spezifischen Sinne der vielfdltigen Beziehungen, in denen die
“substantia phdnomenon”, der Gegenstand der Anschauung oder der empirischen
Erfahrung, steht, seien es Beziehungen zu anderen empirischen Gegenstinden oder

2 Unter vollstindiger Abstraktion vom Gegenstand der

Ortsbestimmungen.
Anschauung deutet Natorp diese kategorialen Verhiltnisbestimmungen des empirischen
Gegenstandes um in die logischen Beziehungen des gedachten Gegenstandes und seiner
vielfaltigen Denkbestimmungen. Lange hatte sich an dieser Stelle immerhin noch
gendtigt gesehen, ein zumindest hypothetisch angenommenes materielles Substrat
zugrundezulegen.'®® Natorp dagegen folgt konsequent der programmatischen Prioritit
objektiver Erkenntnisbegriindung im reinen erkenntnislogischen Denken und dem mit
ihr verbundenen Reduktionismus. Die ”Verhiltnisse” des Gegenstandes des Denkens

sollen eine “grenzenlose Relativitit” oder “Unendlichkeit der Relationen” bilden.™*

151 Natorp: Uber objective und subjective Begriindung, S. 276. Natorp gibt keinen Nachweis,
bezieht sich aber, wie der Textbefund eindeutig belegt, auf die Kritik der reinen Vernunft, B 340-341.

152 Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 321; vgl. auch ebd., B 66-67: ,[...] dass alles, was in
unserem Erkenntnis zur Anschauung gehért [...], nichts als bloBe Verhiltnisse enthalte, der Orter in einer
Anschauung (Ausdehnung), Verinderung der Orter (Bewegung), und Gesetze, nach denen diese
Veranderung bestimmt wird (bewegende Kréfte)” sowie ebd., B 333 u. 341.

153 Vgl. Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 550 (2. Buch, 2. Abschn., Kap. 2).
154 Vgl. Natorp: Quantitit und Qualitét, S. 156.

137



Die plurale Rede von ”Verhiltnissen” oder “Relationen” 148t sich verstehen als
gegenstandsbezogene Représentation der prinzipiellen logischen Relationalitét, durch
die in Natorps Auffassung das Denken geprigt ist. Neben diesem Begriff von Relation
deutet sich aber bereits in Uber objective und subjective Begriindung ein zweiter an, der
Begriff von Relation als eines Denkverfahrens. Zwar betont der Aufsatz von 1887, dass
es das ”Allgemeine der Relation (welches den Begriff des Gesetzes gibt)” sei, "worum
es sich primér und wesentlich handelt”, und mit diesem gesetzgebenden ”Allgemeinen”
kann nur das auf die Relationen gerichtete Denkverfahren gemeint sein — auch diese
Uberlegung ist durch Lange vorgeprigt.*> Doch gilt Natorps Erkenntnisinteresse hier
noch ganz vorwiegend dem Prozess der “Objectivierung”.**® Er versucht sodann im
Brief an LaBwitz, die drei Relationskategorien aus der Kritik der reinen Vernunft in
analoger Weise zu seiner Ableitung der Kategorien der Quantitdt und der Qualitit — und

damit im Unterschied zum Vorgehen Kants — auseinander abzuleiten. ™’

Dann aber, im
Anschluss an diese Explikation der kategorialen Bedeutung der Relation, erhélt deren
Begriff einen vom kategorialen abweichenden fundamentalen Sinn. Die Kategorien der
Relation werden nun als ein Verfahren eingefiihrt, das sich auf die "bereits vollzogenen
Synthesen” im Durchlaufen der Quantitéts- und Qualitits-Kategorien bezieht und damit
eine “Synthese von Synthesen” herstellt.**® Die dreifache Bedeutung von Relation — die
logische, die kategoriale und die eines Grundverfahrens des Denkens — ist fiir Natorps
Erkenntnislogik tiber Nombre, temps et espace hinaus bis zu seinen spéten Arbeiten
grundlegend geblieben.*®

LaBwitz hat in Natorps Ausfiihrungen die grundlegende Bedeutung der so
interpretierten Relation fiir die Konstitution des Erkenntnisgegenstandes wie fiir das
Verhiltnis zwischen dem Begriff der Relation und dem der Funktion gesehen: ”Relation
ist also das in der Synthesis, wodurch dieselbe die Gegenstindlichkeit bedingt, d.h. sie
ist Bedingtheit, und diese ist immer ,,Functionalzusammenhang oder schlechtweg

59160

Function. Der Functionalzusammenhang” ist in der Wechselseitigkeit seiner

Beziehungen jedoch nur als System moglich, und damit wéchst dem Begriff des

155 Diese Annahme legt jedenfalls Langes oben erwéhnte Feststellung nahe, Ausdruck der
,»Gesammtheit der Relationen unter einer Gruppe von Erscheinungen” sei das Gesetz, vgl. ders.:
Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 449 (2. Buch, 2. Abschn., Kap. 2).

156 Natorp: Uber objective und subjective Begriindung, S. 276.

157 Vgl. ebd., S. 190-192.

158 Ebd., S. 189-190.

159 Das hat von Wolzogen: Die autonome Relation, 1984, fiir das Spétwerk zutreffend
herausgearbeitet. In dieser Betrachtung ist naturgeméall Cohens Logik der reinen Erkenntnis Parameter des
Vergleichs, wogegen die Untersuchung der Formation des dreifachen Begriffs von Relation bis 1900
zeigt, dass dessen Herausbildung gerade keinen Rekurs auf Cohens theoretisches Hauptwerk nimmt.
160 Ebd., S. 196, dhnlich S. 195: ,Relation ist Functionalbeziehung iiberhaupt.”

138



Systems auf dem Boden dieser dynamischen Konzeption eine neue Funktion zu.*®

Auch diese Neubestimmung des Systembegriffs hat LaBwitz aus Natorps brieflichen
Uberlegungen aufgenommen. 162

Natorps Abhandlung von 1900 ist eine spite Antwort auf das von LaBwitz
beméngelte Fehlen “einer Ableitung der Relationskategorien” und der Versuch der
systematischen Ausgestaltung seiner vorldufigen brieflichen Entgegnung. LaBwitz
brachte die Tendenzen der frithen Konzeption Natorps — die Relation als Denkverfahren
und dessen Interpretation als einer Funktion — so genau auf den Punkt, dass dieser daran
anschlieBen konnte. Die Implikationen und Konsequenzen seines Projektes,
insbesondere die Problematik des Anfangs der Bestimmung und des aporetischen
Gegenstandsbegriffs hatte Natorp auf dem Stand von 1891 noch nicht vollstindig
reflektiert. Die briefliche Auseinandersetzung zwischen Natorp und LaBwitz
verdeutlicht die Innenseite von Theoriebildung, die Spannung zwischen Publiziertem
und brieflich Extemporiertem. Die weitere Ausgestaltung dieses Ansatzes verdeutlicht
die Dynamik des philosophischen Dialogs. Die Entwicklung des “ganze[n]
Kategoriensystem[s]” sollte indessen auch in Nombre, temps et espace nicht gelingen,
und so blieb Natorps work in progress bis zum Erscheinen von Leibniz‘ System, ja im
Grunde bis zur Publikation der ersten beiden Bédnde des Erkenntnisproblems,
unabgeschlossen.

Der Aufsatz von 1900 nimmt seinen Ausgangspunkt beim Denken als der
Beziehung von Mannigfaltigem auf Einheit: ”Denken heiflt, das Mannigfaltige in der

59163

Einheit zu erfassen. Diese als rein logisch verstandene Beziehung soll die

Grundgestalt des Erkennens sein, beruht letztere doch Natorp zufolge auf “einer
bestimmten Anzahl fundamentaler Prozesse”, die sie ermdglichen und sichern.®*
Solche der Erkenntnis zugrundeliegenden Denkprozesse sind der ,,Prozess der
Quantitét” (,,procédé fondamental de la quantification” oder ”procédé quantitatif”), der
aus dem Begriff des Mannigfaltigen abgeleitet wird, und der der ,,Qualitdt” (,,procédé

de la qualification” oder “procédé qualitatif”), der seinerseits aus dem Begriff “der

Einheit dieser Mannigfaltigkeit als solcher” folgen soll.*®®> Diese beiden Grundprozesse

161 Vgl. ebd., S. 196-199.

162 Vgl. Brief an Kurd LaBBwitz v. 3. Juni 1891, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 192: ,,Der
Ausdruck ,System’ ist kaum zu umgehen. [...] Der Begriff des ,Ganzen’ [...] ist der entscheidende [...].”
163 Natorp: Nombre, temps et espace, S. 344, im Original: ,,Penser, c’est saisir le multiple dans
’unité.” Ubersetzung der Zitate im folgenden vom Vf.

164 Ebd., S. 344: ,,Si la connaissance consiste en un progrés méthodique de la pensée, on doit
pouvoir trouver un nombre limité de procédés fondamentaux qui rendent possible et assurent ce progrés.”
165 Ebd.: ,,La pensée du multiple, comme tel, donne le procédé fondamental de quantification; la
pensée de 1’unité de ce multiple, comme telle, donne le procédé de la qualification.”

139



des Denkens resultieren aus genetisch-prozessualen Umdeutungen, die Natorp an den
entsprechenden Kategorien der Kantischen Kategorientafel vornimmt: sie interpretieren
zum einen die einzelnen Kategorien und die Stammbegriffe, unter denen diese
versammelt werden, als logisch notwendige und hinreichende Prozesse, die der Begriff
des Gegenstandes voraussetzt.*®® Zum anderen bringen sie die einzelnen Kategorien in
eine notwendige genetische Abfolge; sie sind ihrerseits konzipiert als jeweils dreistufige
Bestimmungsreihen, die in dauernder Korrespondenz und Interdependenz zueinander
stehen.*®’ Natorp versteht die Reihen auch als einfache Synthesen”; sie sollen die
Begriffe der Zahl, der GroBe, der Identitdt, der Gleichférmigkeit und der Kontinuitit
generieren und werden im Prozess der Bestimmung unaufhérlich durchlaufen.'®®
Entsprechend ihrer Korrespondenz und Interdependenz bezeichnen die Stufen innerhalb
dieser ”Synthesen” oder “Prozesse” “Positionen” und sind als relationale Gebilde
gedacht. Natorps Gedanke der Unendlichkeit der Relationen oder ”Verhéltnisse” der
Positionen basiert auf dem schon in Uber objective und subjective Erkenntnis
beschriebenen Begriff von Relation, der Relation im Plural. Auf die Omniprésenz von
Relationen bezieht sich die Relation als Denkverfahren. Natorp versteht letzteres hier im
Sinne der bereits im Brief an Lawitz gepridgten Form der ”Synthese von Synthesen”
und meint damit die weitere prozessuale Kategorisierung und Bestimmung des
einzelnen Gegenstandes — der zuvor in den unendlichen Reihen der Quantitdt und der
Qualitédt, Natorp nennt das in signifikanter Wortwahl: "fiir sich” bestimmt wurde — in

189 Im sachlichen Anschluss an die

seinem Verhéltnis zu anderen Gegenstinden.
Uberlegungen LaBwitz’ 16st Natorp also den kategorialen Begriff von Relation in das
Denkverfahren der Relation auf. Sie soll die logisch-gesetzméflige Ordnung der

einzelnen Positionen zu einer einheitlichen ,,Gesamtordnung” (,,un ordre total”)

166 Ebd.: ,,Ce sont les hypothéses méthodiques nécessaires et suffisantes a la pensée de I’objet qu’on
recherche sous le nom de catégories.”

167 Vgl. ebd., S. 344-348 sowie Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 106. Dabei ist zu bemerken,
dass die jeweiligen Stufen des ,,Prozesses der Quantitit” — numerische Einheit (,,unité numérique”),
unbestimmte Vielheit (,,multitude indéterminée”) und bestimmte Vielheit (,,multiplicité déterminée”) —
nominell und konzeptuell weitgehend den entsprechenden Kategorien Kants — Einheit, Vielheit, Allheit —
folgen, wogegen die Stufen des ,,Prozesses der Qualitit” — Gleichformigkeit (,,uniformité”) als qualitative
Einheit (,,unité qualitative), Mannigfaltigkeit (,,diversité”) oder Vielgestaltigkeit (,,multiformité”) als
qualitative Vielheit (,,pluralité qualitative”) und Einheit der Gattung (,,I’unité du genre”) — recht freie
Interpretationen der entsprechenden Kategorien — Realitdt, Negation, Limitation — darstellen.

168 Ebd., S. 350.

169 Die entsprechenden Ausfiihrungen im erwéhnten Brief an Laf3witz sind von seltener Klarheit,
wenngleich hier noch ,,unmittelbar auf Data der Anschauung” Bezug genommen wird, was Natorp
ansonsten zu vermeiden sucht, vgl. Brief an Lawitz v. 3. Juni 1891, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd.
2, S. 189.

140



herstellen und gewéihrleisten.170

171

Damit ist das ,System der urspriinglichen
Denkfunktionen” aufgestellt.

Natorp entwirft in Nombre, temps et espace zum ersten Mal eine Erkenntnislogik,
die zeigen mochte, “wie der Erkenntnisgegenstand im Denken und nach den Gesetzen
des Denken konstruiert wird.”*”* Als Folge des Ansatzes bei der rein logisch
verstandenen Grundrelation des Mannigfaltigen und Einen als Grundgestalt der
Erkenntnis verschiebt sich die Gegebenheitsproblematik. Auch wenn Natorps
logizistisch-prozessualer Begriff von Erkenntnis deren subjektiv-psychologische
Deutung nun endgiiltig verabschiedet und sie als logisch-methodische ”Entwicklung des
Erkenntnisinhalts im Ausgang von ersten Gegebenheiten [Hervorh. HKO]” versteht, so
scheint doch wieder ein dem Denken vorausliegendes Mannigfaltiges, etwa im Sinne
einer ”"Materie” der Erkenntnis oder gar einer subjektiven "Empfindung” gedacht zu

173 .
Man muss Natorps Rede von einem “Gegebenen” als Inkonsequenz oder auch

sein.
als anachronistischen Restbestand betrachten, entscheidend fiir seinen Ansatz bei einem
”System der urspriinglichen Denkfunktionen” und wegweisend fiir seine Entwicklung
bis zu den Logischen Grundlagen der exakten Wissenschaften von 1910 ist jedoch, dass
in Nombre, temps et espace die logische Deduktion des Mannigfaltigen ausschlieBlich
im Denkverfahren der Quantitit erfolgt und in dem der Qualitit ausdifferenziert wird.
Das Mannigfaltige erhélt so den Charakter eines Denkmomentes, eines dem Prozess der
begrifflichen Bestimmung Immanenten und gerade nicht durch die Sinnlichkeit
Gegebenen. Natorp selbst jedenfalls sucht diese Inkonsequenz zu beseitigen, indem er
wiederholte Male darauf insistiert, dass es sich bei dem ”Gegebenen” nicht um ein dem
Denken vorausliegendes, sondern umgekehrt ausschliefflich um ein durch
“vorausliegende Denkfunktionen Gegebenes”, ein “gedachtes und urspriinglich durch
das Denken bearbeitetes” handelt: ”Das Gegebene muss gedacht und sogar urspriinglich
durch das Denken bearbeitet [élaboré] werden; es darf nicht nur eine eine spéitere

5174

Denkfunktion sein, die es gibt. Entscheidend ist, dass Natorp damit die

170 Ebd., S. 350.
171 So die Uberschrift des § 1, ebd., S. 343: ,,Le systéme des fonctions primitives de la pensée.”

172 Vgl. ebd., S. 343: L ¢étude de la logique est de montrer comment 1’objet de la connaissance se
construit dans la pensée et d’aprés les lois de la pensée.”
173 Ebd., S. 343: ,.Ces lois [de la pensée] ne déterminent pas [...] la connaissance comme un

événement en rapport avec une vie psychique, mais le développement du contenu de la connaissance a
partir de données premiéres [...].”

174 Ebd., S. 348-349: 11 faut bien que le donné soit pensé, et méme primitivement élaboré par la
pensée; ce ne peut étre qu’une fonction de pensée antérieure qui le donne.”; vgl. auch S. 354 und
insbesondere S. 370, wo als ,,Gipfel der kritischen Methode” angegeben wird, dass ,,nichts getrennt vom
Denken gegeben wird” und dass ,,es nur eine urspriingliche Funktion des Denkens” sein konne, ,,durch
die der Gegenstand zuerst gegeben wird.” (,,[...] au sommet de la méthode critique, rien n’est donné

141



Gegebenheitsproblematik in eine Konzeption reinen und urspriinglichen Denkens
iiberfiihrt hat, die das Cohensche Diktum, das “Gegebene” sei einzig als Gedachtes
realisierbar, in einen eigenstdndigen prozessual-genetischen Systemansatz libersetzt und
dabei das Erkenntnisinteresse weg vom Gedachten, hin zu den diesem
zugrundeliegenden Denkprozessen verschiebt.

Auf dem Boden seines logischen ”Systems der urspriinglichen Denkfunktionen”
sucht Natorp im folgenden das fiir die Gegebenheitsproblematik ausgeschlossene
Problem der Anschauung wieder zu integrieren. In einer den Text der Kantischen Kritik
weit hinter sich lassenden, abstrahierenden Lektiire “nédhert” Natorp zunidchst “die
Anschauung sehr dem Denken an, insbesondere dem Denken der Relation.” Beide seien
Ordnungsfunktionen, die die ”Vielfalt der Phinomene in eine Einheit nach bestimmten
Verhiltnissen bringen, den Verhiltnissen von Sukzession und Gleichzeitigkeit.”*"® Im
weiteren verschirft Natorp seine entstellende Kant-Deutung, indem er unter Berufung

176 .
7= — meint,

auf ein vorgebliches Kant-Zitat — ”I’entendement détermine la sensibilité
die Konsequenz ziehen zu miissen, dass ’die Bestimmungen des Raumes und der Zeit
ohne jegliche Ausnahme Bestimmungen des Denkens sind, zum einen Bestimmungen
der GroBle, die sich aus den Gesetzen der quantitativ-qualitativen Synthese ableiten
lassen, zum anderen Relationsbestimmungen [..]7°Y"7 Die Denk- oder

Ordnungsfunktion der Zeit besteht in der Zuweisung einer eindeutigen Zeitstelle im

Prozess der Bestimmung, und der Raum, abgeleitet aus den Zahlgesetzen, bestimmt die

séparément de la pensée, ce ne peut étre qu’une fonction primitive de pensée par qui I’objet peut d’abord
étre donné.”)

175 Ebd., S. 369: ,,ce sont [gemeint: le temps et 1’espace] des maniéres dont le multiple des
phénomeénes s’unit suivant certains rapports, les rapports de succession et de simultanéité. Donc la
fonction de ’intuition consiste a ordonner suivant certains rapports. Par 14 I’intuition se rapproche
beaucoup de la pensée, particuliérement de la pensée de la relation, qui est aussi une fonction d’ordre et
poursuit aussi un ordre unique.” Ich libersetze hier, dem Natorpschen Sprachgebrauch und Gedanken
folgend, ,,phénomenes” mit ,,Phdnomenen” als durch die Wissenschaft gegebenen, methodisch
gesicherten Elementen des Erkennens, nicht mit ,,Erscheinung”, die durch die Sinnlichkeit gegeben wird;
vgl. Natorp: Ueber objective und subjective Begriindung, S. 284.

176 ,,Der Verstand bestimmt die Sinnlichkeit” — das bereits in der franzdsischen Ubersetzung
korrupte, aber wohl nicht alleine durch die Ubersetzung, sondern den Versuch der Herstellung eines
neuen, eindeutigen Sachzusammenhangs im Sinne der logikzentrierten Deduktion von Nombre, temps et
espace korrupte Zitat wird hier deshalb ausnahmsweise im Original wiedergegeben, weil es in der
Kantischen Kritik nicht eindeutig identifizierbar ist. Natorp selbst verweist auf S. 370 von Nombre, temps
et espace auf § 26 der zweiten Auflage, doch bleibt der Bezug unklar. Gemeint konnte in verdichtender
Umdeutung B 159-160 sein: ,,Jetzt soll die Moglichkeit, durch Kategorien die Gegensténde, die nur
immer unseren Sinnen vorkommen mégen, und zwar nicht der Form ihrer Anschauung, sondern den
Gesetzen ihrer Verbindung nach a priori zu erkennen, also der Natur gleichsam das Gesetz
vorzuschreiben und sie so gar mdglich zu machen, erklirt zu werden. Denn ohne diese ihre Tauglichkeit
wiirde nicht erhellen, wie alles, was unseren Sinnen nur vorkommen mag, unter den Gesetzen stehen
miisse, die a priori aus dem Verstande allein entspringen.”

177 Natorp: Nombre, temps et espace, S. 370: ,,0n ne fait donc que tirer la pleine conséquence des
propres prémisses de Kant, quand on dit que le déterminations d’espace et de temps sont toutes sans
exception des déterminations de la pensée, d’une part des déterminations de grandeur, pouvant se déduire
des lois de la synthése quantitative-qualitative, d’autre part des déterminations de relation [...].”

142



Lage oder Lageverhéiltnisse.178 Sogar den Begriff der Existenz interpretiert Natorp als
einen blof abgeleiteten, denn “Existenz” soll nun nichts anderes mehr bedeuten als “die
vollstindige Bestimmung des gedachten Gegenstandes” — dass die solcherart logifizierte
“Existenz” freilich nur gleichbedeutend ist mit Bestimmbarkeit, nicht mit Bestimmtheit,
das bleibt unbemerkt.*"

Im Unterschied zu seinen frithen Aufsdtzen, in denen Natorp der Sinnlichkeit
zwar ihr Recht zukommen lassen wollte, sie in sein Konzept aber nicht wirklich
integrieren konnte und zu unbestimmter Ambivalenz marginalisierte,lBO gelingt ihre
Integration in seinem neuen erkenntnislogischen Ansatz durch vollstindige
Identifikation mit dem Denken und der Transformation der Formen der Anschauung zu
Denkfunktionen. Die Folgen dieser logikzentrierten Umdeutung der Sinnlichkeit und
threr Formen sind die konsequente Elimination der spezifischen Leistungen der
Anschauung und die endgiiltige und vollstindige Verabschiedung der Kantischen Lehre
von den zwei Quellen der Erkenntnis. Auch der Sinneseindruck oder, kantisch
gesprochen, die Empfindung (,,sensation”) wird so, unter der ausschlieBlichen
Herrschaft der Prioritét urspriinglichen Denkens, zu einem bloBBen “’letzten Zeugnis der
Existenz” depotenziert, zum Ausdruck einer vom Denken geforderten letzten
Bestimmung”.*®!

Der Prozess der Objektivation, das Funktionsdenken, die Systematik der Relation
in ihrer dreifachen Bedeutung, die Elimination der sinnlichen Anschauung durch ihre
Transformation zu einer Denkfunktion, in entschirfter Form auch die genetisch-
kategoriale Deduktion — alle diese systematischen Motive einer Erkenntnislogik
urspriinglichen Denkens, die im Ausgang von dem frithen Aufsatz Ueber objective und
subjective Begriindung herausgearbeitet werden konnten, sollten in der Ausgestaltung
von Natorps Erkenntnislogik wéhrend der folgenden Jahre Bestand haben und zu
Grundelementen seines erkenntnistheoretischen Projektes werden. Das zeigt sich
unmissverstdndlich, wenn man auf spitere Arbeiten, wie beispielsweise den Vortrag

182

tiber Kant und die Marburger Schule, blickt.”™ Das gilt auch fiir die Grundintention

178 Zur Zeit vgl. ebd., S. 376, zum Raum ebd., S. 377.

179 Ebd., S. 370: ,,[...] existence signifie justement la compléte détermination de 1’objet pensé [...].”
180 So z.B. in Natorp: Ueber objective und subjective Begriindung, S. 273, wo die Formen der
Sinnlichkeit nicht eigens thematisiert, sondern unter der Rubrik der ,,Erscheinung” mitgemeint werden.
,Ambivalent’ wird die Sinnlichkeit hier deshalb genannt, weil sie einerseits qua Subjektivitit
unverzichtbar ist, den Gegenstand als materiellen primér zugéinglich zu machen, im weiteren aber aus
dem Erkenntnisprozess ausgeschlossen werden soll.

181 Natorp: Nombre, temps et espace, S. 371.

182 Natorp: Kant und die Marburger Schule. Vortrag gehalten in der Sitzung der Kantgesellschaft zu
Halle a.S. am 27. April 1912, 1912, passim, bes. S. 8, 11-12, 16, 18. Der Vortrag darf gleichsam als
Urkunde all dessen gelten, was Cassirer zur Zeit der ersten beiden Béande des Erkenntnisproblems und

143



seiner Version eines philosophischen Szientismus, den Erweis, dass dem “Factum der
Wissenschaft” eine Vielzahl von Denkprozessen zugrundeliege, auf die sich das
Erkenntnisinteresse zu richten habe, und das “Factum” in seiner Statik demgegeniiber
ein Sekundires sei — Natorp vollzieht dessen radikale Dynamisierung. Entsprechend
stehen Prozessbegriffe im Zentrum seiner Systematik und ist deren Leitmotiv die
Prozessualitit des Denkens; zu ihnen gehoren neben den erwédhnten Begriffen der
Funktion und Relation und deren begrifflichem Feld auch Begriffe wie der der
Wechselwirkung, der Wiederholung, der Iteration, der synthetischen Einheit und
dergleichen mehr. Man konnte, im Hinblick auf die Néhe zu Husserls
phinomenologischem Unternehmen und in Anlehnung an eine Formel Nicolai
Hartmanns, von “Bewusstseinsprozessen ohne Bewusstsein” sprechen.'®® All das
scheint seinem eigenstdndigen theoretischen Ansatz nach in der Forschung noch
weitgehend unbearbeitet, und der Grund dafiir ist wohl einmal mehr im langen Schatten
Cohens zu erblicken. Wollte man Natorp philosophiehistorisch einordnen, so hétte er
seinen Ort in der Reithe von Vertretern der Prozessphilosophie des 20. Jahrhunderts,
deren prominenteste Edmund Husserl und Alfred North Whitehead sind.*®* In den Blick
geraten alle diese erkenntnislogischen Versatzstiicke hier freilich alleine deshalb, weil
sie es waren, die fiir die philosophische Arbeit des friihen Cassirer mafstdbliche und
orientierende Bedeutung hatten, eine Bedeutung, die weit {iber die des gleichsam auf die
Schulflagge geschriebenen “Factum” Cohens hinausging. Hier lag die tatséchlich zu
leistende philosophische Arbeit, und dass Cassirer wie Natorp sich hieriiber in den
Jahren der Arbeit an Leibniz’ System erst allmihlich klar werden mussten, das zeigt sich
schon daran, wie sich beiden nach und nach der Ubergang vom “Factum” zum “fiens”

und schlieBlich zum fieri”, zu einem Begriff und einer Formel, kristallisierte. Deshalb

von Substanzbegriff und Funktionsbegriff in theoretischer Hinsicht innerschulisch fiir verbindlich
erachtete.

183 Hartmann: Grundziige einer Metaphysik der Erkenntnis, 1921, S. 123; in einer Explikation des
Natorpschen ,.fieri” der Sache nach zuerst bei Marck: Die Lehre vom erkennenden Subjekt in der
Marburger Schule, in: Logos 4 (1913), S. 364-386, hier: S. 380. Die Theoriebeziehung zwischen Husserl
und Natorp scheint recht eng gewesen zu sein, zumindest was die Wahrnehmung Husserlscher Werke
durch Natorp angeht. Das merkwiirdige Faktum, dass die Deskription der entsprechenden Denkprozesse
bei Natorp mit sehr wenigen Differenzierungen auskommt und gegeniiber der reichhaltigen Ausgestaltung
der entsprechenden Leistungen des Bewusstseins bei Husserl geradezu arm wirkt, diirfte eben dem
Umstand geschuldet sein, dass Natorp, im Unterschied zu jenem, bei einem sehr reduzierten Begriff von
reinem Denken und einer diesem zugrundeliegenden Grundgestalt ausgeht. Zu Natorps
Auseinandersetzung mit Husserl vgl. u.a. ders.: Zur Frage der logischen Methode. Mit Beziehung auf
Edm. Husserls ,,Prolegomena zur reinen Logik”, in: Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift 6 (1901), S.
270-283, u. ders.: [Rez.] Husserls Ideen zu einer reinen Phdnomenologie, in: in: Die
Geisteswissenschaften 1 (1913/14), S. 420-426 [= H.16, 15. Jan. 1914] u. 448-451 [= H.17, 22. Jan.
1914].

184 Hier wére der Ort der im Rahmen der vorliegenden Arbeit nicht zu leistende Aufgabe, die
theoretische Beziechung zum Werk Whiteheads herauszuarbeiten, dessen Werk Natorp wahrgenommen
hat.

144



ist in Leibniz’ System eben noch nicht die Rede davon, Wissenschaft sei ein “’fiens” oder
“fieri”, sondern erst im Erkenntnisproblem, und deshalb auch spricht Natorp diesen
Gedanken erstmals im erwihnten Brief an Gérland aus dem Jahre 1902 aus.'®

Wie weit indessen die in Natorps begrifflicher Arbeit vollzogenen
Transformationen Kantischer Begriffe sich von deren tatsdchlichem Gebrauch in der
Kantischen Kritik entfernt haben, zeigte sich anhand der Begriffe der Relation und
”Function” sowie der Formen der sinnlichen Anschauung. Natorp hat dieses Verfahren,
”die notwendigen Korrekturen an der Lehre Kants” anzubringen, spéter als Erfordernis
und, deshalb frei von Selbstkritik, als Eigentiimlichkeit des Umgangs der Marburger

Schule mit historischen Texten bezeichnet.8®

Davon hat er im iibrigen auch die
Arbeiten Cohens nicht ausgenommen und damit beider erkennetnistheoretische
Divergenzen beildufig zwar, aber doch als geradezu schulbildendes Ereignis zu

87 Diese Umdeutungen und Fortbildungen der Kantischen

legitimieren gesucht.
Auffassung wollte Natorp — unter Hinweis vor allem auf die genetische Ableitung der
Kategorien innerhalb des philosophischen Systems — gar als Annidherungen an Hegel
ausweisen: “Kein Zweifel, dass wir mit diesem allen uns den grossen Idealisten,
vorziiglich Hegel, gewissermassen gendhert haben. Aber doch ist nicht mehr Hegelsches
darin, als bei Hegel selbst klare Entwicklung aus den Keimen war, die bei Kant [...]
Vorlagen.”188 Die Zeitgenossen haben diese Selbstbeschreibung geteilt, wie Nicolai
Hartmann, oder sind spiter ihr zu Recht gefolgt, wie von Aster.™®® Doch iiber die bloB
historische Frage hinaus, wieviel Hegel in Natorps Erkenntnislogik enthalten und ob der
Begriff eines “Hegelianismus” angebracht sei oder nicht, muss die zentrale Frage im
Zusammenhang der Natorpschen Systematik lauten, welche innersystematische

Funktion den an Hegel gemahnenden Theoriemotiven zukomme. Die Frage ist

gleichbedeutend mit der nach dem systematischen Motiv, das Natorps Modell einer

185 Vgl. Brief an Gorland v. 24. Aug. 1902, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 295.

186 Natorp: Kant und die Marburger Schule, S. 4.

187 Ebd., S. 3:,,0Ohne diese sachlich vollkommen freie Stellung gegen den Buchstaben der
Kantischen Lehre und auch gegen die Cohensche Lesung dieses Buchstabens wére es weder mir, noch der
ganzen Schar der jiingeren Forscher, die sich unserer Schule beirechnen, méglich gewesen in jene
Arbeitsgemeinschaft mit unserem verehrten Fiihrer einzutreten, die es iiberhaupt nur rechtfertigt von einer
Schule zu reden.”

188 Ebd., S. 19.

189 Vgl. von Aster: Neukantianismus und Hegelianismus, in: Miinchener philosophische
Abhandlungen. Theodor Lipps zu seinem sechzigsten Geburtstag gewidmet von fritheren Schiilern, 1911,
passim; zeitgleich mit Natorps Selbstbeschreibung Hartmann: Systematische Methode, in: Logos 3
(1912), S. 121-163, hier 140-163.

Vgl. auch Marck: Die Lehre vom erkennenden Subjekt, S. 378, der die Marburger Schule durch
die ,,eigentiimliche Zwischenstellung zwischen Kant und Hegel charakterisiert” sieht, dabei wohl aber
nicht so sehr die Schule, sondern eher Natorps Erkenntnislogik meint, wie ebd., S. 382-383, deutlich
macht.

145



genetischen Ableitung der Grundbegriffe zugrundeliegt, und nach dessen Bedeutung. In
diesem Motiv ist die Basis des gesamten prozessphilosophischen Projekts Natorps
verborgen. Erst im Kontext dieser Fragestellung kann die vieldiskutierte und miiBBige
Frage nach dem Hegelianismus verlassen und einer fruchtbareren Perspektive zugefiihrt
werden, denn erst so wird es moglich, die theoretische Motivik in ihrer Rezeption,
beispielsweise bei Cassirer, wahrzunehmen.

Die Bedeutung des deduktiven Entwicklungszusammenhanges der Grundbegriffe
hat Natorp freilich kaum ausgefiihrt, sondern negativ angedeutet: “Es bleibt zuletzt
unverstandene Phrase, dass das Sein im Denken zu begriinden sei, wenn nicht dieses
Denken, das nur als Methode, als Einheitsmethode verstanden werden kann, seine
strenge innere Einheit auch zu erweisen imstande ist [..]".""° Die Rede von der
”strenge[n] innere[n] Einheit” verweist auf beides, auf die logische Genese der
Grundbegriffe und deren Dynamik im System, wie der Fortgang der Passage belegt:
”Einheit nicht im Sinne der starren Einzahl des Prinzips, oder eines zwar gegliederten,
aber in dieser Gliederung doch wieder starren Systems, wie es eben bei Kant erscheint,
sondern Einheit durch Korrelation, die eine Entwicklung, und zwar ins Unendliche,
nicht ausschlieBt.”'” Es ist in Natorps Konzeption einzig und alleine das
kontinuierliche, das heiflt liickenlose und stetige Hervorgehen der Grundbegriffe
auseinander, das die Kontinuitit des Bewusstseins, und damit zugleich dessen Einheit,
zu gewdhrleisten vermag. Das Motiv der Kontinuitédt und Stetigkeit des Denkens ist das
Basistheorem der Natorpschen Erkenntnislogik, und nicht alleine der Erkenntislogik,
wie sich spiter zeigen wird, sondern auch seiner Philosophiehistorik. Auf ihm basieren
simtliche Uberlegungen zur Ableitung der Kategorien auch in den frithen
Abhandlungen zur Logik urspriinglichen reinen Denkens. Das wurde mit der
Verzogerung einiger Jahre wahrgenommen; bezeichnenderweise stammt eine treffende
Skizze zur Kontinuititsproblematik von Nicolai Hartmann, der darauf hingewiesen hat,
dass die transzendentale Methode fiir sich genommen, iiberhaupt noch kein System,
sondern nur das Problem eines Systems” bildet.'”* In der transzendentalen Methode ist
zwar eine “Tendenz zur Kontinuitdt der Prinzipien” vorhanden, und durch die von ihr
vollzogene regressive Analyse, die immer von einem bestimmten Problem oder
Problemkomplex ausgeht und Grundbegriffe erschlief3t, entsteht “notwendig eine Reihe

von Prinzipien, die offenbar Zusammenhang miteinander haben miissen”. Doch hingt

190 Natorp: Kant und die Marburger Schule, S. 17.

191 Ebd.

192 Hartmann: Systematische Methode, S. 156. Hartmann hat die Entwicklungen der Marburger
Schule wie kaum ein anderer kommentiert, mit der Innensicht des Schiilers und zugleich mit einer inneren
Distanz, die einer Wahrnehmung aus der AuBenperspektive nahekommt.

146



dieser Zusammenhang allzu offensichtlich vom jeweiligen Ausgangsproblem ab, die
”so entstandene Reihe der Kategorien bildet” deshalb “noch kein einheitliches

System.”'®”

Es sind eben keine inneren Relationen der Grundbegriffe, die diese
probleminduzierten Reihen organisieren. Hartmanns Schluss aus dieser Problemskizze
erscheint als zutreffend: “Die transzendentale Kontinuitdt der Prinzipien ist nur eine
zuféllige, und eben deswegen nur teilweise Kontinuitdt”, sie ist, richtig verstanden,

Diskontinuitit.'**

Die Konsequenz dieser Uberlegungen fithrt Hartmann zu der Losung,
die Natorp von 1887 an so konsequent ausgearbeitet und der er erst in dem Jahr, in dem
der Aufsatz tiber Systematische Methode entstand, im ostentativen Hinweis auf Hegel
gleichsam einen Namen gegeben hat,'® zur Losung, die transzendentale Methode durch
genetische Ableitung der Kategorien — in Hartmanns Worten: durch “Dialektik als
Methode philosophischer Forschung” — zu ergidnzen und damit unwiderruflich zu
transformieren.'”® Beide — “dialektische” und transzendentale Methode — bedingen sich
unter dem Paradigma des Systems und der Kontinuitit des Denkens geradezu
wechselseitig, denn ein haltbarer Begriff von “dialektischer Methode”, der sich nicht
zum Hegelschen Absolutismus versteigt, ist nach Hartmann nur zu etablieren, wenn
diese gestiitzt wird auf “eine andere Methodenbasis”, ndmlich die der transzendentalen

Methode.'®” Umgekehrt soll die dialektische Methode “geradezu notwendig” sein, will

man auf dem Boden der transzendentalen Methode zu einem System gelangen.'*®

193 Ebd., S. 154.

194 Ebd.

195 Vgl. Natorp: Kant und die Marburger Schule, S. 18-21.
196 Hartmann: Systematische Methode, S. 163.

197 Ebd.

198 Ebd., S. 156.

147



5. Rekonstruktion des systematischen Zentrums von Leibniz* System

Cassirer hat wiederholt darauf hingewiesen, dass seine Darstellung von ”Leibniz Lehre”
durch einen doppelten Aspekt geleitet und von ihm aus zu betrachten sei, vom
“Standpunkt der historischen und systematischen Beurteilung”.'®® Realisiert wurde
dieser doppelte Anspruch, wie gezeigt, durch die doppelte Besetzung der Begriffe
innerhalb eines typologisch verfassten historischen Koordinatensystems, dadurch also,
dass systematische Begriffe mit historischen Indices versehen werden — wie etwa dem
Begriff der Substanz oder dem der formalen Logik der historische Ort des
Aristotelismus fest zugewiesen wurde — und umgekehrt Begriffe als historische
jederzeit auch innerhalb des Systems der Erkenntnislogik zu lokalisieren waren.
Realiter aber geht Leibniz ‘ System iiber den bloBen ’Standpunkt der [...] systematischen
Beurteilung [Hervorh. HKO]” von Leibniz® Philosophie so weit hinaus, dass die
Bemerkung Cassirers mehr als Rezeptionslenkung denn Beschreibung des wirklich
Geleisteten erscheint. In diesem Sinne prononciert die Vorrede den historischen Aspekt
und sucht den systematischen abzuschwichen — eine Reaktion auf die Kritik des
Gutachtens der Berliner Akademie an den stark systematisch-konstruktiven Ziigen der
Arbeit. Leibniz’ System enthdlt eine systematisch verfasste, immanente
Erkenntnistheorie in nuce, die sich auf den aktuellen Stand der Theoriediskussion
innerhalb der Marburger Schule bezieht und in ihn eingreift. Von seinem
systematischen Zentrum her ist das gesamte Werk konstruiert. Es handelt sich hierbei
um die ersten beiden Teile der Arbeit, die als Losung der Marburger Preisaufgabe des
Jahres 1898 verfasst wurden und die Kategorien oder ”Grundbegriffe” der Mathematik

2% Der These der systematischen Zentrierung von Leibniz ‘

und Mechanik thematisieren.
System liegt dabei die Auffassung zugrunde, dass Cassirers Konstruktion der
”Grundbegriffe”, die ja in rekonstruktiver Absicht erfolgte, vollstindig unter dem
aktuellen und fiir giiltig erachteten erkenntnistheoretischen Paradigma stand und diesem
weitgehend vorbehaltlos folgte. Dieses Paradigma 146t sich, nach Analyse des ”Systems
der urspriinglichen Denkfunktionen” im vorigen Kapitel, als das Modell der Logik der
urspriinglichen Denkfunktionen identifizieren, wie es Natorp als work in progress
entworfen hatte. Die verfremdende, weil die historischen Priatentionen des Textes
ausblendende Lektiire dieses zentralen Stiicks ist eine gegen den Strich, die gerade so

erweisen mochte, dass Leibniz® System geleitet ist von einem systematischen

Erkenntnisinteresse und diesem erst das historische nachfolgt. Mit anderen Worten: die

199 Cassirer: Leibniz® System, S. X u. VIII, zum Zusammenhang vgl. ebd., S. VII-XI.
200 Ebd., S. 105-351.

148



Einzeichnung einer systematisch verfassten und als Fortbildung der Kantischen
verstandenen  Erkenntnistheorie in die heterogenen philosophischen und
mathematischen Arbeiten Leibniz* war Bedingung der Moglichkeit dafiir, diese in der
Perspektive der Vorgeschichtsschreibung als direkte Vorstufe zur Kantischen Kritik
erscheinen zu lassen. Mehr noch, dieser Leibniz konnte als Uberbietung der Kantischen
”Erkenntnisskritik” gelesen werden, weil in seiner Interpretation die Ubertragung des
eigenen, verkiirzt gesagt: Natorp-Cassirerschen Modells von Erkenntnislogik geleistet
wurde, das ja, wie beschrieben, seinerseits eine weitgehende Umbildung und
Transformation der Kantischen Kritik darstellte. Das wird sich exemplarisch in der
Elimination der Kantischen Formen der Anschauung als einer Quelle der Erkenntnis
und ihrer Uminterpretation zu Denkfunktionen zeigen.

Im folgenden soll also erstens die systematische Basis fiir Cassirers
Problemgeschichtsschreibung freigelegt werden. Die Rekonstruktion der leitenden
Begriffe und Denkfiguren soll zweitens nicht alleine deren Abhédngigkeit von Natorps
Projekt aufweisen, sondern diese drittens als Teil einer philosophischen Konstellation
diskutieren. Erst im Kontext der erkenntnistheoretischen Konzeptionen Cohens und
Natorps ist differenziert Aufschluss darliber zu erhalten, wo Cassirers
erkenntnistheoretische Position innerhalb der Marburger Schule zu lokalisieren ist. Die
Untersuchung ist von den Thesen geleitet, dass (1) dem systematischen Zentrum von
Leibniz* System die Rezeption und Applikation von Natorps Erkenntnislogik
zugrundeliegt, wie sie mit Nombre, temps et espace vorlag und (2) Cassirer von diesem
Terrain aus versuchte, Teile von Cohens auf einer Logik des Urteils basierenden
”Erkenntnisskritik” zu integrieren.Erst im Anschluss an diese systematisierende Lektlire
ist im folgenden Kapitel die Frage nach Cassirers problemgeschichtlicher Konstruktion
zu stellen.

Cassirer orientierte das systematische Zentrum seiner Interpretation nicht primdr
an dem Theoriebestand, an dem Cohen seit dem Princip der Infinitesimal-Methode
arbeitete und den er 1902 als ”Logik des Urteils” und als Konzeption des “Urteils des
Ursprungs” in seiner Logik der reinen Erkenntnis publizierte, sondern an Natorps
Ansatz zu einem “’System der urspriinglichen Denkfunktionen” und dessen Denken der
prinzipiellen erkenntnislogischen Relationalitit und Prozessualitidt. Denkfunktion und
Relation sind die systematischen Signaturen von Leibniz’ System, der Gedanke einer
vorgingigen Prozessualitit des Denkens ist sein Grundaxiom: “Die letzten
abgeschlossenen Fixierungen bilden nur den Niederschlag eines gedanklichen

Prozesses, dessen eigentliche Triebkrifte es erst zu entdecken und in ihrem

149



Gegeneinanderwirken aufzufassen gilt.”201 Wird Leibniz * System auch in der Regel so
gelesen, als ob die Rede von den “eigentliche[n] Triebkréfte[n]” Cohens Logik des
”Ursprungs” antizipierte, so deutet doch bereits die Denkfigur der Opposition von
fixierter Gestalt und zugrundeliegenden Denkprozessen auf den Natorpschen Ansatz
hin. Diese Formulierung aus der Vorrede von Leibniz’ System hebt ostentativ das
Grundmotiv der gesamten Arbeit hervor, und es ist signifikant, dass die Vorrede mit
dem Dank an Paul Natorp "fiir die stete Forderung [...] insbesondere diese[r] Arbeit”
schlieBt.”*

Der Sachverhalt, dass das ”System der urspriinglichen Denkfunktionen”
modellhaft gewirkt hat, zeigt sich schon an der gesteigerten Prdsenz durch Natorp
gepriagter Termini und Denkfiguren, vor allem in den Kapiteln zwei bis sechs von
Leibniz’ System, dem systematischen Kernstiick der Leibniz-Interpretation. Solche
Begriffe, wie etwa den des “synthetischen Verfahrens” oder der “Grundgestalt des
Erkennens”, setzt Cassirer als systematische Interpretamente ein. Doch nicht nur die
leitende Begrifflichkeit, sondern vor allem sein Amnsatz bei einem “Grundtypus des
Denkens” und die gesamte Konzeption einer deduktiv ausgefiithrten genetischen
Ableitung der urspriinglichen Denkfunktionen von Quantitit und Qualitat 14Bt die
Leibniz’ System immanente Theorie als durch Natorp geprigt erscheinen. Cohens
Ansatz bei Begriff und Urteil, gegen den die Natorp’sche Theorie der Grundfunktionen
und der Relationalitit ja auch kritisch gerichtet war, bleibt aus der Basis von Leibniz*

System ausgeschlossen.203

5.1 ”Grundtypus des Erkennens” und Prozessualitat des Denkens

Nach Kldrung des Verhiltnisses von Logik, Mathematik und Wissenschaft (Kap. 1)
nimmt Leibniz’ System seinen sachlichen Ausgang von der Beziehung von Teil und
Ganzem als des ”Grundtypus des Denkens” und entfaltet aus dieser als rein logisch

204

verstandenen Beziehung die einzelnen Denkfunktionen (Kap. 2-6).”"" Dieser Ansatz bei

einem “Grundtypus des Denkens” erfolgt in offenkundiger begrifflicher und

201 Ebd,, S. IX.

202 Ebd., S. XI.

203 Seine Kritik an Cohens Ansatz bei Begriff und Urteil hat Natorp freilich erst spater explizit
hervorgehoben, vgl. Natorp: Die logischen Grundlagen der exakten Wissenschaften, 1910, S. 28; ders.:
Philosophie. Thr Problem und ihre Probleme. Einfiihrung in den kritischen Idealismus, 1911, S. 51:
,urteilen ist tiberhaupt nichts Einfaches; es fasst in dichter Zusammenpressung eigentlich das ganze,
durch strengen, allseitigen Wechselbezug geeinte System der Grundfunktionen des Denkens in sich
zusammen: die Quantitét, die Qualitét, die Relation und die Modalitét [...] aus dem System der Seiten
oder Richtungen, die der urspriingliche Prozess des Bestimmens in sich vereinigt, hat die Logik, wenn sie
radikal zu Werke gehen will, das Urteil, und mit diesem zugleich den Begriff, erst aufzubauen.”

204 Vgl. dazu Teil II.1 der vorliegenden Arbeit.

150



struktureller Analogiebildung zu Natorps ”Grundgestalt des Erkennens”, der Beziehung
von Mannigfaltigem auf eine Einheit im Begriff der “synthetischen Einheit”.?%®
Gleichzeitig emendiert Cassirers begriffliche Umprdagung bereits Natorps Anfang. Denn
er macht dabei die bei diesem bereits im Ansatz vollzogene umstandslose
Amalgamierung von Denken und Erkenntnis, von Logischem und Erkenntnislogischem
rickgéngig: wenn Natorp am Anfang von Nombre, temps et espace feststellt, “das
Studium der Logik” diene dazu “zu zeigen, wie der Gegenstand der Erkenntnis im
Denken und nach den Gesetzen des Denkens aufgebaut ist [Hervorh. HKO]”, dann
erscheint der Ausgang von einem “Grundtypus des Denkens [Hervorh. HKO]”, nicht
einer “Grundgestalt des Erkennens” nur als folgerichtig.?®® Unverkennbar ist in der
weiteren, vom “Grundtypus des Denkens” ausgehenden deduktiven Entfaltung der
einzelnen Denkfunktionen in Leibniz’ System, ganz in Analogie zu Natorps Projekt, eine
Logik der Erkenntnis intendiert. Deren Basis bilden aber reine Setzungen und Prozesse
des Denkens, nicht schon Erkenntnisse — und an dieser fiir das Verhéltnis von Logik und
Wissenschaft nicht unerheblichen Differenz will Cassirer offenbar festhalten.

Bereits dieser sachliche Ansatz der der Leibniz-Deutung zugrundeliegenden
Systematik enthélt eine eindeutige programmatische Stellungnahme, und zwar fiir den
Ansatz Natorps und gegen Cohens Ausgang vom Urteil und zumal von einem “Urteil
des Ursprungs”. Auch Natorps Ansatz — daran sei an dieser Stelle erinnert — erfolgte in
seinen ersten Formulierungen in Quantitdt und Qualitdt in Auseinandersetzung mit und
deutlicher Absetzung von der Annahme, dass “Begriff und Urtheil” den Ursprung der
Gegenstandserkenntnis bilden konnten.?®’ Stattdessen setzte Natorp, wie gezeigt, bei
der urspriinglichen Synthese von Mannigfaltigem und Einheit an und entwickelt aus
dieser ”Grundgestalt des Erkennens” ein ’System urspriinglicher Denkfunktionen.” An

dieser Grundlage einer gegeniiber Cohen eigenstindigen Systematik hat Natorp bis zur

205 Vgl. Natorp: Quantitdt und Qualitét, S. 3-4, sowie ders.: Nombre, temps et espace, S. 344. Dabei
ist zu betonen, dass von einem ,,Grundtypus des Denkens” bei Leibniz an keiner Stelle die Rede ist,
weder wortlich noch der Sache nach. Dieser Sachverhalt ist symptomatisch fiir die Strategie der
Cassirerschen Leibniz-Deutung und macht die Diskrepanz zwischen dem Deutungsgegenstand und seiner
Ubersetzung in eine strenge Systematik von Interpretationsbegriffen vor allem Natorpscher Provenienz
deutlich.

206 Vgl. Natorp: Nombre, temps et espace, S. 343, § 1.1: ,,L’¢étude de la logique est de montrer
comment I’objet de la connaissance se construit dans la pensée et d’apres les lois de la pensée.”

207 Vgl. Natorp: Quantitit und Qualitét, S. 3-4: ,,Denn was Begriff, was Urtheil ist, wie beide sich zu
einander verhalten, welches das Urspriinglichere ist, dariiber herrscht keineswegs volle Einhelligkeit, es
bedarf erst der Definition. Selbst die Doppelheit der Voraussetzung stort und muss die Frage veranlassen,
ob es denn nicht ein Einfacheres gibt, worin beide ihre gemeinsame Wurzel haben. / Ich behaupte nun,
dass Begriff und Urtheil, mit hernach anzugebender Distinction, in der That nur zwei Ausdriicke einer
und derselben Grundgestalt des Erkennens, der synthetischen Einheit sind.”

151



logisch-deduktiven Skizze eines Systems von Relationen in Nombre, temps et espace
und dartiber hinaus festgehalten — und Cassirer hat sich ihr angeschlossen.208

Doch bereits in seinem Ansatz nimmt Leibniz® System einige weitere
Bestimmungen von Natorps Projekt eines Systems urspriinglicher Denkfunktionen auf
und transformiert sie im Modus immanenter Kritik. So verschérft Cassirer die
Logikzentriertheit von Natorps Konzeption, indem er dessen “Grundgestalt des
Erkennens” mit ihrer Kant entlehnten Terminologie von “Mannigfaltigkeit” und
“Einheit” iibersetzt in die zumindest in logisch-terminologischer Hinsicht
unproblematische Beziehung von “Teil” und “Ganzem”. Damit {bertragt er die
Beziehung zweier Termini, die erstens als logische Begriffe sui generis nicht eindeutig
ausweisbar und zweitens als Termini eines “Grundverhdltnisses” oder einer
Ursprungsrelation untauglich sind, weil sie zu hochstufig ansetzen, in Begriffe, die sich
rein logisch interpretieren lassen. Vor allem aber ist der Begriff der ”"Mannigfaltigkeit”
primir kein Begriff der Logik oder eines logischen Verhiltnisses, sondern ein Terminus
der FErkenntnistheorie der Neuzeit, namentlich der Kants — seine /logischen
Entsprechungen wéren etwa die Termini Vielheit oder Mehrheit. Als Begriff, der
”Verschiedenheit in einer (mehr oder weniger) dhnlichen Mehrheit” ausdriickt, setzt er

Dieses wird im

ein schon in sich differenziertes, vielfdltiges Etwas voraus.
Kantischen Kontext zudem noch und ausschlieBlich durch Anschauung gegeben.
Unableitbarer Ursprung von Erkenntnis ist der Begriff der Mannigfaltigkeit” nur als
Mannigfaltiges der Erscheinung in der Anschauung210 — und damit ist er fiir einen
Denker, der die Anschauung als Erkenntnisquelle zugunsten der Urspriinglichkeit von
Denkfunktionen ausschlieBen mochte, heile er Natorp oder Cassirer, kontaminiert.
Cassirer zumindest hat das offenbar erkannt und eliminiert diese begriffliche
Problematik des Ursprungsbegriffs — und schlieft damit zugleich in einer Leibniz-
Deutung, deren Gesamtendenz die duBerste Anndherung der Philosophie Leibniz‘ an die
Kritik Kants ist, paradoxerweise genuin Kantische systematische Theorieelemente.

Eine weitere innersystematische Korrektur an Natorps Konzeption der

”synthetischen Einheit” nimmt Cassirer ebenfalls bereits im Ansatz vor, wenn er betont,

dass auch das “Grundverhiltnis” zwischen Teil und Ganzem, aus dem dann die

208 Nach der Publikation der Logik der reinen Erkenntnis im Jahre 1902 trat Natorp sogar in eine
Phase der Auseinandersetzung mit Cohen ein, in der er seine Absetzung vom Cohen’schen Ansatz in
einer kritischen Besprechung von dessen neuem Werk 6ffentlich machen wollte, was jedoch wegen des
Einspruchs von letzterem unterblieb. Der erste Teil der Rezension ist veroffentlicht bei Holzhey: Cohen
und Natorp, Bd. 2, S. 6-40.

209 Krug: Allgemeines Handworterbuch der philosophischen Wissenschaften, nebst ihrer Literatur
und Geschichte, Bd. 2, 1833 (Nachdr. 1969), S. 793.

210 Vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 34 u. B 102-103.

152



”quantitativen Begriffe und Bezeichnungen” abgeleitet werden, seinerseits nicht der
Ursprung selbst ist, sondern sich einer urspriingliche[n] Setzung” verdankt, ”in der
beide Begriffe erzeugt werden”.?** Das “Grundverhiltnis” von Teil und Ganzem wird
in Leibniz‘ System deshalb auch als urspriingliche Relation” bezeichnet. Natorps
unausdriicklich  cohenkritische Suche nach einem “Urspriinglichere[n]” und
”Einfacheren” als Begriff oder Urteil hatte ihn ja bereits im Aufsatz liber Quantitdit und
Qualitit zu seinem Theorem von der ”Grundgestalt des Erkennens, der synthetischen
Einheit”, gefl'ihrt.212 Diese sollte in einer Art urspriinglicher Beziehung zwischen einem
Mannigfaltigem und seiner Einheit bestehen. Cassirer geht nun noch einen Schritt
weiter: er Ubertrdgt nicht nur, wie gezeigt, die Beziehung von Mannigfaltigem und
Einheit in die “urspriingliche Relation” von logischem Teil und Ganzem, sondern
verweist nachdriicklich darauf, dass auch diese "urspriingliche Relation” nicht selbst der

13 Dafiir lassen sich in Leibniz’ System zwei Argumente finden,

Ursprung sein konne.
ein begrifflich-logisches, explizit formuliertes und ein prinzipielles, das aus dem ersten,
vor allem aber aus Cassirers prozessphilosophischem Ansatz folgt. In begrifflich-
logischer Hinsicht schliesse ”der Gedanke des Ganzen [...] das Durchlaufen der Teile
ein”, weshalb “der Teil” allenfalls das /ogisch Erste und Bedingende [Hervorh. HKO]”
sein konne. So soll sich die “urspriingliche Relation” ihrerseits als Resultat eines
”synthetische[n] Verfahrens” verstehen lassen, in dem ’das Verhiltnis des Ganzen zum
Teil” sich dadurch bilde, dass die “einzelnen Momente dieses Verfahrens” sich
“unmittelbar  gegenseitig”,  gleichurspriinglich  also,  “fordern”.?*  Dem
”Grundverhéltnis” von Teil und Ganzem, der “urspriinglichen Relation”, liegt also eine
Art urspriinglicher dynamischer Korrelation voraus. Hieraus folgt Cassirers
prinzipielles Argument. Es ist von entscheidender Bedeutung, auch innerhalb der
schulimmanenten Auseinandersetzung zwischen Cohen und Natorp um den Anfang,
denn es macht deutlich, dass Cassirers Auffassung nach jegliche Annahme eines ersten
Elements des reinen Denkens, seien es Begriff und Urteil oder sei es auch nur der Teil
als das “logisch Erste”, eine Art der Hypostase oder Verdinglichung, in den Worten von
Leibniz‘ System: eine “vorldufige Fixierung und Erstarrung” darstellen wiirde. Ein
solches ”Erstarrtes” kann prinzipiell kein Anfang sein — so liesse sich Cassirers

unausgefiihrtes Argument explizieren —, allenfalls das Erste eines auf ein

Urspriingliches aufbauenden Systems. Umgekehrt geht bereits der logisch erste Teil”,

211 Cassirer: Leibniz’ System, S. 127, der Ausdruck ,,Grundverhéltnis” auf S. 128.
212 Natorp: Quantitdt und Qualitat, S. 3-4.

213 Cassirer: Leibniz’ System, S. 127-128.

M Ebd., S. 127.

153



wie im iibrigen auch die “urspriingliche Relation” von Teil und Ganzem, aus einer
“urspriinglichen Setzung” des Denkens hervor, ”in der beide Begriffe erzeugt
werden.”?"® Anfang kann nur ein der “Erstarrung” und damit dem Erstarrten
vorgéingiger Prozess sein, eine Art reiner Denktitigkeit oder urspriinglicher erzeugender
dynamischer Korrelation, die ihrerseits nicht direkt fassbar, sondern nur aus ihrem
ersten Produkt, dem Resultat der Ursprungs-Setzung, der “urspriinglichen Relation”
also, erschlieBbar ist.?*® Dieses Grundtheorem seiner Erkenntnislogik, das sich
unverkennbar dem Kontext der Cohen-Natorp’schen Philosophie verdankt, projiziert
Cassirer auf Leibniz’ sogenanntes ”System”. Die Ursprungs-Setzung oder erzeugende
Korrelation soll, folgt man seiner radikal systematisierenden und umdeutenden Leibniz-
Lektiire, “die eigentliche Tendenz der Leibnizischen Definitionsversuche” bilden.?*’
Leibniz’ System fasst somit den Gedanken der Prozessualitit des Denkens noch weitaus
radikaler, als Natorp dies in seinen Schriften bis 1900 getan hat, und muss als Fanal von

Prozessualitdt und Verdinglichungskritik gelten.

5.2 Begriff und Urteil vs. Denkprozesse

Auf der Basis dieses systematischen Ansatzes bestimmt Cassirer das Verhiltnis von
Begriff und Urteil zur Prozessualitit des Denkens. Seine Uberlegungen lassen sich als
unausdriicklichen Versuch verstehen, den Cohen’schen Ansatz bei Urteil und Begriff,
gegen den Natorp sein System der "urspriinglichen Denkfunktionen” gerichtet hatte, in
eine einheitliche Konzeption zu integrieren und somit mit der Natorpschen Systematik
zu vermitteln. Der Ansatz bei den Begriffen erfordere, wie Cassirer feststellt, ’ihre
vorhergehende Aufldsung in ein System von Urteilen”.”*® Das ist auch ein Hinweis auf
das Werk seines Lehrers Cohen, das wiahrend der Abfassung von Leibniz’ System im
Entstehen begriffen war: dessen 1902 veroffentlichte Logik der reinen Erkenntnis sollte
ein solches ”System von Urteilen” im Ausgang von der gleichsam axiomatischen

Voraussetzung entwerfen, das Urteil sei die ”Grundform des Denkens”.?*® Freilich ist

2 Ebd., S. 127.

216 Fiihrt man die Konsequenzen dieses Beitrags zur Marburger Debatte um den Ursprung weiter, so
wird der im Grunde vorbegriffliche Ursprung, der ja seinerseits erst Begriffe generieren soll und sich
dennoch Denkprozessen verdankt, zu einer Art von Ereignis, einem allem begrifflichen Denken
vorgingigen Sprung in die Begrifflichkeit. Diese Konsequenzen hat Cassirer im Rahmen seiner Leibniz-
Interpretation freilich nicht ziehen kdnnen.

2 Ebd., S. 127.

218 Ebd., S. 131.

219 Cohen: Logik der reinen Erkenntnis, B 19, vgl. dazu auch Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S.
99-102. Das ,,System der Urteile” markiert die Zasur zwischen Cohens neuem Systementwurf von 1902
und seiner Orientierung am ,,System der Grundsétze” in der 2. Auflage von Kants Theorie der Erfahrung,
1885. Vgl. dazu Edel: Von der Vernunftkritik zur Erkenntnislogik, S. 517-522.

154



dieser Ansatz bereits der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung
entnehmbar. Doch Cassirer geht iiber seine an Cohen anschlieBende Feststellung noch
einen entscheidenden Schritt hinaus — und auf Natorps Systematik zu. Denn gerade die
”Aufldsung in ein System von Urteilen” erweist den Begriff als bloes Resultat oder
gedankliches Konstrukt vorgédngiger, zugrundeliegender Denkprozesse. Aus der
Prozessualitidt des Denkens entstanden soll der Begriff im Verstehen durch regressive
Analyse wieder in “Erkenntnisprozesse” aufgelost werden: “er [bedeutet] eine ideelle
Resultante, die zu ihrem logischen Verstindnis wiederum riickwérts der Zerlegung in
die Erkenntnisprozesse als Komponenten verlangt [sic].”?®° In dieser Analyse soll sich
der Begrift “als vorldufige Fixierung und Erstarrung einer Gesamtheit von Relationen
[Hervorh. HKO]” erweisen. Als solcher “Inbegriff moglicher Beziehung” reprasentiert
er die Dynamik der Relationen, die ebensowenig wie die Begriffe einen gegebenen
Bestand bilden, sondern “durch die Erkenntnis erst zu gewinnen sind.”?*! Auch das
Urteil, und sein Subjekt zumal, entstehe “erst als Produkt von Operationen und
Relationssetzungen des Denkens”, wie Cassirer unter Hinweis auf Leibniz’ Logik
feststellt.??

Damit erweist sich letztlich der Ansatz bei Begriff und Urteil als sachlich auf die
Dynamik der Denkprozesse und deren Zentraltheorem der Relationalitét gegriindet. Mit
Cohens Ansatz bei Begriff und Urteil und Natorps System der urspriinglichen
Denkfunktionen” liegen keine konkurrierenden, ja noch nicht einmal divergierende,
sondern vielmehr komplementdre Theorieentwiirfe vor — das jedenfalls will Cassirers
Vermittlungsversuch sagen. Beide stehen gleichsam in einem Verhéltnis von Prozess
und Resultat, von Produktion und Produkt oder auch von Innenseite und Au3enseite des
Prozesses der Erzeugung. Innerhalb dieses Verhéltnisses freilich bilden die
Prozessualitit des Denkens und deren Begriffe von Relation wie Funktion die
unhintergehbare Grundlage. Auch dieses Basis-Theorem seiner Systematik projiziert
Cassirer auf die Philosophie Leibniz’, wenn er die “eigentliche, sachlogische Aufgabe
der allgemeinen Charakteristik™ darin erblickt, die ”Grundrelationen [...], aus denen die
Begriffe erschaffen werden, zu isolieren und systematisch darzustellen”.??® Dass

umgekehrt das Ganze der Leibnizschen Philosophie als ”System der Begriffe” oder gar

”System der Grundbegriffe” darstellbar wird, verdankt sich diesem Ansatz, der jederzeit

220 Ebd., S. 131.
221 Ebd., S. 136.
222 Ebd., S. 254.
223 Ebd., S. 136.

155



Begriffe als Chiffren oder Kristallisationen zugrundeliegender Denkprozesse versteht

und als zumindest potentiell regressiver Analyse zufiihrbar.

5.3 Die Genese logischer Grundfunktionen im synthetischen Verfahren:

guantitative und qualitative Prozesse

Aus dem Ansatz bei einem als prozessual interpretierten ”Grundtypus des Denkens”
entwickelt Cassirer ein  System auseinander abgeleiteter, urspriinglicher
Denkfunktionen. Auch diese Deduktion spezieller quantitativer Grundbegriffe” und
qualitativer Denkfunktionen erscheint als systematische Weiterentwicklung dessen, was
Natorp in Nombre, temps et espace als urspriingliche Funktionen des Denkens” zwar
nur skizzenhaft entworfen hatte, was aber zum Programm seiner Erkenntnislogik
spétestens seit dem Aufsatz Quantitit und Qualitdt von 1891 gehorte. Cassirer fiihrt
dieses Programm in der Applikation auf das historische Beispiel Leibniz’ in hochster
systematischer Konsequenz durch. Die konsequente Durchfiihrung betrifft nicht nur den
Ansatz und die Begrifflichkeit Natorps, sondern auch dessen Versuch einer genetischen
Ableitung urspriinglicher Denkfunktionen”. Dabei legt Cassirer besonderes
Augenmerk auf dessen eher beildufig formulierte These von der Interdependenz und
strengen Korrelation der Kategorien oder Grundfunktionen.?**

In Nombre, temps et espace wurden Kants Kategorien der Quantitdt aufgelost in
einen dreistufigen Prozess quantitativer Bestimmung, in dem die Begriffe von
“numerischer Einheit”, “unbestimmter Vielheit” und ”Ganzheit” auseinander abgeleitet
werden. Die letzte Stufe dieses “fundamentalen Prozess der Quantifikation” war
gedacht als Ausgangspunkt eines neuen Bestimmungskreislaufes (,,course circulaire™).
So sollten die Stufen (,,degrés”) dieses Verfahrens in einer Art von unendlichem
Prozess (,,processus a I’infini”) immer wieder durchlaufen werden und immer neue
Bestimmungs-Reihen hervorbringen. Der Prozess qualitativer Bestimmung war
entsprechend zu dem der Quantifikation aufgebau‘[.225 Cassirer schliet an dieses
dreistufige Modell quantitativer Bestimmung und das Theorem der unabschlieBbaren
Reihenbildung an und versucht, diese zu operationalisieren. Sein operativer
Grundbegriff des bei ihm wie Natorp so bezeichneten ,,synthetischen Verfahrens” ist
der der ,,Wiederholung”. ,,Wiederholung” gehort zu den Prozess-Begriffen in Cassirers
terminologischem Arsenal. Sie folgt der ,,urspriinglichen Setzung” und bezeichnet die

prozessuale Struktur des immer wieder durchlaufenen Bestimmungszirkels: die drei

224 Vgl. Natorp: Nombre, temps et espace, S. 347-348.
225 Ebd., S. 344-347.

156



,wesentlichen Momente der Quantitét” seien, erstens, ,,die Setzung der Einheit als erste
Grundlage und urspriingliche Leistung des Denkens”, darauf folge zweitens ,,die
Wiederholung dieser Setzung, in welcher wir die Mehrheit erschaffen”, und drittens
»endlich der Abschluss dieses Verfahrens, indem wir im Begriff der Allheit oder des
Ganzen das Mehrere selbst wiederum als eine Einheit begre:ifen”.226

Cassirers Grund-Theorem der Deduktion quantitativer Begriffe und Kategorien
hat modellhaften Charakter. Es verbindet das Ereignis einer ersten Sefzung und der
daran anschlieBenden Wiederholung der Operation der Setzung zu einem
Strukturmodell der urspriinglichen Genese von Kkategorialen Begriffen oder
Denkfunktionen. Abgeleitet hat Cassirer diesen Operationsbegriff aus dem

227 Dabei ist die Rolle des iterativen Verfahrens

arithmetischen Verfahren der Iteration.
trotz aller Beildufigkeit, mit der Cassirer es einfiihrt, nicht zu unterschitzen: es
iiberfiihrt die gleichsam ereignishaft bleibende Setzung des Anfangs in eine beliebig oft
wiederholbare, gesetzmdfige Operation mit Variablen. Das iterative Verfahren ist das
generative Zentrum des entscheidenden Begriffs der Cassirerschen Erkenntnistheorie,
des Begriffs der Funktion. Durch dieses Verfahren sollen zunéchst die quantitativen
Begriffe von ,,Einheit”, ,,Mass”, ,,Grof8e” und schlieBlich der ,,Zahl” generiert werden,
im weiteren die der ,quantitativen Vergleichung”, beispielweise der Begriff der
,.Gleichheit”.??® Das synthetische Verfahren der Quantitit reprisentiert das ,,Paradigma
der reinen Logik”.229

Aus diesem Paradigma, insbesondere aus den Begriffen von ,Mass” und
,,Qrosse”, entwickelt Leibniz’ System das Verfahren der Qualitdt, zunichst freilich noch
als Problem mathematisch-geometrischer Logik: ,,Von der Bedeutung der
geometrischen Figuren als Grossen ist zuriickzugehen auf das qualitative Moment, das
sich in ihnen darstellt.”**° Die Riickfiihrung ,,des Quantum auf das Quale” erfolgt durch
die Analyse der Lagenverhdltnisse der geometrischen Figuren. An diesem Verfahren
wechselseitiger Ableitung und Korrelation quantitativer und qualitativer Begriffe hilt

Cassirer im folgenden fest. Zum einen soll das Verfahren der Qualitét, das auf eine

,Logik gegenstindlicher Erkenntnis” zielt, aus der quantitativen Synthese folgen.Z?’1

226 Cassirer: Leibniz’ System, S. 126, dhnlich S. 128, 129 und 133.

227 Vgl. ebd., S. 133.

228 Vgl. ebd., S. 128-129

229 Ebd,, S. 134.

230 Ebd., S. 144; die Entwicklung der Grundbegriffe des qualitativen Verfahrens erfolgt im dritten
Kapitel von Leibniz’ System (,,Das geometrische Raumproblem und die Analysis der Lage”), vgl. ebd. S.
142-164.

231 Ebd., S. 134: ,Es ist interessant, das neue Problem [i.e das der Qualitét], das die Quantitét ablost,
innerhalb der quantitativen Begriffe selbst entstehen zu sehen.”

157



Zum anderen ist die ,,Begriindung der Quantitét” ihrerseits nur im Riickgriff auf ,,das
Problem der Qualitit” mtiglich.232 Dieser methodische Ansatz muss vor dem
Hintergrund von Natorps These gesehen werden, die urspriinglichen logischen
Denkfunktionen der Quantitit und der Qualitdt stiinden in einem Verhiltnis der
Interdependenz und strengen Korrelation. 233 In Nombre, temps et espace blieb diese
These blofle Behauptung, sie wurde an keiner Stelle begriindet noch ausgefiihrt. Bereits
Cassirers Ansatz zur Genese quantitativer und qualitativer Grundbegriffe und
urspriinglicher Denkfunktionen, vor allem aber deren Wechselbeziehung auf allen
Stufen der Begriindung weiterer Kategorien oder Denkfunktionen in Leibniz’ System
miissen als Versuch der Durchfiihrung der Korrelations-These angesehen werden.?*
Ziel dieses Unternehmens bleibt die Ableitung und Begriindung der Realititskategorien

im Verfahren der Infinitesimalmethode und in deren gesetzméfigen Funktionen in den

Begriffen der Kraft, Kausalitdt und Erhaltung.?*®

5.4 Relation und Gegenstandsproblematik

Reine Logik als Paradigma der quantitativen Synthese und ,,Logik gegenstindlicher
Erkenntnis” als Paradigma der qualitativen Synthese werden in Leibniz’ System als
korrelativ gedacht. Zentrales Theorem ihrer Interdependenz ist der Begriff der Relation.
Cassirer nutzt Leibniz’ Unternechmen einer ,allgemeinen Charakteristik” zu der
Annahme, dass fiir Leibniz die Charaktere oder Zeichen ,,nur insoweit Bedeutung
haben, als sie wissenschaftliche Methoden und damit gegenstindliche Beziehungen
darstellen”; sie seien also nichts anderes als ,,Ausdriicke der moglichen gedanklichen
Relationen zwischen Inhalten”.?®® Leibniz’ historisches Projekt einer characteristica
universalis wird von Cassirer als Beitrag zur systematischen Klirung der

Gegenstandsproblematik interpretiert — und alleine dieser systematische Aspekt

232 Ebd., S. 135.

233 Vgl. Natorp: Nombre, temps et espace, S. 347-348: ,[...] les deux procédés fondamenteux de la
quantité et de la qualité se correspondent dans toute leur évolution et [...] posent une étroite
interdépendance [...].”

234 Beispiele fiir die Interdependenz quantitativer und qualitativer Momente gibt es viele: so die
Analyse der Lage-Beziehungen — die Lage soll das ,,qualitative Moment des Raumes” und damit ,,die
Bestimmung des Zusammenhangs von Qualitdt und Sinnlichkeit” reprasentieren (ebd., S. 159-160) — oder
allgemeinere Hinweise zum Verhiltnis von Arithmetik (Quantitit) und Geometrie (qualitatives Moment)
wie den, ,,jede rechnerische Relation” miisse ,,unmittelbar in eine geometrische Konstruktion tibersetzbar
sein; wie andererseits jeder Konstruktion ein entsprechender Ausdruck des Calculs” zuzuordnen sei (ebd.,
S. 161).

235 Vgl. ebd., S. 224: [...] der Weg fiihrt von der Logik zur Geometrie, um von ihr aus iiber die
Infinitesimalrechnung und Mechanik zur Frage der Realitét fortzuschreiten.” Hier kann freilich nur der
Ansatz Cassirers in Leibniz’ System verdeutlicht, nicht aber der Aufbau des gesamten kategorialen
Apparates entwickelt werden.

236 Ebd., S. 135.

158



interessiert den Verfasser von Leibniz’ System. Schon Natorps Berufung auf Kants
Diktum, die ,,Dinge hétten sich in bloe Verhiltnisse aufgelost”, disponierte den Begriff
des ,,Verhiltnisses” oder der Relation zu einem Terminus der Erkenntnislogik — und
genau an diese Pridisposition schlieft Cassirer an, wenn er die Relation zum Vehikel
des problemlosen Ubergangs von quantitativen zu qualitativen Begriffen macht, und
zwar mit dem Argument, Quantitits- wie Qualitdtsbegriffe seien schlie8lich als blof3e
»Ausdriicke der mdglichen gedanklichen Relationen™, sei es zwischen logischen
Einheiten oder gegenstindlich gedachten Inhalten, deutbar. Diese Omnipridsenz der
Relation zeigt sich bereits am Beispiel der Umdeutung des Zahlbegriffs. Hatte Cassirer
ithn noch im Rahmen der quantitativen Synthese als bloBes ,,Aggregat von Einheiten”
verstanden, so sucht er ihn anschlieBend, im Ubergang zur qualitativen Synthese, als
»Ausdruck des Verhdltnisses” zu deuten: die ,,Bestimmtheit” der Zahl folgt nicht mehr
durch die ,,Addition”, sondern ,,ergiebt sich allgemein aus den moglichen Relationen,
die das Gebilde, dessen Fixierung als ,Zahl’ verlangt wird, zu den bereits festgestellten

Gliedern des Systems eingeht.”%*’

Der systematische Stellenwert dieser Umdeutung fiir
Cassirers Entwurf einer Erkenntnislogik ist kaum hoch genug einzuschdtzen. Nicht
langer haben sich alleine ,,die Dinge in bloBe Verhiltnisse”, sondern ,,alle Erkenntnis
von Grdssen hat sich in ein Wissen von Beziehungen aufgelost”, wie Cassirer Kant und
Natorp variiert.”®® Die Relation wird so zum Mittel, ,,von der Mathematik zur Natur
vorzudringen”, und mit dieser Formel sucht Cassirer die Gesamttendenz von Leibniz’
Philosophie zu charakterisieren. Dabei soll die Relation nicht nur ,,zureichender
Ausdruck der Gegenstdndlichkeit”, des ,,Naturgegenstands” zumal, sein, der durch
»fortschreitende Zerlegung in elementare Konstituentien” — in die bereits mehrfach
zitierten Kant-Natorp’schen ,,Verhéltnisse” oder Relationen — erkannt wird.?*° Auch die
Realitdt der Gegenstidnde, ,,das Wirkliche”, ist zuletzt durch ,einen Inbegriff von

Relationen definiert”, wobei der Ré&umlichkeit ,nur die Bedeutung einer

Einzelbedingung” innerhalb dieses ,,Inbegriffs” zukommt.?*°

5.5 Relation, Funktion und die Anschauungsproblematik

Auch hinsichtlich der Integration der Kantischen reinen Formen der Anschauung in

Cassirers Systematik kommt dem Begriff der Relation erhéhte Bedeutsamkeit zu.

237 Ebd., S. 139.
238 Ebd., S. 345.
239 Ebd., S. 125.
240 Ebd., S. 130.

159



Cohens Elimination der Kantischen Lehre von den beiden Quellen der Erkenntnis, die
man zu den Schul-Axiomen der Marburger rechnen muss, fiihrt sofort zu der Frage,
welche Rolle Raum und Zeit im Erkennen iiberhaupt noch spielen, ob eine Logik der
Erkenntnis ihrer noch bedarf und, wenn ja, welche Stelle innerhalb des ,,Systems der
Grundbegriffe” beide noch einnehmen konnen. Cassirer folgt hier wieder einem
Vorschlag Natorps. In Nombre, temps et espace hatte dieser die Formen der
Anschauung von Raum und Zeit zu bloBen Verhiltnisbestimmungen reduziert, indem er
sie anhand ihrer Ordnungsfunktion bestimmte: ,,[...] die Funktion der Anschauung
besteht darin, bestimmte Verhéltnisse in eine bestimmte Ordnung zu bringen.” Diese
Reduktion der Anschauungsformen von Raum und Zeit zu bloBlen
Verhéltnisbestimmungen sollte sie dem Denken, und zwar ganz ,besonders dem
Denken der Relation”, ,anndhern”, wie Natorp mit strategisch motivierter
Zuriickhaltung hervorhebt, zielte aber Iletztlich darauf, sie mit den reinen
Denkbestimmungen zu identifizieren.?**

Auch Cassirer versteht Raum und Zeit nicht linger als Formen der Anschauung,
sondern als Sache des ,,Denkens der Relation”, und macht so den Begriff der Relation
auch zum Zentrum seiner Transformation der Anschauungsformen in Kategorien oder
Funktionen des Denkens. Er differenziert und vertieft dabei zwei Tendenzen im Begriff
der Relation, die Natorps Strategie der Umwandlung von Anschauungs- zu Denkformen
unausdriicklich impliziert. Bei Natorp bezeichnet der /ogische Begriff der Relation die
prinzipielle Relationalitdt alles Gedachten, den Sachverhalt also, dass Denken als
Beziehen verstanden wird und entsprechend Gedachtes prinzipiell in Beziehung zu
Gedachtem steht. Zum anderen verweist der kategoriale Begriff der Relation auf das
,Denken der Relation” als einer urspriinglichen Denkfunktion. (1) Entsprechend zum
Aspekt logischer Relationalitit Cassirer fasst Raum und Zeit konsequent als bloBe
»dysteme von Relationen”.?** Das bedeutet nichts anderes, als dass sie in einem
mathematischen Sinne als ,,Systeme von Stellen” gedeutet werden, in denen Gebilde in
ihrer Position relativ zum System und in ihrer Stellung zueinander bestimmt werden,

243 Der Formel von der Auflésung der

und zwar im quantitativen wie qualitativen Sinne.
Dinge in ,,Verhéltnisse” folgend ist in diesem Aspekt die erkenntniskritische Wendung
der Gegenstandsproblematik zu sehen. Raum und Zeit konstruieren so ,ideelle

Ordnungen der Phinomene”, und werden nicht ldnger als Formen der Subjektivitit, als

241 Natorp: Nombre, temps et espace, S. 369, vgl. auch S. 370-371.

242 Cassirer: Leibniz’ System, S. 284, ebenso S. 262 u. 270.

243 Raum und Zeit folgen deshalb im genetischen Aufbau des Systems der Grundbegriffe von
Leibniz’ System nach den Denkfunktionen der Quantitét und Qualitét.

160



Formen der Anschauung oder als Vorstellungen betrachtet.”** Die Relation besitze
»selbstidndigen logischen Geltungswert”, der sie vom Subjekt und dessen Bindung an
Begriffe wie Vorstellung oder Anschauung loslose. Diese Abtrennung subjektiver
Erkenntnisbestandteile wie Anschauung oder Vorstellung erscheint als durchaus
erwilinschter Nebeneffekt der Mathematisierung und Logifizierung des Raumes im
Begriff der Relation. (2) Die Kategorialisierung oder Funktionalisierung von Raum und
Zeit verweist auf den Aspekt der Gegenstandsproblematik. Natorp unterstellte Raum
und Zeit dem ,,Denken der Relation” und machte sie damit, ohne dies weiter zu
explizieren, zu ,,urspriinglichen Denkfunktionen”. Grundzug von Leibniz’ System ist die
vollstdndige Dynamisierung des Denkens, und damit auch seiner Kategorien. Cassirer
versteht deshalb Raum und Zeit von vorneherein ausdriicklich als ,,Funktionsformen”
des Denkens — die Funktionalisierung des Denkens ist ja als Ausdruck von dessen
grundlegender Prozessualitit zu sehen, die Denkfunktionen als prozessualisierte

Fassung der Kantischen Kategorien.245

Die Relation als Bestimmung von Stelle und
Verhiltnis ist charakterisiert durch ihre ,,Wiederholbarkeit”.246 Vollzogen aber wird die
»Wiederholung” der logischen Relation durch die gesetzmifligen Funktionen des
Denkens. Damit zeichnet sich die klare Unterscheidung von Relation und Funktion
ebenso ab wie die erkenntnislogische Prioritdt des Funktionsbegriffs: ,,die Relationen
[erhalten] erst in der Funktionsgleichung ihren Sinn”.?*"  Cassirers
Verhiéltnisbestimmung von Relation und Funktion ist paradigmatisch fiir die gesamte
Systematik von Leibniz’ System, nicht trotz, sondern wegen ihrer Abkunft aus dem
mathematisch-logischen Denken. Gewihrleistet wird die unmittelbare Ubertragbarkeit
solch mathematisch-logischer Sitze in erkenntnislogische Konstruktionen durch das
erkenntniskritische Axiom von der Selbsterzeugung des Denkens, das ,die
Unabhéngigkeit der Funktionsform von jedem Sonderinhalt” feststellt und das in
Leibniz’ System ostentativ wiederholt wird.>*® Denkfunktionen ohne Relationen sind
leer, Relationen ohne Denkfunktionen sinnlos, wie sich dieses Verhiltnis von Funktion

und Relation formelhaft wiedergeben liefe. In dieser genauen Ausarbeitung der

Differenz von Relation und Funktion und ihrer konsequenten Durchfiihrung in Leibniz’

244 Ebd., S. 248. Auch fiir Natorp bestand die Funktion der Relationsbestimmungen in der
Herstellung von eindeutiger Ordnung, vgl. Natorp: Nombre, temps et espace, S. 369.

245 Ebd., S. 256.

246 Ebd., S, 254.

247 Ebd., S. 257.

248 Ebd., Cassirer geht hier sogar soweit, die Inhalte der Funktionsformen fiir gleichsam beliebig zu
halten, und spricht von ,,Funktionsformen, die zu ihrer Darstellung und zu ihrem Ausdruck [...] auf die
Erfillung mit irgendwelchen [sic!] Inhalten angewiesen sind [...]”.

161



System liegt ein gewichtiger Unterschied zu Natorps Ausfiihrungen in Nombre, temps et
espace.

Diese Begriindung der Relation im Funktionsdenken sollte fiir Cassirer {iber die
Leibniz-Deutung hinaus ebenso paradigmatisch bleiben wie die Ubersetzung
mathematischer Begriffe und Sachverhalte in eine Erkenntnislogik. Noch der Aufsatz
iiber Kant und die Mathematik von 1907 146t sich ohne Einschrinkung als Studie zu

diesem Thema lesen.?*°

Die Folgen des Umstandes, dass Cassirer mit Relation und
Funktion die beiden Grundbegriffe der frithen erkenntnistheoretischen Versuche
Natorps, vor allem aber von dessen Ansatz aus Nombre, temps et espace zu den
tragenden thematischen und programmatischen Begriffen seiner eigenen Systematik im
Leibniz-Buch erhebt, sind weitreichend. Erste Hinweise darauf gibt ja bereits die
Prisenz von Relations- und Funktionsbegriffen sowie von deren Derivaten im Text.
Unter dieser Perspektive kann sich Cassirer den gesamten Ansatz und die Programmatik
von Natorps System der ,,urspriinglichen Denkfunktionen” zu eigen machen und auf die
Philosophie Leibniz’ projizieren. Das zeigt sich exemplarisch an Cassirers Interpretation
des Begriff, der in Natorps Leibniz-Interpretation in zentraler Rolle fiir die

Realitdtskonstitution fungiert hatte und fiir Cohen zum Signum metaphysischen

Denkens geworden war, am Begriff der Substanz.

5.6 Der Begriff der Substanz in der Spannung zwischen Verdinglichung und

Dynamisierung — systematische und historische Aspekte

Der Begriff der Substanz nahm in der Leibniz-Interpretation der Marburger Schule eine
prekdre Stellung ein: wihrend er, wie gezeigt, in Natorps Antrittsvorlesung als
Grundbegriff der Realititskonstitution fungierte und damit diese zentrale
erkenntnistheoretische Frage grundsétzlich anders 16ste als Cohen zwei Jahre spéter im
Princip der Infinitesimal-Methode, war er fiir letzteren zur Signatur eines
verdinglichenden metaphysischen Denkens geworden, das es in der ,,transscendentalen
Methode” zu verabschieden galt. Diese Divergenz disponierte die Leibniz-Interpretation
zum Schauplatz der Selbst-Positionierung innerhalb der Schule; das Unternehmen einer
Darstellung der Leibnizschen Philosophie bedeutete nichts Anderes als eine
Stellungnahme innerhalb dieser Konstellation. Dabei gehoren Cassirers Ausfiihrungen

zum Begriff der Substanz in Leibniz‘ System offenbar zu den Passagen der mittleren

249 Vgl. Cassirer: Kant und die moderne Mathematik (Mit Bezug auf Bertrand Russells und Louis
Couturats Werke tiber die Prinzipien der Mathematik), in: Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift 12
(1907), S. 1-49.

162



Entstehungsphase des Werkes. Sie fehlten noch in der Keimzelle der Arbeit, die zur
Losung der Preisaufgabe der Marburger Philosophischen Fakultdt des Jahres 1898/99
eingereicht wurde, gehorten aber der bei der Berliner Akademie 1901 eingereichten
Fassung an. Im fakultitsinternen Gutachten zu Cassirers Arbeit hatte Natorp die
Unvollstidndigkeit der Arbeit Cassirers moniert und die Abfassung des geplanten
Kapitels liber den Kraftbegriff, vor allem aber die Ausarbeitung eines von Cassirer
offenbar urspiinglich gar nicht vorgesehenen Kapitels zum Begriff der Substanz
angemahnt.”® Dieser Befund ist deshalb signifikant, weil er nicht alleine belegt, wie
weitgehend das Leibniz-Buch auf eine Art von Forschungsprojekt zuriickgeht, das von
Natorp initiiert wurde, sondern auch, dass dieser die Arbeit Cassirers auf die Agenda
seiner eigenen Erkenntnisinteressen zu verpflichten suchte. Uberraschend ist bei alldem,
dass Leibniz * System nicht nur kein ,,abschliessendes” Kapitel iiber den Substanzbegriff
enthilt, sondern schlechterdings gar keines, in dem der Begriff der Substanz eine eigene
Thematisierung erfahren hétte.

Die Griinde fiir diesen Sachverhalt sind so komplex, wie Cassirers Verwendung
des Begriffs der Substanz: erstens gehort Substanz zundchst begrifflich zur Ebene der
Kategorien, wie die Grundbegriffe des quantitativen und des qualitativen Verfahrens
auch. Er iibernimmt die Begriindung des Gegenstands des Denkens. Zweitens ist der
Grundbegriff der Substanz dabei den ihm deduktiv-genetisch vorausgehenden
Kategorien iibergeordnet und fungiert als Einheitsbegriff; er soll eine dynamische Art
von Einheit unter ihnen schaffen. Drittens interpretiert Cassirer diese iibergeordnete
dynamische Kategorie als Reprdsentation der Einheitsfunktion iiberhaupt und damit als
hoherstufigen, zentralen Einheitsbegriff des Bewusstseins. Viertens unterliegen
samtliche bisherigen Bestimmungen des Substanzbegriffs dem Funktionsdenken, von
dem Cassirer den statisch oder verdinglicht interpretierten Begriff der Substanz ganz
prinzipiell unterscheidet. Letzterer ist der im Sinne eines metaphysischen Substrates
gebrauchte und von Cohen monierte, dessen Vorkommen bei Leibniz Cassirer im
Unterschied zu Natorp nicht abstreitet und so hinsichtlich dieses Teilaspekts Cohens
Position affirmiert. Fiinftens entsteht dadurch allerdings die Problematik, wie einerseits
diese begriffliche Heterogenitdt und damit andererseits die Divergenz der Natorpschen

und Cohenschen Interpretationen aufzulGsen ist. Die Auflosung dieser Spannungen

250 Siehe Natorps Gutachten vom 25. Nov. 1898: ,,Dass sie bei ihrem stattlichen Umfange dennoch
unvollendet ist — ausser dem nur skizzierten Kapitel iiber den Kraftbegriff ist ein abschliessendes iiber den
Substanzbegriff unerlasslich — kann fiir unser Urteil um so weniger ins Gewicht fallen, da dafiir einige
nicht verlangte, wertvolle Zugaben geliefert sind [...]” (Hessisches Staatsarchiv, 307 d.). Die in der
Chronik der Koniglich Preussischen Universitit Marburg fiir das Rechnungsjahr 1898/99 veroffentlichte
Stellungnahme enthélt dieses Monitum naheliegenderweise nicht, vgl. ebd., S. 17-18.

163



versucht Cassirer durch die Einfilhrung einer Art immanenter historischer Entwicklung
in den Substanzbegriff Leibniz‘. Hinsichtlich des Kraftbegriffs wird Cassirer im
folgenden Kapitel vor einem &hnlichen Konflikt stehen und die divergierenden
Konzeptionen, wie zu zeigen sein wird, anders, durch eine begriffliche
Stufenentwicklung integrieren.

Durch diese Mehrfachdeterminierung steht der Begriff der Substanz, so die These
der folgenden Ausfiihrungen, quer zu seinem einfachen Gebrauch im Sinne einer
Kategorie, und gerade dieser Sachverhalt ist als Hinweis darauf zu lesen, dass Cassirers
Interpretation von der Natorpschen Auffassung geleitet ist, Substanz sei ,,der
Fundamentalbegriff seiner [i.e. Leibniz‘] Philosophie”.zs1 Als ,,Fundamentalbegriff”
des gesamten deduktiven Systems von Grundbegriffen ist Substanz ebensowenig auf
eine Region oder einen systematischen Ort wie auf eine systematische Funktion
einschrankbar und sperrt sich so gegen die Unterbringung in einem Kapitel. Die der
Natorpschen Interpretation des Substanzbegriffs entsprechende Deutung innerhalb der
Cassirerschen Systematik wére die als einer Kategorie der Gegenstandskonstitution,
nicht der Realitdtskonstitution — und damit wird deutlich, dass der Verfasser von
Leibniz * System dessen Auffassung nicht oder zumindest nicht vollstindig teilte. Doch
abgesehen von dieser Differenz in Sachen Realitdtskonstitution hat die Leibniz-Arbeit
die entscheidenden Bestimmungen des Substanz-Begriffs aus der Antrittsvorlesung —
Substanz als Gesetz, als Reprdsentation und als Einheit — adoptiert und transformiert —
auch das ist im folgenden zu zeigen.

Die ,,gewohnliche Auffassung der Substanz und des Seins [vermag] diese Art der
Gegenstéindlichkeit nicht zu begreifen”, merkt Cassirer kritisch an und verweist mit
dieser Bemerkung auf die in der Relationalitit konstituierte Auffassung des
Gegenstandsbegriffs.252 Damit traf er auch Cohens Deutung, die in Leibniz*
Substanzbegriff ein Residuum aristotelischer Metaphysik gesehen hatte — auch sie
entspricht der ,,gewo6hnlichen Auffassung der Substanz” als eines dinglichen Substrats.
Cassirer greift zu dieser Unterscheidung, um damit die Transformation auch dieses
Begriffs zu einem Funktionsbegriff einzuleiten: ,,Die Substanz wird zur Methode der
gedanklichen Objektivierung der Zeitfolge”.>>® Belegt werden soll diese Bestimmung
durch eine Stelle aus Leibniz‘ Briefwechsel mit de Volder: ,,Alle Einzeldinge sind der

Verdnderung unterworfen; dauernd ist in ihnen nichts als das Gesetz selbst, das die

251 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 8.
252 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. I1 5.4.
253 Cassirer: Leibniz’ System, S. 279.

164



stetige successive Folge einschliesst.”’®>* Das ,,aesetz”, welches laut Leibniz die
Sukzession selbst ,,einschliesst”, versteht Cassirer als gleichbedeutend mit dem Begriff
der Substanz. Diese Interpretation folgt differenzlos der Deutung Natorps, der von der
,Gleichsetzung von Substanz und Gesetz” bei Leibniz ausging.255 Diese Auffassung
allerdings erscheint entgegen Natorps Beteuerung, diese Interpretation sei ,,in Leibniz
nicht etwa hineingetragen”, als Applikation des Kantischen Schematismus der
Kategorie der Substanz: ,,Das Schema der Substanz ist die Beharrlichkeit des Realen in
der Zeit”, wobei Kants erkldrender Nachsatz, es handele sich dabei um ,,die Vorstellung
desselben als eines Substratum der empirischen Zeitbestimmung [Hervorh. HKO]”
durch Cassirers funktionalistische Deutung des Substanzbegriffs ad absurdum gefiihrt
wird.?*® Substanz als Substrat, das ist genau die Deutung, die Cassirers prozessualisierte
Auffassung um jeden Preis zu vermeiden sucht und an ihrer statt zur Interpretation von
Substanz als Subjekt tendiert. Cassirer substituiert folglich den Begriff des Substrats,
indem er ihn funktionalisiert und durch ein Analogon zum Schematismusbegriff selber
ersetzt: bedeuten die ,,Schemate” Kants ,,nichts als Zeithestimmungen a priori nach
Regeln, und diese gehen nach der Ordnung der Kategorien auf die Zeitreihe, den
Zeitinhalt, die Zeitordnung, endlich den Zeitinbegriff in Ansehung aller moglichen
Gegenstinde”,®’ so erklirt Leibniz‘ System die apriorische Zeitbestimmung nach
Regeln zum Gesetz und deutet entsprechend die ,,Substanz als Gesetzlichkeit der
Zeitfolge”.*® Die so verstandene Kategorie der Substanz setzt die Prozesse der
quantitativen und qualitativen Verfahren voraus, koordiniert diese zu einer Einheit und
generiert aus ihnen in einem iterativen Verfahren innerhalb der Systeme von Raum und

259

Zeit gegenstindliche Bestimmtheit.”> Diese Interpretation soll eine ,,Vertiefung des

Substanzgedankens und seiner Loslosung vom sinnlichen Dasein” leisten, aus der ,,ein

neuer Begriff von Realitét” hervorgeht.260

Um der Problematik der Verdinglichung zu entgehen, greift Cassirer zum
Gedanken der Reprisentation. Wenn es iiberhaupt einen Bezug des Substanzbegriffs auf
die Phianomene gibt, dann nur im Modus von Reprisentation: ,.eigentliche Substanz

59261

reprdsentiert die Einheit der Phdnomene. Der Begriff der Représentation wird von

254 Briefwechsel zwischen Leibniz und de Volder. 1698-1706, in: ders.: Die philosophischen
Schriften, hrsg. v. Gerhardt, Bd. 2, S. 139-283, hier: S. 263.

255 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 9.

256 Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 183.

257 Ebd., B 184-185.

258 Ebd., S. 280.

259 Cassirer: Leibniz® System, S. 286.

260 Ebd., S. 279.

261 Ebd.,, S. 267.

165



Cassirer freilich nicht eigens thematisiert, gehdrt aber zu den ganz grundlegenden
operationalen Begriffen in Leibniz® System. Er ebenso wie die Denkfigur, die
Représentation von Substanz sei deren nicht-verdinglichte Darstellung, scheint durch
Natorps Antrittsvorlesung préfiguriert, heifit es doch dort, der Begriff des Gesetzes sei

die ,,eigentliche Darstellung der Substanz der Dinge.”262

»Eigentlich” nennt Natorp die
Darstellung, weil er den prozessualen Begriff von Substanz qua Gesetz als die zentrale
Definition des Begriffes ausweisen und dem gegeniiber Substanz als Substrat als
defizienten begrifflichen Modus qualifizieren will.

Doch Substanz als Reprisentation der ,,Einheit der Phanomene” soll nicht alleine
als Konstituens von Gegenstindlichkeit im Bestimmungsprozess fungieren, sondern in
grundlegender Weise iiber diese hinausreichen. Denn die Einheitsfunktion der Substanz
ist ihrereits nur eine Reprisentation der Einheit des Bewusstseins: ,,Den wahren und
endgiiltigen Grund miissen wir im Ich und in seiner Funktion der Einheit entdecken.”?%3
Damit soll die ,,reine Fassung” des Begriffs der Substanz gegeben sein. Der Begriff der
Substanz als eines ilibergeordneten Einheitsbegriffs kommt mit dem der Kraft darin
tiberein, so jedenfalls Cassirers Interpretation, dass er ,das Ziel des analytischen
Regresses von den Erscheinungen zu den logischen Prinzipien” bezeichne. Dieser
»allgemeine Begriff der Substanz” sei der ,,Ausdruck der Einheit des Bewusstseins”. 2%
Die mit Substanz bezeichnete Denkfunktion wird somit zur Funktion des Denkens als
eines einheitsstiftenden Prozesses iiberhaupt. Dass ein solcherart omniprasenter Begriff
von Substanz, der mit seiner Prdsenz an seiner ersten Systemstelle, nach den Prozessen
der Quantitdt und Qualitdt also, thematisch bleiben sollte bis zum Abschluss des
Systems im Begriff des Bewusstseins, dass ein solcher Begriff also nicht in dem von
Natorp geforderten Kapitel unterzubringen war, versteht sich, nebenbei bemerkt, ebenso
von selbst wie der Umstand, dass Cassirer die Bedeutung dieses Grundbegriffs auf den
Spuren Natorps iiber alles bei diesem Angelegte hinaus ausgedehnt hatte.?

Cassirers prozessuale Interpretation des Substanzbegriffs kollidiert allerdings

weithin mit dem Leibnizschen Textbestand, der im Bild der Monade unabweisbar auf

die metaphysische Deutung der Substanz als eines verdinglichenden Substrats bezogen

262 Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 9. Zu ergéinzen ist in diesem Zusammenhang, dass
auch der Bezug von Substanz auf die Konstitution der Phanomene der Antrittsvorlesung entnommen ist,
vgl. ebd., S. 9-10.

263 Ebd., S. 373.

264 Ebd., S. 372.

265 Substanz als Begriff einer Einheit wird in Natorps Antrittsvorlesung zwar nicht eigens
thematisiert, doch appliziert, etwa in der Entgegensetzung von Substanz als absoluter Einheit und als
»Einheit der Beziehung”, ebd., S. 11. Die Bedeutung des Begriffs der Einheit fiir Natorps Leibniz-
Deutung hat mit Recht Holzhey: Die Leibniz-Rezeption, S. 291, betont.

166



war. Dieses Moment hatte Cohen als entscheidendes Merkmal des Substanzbegriffs
Leibniz* und als Signum fiir dessen Verharren in einer traditionell aristotelisch
geprigten Substanzmetaphysik gelesen. Beidem — dem Textbestand und der Autoritét
der Deutung Cohens — hatte Cassirers Interpretation Rechnung zu tragen und befand
sich damit in einem Dilemma. Zunidchst zielt seine Strategie darauf ab, eine
Verschiebung vorzunehmen und den prozessual interpretierten Begriff der Substanz als
einer Denkfunktion, und im weiteren Verfahren als der Denkfunktion schlechthin, als
Zentrum des Leibnizschen Systems auszuweisen, Substanz als eines Substrats dagegen
zum metaphysischen Residualbestand zu qualifizieren. Leibniz * System sucht die beiden
Momente im Substanzbegriff, das verdinglichende und das prozessuale, zu vereinen —
und 148t im Modus immanenter Philosophiegeschichte den Ubergang vom traditionell
aristotelisch verstandenen Substanz-Begriff zum funktionalistisch gedeuteten sich
innerhalb der Leibnizschen Philosophie vollziehen. Diese Strategie, die Leibniz zum
Schauplatz einer historischen Entwicklung in nuce machte, konnte bereits am Beispiel

266 1m Falle des Verhiltnisses von Substanz als

anderer Begriffe nachgewiesen werden.
Substrat und Substanz als Funktion vollzieht sich mit dieser Strategie iiber deren
textinterne und innerschulische Funktionen hinaus noch etwas Anderes: Cassirer muss
irgendwann im Laufe seiner Arbeit an Leibniz‘ System klar geworden sein, dass er
hiermit das Muster zur Deutung von Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte
gefunden hatte, das sich zudem miihelos in philosophische Systematik iibersetzen lie3.
Nun 148t sich anhand von Leibniz‘ System, in seiner publizierten Form, recht
genau bestimmen, wann Cassirer klar wurde, dass er mit diesem Ubergang vom
traditionellen Substanzdenken zum Funktionsdenken der Substanz das systematisch und
historisch interpretierbare Grundmuster der Erkenntnistheorie gefunden hatte. Cassirers
Entdeckung ist in der kurzen Zeitspanne zwischen Einreichung des Manuskriptes bei
der Berliner Akademie und dem Abschluss des Druckmanuskriptes zu lokalisieren, in
der Zeit also, in der er mit der Vorrede seine kurze Entgegnung auf die Beurteilung der
Akademie verfasste. Denn der erst kurz vor Abschluss des Verlagsmanuskriptes
verfasste Kritische Nachtrag enthélt einen Riickblick auf die entsprechenden
Ausfithrungen des Haupttextes von Leibniz® System und resiimiert den zentralen
Gedanken sowohl der Leibniz-Interpretation Cassirers als auch seiner gesamten frithen

Philosophie.?®” Zunichst skizziert Cassirer den Typus eines Denkens, das vom Begriff

der Substanz geleitet ist und verallgemeinert dieses zu einer ,,Weltsicht”: ,,Versteht man

266 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. I1,2.
267 Cassirer: Leibniz® System, S. 532-548, zum diskutierten Zusammenhang vgl. S. 538-539.

167



daher unter einer ,substantiellen Weltansicht die Auffassung, nach der alles Sein und
Geschehen im Grunde auf letzte und starre, absolute ,Dinge‘ sich zuriickfiihrt, so ist

268
” Dann aber

Leibniz‘ Philosophie diesem Standpunkt unmittelbar entgegengesetzt.
opponiert Cassirer diesem aristotelisch konnotierten Typus den Begriff, der
paradigmatisch fiir den sogenannten Idealismus und zugleich Signatur der
Epochenschwelle zur Durchsetzung der philosophischen Moderne sein soll: ,.Ihre
Tendenz [i.e. die der Philosophie Leibniz‘], von der sie ausgeht und die von nun ab im
Fortschritt des Idealismus sich durchsetzt, geht dahin, den &lteren [i.e. durch den
Substanzbegriff gepragten] Seinsbegriff durch den Funktionsbegriff zu verdriangen.”
Damit war das fiir Cassirers Denken entscheidende Begriffsmuster geprigt — ein
Muster, das sowohl systematisch, als Grundorientierung einer Erkenntnislogik, lesbar
war oder als Koordinatensystem und Grundmotiv der philosophiehistorischen
Entwicklung. Beide Aspekte sollten in den folgenden Jahren ihren Niederschlag in
grolen Arbeiten Cassirers finden, der systematische in Substanzbegriff und
Funktionsbegriff, dessen Titel hier bereits anklingt, der historische in den ersten beiden
Bénden des Erkenntnisproblems.

Die Philosophie Leibniz® interpretierte Cassirer nun als den Kulminationspunkt
eines historischen Prozesses, in dem sich das Funktionsdenken gegen die Vorherrschaft
des Substanzdenkens durchsetzt, als historischen Ort des Umschlags des
Substanzbegriffs in den Funktionsbegriff. Das ist zwar der Sache nach nichts Anderes
als das, was die entsprechenden Passagen in Leibniz“ System als Element und Moment
in der systematischen Ableitung entwickelt hatten, doch in den Ausfiihrungen des
Nachtrags wird dieses Resultat erstmals zu einer historischen Makrofigur verdichtet
und Deutungsmuster fiir die in Cassirers Verstdndnis entscheidende Entwicklung der
neueren Philosophie verstanden: ,,Dieser eigenartigen Problemlage geméss enthilt
Leibniz® ganze Philosophie nunmehr den Charakter eines Ringens zwischen zwei
widerstreitenden Motiven, von denen das eine im Substanzbegriff der &lteren
Auffassung, an die er ankniipft, das andere in dem neuen und eigenen Begriff der
dynamischen Entwicklung und ihrer Gesetzlichkeit gegeben ist.” In historischen
Begriffen formuliert, erfahrt in diesem Muster der bereits frither festgestellte Widerstreit
zwischen Aristotelismus und Platonismus eine Neuauflage. Dabei ist es bezeichnend fiir
das Denken nicht alleine des frithen Cassirer, dass der Widerstreit beider Theoriemotive
und die Durchsetzung des Substanzbegriffs sich im Modus der Kontinuitdit vollzieht:

,Es ist allerdings einer der eigentiimlichsten historischen Grundziige der Leibnizischen

268 Ebd., S. 538-539.
168



Lehre, dass diese Tendenz nicht im Widerspruch, sondern in geschichtlicher
Kontinuitit, in Ankniipfung an die fritheren Auffassungen durchgefiihrt wird.”?%
Zumindest der frithe Cassirer war Denker der Kontinuitit und des harmonischen
Ausgleichs durch und durch, und musste sich zur Anerkennung und Integration von
Diskontinuitdit und Bruch als Momenten des historischen Geschehens erst
emporarbeiten — Leibniz’ System versucht dagegen, den Bruch zur ,innere[n]
Spannung” zu depotenzieren: ,,Es wire durchaus unhistorisch und einseitig, wenn man
diese Gegensitzlichkeit [i.e. zwischen dem Substanzbegriff in seiner sogenannten
dlteren Auffassung und der dynamischen neueren], auf der gleichsam die gesamte
innere Spannung des Systems beruht, nur als Widerspruch beurteilen wollte.”?” Die
Umwandlung des Widerspruchs zu einer bloBen ,,Spannung” erfolgt durch begriffliche
Adoption und Transformation: ,,Der Substanzgedanke, der bisher als die festeste
philosophische Stiitze der dinglichen Ansicht des Universums galt, wird nicht bekdmpft,
sondern aufgenommen und in sich selbst aufgeklart und umgebildet.”

Offen bleibt an dieser Stelle, wie Leibniz‘ System die zentrale Problematik der
Erkenntnislogik, die Frage der Realitdtskonstitution 16st. Wenn die ,,Vertiefung des
Substanzgedankens” zu ,,ein[em] neuen Begriff von Realitdt” fiihren soll, dann klingt
das zunédchst zumindest danach, als habe sich Cassirer doch der Losung angeschlossen,

2L Doch damit stand

die Natorp in seiner Antrittsvorlesung vorgeschlagen hatte.
Cassirer erneut vor einer innerschulischen Konfliktlage, hatte Cohen doch gegen
Natorps Versuch von 1881 das fiir sein Buch von 1883 titelgebende Princip der
Inifintesimal-Methode zur Realititskonstitution eingefiihrt. Cassirers Lesart und
Transformation des Substanzbegriffs als dynamisch verstandener Kategorie und als
Einheitsfunktion des Denkens ebenso wie die in Leibniz® Philosophie eingezeichnete
immanente Entwicklung hatte zumindest das Konfliktpotential in Sachen Substanz

beseitigt. Im Falle der Realitidtskonstitution versuchte Cassirer dasselbe auf dem

Umweg iiber den Begriff der Kraft.

5.7 Der Kraftbegriff und seine Funktion in der Realitatskonstitution

Cassirers Leibniz-Rekonstruktion homologisiert die Begriffe von Kraft und

Substanz hinsichtlich ihrer einheitsstiftenden Funktion weitestgehend: ,,So ist also die

269 Cassirer: Leibniz® System, S. 539.

270 Cassirer hilt es fiir ein schweres Defizit der Leibniz-Arbeit Russells, dass diese den historischen
Aspekt, und damit die wechselseitige Integration von Systematik und Historie, in Cassirers Worten: ,,die
besonderen geschichtlichen Bedingungen des Systems” (ebd., S. 539), ausgeblendet hat.

271 Vgl. Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 9-10.

169



Kraft als das Ziel des analytischen Regresses von den Erscheinungen zu den logischen
Prinzipien bezeichnet. Diese Charakteristik wird weiter auf den allgemeinen Begriff der

Substanz als Ausdruck der Einheit des Bewusstseins ausgedehnt.”?"2

Der Begriff von
Substanz erfahrt so eine ambivalente Bestimmung; als Reprédsentation der Einheit der
Bewusstseins soll er seinem ,,allgemeinen” Begriff nach den der Kraft umgreifen, der
seinerseits auf die Regionen innerhalb der genetischen Deduktion der Kategorien
beschriankt bleibt, ohne selbst Kategorie zu sein. Als gegenstandskonstituierender
Grundbegriff gehort die Substanz freilich zugleich auch dieser kategorialen Region an
und ist in diesem Zusammenhang als genetisch gedachte Kategorie Voraussetzung der
iibergreifenden synthetisierenden Prozesse, die in Leibniz * System als ,Kraft® bezeichnet
werden. Der Begriff der Substanz ist so betrachtet Anfang und Ende des
Erkenntnisaktes, er repriasentiert dessen hochste Einheit und fungiert als kategoriales
Einzelmoment. Sein Bezug auf die ithm begrifflich gleichsam asymptotisch angenih
erte Kraft erscheint als eine bestindige Wechselbeziehung.

Es stellt sich zundchst die Frage danach, welche Funktion Cassirer dem Begriff
der Kraft im Erkenntnisprozess, und hier spezifisch bei der Konstitution der zu
erkennenden Realitdt, genau zugewiesen hat und in welchem Verhéltnis diese
Bestimmung zu den konkurrierenden Modellen seiner Lehrer Cohen und Natorp steht.
Die an diese ersten Befunde zur Homologie von Substanz- und Kraftbegriff
anschlieBenden Uberlegungen sind durch folgende Thesen zur Realitéitskonstitution, zur
begrifflichen Binnenstruktur der Kraft und zu ihrer historischen Konnotation geleitet:
das Modell der Realititskonstitution, wie Cassirer es in Leibniz * System begriinden will,

273 Vielmehr erscheint

findet erstens seine Basis nicht alleine im Begriff der Kraft.
Realitit als Resultante des Zusammenspiels des gesamten Systems von Grundbegriffen,
vor allem aber der Korrelation von dynamisiertem Substanzbegriff und Kraft. Dem
Wechselbezug der Grundbegriffe liegt zweitens der operationale Begriff der Iteration
zugrunde, der hoherstufige Systembegriffe wie den der Kraft noch einmal die Reihen
deduktiv-kategorialer Prozesse, wie beispielsweise die der Quantitét, durchlaufen 146t

und aus diesen neuen begrifflichen Verbindungen neue Bestimmungen im Begriff der

272 Cassirer: Leibniz® System, S. 372.

273 Letzteres scheint Holzhey: Die Leibniz-Rezeption, S. 294, anzunehmen, wenn es heif3t: ,,Cassirer
148t sich in seiner Leibniz-Interpretation vom systematischen Interesse an dieser [i.e. der
Realititsproblematik] leiten und findet ihre Losung im Krafibegriff.” Doch diese Annahme greift bereits
wegen der genetisch-deduktiven Anlage der Systematik zu kurz, denn der Begriff der Kraft mag wohl der
systematische Ort sein, der oberste Systempunkt gleichsam, an dem der Begriff der Realitét begriindet
wird, aber diese Begriindung erfolgt unter Einschluss vorausgehender Grundbegriffe, wie etwa dem der
Substanz. Wenn es freilich an spaterer Stelle heif3t, Cassirer zentriere ,,sein ,Realitdtsproblem® [...] auf die
erkenntniskritische Fassung des Substanzbegriffs” (ebd.), dann wird es unklar, wo denn nun die Losung
des ,,Realitdtsproblems” zu suchen ist.

170



Kraft generiert. Dieses Verfahren organisiert die Binnenstruktur des Begriffs der Kraft.
An diese Thesen schlief3t sich drittens der Nachweis an, dass Cassirer unausdriicklich
die spannungsreiche innerschulische Konstellation in der Frage der Begriindung von
Realitit, wie sie zwischen Cohen und Natorp herrschte, aufzulsen sucht, indem er eine
dreistufige Bestimmung der Kraft entwirft, der die Cohensche und Natorpsche
Auffassung als Stufen eingezeichnet sind.

Zunichst sind Ort und Status der Kraft im System der Grundbegriffe zu
bestimmen. Seinen innersystematischen Ort hat der Begriff der Kraft im Anschluss an
den Durchgang durch die Bestimmungsprozesse oder —reihen der Quantitdt, der
Kontinuitit und relationalen Systeme von Raum und Zeit, die ihren Abschluss in der
Kategorie der Substanz fanden; lokalisiert ist er innerhalb des Systems der als

274

Denkfunktionen bestimmten Raum und Zeit.”"™ Dabei konstruiert Cassirer den Begriff

der Kraft nicht als Kategorie oder Grundbegriff, sondern als ,./nbegriff reiner
Erkenntnisprinzipien [Hervorh. HKOJ]”,*"® wenn er bemerkt, die ,sdmtlichen
Einzelmomente [Hervorh. HKO], die in den Begriffen des Differentials, der Qualitit und
der Intension [i.e. in den kategorialen Bestimmungsreihen] bezeichnet sind, fassen sich
schlieBlich zusammen in der Bestimmung des Inhalts als Kmft.”276 Dieser ,,Inbegrift”
soll als gesetzméBiger und inhaltlich bestimmter Einheitszusammenhang eines
apriorischen Systems von Bedingungen fungieren und im Zusammenspiel mit letzterem

o . 277
realitdtserzeugend wirken.

Insofern erscheint Kraft als Inbegriff eine Prédfiguration
von Cassirers spater hdufig verwendetem Begriff der inneren Form.

Es ist ein szientifizierter Begriff von Kraft, den Cassirer hier offenbar zunéchst
zugrundelegen will, eine Ableitung aus mathematischen und physikalischen

Begriffen.?"

Diese theoretische Basis der Begriffsbestimmung ist zwar unbestreitbar
schulkonform, erscheint zumindest aber insofern als paradox, als die Diskussion des
Kraftbegriffs ihren Ausgang von der Feststellung nimmt: ,,Noch haben wir, wie es
scheint, den Umkreis der mathematischen Abstraktionen und Fiktionen [sic!] nicht
verlassen und wie am Anfang steht die Realitdt als ein ungeldstes Problem vor uns.”

Cassirer zielt im Kapitel tiber den ,,Begriff der Kraft” ausdriicklich auf die Konstitution

274 Ebd., S. 283-290, bes. S. 284-285 u. 290.

275 Ebd., S. 288.

276 Ebd., S. 290.

277 Ebd., S. 284: ,,Das unbekannte X, das wir unter dem Namen der Realitéit suchen, ist also durch
ein System idealer Bedingungsgleichungen im Voraus bestimmt [...].”

278 Vgl. beispielsweise ebd., S. 295, wo Cassirer bemerkt, Leibniz halte am ,,wissenschaftlichen
Idealismus” und seiner ,,Tendenz” fest, ,,die Empfindung rein auf mathematische Momente
zurlickzufiihren”; dhnlich S. 303, wo es heif3t, das ,,Wirkliche”, das als Realitdt konstituiert werden soll,
entstehe ,,erst in der GesetzmiaBigkeit der Bestimmung, die die mathematische Physik vollzieht.”

171



von empirischer Wirklichkeit ab, nicht mehr alleine auf die Begriindung mathematisch-
naturwissenschaftlicher Realitdit — und das heillit nichts anderes, als dass er die
Riicknahme des szientifischen Reduktionismus seiner beiden Lehrer zumindest im
Medium der Leibniz-Interpretation intendiert. Ob diese Intention realisierbar war, ist
eine ganz andere Frage. Denn Leibniz‘ System rekurriert ganz prinzipiell auf
mathematisch-naturwissenschaftlich orientierte Begrifflichkeit und Theoreme und das
ist eine Folge der ganz spezifischen systematischen Funktion des Kraftbegriffs, Realitét
nicht als fixierten Bestand, als empirisch-anschauliches Substrat oder gar als Ding zu
erzeugen, sondern als gesetzmifligen Zustand, der Folgezustinde generiert.279 Ein
solcher Begriff von Kraft scheint Cassirer nur auf mathematisch-physikalischer Basis
konstruierbar. Damit begibt sich der Verfasser von Leibniz‘ System in das Dilemma,
von dieser Basis aus einen nicht-reduktionistischen Begriff von empirischer
Wirklichkeit gewinnen zu miissen.

Um diese Leistung ndher auszuweisen, differenziert Cassirer innerhalb des
Kraftbegriffs drei ineinander libergehende Stufen, erstens die Stufe der ,,derivativen
Kraft” als Bestimmung des logischen Subjekts auf mathematischer Grundlage, zweitens
die Stufe der ,derivativen Kraft” als Repridsentation der Gegenwart des Korpers auf
physikalischer Grundlage und drittens die der Kraft als iibergeordneter Einheit im

, . o 281
Bestimmungsprozess des empirischen Korpers.”

Dieses dreistufige Verfahren
intendiert, auf seiner hochsten Stufe hinreichende Bestimmungen fiir ,,empirische
Korper” zu geben und somit den Regress von den ersten kategorialen Prinzipien zur
Empirie abzuschlieBen. Die Stufen stehen insofern in einem genetisch-deduktiven
Verhéltnis zueinander, als niederstufige Bestimmungen kategorial notwendige

Voraussetzungen der héherstufigen und als solche in diesen enthalten sind.?® Freilich

sind die einzelnen Stufen nicht alleine Momente der systematischen Bestimmung der

279 Ebd., S. 287: ,,Bestimmtheit des Realen im Zeitmoment kann also nicht eine sinnlich-einzelne
Gegenwirtigkeit bedeuten, sondern eine begriffliche Fixierung, wonach der gegenwirtige Zustand das
Gesetz seiner Erzeugung und das Gesetz seiner Fortsetzung in sich tragt. Diese Forderung erfiillt sich in
Leibniz® Begriff der Kraft.”

280 Richardson: Carnap’s Construction of the World. The Aufbau and the Emergence of Logical
Empiricism, 1998 diskutiert in dem The Fundamentals of neo-Kantian Epistemology iberschriebenen
Kapitel diese Problematik als zentrale Aporie des ,,Neo-Kantianismus”, und zwar am Beispiel von
Cassirers Substanzbegriff und Funktionsbegriff, vgl. ebd., S. 116-138, bes. S. 134-138.

281 Die erste Stufe vgl. ebd., S. 283-302, die zweite S. 302-338 und die dritte S. 338-351.

282 Cassirer weist auf dieses Prinzip der Genese anhand der zweiten Stufe im Begriff der
»derivativen Kraft” hin, freilich in Wendungen, die seinem mathematisierten Funktionsdenken
entsprechen und jede Analogie zu dialektischen Deduktionsverhiltnissen verdecken, ebd., S. 333: ,,Die
Forderung einer strengen Systematik der Grundbegriffe [i.e. einer genetischen Deduktion der Kategorien]
kann nur dann als erfiillt gelten, wenn jedes neu hinzutretende Moment sich nicht nur dusserlich der
Gesamtheit der fritheren anreiht, sondern in der neuen Beziehung zugleich den Aufgaben dient, die im
Inhalt der fritheren Begriffe vorbereitet sind.”

172



Realititsbedingungen, sie sind auch philosophiehistorisch konnotiert — Cassirer hat
thnen die Theoreme zur Realitdtskonstitution von Cohen und Natorp eingezeichnet und
diese somit seiner eigenen Konzeption integriert. Beides, die deduktive Systematik wie
auch die immanente Integration historisch  verschiedener Modelle von
Realititskonstitution werden im folgenden skizziert.

So erscheint der Leibnizsche Begriff der ,,vis derivatia” auf seiner ersten Stufe
Cassirers Interpretation zufolge als Reprisentation der Infinitesimalitdt. Dabei ist zu
bedenken, dass Cassirers begriffliches Verfahren auch in diesem Zusamenhang auf der
Ubertragung mathematischer Begrifflichkeit in den erkenntnislogischen Kontext

beruht.?®

Der ,,Prozess der Kontinuation”, wie er in den Denkfunktionen von Raum
und Zeit vorausgesetzt wird, sei der ,typische Ausdruck fiir das Verfahren der
infinitesimalen Summation: sein Ergebnis steht daher zu seinem Subjekt im Verhiltnis
des Integrals zum Differential.”?** Der Begriff des Differentials soll so zur apriorischen
Bedingung des ,,Subjekt[s] der extensiven Mannigfaltigkeit” werden. Das infinitesimale
Bestimmungsverfahren iibersetzt dabei die Extension in die ,,Einheit der Qualitdt und
Intension” und hat somit die apriorische Funktion, den Inhalt als intensive Grofe
hervorzubringen.285 Dadurch soll ,,gegeniiber den Gegebenheiten in Raum und Zeit”
eine neue ,,logische Charakteristik” und Qualitdt erreicht werden.?® Der Begriff der
Kraft erscheint auf dieser Stufe als Einheit all dieser Momente: ,,Die samtlichen
Einzelmomente, die in den Begriffen des Differentials, der Quantitit und der Intension
bezeichnet sind, fassen sich schliesslich zusammen in der Bestimmung des Inhalts als
Kmﬁ.”zg7

Damit wird das Infinitesimalprinzip, wie es Cohen 1883 zur

8 als Verfahren und

»erkenntnisskritischen” Realititskonstitution eingefiihrt hatte,®
notwendige Bedingung der Realitdtsbestimmung anerkannt und etabliert — und zugleich
in seine Schranken gewiesen. Denn es fungiert innerhalb von Cassirers Konstruktion
eines mehrstufigen Kraftbegriffes nur als ,allgemeine Bedingung”, ndher als

»allgemeine logische” und ,,mathematische Voraussetzungen” zur ,Losung des

283 In dieser Strategie der Begriffbildung oder —iibertragung liegt Cassirers wiederholte Beteuerung
begriindet, Leibniz* ,,bildliche oder schwer verstindliche Ausdriicke” wiirden einen , klaren Sinn erst
erhalten”, wenn man sie ,,auf die methodische Bedeutung” zuriickfiihre, die ,,sie innerhalb der neuen
Mathematik erhalten haben”, ebd. S. 289. Cassirers Verfahren besteht indessen gerade darin, nach der
Riickfithrung in den mathematischen Kontext eine neuerliche Riickiibersetzung in erkenntnislogische
Zusammenhdnge vorzunehmen.

284 Ebd.

285 Ebd., vgl. auch ebd., S. 302-303.

286 Ebd., S. 289.

287 Ebd., S. 290.

288 Vgl. Cohen: Das Princip der Infinitesimal-Methode, S. 52, wo es heif3t, Leibniz habe ,,die
infinitesimale Grosse” zur ,,Sicherung der Realitdt der Dinge” eingefiihrt.

173



Realititsproblems”, indem es in der intensiven Grofe das ,,Subjekt” des weiteren
Bestimmungsprozesses generiert; zur hinreichenden Bestimmung der Realitdt hingegen
reicht es nicht aus: ,,Die derivative Kraft [...] giebt nur das Element, dessen
Verdnderung und Abwandlung geniigen muss, alles physische Geschehen
auszudriicken.”?® Als apriorische, notwendige Voraussetzung ist es als Moment dem
weiteren Verfahren und damit der Gesamtkonzeption der Realitédtskonstitution
integriert.

Cassirer bedient sich des zentralen Theorems aus Natorps erkenntnislogischer
Arbeit Ueber objective und subjektive Begriindung der Erkenntniss, um den
systematischen Schritt zu bestimmen, der innerhalb der Genese auf die infinitesimale
Definition des Subjekts und die Gewinnung der intensiven Grossen zu folgen hat: die
»Objektivierung der Relationen” muss in dynamischen Verhiltnisbestimmungen
vollzogen werden, und das soll mittels der ,derivativen Kraft” in der
Bestimmungsarbeit der mathematischen Naturwissenschaft geleistet werden: ,,Das
Wirkliche entsteht erst in der Gesetzmaissigkeit der Bestimmung, die die mathematische
Pysik vollzieht.”?® Auch die weitere Problemskizze orientiert sich am Natorpschen
Ansatz bereits der frithen erkenntnislogischen Arbeiten, dem Ausgang von einer
»Mannigfaltigkeit”, die im Prozess einer Reduktion objektiviert werden muss: ,,Die
Mannigfaltigkeit des physischen Geschehens muss sich flir die objektive
wissenschaftliche Betrachtung auf dynamische Verhiltnisse zuriickfiihren lassen, die in
der Form mathematischer Verhiltnisse darstellbar sind.”?%* Ausgangselemente der
zweiten Stufe des Kraftbegriffes sind die bereits bestimmten ,,intensive[n] Grdssen”, die
nun wieder die Bestimmungsreihen des quantitativen Prozesses durchlaufen.?® Auf
solchen Interationen ist die innere Struktur des mehrstufigen Begriffs von Kraft
aufgebaut. Die Logik der Quantitit homogenisiert zundchst die ,beziehungslose
Vielheit von ,Kriften” der ,,mannigfachen Natorvorginge” und macht sie so mef3- und

vergleichbar. 293

Die Reduktion und einheitliche Objektivierung von Naturvorgédngen zu
bloBen GroBlen erhebt den Begriff der Kraft zu ,,einer einheitlichen Grundform fiir die

Mannigfaltigkeit der physikalischen Vorginge” und unterwirft die Grofen dem

289 Cassirer: Leibniz‘ System, S. 303; auf derselben Seite derselbe Sachverhalt in anderer
Formulierung: ,,Denn durch sie [i.e. die mathematischen Voraussetzungen] wird zwar das Subjekt
definiert, das den dynamischen Bestimmungen unterliegt und die Grundlage fiir alle weiteren
Beziehungen bildet, in die es innerhalb des Ganzen der Erfahrung eintritt.” Vgl. auch ebd., S. 289.

290 Ebd., S. 303. Bei Natorp: Ueber objective und subjektive Begriindung der Erkenntniss, S.274-
276.

291 Cassirer: Leibniz® System, S. 303.

292 Ebd., S. 304-310.

293 Ebd., S. 304-305.

174



,MaBbegriff der Arbeit”.?®* Nun ist sich Cassirer des reduktiven Charakters der
physikalisierten Deskription der Naturvorginge bewusst und betont, dass der
»physische Einzelvorgang eine doppelte Form” annehme, die ,,seiner anschaulichen
Gegebenheit” und die ,,seiner begrifflichen Funktion” als ,,quantitativer Reprisentant”
einer konkreten ,,physikalischen Erscheinung”. Voraussetzung der Abstraktion von ,,der
Besonderheit des jeweiligen, zufdlligen Materials” — wie Cassirer die konkrete
Erscheinung auch nennt — sind die grundlegenden Operationsbegriffe seiner gesamten
Deduktion, die Begriffe der Relation und der Représentation. Sie sind die begrifflichen
Medien, die die Voraussetzung der Reduktion von anschaulich Gegebenem zu nicht-

295

dinglichen Momenten des Funktionsdenkens ermdglichen.”” Damit sind sie zugleich

die Bedingungen des Grundprozesses der Objektivation, dessen Innenseite gleichsam
Cassirer hier exemplarisch beschreibt.?%®

An die durch die Logik der Quantitit geleitete Objektivation schlie8t sich auf der
zweiten Stufe des Kraftbegriffes das ,,Grundgesetz” der Realititskonstitution an, das
Erhaltungsgesetz.297 Der Erhaltungsgedanke muss als hoherstufige Anwendung der
Denkfunktion der Kausalitit betrachtet werden, da er das Gesetz der Aquivalenz von
Ursache und Wirkung voraussetzt und insofern die ,,erkenntniskritische Verbindung des
Kausalbegriffs mit dem Grossenbegriff” darstellt.?®® Cassirers Interpretation des
Erhaltungsgesetzes wird zur Basis seiner dynamisierten Version des Schultheorems
vom ,,Factum der Wissenschaft”: das Erhaltungsgesetz bildet ,,die Grundlage, von der
aus wir die Liicken und Unstetigkeiten des subjektiven Wahrnehmungsinhalts im
Begriffe autheben und damit erst zur kontinuierlichen Einheit der objektiven Natur

fortschreiten.”2%°

Dadurch zeigt die derivative Kraft ,,die Realitdt in fortwdhrender
Verianderung und in Uebergang von Zustand zu Zustand begriffen.” Der Variabilitit

aber ist die Kategorie der Substanz inhdrent, so jedenfalls wendet Cassirer seine

294 Ebd., S. 307, zum Sachverhalt im Ganzen vgl. auch S. 305-307; zum ,,MaBbegriff” vgl. S. 309.
295 Ebd., S. 307: ,,[...] die Relation 16st sich wegen ihres selbstdndigen logischen Geltungswertes
von dem Subjekt und der Grundlage, an die sie im Vorstellen zunédchst gebunden ist.” Cassirer greift hier
auf den bereits fiir Natorp zentralen Gedanken zuriick, dass ,,die Dinge sich in Verhéltnisse aufgelost”
hétten. Der Begriff der Représentation ist dabei der zentrale Relationsbegriff der sachlichen Einheit und
darstellenden Differenz zwischen dem Gegenstand der Anschauung und seiner rein funktionell-
begrifflichen Darstellung.

296 An diesem prozessualen Begriff der Objektivation als des zentralen Verfahrens der Konstitution
jeglicher Art von intellektuellen Gegenstanden hat Cassirer bis in seine spétesten Arbeiten hinein
festgehalten und versucht, den Begriff auch fiir die Erkenntnisleistungen im Bereich der Kultur- und
Geschichtsbegriffe fruchtbar zu machen. Zur Rolle der Objektivation fiir die anthropologischen Begriffe
vgl. Hartung: Das Mal3 der Menschen. Aporien der philosophischen Anthropologie und ihre Aufldsung in
der Kulturphilosophie Ernst Cassirers, 2003, S. 230-236 u. 309-356.

297 Vgl. Cassirer: Leibniz® System, S. 314-338, die Bezeichnung des Erhaltungsgesetzes als
,»QGrundgesetz” S. 319 u.6.

298 Ebd,, S. 314.

299 Ebd.,, S. 322.

175



Leibniz-Interpretation gegen die Kritik, die Lasswitz an Leibniz‘ Substanzbegriff geiibt

hatte.3%

Damit wird vom Ende der Bestimmung der derivativen Kraft her deutlich, was
auch bereits als notwendige kategoriale Voraussetzung in den Kraftbegriff eingegangen
war: der Begriff der Substanz bildet in doppelter Hinsicht das zentrale Moment der
Realitdtskonstitution durch den Begriff der derivativen Kraft. Damit ist es Cassirer
gelungen, das in Natorps Leibniz-Interpretation konstitutive Moment fiir den Begriff der
Realitét ebenfalls in seine Konzeption zu integrieren.

Die zweite Stufe der ,,derivativen Kraft” gab die notwendige Bestimmung des

d.%% Diese

Realen, sofern es unter der ,,Grundbedingung der Zeit konstruiert” wir
Bestimmung reicht aber, so Cassirer, fiir das Problem des empirischen Korpers nicht
aus, ,,denn der Korper will im Unterschiede zu den wandelbaren Einzelmerkmalen eine
Einheit bedeuten, die im Wechsel ihrer mannigfaltigen Zustinde beharrt.” Aufgabe der
dritten Stufe im Kraftbegriff ist es, das ,,dynamische Erkenntnismittel” zu finden, das
»die Einheit des rdumlichen Subjekts der Verdnderung im Flusse des zeitlichen
Geschehens festzuhalten erlaubt.”**? Dabei soll einmal mehr das intensive Moment den
Ausgangspunkt bilden, nicht die Extension: die gesuchte ,,Identitdt des Korpers muss in
einem Begriff definiert werden, in dem von dem Merkmal des extensiven Volumens
abgeschen werden kann.“*°® Die Losung dieser Frage will Cassirer in Leibnizens
Massenbegriff sehen.

Es kommt in der Folge diesselbe Argumentationsstrategie funktionalisierender
Interpretation wie auf den beiden anderen Stufen zur Anwendung: der Massenbegriff
wird als bloB ,,begriffliches Mittel zur Darstellung der Gesetzlichkeit der dynamischen
Vorginge” konstruiert,3** als abgeleitete ,reine dynamische Relation”.®®  Der
Massenbegriff fungiert als Entsprechung zum Arbeitsbegriff der zweiten Stufe.3%
Dabei stellt sich auf dieser Stufe der Begriff der Materie als Problem, der fiir die
Annahme eines Korpers in Raum und Zeit notwendig vorausgesetzt werden muss. Diese
Problematik 16st Cassirers Interpretation durch Rekurs auf die Infinitesimalrechnung
auf: ,,Die Methode der ,Kontinuation® — als deren konkreten mathematischen Ausdruck

wir die Beziehung des Differentials zu seinem Integral erkannten — ist der gemeinsame

logische Ort und die erkenntniskritische FEinheit dieser wissenschaftlichen

300 Ebd., S. 336-338; vgl. Lasswitz: Geschichte der Atomistik, Bd. 2, S. 470-479.
301 Ebd., S. 338.

302 Ebd.

303 Vgl. ebd., S. 338-339.

304 Ebd., S. 390.

305 Ebd., S. 341, die einzelnen Stufen dieser Ableitung vgl. ebd., S. 338-343.

306 Ebd., S. 340.

176



Grundfragen.”307 In der Infinitesimalrechnung ist ,,die fortschreitende Analyse und
Differenzierung des Inhalts als die eigentliche Funktion des Denkens erkannt, deren
konstitutiver Wert durch kein bestimmtes Denkgebilde beschrinkt werden darf.”3%® Der
Begriff der Kraft auf dieser Stufe représentiert ,,die Einheit eines Prozesses”, durch den
»im Wechsel successiver Zustinde” Identitit geschaffen wird, und zwar durch die
,Einheit und Identitit der Denkfunktion selbst.” Fiir diesen Begriff der Identitét gilt das,
was Cassirer hinsichtlich des ihm zugrundeliegenden Begriffs der Konstanz festgestellt
hat: die ,,Konstanz des Seins” werde ,,durch die Konstanz des Gesetzes ersetzt”.3%°
Dadurch wird die Denkfunktion zur ,,Grundbedingung der Verkniipfung, in der uns
Erscheinungen zu realen Objekten werden.”3™

Der Begriff der Realitit verharrt in Leibniz® System in der Perspektive
szientifischer Reduktion, wobei ,,die mathematische und physikalische Prinzipienlehre”,
die das begriffliche und operationelle Fundament der Untersuchungen zum Begriff der
Kraft bilden, das Denken schlechthin repréisentieren sollen. Resiimierend stellt Cassirer
fest, die ,,stetige Gesetzlichkeit der Operationen des Denkens” bilde die Bedingung,

311 doch es ist

»aus der allein die Gestalt des fertigen Seins verstdndlich” werde
allenfalls die Gestalt der gesetzlich verfassten Realitdt der mathematischen

Naturwissenschaft, die dadurch verstandlich wird.

5.8 Ruckblick

Wenn Cassirer in der Vorrede zu Leibniz‘ System betont, ,Leibniz’ Kraftbegriff ist
seiner Definition nach nichts anderes, als eine Ausfiihrung und bestimmtere Gestaltung
des Differentialbegriffs”, so scheint diese Bemerkung auf eine Losung des sogenannten
»Realitdtsproblems” einzustimmen, die ganz im Sinne der Cohenschen Bestimmungen

312 Bedenkt man, dass die Vorrede

im Princip der Infinitesimal-Methode angelegt ist.
der am spitesten verfasste Text des gesamten Werkes ist, und blickt man auf die
Analyse der Realitatskonstitution in den Substanz- und Kraftkapiteln zuriick, so muss
die Aussage verwundern. Kraft wurde dort als Einheit der ,,sdmtlichen Einzelmomente,

die in den Begriffen des Differentials, der Quantitidt und der Intension bezeichnet sind”,

307 Ebd., S. 342-343.
308 Ebd., S. 344.
309 Ebd., S. 343.
310 Ebd., S. 349.
311 Ebd., S. 355.
312 Ebd., S. XIL

177



verstanden, nicht alleine als Gestaltung des Differentialbegriffs.313 Im Riickblick auf
die genetisch-deduktive Anlage des systematischen Zentrums von Leibniz * System, auf
die intensive Rezeption Natorpscher Begrifflichkeit, sowohl solcher der Leibniz-
Interpretation als auch erkenntnislogischer und auf den prozessualen Ansatz bei
Relationen und urspriinglichen Funktionen des Denkens erweist sich Ernst Cassirers
frithe philosophische Arbeit durch und durch von den erkenntnislogischen Bemiihungen
seines Lehrers Paul Natorp gepridgt. Von diesem Fundament aus hat er versucht,
Cohensche Begriffe und Theoreme mit diesem Ansatz zu vermitteln und zu integrieren.
Einmal mehr erweist sich der Hinweis der Vorrede als Versuch, post festum die Lektiire

zu lenken und die Natorpsche Prigung der Arbeit zu verhiillen.

313 Ebd., S. 290.
178



6. Die Prioritat der Systematik und ihre Folgen fur die
Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz* System

Cassirer hat Natorps Ansatz zu einem ,,System der logischen Grundfunktionen” auf
seine Rekonstruktion einer Erkenntnistheorie Leibniz’ {ibertragen und konsequent
durchgefiihrt. Was in Natorps Studie Nombre, temps et espace noch im Status einer
unabgeschlossen bleibenden Ableitung der ,,Grundbegriffe” — oder auf dem 1900
erreichten Stand der Theorie formuliert: der ,,Grundfunktionen” — von Raum, Zeit und
Zahl verharrte, das fiihrte Cassirer in der Systematik der ,,Grundbegriffe der
Mathematik” und der ,,Grundbegriffe der Mechanik” zur vollstindigen und
geschlossenen Gestalt weiter. Dabei hat er im einzelnen, wie gezeigt, zahlreiche
begriffliche Modifikationen und immanente Korrekturen vorgenommen und zudem
versucht, Cohens Ansatz bei Begriff und Urteil zu integrieren. Er positioniert sich so in
der Konstellation mit seinen beiden Marburger Lehrern, dass er Teile der Cohenschen
erkenntniskritischen Auffassung mit der Natorps vermittelt. Diese Moderation erfolgt
aber auf der Basis der Natorpschen Erkenntnislogik und vollzieht sich nicht als blofle
Ubernahme, sondern im Modus der immanenten Korrektur und Umbildung von
Theoriemotiven. Damit erhdlt Cassirers systematische Arbeit, wie sie sich in Leibniz*
System prasentiert, eigenstindige Gestalt und ist doch gleichzeitig Beitrag zum
innerschulischen Theoriebestand.

Grundzug des Verhiltnisses der systematischen Darstellung zur historischen ist,
wie sich gezeigt hat, die Konstruktion des Historischen von der immanenten Systematik
her. Dabei erlaubt Cassirers typologisches Modell der Geschichtsschreibung, wie es
sich in Leibniz’ System bereits abzeichnet, die Ubersetzung von theoretischen Begriffen
in historische Positionen und umgekehrt. Doch beruht diese Ubersetzbarkeit auf der
Prioritdit der Systematik. Letztere bedingt auch Cassirers Modell von
Philosophiegeschichtsschreibung. Die genetische Deduktion der Grundbegriffe oder
Denkfunktionen bleibt der Kern des gesamten Unternehmens; von diesem Zentrum aus
wird die philosophiehistorische Konstruktion des Werks entworfen. Denn Leibniz’
System will seine Legitimitdt als historische Arbeit gerade aus dem Anspruch beziehen,
den theoretischen Gehalt der Philosophie in rein systematischer Perspektive
herauszuarbeiten, um ihn dann durch die Bestimmung seiner Stelle innerhalb einer
teleologisch strukturierten Geschichte der Philosophie zu einem historischen zu machen
— das ist die paradoxe Verschrinkung von Systematik und Historie in diesem Werk.

Von diesen Befunden und Thesen aus ist im vorliegenden Kapitel abschlieBend zu

179



fragen, welche Implikationen fiir die philosophiegeschichtliche Darstellung von
Leibniz’ System die systematische Konstruktion einer Erkenntnislogik, die zum
Zeitpunkt ihrer Ausarbeitung der aktuellsten verfiigbaren Theoriegestalt der Marburger
Schule folgte, als Rekonstruktion der Erkenntnistheorie Leibniz hatte. Diese Frage
schlieBt zwei verschiedene Aspekte ein, erstens den der historischen Bestimmung des
Verhiltnisses von Leibniz und Kant im besonderen und zweitens den des von Cassirer

zugrundegelegten Modells von Philosophiegeschichtsschreibung im allgemeinen.

6.1 Leibniz oder Kant? — Cassirers Umbesetzung des Originalitatstopos

Der erste Aspekt betrifft die Crux der philosophiegeschichtlichen Darstellung der
Philosophie Leibniz’ in der Marburger Schule, die neuralgische Bestimmung der
historischen Stellung von Leibniz* Philosophie zur Kantischen Kritik. Im Riickblick auf
Cohens Leibniz-Kritik, die ja ihrerseits als Reaktionsbildung auf das Natorpsche
Leibniz-Bild zu verstehen ist, zeigt sich, dass Cassirer die Defizite, die Cohen Leibniz
vom Standpunkt der ,Erkenntnisskritik” aus attestiert hatte, durch die
Prozessualisierung der ,,Grundbegriffe” zu ,,Grundfunktionen” aufzuheben sucht. So
hatte die zweite Auflage von Kants Theorie der Erfahrung als schwersten Mangel in
Leibniz’ erkenntnistheoretischen Bemiihungen dessen ,,Ueberschitzung der Logik”

314

diagnostiziert.”" Damit war, wie gezeigt, die Leibniz unterstellte Begriindung von

Mathematik in formaler Logik gemeint.?’15

Diesen Mangel wollte Cassirer durch seine
Umdeutung des Leibnizschen Logikbegriffs via Mathematik zu einer Erkenntnislogik
beseitigen.316 Seine Interpretation von Leibniz’ Begriff der Monade suspendiert die
Ambivalenz in Cohens Deutung, die zwischen deren Bestimmungen als
gegenstandskonstituierendem Moment des Denkens und ontolgisch konzipierter
einfacher Substanz verharrte. Die Monade wird in Leibniz‘ System demgegeniiber als
Moment des Funktionsdenkens verstanden, als Ausdruck der Ausdehnung und

Reprisentation der Phaenomene, nicht aber als Ausgedehntes selber.”'” Entsprechend

verfuhr Cassirer, wie gezeigt, mit dem Begriff der Substanz, der in Cohens Leibniz-

314 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. [,3.

315 Russell sah hierin ein prinzipielles Missverstandnis des Charakters der Logik bei Leibniz, vgl.
ders.: [Rez.] Recent Work on the Philosophy of Leibniz, in: Mind 12 (1903), S. 177-201, hier: S. 191-
193, bes. S. 191.

316 Diese Interpretation wurde in der Folge nicht nur von Russell, vgl. ebd., S. 191, als verfehlt und
gewaltsame Kantianisierung erachtet.

317 Zu Cohens Interpretation der Monade als eines Ausgedehnten vgl. ders.: Kants Theorie der
Erfahrung, 1885, S. 41.

180



Deutung zur Signatur von Verdinglichung und aristotelischer Metaphysik geworden
war. 318

Die systematischen Monita, die er der Leibnizschen Philosophie zugeschrieben
hatte, fithrten Cohen freilich dazu, ihr zwar eine herausragende Stellung in der
Geschichte des ,Idealismus™ einzurdumen, Leibniz als ,,wissenschaftliche[n] Leiter”
und ,,philosophische[n] Vorfahre[n] Kants” zu interpretieren, zugleich aber auf der
strikten Fixierung der historischen Differenz zwischen Leibniz und Kant zu insistieren.
Die Kantische Kritik sollte als das neue erkenntnistheoretische Paradigma gewahrt
bleiben, und erst auf dem Wege von Leibniz zu Kant vollzog sich in der historischen
Auffassung Cohens der epochale Wandel zur ,,Erkenntnisskritik”. In der Einleitung mit
kritischem Nachtrag zur fiinften Auflage von Langes Geschichte des Materialismus von
1896, einem Text, der zum unmittelbaren Kontext der Entstehung von Leibniz” System
gehort, hat Cohen diese Grundauffassung seiner Philosophiegeschichtsschreibung noch
einmal bekriftigt: ,,Wenn anders [i.e. als in Cohens Deutung von Leibniz als Vorgidnger
Kants] nun aber die philosophische Arbeit iiberwiegend von Leibniz getan ist, so ist
Kant, dessen hauptsdchliche Kraft auf diese gerichtet ist, bei aller seiner Originalitit
doch nur vorzugsweise der Schiiler und der Nachfolger seines deutschen Lehrers [i.e.
Leibniz, Hervorh. HKO].”**® Was hier gleichsam als Warnung an alle kiinftige
Philosophiegeschichtsschreibung erging, das hatte Cohen, wie ausgefiihrt, erstmals
1881 anldBlich der schriftlichen Habilitationsleistung seines Schiilers Paul Natorps
formuliert. Auf dem Spiel standen nichts weniger als ,,Eigenthiimlichkeit” und
,Originalitdt” der Kantischen ,,Erkenntnisskritik”.

Cohens Mahnung sollte im Falle von Leibniz’ System so wenig erfolgreich sein
wie zwanzig Jahre zuvor bei seinem Schiiler Natorp; hier wiederholt sich eine Figur der
Auseinandersetzung zwischen Lehrer und Schiiler. Das {iberrascht zumindest insofern
nicht, als Cassirers Interpretationsstrategie, wie gezeigt, sich darauf richtete, die von
Cohen der Leibnizschen Erkenntnistheorie zugeschriebenen systematischen Mingel zu
entkréften und seine Interpretation am aktuellen erkenntnistheoretischen Marburger
Paradigma auszurichten. Daraus folgt fast zwangsldufig, dass mit dem Eintrag all
derjenigen theoretischen Leistungen, die im Verstdndnis und in der Interpretation der
Marburger mit Kants Kritik der reinen Vernunft erreicht waren, in die Leibnizsche
Philosophie auch gleichsam die historische Differenz zwischen Leibniz und Kant

verkleinert wurde. Doch nicht nur das, mit Cassirers Adoption der Natorpschen

318 Vgl. diese Arbeit, Kap. 11, 5.6.
319 Cohen: Einleitung mit kritischem Nachtrag, hier zitiert nach: Lange: Geschichte des
Materialismus, 8. Aufl., 1908, Bd. 1, S. 454 (Schlusssatz des 1. Kap.).

181



Strategie der Uberbietung und Verbesserung der Kantischen Kritik wurde der Abstand
zwischen beiden geradezu minimiert, ja, in letzter Konsequenz — so viel macht Cohens
Wort von Kant als dem ,,Schiiler” Leibniz’ deutlich — die Bedeutsamkeit der
tatsichlichen historischen Folge umgekehrt.**® In anderen Worten: der historische
Ertrag von Cassirers Arbeit entspricht, ungeachtet aller begrifflichen Arbeit und
Differenzierung, weithin dem von Natorps Antrittsvorlesung. Leibniz ‘ System stellt eine
Wiederholung und Vertiefung des historischen Szenarios dar, das Leibniz und der
Materialismus bereits entworfen hatte: Kant gerdt wieder zum Epigonen, in Cohens
Worten: zum ,,Nachfolger” Leibniz’.

Doch nicht nur der skizzierte Sachverhalt, dass, formelhaft ausgedriickt, Leibniz
als der bessere Kant konstruiert wurde, bringt jenen in ein Verhéltnis zur Kantischen
Philosophie, das die Originalititsfrage virulent werden lieB. Cassirer folgte mit der
Tendenz, Leibniz gegeniiber Kant als den eigentlichen Hohepunkt der
Philosophiegeschichte erscheinen zu lassen, neben der erkenntnistheoretischen
Paradigmatizitdt des Leibnizschen ,,Systems” einem zweiten, vielleicht sogar noch
stairkeren Impuls, der auf das Theoriemotiv des Verhéltnisses von Substanzbegriff und
Funktionsbegriff zielt. Und mit diesem Motiv verbinden sich gleich drei Aspekte der
Philosophie Cassirers, die weit {iber die Leibniz-Arbeit hinausreichen und einen
gegeniiber den Marburger Lehrern eigenstindigen Ansatz indizieren:

Leibniz‘ System hatte zum ersten, wie gezeigt, den Begriff der Substanz
prozessual interpretiert und zu einem Moment des Funktionsdenkens gemacht; dieser
dynamisierte Begriff war als historisch-systematische Rekonstruktion des Leibnizschen
Verstindnisses von Substanz intendiert. Die dynamisierte Deutung der Substanz im
Gegensatz zum statischen Substanzbegriff wurde fiir Cassirer zu einem theoretischen
Grundmuster, das er in der Folge immer wiederholt applizierte und variierte.

Zum zweiten hatte Cassirer dariiber hinaus die Korrelation zwischen statischem
und prozessualem Substanzbegriff zu dem zentralen historischen Interpretationsmuster
fortentwickelt, das seine frithe Philosophie fortan pragen und Anwendung iiber Leibniz*
Philosophie hinaus auf die gesamte Geschichte der Philosophie finden sollte. In anderen
Worten: er hatte aus seiner Leibniz-Interpretation das historisch-systematische
Paradigma abgeleitet, das die Darstellung des Erkenntnisproblems und von
Substanzbegriff und Funktionsbegriff leitete. Gerade die Konstruktion der Philosophie

Leibniz* — und gerade nicht der Kantischen Kritik — als des Kulminationspunkts der

320 Die Figur der Uberbietung hat Troeltsch in die Diskussion um Cassirers Leibniz-Interpretation
eingefiihrt, vgl. ders.: [Rez.] Ernst Cassirer, Leibniz® System in seinen Grundlagen, in: Theologische
Literaturzeitung 29 (1904), Sp. 640-644, hier: S. 642.

182



Philosophiegeschichte, an dem sich das Funktionsdenken gegeniiber dem
»dubstanzbegriff der élteren Auffassung”, und damit der Idealismus der Neuzeit
durchsetzte, gerade diese Konstruktion ist fiir die Frage: Leibniz oder Kant? von

entscheidender Bedeutung.®?*

Denn in dieser Konzeption wurde die Philosophie
Leibniz‘, einer Epochenschwelle gleich, zum Ort der entscheidenden Wende der
neueren Philosophiegeschichte, und zwar nicht nur hinsichtlich der Antizipation der
sachlichen und historischen Leistungen Kants.3*

Drittens fand Cassirer durch seine Arbeit an diesem systematisch-historischen
Begriffsmuster zu einer ersten Konzeption von Problemgeschichte. Dabei bildet die
Basis des Begriff des philosophischen Problems eine unaufgeldste systematische
Spannung, die im Fortgang der Geschichte aufgelost wird — eben jene Konstellation von
Substanz und Funktion, die sich in der Arbeit an Leibniz* System herauskristallisierte
und in dessen Kritischem Nachtrag erstmals als systematisch-historisches
Interpretationsmuster reflektiert wurde. All das wird spiter am Beispiel des
Erkenntnisproblems zu zeigen sein, an dieser Stelle muss der Hinweis darauf geniigen,
wie hochgradig die Interpretation der Leibnizschen Philosophie fiir Cassirer mit eigenen
konzeptionellen Ambitionen besetzt war.

Damit aber befand sich die Interpretation in dem Dilemma, dass einerseits in
philosophiehistorischer Hinsicht ,,die philosophische Arbeit” nicht nur ,,iberwiegend
von Leibniz getan” war, wie Cohen formuliert hatte, sondern geradezu zur Gdnze und in
vollstindiger Kongruenz mit den spidteren Resultaten der — mit Natorp-Cassirer
emendierten — Kantischen Kritik und weit liber diese hinaus, andererseits aber gerade
diese Interpretationsstrategic von Cohen inkriminiert und zudem von der
auBerschulischen Kritik verworfen worden war. Dabei markiert der Originalititstopos
hinsichtlich der Kantischen Philosophie fiir die Marburger Schule Cohenscher Pragung
offenbar eine conditio sine qua non, hing daran doch sowohl die Bedeutung der
»~Erkenntnisskritik” Kants als einer prinzipiell uniiberbietbaren, wenn auch
verbesserungsfahigen und —bediirftigen theoretischen Leistung als auch die gesamte
Konzeption von Philosophiegeschichtsschreibung als Schreibung der Vorgeschichte der

Kantischen Kritik.

321 Cassirer: Leibniz‘ System, S. 539.

322 Nach Blumenberg: [Rez.] Die Vorbereitung der Neuzeit, in: Philosophische Rundschau 9 (1961),
S. 81-133, hier: S. 132, vollziehen sich solche epochalen Neuorientierungen in der Geistesgeschichte
durch Umbesetzungen: ,,die Geistesgeschichte spielt sich formal so ab, dass ,Stellen® im System der
Daseinsdeutung durch Funktionsschwund frei werden und fiir neue Besetzung nicht nur offenstehen,
sondern von ihrer liberlebten funktionalen Bedeutung her einen Bediirfnisrest festhalten, der auch durch
eine neue Konzeption abgesittigt sein will.”

183



Exemplarisch zeigt sich die Verschiebung der durch Natorp interpretierten
Kantischer Leistungen auf Leibniz® Philosophie in der Darstellung der Begriffe von
Raum wund Zeit, und hierbei wird in verdichteter Form auch Cassirers
Interpretationsstrategie hinsichtlich der Kant-Leibniz-Differenz deutlich.**> War Cohens
erkenntnistheoretische Neuorientierung vom Princip der Infinitesimal-Methode an von
der Tendenz geprigt, die Kantische Lehre von der Zweistimmigkeit der
Erkenntnisquellen aufzugeben und die Leistung der Sinnlichkeit zugunsten des reinen
Denkens zu eliminieren, so hat innerhalb der Marburger Schule Natorp diese Tendenz
mit seiner Bestimmung der Formen der Anschauung als Denkfunktionen erstmals
realisiert, und zwar, im Unterschied zu Cohen, nicht ldnger als Interpretation der
Kantischen Philosophie, sondern als eigenstindigen theoretischen Ansatz. Als Kant-
Interpretation verlangte dieses Bestreben, das immerhin gegen den kantischen
Buchstaben gerichtet war, einigen interpretatorischen Aufwand, der im Falle Leibniz’
jedoch erst gar nicht geleistet werden musste, da die Anschauung als Erkenntnisquelle
bei diesem keine Rolle spielte. Deshalb konnte Cassirer Raum und Zeit, die Formen der
Anschauung, auf den Spuren von Nombre, temps et espace ohne weitere Umstdnde als
Relations- oder Funktionsbegriffe des urspriinglichen Denkens interpretieren. Diese
systematische Rekonstruktion wiederum lieB die beiden relationalen ,,Grund-
Einheitssysteme™ der ,,Raum- und Zeitreihe” bei Leibniz als vollstindig kongruent mit
der Umdeutung der beiden Anschauungsformen von Raum wund Zeit zu
Funktionsbegriffen erscheinen, wie sie Natorp vorgenommen hatte: ,,Blickt man jetzt
auf die Kantischen Grundfragen zuriick, so erstaunt man iiber den tiefen und innerlichen
Zusammenhang, der sich hier zwischen Leibniz’ Lehre und dem kritischen System
ergiebt.” Raum und Zeit ,,gehoren als eigene Schopfungen des Geistes dem System der
reinen Erkenntnisprinzipien [! Hervorh. HKO] an, in dem zugleich die Mdoglichkeit der

2324 Damit der Verdacht, es handele sich

Gegenstinde als Erscheinungen verblrgt ist.
hier um eine {iberformende Leibniz-Lektiire, gar nicht erst aufkommt, fahrt Cassirer
fort: ,,Alle diese Bestimmungen sind in Leibniz’ eigenen Sitzen unzweideutig
ausgesprochen: in dieser Hinsicht ldsst sich ein Unterschied gegen die Vernunftkritik
nirgends entdecken.”**

Diese Stelle bezeichnet den Kulminationspunkt in der Anndherung der
Leibnizschen Philosophie an die Kantische Kritik — und damit den casus belli im

Verhiltnis zu Cohens Interpretationsvorgabe. Cassirer tritt gleichsam die Flucht nach

323 Ebd., S. 245-282.
324 Ebd., S. 263.
325 Ebd., S. 263-264.

184



vorne an und nimmt den Topos, zu dem Cohen die skizzierte interpretatorische Crux
verdichtet hatte, auf: ,,Dennoch wird durch die Erkenntnis dieses Zusammenhangs die
tiefe Originalitdt der Kantischen Gedanken nicht beeintrichtigt [Hervorh. HKO]”.3%
Die zuvor konstatierte Ubereinstimmung dem Wort und der Sache nach wird nun zu
einer der Sache nach herabgestuft, bei der die Differenz nur noch im Buchstaben
bestehen soll: ,,Die Uebereinstimmung zwischen Leibniz und Kant bezieht sich auf den
gleichsam faktischen Bestand der Lehre [...]”. Wenn Cassirer dann freilich fortfahrt,
das ,Originale der Kantischen Leistung liegt in der (transscendentalen
Problemstellung”, dann wird in der Folge deutlich, dass er hier taktisch argumentiert, da
er nun die Charakterisierung dessen, was ,transscendental” heilen mag, mit einem
unausgewiesenen Zitat Kants unterlegt, das so, in diesem Wortlaut selbstredend
,original’ von Kant und nicht von Leibniz stammt: die ,transscendentale
Problemstellung” bestehe in der ,,Erkenntnis, dass die Bedingungen der Moglichkeit der
Erfahrung zugleich die Bedingungen der Moglichkeit der Gegenstinde der Erfahrung
sind [...].”%¥" Doch vergegenwiirtigt man sich den Sinn der Rede von , transscendental”
im Marburger Neukantianismus, vergegenwirtigt man sich die beschriebene
Substitution von ,Erfahrung” durch den Bezug auf die mathematische
Naturwissenschaft, dann wird sogleich deutlich, dass ,Transzendentalitit’ in diesem
Verstindnis im eminenten Sinne gerade die ,Lehre Leibniz’” charakterisiert. Die
,Orientierung auf die ,exakten’ Wissenschaften: Mathematik und mathematische
Naturwissenschaft” sei der ,engste Problembezug, den Kant fiir die von ihm
,transzendental’ genannte Logik festgestellt” habe ,,und den die neukantische Schule
behauptet”, wie beispielsweise Paul Natorp formuliert hat.*?® Der von Cassirer ins Feld
gefiihrte Metaphysik-Bezug bei Leibniz nimmt demgegeniiber die Funktion einer blof3
salvatorischen Chiffre ein, die die Grenze zwischen Leibniz und Kant markieren soll:
,»Bei Leibniz dagegen kann [! Hervorh. HKO] bei aller Reinheit und Strenge, in der das
Verhéltnis des Idealen zum Realen gedacht ist, dennoch nach einer weiteren
Vermittlung gefragt und die Verbindung der beiden Gebiete auf ihre Einheit im
gottlichen Verstande zurlickgeleitet werden”, wie Cassirer unter Verweis auf die
Monadologie bemerkt. ,Hierin erkennen wir deutlich die metaphysische Schranke
seines Rationalismus.” Wohlgemerkt: der Leibniz-Interpret ,,kann”, nachdem er die

sogenannte ,,Erkenntnistheorie” Leibniz’ in Kantischer Begrifflichkeit nach Marburger

326 Ebd., S. 264.

327 Auf Cassirers Tendenz zu strategischer Argumentation hat zuerst Holzhey: Die Leibniz-
Rezeption, S. 292, hingewiesen.

328 Natorp: Die Philosophie, S. 44.

185



Lesart rekonstruiert hat, seine Interpretamente auf den ,gottlichen Verstand”
zuriickfiihren, er muss das aber nicht tun. Doch ficht diese Option die kantische, besser
wohl: die Natorp-Cassirersche Uberformung der Philosophie Leibniz’ nicht an und soll
auf diese Art wohl den Kernbestand der Interpretation stabilisieren.

Recht besehen aber stand mit Cassirers Umbesetzung des Originalitits-Topos
nicht nur die Originalitdit Kants auf dem Spiel, sondern auch die der Leibnizschen
Philosophie. Darauf hat mit Nachdruck Bertrand Russell hingewiesen. Dass es gerade
Russell war, dem dies auffiel, und kein Vertreter der Marburger Schule oder der
deutschsprachigen Rezensenten, ist symptomatisch. So konnten die Rezensenten zwar
mit Recht anmerken, die Konstruktion Cassirers bedeute die vollstindige
Entmetaphysizierung der Philosophie Leibniz‘, und der ubiquitire Hinweis auf deren
»~Kantianisierung” ist dafiir die entsprechende Chiffre. Doch bleibt gerade dieser
Hinweis der vorausgesetzten Opposition zwischen Leibniz und Kant sowie der
Auffassung, mit der Kantischen Kritik gehe eine Art von Epochenschwelle einher,

verhaftet.3?°

Russell dagegen riickt Leibniz‘ Philosophie in eine zumindest strukturell
dquivalente historische Position zu der, die sie bei Natorp und Cassirer innehat, denn
auch flir ihn ist dessen philosophische Arbeit gleichbedeutend mit der Realisierung
eines neuen Paradigmas — dem der symbolischen Logik. Russell legt seiner
Interpretation die These zugrunde, Leibniz habe seine gesamte Philosophie auf
symbolischer Logik aufgebaut und darin liege seine Bedeutung fiir die moderne
Philosophie. Deshalb verkenne die ,,Kantianisierung” das im eigentlichen Sinne
Auszeichnende und Verdienst, mithin also das Originale, der Leibnizschen Philosophie:
»|---] as mathematics have of late conclusively disproved the Kantian doctrines as to
their principles, the result is to rob Leibniz of his most extraordinary merit — I mean, the
realisation of the supreme importance of Symbolic Logic.”330

In wie hohem Malle Cassirers Interpretationsstrategie von der Natorps gepragt ist,
das zeigt sich abschlieBend auch daran, dass Cassirer zum selben Mittel greift, wie
jener, um doch noch die ,,Eigenthiimlichkeit” und ,,Originalitidt” Kants behaupten zu
konnen. Durch die Formel, Kant habe ,,das Wesentliche des Descartes’schen Idealismus
[...] selbstdndig wiedergewonnen [...] [Hervorh. HKO]”, versuchte Natorp nach der
Kritik, die Cohen in seinem Gutachten zu dessen schriftlicher Habilitationsleistung

formuliert hatte, in der Publikation seiner Arbeit, Identitdt und Differenz zwischen den

Positionen Descartes’ und Kants herzustellen, seinen Befund also der ,,volligen

329 Exemplarisch dafiir ist die Besprechung Troeltschs, vgl. ders.: [Rez.], 1904, passim.
330 Russell: [Rez.], 1903, S. 191.

186



Ubereinstimmung”  zwischen beiden mit der von Cohen geforderten

331 - .
Diese salvatorische Formel

»Eigenthiimlichkeit” der Leistung Kants zu verbinden.
der ,selbstindigen Wiedergewinnung’ wendet auch Cassirer an, wenn er seinen Befund
der ,eigenartige[n] historische[n] Lage, in der er [i.e. Kant] sich Leibniz’ Philosophie
gegeniiber befindet”, harmonisierend aufzulésen sucht: ,,Es sind Leibnizische
Grundgedanken, die Kant im Gegensatz zur traditionellen Fassung des Systems

selbstindig entdecken und vertiefen muss [Hervorh. HKO].”3%

Diese Figur der
»selbstindigen” Entdeckung macht die historische Voraussetzung, dass Kant die
entsprechenden Gedanken Leibnizens nicht bekannt, sondern allenfalls in entstellter
Form zugénglich waren. Dadurch wird Kants ,,selbstdndige” Entdeckung im Grunde
zugleich zur Restitution der Gedanken Leibniz‘. Diese Entlastungsstrategie, die
Homologie hinsichtlich systematischer Sachverhalte bei offenkundiger expliziter
Interpretationsdivergenz zwischen Leibniz und Kant ermdglichen und damit deren
systematische Anndherung stabilisieren soll, verdichtet Cassirer in Leibniz‘ System zu
einem wiederholt angewandten Argumentationsmuster. So ist es etwa im Falle von
Kants Verdikt iiber die Monadologie eine ,,Nachwirkung Eulers”, die jenen zu seiner

kritischen Einschitzung gelangen 14Bt.333

Bei Kants Kritik an Leibniz® Konzeption von
Raum und Zeit wird die in Cassirers Auffassung verfehlte Leibniz-Rezeption Wolffs
verantwortlich dafiir gemacht, dass Kant ein entstelltes Bild von den ,,Grundlehren der
Leibnizischen Philosophie” erhalten habe.33* Salopp und in Ubertragung eines
mythischen Denkmusters liele sich von der philosophiehistorischen Interpretationsfigur
des ,,Stindenbocks” sprechen.335 Doch vermag auch Cassirers salvatorische Formel den
Sachverhalt nicht zu verdecken, dass es in dieser Interpretation noch immer

»Leibnizische Grundgedanken” sein sollen, die Kant ,,selbstindig” entdeckt, und dieser

damit de facto zum ,,Nachfolger” von jenem wurde.

331 Vgl. diese Arbeit, Kap. L,3,

332 Cassirer: Leibniz’ System, S. 348-349.

333 Ebd., S. 348.

334 Ebd., S. 268-269, das Zitat auf S. 269.

335 Ein weiteres Beispiel fiir diese Strategie wire Leibniz* Deutung des Raums, soweit sie sich der
Angleichung an den Raumbegriff der Kritik der reinen Vernunft sperrt; dieser Rest soll dann eine
Erbschaft von ,,.Descartes Substanzialisierung der Ausdehnung” sein, vgl. ebd., S. 269.

187



6.2 ”Philosophische Geschichte”, Motivgeschichte, Wirkungsgeschichte -
Modelle von Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz* System und ihre
geschichtsphilosophische Basis

Angesichts der systematischen Konstruktion der Leibnizschen Erkenntnislogik von
einem aktuell-giiltigen erkenntnistheoretischen Paradigma her war die Philosophie
Leibniz® in Konkurrenz zu der historischen Position der Kantischen Kritik getreten und
selbst zu einem historischen Paradigma geworden — mit den eben skizzierten Folgen.
Welche Auswirkungen aber hatten Systematisierung, systematische Aktualisierung und
Uberbietung der Kantischen Philosophie fiir das von Cassirer zugrundegelegte Modell
von Philosophiegeschichtsschreibung und was bedeutete iiberhaupt die Zentrierung der
Darstellung um die erkenntnislogische Systematik herum in historiographischer
Perspektive? Ist ein solches Modell iiberhaupt zu erkennen? Philosophiegeschichte war
in Leibniz‘ System bislang auszumachen als implizite, der Leibnizschen Systematik
selbst eingezeichnete und als Referenzsystem einer von Platon bis zur Kantischen Kritik
reichenden Konstruktion der Geschichte eines sogenannten Idealismus, innerhalb
dessen Cassirer die historische Position der Philosophie Leibniz‘ bestimmte. Doch
genau dieses Koordinatensystem stand mit der Ambivalenz des Originalititstopos und
der Verlagerung der Epochenschwelle hin zur Leibnizschen Philosophie zur
Disposition. Es bedurfte an dieser Stelle entweder eines neuen Koordinatensystems —
was Cohens historischer Basistheoreme wegen auf dem Boden der Marburger Schule
schwerlich zu etablieren war — oder einer historiographisch-methodologischen
Reaktionsbildung, die die skizzierten Resultate moderierte und integrierte.
Philosophische Wirkungsgeschichte als Modellgeschichte sollte als Cassirers integrative
Losung nicht alleine fiir diese Problematik in Leibniz * System fungieren — so jedenfalls
die These der folgenden Abschnitte des Kapitels. Der wirkungsgeschichtliche Ansatz
integriert auch motivgeschichtliche Aspekte und Cohens ,,philosophische Geschichte”.
Dabei  wird insbesondere  nach  der  spezifischen  Ausprigung  des
wirkungsgeschichtlichen =~ Modell bei Cassirer und dem  Verhéltnis der
Wirkungsgeschichte zu Cohens Ansatz bei der ,,philosophischen Geschichte” zu fragen
sein, im weiteren aber auch nach der Beziehung von Wirkungsgeschichte zu den dieses
Kapitel iibergreifenden Themen von Systemzentriertheit, Aktualisierung und Kant-
Uberbietung in Leibniz ‘ System.

Eine eingehende methodologische Reflexion seines Vorgehens hat der Verfasser

von Leibniz* System nicht gegeben. Das schien zunidchst wohl auch nicht nétig, war

188



doch fiir die Philosophiegeschichtsschreibung Cohens ,,philosophische Geschichte” das

innerschulisch verbindliche Paradigma.336

Dieses Paradigma war freilich flexibel und
erlaubte variante Auslegungen innerhalb der Schule, wie bereits das Beispiel Natorps
zeigt. So fiihlte sich Natorp etwa ohne jeden Zweifel dem Cohenschen Paradigma zu
einer systematischen Philosophiegeschichtsschreibung verpflichtet und entwarf seine
historischen Arbeiten von der systematischen Analyse her. Dass die einzelnen
Theoriemotive von einem System her als ein systematisches Ganzes zu rekonstruieren
seien, muss als Leitgedanke von Natorps philosophiegeschichtlichen Arbeiten gelten.
Diesen Gedanken hat er kritisch gegen die Cohens Philosophiegeschichtsschreibung
gewendet. Zugleich aber hat Natorp zufolge die systematische Rekonstruktion auf dem
Boden von Quellensicherung, Quellenkritik und philologischen Grundsidtzen zu
erfolgen.337

Unverkennbar ist auch Leibniz® System an der Cohenschen ,,philosophischen
Geschichte” orientiert. Dieser methodologische Grundzug ist ebenso durch das die
gesamte Arbeit leitende systematische Erkenntnisinteresse bedingt wie durch das blof3e
Faktum von Cassirers Zugehorigkeit zur Marburger Schule. Doch das allgemeine
Muster, das die systematische Theorierekonstruktion zum Zentrum macht, wird von
Cassirer in einer ganz spezifischen Weise aktualisiert, die er spéter im dritten Band des
Erkenntnisproblems wieder aufgenommen hat. Leibniz* System betreibt, anders als der
Titel der Arbeit vermuten lieBe, gerade keine Systemgeschichtsschreibung, sondern
schreibt die Geschichte von Theoriemotiven, wie die Vorrede beildufig andeutet.>*® Der
negative Grund dafiir liegt, auch wenn Cassirer ihn nicht formulieren kann, auf der
Hand: ein System der Philosophie Leibniz’ hat es, ihrer tatsdchlichen historischen
Gestalt nach jedenfalls, nie gegeben — das wusste auch der Verfasser von Leibniz*

System.®*® Cassirers Interpretation kann sich noch nicht einmal auf auf ein

336 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. I1L,3.

337 Die Einschétzung von Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 14, Natorps ,,systematisch-
philosophische Anschauungen” seien ,,zunéchst hinter seinen philologischen und historischen Beitrdgen”
zuriickgetreten, trifft nur insofern zu, als dieser bis zum Jahr 1887 tatsdchlich ganz iiberwiegend durch
Publikationen auf dem Gebiet der Philosophiegeschichte aufgetreten war; die Bemerkung verdeckt aber,
dass die Interpretationen in diesen ,,philologischen und historischen Beitrdgen” ginzlich von
»Systematisch-philosophischen Anschauungen” geleitet, ja iiberformt waren — der hohe Grad
konstruktiver Uberformung historischer Positionen sollte das Markenzeichen von Natorps historischen
Arbeiten bis hin zu seinem Platon-Buch von 1903 bleiben.

338 Cassirer: Leibniz‘ System, XI.

339 Die Auffassung, aus der Vielzahl zum Teil recht heterogenen Arbeiten Leibniz* sei ein
philosophisches System zu extrahieren oder diese bildeten gar ein System, ist unter den Leibniz-
Interpreten bis in die Zeit Cassirers hinein und dariiber hinaus unstrittig, und sie ist jedenfalls in den
seltensten Féllen auf die Théodicée bezogen,; sie ist auch unter Cassirers Kritikern common sense.
Beispielhaft dafiir wiren etwa die Rezension von Russell: Recent Work on the Philosophy of Leibniz, in:
Mind 12 (1903), S. 177-201, der zu den wohl radikalsten Kritikern der Cassirerschen Auffassung zu
zdhlen ist, oder die des Akademiegutachters Stumpf. Der Sachverhalt dieses kleinsten gemeinsamen

189



geschlossenes Werk von Leibniz berufen — anders als beispielsweise Cohen in der
zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung, der sich in seiner systematischen
Rekonstruktion immerhin auf einen Text, Kants Kritik der reinen Vernunft, beziechen
konnte. Das Werk unterstellt Leibniz’ vielgestaltige philosophische, logische,

mathematische und wissenschaftliche Arbeiten aus den unterschiedlichsten

Schaffensperioden einem ihnen vollstindig fremden Einheitsprinzip — dem
Systemgedanken, und zwar in der Ausprigung, die ihm Natorp gegeben hat.>*° Positiv
gewendet bedeutet das, dass ein System der Philosophie Leibniz® — und am

Systemgedanken hédngt flir die genetische Deduktion der Grundbegriffe schlechterdings
alles — nur zu konstruieren war unter Einsatz zuvor dekontextuierter Theoriemotive aus
den verschiedenartigsten Texten, aus mathematischen Schriften, philosophischen
Fragmenten und Abhandlungen, Briefen und dergleichen mehr. Die Vielzahl der
historischen Zitate in Leibniz’ System, die aus den heterogensten Zusammenhéngen der
Leibnizschen Arbeiten entnommen sind und dessen Verfasser den Ruf eines akribischen
Quellenforschers einbrachten, verdeutlichen das: sie dienen ganz {iberwiegend zum blof3
eklektischen Beleg einer systematischen Konstruktion, die der Philosophie Leibniz® der
Sache und dem philosophischen Stil nach génzlich fremd war und blieb. Doch die
systematische Konstruktion fungiert als formale Einheit der versammelten
Theoriemotive; ihre sachliche Einheit dagegen liegt in der konkreten begrifflichen
Ausgestaltung des systematischen Zentrums von Leibniz‘ System, dem Substanz- und
Funktionsbegriff.

Doch die Verwendung der Theoriemotive wird geleitet von vom Begriff der
»Wirksamkeit”, der von Cassirer offenbar erst wiahrend der Fertigstellung der Leibniz-
Arbeit als grundlegend fiir deren systematischen wie historiographischen Ansatz
erachtet wurde und deshalb wohl erst ex post dessen iibergreifende Basis bilden sollte:
,Die Grundlegung musste versuchen, die philosophischen Motive nicht in ihrer fertigen

Ausbildung, sondern urspriinglich in ihrer Wirksamkeit im Ganzen der

Nenners ist ganz offenkundig im systematischen Erkenntnisinteresse der jeweiligen Protagonisten und
dem theoretischen Anliegen begriindet, das diese so unterschiedlichen philosophischen Positionen
ungeachtet aller Divergenzen und Inkompatibilitdten mit der Leibnizschen Philosophie verbinden.

340 Der Systembegriff fand seine programmatische Formulierung im Schlusskapitel der zweiten
Auflage von Cohens Kants Theorie der Erfahrung, vgl. ebd., S. 575-616 (,,Das System des kritischen
Idealismus”™); seiner Grundkonzeption nach ist das ,,System des kritischen Idealismus” eines von
,»Qrundsitzen” oder auch ,,Lehrsétzen”, die ihrerseits auf ,,Grundbegriffe” zurtickfithrbar sind (ebd., S.
578-580). Durchgefiihrt hat Cohen den Begriff des Systems in der Logik der reinen Erkenntnis.
Allerdings, und das scheint bislang in der Forschung unbemerkt, etabliert sich mit Natorps Versuch einer
genetischen Deduktion der Grundbegriffe ein neuer, strengerer Begriff von System, darauf hat Natorp
selbst hingewiesen, vgl. ders: Kant und die Marburger Schule, 1912 [Sonderdruck aus Kant-Studien 17
(1912), S. 193-221], S. 17.

190



wissenschaftlichen Arbeit aufzufassen und festzuhalten.”*** Die Einfiihrung dieses dem
systematischen und historischen Aspekt iibergeordneten Begriffs erfolgt im Modus der
Nachtréglichkeit. Er ist in der Durchfiihrung der Begriffsarbeit von Leibniz * System von
keinerlei Relevanz, auch dort nicht, wo Leibniz‘ Begriff der Geschichte abgehandelt
wird, und findet sich erstmals im spétesten Teil des Textes, in der Vorrede. Hier sind
auch die wenigen methodologischen Hinweise zur Philosophiegeschichtsschreibung in
Leibniz * System auszumachen. Dieser erste, noch rein philologische Textbefund griindet
in der in Cassirers Arbeit tief verwurzelten Intention, deren systematische und
historische Aspekte integrierende Einheitsbegriffe zu finden, und in ihrem sachlichen
Ergebnis.®*? Entsprechend ist die Funktion des Begriffs von ,,Wirksamkeit” wohl am
besten als vom Ende her motiviert zu beschreiben, vom zwiespaltigen Resultat der
Konkurrenz eines Leibnizschen und Kantischen Paradigmas. Den Ansatz zum
iibergreifenden Modell von Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz® System
gewinnt Cassirer aus der direkten Ubertragung des theoretischen Resultats seiner
Leibniz-Interpretation auf die historiographische Methodologie der Arbeit. ,,Zu den
wesentlichen Hauptsdtzen des Systems gehort es”, so resiimiert die Vorrede den
zentralen Sachgehalt des gesamten Werkes, ,,dass das Sein, vor allem das geistige Sein,

»343 Was hier einen Grundsatz der

sich erst in der Thétigkeit enthiillt und offenbart.
Philosophie Leibniz‘ wiedergeben soll, wird als Methode auf die Arbeit am Verstehen
von dessen Philosophie appliziert: ,,Wir diirfen diesen Gedanken, der bei Leibniz eine
neue Auffassung und Schitzung der Geschichte ermdglicht hat, vor allem in der
historischen Wiirdigung seiner eigenen Lehre zur Geltung bringen.”

Diese Art von theoretischer Mimesis an das zu Verstehende enthélt einen
doppelten Sinn, einen theoretischen und einen historiographischen. Der
historiographische Sinn erweist sich dabei, einmal mehr, als Ableitung aus dem
systematischen Zusammenhang. In theoretischer Hinsicht wird die Rekonstruktion der
einzelnen Grundbegriffe und ihres Zusammenwirkens zur innersystematischen
Reprisentation der Prozessualitit des Denkens in seiner Spannung zum Gedachten:
»Die letzten abgeschlossenen Fixierungen bilden nur den Niederschlag eines
gedanklichen Prozesses, dessen eigentliche Triebkréfte es erst zu entdecken und in

ithrem Gegeneinanderwirken aufzufassen gilt.” Die Kategorie der ,,Wirksamkeit”

fungiert hierbei als Begriff eines Prozesses, der intentional und gerichtet ist, der also

341 Cassirer: Leibniz’ System, S. XI.

342 Der Grundzug von Leibniz * System, systematische Begriffe historisch zu konnotieren und
historische systematisch zu typologisieren, wurde bereits nachgewiesen, vgl. die vorliegende arbeit, Kap.
11,2

343 Cassirer: Leibniz’ System, S. XI.

191



immer ,, Thitigkeit” eines bestimmten Begriffes und als solcher immer auf einen anderen
Begriff gerichtet ist. Die spezifische Differenz des Begriffs der ,,Wirksamkeit” zu dem
des ,,gedanklichen Prozesses” besteht alleine in der Intentionalitdt und Gerichtetheit des
ersteren. Damit {ibernimmt ,,Wirksamkeit” dieselbe theoretische Funktion wie die
logischen Begriffe von innerer Relation und Korrelation. Gegenbegriff zu
»Wirksamkeit” ist der Begriff der ,,fertigen Ausbildung”, Synonym und Antizipation
von Cassirers spiaterem Begriff von Gestalt. Von dieser systematischen Interpretation
aus wird der hier in Frage stehende historiographische Aspekt deutlich. Im
historiographischen Zusammenhang erhdlt der Begriff der ,,Wirksamkeit” einen
zeitlich-historischen Index. ,,Wirksamkeit” entfaltet sich prozesshaft im Ubergang einer
fritheren Theorie- oder Motivgestalt zu einer geschichtlich spiteren. Cassirer verwendet
so die Kategorie der ,,Wirksamkeit” als Medium, in dem sich die ,,historische Realitét”
der Leibnizschen Philosophie rekonstruieren 14Bt.>** Die von Cassirer modellhaft
zugrundegelegte Opposition von bestimmter Gestalt qua ,letzte[r] abgeschlossene[r]
Fixierung” und Prozess eroffnet einen doppelten Bedeutungszusammenhang dieses
Begriffs. Er bezeichnet erstens die Wirkung eines bestimmten historischen
Theoriemotivs auf Theoriemotive eines anderen, spéteren historischen Kontextes im
Sinne der Gerichtetheit, dabei liegt die Betonung ausdriicklich auf den Prozessen von
Motivadaption und —transformation, wie deutlich wird, wenn Cassirer am Beispiel der
Monadologie hervorhebt, es gehe um die ,Fortbildung der Leibnizischen
Grundgedanken in den Klassikern der deutsche Auﬂdiirung”.345 Wenn er bei dieser
Gelegenheit hinzufiigt, der Fokus liege hier ,,besonders in Lessing und Herder”, so ist
diese Grenzziehung der Leibnizschen ,,Wirksamkeit” als taktisch motiviert anzusehen,
denn Kant als terminus ad quem hétte diesen mehr zur Nachgeschichte der Leibnizschen
Philosophie gemacht als jenen zu einem Teil der programmatischen Vorgeschichte der
Kritik und somit die Originalititsfrage in verschérfter Weise aufs Tapet gebracht.
Zweitens aber verweist ,,Wirksamkeit” im Sinne der Intentionalitit auf die konkrete
Gestalt der Theoriemotive und deren Wirkungspotential.

Dabei bezeichnet der Ausdruck der iiber die ,,Wirksamkeit” zu rekonstruierenden
,historischen Realitit” paradoxerweise gerade das, was von der ,besonderen und
vergénglichen Form” der Philosophie Leibniz‘ — dem Moment der Kontingenz also, das

man im direkten und engeren Sinne als Charakteristikum des Historischen bezeichnen

344 Ebd., S. XII.

345 Ebd. Diese Bedeutung entspricht der unterminologisch-normalsprachlichen Bedeutung von

, Wirksamkeit im Sinne der Téatigkeit, vgl. Grimm/Grimm: Deutsches Worterbuch, Bd. 14, 2. Abt., 1960
(Nachdr. 1984), Sp. 590.

192



konnte — unterschieden, ja sogar geschieden werden soll. Cassirers Begriff der
,historischen Realitdt” in Leibniz * System meint in erster Linie nichts Anderes als die
systematisch rekonstruierten Sachgehalte von Theoriemotiven oder Theorien, die in
wiederum systematischer Analyse auf andere, spétere Theorien oder Theoriemotive
bezogen werden, und zwar auf dem Umweg iiber ihre ,historische Wirksamkeit”:
»indem unsere systematische Beurteilung Leibniz‘ Lehre unter diesem doppelten [i.e.
systematischen und historischen] Interesse betrachtete, suchte sie daher zugleich ihre
historische Realitdt, weil [Hervorh. HKO] ihre historische Wirksamkeit darin
wiederzugeben”, wie Cassirer in duBlerster Verdichtung formuliert. Leibniz‘ System
befindet sich mit der Voraussetzung, dass philosophische Historiographie auf
dauerhafte, systematische Gestalten wie deren Transformationsgestalten gerichtet sei
und diese systematisch analysiere, auf dem Boden der Cohenschen ,,philosophischen”
Geschichtsschreibung. Der Begriff der ,historischen Realitit” scheint in einer Art von
Zirkelschluss lediglich das Medium bereitzustellen, das den theoretischen
Motivvergleich und die begrifflichen Transformationen ermdglicht.

Doch weist dieser, von Cassirer hier lediglich angedeutete Ansatz weit iiber
Cohens ,,philosophische Geschichte” hinaus und schliefit bereits den Keim zu einem fiir
die spdtere Philosophiegeschichtsschreibung des Exils wichtigen Gedanken ein. Das
wird deutlich in der Umkehr der Blickrichtung auf den Ausgangspunkt des Begriffs der
,historischen Realitdt”. LaBt sich die systematisch interpretierte ,historische Realitdt”
von Theorien oder Theoriemotiven nur iiber deren ,,Wirksamkeit”, iiber spétere
Transformationsgestalten also, rekonstruieren, dann gerét der Begriff dieser ,,Realitdt”
in  Abhéngigkeit von dem = Potential zur  Hervorbringung  solcher
Transformationsgestalten und der Realisierung dieses Potentials. Das, was historisch
,realisiert wurde, erscheint im Riickschluss ex post als im Fritheren angelegt.®*
Cassirer gebraucht in diesem Zusammenhang denn auch signifikanterweise die Rede
von ,.fruchtbaren Motive[n] [Hervorh. HKO]”, eine Rede, die auf den Gedanken der

historischen Prignanz seiner Spitphilosophie hinweist.>*’

346 Diese Problematik dieses historiographischen Verfahrens hat Blumenberg: Wirklichkeitsbegriff
und Wirkungspotential des Mythos, in: Fuhrmann (Hrsg.): Terror und Spiel. Probleme der
Mythenrezeption, 1971, S. 11-66, hier: S. 66, und in seiner Folge Jauss: Einleitung. Alteritit und
Modernitat der mittelalterlichen Literatur, in: ders.: Alteritat und Modernitét der mittelalterlichen
Literatur. Gesammelte Aufsidtze 1956-1976, 1977, S. 9-47, hier: S. 11, Anm. 2, zur Verabschiedung des
Modells von Wirkungsgeschichte zugunsten der Rezeptionsgeschichte gefiihrt. Die jiingste
Problematisierung des Rezeptions-Begriffs und der aus ihm abgeleiteten Rekonstruktionen bei K&hnke:
Trendelenburgs Modernisierung der deutschen Philosophie, in: Hartung/Kohnke (Hrsg.): Friedrich Adolf
Trendelenburgs Wirkung, 2006, S. 257-270, hier: S. 267-268.

347 Cassirer: Leibniz* System, S. XII.

193



Cassirers wenige Andeutungen zum Modell seiner
Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz“ System lassen einen Ansatz erkennen, der
in einem ganz spezifischen Sinne als wirkungsgeschichtlich charakterisiert werden muss
und dort auch expressis verbis so bezeichnet wird. Dieser Ansatz ist zu verstehen als
Konsequenz der Priorisierung der Systematik in Leibniz® System und deren
Rekonstruktion als eines mit Kants Kritik konkurrierenden Paradigmas. Wenn Cohen
moniert hatte, Kant wiirde auf diese Art zum ,,Nachfolger” Descartes‘ oder Leibniz*
gemacht, so hatte er genau diese Konsequenz vor Augen. Die Folge dieser historischen
Konstruktion als einer ,Nachgeschichtsschreibung® der Leibnizschen Philosophie — und
die Kantische Kritik ist in dieser Perspektive Teil von deren Nachgeschichte — ist
gleichbedeutend mit ,,Wirkungsgeschichte” im Cassirerschen Sinne. Die Kritik der
reinen Vernunft wiirde so in letzter Konsequenz darstellbar als ,transscendental”-
methodisierte Transformationsgestalt des rekonstruierten Systems von Leibniz*
Philosophie.348

Wirkungsgeschichte im Sinne Cassirers zeichnet sich nicht nur durch ihre
Gerichtetheit, durch ihre Richtung von ,urspriinglichen” Theoriemotiven zu deren
Transformationsgestalten, aus und ist so unterschieden von dem, was Dilthey spéter als
., Wirkungszusammenhang” bezeichnet hat.’* Sie ist auch weder durch Zentriertheit
noch durch einen ,,immanent-teleologischen Charakter” bestimmt, sondern durch einen
absoluten und deshalb wirkungsmichtigen Anfang. ,,Wirkungsgeschichte” nach
Cassirer, jedenfalls so, wie sie sich in Leibniz‘ System darstellt, verweist auf den
naturwissenschaftlich-kausalen Kontext des Begriffs der Wirkung, der eine Ursache
voraussetzt. Der Sachverhalt, dass Cassirers Begriffsbildung philosophische, historische
oder geisteswissenschaftliche Begriffe und Begrifflichkeiten durch Ubertragung aus
mathematisch-naturwissenschaftlichen Kontexten generiert, darf als hinldnglich belegt
gelten. Auch im Falle des Begriffs der ,,Wirkungsgeschichte” liegt eine solche Art der
Analogiebildung  vor. Dadurch  haftet ihr als einem Modell von
Philosophiegeschichtsschreibung ein kausal-mechanisches Moment an: im Ausgang von
einem Theoriemotiv werden dessen historisch folgende Transformationen als
Wirkungen dieses Ausgangsmotivs gedeutet. Die Abkunft einer so verstandenen

Konzeption von ,,Wirkungsgeschichte” aus dem Kausalitidtsdenken verdankt sich

348 Darauf weist Cassirer selbst als Teil seiner Entlastungsstrategie vom Vorwurf, Kants Kritik um
deren Originalitit gebracht zu haben, ganz unbefangen hin, wenn auch in verdnderter Lesart, vgl. ebd., S.
264: ,,Das Originale der Kantischen Leistung liegt in der transscendentalen Problemstellung [...]”,
dhnlich S. X-XI.

349 Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (1910), in: ders.:
Gesammelte Schriften, Bd. 7, S. 79-188, hier: S. 152-160.

194



indessen keiner Cassirerschen Begriffs-Idiosynkrasie, sondern erfolgt im Eingedenken
an das mechanisch-naturwissenschaftliche Begriffsfeld von Ursache und Wirkung und
dessen historischen Kontext im mechanistischen Denkens Leibniz‘, wie der
Begriffsgebrauch in Leibniz‘ System zeigt.”® Aber auch iiber Dilthey hinausweisende
hermeneutische Konzeptionen werden hier nicht etwa bereits antizipiert, vielmehr hat
Cassirers Begriff von ,,Wirkungsgeschichte” damit keinerlei Gemeinsamkeit. Von
Gadamers terminologisch einschligig gewordenem Begriff etwa unterscheidet sich
Cassirers Konzeption ganz grundlegend durch ihre quasi-mechanische Gerichtetheit und
Intentionalitdt — ihr ist es um die konkrete Umbildung konkreter Theoriegestalten zu
tun, nicht um die Erhellung der Bedingungen des Verstehens als eines ,,seinem Wesen
nach ein wirkungsgeschichtlichen Vorgang[es]” oder gar das Postulat eines ,,Prinzips
der Wirkungsgeschichte” als Grundsatz einer Hermeneutik.”' In Cassirers Verstindnis
taugt ,,Wirkungsgeschichte” also gerade nicht als hermenecutischer Begriff eines
allgemeinen ,wirkungsgeschichtlichen =~ Zusammenhangs”, der auf  die
Vergegenwirtigung eines ,,wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins” dariiber abzielt,*
dass ,,in allem Verstehen, ob man sich dessen ausdriicklich bewusst ist oder nicht, die
Wirkung dieser Wirkungsgeschichte am Werk ist”.*® | Wirkungsgeschichte” in der
Gestalt, die die Vorrede zu Leibniz’ System andeutet, meint alleine den gleichsam
mechanistisch gedachten Begriff einer von einer systematischen Ausgangsgestalt
ausgehenden Umbesetzung von Begriffen im geschichtlichen Verlauf — auch wenn
gerade diese Begriffsprigung fiir eine Historiographie der Philosophie und

Geisteswissenschaften nicht unproblematisch ist.*>*

350 Als weiterer Hinweis auf die Abkunft des Begriffs aus dem Zusammenhang natur-mechanischer
Diskussionen darf eine neuere begriffsgeschichtliche Tendenz im Begriff von Wirkungsgeschichte gelten,
wie sie die Auffassung von Mittelstrass: Griindegeschichten und Wirkungsgeschichten. Bausteine zu
einer konstruktiven Theorie der Wissenschafts- und Philosophiegeschichte, in: Demmerling / Gabriel /
Rentsch (Hrsg.): Vernunft und Lebenspraxis. Philosophische Studien zu den Bedingungen einer
rationalen Kultur, 1995, S. 10-31, zeigt. Gegen Gadamers Versuch, den Begriff der Wirkungsgeschichte
zum Grundbegriff von Verstehen und Hermeneutik zu erheben, wird Wirkungsgeschichte hier gleichsam
renaturiert und zum Grundbegriff einer gleichsam faktisch-naturwiichsigen historischen Entwicklung
philosophischer Theorien im Unterschied zu einer Geschichte ihres rekonstruierten
Begriindungszusammenhangs, der sogenannten ,,Griindegeschichte”, gemacht.

351 Gadamer: Wahrheit und Methode, 1960, S. 283-284, zum ,,Prinzip der Wirkungsgeschichte” vgl.
ebd., S. 283-290, 323-324, 343-344 u. 448-449.

352 Ebd., S. 323-324.

353 Ebd., S. 285.

354 Problematisiert haben den Begriff der Wirkungsgeschichte erstmals am Beispiel der
Rezeptionsgeschichte von Mythen Blumenberg: Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos,
in: Fuhrmann (Hrsg.): Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezeption, 1971, S. 11-66, hier: S. 66, der
gerade die Richtung, die dem Begriff von ,,Wirkungsgeschichte” inhdriert und die zu implizieren scheint,
dass dem Ausgangsbegriff all das, was die Geschichte als seine ,,Wirkung” erweist, bereits als
,»QGrundbestand” oder ,,angelegter Vorrat” in ihm angelegt sei, und im Anschluss daran Jauss: Alteritét
und Modernitét der mittelalterlichen Literatur, in: ders.: Alteritidt und Modernitit der mittelalterlichen
Literatur. Gesammelte Aufsitze 1956-1976, 1977, S. 11.

195



Blickt man von hier aus auf den Kapitelanfang zuriick, so wird aus anderer
Perspektive noch einmal deutlich, dass ,,Wirkungsgeschichte” als philosophische
Modellgeschichte ihre sachliche Voraussetzung im systematischen und historischen
Resultat von Leibniz‘ System hat. Wurde Cassirers Muster der Wirkungsgeschichte
seiner formalen Struktur nach beschrieben als von einem absoluten Anfang ausgehend,
so ist abschlieBend zu fragen, wodurch der Anfang der Sache nach qualifiziert sei.
Hinweise dazu finden sich bezeichnenderweise einmal mehr am Ende der Arbeit, in den
spiat abgefassten Schlusskapiteln und im Kritischen Nachtrag. In Cassirers
Interpretation zeichnet sich Leibniz‘ Philosophie dadurch aus, dass ihr der Charakter
einer ,,umfassende[n] Einheit” zukommt. Zu erinnern ist an dieser Stelle daran, dass ihr
in der Interpretationsgeschichte der Marburger Schule schon einmal Einheits-Charakter
zugeschrieben wurde. Natorps Antrittsvorlesung hatte in Leibniz die Einheit von
Philosophie qua Erkenntnistheorie und Wissenschaft symbolisiert gesehen — eine
Konstruktion, gegen die Cohen Einspruch erhoben hatte. Leibniz‘ System sucht
dagegen, dem von Cohen als substantialistisch kritisierten Begriff der Monade eine Art
Symbol von Einheit abzugewinnen. Dieser symbolische Charakter bildet ,,vielleicht den
eigentiimlichsten Grundzug des Monadenbegriffs”, wie Cassirer formuliert, um dann an
das Resumé seiner erkenntnistheoretisch depotenzierten Deutung dieses Leibnizschen
metaphysicums eine neue interpretatorische Wendung anzuschlieBen: ,,Dasselbe
Prinzip, das die Materie und die reinen Bewegungsgesetze begriindete, steht zugleich
fiir die Probleme der geistigen Kultur ein. Diese Durchdringung verschiedenartigster
Momente bleibt zunichst befremdend, wenn man sie unter modernen Gesichtspunkten
betrachtet.”*>> Was ist mit den ,,modernen Gesichtspunkten” gemeint, in deren Licht der
monadologische Symbolismus als Anachronismus erscheint? Cassirer argumentiert hier
vom Standpunkt der zeitgeschichtlichen Diagnose einer vollstindigen Dissoziation von
historischer und auf die Natur gerichteter Erkenntnis, wie sie spétestens in der Folge
von Dilthey und Windelbands StraBburger Rektoratsrede™® die aktuellen
philosophischen Debatten bestimmte: ,,Das Streben der neueren Erkenntnistheorie seit
Kant geht immer deutlicher auf die kritische Grenzbestimmung zwischen Natur und

Sittlichkeit, auf eine Scheidung in der Methodik der Natur- und

355 Cassirer: Leibniz‘ System, S. 424. Ob eine solche heterogen gepragte Auffassung von Monade
eine Art von Symbolismus darstellt oder bereits ein Fall fiir philosophische Metaphorologie ist, kann hier
nicht diskutiert zu werden; es ist jedenfalls offenkundig, dass sich diese Mehrfachdeterminierung nicht
mehr der Einheit des Begriffs zu fiigen vermag.

3% Windelband: Geschichte und Naturwissenschaft (1894), in: ders.: Priludien, Bd. 2, Tiibingen 1915, S.
136-160.

196



Geschichtserkenntnis.”*’ Der Anachronismus des Symbols der Monade besteht darin,
dass die ,,Einsicht eines gemeinsamen Zusammenhangs fiir beide Richtungen [i.e. die
Natur- wie die Geschichtserkenntnis] erkdmpft worden war”, und zwar durch Leibniz.
Die Erkenntnis einer als urspriinglich gedachten FEinheit der Natur- und
Geschichtsbegriffe ist in Cassirers Konstruktion die Voraussetzung fiir deren
historisches Auseinandertreten, fiir eine Dissoziation, deren erster Schritt in der
Differenz zwischen der Kritik der reinen Vernunft und der Kritik der praktischen
Vernunft initialisiert wurde. In anderen Worten: der absolute Anfang dieser historischen
Entwicklung wird von Cassirer in die Philosophie Leibniz‘ projiziert: ,,Es ist die
historische Funktion des Monadenbegriffs, dass er diese umfassende Einheit zum ersten

Male [sic] darstellt und entwickelt.”*®

Es ist diese Konstruktion der Philosophie
Leibniz’ als des Kulminations- und Anfangspunktes einer bis in Cassirers Gegenwart
reichenden historischen Entwicklung, durch die Wirkungsgeschichte als Schreibung des
historischen Dissoziationsprozesses legitimiert und geboten scheint: ,Leibniz’
Philosophie ist der Sammelpunkt, in dem sich die verschiedenen Probleminteressen
begegnen, um dann erst, nachdem sie sich durch die gemeinsame Beziehung auf
einander wechselseitig vertieft haben, in schirferer Eigenart und Gliederung
auseinanderzutreten.”* Dabei sind es vor allem die mit den ,,Probleminteressen”
verbundenen Theoriemotive und Theoreme, deren systematische Transformationen die
so konzipierte Wirkungsgeschichte rekonstruiert, nachdem jene im Zuge des
historischen Prozesses mit Kant aus der Einheit, als in der sie bei Leibniz gedacht
werden, herausgetreten sind.

Dieser Basis von Cassirers wirkungsgeschichtlichem Modell inhériert, ohne dass
diese Uberlegung hier auszufilhren wire, eine unausgesprochene starke
geschichtsphilosophische ~ These.  Denn  zugrundegelegt  wird  hier  das
geschichtsphilosophische Drama des Ausgangs von der Einheit eines absoluten
Anfangs, des Auseinandertretens seiner Momente und der systematischen

Rekonstruktion der verlorenen Einheit dieser Momente. Sie sollte Cassirers spétere

systematische Arbeit am System eines philosophischen Symbolismus in der Philosophie

357 Ebd. — Der Hinweis auf Dilthey und Windelband bezieht sich auf diese alleine als prominenteste
Vertreter der Unterscheidung von Natur- vs. Geistes-/Kulturbegriffen resp. Natur- vs. Geistes-
/Kulturwissenschaften im 19. Jahrhundert, nicht auf die mutmaBlichen Anfénge dieser Unterscheidung;
diesbeziiglich wire die Arbeit von Diltheys Lehrer BraniB zu nennen, vgl. ders.: Die wissenschaftliche
Aufgabe der Gegenwart als leitende Idee im akademischen Studium, 1848, S. 120, zu nennen, wo
»Naturismus” und ,,Historismus” unterschieden und als ,,noch nicht gebrauchlich[e]” Namen bezeichnet
werden; ,,Historismus” bezeichnet bei Branif} eine Philosophie, die ,,den Geschichtsbegriff als principielle
Wahrheit” setzt und ,,die Natur aus der Geschichte zu verstehen” sucht.

358 Ebd., S. 425.

359 Ebd.

197



der symbolischen Formen prigen. Begrifflich war das nicht mehr zu fassen, und so
greift Cassirer hier zur Beschreibung der Einheit und des Anfangs zu organologisch
gepragter Metaphorik: ,,In dieser Anschauung der Welt als eines Gesamtorganismus,
der zu immer hoheren Stufen der Bildung emporstrebt, durchdringen sich wiederum der
Naturbegriff und der Geschichtsbegriff der Entwicklung.”**®® Dass Cassirer dieser
Konstruktion, die als Leibniz-Interpretation intendiert ist und als solche auftritt, auch
zeitdiagnostische Ziige und eigene systematische Anliegen eingeschrieben hat, zeigt
sich an deren Rédndern. So formuliert der Kritische Nachtrag in einer mehrdeutigen
Weise, die zwar auch als historische Leibnizinterpretation zu lesen ist, deren auf die
Gegenwart bezogene Lesart sich in ihrem priasentischen Modus aber programmatisch in
den Vordergrund dridngt: ,,Die Lostrennung der exakten Wissenschaften und die
Sonderstellung, in der man sie den philosophischen und geisteswissenschaftlichen
Disziplinen entgegenzusetzen pflegt, gefahrdet nicht nur die Zukunft der Philosophie”,
heilt es hier aktualisierend. Dieses Programm einer gegenwairtigen Philosophie wird
erst im Anschluss wieder auf die historische Interpretation zuriickgebogen, wenn es
weiter heiflt: ,[...] sie [i.e. die Lostrennung] filscht ihre Geschichte und macht ihre
Vergangenheit unverstindlich, indem man sie aus dem Zusammenhang der
wissenschaftlichen Spekulation herausldst, in welchem sie seit jeher wurzelt.”*®!

Am Ende dieses Durchgangs durch einige Motive der systematischen
Rekonstruktion und Cassirers philosophiehistorischer Strategie in Leibniz * System wird
eine Bemerkung Natorps zu Cassirers Leibniz-Arbeit in ihrem vollen Umfange
verstehbar. In einem Brief an Gorland, der kurz nach Erscheinen des Werkes verfasst
wurde, heif}t es: ,,Dass Cassirers Buch noch genug zu thun ldsst ist gewiss; ebenso dass
thm durch Cohen u[nd] ich darf wohl auch sagen durch mich ein gut Teil vorgearbeitet
war.” Natorps Hinweis ist beides, Loyalititsadresse gegeniiber dem als Haupt der
Marburger Schule anerkannten Cohen und Verweis auf die Grundlagen von Cassirers
Arbeit innerhalb der theoretischen Basis der Schule. Doch dann fahrt Natorp fort und
beansprucht den Status des spiritus rector fiir die Momente und Partien an Leibniz
System, die iiber die auch auBerhalb Marburgs bekannte Leibniz-Deutung Cohens
hinausgehen: ,,Ein Teil der Thesen, die ausserhalb Marburgs neu sind, waren ldngst die
meinen, von denen ich nur literarisch, von ganz knappen Andeutungen abgesehen,
nichts gedussert habe.” Dass sich Natorp ,,nur literarisch” im Sinne der neuen Thesen

Cassirers zu Leibniz nicht geduBlert habe, liegt nach den vorliegenden Untersuchungen

360 Ebd., S. 444.
361 Ebd., S. 542.

198



auf der Hand, und zwar im doppelten Sinne. So blieb zum einen mit seiner
unpublizierten Antrittsvorlesung die erste Marburger Interpretation zur Philosophie
Leibniz ,,ausserhalb Marburgs” unbekannt, zum anderen muss die gesamte Leibniz-
Arbeit Cassirers als Realisierung eines Forschungsprojektes Natorps erscheinen. Wie
weitgehend der Schiiler dabei nicht nur den sachlichen Vorgaben der Leibniz-
Interpretation seines Lehrers sowie dessen Argumentationsstrategie hinsichtlich der
vollstindigen Priorisierung der Systematik und dem strategischen Versuch der
Sicherung des Originalitétstopos fiir die Kantische Kritik folgte, sondern auch dessen
eigenstdndigen Ansatz zu einer deduktiv-kategorial verfassten Erkenntnislogik der
systematischen Rekonstruktion von Leibniz Philosophie zugrundelegte, das hat der
zuriickliegende Durchgang durch einige Motive der Systematik und Historik erwiesen.
Natorps AuBerungen erscheinen in diesem Lichte nicht als Versuch, post factum
Anspriiche auf Urheberschaft zu erheben, wenngleich durch sie auch eine gewisse
Tragik in der Stellung Natorps innerhalb der Marburger Schule durchscheint, sondern
verdeutlichen, wessen Spuren Cassirer in der Formation seiner Konzeption von

Systematik und Historie folgte.3%?

362 Eine génzlich andere Einschitzung von Natorps Bemerkung bei Meyer: Ernst Cassirer, S. 30.

199



Il ,,Historisches Faktum®“ und Kontinuitdt der Geschichte — die

ersten beiden Bande des Erkenntnisproblems

1. Von Leibniz* System zu Substanzbegriff und Funktionsbegriff — lebens- und
werkgeschichtliche Hinweise zu Genese und Zusammenhang der frihen

Arbeiten Cassirers

Im Zeitraum von 1902 bis 1910 verdffentlichte Ernst Cassirer ein mehrere tausend
Seiten umfassendes Oeuvre; neben diesem Umfang ist auch die enge
entstehungsgeschichtliche ~ Verbundenheit dieser frithen  Arbeiten  Cassirers
bemerkenswert. Das eine hdngt mit dem anderen zusammen. Die gedringte Abfolge
von historisch und systematisch verfassten Arbeiten gibt aus der Perspektive der
Werkgeschichte Hinweise darauf, wie eng die Verschrinkung historischen und
systematischen Philosophierens bei Cassirer ist. Der Sachverhalt der historischen
Indices systematischer Begriffe und umgekehrt der systematischen Konnotation
historischer hatte sich bereits bei der Analyse von Leibniz‘* System aufs eindringlichste
erwiesen. Diesem Verfahrensmuster in der konkreten begrifflichen Arbeit entspricht
weithin die wissenschaftliche Praxis, in der Cassirer seine frithen Projekte erarbeitet hat.
Diese Praxis wire im Bezug ihrer Resultate kurz so zu umreiflen: auf eine Arbeit, die
einen historischen Gegenstand mit einer streng systematischen Fragestellung tiberformt
und dabei Systematik und Historie geradezu verschmilzt — Leibniz * System — folgt ein
Projekt, das nunmehr den wissenschaftsgeschichtlichen Nachtrag zu der vorangehenden
starken Systematisierung liefern soll, das also Systematisches und Historisches
gleichsam entkndult — die ,,Studie” zum Erkenntnisproblem —, dieses Projekt wiederum
wiachst zu einer umfassenden philosophie- und wissenschaftsgeschichtlichen Arbeit
heran, den ersten beiden Bénden des Erkenntnisproblems, und die verborgene
theoretische Basis dieser historischen Arbeit, ihre innere Logik, wird thematisiert in
dem darauf folgenden Substanzbegriff und Funktionsbegriff.

Bereits die mit Datum vom 12. November 1901 gezeichnete Vorrede von Leibniz*
System verweist auf eine geplante ,,Studie liber die Vorgeschichte der Vernunftkritik”,
die die Entwicklung der ,mathematischen Naturwissenschaft” thematisieren sollte.!
Dieses neue Projekt ist offenbar aus der Arbeit an Leibniz‘ System heraus konzipiert
worden; seine Rekonstruktion soll Aufschliisse geben iiber die Defizite in Leibniz"

System, aus denen es entstanden ist, iiber die Funktion, die es im Gefiige des

1 Cassirer: Leibniz® System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, 1902, S. XI; vgl. auch Brief
an Natorp v. 26. Nov. 1901 (Universititsbibliothek Marburg, Hs. 831:613).

200



vorausgehenden Werkes und des nachfolgenden Erkenntnisproblems erfiillen sollte,
aber auch tiber die innerschulische Konstellation und auBlerschulische Rezeption dieser
Arbeit.” Die Textgrundlage der ,,Studie” lag in deren Initialphase im Material, das die
Recherchen zu Leibniz‘ System zu Tage gefordert hatten.” So nahm Cassirer die Arbeit
an seinem neuen Projekt bereits kurze Zeit nach Erscheinen von Leibniz’ System auf,
wie es in einem nur einen Monat nach der Verdffentlichung von Leibniz’ System
verfassten Brief an Toni Bondy, seine spitere Frau, heiBt: ,,In mir ist wirklich
augenblicklich eine groBe und starke Arbeitsfreude, und ich verlange danach, gleich in
néchster Zeit mit der Ausarbeitung der neuen Schrift zu beginnen, deren Plan mir seit

% Das tat Cassirer denn in der Folge auch und die ersten Arbeiten

langem feststeht.
galten der Ausarbeitung des Plans fiir das neue Projekt. Diese Praxis, die mit
sogenannten ,,Dispositionen” beginnt und zu deren weiteren Konkretionen, mitunter
auch zu ersten einzelnen Kapitelentwiirfen fortschreitet, kann anhand des Nachlasses
von Cassirer fiir nahezu alle seine Arbeiten studiert werden. Toni Cassirer berichtet:
,Ernst arbeitete in diesen ersten Monaten von morgens bis zum Mittagessen in seinem
Zimmer; dann kam er zu uns zu Tisch, und die zweite Hilfte des Tages gehorte uns
gemeinsam. Er erzdhlte mir damals, dass er an einem Plan fiir ein neues Buch arbeitete,
das er bald zu beendigen hoffte. Das waren die Anfinge seines groB3en, vierbdndigen
historischen Werkes tliber das Erkenntnisproblem, dessen letzter Band noch unvollendet
im Manuskript vorlag, als er starb.”

Festzuhalten und noch einmal zu betonen ist, dass es sich bei diesen ,,Anfiangen”
nicht um das Erkenntnisproblem als solches handelt, dessen Konzeption zu diesem
Zeitpunkt noch gar nicht existierte, sondern um die wissenschaftsgeschichtliche
»Studie” ganz anderen Zuschnitts, aus der jenes dann hervorgegangen ist. Doch dazu
bedurfte es erst einer Krise, einer Krise der Sache und einer der Lebensgeschichte. Denn
so genau Cassirer sich iiber den historischen Zuschnitt seines neuen Projektes und

dessen wissenschaftsgeschichtlichen Ansatz im klaren war — den ,,Zugang zur Arbeit

2 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. I1L,2.

3 Vgl. Brief an Natorp v. 26. Nov. 1901. Cassirers Bemerkung gegeniiber Toni Bondy aus dem
gleichen Zeitraum also, nach dem Abschicken der Korrekturbogen zu Leibniz ‘ System, es sei ,,der letzte
Bogen an die Druckerei abgegangen und ein Strich unter das Ganze gemacht. Dem Biicherschreiben ist
fiir lange Zeit abgeschworen, und ein besseres Leben kann beginnen”, zeugt wohl vom kaum
realisierbaren Wunsch nach Ruhe nach getaner Arbeit; vgl. Brief v. 9. Nov. 1901, zit. nach Cassirer: Mein
Leben mit Ernst Cassirer, 2003, S. 25. Die Briefe von Cassirer an Toni Cassirer, geb. Bondy, sind bis
2020 gesperrt und werden im folgenden nach dieser philologisch unabgesicherten Wiedergabe zitiert.

4 Brief an Toni Bondy v. 2. Januar 1902, zitiert nach Cassirer: Mein Leben mit Ernst Cassirer, S.
42. Die entsprechende Anmerkung zur Erlduterung dessen, was mit ,,einer neuen Schrift” gemeint sei,
verweist falschlich, zumindest im Kontext obiger Rekonstruktion, darauf, es handele sich hierbei um Das
Erkenntnisproblem, Bd. 1 u. 2.

5 Cassirer: Mein Leben, S. 45; die Bemerkung bezieht sich auf den Januar 1902.

201



glaube ich nun sicher gefunden zu haben; nur habe ich noch nicht damit begonnen,
irgend etwas zu Papier zu bringen”, wie es wenig spiter heillit —, so problematisch war
offenbar die Ausfiihrung.® Immerhin war zu vermelden, ,.jetzt bin ich wenigstens an
dem Punkt, an dem ich von dem Interesse fiir mein Thema ergriffen bin; es hilft nun
nichts mehr, ich muss hindurch, ehe ich mit etwas anderem beginnen kann”, wie es im
selben Brief heifit, und das bedeutete im Falle Cassirers immer auch die Anlage einer
extensiven Materialsammlung. Mitte August 1902 dachte Cassirer noch immer daran,
die ,,Studie” bis Weihnachten des Jahres abschlieen zu kdnnen, doch an ihre separate
Veroffentlichung, wie sie anfangs geplant gewesen war, war offenkundig nicht mehr zu
denken, denn das angehidufte Material lieB sich nicht mehr alleine in der auf die
Zeitspanne zwischen Leibniz und Kants Kritik der reinen Vernunft begrenzten ,,Studie”
darstellen. Vielmehr sollte das Ausgangsprojekt Teil einer ,,groBere[n] Schrift” werden,
und bei dieser Schrift handelt es sich um die ersten beiden Binde des
Erkenntnisproblems.”

An dieser Stelle wird die latente Krise spiirbar, denn der urspriingliche Plan war
unhaltbar geworden und Cassirer ,,musste sich entscheiden, in welcher Form er diese
Arbeit weiterfiihren wollte. [...] Er hatte zwei Moglichkeiten: Die erste war, den ersten
Teil der Arbeit, der nahezu vollendet war, jetzt zu publizieren; die andere — den groflen
Plan einer Geschichte des Erkenntnisproblems auszufiihren, was viele Jahre in
Anspruch nehmen wiirde.”® Ubersetzt man diese Aussagen in gedankliche Projekte, so
stand nun die angekiindigte und in Angriff genommene wissenschaftsgeschichtliche
»otudie” offenbar zur Disposition, und zwar zugunsten eines umfassenden
philosophiegeschichtlich  dominierten  Projekts. Die  damit einhergehende
Konzeptionsverschiebung war betrichtlich und ist andernorts zu diskutieren. Doch die
Krise war nicht nur eine der Sache — wie das aus dem Ruder laufende Projekt wieder zu
einer Einheit zusammenfiigen, wie die sich abzeichnenden Stoffmengen bewailtigen? —,
siec war auch eine der Lebens- und Karriereplanung. Cassirers Aussichten auf
Habilitation waren schlecht, und das aus doppeltem Grund: zum einen weil die

Moglichkeiten zur Habilitation fiir jiidische Akademiker duferst eingeschriankt waren

6 Briefliche Mitteilung Cassirers an Toni Bondy aus dem Jahre 1902, zitiert nach Cassirer: Mein
Leben, S. 51.
7 Briefliche Mitteilung Cassirers an Toni Bondy aus der zweiten Hélfte des August 1902, drei

Wochen vor beider Hochzeit, ebd., S. 52: ,,Von meiner Arbeit kann ich Dir nichts Neues sagen; sie geht
ruhig und gleichméBig vorwérts. Buchenau hat mir lange nichts geschickt; so konnte ich ganz bei der
Hauptarbeit bleiben, die jetzt so weit ist, dass der Teil, den ich anfangs als besonderes Buch herausgeben
wollte, zu Weihnachten bestimmt fertig sein wird. Dann geht es an die gréfiere Schrift, auf die ich mich
schon sehr freue und bei der Du mir helfen musst [Hervorh. HKO].”

8 Ebd.,, S. 69.

202



und zum anderen weil er Mitglied der Marburger Schule war, ein besonders exponiertes
durch die Bearbeitung der Aufgabe der Berliner Akademie und die Veroffentlichung
von Leibniz* System noch dazu. In dieser Lage setzte der junge Gelehrte seine
Hoffhungen offenbar darauf, ,,dass die Publikation des ersten Teiles [i.e. der Studie]
sehr dazu beitragen wiirde, ihn literarisch bekannt zu machen, und dass sie ihm seine
Universititslaufbahn  ebnen wiirde.” Das zeigt eine Mehrfachbesetzung der
urspriinglich geplanten ,,Studie” an: sie sollte also offenbar erstens Defizite von
Leibniz * System im allgemeinen beheben und im besonderen auf die Kritik der Berliner
Akademie antworten, sie sollte aber zweitens auch den Weg an die Universitit ebnen
und Cassirer zu einer gewissen Popularitit in der akademischen Welt verhelfen. Diesem
zweiten Punkt ist ein weiterer eingezeichnet, denn wenn die universitiren
Karriereaussichten als Mitglied der Marburger Schule nicht eben gut waren, dann waren
sie durch eine Arbeit, die gleichsam eine Natorpsche Agenda abarbeitete, durch Leibniz
System also, auch nicht besser geworden, im Gegenteil, und so ist aus diesen
Uberlegungen abzuleiten, dass die separate Verdffentlichung der ,,Studie” drittens den
»coram publico” nicht unerwiinschten Effekt haben sollte, sich als gegeniiber solchen
»Schularbeiten” und damit auch gegeniiber der Schule, vor allem wohl gegeniiber
Natorp, eigenstindiger Philosoph zu profilieren. Mit der Demonstration der
Selbstiandigkeit gegeniiber den Lehrern verband sich viertens auch die 6konomische
gegeniiber der eigenen Familie: ,,Wenn er sich aber entschlosse, den erweiterten Plan
auszufithren, miiften wir damit rechnen, dass er noch einige Jahre ein unbekannter
Privatgelehrter belieben wiirde, und wir miifiten auf jeden duBeren Erfolg verzichten”,
wie Toni Cassirer berichtet.'” Auch wenn die autobiographische Erzdhlung hier die
Losung der Krise durch gleichsam mythisch-handstreichartige Dezision wéhlt, denn
Cassirer, nach augenblicklich vollzogener Entscheidung, ,.setzte sich sofort wieder an
seinen Schreibtisch und begann mit der Umgruppierung des Materials”, so ist damit
zumindest der belegbare und bekannte Sachverhalt wiedergegeben, dass Cassirer Ende
1902 die Verdffentlichung der ,,Studie” zugunsten ihrer Integration in einen sehr viel
umfassenderen Zusammenhang zuriickstellte.'' Der Hintergrund fiir diese Entscheidung
diirfte nicht zuletzt in den ohnehin triiben Aussichten Cassirers auf eine Anstellung an
der Universitit und dem Driangen Cohens zur Habilitation zu suchen sein.

Dass die Krise indessen so rasch nicht zu beheben war, das indiziert der

Briefwechsel mit dem Mentor des Forschungsprojektes, das in Leibniz‘ System

9 Cassirer: Mein Leben, S. 70.
10 Ebd.
11 Ebd.

203



miindete, Paul Natorp. Denn die Ankiindigung der Studie hatte ja nach innen, in die
»Arbeitsgemeinschaft” hinein, die Verteidigung des gemeinsamen Projektes nach au3en
signalisiert, und die Distanzierung von diesem Plan konnte auch als Distanznahme von
Natorp gelesen werden — und genau darum handelte es sich nach der Akademiekritik
wohl auch, zumindest in philosophiehistoriographischer Hinsicht, falls die obigen
Uberlegungen und die folgenden Ausfiihrungen zutreffen (vgl. 111,2). Cassirer, der sonst
seinen Lehrer stets brieflich tiber seine Arbeitsschritte in Kenntnis setzte, lie3 nun den
Briefwechsel nahezu versiegen. Hatte er Natorp Anfang 1902 noch brieflich angedeutet,
die Arbeit an der ,,Studie” habe wegen seiner Heirat ,,in den letzten Monaten manche
lange Unterbrechung erfahren”, und er werde dem Lehrer ,,von ihr erst wieder sprechen,
wenn ich Thnen von weiteren Fortschritten berichten kann”,12 so brachten wohl das
Ausbleiben solcher ,,Fortschritte”, ja die Umkonzipierung der gesamten Arbeit ebenso
wie die mit dieser Neufassung verbundene Aufarbeitung groBer Stoffmengen mit sich,
dass Cassirer erst Mitte 1905 sich brieflich an Natorp wandte — genau dann, als der
Januar 1905 in erster Niederschrift begonnene erste Band des Erkenntnisproblems
abgeschlossen und im Druck war. Eine solche Zeitspanne machte Formeln der
Versicherung der Verbundenheit erforderlich — ,,Es ist lange Zeit vergangen, seit ich
zuletzt etwas von mir horen lieB [...] Die geistige Gemeinschaft mit [hnen und Ihrer
Lehre [sic] war mir in der Zwischenzeit niemals unterbrochen; aber weil ich ihrer so
sicher war [...], durfte ich fiir einige Zeit schweigen” —, aber auch Rechenschaft."” Der
folgende Umriss skizziert das bis dahin Geleistete, gibt die grundsitzliche, gegeniiber
der ,,Studie” vollkommen andere Ausrichtung des neuen Projektes und nennt den noch
vorldufigen, aber vollstindigen Titel des Buches: Erkenntnisproblem in der Philosophie
und Wissenschaft der neueren Zeit. Die lange Zeit des Schweigens ebenso wie die
Prasentation eines ganz neuen, mittlerweile abgeschlossenen Projektes ist als
demonstrative Geste der Eigenstdndigkeit gegeniiber dem Lehrer Natorp anzusehen.
Doch ebenso wichtig wie der Hinweis des Briefes, dass mit einem noch
abzufassenden zweiten Band, ,,von dem ein Teil schon vollendet ist” — die frithere
»dtudie” — ,,die geschichtliche Untersuchung vorldufig” abgeschlossen werden solle, ist
die Ankiindigung eines ,,Schlussband[es], der systematische Untersuchungen zum
Erkenntnisproblem enthalten soll”.'* Hierbei handelt es sich um nichts anderes als die

erste Konzeption von Substanzbegriff und Funktionsbegriff, was durch Toni Cassirers

12 Brief an Natorp v. 5. Jan. 1901, BI. 1v (Universitétsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Ms.
831:614).

13 Brief an Natorp v. 31. Juli 1905, BI. 1r (Universitétsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Ms.
831:618).

14 Ebd., Bl 2v.

204



Hinweis bestitigt wird: ,,Daneben [i.e. neben der Niederschrift des ersten Bandes des
Erkenntnisproblems aus dem Januar 1905] hatte er begonnen, sich mit einem neuen
Problem, dem Substanz- und Funktionsbegriff, zu beschiftigen.”'” Ahnlich wie spiter
die ,Entdeckung‘ des Begriffs der symbolischen Form erhélt auch dieses Theoriestiick
den Charakter einer Invention, einer augenblickshaften Eingebung, nicht des allmdhlich
entstandenen Resultats langer Arbeit, wie es sich mit Leibniz‘ System herausgebildet
hatte.'® Hier zeigt sich noch einmal zweierlei: die Neigung zu mythisch-topischer
Lebenserzidhlung, die im Nu, im gliicklichen Augenblick zum Aufbrechen des Alten
und Durchscheinen des Neuen tendiert und, im Zusammenhang der vorliegenden Arbeit
ungleich wichtiger, die abermalige Figur des Hervorgehens einer gro3en systematischen
Konstruktion aus einem historisch ausgerichteten Werk.

Was zeigt dieser kurze werk- und lebensgeschichtliche Abriss, und was kann er
zeigen? Die Skizze ist symptomatologisch zu lesen, hierin liegt ihre Grenze, und das
heil3t, sie kann nur aus anderer, historischer Perspektive Indikatoren an die Hand geben,
die die Untersuchungen von Text und Kontext der Arbeiten Cassirers entweder
ergdnzen und stiitzen, soweit sie, wie im Falle von Leibniz * System, bereits erfolgt sind,
oder sie kann Indizien fiir moglicherweise bedeutsame Sachverhalte liefern, die in der
Textanalyse, etwa der ,,Studie”, in theoretischer oder ideengeschichtlicher Hinsicht
aufzuweisen sind. (1) Der obige Abriss verweist zunidchst allgemein darauf, dass die
wechselseitige Integration systematischen und historischen Argumentierens, die bereits
an Leibniz‘ System gezeigt werden konnte, ein Denkmuster des frithen Cassirer ist, das
seine Aktualitdit auch im Verhéltnis verschiedener Arbeiten zueinander erweist. Die
Ubersetzung philosophiegeschichtlicher Sachverhalte in systematische und umgekehrt
realisiert Cassirer offenbar auch in der Verschrinkung historischer und systematischer
Werke. In diesem Doppelcharakter und der Aktualisierung entsprechender
Begriffsmuster und Denkfiguren liegt die Bedingung der Moglichkeit der
iiberbordenden Produktion bis 1910. Exponiert werden die Denkfiguren und
Argumentationsmuster bereits mit Leibniz® System, produktiv weiterentwickelt im

Modus der Selbst-Objektivierung, der stindigen Auseinandersetzung mit moglichen

15 Cassirer: Mein Leben, S. 82.

16 Vgl. ebd., S. 81-82, die Dramatik der Szene, das scheinbar unerklérliche, vom zu Erwartenden
abweichende Verhalten Cassirers und die durch tiberbordende Krankheitssymbolik angezeigte Krise
steigern das Szenario der Bedrohung alter Ordnung; diese gleichsam apokalyptische Spannung wird
aufgelost durch Cassirers unschuldige Prisentation des Neuen, das sogleich in Normalitit iiberfiihrt wird:
,»Es war unmdglich, in Ernstens erstaunte Augen zu sehen, ohne zu fiihlen, dass ich ihm Unrecht getan
hatte. Spéter erzdhlte er mir, dass ihm an diesem Tage der Gedanke des Substanz- und Funktionsbegriffs
gekommen war und dass er in der Bibliothek sofort auf die Suche nach Bestitigung gegangen war und die
Zeit wirklich vergessen hatte” (ebd., S. 82). Szenen dieser Art gehoren ohne Zweifel ins Repertoire
mythischer Urstiftungen, deren Erzdhlung topisch gepragt ist.

205



Defiziten und Problemen, aber auch unter dem Eindruck und der Rezeption der Kritik
von aulen wie von innen. Das priagt die Entstehungsgeschichte der ,,Studie”, die im
folgenden ndher zu charakterisieren ist (vgl. I11,2). (2) So rasch die Studie auch von der
Hand zu gehen schien, so rasch fiihrte sie in eine Krise, die mit einer
Konzeptionsédnderung endete. Wodurch diese Konzeptionsveranderung veranlafit wurde
und was vom urspriinglichen Impuls der Studie in das Erkenntnisproblem einging, auch
das wird im folgenden zu zeigen sein. (3) Diese Krise war auch eine der akademischen
Aussichten Cassirers. Dieser wissenschafts- und sozialgeschichtliche Aspekt wird zwar
in der vorliegenden Arbeit nicht eigens thematisiert werden konnen, doch in den
spiateren Analysen, beispielsweise von Habilitationsgutachten Cassirers, wird er
dennoch zum Ausdruck kommen. Hierbei zeigt sich, dass das Akademie-Gutachten
nicht nur hinsichtlich seiner Argumentationsmuster Exemplaritit aufzuweisen hat,
sondern auch insofern, als es Cassirer nicht mit dem ersten Platz auszeichnete — ein
Schicksal, das seine akademische Karriere fiir viele Jahre priagen sollte. (4) Das
Scheitern der ,,Studie” und ihre Uberfiihrung in eine eigenstéindige Arbeit sehr groBen
Umfangs war auch Distanzierung von der sehr engen Arbeitsbeziechung, vom Lehrer-
Schiiler-Verhéltnis zu Paul Natorp. Inwiefern diese Distanzierung gelang, das wird die

Untersuchung des Erkenntnisproblem in Textanalysen der Einleitung zu zeigen haben.

206



2.  Cassirers ,,Studie” als Vorstufe zum Erkenntnisproblem — Rekonstruktion

ihrer Gestalt und Entstehungsbedingungen

Die Vorrede zu Leibniz’ System nutzt Cassirer zu einer Replik auf die im
Akademiegutachten gedullerte Kritik an seiner Arbeit. Er will dabei nicht ,,den
Standpunkt der historischen und systematischen Beurteilung”, den Leibniz’ System im
Ganzen einnimmt, ,,rechtfertigen”, wohl aber ,,das geschichtliche Verhiltnis und die
Verbindung, die zwischen Leibniz’ Philosophie und dem kritischen System Kants
anzunehmen ist”, kldren.'” Das Akademie-Gutachten hatte dazu festgestellt, Cassirers
Lesart der Philosophie Leibniz’ sei vollstindig von einem Kantianismus ,,der
Erkenntniskritik in ihrer consequentesten idealistischen Auffassung” geprigt, um dann
unmissverstidndlich hinzuzusetzen: ,,Es ist die Methode geschichtlicher Darstellungen,
welche Cohen, Natorp u[nd] A[ndere] fiir die ganze Entwicklung seit Platon
durchzusetzen suchen.”'® Hier ging es erkennbar nicht nur um die Sache des
historischen Verhiltnisses zwischen Leibniz und Kant, diese Kritik hatte vielmehr auch
einen philosophiepolitischen Aspekt. Wenn Cassirer in der Vorrede beteuert, die
Darstellung sei ,,nicht von der Absicht geleitet, bei Leibniz bereits die wesentlichen
Anschauungen der Kantischen Erkenntniskritik nachzuweisen”, vielmehr stehe ihr ,,im
Voraus fest, dass alle Achnlichkeit in besonderen, abgeleiteten Resultaten die
eigentliche Originalitdt der kritischen Grundanschauung unangetastet” lasse, dann
unternimmt er damit weniger den Versuch, den erhobenen Einwand als solchen
argumentativ zu entkréften, und richtet stattdessen eine captatio benevolentiae an den
Leser. Denn die Beteuerung ist nichts anderes als die Zusammenfassung und
Wiederholung einer lingeren Textpassage, die bereits Gegenstand der Kritik gewesen
war. Freilich wire der Konzeption nach auf dem Boden von Leibniz’ System kaum
etwas anderes moglich gewesen. Doch Cassirers Replik nimmt eine andere Wendung
und miindet in die Ankiindigung einer neuen ,Studie”, und das ist fiir den
Zusammenhang des vorliegenden Kapitels entscheidend: ,,Die Einheit und die
ausschliessende Einschrinkung der transscendentalen Fragestellung ist bei Leibniz
nirgends erreicht, wenngleich er als Mitbegriinder der neuen Mathematik und
Naturwissenschaft an der Bildung und Ausgestaltung des Materials, auf das sich die
Frage richtet, wesentlichen Anteil hat. In einer Studie iiber die Vorgeschichte der

Vernunftkritik hoffe ich demnéchst, in der mathematischen Naturwissenschaft des

17 Cassirer: Leibniz’ System, S. VII-VIII.
18 Gutachten, Bl. 23r-23v.

207



achtzehnten Jahrhunderts und ihren klassischen Hauptwerken die Entwicklung

darzustellen, die in liickenloser und stetiger Folge von Leibniz zu Kant hiniiberfiihrt.”"’

Cassirers knappe Ausfiithrungen zu der erwihnten ,,Studie” geben Einblick in die
Entstehungsbedingungen der ersten beiden Bénde des Erkenntnisproblems. Denn das
zweibdndige Werk von 1906/07 ist aus dem Projekt der ,,Studie” hervorgegangen; diese
wiederum, das zeigen Cassirers wenige Sédtze, ist eine Reaktionsbildung auf die
exoterische Kritik an Leibniz’ System, wie sie das Gutachten der Berliner Akademie
exemplarisch zum Ausdruck gebracht hatte — zumindest dann, wenn man Cassirers
Darstellung folgt. Doch ist daran zu erinnern, dass die Frage nach dem kritisierten Kant-
Leibniz-Bezug im besonderen und dem Modell von Philosophiegeschichtsschreibung
im allgemeinen auch schulintern nicht unumstritten war und die Crux der systematisch-
historischen Darstellung nicht nur in Cassirers Arbeit, sondern auch den Leibniz-
Interpretationen Natorps und Cohens darstellte. Die ,,Studie” ist also eine Art von
,missing link” zwischen Leibniz” System und dem Erkenntnisproblem und deshalb als
Keimzelle von letzterem zu betrachten. Im folgenden werden die Fragen beantwortet
werden,

(1) wie dieses Desiderat auf die Kritik der Akademie antworten sollte und welche
Strategie Cassirer hierbei einschlug;

(2) welche Gestalt der ,Studie” sich aus Cassirers knappen Andeutungen
rekonstruieren 14f3t;

(3) in welchem Verhiltnis sie zu dem Werk steht, das aus ihr hervorgehen sollte, und
welche ihrer Rekonstruktion entnehmbaren Motive zu der erheblichen
Umfangserweiterung und Konzeptionsverschiebung im Erkenntnisproblem gefiihrt
haben;

(4) ob sich auch fiir die ,,Studie” ein innerschulisches Paradigma angeben 14f3t,
nachdem die Anlage und Durchfithrung von Leibniz’ System, wie gezeigt, weithin
durch Natorps Leibniz-Bild und das work in progress seiner Relationslogik geprégt
war.

Aufschluss tiber diese Fragen werden Cassirers knappe Skizze zu seinem neuen
Projekt in der Vorrede sowie dessen Vergleich mit Leibniz’ System und den ersten
beiden Bénden des Erkenntnisproblems geben. Mit der Rekonstruktion der ,,Studie”
verbindet sich die Aussicht, einen ersten Einblick in die innersten

Entstehungsbedingungen des Erkenntnisproblems erlangen zu konnen; aus diesen

19 Cassirer: Leibniz’ System, S. VIII-IX.
208



Befunden sollen sodann Gesichtspunkte fiir die Analyse des Erkenntnisproblems
abgeleitet werden.

Der in Aussicht gestellten ,,Studie” sollte die Aufgabe zukommen, in einem
weiteren historischen Zusammenhang die Kritik der Berliner Akademie der Sache nach
zu entkréften. Der Impuls zu diesem Unternehmen war offenbar nachhaltig und setzte
sich iiber die bloBen Andeutungen in der Vorrede hinaus fort. So nahm Cassirer die
Arbeit an seinem neuen Projekt bereits kurze Zeit nach Erscheinen von Leibniz’ System
auf. Wenn Cassirer bemerkt, dass der ,,Plan” zur ,,neuen Schrift” bereits ,,seit langem
feststeht”, weist das auf zweierlei hin: zum einen darauf, dass das Desiderat zu dem
neuen Projekt aus dem Zentrum der sich seit 1898 hinziehenden Arbeit an Leibniz’
System entstammt.”® Dieses Zentrum bilden Cassirers ausgedehnte Forschungen zur
Geschichte der Mathematik und Physik, die, wie ausgefiihrt, durch Natorps
Forschungsdesiderat  einer  Sichtung von  Leibniz  mathematischen  und
wissenschaftlichen Schriften angeregt worden waren. Tatséchlich bemerkt Cassirer in
einem Brief an Natorp kurz nach der Drucklegung des Buches, immerhin liege ,,das
Material fiir einige Hauptprobleme — wie fiir Raum und Zeit und das
Antinomienproblem — vor, und so konnte ich wenigstens, wenn der Abschluss des
Ganzen sich hinausschiebt, einen ersten Teil vorldufig in einer Zeitschrift
veroffentlichen.””' Im Vergleich zur erkenntnistheoretisch-systematischen Marburger
Aufgabenstellung des Jahres 1898/99 enthilt die wissenschaftsgeschichtliche Tendenz
von Cassirers ,,Preisarbeit” ein geradezu iiberschieBendes Moment, das ja bereits vom
offiziellen Gutachten vermerkt worden war.”> Das wiederum legt den Schluss nahe,
dass Cassirer eine Art von Ungeniigen an der Darstellungsweise dieser Auftragsarbeit
empfunden haben mag, dass wdhrend der Ausarbeitung eine Spannung entstand
zwischen der geforderten systematischen Rekonstruktion von Leibniz’ System einer
Erkenntnislogik und den vielfdltigen philosophie- und wissenschaftsgeschichtlichen
Verweisen des Werks.? Wihrend sich der  philosophiehistorische

Verweisungszusammenhang im Modus immanenter Philosophiegeschichte und deren

20 Brief an Toni Bondy v. 2. Januar 1902, zitiert nach: Toni Cassirer: Mein Leben mit Ernst
Cassirer, 2003, S. 42. Die entsprechende Anmerkung zur Erlduterung dessen, was mit ,,einer neuen
Schrift” gemeint sei, verweist falschlich, zumindest im Kontext obiger Rekonstruktion, darauf, es handele
sich hierbei um Das Erkenntnisproblem, Bd. 1 u. 2.

21 Brief an Natorp v. 26. Nov. 1901; der Brief begleitete eine Exemplar von Leibniz’ System, das
Cassirer Natorp iibersandt hatte.

22 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. I, 1.

23 Cassirer selbst duflert im Brief an Natorp v. 18. Aug. 1901 Bedenken gegeniiber seiner Arbeit,
macht aber nicht konkret, worauf sie sich bezichen: ,,Wenn mir selbst auch bei der Durchsicht einige
Punkte noch problematisch blieben, so fithle ich mich doch augenblicklich subjectiv zu einer erneuten
eingreifenden Bearbeitung auBler Stande” (Universitétsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Hs.
831.611).

209



Dynamik zwischen Platonismus und Aristotelismus der systematischen Rekonstruktion
integrieren  lieB,  fiigten sich die  zahlreichen = mathematischen  und
naturwissenschaftlichen Diskussionszusammenhénge nicht zu solcher Immanenz. Die
Bemerkung im Brief an Toni Bondi, der Plan zu der neuen Arbeit stehe ihm ,,seit
langem” fest, 148t zum anderen aber auch schlieBen, dass Cassirer die Latenz der
Cohenschen Kritik an Natorps Leibniz-Darstellung bemerkt hatte, da er die divergente
Position, die Cohen zu Natorps Interpretation einnahm, wahrgenommen hatte. So
betrachtet war die Kritik, wie sie insbesondere in Stumpfs Gutachten zum Ausdruck
kam, nichts anderes als eine Aktualisierung und Manifestation der schulinternen Kritik
an der Philosophiegeschichtsgeschreibung Natorps im allgemeinen und dessen Leibniz-
Interpretation im besonderen — in anderen Worten: der ,,seit langem” feststehende Plan
indiziert wohl auch Distanznahme und einen Korrekturversuch gegeniiber dem von
Natorp initiierten Forschungsprojekt, wie es in Leibniz® System zum Ausdruck
gekommen war, zumal gegen dessen historische Darstellung.

Die offentliche Stellungnahme auf die Kritik war fiir Cassirer von solcher
Bedeutung, dass er, wie im zitierten Brief an Natorp ausgefiihrt, erwégte, den Kern der
»dtudie” noch vor Abschluss des Gesamtprojektes in einer Zeitschrift zu
verdffentlichen. Das hiangt damit zusammen, dass Cassirer mit seinem neuen Projekt
eine schlagkriftigere Antwort auf die Akademie-Kritik gefunden zu haben glaubte als in
der Vorrede von Leibniz’ System. Er plante, als Entgegnung eine ganz neue Strategie
einzuschlagen, denn die in der Vorrede umrissene Konzeption der ,,Studie” nimmt
gegeniiber der historischen Darstellung in Leibniz’ System eine entscheidende
Umbesetzung vor: die thematische Verschiebung der ,,Vorgeschichte” zu einer primar
wissenschaftsgeschichtlich orientierten Darstellung. Das Modell in nuce zu dieser
Verschiebung hatte Cohen bereits 1883 in seiner Rede Von Kants Einflufy auf die
deutsche Kultur geliefert und es 1885 in der zweiten Auflage zu Kants Theorie der
Erfahrung bekriftigt. War das Thema der Leibniz-Monographie der Bezug von
erkenntnistheoretischer Reflexion auf die dieser vorgingigen mathematisch-
naturwissenschaftlichen ,,Forschungen und Leistungen” sowie beider Einheit, wie sie in
der Figur Leibniz’ symbolisiert wurde, so liegt der entscheidende Schritt der ,,Studie”
iiber Leibniz’ System hinaus darin, diese Einheit aufzubrechen. Es ging Cassirer nach
der Kritik des Akademie-Gutachtens ganz allgemein offenbar darum, die Schreibung
der ,,Vorgeschichte” der Kritik der reinen Vernunft trotz deren enger historischer
Begrenzung zwischen Leibniz und Kant historisch nicht alleine auf Leibniz als

Vorgidnger Kants und thematisch nicht alleine auf die Erkenntnistheorie zu

210



konzentrieren. Zu diesem Zwecke suchte Cassirer im ndheren erstens die
,Vorgeschichte” aus der Philosophie in die Wissenschaftsgeschichte zu verschieben,
und zwar als Geschichte der Mathematik und Naturwissenschaften, die ihren Anfang bei
Leibniz nahm. Diese Entlastungsstrategie fiihrte zweitens zur Verschiebung der
erkenntnistheoretischen Reflexion der wissenschaftlichen ,,Grundbegriffe” von Leibniz
auf Kant. Die ,Erkenntnisskritik” konnte somit als Kants ,originale’ Leistung
ausweisbar werden und wiére so, schon aus historischen Griinden, nicht durch Leibniz
antizipierbar gewesen. Damit wére auch der mit dem Vorwurf, in Leibniz schon den
ganzen Kant (minus Methode) zu haben, einhergehende Originalitits-Verlust der
Philosophie Kants zu beheben gewesen, der der Kantischen Philosophie ja de facto
wenig mehr tibrig lieB als das bei Leibniz Gedachte methodisiert und systematisiert zu
haben. Kant wiére so nicht ldnger als der Epigone von Leibniz erschienen, zu dem ihn
noch Leibniz’ System im Resultat gemacht hatte. Innerhalb dieses Rahmens hétte die
Kritik Stumpfs, Cassirers Darstellung habe ,,in LEIBNIZ bereits die wesentlichen
Anschauungen der KANT schen Erkenntnisskritik nachzuweisen” gesucht, ihre Basis,
zumindest jedoch ihre Spitze verloren. Dasselbe hitte auch fiir Cohens Kritik an
Natorps philosophiegeschichtlichen Darstellungen gegolten.

Der Plan zu einer primdr wissenschaftsgeschichtlichen Orientierung der
,Vorgeschichte” markiert die Differenz dieses Projekts zu Leibniz’ System wie zu den
ersten beiden Bédnden des spéter erschienenen Erkenntnisproblems. Im Unterschied zu
Leibniz’ System folgt Cassirers Konzeption der ,,Studie” der von Cohen erstmals in der
Rede skizzierten Programmatik, die Differenzierung zwischen selbstindiger
Naturwissenschaft und erkenntnistheoretischer Reflexion der naturwissenschaftlichen
Erkenntnisbedingungen als Signatur der Neuzeit auszuweisen und die entsprechende
Epochenschwelle zwischen Leibniz und Kant anzusetzen. Leibniz’ System hatte
demgegeniiber, wie gezeigt, noch fiir Natorps Modell der Einheit von
Naturwissenschaft und Philosophie plddiert, die in der Figur von Leibniz symbolisiert
und anhand ihrer durchdekliniert wurde. Die sogenannte ,,Studie” hitte demgegeniiber
die erkenntnistheoretische Reflexion der ,»Grundbegriffe” dieser
wissenschaftsgeschichtlichen Entwicklung zwischen Leibniz und Kant in die Kritik der
reinen Vernunft verlegt. Vergleicht man dieses Projekt mit den entsprechenden Partien
der Geschichte des Erkenntnisproblems, so ist festzustellen, wie historisch und sachlich
eng begrenzt Cassirers Vorhaben war. Entsprechend gering erscheint sein Umfang:
lediglich die ersten beiden Kapitel des Von Newton zu Kant. Wissenschaft und

Philosophie im achtzehnten Jahrhundert iiberschriebenen sechsten Buches im zweiten

211



Band enthalten entsprechende Ausfithrungen.”® Zu dieser ,Keimzelle’ des spiteren
Erkenntnisproblems sind noch die wissenschaftsgeschichtlichen Teile der Leibniz-
Darstellung hinzuzurechnen. Cassirer rechnete deshalb offenkundig mit einem raschen
Abschluss seiner Arbeit an der ,,Studie”, denn bereits Anfang 1902 duBerte er, ,,dass er
an einem Plan fiir ein neues Buche arbeitete, das er bald zu beendigen hoffte.”*> Wenn
die Ausarbeitung der ,,Studie” sich in der Folge immer weiter hinauszogerte und
schlielich weitere flinf Jahre in Anspruch nahm, so sind die Griinde dafiir nicht alleine
im schieren Umfang des Materials zu suchen, das im Erkenntnisproblem in extenso
ausgebreitet werden sollte.”® Vielmehr liegt die Bedingung fiir diese Ausweitung in
einer allméhlichen Konzeptionsdnderung, die Cassirer gegeniiber dem urspriinglichen
Plan zu seiner ,,Studie” vornahm.

Leibniz konnte deshalb zum historischen Terminus a quo einer primér
wissenschaftsgeschichtlichen Darstellung werden, weil die Leibniz-Monographie in
dessen ,wissenschaftlichen Forschungen und Leistungen” ja bereits die
,»Grundbedingungen” der ,,Gesamtheit” seiner Philosophie erblickt hatte. Die
Verschiebung des Erkenntnisinteresses der ,,Studie” auf dessen ,,wissenschaftliche
Forschungen und Leistungen” und in der historischen Folge auf die Mathematik und
Naturwissenschaften bis zu Kant bedeutete im Vergleich zu Leibniz’ System eine
Dynamisierung der historischen Darstellung, in mehrfacher Hinsicht. Zuerst hinsichtlich
dem, was sich als Konzeption Cohens spitestens vom Princip der Infinitesimal-
Methode an abgezeichnete. Hatte Cohen noch in der zweiten Auflage von Kants Theorie
der Erfahrung etwa das der Transzendentalphilosophie Kants zugrundeliegende
»Factum der Wissenschaft” auf die Naturwissenschaft Newtons festgeschrieben, so 16ste
Cassirers Projekt, die Wissenschaftsgeschichte des 18. Jahrhunderts in der
Erkenntnistheorie Kants kulminieren zu lassen, diese Fixierung auf. Auch hinsichtlich
der gleichsam monadischen Anlage von Leibniz’ System, ,,die Gesamtheit von Leibniz’
Philosophie aus den Grundbedingungen, die in Leibniz’ wissenschaftlichen
Forschungen und Leistungen enthalten sind, zu verstehen und abzuleiten”, bedeutete die

Konzeption der Studie eine historische Dynamisierung.”” Dennoch bleibt die Bezichung

24 In der ersten Auflage betrdgt der Umfang dieses Teils lediglich 81 Seiten, vgl. Cassirer: Das
Erkenntnisproblem, Bd. 2, S. 322-403.

25 Cassirer: Mein Leben, S. 45; vgl. auch die Ankiindigung der Vorrede in Leibniz’ System, die
Studie erscheine ,,demnéchst”, ebd. S. IX.

26 Vgl. Cassirer: Mein Leben, S. 59, dort hofft Cassirer noch Ende August 1902, dass ,,der Teil [der
Arbeit], den ich anfangs als besonderes Buch herausgeben wollte [i.e. die sogenannte Studie], zu
Weihnachten [1902] bestimmt fertig sein wird.”

27 Cassirer: Leibniz’ System, S. VII; ebenso in: ders.: [Selbstanzeige von] Leibniz’ System in
seinen wissenschaftlichen Grundlagen, in: Kantstudien 7 (1902), S. 375.

212



von Wissenschaftsgeschichte und auf diese bezogene Wissenschaftstheorie in der
Kantischen Kritik, wie sie die ,,Studie” projektiert hatte, immer noch einseitig und in
threr FEinseitigkeit reduktiv — einseitig deshalb, weil sie zum einen aus den
wissenschaftlichen Leistungen des 18. Jahrhunderts nur die darstellen konnte, deren
Relevanz sich fiir die Kantische Erkenntnistheorie hétte erweisen lassen konnen,
reduktiv, weil sie den Begriff von Wissenschaft auf Mathematik und mathematische
Naturwissenschaft einschriankte. Zum anderen hétte die ,,Studie” dieser Konzeption
zufolge das Verhiltnis von Wissenschaft und Erkenntnistheorie nur als asymmetrisches
zu konstruieren vermocht. Dabei gehorte es zu den von Cohen ostinat vertretenen
programmatischen Forderungen, das Verhéltnis von Wissenschaften und Philosophie
miisse als ein wechselseitiges verstanden werden — eine Forderung, die jedoch mehr
propagiertes Ideal blieb, als dass Cohen sie in seinen Ausfithrungen zum ,,Factum der
Wissenschaft” realisiert hétte. In der tatsdchlichen Durchfiihrung der ersten beiden
Béinde des Erkenntnisproblems wurde diese Einseitigkeit und Asymmetrie denn auch
zugunsten einer wechselseitigen und dynamischen Beziehung von ,Factum” und
theoretischer Reflexion der ,,Grundbegriffe” aufgegeben. Hierin diirfte auch einer der
Griinde dafiir zu suchen sein, weshalb das urspriinglich so eng begrenzte
wissenschaftsgeschichtliche Vorhaben zu einer umfangreichen zweibdndigen
Publikation zur Wissenschafts- und Philosophiegeschichte der neuern Zeit erweitert
wurde.

Doch aus dem Aufbrechen der in Leibniz symbolgewordenen Einheit von
Wissenschaft und Erkenntnistheorie folgte flir die Geschichtsschreibung von
Philosophie und Wissenschaften der ,,Studie” und des spiteren Erkenntnisproblems
noch eine weitere Konsequenz. Die Offnung fiihrte dazu, dass die im vorigen Kapitel
ausgefiihrte immanente Philosophiegeschichte, die dem Leibnizschen Denken durch
Cassirer eingeschrieben war, gleichsam nach aulen trat. Die Reduktion der Geschichte
dagegen auf eine einzige erkenntnistheoretische Position, die Kantische, hitte wiederum
erfordert, die gesamte Geschichte des sogenannten ,.kritischen Idealismus” in der Kritik
zu verdichten. , Erkenntnisskritik” auf dem historischen Stande der Kantischen Kritik
der reinen Vernunft bedeutete nach dem Marburger Basistheorem zur
Philosophiegeschichtsschreibung den Abschluss einer teleologischen
Geschichtskonzeption, die von Platon ihren Ausgang nahm. Wollte Cassirer tatsdchlich
die ,,Vorgeschichte der Vernunftkritik” schreiben, sollte diese also als Ende einer
geschichtlichen Entwicklung dargestellt werden, so verlangte eine solche Konzeption

einen Anfang. Schon der Einsatz bei Leibniz als Wissenschaftler war so gesehen ein

213



willkiirlicher, war doch die Vielzahl der Beziige, in denen Leibniz’ System diesen zu
anderen wissenschaftlichen Positionen dargestellt hatte, vom Marburger Gutachten
herausgestrichen worden. Bereits Leibniz’ System hatte sich nicht mit immanenter
Philosophiegeschichte begniigt, stellte Cassirer diesem doch seine Dissertation
Descartes’ Kritik der mathematischen und naturwissenschaftlichen Erkenntnis als
Einleitung voran — auch diese Vorgeschichte der ,,Vorgeschichte der Vernunftkritik”
stellt die Frage nach dem eigentlichen Beginn der Geschichte. Das Projekt der historisch
und sachlich so eng begrenzten ,,Studie” weist also im Kontext der Marburger Basis-
Theoreme iiber sich hinaus. Die spitere zweibdndige Publikation von 1906/07 gibt
hierauf — wie an anderer Stelle zu zeigen sein wird — eine ambivalente Antwort, indem
sie den Anfang gleichsam verdoppelt: sie dehnt die Vorgeschichte bis in die
Renaissance hinein aus und 146t die Darstellung mit der Philosophie Nikolaus von
Kues’ beginnen. Nimmt man freilich die Einleitung der ersten Auflage mit hinzu, so
wird die Vorgeschichte der Kritik der reinen Vernunft bis in die antike Philosophie
hinein verldngert, und der Neueinsatz der Renaissance erscheint als neuzeitliche
Wiederholung dieser Entwicklung.™®

Cassirers Gesamtanlage der ,,Studie” legt das Basistheorem vom ,,Factum der
Wissenschaft” zugrunde. Doch vollzieht Cassirer, zumindest der Konzeption nach, eine
erste historische Dynamisierung des ,,Factums”. Stiitzen konnte er sich dabei freilich
nicht auf das Basistheorem in der statischen Gestalt, die Cohen diesem von der Vorrede
zur Geschichte des Materialismus (1876) bis zur zweiten Auflage von Kants Theorie
der Erfahrung (1885) gegeben hatte. Die entscheidenden Anregungen zu seinem Projekt
scheinen vielmehr von der erstmalig 1896 publizierten Einleitung mit kritischem
Nachtrag ausgegangen zu sein, die Cohen fiir die siebte Auflage von Langes Geschichte
des Materialismus verfasst hatte. Dieser Text nimmt in der Entwicklungsgeschichte des
Denkens Hermann Cohens unter anderem deshalb eine besondere Stellung ein, weil
Cohen sich hier in eigenstindiger Thematisierung und systematisch Gebieten
philosophischen Denkens zuwendet, die er andernorts zwar bereits beriihrt hatte —
Physik, Ethik, Religion und Politik —, die dort aber wegen seiner Arbeit an der
Grundlegung der ,transscendentalen Methode” im weitesten Sinne Paralipomena
geblieben waren.”’ Diese Erweiterung des thematischen Terrains seiner Philosophie hat

Cohen in der folgenden Auflage der Einleitung weitergefiihrt und den Text so zu einer

28 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. 111, 8.

29 Eine Ausnahme bildet die Ethik, die 1877 eine eigene Darstellung erfahren hatte. Cohen hat
seine Einleitung fir die folgende Auflage der Geschichte des Materialismus von 1908 um die Kapitel
,»Das Verhiltniss der Philosophie zu ihrer Geschichte” (S: 439-454) und ,,Das Verhéltniss der
Psychologie zur Metaphysik” (S. 455-473) erweitert.

214



Art spiter Programmschrift des Versuch der Offnung seines Systems fortgeschrieben —
eine Art Omnibus der dem erkenntniskritischen und philosophiehistorischen
Reduktionismus anheimgefallenen Bereiche. Der Umstand aber, dass diese
Positionierung im Anhang zu der Ausgabe der Geschichte des Materialismus erfolgt,
die erstmals in einem sogenannten ,kritischen Anhang” von Lange gestrichene
Passagen zur ersten Auflage wieder zugédnglich machte und sich {iber weite Strecken hin
als Kommentar zu Lange liest, unterstreicht dessen in der Forschung noch immer
unterschitzte Rolle fiir die Formation und Geschichte der Marburger Schule.** Wenn
die Einleitung des Herausgebers eingangs bemerkt, die Geschichte des Materialismus
sei ,,kein Schulbuch” — das heif3t: keines, das, nach einer Unterscheidung Kants, einem
Schulbegriff von Philosophie folgte —, sondern ,,ein Buch fiir das Leben im vollen Sinne
des Wortes, fiir den Hausgebrauch der Bildung und fiir die Weltfragen”, so ist das,
gegen den Strich gelesen, auch als Eingestindnis des eigenen thematischen
Reduktionismus zu verstehen, der weitgehenden Einschrinkung von Philosophie auf
Reflexion der Grundbegriffe von Mathematik und mathematischer Naturwissenschaft in
der ,,Erkenntnisskritik”.31 Dieser Reduktionismus freilich hatte die Wissenschaftlichkeit
der Philosophie sichern und gewéhrleisten sollen, im Gegensatz zu Langes Tendenz zur
»Ankniipfung an das geschichtlich Gegebene” in einem fiir die Philosophie ,,beinahe
gefdhrlichen Sinne”, ndmlich im Sinne eines Positivismus, Relativismus und
Historismus — womit neben dem Materialismus und Skeptizismus die entscheidenden
Feindbilder der Philosophie nicht alleine des spdten 19. Jahrhunderts bezeichnet
wiren.*?

Innerschulisch wurden die Einleitung und ihre thematischen Erweiterungen wenig
rezipiert und auch auBerhalb der Schule wurde sie kaum wahrgenommen.” Der Text
wurde offenbar wegen seiner Einleitungsfunktion zu einem Philosophen, den Cohen
zwanzig Jahre zuvor unter grofem Kanonendonner verabschiedet hatte, unterschétzt.

Zudem erscheint die Schiilerschar noch mit der Rezeptionsarbeit von Cohens

30 Die Festellung gilt auch nach Helmut Holzheys Forschungen zu dieser Frage, vgl. Holzhey:
Einfithrung [zur Einleitung mit kritischem Nachtrag], in: Cohen: Werke, Bd. 5, II: Einleitung mit
kritischem Nachtrag zur [9. Auflage der] Geschichte des Materialismus von F. A. Lange [in 3.,
erweiterter Aufl.], 1984, S. 7-30, hier: S. 14. Die Lesart von Cohens Text als einem Kommentar zu
Langes Geschichte des Materialismus kann hier nicht ausgefiihrt werden und wére allererst in der
Identifizierung und genauen Analyse der zahlreichen versteckten Lange-Zitate bei Cohen aufzuweisen. —
Karl Vorlénders Rezension der Einleitung mit kritischem Nachtrag, in: Kant-Studien 1 (1897), S. 268-
272, hier: S. 268 u. 271, eines der wenigen Dokumente zur Wirkungsgeschichte von Cohens Text, geht
indessen so weit, die Einleitung als ,,gedankenreiche Fortsetzung des Langeschen Werkes”
misszuverstehen.

31 Kant: Logik, in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 9, 1923, vgl. auch ders.: Kritik der reinen
Vernunft, B 867-868

32 Lange: Geschichte des Materialismus, 1896, Bd. 2, S. XV.

33 Zur auBerschulischen Rezeption vgl. Holzhey: Einfiihrung, S. 28-29.

215



erkenntnistheoretischer Grundlegung und Kant-Interpretation der Jahre 1876 und
folgende beschiftigt; die langsame Offnung seines thematischen Kosmos wurde
zunidchst kaum wahrgenommen, trat aber in voller Deutlichkeit auch erst mit der
Erweiterung der Einleitung in der folgenden Ausgabe zutage.’* Die thematische
Umakzentuierung oder Verschiebung, die Cassirer zwischen Leibniz’ System und dem
Erkenntnisproblem mit dem durch die Kritik angeregten Projekt einer
wissenschaftsgeschichtlichen Studie vornahm, ist dafiir exemplarisch. Dabei ist zu
beriicksichtigen, dass die Einleitung bei keinem Schiiler so nachhaltige Spuren
hinterlassen hat, wie beim Verfasser des spiteren Erkenntnisproblems und von Freiheit
und Form. Zwar sind Spuren der Rezeption der Einleitung bereits fiir die Durchfiihrung
von Leibniz’ System nachweisbar, sie wirkt sich aber nicht durchgreifend aus — was
wenig verwunderlich ist, orientiert sich dieses doch iiberwiegend an der Natorpschen
Leibniz-Interpretation und Relationslogik. Fiir die Konzeption der ,,Studie” und des
spateren Erkenntnisproblems dagegen wichst dem Text von 1896 geradezu eine
Leitfunktion zu.

Hierbei kommt insbesondere das die Einleitung in der Auflage von 1896
erdffnende, das ,,Verhiltniss der Logik zur Physik” betitelte Kapitel zum Tragen; es hat
als einer der Schliisseltexte fiir die Theoriebildung Cohens zu gelten, setzt es doch
erstmals konsequent als Paradigma eine Erkenntnistheorie voraus, in der die
Elimination der Zweistimmigkeit der Erkenntnisquellen zugunsten des reinen Denkens
tatsdchlich vollzogen ist. Systematische Leitdifferenz ist dabei das Verhiltnis von
reinem Denken zur Anschauung. Allerdings wird der Vorrang des Denkens gegeniiber
der Anschauung hier nicht in eigenstindiger Thematisierung theoretisch diskutiert oder
gar begriindet, sondern lediglich antizipiert und zugrundegelegt. Der Unterschied zu
Natorps erkenntnislogischen Arbeiten, vor allem zu Nombre, temps et espace, ist
signifikant, denn dort werden, wie gezeigt, in streng systematischer Deduktion die
erkenntnistheoretischen Restbestinde der Anschauung in logische Funktion des

Erkennens iiberfiihrt.”> Cohen thematisiert dagegen eingehend die Beziehung der

34 Cohen hat seine Einleitung fiir die 8. Auflage der Geschichte des Materialismus von 1908 um
die Kapitel ,,Das Verhiltniss der Philosophie zu ihrer Geschichte” (S: 439-454) und ,,Das Verhéltniss der
Psychologie zur Metaphysik” (S. 455-473) erweitert.

35 Das wird um so deutlicher, wenn man die Perspektive der Zeitgenossenschaft einnimmt und die
Einleitung in ihrer ersten Auflage von 1896 konsultiert, nicht in ihrer dritten von 1914, wie das Holzhey
macht, vgl. insbes. S. ders.: Einfiihrung, S. 8-9. Aus der Sicht von 1914, also immerhin zwdlf Jahre nach
Veroffentlichung der Logik der reinen Erkenntnis, erscheint die Einleitung als Addendum oder als
historischer Kommentar zu dem in sich geschlossenen, in sich vollstindig begriindeten Theoriegebdude
der Logik von 1902; von 1896 aus betrachtet erscheint sie als Antizipation einer noch nicht
ausformulierten, aber zugrundegelegten Theorie reinen Denkens, was manche Dunkelheiten des Textes
erklaren mag. Unter dem rein theoretischen Aspekt der Geltung der Logik der reinen Vernunft oder der

216



Erkenntnislogik auf die Mathematik und Naturwissenschaft anhand exemplarischer
historischer Positionen.*® Der systematischen Leitdifferenz des Textes kommt dabei die
Funktion einer operationalen Begrifflichkeit zu. Dieser athematische Erweis der
Prioritit des reinen Denkens kommt zur Geltung in Cohens kursorischen Analysen
wissenschaftlicher und mathematischer Leistungen von Platon an, die allesamt die
Kapazitit des reinen Denkens belegen sollen. Zwar exponiert Cohen auch hier wieder
die etablierten Namen der philosophischen ,,Vorgeschichte” der Kritik: ,,Kant bedeutet
uns nichts anderes als einen Gipfel des Hohenzuges, der von Platon ausgeht und unter
den Neueren iiber Descartes und Leibniz hinfihrt.””” Doch dann nimmt seine
Konstruktion der neueren Philosophiegeschichte die Wendung zur Geschichte von
Mathematik und Physik. Hier schlieft Cohen noch einmal an seine Ausfiihrungen aus
der Rede und der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung an, die die
Trennung von naturwissenschaftlicher Arbeit und auf diese bezogener philosophischer
Reflexion der wissenschaftlichen Erkenntnisbedingungen als Signatur der Neuzeit
festgehalten und im Paradigma des Verhéltnisses von Newton und Kant reflektiert
hatten. In diesem Sinne sind ,die bezeichneten Haupter” zwar das MaB, die
»Richtschnur” fiir die ,kritische Philosophie” und deren erkenntnistheoretische Arbeit:
,kritische Philosophie ist diejenige, welche nicht nur schlechthin mit der Wissenschaft
Zusammenhang hat, und auch nicht schlechthin mit der Naturwissenschaft, sondern in
erster Linie mit der Mathematik, und erst durch sie, und an ihrer Hand mit der

Naturwissenschaft.””*®

Der eigentliche Gegenstand der Darstellung aber sind die
mathematischen und wissenschaftlichen Leistungen Platons, der angeblich die
»analytische Methode [...] der Geometrie” entdeckt habe, Descartes, des ,Erfinders’ der
»analytische[n] Geometrie”, Leibniz’, des ,,Erfinder[s] der Analysis des Unendlichen”,
Newtons, des ,,Urheber[s] des Systems der Wissenschaft”, Huygens’, Keplers, Galileis,
Faradays, Heinrich Hertz’ und Plancks.”® Sie alle werden qua ihrer wissenschaftlichen
Leistung von Cohen zu ,,Vertheidiger[n] und Vertreter[n] des reinen Denkens” erklart,
wie dieser am Beispiel Leibniz’ erklirt.** Zwischen ,jenem reinen Denken der

Wissenschaft, welches die schopferischen Methoden und in diesen die Wissenschaft

selbst erzeugt” und der ,,Anschauung” kommt es Cohens Konstruktion zufolge zur

Einleitung mag diese Differenz unerheblich sein, unter dem historischen Aspekt dagegen, zumal dem
rezeptionstheoretischen Zuschnitts, ist sie erheblich, vor allem wenn die Theoriebildung innerhalb der
Marburger Schule zur Debatte steht.

36 Lange: Geschichte des Materialismus, 1896, Bd. 2, S. XVII-L.

37 Ebd., S. XVII.

38 Lange: Geschichte des Materialismus, 1896, Bd. 2, S. XVII.

39 Vgl. ebd., S. XVII-XLVIIL.

40 Ebd., S. XX.

217



,Collision”, die sich ,durch die gesammte Geschichte der Wissenschaft und der
Philosophie” hindurchzieht*' — eine ,,Collision”, die vornehmlich ein Problem der
Philosophie zu sein scheint, wihrend Cohen die Wissenschaften, und die Mathematik
zumal, davon freispricht.42 Die mathematische Naturwissenschaft und ihre
Grunddisziplin Mathematik haben also ihre selbstindige Geschichte, wie die Einleitung
am Beispiel Newtons ausfiihrt: ,,diese neue Mathematik war [...] eine Ausgeburt des

% Bedingung der

reinsten, kiihnsten und seiner Eigenmacht selbstbewussten Denkens.
Moglichkeit der Eigenstindigkeit von Naturwissenschaft und Mathematik ist deren
eigenstindige Prinzipiengegriindetheit, und als solche prinzipiengeleitete Wissenschaft
bildet sie ein ,,System” aus.** Dabei verweist Cohen zwar auf die ,Hintime Art des
Verhiéltnisses zwischen Philosophie und Wissenschaft”, die nicht alleine darin besteht,
dass die Begriinder der modernen Naturwissenschaft und Mathematik, Newton und
Leibniz, zugleich auf philosophischem Terrain titig waren.” Vielmehr ist der
Grundbegriff des wissenschaftlichen Systems, von Mathematik und Mechanik, der
Begriff des Differentials, und dieser ist es, der auch als Grundbegriff der
Realititskonstitution in der Erkenntnistheorie wirksam wird.*® Cohen insistiert dabei
auf der prinzipiellen Differenz zwischen philosophischer und wissenschaftlicher
Begriindung unter den Bedingungen der Neuzeit, auf deren Abstand gleichsam: ,,Indem
die Philosophie mit der Wissenschaft identisch gesetzt wird, wird sie vielmehr

ausgeschaltet”*’

— auch wenn sie durch beider gemeinsame Anfinge und den
gemeinsamen Grundbegriff aufeinander bezogen sind. Die Feststellung, die Einleitung
verlagere das Gewicht der historischen Darstellung auf die mathematischen und
wissenschaftlichen Leistungen, bedeutet deshalb keinesfalls, dass sich ,,die Bewertung
der philosophischen Leistungen [Kants] zugunsten der ,Vorgidnger’ verschoben habe,

wie dies Holzhey behauptet hat.* Vielmehr liegt der systematische Fluchtpunkt der

Darstellung hinter dem Dargestellten, insofern als Cohen am Maf3 der Leitdifferenz von

41 Ebd., S. XVIII u. XX.

42 Vgl. Cohens Bemerkung iiber die ,,zwei Arten der Philosophie”, deren eine, ,,an der Quelle der
Wissenschaft” entspringende frei von dieser Gefahr ist. Seine Konstruktion der Auffassung Descartes’ ist
hierfiir exemplarisch: wéahrend dieser als ,,Erfinder” der ,,analytische[n] Geometrie” das
,wissenschaftliche Denken von dem gemeinen Vorurtheil” befreit, die ,,Gegenstidnde des Denkens” wiren
von der ,,Sinnlichkeit” gegeben, verfillt er anschlieBend doch dem ,,Sensualismus mit seiner Weisheit fiir
die Menge”; vgl. ebd., S. XIX.

43 Ebd., S. XIX.

44 Vgl. ebd., S. XXI.

45 Ebd., S. XX.

46 Ebd., S. XLIV-XLV.

47 Ebd.

48 Holzhey: Einfiihrung, S. 7; im iibrigen ist dariiber hinaus festzuhalten und zu ergénzen, dass es
eben nicht nur die ,,mathematischen Entdeckungen” sind, auf die Cohen ,,alles Gewicht” legt, sondern
auch die wissenschaftlichen, vgl. ebd., S. 8.

218



reinem Denken vs. Anschauung bei allen portraitierten Positionen, auch der Kantischen,
Restbestinde defizitirer Anschauung ausmacht — das erste System einer Logik reinen
Denkens war zum Zeitpunkt der Verdffentlichung der Einleitung noch ungeschrieben.
Von diesem Szientismus und seiner Skizze zu einer Art von philosophischer
Wissenschaftsgeschichtsschreibung ist Cassirers Projekt der ,,Studie” ganz offenkundig
angeleitet. Damit geht eine vorsichtige, erste Distanzierung von der so vielkritisierten
Art der Philosophiegeschichtsschreibung Natorps einher, denn es sind nach der Kritik
durch die Berliner Akademie Spuren und Hinweise in Cohens aktuellem Text, denen
Cassirer fiir seine erste Arbeit nach Leibniz’ System nachgeht, die er aufnimmt und
transformiert. Cohens Ausfithrungen sind lesbar als Plddoyer fiir eine eigenstindige
Wissenschaftsgeschichtsschreibung, die von der Eigenstindigkeit von Mathematik und
mathematischer Naturwissenschaft selbst her begriindet ist. Doch soll diese Art der
Geschichtsschreibung nicht im engeren Sinne historisch, sondern philosophisch sein,
das heil3t, sie soll die systematische Analyse der den einzelnen wissenschaftlichen
Leistungen zugrundeliegenden ,,Grundbegriffe” vollziehen. In diesem Sinne hat
Cassirer Cohens Skizze offenbar gelesen und sie in seinen eigenen Uberlegungen
fortgefiihrt. Bemerkenswert fiir Cohens Position in diesen Ausfiihrungen der Einleitung
ist, dass er nicht mehr alleine Newton zum wissenschaftlichen Paradigma der Neuzeit
erhebt, sondern dass die erkenntnistheoretische Reflexion der ,,Grundbegriffe” sich auch
auf andere wissenschaftliche Leistungen wie etwa die der erwdhnten Galilei, Faraday
und Hertz bezieht. Darin kann man eine gewisse Historisierung und Dynamisierung des
,,Factums der Wissenschaft” erblicken, auch wenn das eher eine von Cohen theoretisch
kaum ausgeschopfte, wahrscheinlich kaum reflektierte, eine gleichsam unbeabsichtige
Nebenwirkung der wenig konzisen, midandernden Darstellung der Einleitung ist denn
eine geplante und methodisch vollzogene Erweiterung im Begriff des ,,Factums”.
Cassirer indessen hat diese Konsequenz in ihrer ganzen Tragweite
wahrgenommen, wie das folgende Kapitel zum Erkenntnisproblem zeigen wird, und er
hat sie zum eigentlichen Grundzug seiner gesamten Darstellung ausgebaut. Die
Transformation des ,,Factums der Wissenschaft” sollte sein groles Thema werden.
Bereits hier, im Zusammenhang seiner wenigen Andeutungen zur ,,Studie” gibt er
Hinweise darauf, wie diese noch ungeschriebene philosophische Geschichte der
,,mathematischen Naturwissenschaft des achtzehnten Jahrhunderts” verfasst zu sein
habe, welchem Modell sie folgen solle: anhand der ,klassischen Hauptwerke” werde

»die Entwicklung” dargestellt, die ,,in liickenloser und stetiger Folge von Leibniz zu

219



Kant hiniiberfihrt”.* Die hier umrissene Wissenschaftsgeschichte war also als

Entwicklungsgeschichte konzipiert. Sie legte als Grundbedingung historischer

Darstellung die Gedanken von Stetigkeit und Kontinuitét zugrunde. Damit folgte sie

dem herrschenden Paradigma nicht nur des Marburger Typus von

Philosophiegeschichtsschreibung und legte dieses auch der

wissenschaftsgeschichtlichen  Darstellung  zugrunde. Dabei  verrdt  Cassirers

Formulierung ,,in liickenloser und stetiger Folge”, dass der Ursprung dieses

historiographischen Axioms in der Mathematik selbst zu suchen ist, in den

Bedingungen des  mathematischen  Funktionsbegriffs. Diese  Ubertragung

naturwissenschaftlicher Begriffe und Denkfiguren nicht nur in die philosophische

Systematik, sondern auch in die philosophische Geschichtsschreibung sollten offenbar

auch deren strenge Wissenschaftlichkeit sichern.

Zusammenfassend 146t sich festhalten,

(1) die ,,Studie” initialisiert die thematische Verschiebung der ,,Vorgeschichte der
Vernunftkritik” hin zur Wissenschaftsgeschichte, soll heiflen: zur Geschichte der
mathematischen Naturwissenschaft und Mathematik;

(2) in dieser Verschiebung deutet sich ein erstes Verstindnis des ,,Factums der
Wissenschaft” als eines dynamischen und historischen Gebildes an;

(3) Referenztext der ,,Studie” ist Cohens Einleitung mit kritischem Nachtrag, auf deren
sich durchsetzende Rezeption die Konzeption zur ,,Studie” aufbaut;

(4) mit dieser Orientierung an Cohens FEinleitung geht eine erste Distanzierung zu
Natorps Philosophiegeschichtsschreibung einher;

(5) die Verlagerung des Erkenntnisinteresses der ,,Studie” und des aus ihr
resultierenden Erkenntnisproblems auf die Wissenschaftsgeschichte stellt eine
Reaktionsbildung  auf  exoterische Kritik an der kantianisierenden
Philosophiegeschichtsschreibung a la Natorp und auf innerschulische Divergenzen
zwischen diesem und Cohen dar;

(6) die inneren Bedingungen, die Begriffsbildung und Denkfiguren, dieser neuen
Cassirerschen Historiographik der Wissenschaften sind dieselben wie die der
philosophiegeschichtlichen Darstellung, ihre Axiome bildeten Stetigkeit und

Kontinuitét der Darstellung.

49 Cassirer: Leibniz’ System, S. IX.
220



3. ”Philosophische Geschichte” und mathematische Naturwissenschaft -

Hermann Cohens Philosophiegeschichtsschreibung

Thema des ersten Teils der Einleitung in das Erkenntnisproblem ist die Frage nach der
Bedingung der Mdglichkeit einer philosophischen Betrachtung der Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichte. Die zentrale Problematik ist dabei der historische
Relativismus. Cassirer argumentiert hier zundchst vom Standpunkt des geschichtlichen
Erkennens aus. Versucht man, so fiihrt er aus, die ,,/ogischen Grundbegriffe, die die
Wissenschaft aus sich heraus entwickelt, [...] nicht als gesonderte und von einander
losgeloste Gestaltungen [...]7, sondern ,in ihrer geschichtlichen Abfolge und
Abhingigkeit [zu] erfassen”, so ,,droht uns jeder feste systematische Haltpunkt zu
entschwinden”.” Die ,Betrachtung des Ganges der Wissenschaft” fiihrt so zu einer Art
von Historismus in der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte, denn ,,dem Bereich
grenzenloser Relativitit, dem wir noch eben entronnen zu sein meinten, scheinen wir
jetzt [...] fir immer iberantwortet.”' Die ,bloss relative Geltung” der einzelnen
Positionen wissenschaftlicher Forschung und philosophischer Systembildung hebt ,,den
Sinn und die Aufgabe der Philosophie” auf, da der Wahrheitsanspruch jeglichen
philosophischen Systems ein absoluter ist und in Widerspruch zu der eingeschriankten
Giiltigkeit des relativen Standpunktes steht: ,,Nichts versichert uns mehr, dass nicht der
gesamte begriffliche Inhalt, den das Denken erbaut und notwendig erbauen muss, im
nichsten Augenblick durch eine neue Tatsache gestiirzt und vernichtet werde.”>

Mit dieser Problemskizze kniipft Cassirer eng an den Problembestand an, den
Hermann Cohen in dem 1902 erstmals veroffentlichten, Das Verhdltnis der Philosophie
zu ihrer Geschichte liberschriebenen Teil seiner Einleitung zu Friedrich Albert Langes
Geschichte des Materialismus formuliert hat.”> Waren die Anfinge der Arbeit am
Erkenntnisproblem, die Konzeption der wissenschaftsgeschichtlichen ,,Studie”, noch
geprigt von der ersten Fassung der Einleitung von 1896 und ihren Ausfithrungen zum

Verhiltnis von Erkenntnislogik und Naturwissenschaft, so wird deren ,zweite,

50 Cassirer: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, 1906, S. 5.

51 Ebd., S. 5-6. — Der erste, noch tastende Versuch einer terminologische Fixierung des Begriffs
von Relativitit und, davon abgeleitet, von Relativismus als einer ,,Lehre von der Relativitdt aller
Erkenntnis, d.h. von ihrer Giiltigkeit bloss in Bezug auf das (individuelle oder allgemeine) Bewusstsein”
findet sich erst am Ende des 19. Jahrhunderts bei Eisler: Worterbuch der Philosophischen Begriffe und
Ausdriicke, 1899, S. 645-646; die Belegstellen sind dort freilich noch recht uneinheitlich. Zur
Problematik allgemein vgl. Wendel: Moderner Relativismus. Zur Kritik antirealistischer Sichtweisen des
Erkenntnisproblems, 1990, bes. S. 31-68 (,,Klassischer und moderner Relativismus”).

52 Cassirer: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, S. 6.

53 Cohen: Einleitung mit kritischem Nachtrag zur siebenten Auflage v. Fr[iedrich] Alb[ert] Lange’s
Geschichte des Materialismus in zweiter, erweiterter Auflage, in: Lange: Geschichte des Materialismus
und Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart, Bd. 1, 7. Aufl., 1902, S. 439-454. Zum Ganzen vgl. die
Einfithrung von Helmut Holzhey in Band 5.2 der Werke Hermann Cohens, 1984, S. 7-30.

221



erweiterte Bearbeitung”, und hierin insbesondere Cohens Verhiltnisbestimmung von

Philosophie, Wissenschaft und Geschichte leitend fiir Cassirers Uberlegungen zur

Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung, und zwar in mehrfacher

Hinsicht:>*

(1) Thematisch nimmt Cassirer zundchst die bei Cohen angelegte Leitmotivik des
Verhiltnisses von  Systematik und  Historie in  Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung auf.

(2) Die bei Cohen dieser Leitmotivik zugrundeliegende Problematik der Differenz
zwischen Geltung und Absolutheitsanspruch des einzelnen philosophischen
Systems und dem Relativismus in der historischen Erkenntnis des geschichtlichen
Zusammenhangs mehrerer Systeme wird zum zentralen Thema auch der Einleitung
ins Erkenntnisproblem.

(3) Die methodologische Erorterung der Einleitung zum Erkenntnisproblem folgt
Cohens Modell einer ,,philosophischen Geschichte” und erhebt diese zu ihrem
Programm.

(4) Das Erkenntnisproblem adoptiert auch Cohens programmatisches Postulat des
Bezugs von Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung auf Kultur.

(5) Cassirers enger Anschluss an Cohens Uberlegungen zur Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichte ist keine bloBe Wiederholung oder gar redundant; er ist
vielmehr gepréigt von dem Bestreben, die erkennbaren Defizite in Cohens Versuch
der Verschrinkung von Systematik und Historie zu beheben und dessen kaum
ausgefithrte Konzeption zu einer historischen Dynamisierung des ,,Factums der
Wissenschaft” zu fortzuschreiben. Diese Art der Transformation erscheint als die
fiir Cassirer spezifische Gestalt immanenter Kritik.

Die Leitthesen erfordern eine Skizze von Cohens Modell des Verhéltnisses von
Philosophie und Philosophiegeschichtsschreibung; sie soll in diesem Kapitel versucht
werden. Dabei bietet es sich an, in einem ersten Schritt den Cohenschen Ansatz
darzustellen und insbesondere seine Konzeption einer ,,philosophischen Geschichte” zu
erliutern. Das soll zum einen anhand des methodologischen Teils des Aufsatzes von
1871 geschehen. Zum anderen wird Cohens Kritik an Trendelenburgs Uberlegungen zur
Methode der Philosophiegeschichtsschreibung und der Vergleich beider Konzeptionen

das ahistorische Moment im Cohenschen Ansatz verdeutlichen. In einem zweiten

54 Die zweite und erweiterte Auflage von Cohens Einleitung erschien ungefahr ein Jahr nach
Leibniz’ System; vgl. Postkarte Cohens an Paul Natorp v. 21. Mérz 1902, in: Holzhey: Cohen und Natorp,
Bd. 2, 1986, S. 276, wo Cohen bemerkt, ,,Sehr bald schicke ich Thnen das M[anu]s[kript] zur Einleitung”,
damit Natorp dazu Stellung beziehen konne.

222



Schritt ist dann zu zeigen, wie Cohen nach der Abkehr vom Psychologismus und der
Wende hin zum Szientismus den Ansatz bei einer ,,philosophische[n] Geschichte” zur
mathematischen Naturwissenschaft hin oOffnet. Dabei werden Verschiebungen im
Neuansatz erkennbar werden, an die Cassirer in der Folge anschlie3en sollte. Cassirers
kritische Rezeption des Cohenschen Programms und die Modifikationen in seiner
Ausfiithrung werden in den folgenden Kapiteln diskutiert werden.

Cohens Darstellung des Verhdltnisses der Philosophie zu ihrer Geschichte von
1902 nimmt seine programmatischen Uberlegungen zu methodischen Fragen der
Philosophiegeschichtsschreibung aus dem Aufsatz Zur Controverse zwischen
Trendelenburg und Kuno Fischer von 1871 auf. Beide Abhandlungen kreisen um das
Thema des Verhiltnisses von Geschichtsschreibung und philosophischer Systematik,
beide problematisieren den Begriff historischer Objektivitdt und erheben die Abwehr
von Historismus und Relativismus gleichsam zum Programm, schlielich sind beide der
Konzeption einer ,,philosophischen Geschichte” verpflichtet. Dabei reformuliert der
Text von 1902 weitestgehend die fritheren Thesen zum Verhéltnis von philosophischer
Systematik und Philosophiegeschichte, und zwar unter den Bedingungen der
neugefassten “transscendentalen Methode” und ihrer engen Beziehung zur
Naturwissenschaft sowie der damit verbundenen Abkehr von jeglicher psychologischer
Erkenntnisbegriindung.”> Die beiden Texte lassen sich trotz ihrer weit
auseinanderliegenden Entstehungsdaten und trotz des zwischenzeitlich vollzogenen
Paradigmenwechsels als thematische und sachliche Einheit verstehen, und zwar sowohl
hinsichtlich ihrer Programmatik als auch ihrer Resultate. Diese Binnen-These zu
Cohens Philosophiegeschichtsschreibung hat Konsequenzen fiir deren Rezeption durch
Cassirer. Denn wenngleich dessen intensive Aneignung der Cohenschen Auffassung
von Philosophiegeschichtsschreibung in deren unter dem Zeichen des Faktums der
Naturwissenschaft stehender Reformulierung von 1902 begriindet sein diirfte, so scheint
dennoch der Ansatz im Ganzen fiir Cassirer verbindlich gewesen zu sein. Das erweist
sich beispielsweise daran, dass Cassirer das Konzept der ’philosophischen Geschichte”
zeit seines Schaffens nicht aufgegeben, sondern in Modifikationen fortgeschrieben hat.

Bereits die frithe Arbeit von 1871 ist ein nachdriickliches Plddoyer fiir eine

Geschichte der Philosophie als “philosophische Wissenschaft”.® Unter einer solchen

55 Vgl. Cohen: Zur Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer (1871), in: Zeitschrift
fiir Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft 7 (1871), S. 249-296, zur ,,Methode der
Geschichtsschreibung” bes. S. 290-296; vgl. ders.: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 2-8 u. 24-26,
hier findet sich insbes. eine Kritik der ,,psychologischen” und der ,,entwicklungsgeschichtlichen
Methode”.

56 Cohen: Zur Controverse, S. 296.

223



”philosophischen Geschichte” versteht Cohen die systematisch verfahrende rationale
Rekonstruktion von Systemen; sie soll “aus den treibenden Gedanken heraus
nachgebildete Darstellung eines philosophischen Systems” sein.”’ ”Der Historiker sei
Philosoph” lautet deren leitende Maxime, auf die philosophische Historiographie
festgeschrieben werden soll’® — der Philosoph jedoch sei “Advocat der Wahrheit”,”
und mit dieser Doppelformel ist Cohens Philosophiegeschichtsschreibung im Prinzip
vollstindig charakterisiert. Die Formel macht sogleich ihr Paradox deutlich, das in einer
konsequenten Dekontextuierung und Enthistorisierung philosophischer Theorien und
Theoreme besteht. Die strikte Anbindung historischer Forschung an das systematische
Paradigma dient zunichst offenkundig der Abwehr eines Historismus der Erkenntnis
und ist insofern zeittypisch.®® Systematisch verfasste Philosophie kénne, so Cohen, “im
Entwicklungsgange der Wissenschaften” nicht durch die Geschichte der Philosophie
“abgelost” werden. Erkenntnistheorie, nicht Waissenschaftsgeschichte oder gar
Ideengeschichte soll Referent der mathematischen Naturwissenschaft sein. Das
erscheint aus der intrinsischen Perspektive von Cohens System als plausibel, wiirde
andernfalls doch die geltungstheoretische Reflexion der wissenschaftlichen
Grundbegriffe wegfallen und sich damit die Aufgabe der ”Erkenntnisskritik” aufldsen.
Dartiber hinaus aber kommt der Konzeption der “philosophischen Geschichte” die
Funktion der Kontingenzvermeidung zu. Der Ausschluss des Kontingenten sichert die
Einheit und Kontinuitdt des geschichtlichen Zusammenhangs. Dieser Befund ist Teil der
paradoxalen Verfassung von Cohens historiographischer Konzeption, ist Kontingenz
doch ein Charakteristikum des Historischen. Aber gerade auf den Ausschluss dieses
Moments aus der Philosophiegeschichte zielt Cohens Programmatik.

Es scheint, als unterscheide Cohen die Historiographie der Philosophie von allen
anderen Arten der Geschichtsschreibung.®® Der Grund fiir diese Sonderstellung soll

offenbar in der Problemorientiertheit der Philosophiegeschichtsschreibung liegen. Doch,

57 Ebd., S. 291.

58 Ebd., S. 293.

59 Ebd., S. 296.

60 Cohen bemerkt ebd., S. 296, unter den ,,Einseitigkeiten des menschlichen Wesens” sei ,,die
historische vielleicht die geféhrlichste”. Zum Historismus als einer umfassenden Tendenz nach dem
Zerfall der idealistischen Systeme, insbesondere des Hegelschen, vgl. Schnéddelbach:
Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des Historismus, 1974. Cohens Abwehr des
Historismus richtet sich gegen den von Schnédelbach beschriebenen Historismus des zweiten Typs, den
Historismus als einer ,,Denkform” oder ,,philosophischen Position”.

61 So hat Cohen anldBlich des ,,Internationalen Kongre8 fiir historische Wissenschaften”, der 1908
in Berlin stattfand und auf dem die Philosophiegeschichte nicht vertreten war, dafiir pladiert, dass wenn
Vertreter der Philosophie doch aufgenommen wiirden, sie keinesfalls in einer Sektion mit
Geistesgeschichte und Kulturgeschichte untergebracht werden diirften, vgl. Cohen: Auch ein Zeichen
vom Geiste der Zeit (1908), in: ders.: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 1, S. 335-340,
hier 336.

224



und das bleibt in der Forschung gelegentlich unberticksichtigt, siecht Cohen zunéchst den
”politischen Geschichtsschreiber” mit denselben Schwierigkeiten konfrontiert wie den
philosophischen, wenn es um die Frage der leitenden Gesichtspunkte geht, nach denen
der ”Zusammenhang der Begebenheiten” der historischen Darstellung hergestellt
werden soll.®* Die spezifische Differenz zu den leitenden Gesichtspunkten der
politischen  Historiographie scheint Cohen im besonderen Charakter der
philosophischen Probleme zu sehen, in deren Unabgeschlossenheit und Aktualitét: ”Der
Historiker stelle sich dreist mitten hinein in den Streit der Parteien. [...] Die
philosophischen Probleme und zumal die neueren sind nicht so abgeschlossen, dass man
thre Darstellung ohne die regste Teilnahme und den stindigen Einflul der eigenen
Weltanschauung betreiben konnte.”®® Cohen iibersieht hier freilich, dass auch politische
Geschichtsschreibung die sie leitenden Perspektiven aus dem Horizont der Fragen ihrer
Gegenwart heraus gewinnt. Historiographie blieb einer Zeit, die sich die Bekdmpfung
eines ”UbermaBes an Geschichte” auf die Fahnen geschrieben hatte, festgeschrieben auf
die Erforschung einer abgeschlossenen, gleichsam toten Vergangenheit. Doch der
eigentliche Grund fiir die paradoxe Fixierung der historischen Methode der
Philosophiegeschichtsschreibung auf systematisierende Rekonstruktion ist nicht nur in
der Abwehr des historischen Relativismus im Bereich der Erkenntnis oder der
Kontingenzvermeidung zu suchen, vielmehr liegt er in einer vorgéngigen theoretischen
Entscheidung, in Cohens prinzipieller Verpflichtung von Philosophie auf ein
systematisches Paradigma — ganz gleich, ob dieses an psychologischer
Erkenntnisbegriindung orientiert sei oder, wie von 1876 an, am ”Faktum der
Wissenschaft”.**

Im Zeichen ihrer Systemgeleitetheit kann Cohen der Philosophiegeschichte im
Resultat freilich wenig mehr als die Funktion einer Hilfswissenschaft zugestehen. Denn
Philosophie als Wissenschaft ist seinem Verstédndnis nach ausschlieBlich auf die Losung

systematisch verfasster ”Probleme” ausgerichtet; die “systematische Teilnahme” der

62 Cohen: Zur Controverse, S. 269. Diese Seite wird beispielsweise bei Orth: Trendelenburg und
die Wissenschaft als Kulturfaktum, in: Marx / Orth (Hrsg.): Hermann Cohen und die Erkenntnistheorie,
2001, S. 49-61, hier: S. 50, tibersehen.

63 Cohen: Zur Controverse, S. 272. Auffallig in diesem Zusammenhang ist ebenso der Plural
»Probleme” wie auch der unspezifische Gebrauch, den Cohen hier vom Begriff ,Problem’ macht, der bei
ihm und Natorp ja zu einem scharf umgrenzten erkenntnistheoretischen Terminus geworden war, vgl.
Holzhey: [Art.] Problem, in: Ritter / Griinder (Hrsg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 7,
1989, Sp. 1397-1408, hier: S. 1402-1403.

64 Inwiefern diese theoretische Dezision wiederum der Abwehr eines Relativismus im Bereich der
Moral und damit letztlich der Weltanschauung verpflichtet ist, 148t sich nur im Rahmen einer
Untersuchung des Zusammenhangs von Weltanschauung und theoretischer Philosophie Cohens
feststellen und kann hier nicht Thema sein; die Ausfithrungen von Kéhnke: Entstehung und Aufstieg des
Neukantianismus. Die deutsche Universitdtsphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus, 1986, S.
273-301, erweisen diesen Zusammenhang freilich als hochst plausibel.

225



“philosophischen Geschichtsschreibung” an der “historischen Entwicklung der
Probleme” soll zu deren “fortschreitender Losung” fithren.®® Geschichte der Philosophie
wird so zum weiten Feld vergangener und als mehr oder weniger defizient erachteter
Versuche der Losung philosophischer Probleme; der Philosophiegeschichtsschreibung
kommt dann die vorbereitende Aufgabe zu, diese Losungsversuche zu sammeln und sie
fir eine erneute Diskussion systematisch aufzubereiten. Signum dieser
systematisierenden Rekonstruktion ist notwendigerweise die historische Aktualisierung,
wird die Rekonstruktion doch motiviert und geleitet von der Annahme der Aktualitét
des Problems und dem gegenwiértigen systematischen Paradigma, in dessen Zeichen die
Losung gesucht wird. Das ist der Sinn von Cohens dunkler Rede, der
Philosophichistoriker miisse die Position des Neuen einnehmen — i.e. des aktuellen
systematischen Paradigmas oder des zu l6senden Problems —, um die historische
Verbindung mit dem Alten [...] herzustellen” und von da aus das Neue zu erkennen,
“welches auch in dem Alten das Neue war.”®® Durch diese Art historischen Recyclings
von Theoremen und Systemen “verbiirgt sie [i.e. die Philosophiegeschichtsschreibung]
den lebendigen Fortbestand” der Philosophie als einer Systematik.®’

Fraglich bleibt, inwiefern eine solcherart rein systematisch verfahrende und damit
Kontingenzen ausschlieBende Philosophiegeschichtsschreibung, wie sie Cohens
”philosophische Geschichte” darstellt, eine ,historisch’ verfasste oder auf Historisches
gerichtete Wissenschaft sein kann. Als das einzig historische Moment an ihr erscheint
der Riickgriff auf vergangene Theoreme oder Theorien — an denen sodann freilich nur
das systematische Paradigma, nach dem sie entworfen wurden, Gegenstand der
Erkenntnis sein soll. Weder ist das Verfahren der philosophischen Geschichte”, die

rationale Rekonstruktion, in irgendeiner Weise historisch qualifiziert, noch sind ihre

65 Cohen: Zur Controverse, S. 274.

66 Ebd., S. 275. Exemplarisch fiir eine solche Lektiire des Alten — sprich: historisch vergangener
systematischer Positionen — vom als giiltig gesetzten systematischen Paradigma aus wire etwa Cohens
Interpretation von Platons Ideenlehre als Antizipation der Erkenntniskritik, vgl. ders.: Platons Ideenlehre
und die Mathematik (1878), in: ders.: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 1, S. 336-366.
Resultat dieser Auffassung von Philosophiegeschichtsschreibung ist, allgemein betrachtet, Cohens
Philosophiegeschichte der ,,Vorgidnger” Kants oder gar der eigenen Logik reiner Erkenntnis. Die
Annahme von Renz: Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft. Uberlegungen
zur Historiographie der Philosophie im Ausgang vom Marburger Neukantianismus, in: Philosophie und
Philosophiegeschichte / La philosophie et son histoire. Studia Philosophica 61 (2002), S. 182, man miisse
,vermuten, dass die Kategorie des Neuen [...] auch die grundsétzliche Andersartigkeit der Zukunft
gegeniiber dem Immer-schon-da-Gewesenen” qualifiziere, erscheint dagegen als Ubertragung eines
theologischen Motivs auf Cohens Konzeption von ,,philosophischer Geschichte”, ist sachlich aber als
Denkfigur der Cohenschen Philosophiegeschichtsschreibung in keiner Weise ausweisbar und bleibt
deshalb spekulativ.

67 Cohen: Zur Controverse, S. 275. Zu Typus und Funktion dieser Art von
Philosophiegeschichtsschreibung vgl. Angehrn: Wozu Philosophiegeschichte?, in: Studia philosophica 61
(2002), S. 39-65, hier S. 42-44.

226



Gegenstinde — Theoriegestalten aller Art in systematischer Thematisierung — als
historische im spezifischen Sinne ausweisbar. Es versteht sich von selbst, dass alle
Konfiguration philosophischer Theorie in der Geschichte situiert sind, doch versucht die
“philosophische Geschichte” und ihre systematische Konstruktion gerade und
ausschlieBlich deren iiberzeitliches Moment zu thematisieren und “die gesamte Masse
historischer Tatsachen” auszublenden.®® Geschichte in der Funktion des bloBen Feldes,
in dem Theorien und Theoreme vorfindlich sind, als Fundus oder Medium der
Gegebenheit, erscheint nicht nur in dieser Hinsicht als reduktionistisch verstanden.
Entsprechend verfiigt Cohen iiber keinen Begriff des historischen Objektes als solchen,
ebensowenig wie iiber ein auf historische Verldufe oder Wirkungen gerichtetes
Erkenntnisinteresse. Entscheidend fiir diese Problematik ist die Frage, ob die
Thematisierung von Sachverhalten systematisch oder historisch erfolgt, ob sie auf
rationale Rekonstruktion und systematisch-regressive Analyse gerichtet ist oder auf
Entstehungsbedingungen, zeitliche Abldufe, Kontingenzen. "Welcher Art ist das zu
erkennende Objekt [der Philosophiegeschichte]”, lautet immerhin Cohens Frage in der
Trendelenburg-Fischer-Abhandlung — doch die Antwort ist bezeichnend: “es ist ein
Gedanke.” Wobei Cohens Ergénzung zu dieser Antwort sogleich zeigt, dass seine
Fragestellung selbst an diesem einschliagigen Ort methodologischer Reflexion auf
Philosophiegeschichtsschreibung sich eben nicht auf das historische Moment des
”Gedankens” richtet, sondern transzendental ausgerichtet ist und einzig das den
Gedanken erzeugende Vermdgen im Blick hat: ”Als solcher [i.e. als Gedanke] der
Ertrag eines psychischen Prozesses”, wie der Cohen aus der Periode der Aufsitze fiir
die Zeitschrift fiir Vélkerpsychologie formuliert.”” Das auf den ”Gedanken” gerichtete
Erkenntnisinteresse ist ein rein systematisches, das vom Versuch der Losung eines
aktuellen  systematischen Problems her motiviert ist. Die vergangenen
Problemlosungsversuche werden in dieser Perspektive lediglich zu theoretischen
Optionen, die entweder fiir die aktuelle Problematik defizitir und zu verwerfen sind
oder die adoptiert und transformiert werden konnen. Cohens Praxis der Historiographie
folgt ganzlich diesem ahistorischen Typus “philosophischer” Geschichtsschreibung,

auch nach der Verabschiedung des Psychologismus.

68 Vgl. Cohen: Zur Controverse, S. 272; ganz unproblematisch ist fiir Cohen die Anweisung, der
,»zu analysierende Gedanke” miisse ,,in seine Bestandteile zerlegt werden”; entschieden schwieriger ist
die ,Priifung’ der ,,gesamte[n] Masse historischer Tatsachen”: ,,Es bleibt aber, wie wir gesehen haben,
alsdann immer noch die Schwierigkeit, aulerhalb der als historisch gegeben befundenen Elemente eine
neues, als das Gesuchte, zu bestitigen.” Vor diesem ,,Irrweg”, in den die ,,historischen Tatsachen” fiihren,
soll die rein systematische Rekonstruktion schiitzen.

69 Ebd., S. 270.

227



Die Zwiespiltigkeit in der Konzeption der “philosophischen Geschichte”
wiederholt sich bei der Frage nach dem Verhiltnis von subjektiven und objektiven
Elementen in der Philosophiegeschichtsschreibung. Nach der Reformulierung der
“transscendentalen Methode” und der Verabschiedung des Psychologismus hat Cohen
diese Frage nicht mehr gestellt. Sie richtet sich aber auf die Forderung nach Objektivitit
in der Historiographie, deren Konsequenzen sie im drohenden Relativismus sieht, und
ist deshalb auch fiir die Fortschreibung dieses Ansatzes von 1902 noch relevant. Der
Aufsatz von 1871 hélt die Position “der objektiven Geschichtsschreibung” fiir
unabdingbar.”’ Anders wire indessen Geschichte der Philosophie als “philosophische
Wissenschaft” auch nicht zu betreiben.”' Cohen 148t die rationale Rekonstruktion eines
vergangenen Systems von der Subjektivitit des “Geschichtsschreiber[s] der
Philosophie”, den ”Interessen unserer Subjektivitit”, geleitet sein. Offen bleibt
indessen, wie diese Subjektivitidt mit “objektiver Geschichtsschreibung” vermittelt ist.
Cohens Formel einer “relativen Objektivitit” bleibt ginzlich unbestimmt.”> Ahnlich
unterbestimmt ist auch sein Versuch, Systematik und Historie enger aufeinander zu
beziehen, als das mit einer Konzeption von Philosophiegeschichtsschreibung moglich
war, die diese im Resultat zu einer Hilfswissenschaft systematischen Philosophierens
und die Geschichte zu einem Arsenal von Systemen und systematischen Motiven
macht. Den Versuch zu einer solch engen Korrelation zwischen Systematik und Historie
unternimmt Cohen zwar und zeigt damit Einsicht in die Problemlage, doch bleibt auch
diese Art der Beziehung blofle evidenzlose und unausgewiesene Behauptung: ’Je mehr
er [der Geschichtsschreiber der Philosophie] systematischen Anteil an dem Probleme
nimmt, das er darstellt, desto gediegener an urkundlicher Treue nicht minder als an
systematischer Klarheit wird seine Arbeit ausfallen.” Weshalb eine desto striktere
systematische Analyse und anschlieBende Konstruktion zu um so groBerer
“urkundlicher Treue” fiihren soll, bleibt Cohens Geheimnis — seine eigenen Arbeiten
zeugen jedenfalls vom Gegenteil.”” Das hat allenfalls dann eine gewisse Plausibilitit,
wenn man meint, Theorien oder Theoreme auf einen wie immer beschaffenen

iiberzeitlichen systematischen Gehalt hin dekontextuieren und anschliefend rein

70 Ebd., S. 272.

71 Vgl. ebd.; diese Selbstaussage bestitigt die Erfordernis, Cohens erkenntnistheoretische Position
vor dem Hintergrund seiner ,,Weltanschauung” zu analysieren, was in der vorliegenden Arbeit
unterbleiben muss; geleistet hat dies Kéhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 273-301.

72 Ebd.

73 Das hat auch Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 13-14, festgestellt; dhnlich ders.:
Vorbemerkungen des Herausgebers, in: Natorp: Leibniz und der Materialismus (1881), aus dem Nachlass
hrsg. v. Helmut Holzhey, in: studia leibnitiana. Zeitschrift fiir Geschichte der Philosophie und der
Wissenschaften 17 (1985), S. 3-4, hier: S. 4.

228



systematischer Rekonstruktion unterziehen zu konnen. Dekontextuierung ist das
spezifische Verfahren von Cohens systematischen und historischen Analysen.’
Dadurch aber wird der Begriff der ,Urkunde’, und mit ihm die Maxime urkundlicher
Treue”, — die beiden einzigen Begriffe der Abhandlung aus dem Bereich der
Historiographie iibrigens — reduziert zum bloBen Inbegriff eines zeitunabhdngigen
begrifflichen Zusammenhangs oder, wie Cohen an anderer Stelle formuliert hat, zum
”Gedanken” und damit gleichsam ad absurdum gefiihrt.

In wie hohem Mafe Cohens ”philosophische Geschichte” reduktiv ist, in wie weit
sie lediglich systematische Analyse vergangener Theoreme oder Systeme im Bezug auf
ein aktuelles philosophisches Problem ist und damit Elimination des Historischen aus
der Philosophiegeschichte, das wird im Kontrast zu den methodologischen Reflexionen
Trendelenburgs deutlich. Cohen hat im Aufsatz aus der Zeitschrift [fiir
Volkerpsychologie von 1871 ja nicht nur Position zu den in Frage stehenden
Kantdeutungen Kuno Fischers und Friedrich Albert Trendelenburgs bezogen und sich
dariiber hinaus nicht nur allgemein zur Methodologie der
Philosophiegeschichtsschreibung geduflert. Cohen suchte vielmehr die eigene
Konzeption einer “philosophischen Geschichte” auch durch deutliche Kritik der
“Methode der Geschichtsschreibung der Philosophie” zu profilieren, wie sie
Trendelenburg vertreten hatte.” Dieser hatte seinerseits das philosophiegeschichtliche
Verfahren Kuno Fischers einer Kritik unterzogen und dabei fiir Philologie und
historische Quellenarbeit und gegen das Verstdandnis von
Philosophiegeschichtsschreibung als bloBer ”Vorarbeit” systematischen Philosophierens
pladiert: ”Es ist Kuno Fischers Weise, sich in den Philosophen, den er darstellt, so
hineinzudenken, dass er ihn von dem Substrat seiner Biicher loslést und aus dem
eigenen mit dem Philosophen eins gewordenen Geist freier wiedergiebt. [...] Aber
Kuno Fischers Darstellung ist keine eigentlich historische, keine durch und durch
urkundliche. [...] Kuno Fischer will kein Referat aus Quellenausziigen, das immer nur
ein sehr liickenhaftes und diirftiges Bild gewidhre” — wie Trendelenburg Fischer kritisch
paraphrasiert — “und sieht eine solche Leistung anderer Geschichtschreiber der

Philosophie nur als eine Vorarbeit statt der Arbeit an.”’® Die Arbeit an den Quellen ist

74 Vgl. Kohnke: ,,Unser junger Freund” — Hermann Cohen und die Vélkerpsychologie, in: Marx /
Orth: Hermann Cohen und die Vélkerpsychologie, 2001, S. 62-77, hier: S. 75.

75 Ebd., S. 268-270. Zur Auseinandersetzung zwischen Trendelenburg und Fischer insgesamt vgl.
Kohnke: Entstehung und Aufstieg, S. 257-272.
76 Trendelenburg: Uber eine Liicke in Kants Beweis von der ausschliessenden Subjectivitit des

Raumes und der Zeit. Ein kritisches und antikritisches Blatt, in: ders.: Historische Studien. Bd. 3:
Vermischte Abhandlungen, 1867, S. 215-276, hier: S. 257 u. 259; Trendelenburg paraphrasiert hier
Fischer: Vorrede zur Geschichte der neuern Philosophie, 2. Aufl., Bd. 1, 1867, S. VIII.

229



die eigentlich philosophische Arbeit, zumindest ist sie ein Teil von ihr. Trendelenburg
sucht nach einer der Forderung nach urkundlicher Arbeit entsprechenden
Darstellungsform und findet sie in einer “alten[n] Weise der Darstellung”, die "nicht zu
verschmihen” sei: ”’in der Geschichte der Philosophie behélt immer ein feingefiigtes
Mosaikbild den Werth des Echten und den Reiz eines sinnvollen Verstindnisses.””’
Diese Form der Darstellung verbiirgt seiner Auffassung von philosophischer
Historiographie nach erst die ”strenge” Wissenschaftlichkeit der Geschichtsschreibung,
deren Angemessenheit an ihren Gegenstand und die erforderliche Detailgenauigkeit: ”in
der strengen Wissenschaft [steht] die historische Biirgschaft des ungetriibten
ungekriankten authentischen Gedankens, die Genauigkeit des Einzelnen, die Schérfe des
Urspriinglichen in seiner nackten wirklichen Gestalt.”’® Auch wenn die Rede vom
”Urspriinglichen” oder vom “authentischen Gedanken” angesichts des jeder Darstellung
zugrundeliegenden Konstruktivismus als kaum begriindbar erscheint, so ist sie
immerhin im Sinne eines nachhaltigen Plddoyers fiir eine moglichst wenig
iiberformende, das konstruktive Moment zuriicknehmende und an der Leitvorstellung
der Verpflichtung gegeniiber dem Ausgangstext orientierte
Philosophiegeschichtsschreibung zu verstehen. Uniibersehbar ist indessen, dass hier ein
anderes Paradigma von Wissenschaft und Wissenschaftlichkeit zugrundegelegt wird, als
dies bei Cohen der Fall ist. Wissenschaft heilit fiir Trendelenburg nicht die Erhebung
einer Wissenschaft zur Leitdisziplin, zum Paradigma auch der Philosophie, wie dies im
Cohenschen Reduktionismus der mathematischen Naturwissenschaft der Fall war.
Wissenschaft bedeutet vielmehr zum einen das schiere Gegenteil jeglichen
Reduktionismus, das “System der Wissenschaften”.” In diesem Sinne ist fiir
Trendelenburg die Rede von Wissenschaft nur im Plural sinnvoll. Zum anderen meint
der Singular “Wissenschaft” im oben zitierten Zusammenhang den Inbegriff von
Wissenschaft, die Wissenschaftlichkeit, das heif3t, eine besondere Art der umfassenden
detailgenauen Erforschung und “authentischen” Darstellung, die zwar durchaus auch
durch systematische Rekonstruktion geleitet sein kann, dariiber aber das Detail nicht
vernachlissigen darf. In diesem Sinne kann denn mit Trendelenburg auch die hier zur
Diskussion stehende Philosophiegeschichte “strenge Wissenschaft” genannt werden —

eine Auffassung, die mit dem bei Cohen beginnenden und iiber Husserls Philosophie als

77 Trendelenburg: Uber eine Liicke in Kants Beweis, S. 259.

78 Ebd.

79 Trendelenburg: Logische Untersuchungen, Bd. 2, 2. erg. Aufl. 1862, S. 412; vgl. ebd.: ,,Die
einzelnen Systeme der Wissenschaften sind selbst nur Glieder eines grossen Systems.”

230



strenge Wissenschaft hinausreichenden Szientismus in der Philosophie nachhaltig
erschiittert wurde.*

Dass Cohens Konzeption einer “philosophischen Geschichte” bereits mit
Trendelenburgs Leitvorstellung des “ungetriibten ungekrénkten authentischen
Gedankens” und der historisch-philologischen Treue gegeniiber dem als “Original”
verstandenen Text aufs schirfste kollidieren musste, ist naheliegend, nahm jener doch
eingestandenermallen in Anspruch, dass im Zeichen “eines nicht historischen, sondern
ausgesprochener Weise systematischen Philosophirens [!]” — durch das die
“philosophische Geschichte” sich per definitionem ja auszeichnen sollte —
”nachtrigliche Correkturen” und sogar eine, gemessen an der Ausgangsgestalt der
Theorie, verkiirzt[e] und verkiimmert[e]” Darstellung erlaubt sei.?! Entsprechend
verfdllt auch die von Trendelenburg ins Spiel gebrachte Darstellungsform des
”Mosaiks” Cohens scharfer Kritik: ”Ein Mosaikbild, und wenn es noch so fein gefiigt
ist, wird immer nur ein Ganzes von Bruchstiicken sein.” Demgegeniiber soll die

b

”geschichtliche Forschung” die “Gestaltung [!] eines Ganzen von Gliedern [i.e.

Systemteilen] anstreben.”**

Wegen “miBgliickter einzelner Versuche” — damit ist Kuno
Fischers Kant-Interpretation gemeint — diirften die “anerkannten ,idealen Ziele’ einer
Methode [i.e. der Systematisierung] nicht auf[ge]geben” werden, ”durch welche allein
sie [i.e. die Geschichte der Philosophie] zur Wissenschaft wird.”® Mit dieser
Auffassung wurde Cohen zumindest in methodologischer Hinsicht zum Advokaten
Fischers.*

Auf dem Stand der Uberfiihrung der “transscendentalen Methode” in die Logik
der reinen Erkenntnis hat Cohen seine Uberlegungen zum Verhiltnis von Systematik
und Historie neu formuliert. Nachdem die “transscendentallogische” Fragestellung sich
nach der Abkehr vom Psychologismus nicht mehr auf den ”Gedanken” und das ihn

erzeugende “psychische Vermdgen” richtet, sondern auf das “Factum der Wissenschaft”

als apriorischen Referenten der “erkenntnisskritischen” Reflexion, thematisiert die

80 Vgl. Husserl: Philosophie als strenge Wissenschaft, in: Logos 1 (1911), S. 289-341.

81 Cohen: Einleitung, S. 441: ,,Hat nicht vielmehr in der Geschichte und vor ihr ein jedes
Individuum, dem es beschieden war, in der Geschichte sich zu verewigen, sein eigenes Recht, das ihm
durch nachtrigliche Correkturen eines nicht historischen, sondern ausgesprochener Weise systematischen
Philosophirens nicht verkiirzt und verkiimmert werden diirfe?” Hier nimmt Cohen zwar in ironischer
Rede die Perspektive der Position der Objektivitdt geschichtlicher Darstellung ein und charakterisiert die
Systematisierungsbemiihungen der ,,philosophischen Geschichte” aus deren Sicht, doch 148t gerade die
obige Lektiire gleichsam gegen den Strich den sachlichen Gehalt dieser Passage hervortreten. Durch eine
solche ,,historische Objektivitat wird der lebendige Sinn fiir die philosophischen Probleme abgetodtet”,
deshalb ist fiir Cohen das ,,Dreinreden” des Historikers als Philosophen geboten (vgl. ebd., S. 442).

82 Cohen: Zur Controverse, S. 270.

83 Ebd., S. 269.

84 Vgl. ebd., S. 268-270, bes. S. 270.

231



Einleitung von 1902 Philosophie und Philosophiegeschichtsschreibung in ihrem
Verhiltnis zur mathematischen Naturwissenschaft. Im offenkundigen Versuch, die
methodologischen Unzulédnglichkeiten der Trendelenburg- Fischer-Abhandlung unter
dem neuen Vorzeichen zu beseitigen, erhebt der Text These und Resultat des Ansatzes
von 1871 zu seiner Pramisse: das Studium der Philosophie fordere “die Verbindung des
systematischen und des historischen Interesses.”® Das leitende Interesse von Cohens
Ausfithrungen richtet sich auf dieser Basis auf die Frage, wie die Wissenschaftlichkeit
der Philosophie zu sichern sei. Conditio sine qua non einer wissenschaftlichen
Philosophie ist der ”Zusammenhang der Philosophie mit der Wissenschaft”, und wie
dieser ”Zusammenhang” zu denken sei, das ist das eigentliche Thema der Einleitung.™
Dabei geht es Cohen nicht nur um die Sicherung des philosophischen Szientismus;
vielmehr steht in ganz grundlegender Weise der Begriff von Philosophie {iberhaupt auf
dem Spiel, denn wird “die Philosophie von diesem Zusammenhang mit der
Wissenschaft abgelost, so wird sie selbst vernichtet und vereitelt.”® Cohens leitende
These ist, dass Philosophie und Wissenschaft nur durch die Vermittlung der Geschichte
auf einander beziehbar sind: ”Der Zusammenhang [der Philosophie, HKO] mit der
Geschichte bedeutet zuvérderst den Zusammenhang mit der Wissenschaft.”*® Diese
These 146t sich im Riickgriff auf den reduktiven Begriff von Geschichte als eines bloflen
Fundus verstehen, wie ihn der Aufsatz aus der Zeitschrift fiir Volkerpsychologie
exponiert hatte. Geschichte soll kein duflerer Horizont sein, sondern das Medium, in
dem sich systematisierendes Denken auf die Grundbegriffe wissenschaftlicher Resultate
oder Positionen bezieht. Doch anders als beim Versuch von 1871 scheint Cohen auf
dem Boden seiner Konzeption des "Factums der Wissenschaft” eine innere Beziehung
zwischen Philosophie und Geschichte, Systematik und Historie etablieren zu wollen.
Die nihere Begriindung dieser Beziehung versucht Cohen iiber den Umweg der Kliarung
des Begriffs von Wissenschaft. Die Explikation dieser "Hauptfrage der Logik und [...]
Grundfrage der Philosophie” bildet bezeichnenderweise das Kernstiick von Cohens
Erérterung des “Verhiltniss[es] der Philosophie zu ihrer Geschichte.”®

Als ob er die Frage nach dem Begriff der Wissenschaft nicht nur systematisierend

ausfiihren, sondern damit zugleich den Zusammenhang von Systematik und Geschichte

85 Cohen: Einleitung, 1902, S. 440.

86 Ebd., S. 441.

87 Ebd., S. 441-442. Das Modell, gegen das Cohen seine Konzeption richtet, ist hier, in einer Art
von Zeit- und Kulturkritik, der ,,Fall Nietzsche”, die ,,aphoristische Stellenschriftlerei”, wie es
wortspielerisch heif3t, in der die ,,geschichtliche Unwissenheit die Miene des Originaldenkers annimmt”
(ebd., S. 442).

88 Ebd., S. 443.

89 Ebd., S. 445.

232



in der Textschicht der Darstellung auch exemplarisch demonstrieren wollte, fiihrt Cohen
an dieser Stelle die Position Platons an. Dieser habe als Wissenschaft, die in Frage
stehe, die Mathematik erkannt: die ’Mathematik war die Wissenschaft, mit der er die
Philosophie in Verbindung brachte”.”® Was “die Mathematik zur Wissenschaft macht”,
das habe Platon als die Idee, im niheren als “die mathematischen Ideen”, bestimmt.”!
Cohen versteht die Frage nach den Ideen als eine nach dem Anfang oder Ursprung,
denn die Grundsitze stehen am Anfang des mathematischen Systems, das gleichsam als
Modell dient. Spezifischer richtet sich seine Frage an das Verhéltnis von Sdtzen und
deren Erzeugung. Das ”Zauberwort” Platons fiir das Erzeugende sei die ”Hypothesis”
oder ”Grundlegung”: ”Der Grundsatz ist [...] nur dadurch Grundlage, dass er in einer
Grundlegung und kraft derselben vollzogen wird. Das reine Denken, welches sonach
das wissenschaftliche Denken ist, selbst bringt in der Grundlegung den Grundsatz

2 .
292 Dieses

hervor. So wird das reine Denken das legitime Mittel zur Erzeugung der Idee.
begriffliche Zentrum seiner Darstellung hat Cohen in der im selben Jahr wie die zweite
Auflage der Einleitung verdffentlichten Logik der reinen Erkenntnis zu begriinden
unternommen — die Sétze miissen freilich als hochgradig kryptisch angesehen werden.”
Ihre Deutung ist an dieser Stelle nicht Thema; Cohens Logik des Ursprungs ist von
Helmut Holzhey in denkbar erhellender Weise rational rekonstruiert worden.”
Entscheidend im thematischen Zusammenhang ist die Setzung, die Cohen vornimmt,
dass der Ursprung des wissenschaftlichen Denkens im reinen Denken zu finden sei, und
sich fiir diese Konstruktion auf Platon beruft. Dabei ist hervorzuheben, dass er den Kern
seiner Bestimmung des Begriffs von Wissenschaft in ein prozessuales Moment des
reinen Denkens verlegt, wie immer dieses ndher zu bestimmen sei. Die sogenannte
”Grundlegung”, deren Prozessualitit durch das, in Cohens Worten, “verbale Wort”
indiziert werden soll, wird als gleichbedeutend mit dem Begriff der Idee verstanden. Mit

dieser Konzeption begab sich Cohen in eine differierende Position zu Natorps Entwurf

einer genetischen Relationalitit von 1900 — und in wie hohem Male jener sich dieser

90 Ebd., S. 447.

91 Ebd., S. 448.

92 Ebd., S. 449.

93 Hier ist Wiedebach: Die Bedeutung der Nationalitét fiir Hermann Cohen, 1997, S. 69,
zuzustimmen, der meint, der ,,Ursprung” bleibe ,,ein Rétsel bzw. fiir den Menschen, der hier tatséchlich
den Beginn von GewiBheit vollzieht, ein Geheimnis”; zum Verstindnis von Cohens Rede vom
,Ursprung” vgl. die erhellenden Bemerkungen ebd., S. 68-77 (,,Die Ursprungserzahlung”). Vgl.
demgegeniiber die Auffassung von Edel: Die Entkraftung des Absoluten. Ursprung und Hypothesis in der
Philosophie Hermann Cohens, in: Holzhey / Orth (Hrsg.): Neukantianismus, 1994, S. 329-342, hier: S.
341-342, der meint, der ,,Ausdruck ,Ursprung’ bezeichnet den Ort bzw. den Grund oder die Ursache der
Herkunft, der Entstehung, des Entspringens, aber birgt ansonsten kein Geheimnis”, denn er bleibe ,,an
ihm selbst ganz unbestimmt”. Letzterem ist beizupflichten, doch bleibt die Metaphorik von ,,Ort”,
,»arund”, ,,Ursache”, , Entspringen” etc. selbst vage und in ihren Unbestimmtheiten dunkel.

94 Vgl. Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1: Ursprung und Einheit, passim, ganz bes. S. 175-201.

233



Divergenz bewusst war, zeigt seine gegeniiber Natorp gedullerte Beteuerung, “auch
mochte ich Sie nicht zu stark compromittiren.””.

Weshalb aber will Cohen die Frage der Beziehung von Wissenschaft und
Philosophie auf dem Umweg iiber eine Explikation des Begriffs der Wissenschaft
klaren und weshalb glaubt er, dass sein philosophiegeschichtlicher Ansatz auf diesem
Wege plausibel werde? Die Frage nach der Motivation dieser verschlungenen
Argumentationsstrategie stellt sich um so schérfer, als die systematische Klarung des
Bezugs der “Erkenntnisskritik” auf das vorgédngige “Factum der Wissenschaft”, und
damit der Bezug der Philosophie auf Wissenschaft, innerhalb der Theorie Cohens
bereits mit der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung als unproblematischer
Theoriebestand gelten durfte. Offenbar ging es Cohen zunéchst darum, auf dem neuen
Stand der Theoriebildung, der mit der Logik der reinen Erkenntnis erreicht war, das
Verhiltnis von Philosophiegeschichtsschreibung, Wissenschaft und Philosophie einer
diesem Stand angemessenen erneuten Kldrung zu unterziehen. Doch bereits der Hinweis
am Ende des Textes zeigt, dass der Versuch, das systematische Resultat der Logik in
eine Beziehung zu Wissenschaft und Historiographie zu setzen, sich auch der
innerschulischen Rezeption von Leibniz’ System verdankt.”® In historischer Perspektive
hatte Cassirer in seiner Monographie von 1902 Leibniz’ philosophische Arbeiten in eine
Vielzahl von Beziigen zu Mathematik und Naturwissenschaft seiner Zeit gestellt. Die
dynamische Geschichte der Philosophie und Wissenschaften, die dem Leibnizschen
”System” eingezeichnet wurde und die im Anschluss daran zu einer historischen Studie
ausgearbeitet werden sollte, wirkte der weitgehenden Bindung des “Factums der
Wissenschaft” an die Errungenschaften Newtons entgegen, wie sie noch dem Stand der
zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung entsprach. Die dynamische
Ableitung der ”Grundbegriffe” folgte der prozessualen Begrifflichkeit, die Cassirer aus
den theoretischen Versuchen Natorps aufgenommen hatte, und erweiterte sie. Das flihrte
im Resultat zu einer ersten, historischen wie systematischen Dynamisierung des
”Factums”. Damit war, theoriegeschichtlich gesehen, gleichsam Bewegung in das
”Factum der Wissenschaft” gekommen.

Zumindest Spuren dieser Dynamisierung des in der systematisch-regressiven
Analyse notwendig statischen “Factums” finden sich in Cohens Uberarbeitung der
Einleitung von 1902, nach dem Erscheinen von Leibniz’ System also. Das zeigen die

Stellen, an denen das Ergebnis der systematischen Bestimmung der Frage “Was ist

95 Brief an Natorp, undatiert, nach Holzhey wohl zwischen dem 21. Marz 1902 und dem Ende der
Friihjahrssemesterferien verfasst, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 276-277, hier: S. 277.
96 Cohen: Einleitung, 1902, S. 454.

234



Wissenschaft” auf die Leitfrage nach dem Verhiltnis von Philosophie und Wissenschaft
bezogen wird: “die Ideen, als die Grundlegungen, sind es, welche den Inhalt der
Erkenntniss, den Schatz bilden, der ewig durch neue Grundlegungen vermehrt werden
kann; wenngleich alle neuen Grundlegungen als Vertiefungen der alten sich
herausstellen diirften.” Das Zitat freilich zeigt, dass der Begriff der Idee innerhalb dieser
Systematik in gleich doppelter Funktion auftritt. ”Idee” soll das prozessuale Moment
der Erzeugung reprisentieren, das Cohen in das “verbale Wort” der ”Grundlegung”
ibersetzte. Als ”Idee” wird aber auch das von der “Erzeugung” Hervorgebrachte, der
“Inhalt der Erkenntnis”, bezeichnet. Den Inhalt freilich will Cohen wiederum als die
Tatigkeit verstehen, in den Worten der Logik der reinen Erkenntnis: ”Die Erzeugung

97 98 ..
” 77" Wie immer das

selbst ist das Erzeugnis” ' oder: “die Tdtigkeit selbst ist der Inhalt.
im einzelnen zu verstehen ist, es soll offenbar vermieden werden, dass es ein
”AuBerhalb des Denkens” gébe, eine “Differenz von Tatigkeit (Erzeugen) und Inhalt
(Erzeugnis)”, wie Helmut Holzhey formuliert hat.”’ Dieser Gedanke mag fiir eine
Theorie rein logischen Erkennens von Nutzen sein, eine Methodologie philosophie-
oder wissenschaftsgeschichtlichen Erkennens 148t sich darauf nicht aufbauen. Ist es
doch alleine dieser ”Schatz”, die ”Idee” als Gebilde oder Erzeugnis, die das historische
Erkennen zu bergen in der Lage ist, nicht aber die Idee als Bilden oder Erzeugen. Diese
Differenz bleibt in der Einleitung ginzlich unreflektiert, aber es ist offenkundig, dass
diese Heteronomie, in Begriffen funktionaler Beschreibung formuliert: diese nicht
explizierte Doppelfunktion im Begriff der ”Idee” es ist, die Cohen zu der Annahme
bringt, tiber die Explikation seines begrifflichen Konstrukts von Wissenschaft” sei das
Verhidltnis von Wissenschaft, Philosophie und Philosophiegeschichtsschreibung
plausibel zu machen. Wegen der Prioritdt des Erzeugens “reiner” Ideen aber bleibt
Geschichte wiederum nur duBerlich, wird ihre Aufgabe fiir die Sicherung der
Wissenschaftlichkeit der Philosophie hier so interpretiert, dass Geschichte gleichsam
den Fundus fiir die systematische Analyse bereitstellt, den “Schatz”, wie Cohen
bezeichnenderweise formuliert. Die Funktion des Geschichtsbezugs besteht also auch

auf dem Stand von 1902 darin, dass die historische Arbeit das theoretische Potential fiir

die systematisch-rationale Konstruktion bereitstellt: ”So weist der Idealismus der reinen

97 Cohen: Logik der reinen Erkenntnis, 1902, S. 29.

98 Ebd,, S. 60

99 Vgl. Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 180; auf derselben Seite freilich fiihrt Holzhey weiter
aus, Cohen komme ,,es sowohl auf die ,Identitdt’ wie auf die ,Differenz’ von Erzeugen und Erzeugnis
an”. Man miisse durch Cohens ,,zweifelsohne oft hdchst anfechtbaren und unprézisen” Formulierungen
hindurch ,,4bsicht und Gesichtspunkt des Verfassers” herausarbeiten, wie Holzhey meint, was die
Verstindnisprobleme indessen nicht mindert, den ratlosen Interpreten aber immerhin trostet.

235



Vernunft auf die Geschichte hinaus, welche in ihrer nie versiegenden Arbeit das
unverdichtige Recht erlangt hat, immer neue Grundlagen sich auszugraben. Zugleich
aber giebt der Idealismus der wissenschaftlichen Vernunft den Halt und die Sicherheit
der Geschichte, dass sie nicht zu filirchten hat, in Flugsand ihre Grundlagen zu legen;
sondern dass sie in einem Schachte zu graben vermag, der unerschopflich, aber auch
unerschiitterlich ist; ewig wandelbar, aber ebenso unverdnderlich; daher den ewigen und
einheitlichen Grund der Geschichte der Kultur bildet, und zuvorderst den der
Wissenschaft.”

Der fiir Cassirers Erkenntnisproblem wegweisende Gedanke, es handele sich bei
der "Hypothese” auch um einen historischen Prozess, findet sich in Cohens Einleitung
lediglich im Modus der Andeutung. Fiir die Reflexion dieses weitreichenden Theorems
verfiigte Cohen, wie gezeigt, weder iiber die begrifflichen Mittel noch {iiber ein
tragfdhiges Modell und Verstdndnis von Geschichte, Wissenschaftsgeschichte oder
historischen Verldufen, ganz zu schweigen von einer Konzeption der historischen
Erkenntnis konkret-geschichtlicher Gestalten. Das machen Cohens obige, recht
poetische Ausfiihrungen und seine Flucht in die Metaphorik des Bergbaus deutlich. Der
Gedanke, dass im Laufe der Wissenschaftsgeschichte immer neue, variante oder
divergente Positionen in immer neuen Grundlegungen produziert werden -
“unerschopflich” und “ewig wandelbar” —, kollidiert mit der Schacht-Metaphorik, die
auf einen alten, wohlsedimentierten Bestand verweist, der zur Zeit der (historischen)
Grabungsarbeit doch eher als unverinderlich” denn “ewig wandelbar” erscheint.'”
Daran wird die Statik von Cohens geschichtsphilosophischem Modell der
Philosophiegeschichte ablesbar, das mit der Platonischen Ideenlehre einen absoluten
Anfang und mit der durch Cohen emendierten Kantischen Kritik ein historisches Telos
setzt. Dieses Modell ist wenig geeignet, das “Factum der Wissenschaft” in seiner
Dynamik und Wissenschaftsgeschichte als Hervorbringung immer neuer, auch
heterogener Konzeptionen von Wissenschaft zu fassen.

Doch nicht alleine hinsichtlich des Geschichtsprozesses und der Problematik, dass
aus ithm immer neue und widerstreitende wissenschaftliche oder philosophische

Theorien und Positionen hervorgehen, macht sich das Fehlen eines Begriffs von

100 Hier wird durch die Spannung zur Begrifflichkeit gerade das Leistungspotential der Metaphorik
deutlich, das es erlaubt, fiir einen im Rahmen des Cohenschen Geschichtsmodells theoretisch offenbar
nicht fass- oder integrierbaren Sachverhalt zumindest ein sprachliches Bild zu finden. Dieser Versuch der
Prégnanzbildung eines Gedankens und seiner non-theoretischen Integration gehort zu den , komplex[en]
Leistungen” von Metaphern und liegt noch weit vor der Funktion der ,Konsolidierung’, auf die eine von
der Konzeption von ,,Orientierungswissen” geleitete philosophische Metaphorologie zielt, wie sie
beispielsweise Konersmann (Hrsg.): Worterbuch der philosophischen Metaphern, 2007, S. 15, vorschlégt.

236



Geschichte auf dem Stand, den die Cohensche Theorie mit der Logik der reinen
Erkenntnis und der zweiten Auflage der Einleitung zu Lange einnimmt, als Defizit
bemerkbar. V6llig unzureichend sind auch die Mdglichkeiten, die seine Ausfithrungen
zur Philosophiegeschichte flir die Analyse und Rekonstruktion vergangener
wissenschaftlicher Positionen bieten. Das ist nicht iiberraschend, hat Cohen doch die
Generierung von Ideen zuriickgefiihrt auf das wissenschaftliche Denken”, das er
reduktiv als reines Denken” bestimmt hat. Damit verfliichtigt sich auch in der
Reformulierung seiner Ausfithrungen zur Methodologie der Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung der Gegenstand der historischen Rekonstruktion zu
einem Gebilde “reinen Denkens”. Es werden so die konkret-geschichtlichen Gestalten
der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte ebensowenig erreicht wie auf dem
Stande des Aufsatzes von 1871. Doch vorausgesetzt, Cohens Auffassung von
Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte verfiigte iiber einen Begriff der konkreter
Wissensgestalten, so fehlten ihm noch immer die entsprechenden Verfahren, um diese
zu erschlieBen. Alleine systematische Analyse und Konstruktion, die jeweils von einem
im Grunde als iiberzeitlich verstandenen Paradigma, dem philosophischen Problem,
geleitet werden, stehen seiner Auffassung zu Gebote, philologische oder andere
historische Mittel dagegen nicht.

Doch selbst Cohens Versuch, systematische und historische Betrachtung
ineinander zu verschrinken, bleibt ungeniigend. Denn Geschichte wird zwar, wie
gezeigt, als Medium und Fundus fiir die systematische Analyse gefasst, damit aber
Erforschung der Wissenschaftsgeschichte de facto zur Hilfswissenschaft der
”philosophischen Geschichte” reduziert. Die absolute Prioritit der systematischen
Analyse und der vom systematischen Aspekt her gesehen duBlerliche Bezug des
historischen Moments bleiben status quo auch auf dem Stand der Einleitung von 1902.
Uber die Abhandlung aus der Zeitschrift fiir Volkerpsychologie hinaus weisen alleine
die Verschiebung des Akzents im historiographischen Gegenstand hin zur Wissenschaft
und damit hin zu einer ,philosophischen Wissenschaftsgeschichte’ sowie der
unausgefiihrte Hinweis darauf, dass die dauernden Grundlegungen im Laufe der
Geschichte zu einem stindig wachsenden, dauernd sich verdndernden Fundus fiihren.

Cassirers Einleitung in das Erkenntnisproblem von 1906 macht deutlich, dass er
an diesen Stand der Cohenschen Uberlegungen zur Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung anschlieft und sie weiterfiihrt. Leitend werden
hierbei iiberwiegend die programmatischen Aspekte der Cohenschen Ausfithrungen,

wie erstens die Programmatik einer philosophischen Geschichte” und zweitens die

237



Forderung nach dem engen Bezug von systematischer und historischer Betrachtung.
Das gilt drittens auch fiir einen weiteren Punkt, der bei Cohen ebenfalls programmatisch
bleibt und keinerlei Ausfiihrung erfiahrt. Es handelt sich um das Postulat vom
Zusammenhang der philosophischen Systeme und der Wissenschaften mit der Kultur.
So soll laut Cohen philosophiegeschichtliche Darstellung darauf zielen, den
”Zusammenhang” zwischen philosophischen Problemen und der Kultur herzustellen:
”Was will die Geschichte der Philosophie am letzten Ende leisten? Sie will den
fortlaufenden Zusammenhang der philosophischen Probleme im Ganzen der

1% Doch der weitere Fortgang dieser recht unvermittelt

menschlichen Kultur darstellen.
eingeschalteten Passage verdeutlicht, dass Cohen jegliches konzeptionelle und
begriffliche Mittel fehlt, die Immanenz der Probleme und problemgeschichtlichen
Darstellung zu {iberschreiten und diese mit dem kulturellen Kontext zu vermitteln: "Wie
ein System aus dem Besten des andern wéchst, und in dem Mangel des eigenen den
Keim des neuen trigt! Wie die Fragen sich vertiefen und die Ziele hoher gehen! Und

"’

wie doch iiberall die Steigerung stufenweise erfolgt!” — all das sind Elemente einer

teleologisch verfassten Problemgeschichte, keineswegs aber Momente in deren

192 Zugespitzt lieBe sich formulieren, dass der philosophisch

Vermittlung mit der Kultur.
weitgehend an der erkenntnistheoretischen Bearbeitung seines Szientismus interessierte
Cohen bis in die Zeit der Publikation der Logik der reinen Erkenntnis hinein nicht {iber
einen philosophisch zureichenden und reflektierten Begriff von Kultur verfiigte. Das
trifft im iibrigen auch fiir den Begriff der Geschichte zu. Geschichte wird bis zur Ethik
des reinen Willens nicht thematisch — und wenn doch, dann allenfalls im Modus des
nunc stans der Problemgeschichte.'” Der Grund dafiir liegt, wie Helmut Holzhey
gezeigt hat, in Cohens Insistieren auf Reinheit und Normativitit, was verhindert, dass
Geschichtswissenschaft zum ,,Factum® der Ethik werden kann.'” Das ist im tibrigen,
wie sich auch am Beispiel Natorps und des frithen Cassirer zeigen wird, flir die im

Zeichen des Szientismus stehende Marburger Schule charakteristisch. Erst auf dem

Boden der Kulturphilosophie und der damit einhergehenden ErschlieBung weiterer

101 Cohen: Zur Controverse, S. 271.

102 Ebd.

103 Cohen: Ethik des reinen Willens, 1904. Freilich findet, ganz in der Tradition Kants, auch in der
Ethik die Thematisierung von Geschichte und Geschichtlichkeit nicht statt und kann dort auch nicht
stattfinden, anders als Renz: Die Rationalitit der Kultur, S. 186, Anm. 67 meint.

104 Vgl. Holzhey: Kants Geschichtsphilosophie im Neukantianismus, in: Rudolph / Kiippers (Hrsg.):
Kulturkritik nach Ernst Cassirer, 1995, S. 85-104, der zwar auf Cohens Erorterung des ,,philosophische[n]
Problem([s] der Geschichte in Kants Begriindung der Ethik hinweist (ebd., S. 89), dann aber das
entscheidende Moment fiir das Verfehlen der Dimension des Historischen benennt: ,,Wiederholt hat er
tatsdchlich erwogen, die Geschichtswissenschaft als Bezugfaktum der Ethik einzusetzen, ist aber
vermutlich davon abgekommen, weil die Geschichtswissenschaft [...] ,unrein’ ist und deskriptiv, nicht
normativ (ebd., S. 95).

238



Dimensionen der Realititserkenntnis in der Philosophie Ernst Cassirers sollte dieses
Defizit behoben werden. Die Veroffentlichung der zweiten Auflage der Einleitung zu
Langes Geschichte des Materialismus macht aber auch deutlich, dass Cohen um eine
thematische Erweiterung hin zu Kultur und Geschichte bemiiht war. Denn hier will
Cohen programmatisch klar machen, dass sich die einzelnen Glieder seines ”Systems
der Philosophie” auf einzelne Bereiche, in seinen Worten: “Richtungen” der Kultur
beziehen. In aufsteigender Reihenfolge verweist die Asthetik auf die Kunst, die Ethik
auf die Sittlichkeit und die Logik auf die Wissenschaft. Der ”Zusammenhang mit der
Wissenschaft erweitert sich folgerichtig zu dem mit der allgemeinen Kultur”, wie der
Text von 1902 postuliert.'” Analog zum Begriff der Geschichte wird der Ausdruck
,Kultur’ zu einem blof3 fungiblen oder operationalen Element, in dem die einzelnen
Systemteile der Philosophie aufgespannt sind — ein Element, das selbst nicht
thematisiert wird und, betrachtet man Cohens erkenntnistheoretisch oder ethisch fixierte
Begrifflichkeit, auch nicht thematisiert werden konnte.'®® Kultur blieb fiir Cohen
deshalb ebenso wie Geschichte ein blof3 Postuliertes, und bildete fiir die einzelnen Teile
des ”Systems der Philosophie” allenfalls einen Horizontbegriff. Dabei fungiert das
Kulturpostulat eher als darstellendes Moment, als Substitut fiir die fehlende theoretische
Reflexion des Zusammenhangs mit der Kultur. Die Behauptung des Zusammenhangs
von Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte mit der Kultur innerhalb der
methodologischen Abhandlung folgt dem Muster der Nachtrédglichkeit; sie sucht in der
Darstellung nicht Geleistetes zumindest zum Programm zu erheben.

Innerschulisch diirfte Cohens Versuch, das Verhéltnis der Philosophie zu “ihrer”
Geschichte im Bezug zur mathematischen Naturwissenschaft zu fundieren, zentrale
Impulse durch die Leibniz-Darstellung Cassirers erhalten haben. Cohens argumentativ
verschlungene Uberlegungen der Einleitung im Ganzen sowohl in der Fassung von
1896 wie der von 1902 sind auch als ,,Standortbestimmung gegeniiber Friedrich Albert
Langes Materialismusgeschichte anzusehen”, wie Helmut Holzhey ausgefiihrt hat.'”’
Sie sind freilich mehr als das; sie sind der vorsichtige Versuch, die thematische

Reduktion der Philosophie auf die erkenntnistheoretische Reflexion der Grundbegriffe

105 Cohen: Einleitung, S. 443.

106 Eine Ausnahme hierzu bildet m.E. die spéte Schrift Der Begriff der Religion im System der
Philosophie, 1915, die mit einem weit gefassten Begriff von Religion es vermag, in eine
religionsphilosophische Abhandlung so etwas wie einen kulturphilosophischen Ansatz einzuzeichnen.
Renz: Die Rationalitédt der Kultur, S. 185 meint, bei Cohen eine eigenstindige ,,Kulturphilosophie”
ausmachen zu kénnen; doch auch wenn man sich dem nicht anzuschliefen vermag, so ist ihrer
Auffassung zuzustimmen, Kultur sei bei Cohen ,,in den Gelenkstellen zwischen den Systemteilen”
situiert.

107 Ebenda, S. 14.

239



von Mathematik und mathematischer Naturwissenschaft zu modifizieren. Diese
Reduktion hatte Cohen werkgeschichtlich, wie gezeigt, vollzogen in der Kritik an
Friedrich Albert Lange, und es erscheint signifikant, dass er sie nun, wie behutsam und
wie ungeniigend auch immer, in einer Art von Kommentar zur Lange abmildert. Doch
Cohens Uberlegungen zumindest in der erweiterten Fassung der zweiten Auflage
diirften nicht zufdllig in groBter geschichtlicher und sachlicher Ndhe zu einer Schrift
stehen, die 1900 erschienen war und die bis dahin vielleicht schirfste Kritik auch des
Marburger Neukantianismus enthielt: die Rede ist von Max Schelers Habilitationsschrift

Die transzendentale und die psychologische Methode.

240



4. Faktum der Wissenschaften und wissenschaftlicher Prozess — Max Schelers

Kritik der "transscendentalen Methode”

Schelers Die transszendentale und die psychologische Methode aus dem Jahre 1900 ist
Teil der philosophiegeschichtlichen Konstellation, in der Cassirer nicht nur die
Einleitung zur ersten Auflage des Erkenntnisproblems, sondern die gesamte historische
Darstellung der ersten beiden Binde verfasst hat.'” Der mit Cassirer gleichaltrige
Schiiler Rudolf Euckens und Otto Liebmanns hatte die transscendentale Methode”
einer Kritik unterworfen, die an Vehemenz und Schirfe alles tiberbot, was es an
kritischen Auseinandersetzungen mit der Marburger Schule bis zu diesem Zeitpunkt
gegeben hatte, und das waren nicht wenige. Die Arbeit war unter dem Titel der
“transszendentalen Methode” nicht alleine gegen Cohen und die Marburger Schule
gerichtet, sondern ganz ausdriicklich gegen alle neukantischen Konzeptionen von
Erkenntnistheorie, die sich diesem Prinzip verpflichtet fiihlten, ganz gleich, wie sie das
der Methode zugrundeliegende Bezugsfaktum im einzelnen deuteten.'” Bei aller Kritik
blieb Scheler aber im Ton unpolemisch und war strikt sachorientiert, was innerschulisch
auch so wahrgenommen wurde, wie Natorps Brief vom 6. Juli 1902 an Gérland zeigt. '
Vor allem aber teilte seine Arbeit trotz aller Kritik an den Ausfithrungen der
sogenannten “transszendentalen Methode” einige von deren Grundannahmen und
bekannte sich auch offen dazu.'"

Schelers Habilitationsschrift wurde und wird von der Forschung kaum registriert,
was zundchst damit zu tun haben diirfte, dass sie sich der sogenannten ”,noologischen’
Methode” Rudolf Euckens verschrieben hat und génzlich von deren Standpunkt aus
argumentiert. Euckens Philosophie geriet schon bald nach dem Tode ihres Urhebers bis
auf Ausnahmen in Vergessenheit. Im weiteren verharrt Die transszendentale und die

psychologische Methode weitgehend in kritischer Diskussion der beiden titelgebenden

”Methoden”. Das fithrt dazu, dass sich eine eigenstindige Position nur in Umrissen

108 Scheler: Die transzendentale und die psychologische Methode. Eine grundsétzliche Erorterung zur
philosophischen Methodik, 1900.

109 Scheler nennt hier, neben Cohen, Windelband, Rickert, Riehl, Vaihinger.

110 Vgl. Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 278-280, hier: S. 278, wo Natorp aus Anlaf} der
Ubernahme der Redaktion der Kant-Studien durch Scheler bemerkt: ,,Wie dieser [i.e. Scheler] gegen uns
gesinnt ist, weiss ich nicht, er hat ein Buch gegen die transcendentale u[nd] die psychol[ogische] Methode
— fiir die ,noologische’ Methode Euckens geschrieben. Immerhin ein nachdenklicher Mensch, nach
meinem bisherigen Eindruck, u[nd] mit einem Hohlkopf wie V[aihinger] nicht zu vergleichen.”

111 Vgl. beispielsweise Scheler: Die transszendentale und die psychologische Methode, S. 139.

241



andeutet und dort, wo sie fassbar wird, scheinbar nichts mit dem Denken Schelers nach
seiner Wende zur Phinomenologie zu tun hat.''

Von der Fragestellung der vorliegenden Arbeit aus ist die Kritik von Schelers
Habilitationsschrift und deren theoretische Basis deshalb von so hohem Interesse, weil
sich in ihr aus epochaler Perspektive ein Standpunkt geltend macht, der all das einklagt,
was mit der Cohenschen Reduktion von Philosophie zur am ”Factum der Wissenschaft”
orientierten “Erkenntnisskritik” an Bereichen philosophischer Wirklichkeitserkenntnis
verlorenging. Dieser Reduktionismus hatte sich in einem letzten Schritt in Cohens
Auseinandersetzung mit Friedrich Albert Lange manifestiert; tatsdchlich vollzogen hatte
sich dieser historische Prozess im Ausgang von Trendelenburgs Wissenschafts- und
Methodenpluralismus. Es ist deshalb kein historischer Zufall, dass die grundlegende
Kritik an der “transszendentalen Methode” von einem Eucken nahestehenden
Standpunkt aus geltend gemacht wird, denn die Nihe zwischen der Trendelenburgschen
Philosophie der Wissenschaften und Euckens idealistischer Kulturphilosophie ist

betrichtlich und wohldokumentiert.'"?

Hier schlieft sich gewissermallen ein Kreis, und
Schelers Kritik konfrontiert Cassirer eben mit dem Preis, der zunidchst fiir die
Konzeption von Philosophie als Wissenschaft zu bezahlen gewesen war, mit
Mathematizismus, Szientismus, Formalismus, Ungeschichtlichkeit und Entfremdung
gegeniiber der Kultur.

Wie ernst Schelers Kritik in Marburg tatsdchlich genommen wurde, das
verdeutlicht bereits der Umstand, dass Cassirer sie in der Einleitung zum
Erkenntnisproblem an gleich zwei Stellen zuriickweist und dies die einzige
Auseinandersetzung mit Kritik im gesamten ersten Teil bleibt. Damit wurde die
arbeitsteilige Praxis etabliert, nach der der Schiiler Cohens Angriffen auf die
theoretische Basis der ”Arbeitsgemeinschaft” mit einer Anti-Kritik begegnete, was im
Jahr des Erscheinens des Erkenntnisproblems zu einer weiteren Verdffentlichung
Cassirers, der Schrift gegen Leonard Nelson, fiihrte.''* Im Unterschied zu letzterer

freilich hinterlieB die Auseinandersetzung mit Scheler tiefe Spuren nicht nur in der

Einleitung, sondern in der gesamten Theoriebildung Cassirers bis hin zum

112 Vgl. ebd., S. 179-181; Scheler bekennt hier ausdriicklich, nicht am Namen der Methode Euckens
festhalten zu wollen, jedoch an ihrer Sache. Dabei ist es der Begriff der ,,geistigen Lebensform”, der tiber
die Habilitationsschrift und die Philosophie Euckens hinaus auf Schelers ,,materiale Wertethik” von 1913
weist.

113 Vgl. Dathe: ,,Mit der Fackel Trendelenburgs in der Hand”. Rudolf Euckens Treue zu Friedrich
Adolf Trendelenburg, in: Hartung/K6hnke (Hrsg.): Friedrich Adolf Trendelenburgs Wirkung, 2006, S.
105-122.

114 Cassirer: Der kritische Idealismus und die Philosophie des ,,gesunden Menschenverstandes”,
1906.

242



Geschichtsmanuskript von 1936. Nicht nur in Sachen Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung sowie Kulturphilosophie sollte Schelers Philosophie
eine der wichtigen kritischen Orientierungen Cassirers bilden, sondern spéter auch in

Fragen philosophischer Anthropologie.'"

Ein Grund fiir diese doppelte Rezeption, die
an der Oberfliche abwehrt und dazu gegenldufig in der Tiefenstruktur Pragungen durch
die Kritik zuldBt, diirfte in Schelers Hinweisen auf die mit der “transszendentalen
Methode™ partiell geteilte Basis und das gemeinsame Anliegen einer Ermittlung der
“Grundfunktionen” der Erkenntnis zu suchen sein.''® Cassirers Gegenkritik im
Erkenntnisproblem fiihrte zu einer langandauernden gegenseitigen kritischen
Wahrnehmung, die zumindest fiir Cassirer hochst produktiv war. Der Fall Scheler
macht in exemplarischer Weise deutlich, in welch hohem MaBle Theoriebildung bei
Cassirer sich auch in kritischer Auseinandersetzung mit anderen philosophischen
Positionen vollzieht, in einer Art von Dialog mit denen gleichsam, die ihrerseits seiner
Arbeit in kritischem Verhiltnis gegeniiberstanden.

Wie sehr indessen Schelers Kritik die Grundfesten der “transscendentalen
Methode” getroffen und erschiittert hatte, 146t sich erst ermessen, wenn man Cassirers
unverdffentlichte Notizen zu Schelers Buch von 1900 konsultiert.'"” Vor dem
Hintergrund der ersten vorsichtigen Divergenzen zu Cohens erkenntniskritischem
Ansatz in Leibniz’ System und dem Unzureichenden von dessen methodologischen
Reflexionen zur Philosophiegeschichtsschreibung sowie einer ersten Dynamisierung des
”Factums” wird deutlich, dass es Cassirer, anders als spiter bei der Polemik gegen
Nelson, im Falle Schelers nicht nur um Abwehr nach auBlen ging, sondern um die
weitere  Ausgestaltung der eigenen Theorie in der Diskussion fremder.
Auseinandersetzung und Zuriickweisung der Schelerschen Kritik fithrten zu einer ganz
entscheidenden  Weiterbildung in Cassirers Ansatz zur Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung im Erkenntnisproblem — das soll die Leitthese der
folgenden Untersuchungen sein. Dabei sind zwei thematische Bereiche auszumachen,
ein systematischer, der auf die Problematik des “Factums der Wissenschaft” bezogen

ist, und ein historiographischer, der um die Frage von Kontinuitit oder Diskontinuitét

115 Vgl. Hartung: Das Maf3 des Menschen. Aporien der philosophischen Anthropologie und ihre
Auflésung in der Kulturphilosophie Ernst Cassirers, 2003, insbes. S. 251-254 sowie 244-248 u. 358-364.
116 Scheler: Die transszendentale und die psychologische Methode, S. 139.

117 Vgl. ,,Research notes” zum Erkenntnisproblem (enthaltend u.a. [Scheler-Notizen], [Scheler-
Zettel] und [Entwurf zur Einleitung ins Erkenntnisproblem:] ,,Systematische Einleitung: Das a priori und
seine Geschichte®] (Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Cassirer papers, Gen. Mss. 98, box 2,
folder 45. Um im folgenden Cassirers intensive Rezeption von Schelers Die transszendentale und die
psychologische Methode zu zeigen, werden bei Zitaten aus diesem Werk, die Cassirer exzerpiert hat, die
entsprechenden Fundstellen aus dem Manuskript mitgeteilt.

243



historischer Entwicklung zentriert ist. Cassirers Antwort auf Scheler wird, so viel sei
hier bereits angedeutet, im Systematischen in einer vollstindigen Dynamisierung des
“Factums der Wissenschaft” zu suchen sein und im Historischen in der Konzeption
einer transzendentalen Historik. Realisieren wird sich die Theoriebildung, die sich in
der Scheler-Rezeption vollziehen sollte, auf zweierlei Weisen: einmal in einem
manifesten Modus, dort also, wo Cassirer der Kritik Schelers dadurch zu begegnen
sucht, dass er Theoriemotive transformiert, so etwa in der prozessualen Umbildung des
”Factums”. Zum anderen aber findet sich auch ein latenter, gleichsam subkutaner
Modus, in dem Einwinde zwar entschieden zuriickgewiesen werden, der aber im
Vollzug seiner Anti-Kritik fast notgedrungen zu einem Umbau der eigenen Basis fiihrt.
Das wird sich beispielsweise dort erweisen, wo die theoretischen Konsequenzen von
Cassirers Verteidigung der Schule so weitreichend waren, dass sie fiir ihn auf dem
theoretischen Stand der Jahre 1906 folgende zur Ginze noch gar nicht {iberschaubar
waren und erst im Geschichtsmanuskript des Goteborger Exils vollstindig theoretisch
eingeholt werden konnten. So blieben beispielsweise die Uberlegungen aus der
Einleitung vor allem in ihrem kulturphilosophischem Potential rein programmatisch und
waren innerhalb von deren theoretischem Rahmen angemessen nicht zu reflektieren —
der Sachverhalt aber, dass es hier {berhaupt Priafigurationen eines
kulturphilosophischen Ansatzes gibt, leitet sich entstehungsgeschichtlich aus der
Scheler-Kritik ab und nicht aus den vagen, bis zum Abschluss des Manuskripts des
ersten Bandes des Erkenntnisproblems erst sehr allmdhlich einsetzenden
innerschulischen Bemiihungen, Kultur zu einem Thema der Philosophie zu machen.''®
Schelers Kritik hat zwei HauptstoBrichtungen: zum einen setzt er beim Begriff der
“transszendentalen Methode” an und analysiert fiinf wesentliche Charakteristika, die er
hier meint ausmachen zu konnen. Seine Analyse will diese Merkmale als aporetische
erweisen. Zum anderen richtet sich die Kritik auf ’das gegebene Datum, von dem sie
[i.e. die transszendentale Methode] ausgeht.”'"” Obwohl genau hier das Zentrum seiner
kritischen Darstellung liegt, nennt Scheler die Frage nach dem Bezugsfaktum der

2% 9

“transszendentalen Methode” nicht im gleichen Sinne wesentlich”. Der Grund fiir

118 Renz: Die Rationalitit der Kultur, S. 70-82, deren Arbeit den Vorzug hat, dass sie die
Kulturphilosophie der Marburger in ihrer systematischen Entwicklung diskutiert, setzt im Falle Cassirers
erst bei Substanzbegriff und Funktionsbegriff an, um hier die ,,transzendentale Grundlage einer
philosophischen Kulturkritik* (ebd., S. 74), gemeint ist mit letzterer die Philosophie der symbolischen
Formen, zu lokalisieren. Das folgt dem Konsens der Forschung, in der Arbeit von 1910 die Grundlegung
des fiir die Cassirersche Kulturphilosophie so zentralen Symbolbegriffs zu sehen. Umgekehrt wére
danach zu fragen, ob nicht der starke kulturphilosophische Impuls der Einleitung zum Erkenntnisproblem
auf die Schule, insbesondere die Schulhdupter, zuriickgewirkt und zumindest theoretische Bemiihungen
angeregt hat, Kultur nicht nur zu einem Postulat des Horizontes von Erkenntnistheorie zu machen.

119 Scheler: Die transszendentale und die psychologische Methode, S. 39.

244



diese unterschiedliche Gewichtung scheint darin zu liegen, dass die “wesentliche[n]
Merkmal[e]” einem “Durchschnittsbild der Methode” entsprechen sollen, ganz gleich
ob die "Methode” von Cohen, Riehl, Windelband oder anderen angewandt wird. 120 von
diesem definitorischen Set von Merkmalen unterschieden ist das jeweilige
Bezugsdatum, das sich Scheler zufolge kaum auf einen Begriff bringen laBt.'*'
Kleinster gemeinsamer Nenner ist hier der Bezug auf “Erfahrung”, doch dann bereits
beginnen die Vieldeutigkeiten in der Frage, was damit gemeint sei, “alltdgliche
Erfahrung” oder “Erfahrungswissenschaft”.'? Andere “Vertreter der transszendentalen
Methode erkennen eine Notwendigkeit und Allgemeingiiltigkeit von Erfahrungssétzen
nicht an und wihlen solche demgeméss auch nicht zum Ausgangspunkt ihrer

Betrachtungen.”'?

Unschwer erkennbar gehoren die Vertreter der Marburger Schule zu
dieser Fraktion, da sie von “jene[n] reinen Wissenschaften [ausgehen], in denen
synthetische Urteile a priori vorkommen.”'”* Der Fokus von Cassirers
Auseinandersetzung mit Schelers Kritik liegt in der Problematisierung des apriorischen
Bezugsdatums der “transszendentalen Methode”, des “Factums der Wissenschaft”, und
der damit verbundenen Konsequenzen. Das vorliegende Kapitel wird in den
Schwerpunkten seiner Darstellung aus naheliegenden Griinden der Lektiire Cassirers
folgen und dabei ausschlieBlich die “’transszendentale Methode” marburger Pragung im
Blick behalten.

Schelers Rekonstruktion zufolge ist die “transszendentale Methode” definiert
durch (1) Reduktionismus, (2) Logizismus, (3) ihren prinzipiell erkenntniskritischen
Charakter, (4) Formalismus der Erkenntnisprinzipien und (5) die ”Einbeziehung” ihrer
apriorischen Prinzipien in den Begriff der Wissenschaft selbst.'” (1) Auch wenn
Scheler keine Hierarchie dieser Merkmale gibt, so erscheint doch der Reduktionismus

126

als deren oberstes und umfassendstes. Dabei verwendet er den Begriff der

”Reduktion” in Die transszendentale und die psychologische Methode in vager

120 Ebd.,, S. 36.

121 Es bleibt jedoch unklar, weshalb Scheler den notwendigen Bezug der ,.transszendentalen
Methode” auf einen faktisch gegebenen apriorischen Referenten nicht als sechstes definitorisches
Merkmal bestimmt hat. Diese Ungereimtheit im Deskriptiven bleibt indessen sowohl fiir seine
Gesamtdarstellung als auch deren Details folgenlos.

122 Ebd., S. 39-40.

123 Ebd., S. 40.

124 Ebd.

125 Aufzéhlungen dieser Definitionsmerkmale vgl. ebd., S. 37-39, 52 und 114; dabei ist Obacht
geboten, denn gelegentlich kontrahiert Scheler die ersten beiden Merkmale und scheint dann bei nur
vieren anzugelangen, so S. 114; ausfiihrlich erldutert werden alle fiinf Charakteristika auf den S. 53-95.
126 Hierbei ist zum einen festzuhalten, dass Scheler in dieser frithen Schrift vom ,,reduktiven
Charakter” (ebd., S. 114) spricht, von der ,,reduktiven Art” (ebd., S. 37 u. 52) oder von ,,Reduktion”
(ebd., S. 52) der ,transszendentalen Methode”.

245



Anlehnung an Eucken, doch noch weitgehend ohne genaue terminologische Prigung.'?’
Scheler gebraucht ihn tendenziell im doppelten Sinne: zum einen fasst er Reduktion in
einer ganz allgemeinen Hinsicht als dimensionale Riickfiihrung, als Riickfithrung
beispielsweise von Dimensionen der Realititserkenntnis auf eine einzige Dimension
wie die mathematisch-naturwissenschaftliche oder von komplexen Prozessen auf ein
Resultat. Diese Verwendung des Begriffs basiert auf Eucken.'*® Riickfiihrung bedeutet
hier immer auch den Ausschluss von Dimensionen oder Bereichen. Zum anderen
versteht Scheler unter Reduktion im engeren Sinne die logische Reduktion in der
regressiven Analyse. Dabei erscheint der Reduktionismus in seiner Darstellung als
omniprasent und Grundzug fiir die “transszendentale Methode”; er ist deren
vorherrschendes Verfahren. (2) Bereits das zweite Merkmal, das des Logizismus, ist
Resultat einer Reduktion. Gemeint ist damit zunéchst, dass in der “transszendentalen
Methode” sowohl ”Ausgangspunkt wie Endpunkt logische Gebilde, Urteile sind.”'*
Dabei verfiahrt die "Methode” so, dass im Ausgang von wissenschaftlichen Urteilen
oder Systemen reduktiv ausschlieSlich nach deren ”logischen Griinden” gefragt wird.
Die logische Reduktion bedeutet etwa den Ausschluss der Frage nach den
bewusstseinsmifBigen oder psychischen Motiven der die Urteile fallenden Subjekte. (3)
Erkenntniskritik bezeichnet Scheler als “bedeutsamste” aller Funktionen der
“transszendentalen Methode”."*® Durch ihren Anspruch, “einen kritischen Massstab fiir
die Erkenntnis zu liefern”, durch das Prinzip der Geltung ihrer Grundsitze also,
verabschiedet sich die "transszendentale Methode” sowohl aus der Geschichte als auch
aus der Realitét: ’Sie behauptet [...], um ihre Ergebnisse geschichtlich unwiderlegbar
zu machen, dass die Prinzipien, welche sie findet, die wirklichen Erkenntnismittel
weder in der Vergangenheit gewesen sind, noch in Gegenwart und Zukunft zu sein

brauchen [...] sie geht aus von Leistungen des Verstandes, von Ergebnissen der

127 Bei Eucken: Geschichte der philosophischen Terminologie. Im Umriss dargestellt, 1879, findet
sich ,,Reduktion” resp. ,,reduktiv’ noch nicht unter den Termini, dagegen wird wenige Jahre spéter in
ders.: Prolegomena zu Forschungen iiber die Einheit des Geisteslebens in Bewusstsein und That der
Menschheit, 1885, S. 114, der Begriff immerhin bereits zu den ,,wichtigeren Termini” gerechnet, jedoch
sehr unscharf gefasst. Als Teil eines ,,analytischen Verfahrens” (ebd., S.) soll die ,,Methode der
Reduktion” das ,,Gefiige der Arbeitswelt” (ebd., S. 46) — Euckens Begriff fiir Kultur als eines
»Zusammenhang[s] sowohl des Wollens als des Werkes” (ebd., S. 45) — erschliefen, indem es sie aus der
,,HOhe” eines komplexen ,,Ganzen” zur ,,allndhrenden Wurzel” (ebd., S. 55) als dem ,tragenden und
schaffenden Grunde” des ,,Einzelnen” (ebd., S. 54) zuriickfiihrt. Die Quelle von Schelers Begriff der
»Reduktion” liegt also historisch weit vor der Husserlschen ,,phinomenologischen Reduktion”, wie ja
auch Schelers Habilitationsschrift geraume Zeit vor seiner Wendung zur Phinomenologie Husserls
verfasst wurde. — Zu Eucken vgl. Graf: Die Positivitit des Geistigen. Rudolf Euckens Programm
neoidealistischer Universalintegration, in: ders. / Bruch / Hiibinger (Hrsg.): Kultur und
Kulturwissenschaften um 1900, Bd. 2: Idealismus und Positivismus, 1997, S. 53-85.

128 Vgl. vorige Anm.

129 Scheler: Die transszendentale und die psychologische Methode, S. 37.

130 Vgl. ebd. S. 38-39.

246



Wissenschaft, von evidenten Urteilen [...] ohne diese ihre Basis einer Kritik zu

unterzichen [...].”"!

(4) Die Inhaltslosigkeit ihrer Prinzipien, nach Scheler der
Formalismus, soll gewéhrleisten, dass die von der ”transszendentalen Methode”
ermittelten Prinzipien Prinzipien “jeder moglichen Wissenschaft {iberhaupt” sein
konnen. Das ist der universalistische Anspruch der "Methode™: ”Jeder Inhalt, den diese
Prinzipien besdfen, machte sie ungeeignet, die Prinzipien aller und jeder Wissenschaft
zu sein”."** (5) Von der Frage nach der “Einbeziehung” der Prinzipien in den Begriff
der Wissenschaft hiangt Scheler zufolge “die Selbstindigkeit der Vernunft und [...] der
Wissenschaft” ab."*® Die “transszendentale Methode” kann also gar nicht anders, als die
Prinzipien als “wissenschaftlich wahre”, zur Wissenschaft selbst gehorende Urteile
aufzufassen, denn andernfalls “wdre alles wissenschaftliche Erkennen durch Etwas, was
selbst nicht wissenschaftlich ist, sondern ein irrationaler Grund der Wissenschaft,

bedingt.”"**

Die Folgen solcher Immanenz waren ja bereits bei Cohen zu beobachten,
denn auf diese Art werden Wissenschaft und Erkenntnistheorie aus dem kulturellen
Zusammenhang herausgelost. Kultur wird so zum nur noch formal postulierbaren
Hintergrund oder Zwischenreich der Systemteile, zum Medium, das innersystematisch
nicht reflektierbar ist'*> — in Schelers Worten: es handelt sich darum, ob Wissenschaft
“ein  bedingter  [Thatigkeitszusammenhang], auf nicht wissenschaftlichen
Thatigkeitszusammenhidngen ruhendes Kulturgebilde ist, das bei Ablosung von den es
begriindenden Zusammenhingen aufhérte, Wissenschaft zu sein.”'*

Indem Scheler im Anschluss an die Beschreibung der Wesensmerkmale der
“transszendentalen Methode” deren Bezug auf den ihr zugrundeliegenden apriorischen
Referenten, das “Factum der Wissenschaft”, durchdekliniert, will er die weitreichenden
Folgen fiir das philosophische Verstindnis von Erkenntnistheorie, Wissenschaft,
Geschichte und Kultur aufweisen. Bereits die ausschlieBliche Bezugnahme der
“transszendentalen Methode” auf das Faktum der Wissenschaft schlie3t eine dreifache
Reduktion ein und fiihrt Scheler zufolge zu grundlegenden Defiziten und
Selbstmissverstdndnissen. Denn im “Factum der Wissenschaft” wird (a) dessen
historische wie kulturelle Bedingtheit und Gebundenheit von der erkenntnislogischen
Arbeit vollig ignoriert; Wissenschaft wird dabei (b) vorgéngig zu einem bloBBen Resultat

reduziert und (c) wird der Begriff von Wissenschaft noch einmal reduktiv aufgefasst,

131 Ebd., S. 60-61.

132 Ebd., S. 39.

133 Ebd., S. 86.

134 Ebd., S. 87.

135 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. I1L,2.
136 Ebd., S. 85.

247



indem er dem Paradigma mathematischer Naturwissenschaft und damit letztlich der
Mathematik unterworfen wird. Im folgenden werden diese drei Aspekte nacheinander
erlautert.

(a) "Soweit sie [i.e. die transszendentale Methode] auf geschichtlich thatsdchliche
Ergebnisse der Wissenschaft ihre Folgerungen aufbaut, soweit ist sie eben auch durch
diese Ergebnisse bedingt.”"’ Fiir Scheler steht die von der Erkenntniskritik pritendierte
Uberzeitlichkeit ihrer theoretischen Entwiirfe zur Disposition, indem sie die
“Forschung” per Faktum auf “einen geschichtlichen Zustand bestimmter
Einzeldisziplinen” festschreibt, die unabdingbare historische Gebundenheit des
Bezugsdatums aber ignoriert.”*® Angetreten, der historischen Relativitit durch rein
systematische Arbeit entgegenzuwirken — wie das zuletzt in Cohens Ausfithrungen zur

B9 trigt die

Methodologie der Philosophiegeschichtsschreibung zum Ausdruck kam —,
erkenntnistheoretische Systematik selbst das Mal des Relativen. Wahrheit ist und bleibt,
so konnte man den Gehalt von Schelers Uberlegungen resiimieren, eine Tochter von
Zeit und Kultur. Diese historische Bedingtheit ihres Faktums kann die “transszendentale
Methode” nicht reflektieren, da sie auf Fragen bloer GesetzmiBigkeit und
Geltungsfragen gerichtet ist. [hr Verfahren besteht hierbei darin, die zur Anwendung
kommenden synthetischen Urteile einer systematisch-regressiven Analyse zu
unterziehen. Nun ist Scheler klar, dass diese Kritik nicht die intrinsischen Verhiltnisse

149 Doch sie zielt auch

logischer Gebilde und ihrer Geltungs- wie Wahrheitsfragen trifft.
auf etwas anderes, ndmlich auf den Universalititsanspruch der so gewonnenen
Erkenntnislogiken und auf die Frage nach deren Relevanz: ”Es handelt sich um die
sachliche Frage, ob jene Erkenntnisprinzipien in der That als Prinzipien aller mdglichen
Erfahrung, soweit wir sie geschichtlich kennen, gelten diirfen [Hervorh. HKO].”'*' Die
vollige Ausblendung der historischen und kulturellen Bedingtheit der Grundbegriffe
fiihrt zu einem radikalen faktischen Relativismus der durch sie konstituierten Theorien,
so das Argument Schelers; letztere werden historisch wie kulturell regionalisiert, ihr
Explikationspotential bezieht sich nur auf eine bestimmte Zeit und einen Ort.
Untersucht man beispielsweise, so fiihrt Scheler aus, den Stand der Wissenschaft zu

Demokrits Zeiten, als eine den Korpern innewohnende Fallkraft angenommen wurde, so

erhdlt man eben andere “Prinzipien der Wissenschaft” als zur Zeit Kants. In der

137 Ebd., S. 57, von Cassirer zitiert auf Bl. 1r.

138 Ebd., S. 71, von Cassirer zitiert auf Bl. 2r.

139 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. I1L,2.

140 Vgl. hierzu Lauth: Die absolute Ungeschichtlichkeit der Wahrheit, 1966.

141 Scheler: Die transszendentale und die psychologische Methode, S. 73, von Cassirer zitiert auf Bl.
2r.

248



Festschreibung von Erkenntnistheorie auf die Errungenschaften der Kantischen Kritik,
wie immer diese in der “Erkenntnisskritik” transformiert sein mogen, und deren
Bindung an die Wissenschaft vom Stande Newtons, wie Cohen sie noch iiber die zweite
Auflage von Kants Theorie der Erfahrung hinaus geradezu dekretiert hatte, werden die
durch sie zugrundegelegten Grundbegriffe gerade wegen dieser Ahistorizitit wertlos,
sobald andere, historisch weiter zuriickliegende oder aus einem anderen kulturellen
Kontext stammende Facta durch sie erfasst werden sollen. ”Wie ist es z. B. denkbar”, so
fiihrt Scheler aus, “dass die wundersiichtige Zeit des untergehenden R&merreiches
Erfahrungen gemacht hitte, deren Moglichkeit a priori in dem Begriffe einer
gesetzmdssigen Succession von Erscheinungen gelegen gewesen wire? Mit viel mehr
Recht diirfte man sagen, dass der Begriff, welcher die Erfahrungen jener Menschen
ermoglichte, der Begriff einer Aufeinanderfolge ganz individueller, chaotisch-

. . + 99142
unzusammenhédngender Erscheinungen gewesen sei.”

Es ist die vollige Abstraktheit
und Fruchtlosigkeit, die Scheler der vom wissenschaftlich giiltigen Paradigma ihrer
Gegenwart aus rekonstruierenden “transszendentalen Methode” vorwirft. Deutlich wird
hierbei, dass Scheler eine andere Art der historischen Rekonstruktion anstrebt: die
Rekonstruktion von historischen Grundbegriffen oder a priorischen Prinzipien aus dem
Wissensbegriff einer bestimmten Zeit und Kultur, nicht aus dem Wissensparadigma der
Gegenwart: "Nur so lange uns die geschichtliche Arbeit nicht die wesenhaften
Unterschiede in dem, was die Menschen zu verschiedenen Zeiten ihre ,Erfahrung’
nannten, gezeigt hatte, durfte jenes stolze Wort von den ,Prinzipien aller moglichen
Erfahrung’ ausgesprochen werden.”'*

(b) Uber dieses Defizit der Abstraktion von der geschichtlichen und kulturellen
Gebundenheit des Faktums und der daraus resultierenden Unfruchtbarkeit der
“transszendentalen Methode” hinaus zielt Schelers Kritik aber auf einen noch
fundamentaleren Sachverhalt. Bereits die Rede vom “Factum” enthilt eine in doppelter
Hinsicht problematische Reduktion. Denn im Begriff des Factums” wird vorausgesetzt,
dass es sich um ein Resultat, ein Abgeschlossenes und Fertiges handelt. Indem die
»transszendentale Methode™ die Grundbegriffe der Wissenschaft von diesem Resultat
her regressiv analysiert, wird Scheler zufolge das Verstehen der Realitidt von

Wissenschaft unmdéglich. ”Die transszendentale Methode endlich”, so fiihrt er aus,

hielt sich nur mehr an die als wahr giiltigen Ergebnisse selbst, ohne auf den wirklichen

142 Ebd.
143 Ebd., bei Cassirer Bl. 2r.

249



Prozess, der zu ihnen fiihrte, Riicksicht zu nehmen.”'* Richtet sich das
Erkenntnisinteresse auf die wissenschaftliche Praxis, so werden eben die von Scheler so

145
Zwar

genannten “wirklichen Prozess[e]” thematisch, nicht ldnger deren Resultat.
reflektiert Scheler die Vorgingigkeit dieser Prozesse gegeniiber den Resultaten nicht
ausdriicklich, doch fithren seine Uberlegungen zu einer Verschiebung innerhalb des
apriorischen Referenten der erkenntnistheoretischen Reflexion. Jener wére nunmehr im
prozessualen Moment der wissenschaftlichen Arbeit zu suchen. Wissenschaftliche
Praxis oder der “wirkliche Prozess” wissenschaftlicher Arbeit ist das Paradigma von
Schelers Kritik. Die Reduktion des wissenschaftlichen Erkenntnisprozesses zum
“”Factum” wird aber auch deshalb problematisch, weil einerseits die “wirklich
historisch” nachweisbaren Griinde, die zum Ergebnis fiihrten, wegen deren Historizitét
keinen Erkenntnisgegenstand fiir die “transszendentale Methode” bilden, diese aber in
der erkenntnislogischen Rekonstruktion der den historischen Griinden innewohnenden
Prinzipien insofern redundant verfahrt, als sie analytisch bloB “ein objektiv-logisches a
priori” erschlieBt: ”Die transszendentale Methode verdoppelt den Erkenntnisprozess in
ganz unndtiger Weise. So weit die Prinzipien in den geschichtlichen Denkern
thatsdchlich wirksam waren, sind sie psychologisch, soweit sie bloss objektiv-logisch
ihrem System vorangehen sollen, sind sie unwirksam und iiberfliissig.”"*°

Wenn die “transszendentale Methode” die vorgingige prozessuale Realitdt ihres
“Factums” aus dem Blick verliert, so hat das Scheler zufolge weitreichende Folgen.
Zum einen bedingt die Isolierung und Verabsolutierung des “Factums”, dass auch
dessen Wechselbezug mit der tatsdchlichen wissenschaftlichen Arbeit unberiicksichtigt
bleibt, wie Scheler unter Anspielung auf eine Stelle aus Cohens Kants Begriff der Ethik
ausfiihrt: ”Wir hatten aber noch nicht beriicksichtigt, dass auch diese ,Ergebnisse’ im
Fortgang der Wissenschaft wiederum zu lebendigen Gliedern des Prozesses werden,
dass sie fertig und abgeschlossen im Grunde nur in Form von toten gedruckten Biichern
sind. Damit erweist sich der Begriff des ,Ergebnisses’ selbst als relativ.”'*’ Der Zusatz
zum Zitat aus Cohen, die ’gedruckte[n] Biicher” seien “’tot”, verweist auf die Lebens-
Metaphorik, mit der Prozesse des Geistes und der Kultur — und um solche handelt es
sich auch im Falle von Wissenschaftsprozessen — in der Kulturphilosophie Euckens
konnotiert sind: ”So fertig und geschlossen sind jene Ergebnisse nicht, sofern sie von

dem lebendigen Prozess getragen werden, sondern sofern sie aus ihm herausgetreten

144 Ebd., S. 58.

145 Ebd.

146 Ebd., S. 58-59, von Cassirer zitiert auf Bl. 2v.
147 Ebd., S. 58.

250



sind, als ein Niederschlag dieses Prozesses.”'*® Grundlage dieser Uberlegungen
Schelers ist Euckens Begriff von Kultur als eines Wirkungs- und
Geschehenszusammenhangs. Scheler erhebt aber nicht nur den tatsdchlichen Prozess der
Wissenschaft zum Paradigma seiner Darstellung, er sucht auch das “Factum” qua
Resultat wieder in diesen Prozess aufzuldsen, um so den Bedingungen der realen Arbeit
der Wissenschaften nahezukommen. Die Verabsolutierung und Entdynamisierung des
”Factums” kommt einer Art von Verdinglichung gleich, die nicht nur den Resultaten der
wissenschaftlichen Arbeit in deren historisch-kulturellen Wechselbeziehungen
unangemessen ist, sie bedeutet auch eine Beschrinkung der wissenschaftstheoretischen
und —geschichtlichen Arbeit der Vernunft: ”Es miisste sich schon hier zeigen, dass eine
Festigung der Vernunft durch ihre Arbeit zugleich eine Befestigung an ihrer Arbeit und
damit ein Hindernis des Fortschritts zu neuer Arbeit wire.”'*

(c) Fiir sehr viel problematischer hélt Scheler die ausschlieBliche Orientierung der
“transszendentalen Methode” am Paradigma mathematischer Naturwissenschaft: ”"Weit
gefdhrlicher aber wird der Anspruch auf Kritik der auf unserer Methode [i.e. der
transszendentalen Methode] begriindeten Erkenntnistheorie, wenn es sich nicht um
Disziplinen handelt, auf deren Ergebnisse die Prinzipien der Erkenntnis hin reduktiv
erschlossen sind, sondern um andere Disziplinen, die sich entweder gar nicht oder nur
teilweise durch FEinfliisse seitens der neueren, mathematischen Naturwissenschaft

150 . ) . .. ) . )
” Damit meint Scheler indessen zunidchst noch nicht einmal die

bestimmt finden.
historischen oder philologischen Disziplinen, sondern die empirischen Wissenschaften
von der Natur: “Beschreibende Naturwissenschaften wie z. B. die Geographie,
vorwiegend klassifizirende wie Botanik und Zoologie hétten nach dem Begriffe von
,Wissenschaft’, den jene Methode[i.e. die transszendentale] ihren Erérterungen zu

>3 Dieser Hinweis auf

Grunde legt, gar keinen Anspruch, ,wissenschaftlich’ zu sein.
die ”Einseitigkeit des wissenschaftlichen Weltbildes” einer solcherart verfassten
Theorie trifft die ”Erkenntnisskritik” Cohens, der ,,nur so viel Wissenschaft® anerkennt,

als Mathematik in ihr enthalten ist.'>

Mathematische GesetzmaiBigkeit, eine an die
Gesetze der Mechanik angelehnte Homogenitit und Gleichformigkeit kommt den

Deskriptionen von Verldufen und Zusammenhingen innerhalb dieser empirischen

148 Eucken: Prolegomena zu Forschungen {iber die Einheit des Geistesleben in Bewusstsein und
That der Menschheit, 1885, S. 43; zitiert bei Scheler: Die transszendentale und die psychologische
Methode, S. 67.

149 Ebd., S. 67, bei Cassirer Bl. 1v.

150 Ebd., S. 67.

151 Ebd.

152 Kant: Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft, 2. Aufl., 1757, S. X-XI.

251



Naturwissenschaften nicht zu. Den “geschichtlichen Wissenschaften” gegeniiber freilich
erleide “der kritische Anspruch der transszendentalen Methode in ihrer historischen
Gestalt am  eklatantesten  Schiffbruch”.'™  Dabei  steht nach  dem
transzendentalphilosophischen MaBstab nicht nur deren Status als Wissenschaft zur
Disposition. Vielmehr fiihrt die Auffassung der transszendentalen Methode” von der
Realitdt als eines ausschlieBlich kausalen Zusammenhangs von Erscheinungen dazu,
dass die Wirklichkeit geschichtlicher Gegenstinde und Zusammenhédnge noch nicht
einmal erfasst werden kann: ”Denn so gewiss nach dem Ergebnis der transszendentalen
Methode nur das kausale Verhéltnis zweier Erscheinungen auch gegenstindliche
Succession verbiirgt, so gewiss ist der Schluss von dem Bewirktsein einer Thatsache
durch die andere auf ihre zeitliche Succession in den Geschichtswissenschaften iiberaus

134 Fine solche an mathematisch-

selten”, wie Scheler nicht ohne Schirfe vermerkt.
naturwissenschaftlicher Kausalitit orientierte Auffassung wire “fiir alle Geschichte
schlechthin t6tlich.” Dabei wiirde die geschichtliche Realitdt nicht erst dann verfehlt,
wenn es an das Verstindnis historischer Abfolgen und Wirkungszusammenhénge ginge,
sondern bereits bei der bloBen Erfassung und Deskription der diesen Zusammenhédngen
zugrundeliegenden Elemente oder Protagonisten: “Denn dass die Wirklichkeit der
geschichtlichen Personen, Vorgénge, Thaten festgestellt werden kann, ehe sie sich als
Glieder eines gesetzmissigen Zusammenhangs erweisen, ist auch Vorbedingung zur
Erreichung” der Ziele der Geschichtswissenschaft.'>

Scheler klagt hiermit nicht nur die notwendige und vollstindige Verfehlung der
Dimension des Historischen vom Standpunkt der “transszendentalen Methode” aus ein.
Wenn Cohen mit seinen Reflexionen zum Verhéltnis von philosophischer Systematik
und Philosophiegeschichtsschreibung in der Einleitung zu Langes Geschichte des
Materialismus von 1902 selbst einrdumt, dass diese Dimension fiir den Philosophen der
Logik der reinen Erkenntnis zumindest co-thematisch ist, so dirfte das eine
Reaktionsbildung auf und Konzession an Schelers Kritik sein. Scheler geht hierin sehr
viel weiter, als Cohens schwache Entgegnung ahnen 148t, denn er beklagt insbesondere
die Verfehlung der konkreten historisch-kulturellen Phdnomene in ihrer prozessualen
Verfasstheit. Dazu gehoren gerade auch die Phidnomene der Wissenschafts- und
Philosophiegeschichte, ja sie fungieren in der Schrift iiber Die psychologische und die

transstendentale Methode geradezu als Exempel par excellence fiir die Blindheit der in

Frage stehenden Methode. All diese Defizite wiren nur zu korrigieren, wenn statt dieser

153 Ebd., S. 67-68.
154 Ebd., S. 68-69.
155 Ebd., S. 69.

252



reduktiven Bezugnahme ein Pluralismus der Wissenschaften und Methoden etabliert,
im eigentlichen Sinne des Trendelenburg-Schiilers formuliert, als der Scheler hier durch
seinen engen Anschluss an Eucken auftritt: wiedergewonnen werden kénnte.'>® Doch
Scheler geht es um weitaus mehr; die Verfehlung der Dimension von Geschichte und
Kultur ebenso wie die Zerstorung des wissenschaftlichen Pluralismus ist fiir ihn nur
Folgelast des umfassenden Reduktionismus der “transszendentalen Methode”. Seinen
zentralen Ausdruck findet der Reduktionismus in der Zugrundelegung des
mathematisch-naturwissenschaftlichen Paradigmas. "’ Nicht nur die
”Ungeschichtlichkeit der philosophischen Methode” liegt ”in der methodologischen
Alleinherrschaft der Mathematik” begriindet, sondern auch alle weiteren erwéhnten
Defizite, so 148t sich Schelers Position resiimieren.

Befragt man Die transszendentale und die psychologische Methode nach
Therapievorschligen am Ende dieser umfassenden Diagnose einer Krise, so erhédlt man
keine eindeutige Antwort, denn die negativ-kritischen Befunde des Buches dominieren,
deren theoretische Grundlage bleibt aber weitgehend implizit — wohl aber finden sich
Hinweise auf die Basis einer mdglichen Antwort, wenn Scheler ausfiihrt: ”Soweit also
die reduktive Methode iiberhaupt berechtigt ist, hat sie nicht nur nach der logischen,
sondern nach der realen Moglichkeit der Erkenntnis zu fragen und demgemiss zu
sehen, wie in den lebendigen Personlichkeiten der Denker auf dem Hintergrund ihrer
geschichtlich bestimmten Kultur ihre Leistungen moglich gewesen sind.”'*® Dass
Cassirer in seinem spiten Geschichtsmanuskript von 1936 genau diesen Standpunkt
vertreten wird, sei hier nur zur Orientierung in der Gesamtanlage der vorliegenden

Arbeit antizipiert und tut nichts zur konkreten Argumentation auf dem Stand von 1906

156 Vgl. Dathe: ,,Mit der Fackel Trendelenburgs in der Hand”, S. 105-122.

157 Ebd., S. 97: ,,Wird aber einmal thatsachlich die mathematische Naturwissenschaft als Grundlage
des reduktiven Verfahrens genommen, um durch die Frage, wie sie moglich war, einen Aufschluss liber
das Wesen unseres Geistes zu erreichen, so liegt schon in der Wahl dieses Ausgangspunktes eine sehr
bestimmte Behauptung iiber die Bedeutung dieses geistigen Arbeitskomplexes im Ganzen der
Geistesarbeit, eine Behauptung, die (worauf es ankommt) im weitren Verlaufe der philosophischen Arbeit
iberhaupt nicht mehr zur kritischen Diskussion gelangt. Es liegt in der Wahl gerade dieses
Ausgangspunktes die geheime und unbewiesene Behauptung inbegriffen, dass die Form der Funktionen
unseres Erkenntnisvermdgens durch die Frage nach der Moglichkeit gerade dieser objektiven
Erkenntnisleistung am zweckmassigsten zu studiren sei, und nicht nur am zweckmassigsten, sondern, was
noch mehr ist, auch umfassend [...]. Ist aber einmal diese Festlegung erst vollzogen, so tritt die ungeheuer
weitgreifende Negation, welche in der scheinbar so wenig verpflichtenden Zugrundelegung dieses
Ausgangspunktes lag, erst in voller Deutlichkeit hervor.”

158 Ebd., S. 115. Die theoretische Basis seiner Ausfiihrungen présentiert Scheler erst auf den letzten,
Abschluss und Thesen tiberschriebenen Seiten des Buches, vgl. ebd., S. 179-181, weitere Ausfithrungen
zur Grundlegung seiner Kritik bleiben implizit und begleiten die kritischen AuBerungen, wie im obigen
Zitat, nur punktuell. Modellhaft realisiert erscheinen Schelers rein theoretische AuBerungen zu einer
rekonstruktiven Wissenschaftsgeschichte im kulturphilosophischen Kontext in den Arbeiten Lorraine
Dastons, vgl. beispielsweise ihre zusammen mit Peter Galison erarbeiteten Untersuchungen zur
Herausbildung des naturwissenschaftlichen Objektivitdtskonzeptes in dies.: The Image of Objectivity, in:
Representations 40 (1992), S. 81-128, sowie dies.: Objektivitit, 2007.

253



dazu. Anders verhilt es sich mit dem, was Scheler aus dieser Forderung ableitet, wenn
es heifit: ”’Ist es aber einmal anerkannt [...], dass uns das Erkenntnisvermdgen nicht im
Sinne eines festen Datums ,gegeben’ ist, dass wir vielmehr seinen Inhalt erst aus seinen
Leistungen zu entziffern haben, so wird es zu unserer Aufgabe, aus der gesamten Breite
der wissenschaftlichen Arbeit heraus, nicht aber aus einem blossen Ausschnitt dieser
Arbeit die  Grundfunktionen  desselben [des  Erkenntnisvermodgens] zu

. 159
bestimmen.”

Damit erinnert Die transszendentale und die psychologische Methode an
das Grundmotiv, das den Riickgang jeglicher Untersuchung zur menschlichen
Erkenntnis auf wissenschaftliche und kulturelle Leistungen leitet und mahnt
hinsichtlichdieser Hermeneutik einer Analyse des Erkenntnisvermdgens dazu, das
Ganze im Blick zu behalten und dieses nicht einem reduktiven Zugang zu opfern. Wenn
Scheler freilich einen Pluralismus von Wissenschaften zur faktischen Basis der
Entzifferungsarbeit macht und dabei nicht-reduktiv verfahren will, dann kann die
Losung dieser Aufgabe nur in der Annahme nicht eines apriorischen Faktums oder
Typus von Faktum liegen, sondern mehrerer Typen zugrundegelegter Fakta, und das
heilt in der Konsequenz nichts anderes als: es war die Pluralisierung des “Factums der
Wissenschaft” zum Faktum jeweiliger Wissenschaften oder Wissenschaftstypen zu
vollziehen. Einen Schritt in diese Richtung tat Cassirer in der FEinleitung zum
Erkenntnisproblem, und antwortete damit auch unausdriicklich auf Schelers schwer

abzuweisende Kritik. Das folgende Kapitel wird verschiedene Aspekte von Cassirers

Antwort skizzieren.

159 Ebd., S. 139.
254



5. Das “Faktum der Wissenschaft” als sich geschichtlich entwickelndes —

Cassirers Antwort auf Schelers Kritik

Wie weiter oben angedeutet, sind die beiden Passagen der Einleitung, die Schelers
Kritik zuriickweisen, nichts weiter als das Oberflichenphdnomen einer untergriindig
sehr weitgehenden Auseinandersetzung Cassirers, die an den Scheler-Notizen des
Nachlasses ablesbar wird.'® In dieser Tiefenstruktur ist die Erschiitterung, die Schelers
Angriff ausloste, noch spiirbar. Die Aufeinanderfolge der Blétter und die Genese der
Texteile der Notizen machen aber noch einen weiteren, fiir die vorliegende Arbeit ganz
entscheidenden Sachverhalt deutlich: die Reflexionen der Einleitung sind zentriert um
Cassirers Anti-Kritik, denn es finden sich Exzerpte, in denen Cassirer zunichst fiir ihn
wichtige Passagen aus Die transszendentale und die psychologische Methode notierte,
diese wurden sodann mit Marginalien, Kommentaren und Entgegnungen versehen;
daran schlieBen sich Blitter an, die auf Theoriemotive aus den Exzerpten und
Kommentaren bezogen sind und daraus nun, scheinbar ohne Referenz zum
Schelerschen Text, einen eigenen Ansatz entwerfen. Die Scheler-Notizen, so die These
zur Entstehungsgeschichte der Einleitung, bilden deren Keimzelle, um die herum
wurden ihre weiteren Ausfiihrungen gruppiert.'® Diese Vorstufen zeigen von der Seite
der philologischen Befunde her die Bedeutung von Cassirers nachgelassenen
Manuskripten, sogar Exzerpten, Notizen und Vorstufen, wenn die Genese des
gedruckten Textes zuriickverfolgt und auf Subtexte hin befragt werden soll. Denn der
publizierte Text verrdt von der eigentlichen Motivierung, die an seinem Anfang stand,
von der Besetzung, die seinen Theoremen zugrundeliegt, kaum noch etwas. Im
Spannungsverhéltnis von Scheler-Notizen und Scheler-Passagen im Buch werden die
dem gleichsam monolithischen Drucktext zugrundeliegenden und in der Textarbeit

iberarbeiteten und wegpolierten Auseinandersetzungen und Gemeinsamkeiten manifest

160 Es handelt sich hierbei um 5 beidseitig beschriebene Blatter (Bl. 1r-4v u. 5r/v) sowie 5 einseitig
beschriebene Zettel, die jeweils auf dem Rand mit ,,Sch[eler]” gekennzeichnet und zusammen mit einem
weitere, als Deckblatt dienenden und in groBer Schrift mit ,,Sch[eler]” gekennzeichneten Blatt zwischen
Bl. 3v. u. 4r eingelegt wurden; sie gehdrem dem Nachlass-Konvolut der ,,research notes” zur Einleitung
in den ersten Band des Erkenntnisproblems in der ersten Auflage an (Beinecke Rare Book and
Manuscript Library, Cassirer Gen. Mss. 98, box 2, folder 45). Das Konvolut umfasst insgesamt 19 Bl.
sowie mehrere eingelegte Zettel.

161 Die Disposition der Entwurfsskizze zur Einleitung auf Bl. 2r-7v. Die Ausfiihrungen iiber ,,Das
Faktum der Wissenschaft etc. Polemik gegen Scheler”, wie es dort auf Bl. 6r heif3t, gehéren der Sache
nach in den ,,Verh[dltnis] der krit[ischen] Methode zur Geschichte” iiberschriebenen Abschnitt f); sie
bestanden aber offenbar schon unabhéngig von der Disposition, deshalb verweist Cassirer auf Bl. 6r nur
auf sie.

255



und greifbar, wird der monumenthafte Drucktext in die Diskussionsprozesse und
Formationen riickiibersetzt, die ihn hervorgebracht haben.'®

In der Einleitung zum Erkenntnisproblem antwortet Cassirer auf Schelers Kritik
mit dem Versuch der Erweiterung der “transscendentalen Methode” hin zum Ansatz
einer transzendentalen Historik. Das ist die tibergreifende These der folgenden Kapitel.
Die historische Darstellung der ersten beiden Bénde des Erkenntnisproblems ist in
dieser Perspektive als eine Art von Erweis zu lesen, dass die “transscendentale
Methode” eben nicht die Dimension des Historischen verfehlt, sondern im Gegenteil
diese erst erschlieBt. Die Einleitung setzt dem in der Darstellung Durchgefiihrten die
methodologische Reflexion dieses Sachverhaltes zur Seite und erdffnet so liberhaupt
erst diese Lesart. Im folgenden werden die grundlegenden Begriffe und Denkfiguren des
Ansatzes zu einer transzendentalen Historik aus ihren ersten Formationen, der
Auseinandersetzung Cassirers mit der Kritik Schelers, rekonstruiert.

Cassirers Auseinandersetzung mit Scheler bezieht sich auf das Zentrum von
dessen Kritik, den Szientismus der “transszendentalen Methode”, und konkretisiert
diesen in dreifacher Weise: (1) als Kritik am “Factum der Wissenschaft” als einem
verdinglichten, starren und unhistorischen Bestand, (2) als Kritik an der
ausschlieBlichen Bezugnahme der “Methode” auf Mathematik und mathematische
Naturwissenschaft und (3) als Kritik an der Ungeschichtlichkeit der transszendentalen
Methode”. Alle drei Aspekte hingen eng miteinander zusammen. Cassirers Entgegnung
wird unausgesprochen zu einer Antwort auf das Leitmotiv von Schelers negativer
Theorie der “transszendentalen Methode”, deren prinzipiellen und allumfassenden
Reduktionismus. Indem der Verfasser des Erkenntnisproblems den Vorwurf des
Reduktionismus implizit durch Transformation und Erweiterung der Methode auflésen
will, vollzieht er selbst eine erste Abkehr vom Reduktionismus, obwohl er vom Boden
der "Methode” aus argumentiert und Abwehr der Kritik intendiert. Diese historische
These, die auf einen paradoxen Prozess in der Theoriebildung Cassirers hinweisen will,
einen Prozess, der sich gleichsam in dessen Riicken vollzieht, leitet die gesamten

Uberlegungen zum Erkenntnisproblem und seinen Vorstufen. Transzendentale Historik

162 Dafiir ist das Verhéltnis von Scheler-Notizen, Kommentaren und daraus entstehenden eigenen
Entwiirfen im Verhéltnis zur Einleitung des Erkenntnisproblems selbstverstiandlich nur ein Beispiel;
dieser Sachverhalt wird in anderer Weise bei der spateren Diskussion des Geschichtsmanuskriptes von
1936 greifbar oder beispielsweise bei der Edition der Vorstufen zum Essay on Man, vgl. Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 6: Vorlesungen und Studien zur philosophischen
Anthropologie, hrsg. v. Hartung u. Kopp-Oberstebrink unter Mitwirkung v. Fachndrich, 2005. Dieser
Exemplaritdt wegen greifen die Bemerkungen zum Verhéltnis von Vorstufen zu publiziertem Text im
Falle Cassirers iiber die Einmaligkeit des jeweiligen Befundes hinaus und haben allgemeinere Bedeutung
fiir sein Werk.

256



ist das Resultat dieser komplexen Theoriegeschichte, Kontinuitit und Geschichte sind
deren theoretischen Leitmotive.

(1) Dass das Faktum der Wissenschaft nicht als starres und ungeschichtliches
Gebilde zu verstehen sei, das gesteht Cassirer von vorneherein zu: ”Das Faktum der
Wissenschaft ist seiner Natur nach ein geschichtlich sich entwickelndes Faktum”.'®
Dieses Zugestidndnis an die Kritik Schelers bildet das Leittheorem der Einleitung ins
Erkenntnisproblem und erhebt den Begriff der Geschichte von vornherein zum
Grundbegriff.'** Was im Kontext von Die transszendentale und die psychologische
Methode als Konzession an Scheler erscheint, das zeugt im Zusammenhang der
innerschulischen Konstellation vom offenkundigen, engen Anschluss an einen der
Marburger Grundtexte fiir Cassirer, Cohens Ausfiihrungen in der Einleitung mit
kritischem Nachtrag zu Langes Geschichte des Materialismus, in denen jener erstmals
das Verhdltniss der Logik zur Physik iber den Ansatz einer geschichtlichen
Entwicklung mathematischer Naturwissenschaft zu kldren suchte.'® Freilich erweist
sich Cassirers Referenz ihrerseits als Interpretations- und Transformationsleistung, denn
Cohens wirrer, theoretisch kaum reflektierter Text verlegt die Verhidltnisbestimmung
von Erkenntnislogik und mathematischer Naturwissenschaft ausschlieBlich in die
Schicht der historischen Darstellung und verzichtet weitgehend auf theoretische oder
methodologische Thematisierung des Verhiltnisses. Die Griinde dafiir liegen auf der
Hand: Cohen verfiigte iiber keinen theoriefdhigen Begriff von Geschichte und iiber
keine Theorie, auf deren Basis Geschichte als Erkenntnis hétte thematisch werden
konnen.'*® Diese Thematisierung leisten die Einleitung ins Erkenntnisproblem und die
in dieser aufgegangenen Scheler-Notizen.'®’

Die Frage nach den Folgen der Grundentscheidung, das “Faktum der
Wissenschaft” als “geschichtlich sich entwickelndes” zu verstehen, verweist auf weitere
Bestimmungen der zugrundelegten Auffassung von Geschichte. Das “Objekt” der
”Methode Kants”, der transzendentalen Methode also, sei deshalb ein durchaus

Lebendiges, nach innerl[ichen] Principien Fortschreitendes”, und als Konsequenz diirfe

163 Scheler-Notizen, [Zettel 3].

164 Cassirer: Einleitung, S. 19: ,,Dass das ,Faktum* der Wissenschaft seiner Natur nach ein
geschichtlich sich entwickelndes Faktum ist, darf und soll ihr [i.e. der transscendentalen Methode] [...]
bestindig gegenwartig bleiben.”

165 Vgl. Cohen: Einleitung, in: Lange: Geschichte des Materialismus, 2. Buch, 5. Aufl, 1896, S.
XVII-L, in zweiter Auflage findet sich das Das Verhdltniss der Logik zur Physik iiberschrieben Kapitel in
der 7. Aufl. von 1902 wieder, nun freilich nicht mehr als erstes, sondern als drittes Kapitel, vgl. ebd., S.
473-507; in der 7. Aufl. wird die Einleitung von dem neu hinzugekommenen Kapitel Das Verhdltnis der
Philosophie zu ihrer Geschichte eroffnet. Beide Kapitel stellen Referenztexte fiir den Cassirer des
Erkenntnisproblems dar.

166 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. 11,3.

167 Die Griinde dafiir liegen auf der Hand und wurden bereits in Kap. I11,2 ausgefiihrt.

257



“die Methode Kants nicht linger der ,Starrheit”” angeklagt werden.'®® In dieser
Bemerkung liegt eine Ubertragung Cassirers, denn der “Starrheit” klagte Scheler
keineswegs in erster Linie das Kantische transzendentalphilosophische Unternehmen
an, sondern die aus diesem abgeleitete sogenannte “transszendentale Methode”
neukantischer Provenienz, insbesondere in ihrer Cohenschen Ausprigung. In anderen
Worten: Cassirer versteht die Ausfithrungen in der Einleitung mit kritischem Nachtrag
zu Lange als Aufbrechen der statischen Konzeption des “Factums” und meint deshalb,
auf dem Stand, den Cohens Darstellung von 1896 erreicht hatte, seien dessen
Ausfithrungen nicht ldnger der Starrheit” zu bezichtigen. Die Bestimmung des
Gegenstandes der Geschichte als eines “Lebendigen” gehorte fiir Cassirer fortan zu
deren Definition, doch darauf kommt es im vorliegenden Zusammenhang zunichst nicht
an. Entscheidend ist vielmehr die daran anschlieBende Charakterisierung des lebendigen
”geschichtlich sich entwickelnden Faktums” als eines, das nach “innerlichen Prinzipien”
fortschreitet. Dabei sind beide Momente konstitutiv, das des Fortschreitens, die
Dynamisierung des “Faktums”, und das der Leitung dieses Fortschritts durch
immanente “Prinzipien”. Letzteres klingt zwar nach der Annahme eines gesetzméfigen
Ganges des Verlaufs der Geschichte, doch so weit geht Cassirer an dieser Stelle und
auch sonst nicht. Im Kontext der weiteren Blétter zu Scheler riickt indessen ein anderer
Begriff in den Mittelpunkt des Interesses, die conditio sine qua non gesetzmafiger
Zusammenhédnge: der Begriff der Kontinuitdt. Er wird zum zentralen Begriff, mit dem
Cassirer dem Angriff Schelers begegnet.

Auf der Basis dieser dynamisierten Interpretation des Faktums wird selbst dessen
statische Bestimmung als eines historischen Bestandes oder Resultates unproblematisch.
Statisches Faktum und zugrundeliegende Prozessualitdt werden von Cassirer korrelativ
aufeinander bezogen. Wirft Scheler der transzendentalen Methode vor, sich nur an die
“giiltigen Ergebnisse selbst” zu halten, ohne den “wirklichen Prozess, der zu ihnen
fiihrte”, zu beriicksichtigen, so hélt Cassirer dem entgegen, der ’Process” sei “objektiv
logisch in dem Ergebnis erhalten u[nd] bewahrt’.'®® Was klingt, als lige eine Art
dialektischer Bestimmung zugrunde, wird von Cassirer lediglich unter Zugrundelegung
des Begriffs von Kontinuitit gedacht — letztere nimmt in den Denkskizzen der Scheler-
Notizen einen gleichsam axiomatischen Rang ein: "Wire dies nicht der Fall [i.e. die

Erhaltung des Prozesses im Resultat], dann bestinde keinerlei echte geschichtl[iche]

168 Scheler-Notizen, [Zettel 3].
169 Scheler-Notizen, Bl. 1r, bei Scheler: Die transszendentale und die psychologische Methode, S.
58.

258



Continuitit.”'” Die notwendige Voraussetzung historischer Kontinuitit gewéhrleistet
also erst die von Cassirer erstrebte Korrelation vom Faktum als Resultat und Faktum als
vorgéingigem historischem Prozess.

Wenngleich das “Faktum der Wissenschaft” von Cassirer ganz fraglos als ein
historisches verstanden wird, dessen innere Verfasstheit im folgenden weiter
aufzukldren ist, so hélt er doch an einer grundlegenden Bestimmung philosophischer
Wissenschaftsgeschichtsschreibung fest, wie sie auch in Cohens Uberlegungen zu den
Bedingungen “systematischer Geschichte” als Basis-Theorem auftrat:'”' ”Aber das eine
muss festgehalten werden: dass die erste grundlegende Orientierung von der Gegenwart
der Wiss[enschaft] ausgehen muss; diese giebt erst die Richtlinien der histor[ischen]
Betrachtung.”'” Auch wenn das “Faktum” prinzipiell als historisches zu rekonstruieren
ist, so hat diese Rekonstruktion unter der Perspektive einer gegenwirtigen
Problemstellung zu erfolgen. Anders ist in Cassirers Auffassung die Vergangenheit in
“historischer Betrachtung” nicht zu erschliefen. Den Ausgang von der ”Gegenwart der
Wissenschaft”, das hei3t: von einer gegenwirtigen Fragestellung aus, wendet Cassirer
gegen Scheler, wenn er unter Aufnahme des Euckenschen Terminus fiir "Kultur”, der
”Arbeitswelt”, feststellt: ”In der ,Arbeitswelt’ kann man sich nur heimisch machen,
durch Versenk[ung] in die Arbeit der wirkl[ichen] Wiss[enschaften]”, und mit letzterem
ist nichts anderes gemeint als die ’Orientierung” von der Wissenschaft der Gegenwart
aus.

Scheler sah an dieser Stelle die Gefahr einer Hemmung der menschlicher
Erkenntnisleistungen im Sinne einer Beschrinkung von deren Offenheit, wenn er die
Fragestellung von gegenwirtigen Problemen aus als Festschreibung der Vernunft auf
den Stand einer bestimmten Gegenwart ansah: ”Es miisste sich schon hier zeigen, dass
eine Festigung der Vernunft durch ihre Arbeit zugleich eine Befestigung an ihrer Arbeit
und damit ein Hindernis des Fortschritts zu neuer Arbeit wire.”'”” Diese Einwand nutzt
Cassirer, um seine Konzeption der Ausrichtung der historischen Betrachtung an der
Gegenwart ndher zu charakterisieren. Gemeint sei damit nur die Orientierung am
”Wissensbestand der Zeit”, der Zeit also, von der aus die Fragestellung an die
Vergangenheit erfolgt, nicht die Verabsolutierung einer konkreten Zeit und deren

Erhebung zum Malistab jeglicher Betrachtung. Durch den im Laufe der Geschichte sich

170 Scheler-Notizen, BI. 1r.

171 Vgl. die vorliegende Arbeit, III, 2.

172 Scheler-Notizen, BI. 1r.

173 Scheler: Die transszendentale und die psychologische Methode, S. 67, auch zitiert in den
Scheler-Notizen, BI. 1v.

259



verandernden Wissensbestand wird diese Perspektive auf die Vergangenheit
dynamisiert und bildet somit ’das variable Moment der Gesch[ichte]”. 17

(2) Das Faktum der Wissenschaft bedeutet immer das Faktum der einen
Wissenschaft. Der Singular im Wissenschaftsbegriff indiziert Reduktionismus und am
Leitbild einer Wissenschaft ausgerichtete Hierarchisierung der Wissenschaften. Das
wurde bereits im reduktiven Riickgang vom Faktum “von Wissenschaften” im Plural
zum Faktum der einen Wissenschaft, namlich der mathematischen Naturwissenschaft,
wie er sich im historischen Ubergang von Lange zu Cohen in der Ausformulierung der
“transscendentalen Methode” zeigte. Diese einseitige Orientierung der philosophischen
Wissenschaftsgeschichte war von Scheler verworfen und ihre Folgelasten umrissen
worden. Cassirer konzentriert seine Anti-Kritik auf drei Aspekte, die er im folgenden zu
konstitutiven Momenten seiner Historik transformiert. (a) Am Primat von Mathematik
und mathematischer Naturwissenschaft hilt Cassirer fest, der Szientismus scheint ihm
in dieser Epoche seiner philosophischen Arbeit als unverzichtbar. Er betrachtet die
mathematische Naturwissenschaft von ihrer Funktion fiir die Ordnung der
Wissenschaften her: die apodiktische Gewissheit mathematischer Aussagen soll alle
Rangordnung der Erkenntnisse iiberhaupt” etablieren und garantieren, sie bildet das
Apriori der Erkenntniskritik, denn alleine vom Primat der Mathematik her bestimme
sich deren ”Sinn”, wie Cassirer feststellt.'”” Doch Mathematik hierarchisiert und
dominiert als Ordnungsinstanz nicht nur die Ordnungen des Wissens, sie soll auch die
”obj[ektive] Ordnung der Erscheinungen” konstituieren — insofern fungiert sie als der
“unentbehrl[iche] ~ Faktor [..] fiir alles Naturerkennen”'’® (b) Dieses
erkenntnistheoretische Basistheorem iibertrdgt Cassirer im folgenden auch auf die
philosophische  Wissenschaftsgeschichtsschreibung, wenn er darauf verweist,
Wissenschaft diene als “giiltiges Beispiel aller Geschichte” und das von der
Wissenschaft ”als immanente[m] Vernunftfortschritt” her begriindet: “Hétten wir das
Beisp[iel] der Math[ematik] u[nd] m[athematischen] N[atur]w[issenschaft] nicht, so
wire der Gedanke des log[ischen] Fortschritts in der Gesch[ichte] ein schoner Traum —
Hier also scheint uns dies gegeben”.'”” Im iibertragenen Sinne findet die philosophische
Betrachtung der Geschichte ihr Apriori also im Faktum mathematischen und
mathematisch-naturwissenschaftlichen Erkenntnisfortschritts. Beide dienen als Modell

eines “immanenten Fortschritts” der Vernunft und als Paradigma jeglichen historischen

174 Ebd., BL 1v.

175 Scheler-Notizen, Bl. 4r/4v.
176 Ebd., [Zettel 4].

177 Ebd., [Zettel 2].

260



Verstehens. Auch die Historik selbst wird so dem Szientismus unterworfen. (c) Cassirer
erhebt nicht nur die “Wissenschaft” zum exemplarischen Modell fiir jegliche
Geschichtsschreibung, er wiederholt dieses Argumentationsmuster noch einmal
hinsichtlich des Begriffs von Kultur, indem er sie zum exemplum par excellence eines
Kulturphdnomens macht. Schelers Vorwurf, die “transszendentale Methode”
thematisiere keine Phidnomene der Kultur, will Cassirer parieren, indem er die
Mathematik als ”zu den geschichtl[ichen] Culturméchten” gehorig erklért. Begriindet
wird dies tliber die Konstruktion einer Verbindung von Mathematik und Ethik, die im
einzelnen nicht nachgewiesen wird und fiir die der Verfasser der Scheler-Notizen sich
auf die Pythagorder und Copernicus beruft. Auch hier bewegt Cassirer sich auf den von
Cohens Einleitung mit kritischem Nachtrag gelegten Spuren, und ebenso wenig wie
dieser findet er seines szientistischen Paradigmas von Erkenntnis wegen zu einer
Thematisierung des kulturellen Moments von Wissenschaft.

(3) Von der Erhebung von Mathematik und mathematischer Naturwissenschaft
zum Paradigma auch der Geschichtsforschung her betrachtet, wird eine weitere
grundlegende Bestimmung in den Scheler-Notizen verstdndlich, die weit iiber Cohens
Uberlegungen hinausreicht. Mit ihr will Cassirer den Schelerschen Vorwurf der
Ungeschichtlichkeit der ”transszendentalen Methode” endgiiltig aus der Welt schaffen —
er erhebt die Geschichte zu deren Leitorientierung: ”’In einem gewissen Sinne gilt, dass
nicht die Naturw[issenschaft,] sondern die Geschichte die festeste Stiitze des Idealismus
ist.” Dieser Gedanke erscheint zunéchst als bloBe Ableitung aus der historischen
Dynamisierung des “Faktums der Wissenschaft”. Bei néherer Betrachtung erweist er
sich aber als hochst folgenreich, wird damit doch ein Konkurrenztheorem zum
Marburger Leittheorem des “Factums der Wissenschaft” als dem ausschlieBlichen
Referenzdatum der “Erkenntnisskritik” eroffnet: Cassirer schafft hier die
Voraussetzungen zur Annahme eines historischen Apriori. Bereits der aus den Scheler-
Notizen hervorgehende Entwurf zur Einleitung ins Erkenntnisproblem wird diese
Konsequenz ausdriicklich ziehen. Doch damit nicht genug, denn mit der Einfiihrung
eines weiteren Apriori war der Weg zur Pluralisierung des Apriori unwiederruflich
beschritten. Nicht dass die Scheler-Notizen diese Konsequenz gezogen hitten, und auch
hierin erweisen sie sich als Keimzelle zur Einleitung ins Erkenntnisproblem, doch war
die Einfilhrung mindestens des Apriori der Geschichte die von Scheler
unausgesprochene Option zur Auflésung der Problemstellung von Die transszendentale
und die psychologische Methode. Festzuhalten bleibt, dass die Pluralisierung des

Apriori in der Reichweite von Die transszendentale und die psychologische Methode

261



lag, ohne dort explizit formuliert zu werden. Wollte man Schelers kritisches Programm
in eine philosophische Wissenschaftsgeschichte transformieren, so bildete dieser Schritt
eine unausweichliche Voraussetzung. Cassirers daran anschlieBende Entwiirfe ebenso
wie Einleitung, die aus diesen hervorgegangen ist, realisieren diese Option.

Fir das transformierte “Faktum der Wissenschaft” in seiner historisch-
prozessualisierten Gestalt, ”als geschichtlich sich entwickelndes”, ebenso wie fiir die
Analogbildung eines Faktum der Wissenschaftsgeschichte macht Cassirer eine
Voraussetzung, die eine Ubertragung aus der Natorpschen Erkenntnislogik und deren
Problematisierung der “Gegebenheit” des Erkenntnisgegenstandes bildet. Geschichte
”1st kein Feststehendes, kein Gegebenes”, heilit es in den Scheler-Notizen, ’sie ist das,
was wir aus ihr machen.”'’® Cassirers theoretische Miniatur erldutert auch diesen
Zusammenhang nicht ndher, doch ihr negativer Teil kann — wie im Falle von Natorps
immer neuen Versuchen, die Gegebenheit des Gegenstandes zu bestimmen — nur die
Abwehr der Annahme feststehender, dinglicher Gegebenheit meinen; ihr positiver, ’das,
was wir aus ihr machen”, verweist auf die Frage nach den Denkfunktionen, die den
Gegenstand der Geschichte hervorbringen, indem sie ihn objektivieren. In diese
Richtung zielt auch ein weiterer Hinweis Cassirers, wenn er erldutert, das “constante
[...] Moment der Gesch[ichte]” bestehe in gesetzlichen Verhéltnissen, Substanz, Zeit-
und Raumordnung — kurz gesagt: in den als Funktionen bestimmten Grundbegriffen des

179 . . . .
Damit deutet sich ein weiteres

Denkens, wie sie in Leibniz * System exponiert wurden.
Mal in Umrissen an, dass Cassirer eine transzendentale Theorie historischen Erkennens
intendierte, die die Bedingungen historischen Erkennens einerseits in “konstanten
Verhiltnissen” ihres Bezugsfaktums und andererseits in einem System von
Denkfunktionen suchte. Die Einleitung ins Erkenntnisproblem war freilich nicht der
Ort, um eine solche Historik zu entwickeln, und nicht zuletzt der oben umrissene
Szientismus und Reduktionismus hétten Cassirer ebenso wenig die theoretischen Mittel
zu einer solchen an die Hand gegeben wie die auf nicht-historische Erkenntnis
gerichteten Denkfunktionen — dazu sollte die Zeit offenbar erst 30 Jahre spéter, mit

Geschichtsmanuskript des Goteborger Exils, reif sein. Doch zumindest die

Programmatik einer transzendentalen Historik deutet sich hier bereits an.

178 Scheler-Notizen, [Zettel 1]; vgl. Cassirer: Einleitung, S. 16: ,,sie [i.e. die Geschichte] ist nur das,
was wir kraft gedanklicher Synthesen aus ihr machen.”

179 Ebd., Bl. 1v: ,,das constante u. das variable Moment der Gesch[ichte] — die Constanz
(Gesetzl[iche] Verh[altnisse] etc., Substanz[,] Zeit- u[nd] Raumordnung etc.,) eindeutig[.]”

262



6.  Hegel in der Einleitung zum Erkenntnisproblem
6.1 Textbefunde und —strategien in der Einleitung

Anders als im Falle Schelers weist der Text der Einleitung in Band 1 des
Erkenntnisproblems keine explizite und direkte Auseinandersetzung mit der Hegelschen
Philosophie auf. Hegel wird nur in einer einzigen Passage erwédhnt — diese Erwdhnung
ist freilich so kurios, dass sie einer kurzen Betrachtung bedarf. Denn Cassirer zitiert
nicht etwa aus Hegels Arbeiten oder paraphrasiert Sitze aus ithnen, nein, er verteidigt
Hegel gegen die Kritik Zellers. Der “regelmissige Gang und die organische Gliederung
der Geschichte”, so wird Zeller zitiert, sei ”kein apriorisches Postulat, sondern die Natur
der geschichtlichen Verhiltnisse”.'® Kritik an Zeller mochte innerhalb der Marburger
”Arbeitsgemeinschaft” opportun sein, doch die Verteidigung Hegels? Hegel war bei

1

Cassirers Lehrern eine Art philosophischer persona non grata,'®' eine Figur der

Abgrenzung gegen jegliche Art von spekulativem Idealismus und gegen spekulative
“Konstruktionen” zugunsten des Bezugs auf die mathematische Naturwissenschaft.'™
Doch Zeller tragt ein Interpretament in Hegel hinein, das transzendentalphilosophisch
depotenziert gelesen werden konnte, ohne den ganzen spekulativen Aufbau einer
Theorie des objektiven Geistes und ohne Dialektik: seine Rede vom apriorischen
Postulat” der Geschichte ist ohne Verluste in die Auffassung Kants zu iibersetzen, aller
philosophischen Betrachtung der Geschichte sei ein apriorischer “Leitfaden”
zugrundezulegen.'® Ein solcherart durch Zeller kantisch lesbarer Hegel erschien dem
Verfasser des Erkenntnisproblems schulintern offenbar zumutbar, seine Einfilhrung im
Zusammenhang der Zeller-Kritik war insofern ein strategischer Kunstgriff. Diese
indirekte Art, das — wie sich spéter zeigen wird — zentrale systematische Element der
Einleitung, das apriorische Postulat eines kontinuierlichen Ganges der Geschichte, auf
Hegel zuriickzufiihren, zeigt die problematische Situation einer positiven Hegel-

Rezeption, die die philosophische Konstellation der Marburger Schule fiir Cassirer mit

sich brachte. Cassirers Vorgehen war innerschulisch priazedenzlos.

180 Cassirer: Einleitung, S. 18, bei Zeller: Die Philosophie der Griechen, Bd. 1, 1, S. 16.

181 Explizite Bezugnahmen Cohens auf Hegel herausgearbeitet hat Holzhey: Hegel im
Neukantianismus. Maskerade und Diskurs, in: il cannocchiale 1/2 (1991), S. 9-28, hier: S. 17-27, sie sind
allesamt kritisch-ablehnend. Der Befund sieht fiir Natorp bis 1912 nicht anders aus.

182 Die Abgrenzung gegeniiber dem ,,spekulativen Idealismus” gehort Brelage zufolge zu den
Entstehungsbedingungen und konstitutiven Momenten des ,,Kritizismus”, vgl. ders.:
Transzendentalphilosophie und konkrete Subjektivitéit. Eine Studie zur Geschichte der Erkenntnistheorie
im 20. Jahrhundert, in: ders.: Studien zur Transzendentalphilosophie, 1965, S. 72-229, hier: S. 86: ,,Wo
jedoch der Kritizismus auf seine eigene Erkenntnis und nicht nur die der Einzelwissenschaften reflektiert,
wird die latente Berithrung mit dem spekulativen Idealismus (Hegel) offenkundig und die Abgrenzung
von ihm zu einem vitalen Interesse des Kritizismus.”

183 Kant: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht, Bd. 11, S. 49-50.

263



Der Verweis auf Hegel an so exponierter und spiter Stelle im Text des ersten
Teils macht aufmerksam und erfordert eine Neu-Lektiire vom Ende her. So erscheint
Hegel zumindest an weiteren Textpassagen der Einleitung latent pridsent zu sein:
beispielsweise wird am Anfang der Einleitung — der in Schritten und Stufen von der
“naiven Auffassung” wahrnehmenden Erkennens, {iber das ”Scheinen” und Meinen zur
Erkenntnis einer ”dinglichen Welt” und von dieser hinauffiihrt bis zur Einsicht, dass alle
objektiven Erkenntnisgestalten nur Gestaltungen des “Bewusstseins” sind — die
Einleitung zur Phdnomenologie des Geistes als textuelles Grundmuster deutlich
erkennbar.'®* Hinweise auf “das ,Absolute*”, dessen Erreichen in ”Synthesen” erhofft
werde, aber dort nicht zu finden sei,185 oder auf die ”Selbstentwicklung der ,Idee” und

den “Fortschritt des ,Weltgeistes"’186

geben sich bereits durch die Anfiihrungen als
historische Zitate, allerdings ohne Namensnennung, zu erkennen und gehoéren zu den
negativen Bezugnahmen.

Somit lautet der Befund zur Prisenz Hegels in der FEinleitung zum
Erkenntnisproblem: (1) der ausdriickliche, aber indirekte und zitatlose Verweis auf
Hegel wird iiberblendet durch die Zitation und Zuriickweisung Zellers; dieser Verweis
assoziiert aber das zentrale Theorem der Einleitung mit Hegel. (2) Als solche
gekennzeichnete historische Zitate bleiben anonym, sind aber als Hegelianismen
ubiquitdr und deshalb als solche leicht identifizierbar; in ihnen kommt durchgéngig eine
negative, kritisch-zuriickweisende Rezeption zum Ausdruck. (3) Einschreibungen von
hegelschen Textmustern und —strukturen in die Einleitung, wie Cassirer sie an deren
Anfang vollzieht, bleiben ungekennzeichnet, anonym und implizit; sie realisieren in
einer Art struktureller Mimesis des Mustertextes die vielleicht weitestgehende und
deshalb untergriindige Bezugnahme auf die Phdnomenologie. Alle diese Modi des
Hegel-Bezugs indizieren Hegels Prisenz — beinahe liee sich formulieren: Omnipréisenz
— in der Einleitung und deren innerschulisch-konstellatorische Brisanz. Cassirers

“Gewihrsmann” ist Hegel, so muss der Befund lauten.'®’

184 Cassirer: Das Erkenntnisproblem, S. 3-5.

185 Ebd., S. 6.

186 Ebd., S. 18.

187 Wenn Pliimacher: Die Einheit der Regel der Verdnderung. Zur Bedeutung der
Wissenschaftsrezeption fiir Cassirers Theorie des Wissens, in: dies. / Schiirmann (Hrsg.): Einheit des
Geistes, 1996, S. 113-140, hier: S. 118, bemerkt, ,,Cassirers Gewahrsmann ist nicht Hegel, sondern Felix
Klein”, so bezieht sie das thematisch zwar auf Relation und Relationalitdt und Band 1 der Philosophie der
symbolischen Formen und hat dabei wohl sogar die gute Absicht, iberzogene und vereinseitigende
Hegelianisierungen Cassirers, wie Verene: Kant, Hegel, and Cassirer. The Origins of the Philosophy of
Symbolic Forms, in: Journal of the History of Ideas 30 (1969), S. 33-46, sie vorexerziert hat,
zurlickzuweisen. Doch macht sich hier eine Interpretationsstrategie geltend, die ebenso einseitig auf den
Spuren von Thmig: Cassirers Invariantentheorie der Erfahrung und seine Rezeption des ,,Erlanger
Programms”, 1997, Begrifflichkeiten Cassirers ausschlieBlich auf mathematische Theoreme zuriickfithren

264



Doch wie prisent er ist, das erweisen erst die Texte, aus denen der erste Teil der
Einleitung zum Erkenntnisproblem hervorgegangen ist.'*® Sie bilden gleichsam die
Tiefenstruktur des veroffentllichten Textes, in ihnen wird das skizzenhaft explizit, was
nach verschiedenen Stufen der Bearbeitung in der Publikation nur noch als negative
Zitation, als Allusion und unausgewiesene Wiederholung des Hegelschen Mustertextes
oder als die eine einzige ausdriickliche, aber verschlungene Bezugnahme manifest wird:
dass Theoriemotive aus Hegel von Cassirer dort angeeignet werden, wo im Anschluss
an die Anti-Kritik an Scheler keine anschlussfahigen innerschulischen Theoriemuster
zur Verfiigung standen, so bei der zentralen Thematik nach den Grundbegriffen des
historischen Erkennens. Es sind gleichsam die systematischen Gelenkstellen von
Cassirers programmatischer Skizze der Einleitung, and denen Transformationsgestalten
aus der Hegelschen Philosophie zum FEinsatz kommen. Zu nennen wiren hier die
Themen des historischen Apriori und der geschichtlichen Kontinuitiat — wahrlich keine
Nebenschaupliatze — an denen Begriffspotentiale aus der Phdnomenologie aktualisiert
werden.

Was sich hier in der Spannung zwischen publiziertem Text und nachgelassenen
Skizzen und Entwiirfen abgezeichnet hat, das soll im folgenden auf seine theoretischen
Gehalte und systematischen Funktionen hin, aber auch in inner- und auBlerschulischen
Kontexten untersucht werden. Die Voraussetzungen und Themen der Hegel-Rezeption
Cassirers werden dabei in der Spannung zwischen impliziten und ausdriicklichen

Bezugnahmen, zwischen negativen und affirmativen Momenten dargestellt.
6.2 Systematische und historische Voraussetzungen von Cassirers Hegel-
Rezeption

Die in der kritischen Auseinandersetzung mit Scheler gewonnenen Motive der

Geschichtlichkeit und Dynamik des “Faktums”, der notwendigen Kontinuitit, des

will und damit genau die Mathematisierung und Szientifizierung Cassirers immer weiter betreibt, von der
dieser sich in immer neuen Schritten von der Einleitung ins Erkenntnisproblem bis hin zum spéten
Manuskript tiber Geschichte von 1936 loszumachen sucht. Diese Strategie bringt dann in dem
signifikanterweise im selben Jahr erschienenen Aufsatz derselben Vf.: Apriori in dynamischer Funktion.
Ernst Cassirer zu Apriori und historischen Strukturformen des Wissens, in: Hubig / Poser (Hrsg.):
Cognitio humana, 1996, S. 854-861, hier: S. 859, solche systematisch wie werkgeschichtlich unhaltbaren
Resultate hervor wie das, dass die ,,Historisierung des Apriori” aus eben jenem mathematisierten Kontext
hervorgegangen sei. Eine einzige Erinnerung an die Einleitung ins Erkenntnisproblem hitte geniigt, um
aufzuweisen, dass Cassirer die Historisierung des Apriori aus dem Zusammenhang der Scheler-
Diskussion und des Bezugs auf Hegel gewonnen hat.

188 Das sind die erste Schicht der Scheler-Notizen (BI. 1v), die daraus hervorgegangenen Scheler-
Notizen in Zettelform ([Zettel2]) und die in der publizierten Fassung nur teilweise umgesetzte, ,,Das
apriori und seine Geschichte” liberschriebene Einleitung (Bl. 9/19).

265



Ausgangs vom gegenwirtigen Wissensbestand, des Paradigmas der Mathematik und der

hierarchisierten ~Wissensordnung, der Naturwissenschaft als Leitmodell der

Geschichtsschreibung und dem Apriori der Geschichte bildeten die Leittheoreme von

Cassirers Ansatz zu einer systematisierenden Grundlegung des historischen Erkennens.

Mit dem Schelerschen Ansatz freilich waren diese Theoreme nicht in eine solche zu

iiberfiihren, gab dessen negative Theorie der transszendentalen Methode” doch dazu

keinerlei Begriffe an die Hand und intendierte das wohl auch nicht. Auch Cohen und

Natorp gaben keinerlei theoretisches Instrumentarium zum historischen Erkennen an die

Hand.'"” Die Zusammenfihrung der skizzierten Theoreme zum Ansatz einer

philosophischen Historik der Wissenschaften gelang Cassirer erst im Anschluss an und

im Bezug auf die Hegelsche Phdnomenologie des Geistes, zumindest auf einige ihrer

Motive. Diese These leitet das folgende Kapitel und enthélt einige Voraussetzungen und

Leitgedanken, die kurz zu umreiflen sind:

(1) Der vom Text her -eindeutige Befund des Riickgriffs auf Hegelsche
Theoriebestdnde, in wie stark transformierter Gestalt auch immer, muss als
eindeutiger Beleg dafiir gehandelt werden, dass der Philosoph, dem die Philosophie
Cohens und Natorps so vertraut wie nur wenigen war und der bestrebt war, auf
Theoriebestinden der ”Arbeitsgemeinschaft” aufzubauen und diese weiterzubilden,
wo immer mdglich, dass Ernst Cassirer also sich offenbar vollkommen im klaren
dariiber war, dass mit dem bis dato von Cohen und Natorp Geleisteten eine wie
immer geartete Grundlegung historischen Erkennens nicht zu leisten war. Der
Grund dafiir liegt, wie bereits bemerkt, in der Prioritét, die reiner Wissenschaft und
ethischer Normativitidt eingerdumt wird, und in der Nachrangigkeit, mit der

deskriptiv verfahrende Wissenschaften behandelt werden.'”

Beide verfiigten,
zumindest bis zur Abfassung des Erkenntnisproblems iiber keinen zureichenden
und theoriefdhigen Begriff von Geschichte, Kultur oder historischer Erkenntnis.
Diese innerschulische Theoriedefizit suchte Cassirer iiber den Bezug auf eine
Auswahl  Hegelscher Theoreme zu korrigieren.  Angesichts  jiingster
Interpretationsversuche, die Geschichtlichkeit als Thema der Cohenschen
Erkenntniskritik auszumachen meinen, scheint es angezeigt, an diesen
Theoriestand bei Cohen und Natorp zu erinnern — der Gewéhrsmann dafiir heil3t

. 191
Ernst Cassirer.

189 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. 111, 3.

190 Vgl. hierzu Holzhey: Kants Geschichtsphilosophie, S. 89-95.

191 Renz: Die Rationalitit der Kultur, S. 126, insinuiert, Cassirer habe mit der Zuriickweisung der
»Grundauffassungen einer hegelianischen Geschichtsphilosophie* auch den Bezug zu Hegel gekappt,

266



(2)

€)

(4)

)

Cassirers Hegellektlire ist hochgradig selektiv und zunichst einzig daran
interessiert, in einer begrenzten thematischen Region der Philosophie
Theoriemotive und Denkfiguren so zu transformieren, dass die innerhalb des
eigenen, Cassirerschen Ansatzes fungibel werden konnen. Mit Hegel sollten
erstens die oben erwidhnten, aus der Auseinandersetzung mit Scheler
hervorgegangenen Theoriemotive einer Grundlegung des historischen Erkennens
integriert und zweitens dieser Ansatz mit der in Leibniz * System bereits erarbeiteten
Prinzipienlehre des Naturerkennens verbunden werden, nicht mehr und nicht
weniger. Mit anderen Worten: die Cassirersche Hegel-Adaption folgte streng
funktionalen Gesichtspunkten — ihre leitenden Funktionen bestanden in der
Gewinnung eines theoriefdhigen Begriffs von Geschichte (vgl. (1)) und der
Integration.

Grundvoraussetzung der Hegel-Rezeption Cassirers ist hinsichtlich der Theorie
Hegels der Verzicht auf die gesamte Theorie des objektiven Geistes, auf die Stufe
der Synthese im Modell der Dialektik. Es ist an spiterer Stelle zu zeigen, wie weit
die eklektische Hegel-Rezeption Cassirers unter dieser Voraussetzung ging und
dass hier geradezu eine Art ’negativer Dialektik™ avant la lettre vorliegt.
Hinsichtlich des eigenen Theorieentwurfs Cassirers, in den die Elemente aus Hegel
einzupassen waren, bestand die Bedingung der Mdglichkeit der Rezeption und
Umbildung Hegelscher Theorielemente in der klaren
transzendentalphilosophischen Konzeption des Erkennens, und diese sollte hier
auch eine transzendentale Historik der mathematischen Naturwissenschaft
einschlieen. Das heif3t nichts Anderes, als dass Cassirer Hegels Phdnomenologie
transzendentalphilosophisch depotenziert las und sich aneignete.

Die Basis der Hegel-Aneignung Cassirers liegt also, was die immanente
Ausgestaltung des kategorialen Apparates betrifft, unbestreitbar im System der
Denkfunktionen, wie sie in der Erkenntnislogik Natorps bis 1900 entworfen und in
Leibniz * System durch Cassirer selbst exponiert und durchgefiihrt worden war. Was
den Bezug auf die Geschichte und Entwicklung der Naturwissenschaften angeht,
waren Cohens FEinleitung mit kritischen Nachtrag von 1902 und Cassirers
Ubertragung dieses Ansatzes auf seine wissenschaftsgeschichtliche ”Studie” zum

Erkenntnisproblem grundlegend.

doch gerade hier muss differenziert und daran erinnert werden, dass Cassirer im Erkenntnisproblem
insistiert und an diesem durch alle Transformationsgestalten hindurch festgehalten hat.

267



(6)

(7

(8)

Zu den systematischen Voraussetzungen der Hegel-Rezeption Cassirers und des
auf ihr aufbauenden Versuches einer philosophischen Historik gehort auch die
Einflihrung eines theoretischen Elementes, das bis dahin bei seinen Lehrern Cohen
und Natorp kein Thema war. Cassirers Skizze der Bedingungen historischen
Erkennens formiert sich als implizite, kaum ausformulierte Bewusstseinstheorie
oder gar als Theorie des Geistes. Formulierte Cassirer im Bezug auf Cohen
zutreffend: ”Das echte Subjekt der Erkenntnis ist nichts anderes als die
Wissenschaft”,'”> und traf dieser Befund auch auf Natorps im weitesten Sinne
subjektlose, die bloBen theoretischen Vollziige thematisierende Erkenntnislogik zu,
so bricht die Einleitung ins Erkenntnisproblem mit dieser Marburger

Theoriegestalt.'”

Zu den Folgen dieser Verschiebung der Theorie gehort auch
Cassirers Wiedereinfiihrung der Begriffe von Subjekt und Objekt; auch sie
gehorten zu den Marburger Theorieverlusten auf dem Wege zu einer
Erkenntnislogik der reinen Denkfunktionen (Natorp) oder einer Logik der reinen
Erkenntnis (Cohen).

Zu den systematischen Voraussetzungen der Hegel-Rezeption Cassirers und des
auf ihr aufbauenden Versuches einer philosophischen Historik gehort die
Einfiihrung eines Momentes, das bis dahin bei seinen Lehrern Cohen und Natorp
kein Thema war. Cassirers Skizze der Bedingungen historischen Erkennens
formiert sich als implizite, unausformulierte Bewusstseinstheorie oder gar als
Theorie des Geistes.

Werkgeschichtliche Voraussetzung ist die Wendung, die Cassirer im Ansatz bereits
im letzten Teil von Leibniz® System vollzogen hatte, die Interpretation der
theoretischen Erkenntnisse, die aus den Denkfunktionen resultiert waren, als
Formationen von Bewusstsein. Bereits hier war also ein nicht ndher ausgewiesener
Begriff von Bewusstsein eingefiihrt worden, dessen spezifische Bestimmung und
Leistung letztlich in nichts Anderem als der Selbst-Objektivierung, in der
Vergegenwirtigung von Denkgestalten als solcher bestand. Zwar war diese
Konstruktion als Interpretation der Leibnizschen Philosophie intendiert, doch ist
unverkennbar, dass dem Verhéltnis des Systems der Denkfunktionen zu diesem
Begriff von Bewusstsein das kantische Verhéltnis von Verstand und Vernunft

eingezeichnet war.

192

Cassirer: Paul Natorp. 24. Januar 1854 - 17. August 1924, in: Kant-Studien. Philosophische

Zeitschrift 30 (1925), S. 273-298, hier: S. 288.

193

Vgl. dazu Winterhager: Das Problem des Individuellen. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte

Paul Natorps, 1975, S. 43-47.

268



(9) Ideengeschichtliche Voraussetzung ist die im vorigen Kapitel umrissene Kritik am
Reduktionismus der “transszendentalen Methode” und dem daraus resultierenden
Verfehlen der kulturellen und historischen Dimension des Bezugs auf die
Wissenschaften.

(10) Wenn man all diese Theoriebildungen, —umbildungen und —adaptionen noch fiir
auf Kantischem Boden stehend hielte, dann basierte die Cassirersche Hegel-
Rezeption auf einem wie auch immer frei fortgebildeten Kantianismus. Die
Diskussion dariiber, ob hier ein Kantianismus vorliegt oder nicht, ist freilich
miifig, lassen sich die Transformationsfiguren philosophischer Theorie, wie sie
sich in der Geschichte von Theoriegestalten, von deren Entstehungs- und
Rezeptionsbedingungen, herausbilden, doch schwerlich in ein Raster von —Ismen
rickiibersetzen. Zumal es sich bei den -Ismen um eine Art historischer

14 Als ebenso obsolet,

Kampfbegriffe handelt, wie erstmals Eucken festgestellt hat.
weil unfruchtbar erscheint auch die Frage danach, ob im Falle Cassirers ein
sogenannter “Hegelianismus” vorliege.'”® Diese Diskussion wurde bereits von den
Zeitgenossen Cassirers gern gefiihrt und hat ihren Reiz offenbar bis heute nicht
verloren, bezieht diesen aber auch daraus, dass sie einen Zusammenhang zwischen

dem von den Marburgern aus Griinden der Abgrenzung inkriminierten Denker und

deren eigener Theorie herstellt.'”® Insofern ist diese Diskussion auch strukturell

194 Eucken: Parteien und Parteinamen in der Philosophie, in: Philosophische Monatshefte 20 (1884),
S. 1-32.

195 Zur Diskussion um den sogenannten ,,Hegelianismus” im Neukantianismus Marburger Pragung
vgl. die Zusammenfassung und grundlegende Diskussion bei Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 65-
67; von der umfassenderen Perspektive auch auf den Neukantianismus der sogenannten
»sudwestdeutschen Schule” aus vgl. auch ders.: Hegel im Neukantianismus, 1991, S. 9-28. Auf eine
Verbindung Cassirers zu Hegel hat erstmals Stumpf in seinem Gutachten der Leibniz-Preisarbeit
hingewiesen, vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. IL, 3. Den friihsten publizierten Zusammenhang zum
Hegelianismus bietet v. Aster: Neukantianismus und Hegelianismus, in: Miinchener philosophische
Abhandlungen, 1911, S. 1-25. Levy: Die Hegel-Renaissance in der deutschen Philosophie, 1927, S. 43-
50, ordnet Cassirer umsichtig in eine epochale Tendenz ein. Verene: Kant, Hegel, and Cassirer, S. 33-46,
bietet eine Neuauflage der Diskussion und meint, die Konzeption der Philosophie der symbolischen
Formen nicht anders denn auf der Basis der Hegelschen Phdnomenologie verstehen zu konnen.

196 Dabei geht die Abgrenzung Cohens entschieden weiter als die Natorps, zu einigen von Cohen
selbst explizierten Bezugnahmen vgl. Holzhey: Hegel im Neukantianismus, S. 17-27. Doch wird der
Bezug zu Hegel innerhalb der Schule insgesamt recht hetrogen bestimmt. Nach und gewiss auch im
Anschluss an die Einleitung zum Erkenntnisproblem hat der Cassirer theoretisch ndher stechende Natorp
Gemeinsamkeiten zwischen Hegel und der Marburger Schule festgestellt, vgl. ders.: Kant und die
Marburger Schule. Vortrag gehalten in der Sitzung der Kantgesellschaft zu Halle a. S. am 27. April 1912,
Berlin 1912, wihrend im selben Jahr und im selben Heft der Kant-Studien Gorland: Hermann Cohens
systematische Arbeit im Dienste des kritischen Idealismus, in: Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift
17 (1912), S. 222-251, hier: S. 226, unter Verweis auf Hegel und Fichte bestreitet, dass die ,,Schule” ein
»lnteresse” daran hétte, ihre Position ,,zu markieren aus Distanzbestimmungen zu vorhandenen
philosophischen ,Systemen‘”. Die oben erwidhnte Feststellung eben solcher Distanznahme in Brelage:
Transzendentalphilosophie und konkrete Subjektivitit, S. 86, verfehlt Cassirers exoterische Bezugnahme
auf Hegel in der Einleitung von 1906 ebenso wie Natorps Bekenntnis von 1912 und ist deshalb in ihrer
Absolutheit unzutreffend; man wird die These deshalb wohl dahingehend differenzieren miissen, dass die

269



polemisch besetzt. Der Abschluss der Debatte wird indessen auch deshalb auf sich
warten lassen, weil eine hinreichende Bestimmung dessen, was “Hegelianismus”
meint — in einem weiten Sinne die Bezugnahme auf Theoreme jeglicher Art,
solange sie Hegelscher Provenienz sind, oder in einem sehr strikten Sinne die
genetische Deduktion der Kategorien und das Durchlaufen der einzelnen
Bestimmungsstufen bis in die Sphédre des objektiven Geistes — in der Regel

unterbleibt. '’

Der Ausdruck erscheint als selbst-explikativ, ist das aber nicht.
Grundlegend erscheint demgegeniiber die Frage nach den Voraussetzungen und
inneren Bedingungen des Cassirerschen Philosophierens im Kontext theoretischer
Traditionsbestinde. Wenn sich ein rein deskriptiver und deshalb nicht wertender
Begriff eines theoretischen Synkretismus oder Eklektizismus etablieren liee, so
erschiene dieser als angemessen zur Beschreibung von Cassirers Rezeption und
Transformation auch Hegelscher Theoreme. Wie oben angedeutet, muss die
Analyse der Transformationsgestalten, beispielsweise Hegelscher Theoriemotive,
alleine von der Bestimmung der Funktionen geleitet werden, die sie in der
Rekonstruktion der Theorie Cassirers und innerhalb der historischen Konstellation
aufweist.

Im folgenden sollen diese Voraussetzungen expliziert werden, um die oben

umrissene These ndher zu beleuchten.

6.3 Denkfunktionen, Bewusstsein und Objektivation der Natur

Bereits in den Notizen zu Scheler formuliert Cassirer in hochster Verdichtung den
Kernsatz zu seiner in der Einleitung zum Erkenntnisproblem skizzierten
transzendentalen Historik: ”Um zu begreifen, dass Gesch[ichte] der Philos[ophie]
moglich sei, muss das Primat des Geistes erfasst, die Natur in das Selbst verwoben
sein”.'”® Der Satz ist ohne den Bezug zur Hegelschen Phinomenologie so wenig

verstehbar wie ohne den Kontext von Leibniz * System; hier konvergieren beide, Hegel-

Lektiire und der systematische Ertrag einer Erkenntnislogik urspriinglicher

konstituierende Abgrenzung die Phasen der Entstehung und der Formierung des sogenannten
,,Kritizismus” betrifft.

197 Kleiner: [Art.] Neuhegelianismus, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 6, 1984, Sp.
743, restimiert wohl zutreffend, niemand innerhalb dieser Bewegung ,,wollte ernsthaft Hegels Philosophie
des absoluten Geistes [...] erneuern [...]”. Im Anschluss an Lasson: Was heisst Hegelianismus?, 1916,
fragt Holzhey: Hegel im Neukantianismus, S.12, noch einmal: ,,Was hiess aber dann ,Hegelianismus‘?”
und pladiert fiir die strikte Definition des Wortes — alleine dann gébe es fiir die Zeit des sogenannten
»Neuhegelianismus” kein historisches Phanomen mehr, das dem Ausdruck entspréche.

198 Scheler-Notizen, [Zettel 1]. Zum Programm einer transzendentalen Historik vgl. Baumgartner:
Thesen zur Grundlegung einer Transzendentalen Historik, in: Baumgartner/Riisen: Seminar Theorie und
Geschichte. Umrisse einer Historik, 1976, S. 274-302.

270



Denkfunktionen, die der Leibniz-Interpretation innewohnt. Dabei werden zwei
Bedingungen der Moglichkeit von Geschichte der Philosophie formuliert: das ”Primat
des Geistes” und der Gedanke der ,Verwobenheit® der ”Natur in das Selbst”. Beide
Bedingungen miissen zunidchst expliziert werden; daran anschliefend ist zu fragen,
inwiefern sie flir Cassirer Moglichkeitsbedingungen einer Geschichtsschreibung der
Philosophie darstellen.

Leibniz‘ System hatte den deduktiven Gang durch die Reihen von Grundbegriffen
des Naturerkennens und dessen daraus abgeleitete Prinzipien in einer Erdrterung des

. 1
“Problem[s] des Bewusstseins” enden lassen:'”’

"Wenn wir versuchen, das
Gesamtergebnis der Untersuchungen tiber die mathematische und physikalische
Prinzipienlehre zu iibersehen, so hebt sich als wesentlich vor allem der Gedanke heraus,
dass die stetige Gesetzlichkeit der Operationen des Denkens die Bedingung bildet, aus
der allein die Gestalt des fertigen Seins verstindlich wird.”** Zentrale Funktion der
Denkoperationen ist hierbei, ’das Mannigfaltige der Zustandsdanderungen eines Korpers
in einer begrifflichen Einheit” zu umfassen. Die Einheitsfunktion definiert den Begriff
des Bewusstseins: ”Die Bezogenheit eines mannigfachen Inhalts auf eine Einheit, die

1
o In

ihn ausdriickt und darstellt, ist das konstitutive Moment” von Bewusstsein.’
Entsprechung zu den Partien der Leibniz-Arbeit iiber die Grundbegriffe der Mathematik
und der Mechanik entwickelt Cassirer hier eine immanente Theorie, die zwar als
Leibniz-Interpretation intendiert ist, doch nicht nur als solche lesbar wird, sondern
threm Theoriebestand nach das enthilt, was Cassirer unabhéngig von jeglicher Leibniz-

Interpretation fiir einen haltbaren Begriff von Bewusstsein hielt.**?

Das ist allerdings
nicht viel und hélt sich an die Natorpsche Grundbestimmung der urspriinglichsten
Denkfunktion, die Beziehung von Vielheit auf eine Einheit und deren Bedingungen.
Diese FEinheit sucht das Bewusstsein prozessual zu realisieren, in den iterativen
Operationen der Denkfunktionen und im Modus von Stetigkeit und Kontinuitit.
Einheitsfunktion, Denkfunktionen, Prozessualitit und Kontinuitdt sind fiir Cassirer die

Konstituenten von Bewusstsein, deren Leistung ist die Objektivation.”® Dieser recht

199 Vgl. Cassirer: Leibniz® System, S. 357-383. Dieses Kapitel ist in Cassirers Konstruktion der
Anfang der Darstellung der ,,Metaphysik™ Leibniz".

200 Ebd., S. 355.

201 Ebd., S. 356.

202 Aus anderer Blickrichtung formuliert: wenn dieser Begriff von Bewusstsein nicht
konstruktivistisch zu verstehen, sondern in irgendeiner Weise tatséchlich als der von Leibniz® zu
identifizieren wire, dann wiirde Cassirer im folgenden eben einen Leibnizschen Begriff von Bewusstsein
anwenden. Es ist keinerlei Differenz zwischen der in Leibniz * System exponierten und der etwa im
Erkenntnisproblem zugrundegelegten Auffassung zu erkennen.

203 Die wechselseitige Beziiglichkeit der einzelnen Funktionen und ihre Korrelativitit sund
Charaktere der Einheitsfunktion und der Iteration und deshalb hier nicht eigens aufzufiihren.

271



reduzierte Begriff von Bewusstsein hat auch noch fiir den Cassirer des
Erkenntnisproblems und der ersten beiden Bénde der Philosophie der symbolischen
Formen™* volle Giiltigkeit.

Zu dieser explizit formulierten Struktur des Bewusstseins und seiner Vollziige
kommt noch eine weitere Leistung hinzu. Sie wird von Cassirer nicht eigens
thematisiert, doch sie folgt zum einen aus der Argumentationsstruktur von Leibniz*
System, das hei3t der oben erwdhnten Folge der Problematisierung des Bewusstseins auf
die auf Mathematik und Physik bezogenen Denkfunktionen, und zum anderen aus der
Differenz zwischen Denken und Bewusstsein. Um mit letzterer zu beginnen: es scheint
zunachst, als mache Cassirer keinen Unterschied zwischen Denken und Bewusstsein.
Die oben skizzierten Strukturen und Leistungen des Denkens fallen mit den
Operationen des Bewusstseins ganz offenkundig zusammen.?” Cassirers Basismodell
von Bewusstsein ist gewonnen anhand seinen Modells von Denken, und beide gehen,
ungeachtet mancher differenten und differenzierteren Ausgestaltungen im Detail auf
Natorps Erkenntnislogik zuriick. Dennoch hilt Cassirer an der Differenz zwischen
Denken und Bewusstsein fest. Der Grund dafiir zeigt sich zum einen in der erwéhnten
Darstellungsfolge von Denken und Bewusstsein. In ihr realisiert sich beider
Zusammenhang: Bewusstsein vermag die Denkfunktionen und die aus diesen
resultierenden Denkgestalten seinerseits noch einmal zu objektivieren und damit zu
thematisieren. Dadurch wird die vollige Immanenz des so konstruierten Bewusstsein
konstituiert. Die “wissenschaftlichen Prinzipien” von Mathematik und mathematischer
Naturwissenschaft, die ”jede Realitdt von Natur” erzeugen sollen, erweisen sich also
zum einen als ’Gebilde des Bewusstseins”, und dieser Erweis wiederum ist seinerseits

. . . 206
eine Bewusstseinsleistung.

Die Rede vom “Primat des Geistes” meint genau dies:
dass es keine Objektivierung und objektive Gestalt von Natur auBBerhalb der Prozesse
des Bewusstseins gibt und Natur via Objektivierung ,,in das Selbst verwoben” sei.
Nachzutragen bleibt zweierlei: mit Cassirers Riickgriff auf einen wie immer
residual strukturierten Begriff von Bewusstsein kommt ein weiteres Begriffspaar durch
die Hintertiir herein: das Wechselverhiltnis von Subjekt und Objekt, das spitestens auf
dem Stand der Erkenntnislogik von Natorps Nombre, temps et espace obsolet geworden

schien und zu den Marburger Theorieverlusten auf dem Wege zu einer Erkenntnislogik

204 Ob es sich dann beispielsweise um das spezifisch mythische Bewusstsein handelt, das wird in
den spezifischen Auspragungen der Denkfunktionen entschieden, so dass etwa Kausalidt in einer
Umpréagung als mythische Kausalitéit zu bestimmen ist.

205 Das zeigt sich in der formelhaften Verdichtung: ,,Bewusstsein (perception) und Denken sind die
allgemeinen Bezeichnungen fiir den ,Ausdruck der Vielheit in der Einheit.‘”

206 Cassirer: Leibniz® System, S. 356.

272



der reinen Denkfunktionen (Natorp) oder einer Logik der reinen Erkenntnis (Cohen)
gehorte. Formulierte Cassirer im Bezug auf Cohen zutreffend: ”Das echte Subjekt der
Erkenntnis ist nichts anderes als die Wissenschaft’,**’ und traf dieser Befund bereits
frither auf Natorps im weitesten Sinne subjektlose, die bloen theoretischen Vollziige
thematisierende Erkenntnislogik von 1900 zu, so bricht die Einleitung ins
Erkenntnisproblem mit dieser Marburger Theoriegestalt.*”® Zu erinnern ist aber auch an
das eigentliche Leitmotiv, mit anderen Worten: die leitende Motivation zur Einfiihrung
des Bewusstseinsbegriffs in die Einleitung. ,,Geist”, ,,Selbst” oder ,,Bewusstsein” sollte
die ,,Moglichkeit von Geschichte” begriinden, doch vorerst war nur eine conditio sine

qua non jeglichen Erkennens, ob historisch oder naturwissenschaftlich, benannt, das

spezifisch geschichtliche Moment fehlt diesem Begriff von Bewusstsein noch.

6.4 Das apriori und seine Geschichte

Der erste Entwurf zu dem Text, der im Erkenntnisproblem nur noch mit Einleitung
iiberschrieben ist, triagt bereits den programmatischen Titel: ,,Systematische Einleitung:
,Das apriori und seine Geschichte”.*” Dieser Titel enthélt freilich eine
Doppeldeutigkeit, die zunichst nicht leicht aufzuldsen ist. Ist gemeint das Apriori der
Geschichte als einer Erkenntnisart oder ist gemeint, dass die Geschichte selbst ein
Apriori ist? Die Doppeldeutigkeit héngt also an der Bedeutungsdifferenz von
Geschichte als Geschichtsschreibung oder geschichtlicher Erkenntnis und Geschichte
als Gegenstand dieser Erkenntnis, als historischer Verlauf. Schon Cassirers explizite
Uberschrift macht noch einmal deutlich, was auch die Scheler-Notizen gezeigt haben
und sich bei genauer Betrachtung des Entwurfstextes erweist: die nicht zur
Veroftentlichung gedachte Problemskizze zur FEinleitung ins Erkenntnisproblem
benennt in in viel groferer Deutlichkeit als der publizierte Text, in aller Unverstelltheit
und ohne die Verschleifungen und Kompromissbildungen des Re-writings die zentralen
Themen und Ziele der systematischen Einleitung. Und sie kann erheblich offener mit
der brisanten Frage des Hegel-Bezugs umgehen. Im folgenden sollen genau diese

Aspekte herausgearbeitet werden.

207 Cassirer: Paul Natorp. 24. Januar 1854 - 17. August 1924, in: Kant-Studien. Philosophische
Zeitschrift 30 (1925), S. 273-298, hier: S. 288.

208 Vgl. dazu Winterhager: Das Problem des Individuellen. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte
Paul Natorps, 1975, S. 43-47.

209 Seiner Genese nach folgt der 10 Bl. umfassende Text auf die Scheler-Notizen; seine einzelnen
Abschnitte tragen thematische Zwischentitel: ,,Zur Einleitung”, ,,Erkenntnistheorie u[nd]
Erkenntnisproblem”, ,,c) Das Verh[dltnis] zur Wissenschaft”, ,,d) Verh|dltnis] zu den
Geisteswiss[enschaften]”, ,,e) Methode”. Die knappen Aufiihrungen zu Hegel finden sich im Abschnitt
iiber ,,Methode”, ebd. Bl. 9 u. 10.

273



Ziel des Entwurfes ist es, die Bedingungen zu ermitteln, unter denen ,,der
Gesch[ichte] wahrhaft der Charakter der Wissenschaft zugesprochen” werden kann. Als
wissenschaftliche fundierte soll ,,die geschichtl[iche] Erk[enntnis] als ein Instrument der
philos[ophischen] Erkenntnis selbst” erwiesen werden, nicht als ,ein blosses
Nachbilden u[nd] Nacherzihlen” oder ,,Aufnehmen u[nd] Nachahmen”.?'® Diese
Abgrenzung ist ein verbreiteter Topos zur Etablierung von Geschichte als Wissenschaft
und findet sich so beispielsweise auch in Cohens Ausfiihrungen zum Verfahren der
»systematischen Geschichte” in der Fischer-Trendelenburg-Abhandlung. Cassirer setzt
diesen poetisch-dsthetischen Modi der Geschichtserzahlung das ,,Formen u[nd] Bilden
des Stoffes” entgegen; sie erst sollen Geschichte als Wissenschaft moglich machen.
»Formen” und ,Bilden” von Stoff muss zwar auf dem Stand einer Logik der
urspriinglichen Denkfunktionen der Form-Inhalt-Metaphorik wegen als Anachronismus
erscheinen, doch die beiden Verbalbegriffe verweisen genau auf die Erzeugung des
Gegenstandes im Durchlaufen der Denkfunktionen, wie sie in der vorliegenden Arbeit
schon mehrfach, zuletzt in der Skizze des Bewusstseins-Begriffes thematisiert wurden.
Doch der solcherart konstruierten Gegenstandserzeugung fehlte, wie gezeigt, das
spezifisch geschichtliche Moment.

Die ,,Systematische Einleitung” tragt die spezifische Differenz zwischen Denken
und Bewusstsein als historischem Bewusstsein nach. Sie besteht in der Annahme einer
zusétzlichen ,,notwend[igen] Kategorie, unter der uns das Sein, der Inhalt der geist[igen]
Wirklichk[eit] erst methodisch-fassbar wird” — es handelt sich um die Kategorie des
Werdens. Die Charakteristik des spezifisch historischen Momentes als ,,Werden” ist
Hegel entlehnt, wie Cassirer an dieser Stelle ganz explizit einrdumt. Wichtiger aber ist,
dass ,,Werden” als Kategorie oder als Grundbegriff verstanden wird, denn das bedeutet
die Interiorisierung des spezifisch Historischen. Die Theorie des historischen Erkennens
wird als transzendentallogische Historik exponiert. Wenn von der erkenntnislogischen
Konstitution des Gegenstandes der Naturwissenschaft galt, dass dieser keinesfalls als
duBerlich, das heiBit durch Sinnlichkeit einfach gegebener zu erweisen war, so trifft das
fiir Cassirer a fortiori auch auf das historische Erkennen und seinen Gegenstand zu:
»Wie die Natur, so ist auch die Geschichte nicht gegeben. Und wenn schon in der
polit[ischen] Gesch[ichte] anzuerkennen ist, dass sie nicht einfach zu beschreiben
vermag, wie es ,wirklich gewesen‘. Und dies ist im verst[drkten] MaBle an der
Gesch[ichte] des Geistes zu beobachten”. ,,Die geistige Wirklich[keit] ist kein Sein; der

geschichtl[iche] Verlauf ist kein fiir sie selbst duBlerliches, das wir an sie herantragen,

210 Ebd., Bl. 10.
274



95211

sondern das Werden gehort zur Substanz des geistigen Seins. In diesem

transzendentalen Sinne soll geschichtliches Erkennen als ,,Formen” und ,,Bilden”
verstanden werden und in diesem Sinne ist geschichte ,,nur, was wir aus ihr machen.”??

An dieser Stelle 18st sich die Doppeldeutigkeit der Uberschrift der
»Systematische[n] Einleitung” auf. ,,Das apriori und seine Geschichte” ist im skizzierten
Zusammenhang zu lesen als das Apriori der geschichtlichen Erkenntnis, als apriorische

Bedingung der Moglichkeit der Erkenntnis von Geschichte.

6.5 Hegel mit Droysen lesen — das Postulat der Kontinuitat

Cassirers Explikation zur geschichtlichen Kategorie des ,,Werdens” versteht sich als
Anschluss an die Hegelsche Phdnomenologie: ,Es ist das unbestreitbare Verdienst
Hegels, dass er die Gesch[ichte] als eine Methode anerkannt hat zur Entdeckung der
geist[igen] Wirklichkeit. Sein System: Geschichtsphil[osophie,] Phaenomenol[logie], in
der Logik u[nd] Geschichtsbetrachtung sich verschlingen, das wahre Beispiel u[nd] die
Grundlage seiner Lehre.”*" Diese Stelle erweist nachdriicklich, dass Cassirer nicht nur
Theoriemotive Hegels zur Geschichte transformieren, sie der eigenen, zumindest
programmatisch skizzierten Systematik historischen Erkennens inkorporieren wollte,
sondern dass ihm hier auch die Struktur der wechselseitigen Bezogenheit von
erkenntnislogischer Systematik und Historik in exemplarischer, geradezu maBstiblicher
Weise gelost schien. Eine weniger distanzierte Bezugnahme und Anerkenntnis der
Leistung Hegels findet sich wohl an kaum einer anderen Stelle seines Werkes.

Doch erzwang solche Néhe die Auseinandersetzung mit der Frage der
Abgrenzung. Diese Selbstreflexion Cassirers verdeutlicht, aus welcher Perspektive die
Umbildung Hegelscher Theoriemotive erfolgt: ,,Aber ndhern wir uns damit nicht

wiederum der Hegelschen Construction der Geschichte?”*'*

Die Ausfithrungen zu
Hegel, zur Kategorie des Werdens und zu geschichtlicher Erkenntnis — sie wurden
weiter oben in ihrem Zusammenhang rekonstruiert — schlieen mit der entscheidenden
Differenz, die Cassirer zwischen seinem transzendentalphilosophischen Anliegen und
der Hegelschen Theorie sah: ,,Der sehr deut[liche] Fehler bei Hegel liegt in seiner

Konsequenz, das eigene System als absolut zu setzen”.?'> Das ist der Topos der Hegel-

211 Ebd., Bl 10; vgl. auch Bl. 7: ,[...] alles Geistige ist seiner Wesenheit nach geschichtlich, alles
Sein ist Werden”.

212 Ebd., BL 9.

213 Ebd., Bl. 10, Randnotiz Cassirers.

214 Ebd., BL 9-10.

215 Ebd., BL. 10.

275



Abgrenzung, der auch schon in den Scheler-Notizen beinahe wortlich prasent war, dort
war er ergidnzt um den Hinweis: ,,Kein Substrat, kein ,Weltgeist* oder ,Volksgeist*.*
Seinem Sachgehalt nach verweist der Topos auf die Voraussetzung, unter der der
systematische Anschluss an hegel-konnotierte Theoreme fiir Cassirer moglich war, und
benennt damit die Bedingung der Moglichkeit einer ins Transzendentale gewendeten
erkenntniskritischen Hegel-Lektiire: der Wegtfall der kompletten Lehre vom absoluten

. 216
Geist.

Diese Amputation, die durch den konsequent geltungstheoretischen Ansatz der
Marburger Schule unumgénglich war, dem sich Cassirer verpflichtet sah, brachte
Konsequenzen mit sich, iiber die sich der Verfasser des Erkenntnisproblems im klaren
war: mit der Verabschiedung der Sphidre des Absoluten und der Denkfigur der
synthetischen Aufhebung des Bestimmungsprozesses war dessen Kontinuitét
aufgebrochen. Insofern stand die Kontinuitit der Gesamtkonstruktion des historischen
Ganges zur Disposition. Damit skizziert die FEinleitung ins Erkenntnisproblem eine
doppelte Krise des Bewusstseins: zur Problematik des Relativismus kam nun noch die
verschirfte Gefahr der Diskontinuitdt der Geschichte hinzu, fiir Cassirer und die
Marburger Schule gleichbedeutend mit dem Ende der Geschichte. Schien die Relativitit
der einzelnen Erkenntnisse noch durch den Verweis auf die ,,grundlegende
Orientierung® an ,,der Gegenwart der Wissenschaft“ und den geltungstheoretischen
Bezug auf ein giiltiges Paradigma von Erkenntnis abwendbar, so war das im Falle der

Diskontinuitit anders.?"’

War das Faktum der Wissenschaft einmal als prinzipiell
geschichtliches bestimmt, so wie dies in der Einleitung der Fall ist, dann war die
gesamte Konstruktion zum Einsturz verurteilt, wenn es keine gesicherte
Kontinuitdtsannahme geben konnte.

Diesen Sachverhalt halten schon die Scheler-Notizen in hdchster Verdichtung
fest. Bereits hier ist der operative Zentralbegriftf gegen Schelers Kritik der der
Kontinuitdit. Ohne die Konstanz der Denkfunktionen gebe es ,auch keine
geschichtl[iche] Continuitét, kein geschichtl[iches] Begreifen*, wie hier formuliert wird.

Die transzendentale Bedingung geschichtlicher Kontinuitét liegt also wie gezeigt in den

Operationen des Bewusstseins. Doch Cassirers entscheidender Gedanke liegt in der

216 Vgl. zu dieser Problematik die zutreffenden Ausfithrungen in Brelage:
Transzendentalphilosophie und konkrete Subjektivitét, S. 86: ,,Diese Abgrenzung vollzieht sich im
Namen Kants [...] durch den Versuch einer strengen und durchgingigen Unterscheidung von Geltung und
Sein, die es dem Kritizismus verwehrt, von einem Absoluten, sei es ein absolutes Subjekt oder absolutes
Objekt oder die Identitit von Subjekt und Objekt, auszugehen.”

217 Scheler-Notizen, Bl. 1r; vgl. die Parallelstelle in Cassirer: Einleitung, S. 16, dort erst findet sich
der Ausgang von der ,,gegenwértigen Forschung® als probatem Mittel gegen den Relativismus. Die
Scheler-Notizen wollen denselben Ausgang noch fiir die Gewihrleistung von ,,echte[r] geschichtl[icher]
Continuitit* geltend machen, was auf eine Uberlagerung von Kontinuitits- und Relativititsproblematik
hinauslauft.

276



funktionellen Verschiebung der systematischen Funktion des Momentes des Absoluten
hin zum Begriff der Kontinuitit und der Annahme einer ,,Gleichformigkeit des
Geschehens*.*"* Diese Verschiebung soll die Auflésung der Verdinglichungstendenzen
darstellen, die die ,,metaphysische Geschichtsphilosophie® — so eine der Abgrenzungs-
Chiffren im Text fiir die Hegelsche Philosophie — charakterisieren, wenn diese den
,historische[n] Entwicklungsreihen* irgendein Absolutes als Subjekt zugrundelegt.
Cassirers bekannte Formel fiir diese Transformation lautet: ,,die metaphysische Formel
muss sich uns in eine methodische wandeln.*“*"

Beschreiben lie3e sich diese Umbildung als dulerste Rationalisierung, als radikale
Reduktion der Leistungen der dialektischen Synthese auf ihre reine Funktion hin, die
Funktion der Erzeugung einer durchgingigen logischen Einheit innerhalb eines
logischen Prozesses. In die Bedingungen von Temporalitdt und geschichtlicher Zeit
tibersetzt ergibt das den Begriff der historischen Kontinuitit. Dass der Versuch der
Begriindung von historischem Erkennen in der Einleitung dabei ohne eine einzige
Uberlegung zur historischen Zeit auskommt, gehdrt zu deren schweren Defiziten des
Textes und den Griinden, weshalb Cassirers methodologische Uberlegungen blof
programmatisch bleiben und die Dimension der Geschichte nicht erreichen koénnen.

Damit ist die systematische Funktion auch der negativen Hegelbeziige aufgeklart.
Sie signalisieren einerseits zwar, exoterisch gleichsam oder an der Oberflache,
historische Abgrenzung von spekulativer Metaphysik. Systematisch jedoch erschlieen
sie die in der Immanenz des Bewusstseins angelegte Voraussetzung jeglicher
kategorialer Leistungen, wie etwa Einheitsbildung oder Werden, die Voraussetzung der
Kontinuitdt als Bedingung der Moglichkeit der Wahrnehmung historischer Verldufe.
Ohne das in ein Postulat des historischen Bewusstseins riickiibersetzte Absolute wéire
Geschichte fiir Cassirer nicht denkbar: ,,Der Gedanke einer inneren Stetigkeit™ soll als
»eine Hypothese® die schlechthinige ,,Bedingung des Anfangs der historischen
Erkenntnis“ bilden.”?® Insofern ist die Annahme von Kontinuitit oder ,innerer
Stetigkeit das ,,a priori“ der Geschichte. Denn ,,gedankliche Kontinuitit in den
Einzelphasen des Geschehens® soll die notwendige Bedingung dafiir sein, dass die Rede

22l Und daran, dass geschichtliche

von ,,von der Einheit des Prozesses* sinnvoll ist.
Prozesse nur als kontinuierliche, nicht als diskontinuierliche oder bruchstiickhafte

erkannt werden konnen, daran hélt Cassirer gegen Scheler gleichsam axiomatisch fest.

218 Scheler-Notizen, BI. 1v: ,,Kein Substrat, kein ,Weltgeist’ oder ,Volksgeist’, an dessen Stelle, wie
in der Wiss[enschaft] iberhaupt, Continuitit u[nd] Gleichférmigkeit des Geschehens.*

219 Cassirer: Einleitung, S. 18.

220 Ebd.

221 Ebd.

277



Die Problematik der Kontinuitdt der Geschichte war jedoch kein Thema der
Hegelschen Phdnomenologie. Die Lesart Hegels hat Cassirer offenbar der sogenannten
»kleinen Historik“ Droysens entlehnt. Droysen deutete Hegels ,Dialektik der
Geschichte in dem Sinne um, den Cassirer unverdndert aufnehmen und zur Grundlage
seiner Hegel-Umbildung machen konnte: ,,Gedanken sind die Kritik dessen, was ist,
und nicht ist, wie es sein sollte,” hei3it es einleitend, und wenig spater: ,,Die Kontinuitét
dieser Gedanken [...] ist die Dialektik der Geschichte (Hegels ,Philosophie der
Geschichte’).“*** Der Riickgriff auf die Kontinuitits-These wird zum Gebot aller Hegel-
Transformationen, die das Absolute eliminieren; Droysen zeigt das. In der Philosophie
Hegels wird Geschichte ein dynamischer Prozess der Entwicklung und Selbstentfaltung
des Geistes zur Freiheit verstanden. Erst wenn mit dem Telos der Selbstenfaltung die
spekulative Dimension weggestrichen wird — so wie bei Cassirers Verkiirzung der
dialektischen Bewegung um die Dimension des Absoluten —, wird die Frage nach
zumindest formaler Kontinuitdt der einzelnen Momente im historischen Prozess

. 223
virulent.

6.6 Diskontinuitdten in der Wissenschaftsgeschichte vs. Kontinuitat der
Wissenschaftsgeschichtsschreibung — mit Hegel und Droysen gegen Zeller

und Scheler

Durch diese Konstruktion riickt das, was Cassirer als mdgliche Lesart Hegels ausgibt,
nah an Kants Rede vom apriorischen ,Leitfaden* heran, der der philosophischen
Betrachtung von Geschichte zugrundezulegen sei.”** Unklar bleibt noch der Kontext
und die tiefere Motivierung dieses Kunstgriffs. Wie kommt Cassirer gerade auf Hegel,
wo es um die Begriindung der Kontinuitdtsannahme in der historischen Betrachtung
geht? Die Problematik der Kontinuitit der Geschichte taucht bei Hegel an keiner Stelle
auf. Die komplexe Antwort auf diese Frage ist zum einen im Motiv einer doppelten
Abwehr zu suchen, zum anderen in der Rezeption einer bereits historischen
Hegellektiire. Mit anderen Worten: Cassirers Exposition der zentralen Problematik der
Einleitung, des Kontinuititsproblems, ist (1) eine Reaktionsbildung auf Schelers Kritik
an philosophischer Philosophie- und Wissenschaftsgeschreibung, die bislang unerwihnt

blieb. Sie ist (2) aber die Zuriickweisung einer organologischen Losung der

222 Droysen: Grundriss der Historik (1882), hrsg. v. Rothacker, 1925, S. 33-34 (§78).

22 7ur , Kontinuititsidee vgl. Baumgartner: Kontinuitit und Geschichte. Zur Kritik und Metakritik der
historischen Vernunft, 1997, bes. S. 69-75.

224 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. III, 6.1.

278



Kontinuititsfrage, wie sie Zeller vorgeschlagen hatte. Und sie verdankt sich (3) dem
Anschluss an die Interpretation, die Droysen von Hegel gegeben hat. Es zeigt sich, so
die leitende und die Einzelaspekte {ibergreifende These, eine dhnliche Rezeptionsfigur
wie im Falle von Cassirers Zurlickweisung des Angriffs auf die ,transszendentale
Methode*: indem Cassirer den ganz grundlegenden Einwand Schelers zu entkriften
sucht, anerkennt er dessen Problemstellung und Ausgangsbefund als zutreffend und
integriert beide seiner eigenen Auffassung. In dieser Rezeptionsfigur formiert sich dann
aber Cassirers eigene theoretische, in diesem Falle: historiographisch-methodologische
Position.

(1) Zunéchst gilt es, den Kontext der Kontinuitdtsproblematik noch einmal zu
vergegenwirtigen und dabei noch einmal auf Die ftransszendentale und die
psychologische Methode zuriickzublicken. Scheler hatte dort nicht nur die
»transszendentale Methode* der Kritik unterzogen, sondern auch die Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung. Es herrsche ,,eine grundfalsche Gesamtanschauung
iiber die Geschichte der Wissenschaft”, und zwar ,,iiber diec Form des Prozesses, in dem
sich die Wissenschaft erzeugte“.*** Das meint eine Historiographie der Wissenschaften,
die Geschichte der Wissenschaft als kontinuierlichen Fortgang, als stetes Wachstum von
Resultaten und als harmonische Anpassung der jeweiligen Methoden an den
wissenschaftlichen Fortschritt versteht, zielt aber auch auf  eine
Philosophiegeschichtsschreibung, die konkrete wissenschaftliche Arbeit auf einen
traditionell gewachsenen festen Bestand an ,,Denkformen® und Methodologien
zuriickfiihren will: ,,Es waltet hier die Meinung, es sei die Wissenschaft langsam durch
eine fortlaufende Anhdufung von Einzeldaten auf ihre derzeitige Hohe gekommen und
es hitten sich innerhalb dieses Prozesses die wesentlichen Verschiebungen der
Methodik miihelos, wie von selbst, in jenen Augenblicken vollzogen, in denen neue
Daten kein Unterkommen in den alten Denk- und Erkenntnisformen mehr gefunden
hitten.“**® Beide, Wissenschafts- wie Philosophiegeschichtsschreibung verfehlen mit
einem solchen Ansatz die Realitdt, denn die ,,Wirklichkeit zeigt uns [...] nichts* von
solchem steten Wachstum. Demgegeniiber zeigt die tatsdchlich ausgeiibte Praxis der
wissenschaftlichen Forschung Scheler zufolge Traditionsbriiche, Diskontinuitidten und
neue Ansitze, zumindest im Bewusstsein der jeweiligen Protagonisten, und letztere sind
es ja, auf die es Scheler ankommt: ,,Die Denker, welche der modernen Wissenschaft das

Programm in einfachen und gewaltigen Ziigen gezeichnet haben, waren sich solcher

225 Scheler: Die transszendentale und die psychologische Methode, S. 7.
226 Ebd.

279



Continuitdt so wenig bewusst, dass vielmehr das klare Bewusstsein eines Bruches mit

dem Alten iiberall in ihnen erkennbar ist.“**’

Angesichts der fiir Scheler
unumstoBlichen Tatsache, dass ,,hier tiberall der Wein trotz der alten Schldauche neu ist®,
diagnostiziert er eben auch das Versagen der Erkenntnistheorie angesichts der
,radikalen Wendungen® innerhalb der Wissenschaften. Die ,,grossen weitausschauenden
Methodologen® hitten ,,der positiven Forschung gerade in jenen Gebieten wenig
geniitzt [...], flir die sie das Programm aufstellten.“ Fiir die Wissenschafts- und
Philosophiegeschichtsschreibung ergibt sich daraus die Forderung, dass sie sich in ihren
Darstellungen auf ,,die schopferische Kraft einer logischen Phantasie* einstellen miisse,
»die sich in schroffem Kampf mit der Tradition aufarbeitet”. In diesem Befund deutet
sich fiir Scheler eine generelles Muster des Verhéltnisses von Tradition und den
»radikalen Wendungen* wissenschaftlicher Innovation an: ,so finden wir bei allen
dhnlichen grundlegenden Wandlungen innerhalb der Geschichte der Wissenschaften
schopferische Vorstdsse und Antizipationen, die allererst neue Gebiete der Wirklichkeit

“228 aber auch die ,Eroffnung’ neuer Wirklichkeitsgebiete durch

der Forschung erdffnen.
die Wissenschaften vollzieht sich nicht im harmonischen Miteinander und
wechselseitigen Aufbau, sondern in der konfrontativen Pritention der einzelnen
Wissenschaften und Wissenschaftszweige auf Weltdeutung im Ganzen, nicht nur auf
Forschung im jeweiligen thematisch begrenzten Bereich: ,,Anstatt dass sich die
Resultate der Einzelwissenschaften zum Ganzen einer wissenschaftlichen
Weltanschauung  zusammenschliessen, sucht jede Einzelwissenschaft ihren
Machtbereich bis auf das All auszudehnen, keine Schranke ausser sich

«22  Traditionsbruch  statt Tradition,  Diskontinuitdten  statt

anzuerkennen.
kontinuierlichem Fortschreiten sowie Konkurrenz und Nebeneinander von
Forschungsrichtungen statt Zusammenschluss zu einer Einheit, Totalitdtsanspriiche auf
Welterkldrung statt Beschrankung auf die wissenschaftliche Arbeit im jeweiligen
Bereich — das ist Scheler zufolge die tatsdchliche Realitdt wissenschaftlichen Arbeitens,
und ihr hat sich der philosophische Wissenschaftshistoriker zu stellen. Diese Kritik
stellt eine Ubertragung von Schelers leitmotivischer Forderung, die wirkliche Praxis der
Wissenschaften miisse Thema der Erkenntniskritik werden, auf den Gang von
Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte und deren Historiographie dar.

Wie ernst Cassirer Schelers Befund und Diagnose sowie die an diese

anschliessende Problematisierung der Wissenschafts- und

227 Ebd.
228 Ebd., S. 8.
229 Ebd., S. 11.

280



Philosophiegeschichtsschreibung genommen hat, das zeigen wiederum Passagen der
Einleitung ins Erkenntnisproblem, die das historische Verhiltnis philosophischer und
wissenschaftlicher Theorien zueinander thematisieren. Hier findet keine ausdriickliche
Bezugnahme statt, doch im Kontext der Auseinandersetzung mit Scheler wird der
Zusammenhang deutlich erkennbar. Eingeleitet wird die entsprechende Passage mit
einer Hegel-Kritik, wenn die Auffassung zuriickgewiesen wird, dass die
,vorangehenden Leistungen des Denkens und der Forschung in den folgenden als
notwendige Momente enthalten und ,aufgehoben’ seien. Der Terminus der
,Aufhebung’, hier als eines jener erwdhnten anonymisierten Zitate aus Hegel markiert,
ist eine leicht auflosbare Chiffre fiir die letzte Stufe im Gang der ,,objektiven
Gedankenbestimmungen® im Sinne des ,Beendens’ bei gleichzeitiger ,Erhaltung’.”
Cassirer verschirft diese Kritik noch, wenn es heif3t: ,,In so einfacher und geradliniger
Folge, wie diese Konstruktion es voraussetzt und verlangt, gehen die verschiedenen
Begriffssysteme nicht in auseinander hervor.“ An dieser Stelle ist es die pejorative
Chiffre der ,,Konstruktion®, die den Bezug zu Hegel herstellt. Wenn die Einleitung dann
aber fortfahrt, der ,,empirische Gang der Erkenntnis vollziehe sich nicht so, dass ,,die
einzelnen Momente nur gleichsam dusserlich aneinander herantreten, um sich mehr und
mehr zu einer einheitlichen Totalansicht zu ergidnzen. Nicht in solchem stetigen
quantitativen Wachstum, sondern im schirfsten dialektischen Widerspruch treten die
mannigfachen Grundanschauungen einander gegeniiber [Hervorh. HKO]“, dann
verweist die Rede vom ,dialektischen Widerspruch® darauf hin, dass hier zwei
konkurrierende Hegel-Deutungen gegeneinander aufgeboten werden.”' Die eine will
die Hegelsche Dialektik instrumentalisieren zur Interpretation des Ganges der
Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte als eines organischen
Auseinanderhervorgehens, die andere, die nach dem oben Ausgefiihrten ohne
,Absolutes’ und ,Authebung’ auszukommen glaubt und die Cassirers ist, 10st die
,dialektische’ Entgegensetzung aus dem Zusammenhang des Ganges der Dialektik
heraus und reduziert sie zur bloBen Opposition zweier theoretischer Positionen,
zwischen denen keine Vermittlung, sondern nur Konflikt herrscht.

Cassirer weist hier eine bestimmte, noch nicht ndher identifizierte Hegel-
Interpretation zuriick, und zwar dadurch, dass er sich auf dem Befund Schelers zur

Genese und zum historischen Verhéltnis wissenschaftlicher wie erkenntnistheoretischer

230 Hegel: Phanomenologie des Geistes (ed. Hoffmeister), S. 90; vgl. dazu auch die genauen und
erhellenden Explikationen bei Kesselring: Die Produktivitit der Antinomie. Hegels Dialektik im Lichte
der genetischen Erkenntnistheorie und der formalen Logik, 1984, bes. S. 117-119 u. 263-264.

231 Cassirer: Einleitung, S. 7.

281



Systeme anschlieBt, ja diesen verschérft: ,,Das vorangehende logische System muss

vernichtet werden, um einem neuen, das auf vollig anderem Fundamente ruht, Platz zu

machen.

€232

6.7 Resultate und Folgen

(1)

(2)

All diese Vorausetzungen fithren zu der in epochaler Perspektive gravierenden
Folge, dass hierin erste Bruchstellen zu den Marburger Theoriegestalten der Lehrer
Cassirers deutlich werden. Klare Indizien dafiir sind die explizite Berufung auf
Hegel Strategie der Authebung der Abgrenzungsgestalt, das neue
Erkenntnisinteresse an den Erkenntnisbedingungen historischer Verldufe, die
Einfiihrung von bewusstseins- und geistphilosophischen Elementen. Diese Skizze
der epochalen Folgen, die nur deutlich machen soll, dass Cassirer mit der
Einleitung 1ins Erkenntnisproblem einen ersten Schritt auf dem Weg zur
Riickgewinnung verschiedener Dimensionen menschlicher Realitétserkenntnis
machte, darf aber keinesfalls aus dem Blick, dass hier kein methodischer
Pluralismus etabliert wird. Das “geschichtlich sich entwickelnde Faktum”, das als
Orientierungsdimension des historischen Erkennens konzipiert ist, steht unter dem
Paradigma mathematischer Naturwissenschaft — mathematische Naturwissenschaft
soll als giiltiges Beispiel aller Geschichte [Hervorh. HKO]” fungieren, wie
Cassirer unumstoBlich feststellt und als gleichsam axiomatisches Moment seiner
Uberlegungen festhilt. Insofern bleibt die transzendentale Historik der Einleitung
mit schweren Ambivalen behaftet.

Fiir Cassirer ist transzendentalisierte Wissenschaftsgeschichte das Exempel “aller
Geschichte”. Hier wird das ,,Faktum der Wissenschaft“ in seiner dynamischen
Form, als geschichtlich gewordenes zum ,Faktum der Wissenschaftsgeschichte’ als
dem Bezugsdatum der philosophischen Geschichtsbetrachtung gemacht. Denn in
,der exakten Wissenschaft [...], in ihrem trotz aller Schwankungen stetigen
Gange* soll die ,,Einheit des Erkenntnisbegriffs [...] ihre wahrhafte Erfiillung und
Bewidhrung erhalten®, wie Cassirer in einer Ergidnzung zur zweiten Auflage der
Einleitung erklart. ,,Die Gesamtentwicklung [i.e. der Geschichte] mii3te sprunghaft
und liickenhaft erscheinen, wenn wir uns der Betrachtung dieses wichtigsten
Mittelgliedes begeben wollten. Denn®, so fahrt Cassirer fort und bringt den

zentralen Gedanken, ,.erst in ihm und kraft des Zusammenhanges mit ithm erhilt

232 Ebd.

282



der philosophische Gedanke seine wahrhafte innnere Kontinuitit.“>** Das Modell

und die Grundbegriffe von Historik, die die Einleitung etablieren zu kdnnen meint,

sollen die Muster von historischem Erkennen schlechthin sein. Damit aber kommt
der Wissenschaftsgeschichte die Funktion zu, das Muster und Analogon zu

Geschichte tiberhaupt zu sein. Das kann verstanden werden als Versuch Cassirer,

Geschichte aus der Verknilipfung mit Ethik, in der sie sich bei Cohen befindet,

herauszuldsen.**

(3) Es wird an Cassirers Einfilhrung von Hegel in seine Theorieskizze zum
historischen Erkennen — um mehr handelt es sich in dieser Phase seiner Arbeit
nicht — kenntlich, dass gegeniiber der Generation seiner Marburger Lehrer sich ein
neuer theoretischer Stil geltend macht. Es handelt sich um eine erste, vorsichtige
thematische Offnung hin zur Dimension der Geschichte und damit der Kultur.
Unter dem Aspekt des Denkstils ist eine Offnung zu verzeichnen, die in eine Art
von Synkretismus oder Eklektizismus fiihrt. Damit ist eine Konfiguration der
Theorie bezeichnet, die mit Cassirers Wende zur Kulturphilosophie und der
einhergehenden Thematisierung pluraler Bereiche menschlicher
Wirklichkeitserkenntnis gewissermalen zum ,Markenzeichen® Cassirerscher
Theoriegestaltung wird: die erhohte Rezeptivitdt, Umformung und Aneignung von
Theoremen und Denkfiguren aus den heterogensten philosophischen und
wissenschaftlichen Theoriezusammenhéngen.

(4) Es darf aber keinesfalls iibersehen werden, dass durch die Zugrundelegung der
Wissenschaftsgeschichte als Bezugsfaktum aller Erkenntnistheorie und
Philosophiegeschichte, das Defizitire in der Bestimmung von Geschichte, das
Cohen und Natorps hinterlassen hatten, keinesfalls behoben ist, im Gegenteil. Auch
Cassirers Ansatz zu einer transzendentalen Historik steht im Zeichen des
Szientismus, der Orientierung am vorgéingigen wissenschaftlichen Faktum als

einem wissenschaftsgeschichtlichen.

233
Ebd., S. 11.

34 Zur Position Cohens vgl. Holzhey: Kants Geschichtsphilosophie im Neukantianismus, in: Rudolph /

Kiippers (Hrsg.): Kulturkritik nach Ernst Cassirer, 1995, S. 85-104.

283



7.  Der zweite Teil der Einleitung und die Philosophiegeschichtsschreibung

Natorps

Der zweite und umfangreichere Teil der Einleitung ist von gédnzlich anderem Charakter

235 Er bietet auf den ersten Blick im wesentlichen einen

als der rein systematische erste.
historischen Abriss des sogenannten “Erkenntnisproblems in der griechischen
Philosophie” und soll damit offenbar die eigentliche Darstellung des Erkenntnis-
problems in der Wissenschaft und Philosophie der neueren Zeit um eine Vorgeschichte
erginzen.”° Der auf die Einleitung folgende Hauptteil setzt unter der Uberschrift “Die
Renaissance des Erkenntnisproblems” mit dem Erkenntnisproblem der Renaissance,
namentlich mit Cusanus ein. Ist das “Erkenntnisproblems in der griechischen
Philosophie” also eine bloe Realisierung des Marburger Modells der
Vorgeschichtsschreibung? Welche Funktion konnte diese Vorgeschichte im Falle einer
Darstellung haben, die die Renaissance zu einem Neueinsatz, einer Epochenschwelle
erklarte, das Mittelalter aber auf zweieinhalb Seiten abhandelte? Die Frage nach den
Darstellungsformen und vor allem Funktionen des zweiten Teiles der Einleitung leitet
die folgenden Uberlegungen. Dabei wird insbesondere der Befund signifikant sein, dass
in der Neuvauflage des Erkenntnisproblems von 1911 der zweite Einleitungsteil von
Cassirer ersatzlos gestrichen wurde. Wenn das nicht das Eingestindnis volliger
Redundanz war, was dann? Und vor allem: wenn dieser Teil Funktionen teils
vorgeschichtlicher teils systematischer Art hatte, wodurch wurden diese sodann
substituiert? Deutet sich mit dem Wegfall von Teil zwei gar eine
Konzeptionsverschiebung in Cassirers Wissenschafts- und
Philosophiegeschichtsschreibung an?

Bereits der Anfang der Einleitung II zeigt eine Mehrfachdeterminierung der
Funktion dieses Teils fiir die gesamte Einleitung und das gesamte Erkenntnisproblem
an. Cassirer verweist auf die Problematik der ”zeitlichen Begrenzung” auf den
“Erkenntnisbegriff, den die neuere Philosophie entwickelt” habe, dadurch verzichte die
Darstellung auf deren “echte und wahrhafte philosophische Quellen und Anfinge”.?’
Das riickt den zweiten Teil zundchst in die Pespektive einer Vorgeschichte der
neuzeitlichen Entwicklung. Doch der Hinweis auf die “echfen und wahrhaften

philosophischen Quellen und Anfinge [Hervorh. HKO]” macht stutzig: das Konzept der
Vorgeschichtsschreibung beruht darauf, dass der ,Hauptgeschichte’, der eigentlichen

235 Vgl. Cassirer: Einleitung II, in: ders.: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, S. 20-50, die letzten
zweieinhalb Seiten sind dem Mittelalter gewidmet, vgl. ebd., S. 48-50.

236 Ebd,, S. 21.

237 Ebd., S. 20.

284



Klimax der Darstellung, historische Positionen vorausgehen, in denen zwar zentrale
Momente einer Epoche oder eines epochemachenden Werkes, etwa der Kantischen
Kritik, antizipiert werden, die aber insgesamt vom Malstab des historischen Telos her
betrachtet, als defizient ausgewiesen werden kdnnen. Diese Asymmetrie der Darstellung
ist jedoch aufgehoben, wenn statt solcher Vorgeschichte die “echten und wahrhaften
philosophischen Quellen und Anfinge” in den Blick geraten. Damit wird statt
,Vorgeschichte’ ”Urgeschichte [Hervorh. HKO]” geschrieben, und diese bedeutet eine
génzlich andere Konzeption von Philosophiegeschichtsschreibung: ”Liegt nicht hier [in
der antiken Spekulation] die eigentliche Urgeschichte unseres Problems und alle Keime
seiner kiinftigen Entfaltung?”, fragt Cassirer und benennt ganz beildufig den Begriff, in

238 o
Damit wird aber

dessen Zeichen die Geschichtsschreibung der Einleitung II steht.
offenkundig, dass es hier nicht nur um den Nachtrag historischen Materials, jene
Anfange der griechischen Philosophie einer mit der Neuzeit -einsetzenden
philosophischen Geschichte nachzutragen, sondern dass hier noch einmal
methodologische Fragen der Philosophiegeschichtsschreibung verhandelt werden.
Wenn der Anfangsbefund lautet, dass hier gar ein zur Vorgeschichtsschreibung
konkurrierendes Modell zugrundegelegt wird, so fragt sich, wie es dazu kommen
konnte. Sind Vorgeschichte und Urgeschichte am Ende doch kompatibel?

Nun finden sich auf den Seiten der Einleitung II weitere Indizien dafiir, dass
dieser Teil weitaus mehr und andersartige Aufgaben der Darstellung hat, als seine
duBere Form vermuten 14Bt. Wenn die Rede davon ist, dass der “eigene innerliche
Fortschritt” des modernen Denkens es “mit Notwendigkeit zu den Prinzipien und
Fragen” der antiken Philosophie zuriickfiihre, so verbindet sich mit dem historischen
Abriss eine starke These, die in einer Art philosophiegeschichtlicher Archidologie vom
Ziel der Geschichte — und als solches présentiert die Gesamtdarstellung der ersten
beiden Bénde des Erkenntnisproblems ganz fraglos die Kantische Philosophie —
zwangsldufig in einer Zirkelbewegung zu dessen Anfingen zuriickfithrt.”>’ Diese
philosophiegeschichtliche Konzeption enthélt neben einer methodologischen These zum
Begriff der Kontinuitit auch einen geschichtsphilosophischen Kern. Und noch der
eigentlich historische Abriss erweist sich bei ndherem Block als Exposition des
zentralen, die Gesamtdarstellung der ersten beiden Binde des Erkenntnisproblems

leitenden Begriffspaares von Substanz- und Funktionsbegriff.

238 Ebd.
239 Ebd.

285



Nimmt man die historische Konstellation der Marburger “philosophischen
Arbeitsgemeinschaft” in den Blick, so hat sich zwar entgegen vieler Darstellungen
Natorp auch in der Zeit bis 1900 mit eigenstdndigen Arbeiten zur Erkenntnislogik auch
als systematischer Denker erwiesen, dem Cassirer die entscheidenden theoretischen
Anregungen seiner frilhen Jahre verdankte. Und unbestreitbar hat Cohens Arbeit
Platons Ideenlehre und die Mathematik innerhalb der , Arbeitsgemeinschaft”
mafstidblich und stilbildend gewirkt, nicht nur was die Fixierung des
erkenntnistheoretischen Bezugs auf Mathematik angeht, sondern auch was den Gestus
radikal systematisierender Interpretation antiker Philosophie angeht. Insofern findet sich
Cassirers Projektion neuzeitlichen Methodenbewusstseins auf die antike Philosophie
hier préfiguriert. Doch galt Natorp nach auBlen wie nach innen als der
Philosophichistoriker der Schule, und als Historiker der antiken Philosophie zumal.**’
Hier, in Natorps 1903 publiziertem Werk Platos Ideenlehre und seinen weiteren
Arbeiten zur griechischen Philosophie, ist der direkte Kontext von Cassirers zweitem
Teil der Einleitung zu suchen, und zwar erstens was dessen historisch darstellende Teile
angeht, zweitens unter methodologischen Gesichtspunkten und drittens hinsichtlich der

zentralen Konstruktionsbegriffe der Skizze zur griechischen Philosophie.**!

7.1 Die Kontinuitatsproblematik

Die Einleitung II soll in doppelter Hinsicht die im ersten Einleitungsteil entwickelte
Kontinuitits-These stiitzen: einmal durch methodologische wie programmatische
Uberlegungen und zum anderen durch die historische Darstellung, die den
methodologischen Ansatzes des ,historischen Postulats” durchfiihrt und solcherart
exemplifiziert. Das erste Anliegen des Textes besteht darin, die historische Skizze des

Ganges des Erkenntnisproblems in der antiken Philosophie zu legitimieren. Einmal

240 Die Tatsache, dass Natorps historische Arbeiten viel kritisiert wurden und dass ihnen ein duf3erst
hohes MaB an systematischer Uberformung eignet, wurde in der Kritik von Anfang an moniert, sie ist
aber nicht von der Hand zu weisen. Wenn im folgenden Natorps historische Arbeiten genommen werden
als das, was sie zu sein intendierten: als philosophichistorische Arbeiten, ohne dass jedes Mal kritisch auf
den vollkommen zutreffenden Befund der Systematisierung verwiesen wird, dann zum einen deshalb,
weil der Aspekt der historischen Angemessenheit der Darstellung fiir die Fragestellung der vorliegenden
Arbeit auch an dieser Stelle keine Rolle spielt, und zum anderen, weil ihrem konstruktivistischen
Verstindnis philosophiehistorischer Darstellungen zufolge solche Kritik obsolet ist. Zu Natorp als
Philosophiehistoriker der Antike insgesamt vgl. Lembeck: Platon in Marburg. Platon-Rezeption und
Philosophiegeschichtsphilosophie bei Cohen und Natorp, 1994, S. 167-338.

241 Vgl. Natorp: Forschungen zur Geschichte des Erkenntnisproblems im Altertum. Protagoras,
Demokrit, Epikur und die Skepsis, 1884; ders.: Was uns die Griechen sind. Akademische Festrede zur
Feier des 200jahrigen Bestehens des Konigreichs PreuBien, gehalten am 18. Januar 1901, Marburg 1901
(Marburger akademische Reden, 1901, Nr. 4); ders.: Platos Ideenlehre. Eine Einfithrung in den
Idealismus, 1903; dazu kommen noch einige Rezensionen und Aufsitze, vgl. vorliegende Arbeit,
Bibliographie.

286



mehr dient dabei die Auseinandersetzung mit Zeller Cassirer dazu, in der Kritik die
eigene Auffassung zu exponieren: ,,Wenn wir nach einer dusseren Rechtfertigung dafiir
suchten, dass die griechische Philosophie von unserer Aufgabe ausgeschlossen bleiben
soll, so brauchten wir um Griinde und Autorititen nicht verlegen zu sein. Eine bekannte
und weiter verbreitete Auffassung des Griechentums sieht die sachliche Grenze, die es
von der modernen Zeit scheidet, eben darin, dass es ihm nicht gelungen sei, das
Problem der Erkenntnis in seiner Besonderheit zu erfassen. Es ist kein Geringerer als

»242 7aller wird hier

Zeller, der sich zum Anwalt dieser Grundanschauung gemacht hat.
zum Vertreter der Auffassung von Diskontinuitit von antiker und moderner Philosophie
gemacht — eine Konstruktion, die in scharfem Widerspruch zu dessen Selbstverstindnis
und zum Text der Einleitung zur Philosophie der Griechen steht. Zeller selbst 1af3t
ndmlich keinen Zweifel daran, dass die ,,neuere” Philosophie ,,wesentlich unter dem
Einfluss der ersteren [i.e. der griechischen] und durch eine theilweise Riickkehr zu
griechischen Anschauungen entstanden” sei. Ja, er geht noch weiter und sieht nicht nur
den ,,Einfluss” der griechischen auf die ,,neuere” Philosophie, sondern hilt fest, ,,dass
die alte Philosophie selbst im Verlauf ihrer Entwicklung sich der christlichen
Weltanschauung, mit der sie sich in der neueren Wissenschaft verschmolzen hat,
anniherte, und sie anbahnte.””* Eine héhere ideengeschichtliche Kontinuitit als in
dieser These einer wechselseitigen Rezeption, die bis hin zu Verschmelzungsformen
reicht, ist wohl kaum denkbar. Auf eben dieser Voraussetzung will Zeller ,,die
Eigenthtimlichkeit der griechischen Philosophie in ihrem Unterschied von der neueren”

bestimmen.>**

Alleine um die Bestimmung der Differenzen zwischen antikem und
modernem Denken geht es ihm, die Frage von Diskontinuitit ist gar keine Thema der
Einleitung in Die Philosophie der Griechen. Doch gerade die Fixierung der spezifischen
Differenz zwischen antiker und neuerer Philosophie soll in der Einleitung 11 ins
Erkenntnisproblem abgewehrt werden zugunsten einer ungebrochenen Kontinuitit, die
dem Marburger Axiom gehorcht, dass die Ideenlehre Platons im historischen Telos der
Kantischen Kritik ihre neuzeitliche Ausformulierung erhalte. Angesichts dieser
teleologischen Philosophiegeschichts-Konstruktion erscheint der andernorts skizzierte
Konflikt um die historische und sachliche Differenz zwischen Leibniz und Kant als

innerschulische, gleichsam esoterische Binnendifferenz.** Cassirers

Argumentationsstrategie kann indessen Zellers Programm der Bestimmung von

242 Cassirer: Einleitung 11, S. 20-21.

243 Zeller: Die Philosophie der Griechen, 1 Th., 1. Hilfte, S. 125.
244 Ebd.

245 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. I1,6.

287



»Eigenthiimlichkeiten” griechischer Philosophie keine Zugestindnisse machen, sonst
wire seine radikale Ubertragung neuzeitlicher Begriffe und Theoreme auf Platon und
andere antike Philosophen, der ganze Nachweis, dass dem ,,Erkenntnisproblem, wenn
nicht der Erkenntnistheorie”, dann doch ,,im Ganzen der griechischen Spekulation”
Bedeutung zukomme,”*® dass der Begriff der ,Psyche‘ die ., Einheitsfunktion des
Bewusstseins” bezeichne,247 die gesamte Konstruktion einer ,innerlichen”

248

,Verwandtschaft® zwischen Platon, Kant und Leibniz,”™ all das wére nicht mehr haltbar

gewesen.

7.2 Kontinuitdt und absoluter Anfang - Natorps Programm der

Philosophiegeschichtsschreibung am Leitfaden einer ”philosophia perennis”

Der methodologische Aspekt des Kontinuitéts-Postulats machte sich in der Einleitung I1
in der Abgrenzung und Zuriickweisung einer auf Zeller libertragenen Auffassung
geltend. Doch Cassirer geht einen entscheidenden Schritt weiter: im engsten sachlichen
wie programmatischen Anschluss an Natorps Philosophiegeschichtsschreibung sucht er
das ,,Postulat” der gedanklichen Kontinuitit im Gang der Geschichte, das in der
Einleitung I noch als eine in der jeweiligen konkreten historischen Untersuchung
zugrundezulegende ,,Hypothese” ausgewiesen wurde, hinsichtlich der griechischen
Philosophie zu substantiieren.

Bereits der Titel von Natorps Arbeit Forschungen zur Geschichte des
Erkenntnisproblems im Altertum erweist das Grundmuster, dem Cassirer mit seiner

 Wenn Cassirer Natorp gegeniiber

Geschichte des Erkenntnisproblems folgte.
briefliche Bedenken gegeniiber der eigenen Titelwahl duBerte, so bezogen sich diese
nicht auf den Sachgehalt des Titels, sondern auf mogliche Missverstdndnisse, es konne
sich hierbei um eine Geschichte der Erkenntnistheorien handeln. Bereits in Leibniz’
System hatte Cassirer unausgewiesen auf Natorps einschligige Forschungen Bezug
genommen, wenn es dort hiel, dass das ,leitende Prinzip” der begrifflichen
“Entwicklung” der ,,Gedanke der Kontinuitdt” als ,,eines gesetzlichen Zusammenhangs

250

der Erkenntnisprobleme” sei Das knappe Vorwort der Forschungen Natorps

246 Cassirer: Einleitung II, S. 25.

247 Ebd., S. 22.

248 Ebd., S. 24.

249 Natorp ist zwar nicht Urheber des Ausdrucks ,,Erkenntnisproblem”, der im Werk von 1884
keiner ndheren Bestimmung unterzogen wird, doch sind vorhergehende Erwdhnungen kaum zu finden;
vgl. die Arbeit von Otto Caspari: Das Erkenntnisproblem. Mit Riicksicht auf die gegenwiértig
herrschenden Schulen, Breslau 1881.

250 Cassirer: Leibniz‘ System, S. 220.

288



formuliert Leitsdtze, die fiir die historische Darstellung von Cassirers
Erkenntnisproblem axiomatisch geworden sind: ,,Wollen wir einen alten Philosophen
iiberhaupt verstehen, miissen wir ihn aus modernen Begriffen verstehen, weil wir
Moderne sind.”®' Auch Cassirers Substantiierung der Kontinuitits-These in der
Einleitung II ist mit einer programmatischen Uberzeugung Natorps verbunden, die
abermals eine Cassirersche Arbeit mit einer Art Forschungsprogramm Natorps
verbindet. So fordert Natorp eine Arbeit zur Geschichte des Erkenntnisproblems, die
zeigt, was die moderne Philosophie von der antiken Philosophie iibernommen habe. Die
Uberzeugung, dass die Modernen ,,Kinder des Alterthums” seien, sei ihm erst aus ,,der
Beschiftigung mit fiinf Médnnern namentlich: Keppler, Galilei, Gassendi, Bayle und
vorziiglich Leibniz” erwachsen. ,,Was wir allein durch diese Méchtigen vom Althertum
iberkommen haben, das auch nur im Grossen zu iiberschauen wiirde ein Studium
erfordern, wie es extensiv und intensiv Wenige zu bewéltigen im Stande sein werden.
Und doch muss die Arbeit geschehen [...] und man muss sich verwundern, dass eine
Zeit, welche einem einzelnen philosophischen Autoren, Kant, eine so umfassende
Specialarbeit widmet, jene ganze Epoche, ohne deren Errungenschaften doch auch
Kants Werk nicht begreiflich wird, mit solcher Nachldssigkeit behandeln kann, wie es
leider geschieht [Hervorh. HKO].”*** Mit Cassirer, so lieBe sich hier anschlieBen, war
einer dieser ,,Wenige[n]” gefunden, dessen eigentliche Arbeit im Erkenntnisproblem
aber eben, neben sehr vielen anderen, jenen ,,fiinf Ménnern” gewidmet war, und, so 1a63t
sich der Zusammenhang weiter rekonstruieren, wenngleich durch Briefe nicht erhérten,
die FEinleitung II trigt eben en miniature diesen Riickgriff auf das Altertum nach,
belastet ihn aber zugleich mit methodologischen Funktionen.

Doch an Natorps programmatische Satze schliet sich der Hinweis an, den
Cassirer in seinen Text iibernommen hat und der eine spezifisch Natorpsche
Grundiiberzeugung ausdriickt. Erforderlich fiir eine solche Arbeit wire namlich Natorp
zufolge eine ,,auf die ewige Sache der Philosophie gerichtete Geschichtsauffassung
[Hervorh. HKO].”** Dieser Ansatz zu einer ,philosophia perennis” hat Eingang
gefunden in den zweiten Teil der Einleitung, wenn Cassirer gleich zu Anfang — wie
bereits zitiert — feststellt, dass in der antiken Philosophie ,,die echten und wahrhaften
philosophischen Quellen und Anfange”, die ,,Urgeschichte unseres Problems und alle

254

Keime seiner kiinftigen Entfaltung” lagen.”™ Mit seiner Transformation dieser starken

251 Natorp: Forschungen, S. V.
252 Ebd., S. VL.

253 Ebd., S. VL.

254 Cassirer: Einleitung 11, S. 20.

289



These einer ,,immerwédhrenden Philosophie” verschérft Cassirer die Kontinuitits-
Hypothese aus dem ersten Teil der Einleitung, indem er sie gleichsam substanzialisiert,
denn sie erhilt hier ihr fundamentum in re. Die Rezeptionsfigur, die sich hier vollzieht,
lieBe sich als Substantiierung durch Substanzialisierung bezeichnen. Dass dieser Topos
gleichsam ein Markenzeichen Natorpschen Denkens und als solches Cassirer prasent
war, das zeigte ja bereits das Motto, mit dem dieser seine Losung der Preisaufgabe der
Berliner Akademie gekennzeichnet hatte, und diese Kennzeichnung — ,,perennis
quaedam philosophia® — konnte ihrerseits als Chiffre aus Arbeiten Natorps
nachgewiesen werden. >

Betrachtet man die Abwehr von Historismus und Relativismus, die sich im ersten
Teil der Einleitung als Funktion der historischen Betrachtung vom Standpunkt der
Gegenwart aus verstehen lieB,”® so soll hier dieselbe Intention aus umgekehrter
Richtung, vom Anfang her in einer Art von ,,Urgeschichte” oder ewigem Bestand
begriindet werden.”>’ Cassirers Hypostasierung der ,echten und wahrhaften
philosophischen Quellen und Anfénge” zu einer Art von iiberzeitlichem Bestand kommt
die Funktion zu, im Riickbezug auf einen absoluten Anfang die Stetigkeit und
Einheitlichkeit des historischen Verlaufs zu befestigen und zu sichern. Bereits die
Metaphorik der Quelle indiziert diesen Sachverhalt: ,,Das moderne Denken wiirde uns
stets nur ein unvollkommenes und fragmentarisches Bild bieten, wenn wir es génzlich
abgelost von den Grundkréften und Quellen der griechischen Philosophie betrachten

wollten.”>®

255 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. II, 1.

256 Vgl. dazu auch die Ausfiihrungen zu Cohens systematischer Geschichtsschreibung, in der
vorliegenden Arbeit, Kap. I11, 3.
257 Diese Intention lief3 sich ja bereits fiir Cohens Methode der ,,systematischen Geschichte”

aufweisen und 146t sich auch fiir Natorp zeigen, vgl. seine Rede Was uns die Griechen sind zeigen, wo die
,.bloen Ansétze zu einem historischen Verstidndnis unserer Kultur” als nicht ausreichend bezeichnet
werden, weshalb genau die ,,inhaltlichen Grundelemente”, aus denen die Kultur sich aufbaut, in ihrer
tatsdchlichen und wirksamen Priasenz auch in der Kultur der Moderne gezeigt werden sollen, vgl. ebd., S.
11.

258 Cassirer: Einleitung 11, S. 20.

290



8. Der Zusammenhang von Substanzbegriff und Funktionsbegriff mit der

Geschichte des Erkenntnisproblems

Bislang sind zwei Funktionen des zweiten Teils der Einleitung ins Blickfeld geraten: er
sollte die im ersten Teil der Einleitung theoretisch exponierte Kontinuitétsthese in der
Applikation auf das historische Verhdltnis von antiker und moderner Philosophie
erhérten, dadurch sichern und sachlich untermauern. Das geschieht in den ersten Sétzen
der Einleitung II in gleichsam axiomatischen Sétzen zur ,,Urgeschichte” und auf den
folgenden Seiten im negativen, theoretischen Modus der Zeller-Kritik.> Sollte diese
Sicherung aber nicht wieder bloBes Postulat bleiben und damit scheitern, dann ~ musste
der zweite Teil die im Haupttext des Erkenntnisproblems ausgesparte, aber funktional
notwendig gewordene Vorgeschichte fiir die Geschichte des Erkenntnisproblems in der
Wissenschaft und Philosophie der neueren Zeit zumindest im Abriss prdsentieren. Zur
theoretischen  Sicherung  der  Kontinuitdts-These und  der  materialen
Vorgeschichtsschreibung tritt noch eine dritte Funktion hinzu: Cassirer unterlegt seiner
philosophiegeschichtlichen Natorp-Adaption, der Darstellung des Ganges der
vorsokratischen Philosophie bis zur Scholastik, die in Leibniz’ System entwickelte
These von Substanz- und Funktionsbegriff — die These also, dass im Verlauf der
neueren Philosophiegeschichte verdinglichende Substanzbegriffe zu Relationsbegriffen,
den sogenannten Funktionsbegriffen weitergedacht wiirden, ja dass am Ende in der
neuzeitlichen Mathematik und Physik die Substanzbegriffe vollig in Funktionsbegriffe
aufgeldst wiirden. Diese Einsicht in das konstruktive systematische und historische
Potential der Relation beider Begriffe stellt, wie gezeigt, eine Entdeckung Cassirers aus
der Spédtphase an der Arbeit an Leibniz’ System dar. Die Leibnizsche Philosophie hatte
Cassirer als epochalen Ort des Umschlags in dieses Paradigma portritiert, das der
neueren Philosophie zugrundegelegt wird..

Die These von Substanz- und Funktionsbegriff wird in der Einleitung II im Modus
der Darstellung ,systematischer Geschichte durchgefiihrt, als historische Entwicklung,
die durch die beiden Grundbegriffe und deren begriffliche Felder von Prozessualitit und
Relation auf der einen und Verdinglichung auf deren anderen motiviert ist. Damit
exponiert Cassirer zugleich in nuce die systematische Leitdifferenz der folgenden
Darstellung der ersten beiden Biande des Erkenntnisproblems. Substanz- und
Funktionsbegriff bilden die basalen Leitmotive, die einer Tiefenstruktur gleich die

historische Logik der geschichtlichen Darstellung des Erkenntnisproblems organisieren.

259 Cassirer: Einleitung I, S. 20-25.
291



Einen Hinweis auf diesen Sachverhalt zumindest gibt die Vorrede zur zweiten Auflage
des Erkenntnisproblems, die ein Jahr nach Substanzbegriff und Funktionsbegriff
erschienen ist. ,,Zwischen dem ersten Abschluss dieser Schrift und ihrer zweiten
Auflage liegen drei Jahre, wihrend deren ich hauptsdchlich mit systematischen Studien
tiber die Grundfragen der Erkenntniskritik beschiftigt war. Auch diese Studien, die jetzt
in der Schrift Substanzbegriff und Funktionsbegriff [...] zusammengefasst sind, stehen
jedoch mit dem Thema des vorliegenden Buches in engem Zusammenhang: sie
versuchen, die Grundauffassung der Erkenntnis, die innerhalb der rein geschichtlichen
Betrachtung nur in allgemeinen Umrissen dargestellt werden konnte, schirfer zu
bestimmen und eingehender zu begriinden. Was somit den systematischen Teil der
Aufgabe betrifft, so konnte ich mich in dieser Neubearbeitung darauf beschrinken, auf

diese ausfiihrlicheren Darlegungen zuriickzuweisen.”*®

Die die gesamte historische
Konstruktion der ersten beiden Béinde des Erkenntnisproblems tragende Substanz-
Funktions-These wurde erstmals von den Zeitgenossen bemerkt, so von Otto Samuel
und Ernst Troeltsch; der auf den Kulturphilosophen Cassirer und damit auf den
Funktionsbegriff fixierten Forschung ist sie weithin aus dem Blick geraten.?'

Cassirer schlieft sich in seiner historischen Skizze den Natorpschen
Geschichtsdarstellungen in gleich doppelter Weise an. Zum einen greift er wieder auf

eine rein typologische Darstellungsform zuriick und aktualisiert somit ein Muster, das

260 Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Bd. 1, 2.
durchgesehene Aufl., 1911, S. IX.

261 Vgl. [Samuel 1911], S. 200-201, fiir den “die Ersetzung des Substanzbegriffs durch den
Funktionsbegriff [...] fiir die endliche Gestaltung des philosophischen Erkenntnisproblems [i.e. im
Unterschied zu dem der exakten Naturwissenschaft] [...] auf einem systematischen Irrtum beruht".
Samuel bespricht wohlgemerkt die erste Auflage des Erkenntnisproblems, zu einer Zeit freilich, in der
Substanzbegriff und Funktionsbegriff bereits erschienen war; vgl. [Meyerson 1911]; auch Ernst Troeltsch
hat spéter Substanzbegriff und Funktionsbegriff als die dem Erkenntnisproblem zugrundeliegende Logik
erkannt, vgl. [Troeltsch 1921], Sp. 160. Eine Ausnahme vom mainstream der Forschung bilden auch in
dieser Hinsicht Meyer: Ernst Cassirer und Albert Lewkowitz, in: Trumah. Zeitschrift der Hochschule fiir
Judische Studien Heidelberg 11 (2001), S. 71-87, hier: S. 74, Anm. 10, sowie Ferrari: Ernst Cassirer, S. 2-
3, der bemerkt, dass Cassirer das Erkenntnisproblem anfanglich ,,Substanzbegriff und Funktionsbegriff.
Versuch einer Darstellung der neueren Philosophie” betiteln wollte. Als Beleg dient eine ,,Notiz der
Umschlagklappe von Cassirers Aufsatz Der kritische Idealismus und die Philosophie des ‘gesunden
Menschenverstandes’ — auch wenn dieser archivalische Sachverhalt hier uniiberpriift bleiben muss, so
wiére er im Zusammenhang der in der vorliegenden Arbeit anhand von Leibniz * System entwickelten und
in der Einleitung durchgefiihrten These hochst plausibel. Krois: A Note about Philosophy and History, in:
Science in Context 9 (1996), S. 191-194, hier 191-192, erkennt zwar, dass das Erkenntnisproblem eine
sowohl historisch als auch systematisch verfasste Arbeit ist, verkennt aber die Ausrichtung der Arbeit am
Paradigma mathematischer Naturwissenschaft und verzerrt sie zu einer Art von allgemeiner ,,intellectual
history”, die ,,jurisprudence, language, art, and religion as unique and irreducible factors” behandle — NB:
mathematische Naturwissenschaft wird hier noch nicht einmal erwéhnt! —, gerade so, als handele es sich
um eine Vorstufe zur Philosophy der symbolischen Formen. Solche Verzeichnungen sind das Resultat
einer Cassirer-Lektiire, die das gesamte Werk von der spéteren Kulturphilosophie her liest. Diese Art der
Riickprojektion erzeugt denn auch die Auffassung, das Erkenntnisproblem sei durch alle vier Biande
hindurch von Kontinuitét geprégt: ,,Its fundamental lookout remained unchanged throughout” (ebd., S.
191).

292



sich bei Cohen und Natorp préfiguriert findet und das in Leibniz* System eine tragende
Ausprigung fand.*** Zum anderen hilt sich Cassirer in der Gesamtanlage der
Darstellung an das Vorbild von Platos Ideenlehre: die griechische Philosophie verlduft
in drei Phasen, dabei bereitet die vorplatonische ausschlieBlich den Idealismus Platons
vor, dabei 14Bt Cassirer skurrilerweise auch den Buddhismus nicht auBer acht.’®> Plato
selbst wird als Begriinder des Idealismus konstruiert, womit der Hohepunkt der
historischen Entwicklung erreicht ist*** und im Typus des Antagonisten Aristoteles der
,Verleumder” Platos die Szene betritt. Aristoteles markiert den Beginn einer
Verfallsgeschichte, einer Epochenschwelle, deren Hauptzeitalter das Mittelalter
darstellt’®. Cassirer folgt hierin vorbehaltlos Natorps regelrecht grotesker
Kantianisierung der platonischen und vorplatonischen Philosophie — ,,Platon ein
Vorginger Kants* war das Stichwort der zeitgendssischen Kritik an Natorps
Darstellung.**® Weitere Details zeigen, dass Cassirer dem von ihm nicht erwihnten Text
Natorps in fast allen Schritten folgt. Der Modus impliziter, unausgewiesener
Anknilipfung, der sich theoretische und historische Ausgangsmuster aneignet und
transformiert und solche angeeigneten Muster nicht mehr als fremde ausweist, zeigt sich
hier einmal mehr. Cassirer erweist sich in dieser vorbehaltlosen Aufnahme Natorpscher
Vorbilder noch einmal als Schiiler.

Die Mboglichkeit, einen génzlich an der Natorpschen Platon-Konstruktion
orientierten historischen Abriss zur antiken Philosophie zu geben und zugleich in diesen
nahtlos und ohne Verlust die These von der Entwicklung von Substanzbegriff zum
Funktionsbegriff einzuzeichnen, hatte eine Vorbedingung: Natorps Platon-Darstellung
war selbst schon durch diese These strukturiert und organisiert. Vergegenwairtigt man
sich, dass Cassirer die Begriffe von Substanz und Funktion bereits in der Leibniz-
Darstellung entwickelt hatte, und zwar in genau dieser Doppelfunktion: als
erkenntnislogische Begriffe und als Grundmotive der in die Figur Leibniz’
eingetragenen historischen Entwicklung, dann zeichnet sich hier eine wechselseitige
schulinterne Theoriebeziehung, eine ,,Arbeitsgemeinschaft” im wortlichsten Sinne ab, in
der Cassirer mehr und mehr eine Doppelfunktionen innehaben sollte: die des Schiilers

und diejenige dessen, der auch seine Lehrer belehren konnte. Und tatsidchlich wirken

262 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. 11,

263 Vgl. Cassirer: Einleitung I1, S. 25-34, zum Buddhismus vgl. S. 28.

264 Vgl. ebd., S. 34-43.

265 Vgl. ebd., S. 43-47, zum Mittelalter S. 47-50.

266 So Hohmann: [Rez.] Natorp. Platos Ideenlehre, in: Zeitschrift fiir Philosophie und
philosophische Kritik 128 (1906), S. 84-92. Zur Problematik vgl. Lembeck, Platon in Marburg, S. 179 u.
239-241.

293



Passagen von Platos Ideenlehre, die das Verhéltnis von Platon und Aristoteles zum
Gegenstand haben, als wéren sie Adaptionen aus Leibniz’ System.

Das zeigt sich besonders am Hohe- und Endpunkt von Natorps Darstellung, in der
Konfrontation von Platon und Aristoteles.”®” Alleine diese Konfrontation indiziert
bereits zweierlei: dass in dieser Konfrontation der Ansatz, besser: der Anfang zu einer
Philosophiegeschichte konzipiert war, die das Koordinatensystem, in das alle folgenden
historischen Positionen eingezeichnet werden sollte, zwischen diesen beiden Antipoden
aufspannte, und dass diese Basis und Anlage zu einer Philosophiegeschichtsschreibung
bis in die neueste Zeit ihrerseits ihre Anfinge im Modell von Langes Geschichte des
Materialismus hatte. Natorps Platon-Buch situiert die Opposition zwischen Platon und
Aristoteles, noch bevor er irgendwelche sonstigen Ausfiihrungen zu beider Verhiltnis
gemacht hitte, von vorneherein in der Spannung zwischen ,,Dogmatismus” und

8 Bereits dieser

,Kritizismus”, beide als ,radikaler Gegensatz” verstanden.®
Ausgangspunkt behandelt ,Platon‘ wie ,Aristoteles® als Chiffren zweier typisierter
Konstruktionen, die im folgenden weiterer Bestimmung unterzogen werden. Diese
Konstruktion folgt in allen Details und Ausfithrungen der Konzeption, in allen
einzelnen Theoremen und Begriffen Natorps genetisch-deduktiver Erkenntnislogik auf
dem Stand seiner Arbeit Nombre, temps et espace aus dem Jahre 1900. Damit aber ist
zugleich die &uBerste Ndhe mit, ja im Grunde die Ununterscheidbarkeit der
theoretischen Besetzung der beiden Typen ,Platon® und ,Aristoteles’ zum
systematischen Zentrum von Leibniz * System verstindlich, denn Cassirer hatte ja seiner
Arbeit seinerseits Natorps Logik von 1900 zugrundegelegt, so jedenfalls These und
Resultat diese Arbeit.’® Die kritische Auffassung soll sich vollstindig mit der
»genetischen” decken, ihr ,Begriff des Gegenstandes” das ,x der Gleichung der
Erkenntnis” und dabei ,stets Problem, nie Datum” sein. Dabei seien ,,unsre
fundamentalen Begriffe” nur die ,,Grundfunktionen der Erkenntnis selbst, die Gesetze
des Verfahrens, in dem Erkenntnis besteht”.>’" Wenn die Bestimmungen Natorps zur
kritizistischen Position als einer genetisch-deduktiven Erkenntnislogik der Systematik
von Leibniz” System noch ndher zu sein scheinen als den skizzenhaften Ausfithrungen
von Nombre, temps et espace, so ist dieser Eindruck wohl nicht nur dem Umstand
geschuldet, dass der Natorpsche Text in der franzdsischen Ubersetzung unvertraut klang

und man hier dessen unverstellte Ausformulierung hat. Der Eindruck entspricht dem

267 Natorp: Platos Ideenlehre, S. 366-436, insbes. S. 366-421.
268 Ebd., S. 366.

269 Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. 11, 2.

270 Natorp: Platos Ideenlehre, S. 367.

294



Sachverhalt, dass mit der Konstruktion des systematischen Zentrums von Leibniz*
System eine Durchfiihrung und Weiterbildung dessen geleistet wurde, was bei Natorp
lediglich exponiert war, eine Durchfiihrung, die so genau im Sinne von Cassirers Lehrer
war, dass er sie hier nur aufzunehmen brauchte. Die Position des sogenannten
Dogmatismus besteht in theoreticis darin, dass in ihr der Gegenstand der Erkenntnis
,wesentlich und urspriinglich durch Sinneswahrnehmung” gegeben ist und sodann
durch ,,Abstraktion” zum “Bewusstsein gebracht” wird.?"!

Der Dogmatismus wird in der Folge in seinem Zentrum als ,.Lehre von der
Substanz und insbesondere der Form” konstruiert, die ,,an die Stelle der platonischen
Idee getreten ist, sie berichtigen und also erledigen soll”.”’* Hitte es fiir Cassirers
Ausfithrungen zum Verhiltnis der einzelnen philosophischen Systeme zueinander im
Laufe der Geschichte, zu ihrer wechselseitigen Vernichtung, wie sie die Einleitung ins
Erkenntnisproblem skizziert, nicht auch andere Modelle gegeben, hitte Cassirer nicht
bereits auf einen Topos der Philosophiegeschichtsschreibung zuriickgreifen kénnen, so
wire in der Natorpschen ,Kriegsberichtserstattung® von der Frontlinie zwischen Platon
und Aristoteles gewiss ein Modell dafiir zu sehen. Auch wenn Natorp den Kritizismus
dagegen als Philosophie der ,,Relation, Termini, Beziehungspunkte” versteht,”” so
besteht die Differenz zwischen seiner Darstellung un der Cassirers darin, dass Natorp
nicht so weit geht, den Begriff der Funktion als Gegenbegriff zu Substanz zu setzen.
Hierin ist das Spezifikum der Cassirerschen Position zu sehen, die auf dem historischen
Stand von 1902 freilich die Substanz-Funktions-These noch ldngst nicht ausformuliert,
sondern allenfalls skizziert hatte. Doch mag diese Differenz mit Recht nur als blof3
nominelle erscheinen, wenn Natorp der dogmatischen Auffassung von Substanz die
kritisch verstandene entgegensetzt als ,,Gesetz des Verfahrens, den Gegenstand in der
Erfahrung erst aufzubauen, das Gesetz eines Prozesses der Erkenntnis, der in der That
ein unendlicher, abschlussloser ist.”*"*

Substanz als dinglicher Bestand gegeniiber deren Interpretation als blofer
kategorialer Denkbestimmung, als Moment des Bestimmungsprozesses — in der
Opposition dieses Begriffsmusters hat auch Cassirer seinen Gang durch die
verschiedenen  Formationen der griechischen Philosophie angelegt, eine

Begriffserzdhlung, die in Platon als dem Denker der ,Einheitsfunktion des

271 Ebd., S. 367-368. Es ist auch hier unverkennbar, dass der dogmatische Typus auch am Beispiel
Langes entworfen ist, denn der Begriff und Verfahren der ,,Abstraktion” stehen im Zentrum der
erkenntnislogischen Entwiirfe zu Lange aus dem Nachlass Natorps.

272 Ebd., S. 384.

273 Ebd., S. 382.

274 Ebd., S. 388.

295



. 275 . . . 276 - . .
Bewusstseins”,”” im »logischen Aufbau seines Systems”, 7% in der ,,Funktion des reinen

99277 9278

Begriffsdenkens und den ,,reinen logischen Grundsitzen der Ideenlehre gipfelt.
So bestimmt Cassirer im zweiten Teil der Einleitung den Eleatismus als das ,,Denken
der Substanz”,”” die auf ihn folgende Atomistik dagegen denke ihre Begriffe als
,blosse Form der Beziehung” und sichere so den ,,allgemeine[n] Begriff der Erfahrung
und des empirischen Seins”**" durch das Denken der Relation. Die ,,notwendige und
bestindig aufsteigende Entwickleung”*®' der Philosophie vor Platon ist nach Cassirer
dadurch gekennzeichnet, dass sie zwar ,,die Inhalte des Seins in Inhalte des Gedankens
[verwandelt]”, dabei aber den ,,Prozess dieser Umbildung® selbst nicht betrachtet,
sondern nur die aus ihm hervorgehenden ,,Proa’ukte”.282 Sie wendet also die ,,Funktion
des reinen Begriffsdenkens” auf ihre Gegenstinde an, hat aber diese Funktion selbst
wiederum noch nicht zum Gegenstand ihres Denkens gemacht. Dies bleibt in Cassirers
Kurzdarstellung in der FEinleitung Platon als dem Hohepunkt der griechischen
Philosophie vorbehalten. In seiner Reflexion auf ,,das Wissen und seine Grundlagen™*™
thematisiere Platon ein Gebiet der Wahrheit, das ,,von der Existenz bestimmter
empirischer Subjekte gidnzlich unabhingig” sei und sich nur auf ,rein gedankliche

284 __ auf die Mathematik und die Zahlen: ,,”Wissenschaft’ bedeutet

Setzungen” beziehe
ithm [...] die gedankliche Begrenzung des an sich grenzenlosen und unbestimmten
Stoffes der Wahrnehmung durch die Funktion und Vermittlung der Zahl.”**® Leitbegriff
der aristotelischen Philosophie ist dagegen die Substanz, insofern ist sie ebenso wie die
Scholastik ein Riickfall hinter den Stand Platons.

Damit ist eindeutig, dass die Logik des Verhiltnisses von Substanzbegriff und
Funktionsbegriff Cassirers scharf typologisierender Darstellung der griechischen
Philosophie zugrundeliegt und deren Entwicklung organisiert.
Argumentationsstrategisch bedeutet das gleichsam eine Ouvertiire, die die ausladende
Darstellung des Hauptteils des Erkenntnisproblems durch die Exposition von deren

Leitmotivik préludiert — eine propddeutische Funktion, in anderen Worten: eine Art der

Aufmerksamkeits- und Rezeptionslenkung. Aus der Perspektive der Kontinuitédts-These

275 Cassirer: Einleitung 11, S. 22.
276 Ebd., S. 23.
277 Ebd., S. 34.
278 Ebd., S. 40.
279 Ebd., S. 33.
280 Ebd., S. 33.
281 Ebd., S. 33.
282 Ebd., S. 34.
283 Ebd., S. 35.
284 Ebd., S. 37
285 Ebd., S. 42.

296



freilich war diese Darstellungsart systematisch schon deshalb erfordert, weil auch die
Relation von Substanz- und Funktionsbegriff historischer Kontinuitét unterliegen sollte
und nicht erst mit der Renaissance einsetzen durfte. Die Systematik von Substanzbegriff
und Funktionsbegriff bezeichnet aber nicht nur die begrifflichen Pole, zwischen denen
die Entwicklung der antiken bis hin zur scholastischen Philosophie sich vollzieht; auch
der Gang der Geschichte des Erkenntnisproblems in der Wissenschaft und Philosophie
der neueren Zeit ist in sie eingespannt. Substanzbegriff und Funktionsbegriff — das ist
die These — bilden das systematische Organisationsprinzip der Darstellung der ersten
beiden Binde des Erkenntnisproblems. Unter diesem Aspekt ist gleichsam in
Umkehrung der iiblichen Blickrichtung eine systematische Lektiire dieses Werks
gefordert.?

Giénzlich unhaltbar ist jedoch die These, die systematische Entgegensetzung von
Substanzbegriff und Funktionsbegriff lasse sich in das Verhiltnis von altem und
modernem Denken {iibersetzen, und zwar dergestalt, dass der Substanzbegriff mit
antikem Denken und der Funktionsbegriff mit modernem Denken identisch sei.?*” Diese
These tibersieht, dass in der Konnotation von Platon mit dem Denken der Funktion und
von Aristoteles mit dem Denken der Substanz beide, Substanz- wie Funktionsbegriff als
bereits in der Antike aktualisiertes, ja in dieser allererst angelegtes Muster verstanden
werden und somit sowohl der alten wie auch der neuen Philosophie zugeordnet werden
konnen. Die These verkennt dariiber hinaus aber auch die spezifische Doppel-Rolle von
Substanzbegriff und Funktionsbegriff: sie sind Grundbegriffe einer philosophischen
Systematik, wie sie Substanzbegriff und Funktionsbegriff ausgearbeitet vorliegt und sie
fungieren als bipolares typologisches Begriffsmuster, das heuristisch an jegliche
historische Gestalt der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte anzulegen ist und den
Gang der Geschichte innerhalb eines historisch-typologischen Schemas strukturiert.
Cassirer exemplifiziert hier bereits sein erst viel spiater methodologisch objektiviertes
Verfahren der wechselseitigen Verschrinkung systematischer und historischer

Begriffe.™® Die These appliziert aber vor allem die Renaissance-Auffassung des

286 Ferrari: Ernst Cassirer, S. 3, weist mit Recht darauf hin, dass ein ,,angemessenes Verstindnis des
Erkenntnisproblems” nur zu erlangen sei, wenn man beriicksichtige, dass es sich hier um eine ,,zugleich
historische wie systematische Arbeit” handle. Diese Feststellung gilt freilich fiir alle sogenannten
,historischen® Arbeiten Cassirers, zumal fiir Leibniz * System.

287 So Krois: A Note about Philosophy and History, hier: S. 193: , Expressed in historical terms, this
contrast [i.e. of relational to substantial thinking] corresponded to the difference between ancient and
modern thought.”

288 Vgl. Cassirer: Geschichte. Mythos, in: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 3:
Geschichte. Mythos. Mit Beilagen: Biologie, Ethik, Form, Kategorienlehre, Kunst, Organologie, Sinn,
Sprache, Zeit, hrsg. v. Kéhnke, Kopp-Oberstebrink u. Kramme, 2002, S. 122-128.

297



Cassirer der 1940er Jahre®® auf das Erkenntnisproblem von 1911 — eine unhaltbare
Hypostasierung, denn der Cassirer von 1911 konnte unterm Blickwinkel der
ausschlieBlich mathematisch-naturwissenschaftlichen Orientierung des
Erkenntnisproblems noch gar nicht feststellen, dass mit der Renaissance etwas
prinzipiell Neues in die Philosophiegeschichte eingetreten war. Zu dieser Einsicht
musste Cassirer fiir seine Philosophie allererst die Bedeutung von Geschichte und
Geschichtlichkeit entdecken und sich ein entsprechendes begriffliches Instrumentarium
zurechtlegen. Das Geschichtsmanuskript von 1936 ist unter anderen Schriften Ausdruck
dieses Bemiihens.” Erst im Bereich der Geschichte und Kultur konnte die Renaissance
neues aufdecken, indem sie eine neue Sicht auf den Menschen entwarf. Im Bereich der
mathematischen Naturwissenschaft bleibt sie aber auf den Spuren Platons und
Aristoteles’. Somit ist das ,Neue‘, das die Renaissance in der Darstellung des
Erkenntnisproblems entdeckt, neu nur im Kontrast zum vorausgehenden Mittelalter, im
Grunde aber ist es ein Altes: sie entdeckt zundchst nur den Platonismus wieder und
wendet ihn gegen den Aristotelismus des Mittelalters. So nimmt es nicht Wunder, dass
genau dieser Aspekt — der Aufgang der geschichtlichen Welt, der spéter in dem von
ihm so hiufig wiederholten Vico-Axiom seine prignante Formel fand — erst Cassirers
spatere Renaissance-Auffassung leitete und im Erkenntnisproblem noch nicht wirksam
wurde.

Von hier aus 1d6t sich ein Seitenblick auf die mutmaBlichen Entstehungsschritte
von Substanzbegriff und Funktionsbegriff werfen: Cassirer hat zuerst, offenkundig
angeleitet durch die Philosophie Natorps, seine These von Substanzbegriff und
Funktionsbegriff als Schema einer immanenten historischen Entwicklung in der Figur
Leibniz in der Arbeit am Leibniz® System entdeckt. Er wurde sich iber ihr
systematisches und historisches Potential gegen Ende der Arbeit am Leibniz-Buch klar
und wandte die These zum nun bereits mehrfach erwidhnten historischen Muster, das
Leibniz in der Geschichte der Wissenschaften und der Philosophie zum Umschlags- und
Durchsetzungsmoment des Funktionsdenkens machte. Sodann hat Cassirer dieses
Koordinatensystem der historischen Entwicklung den beiden Binden des
Erkenntnisproblems zugrundegelegt und es anschlieBend in typologisierender
Verdichtung auf den zweiten Teil der Einleitung angewandt — wiederum ohne die

zugrundeliegende Systematik oder, gleichbedeutend damit, die historische Logik eigens

289 Vgl. Cassirer: Giovanni Pico della Mirandola. A Study in the History of Renaissance Ideas, in:
Journal of the History of Ideas 3 (1942), S. 331-332, u. ders.: Some Remarks on the Question of the
Originality of the Renaissance, in: Journal of the History of Ideas 4 (1943), S. 49-56.

20 ygl. Cassirer: Geschichte. Mythos, passim.

298



zu thematisieren. Die systematische Thematisierung dieser Logik leistet erst das 1910
erschienene systematische Werk Substanzbegriff und Funktionsbegriff, das diese
spezifisch systematisch-historische Begrifflichkeit ibernimmt. Auch die Aufnahme der
Vorarbeiten dazu gleich nach der Abfassung des ersten Bandes des Erkenntnisproblems
legt diese Auffassung nahe. Deshalb konnte Substanzbegriff und Funktionsbegriff als
jener ,,Schlussband, der systematische Untersuchungen zum Erkenntnisproblem
enthalten soll”, fungieren.””!

Substanzbegriff und Funktionsbegriff ist deshalb auch zu lesen als eine historische
Logik des Ganges der Wissenschafts- und Philosophiegeschichte. Als Reflex seiner
Entstehung aus der Philosophiegeschichtsschreibung Cassirers, aber auch aus seiner
Funktion einer historischen Logik kommen in diesem, in systematischer Absicht
verfassten Werk, immer wieder dieselben typologischen Argumentationsmuster zum
Zuge, die die historischen Arbeiten geprigt haben. Das heif3t: systematische Begriffe
werden mit einem historischen Index versehen und umgekehrt. Als Beispiel sei an
dieser Stelle nur darauf hingewiesen, dass der Abriss der griechischen Philosophie von
den Vorsokratikern bis Aristoteles in noch gedréngterer Form Eingang gefunden hat in
Substanzbegriff und Funktionsbegriff, allerdings, und das macht die Spezifitit der
historisch-systematischen  Skizzen oder besser: Miniaturen innerhalb dieser
erkenntniskritischen Arbeit aus, unter einem wissenschaftsgeschichtlichen Aspekt und
in der Wechselbeziehung antiker und neuzeitlicher Auffassungen.””

Der typologischen Argumentation kommt auch in Cassirers gesamtem
systematisch orientiertem Werk eine tragende Rolle zu. Cassirers philosophiehistorische
Arbeiten, wie das oder Form und Freiheit, die als heuristischen ,Leitfaden” ein
systematisch-typologisches Muster zugrundelegen, sei es das von Substanz und
Funktion wie Erkenntnisproblem, sei es das Grundmuster von Form und Freiheit wie im
Werk gleichen Namens, und auf dieser Basis historische Gestalten der Philosophie im
geschichtlichen Prozess ebenso wie in ihrem systematischen Ertrag darstellen

.. 293
konnen.

Trotz ihrer Differenz bleiben beide Verfahren durch die umgekehrte
Proportionalitit der Anteile, die sie systematischen und historischen Begriffen

einrdumen, eng aufeinander bezogen. Diese Verfahren sind begriindet in Cassirers

291 Brief an Natorp v. 31. Juli 1905, Bl. 1r (Universititsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Ms.
831:618), Bl. 2v.

292 Vgl. Cassirer: Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen iiber die Grundfragen der
Erkenntniskritik, Berlin 1910, S. 200-225; die Stelle geht von der ,,Spitze der wissenschaftlichen
Weltbetrachtung iiberhaupt” aus, an der der ,,logische Gedanke der Substanz” stehe (ebd., S. 200) und
reicht historisch bis Aristoteles.

293 Vgl. Cassirer: Freiheit und Form. Studien zur deutschen Geistesgeschichte, 1916, passim.

299



Ausfithrungen in den ersten Absétzen des ersten Teils der Einleitung; sie scheinen vom
Grundzug der Hegelschen Philosophie angeregt, jedem systematischen Grundbegriff
eine historische Gestalt der Philosophie im Gang der Philosophiegeschichte zuordnen
zu konnen. In leichter Uberzeichnung lieBe sich die These vertreten, dass das
Erkenntnisproblem und Substanzbegriff und Funktionsbegriff sich zueinander verhielten
wie Hegels Geschichte der Philosophie und die Logik.

300



9. Die Problematik des Verhaltnisses der ersten Auflage der Einleitung ins
Erkenntnisproblem (1906) zur zweiten (1911)

Fir die zweite Auflage des Erkenntnisproblems hat Cassirer die FEinleitung

durchgreifend iiberarbeitet.”*

Die ohne Zweifel gravierendste Verdanderung besteht im
Wegfall der kompletten Einleitung II, doch auch im ersten Einleitungsteil hat Cassirer
Sdtze umgearbeitet, weggestrichen und neue hinzugefiigt. Der weggefallene zweite Teil
der Einleitung gelangte in der Folge nicht wieder zum Abdruck, er z&hlt wohl zu den am

d.?> Zumal unter

wenigsten bekannten Texten Cassirers, die in Buchform erschienen sin
der Annahme, dass dem zweiten Teil der Einleitung ins Erkenntnisproblem die oben
skizzierten Funktionen zukommen, wirft das Fragen auf. Widerspricht dieser
Textbefund nicht der These von der funktionellen Mehrfachbesetzung der Einleitung II?
Ist der Wegfall gar ein Indiz fiir eine Konzeptionsverschiebung im Erkenntnisproblem,
entweder in methodologischer Hinsicht oder gar in historischer? Lassen sich andere
Motive fiir die Elimination benennen, solche der innerschulischen Konstellation oder
der Rezeption? Cassirer selbst hat die Griinde des Wegfalls des zweiten Einleitungsteils
und der Umarbeitungen des ersten im Dunkeln gelassen. Die Vorrede zur zweiten
Auflage des Erkenntnisproblems bemerkt lapidar: ,,Die einleitenden Betrachtungen tiber
das Erkenntnisproblem in der griechischen Philosophie sind diesmal fortgefallen, da sie
mir in ihrer bisherigen Fassung nicht mehr geniigten, eine eingehendere Darstellung

296 . .
77" Das scheint zunéchst

aber iiber den Rahmen dieses Buches hinausgegangen wiére.
ein Hinweis auf den materialen Teil, die historische Skizze von der Vorgeschichte
Platons bis in die Scholastik zu sein. Im folgenden sollen diese Fragen prézisiert
werden, und die Losungsversuche werden zeigen, dass die Sachverhalte komplexer
sind, als Cassirers dunkler Hinweis in der Vorrede; vor allem wird sich erweisen, dass
nicht nur ein Motiv anzunehmen ist, um den Wegfall der Einleitung II verstehen zu
konnen.

Geleitet werden die folgenden Untersuchungen von den Annahmen, dass erstens
die zuvor beschriebenen Funktionen der Einleitung [I an andere Teile des
Erkenntnisproblems und spitere = Werke, namentlich Substanzbegriff —und

Funktionsbegriff, ibergegangen sind, zweitens Spannungen zwischen den beiden Teilen

der Einleitung bestanden, die durch die Elimination behoben werden sollten, Cassirer

294 Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Bde. 1
u.2, 1911, S. 1-18.

295 Sogar die Edition der Einleitung durch Orth in Cassirer: Geist und Leben. Schriften, hrsg. v.
Orth, 1993, S. 173-192, unterdriickt den zweiten Einleitungsteil.

296 Cassirer: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, 1911, S. IX.

301



drittens hinsichtlich der historischen Skizze zur Entwicklung der griechischen
Philosophie auf Kritik von auflen reagierte und viertens sich mit dem Wegfall des
zweiten Einleitungsteils sich innerschulisch eine Art der Distanznahme zu Natorps Stil
der Philosophiegeschichtsschreibung verbindet.

(1) Wenn die Einleitung II hinsichtlich der These von der Kontinuitdt der
Wissenschafts- und Philosophiegeschichte die methodologische Doppelfunktion
theoretischer und philosophiegeschichtlich-materialer Untermauerung innehatte, dann
stellt nach deren Wegfall die Frage nach der Kontinuitit der Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichte. Es konnte scheinen, als habe Cassirer mit der Weglassung des
zweiten Teils der Einleitung in der Neuauflage des Erkenntnisproblems von 1911
zugleich die These der Kontinuitdt von antiker und neuzeitlicher Philosophie gekippt.
Diese Vermutung wurde in der neueren Forschung durchaus vertreten, allerdings wird
sie auch dadurch nicht zutreffender. So bemerkt John M. Krois, der Grund fiir die
Streichung des zweiten Teils der Einleitung in der Neuauflage des Erkenntnisproblems
sei darin zu sehen, dass Cassirer ,die darin [i.e. in der Einleitung II| behauptete
Kontinuitdt von Antike und Neuzeit nicht mehr vertreten [konnte], denn er war zu der
Uberzeugung gelangt, dass die Philosophie in der Moderne in bestimmten Punkten
einen neuen Anfang genommen hat.”*’ Die Annahme ist gleich in mehrfacher Hinsicht
irrig, denn sie iibersieht zum einen vollig, dass Cassirer im ersten Teil der Einleitung
auch der zweiten Auflage die Kontinuititshypothese als unverzichtbares methodisches
Postulat eingefiihrt hat. Ohne Kontinuitdtshypothesen gibt es, folgt man dem
methodologisch-systematischen ~ Teil der  Einleitung, keinerlei  historische
Erkenntnisleistung und keine Geschichtsschreibung. Das Kontinuitéts-Postulat wird
allerdings immer problemorientiert eingesetzt, es soll Cassirer zufolge nicht als
substantialistische Hypostase eines irgendwie gearteten Verlaufs der Geschichte
verstanden werden. Sollte etwa die Geschichte des Substanzdenkens geschrieben
werden, so muss selbstverstdndlich Problemkontinuitidt von der Antike, spétestens von
Aristoteles, aus Uiber das Mittelalter in die Neuzeit etwa bis Descartes, oder wo immer
der Zielpunkt der Untersuchung liegen mag, angenommen werden. Selbst
Substanzbegriff und Funktionsbegriff wie auch alle spateren Werke Cassirers arbeiten
da, wo sie historisch-problemorientiert argumentieren auf der Grundlage von
Kontinuititsannahmen. Cassirer hat sich freilich in seinen spéteren Arbeiten Gedanken

dazu gemacht, durch welche Medien Kontinuitdt vermittelt wird — eine Dimension, die

297 Krois: Cassirer — Aufklarung und Geschichte, in: Frede / Schmiicker (Hrsg.): Ernst Cassirers
Werk und Wirkung, 1997, S. 122-144, hier: S. 123; dieselbe These hat Krois noch einmal vertreten in
ders.: A Note about Philosophy and History, S. 193.

302



den frithen Arbeiten vollstindig fehlt. Krois’ Annahme {ibersieht aber auch, dass
Cassirer genau diesem Irrtum, er habe sich gegen Kontinuitit in der
Geschichtsschreibung ausgesprochen, durch eine Textergdnzung der Neuauflage
begegnen will: zur Stiitzung der Kontinuitéit des philosophischen Gedankens beruft sich
Cassirer auf den ,stetigen Gang” der ,exakte[n] Wissenschaft”: erst durch den
Zusammenhang mit ihr ,erhédlt der philosophische Gedanke selbst seine wahrhafte

. e L., 99298
innere Kontinuitit.”

Wenige Sitze spiter verschirft Cassirer diese Uberlegung sogar
noch. Die sachliche Kontinuitét der philosophischen Gedanken scheint ihm offenbar
durch den Widerstreit der Systeme und Begriffe gefdhrdet. Der Gegenstandsbezug der
Wissenschaften  garantiere  dagegen als Bezugsdatum ,die Einheit des
Erkenntnisbegriffs”: ,In der exakten Wissenschaft erst, in ihrem trotz aller
Schwankungen stetigem Gange, erhilt die Einheit des Erkenntnisbegriffs, die iiberall
sonst eine blofe Forderung blieb, ihre wahrhafte Erfiillung und Bewihrung. Der
Wechsel der Meinungen gestaltet sich erst hier zu einem klaren und sinnvollen
Zusammenhang um, in welchem sich nunmehr auch die Philosophie ihres eigenen

d.”* Dieser

Begriffs und ihrer theoretischen Aufgaben erst vollstindig bewusst wir
Riickgriff auf die Geschichte der Wissenschaften als eines Apriori der
Philosophiegeschichte war indessen kein Gedanke, den Cassirer sich hitte fiir die
Umarbeitung zur zweiten Auflage der Einleitung erst erarbeiten miissen, vielmehr ist
dieses Theorem einer Stiitzung und Gewihrleistung der Kontinuitét durch den Bezug
auf die als vorgingig gedachte Wissenschaftsgeschichte bereits Teil seiner
nachgelassenen Notizen zu Scheler und der Entwiirfe zur Einleitung ins
Erkenntnisproblem.*®

Zum anderen aber hidtte Cassirer seine eigentlich sachliche Darstellung des
Erkenntnisproblems vollig neu schreiben miissen, hdtte die sachliche These von der
Kontinuitit fiir die Neuauflage keine Geltung mehr gehabt, denn nach wie vor fiihrt er
hier vor — wie bereits erwdhnt —, wie philosophische Motive vor allem der
platonischen und aristotelischen Philosophie in der Philosophie von der Renaissance bis

zu Kant aufgenommen und weitergebildet werden. Wie konnte sich Cusanus auf die

platonische Ideenlehre beziehen ohne die Kontinuitdt von antiker und neuzeitlicher

298 Cassirer: Einleitung, in: ders.: Das Erkenntnisproblem, 1911, S. 10; die neu eingeschaltete
Passage beginnt in der Z. 1 nach ,,wollten” und reicht bis ,,bewusst wird” am Ende des Absatzes.

299 Ebd.

300 Vgl. Scheler-Notizen, [Zettel ], sowie ,,Systematische Einleitung: ,Das a priori und seine
Geschichte’™, Bl. 4: ,,die philos[ophische Gesch[ichte] dieser Begriffe kann man nicht schreiben, wenn
man nicht dauernd ihre bestimmte wahre wiss[enschaftliche] Bedeutung u[nd] entwicklung im Auge
behalt —,,.

303



Philosophie,™ wie bei Leonardo Bruni Aristoteles aufgenommen werden,’” wie hitte
Kepler seine Auffassung vom ,,Schonen und Wahren” in der ,,Form von Relationen”
ausbilden konnen, wenn nicht durch den iiber Ficin vermittelten Platon?*® Die
Geschichte des Erkenntnisproblems ist geradezu die Geschichte ,,des Kampf[es] der
Platonischen und Aristotelischen Philosophie” — wie das zweite Kapitel im ersten
Band iiberschrieben ist. Die Entgegensetzung dieser beiden Typen von Philosophie
bildet das sachliche Konstruktionsprinzip beider Bénde, und sieht man, dass — wie
beschrieben — die Aristotelische Philosophie den Substanzbegriff représentiert, die
Platonische den Funktionsbegriff, so liegt diesem ,, Kampf” auch ein systematisches
Grundmuster zugrunde — dieses Grundverstindnis des Erkenntnisproblem wird aber
verfehlt, wenn man annimmt, fiir Cassirer hitte es in der ,,Geschichte [...] immer wieder
[...] einen neuen Anfang” gegeben.**

Ein weiterer Punkt ist in diesem Zusammenhang zu beachten: auch Cassirers
Vorlesungen zur Geschichte der Philosophie, die er gleich nach dem Erscheinen des
Erkenntnisproblems gehalten hat, ebenso wie spitere zeigen keinerlei Abriicken von
seiner Auffassung einer Kontinuitit in der Geschichte des Erkenntnisproblems — fiir
Cassirers Philosophiegeschichtsschreibung ist es ein Grundzug der neueren Philosophie,
mindestens bis ins 19. Jahrhundert hinein, dass sie auf philosophische Theoreme,
Motive und Probleme ihrer Vorgeschichte, auch der antiken, produktiv zuriickgreift und
sie weiterspinnt.®

Durch Cassirers oben erwihnten Zusatz zur Einleitung der zweiten Auflage wird
zweierlei deutlich: Cassirer verschérfte die Kontinuitits-These fiir die Neuauflage sogar

noch und glaubte, durch Textdnderungen in der Einleitung den Wegfall ihres zweiten

301 Vgl. Cassirer: Einleitung, 1911, S. 31-45.

302 Vgl. ebd., S. 99.

303 Vgl. ebd., S. 337.

304 Krois: Cassirer — Aufklarung und Geschichte, S. 123.

305 Untersucht wurden fiir die vorliegende Arbeit die Vorlesungen ,,Die Hauptrichtungen der
modernen Erkenntnistheorie” (Vorlesung Friedrich Wilhelms Universitét Berlin, Wintersemester
1908/09, Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Gen. Mss. 98, box 42, folder 830), ,,Geschichte
und Kritik des philosophischen Empirismus” (Vorlesung Friedrich Wilhelms Universitét Berlin,
Sommersemester 1914, Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Gen. Mss. 98, box 40, folder 789),
,»Der deutsche Idealismus von Leibniz bis Hegel”, (Vorlesung Friedrich Wilhelms Universitét Berlin,
Sommersemester 1916, Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Gen. Mss. 98, box 38, folder 747),
»Geschichte des Erkenntnisproblems als historische Einfithrung in die Erkenntniskritik” (Vorlesung
Friedrich Wilhelms Universitét Berlin, Wintersemester 1916/17, Beinecke Rare Book and Manuscript
Library, Gen. Mss. 98, box 38, folder 788), Vortragsmanuskript ohne Titel, vermutlich Einleitung zu
einer Vorlesung, Datierung unsicher, wohl 1916 (Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Gen. Mss.
98, box 48, folder 971), ,,Plato-Vorlesungen” (Vorlesung Oxford 1935) sowie ,,Geschichte und System
des philosophischen Idealismus I: Platon und die geschichtliche Fortbildung des Platonismus” (Vorlesung
Universitiat Goteborg, Herbstsemester 1935/36, Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Gen. Mss.
98, box 40, folder 790) — keine dieser Vorlesungen gibt auch nur den geringsten Anlafl zu der Vermutung,
Cassirer habe die These einer Kontinuitét zwischen antiker und neuzeitlicher Philosophie aufgegeben.

304



Teils kompensieren zu konnen. Sachlich bedeutete das die Sicherung der Kontinuitét
der Geschichte des Erkenntnisproblems im Faktum der Kontinuitit der
Wissenschaftsgeschichte. Der in der Neuauflage hinzugefiigte Hinweis auf
Substanzbegriff und Funktionsbegriff leistet ein Ubriges: Substanzbegriff und
Funktionsbegriff kann eben auch gelesen werden als materiales Kompendium iiber die
Kontinuitdt der Wissenschaftsgeschichte im Zeichen der Substanz-Funktionsthese.?”
Die Grundauffassung von Cassirers wechselseitiger Integration systematischer und
historischer Begriffe 148t eben nicht nur historisch akzentuierte Arbeiten auf ihre
immanente Systematik hin interpretieren, sondern auch umgekehrt, vorwiegend
systematisch verfasste Werke sind auf dem Grund des historischen Faktums der
Wissenschaftsgeschichte auch als historische zu entziffern. Mit anderen Worten: die so
gerne als ausschlieBlich systematisch verfasstes Werk gelesene Arbeit baut eben gerade
auf dem Apriori einer durchgédngigen und steten Wissenschaftsgeschichte auf — in dieser
Perspektive ist Substanzbegriff und Funktionsbegriff das Exempel par excellence fiir
Erkenntnistheorie, die auf das ,,Faktum der Wissenschaft als ein geschichtlich sich
entwickelndes” in regressiver Analyse bezogen ist.

(2) Hinsichtlich der Substanz-Funktions-These ergibt sich durch den Wegfall des
zweiten Teils der Einleitung ein dhnliches Bild. Der verbliebene erste Einleitungsteil
musste die systematische Funktion des zweiten iibernehmen, die Vorbereitung der
Substanz-Funktions-These fiir die Darstellung. Dies geschah freilich im Medium von
Theorie und Methodologie. So zeigen gerade die Umarbeitungen des ersten Teils, die
nicht bloB stilistische oder syntaktische Korrekturen enthalten, dass Cassirer durch sie
die These von der zunehmenden Durchsetzung des Funktionsbegriffs im Gang des
philosophiehistorischen Denkens verstirken wollte. In diesem Sinne prézisiert Cassirer
die These, dass die ,Urelemente des Seins selbst als gedankliche Schopfungen
verstanden” wiirden, durch den Zusatz: ,,Die Begriffe der Wissenschaft erscheinen jetzt
nicht mehr als Nachahmungen dinglicher Existenzen [also als Substanzialisierung,
HKO], sondern als Symbole fiir die Ordnungen und funktionalen Verkniipfungen
innerhalb des Wirklichen. [Hervorh., HKO].”*"” Diese Tendenz projiziert Cassirer auf
den Verlauf der gesamten Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte und charakterisiert
so die zunehmende Einsicht in das Denken der Funktion: ,,Diese Gesamtbewegung des

Denkens erst ist es, in der nunmehr der Begriff des Seins selbst sich fortschreitend

306 Cassirer: Einleitung, 1911, S. 14.
307 Ebd,, S. 3.

305



bestimmt.”*® Zur historisch-materialen Unterfiitterung der Substanz-Funktions-These
konnte sich Cassirer nun auch in dieser Hinsicht auf seine systematische Arbeit von
1910 berufen.’” Zur propideutischen, auf die eigentliche Darstellung hinleitenden
Einfiihrung, die der Abriss zum Erkenntnisproblem in der Antike auch leisten sollte,
musste nun die typologische Entgegensetzung von Platon und Aristoteles zu Beginn der
historischen Darstellung des Haupttextes dienen. Auch unter diesem Aspekt musste Teil
IT der Einleitung als verzichtbar erscheinen. Die Renaissance, so Cassirers Modell, war
ja gerade gekennzeichnet durch die Auseinandersetzung und den Widerstreit zwischen
Platonismus und Aristotelismus; in ihr — so die These Cassirers zum Anfang der
neueren Philosophiegeschichte — vollzieht sich die Durchsetzung des platonisch
gepragten Denkens gegeniiber dem aristotelischen Substanzdenken.*"

(3) Cassirers bereits zitierte Bemerkung aus der Vorrede zur Neuauflage, die
»einleitenden Betrachtungen iiber das Erkenntnisproblem in der griechischen
Philosophie” hitten ,,in ihrer bisherigen Fassung nicht mehr geniigt”, erscheint im
Zusammenspiel mit den bereits skizzierten Funktionen des zweiten Einleitungsteils als
plausibel. Cassirer wollte offenbar tatsidchlich diese holzschnittartige historische Skizze
loswerden. All die anderen theoretischen und historischen Besetzungen dieses Textes
wurden eben, wie bereits gezeigt, verschoben. Erinnert man sich daran, wie weitgehend
die Skizze zur griechischen Philosophie von Natorps Historiographie angeregt ist, wie
gleichsam schiilerhaft sie dessen Darstellung in Platos Ideenlehre folgt, so wird an
dieser Stelle unmissverstindlich deutlich, dass die Elimination der Einleitung II auch
eine  entschiedene  Distanzierung von  Natorps Stil und Praxis der
Philosophiegeschichtsschreibung war. Beriicksichtigt man zusétzlich, wie stark die
Neuauflage, unter Riickgriff auf Entwiirfe aus der Entstehungszeit des
Erkenntnisproblems dessen Bindung an das ,,Faktum” der Wissenschaftsgeschichte
betreibt, dann wird klar, dass Cassirer hierin dem Muster gefolgt ist, das Cohen in der
Einleitung mit kritischem Nachtrag zu Lange exponiert und das Cassirer selbst seiner
wissenschaftsgeschichtlichen ,,Studie” zum Erkenntnisproblem realisieren wollte. Das
Erkenntnisproblem in seiner fertigen Gestalt ist nichts Anderes als die gro3 angelegte
Transformationsgestalt dieses urspriinglichen Impulses.

In dieser Perspektive ist auch das Moment der Rezeption von Cassirers erster
Auflage zum Erkenntnisproblem wie auch von Natorps Forschungen, besonders aber

von Platos Ideenlehre in ihrer Bedeutung fiir Cassirer nicht zu unterschitzen.

308 Ebd.
309 Ebd., S. 14.
310 Vgl. ebd., S. 21.

306



Insbesondere Natorps Arbeiten waren bis zum Erscheinen des ersten Bandes des
Erkenntnisproblems 1angst zum Gegenstand heftigster Kritik und Polemik geworden. Es
diirfte eine Art der Loyalitétsbekundung Cassirers gegeniiber dem Lehrer gewesen sein,
eine Art der Referenz, die ihn einen so eng an Natorp angelehnten, aber dem Duktus des
Ganzen so fremden Teil in die Arbeit aufnehmen lie. Die Folgen waren wohl nicht
absehbar. Hauptkritikpunkt an Natorp war vor allem dessen Ungeschichtlichkeit, die

Platon riicksichtslos kantianisierte und Kant platonisierte."!

Eine bloBe Reproduktion
dieser Auffassung, wie sie insbesondere die Einleitung II geboten hatte, schien Cassirer
offenbar im Jahre 1910 nicht mehr vertretbar zu sein. Hier hat wohl auch die Rezeption
der ersten Auflage des Erkenntnisproblems eine Rolle gespielt, denn Cassirer bekam
dhnlich heftige Vorwiirfe wie Natorp und diese bezogen sich auch auf die Skizze zur
griechischen Philosophie.*"

Stellvertretend fiir die heftigen Reaktionen sei hier das Habilitationsgutachten von
Alois Riehl genannt.’"® Cassirer hatte den ersten Band der Einleitung von 1906 als
Habilitationsleistung an der Berliner Universitit eingereicht.”'* Riehls Gutachten beruft
sich auf das ,,Urteil der Akademie iiber die Leibniz-Schrift und meint, dieses lasse sich
,,Wort fiir Wort auf seine neue Arbeit 1"1bertragen.“3 5 Nach der obligatorischen Kritik
am Kantianismus der Darstellung geht der Gutachter mit dem zweiten Teil der
Einleitung scharf ins Gericht. Dabei muss die Ausfiihrlichkeit, mit der Riehl auf diesen
in Proportion zum Gesamtumfang des ersten Bandes recht schmalen Text eingeht, als
Indiz dafiir gelten, wie problematisch Cassirers historischer Abriss auf den Spuren
Natorps wirkte und wirkt. Gewiss hat der Cassirers Habilitationsanliegen nicht eben
wohlgesonnene Riehl versucht, das schwéchste Stiick der Arbeit fiir ein Verdikt zu
nutzen, aber dass er dabei auf die Einleitung II verfiel, ist gerade signifikant: ,,Selbst in
der Philosophie des Altertums soll das Erkenntnisproblem in seiner Besonderheit das
,latente Regulativ’ gebildet haben. Dass bei dieser Auffassung der Grundcharakter der
griechischen Philosophie verkannt werden musste, kann nicht Wunder nehmen. Was der
Verfasser in der Einleitung auf ungefdhr 30 Seiten iiber das Erkenntnisproblem in der
antiken Philosophie schreibt, hélt einer Priifung nicht stand. Plato soll die Ideen nicht
als an und fiir sich existierende Wesenheiten betrachtet haben, sein ,alleiniges Thema’

sei nicht mehr das Sein, sondern schlechthin das Wissen und seine Grundlagen! Dabei

311 Vgl. Anm. 43.

312 Vgl. beispiclsweise das Habilitations-Gutachten von Alois Riehl in der Dokumentation.

313 Habilitationsgutachten Alois Riehl v. 27. Juni 1906, Universitét Berlin, Archiv der Humboldt
Universitédt Berlin, Phil. Fak. 1228, Bl. 90-91.

314 Vgl. dazu Sieg: Aufstieg und Niedergang, S. 335;

315 Habilitationsgutachten Riehl, BI. 90.

307



ist sich der Verfasser der Willkiir seiner Umdeutungen und Konstruktionen nicht
bewusst: er glaubt vielmehr, ,die einzelnen Gedanken in historischer Treue
wiedergegeben, sie aus den bestimmten intellektuellen Gesichtskreisen heraus, denen

sie angehoren, begriffen zu haben[’].«*'®

Dieser Teil der Einleitung war fiir einen
Philosophichistoriker nicht eben ein Empfehlungsschreiben, ungeachtet seiner auch
systematisch und historisch vorbereitenden Funktion. Cassirer selbst hat die Natorpsche

317

Platon-Darstellung spéter einer Kritik unterzogen.” ' Erst 1925 gab er wieder eine,

diesmal sehr differenzierte Darstellung der platonischen Philosophie; dabei iiberlief3
Cassirer freilich den Teil iiber Aristoteles Ernst Hoffmann.*'®

(4) Doch jenseits des Ungeniigens iiber die eigentliche Darstellung des
Erkenntnisproblems von der griechischen Philosophie bis zur Scholastik vollzieht
Cassirer mit der Streichung des gesamten zweiten FEinleitungsteils, also auch der
einleitenden Zeller-Kritik und der Ausfithrungen zur ,,Urgeschichte®, einen Bruch mit
einem historiographischen Grundsatz Natorps, wie er weitreichender kaum sein konnte.
Cassirer realisiert hier eine Abkehr von dem Axiom, das den einen tieferen Grund fiir
die Ungeschichtlichkeit der historischen Darstellungen Natorps liefert: die zur Signatur
von dessen Historiographie gewordene Auffassung einer philosophia perennis. Die
Festschreibung eines ewigen Urbestandes philosophischer Motive in der griechischen

319 unterlduft  die

Philosophie, die Cassirer vorbehaltlos {ibernommen hatte,
methodologischen Reflexionen des ersten Teils der FEinleitung in gleich doppelter
Weise: zum einen ist ein solcher Urbestand eben keine leitende Idee, kein apriorischer
Leitfaden, auch kein Postulat, sondern ein iiberzeitlicher und damit unhistorischer
Bestand. Ein solches Substrat und ungeschichtliches Bezugsfaktum betreibt im Bereich
der Philosophiegeschichte gerade die Substanzialisierung, die auszuschliefen das
innerste Anliegen von Cassirers prozessphilosophischen Bemiihungen bildet. Eben

diesen Sachverhalt diirfte Nicolai Hartmann im Blick gehabt haben, als er an das ,,im

Erkenntnisproblem notorisch enthaltene Metaphysische erinnerte.”** Zum anderen aber

316 Ebd.

317 Vgl. Cassirer: Geschichte. Mythos, in: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 3:
Geschichte. Mythos. Mit Beilagen: Biologie, Ethik, Form, Kategorienlehre, Kunst, Organologie, Sinn,
Sprache, Zeit, hrsg. v. Kéhnke, Kopp-Oberstebrink u. Kramme, 2002, S. 3-192, hier: S. 124-125.

318 Vgl. Cassirer: Die Philosophie der Griechen von den Anféangen bis Platon, in: Dessoir (Hrsg.):
Lehrbuch der Philosophie, [Bd. 1:] Die Geschichte der Philosophie, [1925], S. 7-139.

319 Vgl. Cassirer: Einleitung I1, in: ders.: Das Erkenntnisproblem, 1906, Bd. 1, S. 20.

320 Brief Hartmanns vom 16. Sept. 1920 an Cassirer. In Nicolai Hartmanns Ausformulierung der
Problemgeschichte nehmen die Probleme den Charakter iiberhistorischer, systematischer Leitprinzipien
an, vgl. seinen erstmals 1909 erschienenen Aufsatz Zur Methode der Philosophiegeschichte,
wiederverdffentlicht in: ders.: Kleinere Schriften, Bd. 3: Vom Neukantianismus zur Ontologie, 1958, S.
1-22. Diesen Ansatz verschirfte Hartmann und setzte ihn in Beziehung zur Systemgeschichte in der 1936
veroffentlichten Abhandlung Der philosophische Gedanke und seine Geschichte, wiederabgedruckt in:

308



droht mit der Annahme einer ,,Urgeschichte unseres Problems®, in der ,alle Keime
seiner kiinftigen Entfaltung® liegen, die Ndhe zu eben jener Organologie, die Cassirer
bei Zeller so scharf kritisiert hatte. Mit einem solchen Ansatz vollzége sich die
Philosophiegeschichte nicht ldnger im ,schirfsten dialektischen Widerspruch® von
Positionen, sondern in dem ,,stetigen quantitativen Wachstum®, das Cassirer im ersten
Teil der Einleitung verworfen hatte.>*!

Es sind also nicht nur die Substanzialisierung der Philosophiegeschichte als
solcher und damit einhergehend deren Metaphysizierung, die Cassirer zur Aufgabe des
zweiten FEinleitungsteiles bewogen haben miissen, sondern die systematischen und
methodologischen Widerspriiche zwischen den beiden Einleitungsteilen.

Indem Cassirer mit der Weglassung des zweiten Teils der Einleitung diesen
Marburger Ansatz zu einer im Grunde unhistorischen Geschichtsbetrachtung
wegstreicht, gelingt ihm tatsdchlich eine Konzeptionsverdnderung seiner
Philosophiegeschichtsschreibung, ohne dass er am darstellenden Teil der ersten beiden
Béinde des Erkenntnisproblems auch nur ein Wort hitte &ndern miissen:
Philosophiegeschichte wird so von blofer Entwicklungsgeschichte eines einmal
angelegten Urbestandes iiberhaupt erst zur Problemgeschichte, zur Problemgeschichte
innerhalb einer transzendentalen Historik. Dies mag als nur geringfiigige Differenz
erscheinen, ist aber in Wirklichkeit ein entscheidender Unterschied: denn damit kénnen
im folgenden auch weitere Modelle der Philosophiegeschichtsschreibung, so
beispielsweise auch Wirkungsgeschichte ins Spiel kommen. Auch wenn Cassirers
Philosophiegeschichtsschreibung noch immer szientifisch geprégt war, wenn sie noch
immer am ,,Factum der Wissenschaft™ als einem historisch-prozessualen festhielt, so
war doch ein entscheidender Schritt zur Riickgewinnung einer Dimension menschlicher
Wirklichkeitserkenntnis geleistet, die dem Reduktionismus der Marburger Schule

anheimgefallen war: der Dimension historischen Erkennens.

ders., Kleinere Schriften, Bd. 2: Abhandlungen zur Philosophie-Geschichte, 1958, S. 1-48; zu Hartmanns
Uberlegungen vgl. auch seine Selbstdarstellung bei ZiegenfuB: Philosophen-Lexikon. Handwérterbuch
der Philosophie nach Personen, Bd. 1, 1949, S. 454-455.

32

Cassirer: Einleitung I, 1906, S. 7; in der zweiten Auflage, 1911, S. 5.
309



10. Cassirer als Philosophiehistoriker: Zur Rezeption des Erkenntnisproblems

Das Erkenntnisproblem erfuhr sogleich eine Vielzahl von Rezensionen, bis dato sind
etwa fiinfzig bekannt.'! Nicht eingerechnet sind hier kritische Erwahnungen und
Auseinandersetzungen, die sich in anderen Abhandlungen finden. Die folgenden
Ausfiihrungen zur Rezeption des Erkenntnisproblems konnen nicht die Einzelheiten
seiner kritischen Aufnahme wiedergeben, noch weniger die kritischen Korrekturen und
Ergidnzungen der Rezensenten an Details der historischen Darstellung. Sie wollen
vielmehr in einem Ausblick einige Aspekte der kritischen Beurteilung Cassirers als
Philosophiehistoriker aufweisen. Leitgedanke ist hierbei die Frage nach dem Anteil der
kritischen Stimmen an der spiteren Offnung Cassirers hin zum Pluralismus der
Wissenschaften. Denn zwei Sachverhalte sind offenkundig: zum einen, dass die
Rezeption des Erkenntnisproblems, sofern sie nicht nur polemisch war, sich unter den
verschiedensten Aspekten mit dem grundlegenden Reduktionismus auseinandersetzte,
der im Zuge der Neuausrichtung der Cohenschen Erkenntnistheorie zur ausschlieSlichen
geltungstheoretischen Bezugnahme auf das ,,Factum der Wissenschaft* gefiihrt hatte.
Resultat und Errungenschaft dieser Arbeit Cohens war die Verwissenschaftlichung der
universitiren Philosophie, ihr Preis der Ausschluss ganzer Bereiche der
Wirklichkeitserkenntnis. Diese Dimensionen des Erkennens, sei es die der Geschichte
oder der Kultur, werden von vielen Rezensenten eingeklagt. Zum anderen machte
Cassirers implizite und explizite Auseinandersetzung mit der scharfen Kritik Schelers
exemplarisch deutlich, dass Cassirer mit diesen kritischen Positionen in einen
sachlichen Dialog eintreten wollte. In dieser grundlegenden Dialogizitit von Cassirers
Philosophieren ist ein Grundzug, im Grunde ein Ethos, seines wissenschaftlichen
Arbeitens zu sehen. Eine Sonderstellung kommt hier Ernst Troeltsch, Emile Meyerson
und Max Scheler zu. Im folgenden sollen einige symptomatische Motive der Kritik
herausgearbeitet werden.

Unter den Rezensenten herrscht anfangs Zuriickhaltung. Es wird Kritik an
historischen Details geiibt, es wird das historische und systematische Interesse der
Arbeit erwdhnt und einige zentrale Begriffe, wie der der Kontinuitdt, werden
durchdekliniert.” Die Orientierung des Erkenntnisproblems an der mathematischen
Naturwissenschaft wird erstmals 1908 von Paul Kalweit in ihrer restriktiven Bedeutung

fiir den Erkenntnisbegriff kritisch konstatiert. Kalweits Kritik ist insofern exemplarisch,

Vgl. die vorliegende Arbeit, Bibliographie 1.3.
[Gorland 1906].

310



als sie am Beispiel der historischen Erkenntnis demonstriert, was auch fiir andere
Dimensionen menschlicher Wirklichkeitserkenntnis einzuklagen wére. In seiner
Rezension heiit es: ,,[...] auch darin wird man ihm zustimmen miissen, dass die
Orientierung an der mathematischen Naturwissenschaft von entscheidender Wichtigkeit
und darum nicht zu entbehren ist. Aber gefragt darf doch werden: Hat nur die
mathematische Naturwissenschaft Erkenntnis erarbeitet, liegt Erkenntnis nicht auch
anderwiarts, z. B. in der Geschichtswissenschaft vor?® Damit ist die Problematik
bezeichnet, die Cassirer mindestens bis zum Geschichtsmanuskript von 1936
beschiftigt hat: der Verlust der Dimensionen menschlicher Wirklichkeitserkenntnis —
hier: S. der Dimension des Historischen — durch einen auf die mathematische
Naturwissenschaft eingeschrinkten Erkenntnisbegriff und der Versuch ihrer
allméhlichen Wiedergewinnung. ,,.Die Erkenntnistheorie gewinnt ein anderes Aussehen,
wenn auch die Geschichtswissenschaft mit beriicksichtigt wird [...], bemerkt der
Rezensent und antizipiert damit das Programm der Denkbemiihungen Cassirers von
Form und Freiheit an.

Ein weiterer Aspekt der Kritik kommt mit Max Dessoirs Rezension des
Erkenntnisproblems aus dem Jahre 1909 in den Blick.* Auch sie bemingelt das
Unhistorische der Arbeit Cassirers. Bemerkenswert ist die Besprechung aber deshalb,
weil sie sich einem scheinbar marginalen Punkt der Darstellung in den ersten beiden
Béinden widmet und daran das Defizit der Geschichtsschreibung des
Erkenntnisproblems  unter der  verengten  Perspektive eines  reduktiven
Erkenntnisbegriffs zeigt. Dessoirs Kritik befasst sich mit der Darstellung der Asthetik.’
Sie muss auch als Entgegnung auf den moglichen Einwand betrachtet werden, die
Bereiche der Philosophie, von denen die beiden Bidnde des Erkenntnisproblems
handeln, seien gar nicht so restringiert, wie es auf den ersten Blick scheine; immerhin
wiirden auch Asthetik und Geschichte behandelt. Solche Inseln gibt es in den ersten
beiden Bénden tatséichlich.® Doch kommt Asthetik hier nicht als solche zur Darstellung,

sondern nur insofern sie ,,zu einer Neuschopfung des logischen und theoretischen

[Kalweit 1908], Sp. 1040.
[Dessoir 1909], S. 275-277.
Dessoir ist sich iiber die quantitative Marginalitdt dieses Aspekts im klaren, vgl. ebd., S. 275-

276: ,,Uber dieses umfangreiche und — um es gleich vorweg zu sagen — ausgezeichnete Werk muss ich
mich kurz fassen, da seine Beziehungen zur Asthetik naturgemif nur gering sind.“

Cassirer: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, streift den Bereich des Asthetischen auf den S. 104-107
(Ficino), Bd. 2 auf S. 441-446 (Condillac, die Schweizer, Baumgarten, Meier, Tetens); die
Geschichtsauffassung der Renaissance wird auf den S. 147-161 vorgestellt.

311



Begriffs des Selbstbewusstseins hingefiihrt hat.“’ Cassirers Zeuge fiir diese Verkiirzung
der dsthetischen Auffassung der Renaissance auf ein blof3 rationales Moment ist Ficino.
Indem Cassirer ,,bestimmte Angemessenheit und Proportion oder ,,den Einklang in den
Zahlen und Tonen* als wesentliche Elemente der &dsthetischen Auffassung Ficinos
hervorhebt, betreibt er deren Platonisierung und Rationalisierung, sprich: Verkiirzung
auf ,,die allgemeinen GesetzmiBigkeiten, z. B. die reinen Zahlenverhéltnisse, kraft
deren wir die Harmonie der sinnlichen Erscheinungen erfassen®.® Solche Reduktion der
Asthetischen auf ihren Beitrag zur ,,Entwicklung des modernen Bewusstseinsbegriffes*
verfehlt sowohl das Phinomen des Asthetischen, zu dem die einzelne, besondere Gestalt
und der GenuB gehéren, als auch das Bewusstsein der Epoche.’

Dessoir bemingelt letztlich die Unfruchtbarkeit der Cassirerschen Ausfiihrungen
sogar dort, wo sie das Gebiet der mathematisch-naturwissenschaftlich fundierten
Erfahrung nicht verlassen.'® Damit legte der Kritiker freilich keinen falschen MaBstab
an, beansprucht die Darstellung doch, die Rekonstruktion der die Epoche leitenden
Auffassung von Erkenntnis aus ihrer gesamten geistigen Kultur heraus zu leisten.!' Der
Begriff von Erkenntnis ist also nicht alleine an die ,,empirische Forschung einer
Periode” zuriickzubinden, sondern aus ,,den Wandlungen ihrer konkreten Welt- und
Lebensauffassung® zu verstehen.'> Eben diesen Anspruch verfehlt die Darstellung. Mit
dieser Kritik aus dem Blickwinkel der Kulturwissenschaft stand Dessoir keineswegs
alleine, auch Justus Hashagen pflichtete ihr in seiner Literaturiibersicht im Archiv fiir
Kulturgeschichte bei."

Die Einwénde gegen die ,,Gewaltsamkeiten und Konstruktionen®, die den ,,Blick
triiben fiir die historische Wirklichkeit“'* sollten Cassirer bis in die zwanziger Jahre

hinein begleiten. Dies belegen vor allem die Gutachten zu seinen Bewerbungen an die

[Dessoir 1909], S. 276.
Ebd., S. 276.

Ebd., S. 276: ,,[...] der Genuf} aber haftet an den besonderen Formen und Gestalten, und iiber den

Wert ihres Glanzes ist man sich gerade in der Zeit der Renaissance ganz klar gewesen.*
10

9

Ebd., S. 276 heilt es, ,,die weitere Entwicklung* verlaufe zwar ,,in der Richtung des

Rationalismus®, gelange aber ,trotz [!] dieser Einseitigkeit” zu ,.keinen bedeutsamen Ergebnissen®.
Cassirer: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, Einleitung, S. 11: ,,aus der intellektuellen

Gesamtbewegung eines Zeitalters sein herrschendes und treibendes Erkenntnisideal zu rekonstruieren.*

Vgl. ebd., S. 9.

Vgl. [Hashagen 1913/14], S. 246: ,,Wenn aber ein Philosophichistoriker mit seiner historischen
Darstellung letztlich der systematischen Philosophie dienen will, so enttduscht er damit den
Kulturhistoriker. Eine philosophiegeschichtliche Arbeit mag systematisch noch so hoch stehen, wie das
Werk Ernst Cassirers iiber das Erkenntnisproblem, sie bietet uns, da sie aller Milieuforschung génzlich
abgewandt ist, weit weniger als eine sorgfaltige historische Studie, der systematische Gegenwartswerke
fernliegen. Vgl. demgegentiber den Zuspruch, den Freiheit und Form durch Hashagen erfuhr, in: Archiv
fiir Kulturgeschichte, hrsg. v. Walter Goetz u. Georg Steinhausen 14 (1919), S. 320-321.

Gutachten der Privatdozenten, vgl. Dokumentation, S. 234-235.

13

312



Berliner Universitit."> Seine Verdffentlichungen litten, heiBt es dort einmal in fast
wortlicher Wiederholung einer Formulierung aus Riehls Habilitationsgutachten, unter
seiner ,,uniiberwindlichen Neigung, an die Gegenstinde der Untersuchung ein von
vorneherein festgelegtes Gedankensystem [anzulegen.] Selbst das geschichtliche
Hauptwerk iiber das Erkenntnisproblem ist von dem Einfluf dieser Neigung nicht vollig
freigehalten.“'® Dabei wird gerade die Beurteilung der Frage, ob die historischen
Arbeiten Cassirers ihren historischen Gegenstinden gerecht werden, nie getrennt von
der Frage nach der philosophischen Schulzugehorigkeit gestellt. Die allgegenwértige
Kritik an den philosophiehistorischen Arbeiten des Marburger Neukantianismus hatte
diesen Topos der Kritik geprigt.'” Zwar wird mitunter betont, die “systematische und
historische Einseitigkeit sei bei Cassirer geringer als ,,bei den iibrigen Marburgern®,'®
doch noch ein so wohlmeinendes und giinstiges Urteil, wie es das Sondervotum von
Max Dessoir anldBlich der Verhandlungen iiber die Nachfolge von Ernst Troeltsch
enthielt, kommt nicht ohne die Bemerkung aus, Cassirer sei ein ,systematisch
gerichteter Geist, der dem Lebendigen des geschichtlichen und kiinstlerischen Seins
nicht voll gerecht werden konne.«'”

Einer der schirfsten Kritiker des Philosophiehistorikers Cassirer war Max Scheler.
Auch er bewegt sich in den skizzierten Bahnen der Kritik, erweitert sie aber um den
Vorwurf des Hegelianismus: ,,[...] in vielleicht noch héherem Mafle in den groflen
historischen Werken Ernst Cassirers iiber Leibniz und iiber ,Geschichte der neueren
Erkenntnistheorie« (in 3 Bédnden) hat die Marburger Schule einen Weg beschritten,
dessen fast einzigartig konsequente Verfolgung zwar ihrem eigenen System einen
machtigen geschichtlichen Halt zu geben scheint, der sich aber fiir eine objektive
geschichtliche Auffassung der Philosophiegeschichte nach meiner Ansicht als geradezu
ruinds erwiesen hat. Diese geschichtliche Auffassung der Philosophiegeschichte ist
geleitet von der an Hegel gemahnenden Idee, dass die Geschichte der philosophischen
Ideen eine strenge logische Kontinuitit und einen streng logischen Sachfortschritt

darstelle, bei dem die philosophierenden Personen, ihr urspriingliches

charakterologisches Verhéltnis zur Welt, ferner Religion, soziale Formen und Klassen,

15
16
17

Vgl. ebenda, S. 234-242.

Ebenda, S. 236.

Vgl. dazu auch Karl-Heinz Lembeck, Platon in Marburg. Platonrezeption und
Philosophiegeschichts-philosophie bei Cohen und Natorp, Wiirzburg 1994, S. 237-243.
Ebenda, S. 120.

19 Ebenda, S. 124.

313



Interessen und Leidenschaften {iberhaupt keinerlei Rolle spielen.”* Scheler bezeichnet
hier einen Sachverhalt, der von der Einleitung ins Erkenntnisproblem an bis zum
Geschichtsmanuskript von 1936 die zentrale Problematik von Cassirers
methodologischen Uberlegungen zur Philosophiegeschichtsschreibung war: die Frage
nach der Kontinuitét in der historischen Erkenntnis. Er lokalisiert die Herkunft dieses
Sachverhalt jedoch nicht dort, wo sie zu suchen ist, in der Methodologie der
Droysenschen Historiographie, sondern verschiebt sie dorthin, wo man sich innerhalb
der Philosophiegeschichtsschreibung angewohnt hatte, die Kontinuititsthese als
leitendes Paradigma zu erachten: die Hegelsche Philosophie, wie sie sich erstmals mit
der Phdnomenologie des Geistes prasentiert hatte. Damit wird erstmals die konstruktiv
tragende Funktion und Bedeutung des zentralen Moments der Hegelschen Philosophie,
des logisch-genetischen Hervorgehens der Kategorien auseinander als einer zugleich
genetisch-historischen Ableitung, fiir Cassirers erkannt — eine FEinsicht, deren
Haltbarkeit sich auch in der genauen philologischen Analyse von Notizen und
Vorstufen zur Einleitung in den ersten Band des Erkenntnisproblems, wie sie der
Nachlass Cassirers bietet, erweisen 148t (vgl. die vorliegende Arbeit, S. 263-270).

Selten nur wurde in der Rezeption des Cassirerschen Werks, insbesondere seines
historischen, angemerkt, was Wilhelm Windelband 1914 bemerkenswerterweise
hinsichtlich der ersten beiden Bénde des Erkenntnisproblems feststellte: ,,die Ergebnisse
des Cassirer’schen Werks [sind] zwar nicht vollstdndig, aber doch in hohem Mafle von
der Schulrichtung ihres Urhebers unabhingig und diirfen als neue und bleibende

«2l Hier ist ihm

Errungenschaften fiir die Geschichte der neueren Philosophie gelten.
spater Ernst Troeltsch in seiner kurzen Skizze der Cassirerschen historischen Arbeiten
in seinem Werk iiber den Historismus gefolgt.*® Fiir beide gilt, dass in dem Mafe, als
Cassirer sich der Wertschiatzung als Philosophichistoriker erfreuen darf, seine
Selbstiandigkeit gegeniiber dem Marburger Schulzusammenhang betont wird. Scheler
beispielsweise markiert hierzu den Gegenpol. Auf einen formelhaften Nenner bringt das

ein Gutachten zur Nachfolge Troeltsch aus dem Jahre 1930: ,,Von der neukantischen

20 Max Scheler: Die deutsche Philosophie der Gegenwart, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 7:

Wesen und Formen der Sympathie. Die Deutsche Philosophie der Gegenwart, hrsg. v. Frings, S. 284-285.
Schelers Kritik erschien erstmals 1922.

Gutachten anlidBlich der Verleihung des Kuno-Fischer-Preises 1914.

22 Ernst Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme. Erstes Buch: Das logische Problem der

Geschichtsphilosophie, 1922 [2. Ndr. d. Ausg.: Aalen 1977], S. 546.
314



Befangenheit, die den Wert seiner fritheren geschichtlichen Arbeiten beeintrachtigt

hatte, hat er sich mit den Jahren immer mehr freigemacht.“*

23 Nachfolge Troeltsch, Gutachten der Prof. Maier, Stumpf, Dessoir, Kéhler, Rieffert und

Wechssler v. 1. Mirz 1930, Abschrift (Archiv der Humboldt Universitét, Phil. Fak., Bl. 371-374).
315



IV Ausblick: Vom Erkenntnisproblem zur Rekontextuierung -
Formen der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung in
Cassirers Arbeiten von 1920 bis 1944,

1. Problemgeschichte, Wirkungsgeschichte, Rekontextuierung: der
Methodenpluralismus in Cassirers spater Historiographie der Philosophie und der
Wissenschaften

Wenn hinsichtlich der mittleren und spiten Philosophie Cassirers gelegentlich vom
»Primat des Kulturbegriffs vor dem Geschichtsbegriff die Rede war, so gerit dieser
Lesart leicht der grundlegende Sachverhalt aus dem Blick, dass das Projekt von
Cassirers Kulturphilosophie auf dem Geschichtsbegriff griindet und die Dimension der
verschiedenen symbolischen Formen und der durch sie konstituierten Welt der Kultur
nur als geschichtliche erschlieBbar ist.** Der Umstand, dass die innere wechselseitige
Verwiesenheit von Kultur und Geschichte oder Kulturphilosophie und Ge-
schichtsbegriff iibersehen werden konnte, ist nicht nur historisches Resultat der
Cassirer-Renaissance der letzten zwei Dekaden, die ihn zu Recht zum Inaugurator der
Kulturphilosophie des 20. Jahrhunderts machte, dabei aber in einseitiger Weise die
kulturellen Symbolisierungsprozesse in den Blick nahm. Vielmehr ist diese
dekontextualisierende Lesart, die Cassirers Philosophie auf die aktuellen Paradigmen
von Semiotik und Metaphorologie zu verpflichten sucht, auch einem doppelten
Tatbestand des Cassirerschen Philosophierens nach dessen >cultural turn< geschuldet.?
Denn zum einen hat Geschichte im verdffentlichten Werk zumeist den Status eines
bloBen »Operationsbegriffs< inne, wihrend der Begriff der Kultur und die kulturellen
Symbolisierungen bereits mit der Philosophie der symbolischen Formen eine
eingehende Thematisierung erfahren.”® Zum anderen unterzieht Cassirer Geschichte als
Grundbegriff auch der Kulturphilosophie erst in den Jahren nach deren vorldaufigem
Abschluss eingehender Reflexion, und es scheint, als hitten erst die lebensweltlichen

Bedingungen von Emigration und Exil diese Thematisierung erzwungen. Der

** Ursula Renz: Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft. Uberlegungen zur
Historiographie der Philosophie im Ausgang vom Marburger Neukantianismus, in: Studia philosophica
61 (2002), S. 177-197, hier: S. 195, vgl. auch S. 194.

¥ vagl. ebd., S. 195. Als sehr plausible und wohlbegriindete Alternative zum mainstream der vom Primat
der Kulturphilosophie geleiteten Cassirer-Interpretation erscheint die Deutung der Arbeiten Cassirers als
Arbeit am Projekt einer philosophischen Anthropologie, vgl. Gerald Hartung: Das Mal3 des Menschen.
Aporien der philosophischen Anthropologie und ihre Aufldsung in der Kulturphilosophie Ernst Cassirers,
2003.

*% vgl. Eugen Fink: Operative Begriffe in Husserls Phianomenologie, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung 11 (1957), S. 321-337.

316



entsprechende, im Goteborger Exil verfasste Text blieb allerdings unveroffentlicht und
konnte erst im Rahmen der Nachlassedition zugénglich gemacht werden.*’

Die Problematik dieser Rezeptionsverzogerung wird im Falle des Begriffs der
Geschichte in ihrer ganzen Drastik deutlich, erweist sich doch gerade auf der Basis der
nachgelassenen Texte, dass Cassirer keineswegs kulturtheoretische
Grundlagenreflexionen an die Stelle von geschichtstheoretischen setzte, wie die dem
Primat der Kulturphilosophie unterstellte Lesart annimmt.”® So hat Cassirer in
nachgelassenen Entwiirfen etwa das in der Forschung problematisierte Verhéltnis von
symbolischen Formen und Geschichte ndher bestimmt, und zwar so, dass historisches
Verstehen zur Bedingung der Moglichkeit der Formanalyse kultureller Symbolisierung
und umgekehrt die strukturelle Analyse zum Organon der historisch-genetischen wird.*
Geschichte, so wird hier en passant deutlich, ist schon deshalb keine symbolische Form,
weil sie Moment jeglicher symbolischen Form ist.’® Blickt man von hier aus auf die
Einleitung zum ersten Band des Erkenntnisproblems von 1906 zuriick, dann zeigt
bereits dieser frithe programmatische Text, dass Kultur zum Thema nur auf der
Grundlage einer Hermeneutik historischen Erkennens gemacht wird.

Die problematische Ausgangslage fiir die Geschichtsthematik in der Tradition
neukantischen Philosophierens, zumindest der der Marburger Schule, ist offenbar:
einerseits wurde der Ursprung der Naturerkenntnis zum Gegenstand geltungstheoretisch
orientierter Erkenntniskritik, andererseits wurden im Bereich der Ethik die Bedingung
der Moglichkeit und Geltung moralischer Urteile reflektiert. Geschichte als Raum der

Realisierung wissenschaftlicher oder ethischer Praxis blieb athematisch.”' Zudem

" Vgl. Ernst Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte, hg. von John Michael Krois und Oswald
Schwemmer, Hamburg 1995ft., Bd. 3: Geschichte. Mythos, hg. von Klaus Christian Kéhnke, Herbert
Kopp-Oberstebrink u. Riidiger Kramme, Hamburg 2002, S. 3—192; zum thematischen Zusammenhang
gehort auch das Manuskript ,,Form”, ebd., S. 202-236. Vgl. dazu auch vom Verfasser: Humanistische
Begriindung der Geschichte. Ernst Cassirers Konzeption von Philosophie- und Wissenschaftsgeschicht
sschreibung wihrend der Exilszeit, in: Gerald Hartung/Kay Schiller (Hg.): Weltoffener Humanismus.
Philosophie, Philologie und Geschichte in der deutsch-jlidischen Emigration, Bielefeld 2006, S. 53—70.
% S0 etwa Renz: Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft, S. 195.

¥ Vgl. Cassirer: Mythos, in: ECN 3, S. 175-176: ,,Auf der einen Seite ist es das historische Denken als
solches, das uns das Eindringen in die einzelnen symbolischen Formen erst ermoglicht und das uns ihre
Wesensart, ihre spezifische Eigentiimlichkeit erst aufschliesst — [...] Aber auf der anderen Seite sind die
einzelnen symbolischen Formen, wenn wir sie in dieser Weise [...] erfassen, nun auch wieder die Organe,
kraft deren uns historisches Leben in seinem ganzen Umfang und in seinen bewegenden Kriften, in
seinen Ur-Motiven erst ganz zugénglich wird —.]*.

3% Thomas Goller: Ernst Cassirer iiber Geschichte und Geschichtswissenschaft, in: Zeitschrift fiir
philosophische Forschung 45 (1991), S. 224-248, hier: S. 224, bemerkt zurecht, dass Cassirer Geschichte
erst im Spatwerk thematisiert, setzt bei seiner Darstellung aber selbstverstidndlich voraus, dass
,,Geschichte nicht nur als symbolische Form genannt®“, sondern als solche thematisiert werde, was der
Sache wie dem Buchstaben nach unzutreffend ist.

*! Die Komplikationen in Cohens Interpretation des hier vereinfacht skizzierten Verhaltnisses zwischen
vernunfttheoretischer und naturgeschichtlicher Problemstellung hat Helmut Holzhey: ,,Kants

317



unterlag der Bereich der Geschichtsphilosophie in der Folge des spekulativen
Idealismus dem Metaphysikverdacht. In dieser schulgeschichtlichen Konstellation
beschrinkte sich Cassirer auf methodologische Reflexionen zum historischen Erkennen
in der Wissenschafts- und Philosophiegeschichtsschreibung des sogenannten
Erkenntnisproblems.®* Dabei darf freilich nicht iibersehen werden, dass die Reflexion
auf Bedingungen und Maodglichkeiten wissenschafts- und philosophiegeschichtlichen
Erkennens, wie sie im ersten Band des Erkenntnisproblems angestellt werden, von Cas-
sirer als paradigmatisch fiir historische Erkenntnis iiberhaupt angesehen wurden.” Das
mag unter Hinweis auf die historiographisch-methodologischen Differenzen etwa
zwischen Begriffsgeschichte und politischer Geschichte als problematisch angesehen
werden, ist aber  Kklares Indiz dafiir, dass Wissenschafts- und
Philosophiegeschichtsschreibung fiir den frithen Cassirer als Substitute einer
Philosophie der Geschichte fungierten.

In diesem  Horizont seien  abschlieBend  einige  Aspekte  der
Philosophiegeschichtsschreibung Ernst Cassirers nach Abschluss der beiden ersten
Biinde des Erkenntnisproblems betrachtet. Geleitet die folgenden Uberlegungen von der
Frage, ob in seinen veroffentlichten wie unverdffentlichten Arbeiten Aspekte einer
philosophischen  Historiographie aufweisbar sind, die in Verfahren und
Methodendiskussionen heutiger Philosophiegeschichtsschreibung von Relevanz sind.
Denn der Ausgangsbefund ist eindeutig: die historisch akzentuierten Arbeiten Cassirers,
seien es das Erkenntnisproblem, die Philosophie der Aufklirung oder andere, werden
auch heute noch in philosophischen und wissenschaftsgeschichtlichen Arbeiten zitiert
und diskutiert; die Problemgeschichtsschreibung aber, auf der sie ausschlielich zu
basieren scheinen, erscheint als notwendiges Ubel, als nicht weiter reflektierte und doch
kaum vermeidbare Praxis in Philosophiegeschichten, historischen Abrissen oder auch
systematischen Arbeiten, in jedem Falle aber gilt sie als alter Hut.** Diese Zuschreibung

verdeckt jedoch, dass sich in Cassirers philosophiegeschichtlichen Arbeiten ebenso wie

Geschichtsphilosophie im Neukantianismus®, in: Rudolph / Kiippers (Hg.): Kulturkritik nach Ernst
Cassirer, 1995, S. 85-104, eingehend dargestellt.

32 Vgl. Ernst Cassirer: Einleitung, in: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der
neueren Zeit. Erster Band 1906, S. 1-50.

3 Vgl. ebd., S. 13, wo ,.der Begriff der Wissenschaftsgeschichte selbst als exemplarisch fiir ,,jede
historische Entwicklungsreihe diskutiert wird. Diesen Sachverhalt machen bereits Cassirers erste
Entwiirfe zur Einleitung des Erkenntnisproblems unmissverstindlich deutlich. Das nachgelassene
Manuskript Geschichte. Mythos verwendet diese Ubertragungsfigur mit einer Akzentverschiebung, wenn
dort Philosophiegeschichtsschreibung ebenso gut wie jede andere Form von Geschichtsschreibung als
Exempel fiir die Verfahren von Historiographie dienen soll, vgl. Cassirer: Geschichte. Mythos, S. 96.

3 Noch neuere Arbeiten zur Wissenschaftsgeschichte, wie etwa Lorraine Daston / Peter Galison:
Objektivitdt, 2007, argumentieren problemgeschichtlich, ohne dies Verfahren eigens methodologisch zu
reflektieren.

318



in den entsprechenden methodologischen Reflexionen unter der problemgeschichtlichen
Oberfliche ansatzweise ganz verschiedene Verfahren zur
Philosophiegeschichtsschreibung  feststellen lassen: zu nennen wéren etwa
Wirkungsgeschichte, Interpretationsgeschichte, Rekontextualisierung und nicht zuletzt
eine historische Hermeneutik von Frage und Antwort, wie Cassirer sie wahrend der
Exilszeit in den Arbeiten von Robin George Collingwood kennengelernt hatte. Diese
Ansitze ruhen auf dem problemgeschichtlichen Verfahren als ihrer Basis auf. Es wird
zu fragen sein, ob diese Heterogenitit auch Umbriiche innerhalb einer als geradezu
notorisch kontinuierlich erscheinenden Werkgeschichte markiert und ob — um noch
einen Schritt weiterzugehen — in der Spannung zwischen problemgeschichtlicher Basis
und der mit dieser amalgamierten problemgeschichtlichen Ansédtzen die Spannung
zwischen Kontinuitdt und Briichen in der Werkgeschichte zum Austrag kommt. Man
wird in diesem Sinne jedenfalls von einem Pluralismus der Formen in Cassirers
mittlerer und spiter Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtschreibung sprechen
konnen. Seitenblicke auf einige aktuelle Konzeptionen von Philosophiege-
schichtsschreibung sollen zeigen, dass Cassirer auch als Philosophiehistoriker in
neueren Debatten zum Thema ein Wortchen mitzureden hétte.

In folgenden Schritten sollen Konzeptionsverschiebungen in Cassirers Auffassung
von Philosophiegeschichtsschreibung markiert werden: zuerst soll im Riickblick auf die
Teile I bis III der vorliegenden Arbeit als historischer und sachlicher Ausgangspunkt
der abschlieBenden Uberlegungen das Modell von Philosophiegeschichtsschreibung in
den ersten beiden Binden des Erkenntnisproblems von 1906/07 kurz skizziert werden
(2.). Im Anschluss daran wird die Zisur umrissen, die der dritte Band des
Erkenntnisproblems (1919) fiir Cassirers Philosophiegeschichtsschreibung bedeutet;
dabei sind Leistungsfihigkeit wie Grenzen dieser Neukonzeption ndher zu bestimmen
(3.). Philosophiegeschichtssschreibung am Leitfaden einer offenen, nicht zum Stillstand
kommenden Interpretationsgeschichte ist das neue Paradigma der Platon-Vorlesung, die
Cassirer im Jahre 1935 in Oxford gehalten hat (4.). Die Offnung des Ansatzes zu einer
Theorie historischen Erkennens im kulturellen Kontext vollzieht das Geschichts-
manuskript von 1936, dessen Dimensionen in einem weiteren Schritt ausgelotet werden.
Naher zu untersuchen sind dabei insbesondere die Neubestimmung des Verhéltnisses
von Systematik und Historie (4.), die Rolle der Textkritik flir die systematische
Rekonstruktion (5.) und abschlieBend das daraus entwickelte Modell von

Rekontextuierung (6.).

319



So lohnenswert das Unternehmen einer Rekonstruktion der Theorie oder Logik
historischen Erkennens, die Cassirer im Manuskript Geschichte entwickelt hat, auch
erscheinen mag, sie muss im Rahmen dieses Ausblickes unausgefiihrt bleiben. Denn
auch wenn dieser Entwurf Philosophiegeschichtsschreibung zum Modell von
Historiographie iiberhaupt erhebt, so zielt er doch primédr auf eine Logik von
Geschichtsschreibung und nicht ldnger auf das Teilgebiet der Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichte.

I) Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung im Zeichen des Faktums
mathematischer Naturwissenschaft — die ersten beiden Bénde des Erkenntnisproblems
(1906/07)

Dem Neukantianismus seiner Lehrer Cohen und Natorp folgend sind die ersten
beiden Binde des Erkenntnisproblems vom Paradigma des Erkennens in Mathematik
und mathematischer Naturwissenschaft geleitet. Natorps Forschungen zur Geschichte
des Erkenntnisproblems von 1884 préigten die Historiographie des Erkenntnisproblems
zum Modell einer teleologisch konzipierten Philosophiegeschichte. Dieses teleologische
Modell konstruierte Natorp als Schreibung einer doppelten Vorgeschichte: als
Vorgeschichte, die in den ,Idealismus® Platons miindete, und diesen wiederum als
Anfang einer Geschichte, die ihr Ziel in Kants Kritik der reinen Vernunft fand.™
Entsprechend war die Geschichte des Erkenntnisproblems zunichst auf nur zwei Binde
angelegt und sollte mit einer Darstellung der Kantischen Kritik enden. Thren sachlichen
Ausgang nahm die Arbeit von 1906/07 bei dem von Cassirer historisch prozessualisiert
interpretierten ,,Factum der Wissenschaft“ Cohens, das heiit bei der ,,Analyse der
gegebenen Wissenschaft [i.e. mathematische Naturwissenschaft, HKO]“.*® Der
bestindige Bezug auf den Erkenntnisbegriff der Wissenschaftsgeschichte sollte das
Erkenntnisproblem von einer ,,Geschichte der Erkenntnistheorien® unterscheiden.”’
Dabei scheinen die einleitenden methodologischen Uberlegungen Cassirers auf eine
transzendentale Historik abzuzielen, die die Bedingungen der Mdoglichkeit historischen
Erkennens skizzieren. Die methodische und sachliche Verpflichtung des frithen Cassirer
auf die systematische und historiographische Programmatik des Marburger

Schulzusammenhangs, auf einen reduktiven, mathematisierten und logifizierten Begriff

35 Paul Natorp: Forschungen zur Geschichte des Erkenntnisproblems im Altertum. Protagoras, Demokrit,
Epikur und die Skepsis, 1884. Es ist anzumerken, dass Natorp in den Forschungen zwar nur die erste
Vorgeschichte, die zum platonischen Erkenntnisbegriff schreibt. Doch wird die zweite Vorgeschichte
dadurch in die Darstellung hereingeholt, dass der zugrundegelegte Begriff von Erkenntnis im Horizont
von Cohens Kant-Interpretation entworfen ist.

36 Ernst Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit. Erster
Band (1906; 1911; 1922), in: ECW 2, S. 5.

7Vgl. ebd., S. 6.

320



von Erkenntnis brachte freilich den Ausschluss etwa der biologischen, religiosen,
asthetischen oder historischen Dimension der Wirklichkeitserkenntnis des Menschen
mit sich. Entsprechend folgte die Kritik an Leibniz’ System und den ersten beiden
Bénden des Erkenntnisproblems dem Muster, das sich in der Rezeption der historischen

Arbeiten Natorps herausgebildet hatte.*®

2. Konstellation und Motivgeschichte — Die nachkantischen Systeme (1919) als
Zasur

Bereits der dritte Band des Erkenntnisproblems von 1920 markiert eine Zasur in Ernst
Cassirers Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung. Sein Haupttitel —
vollstindig: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren
Zeit — weist im Vergleich mit dem der ersten beiden Bénde keine Verdnderung auf und
scheint schon dadurch Kontinuitdt hinsichtlich des Gegenstands und des
zugrundegelegten Modells von Geschichtsschreibung anzuzeigen. Doch wird
Wissenschaft, gleich welcher Ausprigung, in der Fortschreibung des Werkes gar nicht
thematisiert, und schon das verweist auf eine tiefgreifende Konzeptionsdnderung
gegeniiber den ersten beiden Béanden. Diese betrifft freilich nicht nur das historische
Material und die Bereiche der Darstellung, sondern in zentraler Weise auch deren Form
und Verfahren. Orientierte sich die Geschichtsschreibung des Erkenntnisproblems der
ersten beiden Béinde noch an der als vorgidngiges ,Faktum® interpretierten
Wissenschaftsgeschichte, so fiihrt deren vollstindiger Ausfall im dritten Band zur
Autonomisierung des im engeren Sinne philosophiegeschichtlichen Moments und zur
Aufgabe des Szientismus, der die Darstellung von 1906/07 noch geleitet hatte. Eine
weitere signifikante Differenz zu den Vorgédngerbidnden wird deutlich: auch der Titel
des Erkenntnisproblems verfehlt in seiner singularisierten Form das Dargestellte. Es
geht nicht l&nger um das Erkenntnisproblem, sondern allenfalls um Erkenntnisprobleme
— doch recht besehen sind nicht einmal sie das eigentliche Thema der Darstellung.

Der Paradigmenwechsel in Cassirers Philosophiegeschichtsschreibung ist
offenkundig und vollzieht sich im Zeichen der Riicknahme der einseitigen Orientierung
am sogenannten ,,Faktum* mathematischer Naturwissenschaft und der Riickgewinnung
einer Pluralisierung des Erkenntnisbegriffs. Band drei des Erkenntnisproblems
thematisiert Dimensionen menschlicher Wirklichkeitserkenntnis, die in dessen ersten
beiden Binden schon wegen deren mathematisch-naturwissenschaftlicher Ausrichtung

ausgeschlossen bleiben mussten: Theologie, Philosophie der Kunst, Staatsphilosophie,

¥ Vgl. dazu die vorliegende Arbeit, Teil I,2-3.
321



Anthropologie, Naturphilosophie und Organologie.” Methodologischer Leitfaden des
dritten Bandes sei, so erkldrt Cassirer, die ,,Treue der geschichtlichen Darstellung®.
Diese verbiete, ,aus den einzelnen Systemen eine eigene und selbstidndige
,Erkenntnistheorie’ herauszulosen” oder deren metaphysischen Inhalt in irgendeiner
Weise zu verkiirzen.** Nicht der jeweilige Beitrag der ,,metaphysischen Lehren® zum
Erkenntnisproblem, gleich ob in singularisierter oder pluralisierter Form, soll
Gegenstand der Darstellung sein, sondern deren jeweils ,besondere Form des
Denkens“.* Diese Maxime stellt eine methodische und sachliche Kehrtwendung
gegeniiber den ersten beiden Bénden des Erkenntnisproblems sowie Leibniz’ System
dar und muss als Antwort auf die Kritik gelesen werden, die an diesen Arbeiten geiibt
worden war.** Problematisch blieb indessen, wie die Einheit der Darstellung nach dem
Wegfall des Bezugs auf die Wissenschaftsgeschichte und nach der Pluralisierung des
Erkenntnisbegriffs zu sichern war.

Der Untertitel des dritten Bandes, Die nachkantischen Systeme, scheint auf den
Begriff des Systems als Einheitsmoment der Darstellung zu verweisen. Doch geht
dieser Hinweis ins Leere, denn es liegt hier keine Systemgeschichtsschreibung im
eigentlichen Sinne vor; immanente Darstellungen einzelner Systeme nachkantischen
Philosophierens sind nicht zu finden.* Stattdessen werden die Systeme einerseits in
ithren Wechselbeziehungen untereinander, in ihren wechselseitigen Spannungen,
Problemlosungsansitzen und Auseinandersetzungen portritiert und andererseits in
threm stidndigen Rekurs auf die kantische Philosophie, an deren Probleme und offene
Fragen sie anschlieBen. Dabei 16st Cassirers Darstellung den systematischen
Zusammenhang des ,,Kritizismus‘ nachgerade auf, um begriffliche Umbildungsprozesse

einzelner Theoriemotive in den Blick zu bekommen.* Philosophische Motiv-, nicht

3% Die Interpretation von John Michael Krois: A Note about Philosophy and History. The Place of
Cassirer’s Erkenntnisproblem, in: Science in Context 9 (1996), S. 191-194, hier: S. 192 verfehlt das
szientifisch verengte Paradigma von Erkenntnis der ersten beiden Bénde des Erkenntnisproblems von
1906/07, wenn es heifit: ,,Das Erkenntnisproblem treated intellectual history in its own terms [sic],
recognizing jurisprudence, language, art, and religion as unique and irreducible factors [sic]*; damit wird
genau die Position eines Pluralismus im Erkenntnisbegriff unterstellt, wie ihn Cassirer erst mit der
Philosophie der symbolischen Formen (1923/1925/1929) erreichte.
1(1) Ermnst Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren

Ebd.
* Die Rezeption von Leibniz” System und der ersten beiden Binde des Erkenntisproblems stelle ich
ausfiihrlich in der oben erwihnten, noch unveréffentlichten Arbeit zu Systematik und Historie dar.
# Zu den Anfingen der Systemgeschichtsschreibung vgl. Lutz Geldsetzer: Die Philosophie der
Philosophiegeschichte im 19. Jahrhundert. Zur Wissenschaftstheorie der Philosophiegeschichtsschreibung
und —betrachtung, 1968, S. 162-165.
21.
# Cassirer: Das Erkenntnisproblem. Bd. 3, S. 2: , Immer von neuem muss daher das Ganze der kritischen
Lehre [...] seiner festen architektonischen Form entkleidet und in die gedanklichen Motive, aus denen es
hervorgegangen ist, aufgelost werden.*

322



Systemgeschichte ist der Modus der Problemgeschichtsschreibung im dritten Band des
Erkenntnisproblems. Doch die Einheit der einzelnen Theoriemotive und ihrer Trans-
formationsgestalten wird realisiert durch ein anderes Darstellungsprinzip: das der
Wirkung oder Wirksamkeit.*> Der Bezug dieser widerstreitenden Deutungsperspektiven
auf Theoreme der Kantischen Philosophie bildet das innere Organisationsmoment von
Cassirers Darstellung.*® Die wirkungsgeschichtliche Dimension unterlduft dabei das
bloB nominell einheitsstiftende Moment der Erkenntnisproblematik: ,,die mannigfachen
Fortbildungsversuche der Kantischen Lehre [stehen] bei allem gedanklichen Widerstreit
dennoch in einem Verhiltnis gedanklicher Kontinuitit.“*’ Dadurch soll bei aller
»einseitigen Hervorhebung des Einzelnen®, wie sie in den einzelnen nachkantischen
Systemen vollzogen wird, ,,die Struktur des Ganzen klarer heraus[treten] und ein
,neues Totalbild* ergeben.**

Cassirers Bruch mit der szientifisch und teleologisch orientierten Pro-
blemgeschichtsschreibung im Stile der ersten beiden Bénde des Erkenntnisproblems
enthilt historiographische Potentiale, die erst mehr als ein halbes Jahrhundert spéter
wieder aktualisiert wurden. Es diirfte kein Zufall sein, dass die von Henrich angeregte
Variante der Rekontextuierung, die sogenannte Konstellationsforschung, als Programm
zur Erforschung der idealistischen deutschen Philosophie in ihrem Bezug zu Kant ent-
standen ist. Denn genau diese Phase der Philosophiegeschichte bildet den Fokus der
Cassirerschen Wirkungsgeschichtsschreibung, die Kant zum Anfangspunkt einer
Epoche macht und die auf ihn folgenden Theoreme und Systeme als Rezeptions- und
Transformationsgestalten der drei Kritiken versteht. Auch hierin zeigt sich die Abkehr
von der Konzeption von 1906/07, die die Kantische Kritik als Zielpunkt der Darstellung
nahm und in gewisser Hinsicht auch als Ende der Geschichte, sollte doch auf die ge-

schichtliche Darstellung der ersten beiden Bénde des Erkenntnisproblems eine

* Der Begriff der ,Wirkung’ oder gar der der ,Wirkungsgeschichte’ ist hier keinesfalls im Sinne von
Gadamer: Wahrheit und Methode, 1960, S. 283-284 u.6., zu verstehen; ich verwende ihn vielmehr im
Sinne der historischen Denkfigur der ,,Wirksamkeit“, mit der Cassirer erstmals in der Vorrede zu Leibniz’
System operiert hat, um die Aufnahme und Transformation von Theoriemotiven aus Leibniz’
philosophischen und wissenschaftlichen Arbeiten durch an diesen anschlieende Theorien zu bezeichnen;
vgl. Ernst Cassirer: Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, 1902, S. XX. Verstehen
146t sich ,,Wirksamkeit™ in diesem Zusammenhang also als Gegenfigur zur Rezeption, als von einer
Theoriegestalt ausgehende Wirkmaéchtigkeit auf andere Theoriegestalten.

4 Cassirer nennt im Erkenntnisproblem, Bd. 3, S. , als Leittheoreme den ,,Begriff des Dinges an sich®,
den der ,,synthetischen Einheit“, den ,,Gegensatz zwischen Form und Materie* und das Verhiltnis des
»Allgemeinen und Besonderen innerhalb der Erkenntnis®: ,,Es wird sich zeigen, dass alle
charakteristischen und entscheidenden Einzelbestimmungen in den Lehren Reinholds und Becks,
Aenesidems und Maimons, [...] in den Systemen Fichtes, Schellings und Hegels in irgendeiner Form auf
das intellektuelle Bezugssystem hinweisen, das in diesen Begriffen und Problemen vorliegt.*

7 Ebd.

* Ebd.

323



systematische Abhandlung folgen.” Mit der Konstellationsforschung verbinden sich
seither =~ sowohl eine  angeregte Debatte zu den  Methoden  der
Philosophiegeschichtsschreibung wie auch eine ganze Reihe von historisch-
systematischen Einzelstudien.”® Dabei ist die Konvergenz des epochalen Zuschnitts
beider Projekte mehr als nur ein erster Hinweis darauf, dass mit dem in Sachen
Philosophiegeschichtsschreibung pridzendenzlosen Ansatz von Band drei des
Erkenntnisproblems ein Muster kiinftiger philosophischer Historiographie geschaffen
wurde. Denn die Annahme eines vorgédngigen historischen Bezugspunktes der
philosophischen Positionen, die als Konstellation verstanden werden sollen, ist conditio
sine qua non des weiteren Verfahrens sowohl Cassirers als auch Henrichs. Auch andere
Grundbedingungen in Cassirers Ansatz sind Indiz dafiir, dass Die nachkantischen
Systeme Konstellationsforschung avant la lettre betreibt. Zu ihnen gehort der oben
skizzierte motivgeschichtliche Ansatz innerhalb eines wirkungsgeschichtlichen
Zusammenhangs. Unabdingbare Voraussetzung einer historischen Konstellation im
Sinne Henrichs ist vor allem aber, dass die Denkmotive, Theoreme und Argumente der
einzelnen philosophischen Positionen sich in Differenz zueinander und Widerstreit
miteinander befinden.”' Die philosophiehistorische Konstellation realisiert sich nur als
epochaler Antagonismus, als Antagonismus von Problemen und gegenldufigen
Entwiirfen, deren Kldrung in Debatten und Auseinandersetzungen durch die
historischen Protagonisten zumindest versucht wurde. Damit gehdrt zu den
methodischen  Elementen der  Konstellationsforschung  zwar  auch  ein
problemgeschichtliches Moment, das freilich bei weitem nicht so restriktiv interpretiert
wird, wie das auf dem methodologischen Stand der ersten beiden Béidnde des

Erkenntnisproblems der Fall war.”® Probleme, etwa der Kantischen Kritik der reinen

¥ Vgl. Brief Ernst Cassirers an Paul Natorp v. 31. Juli 1905, Bl. 2v (Universititsbibliothek Marburg,
Nachlass Natorp, Ms. 831:618), wo Cassirer einen ,,Schlussband, der systematische Untersuchungen zum
Erkenntnisproblem enthalten soll“, ankiindigt.

% Einen Uberblick auch iiber die Weiterentwicklung des Forschungsprogramms und seine Interaktion mit
anderen philosophie- und wissenschaftsgeschichtlichen Verfahren gibt Martin Mulsow / Marcelo Stamm
(Hg.): Konstellationsforschung, 2005.

>! Dieter Henrich: Konstellationsforschung zur klassischen deutschen Philosophie. Motiv — Ergebnis —
Probleme — Perspektiven — Begriffsbildung, in: Mulsow / Stamm (Hg.): Konstellationsforschung, S. 15-
30, hier: S. 26-30.

32 Zur restriktiven, engen Fassung der Problemgeschichtsschreibung, wie Cassirer sie in Leibniz’ System
und im Erkenntnisproblem von 1906/07 praktiziert, gehort die Singularisierung des Problems, wie sie
beispielsweise durch das Problem der Erkenntnis gegeben ist, und das heiBit: die Einheit des Problems war
nur dadurch zu gewéhrleisten, dass der Begriff der Erkenntnis reduktiv, als unter dem Paradigma
mathematischer Naturwissenschaft stehend, gefasst wurde. Dazu tritt als zweites Moment das der inneren
Logik des Problems hinzu: der Begriff des Problems als solcher steht in Cassirers frither Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung in einer Spannung zwischen zwei Polen. Im Falle des Problems der
Erkenntnis ist das die Spannung zwischen substantialistischer und funktionaler Interpretation des
Erkenntnisbegriffs. Erst auf der Basis dieses bipolaren Begriffsmusters kann Erkenntnis tiberhaupt als

324



Vernunft — Cassirer nennt hier beispielsweise ,,das Ding an sich* oder den Begriff des
,»Gaegebenen“ —, konnen als solche iiberhaupt erst identifiziert und systematisch
rekonstruiert werden, weil sie von Zeitgenossen und Spéteren als solche diskutiert wur-
den — so jedenfalls lautet Cassirers Position in Die nachkantischen Systeme. Mit dieser
wirkungsgeschichtlichen =~ Wendung  der  Problemauffassung  verliert  die
Problemgeschichtsschreibung das ihr inhdrierende metaphysische Moment eines
iiberhistorischen Bestandes, der aus der inneren Logik des problematisierten Begriffs,
beispielsweise dem der Erkenntnis, folgen und fiir die gesamte Geschichte der
Philosophie gelten soll. Insbesondere die erste Aufl age des Erkenntnisproblems hatte
mit ihrer Skizze zur antiken Philosophie in der Einleitung zum ersten Band diese
Universalisierung und Enthistorisierung des Problembegriffs betrieben.”> Auch
Henrichs sogenanntes argumentationsanalytisches Verfahren, das dem im engeren Sinne
historischen Moment der Konstellationsforschung zur Seite gestellt wird, findet seine
Préfiguration in Cassirers systematischer Rekonstruktion von Theoriemotiven und -
gestalten.” Die prinzipielle Auszeichnung der Cassirerschen
Philosophiegeschichtsschreibung als einer explizit ,,philosophischen®, und das heif3t
systematisch orientierten, gehdort historisch betrachtet zu dem Teil des Marburger Erbes,
an dem Cassirer durch alle konzeptionellen Wandlungen hindurch festgehalten hat und
dient zur Distinktion gegeniiber der Literargeschichte.”® Uberlieferungs- und Text-
geschichte, Philologie und Kontexte der politischen Geschichte bleiben zugunsten
theoretischer Rekonstruktion ausgeschlossen, zumindest wenn man die Cassirersche
Praxis der Philosophiegeschichtsschreibung in den Blick nimmt. Vor allem aber, und
damit sei ein letztes Ubereinstimmungsmerkmal benannt, griindet Cassirers Konzeption
des dritten Bandes des Erkenntnisproblems in der fundamentalen Prdmisse und

Uberzeugung, dass die ErschlieBung von Begriffen, Argumenten und Theoremen nicht

Problem verstanden werden, das im Gang der Geschichte verschiedene Stationen von Losungsversuchen
durchlauft.

53 Die in ihrem Resultat an Windelband erinnernde, von Cassirer tatsichlich aber aus der
Philosophiegeschichtsschreibung Natorps aufgenommene Hypostasierung des Erkenntnisproblems zu
einem quasi zeitenthobenen Bestand prigt den zweiten Teil der Einleitung in die erste Auflage des ersten
Bandes des Erkenntnisproblems von 1906, vgl. Cassirer: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, S. 20-50; im
Wegfall dieses Teils der Einleitung ist eine erste Distanzierung von dieser Auffassung zu sehen

> Vgl. Dieter Henrich: Identitit und Objektivitit. Eine Untersuchung iiber Kants transzendentale
Deduktion, 1976, S. 9-15, bes. S. 10. Fiir dieses Argument ist Henrichs unausweisbare Annahme, ,,gerade
innovierende Texte* seien ,,undeutliche Texte*, unerheblich; zentral und auch fiir Cassirers
systematisierende Rekonstruktionen zutreffend ist dagegen der Hinweis, die Rekonstruktion ersetze den
historischen ,,Text durch die beste, die einsichtigste Variante, die dem Kommentator zugénglich wurde®
(ebd., S. 10).

> Zur historiographischen Programmatik einer ,,philosophische[n] Geschichte vgl. Hermann Cohen: Zur
Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer, in: Zeitschrift fiir Vélkerpsychologie und
Sprachwissenschaft 7 (1871), S. 249-296, bes. S. 290-296, sowie im vorliegenden Band, Teil II1,3.

325



von den historischen Protagonisten ausgeht, die diese Theoriegestalten hervorgebracht
haben.”® Vielmehr werden deren theoretische Gehalte und Probleme erst in der
Rezeption durch Zeitgenossen und Spétere bestimmbar, aus der Perspektive differenter
Ansitze und Positionen also. Diese Anlage des dritten Bandes beruht auf einer
Grundentscheidung, die so maBgeblich wie folgenreich fiir Cassirers spétere
Philosophiegeschichtsschreibung sein sollte und auch Henrichs Projekt der

Konstellationsforschung zugrundeliegt.”’

3. Philosophiegeschichte als offener Interpretationsprozess — die Oxforder Platon-
Vorlesung (1935)

Bereits die unverdffentlichte Oxforder Platon-Vorlesung des Jahres 1935 markiert die
Zisur, die zwischen dem Marburger Neokantianer Cassirer und dem Cassirer der
Exilzeit liegt. Aristoteles wird nun nicht mehr als ,,Irrtum®, als bloBer Riickschritt einer
Philosophiegeschichte auf dem Weg zu ihrem Telos, der Kritik der reinen Vernunft
Kants, verstanden. Aristoteles Kritik an Platon sei ernst zu nehmen, wie Cassirer
hervorhebt, doch ,alle seine Einwinde sind auf einer allgemeinen Sicht und
allgemeinen Definition von Philosophie gegriindet, die vollstindig von platonischen
Begriffen abhingt“.”® Aristoteles gehdrt somit bereits in die Deutungsgeschichte der
platonischen Philosophie, die freilich auch die Geschichte von deren allméhlicher
Transformation und damit Ablosung vom Urtext, ja sogar Entstellung in immer neuen
Gestaltungsleistungen der Interpreten ist: ,,By all these different attempts the doctrine of
Plato has become, so to speak, a palimpsest.” Im Essay an Man hat Cassirer diese
Uberlegungen am Beispiel der Geschichte der Sokrates-Deutung fortfithrt.”’ In
philosophiegeschichtlicher Perspektive hat man es hier mit dem Phédnomen zu tun, dass

die vollstindig verschiedenen Sokrates- oder Platondeutungen einander zwar

%6 Dieter Henrich: ,,Uber Probleme der Methode bei der Erforschung der nachkantischen Philosophie®, in:
ders.: Konstellationen. Probleme und Debatten am Ursprung der idealistischen Philosophie (1789-1795),
1991, S. 9-26, bes. S. 20.

*7Vgl. Henrich: Identitit und Objektivitit, S. 9. — Rainer A. Bast: Problem. Geschichte. Form. Das
Verhiéltnis von Philosophie und Geschichte bei Ernst Cassirer im historischen Kontext, 2000, S. 457-462,
scheint die Frage, ob Cassirer ,,Vorldufer* der Konstellationsforschung sei, zu verneinen. Dabei hélt sich
allerdings seine Deskription des Verfahrens mit dessen Peripherie auf. Vor allem aber bleibt Basts
Bestimmung von Cassirers Philosophiegeschichtsschreibung selbst so dekontextualisiert wie
undurchsichtig und scheint eine durch alle Werkphasen hindurch einheitliche Konzeption anzunehmen —
dabei bleiben etwa die Besonderheiten des dritten Bandes des Erkenntnisproblems ebenso aulen vor wie
die Konzeptionsverschiebungen der Philosophiegeschichtsschreibung Cassirers iiberhaupt.

5% Ernst Cassirer: Plato-Vorlesungen (Oxford 1935), Einleitung, in: Yale University, New Haven, Beineke
Rare Book and Manuscript Library, Gen. Mss. 98, Box 48, Folders 958-962 [Ubersetzung HKO].

* Vgl. Ernst Cassirer: An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of Human Culture, New
Haven/London 1944, S. 180.

326



widersprechen, dass aber keine von ihnen deshalb unwabhr ist. Sie sind vielmehr Arbeit
am unabschlieBbaren Prozess der Bestimmung der platonischen Begriffe.

Der Paradigmenwechsel, der sich damit in der Konzeption von
Philosophiegeschichtsschreibung gegeniiber der von Natorp gepragten Platon-Deutung
vollzogen hat, konnte deutlicher nicht sein. Offenkundig legt Cassirer hier die
Auffassung der Philosophiegeschichte als eines tendenziell offenen Prozesses zugrunde.
Die Philosophie Platons miindet nicht ldnger in die Kants und kommt dort gleichsam zu
sich selbst; das Paradigma des philosophiegeschichtlichen Fortschritts hin zu
uniiberbietbaren Gestalten ist endgiiltig verabschiedet. Damit aber wird historisch die
Beschreibung und Anerkenntnis der Pluralitit der interpretatorischen Perspektiven auf
Platon mdéglich. Denkbar ist die Koexistenz einander widersprechender Wahrheiten nur
unter der Annahme, dass jede der Interpretationen einen ,,neuen Aspekt und eine
,charakteristische Perspektive® auf Sokrates oder Platon représentiert. Das impliziert
auch einen von Cassirer nicht weiter reflektierten Pluralismus im Wahrheitsbegriff. Der
Begriff der Interpretation spielt hierbei fiir die Uberlegungen des Essay on Man eine
zentrale Rolle. Es ist erst die Interpretation durch Zeitgenossen und Nachwelt, die den
,Lehren und Systemen der groBen Denker” Bedeutung gibt. Und dieser Prozess der
Interpretation ist prinzipiell unabgeschlossen und unabschlieBbar.® Kontinuitit in der
Philosophiegeschichte wird so zur Kontinuitét der Interpretation und Re-Interpretation,
zur Kontinuitdt des Interpretationsgeschehens als solchem. Der Offenheit des
historischen Prozesses korrespondiert die UnabschlieBbarkeit der

Interpretationsgeschichte.

4. Erkennen, Ereignis, Prozess, Werk — Dimensionen von Geschichte im
Goteborger Manuskript Geschichte (1936)

Im schwedischen Exil gelangte Cassirer erstmals zu einer eigenstindigen
Thematisierung und Reflexion des grundlegenden Begriffs seiner Philo-
sophiegeschichtsschreibung sowie der gesamten Kulturphilosophie. Damit schlief3t
Cassirer an die in der Einleitung zum ersten Band des Erkenntnisproblems entworfene
programmatische Skizze zum Begriff historischen Erkennens an und fiihrt seine
Uberlegungen von 1906 auf ginzlich anderer Basis und unter verinderten Bedingungen
fort. Als Konsequenz des neuen theoretischen Ansatzes formuliert das Manuskript von

1936  auch  weitgehende = Modifikationen in  der  Konzeption  der

%0Vgl. Cassirer: Plato-Vorlesungen (Oxford 1935), Einleitung: ,,And this process of interpretation never
comes to a complete standstill.*

327



Philosophiegeschichtsschreibung. Zunichst ist die Basis des neuen Ansatzes zu
umreilen, um dann einige Elemente der philosophischen Historiographie zu
charakterisieren, die Cassirer daraus ableitet. Zu bedenken gilt, dass Cassirer dieses
Manuskript wie so viele andere Texte, die er im Exil verfasste, nicht in eine Druckfas-
sung bringen und verdffentlichen konnte. Seine Uberlegungen dienten ihm aber
immerhin gleichsam als Steinbruch, aus dem Teile in Publikationen {ibernommen und in
andere Theoriekonfigurationen integriert wurden.®'

Grundlage der Neubestimmung des historischen Erkennens ist die zwischen 1936
und 1937 entworfene Theorie der Basisphanomene.®” Sie scheint in der besonderen
Modifikation, die Cassirer ihr im Geschichtsmanuskript zukommen 14Bt, darauf
ausgerichtet zu sein, den transzendentalphilosophischen Grundcharakter der Skizze zur
Historik von 1906 ebenso wie die damit zusammenhidngende Dichotomie von Subjekt
und Objekt der historischen Erkenntnis zu umgreifen und in eine Hermeneutik
historischen Verstehens zu transformieren. Geschichte wird dabei in drei Dimensionen
thematisiert, als historisches Erkennen, als Prozess und Ereignis sowie als Dokument
oder Werk; als solcherart dimensional vermessene wird sie in der Konstellation dreier
sogenannter ,,Basisphdnomene®, des ,,Ich-Phdnomens®, des ,,Phdnomens des Wirkens
und Wollens® wund des Phédnomens des ,Werk[es] als Grundlage der
Geschichtsbetrachtung  und  Geschichtserforschung  lokalisiert.”> Im  ersten
Basisphdnomen als ,,Grundform der geschichtlichen Er-Innerung soll die Sphére der
Subjektivitit als Bedingung und Anfang aller Geschichtlichkeit zum Ausdruck
kommen. Das meint die transzendentalen apriorischen Bedingungen des historischen
Erkennens, den kategorialen Apparat seiner Grundfunktionen, wie sie im Anschluss an
die Grundlegung der Basisphinomene ausformuliert werden®® — aber nicht nur. Cassirer
intendiert hier mehr, wie bereits die Bezeichnung ,,Ich-Phdnomen* anzeigt. Er will den
Erkenntnisfunktionen im vorgédngigen Faktum der prinzipiellen Geschichtlichkeit des

Ichs eine Basis geben. Das ,,Phdnomen des Wirkens und Wollens®, das auch als ,,Ich-

%! Im Falle des Geschichtsmanuskriptes bieten etwa das umfangreiche Manuskript Ziele und Wege der
Wirklichkeitserkenntnis von 1937 in ECN 2, Zur Logik der Kulturwissenschaften von 1942 und der Essay
on Man von 1944 solche neuen Kontexte.

62 vgl. Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen, in: ECN 1, S. 111-195; die dort
vorgenommene Datierung des Neuansatzes auf 1939 ist zu korrigieren, verweist doch das Goteborger
Geschichtsmanuskript auf den in ECN 1 publizierten Text und wurde seinerseits eindeutig im Zeitraum
zwischen 1936 und 1937 verfasst; vgl. das Vorwort der Herausgeber (ebd., S. IX) und den editorischen
Bericht (ebd., S. 279-292); zur systematisierenden Interpretation der Basisphdnomene als Grundlage der
Kulturphilosophie vgl. Oswald Schwemmer: Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europdischen Moderne,
1997.

63 vgl. Cassirer: Geschichte. Mythos, ECN 3, S. 14-17.
% Ebd., S. 4-145.

328



Du-Phénomen* bezeichnet wird, fasst dagegen die Dimension der Intersubjektivitit, des
Sozialen, der Interaktionen von Einzelnen, Gruppen, sozialen Verbidnden oder
staatlichen Gebilden. Diese Dimension ist charakterisiert durch das Moment der
Prozessualitit; entsprechend bilden ihren Bereich historische Prozesse und Ereignisse
im weitesten Sinne, die ,Kette von Wirkungen und Gegenwirkungen,”” von
Auseinandersetzungen, ,,Opposition” und ,,Kampf“.®® Der Werkcharakter bestimmt
dagegen das dritte Basisphdnomen: ihm gehdren die ,,Monumente* oder ,,Dokumente*
an, die ,,Spuren®, die Residuen, die im historischen Geschehen entstanden sind und es
tiberdauern. Sie bilden die ,,Grundlage der Geschichtsbetrachtung in gleich doppelter
Hinsicht: zum einen sind die geschichtlichen Dokumente und kulturellen Monumente
die empirisch-materiale Grundlage der Rekonstruktionen des Historikers, zum anderen
hat der Riickgriff auf Dokumente die Objektivitdt seiner Rekonstruktionen im Erweis
der jeweils zugrundegelegten Hypothesen zu sichern.®’

Historisches Verstehen oder Erkennen situiert Cassirer in der dauernden
Wechselbeziehung von erstem und drittem Basisphdnomen. Damit soll auch von dieser
Seite her die einseitige, bloB transzendentale Bedingtheit oder Formung des
geschichtlich-kulturellen Objekts durch das erkennende Subjekt vermieden werden, wie
sie noch in der transzendentalen Historik der Einleitung in das Erkenntnisproblem von
1906/07 skizziert war. Erwlinschter Nebeneffekt dieser prozessualisierten Korrelation
ist die Abwehr von Historismus und Relativismus, die durch die mogliche
Verabsolutierung des historischen Monuments gedroht hitten. Cassirers Konzeption
von 1936 zielt auf einen prinzipiellen Konstruktivismus historischen Erkennens, der
sich im Riickgriff auf die Monumente und Dokumente zu bewihren hat.

Dieser Ansatz gilt uneingeschriankt auch fiir die Philosophiegeschichtsschreibung,
die insofern keinen anderen Status beanspruchen kann als irgendeine andere
Partialgeschichte, sei es politische Geschichte, Wirtschaftsgeschichte und dergleichen.
Simmels Pluralisierung von Geschichte zur parataktischen Ordnung von Geschichten
gehort zu den unabdingbaren Primissen, die das Geschichtsmanuskript macht.®® Die
Frage, der die Cassirersche Methodologie der Philosophiegeschichtsschreibung sich zu
stellen hat und die sie zu einer ihrer zentralen Fragen macht, ist die nach dem Verhéltnis
von historischer Rekonstruktion und rationaler. Betreffen der ganze Ansatz bei den

Basisphdnomenen und seine Folgen fiir das historische Erkennen nicht nur die

% Ebd., S. 59.

Ebd., S. 16.

“"Ebd., S. 56.

% Vgl. Georg Simmel: Die Probleme der Geschichtsphilosophie (zweite Fassung 1905/1907), in: ders.:
Gesamtausgabe, Bd. 9, hg. von Guy Oakes und Kurt Rottgers, 1997, S. 227419, hier: S. 287-289.

329



Rekonstruktion der historischen Kontexte philosophischer Theoreme oder Systeme, und
ist die systematische Rekonstruktion, die auch gegenwirtig noch héufig als das
eigentlich philosophische Moment philosophiegeschichtlicher Arbeit gilt, nicht von
solchen tiblicherweise als bloB als historisch qualifizierten Fragen ausgenommen? Diese
Gretchenfrage der theoretischen Statusbestimmung von
Philosophiegeschichtsschreibung bringt immer wieder neue Vorschldge zur Auflosung
der beiden als aporetisch verstandenen Optionen hervor, die ebenso oft auf das stets
Gleiche hinauslaufen: von Seiten philosophischer Systematiker wird die Frage im
Prinzip immer mit der strikten Trennung von rationaler und historischer Rekonstruktion
beantwortet und von Philosophiehistorikern mit dem Hinweis auf die Historizitdt

jeglichen systematischen Entwurfs.®

5. Das dreifache Verhaltnis historischer und systematischer Rekonstruktion und
die Hermeneutik von Frage und Antwort

Gegeniiber dem historiographischen Ansatz bei einer rein systematischen
Philosophiegeschichtsschreibung, wie er im Erkenntnisproblem von 1906/07 realisiert
wurde, markiert die iiberraschende Antwort im Manuskript Geschichte eine Zasur, die
schirfer nicht sein konnte. Cassirer bestimmt das Verhidltnis von historischer und
systematischer Rekonstruktion in dreifacher Weise: er anerkennt erstens beider jeweils
eigenes Recht und Leistung, will sodann aber zweitens die Objektivitdt der rationalen
erst in der historischen Rekonstruktion absichern und geht drittens sogar soweit, die
historische Rekonstruktion zur Voraussetzung der systematischen zu machen. Das soll
im folgenden erldutert werden.

Die Position systematischer Rekonstruktion wird im Geschichtsmanuskript als die
der ,,reinen Problemgeschichte* diskutiert. ,,Geschichte des reinen Gedankens* scheint
»dem Ideal der ,Objektivitit’ am néichsten zu kommen. ,Lebensumstinde®,
»Vorstellungen, Meinungen, Zweifel, Kdmpfe derer, die diese Probleme gedacht haben*
— diese und andere kontingente historische Sachverhalte, die den Theoriegestalten
duBerlich bleiben, leisten keinerlei Beitrag dazu, Geschichte im Sinne des ,,innere[n]

Werden[s] des Gedankens zu rekonstruieren®, wie Cassirer feststellt.”” Die rationale

% Zu ersterem vgl. den Versuch von Jiirgen Mittelstra, zwischen ,,begriindeten Entwicklungen®, den von
ihm sogenannten ,,Griindegeschichten®, und ,,bloBen Wirkungen* zu unterscheiden: Jiirgen Mittelstral3:
Griindegeschichten und Wirkungsgeschichten. Bausteine zu einer konstruktiven Theorie der
Wissenschafts- und Philosophiegeschichte, in: Christoph Demmerling / Gottfried Gabriel / Thomas
Rentsch (Hg.): Vernunft und Lebenspraxis. Philosophische Studien zu den Bedingungen einer rationalen
Kultur. Fiir Friedrich Kambartel, 1995, S. 10-31.

70 Cassirer: Geschichte. Mythos, in: ECN 3, S. 122.

330



Rekonstruktion dagegen, zu der Cassirer auch die eigene Problemgeschichtsschreibung
im Stile der ersten beiden Bédnde des Erkenntnisproblems z&hlt, 148t ,,sehr wesentliche
Ziige, die vorher nie in dieser Schirfe gesehen worden waren, sehen“.”' Doch
ungeachtet aller inneren Kohdrenz und rekonstruktiven ErschlieBungskraft fiir
systematische Zusammenhénge und fremde Theoriengestalten bestimmt das Manuskript
von 1936 auch die Grenzen systematisch verfasster Geschichtsdarstellung, und zwar
von zwei Seiten her. Leitgedanke der spiten Philosophie Cassirers ist der Begriff der
,Lebendigkeit’, und unter diesem Paradigma erscheint die Konzeption -eines
Zusammenhangs ,.,reiner” Denkgestalten als Abstraktion, die angesichts des in seinem
jeweiligen Entstehungszusammenhang ,,lebendigen* Gedankens den Charakter eines
»,anatomischen’ Praeparats anndhme. 72

Zur Anwendung auf den in Frage stehenden Zusammenhang der Phi-
losophiegeschichtsschreibung werden diese Uberlegungen in eine Hermeneutik von
Frage und Antwort eingebettet, deren Basis im zweiten Basisphdnomen, der Dimension
historischer Verldufe und Ereignisse, liegt: ,,jeder Gedanke, [...] jeder fundamentale
Systembegriff [...] ist nur die Antwort auf eine bestimmte Frage, die an die
Wirklichkeit gestellt ist™, formuliert Cassirer, um diesen Ansatz anschlielend in fiir den
fritheren reinen Erkenntnisproblematiker ungewohnter Weise auf den Leitgedanken
eines lebendigen Entstehungszusammenhanges zuriickzuwenden: ,,und diese Frage
nimmt in der Philosophie stets eine personliche Gestalt an — sie formt sich in einem
individuellen Geist und kann nur im Zusammenhang mit ihm in ihrer eigentiimlichen

%¢¢

,Konkretion’ gesehen werden®. Der ,,sachliche Bedeutungswandel der ,Idee’ kann in
einer Geschichte des Ideenbegriffs wohl systematisch rekonstruiert werden, doch ,,wir
miissen ihn verstehen aus der geistig-personlichen Struktur der Denker, die an diesem
Prozess beteiligt sind.”

Obwohl diese Passage die Tendenz zu einem Modell biographistischer
Philosophiegeschichtsschreibung aufzuweisen scheint, wire diese Deutung ein
Missverstdndnis. Es  geht Cassirer vielmehr um das Verstehen der

Entstehungsbedingungen philosophischer Theorien. Das meint auch das Verstindnis des

Zusammenhangs zwischen der Personlichkeit des Philosophen und dem von ihm

""Ebd., S. 125; fiir exemplarisch hilt Cassirer in dieser Perspektive beispielsweise die von ihm auf dem
Stand des Geschichtsmanuskriptes kritisierte Platon-Interpretation Natorps; zum Gesamtzusammenhang
vgl. S. 123-125.

" Ebd., S. 123:,,Und doch kann, auch im Gebiet der Philosophiegeschichte, die Trennung des Denkers
vom Gedanken nie so weit getrieben werden, dass das Band zwischen ihnen v6llig zerschnitten wird —
dass ein ,reiner’ Gedanke, ganz ohne Zusammenhang mit dem Denker herausprépariert wiirde.*

7 Ebd., S. 123-124.

331



Gedachten, doch bildet das nur ein Moment in der Formation von Theorien. Cassirers
Anliegen ist die Rekonstruktion der ,,konkret-geschichtlichen Gestalt* philosophischer
Probleme oder Theorien, der ,,Atmosphaere®, in der sie entstanden sind. Das wiederum
kann vor dem Hintergrund der Kulturphilosophie nichts anderes bedeuten, als dass der
kulturelle Kontext wiederzugewinnen ist, in dem die jeweilige Theoriebildung
stattgefunden hat. In Begriffe der Cassirerschen Hermeneutik von Frage und Antwort
ibersetzt, hiee das: philosophische Theorie gleich welcher Art ist die Antwort auf die
Frage, die aus dem Zusammenhang der Kultur heraus an die kulturell-geschichtliche
Wirklichkeit des Menschen gerichtet war. Erst die ,,Erhellung® dieses Frage-Kontextes
fiihrt zur ,,wirklichen ,Objektivitdt’, indem der systematische Sachverhalt nicht von
dem spezifischen Kontext seiner Entstehung abgetrennt, sondern aus ihm verstanden
und gedeutet wird.™

Vergegenwirtigt man sich, dass es hier um die rationale und historische
Rekonstruktion vergangener Theoriegestalten geht, dann wird die hermeneutische
Funktion der ErschlieBung systematischer Gehalte iiber den historisch-kulturellen
Kontexten deutlich. Cassirer grenzt sich hier von der aktualisierenden Rekonstruktion
fremder Theorien oder Theoriemotive ab, die diese einem ihnen fremden Paradigma von
Erkenntnis unterwirft und sie in diesem fremden Theoriezusammenhang auf ihre
Geltung und Begriindung hin untersucht — eine Form systematisierender Philosophie-
geschichtsschreibung, der Cassirer in seinen ersten Arbeiten wie Leibniz’ System und
den ersten beiden Bénden des Erkenntnisproblems noch vorbehaltlos gefolgt war.” Die
Rekontextuierung von Theoriemotiven fungiert hier als deren historisch-kulturelle
Verfremdung, als ,Historisierung’, die Distanz zwischen dem, der versteht, und den zu
verstehenden Gebilden als hermeneutische Voraussetzung jeder Verstehensleistung
herstellt: ,,Diese Erweiterung des Horizontes, die gerade dies Ferne [i.e. durch die
Verfremdung erzeugte] erzwingt, ist darum fiir ihn [den Philosophiehistoriker] auch der
eigentliche systematische Ertrag der Philosophie-Historie.“”® In diesem Sinne wird die
historisch-kulturelle Rekontextuierung von Theoriegestalten zur Voraussetzung von
deren systematischer Rekonstruktion als anachronistischer, aus der Perspektive der

Gegenwart fremder.

™ Vgl. ebd., S. 125.

> Der Philosophiehistoriker wiirde [...] falsch und historisch-unfruchtbar verfahren, wenn er alle
Gestalten einem vorgegebenen Schema, ,seinem’ System einordnen wollte.

" Ebd., S. 122. — Richard Rorty sieht genau hierin den Ertrag philosophiegeschichtlicher Arbeit, vgl.
ders.: The Historiography of Philosophy. Four Genres, in: Richard Rorty / Jerome B. Schneewind /
Quentin Skinner (Hg.): Philosophy in History. Essays on the Historiography of Philosophy, 1984, S. 49-
75, hier: S. 51.

332



Cassirers komplexer Versuch intendiert also mehrerlei: die Authebung der
prinzipiellen, unversohnlichen Opposition zwischen Systematik und Historie bei
gleichzeitiger Wahrung ihrer jeweils spezifi schen Leistung und die Vermeidung eines
reduktiven oder hierarchischen Verhéltnisses zwischen beiden. Dabei kann, abhéngig
vom jeweiligen Erkenntnisinteresse, sehr wohl einseitig der Standpunkt entweder bloBer
Systematik oder ausschlielich historisch-kultureller Rekontextuierung eingenommen
werden. Muster und Ziel des Philosophiehistorikers bleibt dabei aber die wechselseitige
Integration systematischer und historischer Rekonstruktion, die ihrerseits nichts anderes
als die rekonstruktive Wiederholung der Wechselbeziehung zwischen Theoriegestalt
und kultureller Praxis darstellt. Leitbild der Uberlegungen Cassirers ist unzweifelhaft
Diltheys Bestimmung der wechselseitigen Wirkung von kulturellem Zusammenhang
und philosophischem System, wie er sie im Archiv-Aufsatz formuliert hat: ,Die
philosophischen Systeme sind aus dem Ganzen der Kultur entstanden und haben auf
dasselbe zuriickgewirkt.“”” Versteht und rekonstruiert man diese Wechselwirkung als
eine kontinuierliche hermeneutische Bewegung, als unabdingbare hermeneutische
Voraussetzung entweder des systematischen, des historischen oder integrativen
Ansatzes, dann ist die theoretische und methodologische Position des
Philosophiehistorikers erreicht, wie Cassirer ihn im Géteborger Manuskript skizziert hat

— eine Position, wie sie in den 1980er Jahren etwa von Rorty vertreten wurde.”®

6. Philologie, Quellengeschichte und Textkritik als Basis historisch-systematischer
Rekonstruktion

Das Goteborger Manuskript unterzieht rationale Rekonstruktion und historische
Rekontextuierung philosophischer Theorien einer weiteren, dritten
Verhéltnisbestimmung, indem es letztere als Voraussetzung systematischer
Interpretation thematisiert. In zugespitzter Weise lieBe sich formulieren, dass Cassirer
Cohens Diktum, Erkenntnistheorie beziehe sich auf das ,,Factum der Wissenschaft® als

»in gedruckten Biichern wirklich gewordene®, gegen den Strich liest und ihm eine ganz

77 Wilhelm Dilthey: ,,Archive der Literatur in ihrer Bedeutung fiir das Studium der Geschichte der
Philosophie®, in: ders.: Gesammelte Schriften, hg. v. Hermann Nohl, Bd. 4: Die Jugendgeschichte Hegels
und andere Abhandlungen zur Geschichte des deutschen Idealismus, 1990, S. 555-575, hier: S. 558. — Die
Bedeutung des Archiv-Aufsatzes fiir das Goteborger Manuskript kann kaum {iberschitzt werden.

78 Rorty: The Historiography of Philosophy, S. 53, Anm.: “These two topics [i.e. historical vs. rational
reconstruction] should be seen as moments in a continuing movement around the hermeneutic circle, a
circle one has to have gone round a good many times before one can begin to do either sort of
reconstruction.”

333



neue Bedeutung abgewinnt.”’ Der im dritten Basisphdnomen bestimmte Werkcharakter
philosophischer Texte verweist auf den kulturellen Kontext ihrer Entstehung.
Dokument, Monument oder Werk bilden die duere Basis jeglicher Verstehensleistung,
auch der des Philosophichistorikers. Dabei ist es unerheblich, ob sich diese auf
systematische Rekonstruktion oder auf historisches Verstehen durch Wiedergewinnung
kultureller oder sozialer Kontexte bezieht — jegliche Art von Kontext, soweit er
Gegenstand historischer Rekonstruktion wird, ist charakterisiert durch seinen
Textcharakter. Das gilt auch fiir Kontexte, die beispielsweise durch das Medium der
Oralitdt oder anhand von Statistiken erzeugt werden. Quellen oder Dokumente, deren
quellenkritische und philologische ErschlieBung, kurz: die textuelle Basis
philosophischer Probleme waren in der problemgeschichtlichen Konzeption der ersten
Bénde des Erkenntnisproblems schlechterdings kein Thema. Das Geschichtsmanuskript
von 1936 dagegen diskutiert sie als unabdingbare Voraussetzung jeglicher objektiver
und rationaler Geschichtsdeutung, und auch hieran zeigt sich der vollstindige
Paradigmenwechsel, der sich in Cassirers Methodologie der Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichtsschreibung vollzogen hat. Die Texte sind ,,nicht einfach ein Ge-
gebenes, sondern ein historisch ,Aufgegebenes’ — ein durch Methoden der Philologie
und Kritik erst zu Rekonstruierendes®, wie Cassirer in Ubertragung einer Natorpschen
Formel fir den Gegenstand der Erkenntnislogik formuliert.** Dem Resultat der
Rekonstruktion, der ,,wiederhergestellten” Quelle, kommt der Rang eines kulturellen
»Faktums® zu. Dass damit weitreichende Konsequenzen fiir die systematische
Interpretation verbunden sind, dass die ErschlieBung der Quellen des philosophischen
Problems nicht bei der Wiederherstellung des einen Textes stehenbleibt, nicht
stehenbleiben kann, sondern sich auf andere Texte und Dokumente, auch andere
Textgattungen, wie beispielsweise Briefe erstreckt, ist dem Historiker der Philosophie
so geldufig wie dem Editor nachgelassener philosophischer Texte. Das trifft bereits auf
Diltheys Praxis philosophischer Historiographie zu und hat seine Giiltigkeit auch fiir
den Erforscher von Konstellationen und Kontexten.®' Die Bedeutung der Textgestalt als
Bezugsfaktum auch der systematischen Interpretation erweist sich exemplarisch an
Cassirers eigenen Texten, wie beispielsweise dem FEssay on Man, dessen volle

anthropologische Dimension sich erst erschliet, wenn man seine Vorstufen mit der

7 Hermann Cohen: Kants Begriindung der Ethik, 1877, 27; vgl. auch ders.: Biographisches Vorwort, in:
Friedrich Albert Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 1, 1882, S. X.

80 Cassirer: Geschichte. Mythos, in: ECN 3, S. 98; vgl. etwa Paul Natorp: Kant und die Marburger Schule,
1912, S. 15.

#1 Vgl. Fred Rush: Mikroanalyse, Genealogie, Konstellationsforschung, in: Mulsow / Stamm (Hg.):
Konstellationsforschung, S. 149-172.

334



1945 veroffentlichten, als Resultat einer wechselvollen Publikationsgeschichte

verstimmelten Fassung, vergleicht.®

7. Historisch-kulturelle Rekontextuierung als Modell

Was Cassirers Goteborger Manuskript mehr skizziert als ausfiihrt — die Koexistenz und
das FEigenrecht rationaler und historischer Rekonstruktion, deren wechselseitige
Verwiesenheit aufeinander in einer philosophischen Philosophiegeschichtsschreibung
und die Textgeschichte als das historische Verstehen von Problemen, Begriffen,
Theorien aus ihren biographischen, psychologischen, soziologischen, politischen,
letztlich aber kulturellen und historischen Entstehungsbedingungen sowie die
ErschlieBung der Geschichte des Textes in seiner werkhaften Materialitdt — 148t sich im
weitesten Sinne als Rekontextuierung oder genetische Kontextualisierung eines phi-
losophischen  Problems oder Gedankens fassen. Die historisch-kulturelle
Kontextualisierung sprengt den Binnenraum der bloB systematischen Orientierung des
philosophischen Problems auf und erdffnet den Zugang zu ihm, indem sie es aus
umfassenderen Geschichten, aus seiner Eingebundenheit in Zusammenhénge der Kultur,
in wissenschaftlich-interdisziplindre Kontexte und nicht zuletzt aus individuellen
lebensweltlichen Erfahrungen beleuchtet. In Ubertragung einer von Cassirer im
Zusammenhang seiner Uberlegungen zur Kulturphilosophie verwendeten Terminologie
konnte man sagen, dass das philosophische Problem eine Physiognomie bekommt, in
die auch seine wissenschaftlichen wund kulturellen Entstehungsbedingungen
eingezeichnet sind.

Auch wenn Unterschiede nicht zu iibersehen sind, so erscheinen Cassirers
Uberlegungen zur historisch-kulturellen Rekonstruktion von Kontexten der Intention
nach und in einigen Ziigen durchaus als vergleichbar mit spdteren
philosophiegeschichtlichen Projekten, die der Kontextualisierung als historischer
Methode ihren Namen gegeben haben, wie etwa dem Quentin Skinners.* Zwar
verabschiedet ~Skinner, anders als Cassirer, philosophische Biographik als
philosophiehistorische Gattung ebenso wie die Orientierung der Historik am
konventionellen Kanon fiihrender historischer Figuren und Texte. Doch bereits Skinners

Forderung nach Beriicksichtigung sozialer, wirtschaftlicher, politischer und kultureller

%2 Vgl. Ernst Cassirer: Vorlesungen und Studien zur philosophischen Anthropologie, in: ECN 6.

8 Vgl. etwa die Aufsitze in James Tully / Quentin Skinner (Hg.): Meaning and Context. Quentin Skinner
and his Critics, 1988, oder das Projekt der von Skinner u. Schmitt herausgegebenen Cambridge History of
Renaissance Philosophy, 1988. Eine kritische Diskussion der Rekontextuierung bei Skinner bietet Max
Bevir: The Role of Contexts in Understanding and Explanation, in: Erich Bédeker (Hg.):
Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, 2002, S. 159-208.

335



Faktoren in der Ideengeschichtsschreibung konvergiert mit Cassirers Uberlegungen aus
dem Geschichtsmanuskript. Das gilt zumal fiir Skinners Wendung gegen die
Abstraktion von Ideen und Theorien — und das aus seinen historischen
Entstehungsbedingungen losgeldste Problem der Problemgeschichtsschreibung im Stile
der Marburger Schule ist eine solche Abstraktion —, wie es auf dessen Forderung
zutrifft, dass das ,,Charakteristische*, Widerspriichliche, Individuelle Vorrang in der
historischen Beschreibung vor den Gleichformigkeiten und ,,Ahnlichkeiten® habe.
Ubereinstimmung zwischen beiden Positionen scheint mir vor allem hinsichtlich des
Postulats der Vorgéngigkeit der historischen Rekonstruktion und Beschreibungen zu
herrschen, die zu einer moglichst vollstindigen, komplexen und moglicherweise sogar
widerspriichlichen Matrix der historischen Ereignisse fithren sollen. Innerhalb dieser
Matrix ist das historische Problem zu lokalisieren und in seinen historischen
Beziehungen zu verstehen. Die Abstraktionen der systematischen Arbeit, die den vollen
sachlichen Gehalt des Problems zu erschlie3en haben, schlie3en sich daran an.

Die Lebens- und Arbeitsbedingungen des Exils haben Cassirer nicht gestattet, all
diese methodologischen Differenzierungen auszufithren und in druckreife Form zu
bringen. Ebensowenig hat er die Briiche und Konzeptionsdnderungen seiner
Philosophiegeschichtsschreibung reflektiert, denn das wére erst auf dem Boden einer
Theorie historischen Erkennens moglich gewesen, wie sie sich in den Skizzen des
Geschichtsmanuskripts von 1936 allererst andeutet. Doch an der Konzeption einer
doppelten Rekonstruktion des Historikers — und damit auch des Philosophiehistorikers —
hat Cassirer bis in die spéteste Formulierung seiner Kulturphilosophie hinein
festgehalten, wenn der Essay on Man zwischen empirischer Rekonstruktion und
symbolischer unterscheidet.**Verlaft man die ausschlieBliche Perspektive der
Problemgeschichte, so zeigen sich unter dieser Oberfliche verschiedene Ansitze zur
Philosophie- und Ideengeschichtsschreibung, die teilweise erst nach Cassirer realisiert

und ausgefiihrt werden konnten.

% Vgl. Ernst Cassirer: An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of Human Culture (1944), in:
ECW 23, S.191.

336



Bibliographie
1. Quellen
1.1 Nachgelassene Quellen

Habilitation Cassirer, Gutachten Alois Riehl v. 27. Juni 1906 (Universitidt Berlin,
Archiv der Humboldt Universitdt Berlin, Phil. Fak. 1228, BI. 90-91).

Nachfolge Troeltsch, Gutachten der Prof. Maier, Stumpf, Dessoir, Kohler, Rieffert und
Wechssler v. 1. Midrz 1930, Abschrift (Archiv der Humboldt Universitit, Phil. Fak.,
Bl. 371-374).

Cassirer: Research notes zum Erkenntnisproblem (enthaltend u.a. [Scheler-Notizen],
[Scheler-Zettel] und [Entwurf zur Einleitung ins Erkenntnisproblem:] ,,Systematische
Einleitung: Das a priori und seine Geschichte®) (Beinecke Rare Book and

Manuscript Library, Cassirer papers, Gen. Mss. 98, box 2, folder 45).

— Die Hauptrichtungen der modernen Erkenntnistheorie (Vorlesung Friedrich
Wilhelms Universitdt Berlin, Wintersemester 1908/09, Beinecke Rare Book and

Manuscript Library, Cassirer papers, Gen. Mss. 98, box 42, folder 830).

— Geschichte und Kritik des philosophischen Empirismus (Vorlesung Friedrich
Wilhelms Universitidt Berlin, Sommersemester 1914, Beinecke Rare Book and

Manuscript Library, Cassirer papers, Gen. Mss. 98, box 40, folder 789).

— Der deutsche Idealismus von Leibniz bis Hegel, (Vorlesung Friedrich Wilhelms
Universitidt Berlin, Sommersemester 1916, Beinecke Rare Book and Manuscript

Library, Cassirer papers, Gen. Mss. 98, box 38, folder 747).

— Geschichte des Erkenntnisproblems als historische Einfilhrung in die
Erkenntniskritik (Vorlesung Friedrich Wilhelms Universitdt Berlin, Wintersemester
1916/17, Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Cassirer papers, Gen. Mss.
98, box 38, folder 788).

— Vortragsmanuskript ohne Titel, vermutlich Einleitung zu einer Vorlesung, Datierung
unsicher, wohl 1916 (Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Cassirer papers,

Gen. Mss. 98, box 48, folder 971).
— Plato-Vorlesungen (Vorlesung Oxford 1935)

— Geschichte und System des philosophischen Idealismus I: Platon und die

geschichtliche Fortbildung des Platonismus (Vorlesung Universitit Goteborg,

337



Herbstsemester 1935/36, Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Cassirer
papers, Gen. Mss. 98, box 40, folder 790).

Verleihung des Kuno-Fischer-Preises der Universitit Heidelberg, Gutachten Wilhelm
Windelband v. 9. Juli 1914.

Preisaufgabe der philosophischen Fakultit der Koniglich Preussischen Universitit

Marburg 1898/99 (Hessisches Staatsarchiv Marburg, 307 d Nr. 194).

Briefwechsel Natorp — Cassirer (Universititsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Hs.
831).

Gutachten iiber die akademischen Preisarbeiten fiir 1901, Berlin-Brandenburgische

Akademie der Wissenschaften, PAW (1812-1945), I1-1X-27.

1.2 Gedruckte Quellen: Publikationen

Chronik der Koniglich Preussischen Universitit Marburg fiir das Rechnungsjahr
1898/99, 12 (1899).

Aster, Ernst v.: Neukantianismus und Hegelianismus. Eine philosophie-geschichtliche
Parallele, in: Alexander Pfinder (Hrsg.): Miinchener Philosophische Abhandlungen.
Theodor Lipps zu seinem sechzigsten Geburtstag gewidmet von fritheren Schiilern,

Leipzig 1911, S. 1-25.
— Die Philosophie der Gegenwart, Leiden 1935.

— [Rez.] Jahrbiicher der Philosophie. Eine kritische Ubersicht der Philosophie der
Gegenwart. Herausgegeben in Gemeinschaft mit zahlreichen Fachgenossen von

MJax] Frischeisen-Koéhler, in: Die Geisteswissenschaften 1 (1913/14), S. 606-607.

Boutroux, Emile: Introduction, in: Bibliothéque du Congrés International de
Philosophie, [Bd.] 1: Philosophie générale et Métaphysique, Paris 1900, S. XI-XXII
[zuerst in: Revue de métaphysique et de morale 8 (1900), S. 503-511].

Branif3, Christlieb Julius: Die wissenschaftliche Aufgabe der Gegenwart als leitende

Idee im akademischen Studium. Hodegetische Vortriage, Breslau 1848.

Caspari, Otto: Das Erkenntnisproblem. Mit Riicksicht auf die gegenwiértig herrschenden
Schulen, Breslau 1881.

Cassirer, Ernst: [Selbstanzeige] Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen

Grundlagen, in: Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift 7 (1902), S. 375-376.

338



— Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, Marburg 1902.

— Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Bde.

1 u. 2, Berlin 1906-1907.

— Der kritische Idealismus und die Philosophie des ,gesunden Menschenverstandes’,

GieBen 1906 (Philosophische Arbeiten, Bd. 1, H. 1).

— Kant und die moderne Mathematik (Mit Bezug auf Bertrand Russells und Louis
Couturats Werke {iiber die Prinzipien der Mathematik), in: Kant-Studien.
Philosophische Zeitschrift 12 (1907), S. 1-49.

— Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen iiber die Grundfragen der

Erkenntniskritik, Berlin 1910.

— Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, 2

Bde., 2. durchgesehene Aufl., Berlin 1911.

— Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik, in: Jahrbiicher der Philosophie.

Eine kritische Ubersicht der Philosophie der Gegenwart 1 (1913), S. 1-59.

— Die Grundprobleme der Kantischen Methodik und ihr Verhéltnis zur Nachkantischen
Spekulation, in: Die Geisteswissenschaften 1 (1913/14), S. 784-787 u. 812-815.

— Freiheit und Form. Studien zur deutschen Geistesgeschichte, Berlin 1916.

— Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Bd. 3:

Die nachkantischen Systeme, Berlin 1920.
— Zur Einsteinschen Relativititstheorie, Berlin 1921.

— Paul Natorp. 24. Januar 1854 - 17. August 1924, in: Kant-Studien. Philosophische
Zeitschrift 30 (1925), S. 273-298.

— Die Philosophie der Griechen von den Anfangen bis Platon, in: Dessoir, Max
(Hrsg.): Lehrbuch der Philosophie, [Bd. 1:] Die Geschichte der Philosophie, Berlin
[1925], S. 7-139.

— Axel Héagerstrom. Eine Studie zur schwedischen Philosophie der Gegenwart,

Goteborg 1939 (Goteborgs Hogskolas Arsskrift 45, 1939:1).
— Galileo. A New Science and a New Spirit, in: American Scholar 12 (1942), S. 5-19.

— Giovanni Pico della Mirandola. A Study of the History of Renaissance Ideas, in:
Journal of the History of Ideas 3 (1942), S. 123-144 u. 319-346.

339



— Some Remarks on the Question of the Originality of the Renaissance, in: Journal of

the History of Ideas 4 (1943), S. 49-56.

— The Place of Versalius in the Culture of the Renaissance, in: The Yale Journal of

Biology and Medicine 11 (1943), S. 109-119.

— An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of Human Culture, New
Haven/London 1944.

— Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Bd. 4:

Von Hegels Tod bis zur Gegenwart (1832-1932), Stuttgart 1957.

— Idee und Gestalt. Goethe, Schiller, Holderlin, Kleist (1920), Darmstadt 1989
[Nachdruck der 2. Aufl., Berlin 1924].

— Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, Darmstadt 1977

[Nachdruck der 1. Aufl., Leipzig/Berlin 1927].

— Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fiinf Studien, 4., unverdnderte Aufl.,

Darmstadt 1980 [zuerst 1942].
— Geist und Leben. Schriften, hrsg. v. Ernst Wolfgang Orth, Leipzig 1993.

— Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 1: Zur Metaphysik der symbolischen
Formen, hrsg. v. John Michael Krois, unter Mitwirkung v. Anne Appelbaum, Rainer

A. Bast, Klaus Christian Kéhnke, Oswald Schwemmer, Hamburg 1995.

— Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 3: Geschichte. Mythos. Mit Beilagen:
Biologie, Ethik, Form, Kategorienlehre, Kunst, Organologie, Sinn, Sprache, Zeit,
hrsg. v. Klaus Christian Kohnke, Herbert Kopp-Oberstebrink u. Riidiger Kramme,
Hamburg 2002.

— Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 6: Vorlesungen und Studien zur
philosophischen Anthropologie, hrsg. v. Gerald Hartung u. Herbert Kopp-
Oberstebrink unter Mitwirkung v. Jutta Fachndrich, Hamburg 2005.

— Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 17: Davoser Vortrige. Vortrige iiber
Hermann Cohen. Mit einem Anhang Briefe Hermann und Martha Cohen an Ernst
und Toni Cassirer 1901-1929, hrsg. v. Jorn Bohr u. Klaus Christian Kohnke,
Hamburg 2014.

— Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 18: Ausgewéhlter wissenschaftlicher

Briefwechsel. Als Beilage DVD-ROM mit sdmtlichen bislang aufgefundenen Briefen

340



von und an Ernst Cassirer, hrsg. v. John Michael Krois unter Mitarbeit v. Marion

Lauschke, Claus Rosenkranz u. Marcel Simon-Gadhof, Hamburg 2009.
Cassirer, Toni: Mein Leben mit Ernst Cassirer, Hamburg 2003.

Charles, Pierre: [Rez.] Ernst Cassirer: Substanzbegriff und Funktionsbegriff.
Untersuchungen tiber die Grundfragen der Erkenntniskritik, in: Revue de Philosophie

11 (1911), S. 621-622.

Cohen, Hermann: Die platonische Ideenlehre, psychologisch entwickelt, in: Zeitschrift

fiir Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft 4 (1866), S. 404-464.

— Mythologische Vorstellungen von Gott und Seele — psychologisch entwickelt, in:
Zeitschrift fiir Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft 5 (1868), S. 396-434 u. 6
(1869), S. 113-131.

— Die dichterische Phantasie und der Mechanismus des Bewusstseins, in: Zeitschrift

fiir Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft 6 (1869), S. 173-263.

— Kants Theorie der Erfahrung, Berlin 1871 (wieder abgedruckt in: ders.: Werke, Bd.
1.3).

— Zur Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer, in: Zeitschrift fiir

Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft 7 (1871).

— Friedrich Albert Lange, in: PreuBlische Jahrbiicher 37 (1876), S. 353-381 (wieder
abgedruckt in: ders.: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 2, S. 357-
391).

— Nekrolog auf Friedrich Albert Lange, in: Philosophische Monatshefte 12 (1876), S.
46/47.

— Kants Begriindung der Ethik, Berlin 1877.

— Platons Ideenlehre und die Mathematik (1878), in: ders.: Schriften zur Philosophie
und Zeitgeschichte, Bd. 1, S. 336-366.

— Biographisches Vorwort (1881), in: Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl.,
1882, S. V-XIII.

— Das Princip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte. Ein Kapitel zur
Grundlegung der Erkenntnisskritik, Berlin 1883 (wieder abgedruckt in: Werke, Bd.
5).

341



— Von Kants Einfluf auf die deutsche Kultur. Rede bei der Marburger Universitits-
Feier des Geburtstags Sr. Majestit des Kaisers und Konigs am 17. Mérz 1883, Berlin
1883.

— Kants Theorie der Erfahrung, 2., neubearbeitete Aufl., Berlin 1885.

— Friedrich Albert Lange, in: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 2,
1928, S. 392-395. [zuerst in: Ethische Kultur 1 (1893)]

— Biographisches Vorwort [in gegeniiber der Ausg. 1882 verdnderter Fassung], in:

Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 1, 5. Aufl., 1896, S. V-XIII.

— Einleitung mit kritischem Nachtrag, in: Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 2,

5. Aufl,, 1896, S. XV-LXXVI.

— Einleitung mit kritischem Nachtrag zur siebenten Auflage v. Fr[iedrich] Alb[ert]
Lange’s Geschichte des Materialismus in zweiter, erweiterter Auflage, in: Lange:

Geschichte des Materialismus, 1. Buch, 7. Aufl., 1902, S. 439-454.
— Logik der reinen Erkenntnis, Berlin 1902 (System der Philosophie, erster Teil).
— Ethik des reinen Willens, Berlin 1904 (System der Philosophie, zweiter Teil).

— Auch ein Zeichen vom Geiste der Zeit (1908), in: ders.: Schriften zur Philosophie
und Zeitgeschichte, Bd. 2, S. 335-340.

— Die Geisteswissenschaften und die Philosophie, in: Die Geisteswissenschaften 1

(1913/14), S. 2-4.
— Logik der reinen Erkenntnis, 2., verbesserte Aufl., Berlin 1914.
— Der Begriff der Religion im System der Philosophie, Gieflen 1915.

— Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, hrsg. v. Albert Gorland u. Ernst
Cassirer, 2 Bde., Berlin 1928 (Verdffentlichungen der Hermann Cohen-Stiftung bei

der Akademie fiir die Wissenschaft des Judentums).
— Briefe, ausgewéhlt u. hrsg. v. Bertha u. Bruno Strauf3, Berlin 1939.

— [Briefe an Friedrich Albert Lange], in: Lange: Uber Politik und Philosophie, 1968, S.
361-364 u. 369-379.

[anonym. Bericht] Congrés international de philosophie, 1 — 5 aoft 1900, in : Revue de

métaphysique et de morale 8 (1900), S. 503-698.

Collingwood, Robin George: An Essay on Philosophical Method, 1933.

342



Dilthey, Wilhelm: Archive fiir Literatur, in: Deutsche Rundschau 58 (1889), S. 360-
375.

— Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (1910), in: ders.:
Gesammelte Schriften, Bd. 7, Stuttgart/Gottingen 1958, S. 79-188.

— Das 18. Jahrhundert und die geschichtliche Welt, in: ders., Gesammelte Werke, Bd.
3. Studien zur Geschichte des deutschen Geistes, 5., unverdnderte Aufl.,

Stuttgart/Gottingen 1976, S. 210-268.

— Gesammelte Schriften, Bd. 4: Die Jugendgeschichte Hegels und andere
Abhandlungen zur Geschichte des deutschen Idealismus, 6., unverdnderte Aufl.,

Stuttgart/Gottingen 1990.

— Gesammelte Schriften, Bd. 9: Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Philosophie
der Philosophie (1922), 6., unveridnderte Aufl., Stuttgart/Gottingen 1991.

— Gesammelte Schriften, Bd. 15: Zur Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts,
Stuttgart/Gottingen 1970.

— Archive der Literatur in ihrer Bedeutung fiir das Studium der Geschichte der

Philosophie, in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 4, Stuttgart/Gottingen 1990.

Droysen, Johann Gustav: Grundriss der Historik (1882), hrsg. v. Erich Rothacker, Halle
a. d. Saale 1925 (Philosophie und Geisteswissenschaften 1).

— Historik. Vorlesungen iiber Enzyklopéddie und Methodologie der Geschichte, hrsg. v.
Rudolf Hiibner, Miinchen/Berlin 1937.

Diinges, August: [Rez.] Cassirer, Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen
Grundlagen, in: Vierteljahrsschrift fiir wissenschaftliche Philosophie und Soziologie

27 (1903), S. 357.

Eisler, Rudolf: Worterbuch der Philosophischen Begriffe und Ausdriicke, quellenméBig
bearbeitet, Berlin 1899.

Ellissen, Otto Adolf: Friedrich Albert Lange. Eine Lebensbeschreibung, Leipzig 1891.

Elsenhans, Theodor: [Rez.] Ernst Cassirer, Leibniz’ System in seinen
wissenschaftlichen Grundlagen, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 21 (1908),
S. 259-268.

Eucken, Rudolf: Ueber den Werth der Geschichte der Philosophie, Jena 1874.

343



— Geschichte der philosophischen Terminologie. Im Umriss dargestellt, Leipzig 1879
(Nachdruck Hildesheim 1964).

— Parteien und Parteinamen in der Philosophie, in: Philosophische Monatshefte 20

(1884), S. 1-32.

— Zur Charakteristik der Philosophie Trendelenburg’s, in: Philosophische Monatshefte
20 (1884), S. 342-366.

— Prolegomena zu Forschungen tiber die Einheit des Geisteslebens in Bewusstsein und

That der Menschheit, Leipzig 1885.

— Die Einheit des Geisteslebens in Bewusstsein und That der Menschheit.

Untersuchungen, Leipzig 1888.

— Die Grundbegriffe der Gegenwart. Historisch und kritisch entwickelt, 2., vollig
umgearbeitete Aufl., Leipzig 1893.

— Der Kampf um einen geistigen Lebensinhalt. Neue Grundlegung einer

Weltanschauung, Leipzig 1896.

— Zur Einigung der Geisteswissenschaften, in: Die Geisteswissenschaften 1 (1913/14),

S. 4-5.

— [Rez.] Peter Petersen: Die Philosophie Friedrich Albert Trendelenburgs, in: Die
Geisteswissenschaften 1 (1913/14), S. 524-525.

Fischer, Kuno: Geschichte der neuern Philosophie, Bd. 2: Leibniz und seine Schule, 2.,

neu bearbeitete Aufl., Heidelberg 1867.

Gorland, Albert: Aristoteles und Kant beziiglich der Idee der theoretischen Erkenntnis,
GieBen 1909 (Philosophische Arbeiten, Bd. 2, H. 2).

— Hermann Cohens systematische Arbeit im Dienste des kritischen Idealismus, in:

Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift 17 (1912), S. 222-251.

Gomperz, Heinrich: Platons Ideenlehre, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 25
(1912), S. 443-495.

Hartmann, Nicolai: Platos Logik des Seins, GieBen 1909 (Philosophische Arbeiten, Bd.
3).

— Systematische Methode, in: Logos. Internationale Zeitschrift fiir Philosophie der
Kultur 3 (1912), S. 121-163.

— Grundziige einer Metaphysik der Erkenntnis, Berlin/Leipzig 1921.

344



— Platos Logik des Seins, 2. Aufl., Berlin 1965.

— Der philosophische Gedanke und seine Geschichte, in: ders.: Kleinere Schriften, Bd.
2: Abhandlungen zur Philosophie-Geschichte, Berlin 1958, S. 1-27.

— Zur Methode der Philosophiegeschichte, in: ders.: Kleinere Schriften, Bd. 3: Vom
Neukantianismus zur Ontologie, Berlin 1958, S. 1-22.

Hashagen, Justus: [Rez.] Geschichte der geistigen Kultur von der Mitte des 17. bis zum
Ausgange des 18. Jahrhunderts, in: Archiv fiir Kulturgeschichte 11 (1914), S. 241-
262,12 (1916), S. 104-126 u. 14 (1919), S. 307-321.

Hegel, Gottfried Wilhelm Friedrich: Werke, Bd. 3: Phidnomenologie des Geistes,
Frankfurt a. Main 1970.

— Werke, Bd. 7: Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und
Staatswissenschaft im Grundrisse. Mit Hegels eigenhdndigen Notizen und den

miindlichen Zusétzen, Frankfurt a. Main 1970.

Heidegger, Martin: Der Zeitbegriff in der Geschichtswissenschaft, in: Zeitschrift fiir
Philosophie und philosophische Kritik 161 (1916), S. 173-188.

— [Rez.] Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen. 2. Teil: Das mythische

Denken, in: Deutsche Literaturzeitung 49 (1928), Sp. 1000-1012.

Heimsoeth, Heinz: Die Methode der Erkenntnis bei Descartes und Leibniz, Giellen

1912.

Honigswald, Richard: [Rez.] Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Kritische
Betrachtungen zu Ernst Cassirers gleichnamigen Werk, in: Deutsche Literaturzeitung

23 (1912), Sp. 2821-2843 u. 2885-2902.

—Zur Wissenschaftstheorie und -systematik. Mit besonderer Riicksicht auf Heinrich
Rickerts  Kulturwissenschaft ~ und  Naturwissenschaft, in:  Kant-Studien.

Philosophische Zeitschrift 17 (1912), S. 28-84.

Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen, Bd. 1: Prolegomena zur reinen Logik,

Halle a. d. Saale 1900.

— Philosophie als strenge Wissenschaft, in: Aufsitze und Vortrige 1911-1921,
Dordrecht 1987, S. 3-62. [zuerst in: Logos 1 (1911), S. 289-341]

Kabitz, Willy: [Rez.] Ernst Cassirer, Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen

Grundlagen, in: Deutsche Literaturzeitung 24 (1903), Sp. 773-776.

345



Kant, Immanuel: Gesammelte Schriften, 1. Abt., Bd. 3: Kritik der reinen Vernunft, 2.
Aufl., hrsg. v. d. Koniglich PreuBlischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1904.

— Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft (1786), in: ders.: Gesammelte
Schriften, 1. Abt., Bd. 4, hrsg. v. d. Koniglich PreuBlischen Akademie der
Wissenschaften, Berlin 1904, S. 465-565.

— Gesammelte Schriften, 1. Abt, Bd. 9: Logik, Physische Geographie, Padagogik, hrsg.
v. d. Koniglich Preulischen Akademie der Wissenschaften, Berlin/Leipzig 1923.

— Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht, Weischedel-

Ausgabe, Bd. 11, Frankfurt a. Main 1977, S. 11-50.

Koniglich Preussische Akademie der Wissenschaften zu Berlin: Sitzungsberichte 34

(1901).
Kroner, Franz: Die Anarchie der philosophischen Systeme, Leipzig 1929.

Krug, Traugott: Allgemeines Handworterbuch der philosophischen Wissenschaften,
nebst ihrer Literatur und Geschichte, Bd. 2, 2., verbesserte u. vermehrte Aufl.,
Leipzig 1833 (Nachdruck 1969).

Lange, Friedrich Albert: Die Grundlegung der mathematischen Psychologie. Ein
Versuch zur Nachweisung des fundamentalen Fehlers bei Herbart und Drobisch,

Duisburg 1865.

— Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart,

Iserlohn 1866.
— dass., 2 Bde., 2., verbesserte u. vermehrte Aufl., Iserlohn 1873-1875.

— dass., 4. Aufl., besorgt u. mit biographischem Vorwort versehen v. Hermann Cohen,

Iserlohn 1882.

— dass., 2 Bde., 5. (wohlfeile u. vollstindige) Aufl., Biographisches Vorwort [in
gegeniiber der Ausg. 1882 verdnderter Fassung] u. Einleitung mit kritischem

Nachtrag v. Hermann Cohen, Leipzig 1896.

— dass., 2 Bde., 7. Aufl.,, Biographisches Vorwort u. Einleitung mit kritischem

Nachtrag in 2., erweiterter Bearbeitung v. Hermann Cohen, Leipzig 1902.
— dass., 2 Bde., 8. Aufl., Leipzig 1908.

— [Art.] Seelenlehre (Psychologie), in: Encyklopéddie des gesammten Erziehungs- und

Unterrichtswesens, unter Mitwirkung v. von Palmer u. Wildermuth hrsg. v. K. A.

346



Schmid, Bd. 8: Schule — Sophisten der romischen Kaiserzeit, Gotha 1870, S. 573-
667.

— Logische Studien. Ein Beitrag zur Neubegriindung der formalen Logik und

Erkenntnisstheorie, Iserlohn 1877.

— Uber Politik und Philosophie. Briefe und Leitartikel 1862 bis 1875, hrsg. u.
bearbeitet v. Georg Eckert, Duisburg 1968 (Duisburger Forschungen, 10. Beiheft).

Lasson, G.: Was heisst Hegelianismus?, Berlin 1916.

Lasswitz, Kurd: Geschichte der Atomistik vom Mittelalter bis Newton, 2 Bde.,
Hamburg 1980.

Leibniz: Opera philosophica quae exstant Latina Gallica Germanica omnia, edita
recognovit e temporum rationibus disposita pluribus ineditis auxit introductione
critica atque indicibus instruxit Joannes Eduardus Erdmann, Pars prior [et pars

altera], Berlin 1840.

— Briefwechsel zwischen Leibniz und de Volder. 1698-1706, in: ders.: Die
philosophischen Schriften, hrsg. v. C. J. Gerhardt, Bd. 2, Berlin 1879, S. 139-283.

Leisegang, Hans: [Rez.] Geschichte als Philosophie der ,,Deutung”, in: Archiv fiir
Rechts- Sozialphilosophie 27 (1933/34), S. 524-529.

Levy, Heinrich: Die Hegel-Renaissance in der deutschen Philosophie mit besonderer

Beriicksichtigung des Neukantianismus, Berlin-Charlottenburg 1927.

Lindheimer, Franz P.: Beitrdge zur Geschichte und Kritik der neukantischen
Philosophie. Erste Reihe: Hermann Cohen, Bern 1900 (Inaugural-Dissertation zur

Erlangung der philosophischen Doktorwiirde an der Universitét Bern 1899).

Mannheim, Karl: Die Strukturanalyse der Erkenntnistheorie, Berlin 1922 (Kant-Studien,
Ergdnzungshefte 57).

Marck, Siegfried: Die Lehre vom erkennenden Subjekt in der Marburger Schule, in:

Logos 4 (1913), S. 364-386.

Miiller, Aloys: [Rez.] Cassirer: Substanzbegriff und Funktionsbegriff, in: Allgemeines
Literaturblatt 21 (1912), Sp. 73-75.

Natorp, Paul:  Untersuchungen iiber die Erkenntnisstheorie = Descartes’.

Habilitationsschrift, welche mit Genehmigung der philosophischen Facultit zu

347



Marburg zur Erlangung der Venia docendi am 24. October vormittags 11 Uhr
offentlich verteidigt wird, Marburg 1881.

— Descartes’ Erkenntnisstheorie. Eine Studie zur Vorgeschichte des Kriticismus,

Marburg 1882.

— Die kosmologische Reform des Kopernikus in ihrer Bedeutung fiir die Philosophie,

in: PreuBische Jahrbiicher 49 (1882), S. 355-375.

— Forschungen zur Geschichte des Erkenntnisproblems im Altertum. Protagoras,

Demokrit, Epikur und die Skepsis, Berlin 1884.

— [Rez.] Prolegomena zu Forschungen {iiber die Einheit des Geisteslebens in
Bewusstsein und That der Menschheit, von R. Eucken, in: Philosophische

Monatshefte 23 (1887), S. 68-76.

— Ueber objective und subjektive Begriindung der Erkenntniss, in: Philosophische

Monatshefte 23 (1887), S. 257-286.

— [Rez.] Geschichte der alten Philosophie von W. Windelband [u.] Geschichte der
Philosophie von W. Windelband, in: Philosophische Monatshefte 26 (1890), S. 356-
362.

— [Rez.] Grundriss der Geschichte der griechischen Philosophie von Eduard Zeller, in:
Philosophische Monatshefte 26 (1890), S. 362-363.

— Quantitdt und Qualitdt in Begriff, Urtheil und gegenstdndlicher Erkenntniss. Ein
Kapitel der transcendentalen Logik, in: Philosophische Monatshefte 27 (1891), S. 1-
160.

— [Rez.] Geschichte der Atomistik vom Mittelalter bis Newton von Kurd Lasswitz, in:

Philosophische Monatshefte 27 (1891), S. 334-350.

— Sozialpddagogik. Theorie der Willenserziechung auf der Grundlage der
Gemeinschaft, Stuttgart 1899.

— Nombre, temps et espace dans leurs rapports avec les fonctions primitives de la
pensée, in: Bibliothéque du Congreés International de Philosophie, [Bd.] 1:
Philosophie générale et Métaphysique, Paris 1900, S. 343-389.

— [anonym: abstract zu] Le nombre, le temps et 1’espace, dans leur relation aux
fonctions fondamentales de la pensée, essai de déduction, in: Revue de métaphysique

et de morale 8 (1900), S. 568-569.

348



— Was uns die Griechen sind. Akademische Festrede zur Feier des 200jdhrigen
Bestehens des Konigreichs Preu3en, gehalten am 18. Januar 1901, Marburg 1901
(Marburger akademische Reden, 1901, Nr.4).

— Zu den logischen Grundlagen der neueren Mathematik, in: Archiv flir systematische

Philosophie. Philosophische Monatshefte 7 (1901), S. 177-384.

— Zur Frage der logischen Methode. Mit Beziehung auf Edm. Husserls Prolegomena
zur reinen Logik, in: Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift 6 (1901), S. 270-283.

— Platos Ideenlehre. Eine Einfiihrung in den Idealismus, Leipzig 1903.

— Philosophische Propideutik (Allgemeine Einleitung in die Philosophie und
Anfangsgriinde der Logik, Ethik und Psychologie) in Leitsdtzen zu akademischen
Vorlesungen, Marburg 1903.

— Logik (Grundlegung und logischer Aufbau der Mathematik und mathematischen

Naturwissenschaft) in Leitsdtzen zu akademischen Vorlesungen, Marburg 1904.
— dass., 2., umgearbeitete Aufl., Marburg 1910.
— Die logischen Grundlagen der exakten Wissenschaften, Leipzig/Berlin 1910.

— Uber Philosophie, Geschichte und Philosophie der Geschichte, in: Historische
Zeitschrift 100 (1908), S. 564-584.

— Philosophie. Thr Problem und ihre Probleme. Einfiihrung in den kritischen
Idealismus, Géttingen 1911 (Wege zur Philosophie, Ergdnzungsreihe: Einfiihrung in

die Philosophie der Gegenwart 1).

— Kant und die Marburger Schule. Vortrag gehalten in der Sitzung der
Kantgesellschaft zu Halle a. Saale am 27. April 1912, Berlin 1912 [Sonderdruck aus
Kant-Studien 17 (1912), S. 193-221].

— Philosophie und Psychologie, in: Logos. Internationale Zeitschrift fiir Philosophie
der Kultur 4 (1913), S. 176-202.

— [Rez.] Husserls ,Ideen zu einer reinen Phidnomenologie”, in: Die

Geisteswissenschaften 1 (1913/14), S. 420-426 u. 448-451.

— Hermann Cohen als Mensch, Lehrer und Forscher, Marburg 1918 (Marburger
akademische Reden 39).

349



— Leibniz und der Materialismus (1881), aus dem Nachlass hrsg. v. Helmut Holzhey,
in: studia leibnitiana. Zeitschrift fiir Geschichte der Philosophie und der
Wissenschaften 17 (1985), S. 3-14.

Nelson, Leonard: Uber das sogenannte Erkenntnisproblem, Géttingen 1908

(Abhandlungen der Fries’schen Schule, N.F. 2, H. 4).
Ortega Y Gasset, José: Der Aufstand der Massen, Stuttgart/Berlin 0.J. [1929].

— History as a System, in: Philosophy and History. Essays presented to Ernst Cassirer,
ed. by Raymond Klibansky and H[erbert] J[ames] Paton, London 1936.

Reinhold, Ernst: Die Logik oder die allgemeine Denkformenlehre, Jena 1827.

Ristitsch, Swetomir: [Rez.] Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff.
Untersuchungen iiber die Grundfragen der Erkenntniskritik, in: Vierteljahrsschrift fiir
wissenschaftliche Philosophie und Soziologie 36 (1912), S. 107-119.

Russell, Bertrand: A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz, Cambridge 1900.
— [Rez.] Recent Work on the Philosophy of Leibniz, in: Mind 12 (1903), S. 177-201.

Scheler, Max F.: Die transszendentale und die psychologische Methode. Eine
grundsitzliche Erorterung zur philosophischen Methodik, Leipzig 1900
(wiederveroffentlicht in: ders.: Frithe Schriften, hrsg. v. Maria Scheler und Manfred

S. Frings, Bern/Miinchen 1971, S. 197-335).

Schlegel, August Wilhelm / Schlegel, Friedrich: Athenaeum, erster Band, zweytes
Stiick (1798).

Simmel, Georg: Gesamtausgabe, Bd. 14: Hauptprobleme der Philosophie.
Philosophische Kultur, hrsg. v. Riidiger Kramme u. Otthein Rammstedt, Frankfurt a.
Main 1996.

— Die Probleme der Geschichtsphilosophie (zweite Fassung 1905/1907), in: ders.:
Gesamtausgabe, Bd. 9: hrsg. v. Guy Oakes u. Kurt Rottgers, Frankfurt a. Main 1997.

Stenzel, Julius: Zum Problem der Philosophiegeschichte. Ein methodologischer

Versuch, in: Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift 26 (1921), S. 416-453.

Stumpf, Carl: Psychologie und Erkenntnistheorie, in: Abhandlungen der philosophisch-
philologischen Classe der Koniglich Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd.
19, Abth. 2, Miinchen 1891, S. 465-516.

350



Teggart, Frederick J.: Prolegomena to History. The Relation of History to Literature,
Philosophy, and Science, Berkeley 1916 (University of California Publications in
History 4, 3).

— The Processes of History, New Haven 1918.
— Theory of History, New Haven 1925.
Trendelenburg, Friedrich Adolf: Logische Untersuchungen, 2 Bde., Berlin 1840.

— Uber den letzten Unterschied der philosophischen Systeme. Gelesen in der
Akademie der Wissenschaften am 18. November 1847, in: Philologische und
historische Abhandlungen der Koniglichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin

aus dem Jahre 1847, Berlin 1849, S. 241-262.
— dass., 2. ergidnzte Aufl., Leipzig 1862.
— Historische Beitrdge zur Philosophie, Bd. 3: Vermischte Abhandlungen, Berlin 1867.

— Die konigliche Betrachtung der Dinge und das Wesen der Wissenschaften. Vortrag
vom 22. October 1857 zur Feier des Geburtstags des Konigs Friederich Wilhelm IV.
in der Akademie der Wissenschaften, in: ders.: Kleine Schriften, Bd. 2, Leipzig
1871, S. 66-80.

Troeltsch, Ernst: Religionsphilosophie, in: Wilhelm Windelband (Hrsg.): Die
Philosophie im Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts. Festschrift fiir Kuno Fischer,

Heidelberg 1904, S. 104-162.

— [Rez.] Cassirer, Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, in:

Theologische Literaturzeitung 29 (1904), Sp. 639-643.

— Uber MaBstéibe zur Beurteilung historischer Dinge. Rede zur Kaisersgeburtstagsfeier

der Berliner Universitét, in: Historische Zeitschrift 116 (1916), S. 1-47.

— Humanismus und Nationalismus in unserem Bildungswesen. Vortrag gehalten in der
Versammlung der Vereinigung der Freunde des humanistischen Gymnasiums in

Berlin und der Provinz Brandenburg am 28. November 1916, Berlin 1917.

— [Rez.] Freiheit und Form. Studien zur deutschen Geistesgeschichte. Von Ernst
Cassirer, in: Theologische Literaturzeitung 42 (1917), Sp. 368-371. [wieder
abgedruckt in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 4, S. 696-698]

— Der Historismus und seine Probleme. Erstes Buch: Das logische Problem der

Geschichtsphilosophie, Tiibingen 1922 [2. Nachdruck der Ausg. Aalen 1977].

351



— Zur Frage des religiosen Apriori. Eine Erwiderung auf die Bemerkungen von Paul
SpieB3, in: Gesammelte Schriften, Bd. 2: Zur religiésen Lage, Religionsphilosophie
und Ethik, Tiibingen 1913, S. 754-768.

— Gesammelte Schriften, Bd. 4: Aufsdtze zur Geistesgeschichte und

Religionssoziologie, Tiibingen 1925.

Vaihinger, Hans: Hartmann, Diihring und Lange. Zur Geschichte der deutschen

Philosophie im 19. Jahrhundert. Ein kritischer Essay, Iserlohn 1876.
Volkelt, Johannes: Phdnomenologie und Metaphysik der Zeit, Miinchen 1925.

Vorlander, Karl: [Rez.] H. Cohen: Einleitung mit kritischem Nachtrag zu Fr. Alb.
Langes Geschichte des Materialismus in fiinfter Auflage, Leipzig 1896, in: Kant-
Studien. Philosophische Zeitschrift 1 (1897), S. 268-272.

— Geschichte der Philosophie, Bd. 2: Philosophie der Neuzeit, Leipzig 1903
(Philosophische Bibliothek 106).

Windelband, Wilhelm: Logik, in: ders. (Hrsg.): Die Philosophie im Beginn des
zwanzigsten Jahrhunderts. Festschrift fiir Kuno Fischer, Bd. 1, Heidelberg 1904, S.
163-186.

— Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, 5., durchgesehene Aufl., Tiibingen 1910.

— Die philosophischen Richtungen der Gegenwart, in: Ernst v. Aster (Hrsg.): Grosse
Denker, Bd. 2, Leipzig 1911, S. 361-377.

— Geschichte und Naturwissenschaft (1894), in: ders.: Priludien, Bd. 2, 5. erw. Aufl.,
Tiibingen 1915, S. 136-160.

Wiist, Paul: [Rez.] Honigswald, Uber die Lehre Humes von der Realitit der
Aussendinge. Eine erkenntnistheoretische Untersuchung, in: Kant-Studien.

Philosophische Zeitschrift 15 (1910), S. 331-341.

Zeller, Eduard: Wie soll man Geschichte der Philosophie schreiben? Eine Entgegnung
an Herrn Dr. Wirth, in: Jahrbiicher der Gegenwart [2] (1844), S. 818-830.

— Uber Bedeutung und Aufgabe der Erkenntniss-Theorie. Ein akademischer Vortrag,
Heidelberg 1862.

— Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz, Miinchen 1873.

352



— Die Geschichte der Philosophie, ihre Ziele und Wege, in: Archiv fiir Geschichte der
Philosophie 1 (1888), S. 1-10 (wieder abgedruckt in: ders.: Kleine Schriften, Bd. 1,
1910, S. 410-418).

— Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, Th. 1:
Allgemeine Einleitung, Vorsokratische Philosophie, 1. Hélfte, 5. Aufl., Leipzig 1892.

— Die Geschichte der Philosophie, ihre Ziele und Wege (1888), in: ders.: Kleine
Schriften, Bd. 1, unter Mitwirkung v. H[ermann] Diels u. K. Knoll hrsg. v. Otto
Leuze, Berlin 1910, S. 410-418.

1.3 Gedruckte Quellen: Rezensionen zum Erkenntnisproblem®

[Kinkel 1906]
Walter Kinkel: [Rez.], in: Deutsche Literaturzeitung 27 (1906), Nr. 19 v. 12. Mai, Sp.
1169-1175.

[Balyi 1906]
Felix Balyi: [Rez.], in: Beilage zur Allgemeinen Zeitung (1906), Nr. 192 v. 21. Aug., S.
342-343.

[Gorland 1906]
[Albert] Gorland: [Rez.], in: Die Deutsche Schule. Monatsschrift 10 (1906), S. 645-646.

[Ostwald 1907]
W][ilhelm] O[stwald]: [Rez.], in: Annalen der Naturphilosophie 6 (1907), H. 1 v. 12.
April, S. 93-94.

[Simon 1907]

Max Simon: [Rez.], in: Blatter fiir hoheres Schulwesen. Monatsschrift zur Forderung
der Interessen des akademisch gebildeten deutschen Lehrerstandes 24 (1907), Nr. 7
v. Juli, S. 102-104. -- dass. in: Siidwestdeutsche Schulblétter. Organ des Badischen
Philologen-Vereins, des Hessischen Oberlehrervereins sowie des

Gymnasiallehrervereins in Wiirttemberg 24 (1907), Nr. 4, S. 135-137.

[Mayer 1907]

85 Verzeichnet werden in der Cassirer-Bibliographie von Sigrid Mayer/WalterEggers: Ernst
Cassirer. An Annotated Bibliography, New York/London 1988 erwihnte Rezensionen sowie neu
aufgefundene. [Rez.] nach Verfassernamen steht durchgéngig fiir die Angabe: Ernst Cassirer. Das
Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, gefolgt von der Anzahl der
Bénde und den Angaben des Erscheinungsortes, Verlages, des Erscheinungsjahrs, der Seitenzéhlung, des
Formats und Preises. Davon abweichende Uberschriften der Rezensionen werden angefiihrt. Rezensionen
zu anderen Werken Cassirers sind unter den Quellen aufgefiihrt.

353



E. M. Mayer: [Rez.], in: Die Christliche Welt. Evangelisches Gemeindeblatt fiir
Gebildete aller Stinde 21 (1907), Nr. 33 v. 15. Aug., Sp. 801.

[Wiist 1907]
Paul Wiist: [Rez.], in: Literarisches Zentralblatt fiir Deutschland 58 (1907), Nr. 39 v. 28.
Sept., Sp. 1236-1239.

[Fritzsche 1907]
Robert A. Fritzsche: [Rez.], in: Neue Jahrbiicher fiir das klassische Altertum,
Geschichte und deutsche Literatur und fiir Pidagogik 10 (1907), S. 299-302.

[Miiller 1908]
Aloys Miiller: [Rez.], in: Allgemeines Literaturblatt 17 (1908), Nr. 2 v. 31. Jan., Sp. 41-
44,

[anonym 1908a]
[anonym:] [Rez.], in: Beilage zur Allgemeinen Zeitung (1908), Nr. 43 v.18. Miérz, S.
342.

[anonym 1908b]
[anonym:] [Rez.], in: Sozialistische Monatshefte 12 (1908), Bd. 1, H. 9 v. 30. April, S.
577-578.

[Blunt 1908]
Herbert W. Blunt: [Rez.], in: Mind. A quarterly review of psychology and philosophy,
new series 17 (1908), no. 66, April, S. 258-263.

[Diirr 1908]

Diirr: [Rez.], in: Archiv fiir die gesamte Psychologie 13 (1908), H. 1 u. 2 v. 8. Sept., S.
1-42. [Cassirers Werk wird in einer Liste am Anfang des Berichts unter den zu
rezensierenden Biichern angefiihrt, jedoch in diesem Teil des noch fortzusetzenden
Berichts nicht rezensiert. Die Fortsetzung des Literaturberichts erschien allerdings

nicht.]

[Kalweit 1908]
Paul Kalweit: [Rez.], in: Die Christliche Welt. Evangelisches Gemeindeblatt fiir
Gebildete aller Stinde 22 (1908), Nr. 43 v. 22. Okt., Sp. 1036-1041.

[Ostwald 1908]
W][ilhelm] O[stwald]: [Rez.], in: Annalen der Naturphilosophie 7 (1908), H. 4 v. 18.
Dez., S. 524-525.

354



[Wiist 1908]
Paul Wiist: [Rez.], in: AltpreuBBische Monatsschrift 45 (1908), H. 1, S. 150-159.

[Miiller 1909]
Aloys Miiller: [Rez.], in: Allgemeines Literaturblatt 18 (1909), Nr. 11 v. 15. Juni, Sp.
329-331.

[v. Brockdorff 1909]
Cay v. Brockdorff: [Rez.], in: Vierteljahrsschrift fiir wissenschaftliche Philosophie und
Soziologie 33 (1909), N.F. §, H. 1, S. 95-98.

[Buchenau 1909]
Arthur Buchenau: [Rez.], in: Kant-Studien 14 (1909), H. 2 u. 3 v. 25. Juli, S. 278-282.

[Dessoir 1909]
Max Dessoir: [Rez.], in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft 4

(1909), S. 275-277.

[Uebinger 1909]
Uebinger: [Rez.], in: Philosophisches Jahrbuch, auf Veranlassung und mit

Unterstlitzung der Gorres-Gesellschaft 22 (1909), H. 1, S. 80-82.

[Hoppe 1909/10]
Hoppe: [Rez.], in: Monatsschrift fiir Kriminalpsychologie und Strafrechtsreform 6
(1909/10) (April 1909-Mirz 1910), S. 185-186.

[Sabine 1910]
George H. Sabine: [Rez.], in: The philosophical review 19 (1910), no. 6, Nov. (whole
no. 114), S. 647-664.

[Ott 1910]
Ott: [Rez.], in: Religion und Geisteskultur. Zeitschrift fiir religiose Vertiefung des
modernen Geisteslebens 4 (1910), H. 1, S. 94-95.

[Meyerson 1911]
Meyerson: [Rez.], in: Revue de Métaphysique et de Morale, 19 (1911), no. 1, Janvier, S.
100-129.

[Kinkel 1911]
Walter Kinkel: [Rez.], in: Deutsche Literaturzeitung 32 (1911), Nr. 16 v. 22. April, Sp.
965-974 u. Nr. 17 v. 29. April, Sp. 1029-1036.

[Wiist 1911]

355



Paul Wiist: [Rez.], in: Literarisches Zentralblatt fiir Deutschland 62 (1911), Nr. 22 v. 27.
Mai, Sp. 693-694.

[anonym 1911]
[anonym:] [Rez.], in: The Monist. A Quarterly Magazine 21 (1911), no. 4, Oct., S. 639.

[Sabine 1911]
George H. Sabine: [Rez.], in: The philosophical review 20 (1911), no. 6, Nov. (whole
no. 120), S. 673-674.

[Samuel 1911]
Otto Samuel: [Rez.], in: Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik 143
(1911), H. 2 v. 14. Dez., S. 199-204.

[Visconti 1912]
V. [Visconti?]: [Rez.], in: Rivista di Filosofia. Organo della Societa Filosofica Italiana,

4(1912), S. 129.

[Miiller 1912]
Aloys Miiller: [Rez.], in: Allgemeines Literaturblatt 21 (1912), H. 6 v. 31. Mirz, Sp.
172-173.

[Sabine 1912]
George H. Sabine: [Rez.], in: The philosophical review 21 (1912), no. 2, March (whole
no. 122), S. 259.

[Blunt 1912]
H[erbert] W. B[lunt]: [Rez.], in: Mind, New Series 21 (1912), no. 82, April, S. 282-283,
u. no. 83, July, S. 459.

[Kowalewski 1912]
Kowalewski: [Rez.], in: Theologischer Literaturbericht 35 (1912), Nr. 7 v. Juli, S. 233-
234.

[Wiist 1912]
Paul Wiist: [Rez.], in: Literarisches Zentralblatt fiir Deutschland 63 (1912), Nr. 30 v. 20.
Juli, Sp. 956-957.

[Ostwald 1912]
W/ilhelm] O[stwald]: [Rez.], in: Annalen der Naturphilosophie 11 (1912), H. 3, S. 297-
298.

[v. Aster 1913]

356



E[rnst] v. Aster: [Rez.], in: Gottingische gelehrte Anzeigen, unter der Aufsicht der
Konigl. Gesellschaft der Wissenschaften 175 (1913), Nr. 11 v. Nov., S. 666-676.

[Hashagen 1913/14]

Justus Hashagen: Geschichte der geistigen Kultur von der Mitte des 17. bis zum
Ausgange des 18. Jahrhunderts. Eroffnungsbericht, in: Archiv fiir Kulturgeschichte
11 (1913/14), H. 2 v. 25. Juli 1913, S. 241-262 [zum Erkenntnisproblem S. 246-247].

[Spranger 1914]
E[duard] Spranger: [Rez.], in: Historische Zeitschrift 113 (1914), 3. Folge Bd. 17, S.
87-89.

[Sztern 1921]
Sztern: [Rez.], in: Neue Ziircher Zeitung 142 (1921), No. 371 v. 11. Mérz [S. 1-2].

[Troeltsch 1921]
Troeltsch: [Rez.], in Theologische Literaturzeitung 46 (1921), Nr. 13/14 v. 30. Juli, Sp.
160-161.

[Keyserling 1921]
Keyserling: [Rez.], in: Der Biicherwurm. Eine Zeitschrift fiir Biicherfreunde 7 (1921),
H. 1, S.47.

[Grau 1922]
J. Grau: [Rez.], in: PreuBBische Jahrbiicher 190 (1922), H. 3 v. Dez., S. 368-369.

[Buchenau 1924]

Artur Buchenau: Zur philosophischen Literatur der Gegenwart, in: Geisteskultur.
Monatshefte der Comenius-Gesellschaft fiir Geisteskultur u. Volksbildung 33 (1924),
H. 7-9, Aug.-Okt., S. 280-286.

[Glockner 1924]
Hermann Glockner: [Rez.], in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft

und Geistesgeschichte 2 (1924), H. 1, S. 146-147.

[Bohm 1928/29]

Anton Bohm: Fichtes Gesellschaftsphilosophie im neueren Schrifttum, in: Blatter fiir
Deutsche Philosophie. Zeitschrift der Deutschen Philosophischen Gesellschaft 2
(1928/29), H. 3/4, S. 353-384 [zum Erkenntnisproblem S. 369-371].

[Kriiger 1935]

357



Gerhard Kriiger: Die Aufgabe der Hegelforschung, in: Theologische Rundschau 7
(1935), N.F., H. 2, S. 86-130, u. H. 5, S. 294-318 [zum Erkenntnisproblem Bd. 3 S.
98-99].

[De Toni 1954]
De Toni: [Rez.], in: aut aut. rivista di filosofia e di cultura 4 (1954), no. 24, S. 512-521.

358



2. Sekundarliteratur

Anderson, R. Lanier: Neo-Kantianism and the Roots of Anti-Psychologism, in: British

Journal for the History of Philosophy 13 (2005), S. 287-323.

Angehrn, Emil: Die Unabgeschlossenheit des Vergangenen. Erinnerung, Wiederholung
und Neubeginn bei Walter Benjamin und Jacques Derrida, in: RISS. Zeitschrift fiir
Psychoanalyse — Freud - Lacan 16 (2001), H. 51, S. 43-62.

— Wozu Philosophiegeschichte?, in: Philosophie und Philosophiegeschichte / La
philosophie et son histoire. Studia Philosophica 61 (2002), S. 37-65 (Jahrbuch der

Schweizerischen philosophischen Gesellschaft).

— Denken in der Zeit. Philosophiegeschichte und Geschichtsphilosophie, in: Rohbeck /
Nagl-Docekal (Hrsg.): Geschichtsphilosophie und Kulturkritik, 2003, S. 184-201.

— Interpretation und Dekonstruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik, Weilerswist

2003.

Bast, Rainer A.: Problem, Geschichte, Form. Das Verhéltnis von Philosophie und
Geschichte bei Ernst Cassirer im historischen Kontext, Berlin 2000 (Philosophische
Schriften 40).

Baumgartner, Hans Michael: Kontinuitdt und Geschichte. Zur Kritik und Metakritik der
historischen Vernunft, Frankfurt a. Main 1997.

Bevir, Max: The role of contexts in understanding and explanation, in: Bodeker (Hrsg.):

Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, 2002, S.159-208.

Bittner, Riidiger: Probleme, theoretische Probleme, philosophische Probleme, in:

Schulte / Wenzel (Hrsg.): Was ist ein ,philosophisches’ Problem?, 2001, S. 21-26.

Blumenberg, Hans: Epochenschwelle und Rezeption, in: Philosophische Rundschau 6

(1958), S. 94-120.
— Die Vorbereitung der Neuzeit, in: Philosophische Rundschau 9 (1962), S. 81-133.

— Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos, in: Fuhrmann, Manfred
(Hrsg.): Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezeption, Miinchen 1971, S. 11-66
(Poetik und Hermeneutik 1V).

— Beobachtungen an Metaphern, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 15 (1971), S. 161-
214.

359



— Ernst Cassirers gedenkend bei Entgegennahme des Kuno-Fischer-Preises der
Universitidt Heidelberg 1974, in: ders.: Wirklichkeiten in denen wir leben. Aufsitze

und eine Rede, Stuttgart 1981, S. 163-172.
— Die Legitimitdt der Neuzeit. Erneuerte Ausgabe, Frankfurt a. Main 1996.

Bodeker,  Hans  Erich  (Hrsg.): Begriffsgeschichte, = Diskursgeschichte,
Metapherngeschichte, Gottingen 2002 (Gottinger Gesprache zur Geisteswissenschaft
14).

— Ausprigungen der historischen Semantik in den historischen Kulturwissenschaften,

in: ders., Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, 2002, S.7-27.

— Reflexionen iiber Begriffsgeschichte als Methode, in: ders., Begriffsgeschichte,
Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, 2002, S.73-121.

Bourel, Dominique: Ernst Cassirer et I’école de Marbourg, in: Seidengart (Hrsg.): Ernst

Cassirer, 1990, S. 69-80.

Brelage, Manfred: Fundamentalanalyse und Regionalanalyse. Eine
problemgeschichtliche Untersuchung zur Kategorienlehre bei Paul Natorp und

Nicolai Hartmann, Koln 1957.

— Recht und Grenzen der Typologien. Ein Beitrag zum Verhéltnis von Philosophie und

Geisteswissenschaften (1962), in: ders.: Studien, 1965, S. 63-71.

— Die Geschichtlichkeit der Philosophie und die Philosophiegeschichte, in: Zeitschrift
fiir philosophische Forschung 16 (1962), S. 375-405.

— Studien zur Transzendentalphilosophie, Berlin 1965.

Castelli Gattinara, Enrico: Epistémologie 1900. La tradition francaise, in: Revue de

synthése 122 (2001), S. 347-364.

Canguilhem, Georges: Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie. Gesammelte

Aufsitze, hrsg. v. Wolfgang Lepenies, Frankfurt a. Main 1979.

Collins, Randall: The Sociology of Philosophies. A Global Theory of Intellectual
Change, Cambridge [et al.] 1998.

Cusinato, Guido: Die Historisierung des Apriori und der Funktionalisierungsbegriff im
Denken Max Schelers, in: Hubig / Poser (Hrsg.): Cognitio humana, Bd. 1, 1996, S.
846-853.

360



Daston, Lorraine / Galison, Peter: The Image of Objectivity, in: Representations 40

(1992), S. 81-128.
— Objektivitat, Frankfurt a. Main 2007.

Dathe, Uwe: ,,Mit der Fackel Trendelenburgs in der Hand”. Rudolf Euckens Treue zu
Friedrich Adolf Trendelenburg, in: Hartung / Kohnke (Hrsg.): Friedrich Adolf
Trendelenburgs Wirkung, 2006, S. 105-122.

De Biase, Riccardo: Morphological Historicism and Ethical Destination. Ernst
Cassirer’s Conception of the History of Philosophy, in: Recki (Hrsg.): Philosophie
der Kultur, 2012, S. 277-296.

Deuser, Hermann / Moxter, Michael (Hrsg.): Rationalitit der Religion und Kritik der
Kultur. Hermann Cohen und Ernst Cassirer, Wiirzburg 2002 (Religion in der
Moderne).

Dierken, Jorg: Individuelle Totalitdt. Ernst Troeltschs Geschichtsphilosophie in
praktischer Absicht, in: Graf (Hrsg.): Ernst Troeltschs Historismus, 2000, S. 243-
260.

Dosch, Hans Giinter: Cassirers Erkenntnistheorie. Kommentar eines Physikers, in: Marx

(Hrsg.): Determinismus — Indeterminismus, 1990, S. 111-135.

Edel, Geert: Von der Vernunftkritik zur Erkenntnislogik. Die Entwicklung der
theoretischen Philosophie Hermann Cohens, Freiburg/Miinchen 1988.

— Kantianismus oder Platonismus. Hypothesis als Grundbegriff der Philosophie

Hermann Cohens, in: il cannocchiale (1991), S. 59-87.

— Die Entkriftung des Absoluten. Ursprung und Hypothesis in der Philosophie
Hermann Cohens, in: Holzhey / Orth (Hrsg.): Neukantianismus, 1994, S. 329-342.

— Fichte — Marburger Neukantianismus (insbesondere Natorp) und die philosophische
Methode, in: Pétzold / Krijnen: Der Neukantianismus und das Erbe des deutschen

Idealismus, 2002, S. 35-48.

Ferrari, Massimo: Das Problem der Geisteswissenschaften in den Schriften Cassirers fiir
die Bibliothek Warburg (1921-1923), in: Hans-Jiirg Braun / Helmut Holzhey / Ernst
Wolfgang Orth(Hrsg.): Uber Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen,
Frankfurt a. Main 1988, S. 114-133.

— La genese de das Erkenntnisproblem. Le lien entre systématique et histoire de la
philosophie, in: Seidengart (Hrsg.): Ernst Cassirer, 1990, S. 97-114.
361



— Ist Cassirer methodisch gesehen ein Neukantianer?, in: Pétzold / Krijnen: Der

Neukantianismus und das Erbe des deutschen Idealismus, 2002, S. 103-122.

— Ernst Cassirer. Stationen einer philosophischen Biographie. Von der Marburger

Schule zur Kulturphilosophie, Hamburg 2003 (Cassirer-Forschungen 11).

— Das Faktum der Wissenschaft, die transzendentale Methode wund die
Kulturphilosophie bei Ernst Cassirer, in: Recki (Hrsg.): Philosophie der Kultur,
2012, S. 337-358.

Fink, Eugen: Operative Begriffe in Husserls Phdnomenologie, in: Zeitschrift fiir philo-

sophische Forschung 11 (1957).

Frede, Dorothea / Schmiicker, Reinold (Hrsg.): Ernst Cassirers Werk und Wirkung.
Kultur und Philosophie, Darmstadt 1997.

Freimuth, Frank: Friedrich Albert Lange — Denker der Pluralitit. Erkennnistheorie,
Padagogik, Politik, Frankfurt a. Main [et al.] 1995 (Paideia. Studien zur
systematischen Pddagogik 11).

Freundlieb, Dieter: Dieter Henrich and Contemporary Philosophy. The Return to
Subjectivity, 2003 (Ashgate new critical thinking in Philosophy).

Friedman, Michael: Kant, die exakten Wissenschaften und das 20. Jahrhundert,
Bielefeld 1993 (Report Nr. 8/93 of the Research Group on Semantical Aspects of
Spacetime Theories (1992/93) at the Center for Interdisciplinary Research).

— A Parting of the Ways. Carnap, Cassirer, and Heidegger, Chicago 2000.

Gadamer, Hans Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik, Tiibingen 1960.

Geldsetzer, Lutz: Die Philosophie der Philosophiegeschichte im 19. Jahrhundert. Zur
Wissenschaftstheorie der Philosophiegeschichtsschreibung und -betrachtung,
Meisenheim a. Glan 1968.

— Begriffe und Ideale wissenschaftlicher Philosophie, in: Albrecht Diemer (Hrsg.): Der
Wissenschaftsbegriff. Historische und systematische Untersuchungen. Vortriage und
Diskussionen im April 1968 in Diisseldorf und im Oktober 1968 in Fulda,
Meisenheim a. Glan 1970, S. 171-187 (Studien zur Wissenschaftstheorie 4).

— [Art.] Problemgeschichte, in: Ritter / Griinder / Gabriel (Hrsg.): Historisches
Worterbuch der Philosophie, Bd. 7, 1989, Sp. 1410-1414.

362



Gessner, Willfried: Der Schatz im Acker. Georg Simmels Philosophie der Kultur,
Weilerswist 2003.

Goller, Thomas: Ernst Cassirer iiber Geschichte und Geschichtswissenschaft, in:

Zeitschrift fiir philosophische Forschung 45 (1991), S. 224-248.

Gordon, Peter E.: Continental Divide. Heidegger, Cassirer, Davos, Cambridge/London

2010.
Graeser, Andreas: Ernst Cassirer, Miinchen 1994.

Graf, Friedrich Wilhelm (Hrsg.): ,,Geschichte durch Geschichte iiberwinden”. Ernst
Troeltsch in Berlin, Giitersloh 2006 (Troeltsch-Studien, N.F. 1).

— Philosophisch reflektierte Kriegserfahrung. Einige Uberlegungen zu Ernst Troeltschs
,Kaisergeburtstagsrede”, in : ders. (Hrsg.): ,,Geschichte durch Geschichte
iiberwinden”, 2006, S. 231-252.

— (Hrsg.): Ernst Troeltschs Historismus, Giitersloh 2000 (Troeltsch-Studien 11).

— Die Positivitdit des Geistigen. Rudolf Euckens Programm neoidealistischer
Universalintegration, in: ders. / Riidiger vom Bruch / Gangolf Hiibinger (Hrsg.):
Kultur und Kulturwissenschaften um 1900, Bd. 2: Idealismus und Positivismus,

Stuttgart 1997, S. 53-85.

— / Ruddies, Hartmut: Ernst Troeltsch. Geschichtsphilosophie in praktischer Absicht,
in: Josef Speck (Hrsg.): Philosophie der Neuzeit, Bd. 4, Gottingen 1986, S. 128-164
(Grundprobleme der groen Philosophen).

Grafton, Anthony: Defenders of the Text. The Tradition of Scholarship in an Age of
Science, Cambridge/London 1991.

— Commerce with the Classics. Ancient Books and Renaissance Readers, Ann Arbor

1997.

Grayling, A. C.: Family Feuds [Rez. Collins: The Sociology of Philosophies], in: The
New York Times Review of Books, 27. Sept. 1998.

Griinder, Karlfried: Reflexion der Kontinuitdten. Zum Geschichtsdenken der letzten

Jahrzehnte, Gottingen 1982.

Hanel, Michael: Problemgeschichte als Forschung. Die Erbschaft des Neukantianismus,

in: Oexle (Hrsg.): Das Problem der Problemgeschichte 1880-1932, 2001, S. 85-127.

363



Hardtwig, Wolfgang: Geschichtsprozess oder konstruierte Geschichte. Eine
Auseinandersetzung mit H. M. Baumgartner, ,,Kontinuitdt und Geschichte”, in:

Philosophisches Jahrbuch 81 (1974), S. 381-390.

— / Wehler, Hans-Ulrich (Hrsg.): Kulturgeschichte Heute, Gottingen 1996 (Geschichte
und Gesellschaft, Sonderheft 16).

— / Wehler, Hans-Ulrich (Hrsg.): Einleitung, in: dies.: Kulturgeschichte Heute, 1996,
S. 7-13.

Hartung,Gerald: Das Maf3 des Menschen. Aporien der philosophischen Anthropologie
und ihre Auflosung in der Kulturphilosophie Ernst Cassirers, Weilerswist 2003.

— / Schiller, Kay (Hrsg.): Weltoffener Humanismus. Philosophie, Philologie und
Geschichte in der deutsch-jiidischen Emigration, Bielefeld 2006.

— / Klaus Christian Kéhnke (Hrsg.): Friedrich Adolf Trendelenburgs Wirkung, Eutin
2006 (Eutiner Forschungen 10).

— Zum Verhéltnis von Philosophie und Wissenschaften bei Eduard Zeller, in: ders.
(Hrsg.): Eduard Zeller. Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte im 19.
Jahrhundert, Berlin / New York 2010, S. 153-176.

Heimsoeth, Heinz / Hei3, Robert: Nicolai Hartmann. Der Denker und sein Werk.

Fiinfzehn Abhandlungen mit einer Bibliographie, Gottingen 1952.

Heinz, Marion: Fichte und die philosophische Methode bei Windelband (2002), in:
Pétzold / Krijnen: Der Neukantianismus und das Erbe des deutschen Idealismus,

2002, S. 135-146.

Henckmann, Wolfhart: Der Systemanspruch von Schelers Philosophie, in: Ernst
Wolfgang Orth / Gerhard Pfafferott (Hrsg.): Studien zur Philosophie von Max
Scheler. Internationales Max-Scheler-Colloquium ,,.Der Mensch im Weltalter des
Ausgleichs” (Universitit zu Koln 1993), Freiburg/Miinchen 1994, S. 271-312
(Phdanomenologische Forschungen 28/29).

Henrich, Dieter: Identitit und Objektivitit. Eine Untersuchung iiber Kants
transzendentale Deduktion, Heidelberg 1976.

— Einleitung. Uber die Probleme bei der Erforschung der nachkantischen Philosophie,
in: ders.: Konstellationen. Probleme und Debatten am Ursprung der idealistischen

Philosophie (1789-1795), Stuttgart 1991, S. 9-26.

364



— Konstellationsforschung zur klassischen deutschen Philosophie. Motiv — Ergebnis —
Probleme — Perspektiven — Begriffsbildung, in: Mulsow / Stamm (Hrsg.):
Konstellationsforschung, Frankfurt a. Main 2005, S. 15-30.

— Weitere Uberlegungen zum Programm der Konstellationsforschung, in: Mulsow /

Stamm (Hrsg.): Konstellationsforschung, 2005, S. 207-218.

Hofer, Roger: Gegenstand und Methode. Untersuchungen zur frithen
Wissenschaftslehre Emil Lasks, Wiirzburg 1997 (Studien und Materialien zum

Neukantianismus 10).

Holzhey, Helmut: Philosophische Kritik. Zum Verhiltnis von Erkenntnistheorie und
Sozialphilosophie bei F. A. Lange, in: Knoll / Schoeps (Hrsg.): Friedrich Albert
Lange, 1975, S. 207-225.

— Philosophische Epigonalitit. Ein abbrechendes Plddoyer in einer neu zu
beurteilenden Sache, in: Studia Philosophica. Jahrbuch der Schweizerischen

Philosophischen Gesellschaft 36 (1976), S. 24-36.

— Die Leibniz-Rezeption im ,,Neukantianismus” der Marburger Schule, in: Leibniz.
Werk und Wirkung. IV. Internationaler Leibniz-Kongre3, Hannover 1983, Bd. 1:
Vortriage, S. 287-295.

— Einfiihrung des Herausgebers, in: Hermann Cohen: Werke, Bd. 5, II: Einleitung mit
kritischem Nachtrag zur [9. Auflage der] Geschichte des Materialismus von F. A.
Lange [in 3., erweiterter Aufl.], Hildesheim 1984, S. 7-30.

— Cohen und Natorp, 2 Bde., Basel/Stuttgart 1986.

— [Art.] Problem, in: Ritter / Griinder / Gabriel (Hrsg.): Historisches Worterbuch der
Philosophie, Bd. 7, 1989, Sp. 1397-1408.

— Die Vernunft des Problems. Eine begriffsgeschichtliche Annéherung an das Problem
der Vernunft, in: Mathesis rationis. Festschrift fiir Heinrich Schepers, hrsg. v. Albert
Heinekamp, Wolfgang Lenzen, Martin Schneider, Miinster 1990, S. 27-45.

— Hegel im Neukantianismus. Maskerade und Diskurs, in: il cannocchiale 1/2 (1991),

S. 9-27.

— Erkenntnislogische Grundlegung und Systemkonzeption bei Cohen, in: ders. (Hrsg.):

Hermann Cohen, Frankfurt a. Main [et al.] 1994, S. 339-362 (Auslegungen 4).

— / Orth, Ernst Wolfgang (Hrsg.): Neukantianismus. Perspektiven und Probleme,

Wiirzburg 1994 (Studien und Materialien zum Neukantianismus 1).

365



— Kants Geschichtsphilosophie im Neukantianismus, in: Rudolph / Kiippers (Hrsg.):
Kulturkritik nach Ernst Cassirer, 1995, S. 85-104.

— Vernunft in der Religion — Religion in der Kultur. Hermann Cohens kritische
Kulturphilosophie aus den Quellen des Judentums, in: Deuser / Moxter (Hrsg.):
Rationalitdt der Religion und Kritik der Kultur, 2002, S. 21-38.

— / Rod, Wolfgang: Die Philosophie des ausgehenden 19. und des 20. Jahrhunderts
[Teil] 2: Neukantianismus, Idealismus, Realismus, Phinomenologie, Miinchen 2004

(Geschichte der Philosophie, Bd. 12).

Horstmann, Rolf-Peter: Ontologie und Relationen. Hegel, Bradley, Russell und die

Kontroverse iiber interne und externe Beziechungen, Konigstein i. Taunus 1984.

Hubbert, Joachim: Transzendentale und empirische Subjektivitit in der Erfahrung bei
Kant, Cohen, Natorp und Cassirer, Frankfurt a. Main [et al.] 1993 (Europiische
Hochschulschriften, Reihe 20, Philosophie 388).

Hubig, Christoph / Poser, Hans (Hrsg.): Cognitio humana — Dynamik des Wissens und
der Werte. XVII. Deutscher Kongre8 fiir Philosophie, 2 Bde. Leipzig 1996.

Hiibener, Wolfgang: [Art.] Problemgeschichte, in: Ritter / Griinder / Gabriel (Hrsg.):
Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 7, 1989, Sp. 1414-1416.

IThmig, Karl-Norbert: Cassirers Invariantentheorie der Erfahrung als Theorie der
Wissenschaftsentwicklung, in: Drei Beitrdge zur Geschichte der Raum-Zeit-Theorie,
Bielefeld 1993, S. 1-13 (Report Nr. 5/93 of the Research Group on Semantical
Aspects of Spacetime Theories (1992/93) at the Center for Interdisciplinary

Research).

— Cassirers Rezeption des ,,Erlanger Programms” von Felix Klein, in: Plimacher /

Schiirmann (Hrsg.): Einheit des Geistes, 1996, S. 141-163.

— Leibniz’ Kontinuitdtsprinzip und seine Bedeutung fiir die Wissenschaftsauffassung

des 19. Jahrhunderts, in: Hubig / Poser (Hrsg.): Cognitio humana, 1996, S. 990-997.

— Cassirers Invariantentheorie der Erfahrung und seine Rezeption des ,,Erlanger

Programms”, Hamburg 1997 (Cassirer-Forschungen 2).

— Grundziige einer Philosophie der Wissenschaften bei Ernst Cassirer, Darmstadt

2001.

Jacobsen, Bjarne: Max Weber und Friedrich Albert Lange. Rezeption und Innovation,

Wiesbaden 1999.
366



Jauss, Hans Robert: Brunetto Latini als allegorischer Dichter, in: Walter Miiller-Seidel /
Wolfgang Preisendanz (Hrsg.): Formenwandel. Festschrift zum 65. Geburtstag von

Paul Béckmann, Hamburg 1964, S. 47-92.

— Einleitung. Alteritdt und Modernitédt der mittelalterlichen Literatur, in: ders.: Alteritat
und Modernitdt der mittelalterlichen Literatur. Gesammelte Aufsitze 1956-1976,
Miinchen 1977, S. 9-47.

Jegelka, Norbert: Paul Natorp. Philosophie, Piddagogik, Politik, Wiirzburg 1992
(Epistemata. Reihe Philosophie 109).

Kaufmann, Fritz: Das Verhéltnis der Philosophie Cassirers zum Neukantianismus und

zur Phanomenologie, in: Schilpp (Hrsg.): Ernst Cassirer, 1949, S. 566-612.

Kesselring, Thomas: Die Produktivitit der Antinomie. Hegels Dialektik im Lichte der
genetischen Erkenntnistheorie und der formalen Logik, Frankfurt a. Main 1984.

Kitcher, Patricia: Kant’s Transcendental Psychology, Oxford 1990.

Klein, Joseph: Nicolai Hartmann und die Marburger Schule, in: Heimsoeth / Heil3:
Nicolai Hartmann, 1952, S. 105-130.

Kleiner, H.: [Art.] Neuhegelianismus, in: Ritter / Griinder / Gabriel (Hrsg. ):
Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 6, 1984, Sp. 743.

Knoll, Joachim H. / Schoeps, Julius H. (Hrsg.): Friedrich Albert Lange. Leben und
Werk, Duisburg 1975 (Duisburger Forschungen 21).

Knoppe, Thomas: Die theoretische Philosophie Ernst Cassirers. Zu den Grundlagen

transzendentaler Wissenschafts- und Kulturtheorie, Hamburg 1992.

— [Rez.] Sieg: Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantianismus, in:
Philosophischer Literaturanzeiger. Ein Referateorgan fiir die Neuerscheinungen der

Philosophie und ihrer gesamten Grenzgebiete 49 (1996), S. 339-343.

Kohnke, Klaus Christian: Uber den Ursprung des Wortes Erkenntnistheorie — und
dessen vermeintliche Synonyme, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 25 (1981), S. 185-
210.

— Philosophische Begriffe in wissenschaftsinterner und —externer Kommunikation. Am
Bespiel der Fichte-Festreden des Jahres 1862, in: Archiv flir Begriffsgeschichte 27
(1983), S. 233-265.

367



— Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. Die deutsche Universitatsphilosophie

zwischen Idealismus und Positivismus, Frankfurt a. Main 1986.

— Die Wechselwirkung zwischen Diltheys Soziologiekritik und Simmels
soziologischer Methodik, in: Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der
Geisteswissenschaften 6 (1989), S. 303-326.

— Der junge Georg Simmel zwischen Positivismus und Neukantianismus? Ein Vortrag,

in: Simmel Newsletter 1 (1991), S. 123-137.

— Sinn fiir Institutionen. Mitteilungen aus Wilhelm Windelbands Heidelberger Zeit
(1903-1915), in: Hubert Treiber / Karol Sauerland (Hrsg.): Heidelberg im
Schnittpunkt intellektueller Kreise. Zur Topographie der ,.geistigen Geselligkeit”
eines ,,Weltdorfes”: 1850-1950, Opladen 1995, S. 32-69.

— Der junge Simmel in Theoriebezichungen und sozialen Bewegungen, Frankfurt a.

Main 1996.

— ,,Unser junger Freund” — Hermann Cohen und die Vdlkerpsychologie, in: Marx /

Orth (Hrsg.): Hermann Cohen und die Voélkerpsychologie, 2001, S. 62-77.

— Einleitung, in: Moritz Lazarus: Grundziige der Volkerpsychologie und
Kulturwissenschaft. Hrsg., mit einer Einleitung u. Anm. versehen v. Klaus Christian

Kohnke, Hamburg 2003, S. IX-XLII (Philosophische Bibliothek 551).

— Trendelenburgs Modernisierung der deutschen Philosophie, in: Hartung / Kohnke

(Hrsg.): Friedrich Adolf Trendelenburgs Wirkung, 2006, S. 257-270.

Konig, Helga: [Art.] Konstruktion, in: Ritter / Griinder / Gabriel (Hrsg.): Historisches
Worterbuch der Philosophie, Bd. 4, 1976, Sp. 1009-1015.

Konersmann, Ralf (Hrsg.): Worterbuch der philosophischen Metaphern, Darmstadt
2007.

Kopp-Oberstebrink, Herbert: ~ Wiederholung und Dasein. FErnst Cassirers
Auseinandersetzung mit Heideggers Geschichtsverstindnis, in: Hans-Jirgen
Lachmann / Uta Kdéser (Hrsg.): Kulturwissenschaftliche Studien 7, Leipzig 2001, S.
38-46.

— Kulturphilosophie und symbolische Formen. Herder in der Rezeption Ernst
Cassirers, in: Christoph Schulte (Hrsg.): Hebréische Poesie und jiidischer Volksgeist.
Die Wirkungsgeschichte von Johann Gottfried Herder im Judentum Mittel- und
Osteuropas, Hildesheim [et al.] 2003, S. 211-223.

368



— Raoul Richter. Ambivalenzen der Moderne, in: Sven Kuhrau / Kurt Winkler (Hrsg.):
Juden. Biirger. Berliner. Das Gedéichtnis der Familie Beer-Meyerbeer-Richter, unter

Mitarbeit v. Alice Uebe, Berlin 2004, S. 155-172.

— Humanistische Begriindung der Geschichte. Ernst Cassirers Konzeption von
Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung wéhrend der Exilszeit, in:
Gerald Hartung / Kay Schiller (Hrsg.): Weltoffener Humanismus. Philosophie,
Philologie und Geschichte in der deutsch-jiidischen Emigration, Bielefeld 2006, S.
53-70.

— Konstellationen und Kontexte. Formen von Philosophiegeschichtsschreibung in
Ernst Cassirers Philosophie, in: Recki (Hrsg.): Philosophie der Kultur, 2012, S. 255-
276.

— Umbesetzung, in: Robert Buch / Daniel Weidner (Hrsg.): Blumenberg lesen. Ein
Glossar, Frankfurt a. Main 2014 (im Erscheinen).

Korsch, Dietrich / Enno Rudolph (Hrsg.): Die Prignanz der Religion in der Kultur.
Ernst Cassirer und die Theologie, Tiibingen 2000 (Religion und Aufkldrung 7).

— Religion und Kultur bei Hermann Cohen und Ernst Cassirer, in: ders. / Rudolph

(Hrsg.): Die Pragnanz der Religion in der Kultur, 2000, S. 162-178.

Koselleck, Reinhart: Hinweise auf die temporalen Strukturen begriffsgeschichtlichen
Wandels, in: Bddeker (Hrsg.):  Begriffsgeschichte,  Diskursgeschichte,
Metapherngeschichte, 2002, S. 29-47.

Kreis, Guido: Cassirer und die Formen des Geistes, Berlin 2010.

Kreiter, Erik: Philosophy and the Problem of History. Hegel and Windelband, in:
Pétzold / Krijnen (Hrsg.): Der Neukantianismus und das Erbe des deutschen

Idealismus, 2002 S. 147-160.
Krois, John Michael: Cassirer. Symbolic Forms and History, New Haven/London 1987.

— A Note about Philosophy and History. The Place of Cassirer's Erkenntnisproblem,
in: Science in Context 9 (1996), S. 191-194.

— Cassirer: Aufklidrung und Geschichte, in: Frede / Schmiicker (Hrsg.): Ernst Cassirers

Werk und Wirkung, 1997, S. 122-144.

— Kultur als  Symbolprozess.  Philosophische = Konsequenzen  eines

Paradigmenwechsels, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 49 (2001), S. 367-375.

369



Kuhn, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, 2., revidierte, um das

Postscriptum v. 1969 ergénzte Aufl., Frankfurt a. Main 1976.

Laak, Dirk van: Gespriache in der Sicherheit des Schweigens. Carl Schmitt in der
politischen Geistesgeschichte der frithen Bundesrepublik, Berlin 1993.

Landmann, Michael: Geleitwort, in: Brelage: Studien, 1965, S. III-VIII.
Lauth, Reinhard: Die absolute Ungeschichtlichkeit der Wahrheit, Berlin [et al.] 1966.

Lehmann, Gerhard: Geschichte der nachkantischen Philosophie. Kritizismus und
kritisches Motiv in den philosophischen Systemen des 19. und 20. Jahrhunderts.
Berlin 1931.

— Kant im Spétidealismus und die Anfinge der neukantischen Bewegung, in:

Zeitschrift fiir philosophische Forschung 17 (1963), S. 438-456.

Leinkauf, Thomas (Hrsg.): Dilthey und Cassirer. Die Deutung der Neuzeit als Muster
von Geistes- und Kulturgeschichte, Hamburg 2003 (Cassirer-Forschungen 10).

Lembeck, Karl-Heinz: Die Giiltigkeit historischen Wissens. Zum Zusammenhang von
Geschichtstheorie und Geschichtstheologie bei Ernst Troeltsch, in: Saeculum.

Jahrbuch fiir Universalgeschichte 33 (1982), S. 193-208.

— [Rez.] Helmut Holzhey: Cohen und Natorp, in: Archiv fiir Geschichte der
Philosophie 71 (1989), S. 109-111.

— Historisches Bewusstsein und philosophische Archéologie. Natorp und Dilthey zum
Problem der Philosophiegeschichte, in: Holzhey / Orth (Hrsg.): Neukantianismus,
1994, S. 379-396.

— Platon in Marburg. Platon-Rezeption und Philosophiegeschichtsphilosophie bei
Cohen und Natorp, Wiirzburg 1994 (Studien und Materialien zum Neukantianismus

3).

Lessing, Hans-Ulrich: [Art.] Wirkungsgeschichte, in: Ritter / Griinder / Gabriel (Hrsg.):
Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 12, 2004, Sp. 846-847.

— Trendelenburgs Logische Untersuchungen und Diltheys Theorie der Wissenschaften,
in: Hartung / Kohnke (Hrsg.): Friedrich Adolf Trendelenburgs Wirkung, 2006, S.
191-203.

Lichtblau, Klaus: Des Verstehen des Verstehens. Georg Simmel und die Tradition einer

hermeneutischen Kultur- und Sozialwissenschaft, in: Thomas Jung / Stefan Miiller-

370



Doohm (Hrsg.): ,,Wirklichkeit” im Deutungsprozess. Verstehen und Methoden in
den Kultur- und Sozialwissenschaften, Frankfurt a. Main 1993, S. 27-56.

Lons, Helmut: Transzendentalpsychologie und ,Metaphysik” der Kultur. Eine
Untersuchung zur theoretischen Philosophie Paul Natorps, Frankfurt a. Main 1994
(Européische Hochschulschriften, Reihe 20, Philosophie 429).

Lofts, Steven: Ernst Cassirer. A ,Repetition‘ of Modernity, Albany 2000.

Makkreel, Rudolf A.: Wilhelm Dilthey and the Neo-Kantians. The Distinction of the
»(Geisteswissenschaften” and the ,,Kulturwissenschaften”, in: Journal of the History

of Philosophy 7 (1969), S. 423-440.
— Dilthey. Philosoph der Geisteswissenschaften, Frankfurt a. Main 1991.

— Cassirer zwischen Kant und Dilthey, in: Frede / Schmiicker (Hrsg.): Ernst Cassirers

Werk und Wirkung, 1997, S. 145-162.

Marion, Jean-Luc: L’interprétation criticiste de Descartes et Leibniz. Critique d’une

critique, in: Seidengart (Hrsg.): Ernst Cassirer, 1990, S. 29- 42.

Marx, Wolfgang: Die philosophische Entwicklung Paul Natorps im Hinblick auf das
System Hermann Cohens, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 28 (1964), S.
486-500.

— Cassirers Symboltheorie als Entwicklung und Kritik der Neukantianischen
Grundlagen einer Theorie des Denkens und Erkennens. Uberlegungen zur Struktur
transzendentaler Logik als Wissenschaftstheorie, in: Archiv fiir Geschichte der

Philosophie 57 (1975), S. 188-206 u. 304-339.

— Transzendentale Logik als Wissenschaftstheorie.  Systematisch-kritische
Untersuchungen zur philosophischen Grundlegungsproblematik in Cohens Logik der
reinen Erkenntnis, Frankfurt a. Main 1977 (Studien zur Philosophie und Literatur des

19. Jahrhunderts 32).

— Uber die Notwendigkeit der Transformation des philosophischen Systembegriffs, in:
Heidelberger Jahrbiicher 21 (1977), S. 65-74.

— (Hrsg.): Determinismus — Indeterminismus. Philosophische Aspekte physikalischer

Theoriebildung, Frankfurt a. Main 1990.

— Aspekte der Theorie der Grundlagen wissenschaftlicher Erfahrung E. Cassirers, in:

ders. (Hrsg.): Determinismus — Indeterminismus, 1990, S. 137-154.

371



— / Orth, Ernst Wolfgang (Hrsg.): Hermann Cohen und die Erkenntnistheorie,

Wiirzburg 2001 (Studien und Materialien zum Neukantianismus 18).

Mayer, Sigrid / Eggers, Walter: Ernst Cassirer. An Annotated Bibliography, New
York/London 1988.

Meyer, Thomas: Ernst Cassirer. Judentum aus dem Geist der universalistischen

Vernunft, in: Aschkenas 10 (2000), S. 459-502.

— Ernst Cassirer und Albert Lewkowitz. Was heif3t und zu welchem Ende studiert man
Philosophiegeschichte?, in: Trumah. Zeitschrift der Hochschule fiir Jiidische Studien
Heidelberg 11 (2001), S. 71-87.

— Ernst Cassirer, Hamburg 2007.
— Ernst Cassirer’s Writings, in: Journal of the History of Ideas 74 (2013) 3, S. 473-495.

Mittelstrass, Jirgen: Das Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte, in: Studia
Philosophica. Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft 36 (1976),
S. 3-15.

— Die Philosophie und ihre Geschichte, in: Hans Jorg Sandkiihler (Hrsg.):
Geschichtlichkeit der Philosophie. Theorie, Methodologie und Methode der
Historiographie der Philosophie, Frankfurt a. Main 1991, S. 11-30 (Philosophie und
Geschichte der Wissenschaften. Studien und Quellen 14).

— Griindegeschichten und Wirkungsgeschichten. Bausteine zu einer konstruktiven
Theorie der Wissenschafts- und Philosophiegeschichte, in: Christoph Demmerling /
Gottfried Gabriel / Thomas Rentsch (Hrsg.): Vernunft und Lebenspraxis.
Philosophische Studien zu den Bedingungen einer rationalen Kultur. Fiir Friedrich

Kambartel, Frankfurt a. Main 1995, S. 10-31.

— [Art.] Wirkungsgeschichte, in: Enzyklopiadie Philosophie und
Wissenschaftsgeschichte, hrsg. v. Jiirgen Mittelstrass, Bd. 4, Stuttgart/Weimar 1996,
S. 714-715.

Mockel, Christian: Das Urphdnomen des Lebens. Ernst Cassirers Lebensbegriff,
Hamburg 2005 (Cassirer-Forschungen 12).

Miickenhausen, Gabriele: Wissenschaftstheorie und Kulturprogressismus. Studien zur

Philosophie Paul Natorps, Bonn 1986 (Aachener Abhandlungen zur Philosophie 8).

Miiller-Freienfels, Richard: Die Philosophie des 20. Jahrhunderts in ihren
Hauptstromungen, Berlin 1923.

372



Mulsow, Martin: Zum Methodenprofil der Konstellationsforschung, in: Mulsow /

Stamm (Hrsg.): Konstellationsforschung, 2005, S. 74-97.
— / Stamm, Marcelo (Hrsg.): Konstellationsforschung, Frankfurt a. Main 2005.

— Prekédres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der frithen Neuzeit, Frankfurt a. Main

2012.

Oexle, Otto Gerhard: Geschichte als Historische Kulturwissenschaft, in: Hardtwig /
Wehler (Hrsg.): Kulturgeschichte Heute, 1996, S. 14-40.

— Auf dem Wege zu einer historischen Kulturwissenschaft, in: Wolfgang Harms
(Hrsg.): Medidvistische Komparatistik. Festschrift fiir Franz Josef Worstbrock zum
60. Geburtstag, Stuttgart 1997, S. 241-249.

— Kultur, Kulturwissenschaft, Historische Kulturwissenschaft, in: Das Mittelalter 5

(2000), S. 13-33.

— (Hrsg.): Das Problem der Problemgeschichte 1880-1932, Géttingen 2001 (Géttinger
Gespriche zur Problemgeschichte 12).

Orth, Ernst Wolfgang: Martin Heidegger und der Neukantianismus, in: Man and World.
An International Philosophical Review 25 (1992), S. 421-441.

— Geschichte und Literatur als Orientierungsdimensionen in der Philosophie Ernst
Cassirers, in: Rudolph / Kiippers (Hrsg.): Kulturkritik nach Ernst Cassirer, 1995, S.
105-127.

— Von der Erkenntnistheorie zur Kulturphilosophie. Studien zu Ernst Cassirers

Philosophie der symbolischen Formen, Wiirzburg 1996.

— Hegelsche Motive in Windelbands und Cassirers Kulturphilosophie, in: Pétzold /
Krijnen: Der Neukantianismus und das Erbe des deutschen Idealismus, 2002, S. 123-

134.

— Trendelenburg und die Wissenschaft als Kulturfaktum, in: Marx / Orth (Hrsg.):
Hermann Cohen und die Erkenntnistheorie, 2001, S. 49-61.

Pétzold, Detlev: Esprit systématique ou esprit de systéme? Das Bild von Kant und
Hegel in Cassirers symbolischem Idealismus und seiner Methode, in: Pédtzold /
Krijnen (Hrsg.): Der Neukantianismus und das Erbe des deutschen Idealismus, 2002,
S. 87-101.

373



— / Krijnen, Christian (Hrsg.) unter Mitarbeit v. Casper Zijlstra: Der Neukantianismus
und das Erbe des deutschen Idealismus. Die Philosophische Methode, Wiirzburg

2002 (Studien und Materialien zum Neukantianismus 19).

Paret, Peter: Ernst Cassirer und neuere Richtungen der Kulturgeschichte in den
Vereinigten Staaten, in: Rudolph / Kiippers (Hrsg.): Kulturkritik nach Ernst Cassirer,
1995, S. 37-45.

Pliimacher, Martina / Schiirmann, Volker (Hrsg.): Einheit des Geistes. Probleme ihrer
Grundlegung in der Philosophie Ernst Cassirers, Frankfurt a. Main [et al.] 1996
(Philosophie und Geschichte der Wissenschaften. Studien und Quellen 33).

— Die Einheit der Regel der Verdnderung. Zur Bedeutung der Wissenschaftsrezeption
fiir Cassirers Theorie des Wissens, in: dies. / Schiirmann (Hrsg.): Einheit des Geistes,

1996, S. 113-140.

— Apriori in dynamischer Funktion. Ernst Cassirer zu Apriori und historischen
Strukturformen des Wissens, in: Hubig / Poser (Hrsg.): Cognitio humana, 1996, S.
854-861.

Plump, Klaus: Der Nachlass F. A. Langes im Stadtarchiv Duisburg, in: Knoll / Schoeps
(Hrsg.): Friedrich Albert Lange, 1975, S. 236-267.

Plessner, Helmuth: Offene Problemgeschichte, in: Heimsoeth / Heif3: Nicolai Hartmann,

1952, S. 97-104.

Pons, Alain: L’épistémologie et la philosophie de I’histoire de Cassirer, in: Seidengart

(Hrsg.): Ernst Cassirer, 1990, S. 191-199.

Puster, Rolf W.: Was macht Rezeption philosophisch interessant? in: Philosophie und
Philosophiegeschichte / La philosophie et son histoire. Studia Philosophica 61
(2002), S. 67-85 (Jahrbuch der Schweizerischen philosophischen Gesellschaft).

Recki, Birgit: Kultur als Praxis. Eine Einflihrung in Ernst Cassirers Philosophie der

symbolischen Formen, Berlin 2004.

— (Hrsg.): Philosophie der Kultur — Kultur des Philosophierens. Ernst Cassirer im 20.
und 21. Jahrhundert, Hamburg 2012 (Cassirer-Forschungen 15).

Rendtorff, Trutz: Geschichte durch Geschichte {iberwinden. Beobachtungen zur
methodischen Struktur des Historismus, in: Graf (Hrsg.): ,,Geschichte durch
Geschichte iiberwinden”, 2006, S. 285-325.

374



Renthe-Fink, Leonhard von: Geschichtlichkeit. Thr terminologischer und begrifflicher
Ursprung bei Hegel, Haym, Dilthey und Yorck, 2., verbesserte Aufl., Géttingen 1968
(Abhandlungen der Gottinger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-
Historische Klasse, 3. Folge, Nr. 39).

— Noch einmal: zur Herkunft des Wortes ,,Geschichtlichkeit”, in: Archiv fiir
Begriffsgeschichte 15 (1971), S. 306-312.

Renz, Ursula: Die Rationalitit der Kultur. Zur Kulturphilosophie und ihrer
transzendentalen Begriindung bei Cohen, Natorp, und Cassirer, Hamburg 2002

(Cassirer-Forschungen 8).

— Philosophiegeschichte angesichts der Ungeschichtlichkeit der Vernunft.
Uberlegungen zur Historiographie der Philosophie im Ausgang vom Marburger
Neukantianismus, in: Philosophie und Philosophiegeschichte / La philosophie et son
histoire. Studia Philosophica 61 (2002), S. 177-197 (Jahrbuch der Schweizerischen
philosophischen Gesellschaft).

Rescher, Nicholas: The Strife of Systems. An Essay on the Grounds and Implications of
Philosophical Diversity, Pittsburgh 1985.

Richardson, Alan W.: Carnap’s Construction of the World. The Aufbau and the
Emergence of Logical Empirism, Cambridge 1998.

Ricken, Ulrich: Zum Verhéltnis vergleichender Begriffsgeschichte und vergleichender
Lexikologie, in: Boddeker (Hrsg.), Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte,
Metapherngeschichte, 2002, S. 49-72.

Riedel, Manfred: Historischer, metaphysischer und transzendentaler Zeitbegriff. Zum
Verhiltnis von Geschichte und Chronologie im 18. Jahrhundert, in: Reinhart
Koselleck (Hrsg.): Studien zum Beginn der modernen Welt, Stuttgart 1977, S. 300-
316 (Industrielle Welt. Schriftenreihe des Arbeitskreises fiir moderne
Sozialgeschichte 20)

Ritter, Joachim / Griinder, Karlfried / Gabriel, Gottfried (Hrsg.): Historisches
Worterbuch der Philosophie, 13 Bde., Basel/Darmstadt 1971-2007.

Rohbeck, Johannes / Nagl-Docekal, Herta (Hrsg.): Geschichtsphilosophie und
Kulturkritik. Historische und systematische Studien, Darmstadt 2003.

375



Rorty, Richard: The Historiography of Philosophy. Four Genres, in: Richard
Rorty/Jerome B. Schneewind/Quentin Skinner (Hrsg.): Philosophy in History. Essays
on the Historiography of Philosophy, Cambridge [et al.] 1984.

Rotenstreich, Nathan: Cassirer’s Philosophy of Symbolic Forms and the Problem of
History, in: Theoria 18 (1952), S. 155-173.

Rudolph, Enno / Kiippers, Bernd-Olaf (Hrsg.): Kulturkritik nach Ernst Cassirer,
Hamburg 1995 (Cassirer-Forschungen 1).

— Symbol und Geschichte. Cassirers Abschied von der Geschichtsphilosophie, in:
Heinz Dieter Kittsteiner (Hrsg.): Geschichtszeichen, Koln/Weimar/Wien 1999, S.
137-151.

— Emst Cassirer im Kontext. Kulturphilosophie zwischen Metaphysik und
Historismus, Tiibingen 2003.

— Substanz als Funktion. Leibnizrezeption als Kantkritik bei Cassirer, in: ders.: Ernst

Cassirer im Kontext, 2003, S. 31-39.

— Cassirers Herder als Kritiker der Geschichtsphilosophie Kants, in: ders.: Ernst
Cassirer im Kontext, 2003, S. 134-147.

— Was heiBt: Sich in der Geschichte orientieren? Zur Uberwindung des Historismus,

in: ders.: Ernst Cassirer im Kontext, 2003, S. 148-158.

Rusch, Gebhard: Erkenntnis, Wissenschaft, Geschichte. Von einem konstruktivistischen

Standpunkt, Frankfurt a. Main 1987.

Rush, Fred: Mikroanalyse, Genealogie, Konstellationsforschung, in: Mulsow / Stamm

(Hrsg.): Konstellationsforschung, 2005, S. 149-172.

Schilpp, Paul Arthur (Hrsg.): Ernst Cassirer, Stuttgart [et al.] 1949 (Philosophen des 20.
Jahrhunderts).

Schnidelbach, Herbert: Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des
Historismus, Freiburg/Miinchen 1974.

— Der Wissenschaftsbegriff der Philosophie, in: studia leibnitiana (1975), Sonderheft 5,
Der Wissenschaftsbegriff in den Natur- und in den Geisteswissenschaften.
Symposion der Leibniz-Gesellschaft Hannover, 23. und 24. November 1973, S. 146-
164.

— Philosophie in Deutschland 1831-1933, 6. Aufl., Frankfurt a. Main 1999.

376



— Geschichte als kulturelle Evolution, in: Rohbeck / Nagl-Docekal (Hrsg.):
Geschichtsphilosophie und Kulturkritik, 2003, S. 329-351.

Schneider, Ulrich Johannes: Die Vergangenheit des Geistes. Eine Archdologie der

Philosophiegeschichte, Frankfurt a. Main 1990.

Scholtz, Gunter: Ergdnzungen zur Herkunft des Wortes ,,Geschichtlichkeit”, in: Archiv
fiir Begriffsgeschichte 14 (1970), S. 112-118.

— Dilthey, Cassirer und die Geschichtsphilosophie, in: Leinkauf (Hrsg.): Dilthey und
Cassirer, 2003, S. 127-148.

— Trendelenburg und die Begriffsgeschichte, in: Hartung / Kéhnke (Hrsg.): Friedrich
Adolf Trendelenburgs Wirkung, 2006, S. 239-256.

Schulte, Joachim / Wenzel, Uwe Justus (Hrsg.): Was ist ein ,philosophisches’
Problem?, Frankfurt a. Main 2001.

— Vorwort, in: Schulte / Wenzel: Was ist ein ,philosophisches’ Problem?, S. 7-19.

Schulthess,  Peter:  Relation und  Funktion. Eine  systematische  und
entwicklungsgeschichtliche Untersuchung zur theoretischen Philosophie Kants,

Berlin/New York 1981 (Kant-Studien, Ergidnzungshefte 113).
— Einleitung, in: Cohen, Werke, Bd. 5, Hildesheim 1984, S. 7-46.

Schwarzschild, Steven S.: Judaism in the Life and Work of Ernst Cassirer, in: il

cannocchiale 1/2 (1991), S. 327-344.

Schwemmer, Oswald: Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europdischen Moderne, Berlin

1997.

— Mythos und Religion bei Ernst Cassirer, in: Deuser / Moxter (Hrsg.): Rationalitit der
Religion und Kritik der Kultur, 2002, S. 95-118.

— Européische Rationalitdt und philosophisches Formdenken, in: Ralf Elm / Mamoru
Takayama (Hrsg.): Zukiinftiges Menschsein. Ethik zwischen Ost und West, Baden-
Baden 2003, S. 37-71 (Schriften des Zentrum fiir Europdische Integrationsforschung.
Center for European Integration Studies der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-

Universitit Bonn 55).

— Die Philosophie der Form und die Form der Philosophie, in: Heinz-Elmar Tenorth
(Hrsg.): Form der Bildung — Bildung der Form, Weinheim [et al.] 2003, S. 93-121
(Bibliothek fiir Bildungsforschung 21).

377



Seidengart, Jean (Hrsg.): Ernst Cassirer. De Marbourg a New York. L’itinéraire
philosophique, Paris 1990 (Actes du colloque de Nanterre 12-14 octobre 1998).

Sheehan, Thomas J.: The ,,Original Form” of Sein und Zeit. Heidegger’s Der Begriff
der Zeit (1924), in: Journal of the British Society for Phenomenology 10 (1979), S.
78-83.

Sieg, Ulrich: Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantianismus. Die Geschichte
einer philosophischen Schulgemeinschaft, Wiirzburg 1994 (Studien und Materialien

zum Neukantianismus 4).

— Das Testament von Hermann und Martha Cohen. Stiftungen und Stipendien
jidischer Einrichtungen, in: Zeitschrift fiir neuere Theologiegeschichte / Journal for

History of Modern Theology 4 (1997), S. 251-264.

— Der friihe Hermann Cohen und die Vélkerpsychologie, in: Aschkenas. Zeitschrift fiir
Geschichte und Kultur der Juden 13 (2003), S. 461-483.

Skidelsky, Edward: Ernst Cassirer. The last philosopher of culture, Princeton/Oxford
2008.

Skinner, Quentin: Language and social change, in: Tully / Skinner (Hrsg.): Meaning and

Context, 1988, S. 119-132. [wieder abgedruckt, zuerst: 1980]

— Meaning and understanding in the history of ideas, in: Tully / Skinner (Hrsg.):
Meaning and Context, 1988, S. 29-67. [wieder abgedruckt, zuerst: 1969]

— Motives, intentions and the interpretation of texts, in: Tully / Skinner (Hrsg.):

Meaning and Context, 1988, S. 68-78. [wieder abgedruckt, zuerst: 1976]

— ‘Social meaning’ and the explanation of social action, in: Tully / Skinner (Hrsg.):

Meaning and Context, 1988, S. 79-96.

— Some problems in the analysis of political thought and action, in: Tully / Skinner

(Hrsg.): Meaning and Context, 1988, S. 97-118. [wieder abgedruckt, zuerst: 1974]

— / Schmitt, Charles B. (Hrsg.): Cambridge History of Renaissance Philosophy,
Cambridge [et al.] 1988.

Stanguennec, André: Néokantisme et Hégélianisme chez Ernst Cassirer. A propos du
probléme du systeme des formes culturelles, in: Seidengart (Hrsg.): Ernst Cassirer,

1990, S. 55-67

378



Stark, Thomas H.: Die Rationalitit der Religion und die Kritik der Kultur. Ernst
Cassirers Bestimmung der Funktion der Religion im Hinblick auf Einheit und
Entwicklung der Kultur, in: Deuser / Moxter (Hrsg.): Rationalitit der Religion und
Kritik der Kultur, 2002, S. 125-136.

Stegmaier, Werner: Substanz. Grundbegriff der Metaphysik, Stuttgart-Bad Cannstatt
1977 (problemata 63).

Stephens, 1. K.: Cassirers Theorie des Apriori, in: Schilpp (Hrsg.): Ernst Cassirer, 1949,
S.92-117.

Stichweh, Rudolf: Zur Entstehung des modernen Systems wissenschaftlicher

Disziplinen. Physik in Deutschland 1740-1890, Frankfurt a. Main 1984.

Stoellger, Philipp: Die Metapher als Modell symbolischer Prignanz. Zur Bearbeitung
eines Problems von Ernst Cassirers Pragnanzthese, in: Korsch / Rudolph (Hrsg.): Die

Priagnanz der Religion in der Kultur, 2000, S. 100-138.

Thiel, Chistian: Philosophie und Mathematik. Eine Einfiihrung in ihre
Wechselwirkungen und in die Philosophie der Mathematik, Darmstadt 1995

(Wissenschaft im 20. Jahrhundert. Transdisziplindre Reflexionen).

Thomad, Dieter: Die Zeit des Selbst und die Zeit danach. Zur Kritik der Textgeschichte
Martin Heideggers 1910-1976, Frankfurt a. Main 1990.

Tully, James / Skinner, Quentin (Hrsg.): Meaning and Context. Quentin Skinner and his

Critics, Cambridge 1988.

Verene, Donald Phillip: Kant, Hegel, and Cassirer. The Origins of the Philosophy of
Symbolic Forms, in: Journal of the History of Ideas 30 (1969), S. 33-46.

Voigt, Friedemann: ,,Die Tragddie des Reiches Gottes™?. Ernst Troeltsch als Leser

Georg Simmels, Giitersloh 1998 (Troeltsch-Studien 10).

— Kultur und Bildung bei Georg Simmel, Ernst Cassirer und Adolf Harnack. Lehr- und
Wanderjahre der Goethe-Rezeption in Kulturphilosophie und Theologie, in: Korsch /
Rudolph (Hrsg.): Die Pragnanz der Religion in der Kultur, 2000, S. 179-200.

— Inseln auf dem europidischen Kontinent. Georg Simmel in Troeltschs Historismus-

Band, in: Graf (Hrsg.): Ernst Troeltschs Historismus, 2000, S. 65-93.

Wach, Joachim: Die Typenlehre Trendelenburgs und ihr Einfluss auf Dilthey, Tiibingen
1926 (Philosophie und Geschichte. Eine Sammlung von Vortrdgen und Schriften aus
dem Gebiet der Philosophie und Geschichte 11).

379



Wendel, Hans Jiirgen: Moderner Relativismus. Zur Kritik antirealistischer Sichtweisen
des Erkenntnisproblems, Tiibingen 1990 (Die Einheit der

Gesellschaftswissenschaften 61).

Werkmeister, William H.: Cassirers Verhéltnis zur neukantischen Philosophie, in:

Schilpp (Hrsg.): Ernst Cassirer, 1949, S. 532-565.

White, Hayden: The Fictions of Factual Representation, in: Angus Fletcher (Hrsg.): The
Literature of Fact. Selected Papers from the English Institute, New York 1976, S. 21-
44.

— The Narrativization of Real Events, in: Critical Inquiry 7 (1981), S. 793-798.

— Formalist and Contextualist Strategies in Historical Explanation, in: ders.: Figural

Realism. Studies in the Mimesis Effect, Baltimore/London 1999, S. 43-65.

Wiedebach, Hartwig: Die Bedeutung der Nationalitét fiir Hermann Cohen, Hildesheim
[et al.] 1997 (Europaeca Memoria. Studien und Texte zur Geschichte der europdischen

Ideen, 1,6).

Willey, Thomas E.: Back to Kant. The Revival of Kantianism in German Social and

Historical Thought 1860-1914, Detroit 1978.

Winterhager, Eberhard: Das Problem des Individuellen. Ein Beitrag zur
Entwicklungsgeschichte Paul Natorps, Meisenheim a. Glan 1975 (Monographien zur
philosophischen Forschung 134).

Wolzogen, Christoph v.: Die autonome Relation. Zum Problem der Beziehung im
Spéatwerk Paul Natorps. Ein Beitrag zur Geschichte der Theorien der Relationen,
Wiirzburg 1984 (Elementa. Schriften zur Philosophie und ihrer Problemgeschichte
33).

Ziegenfu, Werner: Philosophen-Lexikon. Handworterbuch der Philosophie nach
Personen, Bd. 1, Berlin 1949.

380



	Inhaltsverzeichnis
	Zu Gegenstand und Methode – Einleitung
	I Das Leibnizbild in den Jahren der Formation der Marburger Schule
	Einleitung
	1.  Hermann Cohen und Friedrich Albert Lange: die Entstehung der „transscendentalen Methode“ aus der Kritik der Geschichte des Materialismus
	1.1 Von der „psychisch-physischen Organisation“ zum „Factum von Wissenschaften“

	1.2 Streitfall Platondeutung – Philosophiegeschichtsdeutung als Medium systematischer Differenzen
	2.  Natorps Leibniz und der Materialismus (1881) im Verhältnis zu Friedrich Albert Langes Leibniz-Deutung
	2.1 Die unerkannte Lange-Rezeption Natorps in ihrer Wirkung auf die Konjunktur der Leibniz-Interpretation in der Marburger Schule 

	2.2 Langes ambivalentes Leibniz-Portrait – Aufhebung des Materialismus vs. „Poesie der Begriffe“
	2.3  Natorps Leibniz als Antizipation der Kantischen Kritik
	3.  Kant – ein Epigone Leibniz’? – Cohens Kritik der Philosophie Leibniz’ im Lichte von Natorps Antrittsvorlesung


	II  Leibniz’ System im Kontext des Marburger Neukantianismus
	Einleitung
	1.  Die Entstehung von Leibniz’ System aus dem Schulzusammenhang des Marburger Neukantianismus – die Ausgangskonstellation
	2. Immanente Systematik und Historie in Leibniz’ System (I): Das Verhältnis von Logik, Mathematik und Wissenschaft als Grundlage der Leibniz-Interpretation 
	4. Objektivation, Funktion, Relation — Entstehung und Grundbegriffe von Paul Natorps Entwurf zu einem System der ursprünglichen Denkfunktionen von 1900 
	5.  Rekonstruktion des systematischen Zentrums von Leibniz‘ System 

	5.1 ”Grundtypus des Erkennens” und Prozessualität des Denkens
	5.2 Begriff und Urteil vs. Denkprozesse
	5.3 Die Genese logischer Grundfunktionen im synthetischen Verfahren: quantitative und qualitative Prozesse 
	5.4 Relation und Gegenstandsproblematik 
	5.5 Relation, Funktion und die Anschauungsproblematik
	5.6 Der Begriff der Substanz in der Spannung zwischen Verdinglichung und Dynamisierung – systematische und historische Aspekte
	5.7 Der Kraftbegriff und seine Funktion in der Realitätskonstitution
	5.8 Rückblick
	6. Die Priorität der Systematik und ihre Folgen für die Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz‘ System 

	6.1 Leibniz oder Kant? – Cassirers Umbesetzung des Originalitätstopos 
	6.2 ”Philosophische Geschichte”, Motivgeschichte, Wirkungsgeschichte – Modelle von Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz‘ System und ihre geschichtsphilosophische Basis

	III  „Historisches Faktum“ und Kontinuität der Geschichte – die ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems 
	1. Von Leibniz‘ System zu Substanzbegriff und Funktionsbegriff – lebens- und werkgeschichtliche Hinweise zu Genese und Zusammenhang der frühen Arbeiten Cassirers 
	2. Cassirers „Studie” als Vorstufe zum Erkenntnisproblem – Rekonstruktion ihrer Gestalt und Entstehungsbedingungen
	3. ”Philosophische Geschichte” und mathematische Naturwissenschaft – Hermann Cohens Philosophiegeschichtsschreibung
	4.  Faktum der Wissenschaften und wissenschaftlicher Prozess – Max Schelers Kritik der ”transscendentalen Methode” 
	5.  Das ”Faktum der Wissenschaft” als sich geschichtlich entwickelndes – Cassirers Antwort auf Schelers Kritik
	6. Hegel in der Einleitung zum Erkenntnisproblem 
	6.1 Textbefunde und –strategien in der Einleitung
	6.2 Systematische und historische Voraussetzungen von Cassirers Hegel-Rezeption
	6.3 Denkfunktionen, Bewusstsein und Objektivation der Natur
	6.4 Das apriori und seine Geschichte 
	6.5 Hegel mit Droysen lesen – das Postulat der Kontinuität
	6.6 Diskontinuitäten in der Wissenschaftsgeschichte vs. Kontinuität der Wissenschaftsgeschichtsschreibung – mit Hegel und Droysen gegen Zeller und Scheler 
	6.7 Resultate und Folgen
	7. Der zweite Teil der Einleitung und die Philosophiegeschichtsschreibung Natorps

	7.1 Die Kontinuitätsproblematik
	7.2 Kontinuität und absoluter Anfang – Natorps Programm der Philosophiegeschichtsschreibung am Leitfaden einer ”philosophia perennis”
	8. Der Zusammenhang von Substanzbegriff und Funktionsbegriff mit der Geschichte des Erkenntnisproblems 
	9. Die Problematik des Verhältnisses der ersten Auflage der Einleitung ins Erkenntnisproblem (1906) zur zweiten (1911)
	10. Cassirer als Philosophiehistoriker: Zur Rezeption des Erkenntnisproblems
	Bibliographie
	1.  Quellen
	1.1 Nachgelassene Quellen 

	1.2  Gedruckte Quellen: Publikationen
	1.3 Gedruckte Quellen: Rezensionen zum Erkenntnisproblem
	2. Sekundärliteratur


	Leere Seite
	Leere Seite

