
Das Verhältnis von Systematik und Historie in Ernst Cassirers

philosophie- und wissenschaftsgeschichtlichen Arbeiten.

Untersuchungen zum frühen Werk

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung des Grades eines Doktors der Philosophie
des Fachbereichs A: Geistes- und Kulturwissenschaften
der Bergischen Universität Wuppertal

Vorgelegt von
Herbert Kopp-Oberstebrink
aus Stuttgart

Wuppertal 2014



Die Dissertation kann wie folgt zitiert werden:

urn:nbn:de:hbz:468-20160212-143755-3
[http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn%3Anbn%3Ade%3Ahbz%3A468-20160212-143755-3]



 

Inhaltsverzeichnis 

Zu Gegenstand und Methode – Einleitung ........................................................................... 4 

 

I  21 Das Leibnizbild in den Jahren der Formation der Marburger Schule

Einleitung ................................................................................................................................. 21 

1.  

............ 25 

Hermann Cohen und Friedrich Albert Lange: die Entstehung der 

„transscendentalen Methode“ aus der Kritik der Geschichte des Materialismus

1.1 

..................................................................................................... 25 

Von der „psychisch-physischen Organisation“ zum „Factum von 

Wissenschaften“

1.2 

..................................................................................... 36 

Streitfall Platondeutung – Philosophiegeschichtsdeutung als Medium 

systematischer Differenzen

2.  Natorps Leibniz und der Materialismus (1881) im Verhältnis zu Friedrich Albert 

Langes Leibniz-Deutung.................................................................................................. 43 

2.1 Die unerkannte Lange-Rezeption Natorps in ihrer Wirkung auf die Konjunktur der 

Leibniz-Interpretation in der Marburger Schule .............................................................. 43 

2.2 Langes ambivalentes Leibniz-Portrait – Aufhebung des Materialismus vs. 

„Poesie der Begriffe“.............................................................................................. 46 

2.3  Natorps Leibniz als Antizipation der Kantischen Kritik ....................................... 51 

3.  Kant – ein Epigone Leibniz’? – Cohens Kritik der Philosophie Leibniz’ im Lichte 

von Natorps Antrittsvorlesung ......................................................................................... 67 

 Exkurs 1: Paul Natorp und Friedrich Albert Lange – Hinweise auf eine 

unterdrückte Theoriebeziehung........................................................................................ 79 

 

II   82 Leibniz’ System im Kontext des Marburger Neukantianismus

Einleitung ................................................................................................................................. 82 

1.  Die Entstehung von Leibniz’ System aus dem Schulzusammenhang des Marburger 

Neukantianismus – die Ausgangskonstellation................................................................ 90 

2. Immanente Systematik und Historie in Leibniz’ System (I): Das Verhältnis von 

Logik, Mathematik und Wissenschaft als Grundlage der Leibniz-Interpretation.......... 103 

3. Immanente Systematik und Historie in Leibniz’ System (II): das 

Akademiegutachten von 1901 und die genetische Konstruktion der Grundbegriffe..... 113 

4. Objektivation, Funktion, Relation — Entstehung und Grundbegriffe von Paul 

Natorps Entwurf zu einem System der ursprünglichen Denkfunktionen von 1900 ...... 127 

5.  Rekonstruktion des systematischen Zentrums von Leibniz‘ System............................ 148 

1 



 

5.1 „Grundtypus des Erkennens” und Prozessualität des Denkens ............................ 150 

5.2 Begriff und Urteil vs. Denkprozesse .................................................................... 154 

5.3 Die Genese logischer Grundfunktionen im synthetischen Verfahren: 

quantitative und qualitative Prozesse ................................................................... 156 

5.4 Relation und Gegenstandsproblematik................................................................. 158 

5.5 Relation, Funktion und die Anschauungsproblematik ......................................... 159 

5.6 Der Begriff der Substanz in der Spannung zwischen Verdinglichung und 

Dynamisierung – systematische und historische Aspekte.................................... 162 

5.7 Der Kraftbegriff und seine Funktion in der Realitätskonstitution........................ 169 

5.8 Rückblick.............................................................................................................. 177 

6. Die Priorität der Systematik und ihre Folgen für die 

Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz‘ System ................................................... 179 

6.1 Leibniz oder Kant? – Cassirers Umbesetzung des Originalitätstopos.................. 180 

6.2 „Philosophische Geschichte”, Motivgeschichte, Wirkungsgeschichte – 

Modelle von Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz‘ System und ihre 

geschichtsphilosophische Basis............................................................................ 188 

 

III  

 200 

„Historisches Faktum“ und Kontinuität der Geschichte – die ersten beiden 

Bände des Erkenntnisproblems

1. 

......................................................................................................................... 200 

Von Leibniz‘ System zu Substanzbegriff und Funktionsbegriff – lebens- und 

werkgeschichtliche Hinweise zu Genese und Zusammenhang der frühen Arbeiten 

Cassirers

2. 

............................................................................ 207 

Cassirers „Studie” als Vorstufe zum Erkenntnisproblem – Rekonstruktion ihrer 

Gestalt und Entstehungsbedingungen

3. 

...................................................................... 221 

„Philosophische Geschichte” und mathematische Naturwissenschaft – Hermann 

Cohens Philosophiegeschichtsschreibung

4. 

.................................................................................. 241 

 Faktum der Wissenschaften und wissenschaftlicher Prozess – Max Schelers Kritik 

der „transscendentalen Methode”

5. 

........................................................................................... 255 

 Das „Faktum der Wissenschaft” als sich geschichtlich entwickelndes – Cassirers 

Antwort auf Schelers Kritik

6. ........................................................... 263 Hegel in der Einleitung zum Erkenntnisproblem

6.1 Textbefunde und –strategien in der Einleitung..................................................... 263 

6.2 Systematische und historische Voraussetzungen von Cassirers Hegel-

Rezeption .............................................................................................................. 265 

2 



 

6.3 Denkfunktionen, Bewusstsein und Objektivation der Natur ................................ 270 

6.4  Das apriori und seine Geschichte ......................................................................... 273 

6.5  Hegel mit Droysen lesen – das Postulat der Kontinuität ...................................... 275 

6.6 Diskontinuitäten in der Wissenschaftsgeschichte vs. Kontinuität der 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung – mit Hegel und Droysen gegen Zeller 

und Scheler ........................................................................................................... 278 

6.7 Resultate und Folgen ............................................................................................ 282 

7. Der zweite Teil der Einleitung und die Philosophiegeschichtsschreibung Natorps ...... 284 

7.1 Die Kontinuitätsproblematik ................................................................................ 286 

7.2 Kontinuität und absoluter Anfang – Natorps Programm der 

Philosophiegeschichtsschreibung am Leitfaden einer „philosophia perennis” .... 288 

8. Der Zusammenhang von Substanzbegriff und Funktionsbegriff mit der Geschichte 

des Erkenntnisproblems ................................................................................................. 291 

9. Die Problematik des Verhältnisses der ersten Auflage der Einleitung ins 

Erkenntnisproblem (1906) zur zweiten (1911) .............................................................. 301 

10. Cassirer als Philosophiehistoriker: Zur Rezeption des Erkenntnisproblems ................. 310 

 

IV Ausblick: Vom Erkenntnisproblem zur Rekontextuierung – Formen der 

Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung in Cassirers Arbeiten von 

1920 bis 1944. 

1.  Problemgeschichte, Wirkungsgeschichte, Rekontextuierung: zum Methoden-
pluralismus in Cassirers später Historiographie der Philosophie und der 
Wissenschaften............................................................................................................... 316 

2.  Konstellation und Motivgeschichte – Die nachkantischen Systeme (1919) als 
Zäsur............................................................................................................................... 321 

3.  Philosophiegeschichte als offener Interpretationsprozess – die Oxforder Platon-
Vorlesung (1935) ........................................................................................................... 326  

4.  Erkennen, Ereignis, Prozess, Werk – Dimensionen von Geschichte im Göteborger 
Manuskript Geschichte (1936)....................................................................................... 327  

5.  Das dreifache Verhältnis historischer und systematischer Rekonstruktion und die 
Hermeneutik von Frage und Antwort ............................................................................ 330 

6.  Philologie, Quellengeschichte und Textkritik als Basis historisch-systematischer 
Rekonstruktion .............................................................................................................. 335 

7.  Historisch-kulturelle Rekontextuierung als Modell ....................................................... 336 

Bibliographie .......................................................................................................................... 337 

1.  ........................................................................................................................... 337 Quellen

1.1 Nachgelassene Quellen......................................................................................... 337 

3 



 

4 

1.2  Gedruckte Quellen: Publikationen........................................................................ 338 

1.3 Gedruckte Quellen: Rezensionen zum Erkenntnisproblem.................................. 353 

2. ............................................................................................................ 359 Sekundärliteratur

 

 



 

Zu Gegenstand und Methode – Einleitung 

Ausgangsbefunde und Thema 

Der hochfliegende Gedanke Hegels, dass Systematik und Historie der Philosophie 

schließlich in eins fallen, dass einerseits Logik und andererseits ein kompletter 

Historismus der Ableitung von deren Kategorien nicht nur kein Widerspruch, sondern 

einzig möglicher Garant für eine Logik und für eine philosophische Geschichte sowohl 

der Welt als auch der ihre Zeit in Gedanken fassenden Philosophien seien, wurde kaum 

je hinreichend verstanden. Das mag dem Umstand geschuldet sein, dass das Hegelsche 

Projekt das Extrem der Identität von systematischem Denken und Historie markiert. 

Ernst Cassirers Philosophieren lässt sich als Arbeit an und mit diesem Grundgedanken 

verstehen, und er hat in seiner Entwicklung vom sogenannten Marburger Szientismus 

bis zur Philosophie der symbolischen Formen diese Gedankenbewegung vollzogen, wie 

ihm in seinem mittlerweile veröffentlichten Spätwerk selber bewusst geworden ist.  

Mit dieser Annahme will die vorliegende Arbeit keineswegs im Zeichen der so 

althergebrachten wie fruchtlosen Diskussion darüber stehen, ob Cassirer mehr Kantianer 

oder eher Hegelianer sei. Diese hätte einer aufmerksamen Lektüre spätestens in dem 

Augenblick obsolet werden müssen, als sie gewahr wurde, dass Cassirer bereits 1906 im 

ersten Teil der Einleitung in das Erkenntnisproblem den Hegelschen Grundgedanken 

verteidigte. Das war programmatisch gemeint, nach außen an die scientific community 

adressiert wie nach innen in den Schulzusammenhang, dem er entstammte, hinein. 

Nachlassnotizen aus jener Zeit können zudem als Textzeugen dafür herangezogen 

werden, dass bereits das Frühwerk des Meisterschülers des Marburger 

Neukantianismus, die ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems, mit der Hegelschen 

Phänomenologie im Rücken verfasst wurde.1 Ausgangspunkt der vorliegenden 

Untersuchung ist vielmehr die Beobachtung an Cassirers Arbeiten, dass in ihnen 

Begriffsdiskussionen mit der eingehenden Darstellung von Positionen der Philosophie- 

oder Wissenschaftsgeschichte durchsetzt sind: Einerseits werden also systematische 

Konstruktionen mit historischen Indices versehen, während andererseits 

philosophiegeschichtliche Darstellungen stark durch theoretisch-konstruktive Motive 

organisiert und durch systematisierende Aufladungen besetzt sind. Beim Leser führt das 

mitunter zu einem gewissen Unbehagen am Text, der, abhängig vom jeweiligen 

Erkenntnisinteresse, entweder als zu wenig stringent begrifflich-argumentativ bei 

                                                 
1 Siehe hierzu in der vorliegenden Arbeit ausführlich Teil III, 6. 

5 



 

gleichzeitiger historischer Überdeterminierung angesehen wird oder umgekehrt als 

durch starke systematische Interessen motivierte Abstraktion vom historischen Detail.  

Ungeachtet der Frage nach der Lesbarkeit gilt, dass Cassirers philosophische 

Arbeit in methodologischer Hinsicht zeitlebens Arbeit am Verhältnis von Systematik 

und Historie blieb, am Versuch, beide zu einem unmetaphysisch und nicht-spekulativ 

gedachten kongruenten Verhältnis zu bringen. Philosophie war für Cassirer „ihre Zeit in 

Gedanken erfasst“,2 und diese unausgesprochene Grundüberzeugung machte es für ihn 

unabdingbar, innerhalb systematischer Überlegungen den historischen Index eines 

Begriffes ebenso zu kennzeichnen wie die historische Stelle, auf deren sachlichem 

Stand er aufgenommen wurde – auch und gerade weil er keine Begriffsgeschichte 

getrieben hat und der Problemgeschichte verpflichtet blieb. Die vorliegende Arbeit 

nimmt ihren Ausgang von der Spannung an dieser Schnittstelle zwischen Systematik 

und Historie und macht sie zur Fluchtlinie, zum eigentlichen Thema ihrer Betrachtung.  

 

Rekontextuierung und Theoriebildungsprozesse 

Paradigma des nach-hegelianisch problematisch gewordenen Wechselverhältnisses 

zwischen Systematik und Historie ist die Wissenschafts- und 

Philosophiegeschichtsschreibung Ernst Cassirers, deren Anfänge unter dem Aspekt 

dieses Paradigmas thematisiert werden. Die vorliegende Arbeit sucht sie aus ihrem 

zeitgenössisch-historischen Kontext zu verstehen, ihr zumeist praktiziertes Verfahren ist 

das der Rekontextuierung, der Wiederherstellung theoriegeschichtlicher Kontexte durch 

Rekonstruktion. Dabei setzt sie bei einem engeren Konzept von Kontext an, als dies 

etwa Klaus-Christian Köhnkes historiographischer Ansatz oder der von Quentin Skinner 

vorsah – beiden fühlt sie sich im übrigen methodologisch verpflichtet.3 Sie 

unterscheidet sich hinsichtlich ihres Vorgehens von beiden aber insofern, als sie von 

sozialen, politischen, historischen und weltanschaulichen Kontexten absieht und alleine 

die theorie-, wissenschafts-, schul- und institutionsgeschichtlichen in den Blick nimmt. 

Das bringt mit sich, dass sie sich auf Texte im eigentlichen Sinne beschränken kann, um 

ihren Gegenstand, die frühen wissenschafts- und philosophiehistorischen Arbeiten 

Cassirers in ihren Theoriebeziehungen und Formationsprozessen, erschließen zu 

können. Ereignisgeschichte, wissenschaftliche Praktiken oder wissenssoziologische 

                                                 
2 Hegel: Werke, Bd. 7: Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft 
im Grundrisse, 1970, S. 26. 
3 Zu Methode und Forschungsprogramm vgl. Köhnke: Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. 
Die deutsche Universitätsphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus, 1986, S. 9-19, sowie 
programmatisch Skinner: Meaning and understanding in the history of ideas, in: Tully / Skinner (Hrsg.): 
Meaning and Context, 1988, S. 29-67. 

6 



 

Ansätze bleiben außerhalb ihrer Betrachtung. Diese Entscheidung soll freilich auch 

dazu dienen, einen vagen, textuelle wie nicht-textuelle Elemente vermischenden Begriff 

von Kontext zu vermeiden. Der damit verbundenen methodisch-perspektivierenden 

Beschränkung sucht die Untersuchung dadurch entgegenzuwirken, dass sie die Palette 

der in den Blick zu nehmenden Texte erweitert und dazu nicht nur die teils mehr, teils 

weniger bekannten Buch- und Aufsatzpublikationen rechnet, sondern auch Briefe, 

unveröffentlichte Manuskripte, Entwürfe, Lektüre-Notizen, Vorlesungen, Gutachten, 

Rezensionen und sogar bloße Ankündigungen von Texten, die am Ende nicht 

geschrieben wurden und damit imaginäre Projekte blieben.4  

Der Grund dafür, die fixierten, publizierten Werke über ihnen teils 

zugrundeliegende, teils synchron benachbarte, zumeist aber halb- oder nicht-öffentliche 

Textgattungen erschließen zu wollen, liegt in der Absicht, Einblick in sich vollziehende 

Theoriebildungsprozesse erhalten zu wollen, um aus diesen einen neuen Blick auf 

überwiegend bekannte Texte zu gewinnen. Mit diesem Fokus schließt die vorliegende 

Arbeit an die Programmatik Georg Simmels an, dem es nicht um „das Letzte und 

Zugespitzteste der Resultate des Denkens“ in der Philosophie und ihren Darstellungen 

zu tun war, sondern um den „inneren Prozess“, der zu den Resultaten führte, nicht um 

die „Kristallformen“, sondern die sie hervorbringenden Kristallisationsprozesse, nicht 

um die Produkte, sondern um „Produktivität“ und „Bedingungen der Produktion“, nicht 

um „gestaltete Gebilde“, sondern „den geistigen Zeugungsvorgang“.5 Dieses 

Erkenntnisinteresse legte der Prozessdenker Simmel nicht nur seinen philosophischen 

oder ideengeschichtlichen Arbeiten, sondern ebenso seinen soziologischen Analysen 

zugrunde. Übertragen auf den Themenzusammenhang der vorliegenden Arbeit bedeutet 

das indessen nicht, dass im folgenden auch der Simmelsche Psychologismus samt seiner 

Methodik eines „innerliche[n], miterlebe[nden], die Bedingungen der Produktion 

nachfühlende[n] Verständnis[ses]“ zur Anwendung käme.6  

 Die Spannung zwischen der unabschließbaren, geschlossene Textgebilde immer 

wieder aufsprengenden Virulenz von Theoriebildungsprozessen einerseits und 

abgeschlossenen Werken als deren Produkte andererseits hat Dieter Thomä in 

methodologisch instruktiver Weise auf das Verhältnis von Denken und Text gebracht.7 

Damit öffnet sich eine Perspektive auf die Geschichte von Texten, ihre Vorgeschichte 

                                                 
4 Siehe Teil III, 2 der vorliegenden Arbeit. 
5 Simmel: Hauptprobleme der Philosophie, in: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 14, hrsg. v. Kramme u. 
Rammstedt, 1996, S. 7-157, hier: S. 11-12. 
6 Ebd., S. 12. 
7 Thomä: Die Zeit des Selbst und die Zeit danach. Zur Kritik der Textgeschichte Martin Heideggers 1910-
1976, 1990, S. 19. 

7 



 

wie ihre Nachgeschichte. In den Blick geraten so die Fragen, Spannungen, 

Auseinandersetzungen, die in der Arbeit am Text zum finiten Textgebilde geführt 

haben, sowie die über das fertige Werk hinausreichenden offenen Fragen und Probleme, 

die zu dessen Revision führen. Vor dem Werk ist nach dem Werk – wie sich ein wenig 

salopp, aber zutreffend formulieren ließe. Oder wie Thomä am Beispiel Heideggers 

formuliert hat: „Ihm werden auch seine eigenen Texte beständig zu ‚vergangenen’, an 

denen es sich gleichermaßen abzuarbeiten gilt.“8 Diese Arbeit vollziehe sich als 

„ständige Korrektur und Selbstkorrektur der Texte“,9 die solcherart den Charakter eines 

work in progress bekommen. Ohne Zweifel sind die Transformationsgestalten der 

philosophischen Arbeit Cassirers nicht unter der Kategorie des „Drama[s] einer 

Selbstverständigung“ zu fassen, wie Thomä das im Falle Heideggers plausibel zeigen 

konnte10 – zu sachlich, weithin geprägt von einem Stil der Distanz und Nüchternheit 

und frei von Eigentlichkeits-Pathos finden „Korrektur und Selbstkorrektur“ bei Cassirer 

statt. Doch verliert man die besonderen Modi von Cassirers Arbeit am eigenen Text 

nicht aus dem Blick, dann trifft diese Feststellung cum grano salis auch auf ihn zu – und 

nicht nur auf ihn. So sind in der Perspektive der vorliegenden Arbeit beispielsweise die 

ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems auch als Ausformulierung in extenso einer 

im Leibniz-Buch zuvor angelegten Philosophiegeschichte in nuce bis auf den Stand 

Kants zu sehen. Damit konstituiert sich eine „Geschichte der Texte“ – ihr gilt im 

Folgenden das besondere Interesse.11 

 

Implizite Kritik als Kommentar 

Zu den besonderen Modi des Bezugs auf eigene Texte und auf die anderer, insbesondere 

der Texte seiner Lehrer Cohen und Natorp, gehört im Falle Cassirers der des impliziten 

Verweises oder der impliziten Kritik. Dabei konstituiert sich im Bezug auf 

vorausgehende Arbeiten, seien es die eigenen oder die anderen, ein Verhältnis zur 

Tradition. Letztere versteht Cassirer im Sinne eines Bestandes, auf den er sich in seiner 

philosophischen Arbeit bezieht, der aber zugleich so etwas wie eine „unendliche 

Aufgabe“ bleibt. Traditionsbezug ist Arbeit an der Tradition und vor allem an deren 

offenen Fragen und Problembeständen, ist Suche nach Antworten, die immanente Kritik 

und Kritik von außen aufgeworfen haben. Wie dadurch Differenzen zu den früheren 

Antworten sowohl der Lehrer Cohen und Natorp als auch eigenen Arbeiten, wie 

                                                 
8 Ebd., S. 18. 
9 Ebd., S. 17. 
10 Ebd., S. 19. 
11 Ebd. 

8 



 

thematische Umakzentuierungen, Verschiebungen und Umschreibungen entstehen, will 

die vorliegende Studie mit Blick auf die Details herausarbeiten. Das markanteste 

Beispiel für eine solche Umschreibung wäre Cassirers Bezug auf ein Basistheorem der 

Marburger Schule, auf das „Factum der Wissenschaft“.12 Er weist an keiner Stelle auf 

die Umbesetzung hin, die er an diesem Theorem Cohens vornimmt, und doch markiert 

sein Eingriff die vielleicht folgenreichste Zäsur in Cassirers frühen Arbeiten, ja 

vielleicht seines Philosophierens überhaupt. Denn diese Zäsur bedeutet nichts weniger 

als die Einführung des Paradigmas Geschichte, eines Paradigmas, für das Cassirer noch 

um 1936, in der Zeit des Exils, nach einer gültigen Ausformulierung suchte, wie 

Nachlassmanuskripte belegen.13  

 In dieser Perspektive kommentiert ein Text den anderen, das gilt für den Bezug 

auf die eigenen Texte wie auf die der anderen. Die Kategorie des Kommentars ist in 

diesem Sinne genommen keine, die sich auf kanonische oder gar heilige Texte bezieht, 

sondern lediglich auf solche, die von ihren Verfassern zu einem bestimmten Zeitpunkt 

für wahr oder zumindest für kohärent und gültig gehalten wurden. Der Kommentar wäre 

dann in einem doppelten Sinne geschichtlich: als Kommentierung eines früheren, 

seinerseits historischen Textes sowie als Produkt seiner eigenen Zeit. An der Spannung 

in dieser doppelten Geschichtlichkeit ist anzusetzen. Dabei reicht die Textgeschichte 

über die Arbeit an den eigenen Texten und denen der direkten Vorgänger – hier: Cohens 

und Natorps – hinaus. Auch das will die vorliegende Studie zeigen, indem sie 

exemplarisch die historische Konstellation erweitert und einen Philosophen ins Spiel 

bringt, der für die Cassirer-Forschung nicht weiter von Belang scheint. Und doch war 

Cassirer auch Erbe der Problembestände, die aus der Theoriebeziehung seiner 

Marburger Lehrer zu Friedrich Albert Lange resultierten, von dem hier die Rede ist.14 

  

Perspektive der Zeitgenossenschaft 

Einer anderen methodischen Einschränkung unterwirft sich die vorliegende Arbeit, 

wenn sie ihre Versuche der Rekontextuierung konsequent an die Perspektive der 

Zeitgenossenschaft bindet.15 Neben der grundlegenden Erwägung, dass jeglicher 

Teleologisierung in historischen Arbeiten entgegenzuwirken sei, scheint diese Maßgabe 

im Falle der philosophiehistorischen Betrachtung eines Denkers, der unserer Zeit 

                                                 
12 Siehe Teil III, 4-5 der vorliegenden Arbeit. 
13 Siehe Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 3: Geschichte. Mythos. Mit Beilagen: 
Biologie, Ethik, Form, Kategorienlehre, Kunst, Organologie, Sinn, Sprache, Zeit, hrsg. v. Köhnke/ Kopp-
Oberstebrink / Kramme, 2002. 
14 Siehe Teil I der vorliegenden Arbeit. 
15 Dies im Anschluss an Köhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 9-10 u. 321. 

9 



 

gleichsam kanonisch geworden ist, in ganz besonderer Weise geboten. Denn im Falle 

Cassirers ist es in der Forschung, von wenigen Ausnahmen abgesehen, ein kaum je 

reflektierter Usus geworden, das gesamte Werk, auch die frühen Arbeiten – falls sie 

denn überhaupt Beachtung finden –, unter der Perspektive der späteren, mit der 

Philosophie der symbolischen Formen einsetzenden Kulturphilosophie zu betrachten. 

Dies geht zumeist einher mit der ausschließlichen Fokussierung auf systematische 

Fragestellungen, teils solcher, die wie der Begriff der Symbolisierung oder des Symbols 

dem Werk Cassirers entnommen sind, teils solcher, die wie das Konzept der Semiotik 

als Interpretamente in sie eingetragen werden.16 All dies gehorcht einer Logik der 

Aktualisierung, die auf „bloße Bestätigung des gegenwärtigen Denkens anhand eines 

ihm entsprechend ausgewählten geschichtlichen Materials hinausläuft.“17 Genetische 

Betrachtungen dagegen, die sich in Augenhöhe mit den Texten einer bestimmten 

Schaffensepoche begeben und Cassirers konzeptionelle Arbeit am Text in ihren 

Fortschreibungen, Verschiebungen oder gar Brüchen unter die Lupe nehmen, wie sie 

etwa geradezu maßstäblich Massimo Ferrari oder Gerald Hartung vorgelegt haben, 

finden sich kaum.18 Ignoriert werden im Zuge der Aktualisierung gerne jene Teile oder 

Aspekte seines Schaffens, die sich dieser Art der Konstruktion einer Vorgeschichte der 

Kulturphilosophie nicht oder zumindest nicht ohne weiteres integrieren lassen. Damit 

einher geht die verbreitete Neigung, die kanonisierten Werke zum Maß der übrigen 

Arbeiten zu machen, so als wäre alles immer schon auf das hin gedacht worden, was der 

heutigen Zeit als das Wegweisende an Cassirers Arbeiten erscheint. Diese Perspektive 

auf den Kulturphilosophen Cassirer, dessen Leben und Schaffen gezeichnet war von den 

zivilisatorischen Brüchen des 20. Jahrhunderts, ist höchst problematisch. Denn sie soll 

durch die Kontingenzen einer wechselhaften Publikations- und Werkgeschichte 

hindurch die Rezeption lenken, indem sie glättet und der Ausrufung zum Klassiker der 

Kulturphilosophie – oder auch umgekehrt: zum „letzten Kulturphilosophen“19 – 

sekundiert. Solche Kanonisierungspraktiken gehen einher mit der Konstruktion von 

Kontinuitäten und Kohärenzen in den Lektüren, Werken und der Werkgeschichte. Das 

wird schlagartig klar, wenn man den reichen Nachlass Cassirers konsultiert. Allzu vieles 

                                                 
16 Exemplarisch hierfür etwa Krois: Kultur als Symbolprozess. Philosophische Konsequenzen eines 
Paradigmenwechsels, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 49 (2001), S. 367-375. 
17 Köhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 10. 
18 Massimo Ferrari: Ernst Cassirer. Stationen einer philosophischen Biographie. Von der Marburger 
Schule zur Kulturphilosophie, 2003. – Gerald Hartung: Das Maß des Menschen. Aporien der 
philosophischen Anthropologie und ihre Auflösung in der Kulturphilosophie Ernst Cassirers, 2003. 
19 So der überraschende Untertitel von Skidelsky: Ernst Cassirer, überraschend deshalb, weil der 
Verfasser auf den S. 5-6 starke Zweifel anmeldet, ob Cassirer, seiner Neigung zu „inductive [...] method“ 
wegen, überhaupt unter die Philosophen zu zählen sei. 

10 



 

blieb unter den Lebens- und Arbeitsbedingungen des Exils Bruchstück und gelangte 

daher nicht zum Druck.20  

 

Symptomatik der Nachlassstücke  

Freilich ist das Zersprengte und Fragmentierte vieler Nachlassstücke aus der Zeit nach 

der Flucht aus Deutschland nicht nur Resultat der erschwerten Arbeits- und 

Publikationsmöglichkeiten durch die Exilsituation. Vielmehr ist hierin auch ein 

Symptom konzeptioneller Schwierigkeiten zu sehen, die zutage traten, als Cassirer 

sukzessive daran ging, die Hypotheken und Altlasten seiner Marburger Vergangenheit 

abzutragen. Das Manuskript zur Geschichte von 1936 mit seinem systematischen, von 

der Forschung kaum registrierten Neuansatz bei den sogenannten „Basisphänomenen“ 

dokumentiert solche Spannungen ebenso wie das Scheitern von Cassirers Unternehmen 

einer philosophischen Anthropologie, das mit dem Essay on Man schließlich in eine 

Kulturphilosophie mündete.21 Doch Spannungen und Fissuren zeigen sich bereits im 

Frühwerk; ihnen gehört das Interesse der vorliegenden Arbeit- und das obwohl 

hinsichtlich Cassirers früher Veröffentlichungen die Publikationslage ganz anders ist: 

Die Buchmanuskripte sind durchgearbeitet, wurden teilweise für Neuauflagen revidiert, 

und ihre konzeptionelle Geschlossenheit und Kohärenz scheint unbestreitbar. Doch auch 

hier öffnet der Blick auf Nachlassmaterialien und durch sie hindurch die Augen für 

anfängliche Impulse, Intentionen und Prägnanzen, die durch die Kompromissbildungen 

der Veröffentlichung zwar noch durchscheinen, aber kaum mehr greifbar werden. Das 

erweist sich exemplarisch anhand der Einleitung im ersten Band des 

Erkenntnisproblems von 1906.22 Nicht zu übersehen ist für die frühen Arbeiten 

Cassirers vor allem auch das, was man als einen gewissen ‚Schulzwangʻ bezeichnen 

könnte: Cassirers Eingespanntheit in die Lehren seiner Lehrer Hermann Cohen und Paul 

Natorp. Insbesondere Cohen war auf eine gewisse Kohärenz der philosophischen 

Positionen bedacht, die unter dem Etikett des Marburger Neukantianismus das Licht der 

Öffentlichkeit erblickten. Ernst Cassirer galt als treuester Schüler und Gefolgsmann 

seiner beiden Marburger Lehrer, und im Spagat zwischen hoher intellektueller Loyalität 

                                                 
20  Eine Lektüre später, unter den Bedingungen von Flucht und Vertreibung entstandener Arbeiten 
Cassirers wird versucht in Kopp-Oberstebrink: Humanistische Begründung der Geschichte. Ernst 
Cassirers Konzeption von Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung während der Exilszeit, in: 
Hartung / Schiller (Hrsg.): Weltoffener Humanismus. Philosophie, Philologie und Geschichte in der 
deutsch-jüdischen Emigration, 2006, S. 53-70. 
21 Vgl. Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 6: Vorlesungen und Studien zur 
philosophischen Anthropologie, hrsg. v. Hartung u. Kopp-Oberstebrink unter Mitwirkung v. Jutta 
Faehndrich, 2005, sowie Hartung: Das Maß des Menschen, 2003. 
22 Siehe Teil III, 1-9 der vorliegenden Arbeit. 

11 



 

und dem Aufbruch zu Themen und Fragestellungen, die bei diesen offen geblieben 

waren, erfolgte die allmähliche Emanzipation von seinen Lehrern. Davon zeugen 

systematische Spannungen in seinen frühen Arbeiten, deren Austrag und Ausgleich 

oftmals nachträglich, in Neuauflagen oder neuen Arbeiten erfolgte. Ein solches Thema, 

das für Cassirer lange vor seiner Wende zur Kulturphilosophie zentral wurde, ist die 

bereits erwähnte Problematik der Geschichtlichkeit des „Factums der Wissenschaft“ 

und in der Folge die Geschichte selber.23  

 

 

Theoriegeschichtliche Konstellationen und ihre Erforschung 

Bedenkt man, dass auch zwischen seinen beiden Lehrern Cohen und Natorp in einigen 

Sachfragen alles andere als Einigkeit herrschte, so wird deutlich, dass man das 

Verhältnis zwischen den drei Hauptprotagonisten der vorliegenden Arbeit als eine 

intellektuelle Konstellation im eigentlichen Sinne verstehen muss. Konstitutiv für 

theoriegeschichtliche Konstellationen ist die Annahme von Debatten, Differenzen, 

Kontroversen, der Widerstreit von Theoriemotiven und Denkmustern, und die 

Dynamik, mit der diese in wechselseitigem kritischem Bezug zueinander stehen.24 Dass 

innerhalb der sogenannten Konstellationsforschung die Bestimmung des Momentes von 

Einheit, zumindest der Konvergenz von Theoriemotiven und Erkenntnisinteressen als 

zweitem konstitutiven Moment zugunsten von deren Differenz regelmäßig stark 

unterbelichtet bleibt, stellt zwar ein methodologisches Problem dar, aber kein 

unbehebbares. Dieses Defizit dürfte dem problemgeschichtlichen Element in diesem 

ideengeschichtlich-historiographischen Verfahren geschuldet sein. Macht man dagegen 

beide Momente gleichermaßen stark und nimmt innerhalb einer gewissen Anzahl 

theoretischer Positionen ein gemeinsames Anliegen, eine gemeinsame Fragestellung, 

ein konvergierendes Erkenntnisinteresse an, auf deren Grunde differente 

Realisierungen, divergierende Antworten und widerstreitende Interessenlagen 

auszumachen sind, dann stellt die Marburger „philosophische Arbeitsgemeinschaft“, der 

Cassirer angehörte und zu der er sich bekannte, einen Gegenstand par excellence für 

sogenannte Konstellationsforschung dar. Dies gilt zumal, da deren Reichweite in 

Sachen Problem- und Ideengeschichte mittlerweile weit über ihr anfängliches Feld der 

Erforschung früher nachkantischer Philosophie, insbesondere der des deutschen 

                                                 
23 Siehe ebd. 
24 Henrich: Konstellationsforschung zur klassischen deutschen Philosophie. Motiv – Ergebnis – 
Probleme – Perspektiven – Begriffsbildung, in: Mulsow / Stamm (Hrsg.): Konstellationsforschung, 2005, 
S. 15-30, bes. S. 22-26. 

12 



 

Idealismus zwischen Kant und Hegel hinausreicht.25 Diese Version der 

Rekontextuierung lässt sie auch für die jüngere Philosophiegeschichte als Mittel der 

Wahl erscheinen, insbesondere bei der Erforschung von Schul- oder 

Gemeinschaftsformationen.  

Erforschung von Konstellationen hat derzeit Konjunktur im Feld der 

Ideengeschichte, Problemgeschichte dagegen erscheint als notwendiges Übel. Via 

Analyse der konstellatorischen Kontexte geraten die Formationsbedingungen der 

fertigen, geschlossenen Werke in den Blick, indem jenseits von „Verfestigungen“ die 

„Spannungen und Differenzen in den Systemen“ thematisiert werden.26 Diese 

Thematisierung vollzieht sich in der Spannung von fertigen, publizierten Werken mit 

Nicht-Werkhaftem, mit Archivmaterial wie Briefen, Entwürfen und dergleichen mehr. 

Insofern erscheint die Konzeption der intellektuellen Konstellation für die vorliegende 

Untersuchung als methodologisches Element, das mit dem zuvor mit Simmel 

markierten Vorhaben, Einsicht in Theoriebildungsprozesse erhalten zu wollen, 

vollständig konvergiert. Das Untersuchungsverfahren besteht im einzelnen aus dem 

Zusammenspiel von rationaler Rekonstruktion von Systemteilen oder Theoriemotiven – 

Henrich nennt dies: „argumentationsanalytisches Interpretationsverfahren“ – mit der 

rekonstruktiven Erschließung der historischen Konstellationsmomente.27  

 

Close reading / die Hermeneutik von Frage und Antwort 

Diese methodologischen Vorannahmen realisiert die vorliegende Arbeit in der Strategie 

eines close-reading, das Theoriemotive und Argumentationsmuster – teilweise in 

gleichsam mikrologischer Perspektive – untersucht, aber Gesamtinterpretationen von 

Werken nicht anstrebt. Ihr besonderes Erkenntnisinteresse richtet sie insbesondere auf 

Cassirers Rezeption von Theoremen – etwa solcher aus der Erkenntnistheorie Cohens – 

und den damit verbundenen Prozessen der Transformation und Adaption, der 

Umbildung und Einpassung in den eigenen theoretischen Zusammenhang bei 

                                                 
25 Aus dem Impuls zur breit angelegten Erforschung der „Probleme und Debatten am Ursprung der 
idealistischen Philosophie (1789-1795)“ – so der Untertitel von Henrich: Konstellationen, 1991, einer 
Arbeit, die hier initialisierend gewirkt hat – ist mittlerweile ein auf andere Bereiche der 
Philosophiegeschichte übertragbares Verfahren der problemgeschichtlichen Kontextforschung geworden, 

ßenden Forschungen von Martin Mulsow gelten, vgl. etwa Mulsow: Prekäres 
vgl. die Beiträge in Mulsow / Stamm (Hrsg.): Konstellationsforschung. Als wegweisend müssen hier die 
die frühe Neuzeit erschlie
Wissen. Eine andere Ideengeschichte der frühen Neuzeit, 2012. 
26 Vgl. Henrich: Identität und Objektivität. Eine Untersuchung über Kants transzendentale Deduktion, 
1976, S. 7-12, hier: S. 8. 
27 Zum argumentationsanalytisches Interpretationsverfahren vgl. ebd., S. 9-12. 

13 



 

Cassirer.28 Ideengeschichte und Philosophiegeschichtsschreibung tun sich noch immer 

schwer damit, geeignete deskriptive Begriffe zu finden für diese Prozesse, die Tradition 

und Bruch, Kontinuität in der Aneignung und Diskontinuität tradierter Theoriemotive 

im neuen Kontext zu thematisieren vermögen. Und so wird in historischen 

Darstellungen meist Kontinuität und Identität der Bedeutung von Begriffen im 

geschichtlichen Aneignungsprozess suggeriert, wo Brüche und Umbrüche herrschen. 

Ein wegen der ubiquitären Verpflichtung auf die Diskursanalyse Foucaults in der 

Forschung bislang wenig beachtetes historiographisches Modell, das die Momente von 

Kontinuität und Diskontinuität in historischen Verläufen hinreichend beschreibt und 

methodologisch reflektiert, ist das der Umbesetzung im Sinne Hans Blumenbergs.29 

Ihm fühlt sich die vorliegende Abhandlung verpflichtet, auch wenn Umbesetzung nicht 

zu ihren zentralen operativen Begriffen gehört. 

 

Die Marburger Schule als intellektuelle Konstellation 

Der Impuls, die Marburger Schule zum Gegenstand einer auch durch die Konzeption 

der Konstellation inspirierten Untersuchung zu machen, hängt aufs engste damit 

zusammen, dass sie in der vorliegenden Abhandlung im Anschluss an die Arbeiten von 

Helmut Holzhey gerade nicht als homogenes, einheitliches Phänomen verstanden, 

sondern von ihren inneren Spannungen und Divergenzen her gesehen wird.30 Wenn sie 

auch versucht haben, Natorp ein eigenes erkenntnistheoretisches Profil zu geben, so 

orientieren sich Holzheys Untersuchungen doch immer an der Dominanz Cohens – das 

wird im Text an den entsprechenden Stellen deutlich werden. Demgegenüber will die 

vorliegende Arbeit die Herausbildung der frühen historisch-systematischen Arbeiten 

Cassirers in der Konstellation zu Cohen auf der einen und Natorp auf der anderen Seite 

erweisen. Hierin ist das Motiv für das detaillierte Ausbuchstabieren derjenigen 

Marburger Diskussions- und Arbeitsfelder zu sehen, in die sich Cassirer mit seinen 

ersten Arbeiten einschrieb.31 Es wird dabei deutlich werden, dass Cassirer in viel 

höherem Maße Schüler Natorps war, als bislang angenommen. Dieser Ansatz markiert 

auch eine deutliche Differenz zu der jüngsten Arbeit von Peter E. Gordon, der Cassirer 

                                                 
28 Auf die Problematik und Fehldeutungen vorschneller Rekonstruktion von Rezeptionslinien verweist 
mit Recht Köhnke: Trendelenburgs Modernisierung der deutschen Philosophie, in: Hartung / Köhnke 
(Hrsg.): Friedrich Adolf Trendelenburgs Wirkung, 2006, S. 257-270, hier: S. 267-268. 
29 Vgl. die erweiterte Neufassung von Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit, 1996, passim; 
Blumenberg hat dieses Modell als solches nicht theoretisch konzentriert ausgearbeitet, vgl. neben anderen 
Passagen aber S. 536-557; dazu vom Vf. den Artikel „Umbesetzung“, in: Buch / Weidner (Hrsg.): 
Blumenberg lesen. Ein Glossar, 2014 (im Erscheinen). 
30 Vgl. die bahnbrechende Untersuchung von Holzhey: Cohen und Natorp, 2 Bde., 1986, insbes. Bd. 1, 
S. 40-79, wo die „Konvergenzen und Divergenzen“ zwischen Cohen und Natorp umrissen werden. 
31 Siehe Teil I der vorliegenden Arbeit. 

14 



 

noch immer fast ausschließlich in der Fixierung auf seinen Lehrer Cohen betrachtet, 

auch wenn er deutliche Divergenz der Auffassungen zwischen beiden auszumachen 

meint.32 Und daran schließt sich sogleich ein zweiter, nicht weniger gewichtiger 

Unterschied an. Denn Gordon setzt diese Divergenz zwischen Cohen und Cassirer als 

von Anfang ihrer intellektuellen Beziehung an gegeben, was die Literatur zu Cassirer 

frohlocken ließ, damit sei endlich die „langweilige Frage von Cohens Einfluss auf 

seinen Schüler Cassirer“ erledigt.33 Das Ziel dieser Arbeit liegt dagegen im Aufweis, 

dass die Differenzen zwischen Cohen und Cassirer allmähliches Ergebnis der 

philosophischen Arbeit des letzteren ist – einer Arbeit, die sich zum einen von 

vornherein – um es noch einmal zu wiederholen – im Spannungsfeld zwischen Cohen, 

Natorp und Cassirer vollzog und zum anderen nach außen, in der kritischen 

Auseinandersetzung mit ihrerseits kritischen Positionen. Ein Beispiel für letzteres wäre 

etwa Cassirers Umakzentuierung und letztlich Adoption der Kritik Schelers an der 

Marb

                                                

urger Schule.34 

Theoretische Leitmotive und thematischer Gegenstand der Untersuchung sind 

Systematik und Historie sowie deren Verhältnis zueinander in Cassirers frühem Werk; 

gezeigt werden soll, wie seine systematischen und historischen Begriffe und deren 

spezifisches Ineinander sich zum einen in der Auseinandersetzung mit den beiden 

Lehrern formieren. Neben der schulgeschichtlichen Perspektive ist zum anderen aber 

auch Cassirers Umgang mit außerschulischer Kritik herauszuarbeiten. Er weist sie 

einerseits zurück, was wohl auch die Schulräson gebot, setzt sich dann aber im 

Gegenzug überraschend konstruktiv und vor allem rezeptiv mit ihr auseinander. Diese 

Geste der Aufnahme blieb dem Philosophieren Cassirers zutiefst eigen. Damit 

praktizierte er einen Stil philosophischen Denkens und Arbeitens, den er erst unter den 

Lebens- und Arbeitsbedingungen des Exils reflektiert und in Worte gefasst hat, wenn er 

bemerkt, dass „wissenschaftliche Philosophie […] ihrer Natur nach dialogisch“ sei.35 

Der späte Zeitpunkt dieser Grundüberlegung verwundert indessen nicht, findet sie sich 

doch in den Arbeiten Robin George Collingwoods, eines Philosophen, den Cassirer erst 

in der Exilszeit kennengelernt hatte.36 Dessen Annahme einer fundamentalen 

Dialogizität, die tief in die Struktur wissenschaftlicher und philosophischer Arbeit 

 
32 Vgl. etwa Gordon: Continental Divide. Heidegger, Cassirer, Davos, 2010, S. 138-144. 
33 Meyer: Ernst Cassirer’s Writings, in: Journal of the History of Ideas 74 (2013), S. 473-495, hier: S. 490 
[dt. Übers. HKO]. Übersehen wird dabei, dass dadurch Cassirer einmal mehr auf die übermächtige Figur 
Cohens verpflichtet wird, was eine historische Verzerrung darstellt, wie im Laufe der vorliegenden 
Darstellung mit guten Gründen dargelegt wird. 
34 Siehe Teil III, 4-5 der vorliegenden Arbeit. 
35 Cassirer: Axel Hägerström. Eine Studie zur schwedischen Philosophie der Gegenwart, 1939, S. 4. 
36 Vgl. etwa Collingwood: An Essay on Philosophical Method, 1933. 

15 



 

eingelassen ist, schließt sich die vorliegende Arbeit an. Damit adoptiert freilich nicht 

einfach eine Konzeption, die auch in ihrem Untersuchungsgegenstand aufzufinden ist. 

Sie schließt vielmehr auch hier an das Blumenbergsche Modell der Umbesetzung an, 

das eine Hermeneutik von Frage und Antwort als Tiefenstruktur theoriegeschichtlicher 

Darstellungen zugrundelegt. Theorien oder Theoreme gelten dieser Auffassung zufolge 

als Antworten auf historische Fragen, die in historiographischen Untersuchung zu 

ermitteln sind. In diesem Sinne verstand auch Cassirer Probleme und offene Stellen in 

der Philosophie seiner Lehrer oder innerhalb der eigenen Theorie als Fragen, auf die die 

Reformulierung oder Umbildung der vorhandenen eigenen Theoriebestände Antworten 

eben sollten. 

                                                

g

 

Die epochale Perspektive / Gegenstände und Fragestellungen 

Zur werk- und schulgeschichtlichen Perspektive tritt in der vorliegenden Arbeit noch 

eine weitere hinzu, die epochale. Cassirers philosophischer Anfang, seine 

philosophische ‚Sozialisierung’ gewissermaßen fand innerhalb einer Schule statt, die im 

späten 19. Jahrhundert den Übergang zur wissenschaftlichen Universitätsphilosophie 

vollzogen hat.37 Angestoßen wurde diese Entwicklung durch Cohens Lehrer Friedrich 

Adolf Trendelenburg und seine fundamentale Kritik an Hegel.38 Dabei realisierte sie 

diese neue Tendenz durch einen umfassenden Paradigmenwechsel, indem sie das 

„Factum der Wissenschaft“ zur apriorischen Orientierungsdimension von 

Erkenntnistheorie macht. Dieser Befund ist allerdings von hoher Ambivalenz, seine 

Wirkungen reichen bis in die unmittelbare Gegenwart hinein und prägen die Gestalten 

oder Typen philosophischen Arbeitens. Denn einerseits sollte die Philosophie ihre 

metaphysisch-spekulative Dimension aufgeben und sich an Resultaten und Verfahren 

der Wissenschaften orientieren, sollte diese theoretisch hinsichtlich der ihnen 

zugrundeliegenden Kategorien reflektieren sowie die Genese dieser Kategorien 

theoriegeschichtlich dingfest machen. Auch und gerade der philosophische Stil der 

Arbeiten Cassirers, der geradezu berüchtigt war und ist für das Durcharbeiten 

unterschiedlichster wissenschaftlicher Bibliotheken, ganz gleich ob mathematischer, 

physikalischer oder ethnologischer Provenienz, ist geprägt durch diese Tendenz. 

Andererseits wurden durch die Cohensche und Natorpsche Lesart des „Factums“ ganze 

 
37 Zu den historischen und politischen Bedingungen der Herausbildung wissenschaftsorientierter 
Universitätsphilosophie vgl. umfassend Köhnke: Entstehung und Aufstieg, passim, sowie Schnädelbach: 
Philosophie in Deutschland 1831-1933, 6. Aufl., 1999, passim. 
38 Vgl. dazu Hartung: Zum Verhältnis von Philosophie und Wissenschaften bei Eduard Zeller, in: ders. 
(Hrsg.): Eduard Zeller. Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte im 19. Jahrhundert, 2010, S. 153-176, 
hier: S. 156-163.  

16 



 

Dimensionen von Wirklichkeit aus dem Erkenntnisbegriff ausgeschlossen. Denn das 

„Factum der Wissenschaft“ meinte ausschließlich die Resultate der mathematischen 

Naturwissenschaft, der Physik, auf dem Stande der Wissenschaft Newtons. Das heißt, 

dass Cohen „nur so viel eigentl[iche] Wiss[enschaft] anerkannte, als Mathematik 

vorhanden war“, wie der späte Cassirer unter Verwendung einer Kant-Paraphrase 

klarsichtig und kritisch distanziert anmerkte.39 Aber nicht alleine die Einschränkung der 

Palette der Wissenschaften auf eine einzige Wissenschaft wurde kritisiert, sondern die 

Reduktion des Erfahrungsbegriffs auf Wissenschaft und deren Resultate, ganz gleich 

auf welche, erschien spätestens in den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts als inakzeptable 

Verarmung im Begriff von Erfahrung. Zum Preis des Szientismus, der mit der 

Verwissenschaftlichung der Philosophie einherging, gehörte neben anderem der 

konsequente Ausschluss der Dimension der Psychologie. Auch diese Tendenz der 

Philosophiegeschichte in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts lässt sich am Beispiele 

Cohe

 und die Psychologie wissenschaftliche 

rientierungsdimension der Philosophie ist.  

                                                

ns und des Marburger Neukantianismus paradigmatisch aufweisen.  

Wie sich ein solcherart reduktiver, mathematisierter und logifizierter 

Erkenntnisbegriff durchgesetzt hat, das will die vorliegende Darstellung anhand der 

Kritik Cohens an seinem Marburger Vorgänger Friedrich Albert Lange zeigen. Hierin 

wird eine epochale Bewegung deutlich, deren Horizont und Voraussetzung der 

Wissenschafts- und Methodenpluralismus Trendelenburgs ist.40 Doch nicht an der 

pluralen Wissenschaftsauffassung Trendelenburgs exekutiert Cohen seine Reduktion 

und Szientifizierung – das wäre wohl die vorschnelle Rekonstruktion einer kaum 

belegbaren Rezeption –, sondern an Langes Modell des kritischen Bezuges von 

Philosophie auf Wissenschaften. Langes Wissenschaftsverständnis partizipiert 

seinerseits noch an der organologischen Auffassung Trendelenburgs von einem 

gleichberechtigten, kaum hierarchisierten Verhältnis der einzelnen Disziplinen, auch 

wenn bei ihm ein ausgeprägtes Interesse an sozialwissenschaftlichen, ökonomischen 

und statistischen Disziplinen auszumachen

O

 

Gliederung und Ausblick 

 
39 Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 3: Geschichte. Mythos, S. 238. Vgl. auch Kant: 
Metaphysische Anfängsgründe der Naturwissenschaft (1786), in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 4, 
1903, S. 465-565, hier: S. 470. 
40 Insofern verdankt die vorliegende Arbeit wichtige Anregungen und historische Perspektiven der 
verstärkt einsetzenden Trendelenburg-Forschung, vgl. die Beiträge in Hartung / Köhnke (Hrsg.): 
Friedrich Adolf Trendelenburgs Wirkung, 2006. 

17 



 

Bereits an dieser frühen Phase der Herausbildung der Marburger Schule werden 

Differenzen zwischen Cohen und Natorp im Bezug auf Lange deutlich, und innerhalb 

dieser Konstellation positioniert sich der junge Cassirer. So skizziert die vorliegende 

Arbeit zuerst die Ausgangskonstellation innerhalb der Marburger Schule zu der Zeit vor 

dem Eintritt Cassirers in die „Arbeitsgemeinschaft“ (Teil I). In diesem Kontext wird 

dann Cassirers erste Arbeit, Leibniz’ System, lokalisiert und in ihren Spannungen und 

Bezügen zu Cohen, Natorp, aber auch Lange rekonstruiert (Teil II). Anschließend 

markiert die Darstellung erste Störungen des Kraftfeldes zwischen Cassirer und seinen 

Lehrern, als er sich in einem ersten, noch unzureichenden Versuch sowohl von Cohens 

systematischem Programm – der ausschließlichen Bezugnahme auf das mathematisch-

naturwissenschaftliche Paradigma – als auch von Natorps philosophiehistorischem 

Modell absetzt. Wollte man dieses Szenario in dramatisch-erzählerische Begriffe fassen, 

so wäre es das Narrativ einer ersten Emanzipation im Durcharbeiten und in der 

Transformation autoritativer Theoriebestände. Zentrales Thema ist hierbei Cassirers 

Umbesetzung des „Factums der Wissenschaft“ zum „historischen Faktum“, wodurch 

die zentrale Problematik des Verhältnisses systematischer Begriffe in Philosophie und 

Wissenschaft zum Medium ihrer Realisierung, der Geschichte, in den Blick genommen 

wurde (Teil III). Ein Ausblick soll Umbrüche und Verschiebungen in der Cassirerschen 

Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung vom dritten Band des 

Erkenntnisproblems an skizzieren, die aus der Arbeit an den Problembeständen auf dem 

Stand

Erkennens und andererseits die Konzeption der Basisphänomene in die Basis dieses 

 der ersten beiden Bände resultieren – dies auch unter der Perspektive aktueller 

Aspekte in der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung Cassirers (Teil IV). 

In epochaler Perspektive läßt sich die weitere Entwicklung der Cassirerschen 

Philosophie als Versuch verstehen, diese ausgeschlossenen Dimensionen der 

menschlichen Wirklichkeitserkenntnis, wie beispielsweise Kunst, Geschichte, Biologie 

und Theologie, wieder einzuholen und die Vorherrschaft des mathematisch-

naturwissenschaftlichen Apriori zugunsten eines Pluralismus der Wissenschaften und 

der Erkenntnisformen zu durchbrechen. Für den Bereich der Geisteswissenschaften 

unternimmt Freiheit und Form von 1916 dazu einen ersten Schritt. Den entscheidenden 

Bruch mit dem mathematisch-naturwissenschaftlichen Paradigma vollziehen in der 

Folge aber die drei Bände der Philosophie der symbolischen Formen. Unter den 

Bedingungen des Exils suchte Cassirer dem Projekt der symbolischen Formen eine 

kulturphilosophische Grundlage zu geben, indem er einerseits eine Logik historischen 

18 



 

Projekts einschreiben wollte. Beides blieb unvollendet.41 Cassirers später Neueinsatz 

bei einer philosophischen Anthropologie als neuem Paradigma sollte schließlich in eine 

eformulierung der Kulturphilosophie münden.42  

 

*** 

erzeichnet, die über 

den e

en bei der Wissenschaftlichen 

Buch

s gerade, im Fließtext aber zur leichteren Orientierung kursiv 

ausge

R

 

Technische Bemerkung: 

In den Anmerkungen werden Titel bei ihrer ersten Erwähnung in jeweils einem der drei 

Teile mit vollständigen bibliographischer Angabe unter Auslassung des Ortes angeführt, 

bei ihrer Wiederholung innerhalb eines Teils folgt sodann lediglich eine Kurzangabe 

des Titel unter Weglassung der Angabe des Erscheinungsjahres und -ortes; zur 

vollständigen Angabe sei auf die Ersterwähnung oder die Bibliographie verwiesen. 

Auch die Angabe von Auflagen wurden bei der Angabe des Kurztitels zumeist 

weggelassen, auch sie sind, sofern erforderlich, über die Bibliographie erschließbar, 

Rezensionen zum Erkenntnisproblem werden in einer Kurzangabe v

ntsprechenden Teil der Bibliographie (1.3) zu erschließen ist. 

In Zitaten wurde eine streng an den Quellen orientierte Schreibung beibehalten, 

was Abweichungen aller Art von späteren orthographischen Normen einschließt (Bsp. 

„Factum“ statt „Faktum“). Da die vorliegende Arbeit davon ausgeht, dass auch 

philosophische Begriffe oder Termini in unterschiedlichen Kontexten unerschiedliche 

Bedeutungsschattierungen annehmen, werden zur Erinnerung an diesen Sachverhalt 

auch differente Schreibungen beibehalten (z.B. „transscendental“ bei Cohen vs. 

„transszendental“ bei Scheler). Nicht zuletzt der Umstand, dass die Hamburger Ausgabe 

der Werke Cassirers sprachliche Normierungen vornimmt, hat zu der Entscheidung 

geführt, Cassirers Texte nach den Erstausgaben resp. d

gesellschaft nachgedruckten Ausgaben zu zitieren. 

Buchtitel werden in bibliographischen Angaben nach Nennung des 

Verfassernamen

zeichnet. 

                                                 
41 Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 1: Zur Metaphysik der symbolischen Formen, 
hrsg. v. Krois unter Mitwirkung v. Appelbaum/Bast/Köhnke/Schwemmer, 1995, S. 113-198; zu den auf 
das historische Erkennen angewandten Basisphänomenen vgl. Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und 
Texte, Bd. 3: Geschichte. Mythos. 
42 Vgl. dazu die Texte in Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 6; grundlegend dargestellt 
hat Cassirers anthropologisches Projekt und die Wende zur Kulturphilosophie, die dieser sich im Versuch 
erarbeitete, das Projekt zu realisieren, Hartung: Das Maß des Menschen, 2003. 

19 



 

20 

fwechsel abgedruckt; sie sind dort aber auf der beigegebenen 

DVD g 

verzichtet in den Fußnoten 

 im 

g.): 

nderter 

e Begründung der Geschichte. Ernst 

Cassirers Konzeption von Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung 

während der Exilszeit“, in: Gerald Hartung / Kay Schiller (Hrsg.): Weltoffener 

Humanismus. Philosophie, Philologie und Geschichte in der deutsch-jüdischen 

Emigration, Bielefeld 2006, S. 53-70, entnommen. 

Die in der Arbeit ausführlich konsultierten Briefe Cassirers an Natorp finden sich 

allesamt nicht in Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 18: Ausgewählter 

wissenschaftlicher Brie

 in fotographischer Form enthalten. Der Verfasser der vorliegenden Untersuchun

hat sie seinerzeit im Nachlass Natorps durchgearbeitet und 

auf den jedesmaligen Verweis auf die DVD. Stattdessen wird auf die Fundstellen

Nachlass hingewiesen. 

Die Teile IV, 1-2 und IV, 4-7 wurden in leicht veränderter Form in dem Aufsatz 

des Verfassers „Konstellationen und Kontexte. Formen von 

Philosophiegeschichtsschreibung in Ernst Cassirers Philosophie“, in: Recki (Hrs

Philosophie der Kultur, 2012, S. 255-276 abgedruckt; Teil IV, 3 ist in etwas verä

Fassung dem Beitrag des Verfassers „Humanistisch



 

I Das Leibnizbild in den Jahren der Formation der Marburger 

Schule 

Einleitung 

Das Bild der Philosophie Leibniz’ in der Marburger Schule war in den Jahren bis zum 

Erscheinen von Leibniz’ System im Jahre 1902, den Jahren also, in denen sich die 

Schuldoktrin formierte, dynamisch und ambivalent, und das gleich in mehrfacher 

Hinsicht.1 So konkurrierten mit den Interpretationen Hermann Cohens und Paul Natorps 

ein durch Veröffentlichungen wohl dokumentiertes, gleichsam offizielles und ein davon 

verschiedenes, inoffizielles und anhand von Publikationen kaum zugängliches Leibniz-

Bild. Beide deuteten, ja vereinnahmten Leibniz als Erkenntniskritiker im Kontext ihrer 

jeweiligen Kant-Aneignung und des jeweils sich in ihr abzeichnenden systematischen 

Ansatzes. Doch ungeachtet aller Gemeinsamkeiten interpretierten sie seinen 

systematischen Beitrag unterschiedlich und differierten auch in der Bewertung seiner 

philosophiegeschichtlichen Leistung. Diese Doppellektüre der Philosophie Leibnizʼ 

verrät Spannungen zwischen den Gründungsvätern bereits in der Formierungsphase der 

Marburger Schule. Sie werden bezeichnenderweise deutlich an einer zunächst für 

Selbstverständnis und Konstitution der Schule scheinbaren Nebenfigur, und gerade 

nicht in den identitätsstiftenden Besonderheiten der Kantlektüre. Die Folgen dieser 

Spannungen reichen, wie zu zeigen sein wird, bis weit in die theoretische und 

philosophiegeschichtliche Basis hinein, denn gerade dieser scheinbare Nebenschauplatz, 

die Interpretation der Leibnizschen Philosophie, wird zum Austragungsort 

systematischer und philosophiehistorischer Divergenzen zwischen den beiden 

Schulhäuptern Cohen und Natorp. Zugespitzt ließe sich formulieren, dass das Leibniz-

Bild zum Schauplatz der theoretischen und philosophiehistorischen Selbstpositionierung 

innerhalb der Marburger Schule wurde. Dabei kommt dem Umstand besondere 

Bedeutung zu, dass es gerade Paul Natorp war, der mit seiner Antrittsvorlesung von 

1881 innerhalb der sich formierenden Schule als erster mit einer systematisierenden 

Interpretation der Leibniz’schen Philosophie auftrat und mit dieser einige folgenreiche 

Abweichungen von Cohens theoretischem Ansatz verband.2 Auch die Marburger 

Preisaufgabe des Jahres 1898/99, aus der Leibniz’ System hervorging, geht auf Natorp 

                                                 
1  Cassirer: Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, 1902. 
2  Sie wurde erstmals 1985 von Helmut Holzhey in den studia leibnitiana. Zeitschrift für 
Geschichte der Philosophie und der Wissenschaften 17 (1985), S. 4-14, veröffentlicht; zum Text und 
Kontext von Natorps Leibnizvortrag vgl. die Vorbemerkungen des Herausgebers, ebd., S. 3-4. 

21 



 

zurück. Bei diesem hohen Engagement für die Philosophie von Leibniz muss es als 

erklärungsbedürftig erscheinen, dass Natorp zeitlebens mit keiner Publikation zu 

Leibniz hervorgetreten ist, sondern auf diesem Terrain seinen Schülern den Vortritt ließ.  

Zu dieser ersten, schulinternen Spannung im Leibniz-Bild tritt ein zweite hinzu, 

denn ganz im Gegensatz zu der Natorpschen ist die Leibniz-Interpretation Hermann 

Cohens für sich genommen ebenfalls ambivalent, und zwar in systematischer wie 

philosophiehistorischer Perspektive. Auch das soll einleitend in Umrissen 

herausgearbeitet werden (vgl. 1.3). Erstmals im Princip der Infinitesimal-Methode von 

1883 dargelegt, hat Cohen seine Interpretation in verdichteter, leicht modifizierter Form 

in der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung von 1885 wiederholt, dem 

Grundtext dieser Phase der Formierung der Marburger Schule.3 Mit seiner Leibniz-

Deutung suchte Cohen das Verhältnis des Kantischen Kritizismus zu dessen 

Vorgeschichte neu auszurichten. Dafür gab es zunächst ein starkes innersystematisches 

Motiv, denn mit dem Prinzip der Infinitesimalmethode inaugurierte Cohen in seiner 

gleichnamigen Schrift ein zentrales Verfahren zur Konstitution von Realität, das sich 

nicht als genuin kantisch ausweisen ließ, sondern Leibniz oder Newton zugeschrieben 

wurde. Dieses Verfahren galt es einem Theorieansatz zu integrieren, der, in wie starken 

und eigenmächtigen Interpretationen auch immer, sich zumindest selbst als 

Rekonstruktion der Kantischen Theorie verstand. Das Projekt dieser systematischen 

Integration wurde sekundiert, in gewisser Weise auch historisch legitimiert, durch eine 

philosophiehistorische Konstruktion, die die größtmögliche Annäherung der 

Leibnizschen an die Kantische Position bei gleichzeitiger prinzipieller Wahrung der 

Differenz zwischen beiden zu leisten hatte. Dass beider Ausprägung, die des 

systematischen Theoriemotivs der Realitätskonstitution wie seiner historischen Leibniz-

Darstellung unter dem Aspekt der Marburger Schulgeschichte auch eine Antwort auf 

systematische und historische Aspekte von Natorps Leibniz-Deutung des Jahres 1881 

war, soll im Durchgang durch die folgenden Kapitel deutlich werden. 

Bis zum Erscheinen von Leibnizʼ System muss die Leibniz-Interpretation 

Hermann Cohens als gleichsam offizielle Leibniz-Darstellung der Marburger Schule 

gelten, in ihren systematisch-theoretischen wie philosophiehistorischen Teilen. Mit Paul 

Natorps Leibniz und der Materialismus betitelter Antrittsvorlesung war ihr wenige Jahre 

zuvor eine Deutung vorausgegangen, die die Philosophie Leibniz’ grosso modo nicht 

weniger in Marburg einzugemeinden suchte, sie nicht weniger forciert und einseitig 

                                                 
3  Cohen: Das Princip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte. Ein Kapitel zur 
Grundlegung der Erkenntnisskritik, 1883; ders.: Kants Theorie der Erfahrung, 2., neubearbeitete Aufl., 
1885. 

22 



 

interpretierte, sie vielleicht noch konsequenter kantianisierte, von der vor allem aber das 

zwei Jahre später veröffentlichte, offizielle Leibniz-Bild Cohens in entscheidenden 

Zügen differierte. Sie leistete ein dreifaches: sie nahm nicht nur die Einordnung der 

Leibnizschen Philosophie in die Vorgeschichte der Kantischen Kritik der reinen 

Vernunft vor, argumentierte also zumindest expressis verbis philosophiegeschichtlich, 

sondern verfolgte in ihren zentralen Teilen einen erkenntnistheoretischen Ansatz, der 

zum einen prätendierte, eine streng systematisch verfasste Skizze der Leibnizschen 

Grundbegriffe zu sein, dem zum anderen aber erkennbar Natorps eigener systematischer 

Ansatz inhärierte. Man wird hier, wie zu zeigen ist, von der Figur der Selbst-

Objektivation sprechen müssen, die der historischen Darstellung eingeschrieben ist. Zu 

Lebzeiten und lange darüber hinaus unpubliziert, konnte die öffentliche 

„Probevorlesung“ ihre Wirkung freilich nur schulintern, in der weiteren Herausbildung 

von Natorps eigener theoretischer Position, in der Auseinandersetzung des Schulhauptes 

Cohen mit ihr und in den Leibniz-Interpretationen der Schüler entfalten.  

Im Ausgang von diesem Befund suchen die folgenden Untersuchungen die 

Anfänge der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung des frühen Cassirer 

in Natorps Leibniz-Interpretation sowie in dessen daran anschließenden systematischen 

und historischen Fortschreibungen. So sollen das Leibniz-Bild der Antrittsvorlesung 

von 1881 und die es leitende innere Systematik rekonstruiert werden (I,2.2). Im 

sachlichen Anschluss daran wird an späterer Stelle Natorps Ausdifferenzierung und 

Fortbildung des darin enthaltenen systematischen Ansatzes skizziert (I,2.3). Seine frühe 

erkenntnistheoretische und philosophiegeschichtliche Skizze von 1881 bedient sich 

dabei implizit auch der Zurückweisung und Kritik der Leibniz-Interpretation Langes – 

wie zu zeigen sein wird –, nutzt diese aber durch eine Strategie der Überbietung und 

Vereinseitigung, um zu einer eigenständigen Leibniz-Interpretation zu gelangen. Die 

einzelnen Kapitel der vorliegenden Untersuchung versuchen freilich, die 

philosophiegeschichtliche Konstellation, in der Leibniz’ System entstanden ist, im 

Ganzen zu umreißen, und zwar unter den leitenden Gesichtspunkten von Systematik, 

Historik und deren Ineinander, sofern und nur sofern sie für die Rekonstruktion von 

Cassirers Arbeit von 1902 relevant sind. Diese Konstellation wird initiiert durch die 

Erkenntnistheorie und Philosophiegeschichtsschreibung Hermann Cohens in ihrer 

Wende zur „transscendentalen Methode“, und zwar im doppelten Sinne: so ist seiner 

oben bereits erwähnten Leibniz-Darstellung (vgl. I,3) eine Skizze des systematischen 

Neuansatzes, den Cohen mit der „transscendentalen Methode“ vollzogen hat, 

vorauszuschicken (I,1). Exemplarisch für die Formation dieses Neuansatzes ist das 

23 



 

komplexe Verhältnis Cohens zu seinem Marburger Vorgänger Friedrich Albert Lange. 

Die Rekonstruktion dieses Kontextes präpariert nicht alleine zentrale Theoriemotive 

Cohens, gleichsam die Basis-Theoreme, heraus, an die die Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung des frühen Cassirer anschließt. Die 

Rekontextuierung soll vielmehr in epochaler Perspektive auch zeigen, wie Cohen in der 

Auseinandersetzung mit Lange zu diesen Basis-Theoremen, etwa dem vom „Faktum der 

Wissenschaft“, findet: Cohens Neuorientierung im Versuch einer 

Verwissenschaftlichung der Philosophie vollzieht sich im Modus eines umfassenden 

Reduktionismus, ganz gleich ob man ihren systematischen Apriorismus und Szientismus 

oder ihre philosophiehistorische Fortschrittsideologie in den Blick nimmt. Cassirers 

frühe Philosophiegeschichtsschreibung ist Arbeit an diesem theoretischen und 

historischen Marburger work in progress, ist der Versuch, die Spannungen und Risse in 

diesen Theoriebeständen aufzulösen, die doch gleichwohl historische und systematische 

Koordinaten für seine frühen philosophischen Bemühungen blieben. 

24 



 

1.  Hermann Cohen und Friedrich Albert Lange: die Entstehung der 

„transscendentalen Methode“ aus der Kritik der Geschichte des 

Materialismus 

1.1 Von der „psychisch-physischen Organisation“ zum „Factum von 

Wissenschaften“ 

Natorps Antrittsvorlesung von 1881 steht historisch an einer für die Marburger Schule 

bedeutsamen Schwelle: die Reformulierung der Cohenschen Kant-Interpretation und 

des ihr inhärenten Theorieansatzes zur sogenannten „transscendentalen Methode“ 

befanden sich noch auf dem Stande eines work in progress, die Grundtexte dieser 

Neuformation, das Princip der Infinitesimal-Methode (1883) und die zweite Auflage 

von Kants Theorie der Erfahrung (1885), waren noch nicht geschrieben, wohl aber 

deren Präludien mit Kants Begründung der Ethik (1877) und der Kritik an Friedrich 

Albert Lange (1876, 1881/1882) verfasst.4 Gerade der Auseinandersetzung mit Lange 

kommt hierbei eine zentrale Stellung zu. Denn die Neuformation der Erkenntnistheorie 

Cohens bedeutet in negativer Hinsicht nicht nur den endgültigen Abschied von der 

psychologischen Phase seines Schaffens, wie sie in den Aufsätzen für die Zeitschrift für 

Völkerpsychologie und auch noch in der ersten Auflage von Kants Theorie der 

Erfahrung von 1871 zum Ausdruck kommt.5 Mit dem Prozess dieser Neuorientierung 

wird vielmehr positiv auch der Übergang zum neuen Paradigma der Orientierung von 

Philosophie an mathematischer Naturwissenschaft eingeleitet. Beide Aspekte, der 

negative wie der positive, lassen sich nicht nur in werkgeschichtlicher Perspektive 

betrachten, sondern vor allem auch in schulgeschichtlicher und epochaler. Die 

folgenden Überlegungen richten sich vornehmlich auf die letzteren beiden: in 

schulgeschichtlicher Perspektive sollen die Schnittstellen herausgearbeitet werden, an 

die sowohl Paul Natorps Marburger Anfänge als auch die Philosophie- und 

                                                 
4  Cohen: Nekrolog auf Friedrich Albert Lange, in: Philosophische Monatshefte 12 (1876), S. 
46/47; ders.: Friedrich Albert Lange, in: Preußische Jahrbücher 37 (1876), S. 353-381 (wieder abgedruckt 
in: ders.: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 2, S. 357-391); ders.: Biographisches 
Vorwort, in: Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 1, 4. Aufl., 1882, S. V-XIII; NB: das 
Biographische Vorwort wurde 1881 abgeschlossen! Nach dieser Ausgabe wird im folgenden zitiert, 
sofern nichts anderes vermerkt. Eine überarbeitete und teilweise veränderte Fassung des Biographischen 
Vorwortes erschien in Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 1, 5. Aufl., 1896, S. V-XIII.  
5  Zu den wichtigsten Arbeiten dieser Zeit gehören die Aufsätze Die platonische Ideenlehre, 
psychologisch entwickelt, in: Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft 4 (1866), S. 404-
464; Mythologische Vorstellungen von Gott und Seele – psychologisch entwickelt, in: Zeitschrift für 
Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft 5 (1868), S. 396-434 u. 6 (1869), S. 113-131; Die 
dichterische Phantasie und der Mechanismus des Bewusstseins, in: Zeitschrift für Völkerpsychologie und 
Sprachwissenschaft 6 (1869), S. 173-263. Vgl. auch Sieg: Der frühe Hermann Cohen und die 
Völkerpsychologie, in: Aschkenas. Zeitschrift für Geschichte und Kultur der Juden 13 (2003), S. 461-
483. 

25 



 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung des frühen Cassirer anschlossen. In epochaler 

Blickrichtung wird die Analyse der Neuorientierung Cohens in der Auseinandersetzung 

mit Lange den Prozess verdeutlichen, den die Erhebung der Philosophie zur 

universitären Fachdisziplin im 19. Jahrhundert auslöste. Mit dem von Cohen initiierten 

Paradigmenwechsel scheint sich in dieser Bewegung ein Umbruch zu vollziehen, ein 

Generationenwechsel gleichsam, zu dessen Signaturen ein strenger Szientismus und 

eine kausal-mechanische Wissenschaftsauffassung gehören.6 Beides, der Durchbruch 

des Anti-Psychologismus wie die Erhebung von Mathematik resp. mathematischer 

Naturwissenschaft zur Leitdisziplin der „transscendentalen Methode“, zeigt sich in 

höchster Verdichtung in Cohens Auseinandersetzung mit Friedrich Albert Lange, 

genauer: in der doppelten, paradoxalen Geste der Anknüpfung an Lange bei 

gleichzeitiger rigoroser Abwendung von ihm. In diesen unabgeschlossenen Prozess der 

Theoriebildung sollte Natorp mit Leibniz und der Materialismus eingreifen, und erst die 

Veröffentlichung von Leibniz‘ System beendet diese Phase der Formation der Schule. 

Cohen stellt sich im Biographischen Vorwort von 1881 ostentativ auf den Boden 

der von Lange programmatisch verkündeten engen Anknüpfung an die Kantische 

Philosophie, doch wahrscheinlich wird man in der Berufung auf Kant die einzige 

substantielle Gemeinsamkeit zwischen dem „Apostel der Kantischen Weltanschauung“ 

und dem Begründer der Marburger Schule des Neukantianismus erblicken können.7 

Dieser gemeinsame historische Bezug des Philosophierens bringt indessen, zumindest 

im Bereich der Erkenntnistheorie, eine weitere Gemeinsamkeit mit sich: das auf den 

Apriorismus gerichtete Erkenntnisinteresse – wodurch auch immer das Apriori des 

Erkennens von Lange oder Cohen im einzelnen bestimmt werden sollte. So galt der 

erkenntnistheoretisch ausgerichtete Teil von Langes philosophischer Arbeit der 

Bestimmung der „psychisch-physiologischen Organisation“, die das Apriori aller 

Erkenntnis bilden sollte, und auch Cohens früher Psychologismus ist nicht Anderes als 

                                                 
6  Die Rede vom ‚Generationenwechselʻ soll hier alleine im wissenschaftsgeschichtlichen Sinne 
verstanden werden, als Ablösung eines theoretischen Paradigmas durch ein neues, eine Ablösung, die 
weit über bloße Ausdifferenzierung hinausgeht und sich auch in der Neubesetzung des Lehrstuhls des 
verstorbenen Lange durch Cohen manifestiert. Innerhalb des Neukantianismus sind Lange und Cohen 
zunächst ganz allgemein der Phase der „Ausbreitung des Neukantianismus“ von 1865 an zuzurechnen, 
vgl. Köhnke: Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus, 1986, S. 233-433. 
7  Cohen: Biographisches Vorwort (1881), S. VIII. Diese Gemeinsamkeit – verflüchtigt zum 
sogenannten „kritischen Motiv“, das alle auf Kant bezogenen Theorien, ja absurderweise alle Philosophie, 
umfassen soll – läßt sich sogar noch bei Lehmann: Geschichte der nachkantischen Philosophie. 
Kritizismus und kritisches Motiv in den philosophischen Systemen des 19. und 20. Jahrhunderts, Berlin 
1931, ausmachen, obwohl dieser ansonsten nur prinzipielle Differenz zwischen Lange und Cohen zu 
sehen vermag, vgl. ebd., S. 177-182. Zu Cohens Kritik an Lange und zur grundlegenden Divergenz ihrer 
theoretischen und praktischen philosophischen Bestrebungen siehe Köhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 
289-294.  

26 



 

ein Synonym für einen Apriorismus.8 Doch jenseits der Cohenschen 

Anknüpfungsrhetorik bildet die „Kantische Philosophie“ zugleich den Brennpunkt 

seiner Kritik an Lange. Da Cohen in der Kant-Interpretation seines Marburger 

Vorgängers den „systematische[n] Heerd dieses Werkes“ erkennt, bleibt diese Kritik 

nicht nur punktuell, sie trifft vielmehr zugleich die Geschichte des Materialismus im 

Ganzen.9 Dabei kommt gerade dem Vorwort für Cohens eigene Theoriebildung 

erhebliche Bedeutung zu, findet er doch in der kritischen Auseinandersetzung mit dem 

Werk seines Vorgängers zur Formulierung einiger zentraler Theoriemotive, die die 

Basis für das zwei Jahre später veröffentlichte Princip der Infinitesimal-Methode sowie 

die Neuauflage von Kants Theorie der Erfahrung von 1885 und damit die Basis für die 

Marburger Schuldoktrin bilden sollten. Man wird zwar nicht umhinkommen, Cohens 

scharfe Kritik an Lange als „Verurteilung“ ansehen zu müssen, wie Klaus Christian 

Köhnke treffend festgestellt hat, vielleicht sogar als Vernichtung.10 Festzuhalten bleibt 

bei aller „Verurteilung“ Langes durch Cohen aber auch eine Spannung zwischen dieser 

prinzipiellen Distanzierung von ihm einerseits und der durch die Forschung allenthalben 

monierten aneignenden, ja vereinnahmenden Rezeption des Werks Langes andererseits. 

Diese Spannung hat ihren Grund in der Herausbildung eigener, Cohenscher 

Theoriemotive in der und durch die Verwerfung Langescher Theoreme. Dieses in sich 

widerstrebige, komplexe Verhältnis bildet die Crux der Theoriebeziehung von Cohen 

auf Lange. In anderen Worten: unstrittig ist, dass es einerseits den Ansatz zu einem 

fruchtbaren philosophischen Dialog und wechselseitiger Anteilnahme zwischen Cohen 

und Lange bis zum Tode des letzteren gegeben hat;11 und ebenso unübersehbar ist auf 

der anderen Seite Cohens rigide Kritik, die nach Langes Tod 1876 einsetzte. Doch die 

in schulgeschichtlicher und epochaler Perspektive philosophiehistorisch weiterführende 

Frage jenseits des Offenkundigen muss lauten, wie sich Cohens philosophischer 

Neuentwurf der „transscendentalen Methode“, der sich signifikanterweise auf die Jahre 

von 1876 an datieren läßt, im Modus von Aufnahme von und Kritik an Lange formiert 

                                                 
8  Letzteres hat Köhnke: „Unser junger Freund“ Hermann Cohen und die Völkerpsychologie, in: 
Marx/Orth (Hrsg.): Hermann Cohen und die Völkerpsychologie, 2001, S. 62-77, überzeugend 
herausgearbeitet. 
9  Cohen: Friedrich Albert Lange, in: Preußische Jahrbücher 37 (1876), S. 377. 
10  Köhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 291. 
11  Siehe dazu ebd., S. 289; vgl. die Briefe Cohens an Lange in Cohen: Briefe, ausgew. u. hrsg v. 
Bertha u. Bruno Strauß, Berlin 1939, S. 34-36 u. 37-38, sowie in Lange: Über Politik und Philosophie. 
Briefe und Leitartikel 1862 bis 1875, hrsg. u. bearbeitet v. Georg Eckert, Duisburg 1968, S. 361-364 u. 
369-379. Cohens Briefe lassen die Behauptung von Lehmann: Geschichte, S. 181, „grundsätzliche 
Übereinstimmung“ werde „vielleicht nur vorgetäuscht“, als wenig plausibel erscheinen, vielmehr ist diese 
einer der beiden Pole, zwischen denen die komplexe Beziehung Cohens auf Lange gespannt ist. 

27 



 

und welche Anteile dieser damit an der Neuorientierung von Cohens Erkenntnistheorie 

hat.12  

So verweist Cohen zwar im Bereich theoretischen Philosophierens auf den für 

Lange geradezu programmatischen wechselseitigen Bezug von Wissenschaften und 

Philosophie, und das mit durchaus sympathetischem Gestus: Lange habe an dem 

entscheidenden theoretischen der „Probleme unserer Zeit“(!), der „Basirung der 

Wissenschaften auf ihren eigentlichen einfachsten Principien, deren genaue und 

deutliche Ermittelung [durch Erkenntnistheorie, HKO] daher angestrebt wird“ mit 

„seinem Herzblut gearbeitet.“13 Auch hierin ist eine Gemeinsamkeit zu sehen, 

wiederum zwar eine lediglich programmatische, keine in der Sache – doch wie 

bedeutsam diese Programmatik für seinen eigenen Ansatz war, verdeutlicht der 

Umstand, dass Cohen die entsprechenden, von Lange in der zweiten Auflage der 

Geschichte des Materialismus gestrichenen Passagen im Anmerkungsapparat der von 

ihm selbst herausgegebenen fünften Auflage von 1896 mitteilt, und das, obwohl die 

Ausführungen Langes en détail nur Cohens heftigste Missbilligung hätten finden 

können.14 Um so schärfer fällt dann allerdings seine Kritik an der Durchführung dieses 

Ansatzes aus. Diese Kritik mag zunächst und durchaus zutreffend als Symptom 

grundsätzlicher Inkompatibilität von philosophischen Theorien vor dem Hintergrund 

gegensätzlicher Weltanschauungen erscheinen.15 Nähere Betrachtung freilich zeigt, dass 

Cohens Lange-Skizze auch eine Art der Selbst-Objektivation eingezeichnet ist, in der 

die Vergegenwärtigung seines eigenen früheren psychologischen Ansatzes mit 

Distanzierung, mit radikaler Abkehr von ihm zusammentrifft. In welchem genauen 

Sinne im Falle des frühen Cohen von ‚Psychologieʻ die Rede sein kann, kann und muss 

                                                 
12  Der Vorschlag von Knoppe: [Rez.] Sieg, Aufstieg und Niedergang des Marburger 
Neukantianismus, in: Philosophischer Literaturanzeiger 49 (1996), S. 339-343, hier: S. 340, Lange solle 
aus der Theoriegeschichte der Marburger Schule ausgegrenzt werden, muss bereits im Lichte dieser 
ersten Befunde als abwegig erscheinen. 
13  Cohen: Biographisches Vorwort (1881), S. VIII-IX. Zu Langes Auffassung der wechselseitigen 
Verwiesenheit von Naturwissenschaften und erkenntnistheoretisch verfasster Philosophie vgl. ders.: 
Geschichte des Materialismus, Aufl. 2. Buch, 2. Abschn.: Die Naturwissenschaften, S. 139-309; zu 
dessen Erkenntnistheorie vgl. grundlegend Holzhey: Philosophische Kritik. Zum Verhältnis von 
Erkenntnistheorie und Sozialphilosophie bei F. A. Lange, in: Knoll/Schoeps: Friedrich Albert Lange, 
1975, S. 207-225, zu Langes Neukantianismus und seinem Kontext vgl. Köhnke: Entstehung und 
Aufstieg, S. 233-257. In dem in der vorliegenden Arbeit nicht thematischen und deshalb nicht 
berücksichtigten Bereich von praktischer Philosophie und „Weltanschauung“ hebt Cohen zustimmend 
Langes „Regeneration“ des „ethischen Ideal[s] des Socialismus“ hervor. 
14  Nachweis 5. Aufl. 
15  Darauf verweist Köhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 273-301 („Cohens Kritik der Erfahrung 
und ihre weltanschauliche Prämisse“); zum weltanschaulichen Hintergrund von Langes Philosophie vgl. 
ebd., S. 233-257. Lehmann: Geschichte, S. 178, stellt kurz und bündig fest: „die Welt Cohens ist eine 
andere [als die Langes]“, und meint damit – für die Zeit nach Langes Tod weithin zutreffend, für die 
davor durchaus unzutreffend – beider Divergenz „im Hinblick auf Begriff und Methode der Philosophie 
und im Hinblick auf die Interpretation der Kantischen Philosophie“. 

28 



 

an dieser Stelle offen bleiben – am ehesten ist das Wort hier wohl als Synonym für im 

Innern des Subjekts angesiedelte Vorgänge wie Intuitionen, Gedanken etc. zu 

verstehen.16 Dabei ist gerade das den frühen Cohen mit Lange Verbindende – also 

neben der zentralen Stellung der Kantischen Kritik und dem Bezug von Philosophie auf 

die Wissenschaften das auf den Apriorismus und dessen irgendwie psychologische 

Begründung gerichtete Erkenntnisinteresse – als Bedingung der Möglichkeit der 

Übertragung seiner früheren Position auf Lange und der im Zuge des 

Paradigmenwechsels vollzogenen radikalen Kritik anzusehen. Cohens Distanzierung – 

in dieser Lesart eben auch: Selbst-Distanzierung – betrifft sowohl die Konzeption der 

Geschichte des Materialismus im Ganzen als auch den hier thematischen Bereich der 

Erkenntnistheorie. Im Biographischen Vorwort verwirft Cohen vor allem Langes 

Verständnis des „Kantischen Apriorismus“, den dieser in der „physisch-psychischen 

Organisation des Menschen“ begründet sah. Langes Ansatz hat zur Folge, dass die 

Grundbegriffe und Gesetze der Wissenschaften alleine auf die „Naturbasis“ der 

physiologischen und psychischen „Organisation“, das, in Cohens Worten, „Zauberwort“ 

oder „erkenntnistheoretische Arcanum“ zurückgeführt werden: „Und wie er den 

Kantischen Apriorismus auffasste, so machte er deutlich, dass alle Handhaben der 

Forschung, die Materie, die Atome, die Kräfte und mechanische Prinzipien ihre Wurzel 

und ihren Bestand haben in der physisch-psychischen Organisation der Menschen.“17 

Beispielhaft läßt sich dies an der in Langes Konzeption einzig relevanten der 

Kantischen Kategorien zeigen, der Kausalität.18 „Der Causalbegriff“, so argumentiert 

die Geschichte des Materialismus, „wurzelt in unserer Organisation und ist der Anlage 

                                                 
16  Dass der Psychologismus der frühen, in der Zeitschrift für Völkerpsychologie veröffentlich
Arbeiten Cohens (vgl. hier, Anm. 6) im Widerspruch zu der von Lazarus und Steinthal vertretenen 
Konzeption von Völkerpsychologie steht, darauf hat Köhnke: „Unser junger Freund“, 2001, S. 6
Recht hingewiesen. Noch nicht einmal Cohens einziges „psychologische[s] Gesetz, das alle 
Vorstellungen determiniere“, ist ein im eigentlichen Sinne ‚psychologisches’, da es sich hierbei 
tatsächlich um „ein apriorisch-logisches Verfahren vergleichbar eher dem Fichtes“ handelt, ebd., S. 66-
67. Zur Konzeption der Völkerpsychologie vgl. Köhnke: Einleitung, in: Moritz Lazarus: Grundzüge de
Völkerpsychologie

ten 

2-77, mit 

r 
 und Kulturwissenschaft. Hrsg., mit einer Einleitung u. Anm. versehen v. Köhnke, 

, S.
tischen 

 
sch 

ipie
, 

ch 

 und dennoch in 
 G  unbedacht. 

2003  IX-XLII. 
17  Cohen: Biographisches Vorwort (1881), S. IX; Cohens Rede vom „erkenntnistheore
Arcanum“ findet sich in ders.: Friedrich Albert Lange, in: Preussische Jahrbücher 37, 1876, 
wiederabgedr. in: ders.: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 2, 1928, hier: S. 381; im
folgenden wird nach dieser Ausgabe zitiert. Der Terminus „Naturbasis“ für Langes naturalisti
konz rte „psychisch-physische Organisation“ bei Holzhey: Philosophische Kritik, S. 218. 
18  Die Reduktion der zwölf Kantischen Kategorien auf die der Kausalität gehört zu den Indizien
die eindeutig anzeigen, wie grundsätzlich und weitgehend Langes erkenntnistheoretische Konzeption 
durch die Lehre Schopenhauers geprägt ist – ein Umstand, den Jacobsen: Max Weber und Friedri
Albert Lange. Rezeption und Innovation, 1999, S. 60, Anm. 8, geflissentlich zugunsten der naiv 
anmutenden Behauptung übersehen will, Lange sei „doch […] durch und durch ein selbständiger 
Denker.“ Die Problematik, was es heißen könnte, ein „selbständiger Denker“ zu sein
einem eflecht von Theoriebeziehungen zu stehen, bleibt bei Jacobsen

29 



 

nach vor jeder Erfahrung.“19 Die „Organisation unseres Denkens bestimmt“ mithin als 

Apriori alle Erfahrung und ist „objektiver Grund einzelner Erscheinungen“.20 

Entsprechend bestehe wissenschaftliche Erkenntnis in der Rückführung der Phänomene 

auf die entsprechenden mechanischen, chemischen und physiologischen Vorgänge.21 

Auch wenn Langes Erkenntnistheorie die Beziehung physischer und psychischer 

Elemente in der „Organisation“ grosso modo ungeklärt läßt – er spricht beispielsweise 

in recht unklarer Weise davon, dass „die physische Organisation, als Erscheinung, 

zugleich die psychische“ sei –, so verweist Cohen die Begründung dieses 

naturalistischen Apriorismus unter Ausschluss der Physiologie ganz entschieden an die 

Psychologie als wissenschaftliche Leitdisziplin: „Unsere Organisation ist, soweit sie 

überhaupt in Frage kommt, eine Frage der Psychologie.“22  

             

Im Streit der Schulen des späten 19. Jahrhunderts um die Begründung und 

Ausrichtung von Erkenntnistheorie setzt damit die Tendenz unter den Gegnern 

psychologischer Begründungen für Erkenntnistheorie ein, Langes psychologisch-

physiologisch geprägten Naturalismus zu einem bloßen Psychologismus zu verkürzen 

und ihn der „Sphäre psychologistischer Erkenntnistheorie“ zuzurechnen.23 Das mag 

zum Teil schulgeschichtlich bedingt sein, denn Lange hat sich selbst, zumindest in 

seinen Anfängen, der Herbartschen Schule zugerechnet.24 Gewiss hat aber auch seine 

philosophische Arbeit als solche zu dieser Verkürzung beigetragen, ist sie doch zu 

einem großen Teil der Suche nach einem tragfähigen psychologischen Verständnis der 

„Organisation“ gewidmet, und nicht etwa einem physiologischen, wie nicht alleine 

Langes Publikationen, sondern auch Lehrtätigkeit und Nachlass zeigen.25 Die 

                                    
 1882, S. 399. 

 die 
d. S. 49, vgl. auch ebd., S. 27-29. – Die 

ung

e psychogenetische Methode 
nde hrt“ 

865, S. III; vgl. auch das 
stbe

isen auf 

19  Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl.,
20  Ebd., S. 382 u. 691. 
21  Siehe Holzhey: Philosophische Kritik, S. 218. 
22  Cohen: Biographisches Vorwort (1881), S. X. Das erscheint zumal nach der dem Vorwort 
vorausliegenden posthumen Veröffentlichung von Lange: Logische Studien. Ein Beitrag zur 
Neubegründung der formalen Logik und Erkenntnistheorie, 1877, durch Cohen als naheliegend, wo das 
„Normalgesetz alles Denkens“ konsequent als psychologisches „Naturgesetz“ verstanden wird: „Was ist 
[…] das Wesentliche für die Logik, wenn wir alle psychologischen Zuthaten weglassen? Nichts als
Thatsache der beständigen Aufhebung des Widersprechenden“, eb
Klär  des Verhältnisses psychischer und physischer Erkenntnisbestandteile bei Lange versucht 
Vaihinger: Hartmann, Dühring und Lange, 1876, S. 116-119. 
23  Dieser Argumentationslinie folgt Husserl: Logische Untersuchungen. Bd. 1: Prolegomena zur 
reinen Logik, 1900, S. 93, Anm. 3. Scheler: Die transszendentale und die psychologische Methode, 1900, 
S. 35 urteilt dagegen differenzierter und unterscheidet bei „jenen, welche di
anwe n“, Positionen, in denen „das apriori eine spiritualistische oder physiologische Deutung erfä
– zu letzteren wird Langes erkenntnistheoretischer Ansatz zu zählen sein.  
24  Vgl. Lange: Die Grundlegung der mathematischen Psychologie, 1
Selb kenntnis aus dem Brief an Kambli v. 27. Sept. 1858, bei Ellissen: Friedrich Albert Lange, 1891, 
S. 106, der Hinweis darauf bei Köhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 233. 
25  Vgl. beispielsweise die umfangreiche Abhandlung Seelenlehre (Psychologie), in: Enzyklopädie 
des gesammten Erziehungs- und Unterrichtswesens, Bd. 8, 1870, S. 573-667. Zu den Hinwe

30 



 

Stilisierung Langes zum exemplarischen Vertreter psychologistischer Erkenntnistheorie 

ist ihrerseits also bereits auch eine historische Verkürzung. Sie erfolgt indessen 

bezeichnenderweise gerade bei den Kritikern, die selbst diesem Paradigma zuzurechnen 

waren und sich in der Folge von ihm distanzieren, wie Cohen oder Husserl.  

Cohen sucht in seiner Abrechnung mit der psychologischen 

Erkenntnisbegründung im Vorwort seiner Konzeption der „transscendentalen Methode“ 

in doppelter Weise die Bahn zu bereiten. Zum einen sollen nunmehr „die 

Wissenschaften“ als Äquivalent von Langes „physisch-psychischer Organisation“ 

fungieren, und damit als zureichender Grund des Apriorismus. Zum anderen verschiebt 

Cohen in fundamentaler Weise die Grundausrichtung der Erkenntnistheorie weg von 

Langes Interesse an psychologisch-genetischen Herleitungen hin zu seinem 

neuformulierten Anliegen geltungstheoretischer Begründung:26 „Die transscendentale 

Methode forscht nicht nach den [etwa in Langes ‚Organisation’ gelegenen, HKO] 

Principien der menschlichen Vernunft, sondern nach den die wissenschaftliche Geltung 

bedingenden Grundlagen der Wissenschaften [sic! Plural!]“.27 Die beiden neuen 

Paradigmen stehen im engen, sich wechselseitig bedingenden Verhältnis, denn 

auszugehen sei in der Geltungsfrage immer, wie an späterer Stelle präzisiert wird, vom 

„Factum von Wissenschaften“.28 Der Annahme eines solcherart bestimmten 

apriorischen „Factums“ schreibt Cohen axiomatischen Status zu.29  

Das Biographische Vorwort von 1881 muss als der Text gelten, in dem Cohen 

sein Axiom vom „Factum der Wissenschaft“ der Sache wie dem Wortlaut nach 

erstmalig formuliert hat – und eben nicht, wie bislang angenommen, die Rede Von 

Kants Einfluß auf die deutsche Kultur von 1883 oder Das Princip der Infinitesimal-

Methode aus demselben Jahr.30 Gewiss ist dabei festzuhalten, dass das Vorwort dieses 

                                                                                                                                               
es B n vgl. 

d 
 gar von 

e – 
ill dagegen „geltungstheoretische Begründung“ als 

egen ründung und ausreichende Abgrenzung 
nüb -Natorpschen-Projekt. 

raphisches Vorwort (1881), S. X. 

n 
t 

 
en seinen Vorgängern sich unterscheidet, 

Lang eschäftigung mit Psychologie in Vorlesungen, Vorträgen und unveröffentlichten Schrifte
das Nachlassverzeichnis in Knoll/Schoeps: Friedrich Albert Lange, 1975, hier: S. 246-247. 
26  Die psychologisch-genetische Ausrichtung von Langes Erkenntnisinteresse hat erstmals 
Vaihinger: Hartmann, Dühring und Lange, S. 116, bemerkt; ihm folgt Scheler: Die transszendentale un
die psychologische Methode, S. 34-35, der in präzisierender Abweichung vom Titel seiner Arbeit
einer „psychogenetische[n] Methode“ schlechthin spricht und dabei Lange als „typisch“ für eine der 
beiden Richtungen dieser Methode bezeichnet. Diese Einschätzung hält auch heutiger kritischer 
Überprüfung stand, vgl. Holzhey: Philosophische Kritik, S. 209. Freimuth: Friedrich Albert Lang
Denker der Pluralität, 1995, S. 13, Anm. 40, w
Anli  Langes ausmachen, freilich ohne plausible Beg
gege er dem Cohen
27  Cohen: Biog
28  Ebd., S. XI. 
29  Ebd., S. X. 
30  So Edel: Von der Vernunftkritik zur Erkenntnislogik, 1988, S. 121, Anm. 11. Vgl. Cohen: Vo
Kants Einfluß auf die deutsche Kultur, 1883, S. 9. Es muss jedoch festgehalten werden, dass der Kontex
des Zitats aus der Rede von 1883 der Wendung ihr formelhaftes Moment nimmt und sie unspezifisch
werden läßt, insofern als Cohen bemerkt, dass „Kant von dies

31 



 

Axiom noch in seiner pluralisierten Form, als „Factum von Wissenschaften“ fasst, 

während Das Princip der Infinitesimal-Methode es 1883 in doppelter Reduktion zu 

seiner endgültigen Gestalt prägt, zum singularisierten und mathematisierten „Factum 

der Wissenschaft“, lies: zum „Factum“ der einen Wissenschaft – und das soll sein, je 

nach Kontext, die mathematische Naturwissenschaft, i.e. die Physik, oder deren 

Grunddisziplin, die Mathematik. Für die überarbeitete Fassung des Biographischen 

Vorworts zur Geschichte des Materialismus in deren folgender fünfter Auflage von 

1896 fand Cohen dann die das Gemeinte vereindeutigende Formel vom „Factum einer 

Wissenschaft [...], welcher eine mathematische Gewißheit beiwohnt [Hervorh. HKO]“. 

Doch gerade Cohens tastender und schwankender Wortgebrauch im Biographischen 

Vorwort von 1881 – von der am häufigsten verwendeten pluralen und unspezifischen 

Form „die Wissenschaften“ über den spezifizierenden Singular „die Naturwissenschaft“ 

oder „die Wissenschaft von der Natur“ schließlich zum „Factum von Wissenschaften“ – 

zeigt, dass man bei der Lektüre dieser Passagen des Biographischen Vorworts dem 

Prozess der doppelten Reduktion gleichsam beiwohnt, noch bevor er schließlich zur 

Formel geronnen sein sollte. Cohen scheint sich bereits im Text von 1881 über die 

Konzeption seines neuen „Axioms“ im klaren zu sein, denn unübersehbar ist schon hier 

die Verengung auf mathematische Naturwissenschaft, das heißt die Entpluralisierung 

und Mathematisierung des „Factums“ gemeint.  

Der Anteil von Natorps Antrittsvorlesung aus dem Jahre 1881 an dieser doppelten 

Reduktion, an der Entpluralisierung und Mathematisierung von Cohens Formel aus 

demselben Jahr ist erheblich, wie im folgenden Kapitel zu zeigen sein wird. Der 

Terminus a quo 1881 ist freilich nicht nur in schulgeschichtlicher Hinsicht von erhöhter 

Signifikanz, sondern auch in epochaler Perspektive, und das gleich in doppelter 

Hinsicht. So klingt im Plural vom „Factum der Wissenschaften“ über den Hinweis auf 

die Faktizität wissenschaftlicher Resultate hinaus noch die Abkunft der Bezogenheit 

erkenntnistheoretischer Reflexion auf die Pluralität von Wissenschaften an, wie sie in 

der Konzeption Langes gedacht und erstmalig bei Cohens Lehrer Trendelenburg 

entworfen worden war. Wissenschaftspluralismus war Cohen ganz prinzipiell von 

Trendelenburg her vertraut, wenngleich sich dessen Wissenschaftskosmos von dem 

Langes unterschied, der auch sozialwissenschaftliche und ökonomische Disziplinen 

umfasste. Indem er Cohens Kritik an Langes Apriorismus der „physisch-psychischen 

Organisation“ mit der Formel vom „Factum von Wissenschaften“ verbindet, macht der 

                                                                                                                                               
dass er Newtonianer sein, auf das Factum einer Wissenschaft sich stützen konnte [...].“ So, über das 
historische Beispiel, kommt der Singular in diese Wendung. 

32 



 

Terminus a quo 1881 in höchster Verdichtung klar, dass sich Cohens späteres, 

singularisiertes Theorem vom „Factum der Wissenschaft“ auf der radikalen Abkehr von 

naturalistischer und empiristischer, psychologisch und physiologisch fundierter 

Erkenntnistheorie gründet, ja als Substitut für deren Apriori der „physisch-psychischen 

Organisation“ fungiert. Dieses neue Theorem bildet einen der systematischen 

Grundpfeiler in der theoretischen Arbeit an der fundamentalen Neuausrichtung von 

Erkenntnistheorie, wie sie im Princip der Infinitesimal-Methode und der zweiten 

Aufla

überhaupt mögliche Erfahrung wird bestimmt aus den Bedingungen der gegebenen 

ge von Kants Theorie der Erfahrung ausgearbeitet wurde und für die Marburger 

Schule fortan als verbindlich anzusehen war. 

Es folgt somit nicht alleine aus den Usancen der Gattung des Nekrologs, dass die 

scharfe Kritik am Psychologismus von Langes Kant-Verständnis sich erst hier, im 

Vorfeld der Neuausrichtung von Cohens Kant-Interpretation findet und nicht bereits in 

den Nachrufen auf Lange aus den Preußischen Jahrbüchern des Jahres 1876 oder der 

Ethischen Kultur desselben Jahres.31 Genauer gesagt vollzieht sich der Neuentwurf des 

Theorieprogramms der „transscendentalen Methode“ in der historischen Spanne 

zwischen dem Nachruf auf und dem Biographischen Vorwort zu Lange; den 

Umschlagpunkt bilden der Sache nach Überlegungen Cohens in Kants Begründung der 

Ethik von 1877.32 Dem war ein erster Disput zwischen Lange und Cohen in Sachen der 

Kant-Interpretation vorausgegangen: Lange seinerseits hatte sich in der zweiten Auflage 

der Geschichte des Materialismus von 1875, unter Hinweis auf die Irreduzibilität der 

Kantischen Kategorien, prinzipiell gegen die Überbetonung des Moments des 

Transzendentalen in der Kant-Interpretation Cohens und damit auch gegen die 

„transscendentale Methode“ gewandt.33 Cohens Anti-Kritik von 1877 stilisierte Lange 

im Gegenzug post mortem zum idealen Antipoden seiner zu reformulierenden 

„transscendentalen Methode“. Dem aus der Geschichte des Materialismus 

entnommenen Argument gegen sie, „Erfahrung zu erklären [...] aus den Bedingungen 

überhaupt möglicher Erfahrung“ sei eine „Tautologie“, hält Cohen entgegen: „die 

                                                 
31  Cohen: Friedrich Albert Lange, S. 357-391; die Kritik an Langes Kant-Darstellung im Nachruf 
ist moderat und bleibt nur angedeutet. Cohens Lange-Gedenkartikel desselben Jahres dagegen in: de
Schriften zur Philosophie und Zeitges

rs.: 
chichte, Bd. 2, 1928, S. 392-395 (zuerst in: Ethische Kultur 1 

6), e
 der 

ey: 
 „Marburger Schule“ als 

ina
. u. verm. Aufl., 1875, S. 131. 

(187 nthält sich jeglicher Kritik. 
32  Die Bedeutung von Kants Begründung der Ethik für Cohens Neuorientierung hat Edel: Von
Vernunftkritik zur Erkenntnislogik, S. 100-201, sehr nachdrücklich herausgearbeitet. Vgl. Holzh
Cohen und Natorp, Bd. 1: Ursprung und Einheit. Die Geschichte der
Ause ndersetzung um die Logik des Denkens, 1986, S. 131-139. 
33  Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 2, 2. verb

33 



 

Erfahrung“34 – und „gegebene Erfahrung“ soll bereits hier nichts anderes als die in den 

Ergebnissen der „Wissenschaften“ vorliegende „Erfahrung“ sein.35 Für eine solche „in 

gedruckten Büchern wirklich gewordene“,36 eine gleichsam also papierene „Erfahrung“, 

die nicht mehr länger die eines Subjekts sein soll und als solche äußerstenfalls noch in 

einem metaphorischen Sinne zu bezeichnen wäre, findet das Lange-Vorwort die Formel 

vom „Factum von Wissenschaften“. Erfahrung wird substituiert durch den Bezug auf 

die bloße Faktizität von Wissenschaft, ob pluralisiert oder singularisiert, und diesen 

systematischen Grundpfeiler seiner theoretischen Neuorientierung gewinnt Cohen in der 

Auseinandersetzung mit Lange.37 Doch die Ausführungen in Kants Begründung der 

Ethik geben bereits erste Hinweise darauf, dass Cohen im Grunde schon hier die 

mathematische Naturwissenschaft als apriorischen Referenten der regressiven Analyse 

meint, wenn von „Erfahrung“ oder gar „Wissenschaften“ die Rede ist: „Die Erfahrung 

ist also in Mathematik und reiner Naturwissenschaft gegeben.“38 Nach seiner Kritik an 

Lange findet Cohen für diesen zentralen Sachverhalt zu der prägnanten Formulierung: 

„Die mathematische Naturwissenschaft trägt in der Sprache Kants [sic] a potiori den 

Namen Erfahrung“.39 

Cohens Substitution behebt so den unbekümmerten Naturalismus Langes, freilich 

um den Preis weitgehender und mehrfacher Reduktion und Mathematisierung; sie 

präzisiert dessen unscharfen Begriff von Erfahrung, allerdings mit der Konsequenz ihrer 

vollständigen Abstraktion und letztlich der Elimination ihrer Gehalte: Erfahrung, die 

erst „in gedruckten Büchern wirklich“ wird, hat weder mit ihrem Kantischen Begriff 

etwas gemein noch mit dem Langes noch auch mit irgendeinem sonstigen.40 Die 

Kehrseite von Cohens folgenreicher Erhebung mathematischer Naturwissenschaft und 

Mathematik zum Paradigma von Erkenntnistheorie ist letztlich die Preisgabe des 

kritischen erkenntnistheoretischen Bezugs von Philosophie auf den pluralen Kosmos der 

Wissenschaften. Aber gerade der Bezug der Erkenntnistheorie auf diesen Kosmos, der 

sowohl „sämmtliche Naturwissenschaften“, Moralstatistik, Psychologie, kurz: das, was 

                                                 
34  Cohen: Kants Begründung der Ethik, 1877, S. 25. 
35  Ebd., S. 27, Lange hier zitiert nach Cohen; die Stelle bei Lange: Geschichte des Materialismus, 
Bd. 2, 2. verb. u. verm. Aufl., 1875, S. 131, Anm. 37. 
36  Ebd., S. 27; das Biographische Vorwort bezieht sich durch seine Wortwahl implizit auf diese 
Stelle und diesen Gedanken, wenn es dort S. X heißt: „Die Wissenschaften aber liegen in gedruckten 
Büchern vor.“ 
37  Ebd., S. 26-27 belegt diesen Zusammenhang aufs eindrücklichste, wenn Cohen bemerkt, Lange 
führe eben zur Vermeidung der erwähnten „Tautologie“ die „[physisch-psychische] Organisation“ ins 
Felde. 
38  Ebd., S. 25. 
39  Cohen: Von Kants Einfluß, S. 10. 
40  Zu einer eingehenden Kritik des Cohenschen Begriffs von Erfahrung vgl. Köhnke: Entstehung 
und Aufstieg, S. 273-288. 

34 



 

Lange unter „exacten Wissenschaften“ versteht, als auch „historische Wissenschaft“ 

und „Philologie als Wissenschaft“ enthält, machte für den Verfasser der Geschichte des 

Materialismus das Wesen von Philosophie als Kritik, von kritischer Philosophie also, 

aus.41 Mehr noch: Philosophie gewinnt ausschließlich im wechselseitigen Austausch mit 

der Gesamtheit der Wissenschaften, und eben nicht alleine im erkenntniskritisch-

regressiven Bezug auf eine einzelne, die von Lange geradezu utopisch ausgemalte 

Aufgabe der Vermittlung zwischen unterschiedlichen Wissenskulturen: „Wenn die 

Philosophie […] das Bindeglied zwischen den verschiedensten Wissenschaften abgiebt 

und einen fruchtbaren Austausch der positiven Resultate vermittelt: dann wollen wir 

annehmen, dass sie auch ihrer Hauptaufgabe wieder zugewandt ist, dem Jahrhundert die 

Fackel der Kritik voranzutragen, die Strahlen der Erkenntniss in einen Brennpunkt zu 

sammeln und die Revolutionen der Geschichte zu fördern und zu lindern.“42 Cohens 

Inauguration der mathematischen Naturwissenschaft resp. Mathematik zum alleinigen 

apriorischen Bezugsdatum philosophischer Reflexion ist dagegen verbunden mit 

Entpluralisierung, mit der Festschreibung erkenntnistheoretischer Philosophie auf und 

Bindung an ein bestimmtes Paradigma aus dem Kosmos der Wissenschaften. Nicht nur 

gemessen an Langes Begriff von Philosophie als Kritik, sondern gerade auch in der 

Selbstbeschreibung, die der Cohen der formativen Phase der Marburger Schule von den 

Grundzügen seiner Kant-Interpretation gibt, ist „in der That […] die Kantische 

Philosophie in ihrem theoretischen Theile zunächst nichts anderes als die Legitimation 

jener 

                                                

physikalischen Exempel, der Nachweis ihres Erkenntnißwerthes im 

Zusammenhang der auf Mathematik beruhenden Naturwissenschaft.“43 

Diese Feststellung ist weit mehr als eine bloße Bestimmung des 

Binnenverhältnisses zwischen Cohen und Lange, mehr als eine Abwägung von Gewinn 

und Verlust des Paradigmenwechsels in der Erkenntnistheorie des späten 19. 

Jahrhunderts. Vielmehr ist nicht alleine die Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung des frühen, mittleren und späten Cassirer Arbeit an 

den Folgen und Lasten dieser von Cohen vollzogenen Fixierung und Verengung. Auch 

die Arbeit anderer Marburger Cohen-Schüler, etwa Heimsoeths Geltendmachung der 

 
41  Das zeigt die 1. Aufl. der Geschichte des Materialismus von 1866, S. 322-357, für den Bereich 
der „exacten Wissenschaften“ mit programmatischen Sätzen, die allerdings in ihrer Deutlichkeit der 
Umarbeitung der 2. Aufl. zum Opfer gefallen sind. Zum Wissenschaftsverständnis bereits des frühen 
Lange vgl. dessen Credo im Brief an Kambli bei Ellissen: Friedrich Albert Lange, 1891, S. 106. Lange: 
Logik, 1877, S. 6-7, reklamiert in kritischer Auseinandersetzung mit dem philosophischen System-Begriff 
und deduktiv verfahrenden Naturwissenschaften die Anerkennung von Geschichte und Philologie als 
Wissenschaften.  
42  Lange: Geschichte des Materialismus, 1. Aufl., 1866, S. 328. 
43  Cohen: Von Kants Einfluß, S. 7.  

35 



 

Gehalte traditioneller Metaphysik, Nicolai Hartmanns Re-Ontologisierung der 

Erkenntnistheorie oder gar Heideggers Existenzial-Ontologie können als Versuche 

verstanden werden – oder haben sich auch selbst als solche verstanden –, die mit dieser 

mehrfachen Reduktion verursachten Verengungen und Defizite der Erkenntnistheorie zu 

1.2 Streitfall Platondeutung – Philosophiegeschichtsdeutung als Medium 

e des Materialismus“ geführt habe.45 Dieser „geschichtliche Fehlgriff“ habe 

„unse

                                                

beheben. 

systematischer Differenzen 

Cohens Auseinandersetzung mit Lange vollzieht sich nicht nur im Medium 

systematisch-erkenntnistheoretischer Kritik und Neuorientierung; der Neuentwurf und 

die folgende Ausarbeitung der „transscendentalen Methode“ werden auch 

philosophiehistorisch vorbereitet. Bereits der Nachruf auf Lange in den Preußischen 

Jahrbüchern des Jahres 1876 skizziert den Ansatz zum leitenden Theorem der 

Cohenschen Konstruktion von Philosophiegeschichte, und diese Skizze erfolgt 

bezeichnenderweise in kritischer Wendung gegen die Geschichte des Materialismus, 

einer Wendung, die nicht minder grundstürzend ist als die sich im Bereich der 

Erkenntnistheorie anbahnende. So sei die Geschichte des Materialismus „an Platon 

vorbeigegangen“ und habe der platonischen Philosophie nur „tiefere Beziehungen zum 

Gemüthsleben, zur Kunst und zur sittlichen Aufgabe der Menschheit“ zugestanden.44 

Gerade die angebliche, von Cohen formelhaft mehrfach wiederholte „Verkennung des 

erkenntnißtheoretischen Charakters der platonischen Ideenlehre“ durch Lange sei es, die 

zum völligen „Ausfall des Platonismus, als eines theoretischen Philosophems, aus einer 

Geschicht

rn Autor zu einer irrthümlichen systematischen Ansicht geführt“, vermerkt Cohen 

weiter.46 

Es handelt sich hierbei um eine Fehllektüre im doppelten Sinne: Cohen verkennt 

zum einen, dass es eine systematische Deutung ist, auf deren Grund Lange zu seiner 

historischen Einschätzung der Platonischen Philosophie gelangt und nicht umgekehrt. 

Zum anderen geht bereits sein Ausgangsbefund fehl, Lange habe „den 

erkenntnistheoretischen Charakter des Platonismus“ ignoriert. Beides soll im folgenden 

herausgearbeitet werden. So kann freilich keine Rede davon sein, dass es sich in der 

Geschichte des Materialismus um den „Ausfall des Platonismus“ handele, erst recht 

 
44  Ebd., S. 373.  
45  Ebd., S. 373, vgl. auch S. 371. 
46  Ebd., S. 370. 

36 



 

nicht um die „Verkennung“ seines „erkenntnistheoretischen Charakters“ und 

ebensowenig um die Leugnung seines „Idealismus“, ja noch nicht einmal um die 

Bestreitung seiner historischen Wirkung, sondern zunächst nur um eine zur Cohenschen 

prinzipiell divergente Einschätzung seiner philosophiegeschichtlichen Leistungen. Es ist 

„das Unkraut des platonischen Idealismus“, das Lange zufolge auf dem von Sokrates 

„bestellt[en]“ Feld aufging: „Vor allen Dingen sind es die Irrthümer, welche in der 

sokratischen Weltanschauung begründet liegen, die nun bei Plato eine mächtige, 

Jahrtausende dominierende Entwicklung gewinnen.“47 Der Lange der zweiten Auflage 

der Geschichte des Materialismus unterschätzt die historische Wirksamkeit des 

Platonismus also keineswegs, er hält sie allerdings für historisch problematisch und 

erkenntnistheoretisch defizitär. Diese „Entwicklung“ reicht Lange zufolge bis in die 

kritische Philosophie Kants hinein, und darin klingt unter umgekehrten Vorzeichen 

nach, was Cohen in einer kritischen Bemerkung zur ersten Auflage der Geschichte des 

Materialismus deren Verfasser brieflich bereits 1872 mitgeteilt hatte, als er den Wunsch 

aussprach, für eine weitere Auflage möge „Platon näher in den Brennpunkt der 

Probleme gerückt“ werden, denn „noch für Kant ist das Platonische Motiv wirksam“.48 

Cohens vernichtende Kritik an der vermeintlichen Platon-Vernachlässigung der 

Geschichte des Materialismus aus den Preußischen Jahrbüchern zielt an dieser Stelle 

somit, in Vorwegnahme der späteren Kritik im Biographischen Vorwort, auf den 

eigentlichen „Heerd“ der Auseinandersetzung mit Lange: dessen Kant-Interpretation. 

Der tiefere Grund dieser unterschiedlichen Bewertung des historischen Ertrags der 

platonischen Philosophie liegt jedoch gerade im systematischen Bereich, in der 

Erkenntnistheorie, und zwar in der vollständigen Unvereinbarkeit von Langes 

Empirismus und psychologisch-physiologischem Naturalismus mit Cohens Projekt 

einer reformulierten „transscendentalen Methode“. Das wiederum zeigen ganz 

eindringlich Langes Platon-Interpretation und der Begriff der Erfahrung, dessen 

Umdeutung gemäß der „transscendentalen Methode“ die Basis für Cohens 

Erkenntnistheorie bildet. So nachdrücklich Lange zu den wirkungsmächtigsten 

Vertretern der Verwissenschaftlichung in der Philosophie des 19. Jahrhunderts zu 

rechnen ist, so wenig läßt sich das, was er unter Erfahrung versteht, auf einen auch nur 

im geringsten szientifisch verengten, mathematisierten Begriff bringen – ganz im 

Gegensatz zu Cohen. Im Gegenteil, einen solchen Begriff von Erfahrung kritisiert 

Lange bei Platon nachgerade, denn seiner Auffassung nach stehen die „platonischen 

                                                 
47  Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 53. 
48  Brief an Lange vom 17. Jan. 1872, in: Cohen: Briefe, 1939, S. 37. 

37 



 

Irrthümer“ in einem „tiefen Gegensatz gegen jede von der Erfahrung ausgehende 

Weltanschauung [Hervorh. HKO]“.49 Diese Wendung gegen die Erfahrung führt Lange 

auf den seinem Verständnis nach übersteigerten „sokratischen Rationalismus“ Platons 

zurück, der „das Gebiet der Vernunft recht über die Sinnlichkeit zu erheben“ suche und 

in der Ideenlehre münde.50 Dieser Versuch ist „der Ursprung jener schroffen Trennung 

von Vernunft und Sinnlichkeit, welche seitdem die ganze Philosophie beherrscht“, und 

muss nach Lange zu „ein[em] Rückfall in die mythischen Formen“ führen.51 Hält man 

dieses systematische Zentrum seiner Platon-Lektüre fest, so wird spätestens an dieser 

Stelle deutlich, weshalb Lange zum idealen Gegenspieler Cohens werden konnte: 

bereits im Gedenkaufsatz der Preußischen Jahrbücher des Jahres 1876 geht es nur an 

der Oberfläche um die historische Deutung der Ideenlehre Platons oder die 

„Verkennung“ von deren Bedeutung – auf dem Spiel stehen vielmehr eine sich 

abzeichnende systematische Konzeption samt ihrer Begrifflichkeit, die Cohen im 

Begriff war, zu Basistheoremen seiner erkenntnistheoretischen Neuorientierung 

auszuarbeiten. Das scheinbar philosophiehistorische Durchdeklinieren von -Ismen – 

„Materialismus“, „Idealismus“, „Spiritualismus“, „Sensualismus“ – auf Seiten Cohens 

war tatsächlich auf die historische Initiierung und Durchsetzung einer harten 

systematischen Programmatik gerichtet, der sich anbahnenden Reformulierung seiner 

„transscendentalen Methode“. Das gilt für Langes Ablehnung der „schroffen Trennung 

von Vernunft und Sinnlichkeit“, die Cohen in der schließlichen Elimination der 

Funktion der Sinnlichkeit für die Erkenntnis auf die Spitze trieb; das betrifft aber auch 

Langes Ausgang von Erfahrung, die von Kants Begründung der Ethik an allmählich 

durch

                                                

 den Bezug auf das „Factum der Wissenschaft“ substituiert wurde.  

Doch Langes Platonbild ist keineswegs so ausschließlich von kritischem Gestus 

geprägt, wie es den Anschein haben mag und wie es vor allem auch Cohen skizzierte. 

Im Gegenteil, es gehört zu den Charakteristika, ja den Vorzügen seiner historischen 

Darstellung, dass sie einander widerstreitende Züge philosophischer Positionen 

nebeneinander bestehen lassen kann, um zu einer differenzierten Abwägung von deren 

Ertrag und Kosten zu gelangen. Vor allem enträt sie völlig der typisierten historischen 

Darstellung, die alleine auf dem Grund einer erkenntnistheoretischen Systematik 

aufgebaut wäre, wie Langes Platondeutung deutlich zeigt: Platon, Aristoteles, ja, sogar 

Kant – sie alle werden nicht zu uniformen Personifikationen oder Typisierungen eines 

philosophischen Konzepts, die im teleologischen Fortgang der Philosophiegeschichte 

 
49  Ebd. S. 53-61, hier S. 53. 
50  Ebd., S. 55. 
51  Ebd., S. 59 u. 55. 

38 



 

eindeutig zu bewerten wären, sie bleiben ambivalent, zuletzt auch hinsichtlich des 

Maßes an Wahrheit und Irrtum, die sich beide in ihren Auffassungen finden. Beides 

unterscheidet die Philosophiegeschichtsschreibung der Geschichte des Materialismus 

grundlegend von der Cohens. So gesteht Lange auch solchen Positionen wie der 

Platons, mit der er erkennbar nicht sympathisiert, ganz allgemein zu, „notwendige 

Durchgangspunkte des menschlichen Denkens zu sein“. Das heißt konkret: auch wenn 

Lange beispielsweise den hohen Grad an „Abstraction“ verwirft, mit dem Platon 

Begriffe und Ideen von Erscheinungen getrennt habe, so anerkennt er doch 

unumwunden das Verdienst Platons, das Paradigma des „Wissens“ in die Philosophie 

eingeführt und mit dem „Allgemeinen und der Abstraction“ die dafür erforderlichen 

begrifflichen Mittel und Verfahren etabliert zu haben. Auch Langes 

erkenntnistheoretische Prämisse einer „normalen Wahrnehmung“, die der Anfang 

jeglichen Wissens sein soll, bedarf „des Allgemeinen und der Abstraction“. Ohne 

„Abstraction“ wäre die Basis des Langeschen Positivismus, der Ausgang von der 

„einzelne[n] Thatsache“ und deren Erhebung zum „Gegenstand des Wissens“ 

schwerlich denkbar, wie der Verfasser der Geschichte des Materialismus unumwunden 

einräumt.52 Philosophiehistorisch gewendeter Manichäismus und Verurteilung sind 

Langes Sache nicht. Doch so weitgehend in seiner Auffassung die 

Philosophiegeschichte im Kantischen Kritizismus kulminiert und durch diesen die 

historische Omnipräsenz des Materialismus „aufgehoben“, das heißt: suspendiert 

werden soll, so wenig führt umgekehrt diese Ausrichtung auf einen historischen 

Umschlagpunkt hin zu einer reduktiven, den Reichtum und die Widersprüche 

historischer Positionen zu bloßen „Durchgangspunkten“ nivellierenden und sie damit 

kassierenden Geschichtsschreibung. Wegen dieser Abstinenz von einem historischen 

Telos, das das Ziel historischer Entwicklung (Kant) in einem Initialpunkt (Platon) 

angelegt sein läßt – wie das bei Cohen der Fall ist –, wegen ihrer bei aller Linearität 

digressiven Struktur und trotz ihrer problemgeschichtlichen Ausrichtung tendiert die 

historische Erzählung der Geschichte des Materialismus zur epischen Breite und Fülle, 

zur Fülle der Differenzierungen und Ambivalenzen. Das machen Langes Platon- wie 

Aristoteles-Darstellung deutlich, und auch sein Leibniz-Porträt wird das an späterer 

Stelle eindringlich erweisen.53 Ganz unübersehbar ist auch mit dem Kritizismus Kants 

für Lange ein wenngleich epochaler „Durchgangspunkt“, doch kein Zielpunkt erreicht, 

                                                 
52  Ebd., S. 56. Eine ähnlich differenzierte Darstellung und Bewertung erfährt die Philosophie 
Aristoteles, der Lange näher steht, wie bereits Köhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 234, bemerkt hat. 
53  Das Modell der historischen Erzählung der Geschichte des Materialismus wäre eine eigene 
Darstellung wert, kann aber hier nicht weiter vertieft werden.  

39 



 

nach dem eine Phase beginnt, in der Rückschritt hinter das mit Kant 

erkenntnistheoretisch Erreichte und Fortschritt in der Orientierung am Kantischen 

Paradigma miteinander ringen. Das zeigt aufs deutlichste das gesamte zweite Buch der 

Geschichte, das im Grunde zeitdiagnostisch wissenschaftliche und philosophische 

Positionen ins Verhältnis zu dem neuen Paradigma setzt. Damit erst wächst der 

Philosophie die Funktion der „Kritik“ zu, wie Lange sie im Verhältnis zu den 

Wissenschaften konzipiert hat, und auch das Motto seines gesamten Unternehmens, die 

Parol

          

e „zurück zu Kant“, wird dadurch legitimiert. 

Blickt man von hier aus – von Langes Auffassung von Wahrnehmung und 

Erfahrung, von seiner Kritik an der „schroffen Trennung“ von Vernunft und 

Sinnlichkeit, seiner Konzeption des wechselseitigen Bezugs von kritischer 

Erkenntnistheorie und der Pluralität von Wissenschaften, seinem Verdikt gegen 

philosophische Systembegriffe – noch einmal zurück auf Cohens Erkenntniskritik an 

der Schwelle zur Reformulierung der „transscendentalen Methode“, so wird klar, dass 

beider prinzipielle Divergenzen ihr Zentrum im Bereich des Systematischen, in der 

Erkenntnistheorie, haben. Cohens philosophiegeschichtliche Skizze soll seine 

systematisch-erkenntnistheoretische Neuorientierung vorbereiten, was dadurch möglich 

wird, dass in deren theoretischer Basis die oben umrissene Systematik in Grundzügen, 

wie unscharf auch immer, bereits angelegt ist. Philosophiehistorie wird zum bloßen 

Medium eines systematischen Anliegens in legitimierender Absicht. In scharfer 

Auseinandersetzung mit dem historischen Entwurf der Geschichte des Materialismus 

und in Kontrast zu ihm macht Cohen hier erstmals in einer teleologischen Konstruktion 

die ausschließlich ins Erkenntnistheoretische gewendete platonische Philosophie zum 

Ausgangspunkt eines die Philosophiegeschichte durchherrschenden reinen „Idealismus“ 

und Kant zu dessen Abschluss, zur letzten seiner „classischen Gestalten“.54 Diesen 

zunächst historischen Begriff eines „Idealismus“ unterlegt Cohen mit einem ganzen 

Bündel unausgesprochener und unausgeführter systematischer Motive und identifiziert 

ihn schließlich schlechterdings mit Erkenntnistheorie.55 Was hier einer Art von 

systematischem und historischem Dezisionismus gleichkommt – an keiner Stelle führt 

Cohen aus, inwiefern der auf die „Ideenlehre“ reduzierte Platon über die Platitüde der 

Homonymie hinaus dem „Idealismus“ zugehöre, noch weshalb letzterer als synonym 

                                       
n“ 

Vgl. ebd., S. 374-375. 

54  Cohen: Friedrich Albert Lange, in: Preußische Jahrbücher, S. 374. Die „classischen Gestalte
des „Idealismus“ sind in dieser frühen Phase Cohens Platon, Descartes und Kant. 
55  

40 



 

mit „Erkenntnistheorie“ zu verstehen sei –,56 das leistet freilich die dauerhafte 

Etablierung gleich zweier philosophiehistorischer Basistheoreme der späteren Schule. 

Die Produktivität seiner Fehllektüre der Geschichte des Materialismus in historicis ist 

für das angehende Haupt der Marburger Schule indessen unbestreitbar, hat sie doch zu 

dessen Theoriebildung in nicht unerheblichem Maße beigetragen, und zwar in Hinblick 

auf die Befestigung philosophiehistorischer Lehrmeinungen wie hinsichtlich 

systematischer Auffassungen. Der Versuch ihrer Plausibilisierung und Ausarbeitung 

sollte sich freilich noch bis zur zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung 

hinzie

                                                

hen.  

An wenigen Stellen der Lange gewidmeten Arbeiten Cohens wird das Ineinander 

von kritisch-verwerfender und legitimatorisch vereinnahmender Lektüre freilich in 

solcher Verdichtung deutlich wie im Gedenkartikel der Preußischen Jahrbücher. Denn 

aller Polemik Cohens gegen Lange, allen Divergenzen systematischer und historischer 

Art zum Trotz ist gerade hier die größtmögliche Nähe zwischen beiden auszumachen. 

Lange diskutiert den Bezug moderner Naturwissenschaft auf erkenntnistheoretische 

Fragen und stellt resümierend fest, es sei gerade „der kritische Standpunkt der 

Erkenntnisstheorie, welcher den Materialismus im Princip wieder aufhebt“.57 Diesen 

systematischen wie philosophiehistorischen Fluchtpunkt der gesamten Geschichte des 

Materialismus hat Cohen sehr wohl wahrgenommen, wie der Nachruf zeigt, denn er 

zitiert ihn trotz aller auf vielen Seiten durchdeklinierten Differenzen zu Lange – und das 

zustimmend!58 Naheliegend, aber nicht zu belegen ist die Annahme, dass die Schärfe 

der Polemik Cohens durch eine Art der Verwischung dieser Konvergenz motiviert, 

somit auch von strategischer Natur ist, versucht das angehende Haupt der Marburger 

Schule an dieser Stelle doch, dieses Grundanliegen Langes als seinen, Cohens, eigenen 

Gedanken darzustellen, als seine Korrektur an der Geschichte des Materialismus (!), der 

Lange gefolgt sei, wenn er seine zustimmende Zitation mit den Worten einleitet: „Von 

den […] Stellen, in denen der Verfasser [i.e. Lange!, HKO] die hier [i.e. im Artikel der 

Preußischen Jahrbücher von 1876!] vorgeschlagene Correktur zur Geltung bringt, will 

ich nur die frappantesten hier herausheben“59 – das Paradox einer posthumen 

Selbstkorrektur gleichsam. Dieser Punkt der Anknüpfung an Lange sollte auch für 

 
56  Den Versuch einer Begründung hat Cohen erst zwei Jahre später unternommen, vgl. ders.: 
Platons Ideenlehre und die Mathematik (1878), in: ders.: Schriften, Bd. 1, 1828, S. 336-366, bes. S. 350-
361. 
57  Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 505. 
58  Cohen: Friedrich Albert Lange, in: Preußische Jahrbücher, 1876, S. 376. 
59  Ebd. 

41 



 

Cohens Schüler Natorp die Initialisierung eines, wenngleich impliziten Bezugs auf die 

ichte des Materialismus bilden. Gesch

42 



 

2.  Natorps Leibniz und der Materialismus (1881) im Verhältnis zu Friedrich 

Albert Langes Leibniz-Deutung 

2.1 Die unerkannte Lange-Rezeption Natorps in ihrer Wirkung auf die 

Konjunktur der Leibniz-Interpretation in der Marburger Schule  

Cohens Lange-Kritik und der mit ihr sich anbahnende Neuansatz seiner 

Erkenntnistheorie bilden das Zentrum der philosophiegeschichtlichen Konstellation, in 

der Natorps Antrittsvorlesung von 1881 entstanden ist.60 Die in den Schriften zu Lange 

und in Kants Begründung der Ethik in ersten Schritten formulierten, zum größten Teil 

kaum ausgeführten systematischen Theoreme vom Primat der Erkenntnistheorie, des 

Anti-Psychologismus, vom „Factum von Wissenschaften“ und der Elimination der 

Sinnlichkeit als einer Erkenntnisquelle zugunsten des reinen Denkens bilden die 

theoretische Basis, der sich Natorp selbstverständlich und unausdrücklich verpflichtet 

sah. Das gilt auch für die philosophiegeschichtlichen Grundlagen, die sich in Cohens 

Verengung von Philosophiegeschichte zu einer von Platon ausgehenden Vorgeschichte 

der Kantischen Kritik andeuteten, und deren Konsequenzen. So viel verrät die 

Antrittsvorlesung von 1881 auf den ersten Blick. Doch so gründlich dieser Basis die 

Abkehr von den erkenntnistheoretischen und philosophiehistorischen 

Grundorientierungen Friedrich Albert Langes auch eingeschrieben ist – den anderen, 

zunächst wohl durch Cohens Beschäftigung mit Lange angeregten und weniger 

offenkundigen Teil dieser historischen Konstellation, in der die Antrittsvorlesung 

entstand und sodann wirksam wurde, bildet die Leibniz-Lektüre der Geschichte des 

Materialismus – so der Leitgedanke der folgenden Ausführungen.  

Auf den Zusammenhang mit Friedrich Albert Langes opus magnum und Cohens 

n 

s und 

 

Auseinandersetzung mit Lange verweisen schon prima vista Ort und Datum vo

Natorps Vortrag. Hermann Cohen, seit 1876 Nachfolger auf Langes Marburger 

Lehrstuhl, gab 1882 die vierte Auflage von dessen Materialismus-Buch herau

versah sie mit einem Vorwort sowie einer Einleitung.61 Sein Biographisches Vorwort

                                                 
60  Zum Text vgl. Paul Natorp: Leibniz und der Materialismus (1881). Aus dem Nachlass hrsg. v. 

ut 

philosophischen Schulgemeinschaft, 
, S.

., 
-

 in 
 vor, die dem mit Kants Theorie der Erfahrung von 1885 erreichten Stand 

Helm Holzhey, in: studia leibnitiana. Zeitschrift für Geschichte der Philosophie und der Wissenschaften 
17 (1985), S. 3-14; Vorbemerkungen des Hrsg. auf den S. 3-4; vgl. dazu auch Sieg: Aufstieg und 
Niedergang des Marburger Neukantianismus. Die Geschichte einer 
1994  162-163. 
61  Lange: Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart, 4. Aufl
besorgt und mit biographischem Vorwort versehen von Hermann Cohen, 1882, das Vorwort auf S. V
XIII. Die Ausgabe sollte zum „Jubeljahr der Kritik der reinen Vernunft“ 1881 (ebd., S. VIII) erscheinen. 
Sie bietet den Text der in 2 Bänden veröffentlichten 2., verbesserten und vermehrten Aufl. von 1873/75 in 
einem Band. Cohen überarbeitete sein Vorwort für die folgende 5. Aufl. 1896 und nahm dabei einige
der Sache relevante Änderungen

43 



 

datierte er auf den 8. Oktober 1881; wenige Tage danach hat Natorp seine 

„Probevorlesung“ abgeschlossen und sie ungefähr zwei Wochen später gehalten.62 

Auch deren Titel Leibniz und der Materialismus verweist auf diesen 

entstehungsgeschichtlichen Bezug zu Langes Geschichte des Materialismus – ein 

Zusammenhang, dessen Bedeutung in der Forschung kaum gewürdigt wird, und wenn 

doch, dann nur als eine Art negativer Beziehung.63 Die Signifikanz dieser Daten und 

ihrer historischen Nähe – Cohens Lange-Edition und -Kritik auf der einen und Natorps 

Vortragstitel und -thema auf der anderen Seite – hat sich in der sachlichen Bedeutung 

von Langes Leibniz-Bild für Natorps Antrittsvorlesung zu erweisen. Dabei dürfte die 

Tatsache, dass Langes opus an keiner Stelle ausdrücklich erwähnt wird, dass es 

gleichsam die Funktion eines nicht explizierten Hintergrundes einnimmt, dem Umstand 

geschuldet sein, dass Lange posthum, wie in den vorausgehenden Kapiteln ausgeführt, 

für Cohen zum vernichtend kritisierten Widersacher geworden war. Ein erster 

Textbefund bezeugt allerdings auch, dass es der Antrittsvorlesung in der Sache 

mitnichten um die sachliche oder historische Problematik des Materialismus geht. Auf 

der Basis des Neuansatzes der „transscendentalen Methode“ intendiert Natorp vielmehr 

eine erkenntnistheoretische Skizze, in der der „Materialismus“ und seine sogenannte 

„Überwindung“ zur Chiffre einer Epochenwende verdichtet werden: der 

„Materialismus“ teilt dabei das Schicksal zahlreicher -Ismen des 19. Jahrhunderts, dass 

er zu einem Kampfbegriff geworden ist, zur Metapher einer historisch überkommenen 

Auffassung, die liquidiert, einer Epoche, die zumindest „überwunden“ werden muss. Im 

Zusammenhang seiner Leibniz-Interpretation fungiert diese Chiffre als Analogon zur 

Kopernikanischen Wende.64 Natorps zum Erkenntnistheoretiker verkehrter Leibniz wird 

                                                                                                                                               
der „transscendentalen Methode“ entsprachen (ebd., erstes Buch, S. V-XV); sie werden im Anhang der 
vorliegenden Arbeit in kritischer Edition mitgeteilt. Außerdem enthält die 5. Aufl. zum ersten Mal 
Cohens Einleitung mit kritischem Nachtrag (ebd., zweites Buch, S. XV-LXXVI); vor allem aber gelangen 
in ihr Langes Anmerkungen und gestrichene Partien der 1. Aufl. wieder zum Abdruck; sie trägt deshalb 
den Zusatz „vollständige Auflage“ und ist, obwohl einbändig, seitenidentisch mit der 2. Aufl. Im 
folgenden wird da, wo es um Langes Text geht, die 5. Aufl. zitiert, weil sie die erste vollständige der von 
Cohen besorgten Ausgaben ist; alleine dort, wo das Biographische Vorwort in der Version von 1881 
thematisch ist, wird die 4. Aufl. 1882 zugrundegelegt. 
62  Am Ende des Manuskripts findet sich der Hinweis: „Vollendet 13. Oct.[,] vorgetragen 24. Oct. 
1881 als Probevorlesung“, vgl. ebd., S. 14 u. 3-4.  
63  Vgl. Holzhey: Die Leibniz-Rezeption im „Neukantianismus“ der Marburger Schule, in: Leibniz. 
Werk und Wirkung. IV. Internationaler Leibniz-Kongreß, Hannover 1983, Bd. 1: Vorträge, S. 287-295, 
hier: S. 291, will die Beziehung aber als eine bloß negative fassen. 
64  Natorp: Die kosmologische Reform des Kopernikus in ihrer Bedeutung für die Philosophie, in: 
Preußische Jahrbücher 49 (1882), S. 355-375, stützt die Deutung von Natorps Formel der „radicalen 
Überwindung“ des Materialismus vom „Standpunkt der Erkenntnisstheorie“ aus als Analogon zur 
Kopernikanischen Wende, indem in diesem Aufsatz der epochale Einschnitt, „die große Umwälzung“ des 
Kopernikus (S. 355), als durch eine „radical[e]“ Veränderung der Theorie herbeigeführt interpretiert wird 

59)  im (S. 3  – der Struktur nach entspricht dem Leibniz’ „radicale“ Überwindung des Materialismus
Medium der Erkenntnistheorie. 

44 



 

so zur Antizipation der Kantischen Kritik. Dabei ist festzuhalten, dass die Natorpsche 

Skizze sich hier im Gewande der Leibniz-Interpretation in einigen Zügen zu Cohen 

differente theoretische und philosophiegeschichtliche Positionen erlaubt65 – und damit 

inaug

Die daran anschließende Konjunktur der Leibniz-Interpretation innerhalb der 

schen und 

philos

Leibnizschen Philosophie ist diese Rezeption kaum verstehbar. Welche Interpretamente 

 

chen Elemente 

 

s 

und 

die Leibnizsche Philosophie zum Austragungsort innerschulischer Differenzen 

urierte.  

Marburger Schule, so die leitende These dieses Abschnittes, wurde initialisiert und 

präformiert durch Friedrich Albert Langes Leibniz-Porträt – und das trotz und wegen 

Cohens Urteil über dessen philosophiegeschichtliche und theoretische Leistungen: 

Cohens Verdikt über Lange mag dazu geführt haben, dass der Bezug auf dessen 

Vorgänger auf dem Marburger Lehrstuhl, wie bereits bemerkt, unausdrücklich bleiben 

musste, gleichsam chiffriert zu erfolgen hatte, wie dies durch den Titel der 

Antrittsvorlesung geschehen war. Doch die unübersehbare Übereinstimmung Cohens 

mit Langes Formel, seine Adoption von dessen Befund im Gedenkartikel der 

Preußischen Jahrbücher, es sei „der kritische Standpunkt der Erkenntnisstheorie, 

welcher den Materialismus im Princip wieder aufhebt“, konnte auch als Lizenz zur 

Anknüpfung verstanden werden und wurde zum Leitfaden von Natorps Leibniz-

Interpretation. Die Interpretationsfiguren der Leibniz-Kritik Langes, aber auch die 

seiner Leibniz-Affirmation bleiben der Deutung von Natorp ebenso eingezeichnet wie 

den historisch auf sie folgenden Leibniz-Konstruktionen Cohens und Cassirers. In 

dieser Hinsicht verdankt sich der Aufstieg der Leibniz-Interpretation zum Schauplatz 

philosophischer Selbstpositionierung zum einen den erkenntnistheoreti

ophiegeschichtlichen Leitmotiven, die Lange mit seiner Leibniz-Deutung 

verbindet – sie sollen im folgenden herausgearbeitet werden. Zum anderen aber sind es 

gerade deren Unentschiedenheiten, Zwiespältigkeiten und Ambivalenzen, die die 

Konjunktur dieser Leibniz-Rezeption angeregt haben, und ohne jene, ohne Langes 

pointierte Gegenüberstellung von Ertrag und Defiziten, von Affirmation und Kritik der 

auch immer Natorp zur affirmativen Anknüpfung an Leibniz einluden, welche auch

immer er kritisch verabschiedete, welche systematischen und historis

Cohen im Anschluss daran aufnahm und welche er verwarf – all das war Arbeit am

heterogenen Resultat, das Langes Deutung hinterließ. Die Ambivalenzen von Lange

Leibniz-Bild erlaubten eine Lektüre, die einseitige Tendenzen verschärfen konnte 

                                                 
65  In der Forschung wurde das hinsichtlich einiger Grundzüge von Holzhey: Die Leibniz-
Rezeption, S. 290-291 vermerkt. 

45 



 

damit die Ambivalenzen aufheben. Das soll im folgenden herausgearbeitet und in einem 

weiteren Schritt als Kontext von Cassirers Leibniz-Buch von 1902 rekonstruiert werden.  

2.2 Langes ambivalentes Leibniz-Portrait – Aufhebung des Materialismus vs. 

„Poesie der Begriffe“ 

Die Bedingung, die es Natorp ermöglichte, an Langes Leibniz-Deutung anzuknüpfen, 

ist zunächst in deren systematischem Zentrum zu suchen, denn hier werden Begriffe 

und Auffassungen verhandelt, die bei der Neuausrichtung von Cohens 

„transscendentaler Methode“ eine tragende Rolle spielten, namentlich das Verhältnis 

der beiden Erkenntnisquellen Sinnlichkeit und Denken. Das kommt nicht von ungefähr, 

bildete die Kantische Kritik für Lange wie Cohen das in seiner prinzipiellen 

theoretischen Leistung als unüberbietbar, wenngleich im einzelnen als 

verbesserungsbedürftig verstandene Paradigma der neuzeitlichen Philosophiegeschichte. 

Zu dieser conditio sine qua non der Rezeption von Langes Leibniz-Bild in der frühen 

Phase der Entstehung der Marburger Schule kommt hinzu, dass Lange die zweite 

Auflage seiner Geschichte des Materialismus auch unter dem Eindruck von und in 

kritischer Auseinandersetzung mit der ersten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung 

von 1871 umarbeitete.66 Aus der Perspektive der Zeitgenossenschaft betrachtet war für 

die Anknüpfung an die Kantische Philosophie und deren Weiterbildung während dieser 

formativen Jahre der Marburger Schule die Auseinandersetzung mit der Kant-

Interpretation Langes unumgänglich, sie war ihr gleichsam eingeschrieben.  

Die Darstellung des Verhältnisses der Leibnizschen Philosophie zum 

Materialismus, diesem eigentlichen Koordinatensystem der gesamten Darstellung, 

bleibt in Langes opus magnum eigentümlich zwiespältig. So betrachtet Lange Leibniz 

als Vertreter eines „moderne[n] Idealismus“, der wie Descartes, Spinoza oder Kant 

nicht der dem Materialismus zuzurechnenden „Entwicklungsreihe“ der Philosophie 

                                                 
66  Freilich wollte Lange auch die innerhalb weniger Jahre immens angewachsene Literatur sowohl 
naturwissenschaftlicher als auch kantphilologischer Provenienz einarbeiten, was vor allem im zweiten 
Buch zu umfangreichen Revisionen und Erweiterungen führte. Doch ist es in zentralen 
erkenntnistheoretischen Fragen und Fragen der Kant-Interpretation vor allem die erste Auflage von Kants 
Theorie der Erfahrung, die, wie der Verfasser selbst andeutete, sowohl kritische Distanznahme als auch 

sion sis erforderlich machte, vgl. Lange: Geschichte 
at ufl., zweites Buch, S. 115, Anm. 1. Die genaue Aufarbeitung der komplexen 

rieb
beiden, noch aus; grundlegende Hinweise dazu finden sich bei 

nke: . 289-294. Auch die Leibniz-Interpretation brachte Lange, vor allem 
r Zu 73, und 
o Fi hte der neuern Philosophie, Bd. 2: Leibniz und seine Schule, 2., neu bearbeitete 
., 18  der philosophischen Forschung. 

Revi  und Präzisierung der eigenen theoretischen Ba
des M erialismus, 5. A
Theo eziehung zwischen Lange und Cohen steht, auch in ihren Auswirkungen auf die jeweilige 
Genese der theoretischen Projekte der 
Köh  Entstehung und Aufstieg, S
unte grundelegung von Eduard Zeller: Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz, 18
Kun scher: Geschic
Aufl 67, auf den neuesten Stand

46 



 

angehöre.67 Unter den vorkantischen Philosophien soll der Geschichte des 

Materialismus zufolge die „Leibnitzsche Philosophie“ insofern gar eine Sonderstellung 

einnehmen, als „deren wesentliche Grundzüge auf einen grossartigen Versuch 

hinauslaufen, dem Materialismus mit einem Schlage [Hervorh. HKO] zu entrinnen.“68 

Zugleich aber moniert Lange die Bruchstückhaftigkeit und Widersprüche des von ihm 

sogenannten Leibnizschen „Systems“. So sei „die Verwandtschaft der Monaden mit den 

Atomen der Physiker“ nicht zu verkennen,69 ja, der Materialismus werde sogar „an 

Consequenz überboten“.70 Die Monadenlehre komme einer Art von Atomismus gleich 

und lege dadurch mechanistische Konsequenzen nahe – und dennoch: gerade 

Leibnizens „geniale Erfindung“, der „salto mortale zur prästabilierten Harmonie“ und 

die Monaden, weist in Langes Auffassung innerhalb seines „Systems“ mit 

mater

Grund, nur als notwendige Umbildung der Naturnothwendigkeit ist die prästabilirte 

mo ertigt. Aus blossen Begriffen [Hervorh. HKO] abgeleitet und so dem 

eri jede 

iz-

Geschichte des Materialismus: das Verhältnis von reinem 

 

ialistischen und mechanistischen Tendenzen über dieses hinaus und löst es 

gleichsam von innen her auf.71 Das macht die paradoxale, anders gesagt: ambivalente 

Stellung der Philosophie Leibniz’ in der Geschichte des Materialismus aus: auf der 

einen Seite gilt Lange der atomistische oder quasi-materialistische „Ausgangspunkt“ 

dieses „Systems“ als immerhin noch „verstandesmäßig begründet“, hat also einen 

rationalen Kern – er würde für sich genommen aber im bloßen Materialismus enden; der 

„salto mortale zur prästabilierten Harmonie“ auf der anderen Seite, mit der Ursache-

Wirkungsbeziehungen zwischen den Monaden ausgeschlossen und die „Einheit der 

Empfindungsqualität“ in ihnen realisiert werden sollen, hebt dagegen zwar „mit einem 

Schlage“ den Atomismus oder Materialismus auf – er mündet aber „mitten in die Poesie 

der Begriffe“ und in Metaphysik, wie Lange kritisch vermerkt.72  

Der Kern der Kritik besteht also nicht in der skizzierten Ambivalenz des 

„Systems“ von Leibniz: „Nur als Fortbildung des Atomismus hat die Monadenlehre 

Har nie gerechtf

Mat alismus schlechthin entgegengesetzt, verlieren die bedeutenden Gedanken 

Beweiskraft.“73 Das verweist auf das begriffliche Zentrum nicht alleine der Leibn

Skizze, sondern der gesamten 

Denken und Sinnlichkeit als Quellen von Erkenntnis. In der Reduktion von Erkenntnis

                                                 
67  Ebd., erstes Buch, S. 137, Anm. 57 u. S. 195. 
68  Ebd., S. 333. 
69  Ebd.; Langes Rede von den „Physikern“ meint hier die Lehre Epikurs und ihre Wiederaufnahm
bei Lukrez, vgl. dazu ebd. S. 70-122. 
70  Ebd., erstes Buch, S. 401. 

e 

tischen Seiten von Leibniz’ „System“ vgl. ebd., S. 338.  

uch, S. 401. 

71  Ebd., S. 335, zu den mechanis
72  Ebd., S. 335. 
73  Ebd., erstes B

47 



 

auf ihre reinen, logifizierbaren und mathematisierbaren Bestandteile liegt Lange zufolge 

das grundlegende Defizit, das Leibniz‘ Philosophie mit „alle[n] Systeme[n]“ teile, 

„welche man gegen den Materialismus in den Kampf führt“.74 Die unter dem 

Schlagwort einer „Poesie der Begriffe“ umrissene Kritik an Metaphysik und 

Ästhetisierung meint nichts anderes als Kritik an einer Erkenntnistheorie, die ihren 

Begriff von Erkenntnis unter Absehung von Sinnlichkeit und Erfahrung aus „reinen 

Begriffen“ konstruiert. Zu ihren Mitteln gehören, neben den „reinen Begriffen“, die von 

Lange vielfach inkriminierte „Deduction“, die rein „analytische“ Ableitung und die 

„Abstraction“.75 Damit einher geht die scharfe Ablehnung jeglichen Logizismus oder 

Mathematizismus, der Erhebung von Logik oder Mathematik und mathematischen 

Verfahren zum wissenschaftlichen und philosophischen Paradigma.76  

Mit der zweiten Auflage der Geschichte des Materialismus von 1873/75 rückt 

dieser Antagonismus von reinem Denken und Sinnlichkeit und die in der Erstauflage 

nur angedeutete Kritik an der Priorität von „Vernunftwahrheiten“ vor „Erkenntnisse[n] 

der Erfahrung“,77 von „reinem Denken“ vor „Sinnlichkeit“,78 von „Empfindung“ vor 

„äusserer Bewegung“79, schließlich von „Welt als Vorstellung“ vor der 

„Erscheinungswelt“80 ins Zentrum der Leibniz-Kritik: „Nach Leibnitz ist das 

begriffliche Denken allein im Stande, die Dinge klar und ihrem Wesen entsprechend 

aufzufassen; die Erkenntniss der Sinne ist aber nicht etwa eine gleichberechtigte 

Erkenntnissquelle andrer Art, sondern etwas schlechthin niederes; sie ist verworrene 

Erkenntniss, also ein unklares und getrübtes Analogon dessen, was in höchster 

Vollkommenheit das reine Denken leistet.“81 Lange diagnostiziert hier einen 

unheilbaren Riss in der Konzeption Leibniz‘, eine Spaltung, die ihm im weiteren 

Verlauf der Philosophiegeschichte freilich auch nicht durch die Kritik der reinen 

                                                 
74  Ebd., S. 356. 
75  Ebd., erstes Buch, S. 393. 
76  Zu Langes Kritik an „Leibniz‘ mathematischem Vorurteil“, aus „einfachen Sätzen auf rein 
analytischem Wege eine ganze Wissenschaft voll unvorhergesehener Einzelresultate hervorgehen“ zu 
lassen vgl. ebd., zweites Buch, S. 23. 
77  Ebd., zweites Buch, S. 18. 

weites Buch, S. 32, diese Stelle benennt die Problematik am klarsten: „Nach Leibniz ist 
gri e Denken allein im Stande, die Dinge klar und ihrem Wesen entsprechend aufzufassen; die 

nntn dern 
s Analogon 

 

pothetische 

78  Ebd., z
das be fflich
Erke iss der Sinne ist aber nicht etwa eine gleichberechtigte Erkenntnisquelle anderer Art, son
etwas schlechthin niederes; sie ist verworrene Erkenntniss, also ein unklares und getrübte
dessen, was in höchster Vollkommenheit das reine Denken leistet.“ Lange positioniert sich mit dieser 
Kritik deutlich gegen die Deutung in Zeller: Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz, der zwar
dezidiert Leibniz‘ Unterscheidung von Denken und Sinnlichkeit herausarbeitet (ebd., S. 137), der aber 
zugleich die erkenntnistheoretische Rolle der Erfahrung (ebd., S. 144-145) und die bloß hy
Natur der reinen Vernunftwahrheiten (ebd., S. 140) betont. 
79  Ebd., S. 4, im Orig. gesperrt. 
80  Ebd., zweites Buch, S. 146. 
81  Ebd., S. 386. 

48 



 

Vernunft behoben scheint: „Was Kant gegen diese grundfalsche Ansicht reformatorisch 

feststellt, gehört zum Besten, was er überhaupt gethan hat; was er von der alten 

Anschauungsweise beibehält, gehört zu den schlimmsten Schwächen seines Systems.“82 

Langes Grundeinwand gegen Leibniz trifft im Kern also auch Kant, und dieser Aspekt 

der Kritik an einem auf reine Begriffe reduzierten Erkenntnisbegriff markiert in seiner 

Darstellung die theoretische und historische Differenz zwischen Kant und Leibniz auf 

der einen und deren prinzipielle Nähe auf der anderen Seite. So wird Kant einerseits 

zwar 

anze überlieferte Metaphysik“ hindurchgezogen 

habe,

das Verdienst zugerechnet, „dass er die Sinnlichkeit zu einer dem Verstande 

gleichberechtigten Erkenntnisquelle erhoben“ habe. Darin liegt für Lange der 

prinzipielle theoretische und historische Fortschritt Kants über die Leibniz 

zugeschriebene Abwertung der Sinnlichkeit hinaus. Doch habe Kant andererseits diesen 

seinen „Gedanken, dass Sinnlichkeit und Verstand vielleicht aus einer gemeinsamen 

Wurzel entspringen, für die Kritik der reinen Vernunft nicht zu verwerthen gewusst 

[...].“83 Vielmehr finde sich bei ihm immer „noch ein starker Rest jener platonisirenden 

Lehre von einem reinen, von aller Sinnlichkeit freien Denken“. Diese nach Lange 

grundlegend defizitäre „Lehre“, an der auch die Kantische Kritik partizipierte, sei ein 

Traditionsbestand, der „sich durch die g

 um „zuletzt bei Leibnitz einen sein ganzes System durchdringenden [...] 

Ausdruck“ zu finden.84 Gerade die zweite Auflage der Geschichte des Materialismus 

schreibt das sogenannte „System“ Leibniz’ auf die Position einer vollständigen 

Reduktion der Sinnlichkeit als Erkenntnisquelle zugunsten einer gleichsam endogen, 

aus reinen Begriffen erzeugten Erscheinungswelt fest und deutet sie als deren 

historischen Kulminationspunkt.  

Damit hat Lange eine doppelte Gemeinsamkeit zwischen dem Leibniz’schen 

Versuch und der Kantischen Kritik festgeschrieben: philosophiehistorisch ist Leibniz 

Lange zufolge zusammen mit Kant der herausragende Protagonist der „Reaction gegen 

den Materialismus“,85 da seine Erkenntnislehre „dem Materialismus mit einem Schlage 

zu entrinnen“ suche – ein Anliegen, das der Geschichte des Materialismus zufolge 

                                                 
82  Ebd.  
83  Ebd. 
84  An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass diesem kritischen Leibniz-Portrait Langes 
unverkennbar Züge der theoretischen Position Cohens nach dessen Verabschiedung des 

holo satzes eingezeichnet sind. Das Zentrum all dessen, was Lange an Leibniz’ 
tem r, zum 

 
r Erfahrung sich abzeichnenden Grundzug von Cohens theoretischer 

rie marbeitung der zweiten Auflage der Geschichte des 
rial i 

chichte des Materialismus, S. 332. 

psyc gistischen An
„Sys “ moniert, ist die oben ausgeführte Reduktion der beiden Quellen von Erkenntnis zu eine
Begriff eines reinen Denkens – und damit bezeichnet Lange aufs genaueste den mit der ersten Auflage
von Kants Begriff de
Neuo ntierung. Der Umstand, dass Lange die U
Mate ismus in expliziter Auseinandersetzung mit Cohens Buch von 1871 vornahm und gerade hierbe
seine Kritik an Leibniz verschärfte, darf als Bestätigung dieser Überlegungen gelten. 
85  Lange: Ges

49 



 

freilich erst „der kritische Standpunkt der Erkenntnisstheorie“ vollständig zu realisieren 

imstande ist, da dieser „den Materialismus im Princip wieder aufhebt“.86 In dem 

Versuch, den Materialismus gleichsam von innen her aufzulösen, sollen beide 

Positionen übereinkommen.87 Doch auch da, wo Lange Leibniz’ Versuch als defizitär 

charakterisiert, im systematischen Ausschluss der Sinnlichkeit als einer 

Erkenntnisquelle zugunsten eines reinen Denkens, erweist sich dieser als Antizipation 

eines Defizits der Kantischen Theorie. 

Maßstab und Hintergrund der systematischen Kritik bilden Langes weiter oben 

skizzierte Auffassung der als unverbrüchlich und unaufhebbar gedachten „Einheit von 

Sinnlichkeit und Denken“ im Erkennen und seine vehemente Ablehnung von deren 

Trennung.88 Das Paradigma eines symmetrischen Verhältnisses von Sinnlichkeit und 

Denken ist die Basis seines erkenntnistheoretischen Ansatzes und realisiert sich in 

seinem Begriff von Erfahrung. Der Platonismus ist, folgt man der Gesamtanlage der 

Geschichte des Materialismus, Modell und historische Signatur einer defizitären 

sik“ geprägt habe. Ihr 

erkenntnistheoretisches Korrektiv ist in Langes Theorem von der „psychisch-

Theorie „reinen Denkens“, die „die ganze überlieferte Metaphy

physischen Organisation“ intendiert.89  

Die Ambivalenzen und Defizite eines Denkens, das „dem Materialismus mit 

einem Schlag zu entrinnen“ suchte und dabei in Metaphysik, Spekulation und 

Ästhetizismus endete, das die Differenz zwischen Denken und Sinnlichkeit zwar 

verzeichnete und dennoch der Hypostasierung des reinen Denkens verfiel, werden durch 

Langes Modell von historischem Fortschritt integriert und gemildert. Hierin ist wohl 

letztlich der Grund dafür zu sehen, dass die Geschichte des Materialismus nicht zum 

Verdikt über Leibniz‘ Philosophie führt. Vielmehr erlaubt Langes philosophie- und 

wissenschaftsgeschichtliches Theorem vom Fortschreiten der Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichte im Medium des Irrtums, den systematischen und historischen 

Beitrag auch der Leibniz’schen Auffassung zu würdigen: zwar hätten „die 

staunenswerthen Fortschritte in der Mathematik“ zu „neuen metaphysischen 

Abenteuern“ verleitet, doch habe der „Irrthum wieder dem Culturfortschritt Dienste 

[geleistet], denn die Systeme eines Descartes, Spinoza und Leibnitz brachten nicht nur 

                                                 
86  Ebd., S. 505. 
87  Gegen Langes Konzeption, Kant qua Abschluss des Materialismus als Teil von dessen 
Geschichte zu verstehen, hatte Cohen: Friedrich Albert Lange, 1876, S. 369-370 u. 374-375, heftigen 
Einspruch erhoben. 
88  Vgl. im vorliegenden Band, Kap. I,2.2. 
89  Ebd., S. 30-32; vgl. auch Langes Ausführungen, wie sich mit der Annahme des Begriffs einer 

sisc en Organisation“ platonische Tendenzen in der Erkenntnistheorie vermeiden lassen 
n S

„phy h-psychisch
solle . 125-127.  

50 



 

mannichfache Anregungen zum Denken und Forschen mit sich, sondern sie waren es 

auch, welche die von der Kritik längst gerichtete Scholastik erst wirklich bei Seite 

schob

erpretation in der zweiten Auflage der Geschichte des Materialismus hatte 

ein L

Übereinstimmung mit der Kritik, die Cohen an Lange geübt hatte und dabei war zu 

rt. Wie Natorp durch diese Transformationen hindurch zu seiner 

sirers 

 

rfasst und 

 

en und damit einer gesunderen Weltanschauung Bahn machten.“90 Die Geschichte 

des Materialismus ist so gesehen als Versuch konzipiert, das Hegelsche Modell des 

dialektisch verfassten Fortschreitens der Geschichte zu einer nicht länger dialektisch 

gedachten bloßen „Entwicklung in Gegensätzen“ zu depotenzieren und 

kulturgeschichtlich zu wenden.91 In diesem Modell liegt die über die Leibniz-

Interpretation hinausreichende epochale Dimension der 

Philosophiegeschichtsschreibung Langes für die Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung des späten Cassirer, wie an späterer Stelle zu zeigen 

sein wird – eine Dimension, die in den vielfachen historischen Reduktionen der frühen 

Marburger Schule verschüttet wurde und erst nach diesen wiedergewonnen werden 

konnte. 

2.3  Natorps Leibniz als Antizipation der Kantischen Kritik 

Langes Int

eibniz-Bild geprägt, an das Natorp implizit anschließen und ihm Theoreme wie 

den Szientismus, Apriorismus, eine kausal-mechanistische Auffassung von 

Wissenschaft und die teleologisch geprägte Deutung von Philosophiegeschichte als 

eines von Platon bis Kant währenden Idealismus einzeichnen konnte. Zur Aufnahme 

und Applikation dieser Cohenschen Leitmotive waren begriffliche Verschiebungen und 

Umdeutungen im systematischen wie im philosophiegeschichtlichen Bereich der 

Langeschen Interpretation erforderlich – sie erfolgen naheliegenderweise in völliger 

üben. Doch ist zugleich unverkennbar, dass Natorp auch Grundtendenzen von Langes 

Deutung adoptie

Leibniz-Interpretation gelangt, die zu den Entstehungsbedingungen für Cas

Anfänge als Philosophiehistoriker gehört, ja, die geradezu maßstäblich für den frühen

Cassirer wurde, das muss im folgenden herausgearbeitet werden. Dabei wird sich 

zeigen, dass Natorps Antrittsvorlesung eine paradoxe Gesamtstrategie verfolgt: sie ist 

auf dem Boden der reformulierten „transscendentalen Methode“ Cohens ve

will Beitrag zu deren Befestigung und Weiterbildung sein; gleichzeitig sucht Natorp

                                                 
90  Ebd., S. 7. 
91  Das wird geradezu programmatisch deutlich, vgl. ebd., S. 3-70.  

51 



 

darüber hinaus, mit seiner Interpretation einen eigenen, systematischen und 

philosophiegeschichtlichen Standpunkt zu erreichen.  

Natorp adoptiert zunächst mit größter Selbstverständlichkeit Langes historisch 

nicht gerade naheliegende und recht originelle Grundannahme, die Leibniz’sche 

Philosophie sei ihrem Grundanliegen nach ein „Versuch den Materialismus zu 

überwinden“.92 Mit der Aufnahme dieser Lesart schließt sich Natorp ebenfalls der 

stillschweigenden Prämisse Langes an, die Philosophie Leibniz‘ sei als 

Erkenntnistheorie avant la lettre zu verstehen. Diese unausgesprochene Voraussetzung 

ist bei Lange zunächst als Resultat der durch die problemgeschichtliche Orientierung 

bedingten Perspektive der Geschichte des Materialismus zu verstehen: ihr symmetrisch 

zwischen Sinnlichkeit und Verstand konstruierter Begriff von Erkenntnis resp. 

Erfahrung bildet den systematischen Fluchtpunkt der im Medium der 

Philosophiegeschichte intendierten Überwindung des Materialismus. Doch auf diesem 

Boden konnte sich Lange bei der Umarbeitung der zweiten Auflage der Geschichte des 

Materialismus der kurz zuvor veröffentlichten Leibnizdeutung Eduard Zellers 

anschließen, wie seine in die Anmerkungen eingearbeiteten zustimmenden Hinweise 

zeigen.93  

In der Folge von Zellers Heidelberger Antrittsvorlesung von 1862 hatte sich der 

Begriff der „Erkenntnistheorie“ durchgesetzt.94 Die Behandlung der Philosophie 

Leibniz’ als bloßer Erkenntnistheorie hatte sich mit dessen Geschichte der deutschen 

Philosophie seit Leibniz von 1873 gewissermaßen etabliert.95 Dabei erscheint Zellers 

Geschichte als historischer Umschlagspunkt der Leibniz-Interpretation, an dem 

„Erkenntnißtheorie“ nicht länger als eigenständiger Systemteil, etwa gleichbedeutend 

mit Logik, verstanden wird, der „mit dem übrigen System unseres Philosophen in 

                                                 
92  Ebd., S. XXIII; bei Natorp: Leibniz und der Materialismus, der Sache nach passim, dem 
Wortlaut nach S. 9. 
93  Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 1, 2., verbesserte u. vermehrte Aufl., 1873, S. 423-
425; Langes Anmerkungen, die äußerst genau verzeichnen, welche Lektüren in der Überarbeitung 
wirksam wurden, wurden in der von Cohen 1882 veröffentlichten 4. Auflage der Geschichte des 
Materialismus unterdrückt und gelangten erst wieder mit deren 5., nunmehr „vollständiger“ Ausgabe von 
1896 zum Abdruck. 
94  Zeller: Über Bedeutung und Aufgabe der Erkenntniss-Theorie. Ein akademischer Vortrag, 1862; 
vgl. da
95  

Konsequenzen für die Interpretation. Im Text selbst ist dann von „Theorie des Erkennens“ die Rede, ebd. 
. D , S. 64-69. Wenn Heimsoeth: 

erabsolutierung des 
nntn  Aspekts verstehen. 

zu Köhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 59 u. 68. 
Erstmalig erscheint die Bezeichnung „Erkenntnißtheorie“ im Zusammenhang einer historischen 

Leibnizdarstellung im Inhaltsverzeichnis von Ernst Reinhold: Die Logik oder die allgemeine 
Denkformenlehre, 1827, S. X, dort allerdings gleichbedeutend gebraucht mit „Logik“ und ohne weitere 

S. 27 er Hinweis auf Ernst Reinhold bei Köhnke: Entstehung und Aufstieg
Die Methode der Erkenntnis bei Descartes und Leibniz, 1912, passim, dagegen Leibniz‘ Philosophie 
gegen die Deutungen von Natorp, Cohen und Cassirer ausschließlich als Metaphysik liest, so ist diese 
Umkehr als Reaktionsbildung gegen die an Zeller anschließende V
erke istheoretischen

52 



 

keinem Zusammenhang“ steht, ebensowenig als bloße „Präliminaruntersuchung“, 

sondern als Grundzug und Bestimmung von dessen gesamten „System“ im und „aus 

dem Ganzen“.96 Freilich reduziert Zeller Leibnizʼ Philosophie nicht auf 

erkenntnistheoretische Fragestellungen, wie das im Anschluss bei Lange geschehen ist, 

sondern hält an deren metaphysischen Aspekten ebenso fest wie an den ethischen und 

religionsphilosophischen.97 Natorp dagegen verschärft Langes Interpretationsstrategie 

zu einer vollständigen Reduktion von Leibnizʼ Philosophie auf Erkenntnistheorie, und 

sogar noch Leibniz‘ wissenschaftliche und mathematische Bemühungen werden von 

ihm entweder ausschließlich als Material erkenntnistheoretischer Reflexion betrachtet 

oder in erkenntnistheoretische Fragestellungen übersetzt. Damit erfährt Leibniz’ durch 

und durch metaphysisch geprägte Philosophie einer Art Aufwertung in einer Zeit der 

Hochkonjunktur von Sache und Begriff der „Erkenntnistheorie“ und gleichzeitiger 

Geringschätzung von Metaphysik, wie sie sich mit dem Aufkommen des 

Neukantianismus durchsetzte, eine Aufwertung, die sie ent-metaphysizieren und als ein 

dem Kantischen weithin vergleichbares, am Maß der Kritik zu richtendes Projekt 

profilieren sollte. Dieses Anliegen zeigte sich tendenziell bereits bei Zeller, der die 

Epoche der neueren deutschen Philosophie bezeichnenderweise mit Leibniz und nicht 

mit Kant einsetzen läßt. 

Doch baut Leibniz und der Materialismus darüber hinaus auf der weitergehenden 

These Langes auf, die Philosophie Leibnizʼ sei nicht nur „Reaction gegen den 

Materialismus“,98 sondern in ihrem innersten Zentrum darauf angelegt, dessen 

prinzipielle Überwindung im Medium der Erkenntnistheorie zu leisten. Langes Formel, 

sie suche „dem Materialismus mit einem Schlage [Hervorh. HKO] [zu] entrinnen“, wird 

in Natorps Interpretation zur These von der „radicalen“ Überwindung des Materialismus 

umformuliert. Sie bildet die Leitidee seiner Leibniz-Konstruktion, denn die 

Antrittsvorlesung will die These einer prinzipiellen, in Natorps Worten: „radicalen“ 

Überwindung des Materialismus einlösen, indem sie Leibnizʼ Philosophie als rein 

erkenntnistheoretisches Projekt nach Maßgabe der „transscendentalen Methode“ – auf 

dem Stande von 1881 – liest. Von diesem konzeptuellen Zentrum aus ist die Systematik 

von Leibniz und der Materialismus organisiert.  

Eingelöst wird diese Programmatik einer „Überwindung“ des Materialismus 

durch Erkenntnistheorie, indem Natorp aufräumt mit Langes ambivalenter 
                                                 
96  Zeller: Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz, S. 143. 
97  Das betrifft den sogenannten „Optimismus“ der Leibnizschen Philosophie, die Metaphysik der 
Monadenlehre, der prästabilierten Harmonie und die „Lehre von den angebornen Vorstellungen“, vgl. 
Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 332-339. 
98  Ebd., S. 332. 

53 



 

Charakteristik der Philosophie Leibniz‘ als einer Theorie, die an der Differenz von 

Denken und Sinnlichkeit zwar festhält, aber schließlich doch im „reinen, von aller 

Sinnlichkeit freien Denken“, der sogenannten „Poesie der Begriffe“ endet. Diese 

Ambivalenz wird von Natorp zu einer ganz eindeutigen Interpretation verkehrt: „reines, 

von aller Sinnlichkeit freies Denken“ wird zum systematischen Grundzug der 

Erkenntnistheorie Leibniz’ in ihrer Natorpschen Interpretation. Zu beachten bleibt 

freilich die grundlegende Verschiebung, die Natorp im systematischen Zentrum des 

Leibniz-Bildes aus der zweiten Auflage der Geschichte des Materialismus vornimmt. 

Denn was für Lange noch Defizit war, das wird in der Antrittsvorlesung zur 

Errungenschaft umgekehrt, die Leibniz’ „Erkenntnistheorie“ gegenüber sämtlichen 

vorkritischen erkenntnistheoretischen Entwürfen auszeichnen soll, und zwar in einer die 

Resultate der Kantischen Kritik antizipierenden Weise. Doch die Herausarbeitung und 

Fixierung von „reinem Denken“ als eines gewichtigen Momentes der Leibnizschen 

Philosophie, als wie kritikwürdig ihm dieses auch immer erschienen war, bleibt Langes 

Leistung. Dass Natorp hier ein zentrales systematisches Theorem aus Kants 

Begründung der Ethik und Cohens eben verfasster Kritik an Lange im Biographischen 

Vorwort – die Reduktion von Kants beiden Stämmen der Erkenntnis zu einer samt deren 

Folgelasten – auf Leibniz überträgt, ist offenkundig. Die philosophiehistorische 

Kehrseite dieser radikalen Elimination von Sinnlichkeit als einer Erkenntnisquelle 

zugunsten des reinen Denkens stellt Natorps Projekt dar, Leibniz zum restlosen und 

konsequenten Vertreter eines platonischen „Idealismus“ zu machen. Auch dieser 

Versuch der Applikation eines Cohenschen Leitmotivs kann sich an eine Präfiguration 

im Leibniz-Bild der Geschichte des Materialismus anschließen: bildeten dort noch die 

platonischen Bestände in der Philosophie Leibniz’ den Mittelpunkt von Langes Kritik 

an ihr, so werden in der Antrittsvorlesung diese „Irrthümer“ zur philosophiehistorischen 

Voraussetzung der sogenannten „Überwindung“ des Materialismus. Natorps 

Transformationen deuten Leibniz zu einem Protagonisten des reinen Denkens und 

ber 

e, 

es 

es 

net: sie bedient sich zum einen in 

 

instellung 

konsequenten Vertreter des Platonismus um. Durch diese zwar radikal einseitige, a

auch ganz geradlinige Interpretation werden in der Antrittsvorlesung sämtliche Defizit

Ambivalenzen und sonstigen Ungereimtheiten kassiert, die der Geschichte d

Materialismus zufolge die Leibniz’sche Philosophie charakterisiert hatten. 

Der Darstellung der Antrittsvorlesung zufolge ist Leibniz’ Abwehr d

Materialismus durch zwei Momente gekennzeich

mathematisch-naturwissenschaftlicher Argumentation der mechanischen

Naturbetrachtung, zum anderen reflektiert sie in erkenntnistheoretischer E

54 



 

deren Grundbegriffe.99 Natorps Skizze zeichnet also ein Doppelportrait, das des 

Naturwissenschaftlers Leibniz und das des Erkenntnistheoretikers. Zunächst will er 

damit Leibniz‘ mathematische und naturwissenschaftliche Arbeiten von dem Verdacht 

loslösen, den auch Lange geäußert hatte, sie seien nichts anderes als Präliminarien zu 

einem metaphysischen System; er rationalisiert und ent-metaphysiziert sie zu einfachen 

naturwissenschaftlichen Leistungen.100 So habe Leibniz als Naturwissenschaftler „mit 

Entschiedenheit das mechanische Princip“ vertreten und den „consequenten Ausbau des 

Mechanismus“ betrieben. Leibniz’ Mechanismus erscheint in Natorps Auslegung als so 

grundlegend und allumfassend, dass selbst Organismen und „alle noch so complicirten 

Leistungen der Organismen, bis selbst zu den willkürlichen Handlungen der Menschen“ 

durch

itte“.103 Übersetzt in das Verhältnis von Naturwissenschaft, Mathematik 

und E

 „mechanische Ursachen erklärbar“ seien.101 Freilich folgt die Antrittsvorlesung 

in dieser vereinseitigenden Interpretation vorbehaltlos Cohens kausal-mechanistischer 

Wissenschaftsauffassung. Die Begründung dieses Mechanismus habe Leibniz „auf dem 

Wege der Mathematik“ gesucht.102 Mathematik wird damit als exklusive 

Begründungsdisziplin von Naturwissenschaft verstanden, ganz in dem Sinne, den 

Cohen wenige Jahre zuvor in der Studie Platons Ideenlehre und die Mathematik von 

1878 skizziert hatte: „das Mathematische“ stehe „zwischen dem Sinnlichen und den 

Ideen in der M

rkenntnistheorie, dessen Bestimmung Natorp hier am Exempel von Leibniz 

vornimmt, bedeutet das: nach der Cohenschen Elimination des Vermögens der 

Sinnlichkeit und dessen Substitution durch das Faktum der Wissenschaft vermittelt die 

Mathematik zwischen Wissenschaft und Erkenntnistheorie. Für die mathematische 

Naturwissenschaft wird sie zur Begründungsdisziplin, zur Wissenschaft der 

Wissenschaft, für die philosophische Reflexion auf die Wissenschaft ist sie die 

„Bestimmung des erkenntnistheoretischen Gehalts.“104 Entscheidend für die sogenannte 

„Überwindung“ des Materialismus ist, folgt man nun Natorp weiter, der Rückgang des 

                                                 
99  Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 4-8; bei Lange: Geschichte des Materialismus, 4. 
Aufl., S. 179 u. S. 338, wo festgestellt wird, der „vielgepriesene und vielbekämpfte Optimismus des 
Leibnitzschen Systems“ sei „nichts als die Anwendung des Princips der Mechanik auf die Begründung 
der Weltwirklichkeit.“ 
100  So sei der „vielgepriesene und vielbekämpfte Optimismus des Leibniz’schen Systems“ nichts 
anderes als „die Anwendung eines Princips der Mechanik auf die Begründung der Weltwirklichkeit“, 
solange man ihn „im Lichte des Verstandes betrachtet“ (ebd., erstes Buch, S. 394). Leibniz‘ Monaden 
seien mit „den Atomen der Physiker“ verwandt, allerdings zu „Urwesen [...] in seiner metaphysischen 
Welt“ gewendet (ebd., erstes Buch, S. 389). Die Antrittsvorlesung versucht dagegen, die Perspektive 
einer Betrachtung „im Lichte des Verstandes“ einzunehmen. 
101  Ebd., S. 6. 
102  Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 6, zum Verhältnis von „mechanischer Naturansicht“, 
Mathematik und Materialismus ebd., S. 4-8. 
103  Cohen: Platons Ideenlehre (1878), 1928, S. 336-366, hier 366, vgl. auch S. 350-351. 
104  Ebd., S. 351. 

55 



 

Erkenntnistheoretikers Leibniz auf die Resultate des Naturwissenschaftlers Leibniz. Erst 

dessen erkenntnistheoretische Analyse der naturwissenschaftlichen Grundbegriffe nach 

Maßgabe der „transscendentalen Methode“, die „Analyse der Grundbegriffe der 

mechanischen Naturansicht selbst, der Begriffe von Raum, Zeit, Materie, Kraft, 

Substanz“, deren systematischer Rekonstruktion der Hauptteil der Vorlesung gewidmet 

ist, erweise die Unhaltbarkeit des Materialismus.105 Damit wird deutlich, dass Natorps 

rigide Festschreibung von Leibniz’ naturwissenschaftlicher Position auf einen strengen 

Mechanismus die Funktion hat, auf die Einführung einer erkenntnistheoretischen 

Analyse auf dem Boden der Kantischen Kritik hinzuleiten. Damit verfährt er in völliger 

Übereinstimmung mit Cohens Interpretationsstrategie. 

Natorps Deutung der Antrittsvorlesung prägt die Figur Leibniz’ zum Paradigma 

der Einheit von Wissenschaft und Philosophie. Leibniz ist gleichsam das Symbol des 

„Faktums der Wissenschaft“, des apriorischen Bezugsdatums erkenntnistheoretischer 

Reflexion, und er verkörpert deren regressive Analyse der Grundbegriffe der 

Wissenschaft. Damit gerät er auch zum Typus, der die Wissenschaftlichkeit der 

Philosophie verkörpert, die Cohen gefordert hatte. Das ist das Auszeichnende dieser 

Figur und macht zugleich ihre historische Unüberbietbarkeit, zumindest in dieser 

Hinsi

ist Natorp dagegen nichts gelegen. Die Grundbegriffe werden zur apriorischen 

 

cht aus. 

Die Antrittsvorlesung zeichnet sich durch die systematische Strategie aus, die von 

Lange geübte Kritik an der „Poesie der Begriffe“ eines reinen, von Sinnlichkeit 

abstrahierenden Denkens bei Leibniz durch den Bezug auf „die Wissenschaft“ – hier als 

singulare tantum im Sinne vom mathematischer Naturwissenschaft gebraucht – 

umzubesetzen: „solange der Schein am Idealismus [hier: von Leibniz] haftet, dass er aus 

Ideen bloss erdichte“, wie Natorp in Anspielung auf Lange repliziert, „was keine 

Wissenschaft wahr zu machen im Stande ist“, solange sei dem Materialismus nicht 

grundlegend und endgültig, also „radical“ beizukommen.106 Hier erst, jenseits der 

pseudo-historischen Frage nach dem Materialismus, findet die „Probevorlesung“ ihren 

eigentlichen Gegenstand: das Verhältnis von Leibniz’ Philosophie in ihren 

„Fundamentalbegriffen“ zu den Grundbegriffen von Wissenschaft und Mathematik. An 

der tatsächlichen historischen Verortung der angeblichen „Erkenntnistheorie“ Leibniz’ 

Bezugsdimension der erkenntnistheoretischen Reflexion und deren regressiver 

Begriffsanalyse – und in Cohens kurz zuvor entdeckter axiomatischer Formel vom

                                                 
105  Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 8, die Durchführung dieser Analyse auf den S. 8-14. 
106  Ebd., S. 10. 

56 



 

„Factum von Wissenschaften“ sieht Natorp der Sache nach offenbar die Basis, Langes 

Kritik an Leibniz’ „Poesie der Begriffe“ zur Affirmation zu verschieben: wenn das 

Denken „sein eignes Recht aber vor der Wissenschaft [...] auszuweisen vermag“, die 

„doch allein über das[,] was real und nicht real ist, entscheiden kann“, wenn, in anderen 

Worten, die mathematische Naturwissenschaft als apriorischer Referent und 

Realitätsausweis des Denkens zu gelten hat, dann bedarf es weder der Sinnlichkeit noch 

einer Empirie oder „Erfahrung“ à la Lange, denn dann sind die Resultate des Denkens 

keine „Poesie“, sondern vielmehr Aussagen über die Realität. An diesem zentralen 

Punkt führt Natorp der Sache nach die Gesamttendenz seiner Interpretation, Langes 

Diktum und Cohens neuformulierten erkenntnistheoretischen Standpunkt zusammen: 

dem Materialismus sei nur dann „mit einem Schlage zu entrinnen“ (Lange), wenn man 

ihn „radical überwinde“ (Natorp), und das heißt, wenn man den „kritischen Standpunkt 

der Erkenntnißtheorie“ (Lange/Cohen) einnehme, was Leibniz, Natorp zufolge, qua 

Antizipation der Kantischen Kritik geleistet haben soll. Letzteres sucht die 

Antrittsvorlesung durch eine vorbehaltlose Übertragung Kantischer Termini und 

Theoreme – in Natorpscher Lesart – auf Leibniz’ metaphysische und mathematische 

Erörterungen zu erreichen. 

Zentrum der systematischen Rekonstruktion der Grundbegriffe ist dabei der 

Begriff der Substanz. Hier nimmt Natorp wiederum zwei Tendenzen des bei Lange 

angelegten Leibniz-Bildes auf und vereinseitigt oder totalisiert sie: er ordnet Leibniz 

zum einen in eine – nicht länger negative verstandene – Geschichte des Platonismus ein 

und nähert dessen theoretische Position ganz radikal der der Kantischen 

Erkenntniskritik an. So tendierte bereits die Geschichte des Materialismus bei allem 

Wohlwollen gegenüber der aristotelischen Philosophie dazu, das aristotelisch geprägte 

ontologische Verständnis von Substanz aufzulösen und diese zu einer Kategorie der 

Subjektivität umzudeuten.107 Lange unterzieht den aristotelischen Substanz-Begriff 

scharfer, von Kant inspirierter Kritik, wenn er bemerkt, Aristoteles verlege „mit naiver 

Verkennung aller Schranken der Erkenntnis“ die in Begriffen wie dem der Substanz 

gemeinten „Beziehungen zu unserm Denken in die Dinge.“108 Daran schließt Natorp in 

historischer und systematischer Hinsicht an. Er platonisiert diesen Begriff zunächst 

                                                 
107  Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 144; Lange bemerkt, die von Aristoteles 
„verwandten Begriffe“, wie Substanz, Materie und Form, seien „von vorn herein solcher Natur […], dass 
sie ohne Fehler zu ergeben nicht für wirklich erkannte Eigenschaften der objektiven Welt genommen 
werden dürfen, während sie ein wohlgegliedertes System subjektiver Betrachtung gewähren können“, und 
nur „wenige der scharfsinnigsten Denker, ein Leibnitz, Kant und Herbart“ hätten „diese Klippe völlig 

ed
144, vgl. auch 141-152.  

vermi en. 
108  Ebd., S. 62 u. 

57 



 

rigide, indem er von vornherein unterstellt, Leibniz habe sich ausdrücklich auf das 

platonische, nicht das aristotelische Verständnis von ούσία bezogen: „Der Begriff der 

Substanz ist der älteste Begriff der Philosophie. Er hat seinen Ursprung in der 

parmenideischen und platonischen ούσία, und Leibniz knüpft an diese […] mit 

Bewusstsein an.“ Aus dieser Konstruktion einer Traditionslinie von Platon zu Leibniz 

sucht Natorp eine systematisierende Interpretation des Substanzbegriffs abzuleiten. An 

dieser Stelle muss man sich die Brisanz des Natorpschen Unternehmens 

vergegenwärtigen: in seiner kurz zuvor erschienenen Studie über Platon und die 

Mathematik hatte Cohen in geradezu polemischer Weise Platon und Aristoteles einander 

gegenübergestellt. Aristoteles geriet in dieser Idealtypik zum „systematischen Gegner“ 

Platons, zum Vertreter des „Dogmatismus“, der die „Platonische Idee“ in seiner 

„Borniertheit“ „verhöhnt“ hatte.109 Als Gegenbegriff zur platonischen ίδέα hatte Cohen 

dort die ούσία als ein vom Denken Unabhängiges und insofern als „Substanz des 

Dogmatismus“ bestimmt110 – eine Wendung, deren Doppeldeutigkeit auf den Rang der 

hier verhandelten Sache für Cohen hinweist: ein solcher Begriff von Substanz gehört 

zum sogenannten Dogmatismus, ist dessen Kennzeichen, und ist zugleich nicht 

irgendeine marginale Bestimmung, sondern macht dessen Wesen aus. Diese gleichsam 

topologische Besetzung der Figur Aristoteles’ als Typus des Substanz-Denkers und 

„systematischen Gegners“ Platons wurde zur systematischen und 

philosophiehistorischen Chiffrierung, deren Verbindlichkeit noch für den frühen und 

mittleren Cassirer bestehen sollte. Der Affront, der in der Erhebung eines so hochgradig 

durch Cohen inkriminierten Begriffes zum Leitbegriff seiner Leibniz-Interpretation 

enthalten ist, war auch durch Natorps Versuch der Umprägung des ούσία -Begriffs zu 

einem platonischen Traditionsbestand kaum zu mildern. Auch der Umstand, dass 

Natorp dabei, wie erwähnt, an eine Deutungstendenz des viel gescholtenen Lange 

anschließen konnte und das implizit auch tat, wie sein weiteres Vorgehen zeigt, 

vermochte daran nichts zu ändern. Zumal Natorp mit diesem Begriff weitreichende, 

über die Interpretation der Philosophie Leibniz’ hinausreichende systematische 

Konsequenzen verband, wie zu zeigen sein wird. Denn den solcherart in seiner 

historischen Komplexität reduzierten Begriff von Substanz, der, seiner aristotelischen 

Dimension entkleidet, nun freilich nicht mehr der von Leibniz ist, unterzieht Natorp 

t, 

 

sodann einer weiteren Umbesetzung, einer Kategorisierung à la Kant, wenn er bemerk

Substanz sei ein Begriff der Einheit, denn Leibniz habe eingesehen, dass „auf solcher

                                                 
109  Cohen: Platons Ideenlehre (1878), 1928, S. 344-347. 
110  Ebd., S. 344. 

58 



 

formalen, ideellen, begrifflichen Einheit das beruht, was die Wahrheit der Phänomene, 

die Substanz oder das Wesen der Dinge im Unterschied von der blossen Erscheinung 

ausm

g zur Realitätskonstitution, die seine eigene Theoriebildung auch weiterhin 

leiten

acht.“111 Natorp erhebt den Begriff der Substanz sogar gänzlich unkantisch zur 

obersten unter den Kategorien. Dieses Verständnis wurde zu einem zentralen Element 

seiner eigenen Bemühungen auf dem Gebiet der Erkenntnistheorie, ein Theoriemotiv, 

an dem er auch in der Folge festgehalten hat. So erklärte er noch in einem Brief aus dem 

Jahre 1898, der eine Art von spätem Kommentar zur Antrittsvorlesung enthält: „Der 

Begriff der S[ubstanz] ist der Inbegriff der Kategorien insgesammt.“112 Diese 

Aufwertung der Substanzkategorie verbindet Natorp mit der Theorieformel, die Cohens 

programmatische Wendung in Kants Theorie der Ethik von 1877 durchzieht – „das 

Gesetz ist die Realität“ wird zum Leitmotiv der Antrittsvorlesung, das den – nurmehr 

vorgeblich – Leibnizschen Begriff der Substanz auf den Boden der Kantischen Kritik 

holen soll. Durch „Reflexion auf die Grundbeschaffenheit unsres Denkens“, das „eine 

Vielheit von Objecten“ stets in „einer Einheit“ darstelle, soll klar werden, dass der 

Begriff der Substanz nur „unter der Gestalt des Gesetzes“ gedacht werden könne:113 

„Die Einheit der Substanz wird doch erst constituiert durch die Einheit des Gesetzes: 

dass ein Gesetz die Veränderung dessen was wir als ein u[nd] dasselbe Ding 

ansprechen, determiniert, das ist es was es zu einem u[nd] demselben Ding macht“ – 

wie die entschiedene Formulierung aus dem Brief an Görland bekräftigt.114 Mit dem 

Begriff des „Gesetzes“ als „der eigentlichen Darstellung der Substanz der Dinge“ sei 

die „Metaphysik des Materialismus“, so Natorp, „erst gründlich überwunden“ – womit 

wieder daran erinnert sei, dass es sich hier ja zuerst um eine Leibniz-Interpretation 

handeln soll.115 Funktion der „formalen Einheit der Substanz“ sei es weiterhin gar, die 

„alleinige Realität [zu] repräsentieren“, und damit formuliert Natorp erstmals die 

Auffassun

 sollte. Mit dem Theorem der Realitätskonstitution, mit der Aufwertung des 

Begriffs der Substanz und nicht zuletzt mit der Betonung der Relationen schreibt Natorp 

                                                 
111  Die in der Antrittsvorlesung von 1881 unterschlagene aristotelische Dimension des 
Leibniz’schen Substanzbegriffs räumte Natorp viele Jahre später immerhin ein, ebenso wie die mit ihr 

nd b 

nd der Materialismus, S. 9. 
y: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 254. 

verbu ene Metaphysik – die Klärung von ihrem Verhältnis zu seiner Interpretation von 1881 unterblie
allerdings; vgl. Brief v. 5. Dez. 1898 an Görland, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd 2, S. 253-254. 
112  Brief an Görland vom 5. Dez. 1898, ebd., S. 254. 
113  Natorp: Leibniz u
114  Brief an Görland vom 5. Dez. 1898, in: Holzhe
115  Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 9. 

59 



 

der systematischen Konstruktion einer vorgeblich Leibniz’schen Erkenntnistheorie 

seine eigene, in der Folge weiter ausgebaute erkenntnistheoretische Position ein.116 

Tragweite wie Brisanz dieser Leibniz-Interpretation können nicht unterschätzt 

werden. Zum einen für Natorps eigene philosophische Position. Zwar stellt er sich ganz 

offenkundig auf den Boden der von Cohen in Ansätzen im Lange-Gedenkartikel von 

1876, in Kants Theorie der Ethik von 1877, in der Platon-Studie von 1878 und dem 

Biographischen Vorwort von 1881 skizzierten Basis-Theoreme wie dem Primat der 

Erkenntnistheorie, dem apriorischen Bezug auf die Resultate der mathematischen 

Naturwissenschaft und auf die Realitätskonstitution durch das Gesetz. Doch inauguriert 

er mit dem von Cohen in Andeutungen bereits 1878 inkriminierten Begriff der Substanz 

den Grundbegriff der Aristotelischen Metaphysik zum Grundbegriff einer 

Interpretation, die diesen Begriff nicht nutzt, um Leibniz in die Ecke des bei den 

Marburgern übel beleumundeten Aristotelismus zu stellen, sondern ihn platonisierend 

gewendet zum Vehikel einer als kritisch gemeinten Erkenntnistheorie macht. In der 

Bindung des Begriffs von Realität an den einer „unter der Gestalt des Gesetzes“ 

gedachten Substanz bahnte sich eine systematische Grundentscheidung an. Auch wenn 

man in Rechnung stellt, dass Cohen mit dem Princip der Infinitesimal-Methode erst 

kurze Zeit später einen anderen, nunmehr genuin Leibniz’schen Grundsatz als 

realitätskonstituierendes Verfahren einführte und begründete, so ist hier eine prinzipielle 

Divergenz bereits innerhalb der Formierungsphase der Marburger Schule auszumachen. 

Denn Natorp hat die in Leibniz und der Materialismus der Kategorie der Substanz 

zugedachte grundlegende Funktion für die Realitätserkenntnis in der Folge nicht 

widerrufen, sondern an ihr festgehalten und sie weiter zu begründen versucht.117 

Cohens Einspruch gegen Natorps Deutung nicht nur der Realitätskonstitution sollte 

alsbald erfolgen. 

Auch unter philosophiehistorischen Aspekten ist die Tragweite der Natorpschen 

Leibniz-Konstruktion nicht zu unterschätzen. Langes Ambivalenz in der Einschätzung 

der sogenannten „Erkenntnistheorie“ Leibniz’ hatte ein Doppeltes geleistet: sie fixierte 

die Differenz zur Kantischen Kritik in ihrer sachlichen und begrifflichen Durchführung, 

indem sie die Bruchstückhaftigkeit und begriffliche Inkohärenz der Leibniz’schen 

Ausführungen feststellte.118 Doch sie näherte dessen Position zugleich dadurch an die 

                                                 
116  Das gilt auch für ein weiteres, tragendes Theoriemotiv der späteren Natorpschen Variante der 
Marburger Gestalt von Erkenntnistheorie, für seine starke Betonung der Relationsbegriffe. Sie finden hier 
ebenfalls eine erste, noch tastende Formulierung als Interpretamente zu Leibniz’ Verständnis von Raum 
und Zeit, vgl. ebd. S. 11. 

 
rialismus, 4. Aufl., 1882, S. 332-339, bes. S. 333. 

117  Vgl. Holzhey: Die Leibniz-Rezeption, S. 290.
118  Lange: Geschichte des Mate

60 



 

Kantische an, dass sie zum einen beider Grundanliegen nahezu identifizierte, zum 

anderen deren Gemeinsamkeit auch in der als defizitär angesehenen Fixierung auf 

platonische Theoriebestände sah. Das bildete die Voraussetzung für Lange, Leibniz in 

kritischer Absicht zum Philosophen eines reinen, Erfahrung und Sinnlichkeit als 

Erkenntnisquelle vernachlässigenden Erkenntnistheoretikers aufzubauen, und eben 

dieses Leibniz-Bild wiederum war für Natorps Versuch prädisponiert, unter Umkehrung 

der kritischen Vorzeichen darin die systematische Position der Kantischen Kritik 

einzuzeichnen – alles das ist bereits gezeigt worden. In historicis ist das Resultat dieser 

Re-Lektüre der Leibnizschen Systematik mit Begrifflichkeiten der Kantischen Kritik in 

Cohen-Natorp’scher Lesart nicht weniger weitreichend. Natorp hob das, was man 

formelhaft als die historische ‚Kant-Leibniz-Differenz’ bezeichnen könnte, auf – die mit 

der Kant-Bewegung aufkommende Feststellung der Vorläuferschaft Leibniz für die 

Kantische Kritik bei gleichzeitiger Fixierung der Differenz zwischen beiden. Was dabei 

herauskam war das schlichte Ineinanderfallen von Leibniz’scher und Kantischer 

„Erkenntnistheorie“, nicht nur dem historischen Anliegen nach oder der Einordnung in 

eine in großen Linien konstruierte Tradition, sondern auch hinsichtlich der 

Begrifflichkeiten en détail. Bei dieser Übertragung handelt es sich keinesfalls um einen 

unerwünschten Nebeneffekt dieser Interpretation, sondern um deren innerste 

Interpretationsstrategie: „Leibniz hat an der Feststellung dieses einzigen Begriffs 

[geme

g  

                      

int ist der der Substanz, HKO] […] sein ganzes Leben gearbeitet, und er ist auf 

diesem We e [i.e. der durch Natorp in Leibniz eingetragenen Gleichsetzung von 

Substanz und Gesetz, HKO] […] bis in das Centrum derjenigen Philosophie gelangt, 

welche den Materialismus am gründlichsten besiegt hat, ich meine der kantischen.“119 

Ein längerer Passus am Ende der Vorlesung verallgemeinert diesen Befund 

resümierend: „Es wird demjenigen, welcher mit Kant vertraut ist, nicht entgangen sein, 

dass das, was ich als Leibnizens Lehre hier vorgetragen habe [sic!], bis ins Einzelne mit 

der Lehre Kants zusammentrifft.“120  

Eben diese Konsequenz markiert zugleich aber die Crux der Natorp’schen 

Interpretation. Der Verfasser der Antrittsvorlesung scheint den äußerst hohen Grad an 

Übertragung und Überformung seiner Interpretation geahnt zu haben, womöglich sogar 

deren Preis, wie verschiedene Abwehrformeln zeigen. So beteuert Natorp etwa, die 

„Gleichsetzung von Substanz und Gesetz ist in Leibniz nicht etwa hineingetragen, 

                           

 14, vgl. auch S. 8. 
119  Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 8. 
120  Ebd., S.

61 



 

sondern er spricht sie selbst aus“.121 An späterer Stelle heißt es zur Realitätskonstitution 

der Phänomene, hier fände sich „kein Satz, der nicht mit den Grundlehren Kants aufs 

genaueste übereinstimmte“.122 Nachträgliche Notizen und Überarbeitungen der 

Vorlesung verdeutlichen, dass Natorp den Eindruck einer allzu simplen Identifizierung 

der Leibniz’schen Position mit der Kants verwischen wollte. Ein Notizblatt zur 

Vorlesung vermerkt, das Missverständnis, „als hätte eigentlich Leibniz bereits das alles 

geleistet, was wir doch als das Eigentümlichste der Kantischen Philosophie zu 

betrachten gewohnt sind“, müsse vermieden werden.123 Das benennt die hohen 

philosophiehistorischen Kosten der weitgehenden Verschleifung der theoretischen und 

in Folge davon auch der historischen Differenz zwischen Leibniz und Kant, deren 

Kehrseite gleichsam: mit ihr stehen mit einem Male die Originalität Kants und seine 

einzig

charakterisiert worden war – mit der von Natorp wohl unbemerkten Folge, dass von 

artige historische Stellung zur Disposition und damit zugleich, gemessen am 

teleologischen Modell von Philosophiegeschichtsschreibung, das von Cohen gepflegt 

wurde, auch die Maßstäblichkeit der Kantischen theoretischen Philosophie selbst. Die 

Kantische Kritik bildete in letzter Konsequenz nicht mehr das Telos der als Entwicklung 

konzipierten Geschichte und sogar die historische Fortschrittsideologie stand auf dem 

Spiel, denn in der Aufhebung der Kant-Leibniz-Differenz und vollständigen 

Ausstreichung jeglicher Metaphysik in der Philosophie Leibniz bedeutete die Kantische 

Kritik im Grunde keinen Fortschritt über jene hinaus.  

Natorp versuchte nachträglich, in seine Konstruktion des Verhältnisses zwischen 

Kantischer Kritik und sogenannter Leibniz’scher „Erkenntnistheorie“ zusätzliche 

Differenzen zwischen beiden einzutragen. Das wird deutlich durch die Streichung des 

oben zitierten Schlusspassus, der resümierend die totale Koinzidenz von „Leibnizens 

Lehre“ mit der Kants feststellte. Natorp ersetzte den Passus durch eine Marginalie, die 

freilich lediglich die Anweisung enthielt: „Statt dessen eine Erörterung, was Leibniz zu 

der vollständigen Einsicht fehlt: das Bewusstsein von der fundamentalen Bedeutung der 

Gestaltung zur Wissenschaft“ – die „Erörterung“ indessen unterblieb und war wohl auch 

nicht im Sinne des Verfassers.124 Wenn Natorp sodann als Folge dieses Defizits 

vermerkt, dadurch erkläre sich „der beständige Rückfall [Leibnizens] zur ontologischen 

Metaphysik“, dann wäre in der Konsequenz dadurch allerdings wieder der Befund einer 

grundlegenden Ambivalenz restituiert, durch die Leibniz’ „Lehre“ bereits von Lange 

                                                 
121  Ebd., S. 9. 
122  Ebd., S. 13. 
123  Universitätsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Hs. 831: D 25a. 
124  Ebd. 

62 



 

seiner zuvor entfalteten Leibniz-Konstruktion kaum etwas übrig bliebe.125 Dass diese 

scheinbare Korrektur seiner Interpretation wohl nur strategisch motiviert war, dass es 

sich dabei lediglich um eine Art Beschwichtigungsformel handelt und keinesfalls um 

eine Revision in der Sache, das ist wiederum dem späten Kommentar zur Vorlesung im 

oben erwähnten Brief an Görland zu entnehmen, wo es allenfalls dem Tone nach 

gemildert heißt: „Sachlich aber behaupte ich […], dass L[eibniz] mindestens so weit 

gelangt ist, wie Kant in den Metaph[ysischen] Anf[an]gsgr[ünden] u[nd] der Schr[ift] 

geg[en] Eberhard vermutet […]; d.h. mindestens so weit wie Kant i[m] J[ahre] 1770 

gelangt war; dass er in seinem Besten – eben seiner Arbeit an der ‚exacten Definition’ 

der Grundbegriffe – sich sehr dem nähert, das metaph[ysische] a priori ins 

transcendentale hinüberzuleiten.“126  

Natorps Festhalten an dieser Auffassung legt die Vermutung nahe, dass es hier – 

ähnlich wie beim Sachverhalt der Realitätskonstitution per Substanz – auch um die 

Frage

orderte und verlangte, „dass indem die Keime des 

Kritic

Natorp Cohens abweichende Position bekannt war. Natorp suchte diese Kritik sogleich 

m  

n: 

 der Selbstpositionierung ging, der Selbstpositionierung gegen Cohen. Denn dass 

die differenzlose Antizipation der Kantischen Auffassung durch Positionen seiner 

Vorgänger bei der Schreibung der „Vorgeschichte des Kriticismus“ für Cohen 

inakzeptabel war, das war Natorp zum Zeitpunkt der Abfassung der Antrittsvorlesung 

längst klar. Als ebenso unstrittig muss erscheinen, dass es sich bei der Leibniz-

Konstruktion der Antrittsvorlesung nicht etwa um eine Fehlleistung im Sinne etwa einer 

über das Ziel hinausschießenden Interpretation handelt, im Gegenteil, die Sache hatte 

Methode und eine Strategie, wie Natorps schriftliche Habilitationsleistung zeigt. 

Enthielt doch Cohens auf den 4. Juli 1881 datiertes Gutachten zu Natorps 

Habilitationsarbeit Untersuchungen über die Erkenntnisstheorie Descartes’ ein klares 

Monitum, das eine Korrektur f

ismus bei Descartes, u[nd] zwar als Keime [Hervorh. HKO], nachgewiesen 

werden, die Eigenthümlichkeit Kants gewahrt“ bleiben müsse.127 Das bekräftigt den 

Befund eindringlich, dass hier erstens eine Interpretationsstrategie vorliegt und zweitens 

abzu ildern und leitete eine Ergänzung zum zweiten und abschließenden Kapitel seiner

Habilitationsleistung für die erheblich erweiterte Buchfassung mit den Worten ei

„Man wird hiernach meine Meinung wohl nicht so missverstehen, als ob jeder 

                                                 
125  Es ist unklar und dem Manuskript der Vorlesung nicht zu entnehmen, ob diese mit Bleistift 

ch d oder ob sie nachträglich, womöglich als Resultat 
Di

 
enz zu und Kritik an Natorp. 

verzei neten Revisionen zum Vortrag gekommen sin
einer skussion, angefertigt wurden. 
126  Brief an Görland vom 5. Dez. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 253. 
127  Hessisches Staatsarchiv 307d, Nr. 118, Bd. 2. Das Gutachten bildet das früheste Dokument von
Cohens Diverg

63 



 

Unterschied zwischen Descartes und Kant geleugnet oder vom dem eigenthümlichen [! 

vgl. Cohens Formulierung, HKO] Verdienst des Letzteren irgendetwas abgestrichen 

werden sollte.“128 Man kann hier dasselbe Muster erkennen wie im Falle der 

Antrittsvorlesung – Natorp behilft sich mit mildernden, salvatorischen Klauseln, bleibt 

aber in der Sache hart. Denn die Seiten der Habilitationsleistung, denen Cohens 

Monitum galt und durch die dieser die „Eigenthümlichkeit Kants“ zu Recht zerstört sah, 

blieben für die erweiterte Druckfassung unverändert. Wie Leibniz’ wird Kant hier zu 

einem Nachfahren Descartes gemacht, so weitgehend und radikal ist Natorps 

überformende Identifikation beider Position – was im Falle Descartes’ noch erheblich 

befremdlicher wirkt: „Kant hat das Wesentliche des Descartes’schen Idealismus also in 

Wahrheit nicht aufgegeben, sondern in völliger Uebereinstimmung festgehalten [sic] 

[…]“ lautet Natorps Befund in der schriftlichen Habilitationsleistung wie in der 

Publikation von 1882.129  

Berücksichtigt man, dass sich Natorp im oben zitierten Brief an Görland vom 5. 

Dezember 1898 in seiner Auffassung „in Cassirers Arbeit von neuen Seiten über 

Erwarten bestätigt“ sah, dann wird deutlich, in welch hohem Maße das Leibniz-Buch 

von 1902 in die hier skizzierte Kontroverse eingreift. Eine „Vorgeschichte des 

Kriticismus“ – so der Untertitel der 1882 veröffentlichten Descartes-Arbeit – hatte nach 

Cohenschem Maßstab die Identität in der theoretischen Grundposition und -Konzeption 

und zugleich die Differenz in deren Durchführung zwischen Kant und dem jeweiligen 

Vorgänger auszuweisen. Die Vorrede zur Publikation von 1882 zeigt in 

beschwichtigenden, geradezu Cohenschen Formulierungen deutlich, dass Natorp sich 

dieser Divergenz zu Cohen bewusst war – und in der Ausführung seiner Arbeit dennoch 

eine andere Position einnahm.130 

Von diesem Befund der vollständigen Identifikation von systematischen 

Positionen und historischer Stellung der Kantischen Kritik und der Leibnizschen 

Philosophie aus soll abschließend noch einmal auf die historische Frage nach dem 

                                                 
128  Natorp: Descartes’ Erkenntnisstheorie. Eine Studie zur Vorgeschichte des Kriticismus, 1882, S. 
42-43; das Buch wurde bereits kurz nach der Antrittsvorlesung abgeschlossen, sein Vorwort ist auf den 
„31. October 1881“ datiert. Der Titel von Natorps schriftlicher Habilitationsleistung lautet vollständig: 
Untersuchungen über die Erkenntnisstheorie Descartes’. Habilitationsschrift, welche mit Genehmigung 
der philosophischen Facultät zu Marburg zur Erlangung der Venia docendi am 24. October vormittags 11 
Uhr öffentlich verteidigt wird, Marburg: Universitäts-Buchdruckerei 1881; sie umfasst 42 S. Ihre ersten 
beiden Kapitel stimmen bis in die Druckfehler hinein mit den ersten beiden Kapiteln von Natorps im 
folgenden Jahr erschienenem Buch Descartes’ Erkenntnisstheorie überein.  
129  Ebd., das Zitat in beiden Arbeiten auf S. 42. 
130  Natorp: Descartes’ Erkenntnistheorie, 1882, S. III: „Beides, die Verwandtschaft Descartes’ mit 

nvollkommenheit in der Durchführung dieser Idee 
us 

der kritischen Philosophie in der Grundidee und die U
suchte ich damit auszudrücken, dass ich diese Arbeit als eine Studie zur Vorgeschichte des Kriticism
bezeichnete.“ 

64 



 

Materialismus zurückgeblickt werden. Die Leistung von Leibniz’ „Analyse der 

Grundbegriffe der mechanischen Naturansicht“ besteht nach Natorps Darstellung darin, 

dass sie den Materialismus „tiefer und radicaler überwindet“ als alle vorausgehenden 

Versuche dazu.131 Die Metapher von der ‚Überwindung’ des Materialismus fungiert 

dabei als Analogon zur sogenannten „Kopernikanischen Wende“, die mit der Kritik 

Kants vollzogen wurde, als Chiffre eines epochalen Einschnitts also. Das ist eine 

Funktion des Freund-Feind-Schemas der -Ismen in der 

Philosophiegeschichtsschreibung. Doch im Kontext des Cohenschen Neuansatzes 

kommt dieser Chiffre noch eine weitere Funktion zu: sie diente auch zur 

philosophiehistorischen Selbstpositionierung Natorps gegenüber Cohen. Bei allem 

Ineinanderfallen ihrer theoretischen Positionen und damit letztlich auch ihrer 

historischen Stellung in der Konstruktion der Antrittsvorlesung differieren Leibniz und 

Kant zumindest durch das factum brutum der Chronologie: in Natorps Darstellung läßt 

sich die „Analyse der Grundbegriffe“ als in der Sache weitgehend deckungsgleiche 

Antizipation des durch die Kritik Geleisteten lesen. Darin liegt auch eine Stellungnahme 

zu Cohens Kritik an Lange im Nachruf der Preußischen Jahrbücher des Jahres 1876. 

Sollten Cohens dortige Ausführungen dem Nachweis dienen, der „kritische Idealismus 

[i.e. die Kritik Kants] in seiner systematischen Consequenz“ habe „den Materialismus 

erledigt“, so antwortet Natorp in der Antrittsvorlesung, dass der Materialismus bereits in 

Leibniz’ erkenntnistheoretischer Arbeit „überwunden“ worden sei. Diese Position 

wiederum ist zumindest strukturell in der Frage der Stellung, die die Leibniz’sche 

Philosophie in der Geschichte zugewiesen bekommt, Lange näher als Cohen.  

Bei aller vollständigen Überformung der Philosophie Leibniz’ in der Lektüre und 

Konstruktion durch Natorp muss man letzterem zugute halten, dass er sich, anders als 

nachfolgend Cohen, um die philologische und textuelle Absicherung seiner 

Interpretation zumindest bemüht hat. Der Antrittsvorlesung eignet ein stark 

philologischer Gestus. Davon zeugt der Versuch, seiner Deutung im Rückgriff auf den 

kurz zuvor veröffentlichten Briefwechsel zwischen Leibniz und De Volder eine Basis 

zu verschaffen.132 Natorp hat nicht nur eine Muster-Interpretation geschaffen, die, 

ng 

er 

 Er hat 

wenngleich sie in der Folge nicht unumstritten bleiben sollte, in ihrer Fortschreibu

durch die Schüler, namentlich durch Ernst Cassirer, zu einem integralen Bestandteil d

matischen und philosophiegeschichtlichesyste n Marburger Schuldoktrin wurde.

dieser Doktrin darüber hinaus auch zu dem unerläßlichen Kanon verholfen, der nicht 

                                                 
131  Natorp: Leibniz und der Materialismus, S.8. 

ten, hrsg. v. C. J. Gerhardt, Bd. 2, Berlin 1879, S. 139-283. 
132  Briefwechsel zwischen Leibniz und de Volder. 1698-1706, in: ders.: Die philosophischen 
Schrif

65 



 

nur einschlägige Schriften Leibniz’ verzeichnet, sondern auch den erwähnten 

echsel mit De Volder und weitere BBriefw riefschaften133 – noch für die spätere 

Leibniz-Deutung Cassirers sollte dieser Briefwechsel kanonisch werden. Und er dürfte 

 

drittens auch prägend auf seinen Schüler Cassirer gewirkt haben, was den erwähnten 

‚philologischen Gestus’ angeht, denn dessen stupende Arbeit an Texten und Quellen ist 

notorisch.134 Wie schmal die mit dem Fund des De Volder-Briefwechsels angelegte 

Textbasis seiner Interpretation tatsächlich war, scheint Natorp bewusst gewesen zu sein; 

in der Folge suchte er sie wohl zu erweitern und veranlasste, wie man aus einem 

späteren Brief an Görland entnehmen kann, seinen Doktoranden Ernst Cassierer dazu, 

weitere Briefbestände Leibniz’ auf der Suche nach theoretisch verwertbaren 

einschlägigen Texten zu durchforsten – ein Unternehmen, dessen Ergebnis zwar 

zunächst enttäuschend blieb, das aber von der kongenialen Zusammenarbeit zwischen 

Natorp und seinem Schüler zeugt.135 Erst der weitere Fortgang der Forschungen zwang 

Natorp, seine Auffassung via Cassirers Arbeitsresultate zu revidieren: „die 

mathem[atischen] Schriften [enthalten] doch, so viel ich aus Cassirers Arbeit ersehe, 

recht viel u[nd] zwar solches […] was in d[en] ‚philos[ophischen]’ Schr[iften] 

überhaupt nicht zu finden [ist].“136 Die Bedeutung Paul Natorps für seinen Schüler

Ernst Cassirer, das werden die folgenden Ausführungen zeigen, kann nicht hoch genug 

eingeschätzt werden und wird von der Forschung zumeist zugunsten der Überbetonung 

der Stellung Hermann Cohens vernachlässigt. 

                                                 
133  Der Brief an Görland v. 27. Nov. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 247-248, hier: 
S. 248, begründet die Bedeutung des De Volder-Briefwechsels für Natorps Interpretation und benennt 
weitere kanonische Texte: „Leibniz – De Volder ist vorzüglich wichtig, neben Foucher, Arnauld u[nd] 
Bayle wohl das wichtigste; wichtiger vielleicht weil noch mehr u[nd] directer auf die Principien der 
Wissenschaft bezüglich.“ 
134  Zu Natorps „philologischer Akribie“ vgl. Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 13-15. 
135  Brief an Görland v. 27. Nov. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 247-248, 248: „Die 
math[ematischen] Werke u[nd] Briefe habe ich nicht systematisch durchgeackert, Cassirer hat es gethan 
aber darin nicht so viel gefunden als ich gehofft. […] Es wird indess notwendig sein sie ebenso wie die 
philos[ophischen] zu kennen u[nd] auszuschöpfen.“ 
136  Brief an Görland v. 24. Sept. 1899, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 258-260, hier: S. 
258. 

66 



 

3.  Kant – ein Epigone Leibniz’? – Cohens Kritik der Philosophie Leibniz’ im 

Lichte von Natorps Antrittsvorlesung 

Die Antrittsvorlesung schloss an die Basistheoreme der sich neu formierenden 

„transscendentalen Methode“ Hermann Cohens und deren inhärente Systematik an. 

Zwar waren die Grundtexte dieser Formation, das Princip der Infinitesimal-Methode 

und die zweite Auflage von Kants Theorie der Erfahrung, noch nicht geschrieben, wohl 

aber lagen deren Präludien mit Kants Begründung der Ethik (1877), der Studie über 

Platon und die Mathematik (1878) und in der Auseinandersetzung mit Friedrich Albert 

Lange vor. Der Anteil von Leibniz und der Materialismus am work in progress der 

Weiterbildung der „doktrinalen Basis der Schule“, wie Helmut Holzhey die 

Basistheoreme der Marburger so treffend genannt hat, ist unübersehbar. Natorp trieb 

den in Cohens Schriften bis 1878 angelegten Apriorismus und Szientismus entschieden 

weiter, vers

Ansatz in der Deutung der Leibnizschen Substanz als der zentralen Kategorie der 

 

chärfte die Entpluralisierung und Mathematisierung im Paradigma des 

Wissenschaftsbezugs von Erkenntnistheorie, indem er am Beispiel Leibniz’ 

durchexerzierte, dass das „Factum“, auf das sich die „Analyse der Grundbegriffe“ 

bezog, keinesfalls das von „Wissenschaften“, sondern nur das einer kausal-

mechanistisch verfassten Naturwissenschaft, der Naturwissenschaft, sein konnte, die 

wiederum der Mathematik gehorchte. Die Antrittsvorlesung applizierte diesen 

systematischen Ansatz auf eine rigide reduktionistische 

Philosophiegeschichtsschreibung, die Leibniz’ Philosophie einzig als Fortschreibung 

der Platonischen Ideenlehre deutete und deren metaphysische Dimension vollständig 

eliminierte. Damit erweiterte sie zumindest das Feld der Vorgeschichtsschreibung der 

Kantischen Kritik um eine weitere Station, und man könnte sagen, dass in dieser 

Erschließung bereits eine spezifische Leistung von Natorps Leibniz-Konstruktion 

besteht – wie immer man diese im einzelnen beurteilen mag. Ähnliches gilt auch für 

Descartes’ Erkenntnistheorie. Im Falle von Leibniz war Natorp, wie gezeigt, sogar so 

weit gegangen, dessen „System“ innerhalb dieser Geschichte eine alle anderen 

Positionen überragende Stellung einzuräumen. Die „Vorgeschichte des Kriticismus“ 

konnte fortan nicht mehr geschrieben werden, ohne dass diesem Resultat Rechnung zu 

tragen war. So weit reichen die Konvergenzen mit Cohens Ansatz, die Divergenzen 

freilich sind unübersehbar. So machte Leibniz und der Materialismus durch die 

philosophiehistorische Verhüllung hindurch einerseits Natorps eigenen systematischen 

Realitätskonstitution in programmatischer Weise kenntlich. Andererseits zeichnete

67 



 

Natorp der Vorlesung auch seine ganz eigene Deutung der Vorgeschichte der 

Kantischen Kritik ein, indem er die These von der herausragenden historischen Stellung 

Leibniz’ verabsolutierte, auf diesen die spezifischen Leistungen der Kantischen Kritik 

übertrug und somit die Differenz zwischen der Kantischen und Leibnizschen 

theoretischen Position weitgehend aufhob. Aus Natorps Perspektive hätte das Motto zu 

dieser Konstruktion der Philosophiegeschichte gewissermaßen lauten können: „Kant – 

ein Epigone Leibniz’“, und nicht, wie zumindest vom Marburger Schulhaupt Cohen 

intendiert, „Leibniz – der ‚Vorläufer Kants’“. Doch ganz gleich, ob man ihre 

Konvergenzen oder Divergenzen zu Cohen in den Blick nimmt – Natorps Leibniz-

Interpretation ist ein bedeutsames Moment innerhalb der Marburger Theoriebildung und 

Philosophiegeschichtsschreibung, und sie hat die Leibnizsche Philosophie zum Medium 

der schulinternen Auseinandersetzungen erhoben, wie an der prompt erfolgten Reaktion 

des Marburger Schulhauptes abzulesen ist. 

Cohens Beschäftigung mit Leibniz von 1883 ebenso wie seine späteren 

Deutungen ist durch innersystematische Motive angeleitet, wie gerade die Adoption des 

Theoriemotivs der Infinitesimalität und seine theoretische Funktion innerhalb der 

„transscendentalen Methode“ zeigt: die Infinitesimalmethode soll den Realitätsbezug 

der Erkenntnis sichern ohne Rekurs auf die Sinnlichkeit als einer Erkenntnisquelle.137 

Doch ist Cohens Auseinandersetzung mit Leibniz nicht alleine durch solche 

systematischen Aspekte und ebensowenig ausschließlich durch historisch-

legitimatorische Absichten motiviert, wie beispielsweise die, das Prinzip der 

Realitätskonstitution wenn schon nicht der Kantischen Kritik, so doch einer Theorie zu 

entnehmen, die der Intention und einigen Zügen nach als mit der „Erkenntnisskritik“ 

Kants weithin kongruent, als „Vorgänger“ interpretiert wurde. Cohens Deutung der 

Philosophie Leibniz’ scheint vielmehr initialisiert durch das Leibniz-Portrait, das sein 

Schüler und Kollege Natorp in seiner Antrittsvorlesung entworfen hatte; sie ist eine Art 

der Reaktionsbildung, und das gleich in doppelter Hinsicht: zum einen übernahm Cohen 

recht ungeniert einige Tendenzen und systematische wie historische Interpretamente aus 

Leibniz und der Materialismus, zum anderen verdankt sich seine Auseinandersetzung 

mit Leibniz in nicht minderem Maße einer immanenten mehrfachen Korrektur, die das 

Marburger Schulhaupt meinte, an der Leibniz-Interpretation seines jüngeren Kollegen 

Natorp anbringen zu müssen. Zwar publizierte Cohen seine Korrektur an Natorp, doch 

 und das erfolgte diese als solche unausdrücklich und war nur schulintern wahrnehmbar,

                                                 
137  Wie das im einzelnen zu verstehen ist und ob das gelingt kann hier nicht diskutiert werden. Die 

ge n Zusammenhang der einzelnen Theorieelemente vorlie nde Rekonstruktion kann nur den funktionale
darstellen. 

68 



 

schon deshalb, weil Natorps Vortrag unveröffentlicht blieb. Sie wurde zudem nicht vor 

einer breiteren Öffentlichtlichkeit inszeniert, wie alle sonstigen sachlichen Divergenzen 

zwischen Natorp und Cohen auch. Das gehört zu den Formationsbedingungen bei der 

Bildung von Schulen und entsprach nicht den Usancen der internen Auseinandersetzung 

im Kreise der Marburger, zumindest bis zum Tode Cohens. Diese mehrfache Korrektur 

ist all

                            

eine an den Interpretationsdifferenzen abzulesen, an der Verschiebung, die Cohen 

im begrifflichen und philosophiegeschichtlichen Zentrum der Natorpschen Deutung 

vornahm und mit der er das Feld der Marburger Leibniz-Interpretation im Medium der 

Schriftlichkeit bis zum Erscheinen von Cassirers Leibniz-Buch erfolgreich besetzte. Die 

Konvergenzen und Divergenzen der Leibniz-Interpretationen Natorps und Cohens sind 

Thema der folgenden Ausführungen, denn sie bilden das Feld von Theoremen und 

Positionen, auf dem Cassirer wiederum seinen ersten Versuch in Sachen 

Philosophiegeschichtsschreibung unternahm. 

Die Philosophie Leibniz’ hat Cohen erstmals im Princip der Infinitesimal-

Methode von 1883 skizziert.138 Dessen Argumentation und Darstellung zeichnen sich 

gegenüber seinen früheren Arbeiten dadurch aus, dass Cohen dem systematischen Teil 

seiner Ausführungen einen ausführlichen problemgeschichtlichen zur Seite stellt; 

entsprechend wird Leibniz‘ Beitrag zur Entdeckung und Formulierung der thematischen 

Infinitesimalmethode ausschließlich problemorientiert diskutiert.139 Die Kant-

Interpretation von 1885 geht hierin noch einen Schritt weiter und positioniert Leibniz’ 

Philosophie innerhalb eines umfassenden philosophiegeschichtlichen Entwurfs. So 

rechnet die zweite Auflage von Kants Theorie der Erfahrung Leibniz zusammen mit 

Descartes einer bei Platon beginnenden historischen Linie zu, die als Vorgeschichte auf 

die Kantische Philosophie hinzielt.140 Die Stationen dieser historischen Fluchtlinie 

lauten seit Natorps Antrittsvorlesung: Platon, Descartes, Leibniz, Kant.141 Descartes 

und Leibniz bilden in der historischen Konstruktion dieses sogenannten „Idealismus“ 

die „Höhenpunkte“ in der „neuern Philosophie“, da beide „der Spur Platons folgen“ und 

„an der Gründung der mathematischen Naturwissenschaft den positivsten Antheil 

haben.“142 Auch in diesem Befund Cohens wird man ein Resultat der Forschungen 

Natorps aus den Jahren bis 1882 erblicken müssen, übernahmen doch Descartes’ und 

Leibniz’ naturwissenschaftliche Leistungen in Habilitationsschrift und 

                     
138  Leibniz: Das Princip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte, 1883, S. 50-79. 

 

hen: Von Kants Einfluß, S. 7. 
eorie der Erfahrung, 2. Aufl., 1885, S. 24-25. 

139  Vgl. ebd. 
140  Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 2. Aufl., 1885, zu Platon vgl. S. 8 u.ö., zu Descartes,
Leibniz, Kant S. 40-41 u.ö. 
141  Vgl. auch Co
142  Cohen: Kants Th

69 



 

Antri

Reformulierung der „transscendentalen Methode“ systematisch und historisch zu 

                                 

ttsvorlesung, wie gezeigt, eine konstitutive Funktion. Cohen folgt Natorp sogar so 

weit, dass er Leibniz in dieser Geschichte der „Vorläufer Kants“ eine Sonderstellung 

zuschreibt, da jener „schärfer und klarer den Urgedanken des Platonismus“, die Priorität 

von „Denken und Vernunft gegenüber der Empfindung und Sinnlichkeit“, „regeneriert“ 

habe, als Descartes es vermocht hatte.143  

Zentrales Thema der Leibniz-Darstellung in der Neuauflage von Kants Theorie 

der Erfahrung ist also die Konstitution der „Materie“ und des „Gegenstandes“ im 

Denken.144 Wenn Cohen diesen sogenannten „Urgedanken des Platonismus“ 

systematisch exponiert, so werden auch in theoretischer Hinsicht Konvergenzen mit 

Natorps Interpretationen zu Leibniz aus der Antrittsvorlesung sichtbar. Natorp hatte 

Leibniz völlig selbstverständlich und unumwunden als Protagonisten eines reinen 

Denkens skizziert. Indem Cohen das Grundtheorem seiner reformulierten Kant-

Interpretation, die Erzeugung des Erkenntnisgegenstandes und seiner Realität im 

Denken, auf Platon und Leibniz überträgt, sucht er hier sein historisches Konstrukt von 

einem systematischen Argument her zu begründen. Insofern dient auch die dem 

„Vorläufer Kants“ zugeschriebene Gründung „alle[r] Realität der Dinge“ und der 

Konstitution des Erkenntnisgegenstandes im Denken der systematischen Begründung 

der prominenten Stellung, die Leibniz in der Vorgeschichte der Kritik der reinen 

Vernunft zugedacht war.145 Argumentativ greift Cohen dabei auf den Grundgedanken 

des zwei Jahre zuvor erschienenen Princips der Infinitesimal-Methode zurück. Leibniz’ 

„Entdeckung des Infinitesimalbegriffs“ bedeute, dass „das Denken nicht mehr 

schlechthin mit […] der sinnlichen Anschauung gleichgesetzt werden“ könne, sondern 

vielmehr der „Begriff der Materie“ im „Begriff des Intensiven“ als eines „Moment[s] 

des Denkens“ bestimmt werde.146 Damit habe Leibniz in der Infinitesimalmethode „die 

sinnliche Erkenntnis“ auf Mathematik und Naturwissenschaft zurückgeführt. Auf diesen 

Überlegungen beruht die prominente Stellung, die Cohen auf den Spuren Natorps 

Leibniz in der Geschichte der Philosophie zuschreibt. Dieser wird zum Gewährsmann 

von Cohens Versuch der Elimination des einen der beiden Kantischen Stämme der 

Erkenntnis, der Sinnlichkeit. Cohens Interpretation zielt also darauf hin, mit der 

Adoption des Theorems der Infinitesimalmethode den zentralen Leitgedanken für seine 

begründen. 
                

onade dasjenige Denkmoment erblicken, 
es

143  Ebd., S. 40. 
144  Vgl. ebd., S. 39: „Wir können im Grunde der M
welch  die Materie und den Gegenstand zu constituieren geeignet ist.“ 
145  Ebd., S. 39. 
146  Ebd., S. 37-38. 

70 



 

Das läßt unschwer den Grundzug der gesamten Leibniz-Interpretation Cohens 

erkennen: Cohen bedient sich der basalen systematischen Theoreme seiner mit Kants 

Begründung der Ethik von 1877 begonnenen und durch die zweite Auflage von Kants 

Theorie der Erfahrung 1885 abgeschlossenen Kant-Deutung, überträgt sie auf die 

theoretische Philosophie Leibniz‘ und macht sie zu deren systematischem Zentrum. 

Vorbereitet und vermittelt wurde diese Übertragung durch Leibniz und der 

Materialismus, denn dort hatte Natorp kurz vorher dieselbe Übertragungsarbeit geleistet 

und die Philosophie Leibniz’ in analoger Weise überformt. Den Kernbestand dieser 

Theoreme bilden (1) die oben bereits erwähnte Konstitution des 

Erkenntnisgegenstandes ausschließlich im Denken, was (2) gleichbedeutend mit der 

prinzipiellen Aufhebung der Kantischen Dualität der beiden Quellen der Erkenntnis ist 

sowie (3) die Substitution des Bezugs auf Anschauung im Erkenntnisprozess durch die 

apriorische Referenz auf Mathematik und mathematische Naturwissenschaft im 

sogenannten „Factum der Wissenschaft“.147 In dieser Perspektive besteht das Zentrum 

des „Leibnizschen Idealismus“ in dessen theoretischem Beitrag zur 

Realitätsproblematik, der „die Realität der Dinge […] in der Idealität der Regeln und 

Gesetze“ gründe.148 Doch an dieser Stelle wird die ebenso unausdrückliche wie 

unüberwindbare Divergenz zur theoretischen Seite der Selbst-Positionierung Natorps 

deutlich, Cohens Gegen-Positionierung. Hatte jener in der Antrittsvorlesung doch 

ebenfalls die Realitätskonstitution an die ‚Idealität des Gesetzes’ gebunden: „Im Begriff 

des Gesetzes […] hat denn Leibniz ein ganz und gar nicht mehr materiales und 

sinnliches, sondern formales und ideelles Princip erreicht […]“ – um sodann den 

„Begriff des Gesetzes“ als die „eigentliche Darstellung der Substanz der Dinge“ zu 

deuten.149 Cohen dagegen sieht die „Idealität der Regeln und Gesetze“ durch die 

Infinitesimalmethode realisiert und damit durch diese die Konstitution von Realität 

vollzogen. Das Princip der Infinitesimal-Methode dient nach seiner systematischen 

Seite hin im Grunde nur dem einen Zweck, dieses Theorem zu begründen.150 Wenn 

Cohen schließlich bemerkt, gerade diese von ihm konstruierte Auffassung vom 

Verhältnis von „Realität der Dinge“ und „Idealität der Gesetze“ mache Leibniz, zum 

„wissenschaftliche[n] Leiter“ und zum „philosophische[n] Vorfahre[n] Kants“,151 so 

                                                 
147  Kants Theorie der Erfahrung geht hierin einen Schritt weiter als Das Princip der Infinitesima
Methode.  
148  Cohen: Kants Theorie der Erfahrung., S. 40. 
149  Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 9. 
150  Diesen Unterschied z

l-

wischen Natorps und Cohens Leibniz-Interpretation hat Holzhey: Die 
iz-

s Theorie der Erfahrung, 2. Aufl. 1885, S. 41. 
Leibn Rezeption, S. 290-291, herausgearbeitet. 
151  Cohen: Kant

71 



 

liegt darin auch ein erster Hinweis auf eine philosophiegeschichtliche Gegenposition zu 

Natorps Interpretation. Denn Cohen räumt Leibniz damit zwar zum wiederholten Male 

eine ganz herausgehobene Stellung in der Philosophiegeschichte ein, verweist aber auch 

ostentativ darauf, dass die Kritik das neue und unüberbietbare Paradigma neuzeitlicher 

Erkenntnistheorie ist und bleibt. 

Doch Cohen unterzieht, anders als zuvor Natorp, Leibniz’ Philosophie auch 

scharfer Kritik, und zwar aus systematischer wie historischer Perspektive. Diese Kritik 

bildet eine Art Gegenlektüre zu Natorps geradlinigem, sämtliche Ambivalenzen 

kassierenden Leibniz-Portrait, das Kant wie dessen Epigonen erscheinen ließ. Zunächst 

kritisiert Cohen eine Doppeldeutigkeit in Leibniz’ Begriff der Monade: „der 

Grundfehler der Monadenlehre“ bestehe darin, „dass die Monade zugleich Realität und 

Substanz zu vertreten“ habe.152 Leibniz schwankt Cohen zufolge zwischen der 

Bestimmung der Monade als eines bloßen Denkmomentes, das als infinitesimale Größe 

„den Grund“ lege für „die Materie und das Object“ und somit – im Sinne Cohens – 

realitätserzeugend wirke, und dem Verständnis der Monade als eines „Gebildes“ 

[Hervorh. HKO], das als „Einfaches“ gleichsam atomistisch oder materialistisch die 

Körper im Raume konstituiere.153 Das Defizit dieser Doppeldeutigkeit und des aus ihr 

resultierenden „Dogmatismus der Monadologie“ als einer Substanzontologie scheint 

zumindest dem Verfasser der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung 

behebbar. Denn „unserm freiern historischen Blicke“ – vulgo: Cohens verbessernder 

Interpretation – erweise sich die Monade als gerade „dasjenige Denkmoment […], 

welches die Materie und den Gegenstand zu constituiren geeignet ist.“154 Eliminierte 

man also das mit dieser Bestimmung unvereinbare Verständnis des metaphysischen 

oder ontologischen Moments, die Monade als einfache Substanz, dann würde Leibniz 

dem Marburger Kantverständnis nahezu differenzlos angeglichen: „Wäre nun die 

Monade nur als ein solches Moment des Denkens, und als rein aus dem Denken 

herleitbare Bestimmung und Bedingung der Materie und in ihr des Gegenstandes der 

Naturwissenschaft gedacht worden, so würde Leibniz den Vorgänger [i.e. Descartes, 

HKO] gänzlich überwunden haben.“155 Nicht nur die Überwindungs-Metaphorik zitiert 

die Natorpsche Antrittsvorlesung; die gesamte Konstruktion verweist auf die in Leibniz 

                                                 
152  Cohen: Das Princip der Infinitesimal-Methode, S. 54. 
153  Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 2. Aufl., 1885, S. 37-39, sowie ders.: Das Princip der 
Infinitesimal-Methode, S. 53-54. Cohen folgt hier bemerkenswerterweise der Deutung Zellers: 
Geschichte der deutschen Philosophie, 1873, S. 99 u. 107, die den Einfluß der Atomistik auf Leibniz 

 der Zeller in dieser Hinsicht folgenden Interpretation von Lange: Geschichte 
at

s Theorie der Erfahrung, 1885, S. 39. 

nachweisen wollte, sowie
des M erialismus, S. 389. 
154  Cohen: Kant
155  Ebd., S. 38. 

72 



 

und der Materialismus angelegte vollständige Antizipation der Kantischen Kritik durch 

die sogenannte Erkenntnislehre Leibniz’ – im Modus des Irrealis. Denn Cohen verwirft 

hier unausdrücklich Natorps Interpretationsstrategie in totum – auch wenn er einzelne 

Resultate der Interpretation, wie gezeigt, durchaus aufgenommen hat. Er revoziert die 

vollständige Beseitigung jeglicher Metaphysik, wie sie Natorps Leibniz-Skizze 

unternommen hatte, und insistiert auf der metaphysischen Differenz zwischen der 

Leibniz’schen und der Kantischen Position. Damit restituiert Cohen auch die historische 

Differenz zwischen beiden und verschiebt die Epochenschwelle wieder hin zur 

Kopernikanischen Wende: die vollständige „Überwindung“ des Dogmatismus ist und 

bleibt für Cohen Leistung der Kritik der reinen Vernunft.  

Doch neben dem „Dogmatismus der Monadologie“ moniert Cohen einen 

weiteren, aus seiner Sicht weitaus grundlegenderen Fehler. Denn Leibniz verfehle 

Cohe

diagnostizierte grundlegende Defizit der Leibnizschen Philosophie ist zugleich ein 

doch 

n zufolge auch die Begründungsdimension des Theorems der Gegenstands- und 

Realitätserzeugung aus dem bloßen Denken, indem er in der Infinitesimalmethode zwar 

„die sinnliche Erkenntnis auf die Mathematik zurück[leitete]“, dann aber den bloß 

„formale[n] Charakter der Logik übersehen“ und „die Mathematik selbst auf die Logik, 

in welcher er den Grund aller Wahrheit sah, auch der materialen“ zurückgeführt 

habe.156 Dieser „Fehler […] war schwer und verhängnisvoll“ und Resultat einer 

„Ueberschätzung der Logik“ [Hervorh. HKO].157 Immerhin habe Leibniz „damit den 

Zusammenhang von Logik und Wissenschaft“ als zentrales Problem der Philosophie 

herausgearbeitet und betont. Doch muss Cohen zufolge gegen ihn an der Differenz von 

Erkennen und Denken und damit am „Zusammenhang von Wissenschaft und 

Erkenntnistheorie“ festgehalten werden: „Die Aufgaben des Erkennens erfordern eben 

noch andere Mittel und Zurüstungen, als die der Denk-Gesetze.“158 Diese Kritik 

markiert in Cohens Auffassung eine weitere Differenz zwischen Leibniz und dem Kant 

der Kritik der reinen Vernunft, denn Leibniz hätte sich „auf dem Höhepunkte 

erkenntnisskritischer Einsicht“ befinden können, hätte es ihm nicht „an der 

methodischen Bestimmtheit der Grundbegriffe“ gefehlt, die nur in der „Präcisirung der 

Vernunft selbst zunächst in mathematischer Naturwissenschaft“ zu erlangen sei, und 

eben nicht, wie sinngemäß zu ergänzen ist, in der Logik.159 Auch dieses von Cohen 

Defizit ihrer Interpretation durch Natorp, hatte dieser in der Antrittsvorlesung 

                                                 
156  Ebd., S. 39-40. 
157  Ebd.; ähnlich, teilweise wörtlich Cohen: Das Princip der Infinitesimal-Methode, S. 4 u. 53-5
158  

4. 
Ebd., S. 4.  

159  Ebd., S. 59. 

73 



 

Leibniz’ mechanistische Wissenschaftsauffassung ebenso wie dessen „Analyse der 

Grundbegriffe“ auf Mathematik zurückgeführt – ohne die Frage nach dem Verhältnis 

von Wissenschaft, Logik und Mathematik auch nur zu stellen, ja, ohne den Begriff der 

Logik in Beziehung auf Leibniz auch nur einmal zu erwähnen. Diese Streichung eines 

für Leibniz zentralen Elementes ist durch Cohens Rückführung von Erkenntnistheorie 

auf Mathematik bei Platon motiviert, wie er sie in seiner Studie über Platon und die 

Mathematik vorgeführt hatte und die sein Schüler Natorp einfach auf Leibniz übertrug. 

Logik wurde demgegenüber von Cohen als eine der beiden grundlegenden 

Bezugsdimensionen des Antipoden Platons, Aristoteles, ausgewiesen. Ein zum reinen 

Platoniker gewendeter Leibniz, wie Natorps Vorlesung ihn präsentierte, konnte sich 

schwerlich durch die Rückführung von Mathematik auf Logik oder gar eine 

„Ueberschätzung der Logik“ auszeichnen. 

Cohens systematische Kritik am „Dogmatismus der Monadologie“ und an 

Leibniz’ Fundierung von Mathematik in Logik enthält unausdrücklich auch eine 

historische Signatur. Denn in Cohens Konstruktion der Philosophiegeschichte erscheint 

die neuzeitliche Philosophie – wie im vorigen Kapitel kurz umrissen wurde – als Kampf 

zwischen zwei Paradigmen, zwischen Platon als dem Begründer der „Erkenntnisskritik“ 

in der Mathematik und dessen Antipoden Aristoteles, der Mathematik wie Platonische 

Ideenlehre gründlich missverstanden und die Philosophie stattdessen irrtümlich auf 

Wahrnehmung, Erfahrung und „Entwicklungsgeschichte“ und damit auf „Logik und 

Psychologie“ gegründet habe – kurz: die Philosophiegeschichte wird zur Alternative 

zwischen dem „Mathematiker Platon“ und seinem „unüberzeugbare[n] typische[n] 

Widerpart“, dem Logiker Aristoteles.160 Diese Opposition zweier antipodisch 

angelegter Typen von Philosophie hat spätestens von Cohens Schrift Platons Ideenlehre 

und die Mathematik von 1878 an als verbindliches Muster der Marburger 

Philosophiegeschichtsschreibung zu gelten161 – ein Muster, das zwar unübersehbar in 

der zweiten Auflage von Langes Geschichte des Materialismus angelegt war, von 

diesem aber nicht in reduktionistischer und dogmatischer Weise verwendet wurde.162 

Innerhalb dieses historischen Koordinatensystems gerät Leibniz vor allem durch seine 

„Ueberschätzung der Logik“ unter der Hand zum Aristoteliker. Auch der inkriminierte 

                                                 
160  Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 17-18 und ders.: Platons Ideenlehre und die 
Mathematik, S. 363. 
161  Ebd., S. 336-366. Auch in weiteren, auf Platons Ideenlehre folgenden Texten der hier 

is  
ise Einleitung mit kritischem Nachtrag, in: Werke, Bd. 5, S. 30: „Wir 

n  innerlichst in Gegensatz stellte 

rbeit, Kap. I, 2.2. 

themat chen Schaffensphase sucht Cohen, Platon und Aristoteles als antipodisch angelegte Paradigmen
zu etablieren, vgl. beispielswe
müsse also auf Platon wieder zurückgehen, zu dem Aristoteles sich
[…].“ 
162  Vgl. die vorliegende A

74 



 

„Dogmatismus der Monadologie“ enthält ein aristotelisches Moment, orientiert sich 

Cohens Verständnis der Monade als einfacher Substanz doch ganz eindeutig an der 

Substanz-Auffassung Aristoteles‘. So beklagt Cohen die „Borniertheit“, die nur „Erbteil 

eines aristotelischen Kopfes sein“ könne, die „ούσία der Idee“ im aristotelischen Sinne 

ontologisch, als „aparte“, das heißt auch raum-zeitlich situierte „Wesenheit“ verstehen 

zu wollen.163 „Substanz“ wird so zu einer Chiffre des Aristotelismus als eines 

negativen, der Fortschrittsideologie zuwiderlaufenden Momentes der 

Philosophiegeschichte geprägt.  

Diese erkenntnistheoretisch-systematischen und mit einem historischen Index 

versehenen Defizite, die Cohen in der Leibniz’schen Philosophie zu erkennen glaubt, 

führt er in der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung auf ein tieferliegendes 

Problem zurück. „Das sind die offen liegenden Schäden der monadologischen 

Grundlagen,“ so heißt es dort resümierend, „die jedoch aus den tiefen Tendenzen und 

dem gewaltigen Vermögen Leibnizens zur wissenschaftlichen Forschung sich verstehen 

lassen.“164 Damit greift Cohen auf eine These zurück, die er in geringem zeitlichem 

Abstand zu Leibniz und der Materialismus und noch vor dem Princip der Infinitesimal-

Methode formuliert hatte. In ihr zeigen sich bereits Spuren einer impliziten 

Auseinandersetzung mit Natorps Leibniz-Interpretation. Stellte die Antrittsvorlesung 

die Figur Leibniz’ als Personalunion von mechanischem Naturwissenschaftler, 

Mathematiker und Erkenntnistheoretiker vor, und das heißt: als Symbol der Einheit des 

Faktums der Wissenschaft und der darauf bezogenen erkenntnistheoretischen Reflexion, 

so nimmt Cohen dieses Motiv in seiner Rede Von Kants Einfluß auf die deutsche Kultur 

vom 17. März 1883 auf und bemerkt: „Darin allein hat sich überall der philosophische 

Genius bewiesen, in Platon und Descartes, in Leibniz und Kant, dass er die Frage 

gestellt hat: Was ist Wissenschaft? Der philosophische Vorzug Kants vor seinen 

Vorgängern läßt sich demgemäß dahin bestimmen: dass während Descartes und Leibniz 

zugleich an der Erzeugung der Wissenschaft mitarbeiteten, seine Kraft gesammelt blieb 

auf jene einzige philosophische Frage. Denn seit Newton war die Wissenschaft eine 

gegliederte Wirklichkeit geworden.“165 Diese Passage zeigt, dass Cohen das Resultat 

der Antrittsvorlesung seines Schülers Natorp zunächst insofern teilt, als er dessen 

Deutung der Figur Leibniz’ als Symbol der Einheit von mathematischer 

Naturwissenschaft und auf diese bezogener erkenntnistheoretischer Reflexion zustimmt. 
                                                 
163  Ebd., S. 347; zum aristotelischen Substanzbegriff vgl. Stegmaier: Substanz. Grundbegriff der 
Metaphysik, 1977, S. 35-84. 

ip der Infinitesimal-Methode 
 v

164  Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 40. 
165  Cohen: Von Kants Einfluß, S. 7-8; das Vorwort von Das Princ
datiert om „August 1883“. 

75 



 

Die zweite Auflage von Kants Theorie der Erfahrung bestätigt diesen Befund: „Die 

Führer der modernen Philosophie [i.e. Descartes und Leibniz] sind zugleich die 

vorzüglichen Mitarbeiter und Schöpfer der mathematischen Naturwissenschaft. Der 

Zusam

 von Wissenschaft und Philosophie nach Leibniz sucht Cohen diese 

Einhe

menhang von Philosophie und Wissenschaft ist in ihnen verkörpert.“166 Doch 

lassen sich hieran zugleich unmissverständlich drei Divergenzen zu Natorps an diesen 

Befund anschließende Auffassung ablesen: erstens beharrt Cohen auf einer klaren 

Differenz zwischen Leibniz und Kant, was deren Bestimmung des Verhältnisses 

zwischen Wissenschaft und Philosophie angeht. Zweitens merkt er an, dass sich mit 

Newton die Realität der mathematischen Naturwissenschaft epochal verändert habe, und 

zwar insofern, als diese in ein neues Zeitalter eingetreten sei und sich aus der Einheit 

mit der Philosophie gelöst und zu einer „gegliederte[n] Wirklichkeit“ ausgebildet habe. 

Schon daraus folgt, dass Leibniz’ wissenschaftliche Versuche für Cohen offenbar nicht 

mehr zum gültigen Paradigma neuzeitlicher Wissenschaftsauffassung zu rechnen sind, 

und insofern nicht das „Factum der Wissenschaft“ als apriorischer Bezugsdimension 

erkenntnistheoretischer Reflexion bilden können. Das „Factum“, so muss weiter 

geschlossen werden, ohne dass Cohen das expliziert, ist gebunden an den verbindlichen 

Stand des jeweils aktuell gültigen wissenschaftlichen Paradigmas. Das läßt sich auch 

aus Cohens unterschwelligen Versuchen im Princip der Infinitesimal-Methode ablesen, 

im „Prioritäts-Streit“ zwischen Leibniz und Newton der Newtonschen Fluxions-

Methode den Vorzug vor der Leibnizschen Infinitesimalmethode zu geben.167 Newton 

wird als Vollender der „Grundlegung der wissenschaftlichen Principien“ dargestellt, 

Leibniz sei „von Newton überflügelt worden“, wie Cohen im Kant-Buch von 1885 

feststellt.168 Mit der Feststellung dieser epochalen Dissoziation von Wissenschaft und 

Philosophie geht für Cohen drittens einher, dass nunmehr erst Philosophie qua 

Erkenntnistheorie sich auf Wissenschaft beziehen kann, auf deren Resultate und auf das 

unabhängig von jener entstandene „Factum der Wissenschaft“. Nach der Auflösung der 

universalen Einheit

it durch die Annahme der wechselseitigen Beziehung beider zu substituieren – 

ganz analog zum kritischen Ideal Langes: Philosophie soll nicht nur in regressiver 

Analyse wissenschaftlicher Resultate die Grundlagen und „Hypothesen der 

Wissenschaft ausfindig […] machen“, sondern auch umgekehrt, Philosophie nehme 

ihrerseits „Einfluß auf die mathematische Naturwissenschaft“, so jedenfalls lautet 

                                                 
166  Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 24. 

: Das Princip der Infinitesimal-Methode, S. 78-88. 167  Vgl. Cohen
168  Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 24. 

76 



 

Cohens gleichsam als Tatsache formulierter Befund.169 „Kant selbst [war] 

Newtonianer“ und vice versa, „alle Newtonianer [sind] Kantianer“, wie es in der Rede 

von 1883 formelhaft heißt.170  

Über diesen Bezug von mathematischer Naturwissenschaft und Philosophie, wie 

er im Reduktionismus vom „Factum der Wissenschaft“ zum Ausdruck kommt, sucht 

Cohen den Status von Philosophie als einer strengen Wissenschaft zu etablieren und zu 

sichern: „Indessen die Philosophie soll selbst Wissenschaft werden. […] Nicht die 

Natur als solche darf ihr Object sein, sondern die Naturwissenschaft. […] Wie aber 

Naturwissenschaft als solche möglich sei, welche Bedingungen des Erkennens sie 

voraussetze, auf welchen Grundsätzen sie beruhe, das sind die Fragen, deren 

Beantwortung nach Kant die Philosophie zur Wissenschaft macht. Die Wissenschaft als 

solche in ihrer Wirklichkeit anerkennen und die Bedingungen ihrer Möglichkeit 

erforschen, das macht die Philosophie zur Wissenschaft.“171 Dabei wird der 

programmatische Charakter dieser Passage nur dann deutlich, wenn die Wendung „nach 

Kant“ nicht nur im Sinne der Lesart Kants verstanden wird, sondern gerade auch in 

ihrem temporalen Sinne, der Kant zum Beginn einer neuen Epoche macht, einer 

Epoche, der sich auch Cohen angehörig fühlt. Was sich Natorps Antrittsvorlesung 

zufolge also bei Leibniz musterhaft an einer Figur vollziehen sollte, die Grundlegung 

„der philosophischen Grundsätze“ im Rückgang auf die „Grundlegung der 

wissenschaftlichen Prinzipien“, das wird, folgt man Cohens historischer Konstruktion, 

im historischen Zusammenspiel von Newton und Kant geleistet und aufgelöst: der 

„tragische Zug in der Entwicklung der neuern Philosophie findet darin seine 

Versöhnung.“172 Damit aber wird die Kantische Kritik zum unüberbietbaren Paradigma 

neuzeitlicher Erkenntnistheorie – und Natorps problematische Identifikation von 

Leibniz’ und Kants theoretischer Position und deren historische Quasi-

Ununterscheidbarkeit scheinen behoben, die „Eigenthümlichkeit Kants“ 

wiederhergestellt.  

So bleibt die Ambivalenz von Mathematik vs. Logik, Platon vs. Aristoteles, 

Erkenntnistheorie vs. Metaphysik in Cohens janusköpfigem Leibniz-Portrait 

unaufgelöst – ja sie muss unter den Bedingungen moderner Wissenschaft unaufgelöst 

bleiben. Es entbehrt indessen nicht der historischen Ironie, ja Paradoxie, dass mit dieser 

Intervention Cohens, die fortan als die Marburger Schulauffassung zu Leibniz galt, eben 
                                                 
169  Cohen: Kants Einfluß, S. 8; zu Langes Ideal der streng wechselseitigen Bezogenheit von 
kritischer Philosophie und Wissenschaft vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. I, 2.2. 
170  Ebd. 
171  Ebd., S. 6. 
172  Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 24-25. 

77 



 

jene oben beschriebene Zwiespältigkeit in der Interpretation der Leibnizschen 

 wiederbelebt wurde, die Natorp in FriePhilosophie drich Albert Langes Geschichte des 

Materialismus vorgefunden und dieser ausgetrieben hatte.  

78 



 

EXKURS 1:  PAUL NATORP UND FRIEDRICH ALBERT LANGE – HINWEISE AUF EINE 

UNTERDRÜCKTE THEORIEBEZIEHUNG 

Die Theoriebeziehung von Paul Natorp auf 

                                                

Friedrich Albert Lange muss noch immer 

als weithin ungeklärt gelten. Natorps verdeckter Hinweis auf Langes Hauptwerk im 

Titel der Antrittsvorlesung, seine Referenzen auf dessen Leibniz-Skizze wirken 

zunächst wie heterogene Elemente im Kontext der Cohenschen Bemühungen um 

Abgrenzung von seinem Vorgänger. Sie erscheinen auch im Werk Natorps als 

zusammenhangslos, und weder in seinem philosophiegeschichtlichen Werk noch in 

seinen Arbeiten zur Erkenntnislogik entdeckt man Korrespondenzen dazu. Angesichts 

dieses Befundes hinsichtlich der Publikationen Natorps könnte sich die Frage stellen, ob 

die Annahme eines entstehungsgeschichtlichen Bezugs von Leibniz und der 

Materialismus zur Geschichte des Materialismus voreilig war und die Nähe der 

Antrittsvorlesung zu Cohens Lange-Edition bloße Kontingenz. 

Der Nachlass Natorps zeichnet jedoch ein ganz anderes Bild. Hier zeigt sich eine 

nachhaltige Lange-Rezeption, die ihren Niederschlag in einem Konvolut von drei relativ 

umfangreichen Manuskripten fand.173 Es handelt sich hierbei nicht um Lektürenotizen 

oder Extemporiertes, sondern um in Schönschrift ausgeführte, in sich geschlossene 

Texte, die mit Anmerkungen versehen sind und im Vergleich mit anderen Manuskripten 

Natorps ganz offensichtlich zu den druckfertigen gehören. Sie haben keinen 

Vortragscharakter und wären zum Vortrag auch zu lang. Es könnte sich allenfalls um 

die Grundlage zu einer von Natorps ersten Vorlesungen oder Übungen in Marburg 

handeln, die er vom Wintersemester 1881/82 hielt, doch von den Themen der 

Veranstaltungen her erscheint auch dieser Zusammenhang als wenig plausibel.174 Die 

Manuskripte sind allesamt undatiert. Natorp kam 1881 nach Marburg und reichte am 

11. Juni des Jahres seine Dissertation über Descartes ein.175 Terminus a quo ihrer 

Abfassung ist also frühestens die Mitte 1881, terminus ad quem dürfte das Erscheinen 

der zweiten Auflage von Cohens Kants Theorie der Erfahrung im Jahre 1885 sein, denn 

die Manuskripte beziehen sich auf deren erste Auflage von 1871. Der noch 

unentschiedene, im engeren Sinne unterminologische Gebrauch des Ausdrucks 

„Erkenntnisskritik“ deutet sogar auf eine Abfassung vor 1883, dem Jahr der 

Veröffentlichung von Cohens Arbeit Das Princip der Infinitesimal-Methode hin, mit 

 
173  Universitätsbibliothek Marburg, Natorp Nachlass, Ms. 831, Werkmanuskripte; die Manuskripte 

Zu Natorps Vorlesungen und Übungen an der Marburger Universität vgl. Holzhey: Cohen und 
p, 

umfassen 79, 45 und 109 Seiten. 
174  
Nator Bd. 1, S. 7. 
175  Vgl. ebd., S. 5. 

79 



 

dem „Erkenntnisskritik“ zum Terminus der Abgrenzung von psychologistisch verfasster 

„Erkenntnistheorie“ werden soll. Natorp dagegen verweist auf die „Erkenntniskritik“ 

Langes, was ja mit dem Stand von 1883 gerade auszuschließen war. 

Thematisch zeigen diese Arbeiten einen doppelten Sachverhalt, der im Blick auf 

das veröffentlichte Werk Natorps bemerkenswert ist: dass sich bereits der frühe Natorp 

einerseits intensiv mit Erkenntnistheorie befasste und dass er andererseits in dieser 

Ausei

Absicht Lange’s.“176 

Nator

it dem Artikel aus den Preußischen Jahrbüchern bereits da,177 

                                                

nandersetzung auch Langes Geschichte des Materialismus sowie seinen 

Logischen Studien einen hohen Rang zuordnet, und zwar gerade hinsichtlich der 

„Grundlage und Methode seiner [i.e Langes!] Erkenntnisskritik“. So unternimmt das 

erste der Manuskripte, das überschrieben ist: „Erster Abschnitt. Erkenntnistheorie. I. 

Apriorismus und Empirismus. (mit Bezug auf die Geschichte des Materialismus, 

zweites Buch, erster Abschnitt, I. und die Logischen Studien)“, unter Verweis auf die 

erste Auflage von Kants Theorie der Erfahrung nichts weniger als den Versuch, Langes 

Auffassung vom Kantischen Apriori mit der Cohens zusammenzubringen: „Und so 

scheint denn Lange ganz auf die Stellung H[ermann] Cohen’s hinauszukommen, nach 

welcher das Apriori Kants von vorn herein nicht metaphysischen Sinn und die ganze 

Kantische Erkenntnisslehre nichts als eine wissenschaftlich begründete ‚Theorie der 

Erfahrung’ enthalten soll, wenn man sie rein auf den immanenten Boden einer ‚Kritik 

der Erfahrung’ zurückführt. / Dies ist denn im Grunde auch die 

p las Langes Geschichte des Materialismus also nicht in erster Linie als 

philosophiegeschichtliches Werk, sondern als „Theorie der Erfahrung“, was ja durchaus 

eine treffende Lektüre ist, wie sich am Text nachweisen läßt. Nur versteht er 

‚Erfahrung’, auch nach Kants Begründung der Ethik von 1877, offenbar noch nicht als 

die ausschließlich in den Wissenschaften gemachte. Und diese „Theorie der Erfahrung“ 

wäre Cohens Buch gleichen Namens zur Seite zu stellen, der Intention, aber womöglich 

auch dem Range nach – letzteres bleibt undeutlich. Diese beiden Sätze zeigen allerdings 

bereits, weshalb solchen Versuchen im Kontext der Arbeiten und intellektuellen 

Entwicklung Cohens kein Erfolg beschieden sein konnte – denn die theoretische 

Grundlage, die sich dieser im Rückgang auf das „Factum der Wissenschaft“, in dessen 

immer schärferer Reduktion erarbeitete, basierte auf der kritischen Zurückweisung von 

Langes erkenntnistheoretischem Empirismus. Doch Cohens erste, noch vorsichtige 

Kritik an Lange war m

 
176  Universitätsbibliothek Marburg, Natorp Nachlass, Ms. 831, Werkmanuskripte; Manuskript [1], 
Bl. 5-6. 
177  Friedrich Albert Lange, in: Preußische Jahrbücher 37 (1876), S. 353-381 (wieder abgedruckt in: 

eitgeschichte, Bd. 2, S. 357-391) ders.: Schriften zur Philosophie und Z

80 



 

81 

eorie 

s überrascht Natorps theoretischer 

Vermittlungsversuch zwischen Lange und Cohen aber doch und zeigt den deutlichen 

rojekte lange 

Bem

Ueb

sich

zuw

Dom

syste

Vorz

verdeckten Hinweisen auf die Geschichte des Materialismus in seiner Antrittsvorlesung 

ebenso wie die Auseinandersetzung mit jenem in der ersten Auflage von Kants Th

der Erfahrung. Angesichts dieses Befunde

und entschiedenen Willen, zu einer eigenen Position zu gelangen, und das heißt auch: 

den Willen, Teil einer historischen Konstellation, nicht einfach ein Trabant Cohens zu 

werden. 

Das zweite Manuskript, „I. Apriorismus und Empirismus. A. Einleitung“, 

beschreitet denn auch einen anderen Weg und versucht, mit einem interpretatorischen 

Kunstgriff Lange in eine Linie mit Cohens Kant-Auffassung zu bringen: „Die 

Geschichte des Materialismus steht, wenn wir von der abweichenden metaphysischen 

Begründung durch den Begriff der ‚psychisch-physischen Organisation’ [also dem 

eigentlichen Apriori Langes!] absehen, hier ganz auf Seiten Kants […]“.178 Langes 

Erkenntnistheorie unter Absehung von deren apriorischem Zentrum betrachten zu 

wollen, das gleicht dem bekannten hölzernen Eisen – auch das konnte nicht gutgehen. 

Das dritte Manuskript, das umfangreichste des Konvoluts, trägt den Titel „I. Allgemeine 

Fragen der Erkenntnisstheorie. Einleitung. § 1. Die Aufgabe der Erkenntnisstheorie 

u[nd] Lange’s Stellung zu derselben. A. Empiristische Grundlagen der 

Erkenntnisstheorie Lange’s“. Der zweite Paragraph behandelt „Das Ausgehen von der 

Thatsache“ – aber eben gerade nicht den Ausgang vom „Factum“. 

Es ist anzunehmen, dass gerade in diesem auch theoretisch naiven Versuch, Lange 

und Cohen in Sachen Erkenntnistheorie und Kant-Deutung zusammenzubringen, der 

Grund dafür zu sehen ist, dass Natorp sich nach dem Scheitern dieser P

Zeit durch keine erkenntnistheoretischen Versuche mehr hervortun wollte und seine 

ühungen in dieser Angelegenheit bis 1887, dem Jahr der Publikation des Aufsatzes 

er objective und subjektive Begründung der Erkenntniss, neu orientieren musste und 

 zugleich vermehrt der Philosophiegeschichte als seiner Marburger Domäne 

andte. In Sachen Erkenntnistheorie scheint sich zunächst und auf lange Zeit hin die 

inanz Cohens durchzusetzen, gleichwohl dieser erst im Jahre 1902 mit einer rein 

matischen Arbeit auftrat. Diese offenbar intensive, aber unter Marburger 

eichen nicht realisierbare Theoriebeziehung hat Natorp in einer Reihe von 

von 1881 aktualisiert. 

                                                 
178 Ebd., Manuskript [2], Bl. 1.   



 

II  

Einleitung 

Erns

mit 

1906 osophischen 

Gru

Leib

Nov

Syst

Vorg

Brie

beru

gest

„Vorgeschichte der Vernunftkritik” handeln sollte, ging tatsächlich erst fünf Jahre 

später

 Philosophiehistoriker 

seiner

historische Position, wie beispielsweise auf die von Leibniz oder Descartes, 

                                                

Leibniz’ System im Kontext des Marburger Neukantianismus 

t Cassirers Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung beginnt nicht erst 

dem Erscheinen der ersten beiden Bände von Das Erkenntnisproblem in den Jahren 

 und 1907. Ihre Geschichte reicht vielmehr bis in seine ersten phil

Anfänge, in die Zeit der Entstehung von Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen 

ndlagen, hinein.1 Einen Hinweis auf die Genese des Erkenntnisproblems aus 

niz’ System gibt bereits der Brief, den Cassirer seinem Lehrer Paul Natorp am 26. 

ember 1901 zusammen mit dem Buch schickte: „Aus der Vorrede [von Leibniz’ 

em] werden Sie ersehen, dass ich eine ‚demnächst’ erscheinende Studie über die 

eschichte der Vernunftkritik ankündige.”2 Die gelinde Ironie, mit der der 

fschreiber die Verheißung aus der Vorrede einschränkte, war nicht unbegründet und 

hte wohl auch auf der Ahnung des tatsächlichen Arbeitsumfanges des in Aussicht 

ellten Projekts. Die „Studie”, die „demnächst” erscheinen und von der 

 mit dem Titel Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der 

neueren Zeit in den Druck und machte ihren Verfasser als den

 Zeit bekannt. Dennoch ist der Umstand, dass Cassirer die Publikation des 

Leibniz-Buches mit der Ankündigung einer weitausgreifenden philosophiehistorischen 

„Studie” verbindet und dass er die zeitliche Nähe von deren Erscheinen zu Leibniz’ 

System herausstreichen will, in gleich mehrerlei Hinsicht symptomatisch:  

(1) zeitliche Nähe ist hier gleichbedeutend mit sachlichem Anschluss – das Desiderat 

der „Studie”, und damit das spätere Erkenntnisproblem, ist auf dem Boden der 

Resultate, aber auch offener Fragen und Defizite von Leibniz’ System entstanden. 

Damit stellt sich zunächst die Frage nach der der Leibniz-Arbeit 

zugrundeliegenden Systematik und ihrem Modell von philosophischer 

Historiographie. Im Anschluss daran wäre zu klären, welche immanenten 

Problembestände systematischer oder historischer Art in der Leibniz-Darstellung 

Cassirer den Plan zu einer Fortführung oder Ergänzung der Monographie von 1902 

nahelegten.  

(2)  Die „Studie” sollte die Verengung der Vorgeschichtsschreibung auf eine 

 
, 1  Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, 2 Bde.

1906/07; ders.: Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, 1902. 
2  Brief an Paul Natorp vom 26. Nov. 1901 (Universitätsbibliothek Marburg, Hs. 831:613). 

 82



 

erweitern. Es galt offenbar, das offene thematische Feld der Vorgeschichte von 

Kants Kritik zu besetzen, und zwar umfassend und rasch. Das wirft die Frage auf, 

ob dafür auch Motive auszumachen sind, die über die Selbstkorrektur oder 

Fortschreibung von theoretischen und historischen Motiven aus Leibniz’ System 

hinausgehen und sich etwa im Bereich der innerschulischen Konstellation und der 

Positionierung Cassirers innerhalb dieser Konstellation finden lassen.  

(3)  Die angekündigte „Studie” folgte einem apologetisch-antikritischen Impuls: sie 

sollte Cassirers Entgegnung auf die Einwände der Berliner Akademie an der 

Leibniz-Darstellung ausführen. Das legt die Frage nach dem außerschulischen 

Kontext nahe, ob die Formationsbedingungen der „Studie” und damit des späteren 

Erkenntnisproblems nicht zudem in einer Motivierung von außen zu suchen sind, 

ob diese Arbeiten nicht Reaktionsbildungen auf Kritik an Cassirers Leibniz-Buch 

im besonderen und an der Marburger Schule im allgemeinen sind. Daran schließt 

sich die Frage an, welchen Aufschluss über die Gestalt der „Studie” und des 

späteren Erkenntnisproblems die Einsicht in diese Art der Entstehungsbedingungen 

gibt. 

Dieser Komplex von Befunden, Vorannahmen und Leitfragen führt auf Leibniz’ 

System zurück und soll im folgenden thesenhaft vertieft werden.  

(1) Bereits die Leibniz-Monographie verfolgt eine historische und systematische 

Dopp

entscheidenden Stationen auf dem philosophiehistorischen Weg von Platon zur Kritik 

rden 

,2). D tung, 

ält 

 

elstrategie: philosophiegeschichtlich fixiert sie mit der Darstellung der Philosophie 

Leibniz’ zwar lediglich einen historischen Moment in der „Vorgeschichte” der Kritik 

der reinen Vernunft Kants – und damit einen Ausschnitt der „Vorgeschichte”, die 

Cassirer im Erkenntnisproblem bis in ihre Anfänge zurückverfolgen sollte. Dieser 

Moment ist in Leibniz’ System aber von der „Vorgeschichte” der Kritik im Ganzen her 

gedacht und verweist auf sie: Cassirer projiziert den Anfang und das Ziel sowie die 

der reinen Vernunft in seine Darstellung der Philosophie Leibniz‘, die auf diese Weise 

eine ganze Philosophiegeschichte in nuce enthält. Das soll im folgenden gezeigt we

(II ieser Moment gerät solcherart nicht nur zur äußersten historischen Verdich

Cassirer unterwirft ihn auch rigider Systematisierung. In systematischer Hinsicht enth

Leibniz’ System eine implizite erkenntnislogische Theorie, eben jene „philosophische

Prinzipienlehre”, die die Forschung beim frühen Cassirer vermisst hat (II,2 u. II,5).3 Die 

                                                 
3  So Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1: Ursprung und Einheit. Die Geschichte der ‚Marbur
Schule’ als Auseinandersetzung um die Logik des Denkens, 1986, S. 45, der meint, mit diesem 
vermein

ger 

tlichen „Verzicht” sei „ein zentrales Element” des „ursprünglichen Idealismus” preisgegeben, 

 83



 

spezifische Verschränkung von impliziter Systematik und historischer Darstellung in 

der Leibniz-Deutung darf als exemplarisch für alle seine folgenden philosophie- und 

wissenschaftsgeschichtlichen Arbeiten gelten, und eben diese Wechselbeziehung weist 

Cassirers historischen wie theoretischen Analysen nichts weniger als „einen rein 

deskriptiven Status” zu.4 Ganz im Gegenteil, das systematische Moment in Leibniz’ 

System ist vollständig unter Zugrundelegung des von Cassirer zur Zeit der Entstehung 

der A

n Arbeiten von 

Wolfg

rbeit und wohl auch darüber hinaus für gültig erachteten erkenntnistheoretischen 

Paradigmas konstruiert – und dieses Paradigma orientiert sich an Natorps theoretischen 

Arbeiten. Das ist eine der leitenden Thesen nicht nur des zweiten Teils der vorliegenden 

Arbeit. Durch diese Perspektive läßt sich das Zentrum der Leibniz-Arbeit auch rein 

systematisch lesen, als eine Art genetischer Erkenntnislogik. Modellhaft für diese 

Einschreibung der eigenen systematischen Position in eine historische Darstellung 

wirkte für Cassirer offenbar Natorps Antrittsvorlesung über Leibniz. Das heißt nichts 

anderes, als dass Cassirers auf den ersten Blick rein philosophiegeschichtliche Arbeiten 

eine Art von Doppellektüre ermöglichen, vielleicht sogar erfordern. Die Bedingungen 

der Möglichkeit dieser systematischen und historischen Doppellektüre liegen im 

spezifischen Verhältnis von Systematik und Historie in Cassirers Philosophie und sollen 

anhand von Leibniz’ System exemplarisch aufgewiesen werden; später wird dieser 

Sachverhalt bei der Darstellung des Erkenntnisproblems vertieft werden.5  

Insbesondere die zentrale These der Arbeit, Leibniz‘ System sei in systematicis an 

Natorps Versuchen zur Erkenntnislogik orientiert, setzt voraus, dass es innerhalb der 

Marburger Schule bereits in den Jahren der Formierung der Schuldoktrin divergente 

Tendenzen zwischen den beiden Schulhäuptern Cohen und Natorp gegeben hat. Damit 

folgen die Überlegungen den Spuren, die mit den systematische

ang Marx gelegt und in den systematischen und historischen Resultaten von 

                                                                                                                                               
dies alles als Entgegnung auf Kaufmann: Das Verhältnis der Philosophie Cassirers zum Neukantianismus 
und zur Phänomenologie, in: Schilpp (Hrsg.): Ernst Cassirer, 1966, S. 566. 
4  Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 45; auch der Gestus der wissenschaftstheoretischen 
Arbeiten Cassirer läßt nichts von dem von Holzhey vermeinten „rein deskriptive[n] Status” ahnen. 
5  Wird dieses spezifische Verhältnis von Systematik und Historik ignoriert, so führt das zu 
vereinseitigenden Lektüren, vgl. Anm. 3. In einer Art von Gegenbewegung zu Kaufmanns und Holzheys 

denz

der 

, dann 

r „naheliegend, dass der Systembegriff bereits lange vor der 
nzept ielt 

Ten  hat Ferrari: La genèse de das Erkenntnisproblem. Le lien entre systématique et histoire de la 
philosophie, in: Seidengart (Hrsg.): Ernst Cassirer. L’itinéraire philosophique, 1990, S. 97-114, den recht 
originellen, aber noch abwegigeren Vorschlag gemacht, Das Erkenntnisproblem nicht länger als 
philosophiegeschichtliche Darstellung zu verstehen; dieser Auffassung hat sich Renz: Die Rationalität 
Kultur. Zur Kulturphilosophie und ihrer transzendentalen Begründung bei Cohen, Natorp, und Cassirer, 
2002, S. 126, angeschlossen. Ihmig: Cassirers Invariantentheorie der Erfahrung und seine Rezeption des 
‚Erlanger Programm’, 1997, hat zu Recht bemerkt, dass die Systematik Cassirers, wenn überhaupt
stets hinsichtlich der Philosophie der symbolischen Formen thematisiert wird (ebd., S. 25), und hält 
ebenso berechtigt die „Vermutung” fü
Ko ion einer Philosophie der symbolischen Formen in Cassirers Denken eine zentrale Rolle gesp
hat.” 

 84



 

Helmut Holzhey umfassend realisiert wurden.6 Die vorliegende Arbeit sieht 

Differenzen bereits zwischen Natorps Antrittsvorlesung und Cohens darauffolgender 

Stellungnahme zu Leibniz; diese Differenzen verfestigen sich im Laufe der 

philosophischen Arbeit beider zu jenen handfesten Divergenzen, die in dem bei Holzhey 

dargestellten unausgetragenen Konflikt um Natorps Kritik an Cohens Logik der reinen 

Erkenntnis kulminierten.7  

(2) Vor dem Hintergrund der Erkenntnistheorien Cohens und Natorps erweist sich 

diese frühe Arbeit als systematischer Beitrag in der Auseinandersetzung der Marburger 

mit den eigenen theoretischen Grundlagen, ein Beitrag, durch den sich Cassirer im 

Verhältnis zu seinen beiden Lehrern positionierte. Philosophiehistorisch schließt sich 

Cassirer mit Leibniz’ System einer Umorientierung innerhalb der sich formierenden 

Marburger Schule an, die von Natorps Antrittsvorlesung initialisiert, von Cohen aber 

nicht mitgetragen wurde. Die radikal systematisierte und kantianisierte Philosophie von 

Leibniz geriet so zu einer Art von systematischem und historischem Paradigma, das 

durchaus in Konkurrenz zur Paradigmatizität der Kritik stand, und das entgegen der 

Kritik und Warnungen Cohens (vgl. II, 6.1). Natorp hatte die zur Erkenntnistheorie 

verkürzte und uminterpretierte Leibnizsche Philosophie, wie gezeigt, zu einem Medium 

der innerschulischen Selbstpositionierung gemacht. Zudem war Cohen mit einer 

Interpretation der Philosophie Leibniz’ aufgetreten, die sich deutlich von der Natorps 

absetzte. Innerhalb dieser innerschulischen Konstellation, dieses nicht offen 

ausgetragenen Konfliktes zwischen den beiden Marburgern Schulhäuptern positionierte 

sich Cassirer so, dass er die erkenntnislogischen Versuche Natorps zur theoretischen 

und dessen Leibniz-Interpretation zur historischen Basis seiner Arbeit machte und auf 

dieser Grundlage Cohens abweichende Ansätze zu integrieren suchte. 

(3) Doch nicht nur Cassirers Positionierung als Mitglied der Marburger 

„Arbeitsgemeinschaft” nach innen, auch die nach außen wird anhand von Leibniz’ 

System näher bestimmbar. Denn Leibniz’ System ist die erste und viel beachtete 

Demonstration der Marburger Lehre auf philosophie- wie wissenschaftsgeschichtlichem 

                                                 
6  Vgl. Marx: Die p ilosophische Entwicklung Paul Natorps im Hinblick auf das System Hermann 
Cohens, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 28 (1964), S. 486-500; Holzhey: Cohen und Natorp, 
Bd. 1, passim, der die „Geschichte der Marburger Schule” ja gerade „als Auseinandersetzung um die 
Logik des Denkens” geschrieben hat, wie der Untertitel des Bandes anzeigt; ebenso, im Anschluss an 
Holzhey, Sieg: Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantianismus, 1993, S. 211, der meint, der 

h

„Ausdruck ‚Marburger Schule‘” täusche „eine Homogenität vor, die dem historischen Phänomen nicht 
gerecht wird.” Im Gegensatz dazu wurden die Positionen Cohens und Natorps von der früheren 

schu ie des 20. Jahrhunderts in 

 

For ng amalgamiert, vgl. beispielsweise Müller-Freienfels: Die Philosoph
ihren Hauptströmungen, 1923, S. 19. 
7  Die entsprechenden Dokumente vgl. bei Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 5-76; deren 
Interpretation ebd., Bd. 2, S. 272-293.

 85



 

Terrain, und bereits diese frühe Arbeit zeigt die Marburger Ansprüche auch auf die 

Deutung von Philosophiegeschichte in toto. Nicht zuletzt sucht die der Leibniz-

Darst

Philosophiegeschichtsschreibung näher betrachten, um damit nicht nur einige 

des 

ildung 

ge 

ellung implizite Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte, die weit hinter die 

Leibniz’sche Philosophie bis auf Platon zurückgreift und über diese hinaus auf Kant 

zielt, der in einer Phase der Konsolidierung begriffenen philosophischen Schule ihre 

Geschichte und historische Legitimität zu geben.8 Die früh einsetzende Rezeption hat 

diesen Aspekt ebenso wahrgenommen wie die systematische Verfasstheit der Arbeit 

Cassirers (vgl. II,3). Es gehört zu den Besonderheiten der Entstehungsgeschichte von 

Leibniz‘ System, dass sich Cassirer an den Rändern des Werkes selbst auf diese 

kritischen Aufnahme beziehen konnte. Dabei erscheint weniger Cassirers Reaktion nach 

außen, seine Zurückweisung der Kritik, als symptomatisch denn das Exemplarische des 

Falles: es ist die Geste der sachlichen Auseinandersetzung, der durch diese veranlaßten 

Um- und Weiterbildung des Eigenen, der Offenheit und letztlich des philosophischen 

Dialogs, die zum Kennzeichen Cassirerschen Philosophierens werden sollte und die sich 

hier erstmalig andeutet. Die sachlichen Konsequenzen dieses Dialogs für die Theorie- 

und Begriffsbildung Cassirers sind weitreichend und zeigen sich bereits in der 

Konzeption der an das Leibniz-Buch anschließenden Arbeit, die er noch zur Zeit der 

Veröffentlichung von Leibniz‘ System aufnimmt (vgl. III,2). 

Zusammenfassend heißt das: die Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung des Erkenntnisproblems formiert sich im 

Fortschreiben systematischer wie historischer Konsequenzen des frühen Versuchs, in 

kritischer Diskussion wie Fortbildung schulinterner Theoriebestände sowie in der 

Auseinandersetzung mit der Kritik am Leibniz-Buch im besonderen und an der 

Marburger Schule im allgemeinen. Die folgenden Untersuchungen sind daher weit 

entfernt von einer Gesamtinterpretation von Leibniz’ System. Sie wollen vielmehr 

Aspekte der diesem Werk innewohnenden Systematik und 

Entstehungsbedingungen von Cassirers früher Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung in den ersten beiden Bänden 

Erkenntnisproblems zu beleuchten. Vielmehr soll auch die Herausb

systematischer und historiographischer Begriffsmuster wie Denkfiguren und 

Argumentationsstrategien herausgearbeitet werden. Deren vielfälti

                                                 
8  Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 53, spricht zu Recht von der 
„philosophiegeschichtliche[n] Fixierung der Schuldoktrin zwischen 1902 und 1912”, wobei für die 
vorliegende Untersuchung der Sachverhalt wichtig ist, dass die Arbeit an dieser Phase der „Fixierung” im
Falle Cassirers bereits 1898 beginnt. 

 

 86



 

Transformationsgestalten werden Leitmotiven gleich im Gang der Arbeit bis in die 

späteste Philosophie Cassirers verfolgt werden. 

Fragen nach der innerschulischen Konstellation und dem außerschulischen 

Kontext werden in ihrer Beziehung zu Cassirers Theoriebildung leitend sein und öffnen 

die Perspektive hin zu deren epochaler Dimension. Dabei wird die vorliegende Arbeit 

einige Umakzentuierungen gegenüber der Forschung vornehmen, insbesondere was die 

Frage nach dem Verhältnis Cassirers zu seinen Lehrern angeht. Gerade die Rolle Paul 

Natorps innerhalb der innerschulischen Konstellation muss einer neuen Bewertung 

unterzogen werden. Noch immer setzt die Forschung nahezu selbstverständlich voraus, 

dass die historische Orientierung von Cassirers frühen philosophischen Arbeiten und 

damit seiner prägenden Jahre in der Philosophie Cohens, genau gesagt in dessen Logik 

der reinen Erkenntnis, liege. Doch darf der Sachverhalt, dass Natorp spätestens von 

1887 an einen eigenen erkenntnislogischen Ansatz verfolgte, als gesichert gelten und 

soll hier im folgenden in seiner Prägnanz untermauert werden. Ebenso zutreffend ist 

aber auch die Feststellung, dass dieser Ansatz noch immer in seiner Bedeutsamkeit für 

die innerschulische Theoriebildung und zumal für die Ernst Cassirers völlig unterschätzt 

wird.9 Das mag an der relativ geringen Anzahl der Natorpschen Publikationen vor 

Platos Ideenlehre, das im selben Jahr wie Leibniz‘ System veröffentlicht wurde, liegen, 

vielleicht auch daran, dass dessen erkenntnislogischer Ansatz sich erst allmählich und 

auch nur in Aufsätzen ausprägte und erkennbar wurde. Beleg für diese Vermutung ist, 

dass die Forschung zu Natorp sich zum allergrößten Teil auf die Publikationen der Jahre 

1902 und folgende bezieht.10 So wäre dem üblicherweise als „exoterisch” geltenden 

Natorp ein innerschulisch gleichsam esoterisch wirkender zur Seite zu stellen, einer, der 

in Sachen Veröffentlichungen bis 1902 im Schatten Cohens stand und bereit war, 

Eigenes, von der Schulauffassung Divergierendes zu unterdrücken, der aber auch im 

ieb, wie Hintergrund eine kluge und wirksame Forschungspolitik in eigener Sache betr

                                                 
9  Von der Feststellung der Überbewertung der Rolle Cohens für die Entwicklung der theoretischen
und philosophiegeschichtlichen Arbeiten Cassirers kann auch Holzhey nicht ausgenommen werden, au
wenn dessen bahnbrechenden Forschungen zur Marburger Schule das große Verdienst zukommt, 
weitreichende Differenzen und Divergenzen zwischen Cohen und Natorp verzeichnet und dami
ein eigenständiges theoreti

 
ch 

t letzterem 
sches Profil gegeben zu haben. Symptomatisch die in Sachen Cassirer-

rap aßstäblich Grundlagenforschung leistende Arbeit von Meyer: Ernst Cassirer, 2007, 
idm

, die 

en 
reilich für 

Biog hie geradezu m
sie w et dem Verhältnis zwischen Natorp und Cassirer lediglich eine Seite (ebd., S. 38-39). 
10  Eine Ausnahme stellen Marx: Die philosophische Entwicklung Paul Natorps, S. 486-500
Arbeiten von Holzhey und Winterhager: Das Problem des Individuellen. Ein Beitrag zur 
Entwicklungsgeschichte Paul Natorps, 1975, dar, die Natorps frühe Arbeiten zur Erkenntnislogik in 
extenso thematisieren und an der Differenz zu den späteren festhalten; Stolzenberg: Ursprung und 
System. Probleme der Begründung systematischer Philosophie im Werk Hermann Cohens, Paul Natorps 
und beim frühen Martin Heidegger, 1995, S. 61-83, untersucht Natorps Kritik an Cohens Logik der rein
Erkenntnis und bezieht sich dabei auf den frühen Aufsatz Quantität und Qualität, um dann f
den größten Teil seiner Arbeit bei späten Natorp anzulangen.  

 87



 

die Entstehungsbedingungen und das Resultat von Leibniz‘ System erweisen werden 

(II,1).11 Exemplarisch für diese Art der Zurückhaltung bei gleichzeitiger subkutaner 

Wirkung innerhalb der Schule ist die im vorigen Teil skizzierte Antrittsvorlesung 

Natorps, beispielhaft aber auch die Fehleinschätzung dieses Sachverhalts in der 

Forschung. Jedenfalls hat sich das von den Zeitgenossen wahrgenommene 

„Übergewicht” Cohens „als Mensch, Lehrer und Forscher” in der 

philosophiehistorischen Forschung von den 1970er Jahren an wiederholt und verstellt 

den Blick auf die tatsächliche innerschulische Konstellation. Wenn beispielsweise 

Leibniz’ System gleichsam als historische „Legitimation” zu Cohens Logik der reinen 

Erkenntnis angesehen wird, so ist dem zunächst entgegenzuhalten, dass es sich hierbei 

um eine Legitimation gehandelt hätte, die im buchstäblichsten Sinne avant la lettre, 

noch vor der Geburt des zu Legitimierenden, stattgefunden hätte, lange bevor auch nur 

eine Zeile von Cohens Arbeit fixiert war.12 Cassirers Arbeit mag im Nachhinein so 

gelesen worden sein und das hätte im Modus der Nachträglichkeit Plausibilität, doch 

aus der Perspektive der Zeitgenossenschaft stellt sich der Sachverhalt anders dar. Aus 

dieser Perspektive erscheint Cassirers Arbeit in ihrem systematischen Zentrum als 

Adaption, Weiterentwicklung und Ausgestaltung von Natorps Ansatz zu einer 

genetisch-deduktiven Relationenlogik und deren Applikation auf die Philosophie 

Leibniz’ (vgl. II,5). Dasselbe gilt, wenn „Cassirers Darstellung der Leibnizschen 

‚Logik’” als „eine historische Untermalung von Cohens Bruch mit dem Kantischen 

Dualismus von Anschauung und Denken” gelesen wird13 – weshalb „Cohens Bruch mit 

dem Kantischen Dualismus [Hervorh. HKO]” wäre hier zu fragen und festzustellen, 

dass so das andernorts behauptete eigenständige Profil Natorps als eines 

Erkenntnislogikers kassiert würde.14 Auf diesen „Bruch”, und um einen solchen handelt 

                                                 
11  Die Charakteristik Natorps als des „exoterischen” Vertreters der Schule bei Marx: Die 
philosophische Entwicklung Paul Natorps, S. 487. 
12  So Holzhey: Die Leibniz-Rezeption im ‚Neukantianismus’ der Marburger Schule, in: Leibniz. 
Werk und Wirkung. IV. Internationaler Leibniz-Kongreß. Vorträge, 1983, S. 287-295, hier 292: „Für die 
Marburger bestand die tatsächliche Bedeutung von Cassirers Werk gerade darin, die systematischen 
Korrekturen, die Cohen in der Logik der reinen Erkenntnis an der auf Kants Erkenntnislehre fußenden 
‚kritischen Grundanschauung’ vollzog, historisch zu legitimieren”; ähnlich Sieg: Aufstieg und 
Niedergang, S. 330-331.  

ey 

 (ebd., S. 211), dabei sogar bemerkt, „Cassirers meisterhaftes Opus” Das 
nntn it seiner 

m dann andererseits an der 
agte

., S. 330-331) und 

13  Ebd., S. 294. 
14  Diese Interpretationstendenz ist besonders offenkundig bei dem in Anlehnung an Holzh
argumentierenden Sieg: Aufstieg und Niedergang, der einerseits mit großem Recht feststellt, die 
„überragende Rolle Cohens in Cassirers Leben verdunkelte bislang den Einfluß von Natorp” (ebd., S. 
336, Anm. 158), und dabei Holzheys Resultat von theoretischen Divergenzen zwischen Natorp und 
Cohen vorauszusetzen scheint
Erke isproblem verrate „den starken Einfluß Natorps” (ebd., S. 336), nachdem jener bereits m
Doktorarbeit „in die Fußstapfen Natorps” getreten sei (ebd., S. 208) – nur u
bekl n ‚Verdunkelung‘ weiterzuwirken, indem er unterstellt, Cassirer habe Leibniz „die 
erkenntnistheoretische Zielsetzung der Logik der reinen Erkenntnis” unterlegt (ebd

 88



 

es sich zweifelsohne, wird in den Cohenschen Arbeiten von Kants Begründung der 

an tendenziell hingearbeitet.Ethik rdings erst mit der 

Logik der reinen Erkenntnis – doch noch vor Cohen hat Natorp diesen Bruch in 

     

15 Realisiert hat ihn Cohen alle

Nombre, temps et espace mit voller Konsequenz vollzogen (vgl. II,4). An dieser Stelle 

wird deutlich, dass die methodische Beschränkung auf die zeitgenössische Perspektive 

nicht alleine der Voraussetzung historiographischer oder philologischer Genauigkeit 

folgt, auch wenn diese unabdingbar ist, sondern neue Einblicke in die Sache gibt. 

Solche Überlegungen gewinnen zudem eine gewisse Brisanz, wenn man bedenkt, dass 

es hinsichtlich Natorps Versuch zu einer Relationenlogik und Cohens reiner, am Urteil 

orientierter Erkenntnislogik eine innerschulisch durchaus lebhaft wahrgenommene 

Divergenz und Konkurrenz gab, die Natorp am Ende von einer systematischen 

Ausarbeitung seines Projektes hat absehen lassen.16 Cassirer nahm seine Arbeit 1898 

auf, deren systematisch leitende Teile waren bis 1900 abgeschlossen. Natorps 

Wirkungsgeschichte beginnt bereits mit den Marburger Lehrer-Schüler-Verhältnissen. 

Denn gerade dessen in eine Logik der Relationen mündende theoretische Arbeiten bis 

1900 waren es, die Cassirer die leitende Konzeption für das systematische Zentrum von 

Leibniz’ System lieferten und mit den Begriffen von Funktion, Relation und Prozess die 

entsprechenden Mittel zur Ausführung an die Hand gaben – und gerade nicht Cohens 

Logik der reinen Erkenntnis, auch wenn die seither in der Forschung die Wahrnehmung 

genuiner Marburger Systematik geprägt hat. Die Perspektive der Zeitgenossenschaft 

mag hier andere Ergebnisse zu Tage fördern als die am großen theoretischen Wurf à la 

Logik der reinen Erkenntnis orientierte historische Ferndiagnostik. Auch in der weiteren 

Übertragung von Theoriemotiven dieser erkenntnislogischen Arbeiten Natorps auf 

einige Momente der Philosophiegeschichtsschreibung, wie sie sich später im 

Zusammenhang des Erkenntnisproblems erweisen wird, ist dessen Bedeutung für 

Cassirers Theoriebildung unübersehbar. 

                                                                                                                                          

sop

chenden Dokumente aus Natorps Nachlass finden sich ebd., Bd. 2, S. 5-96 

auch das „Ordnungsmuster, nach dem die Philosophiegeschichte der Neuzeit beurteilt” werde, stamme 
aus Cohens Logik (ebd., S. 337). Diese zumindest ambivalente, letztlich aber doch cohenlastige 
Einschätzung gipfelt in der Behauptung, Cassirer bekenne sich zu Cohens Ursprungsphilosophie (ebd., S. 
340), der im folgenden die, nun wieder zutreffende, Feststellung entgegensteht, „ausgerechnet mit der 
Lehre vom Ursprung, dem innersten Kern der Cohenschen Philosophie” stimme Cassirer „offenkundig 
nicht überein” (ebd., S. 341). 
15  Edel: Von der Vernunftkritik zur Erkenntnislogik. Die Entwicklung der theoretischen 
Philo hie Hermann Cohens, 1988, passim, hat das überzeugend gezeigt. 
16  Das hat Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 80-308, grundlegend herausgearbeitet, die 
entspre

 89



 

1.  

 

hohem Maße auch Cassirers spätere Philosophie durch die frühen Grundüberzeugungen 

Die Entstehung von Leibniz’ System aus dem Schulzusammenhang des 

Marburger Neukantianismus – die Ausgangskonstellation 

Man darf Leibniz’ System getrost den Rang einer Schularbeit zusprechen, die ohne die 

spätere Karriere ihres Verfassers wohl kaum mehr als die eine oder andere Fußnote in 

Fachveröffentlichungen abgegeben hätte. Unter der Perspektive aber, wie aus dem 

Mitglied der sogenannten Marburger philosophischen „Arbeitsgemeinschaft” und 

späteren „Marburger Schule” des Neukantianismus, Ernst Cassirer, zunächst der erste 

Philosophiehistoriker seiner Epoche und dann der Begründer der Kulturphilosophie des

20. Jahrhunderts werden konnte, unter der Fragestellung also, welche Brüche und 

welche Kontinuitäten, welche konzeptuellen Verschiebungen und Umorientierungen 

sich auf diesem Denkweg feststellen lassen, vermag die Analyse dieser frühen Arbeit 

wertvolle, differenzierte Aufschlüsse über den terminus a quo dieses Denkweges zu 

geben. Denn einerseits gehört die Feststellung, man habe es im Falle Cassirers mit 

einem Werk von höchster Kontinuität zu tun, seit langem zu den Gemeinplätzen der 

Forschung.17 Andererseits aber gibt es in jüngerer Zeit verstärkt die Neigung, das 

Cassirersche Œuvre frühestens mit Substanzbegriff und Funktionsbegriff, noch lieber 

aber mit der Philosophie der symbolischen Formen beginnen zu lassen – und dass diese 

Neigung insbesondere dort anzutreffen ist, wo Cassirer als Inaugurator moderner 

Kulturphilosophie angesehen wird, ist wenig verwunderlich.18 Für beide Tendenzen ist 

aber die Erinnerung an den Terminus a quo Cassirerschen Philosophierens hilfreich: den 

Vertretern der Kontinuitätsthese läßt sich erst auf dem Grund einer differenzierten 

Analyse des frühen Werkes zeigen, dass die scheinbare Kontinuität auch Brüche, 

Diskontinuitäten, Verschiebungen aufweist. Vertreter der Kulturphilosophie dagegen, 

die deren Marburger Vorgeschichte ausblenden wollen, sind daran zu erinnern, in welch 

und das Ineinander systematischen und historischen Philosophierens, dem Verfahren 

und der Sache ebenso wie dem Denkstil nach, geprägt ist.  

                                                 
17  Kaufmann: Das Verhältnis, S. 566: „[…] er [blieb] doch dem ursprünglichen Idealismus v
näher als selbst Cohen und

iel 
 Natorp in ihren letzten Arbeiten […] seine Weiterentwicklung zeigt nirgends 

 Br
der 

r 

er 

einen uch […]”; ebenso Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 45-46, unter Heranziehung bekannter 
Selbstaussagen Cassirers. Dabei ist freilich der schulinterne Impetus, die Geschlossenheit und Einheit 
Schule exoterisch darzustellen und damit Rezeptionslenkung zu betreiben, selbstverständlich auch fü
Cassirer gültig. Weitaus radikaler als Kaufmann und Holzhey argumentiert vgl. Rotenstreich: Cassirer’s 
Philosophy of Symbolic Forms and the Problem of History, in: Theoria 18 (1952), S. 155-173, der 
zwischen der Philosophie Cohens und Cassirers im Grunde keine Differenz zu sehen vermag. 
18  So beispielsweise Recki: Kultur als Praxis. Eine Einführung in Ernst Cassirers Philosophie d
symbolischen Formen, 2004, oder Schwemmer: Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europäischen Moderne, 
1997. 

 90



 

Schularbeit aber muss Leibniz’ System im besten und doppelten Sinne heißen. Das 

Werk ist entstanden aus einer Preisaufgabe, die Cassirers Lehrer Paul Natorp formuliert 

und für das Jahr 1898/99 gestellt hat und die von Hermann Cohen mitunterzeichnet 

wurde – gleichsam eine Arbeit für die Schule.19 In dieser Hinsicht ist Cassirers 

Bearbeitung der Aufgabe ein Beitrag, der aus dem engen Arbeitszusammenhang der 

sich noch formierenden Marburger Schule und deren schulinternen Debatten 

hervorgegangen ist und auf diese auch wieder zurückwirkte. Wo Leibniz’ System 

innerhalb dieser innerschulischen Konstellation, die in den vorigen Kapiteln anhand 

systematischer und historischer Konvergenzen und Divergenzen in der Leibniz-

Interpretation skizziert wurde, zu lokalisieren ist, das wollen die folgenden 

Ausführungen zeigen. Der Arbeit wurde die höchste von Cohen und Natorp in der 

Reihe der „Preisaufgaben” vergebene Bewertung zuteil: „Die Facultät giebt ihrer 

Anerkennung der ausgezeichneten Leistung dadurch Ausdruck, dass sie der Arbeit den 

verdoppelten Preis zuerkennt.”20 Diese Beurteilung indiziert bereits, dass, ungeachtet 

ihrer teilweise divergenten Auffassungen, beide Schulhäupter mit Cassirers 

Forschungsbeitrag im höchsten Maße zufrieden waren, ein Umstand, der die These 

nahelegt, dass Cassirer eine Art von Vermittlung der differenten Leibniz-

Interp

subjectivus –, eine Arbeit, die die Schule im Bereich erkenntnislogischer Systematik 

 

d 

och 

retationen geleistet hatte. Wie das gelang, das ist im folgenden darzustellen. 

Cassirers Beitrag ist aber auch eine Arbeit der Schule – im Sinne des genitivus 

wie philosophiehistorischer Programmatik nach außen repräsentierte. Als solche wurde 

Cassirers Leibniz-Interpretation außerhalb der Schule schon früh wahrgenommen, und 

eigentlich betrachtet beginnt deren Rezeption noch vor der Publikation von Leibniz’

System. Denn diese öffentliche Positionierung war schulintern durchaus intendiert un

kalkuliert, reichte Cassirer seine in Marburg preisgekrönte Arbeit im Jahre 1902 d

                                                 
19  Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 382; Preisaufgabe und Urteil wurden zuerst veröffentlic
in: Chronik der Königlich Preussischen Universität Marburg, 1898/99, S. 17-18; die offizielle Stellung 
der Aufgabe erfolgte im Namen der philosophischen Fakultät. Zu den von Cohen und Natorp gestellten 
Marburger Preisaufgaben allgemein vgl. Sieg: Aufstieg und Niedergang, S. 203-204, sowie Holzhey: 
Philosophische Epigonalität. Ein abbrechendes Plädoyer in einer neu zu beurteilenden Sache, in: Studia 
Philosophica. Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft 36 (1976), S. 24-36, hier: S. 
32. Cassi

ht 

rers Preisarbeit war laut Akten am 15. Nov. 1898 „eingelaufen” (Hessisches Staatsarchiv 
urg

28. Zu beachten ist 
es 

 

 

bleibt”. Diese 
n zu (Hessisches Staatsarchiv Marburg, 307 d Nr. 194). 

Marb , 307 d Nr. 194). 
20  Chronik, S. 18; vgl. hierzu auch Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 27-
hierbei, dass Natorp zunächst in seinem ersten Gutachten v. 25. Nov. 1898 nur die „Zuerkennung d
Preises” bei der Fakultät beantragt hatte. Am 9. Jan. 1899 erging dann an „Herrn Coll. Natorp” das 
„Ersuchen, das Urtheil freundlichst so formulieren zu wollen, wie es gedruckt werden soll”, und erst für
diese Druckfassung wollte Natorp in dem „gemeinsam mit Coll. Cohen formulierte[n] Urteil” vom 11. 
Jan. 1899 den „verdoppelten Preis” zuerkennen, das dann offenbar aber ohne Absprache mit der Fakultät,
denn Natorp fügt dem Urteil hinzu, er „habe in demselben vorweggenommen, dass der Arbeit der 
verdoppelte Preis zuzuerkennen sei; was natürlich dem Beschluss der Facultät vorbehalten 
stimmte in ihrer Sitzung vom 14. Jan. 1899 den

 91



 

„auf Cohens dringenden Rat” auch in Berlin bei der Königlichen Akademie der 

Wissenschaften ein.21 Cohen, der in Fragen der Außenwirkung und -wahrnehmung der 

Schule als in hohem Maße sensibilisiert gelten muss, hielt die Arbeit seines und Natorps 

Schülers offenbar für eine maßstäbliche Demonstration der Marburger auf dem Terrain 

der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung.22 Wie weitgehend diese denn 

auch als eine Arbeit der Marburger „Arbeitsgemeinschaft” rezipiert wurde, erweisen die 

von Carl Stumpf und Wilhelm Dilthey angefertigten Gutachten auf das 

nachdrücklichste.23 Die Analyse dieser Gutachten wird einige Parameter herausarbeiten, 

die sich als maßstäblich erweisen für die weitere Rezeption und Beurteilung der 

philosophie- und wissenschaftsgeschichtlichen Arbeiten Cassirers. Leibniz’ System 

bildet denn auch innerhalb der Schulgeschichte der Marburger den Abschluss von deren 

Formationsphase. Mit seiner Veröffentlichung gehörte das Leibniz-Buch zusammen mit 

Cohens im selben Jahr veröffentlichter Logik der reinen Erkenntnis und Natorps Plato 

von 1903 zu den Gründungsurkunden dieser Schule. Diese drei Arbeiten gelten als 

terminus a quo der „philosophiegeschichtlichen Fixierung der Schuldoktrin”, und es 

sind dabei die beiden auf den ersten Blick historisch daherkommenden Arbeiten, die 

öffentlich wahrgenommen wurden, nicht Cohens wenig rezipiertes Buch.24 

Vor dem Hintergrund der Divergenzen zwischen Natorp und Cohen um die 

Leibniz-Interpretation erscheint der Umstand, dass es gerade Paul Natorp war, auf den 

                                                 
21  Natorp an Görland, Brief v. 24. Mai 1901, zitiert nach Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 28, 
Anm. 107; vgl. auch Meyer: Ernst Cassirer, 2006, S. 29-30. 
22  Dass Cohen in Cassirer einen sehr willkommenen Repräsentanten der Marburger Lehre 
erblickte, das bekunden seine vielfältigen Bemühungen um die Habilitation und eine Professur für seinen 
Schüler. Mögen diese auch primär der Sorge des Lehrers um den Schüler entsprungen sein, so verbindet 
sich mit diesem Anliegen ganz offenkundig auch das weitaus handfestere Interesse, einen Vertreter der 
Schule zu plazieren. Trotz aller gebotenen Vorsicht gegenüber den Lebensgeschichtserzählungen 
Hinterbliebener, insbesondere von Witwen, erscheint Toni Cassirers Situationsbeschreibung in Mein 
Leben mit Ernst Cassirer, 2003, als realistisch und unverstellter als die der späteren Forschung, ebd., S. 
40: „Er [Cassirer] erzählte von der schwierigen Situation, in der sich Cohen befand, der damals der 
einzige jüdische Ordinarius für Philosophie in ganz Deutschland war, und allmählich verstand ich [i.e. 
Toni Bondy, Cassirers spätere Frau], dass Ernstens Habilitation nicht so sehr seiner selbst wegen sehr 
wichtig war, sondern vor allem der Verbreitung von Cohens eigenen Ideen dienen sollte, die überall auf 
großen Widerstand stießen”, zu Cohens Versuchen, Cassirers akademische Laufbahn zu lenken vgl. ebd., 
S. 49, 57, 91 und 94; vgl. auch Sieg: Aufstieg und Niedergang, S. 328-345, bes. S. 343-344 u. 354-355. 
Dieser Aspekt fehlt in der Beschreibung des Verhältnisses Cohen – Cassirer bei Meyer: Ernst Cassirer, 
2006. 
23  Vgl. diese Arbeit, Kap. II,2. 
24  Vgl. Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 53; als terminus ad quem der 
„philosophiegeschichtlichen Fixierung der Schuldoktrin” wird bezeichnenderweise das Jahr 1912 

seh es reinen Gefühls, des dritten Teils von 
en S  

rhalb 

r reinen Erkenntnis begonnen hatte –, so erscheint diese Terminierung als ebenso 
pro

ange en, das Jahr der Veröffentlichung von Cohens Ästhetik d
dess ystem der Philosophie. Hier wird einmal mehr deutlich, in welch hohem Maße die Schreibung
der Geschichte der Marburger Schule, als deren Meilenstein Cohen und Natorp angesehen werden muss, 
cohenzentriert und damit verzeichnet ist. Berücksichtigt man dazu noch, dass Cohens Ästhetik inne
und außerhalb der Schule kaum wahrgenommen wurde – eine Rezeptionshemmung, die bereits mit der 
Logik de
hoch blematisch wie ihre Basis fragwürdig. 

 92



 

die „philosophische Aufgabe” zu Leibniz zurückging, als bedeutsam. Denn seine 

Antrittsvorlesung Leibniz und der Materialismus war unveröffentlicht geblieben. Der 

Sachverhalt als solcher erscheint überraschend, schon angesichts der hohen Zahl von 

Natorps Aufsatzpublikationen vor allem in den Jahren nach der Habilitation. Es ist 

naheliegend, einen gewichtigen Grund für das Unterbleiben der Publikation in der 

deutlichen Gegenposition zu erblicken, die Cohen mit seiner Deutung der sogenannten 

Erkenntnistheorie Leibniz’ bezogen hatte und die in der Sache erhebliche 

Abweichungen von Natorps Leibniz-Bild enthielt. Diese implizite Kritik war nichts 

anderes als die Konsequenz des klaren Monitums, das Cohen bereits im Gutachten zur 

schrif

Natorp grundsätzlich nicht an der Revision seines Standpunktes gelegen, sondern 

 

 

nt war, 

uftrag 

tlichen Habilitationsleistung Natorps geäußert hatte.25 Die Publikation der 

Leibniz-Darstellung indessen hätte eine grundlegende Überarbeitung erfordert, 

andernfalls wären die Divergenzen zu Cohen öffentlich geworden. Der junge 

Privatdozent hielt offenbar an seinem systematischen und philosophiegeschichtlichen 

Standpunkt fest, denn noch der Brief an Görland von Anfang Dezember 1898 

verdeutlicht, wie weit Natorp auch noch viele Jahre später davon entfernt war, in der 

Philosophie Leibniz’ lediglich den „Keim” zur Kantischen Kritik zu sehen – doch genau 

das war die Forderung Cohens an die Schreibung der „Vorgeschichte” der Kritik im 

allgemeinen und Natorps Dissertation wie Habilitationsleistung im besonderen 

gewesen.26 Diese dilemmatische und konfliktträchtige Ausgangslage suchte Natorp 

offenbar auf dem Wege philosophiehistorischer Forschung aufzulösen – und zwar mit 

Hilfe seines Schülers Ernst Cassirer: „Die math[ematischen] Werke u[nd] Briefe 

[Leibniz’] habe ich nicht systematisch durchgeackert, Cassirer hat es gethan aber nicht 

so viel darin gefunden als ich gehofft. Es wird indess notwendig sein sie ebenso wie die 

philos[ophischen] zu kennen u[nd] auszuschöpfen”, wie es in einem Brief an Görland 

heißt.27 Wenngleich er vereinzelt Konzessionen an Cohens Kritik gemacht hatte, war 

vielmehr daran, ihn zu substantiieren. Man wird also davon ausgehen müssen, dass

Cassirers „Preisarbeit” tatsächlich keine „Schülerarbeit” im engeren Sinne einer

Qualifikationsleistung war und dass sie von ihrem Initiator so auch nicht gemei

jedenfalls nicht in erster Linie, sondern aus einer Art von Forschungsa

                                                 
25  Vgl. zum Gesamtzusammenhang diese Arbeit, Kap. I. 
26  Vgl. Brief an Görland vom 5. Dez. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 252-255, 
hier: S. 253-254. Anzunehmen, wenngleich dokumentarisch nicht zu belegen ist, dass diese Vorgänge fü
Natorp eine Art von offener Wunde darstellten; eine Ahnung davon gibt seine Reaktion auf die s

r 
o 

grei , hier: 

 S. 247-249, hier: S. 248. 

erfol che Leibniz-Arbeit Cassirers; vgl. Brief an Görland vom 13. Jan. 1902, in: ebd., S. 270-271
S. 271. 
27  Brief an Görland vom 27. Nov. 1898, in: ebd.,

 93



 

hervorgegangen ist – heute etwa würde dafür Drittmittelförderung beantragt.28 Darauf 

deutet Natorps Bemerkung in seinem unveröffentlichten Gutachen hin, wenn es heißt, 

„dass die eingelieferte Abhandlung in jedem Betracht nicht der Versuch eines Schülers, 

sondern die vollgewichtige Leistung eines auf der Höhe der Sache stehenden 

wissenschaftlichen Arbeiters ist”.29 Auch der Umstand, dass Cassirer als einziger 

Bearbeiter aufgetreten war, aber auch Natorps Äußerung gegenüber Görland, dass „das, 

was er [Cassirer] gemacht hat, vor allem einmal gemacht werden musste”, verweist auf 

den Sachverhalt, dass die Arbeit als ein Stück Grundlagenforschung intendiert und mit 

Cassirer der passende Bearbeiter für dieses Projekt gefunden war.30 

Schon die Formulierung der Aufgabe zeigt das Erkenntnisinteresse ihres 

Urhebers. Die von Natorp gestellte „philosophische Aufgabe” der Philosophischen 

Fakultät der Königlich Preußischen Universität Marburg für 1898/99 lautete: „Welche 

Vorarbeit zu einem Systeme der Grundbegriffe und Grundsätze der Wissenschaft ist in 

den Untersuchungen Leibnizens über die Grundlagen der Mathematik und Mechanik 

geleistet?”31 In ihrer Ausrichtung auf die „Grundbegriffe”, auf Mathematik und 

mechanische Naturwissenschaft, reformuliert und enthistorisiert diese systematisch 

zentrierte Fragestellung die leitende historische, bei Lange erborgte These aus Natorps 

Antrittsvorlesung, die Leibniz’ epochalen methodischen Schritt in der „Überwindung” 

des Materialismus durch Erkenntnistheorie exponieren sollte: „Tiefer und radicaler 

überwindet ihn [i.e. den Materialismus] Leibniz durch seine Analyse der Grundbegriffe 

der mechanischen Naturansicht selbst, der Begriffe von Raum, Zeit, Materie, Kraft, 

Substanz.”32 Diese Nähe in Sache und Formulierung ebenso wie die Aussagen der oben 

erwähnten Briefe an Görland weisen Natorp als eigentlichen Auftraggeber des in der 

Preisaufgabe ausgelobten Forschungsprojektes aus. Auch Cassirer selbst verweist 

darauf, dass die Anlage der Arbeit insgesamt auf Natorp zurückging, wenn er diesem 

                                                 
28  Holzhey: Philosophische Epigonalität, S. 31, meint, die Aufgaben hätten die Funktion, „begabte 
Schüler gleichsam testmäßig Themen bearbeiten zu lassen”, die bei positivem Resultat „zu einer 
Dissertation überarbeitet werden” konnten; doch das erscheint im Lichte des am Beispiel Cassirers 

eisb ührung 
cher Forschungsarbeit durch Schüler genutzt wurden, als nur eine Seite der Medaille. 

 

l 
h 

82.  

ausw aren Sachverhalts, dass die Preisaufgaben der Fakultät von Cohen und Natorp zur Durchf
philosophis
29  Gutachten vom 25. Nov. 1898 (Staatsarchiv Marburg, 307 d Nr. 194); vgl. auch Natorps 
Bemerkung im Brief an Görland vom 27. Nov. 1898, es handele sich bei der „Preisarbeit” „unsres 
Cassirers” um „keine Schülerarbeit”, ebd., S. 247. 
30  Brief an Görland v. 21. Nov. 1902, in: ebd., S. 299-303, hier: S. 299. Der Sachverhalt, dass mit 
Cassirer der rechte Mann für diese Aufgabe gefunden war, dürfte Natorp bereits im Wintersemester 1896
deutlich geworden sein, als jener ein Referat in einer Übung Natorps hielt, s. Cassirers Bemerkung im 
Brief an Natorp v. 26. Nov. 1901: „Ich fand vor kurzem als ich nach Beendigung des Ganzen das Materia
zusammenlegte und ordnete, ein Referat über den Briefwechsel zwischen Leibniz und Arnauld, das ic
im Winter 1896, in meinem ersten Marburger Semester, für Ihre Übungen übernommen hatte.“ 
31  Die Aufgabe wurde von Cohen mitunterzeichnet, hier zitiert nach: Chronik der Königlich 
Preussischen Universität Marburg, 1898/99, S. 17; vgl. auch Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 3
32  Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 8. 

 94



 

gegenüber äußert: “Auch in den späteren Teilen der Arbeit sind mir die Discussionen 

über den Gesamtplan, die ich mit Ihnen geführt hatte, beständig gegenwärtig geblieben 

und ich freue mich jetzt besonders darauf aus Ihrer Kritik zu lernen, wie weit der 

allgemeine methodische Hauptgedanke im Einzelnen zum genügenden Ausdruck 

gekommen ist.”33 Das wird vor dem Hintergrund von Natorps unveröffentlichtem 

Gutachten um so deutlicher, wenn er der nicht rechtzeitig fertiggestellten Arbeit 

empfiehlt, es sei ein „abschliessendes [Kapitel] über den Substanzbegriff unerlässlich”, 

über 

gen” in Leibniz’ 

 

, 

 

jenen Begriff also, der in Natorps eigener Interpretation nicht nur als der zentrale 

historische Interpretationsbegriff zur Leibnizschen Philosophie war, sondern auch 

dessen entscheidendes systematisches Element in der Frage der Realitätskonstitution.34 

Auch andere Aufgaben schienen Natorp noch ungelöst, und auch ihre Bearbeitung 

wurde dem wissenschaftlichen Projektbearbeiter nahegelegt.35 Nicht dass Cohen sich 

von dem Projekt hätte distanzieren müssen, im Gegenteil, die Fragestellung erfolgte 

auch in seinem Namen und trägt in mindestens einem Zug seine Handschrift: in der 

Betonung der Voraussetzung, die die Frage ebenso stillschweigend wie apodiktisch 

macht, dass es sich bei Leibnizens „Untersuchungen” in jedem Falle lediglich um eine 

„Vorarbeit” zu „einem Systeme der Grundbegriffe und Grundlagen” handele, 

keinesfalls um dieses „System” selbst – eine Differenz, auf der Cohen beharrte. Die 

Leistung eines solchen Systems blieb damit der Kantischen Kritik oder gar der im 

selben Jahr wie Cassirers Leibniz-Arbeit veröffentlichten Logik der reinen Erkenntnis 

vorbehalten. Im Kontext der skizzierten Auseinandersetzung Cohens und Natorps über 

die systematische und historische Differenz der erkenntnistheoretischen Standpunkte 

und Leistungen Leibniz’ und Kants erweist sich in genau dieser Formulierung die 

Autorität Cohens. Die Erhebung der „Grundbegriffe und Grundla

„Untersuchungen” zu einem „System” – auch das eine der stillschweigenden Vorgaben

der Aufgabe – weist dagegen ebenso auf erkenntnistheoretische Neigungen Cohens hin

wie sie im Schlusskapitel der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung oder in
                                                 
33  Brief an Natorp v. 26. Nov. 1901 (Universitätsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Hs. 
831:613). 
34  Gutachten vom 25. Nov. 1898 (Staatsarchiv Marburg, 307 d Nr. 194). Vgl. auch Brief an
Görland vom 27. Nov. 1898, in dem Natorp bemängelt, es handele sich um eine „nicht fertig geworden
Arbeit, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 247. 
35  Neben dem bereits erwähnten Kapitel über den Substanzbegriff waren das: die Ausarbeitun
„nur skizzierten Kapitel[s] über den Kraftbegriff”, die „Behandlung des Unendlichkeitsproblems”, der 
„Einfluss Eulers [...] auf die Auffassung des Raumbegriffs bei Kant”, wobei hinsichtlich de

 
e” 

g des 

s Begriffes der 
t ein s 

ufälligkeit sinnlich-
iver

n der Festlegung der Geetzlichkeiten der Bewegung besteht” und dass eben dies die 
hgekommen, eine Ausnahme 

 d en Substanzbegriff und der Newton-Nachweis. 

Kraf e doppelte Vorgabe gemacht wurde; erwiesen sollte werden, dass die „eigentliche Function de
(infinitesimal gefassten) Kraftbegriffs” im „methodische[n] Fortschritt von der Z
relat  Zeit-und Raumbestimmungen zu den mathematisch geforderten/gesonderten ‚absoluten‘ (d.i. 
eindeutigen) eben i
Auffassung Newtons sei. Cassirer ist diesen Vorgaben weitgehend nac
bilden as Kapitel über d

 95



 

seiner späteren Arbeit an einem „System der Philosophie” zum Ausdruck kommen, wie 

auf Natorps sich in Umrissen abzeichnendes erkenntnislogisches Projekt, das auf die 

Konzeption eines Systems ursprünglicher Denkfunktionen aufbaute.36 Die 

Fragestellung ist also in Teilen eine Kompromissbildung, in die die spezifisch 

Natorpsche Perspektive auf Leibniz sowie dessen systematische Neigungen und 

philosophiehistorische Vorgaben Cohens eingegangen sind; sie bleibt aber letztlich 

durch Natorps Forschungsinteresse geleitet.37  

Eingereicht hat Cassirer im wesentlichen die ersten beiden Teile der später als 

Leibniz’ System veröffentlichten Arbeit, der die Dissertation über Descartes als 

Einleitung vorangestellt war.38 Der Leibniz’ System beschließende biographisch-

werkgeschichtliche vierte Teil wurde offenkundig in nur skizzierter, unausgearbeiteter 

Form beigegeben, ebenso das Kapitel des zweiten Teils über den Kraftbegriff.39 Das 

Gutachten aus der Chronik lobt nicht nur des Verfassers „sichere Beherrschung der 

erkenntnisskritischen Methode” und weist damit auf die schulmäßige Grundlage der 

Arbeit in den Cohen und Natorp gemeinsamen Auffassungen hin –„erkenntnisskritische 

Methode” war seit Cohens Princip der Infinitesimal-Methode die Chiffre für 

Erkenntnistheorie unter Anerkennung der Marburger Basis-Theoreme.40 Der 

Fragestellung entsprechend hebt es auch lobend hervor, der Verfasser habe Leibniz’ 

„höchst complicierte Arbeit an den Grundbegriffen der Wissenschaft” genau 

auseinandergelegt und die „wissenschaftliche Grundlage des Leibnizischen Systems” 

geklärt.41 Liest man diese Formulierung des Gutachtens vor dem Hintergrund des in 

Leibniz’ System tatsächlich Geleisteten, so wird daran die doppelte Richtung und der 
                                                 
36  Vgl. Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 575-616 („Das System des kritischen 
Idealismus”). Zu Natorps erkenntnislogischem System vgl. diese Arbeit, Kap. II,4. 
37  Vgl. diese Arbeit, Teil I, S. 47-49. Die These von Ihmig: Cassirers Invariantentheorie der 
Erfahrung, S. 30, das „Spezifikum” von Cassirers Systembegriff würde durch die Annahme einer „allzu 
große[n] Abhängi
hochproblematisch un

gkeit von seinen Marburger Lehrern” verfehlt, erscheint in ihrer Einseitigkeit als 
d reduktiv, denn diese These unterstellt auch für die Arbeiten vor Substanzbegriff 

und Fu
„Erlan

scheinbare bruchlose Konsistenzen, wo begriffliche Transformationen zu verzeichnen wären. Ihmigs 
Interpretationshypothese widerstreitet vollkommen den Intentionen Cassirers, der bemerkt, er habe den in 

cuss
 an 

rps Äußerungen im unveröffentlichten Gutachten, vorliegende 
it, A

nktionsbegriff ein Verständnis von philosophischem System, das an die Invariantentheorie des 
ger Programms” von Felix Klein gebunden ist. Es ist demgegenüber die völlige Abhängigkeit des 

von Cassirer zugrundegelegten Systembegriffs vor allem von dem Natorps zu zeigen, um auf dieser für 
Leibniz’ System gültigen Basis dessen Weiterbildung in Substanzbegriff und Funktionsbegriff nachweisen 
zu können. Begriffliche Homogenisierungen und Interpretationen früherer Theoriebestände ausschließlich 
von späteren her verzeichnen die historische Genese von Cassirers Theoriebildung und schaffen 

„Dis ionen über den Gesamtplan”, die er mit Natorp geführt habe, gewonnenen „allgemeine[n] 
methodische[n] Hauptgedanke[n] im Einzelnen zum genügenden Ausdruck” bringen wollen (Brief
Natorp v. 26. Nov. 1901, Universitätsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Hs. 831:613). 
38  Das Manuskript der Preisarbeit ist nicht erhalten. Vgl. Cassirer: Leibniz’ System, S. 105-353 
(„Die Grundbegriffe der Mathematik” und „Die Grundbegriffe der Mechanik”). 
39  Vgl. ebd., S. 487-531; vgl. Nato
Arbe nm. 34.  
40  Cohen: Das Princip der Infinitesimal-Methode, 1883, S. 4-7. 
41  Chronik, S. 18. 

 96



 

doppelte Bezug der systematischen Arbeit Cassirers deutlich: erstens verdeutlicht der 

Hinweis auf die ‚Klärung’ der „wissenschaftliche[n] Grundlage des Leibnizischen 

Systems”, dass Cassirers Rekonstruktion im Rahmen von Cohens Axiom vom „Factum 

der Naturwissenschaft” erfolgte, dieses auf Leibniz’ Philosophie appliziert und 

durchdekliniert. Doch die vorsichtig ambivalente Wendung des Gutachtens, „die genaue 

Auseinanderlegung und gesonderte Verfolgung der Einzelfäden seiner höchst 

complicirten [sic!] Arbeit an den Grundbegriffen der Wissenschaft [stelle] nicht geringe 

Anforderungen an Schärfe und Klarheit des erkenntnisskritischen Denkens”, verweist 

zweitens auf das Herzstück der Ausführungen in Leibniz’ System. Dort kommt ein sehr 

viel weniger gut abgehangenes Theoriestück der Marburger zur Anwendung, Paul 

Natorps Versuch eines genetischen Systems von erkenntnislogischen Grundbegriffen 

oder Kategorien. Dieses work in progress hatte Cassirers Lehrer in verschiedenen 

teilweise sehr ausführlichen theoretischen Aufsätzen zwischen den Jahren 1887 und 

1900 präsentiert.42 Der Umstand, dass die entscheidenden Impulse zur Leibniz-Arbeit 

von Natorp ausgingen, kommt noch einmal zum Ausdruck, wenn Cassirer am Ende der 

Vorrede von Leibniz’ System Hermann Cohen für die „erste entscheidende Anregung” 

dankt, die er „im Studium der Philosophie durch seine Werke erfuhr, und die später 

durch seine persönliche Lehre erneuert und gefestigt wurde”, dann aber bemerkt, er sei 

Natorp für die „stete Förderung”, die „meine Studien und insbesondere diese Arbeit 

[Hervorh. HKO] durch ihn empfangen haben, zu dauerndem Danke verpflichtet.”43 Die 

Aufteilung der Rollen seiner Lehrer bei der Entstehung seiner Arbeit ist in Cassirers 

Selbstwahrnehmung eindeutig: die Grundlagen seiner philosophischen Auffassung 

erhielt er von Cohen, Initiator und Auftraggeber der Preisarbeit und damit von Leibniz’ 

System ist Paul Natorp, und konsequent bedient sich Cassirer für die immanente 

Systematik seiner Arbeit aktueller Theoreme aus dessen Arsenal von Begriffen und 

Denkfiguren. 

Doch das Gutachten betont nicht nur den Aspekt der systematischen Klärung 

erkenntnislogischer Sachverhalte im Rückgang auf mathematisch-

naturwissenschaftliche Begrifflichkeit und Theoreme. Auch der historische Aspekt von 

                                                 
42  Deren wichtigste wären: Ueber objective und subjektive Begründung der Erkenntniss, in: 
Philosophische Monatshefte 23 (1887), S. 257-286, Quantität un
gegenständlicher Erkenntniss. Ein Kapitel der transcendentalen L

d Qualität in Begriff, Urtheil und 
ogik, in: Philosophische Monatshefte 27 

(1891), S. 1-160, und Nombre, Temps et Espace dans leurs rapports avec les fonctions primitives de la 
ée,  Congrès International de Philosophie, 1, Philosophie générale et 
phy

eibniz’ System, S. XI; ähnlich, wenngleich mit leichter Akzentverschiebung, 
 (Universitätsbibliothek Marburg, Nachlass 

rp, 

pens in: Bibliothèque du
Méta sique, Paris 1900, S. 343-389. 
43  Cassirer: L
Cassirers Äußerung im Brief an Natorp v. 26. Nov. 1901
Nato Hs. 831: 613), vgl. hier Anm. 33. 

 97



 

Cassi

ekonstruktion und, über die Aufgabenstellung hinausgehend, 

hier 

Hist

der 

ihrer

Refe er, auch und zumal was deren 

Einreichung der Aufgabenlösung anonym

ohne

insti

ihrem

vora

Aufg

Dies

entn

und 

beid

Stell

verd

Arbe

Verweisungszusammenhang kann also als chiffrierter Hinweis Cassirers darauf 

er 

rers Arbeit wird hervorgehoben: „In historischer Hinsicht geht sie [die 

Abhandlung] über das Verlangte weit hinaus, indem sie die philosophische Arbeit 

Leibnizens [! nicht die wissenschaftliche] in mannigfachen Beziehungen zu Vorgängern 

[i.e. Platon, Aristoteles, Poncelet, Euler, Descartes, Spinoza, Hobbes] und Nachfolgern 

[! Nb. Plural, gemeint ist Kant, HKO] darstellt und dabei über eine Reihe bisher wenig 

beachteter Fragen überraschendes Licht verbreitet.”44 Das verweist zunächst darauf, 

dass Cassirer die im Grunde als systematische gestellte, lediglich auf ein historisches 

Exempel bezogene Aufgabe in gleich doppelter Weise bearbeitet hat: wie gefordert im 

Modus systematischer R

im Sinne einer philosophie- und wissenschaftshistorischen Studie. Damit deutet sich 

bereits das spezifisch Cassirersche Verfahren des Ineinanders von Systematik und 

orie an, wie es in der Folge die Arbeit am Erkenntnisproblem prägen sollte. Doch in 

Chronik der Universität Marburg formulierten Ausführungen zur Preisaufgabe und 

 Lösung enthalten zugleich eine weitere, gut versteckte, gleichsam esoterische 

renz auf Paul Natorp als ihren eigentlichen Anreg

philosophiegeschichtliche Seite angeht. Dem akademischen Ritus folgend, hatte die 

isiert zu erfolgen, so dass deren Begutachtung 

 Ansehen der Person ihres Verfassers erfolgen konnte – so jedenfalls die 

tutionalisierte Fiktion des Verfahrens. Kenntlich gemacht und damit nachträglich 

 Urheber zuzuordnen wurde die jeweilige Bearbeitung durch ein der Arbeit 

ngestelltes Motto. Dieses lautete im Falle der einen einzigen Arbeit, die auf die 

abe des Jahres 1898/99 eingereicht wurde: „Perennis quaedam philosophia”. 

es Motto war zwar Leibniz’ Brief an Remond de Montmort vom 26. August 1714 

ommen,45 doch es beschließt signifikanterweise auch Natorps Antrittsvorlesung46 

findet sich noch einmal in der Vorrede zu Descartes’ Erkenntnisstheorie.47 An 

en Stellen der Arbeiten von Natorp steht diese Wendung jeweils an exponierter 

e da, wo es um die Methode der Philosophiegeschichtsschreibung geht. Sie ist als 

ichtete Formel des philosophiehistorischen Paradigmas zu lesen, dem Natorp seine 

it unterstellt hatte, wie an späterer Stelle gezeigt werden soll. Dieser 

verstanden werden, in wie hohem Maße er sich der Natorpschen Art d

Philosophiegeschichtsschreibung verpflichtet fühlte. 
                                                 
44  Chronik, S. 17. 
45  Leibniz: Trois Lettres à Mr. Remond de Montmort, in: ders.: Opera philosophica omnia, 1840, S. 
701-704, hier 704. 
46  Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 14. 
47  Natorp: Descartes’ Erkenntnistheorie, S. IV. 

 98



 

Im Ausgang von diesen ersten Befunden folgen die Untersuchungen der nächsten 

itel den Spuren dieser innerschKap ulischen Rezeption von Leibniz’ System. 

Leib

der 

Verh

u. I

Aus

geric

(1) 

(2) 

eit 

weniger ist die Rede von 

                                                

Herauszuarbeiten ist insbesondere die innere Systematik, die Cassirer als die der 

nizschen „Arbeit an den Grundbegriffen” rekonstruiert. Hierbei soll zunächst die in 

Diskussion um Leibniz zwischen Cohen und Natorp so virulente Frage nach dem 

ältnis von Wissenschaft, Logik und Mathematik im Mittelpunkt stehen (Kap. II,1 

I,2), sodann die nach dem „System” der Grundbegriffe (Kap. II,3). Die 

führungen orientieren sich an folgenden, auf die Systematik von Leibniz’ System 

hteten Leitthesen:  

Cassirers systematische Darstellung der philosophischen Arbeit Leibniz’ nimmt 

ihren Ausgang von der in den Jahren 1876 bis 1885 hauptsächlich durch Cohen 

erarbeiteten Basis der Marburger Schule, der „transscendentalen Methode” und 

dem „Factum der Wissenschaft”. Entsprechend ist sein besonderes 

Erkenntnisinteresse auf den Wissenschaftsbezug der Leibniz unterstellten 

Erkenntnistheorie gerichtet (vgl. Kap. II,1 u. II,2). 

Cassirers Rekonstruktion des „Systems der Grundbegriffe” wurde jedoch, anders in 

der Forschung eingeschätzt, nicht verfasst als historische „Untermalung” oder 

Legitimation von Cohens Logik der reinen Erkenntnis.48 Das ist in einem 

historischen Sinne schon deshalb wenig plausibel, weil Leibniz’ System noch vor 

Cohens Logik im selben Jahr erschienen ist und zudem die eigentliche Arbeit an 

dieser Rekonstruktion in der Beantwortung der Preisfrage des Jahres 1898/99 w

vor dem Zeitraum der Abfassung der Logik erfolgt. Sie ist allenfalls mit dieser 

kompatibel (vgl. Kap. II). Auch von Cassirers Begrifflichkeit her erscheint die 

These von der „Untermalung” der Logik der reinen Erkenntnis durch Leibniz‘ 

System als problematisch, bleiben Cohens zentrale Begriffe des Ursprungs und der 

Hypothese in Cassirers Arbeit vollkommen marginal und entbehren des 

spezifischen Sinnes, der ihnen in der Logik zukommt – die Erwähnung der Worte 

„Ursprung” oder „Hypothese” macht noch keine Logik der reinen Erkenntnis, wie 

die Interpreten zu meinen scheinen.49 Noch 

 
Vgl. Holzhey: Die Leibniz-Rezeption im „Neukantianismus” der Marburger Schule, S. 292 u. 

hm angeschlossen hat sich Sieg: Aufstieg und Niedergang, der S. 332 bemerkt: „In seinem 1902 
ienenen Hauptwerk hatte Cohen die Kantische Lehre vom Anschauungscharakter von Raum und 

48  
294, i
ersch
Zeit verworfen” – was Natorp, nebenbei bemerkt, bereits 1900 in Nombre, temps et espace geleistet hatte 

 Beleg folgt eine der raren 

und hier der schon erwähnten Fixierung des Blicks auf Cohen wegen unbemerkt bleibt – und „hierin folgt 
ihm Cassirer”, was alleine schon deshalb ein Kunststück gewesen wäre, die entsprechenden Partien von 
Leibniz’ System bereits abgeschlossen waren, als Cohen sein Hauptwerk noch nicht begonnen hatte.  
49  Vgl. Sieg: Aufstieg und Niedergang, S. 330: „Cassirer unterlegt dem Barockphilosophen die 
erkenntnistheoretische Zielsetzung der Logik der reinen Erkenntnis”, zum

 99



 

„ursprünglichen Denkfunktionen” auf Cohen bezogen, sie verweist vielmehr 

einmal mehr auf Natorp (vgl. II,4). 

Die von Cassirer konstruierte genetische Deduktion der Grundbegriffe in Leibniz’ 

System orientiert sich demgegenüber en détail an den erkenntnislogischen Arbeiten 

Paul Natorps. Dessen Rolle für die Theoriebildung der Marburger Schule als einer 

philosophischen Konstellation muss als in der Forsch

(3) 

ung weithin unterschätzt 

g

ösischer Übersetzung publizierte 

e, temps et espace – doch Cassirers 

(4) 

. 

(5) ergenzen zu 

       

elten, was gerade für die formativen Jahre bis 1902/03, die Jahre der Entstehung 

der Schuldoktrin, verstärkt zutrifft. Maßstäblich für das „System der 

Grundbegriffe”, das Leibniz’ System zugrunde liegt, ist dabei Natorps in der 

Forschung kaum beachtete, Ende 1900 in franz

Schrift Nombre, temps et espace. Sie stellt noch vor Erscheinen der Logik der 

reinen Erkenntnis Cohens den ersten konsequenten Versuch innerhalb der 

Marburger Schule zu einer Logik des reinen Denkens dar, und man könnte versucht 

sein, zumindest in dieser Hinsicht von einer gewissen ‚Tragik’ der Figur Natorps 

zu sprechen, der auch mit diesem Versuch im Schatten des übermächtigen Cohen 

verblieb. Wäre also Leibniz’ System „Untermalung” eines vorausgehenden 

Theoriestücks, so allenfalls von Natorps Nombr

Arbeit geht ihrem Selbstverständnis und ihrer Ausführung nach weit über jeglichen 

illustrativen oder legitimierenden Charakter hinaus; in systematischer Perspektive 

führt sie den Natorpschen Ansatz fort, führt ihn weiter aus und ergänzt ihn, und in 

historischer Perspektive konkretisiert sie ihn durch exemplarische Applikation. 

Im Gegensatz dazu erweist sich die hohe Relevanz Natorpscher Begriffe und 

begrifflicher Verfahren für Cassirers systematische Rekonstruktion in der 

Leitfunktion, die die Begriffe von „Relation”, „Funktion” und „Prozess” für 

Leibniz’ System und darüber hinaus einnehmen. In der Theoriebildung der 

Marburger Schule gehören diese Begriffe den systematischen Arbeiten Natorps an

Anhand dieser Leitbegriffe sucht Cassirer die „Grundbegriffe” Leibniz’ zu 

dynamisieren und in ein System genetischer Deduktion zu überführen. Das Leibild 

dafür lieferte Nombre, temps et espace von Natorp. 

Natorps Projekt in Nombre, temps et espace weist sachlich einige Div

Cohens vorhergehenden „erkenntnisskritischen” Arbeiten und zu der 

nachfolgenden Logik der reinen Erkenntnis auf. Das Zentrum von Cassirers 
                                                                                                                                        
n aus Leibniz‘ System, die den Begriff der Hypothese ausweisen: „Die Aufgabe der Philosophie und 

enschaft beschränkt sich darauf, die Erscheinungen auf Hypothesen  zurückzuführen, die notwendig 
nreichend sind, sie begrifflich und eindeutig darzustellen und vollkommen verständlich zu machen” 

Stelle
Wiss
und hi
(ebd., S. 372) – dieser Gebrauch des Begriffs ist freilich ubiquitär und hat mit Cohens komplexem, auf 

rsp ks wenig zu tun!  den U rung verweisenden Gebrauch dieses Ausdruc

 100



 

Leibniz-Darstellung, die genetische Ableitung der „Grundbegriffe”, geht über die 

divergierenden und konkurrierenden systematischen Ansätze Cohens und Natorps 

bleib

Wei

Asp ibniz’ System ausgedrückt heißt das: 

d von Natorp 

(7) 

sung der systematischen Rekonstruktion seiner Philosophie an das aktuell 

geltende erkenntnislogische Paradigma möglich macht. Wo Cohens Leibniz-

Interpretation per Korrektur in für defizitär gehaltene Theoreme eingreifen musste, 

da sieht Cassirer den Vollzug einer gedanklichen Entwicklung bei Leibniz selbst. 

(8) Cassirer unternimmt in Leibniz’ System den Versuch, der auf den ersten Blick 

systematischen Anlage seiner Arbeit eine Philosophiegeschichte in nuce 

einzuzeichnen. Diese Geschichte folgt weitestgehend der bei Platon beginnenden 

Vorgeschichtsschreibung der Kantischen Kritik und mündet in diese.  

(9) Im Ausgang von dem in der „Preisaufgabe” formulierten Vorhaben, die 

„Grundbegriffe und Grundsätze der Wissenschaft” herauszuarbeiten – mit anderen 

Worten: die Gültigkeit des Basis-Theorems vom „Factum der Wissenschaft” in 

Leibniz’ Arbeit an den „Grundbegriffen” auch in historicis nachzuweisen –, trägt 

                                                

hinaus und versucht beide partiell zu vermitteln oder zu integrieren.50 Einmal mehr 

wird die Leibniz-Interpretation innerhalb der Marburger Schule zu einem 

Unternehmen innerschulischer Selbstpositionierung. Das hat die systematische 

Rekonstruktion der genetischen Deduktion zu erweisen. 

Auch die „historische Hinsicht” dieser systematischen Arbeit muss im Blick 

en, denn Cassirer verfährt in Leibniz’ System, wie einleitend erwähnt, in doppelter 

se philosophie- und wissenschaftshistorisch – in Leitthesen zu historiographischen 

ekten von Le

(6) In einem Verfahren, das von Cohens Platon-Studie angeregt un

übernommen wurde, versucht Cassirer systematische Begriffe mit historischen 

Indices zu versehen. Damit zeichnet er der Diskussion theoretischer Begriffe 

philosophiehistorische Charaktere ein. Dieses Vorgehen wechselseitiger Integration 

systematischer und historischer Aspekte von Begriffen erprobt Cassirer in der 

Leibniz-Arbeit erstmalig; es prägt den Stil seiner späteren historischen wie 

systematischen Arbeiten gleichermaßen. 

Doch die Arbeit wird nicht nur zum Austragungsort einer umfassenden 

Philosophiegeschichte von Platon bis Kant, sondern Leibniz’ philosophische 

Entwicklung selbst soll, gleichsam als philosophiehistorischer Mikrokosmos, die 

philosophische Fortschrittsgeschichte in sich spiegeln. Diese historische 

Dynamisierung von Leibniz’ philosophischer Arbeit fungiert als Bedingung, die 

die Anpas

 
50  Vgl. Cassirer: Leibniz’ System, S. 105-351. 

 101



 

C

u

(10) Cassirers Versuch, Leibniz’ Grundbegriffe nach dem aktuellen Stand der 

Natorpschen Begriffsbildung zu rekonstruieren, resultiert, wie schon zuvor bei 

assirer in Leibniz’ System ebenfalls Elemente einer Geschichte von Mathematik 

nd Naturwissenschaft in ihrer Beziehung zur Erkenntnistheorie ein. 

Natorps eigenem Unternehmen einer Applikation systematischer Begriffe auf die 

Philosophie Leibniz’, in historischer Hinsicht in einer ähnlich rigiden 

Kantianisierung der Philosophie Leibniz’, wie sie die Antrittsvorlesung vollzogen 

hatte. Trotz dieser historiographischen Positionierung auf Seiten Natorps versucht 

Cassirer, auch die Leibniz-Interpretationen Cohens und Natorps miteinander zu 

versöhnen. 

Die beiden Sets von Thesen haben die Prämisse zur Voraussetzung, dass 

(11) Leibniz’ System sich weithin sowohl als historische Arbeit als auch als 

erkenntnislogische Systematik nach dem zur Zeit ihrer Abfassung vielleicht 

avanciertesten inner-Marburgischen Paradigma lesen läßt, zumindest was ihr 

systematisches Herzstück angeht. Beide Modi der Lektüre bricht Cassirers Arbeit 

fortwährend aus-einander – ein Sachverhalt, dem jegliche Auseinandersetzung mit 

dem Werk Rechnung zu tragen hat. Somit kann Leibniz’ System sowohl in die 

unausgetragenen Marburger Debatten über Leibniz-Interpretation und 

Philosophiegeschichtsschreibung als auch in die zwischen Cohen und Natorp 

offenen systematischen Fragen zur Erkenntnislogik eingreifen. Die Bedingung der 

Möglichkeit zu dieser Doppellektüre liegt in Cassirers spezifischem Verfahren der 

wechselseitigen Konnotation und Integration systematischer und historischer 

Begriffe. 

 102



 

2. Immanente Systematik und Historie in Leibniz’ System (I): Das Verhältnis 

von Logik, Mathematik und Wissenschaft als Grundlage der Leibniz-

Interpretation  

Das einleitende, „Verhältnis von Mathematik und Logik” überschriebene Kapitel von 

Leibniz’ System leistet ein Dreifaches: erstens thematisiert es in systematischer 

Perspektive mit dem Verhältnis von Logik, Mathematik und Wissenschaft die 

Grundlage der Leibniz-Rekonstruktion des Buches insgesamt und leitet daraus die die 

weiteren Kapitel leitenden Theoriemotive ab; es sucht zweitens diese unausdrücklich in 

Beziehung zu den Leibniz-Interpretationen Cohens und Natorps zu bringen, indem es 

Resultate beider Deutungen, auch in ihren Widersprüchen, aufnimmt, transformiert und 

in die Gestalt einer systematisierenden Gesamtinterpretation überführt. Das Kapitel 

interpretiert drittens diese Theoriemotive nicht nur als systematische, sondern auch als 

historische, und das gleich in doppelter Weise: einmal, indem es diese Motive in einen 

expliziten historischen Verweisungszusammenhang bringt, und zum anderen, indem es 

in Leibniz’ Werke eine immanente Philosophiegeschichte einzeichnet, eine Art von 

philosophischer Phylogenese gleichsam, eingeschrieben in die Ontogenese des 

Leibnizschen Denkens. Dabei wird – das ist die übergreifende These diese Kapitels – 

die historische Dynamik dieser Entwicklungsgeschichte zur Bedingung der 

interpretatorischen Möglichkeit, in der Leibnizschen Erkenntnistheorie ein 

erkenntnislogisches Paradigma zu etablieren, das dem aktuellen Stand der Marburger 

Theoriebildung entsprach. Doch genau das war das innerste Anliegen von Cassirers 

systematischer Rekonstruktion von Leibniz’ System, ein Anliegen, dessen Realisierung 

erschwert wurde durch die heterogenen Befunde der verschiedenen Figurationen von 

Leibniz in den Interpretationen Cohens und Natorps – Leibniz als Logiker vom Typus 

Aristoteles’ steht dem innovativen Mathematiker Leibniz gegenüber, der Figur des 

ontologisierenden Substanz-Denkers opponiert der Typus des durch die platonische 

Ideenlehre geprägten Erkenntniskritikers, dem Metaphysiker der mechanische 

Naturwissenschaftler, um nur die wichtigsten zu nennen. An diesem Kapitel läßt sich in 

exemplarischer Weise die Spezifik der Interpretationsstrategie Cassirers in Leibniz’ 

System und der Wechselbeziehung von Systematik und Historie darstellen, und beide 

en . 

Z  

Schüler 

Mom te haben das intellektuelle Profil der gesamten Arbeit geprägt

um Verständnis von Cassirers komplexem Verfahren, der „höchst complicirten

Arbeit” an den Begriffen, ist es erforderlich, das Ausgangsszenario der Leibniz-

Interpretation zu vergegenwärtigen, dem sich Natorps und Cohens 

 103



 

gegenübersah.51 Cassirer war mit einem innerschulischen Dilemma konfrontiert: die 

offizielle Leibniz-Interpretation Hermann Cohens hatte, wie oben gezeigt, die zur 

Erken

t werden sollte 

als au

ntnistheorie gewendete Philosophie Leibniz’ und mit ihr jede zukünftige 

Interpretation mit einer schweren Hypothek belastet. Denn Cohen hatte zwar dem als 

Erkenntnistheoretiker und Wissenschaftler gelesenen Leibniz’ attestiert, er sei „der 

wissenschaftliche Leiter und der philosophische Vorfahre Kants”, und ihm damit in der 

Geschichte des „Idealismus” eine herausragende Stellung eingeräumt.52 Zugleich aber 

hatte er Leibniz’ Philosophie schwerwiegende Defizite und Fehler – das 

substanzontologische Element, die Priorität der Logik vor der Mathematik und damit 

einhergehend die Neigung zur Metaphysik und zum Aristotelismus – attestiert, Fehler, 

die zwar dem „freiern […] Blicke” des Marburger Erkenntniskritikers in der eigenen 

Theorie leicht behebbar waren, die er aber gerade innerhalb der Theorie Leibniz’ als 

historisch gleichsam faktische und irreparable darstellte. Vor allem aber trennten diese 

Defizite Leibniz‘ erkenntnistheoretische Versuche ganz prinzipiell und unüberwindbar 

sowohl vom theoretischen Stand, der mit der Kantischen Kritik erreich

ch vom aktuellen erkenntnistheoretischen Paradigma der Marburger. Auf dieses 

Paradigma hatte dagegen die der Cohenschen vorausgehende Interpretation Natorps 

Leibniz’ Philosophie festzuschreiben versucht und damit die systematische 

Errungenschaft und Position der Kantischen Kritik in jener vorweggenommen, was 

wiederum von Cohen implizit, aber deutlich kritisiert worden war. Ähnlich wie Natorp 

in seiner Antrittsvorlesung, und in seinem Vorhaben wohl vom Initiator der 

Preisaufgabe des Jahres 1898/99 bestärkt, war Cassirer unübersehbar daran interessiert, 

das sogenannte „System” Leibniz’ nach dem Modell transzendentaler Erkenntnislogik 

zu rekonstruieren. Diese Rekonstruktion wurde zusätzlich durch einige theoretische 

Divergenzen und differente Interessen Natorps und Cohens erschwert – Divergenzen, 

die von außen betrachtet zur Ununterscheidbarkeit tendieren mögen, die innerschulisch 

aber von höchster Bedeutsamkeit waren.53 Dieses Erkenntnisinteresse liegt Cassirers 

Untersuchungen zugrunde, wie sich in diesem und im folgenden Kapitel zeigen wird, ja 

es bildet deren eigentliche Prämisse. Darin aber, so muss der Befund einmal mehr 

                                                 
51  Vgl. hierzu und zur folgenden Zusammenfassung diese Arbeit, Kap. II,1. 
52  Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 41. 
53  Die Feststellung von van Laak: Gespräche in der Sicherheit des Schweigens. Carl Schmitt in der 
politischen Geistesgeschichte der frühen Bundesrepublik, 1993, S. 232, „‚Objektivierungen’ (d.h. 
Positionsnahmen inhaltlicher Art)” ließen den „unbeteiligten Beobachter oft ratlos darüber […], wo denn 

en rsetzungen liegen und wo die 
flikt sant geführten Debatten tatsächlich verlaufen”, trifft cum grano salis auch auf die 
rsch en und Natorp zu. 

die eig tlichen Differenzen vieler wissenschaftlicher Auseinande
Kon linien für die bri
inne ulische Konstellation zwischen Coh

 104



 

lauten, erweist sich die äußerste Nähe von Leibniz’ System zur „Analyse der 

Grundbegriffe” Leibniz’, wie sie Paul Natorp 1881 vorgetragen hatte. 

Cohen hatte das Kernstück der Marburger Theoriebildung, die Erzeugung des 

Gegenstandes und der Materie im Denken, auf Leibniz übertragen und daraus eine 

scharfe Kritik an diesem abgeleitet. Deren zentrales Argument lautete, Leibniz habe 

zwar „im Denken die sachlichen Motive erkannt”, die „den Begriff der Materie zu 

erzeugen im Stande seien”, doch gerade das habe ihn zur „Überschätzung der Logik”, 

der „Instanz des Denkens” und der „Denk-Gesetze” geführt.54 Das wiederum habe 

Leibn

Mathematik, HKO] mit den Wissenschaften der Erfahrung und Natur, für die nunmehr 

                      

iz dazu veranlaßt, „sinnliche Erkenntniss auf die Mathematik zurück[zuleiten]” 

und dann in defizitärer Weise „die Mathematik selbst auf die Logik” zurückzuführen 

und in dieser zu begründen. Logik aber könne nicht der Grund „materiell erfüllter 

Wahrheit” sein, sie habe immer nur „formalen Charakter”.55 Demgegenüber hatte 

Cohen erstmals in der Platon-Studie von 1878 der Mathematik als Vermittlung 

zwischen der Realität, wie sie sich reduktiv im „Factum der Wissenschaft” präsentierte, 

und der Erkenntnis höchste erkenntnistheoretische Priorität eingeräumt. 

Cassirers Interpretationsstrategie in Leibniz System besteht demgegenüber im 

Versuch, den von Cohen diskreditierten Begriff der Logik zu rehabilitieren und von 

einem bloßen Begriff formaler Logik zu dem einer Erkenntnislogik zu transformieren. 

Zu diesem Zweck schließt er sich zunächst Cohens Befund aus Kants Theorie der 

Erfahrung an, Leibniz habe die Mathematik auf Logik zurückgeführt. Bei Leibniz gebe 

es die Tendenz, wie Cassirer bemerkt, die „selbständige Bedeutung des 

Schlussverfahrens der Mathematik […] zu Gunsten der Logik” aufzuheben. Das habe 

seinen Grund im „allgemeinen Prinzip […], das Leibniz als Grundvoraussetzung der 

mathematischen Urteile” aufstelle: „Als Fundament der Mathematik gilt der Satz der 

Identität und des Widerspruchs, der für sich allein zum Beweis der gesamten Arithmetik 

und Geometrie, somit der Prinzipien der Mathematik überhaupt hinreicht.”56 Die 

Begründung der Mathematik durch formale logische Prinzipien führt dazu, dass Algebra 

und Geometrie allenfalls Teilgebiete der Logik bilden, während der Primat der 

Syllogistik unangetastet bleibt. Die „nivellierende Gleichsetzung der Mathematik mit 

der Logik”, die Leibniz der Deutung Cassirers zufolge vollzieht, bedeutet „zugleich eine 

Lockerung ihres Zusammenhangs [sic! gemeint ist: der Zusammenhang der 

                           
rie der Erfahrung, 2. Aufl., S. 39-41. 

 39-40. 
niz’ System, S. 107. 

54  Cohen: Kants Theo
55  Ebd., S.
56  Cassirer: Leib

 105



 

ein anderes Prinzip eintreten muss”.57 Die von Cassirer erstrebte Fundierung von 

Erkenntnistheorie und Naturwissenschaft in der Mathematik – in anderen Worten: die 

Orientierung der Erkenntnistheorie am Axiom des „Factums der Wissenschaft” – wäre 

mit der Konstruktion der sogenannten „nivellierenden Gleichsetzung” beschädigt. Denn 

die „mathematische Erkenntnis wäre demnach nur als die fortschreitende analytische 

Entfaltung eines gegebenen Materials gedacht, nicht aber als ein Moment begriffen, das 

als Grundlage eines Systems von Gesetzes-Synthesen den Inhalt des Seins aus sich 

hervorgehen lässt.”58  

Die Rehabilitierung der Logik, die dieser nicht länger die Aufgabe einer 

Syllogistik zuweist, sondern die einer Erkenntnislogik, sucht Cassirer über die 

vermittelnde Instanz der Mathematik zu erreichen. Bei Leibniz selbst meint Cassirer, 

„wide

[verbürgt], sondern durch die Grundprinzipien wissenschaftlicher Erfahrung”.60 

r Erkenntnislogik ist, im Unterschied zur formalen Logik, also 

 

                      

rstreitende Tendenzen” gegen die Mathematik und Logik „nivellierende” 

Auffassung ausmachen zu können, denn bei diesem sei auch die alternative Konzeption 

einer von formaler Logik unabhängigen Mathematik und einer durch diese begründeten 

Erkenntnislogik festzustellen. Initialisiert worden sei dieser Ansatz zu einer Logik der 

Erkenntnis durch Leibniz’ naturwissenschaftliche Forschung, stellt Cassirer fest und 

aktualisiert damit den Natorpschen Topos von Leibniz als dem Symbol der Einheit von 

Naturwissenschaft und Erkenntnistheorie. So habe Leibniz als Naturwissenschaftler 

Mathematik „vor allem als Instrument der Forschung und als Voraussetzung der 

Entdeckung eines neuen Naturbegriffs” verstanden. Die „Bedeutung” dieses „neuen 

Naturbegriffs” für die Problematik und Auffassung von Erkenntnis könne freilich nur 

„aus dem Inhalte der neuen Mathematik selbst” und ihrer durch Leibniz neu gefassten 

„inhaltlichen Erkenntnisgrundlagen” verstanden werden.59 Cassirers Interpretation 

sucht bei Leibniz die Verbindlichkeit logischer Begriffe über deren Geltung als bloß 

formale Prinzipien hinaus durch den Bezug zu Mathematik und Wissenschaft zu sichern 

und sie so zu erkenntnislogischen zu transformieren. So sei im Falle des Satzes der 

Identität das Kriterium nicht mehr die formale Widerspruchsfreiheit eines Begriffs, 

sondern die Frage nach dem möglichen Begriffsinhalt: „[…] auch die 

Widerspruchslosigkeit eines Begriffs [gilt] keineswegs mehr durch die formale Logik 

Eigentliches Thema de

nicht länger das der Denkformen, sondern die Frage nach der Gegenstands- und

                           
57  Ebd., S. 108. 
58  Ebd., S. 107-108. 
59  Ebd. 
60  Ebd., S. 112 

 106



 

Realitätskonstitution.61 Dabei suche Leibniz, wie Cassirer in strikter Anwendung des 

Axioms vom „Factum der Wissenschaft” ausführt, den „Massstab, an dem die 

Gegenständlichkeit dieser Begriffe gemessen wird, [...] einzig in den positiven und 

eigentümlichen Grundlagen dieser Wissenschaften [i.e. Mathematik und Mechanik]”.62 

Die Geltung der Begriffe sei aber nur gegeben, „sofern sich in ihnen ein ursprüngliches 

Gesetz der Konstruktion von Inhalten darstellt.”63 Diese Bestimmung oder Definition 

des Gegenstandes „durch die Angabe einer reinen Denkmethode der möglichen 

Erzeugung des Inhalts” soll dessen apriorische Konstruktion sein.64 Damit ist Cassirer 

beim Marburger Leitmotiv der „Bedingtheit des Realen durch das Ideale” als dem 

„leitende[n] Gedanke[n] für die Untersuchung der wissenschaftlichen Grundbegriffe” 

angekommen.65  

Auf diesem Stand der Rekonstruktion blickt Cassirer zurück auf den 

Ausgangsbefund der „Tendenz der Gleichsetzung von Logik und Mathematik”. Der 

Befund der Nivellierung von Logik und Mathematik und der Priorität der formalen 

Logik bleibt auch nach dem Versuch der Etablierung eines zweiten logischen 

Paradigmas in Kraft. Damit muss, folgt man Cassirers Analyse, die Koexistenz und 

Konkurrenz zweier Begriffe von Logik im Werk von Leibniz anerkannt werden. Doch 

kann die von den Marburgern für defizitär gehaltene Priorität der formalen Logik in der 

Leibnizschen „Erkenntnisstheorie” nicht korrigiert werden, indem man eine der beiden 

Seiten dieser Ambivalenz ignoriert, wie Natorp und Cohen das jeweils getan hatten. 

Cassirer unternimmt seinen Versuch der Rehabilitation des Begriffs von Logik also 

gegen Cohens Leibniz-Interpretation, denn er trägt in Leibniz den in Marburg zur Zeit 

der Abfassung seiner Preisarbeit aktuellen Begriff einer Erkenntnislogik ein und will 

mit dieser Rekonstruktion demonstrieren, dass ein solcher sich zumindest in dessen 

mathematischen und wissenschaftlichen Schriften auch zu finden sei. Der formelhafte 

Motivkomplex, den Platons Ideenlehre und die Mathematik und Kants Theorie der 

Erfahrung in seiner zweiten Auflage zugrundelegten, Logik sei gleich formale Logik 

und diese wiederum sei untrügliches Zeichen eines Aristotelismus, wäre damit in seiner 

von Cohen gemeinten Absolutheit suspendiert. Dabei ist nicht zu übersehen, dass 

                                                 
61  Vgl. ebd., S. 123. 
62  Ebd., S. 112. Cassirer führt hier einige Beispiele an, so den Begriff der „grössten Zahl”, den des 
„grössten Kreises” und den der „grössten Geschwindigkeit.” 
63  Ebd., S. 113. 
64  Ebd., S. 114. 
65  Ebd., S. 122; die „Untersuchung der wissenschaftlichen Grundbegriffe”, die das Zentrum von 
Leibniz’ System bildet, vgl. ebd., S. 124-354 (Kap. 2-6). Das Ideale als Grund des Realen hatte bereits in 

rps ie tragende begriffliche Achse gebildet, vgl. ders.: Leibniz und der Nato Antrittsvorlesung d
Materialismus, S. 9-12. 

 107



 

Cassirer zumindest seiner Interpretationsstrategie nach das wiederholt, was Natorp mit 

der rigiden Platonisierung des Begriffs der Substanz vorgemacht hatte. Allerdings 

wendet sich Cassirers Versuch, den Begriff der Logik zu rehabilitieren, auch gegen die 

Kurzschlüssigkeit, mit der Natorp in seiner Antrittsvorlesung den mit der Signatur des 

Aristotelismus belegten und deshalb auf dem Marburger philosophischen Terrain 

konta

soll aus einer Wissenschaft der ‚Denkformen’ zur Wissenschaft gegenständlicher 

Erkenntnis werden.” Vollzogen hatte sich die Transformation zur Erkenntnislogik, wie 

igt ist 

ealität 

minierten Begriff von Logik schlichtweg aus seiner Leibniz-Interpretation 

ausgeschlossen und statt dessen durch den direkten Bezug der „Analyse der 

Grundbegriffe” auf Mathematik und Wissenschaft ersetzt hatte. Damit aber konzediert 

Cassirer beiden Rekonstruktionsversuchen der Leibnizschen „Erkenntnisstheorie” auch 

ihr jeweiliges und somit partielles Recht – nur in ihrer Totalisierung sind sie falsch. In 

die philosophiehistorischen Chiffren von Platonismus und Aristotelismus übersetzt 

hieße das, dass die Leibnizsche Theorie platonische und aristotelische Bestandteile 

zugleich aufwiese, was Leibniz’ System ausdrücklich bestätigt.66 Würde es Cassirer bei 

der Feststellung dieser heterogenen Momente belassen, dann wäre er dem Modell 

Langes gefolgt, der die einander widersprechenden Tendenzen, ihre Leistungen und 

Grenzen benannt und in ihrer Ambivalenz bestehen hatte lassen.  

Der eigentliche Kunstgriff von Cassirers Diskussion der Grundlagen der Leibniz-

Interpretation ist ein doppelter, ein systematischer und historischer. Unter dem 

systematischen Aspekt betrachtet läßt Cassirer die „Nivellierung” qua Befund bestehen, 

reinterpretiert sie aber vom einmal erreichten Standpunkt mathematischer Logik und 

Erkenntnislogik aus: „Von diesem Gedanken aus können wir nunmehr Leibniz’ 

Tendenz der Gleichsetzung von Logik und Mathematik in ihrem eigentlichen Werte 

verstehen. Diese Gleichsetzung zielt nicht dahin, den reichen Inhalt der Mathematik in 

die Form der traditionellen Logik einzuschnüren. Sie bedeutet umgekehrt einen 

Reformgedanken für die Logik, indem sie diese anweist, sich mit dem reellen Inhalt der 

Wissenschaften [sic! Plural] zu erfüllen.”67 Leibniz’ System läßt den Bestand einer 

Logik der Denkformen unangetastet und funktionalisiert sie zur Aufgabe eines 

Überganges zur Erkenntnislogik. Der Leitgedanke dieser Umbildung lautet: „Die Logik 

geze , auf dem Wege über die Mathematik und die Wissenschaft: „die Mathematik 

die notwendige Vermittlung zwischen den idealen logischen Prinzipien und der R

                                                 
66  Vgl. ebd., S. 120. 
67  Ebd., S. 122-123. 

 108



 

der Natur.”68 Die Durchführung der Systematik der erkenntnislogischen Begriffe erfolgt 

im Anschluss an die Exposition der mathematischen und wissenschaftlichen 

Grundlagen und bestimmt den Hauptteil von Leibniz’ System.69 Sie ist es, der Cassirers 

Erkenntnisinteresse ganz offenkundig gilt, und nicht die Ausführungen über Metaphysik 

im dritten und über Werkgeschichte im vierten Teil des Werkes.  

Die systematische Transformation eines Begriffes von Logik in einen anderen 

behebt indessen nicht das Problem von deren historisch-faktischer Koexistenz im 

Werke Leibniz’. Zum Zwecke der vom Leitgedanken eines „Systems” der Philosophie 

Leibniz’ erzwungenen Auflösung dieser heterogenen Momente führt Leibniz’ System 

ein entwicklungsgeschichtliches Motiv ein. Die systematische These der 

Transformation von formaler Logik zu einer „Wissenschaft gegenständlicher 

Erkenntnis” deutet Cassirer als Resultat eines „Fortschritt[s]” innerhalb von Leibniz’ 

wissenschaftlichem und philosophischem Denken, des „Fortschritts, der sich bei 

Leibniz selbst vollzieht”.70 Dieser musste sich, folgt man der Darstellung, innerhalb 

seiner intellektuellen Entwicklung erst zur Annahme von Mathematik und in ihrer Folge 

mathematischer Naturwissenschaft als Begründungsdimensionen der Erkenntnistheorie 

emporarbeiten. Die Basis dieser These Cassirers ist in den mathematischen und 

naturwissenschaftlichen Texten Leibniz’ zu sehen, die Cassirer gleichsam im Auftrage 

Natorps analysierte und denen er glaubte, das Projekt einer mathematisch fundierten 

Erkenntnislogik entnehmen zu können.71 Dabei legt Leibniz’ System das von Natorp 

entworfene Modell der Figur Leibniz’ als eines Symbols der Einheit von mechanischer 

Naturwissenschaft, Mathematik und auf jene bezogene erkenntnistheoretische Reflexion 

zugrunde und aktualisiert es – auch und gerade gegen Cohens Kritik an diesem 

Modell.72 Der theoretische Gehalt dieser historischen Symbolisierung ist das „Factum 

der Wissenschaft”. Entsprechend erblickt die Monographie in Leibniz’ 

„wissenschaftlichen Forschungen und Leistungen” die „Grundbedingungen” der 

„Gesamtheit” seiner philosophischen Arbeit.73 Dabei geht Cassirers Konstruktion 

folgerichtig so weit, auch den Impuls zur Etablierung des neuen, erkenntnislogischen 

                                                 
68  Ebd. 
69  Die Systematik der erkenntnislogischen Begriffe umfasst die ersten beiden der vier Teile von 
Leibniz’ System, vgl. ebd., S. 105-354; zur Darstellung der Grundzüge dieser Systematik vgl. die 
vorliegende Arbeit, Kap. II,5. 

assi

2.3. 
benso in: ders.: [Selbstanzeige von] Leibniz’ System in 

w chaftlichen Grundlagen, in: Kantstudien 7 (1902), S. 375. 

70 C rer: Leibniz’ System, S. 108. 
71  Vgl. dazu Brief Natorps an Görland v. 27. Nov. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 
247-248. 
72  Vgl. dazu im vorliegenden Band, Kap. I,
73  Cassirer: Leibniz’ System, S. VII; e
seinen issens

 109



 

Paradigmas von den „wissenschaftlichen Forschungen und Leistungen” Leibniz’ 

ausgehen zu lassen.  

Doch schreibt Cassirer der Konstruktion dieser Fortschrittsgeschichte im Denken 

Leibniz’ auch eine epochale Dimension ein. Zwar folgt die in Leibniz’ Werk 

eingezeichnete immanente Entwicklung der Cohen-Natorpschen Fortschrittsideologie,74 

doch soll diese Entwicklung nicht nur die Denkentwicklung Leibniz’ als eines einzelnen 

Denkers, seine intellektuelle Ontogenese darstellen, sie wird auch konstruiert als 

immanente Philosophiegeschichte, die sich in Leibniz vollzieht nach der Art einer 

intellektuellen Phylogenese. Denn die grundlegenden Begriffe von Cassirers 

systematischer Darstellung sind philosophiehistorisch konnotiert. Dieses typisierende 

Verfahren hat Cohen erstmalig in seiner Studie Platons Ideenlehre und die Mathematik 

von 1878 in der Entgegensetzung von Platon und seinem Gegenspieler Aristoteles 

angewandt, ohne es weiterer methodischer Reflexion zu unterziehen. Es entstammt der 

Geschichte des Materialismus seines Marburger Vorgängers Friedrich Albert Lange.75 

Die Praxis der systematisierenden Philosophiegeschichtsschreibung hatte Natorp 

übernommen und weitergeführt. Auch Leibniz’ System adoptiert dieses historische 

Tableau samt seinem Verfahren und führt es schon auf den ersten Seiten ein. Bereits bei 

Descartes komme es zu einer „doppelten Beziehung” im Verhältnis zwischen Logik und 

Mathematik. Im Discours de la méthode sei die „Logik neben Geometrie und Algebra 

als selbständige Voraussetzung der neuen Methode anerkannt”, zugleich aber würde 

„ihre traditionelle Gestalt bekämpft”.

 

76 Dieser Motivkomplex ist aus der Leibniz-

Darstellung bereits geläufig. Weiter heißt es einleitend: „Diese Doppelstellung weist 

zugleich auf einen allgemeinen geschichtlichen Zusammenhang und auf die tieferen 

systematischen Gegensätze zurück, die in dem Problem der Verhältnisbestimmung von 

Logik und Mathematik zum Ausdruck kommen.” Cassirer übersetzt damit die 

systematische Entgegensetzung von Logik qua Syllogistik und Mathematik in die 

historische Opposition zweier Typen von Philosophie: „In Descartes’ Kampf gegen die 

Syllogistik und ihren Begründer [Aristoteles, HKO] wirkt die Logik der Ideenlehre 

[Platons, HKO] als das eigentlich bestimmende Motiv.”77 Diese Passage versammelt 

exemplarisch alle Ingredienzen des Cassirerschen Verfahrens von 

Philosophiegeschichtsschreibung und ihres Ineinanders von Systematik und Historie; 

                                                 
74  Zum Fortschrittdenken Natorps und dem Zusammenhang von erkenntnistheoretischer 
Progressivität und dem Fortschritt in Wissenschaft resp. Kultur vgl. Mückenhausen: Wissenschaftstheorie 
und Kulturprogressismus. Studien zur Philosophie Paul Natorps, 1986, bes. S. 9-21. 
75  Vgl.die vorliegende Arbeit, Kap. I,2.2.  
76  Cassirer: Leibniz’ System, S. 105. 
77  Ebd. 

 110



 

sie darf als dessen locus classicus gelten: (1) Syllogistik als formale oder „traditionelle” 

Logik wird festgeschrieben auf die Figur Aristoteles’, oder umgekehrt, die Erwähnung 

von Aristoteles ist assoziiert mit dem Konzept der formalen Logik. In diesem Sinne 

betreiben Cassirer und seine Marburger Lehrer eine Art typologisierender 

Geschichtsschreibung, denn Aristoteles wird zum Typus eines feststehenden 

systematischen Konzepts und seines begrifflichen Feldes. (2) Den Gegentypus zu 

Aristoteles bildet nicht nur in dieser Passage Platon, der im Marburger Kontext seit 

Cohens Studie von 1878 auf Ideenlehre, Mathematik und Erkenntnistheorie reduziert 

wird. (3) Diese beiden Typen von Philosophie stehen im Verhältnis strikter 

Entgegensetzung, ja, wie die zitierte Stelle exemplarisch ausweist, sie befinden sich im 

„Kampf”. (4) In systematischer Hinsicht bildet dieser theoretische Gegensatz den 

Kernbestand dessen, was ein philosophisches „Problem” ausmacht; auch das klingt im 

obigen Zitat an. (5) Historisch betrachtet durchziehen die beiden Typen die gesamte 

Geschichte der Philosophie zunächst bis zu Kant, sodann aber auch über Kant hinaus. 

Die Platonische Ideenlehre gilt Cohen und seiner Schule als Antizipation der 

Kantischen Kritik,78 und in diesem Sinne erscheint auch Cassirers 

Philosophiegeschichtsschreibung als eine Art von Mustergeschichte. (6) Entsprechend 

stehen alle systematischen und historischen Positionen der Philosophiegeschichte im 

Verhältnis zu diesen beiden Mustern des Philosophierens. Aristotelismus und 

Platonismus bilden die systematischen und historischen Koordinatenachsen der 

Philosophiegeschichte. Das obige Beispiel aus der Einleitung zeigt dies anhand der 

Stellung von Descartes zu Aristoteles resp. Logik auf der einen Seite und Platon resp. 

Ideenlehre auf der anderen. (7) Das Verhältnis der beiden Muster aristotelischen und 

platonischen Philosophierens wurde von Cohen als das eines historischen Fortschrittes 

entworfen, und in genau diesem Sinne hat es Cassirer aufgenommen. Dadurch dient das 

Verhältnis zwischen Aristotelismus und Platonismus Koordinatenachsen gleich nicht 

nur zur Beschreibung und Verhältnisbestimmung philosophischer Positionen, sondern 

es ist konzipiert als dynamisches Verhältnis. In Cassirers obigem Beispiel wird der 

„Kampf gegen die Syllogistik”, und damit der für die „Logik der Ideenlehre”, was 

nichts anderes heißt als: Erkenntnislogik oder mathematische Logik, zum Movens oder 

„eigentlich bestimmenden Motiv” des geschichtlichen Zusammenhangs. Der weitere 

Fortgang der oben zitierten Passage charakterisiert die beiden Typen und ihren 

Widerstreit weiter, wenn es heißt: „Das Denken vertieft sich wiederum zu seiner 

                                                 
78  Vgl. dazu ausführlich Lembeck: Platon in Marburg. Platon-Rezeption und 

sop losophie bei Cohen und Natorp, 1994. Philo hiegeschichtsphi

 111



 

ursprünglichen Platonischen Bedeutung [durch Descartes’ Kampf, HKO], nach der es 

unktionsausdruck der Erkenntnis zugleich den objektiven Gehalt der 

nschaftlichen Gru

als F

wisse ndsätze hervorbringt.” Damit wird das Muster des Platonismus 

weiter besetzt mit dem Cohenschen Basistheorem von der Erzeugung des Gegenstands 

Stellung, die sie in ihm

„Fortschritts” wäre die der Logik als einer „Wissenschaft gegenständlicher Erkenntnis”. 

                                                

im Denken und einem Begriff, der in den weiteren Arbeiten Cassirers eine prominente 

Stellung einnehmen sollte, dem der Funktion. Solche systematische Verdichtung und 

Aufladung des platonischen Typus findet ihre Entsprechung im Gegentypus Aristoteles. 

Die Platonische Position erzeuge den „Widerspruch gegen die Aristotelische 

Auffassung, in der die Definitionsgrundlagen als ‚Abstraktionen’ vom physisch 

Gegebenen charakterisiert sind”, während das Denken nur die formallogische 

Verbindung zwischen „festen Ausgangselementen” herstelle. Das Muster der 

aristotelischen Position ist nicht nur geprägt durch Syllogistik und Substanzdenken, 

sondern auch durch „Abstraktionen”, durch die naive Annahme einfacher dinglicher 

Gegebenheiten und „fester Ausgangselemente” des Denkens. Festzuhalten bleibt, dass 

das so umrissene historiographische Verfahren jederzeit die Übersetzung theoretischer 

Motive in historische Positionen erlaubt und umgekehrt.  

Entsprechend zu diesem Befund analysiert Cassirer das Verhältnis von formaler 

Logik und Erkenntnislogik bei Leibniz, deren Koexistenz und Transformation, von 

vorneherein innerhalb dieses historischen Rahmens: „Leibniz’ Diskussion des Problems 

ist innerhalb dieses Gegensatzes systematischer Interessen zu betrachten, und nach der 

 einnimmt, zu beurteilen. Es entspricht dem allgemeinen 

Charakter von Leibniz’ Philosophie, dass diese Stellung nicht von Anfang an durch 

einen der beiden extremen Standpunkte eindeutig bestimmt ist. Die Verbindung der 

Platonischen und Aristotelischen Grundgedanken bildet die geschichtliche Tendenz des 

Systems.”79 Die intellektuelle Entwicklung Leibniz’ von der Position der Priorität 

formaler Logik hin zu einer „reformierten” mathematischen Logik, die die Grundlage 

von Cassirers Konstruktion bildet, enthält also auch eine Philosophiegeschichte in nuce. 

Ebenso ist den systematischen Erörterungen in Leibniz’ System ein historischer Index 

eingeschrieben, der Index einer immanenten Philosophiegeschichte. Leibniz’ 

Philosophie wird unter dem Blickwinkel dieser epochalen Perspektive zum Schauplatz 

der Auseinandersetzung zweier extremer historischer Positionen; der „Fortschritt, der 

sich bei Leibniz selbst vollzieht” wird zum „Fortschritt” weg vom Aristotelismus hin 

zur Durchsetzung des Platonismus, und die systematische Transformationsgestalt dieses 

 
79  Ebd., S. 106. 

 112



 

3. Immanente Systematik und Historie in Leibniz’ System (II): das 

Akademiegutachten von 1901 und die genetische Konstruktion der 

Grundbegriffe 

Wie die Untersuchung der systematischen und historischen Grundlegung gezeigt hat, 

nahm Leibniz’ System eine Art von vermittelnder Position zwischen der Leibniz-

Interpretation Cohens und der Natorps ein. Zwar folgt Cassirers Interpretation der 

Gesamtanlage und Tendenz nach dem, was Natorp in seiner Antrittsvorlesung als 

Leibniz’ Philosophie konstruiert und, ungeachtet der Kritik Cohens, als Gedanken- und 

Forschungsprojekt nicht aufgegeben hatte. Dennoch gelang Cassirer die Integration 

Cohenscher Theoriemotive und Interpretamente. Diesen Befund aus der Analyse des 

Einleitungskapitels werden die Ausführungen der folgenden Kapitel zum 

systematischen Zentrum von Leibniz’ System nachdrücklich bestärken. Die eingangs 

umrissenen systematischen Divergenzen zwischen seinen beiden Lehrern lassen 

Cassirers theoretische Moderationskompetenz um so deutlicher werden, denn 

Vermittlung schließt auch hier Kritik der zu vermittelnden Positionen ein. Gerade der 

Umstand, dass Hermann Cohen Cassirer nahelegte, sein Resultat der Bearbeitung der 

Marburger Preisaufgabe auch bei der Berliner Akademie der Wissenschaften 

einzureichen, zeigt das Gelingen dieser innerschulischen Konsolidierung, auch da, wo 

maßvoll deviante Positionen vertreten wurden.  

Diese Feststellung gilt, wie sich im folgenden zeigen wird, über den begrenzten 

Bereich der Grundlegung hinaus und erstreckt sich auf theoretische, speziell 

erkenntnislogische Fragen im allgemeinen, wie sie in Leibniz’ System auch diskutiert 

werden. Leibniz’ System enthält nicht nur eine systematische Rekonstruktion dessen, 

was Cassirer für Leibnizsche Erkenntnistheorie hielt, diese Rekonstruktion ist vielmehr 

getragen durch das, was ihm als gültiges Paradigma von Erkenntnislogik galt. Die 

systematische Gesamtstrategie von Leibniz’ System läßt sich unter dem innerschulischen 

Aspekt wohl am treffendsten charakterisieren, wenn man zum einen festhält, dass 

Cassirer die von Cohen etablierten Basistheoreme der Marburger Schule – wie das 

m 

en – zugrundegelegt und in seiner Leibniz-Interpretation exemplifiziert hat. Das 

 

Theorem vom „Factum der Wissenschaft” oder das der Erzeugung des Gegenstandes i

Denk

gab der Arbeit nach außen, „coram populo”, wie Natorp zu sagen pflegte, das Ansehen

vollständiger Konvergenz mit der von Cohen vertretenen systematischen Position im 

 113



 

allgemeinen und dessen Leibniz-Interpretation im besonderen.80 Auch die Titelei der 

bei der Berliner Akademie eingereichten und laut Imprimatur 1902, tatsächlich aber 

bereits Ende 1901 publizierten Arbeit signalisiert das weithin.81 Leibniz’ System in 

seinen wissenschaftlichen Grundlagen verdichtet zwei basale Theoriemotive 

Cohenscher Prägung zu einer geradezu plakativen Formel. Der Hinweis auf ein 

„System” Leibniz’ aktualisiert die Grundvoraussetzung der „transscendentalen 

Meth

eit von Cassirers systematischem Philosophieren 

das ematik und Historie bei Cassirer 

                                                

ode”, in Cohens Worten: „Transscendental-Philosophie ist ihrem Begriffe nach 

Systematik”.82 Die Fortführung des Titels dagegen macht die mathematische 

Naturwissenschaft zur apriorischen Grundlage des erkenntnistheoretischen Entwurfs, 

ganz dem Axiom vom „Factum der Wissenschaft” entsprechend. Zum anderen aber 

zeichnet sich Leibniz’ System in systematischer Hinsicht dadurch aus, dass es diese 

Basistheoreme weiterentwickelt und dabei transformiert. Diese Transformation wird 

durch die Applikation der Erkenntnislogik Natorps vollzogen, wie dieser sie in einigen 

theoretischen Aufsätzen von 1887 an entworfen hatte. Hierin liegt die Brisanz der 

systematischen Arbeit Cassirers: er greift zur Bestimmung der Leibnizschen 

Grundbegriffe und zur Konstruktion ihrer systematischen Ordnung, zur konkreten 

Ausgestaltung seiner Interpretation der Leibnizschen Erkenntnistheorie en détail also, 

nicht auf Cohens „Erkenntnisskritik” zurück, sondern auf das Natorpsche work in 

progress, das gleichsam im Schatten der theoretischen Dominanz von Cohen entstanden 

war. Damit wird zugleich auch ein Theoriebedarf in Sachen Erkenntnislogik indiziert, 

dem auf dem theoriegeschichtlichen Stand der Marburger Schule zur Zeit der 

Bearbeitung der Marburger Preisaufgabe für Cassirer ganz offensichtlich nicht mit 

Cohenschen Mitteln begegnet werden konnte. Die Orientierung an der Natorpschen 

Version von Erkenntnislogik bringt aber einige ganz grundlegende Orientierungen und 

Entscheidungen für die Begrifflichk

mit sich. Darüber hinaus hat sie, was zunächst nicht naheliegend scheint und nur durch 

spezifische, integrative Verhältnis von Syst

erklärbar ist, nachhaltige Auswirkungen auch auf seine 

 

252. 
81   Buch geht auf die Preisaufgabe der Berliner Akademie zurück; Natorp 

S. 267 ts voraus, dass Görland Cassirers Buch kenne. 
82  ts Theorie der Erfahrung, 1885, S. 576; zur Zeit der Abfassung von Leibniz’ System 

des Sy h Cassirers Arbeit erscheint, ändert sich diese Situation, 
wiederum durch das Schlusskapitel, vgl. ebd., S. 512-520 („Die Logik und das System der Philosophie”). 

80  Brief an Görland v. 5. Dez. 1898, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 252-255, hier: S. 

Der Titel von Cassirers
hielt ihn für zu weit gefasst, vgl. Brief an Görland v. 13. Jan. 1902, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 
2, S. 270-271, hier: S. 271. Im Brief an Görland v. 28. Dez. 1901, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, 

, setzt Natorp berei
Cohen: Kan

bildet das abschließende Kapitel, ebd., S. 575-616 (Kap. 16, „Das System des kritischen Idealismus”) den 
locus classicus des Marburger Systembegriffs. Erst mit der Logik der reinen Erkenntnis als erstem Teil 

stems der Philosophie, der kurze Zeit nac

 114



 

Philo

eit hineinzuführen. Das Gutachten erweist sich dabei als von 

folgen

Leibniz’ System 

(3) dem Hinweis auf die erkenntnislogisch-deduktive Anlage des systematischen 

r 

de en 

sophiegeschichtsschreibung. Das sind die leitenden Thesen für dieses wie für die 

folgenden Kapitel. Erst mit Erscheinen der Logik der reinen Erkenntnis scheint der 

angezeigte Theoriebedarf behoben. Gegenüber dessen umfassender systematischer 

Geschlossenheit blieb der Natorpsche Entwurf freilich fragmentarisch – doch genau 

dieses work in progress erhob Cassirer zum erkenntnistheoretischen Standard seiner 

Leibniz-Interpretation, auch über die Cohensche Ursprungslogik hinaus. 

Das war den aufmerksamen Zeitgenossen offenbar nicht verborgen geblieben. Im 

folgenden sollen das in den Sitzungsberichten der Königlich Preussischen Akademie der 

Wissenschaften zu Berlin veröffentlichte Urteil und die diesem zugrundeliegenden 

akademie-internen Gutachten, die erste außerschulische Kritik an der philosophischen 

Arbeit Cassirers, als Zugang zu systematischen und philosophiehistorischen Aspekten 

in Leibniz’ System dienen, die aus der Diskussion des Verhältnisses von Logik, 

Mathematik und Wissenschaft folgen. Dabei erscheint insbesondere die Kritik des 

Gutachtens von Carl Stumpf als symptomatisch; sie soll im folgenden im Mittelpunkt 

der Untersuchung stehen. Stumpf hat nicht nur den systematischen Grundcharakter von 

Cassirers Arbeit erfasst. Er hat vielmehr auch ihre leitende Begrifflichkeit und 

charakteristische Art der systematischen Konstruktion wahrgenommen und hierbei 

sogar deren spezifisches Verhältnis zu anderen, bereits vorliegenden Marburger 

Theoriegestalten angedeutet. Darüber hinaus gelangte Stumpf zu einer kritischen 

Einschätzung der philosophiehistorischen Leistung der Leibniz-Studie, deren Gültigkeit 

sich auch für die folgenden philosophiegeschichtlichen Arbeiten Cassirers erweisen 

sollte. In dieser Art von Diagnostik liegt die eigentliche Leistung des Gutachtens, das 

deshalb in exemplarischer Weise dazu dienen kann, in systematische und historische 

Aspekte von Cassirers Arb

den Gesichtspunkten geleitet: 

(1) dem Aspekt der Kantianisierung und deren spezifischer Gestalt als Grundtendenz 

der Leibniz-Interpretation Cassirers insgesamt 

(2) der Feststellung des systematischen Grundzugs und Erkenntnisinteresses von 

Zentrums der Arbeit 

(4) der Bestimmung von „Relation” und ”Funktion” als leitender Begrifflichkeit de

Systematik 

(5) r Diagnose einer Tendenz zum Hegelianismus hinsichtlich der systematisch

wie historischen Züge der Arbeit. 

 115



 

Im weiteren ist zu bedenken, dass Cassirers Auseinandersetzung mit dieser Kritik 

zu den direkten Entstehungsbedingungen der ”Studie”, und damit zu denen des späteren 

Erkenntnisproblems gehört. Das öffnet den Blick über die Werkgeschichte Cassirers 

oder die Schulgeschichte der Marburger hinaus auf die epochale Dimension der 

vorliegenden Untersuchung. Denn Cassirers spätere philosophische Arbeit an der 

Überschreitung des Cohenschen Szientismus und der historischen Fortschrittsideologie, 

sein Versuch, der Philosophie die Welthaltigkeit wiederzugeben, die sie in diesen 

Reduktionen eingebüßt hatte, wird in zentraler Weise initialisiert und motiviert durch 

seine Auseinandersetzung mit philosophischer Kritik, die ihm als ernstzunehmende 

erschien – so jedenfalls die Grundauffassung der vorliegenden Arbeit. Das Gutachten 

der Berliner Akademie repräsentiert dabei, im Unterschied zum Marburger Gutachten, 

in exemplarischer Weise die Außenperspektive der Zeitgenossen auf die Arbeit 

Cassirers; jene liefert wertvolle Einsichten in leitende Begriffe und Theoreme. Dabei ist 

in hermeneutischer Hinsicht die prinzipielle Fremdheit der Außenperspektive hilfreich. 

Darüber hinaus muss es als Steigerung der Fremdheit des exoterischen Blicks gelten, 

dass für das ins Detail gehende, unveröffentlichte Gutachten mit dem Brentano-Schüler 

Carl Stumpf ein Vertreter der philosophischen Psychologie betraut war, der bereits als 

Kritiker der „neukantschen Schule” und der „Erkenntniskritik” hervorgetreten war.83 

Stumpfs Gutachten wurde von Wilhelm Dilthey uneingeschränkt geteilt und um eine 

eigene Note ergänzt. Die im Namen der Berliner Akademie geübte Kritik diskutiert in 

der Sache eingehend systematische und philosophiehistorische Probleme in Leibniz’ 

System. Sie bleibt, im Unterschied zu vielen der später folgenden Rezensionen, im 

Gestus sachlich, auch da, wo die Zugehörigkeit des Begutachteten zur Marburger 

Schule thematisiert wird.  

Im Jahre 1900 hatte Cassirer seine Marburger Leibniz-Arbeit zur Lösung der 

Preisfrage der Preußischen Akademie der Wissenschaften für das Jahr 1901 eingereicht, 

nunmehr mit dem ausgearbeiteten letzten, entstehungsgeschichtlich-biographischen Teil 
84und weiteren, zumeist von Natorp angeregten Ergänzungen.  Die von Wilhelm Dilthey 

                                                 
83  Carl Stumpf (1848-1936) war zu dieser Zeit ordentlicher Professor für Philosophie an der 
Friedrich-Wilhelms Universität Berlin, von 1894 an erster Direktor des Psychologischen Seminars, 

ntlic itglied der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Seine Studie 
holo

n Akademie der Wissenschaften, Bd. 19, Abth. 2, München 1891, S. 465-516, 
ront

Vgl. dazu diese Arbeit, Kap. II,1; zum biographischen Teil vgl. Cassirer: Leibniz’ System, S. 
531

ei der Akademie eingereichten Fassung durch einige Ergänzungen im dritten 
(„D ., S. 355-482), den Kritischen Nachtrag, der sich ins Verhältnis zu den 

orde hes M
Psyc gie und Erkenntnistheorie, in: Abhandlungen der philosophisch-philologischen Classe der 
Königlich Bayerische
konf ierte in kritischer Absicht die Kant-Interpretationen des „Kriticismus” und „Psychologismus”.  
84  
487-  („Vierter Teil: Die Entstehung des Leibnizischen System”). Die Publikation des Jahres 1902 
unterscheidet sich von der b
Teil ie Metaphysik”, ebd

 116



 

und Carl Stumpf im Jahre 1898 entworfene „Preisaufgabe” forderte eine „systematische 

Darstellung der Philosophie”.85 Diese sollte zwar in primär systematischer Absicht die 

„Grun

be in Aussicht gestellt ist, dafür 

bewil

dgedanken und ihren Zusammenhang” analysieren, aber eben auch deren 

historische „Quellen und allmähliche Entwickelung” verfolgen.86 Dabei waren 

„thunlichst alle von Leibniz gepflegten Gebiete zu berücksichtigen”, „deductive 

Erwägungen” und „der Spielraum blosser Constructionen” freilich sollten „möglichst 

eingeschränkt werden.”87 Die Akademie sprach Cassirers Arbeit, einer von zwei 

eingereichten, nicht den ausgeschriebenen Preis, sondern lediglich das Accessit, den 

Nebenpreis, zu.88 Der Preis wurde nicht vergeben. Die kurze, in den Sitzungsberichten 

veröffentlichte Beurteilung moniert die „Constructionen” und „künstliche 

Interpretation” der Arbeit, vor allem aber ihre „Einseitigkeit” und das „Ziel, in 

LEIBNIZ bereits die wesentlichen Anschauungen der KANT’schen Erkenntnisskritik 

nachzuweisen.” In diesem Zusammenhang würden „alle zur Metaphysik im älteren 

Sinne gehörigen” Teile der Philosophie Leibniz’ vernachlässigt, deren „geschichtliche 

Stellung” dadurch „verschoben”.89 Wenn das Urteil in den Sitzungsberichten dennoch 

als einigermaßen milde und ausgewogen erscheint, dann deshalb, weil es auch 

strategisch motiviert ist, galt es doch, wenigstens die Vergabe des Accessits zu 

begründen. Das wird deutlich, wenn man die Stellungnahme aus den Sitzungsberichten 

mit den ihr zugrundeliegenden, weitaus umfangreicheren akademie-internen Gutachten 

vergleicht.90 Sie machen erhebliche Bedenken dagegen geltend, Cassirers Arbeit auch 

nur die Beigabe zum Preis zukommen zu lassen. Gegen Ende seiner kritischen 

Ausführungen bemerkt Stumpf, man würde „diese Arbeit nicht als des Preises würdig 

erachten können; ja man möchte stark zweifeln, ob [man] selbst das Accessit mit 3000 

M., welches ausnahmsweise bei dieser Preisaufga

ligen dürfe.”91 Dilthey pflichtete dem bei und legte „Wert” auf die Feststellung, 

                                                                                                                                               
zwischenzeitlich erschienenen Veröffentlichungen zu Leibniz von Russell und Couturat setzt (ebd., S. 
532-548) und die Vorrede (ebd., S. IX-XIII). 
85  Protokoll der Leibniz-Sitzung v. 3. Febr. 1898, BBAW, PAW (1812-1945), II-IX-27, Bl. 1. 
86  Öffentliche Sitzung zur Feier des Leibnizischen Jahrestages vom 4. Juli. Akademische 
Preisaufgabe für 1901, in: Sitzungsberichte der Königlich Preussischen Akademie der Wissenschaften zu 
Berlin, 34 (1901), Berlin 1901, S. 763-765, hier S. 763. 
87  Ebd. 
88  Also gerade nicht den „zweiten Preis”, wie gelegentlich kolportiert wird, vgl. Sieg: Aufstieg und 
Niedergang, S. 333. 
89  Sitzungsberichte der Königlich Preussischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, 34 (1901), 

4. S. 76
90  Gutachten über die akademischen Preisarbeiten für 1901, BBAW, PAW (1812-1945), II-IX-27, 
Bl. 23r-26v, hier: S. 26r. 
91  Ebd., Bl. 25v-26r. 

 117



 

„dass die zweite Arbeit nicht als preisgekrönt angesehen werden darf”, was „durch 

Neustellung der Aufgabe” herausgestrichen werden solle.92  

So wenig eingängig dieses Urteil in einer Zeit sein mag, in der Ernst Cassirer den 

Status eines Klassikers und Begründers der Kulturphilosophie erreicht hat, so 

wohlbegründet erscheint es aus der zeitgenössischen Perspektive der Aufgabenstellung 

der Akademie. Zwar gehörte das Monitum, hier lägen „Constructionen” vor, ebenso wie 

der Hinweis auf die „Methode” bereits zu jener Zeit auch zu den philosophiepolitischen 

Chiffren der Kritik an den Arbeiten der Marburger Schule.93 Doch darüber darf der 

deskriptive und sachliche Gehalt, der in diesem Monitum zum Ausdruck kommt, nicht 

aus dem Blick geraten; er wird sich aus dem Kontext der Gutachten und der konkreten 

Analyse erweisen. Der Begriff der „Construction” war jedenfalls ebensowenig nur 

Kampfbegriff wie die Feststellung der „Methode”, der sich die Arbeit verschrieben 

hatte, bloße Polemik und Ausgrenzungsstrategie. Zumal Cassirers bei der Berliner 

Akademie eingereichte Lösung der Aufgabe sich, wie bereits erwähnt, zwei der 

theoretischen Axiome Cohens im Titel verklausuliert, aber unverkennbar auf die Fahne 

geschrieben hatte. Natorp hat zwar entgegnend auf den prinzipiellen 

„Construktivismus” jeglicher philosophischer Darstellung hingewiesen, und das ganz 

sicher mit Recht. Doch bezog sich die Kritik Stumpfs an den „Constructionen” von 

Leibniz’ System hier konkret auf zwei Aspekte, die systematisch-genetische Ableitung 

der Grundbegriffe im Zentrum der Arbeit und die Reduktion von Philosophiegeschichte 

zur Schreibung der „Vorgeschichte” der Kritik der reinen Vernunft, und meinte die 

Unangemessenheit von deren Leistungen, wenn es um das Verstehen von Leibniz’ 

begrifflicher Arbeit und deren historische Verortung ging. Die beiden genannten 

Aspekte werden die folgenden Ausführungen leiten. 

Die sachlichen Deskriptionen und Einschätzungen des Gutachtens geben Einblick, 

wie zentrale Sachverhalte von Leibniz’ System von den Zeitgenossen wahrgenommen 

wurden, Sachverhalte, die für die Philosophiegeschichtsschreibung des frühen Cassirer 

charakteristisch geblieben sind. So weist Stumpf gleich eingangs auf den 

„hervorstechendste[n] Zug dieser Arbeit” hin, auf „das alles beherrschende Streben, 

diejen

                                                

igen Seiten von L[eibniz]’ Gedanken möglichst rein und scharf herauszuschälen, 

welche ihn mit Kant [...] verbinden”.94 Diese Feststellung alleine wäre zwar für eine aus 

der Marburger Schule stammende Leibniz-Interpretation nicht eben originell gewesen, 

 

its 1899 Natorp beschrieben, vgl. Brief an Görland v. 23. Febr. 1899, in: Holzhey: 
n u 2, S. 256. 

r-24v. 

92  Ebd., Bl. 26v. 
93  So hat das bere
Cohe nd Natorp, Bd. 
94  Gutachten, Bl. 23

 118



 

auch wenn sie im weiter vorne skizzierten Kontext der unterschwelligen 

innerschulischen Debatte und Differenzen über das Maß an Kantianisierung doch einige 

Brisanz gewinnt. Doch geht es dieser ersten, im Unterschied zum Marburger Gutachten 

keinerlei pro domo verpflichteten Auseinandersetzung nicht um die bloße 

Namhaftmachung des Sachverhalts der Kantianisierung von Leibniz’ System, sondern 

um deren besondere Ausprägung, und zwar im mehrfachen Sinne. Zunächst meint der 

Hinweis auf die Kantianisierung im Stile der „Erkenntniskritik” die 

geschichtsphilosophisch geprägte philosophiehistorische Anlage der Interpretation: „Es 

ist die Methode geschichtlicher Darstellungen, welche Cohen, Natorp u[nd] A[ndere] 

für die ganze Entwicklung seit Platon durchzusetzen suchen.”95 Dabei wendet sich 

Stumpf ausdrücklich nicht gegen die Motivation der Konstruktion geschichtlicher 

Darstellungen von ihrem Ende her, im Gegenteil: „Das Princip, aus dem Späteren das 

Frühere zu erkennen, lässt sich Allgemeinen gewiss nicht als unhistorisches bezeichnen. 

Im Lichte der weiteren Entwicklungen mögen wir die Keime besser verstehen. Und dass 

wirklich in L[eibniz] starke Anfänge des ‚kritischen Idealismus’ liegen, ist 

unbestreitbar. Bedenklich ist nur die Einseitigkeit, mit der nur diese Elemente vom 

V[er]f[asser] in den Vordergrund gestellt werden, und noch bedenklicher die 

Umbiegungen, die sie dabei erleiden.”96 Das Unhistorische der Arbeit, ihre 

„Einseitigkeit”, „Umbiegungen”, der daraus resultierende Mangel an „Genauigkeit” und 

die „Missverständnisse” sind Resultat einer philosophischen Historiographie, die 

vorbehaltlos dem Modell der Vorgeschichtsschreibung der Kantischen Kritik 

verpflichtet ist, und entsprechen nicht dem Standard „einer objectiven historischen 

Forschung”.97 Doch zielt die Kritik an der Kantianisierung dann auf das systematische 

Zentrum von Leibniz’ System, die systematische Rekonstruktion einer Erkenntnislogik 

Leibniz’. Die dekontextuierende Interpretation der Leibnizschen Begriffe, die 

Einzeichnung kontextfremder begrifflicher Bedeutungen, die Leibniz aus historischen 

Gründen nicht zu Gebote standen, führt dazu, dass „entscheidende Stellen in der 

Auslegung leise retouchiert” werden, etwa im Falle der Umdeutung der Leibnizschen 

„relatio” vom „Verknüpftsein […] der Inhalte hin zur „Function des Verknüpfens”.98  

Doch Stumpf hat darüber hinaus wohl noch anderes im Blick, wenn er andeutet, 

dass die hier vollzogene Kantianisierung auch aus Marburger Perspektive in besonders 

rigider Weise erfolge, und dann fortfährt, „und zwar mit dem Kant der Erkenntniskritik 

                                                 
95  Gutachten, Bl. 24v. 
96  Ebd., Bl. 25r.  
97  Ebd., Bl. 25v. 
98  Ebd., Bl. 25r-v. 

 119



 

in ihrer consequentesten idealistischen Auffassung”.99 Was ist damit gemeint? Die 

Chiffre der „Erkenntniskritik” verweist eindeutig auf das erkenntnistheoretische 

Programm Cohens, denn „Erkenntnisskritik”, darauf wurde bereits hingewiesen, war 

vom Princip der Infinitesimal-Methode an gleichsam programmatisch geworden als der 

Cohensche Terminus für die Art von gegen jegliche psychologische Vermögenstheorie 

gerichtete erkenntnistheoretische Kant-Lektüre, wie sie als doktrinale Basis der 

Marburger Schule betrieben wurde. Was aber bedeutet Stumpfs superlativische 

Einschränkung, die in Leibniz’ System zur Anwendung kommende „Erkenntniskritik” 

sei eine der „consequentesten idealistischen Auffassung”? Cohens Selbstbeschreibung 

seiner Erkenntnistheorie und Kant-Interpretation als „idealistisch” war ja bereits 

ubiquitär. Wie also war diese auf dem Stand Marburger Theorie von 1901 im Superlativ 

noch zu überbieten? Betrachtet man die ausgeprägten und zunehmend radikalisierten 

Tendenzen von Cohens erkenntnistheoretischen Bemühungen, die mit dem 1876 

veröffentlichten Vorwort zu Lange einsetzen, die Elimination von Anschauung und 

Anschauungsbestandteilen in der Erkenntnis zugunsten reiner Selbsterzeugung des 

Denkens zu betreiben, so gibt es für diese Frage wohl nur eine Antwort. Die 

„consequenteste idealistische Auffassung” meint eben nicht Cohens Theorie, der 

Superlativ bezieht sich auf Natorps weitgehend selbständig betriebene, von dem 

Cohenschen Projekt abweichende Versuche in Sachen Erkenntnislogik. Diese sollten 

zwar mit dem Erscheinen der Logik der reinen Erkenntnis im Jahre 1902 im Schatten 

der konkurrierenden Bemühungen Cohens stehen, aber bis zum Zeitpunkt von Stumpfs 

Gutachten hatte Natorp mit Nombre, temps et espace den bislang konsequentesten, 

radikalsten, auf Anschauungselemente vollständig verzichtenden Versuch einer 

kategorial-deduktiven Erkenntnislogik des reinen Denkens vorgelegt. Dass Stumpf 

meinte, zwischen Cohens und Natorps erkenntnistheoretischer Arbeit differenzieren zu 

können, zeigt seine Arbeit über Psychologie und Erkenntnistheorie.100 

Auf den Spuren dieser Befunde lokalisiert das Gutachten Stumpfs das zentrale 

Erkenntnisinteresse Cassirers im systematischen Teil der Arbeit, in der systematischen 

Darstellung der „Grundbegriffe”: „Der weitaus grösste Teil der Arbeit gilt der 

systematischen Entwickelung.” Und wenn Stumpf fortfährt, „diese wird nicht in das 

Gerüste der überlieferten Disciplinen und ihrer schulmässigen Abteilungen eingefügt 

sondern nach den eigenartigen Gesichtspunkten dargestellt, welche dem V[er]f[asser] 

zufolge die L[eibniz]’sche Gedankenwelt von der Wurzel bis zur Krone beherrschen 

                                                 
99  Ebd., Bl. 24r. 
100  Vgl. Stumpf: Psychologie und Erkenntnistheorie, S. 480-481; dabei ging es in der Sache um 

ent r transzendentalen Deduktion. differ e Interpretationen de

 120



 

und erzeugen”, dann ist das nicht nur als kritischer Vermerk des hohen Grades an 

interpretatorischer Überformung von Leibniz’ Philosophie, sondern vor allem auch als 

weiterer Hinweis darauf zu lesen, dass der Gutachter sich über die Provenienz der 

zugrundegelegten Systematik im klaren war.101 Um die äußerste Nähe der 

Cassirerschen Interpretation zu Natorps erkenntnislogischem Versuch oder gar zu 

dessen Leibniz-Deutung wahrzunehmen, war es keinesfalls erforderlich, dessen 

außerhalb der Pforten Marburgs wohl unbekannte Antrittsvorlesung über Leibniz und 

der Materialismus zu kennen. Bereits ein kurzer Blick in die Leibniz-Kritik im Princip 

der Infinitesimal-Methode und Kants Theorie der Erfahrung genügte, um des 

Sachverhaltes gewahr zu werden, dass keinesfalls Cohens Deutung hier Pate gestanden 

haben konnte. Die Betonung der „eigenartigen Gesichtspunkte” in der „systematischen 

Entwickelung”, die den gesamten Aufbau von Leibniz’ System organisieren, verweist 

auf das entscheidende charakteristische Verfahren der begrifflichen Arbeit, das dieses 

Werk von den bis dahin erschienenen systematischen Arbeiten der Marburger, vor allem 

denen Cohens, unterscheidet. Cassirer will die „Grundbegriffe” von Mathematik und 

Mechanik im Ausgang von der im vorigen Kapitel erläuterten theoretischen 

Grund

Wurzel bis zur Krone beherrschen und erzeugen” – auch diese Begrifflichkeit 

ischen Arbeit Natorps. So arbeitet das Akademie-Gutachten als 

                   

legung des Verhältnisses von Logik, Mathematik und Wissenschaft 

erkenntnislogisch deduzieren. Die entsprechenden systematischen Schnittstellen, aus 

denen in den folgenden Kapiteln die „Grundbegriffe” – so nannte Natorp in seiner 

Antrittsvorlesung die Kategorien – entwickelt werden, sind im Einleitungskapitel von 

Leibniz’ System bereits exponiert. Das systematisch-erkenntnislogische Projekt von 

Leibniz’ System besteht im Grunde in nichts Anderem als dem Versuch einer 

genetischen Ableitung der Kantischen Kategorien. Diese Ableitung schließt die nach 

Marburger Lesart der Kritik der reinen Vernunft problematischen Formen der 

Anschauung mit ein, transformiert diese aber, dem Modell Natorps folgend, zu 

Denkfunktionen. Der Begriff der „Denkfunktion” dient hier als Analogon zu dem der 

Kategorie.  

Ein weiteres Indiz belegt, dass sich hinter Stumpfs Bemerkung, Leibniz’ System 

entfalte seine Systematik nach Maßgabe der „consequenteste[n] idealistische[n] 

Auffassung”, der Hinweis auf Natorps Entwurf einer deduktiven Erkenntnislogik 

verbirgt. Denn das Gutachten betont auch die den „eigenartigen Gesichtspunkten” 

zugrundeliegenden Begriffe, die gleichsam „die L[eibniz]’sche Gedankenwelt von der 

entstammt der philosoph

                              
24r. 101  Gutachten, Bl. 

 121



 

systematischen „Grundzug der ganzen Darstellung” die konsequente Zentrierung von 

Leibniz’ System um die Begriffe von Relation und Funktion heraus.102 Stumpf erläutert 

die damit einhergehende Umdeutung aller Inhalte des Denkens zu 

„Bewusstseinsfunctionen” an einigen tragenden Beispielen. So bezeichne der Begriff 

der Kraft nach Cassirer „kein Objekt, sondern die Grundbedingung der Verknüpfung, in 

der uns Erscheinungen zu realen Objekten werden”; statt „Inhalt des Denkens” zu sein, 

repräsentiere er „die Einheit und Identität der Denkfunktion selbst.”103 Wie die 

„Begriffe der Bewegung, der Masse, Kraft, Ursache” und der Substanz werden auch 

Raum und Zeit, so Stumpf, einer strikten Deutung als bloße Relationen unterworfen. 

Das „Ich selbst” sei nur „der Correlationsbegriff für die Mannichfaltigkeit der in ihnen 

[i.e. d

Theoriebildung des frühen Cassirer wird damit verstehbar, sondern auch die 

n. 

 

en Phänomenen] verknüpften Erscheinungen” und somit nichts anderes als „die 

Verknüpfungsfunktion selbst”.104 Diese Auflösung und Übersetzung aller Denkinhalte 

in Funktionen und Relationen ist Stumpf zufolge so konsequent durchgeführt, dass sie 

sogar den Begriff der Relation selbst erfasst: ”Wo L[eibniz] von einer proportio oder 

relatio spricht, ist es dem V[er]f[asser] nicht das Verknüpftsein, Bezogensein der 

Inhalte, sondern stets die Function des Verknüpfens, Beziehens.”105 

Der Verfasser des Akademiegutachtens hat damit nicht nur das systematische 

Kernstück der Leibniz-Deutung Cassirers erfasst, sondern er hat gerade das gegenüber 

den Cohenschen Basistheoremen innovative Moment in der Erkenntnislogik von 

Leibniz’ System benannt. Die Auflösung der Relata in Relationen und reine 

Denkfunktionen verdient nicht alleine deshalb Beachtung, weil sie von besonderer 

Bedeutung für die Herausbildung eines originären systematischen Ansatzes im Denken 

des frühen Cassirer ist, sondern auch deshalb, weil aus diesem systematischen Ansatz 

heraus auch die Logik des Erkenntnisproblems und damit seiner Geschichtsschreibung 

entwickelt wird. Das deutete sich schon in der Analyse der genetischen Ableitung an 

und wird sich als das zentrale Theorem der ersten beiden Bände des 

Erkenntnisproblems erweisen. Die durch die Relationalisierung und Funktionalisierung 

der Denkinhalte und ”Grundbegriffe” erzeugte Dynamik des Systematischen 

transformierte Cassirer zu einer historischen Dynamik. Doch nicht nur die 

Theoriegeschichte der ”Marburger Schule” zwischen erster und zweiter Generatio

Denn die von Stumpf herausgearbeitete Systematik von Relation und Funktion ist nichts

                                                 
102  Gutachten, Bl. 24v. 
103  Ebd., vgl. Cassirer: Leibniz’ System, S. 349. 

l. 25v. 
104  Ebd., Bl. 24v. 
105  Ebd., B

 122



 

anderes als die historische Applikation eines Theoriekomplexes, den Paul Natorps von 

1887 an zu entwickeln suchte und der eine weitgehende, von diesem öffentlich als 

solche nicht ausgewiesene Differenz zu Cohens ”Urteil des Ursprungs” markiert. Doch 

schulintern wurde über diese Divergenzen dabattiert.106 Unter dieser Perspektive 

erscheint abermals der scheinbar marginale historische Umstand als signifikant, dass es 

Cassirers Lehrer Natorp war, der die Aufgabe formuliert hat, aus deren Beantwortung 

Leibniz’ System hervorgegangen ist: es sind gerade Theoriemotive des Natorpschen 

work in progress, an die Cassirer seine Leibniz-Darstellung anschließt, wie das folgende 

Kapitel zeigen wird. Auch dieser Befund muss zu einer Revision der Rolle Natorps für 

die Formation der Marburger Schule führen.  

Im Ausgang vom Befund der zentralen Rolle der ”Entwickelung” oder Deduktion 

hält Stumpf ein weiteres Moment der Leibniz-Darstellung Cassirers fest, das konstitutiv 

für Cassirers Überlegungen zur Philosophiegeschichtsschreibung im Erkenntnisproblem 

werden sollte: ”Der V[er]f[asser] geht hierin [i.e. der Entwicklung] soweit, dass man 

statt L[eibniz] oftmals nicht blos Kant sondern sogar Fichte und Hegel zu hören 

glaubt.”107 Das ist der früheste Hinweis auf die Frage nach dem versteckten 

Hegelianismus in Cassirers Arbeiten. Die Bestimmung der ”Grundbegriffe” oder 

Kategorien, so Cassirer, hat aus dem ”Zusammenhang des logischen Systems” zu 

erfolgen. ”Zusammenhang aber ist für das Denken nur dort vorhanden, wo es ihn nach 

eigenem Prinzip hervorbringt [Hervorh. HKO].”108 Entscheidend für diese Applikation 

von Cohens Theorem der Selbsterzeugung der Denkinhalte ist die Logik des Übergangs: 

”Die Begriffe und Erkenntnisse müssen also, um in ihrem Beisammen verstanden zu 

werden, in kontinuierlicher Veränderung nach einem bestimmten Gesetz des 

Uebergangs auseinander hervorgehend gedacht werden. Das System der Begriffe muss 

den Gedanken der Entwicklung in sich aufnehmen. Das leitende Prinzip dieser 

Entwicklung ist wiederum der Gedanke der Kontinuität, der somit jetzt eine neue 

Funktion erhält, indem er die Forderung eines gesetzlichen Zusammenhangs der 

Erkenntnisprobleme vertritt.”109 Zeichnete sich der ”Charakter eines Systems” von 

”Philosophie als Kritik” für Cohen noch durch die ”Sammlung” der aus den Kategorien 

                                                 
106  Diese Differenz zwischen Cohen und Natorp findet sich dargestellt bei Holzhey: Cohen und 
Natorp, Bd. 1, S. 107-127; expliziert hat Natorp sie in einer nach Einspruch Cohens nicht in den Druck 
gelangten, für die Kantstudien verfassten Kritik der Logik der reinen Erkenntnis aus dem Jahre 1902; ihr 
Entwurf ist unter dem Titel Zu Cohens Logik veröffentlicht in Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 6-

 C nd v. 21. Nov. 1902, ebd., S. 299-303, hier 

stem, S. 220. 

40, zu ohens Einspruch vgl. auch Brief von Natorp an Görla
bes. S. S 300-302. Vgl. auch die von Holzhey abweichende Deutung der Kritik Natorps bei Stolzenberg: 
Ursprung und System, S. 61-141. 
107  Gutachten, Bl. 24r. 
108  Cassirer: Leibniz’ Sy
109  Ebd. 

 123



 

hervorgehenden Lehrsätze aus, so bedeutet demgegenüber die Prämisse eines 

kontinuierlichen Hervorgehens der ”Grundbegriffe” auseinander eine erhebliche 

Verschärfung für den Systembegriff.110  

Stumpfs Andeutung eines ‚Hegelianismus’ reicht freilich über den Ansatz zur 

erkenntnislogischen Ableitung der ”Grundbegriffe” hinaus, und muss über die logische 

Deduktion auch hinausgehen, soll diese philosophiehistorische Chiffre in dem 

Zusammenhang irgendein Recht haben.111 Worauf der Hegelianismus-Verdacht abzielt 

wird deutlich, wenn Cassirer fortfährt, seine These von der genetischen Deduktion der 

Kategorien lasse sich ”am klarsten in der Betrachtung der historischen Entwicklung 

darstellen [Hervorh. HKO].”112 Im Lichte der im vorigen Kapitel skizzierten 

typologisierenden Philosophiegeschichtsschreibung bekommt der Verweis auf die 

”historische Entwicklung” freilich einen doppelten Sinn. Zum einen dienen die von 

Cassirer angeführten historischen Zitate – ganz unhegelianisch – lediglich als 

historische Belege für seine systematische These, das ”System der Begriffe” müsse ”den 

Gedanken der Entwicklung in sich aufnehmen”, so etwa die κοινωνία των γενων Platons 

als antike Entsprechung oder das ”Prinzip der Identität” der Eleaten als Gegenbeispiel 

eines Denkens, das in der Bestimmung Begriffe ”starr und beziehungslos 

nebeneinander” stelle. Die Beleg-Funktion hat auch das Gutachten vermerkt.113 Doch 

unter dem Aspekt der im vorigen Kapitel skizzierten immanenten Geschichte in 

Leibniz’ System erscheinen die zitierten systematischen Positionen selbst als 

exemplarisch für das genetische Hervorgehen einer historischen Position aus der 

anderen: zuerst wird die Differenz („Verschiedenheit”) zwischen Begriffen in ihrer 

Bestimmtheit festgehalten und als Gegensatz gedeutet; dieser systematischen 

Bestimmung soll der eleatische Standpunkt entsprechen, und auch die griechische 

Mathematik und Aristoteles werden auf diese Seite gerückt.114 Der Preis dieser vom 

Ganz

eleatisch-aristotelische Position voraussetzt, dann gleichsam die systematische und 

zugleich historische Gegenthese dazu bildet, dabei aber nicht mehr schlechthin im 

en, von der ”Einheit der Prinzipien”, her betrachtet defizienten ”scheinbaren 

Einfachheit” gegenüber der ”wahre[n] Einfachheit” besteht im Verlust ”der Erkenntnis 

vom Zusammenhang” zugunsten ”triviale[r] sinnliche[r] Anschaulichkeit”. Platons 

”Begriff der κοινωνία των γενων” erscheint demgegenüber als Fortschritt, der die 

                                                 
110  Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 578. 
111  Nicht zu Unrecht führt Stumpf an dieser Stelle eben auch Fichte an, dessen Erwähnung eben a
die bloß logische Deduktion von Kategorien aus dem reinen Denken verweist; vgl. Gutachten, Bl. 24r. 
112  Cassirer: Leibniz’ System, S. 220. 
113  Gutachten, Bl. 23r. 
114  Cassirer:

uf 

 Leibniz’ System, S. 221-222. 

 124



 

Widerspruch verharrt, sondern in ”Gemeinschaft und im Prozess ihrer wechselseitigen 

Durchdringung” die Ideen ”den Inhalt der Erkenntnis” hervorbringen läßt. Für Cassirers 

Verfahren der Identifikation systematischer Positionen mit historischen und der quasi-

dialektischen Genese einer kategorialen Stufe aus einer vorhergehenden gibt es in 

Leibniz’ System Beispiele zuhauf. Dieses Verfahren instrumentalisiert die 

Dekontextuierung und Übertragung von Begriffen, Theoremen oder Positionen. So wird 

hier im erwähnten Beispiel der Standpunkt der schlechthinigen Differenz von Begriffen 

zunächst am Beispiel des antiken Verhältnisses von Arithmetik und Geometrie 

thematisiert, dann aber der mathematische Ort der Problematik mit der Negation dieser 

absol

 Einzelne erhält [Hervorh. HKO].”115 Diesem 

begrifflich-historischen Prozess zugrundeliegt die Opposition von Aristotelismus und 

Platonismus, sie erscheint als dessen Movens. Die erwähnte Doppeldeutigkeit der 

historischen Zitate – als simple Belegstellen und als Repräsentation historisch-

systematischer Stufen – kaschiert indessen die hegelianisierenden Tendenzen der 

Darstellung; in ähnlicher Weise fungiert die fehlende Durchgängigkeit der stufenweisen 

Argumentationsstruktur in Leibniz’ System. Man wird wohl am zutreffendsten von 

einem Hegelianismus der Latenz sprechen müssen, der sich in der Darstellung partiell 

manifestiert.  

Diese Verschränkung systematischer und historischer Momente läßt das 

konstruktive Moment der Cassirerschen Darstellung stark in den Vordergrund treten – 

die Kritik an deren ”Constructionen” verweist also nicht nur auf eine gängige Chiffre 

der Kritik an den Marburgern, sondern greift weiter zurück auf einen Topos der Hegel-

              

uten Entgegensetzung von Begriffen in Platons κοινωνία των γενων verlassen und 

der Sachverhalt als erkenntnistheoretischer weiterdiskutiert. Cassirers Verfahren spielt 

mit dem Verhältnis von partiellem und absolutem Widerspruch und dem Modell eines 

begrifflichen und historischen Prozesses immer weiter fortschreitender Bestimmung hin 

zum ‚Wahren’ – auch das, so muss man wohl feststellen, ist an der Hegelschen 

Dialektik geschult: ”Das Entgegengesetzte kann nun nicht mehr schlechthin als 

Widerspruch gelten, da es in diesem gemeinsamen Prozess befasst ist und in ihm erst 

seine Bestimmtheit als unterschiedenes

                                   
ogie, in: 

ßt 
r die 

, den 
gangs von formaler Logik zur 

ntn

115  Ebd., S. 222. Köhnke: „Unser junger Freund” – Hermann Cohen und die Völkerpsychol
Marx / Orth: Hermann Cohen und die Völkerpsychologie, 2001, S. 62-77, hier: S. 75, hat dieses 
Verfahren der Dekontextuierung von Begriffen zutreffend als Vorgehen Cohens beschrieben, und es lä
sich in transformierter Gestalt auch für Cassirer nachweisen – mit dem Unterschied, dass Cassire
Dekontextuierung ausnutzt, um den Begriff in neue Kontexte zu übersetzen – hier: die Übersetzung von 
mathematischen in erkenntnistheoretische Kontexte – oder, in Analogie zur Hegelschen Dialektik
neuen Zusammenhang als den wahren auszuweisen, wie im Falle des Über
Erken islogik. 

 125



 

Kritik im Zeitalter des Zerfalls der idealistischen Systeme.116 Das Gutachten Stumpfs 

die Ü

dieser Perspektive muss der mit der übrigen Darstellung in keinem Zusammenhang 

stehende vierte Teil von Leibniz’ System über ”Die Entstehung des Leibnizischen 

moniert denn auch, dass der Aspekt der ”historischen Folge” in der Darstellung durch 

berformung des systematisch-deduktiven Momentes beschädigt werde.117 In 

Systems” als Versuch einer Art von Konzession an das Gebot der ”historische[n] Folge” 

erscheinen, und Stumpf konzedierte denn auch, ”dass diese Sorglosigkeit in Hinsicht 

der historischen Folge […] in den späteren Teilen des Werkes immer weniger zu 

bemerken” sei.118  

Die folgenden Kapitel werden an die Ausführungen zum erkenntnislogisch-

deduktiven Moment und die Leitbegriffe von Relation und Funktion anschließen und 

das systematische Zentrum von Leibniz’ System im Kontext seiner Entstehung aus 

Natorps Erkenntnislogik rekonstruieren. Den Teil zu Leibniz’ System wird die von 

Stumpf angerissene Frage nach der Kantianisierung der Darstellung Cassirers 

beschließen. Die Frage nach dem Hegelianismus in der 

Philosophiegeschichtsschreibung Cassirers soll sodann im Zusammenhang des 

Erkenntnisproblems diskutiert werden. 

                                                 
116  Die Geschichte des Begriffs der Konstruktion als eines Kampfbegriffs im 19. Jahrhu
gänzlich ausgeblendet bei König: [Art.] Konstruktion, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, B
4, 1976, Sp. 1009-1015. 
117  Gutachten, Bl. 23r: „der V[er]f[asser] [macht sich] nichts daraus, gelegentlich auch die 
historische Folge der Äusserungen, die er zum Beleg anführt, in bedenklichem Masse umzukehren. S
citiert er gleich auf den ersten Seiten (S. 3) dafür, dass der Zusammenhang zwischen Mathematik und 
Logik für L[eibniz] zum Ansatzpunct der Untersuchung wurde, eine Äusserung an Wagner aus 
L[eibniz]’s 50. Lebensjahr (1696), und dafür (S. 4), dass ihm hierbei das Princip der Identität genügend 
erschien, einen Brief an Clarke 1715; worauf wir mit Wendungen wie ‚nunmehr, von nun an’ zu 
Äusserungen weitergeführt werden, die um

ndert ist 
d. 

o 

 20 Jahre zurückliegen (S. 6).” 
118  Ebd.; vgl. Cassirer: Leibniz’ System, S. 487-531. 

 126



 

4. Objektivation, Funktion, Relation — Entstehung und Grundbegriffe von 

Paul Natorps Entwurf zu einem System der ursprünglichen Denkfunktionen 

von 1900  

Für die skizzierte Art von genetischer Ableitung der Kategorien gab es innerhalb der 

Marburger Schule in der Zeit bis zum Abschluss der Arbeit für die Berliner Akademie 

nur ein Modell – Paul Natorps für den ersten internationalen Philosophenkongreß 1900 

in Paris verfassten und noch im selben Jahr publizierten Versuch Nombre, temps et 

espace dans leurs rapports avec les fonctions primitives de la pensée [Zahl, Zeit und 

Raum in ihren Beziehungen zu den ursprünglichen Denkfunktionen].119 Doch nicht nur 

die besondere Form des deduktiven Verfahrens – in seinen eigenen Worten: die ”ganz 

radikale Ableitung aller […] Begriffe” – erweist Natorp als dasjenige der beiden 

Marburger Schulhäupter, dem Cassirer die zentralen Impulse für die systeminterne 

Ausgestaltung seiner Leibniz-Monographie verdankt.120 Auch hinsichtlich der 

Leitbegriffe dieser genetischen Deduktion, der Begriffe von Relation und Funktion, wie 

des Ausgangspunktes, des Gedankens der prozessualen Verfasstheit des Denkens, 

erscheint der Essai de deduction, so der Untertitel der Arbeit, eine geradezu 

maßstäbliche Größe für das systematische Zentrum von Leibniz’ System darzustellen. 

Das gilt im übrigen auch, wie zu zeigen sein wird, für zahlreiche andere grundlegende 

Theoriemotive von Cassirers Leibniz-Arbeit, wie beispielsweise die Transformation der 

Anschauungsformen zur Denkfunktionen. Freilich handelt es sich bei Natorps ”System 

                                                 
119  Natorp: Nombre, temps et espace dans leurs rapports avec les fonctions primitives de la pensée, 
in: Bibliothèque du congrès international de philosophie. [Bd.] 1: Philosophie générale et métaphysique, 
Paris 1900, S. 343-389. Die Abhandlung ist am 1. Dezember 1900 erschienen, vgl. auch Brief Natorps an 
Görland v. 1. Jan. 1901, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 263. Der erste Congrès International de 
Philosophie fand vom 1. – 5. August 1900 anläßlich der Pariser Weltausstellung statt. Natorp gehörte, 
neben Rudolph Eucken, Kuno Fischer, Georg Simmel, Eduard Zeller und weiteren Vertretern der 
deutschen Philosophie zum „Comité de Patronage” des Kongresses. Im Mittelpunkt der Sektion zur 
„Philosophie générale er Métaphysique”, für die Natorp seine Abhandlung verfasst hatte, stand das 
Verhältnis von Philosophie und Wissenschaften, vgl. Boutroux: Introduction, ebd., S. XI-XXII; zum 
Pariser Kongreß als Antwort auf die Krise der Epistemologie angesichts der Entwicklungen in den 
Naturwissenschaften vgl. auch Castelli Gattinara: Epistémologie 1900. La tradition française, in: Revue 
de Synthèse 122 (2001), S. 347-364, bes. S. 351-355, das Verhältnis der Philosophie zu den 
Wissenschaften wird hier allerdings einseitig und wenig ergiebig lediglich als Herrschaftsverhältnis 
betrachtet. Natorp hat am Kongreß selber nicht teilgenommen, und sein Entwurf ist wohl, anders als 
beispielsweise der des ebenfalls abwesenden Simmel, auch nicht zum Vortrag gekommen; vgl. den 
Kongreßbericht, veröffentlicht im Sept. desselben Jahres in: Revue de métaphysique et de morale 8 

), S bhandlung trägt hier noch ihren ursprünglichen 
e 

”: 

Aug. 1902, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 295. 

(1900 . 503-698, die Zusammenfassung von Natorps A
Titel L nombre, le temps et l’espace, dans leur relation aux fonctions fondamentales de la pensée, essai 
de déduction, vgl. ebd., S. 568-569, wo betont wird, es handele sich um eine „sehr wichtige Abhandlung
„Ce très important mémoire se prête malaisément à l’analyse: M. Natorp y propose une nouvelle 
déduction des catégories” (ebd., S. 568).  
120  Brief an Görland v. 24. 

 127



 

der ursprünglichen Denkfunktionen” – die Überschrift des ersten Abschnittes mag zur 

treffenden Charakteristik des Ganzen dienen – um ein work in progress, ein Projekt, das 

einige Monate vor der Abfassung des Akademie-Gutachtens zwar in einer sachlich 

ebenso wie programmatisch geschlossenen und inhaltlich konsequenten Skizze 

vorge

läufig 

einge

haft entnommen wo 

         

tragen und publiziert worden war, das aber eben doch nur den Ansatz zu einem 

System lieferte, denn Natorp hatte sich auf die Deduktion der Quantitäts-, der Qualitäts- 

und der Relationskategorien beschränkt.  

Der Essai de déduction entwirft erstmalig die Skizze einer deduktiven Logik der 

Erkenntnis, die die gesetzmäßigen Bedingungen der Gegebenheit des 

Erkenntnisgegenstandes und seiner Konstruktion im bloßen Denken, unter 

vollständigem Ausschluss von Anschauungselementen, thematisiert.121 Der Aufsatz 

wird in der Natorp-Forschung kaum gewürdigt, wohl wegen seiner Skizzenhaftigkeit, 

möglicherweise auch wegen der Unzufriedenheit seines Verfassers mit ihm.122 Er 

verdient jedoch gerade erhöhte Aufmerksamkeit, weil er eine Zäsur in Natorps 

Bemühen markiert, die Problembestände seiner theoretischen Aufsätze seit 1887 zu 

einer gegenüber Cohen eigenständigen Antwort aufzulösen, die zugleich den 

schulimmanenten Theoriebestand weiterentwickelt. Hinter Natorps ”System der 

ursprünglichen Denkfunktionen” verbirgt sich nichts Anderes als die eigenständige 

Skizze einer Logik reiner Erkenntnis, die sich freilich durch einige Charakteristika 

grundlegend von Cohens zwei Jahre später veröffentlichtem Buch unterscheidet. Zu 

diesen Differenzen gehört, neben der erwähnten deduktiven Anlage und der leitenden 

Begrifflichkeit von Relation und Funktion, Natorps Versuch einer Grundlegung des 

Erkennens in den Denkfunktionen. Dieser Ansatz richtete sich gegen den Ausgang der 

Erkenntnislogik von einer Logik des Urteils, wie er sich in Cohens Arbeiten spätestens 

von der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung an gezeigt hatte und in der 

Logik der reinen Erkenntnis konsequent realisiert wurde. Natorp war sich über diese 

und weitergehende Divergenzen in Sachen Erkenntnistheorie zwischen ihm und Cohen 

völlig im klaren, wie er im oben bereits erwähnten Brief an Görland bei

steht: ”Ich bin da [in Nombre, temps et espace] nirgend bei Kant u[nd] Cohen 

einfach stehen geblieben: ich finde bei beiden nicht eine ganz radikale Ableitung aller 

dieser Begriffe; es wird zu viel aus der zur Zeit geltenden Wissensc

                                        
121  Vgl. Natorp: Nombre, temps et espace, S. 343. 
122  Auch Holzhey bildet hier keine Ausnahme und hält sich mit Nombre, temps et espace nicht lange 
auf, vgl. ders.: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 114-116; Natorps Ungenügen an seinem Essai bezieht sich 
freilich überwiegend auf die französische Sprache, die er für nicht in der Lage hielt, die von ihm 
skizzierten erkenntnislogischen Sachverhalte angemessen wiederzugeben, vgl. Brief an Görland, ebd., 

 S.Bd. 2,  263-264, hier: S. 263. 

 128



 

doch grade heute in diesen Dingen wieder ‚alles fliesst’.” Und dann folgt in diesem 

Brief der Satz, der gleichsam zum Wegweiser für Cassirers philosophische Anfänge, 

vor allem denen im Erkenntnisproblem, werden sollte: ”Wissenschaft ist nie ein 

‚Faktum’, sondern stets fiens.”123 

Die Implikationen des Natorpschen Ansatzes, wie sie nicht nur in diesen 

Äußerungen zum Ausdruck kommen, sind weitreichend, und es genügt an dieser Stelle 

erst einmal, die in ihnen enthaltenen Theoriemotive zu benennen. Natorp hält (1) 

offenbar ein Modell strenger genetisch-kategorialer Deduktion für die einzige 

Theoriegestalt, die einer Logik reiner Erkenntnis angemessen war; er legte dafür (2) den 

Ansatz bei den Denkfunktionen zugrunde, nicht den beim Urteil. Natorp war sich (3) im 

klaren darüber, dass er mit beidem den Boden der Kantischen Philosophie – das 

Akademie-Gutachten zu Leibniz’ System meinte später: in Richtung eines 

Fichteanismus oder Hegelianismus – ebenso verließ wie die durch Cohen gelegte und 

tatkräftig fortentwickelte theoretische Basis der Marburger Schule. (4) Er verstand 

offenbar seinen Ansatz einer Erkenntnislogik als Kritik am Basistheorem des ”Factums 

der Wissenschaft” und betrieb somit auch in dieser Hinsicht eine Art der 

Weiterentwicklung der Marburger erkenntnistheoretischen Grundlagen – allerdings in 

eine andere als die von Cohen eingeschlagene Richtung, in Richtung der 

Dynamisierung des Szientismus. Damit ist die innerschulische Konstellation skizziert, 

in der Cassirer seine Arbeit an Leibniz’ System begann und abschloss sowie das 

Erkenntnisproblem vollendete – und diese Skizze erfolgt nur im Hinblick auf die 

Theoriebildung des frühen Cassirer. Alle aufgeführten Theoriemotive werden, 

Leitm

dreierlei ist von diesem Zwischenbefund aus und im Rückblick sicher feststellen:  

d hen 

enten 

der 

wie die weitgehende Orientierung an der Logik der reinen 

otiven gleich, für dessen Konzeption und Ausgestaltung des Verhältnisses von 

Systematik und Historie eine tragende Rolle spielen. Dabei gehört es zur historischen 

Dynamik dieser Konstellation, dass auch hier die Dinge im Fließen waren, dass die 

Protagonisten, heißen sie nun Cohen, Natorp oder Cassirer, an einem großangelegten 

work in progress arbeiteten, dessen Richtung für sie kaum zu überblicken war. Nur 

ass erstens genau zu dem Zeitpunkt, da die Schuldoktrin fixiert wurde, zwisc

den Jahren 1902 und 1903 also, deren Basis in den sich ausprägenden diverg

Ansätzen Cohens und Natorps bereits in Auflösung begriffen war;  

dass zweitens die Fixierung auf die Figur Cohens und deren Dominanz bei 

Schreibung der Theoriebildung der Marburger Schule ebenso aufzugeben, weil 

sachunangemessen ist 

                                                 
123  Brief an Görland v. 24. Aug. 1902, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 295. 

 129



 

Erkenntnis. Aus der Perspektive der Zeitgenossenschaft vollzieht sich die 

Theoriebildung innerhalb der Schule spätestens mit Natorps Aufsatz Quantität und 

Qualität im Begriff von 1891 – mehr als zehn Jahre vor Erscheinen der Cohenschen 

Logik

stellation. Zu diesem historiographischen 

Ansat

! – eben nicht dergestalt, dass Natorps Rolle sich als Versuch beschreiben ließe, 

”die Radikalität der Position Hermann Cohens zu entschärfen”.124 Eine 

erkenntnistheoretische ”Position Hermann Cohens” zeichnete sich auf dem Stand von 

1891 ebenso wie auf dem von 1900 auf der Basis der zweiten Auflage von Kants 

Theorie der Erfahrung zwar ab, war aber als eigenständiges, nicht länger 

kantinterpretatorisches Unternehmen nur in Umrissen klar auszumachen. Die 

Theoriebildung innerhalb der Schule ist angemessen nur innerhalb eines 

konstellationshistorischen Ansatzes zu thematisieren, denn die Dynamik des 

historischen Verhältnisses zwischen Cohen, Natorp und Cassirer erfüllt alle 

Bedingungen einer philosophischen Kon

z gehört auch, dass das Augenmerk abgezogen wird von der ausschließlichen 

Fixierung auf philosophische ‚Großwerke’ und hingelenkt auch auf Briefe, Entwürfe, 

Vorträge, Aufsätze, Unpubliziertes – denn die immer wieder wie selbstverständlich 

angenommene Inferiorität der philosophischen Position und innerschulischen Rolle 

Natorps beruht auch – wie schon im Falle seiner Antrittsvorlesung zu Leibniz zu sehen 

war – auf dem work in progress-Charakter seines sich erst sehr allmählich 

konturierenden, sich in seiner Entstehung über mehr als eine Dekade hinziehenden 

erkenntnislogischen Projektes und der damit einhergehenden Publikations- resp. 

Werklage;125 

dass drittens von hier aus die Theoriebildung des frühen Ernst Cassirer ebenso 

wie seine Stellung innerhalb dieser Konstellation neu zu bestimmen und zu bewerten ist 

– auch und gerade in ihren Implikationen für und Auswirkungen auf die spätere 

Theoriegestalt seiner Arbeiten nach der Wende zur Kulturphilosophie. Cassirers 

philosophische Sozialisation und Prägung vollzieht sich in der Rezeption, in der 

                                                 
124  Marx: Die philosophische Entwicklung Paul Natorps im Hinblick auf das System Hermann 
Cohens, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 28 (1964), S. 486-500, hier: S. 492. Marx kommt 
freilich das Verdienst zu, überhaupt zwischen der Position Cohens und Natorps unterschieden und 
letzterem eine eigenständige erkenntnistheoretische Auffassung zugestanden zu haben. Doch verlagert er 
dessen philosophische Position auf das „Problem der Psychologie” (ebd., S. 492-496) und damit auf 
dessen Spätphilosophie und nimmt somit die Logik der reinen Erkenntnis zum Ausgangspunkt und 
Maßstab seiner Analyse. Wirklich durchgeführt und auch auf die frühen Arbeiten ausgedehnt hat den 

hu y: Cohen 
enschen 

 hier auf Holzheys außerordentliche Leistung hingewiesen werden, der eine 
hl t, vgl. ders.: Cohen und Natorp, Bd. 

sim

Forsc ngsansatz bei den Divergenzen zwischen Cohens und Natorps Erkenntnistheorie Holzhe
und Natorp, Bd. 1, passim; seine Arbeit scheint indessen auch an der Präponderanz der Coh
Auffassungen festzuhalten. 
125  Einmal mehr muss
Vielza  an Dokumenten aus dem Nachlass Natorps veröffentlicht ha
2, pas . 

 130



 

Aufnahme, Zurückweisung, Weiterbildung der Arbeiten und Projekte seiner Lehrer, und 

das heißt: sie vollzieht sich in der Positionierung innerhalb der skizzierten Konstellation 

und damit als Teil von ihr.  

Im folgenden sollen erstens kurz Vorgeschichte und Problemstellung umrissen 

werden, aus denen Natorp seine Deduktion der ”ursprünglichen Denkfunktionen” 

entworfen hat, zweitens muss dann der Ansatz von Nombre, temps et espace selbst 

beschrieben werden und drittens ist abschließend zu zeigen, wie Cassirer diesen Ansatz 

aufnimmt und dem systematischen Zentrum der Leibniz-Darstellung einzeichnet. Dabei 

soll immer mitberücksichtigt werden, wie Cassirer sich zu den entsprechenden – und im 

Sinne einer philosophischen Konstellation auch: konkurrierenden – Theoriemotiven 

Cohens verhält. Die übergreifende leitende, in der detaillierten Darstellung zu 

erhärtende These dazu ist, dass Cassirer eine Art vermittelnder Stellung zwischen den 

Positionen Natorps und Cohens einnimmt. 

Wie kam Natorp dazu, in der Abhandlung des Jahres 1900 beim reinen Denken 

und seinen Kategorien anzusetzen? Im Ausgang vom ”Factum der Erkenntnis” und der 

daran anschließenden Frage nach der Gegebenheit des Erkenntnisgegenstandes wird 

dieser Ansatz bereits in den frühen Aufsätzen Über objective und subjective 

Begrü

 wie im Falle Langes, oder ”irgendeiner 

 

ndung der Erkenntnis von 1887 und Quantität und Qualität in Begriff, Urtheil 

und gegenständlicher Erkenntnis von 1891 vorbereitet.126 In innerschulischer 

Perspektive ließe sich sagen, dass Natorp mit diesen rein systematischen Aufsätzen in 

entschieden radikalerer Weise, als Cohen das getan hatte, Ernst machte mit der seit dem 

Princip der Infintesimal-Methode von 1883 und der zweiten Auflage von Kants Theorie 

der Fahrung von 1885 sich abzeichnenden Elimination der aus der Anschauung 

gewonnenen Erkenntnisbestandteile zugunsten der Ausschließlichkeit der Elemente 

reinen Denkens. Das Projekt, mit dem Natorp im Aufsatz von 1887 dieses Ziel verfolgt, 

ist das einer Logik ”als einer allgemeinen, die Wahrheit der Erkenntnis begründenden 

Theorie”.127 Ausdrücklich soll die Erkenntnislogik von keiner ”besonderen 

Wissenschaft”, wie etwa der Psychologie, so

besonderen wissenschaftlichen Erkenntnis” abhängen, sondern umgekehrt der 

Wissenschaft zugrundeliegen.128 Erkennen wird bereits hier in einem ganz allgemeinen

e  mit Denken verstanden, dessen allgemeinste Grundbestimmung Sinn als synonym

                                                 
126  Natorp: Über objective und subjective Begründung der Erkenntnis, in: Philosophische 
Monatshefte 23 (1887), S. 257-286 u. ders.: Quantität und Qualität in Begriff, Urtheil und 
gegenständlicher Erkenntnis. Ein Kapitel der transcendentalen Logik, in: Philosophische Monatsheft
(1891), S. 1-32 u. 129-160 
127  Natorp: Über objective und subjective Begründung, S. 264. 
128  Ebd. 

e 27 

 131



 

freilich ”synthetische Verknüpfung” der ”Mannigfaltigkeit der Erscheinungen in der 

Einheit des Gesetzes” sein soll.129 Nun geht es Natorp in der Folge darum, den Begriff 

von Erkenntnis und ihrem Gegenstand auf den Begriff von wissenschaftlicher 

Erkenntnis zu reduzieren. Dabei zielt seine Argumentation in der Folge darauf, das 

Element der Subjektivität aus dem Begriff wissenschaftlicher Erkenntnis 

auszuschließen, indem als einzige ”positiv[e]” Bestimmung von Subjektivität ”das 

Erscheinen” zugelassen, zugleich aber Wissenschaft als bloßer Gesetzeszusammenhang, 

jenseits von Erscheinung oder Phänomenalität bestimmt wird:130 ”in der Reduction 

auf’s Gesetz vollzieht sie [i.e. die Wissenschaft] die Objectivierung der 

Erscheinung”.131 Ebenso reduktiv interpretiert Natorp den Begriff des Gegenstandes, 

wenn er bemerkt, der ”Gegenstand bedeutet positiv das Gesetz”.132 Mit Recht ist von 

Holzhey festgestellt worden, dass die von Natorp intendierte Ausschließung von 

Erscheinung und Mannigfaltigkeit qua Subjektivitätsbestandteil in ihrem Resultat 

höchst zwiespältig bleibt, ist das aus dem Erkenntnisbegriff Ausgeschlossene doch in 

der Reduktion zugleich dessen Voraussetzung.133 Wie unzureichend dieser Versuch 

auch immer sein mag, es ist seine Intention festzuhalten, die erst später, auf dem Boden 

von Nombre, temps et espace konsequent realisiert werden konnte.  

Doch unverkennbar ist auch, dass Natorps eigentliches Erkenntnisinteresse im 

Aufsatz von 1887 dem ausschließlich im bloßen Denken lokalisierten Grundprozess des 

Erkennens und dessen Gegenstandskonstitution gilt. Diesen will Natorp im Kernstück 

seines Aufsatzes als das als prononciert prozesshaft gedachte Verfahren der 

”Objectivierung” ausweisen – ein Begriff, der bei seinem Schüler Ernst Cassirer später 

zum geradezu ubiquitären Grundbegriff des Erkenntnisprozesses werden sollte. 

Ausgangspunkt seiner Überlegungen ist die Frage nach der Gegebenheit des 

Erkenntnisgegenstandes in der Wissenschaft. Natorps These, es handele sich bei dem 

der Erkenntnis zugrundegelegten ”Datum” oder ”Phänomen” keinesfalls um ein erstes, 

einfach Gegebenes, Einzelnes oder eine Erscheinung, sondern um ein Konstrukt des 
                                                 
129  Ebd., S. 263. 
130  Ebd., S. 273; zu Natorps Begriff von Wissenschaft vgl. auch S. 265, wo es heißt, „der objectiven 
Wissenschaft” sei „jeder Recurs auf das und sein Vermögen […] an sich völlig fremd”; wissenschaftliche 

ntn  zu 

 die 
, 

hätte „seinen Geltungswert durch die objektivierende Arbeit des Subjekts in den 
edenfalls an Natorps Konzeption und seinem – im übrigen völlig unterbestimmten 

rif ität als einem nur auf Erscheinungen bezogenen Vorstellungsvermögen oder 
sst öllig vorbei; vgl. Natorp: Über objective und subjective Begründung, S. 273-274. 

Erken iss” dürfe nur von „solchen Gesetzen abhängen […], die selbst im inneren, in logischer Form
entwickelnden Zusammenhange der Wissenschaft […] zur Gewissheit gebracht werden können”.  
131  Ebd., S. 272. 
132  Ebd., S. 271. 
133  Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 163. Der wohlmeinende Versuch von Marx: Die 
philosophische Entwicklung Paul Natorps, S. 489-490, die ausgeschlossene Subjektivität wieder in
Wissenschaft hereinzuholen und so die Absurdität dieser Konzeption zu beheben, indem bemerkt wird
der Gegenstand 
Wissenschaften”, geht j
– Beg f von Subjektiv
Bewu seinserlebnis, v

 132



 

Denkens, folgt aus der Ausschließung der Subjektivität aus dem Erkenntnisbegriff: „Die 

wahren Anfänge und Grundlagen der Erkenntniss sind […] überall letzte objective 

Einheiten” als Resultat vorausgehender Denkprozesse.134 Der „Process der 

Objectivierung” soll hierbei der Grundvorgang des Erkennens sein, als ein zweistufiger 

Bestimmungsprozess, in dem Einzelnes zu einem gesetzmäßigen Allgemeinen bestimmt 

wird.135 Die ”Grundfunction der Objectivierung” wird dabei verstanden als Reihe von 

”fundamentale[n] Abstractionen” und als ”Einssetzung” im Sinne einer ”Einheit des 

Mann

ng am ”Factum” 

kritisc

                                                

igfaltigen”.136 Damit ist für Natorp das ”fundamentale Gesetz der Erkenntniss” 

erfasst, ”welches die in aller Erkenntniss unaufhebliche, darum für den Gegenstand (als 

Gegenstand der Erkenntniss) gültige Entgegensetzung und Wechselbeziehung des 

Allgemeinen und Einzelnen vorschreibt.”137 Die aus diesem Prozess hervorgehenden 

„objective[n] Einheiten” sind „Data”, Fakten, „Thatsachen” oder „Phänomene” der 

Wissenschaft.138  

Auch wenn Natorp in Über objective und subjective Begründung sowohl die 

einzelnen Stufen und am Bestimmungsprozess beteiligten Kategorien als auch die Modi 

der Wechselbeziehung von Allgemeinem und Einzelnem noch weitgehend unbestimmt 

läßt, so wird doch schon hier deutlich, was mit der Bemerkung im Brief an Görland, 

Wissenschaft sei ”nie ein ‚Faktum’, sondern stets fiens”, gemeint ist. Das Verständnis 

von Wissenschaft als ”fiens” verweist gerade auf die dem Erkennen zugrundeliegenden 

Prozesse, die hier als ursprüngliche Funktionen des Denkens verstanden werden. Sie 

sind Bedingung der Möglichkeit der Konstitution des Gegenstands der Wissenschaften. 

Hier, in der Bestimmung der im wissenschaftlichen Datum oder Phänomen beteiligten 

Denkprozesse liegt die ”Priorität der objectiven Begründung der Erkenntniss”, nicht in 

der Feststellung des Faktums der Wissenschaft oder der Ableitung von Grundbegriffen 

aus diesem – das jedenfalls meint Natorp, wenn er die starre Orientieru

h auflösen will und meint, es werde ”zu viel aus der zur Zeit geltenden 

Wissenschaft entnommen”. Doch deutlich wird aus diesem Ansatz heraus auch Natorps 

Versuch, die Bedingungen der Gegenstandskonstitution erstens als prozessuale, wenn 

 
134  Natorp: Über objective und subjective Begründung, S. 284, weiter heißt es dort, S. 284-285: 
„Wissenschaft darf nicht nur, sie kann gar nicht anders als von objectiven Einheiten ausgehen; es gibt gar 

 a

r 
ntn

S. 275. 

keinen nderen möglichen Anfang der Erkenntniss”; vgl. auch S. 274: „Was die Wissenschaft 
‚Phänomen’ heisst: die zu erklärende, d.h. auf’s Gesetz zu reducierende Erscheinung […]”. 
135  Natorp versucht die Zweistufigkeit des Prozesses zu beschreiben, ebd., S. 275: „Die Function de
Erken is ist dieselbe, wodurch das einzeln Vorgestellte zum allgemein so Vorzustellenden, und 
wodurch der einzelne, doch allgemeingültig constatierte Thatbestand zur Allgemeinheit des Gesetzes 
erhoben wird.” 
136  Ebd., S. 284. 
137  Ebd., S. 280. 
138  Ebd., 

 133



 

freilich auch noch nicht als deduktive verstehen zu wollen, sie zweitens jenseits 

jeglicher Anschauungsbestandteile im reinen Denken zu situieren, wobei freilich dessen 

Verhältnis zur vorgängigen Erscheinung und Subjektivität ungeklärt und zwischen 

beiden eine nicht zu schließende Lücke blieb, und drittens genau hierin, und nicht etwa 

in Urteilen des Denkens, die ursprüngliche Gestalt des Erkennens erfassen zu können. 

Mit diesem Motivkomplex ist das Leitthema der Natorpschen Erkenntnislogik bis hin 

zum Essai de déduction von 1900 bestimmt. 

Mit dem Aufsatz über Quantität und Qualität in Begriff, Urtheil und 

gegenständlicher Erkenntniss versuchte Natorp 1891 die Unbestimmtheiten im Prozess 

der ”Objectivierung” aufzulösen und die hierbei beteiligten Modi und Kategorien in 

ihrem Verhältnis zueinander zu bestimmen. Mit der Verabschiedung der Leitdifferenz 

von Objektivität und Subjektivität ist in dieser Arbeit auch der Begriff und Prozess der 

”Objectivierung” nicht länger thematisch, wohl aber dessen innere Ausgestaltung. 

Festg

und in Fortschreibung des Aufsatzes von 1887 soll nun das dort Ausgeblendete, die ”Art 

” 

l 

; 

ierenden 

Einheit 

              

ehalten hat Natorp dagegen an der Annahme einer ”Grundgestalt des Erkennens” 

und in dieser Funktion ”Objectivierung” durch ”synthetische Einheit” ersetzt.139 Dabei 

ist dieser Ansatz ganz explizit darauf ausgerichtet, die Basis der Erkenntnislogik in 

”Begriff und Urtheil” zu unterlaufen und demgegenüber beide in der ”Grundgestalt” der 

”synthetischen Einheit” zu begründen – ein Unternehmen, das sich unverkennbar gegen 

die Basis der Cohenschen ”Erkenntnisskritik” wandte.140 Auf dieser Grundlage sucht 

Natorp das ”eigentliche Problem des Gegenstands” der Erkenntnis neu zu bestimmen, 

der Verbindung sämmtlicher zur Erkenntniss zusammenwirkender Factoren

thematisiert werden.141 Die Konstitution des Gegenstands und seiner Gegebenheit sol

ursprünglich erst innerhalb der prozessualen Bestimmung durch das Denken erfolgen

dabei wird, so Natorp, ”der gegebene zum erkannten Gegenstand”.142  

Wie aporetisch diese Konzeption auch immer sein mag, im zu rekonstru

Zusammenhang kommt es darauf an, dass als ”ursprünglichste” Formen der 

oder solcher ”zur Erkenntnis zusammenwirkender Factoren” die ”Denkform der 

                                   
der 

riff und 
erklärt, beide 

en Grundgestalt des Erkennens […]” (ebd., S. 3-4). 

  

139  Natorp: Quantität und Qualität, S. 3-4. Das heißt freilich nicht, dass Natorp den Begriff 
„Objectivierung” aufgegeben hätte, ganz im Gegenteil, wie die späte Zusammenfassung seiner 
erkenntnistheoretischen Auffassungen zeigt, vgl. Natorp: Kant und die Marburger Schule, 1912, S. 16.  
140  Ebd. Vgl. auch ebd., S. 6, wo es heißt, „die synthetische Einheit” solle „zum Fundament für 
Begriff und Urtheil” gemacht werden. Dabei greift Natorp an dem ungeklärten Verhältnis von Beg
Urteil an, an der Problematik, welches der beiden Elemente zugrundezulegen sei, wenn er 
seien „in der That nur zwei Ausdrücke ein und derselb
141  Ebd., S. 143. 
142  Ebd.

 134



 

Quantität” und die der Qualität ausgewiesen werden.143 Diesen Formen soll die 

”Bedeutung der ‚Function’” im Sinne eines ”immer in gleicher Art anzuwendenden 

Denkverfahrens” zukommen.144 Dabei übernimmt der von Kant adoptierte Begriff der 

”Function” eine doppelte Aufgabe. Er soll in einer Übertragung von Kants Definition 

aus der transzendentalen Analytik als einheitsstiftendes Verfahren in der begrifflichen 

Bestimmung eines Mannigfaltigen fungieren.145 Daneben nimmt Natorp aber den bei 

Kant als ”Handlung” bezeichneten Charakter der Funktion auf und deutet ihn zu einem 

Verfahrens- oder Prozess-Begriff um. Hierin liegt die zentrale Bedeutung dieses 

Begriffs in Natorps Erkenntnislogik: der Begriff der Function soll das im engeren Sinne 

prozessuale Moment der Denkbestimmungen repräsentieren, das die Einheit des zu 

Bestimmenden in seinem Übergang zur Bestimmtheit garantiert. In diesem, durch 

Natorp geprägten Sinne hat sein Schüler Cassirer später den Begriff der Funktion 

verwendet.  

Natorp war sich über den fragmentarischen Charakters des in Quantität und 

Qualität Geleisteten im klaren. Die an diesen Aufsatz sich anschließende briefliche 

Diskussion mit Kurd Laßwitz verdeutlicht das gesamte Ausmaß des Projekts einer 

genetisch-deduktiven Logik des reinen Erkennens: es umfasst nicht nur die Logik der 

Funktionen als Basis einer Logik der Objektivation, vielmehr steht und fällt das gesamte 

Projekt der deduktiven Logik mit dem Begriff der Relation. Laßwitz hatte offenbar das 

Fehlen ”einer Ableitung der Relationskategorien” im Aufsatz von 1891 bemängelt.146 

                                                 
143  Die Problematik dieser Konzeption kann hier nicht ausgeführt, sondern allenfalls angedeutet 
werden; sie ließe sich kurz als Problematik des Anfangs charakterisieren. Wenn der Gegenstand erst im 
Prozess der Denkbestimmungen zu dem, was er sein soll, nämlich Gegenstand, wird, woran setzen dann 
die kategorialen Bestimmungsprozesse an – vor allem, wenn die Sinnlichkeit als Quelle der Erkenntnis 
ausgeschlossen sein soll? Natorp tritt zur Lösung dieser Aporie die Flucht nach vorne an und führt eine 
Heteronomie des Gegenstandsbegriffs – wenngleich er diese Bezeichnung vermeiden muss – ein: „Jedoch 
sind zwei Bedeutungen des Gegenstandes wohl zu unterscheiden”: zum einen der Gegenstand als „erst 
gesuchter”, der „der aufgegebene heissen” soll, das „zu Erkennende = X” oder das „relative Nichts”, ein 
Gegenstand, der „so gut wie nicht da” oder der „nicht absolut Nichts” ist, und was dergleichen 
unverständliche Formulierungen mehr sind (ebd.), zum anderen – in nicht minder unklaren 
Formulierungen – der „fertige [?], erkannte” Gegenstand, die „schon erreichte Bestimmung des 
Bestimmbaren [sic]”, das „Resultat X = A” (ebd.). Die gesamte Aporie erscheint als Resultat der 
dogmatischen, der reinen Marburger Lehre folgenden Elimination von Sinnlichkeit und Anschauung als 
Momente der Gegenstandskonstitution, die dem reinen Denken buchstäblich nichts, mit Natorp müßte 
man formulieren: „so gut wie nichts”, zu bestimmen oder zu erkennen gibt. Vgl. dazu die Ausführungen 
von Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 167-168. 
144  Ebd., S. 129-139. 
145  Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 93: „Alle Anschauungen, als sinnlich, beruhen auf 
Affektionen, die Begriffe also auf Funktionen. Ich verstehe aber unter Funktion die Einheit der Handlung, 

ie

mehr, auf das die 
ion

ntischen Begriffs. 
93, 

. 1

versch dene Vorstellungen unter einer gemeinschaftlichen zu ordnen [Hervorh. HKO].” Hierbei handelt 
es sich um ein geradezu klassisches Beispiel von Begriffs-Übertragung, denn mit dem Ausschluss der 
Sinnlichkeit aus dem Erkenntnisprozess gibt es bei Natorp kein Mannigfaltiges 
Funkt  einheitsstiftend sich beziehen könnte. Im neuen Kontext kommt es also zu einer 
Bedeutungsverschiebung des Ka
146  Vgl. Brief an Kurd Laßwitz v. 3. Juni 1891, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 188-1
hier: S 89. 

 135



 

Natorp entgegnet, mit ”einer Ableitung der Relationskategorien habe ich mich natürlich 

gemüht, u[nd] hätte gar zu gern das ganze Kategoriensystem auf einmal entwickelt”.147 

Im folgenden wird Natorp versuchen, sowohl zu einer Deduktion der 

Relationskategorien zu kommen als auch den Funktions- und Relationsbegriff in das 

Verfahren der Objektivierung zu integrieren. Entscheidende Impulse dazu bezieht er aus 

der Auseinandersetzung mit Laßwitz. Doch den Begriff der Relation als Basis einer am 

Bestand und Tun der Wissenschaften orientierten Erkenntnistheorie hatte zuvor ein 

anderer der Kant-Bewegung Verpflichteter gebracht– Friedrich Albert Lange.148 In 

einer Diskussion der sich an Fechners Auffassung anschließenden Frage, ob der Begriff 

der Kraft ”Grund der Bewegungen” sei, bemerkt Lange: ”Es giebt keinen ‚Grund’ der 

Bewegung ausser den Aequivalenten der lebendigen Kraft […] und diese Aequivalente 

bezeichnen eine blosse Relation der Erscheinungen.” Ausdruck der ”Gesammtheit der 

Relationen unter einer Gruppe von Erscheinungen” sei das Gesetz.149 Schreibe man 

”den abstracten Begriffen” der Kraft und der Bewegung ”ein unabhängiges Sein” zu, so 

substantialisiere man sie und das führe dazu, dass sie ”in der naturwissenschaftlichen 

Auffassung […] vollständig mit der ‚Materie’” zusammenfielen. Die Problematik von 

Kraft und Stoff in den Naturwissenschaften werde mithin am Ende ausschließlich zu 

einem ”Problem der Erkenntnisstheorie”, und für die Naturwissenschaften sei deshalb 

”ein sicherer Boden [als beispielsweise durch die Zuschreibung eines unabhängigen 

Seins] nur in den Relationen zu finden”.150 Es ist genau dieser Impuls, das Sein der 

Erscheinungen in Relationen aufzulösen, diese Relationen dann zur Grundlage des 

naturwissenschaftlichen Erkennens zu machen und als deren gesetzmäßige 

Zusammenhänge zu interpretieren, mit dem Natorps Projekt einer Erkenntnislogik in 

weiten Zügen konvergiert. Gleichviel, ob man Natorps Verständnis von Relation hier 

lediglich antizipiert sieht oder wie die vorliegende Arbeit annimmt, dass von dieser 

Stelle eine direkte Anregung für seine Logik der Relationen ausging – immerhin war 

Natorp auch Lange-Schüler und seine Lektüre der Geschichte des Materialismus darf 

als belegt gelten –, es entbehrt an dieser Stelle keineswegs der historischen Ironie, dass 

der von Cohen mit so scharfen Worten aus der aktuellen Debatte um die Gestalt der 

Erkenntnistheorie verabschiedete Lange Vordenker zumindest dieses grundlegenden 

                                                 
147  Ebd.; Natorp fährt fort: „dass ich mich auf die ‚mathematische’ Gruppe beschränkte, hatte keinen 

n G gt ist, 

n, vgl. 

ander rund als dass ich mir eben über die dynamische noch nicht genügen konnte”, womit bezeu
in wie hohem Maße das Projekt zu jener Zeit noch in seinen Anfängen steckte. 
148  Dass Natorp mit dem Werk Langes bestens vertraut war, darf neuerdings als belegt gelte
diese Arbeit, Kap. 1, Exkurs 1. 
149  Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 549 (2. Buch, 2. Abschn., Kap. 2). 
150  Ebd., S. 550. 

 136



 

Theoriemotivs einer Logik ursprünglichen Denkens war, die in innerschulischer 

Konkurrenz mit dem erkenntnislogischen Unternehmen des Gründungshauptes der 

Marburger stand. Die große Fülle an Restbeständen historischer und 

erkenntnistheoretischer Motive, die von Langes Werk nach der theoretischen 

Exkavation seiner Basis, der ”psychisch-physiologischen Organisation”, übriggeblieben 

war, diente Natorp offenbar als Steinbruch für die Ausgestaltung nicht nur seiner 

philosophiehistorischen Auffassungen. 

Der Begriff der Relation wird von Natorp im Laufe seines work-in-progress in 

einem dreifachen Sinne gebraucht, und alle drei Bedeutungen geben vor, aus Kants 

Kritik abgeleitet und deshalb im Kantischen Sinne zu sein – doch bei allen dreien 

handelt es sich, wie zu zeigen ist, um begriffliche Übertragungen oder 

dekontextuierende Uminterpretationen. Im Aufsatz Über objective und subjective 

Erkenntnis versucht Natorp, den Begriff logischer Relation zu bestimmen. Dieser 

Begriff entspricht dem oben erwähnten von Lange. Unter Berufung auf Kant stellt 

Natorp dort fest, ”die Dinge haben sich […] in blosse ‚Verhältnisse’ aufgelöst”.151 Die 

Relationen werden dadurch als Repräsentationen der Dinge konzipiert. Dabei allerdings 

erfährt der Kantische Begriff der Relation eine charakteristische Übertragung oder 

Dekontextuierung. Die plurale Form ”Verhältnisse”, gelegentlich auch ”Beziehungen”, 

gebraucht Kant im spezifischen Sinne der vielfältigen Beziehungen, in denen die 

”substantia phänomenon”, der Gegenstand der Anschauung oder der empirischen 

Erfahrung, steht, seien es Beziehungen zu anderen empirischen Gegenständen oder 

Ortsb

ihr verbundenen Reduktionismus. Die ”Verhältnisse” des Gegenstandes des Denkens 

n lden.154 

estimmungen.152 Unter vollständiger Abstraktion vom Gegenstand der 

Anschauung deutet Natorp diese kategorialen Verhältnisbestimmungen des empirischen 

Gegenstandes um in die logischen Beziehungen des gedachten Gegenstandes und seiner 

vielfältigen Denkbestimmungen. Lange hatte sich an dieser Stelle immerhin noch 

genötigt gesehen, ein zumindest hypothetisch angenommenes materielles Substrat 

zugrundezulegen.153 Natorp dagegen folgt konsequent der programmatischen Priorität 

objektiver Erkenntnisbegründung im reinen erkenntnislogischen Denken und dem mit 

solle eine ”grenzenlose Relativität” oder ”Unendlichkeit der Relationen” bi

                                                 
151  Natorp: Über objective und subjective Begründung, S. 276. Natorp gibt keinen Nachweis, 

t s fund eindeutig belegt, auf die Kritik der reinen Vernunft, B 340-341. 
nen Vernunft, B 321; vgl. auch ebd., B 66-67: „[…] dass alles, was in 

m rter in einer 

 2).  

bezieh ich aber, wie der Textbe
152  Kant: Kritik der rei
unsere  Erkenntnis zur Anschauung gehört […], nichts als bloße Verhältnisse enthalte, der Ö
Anschauung (Ausdehnung), Veränderung der Örter (Bewegung), und Gesetze, nach denen diese 
Veränderung bestimmt wird (bewegende Kräfte)” sowie ebd., B 333 u. 341. 
153  Vgl. Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 1882, S. 550 (2. Buch, 2. Abschn., Kap.
154  Vgl. Natorp: Quantität und Qualität, S. 156. 

 137



 

Die plurale Rede von ”Verhältnissen” oder ”Relationen” läßt sich verstehen als 

gegenstandsbezogene Repräsentation der prinzipiellen logischen Relationalität, durch 

die in Natorps Auffassung das Denken geprägt ist. Neben diesem Begriff von Relation 

deute

oriale und die eines Grundverfahrens des Denkens – ist für Natorps 

Erken

t sich aber bereits in Über objective und subjective Begründung ein zweiter an, der 

Begriff von Relation als eines Denkverfahrens. Zwar betont der Aufsatz von 1887, dass 

es das ”Allgemeine der Relation (welches den Begriff des Gesetzes gibt)” sei, ”worum 

es sich primär und wesentlich handelt”, und mit diesem gesetzgebenden ”Allgemeinen” 

kann nur das auf die Relationen gerichtete Denkverfahren gemeint sein – auch diese 

Überlegung ist durch Lange vorgeprägt.155 Doch gilt Natorps Erkenntnisinteresse hier 

noch ganz vorwiegend dem Prozess der ”Objectivierung”.156 Er versucht sodann im 

Brief an Laßwitz, die drei Relationskategorien aus der Kritik der reinen Vernunft in 

analoger Weise zu seiner Ableitung der Kategorien der Quantität und der Qualität – und 

damit im Unterschied zum Vorgehen Kants – auseinander abzuleiten.157 Dann aber, im 

Anschluss an diese Explikation der kategorialen Bedeutung der Relation, erhält deren 

Begriff einen vom kategorialen abweichenden fundamentalen Sinn. Die Kategorien der 

Relation werden nun als ein Verfahren eingeführt, das sich auf die ”bereits vollzogenen 

Synthesen” im Durchlaufen der Quantitäts- und Qualitäts-Kategorien bezieht und damit 

eine ”Synthese von Synthesen” herstellt.158 Die dreifache Bedeutung von Relation – die 

logische, die kateg

ntnislogik über Nombre, temps et espace hinaus bis zu seinen späten Arbeiten 

grundlegend geblieben.159  

Laßwitz hat in Natorps Ausführungen die grundlegende Bedeutung der so 

interpretierten Relation für die Konstitution des Erkenntnisgegenstandes wie für das 

Verhältnis zwischen dem Begriff der Relation und dem der Funktion gesehen: ”Relation 

ist also das in der Synthesis, wodurch dieselbe die Gegenständlichkeit bedingt, d.h. sie 

ist Bedingtheit, und diese ist immer „Functionalzusammenhang oder schlechtweg 

Function.”160 Der Functionalzusammenhang” ist in der Wechselseitigkeit seiner 

Beziehungen jedoch nur als System möglich, und damit wächst dem Begriff des 

                                                 
155  Diese Annahme legt jedenfalls Langes oben erwähnte Feststellung nahe, Ausdruck der 
„Gesammtheit der Relationen unter einer Gruppe von Erscheinungen” sei das Gesetz, vgl. ders.: 

ic . Aufl., 1882, S. 449 (2. Buch, 2. Abschn., Kap. 2). 

, 1984, für das Spätwerk zutreffend 
sge ter des 

Gesch hte des Materialismus, 4
156  Natorp: Über objective und subjective Begründung, S. 276. 
157  Vgl. ebd., S. 190-192. 
158  Ebd., S. 189-190. 
159  Das hat von Wolzogen: Die autonome Relation
herau arbeitet. In dieser Betrachtung ist naturgemäß Cohens Logik der reinen Erkenntnis Parame
Vergleichs, wogegen die Untersuchung der Formation des dreifachen Begriffs von Relation bis 1900 
zeigt, dass dessen Herausbildung gerade keinen Rekurs auf Cohens theoretisches Hauptwerk nimmt. 
160  Ebd., S. 196, ähnlich S. 195: „Relation ist Functionalbeziehung überhaupt.” 

 138



 

Systems auf dem Boden dieser dynamischen Konzeption eine neue Funktion zu.161 

Auch diese Neubestimmung des Systembegriffs hat Laßwitz aus Natorps brieflichen 

Überlegungen aufgenommen.162 

Natorps Abhandlung von 1900 ist eine späte Antwort auf das von Laßwitz 

bemängelte Fehlen ”einer Ableitung der Relationskategorien” und der Versuch der 

systematischen Ausgestaltung seiner vorläufigen brieflichen Entgegnung. Laßwitz 

brachte die Tendenzen der frühen Konzeption Natorps – die Relation als Denkverfahren 

und dessen Interpretation als einer Funktion – so genau auf den Punkt, dass dieser daran 

anschließen konnte. Die Implikationen und Konsequenzen seines Projektes, 

insbesondere die Problematik des Anfangs der Bestimmung und des aporetischen 

Gegenstandsbegriffs hatte Natorp auf dem Stand von 1891 noch nicht vollständig 

reflektiert. Die briefliche Auseinandersetzung zwischen Natorp und Laßwitz 

verdeutlicht die Innenseite von Theoriebildung, die Spannung zwischen Publiziertem 

und brieflich Extemporiertem. Die weitere Ausgestaltung dieses Ansatzes verdeutlicht 

die Dynamik des philosophischen Dialogs. Die Entwicklung des ”ganze[n] 

Kategoriensystem[s]” sollte indessen auch in Nombre, temps et espace nicht gelingen, 

und so blieb Natorps work in progress bis zum Erscheinen von Leibniz‘ System, ja im 

Grunde bis zur Publikation der ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems, 

unabgeschlossen.  

Der Aufsatz von 1900 nimmt seinen Ausgangspunkt beim Denken als der 

Beziehung von Mannigfaltigem auf Einheit: ”Denken heißt, das Mannigfaltige in der 

Einheit zu erfassen.”163 Diese als rein logisch verstandene Beziehung soll die 

Grundgestalt des Erkennens sein, beruht letztere doch Natorp zufolge auf ”einer 

bestimmten Anzahl fundamentaler Prozesse”, die sie ermöglichen und sichern.164 

Solche der Erkenntnis zugrundeliegenden Denkprozesse sind der „Prozess der 

Quantität” („procédé fondamental de la quantification” oder ”procédé quantitatif”), der 

aus dem Begriff des Mannigfaltigen abgeleitet wird, und der der „Qualität” („procédé 

sse 

de la qualification” oder ”procédé qualitatif”), der seinerseits aus dem Begriff ”der 

Einheit dieser Mannigfaltigkeit als solcher” folgen soll.165 Diese beiden Grundproze

                                                 
161  Vgl. ebd., S. 196-199. 
162  Vgl. Brief an Kurd Laßwitz v. 3. Juni 1891, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 192: „D
Ausdruck ‚System’ ist kaum zu umgehen. […] Der Begriff des ‚Ganzen’ […] ist der entscheidende […
163  Natorp: Nombre, temps et espace, S. 344, im Original: „Penser, c’est saisir le multipl

er 
].” 

e dans 
er Zitate im folgenden vom Vf. 

rès.” 

nité de ce multiple, comme telle, donne le procédé de la qualification.” 

l’unité.” Übersetzung d
164  Ebd., S. 344: „Si la connaissance consiste en un progrès méthodique de la pensée, on doit 
pouvoir trouver un nombre limité de procédés fondamentaux qui rendent possible et assurent ce prog
165  Ebd.: „La pensée du multiple, comme tel, donne le procédé fondamental de quantification; la 
pensée de l’u

 139



 

des Denkens resultieren aus genetisch-prozessualen Umdeutungen, die Natorp an den 

entsprechenden Kategorien der Kantischen Kategorientafel vornimmt: sie interpretieren 

zum 

i

einen die einzelnen Kategorien und die Stammbegriffe, unter denen diese 

versammelt werden, als logisch notwendige und hinreichende Prozesse, die der Begriff 

des Gegenstandes voraussetzt.166 Zum anderen bringen sie die einzelnen Kategorien in 

eine notwendige genetische Abfolge; sie sind ihrerseits konzipiert als jeweils dreistufige 

Bestimmungsreihen, die in dauernder Korrespondenz und Interdependenz zueinander 

stehen.167 Natorp versteht die Reihen auch als ”einfache Synthesen”; sie sollen die 

Begriffe der Zahl, der Größe, der Identität, der Gleichförmigkeit und der Kontinuität 

generieren und werden im Prozess der Bestimmung unaufhörlich durchlaufen.168 

Entsprechend ihrer Korrespondenz und Interdependenz bezeichnen die Stufen innerhalb 

dieser ”Synthesen” oder ”Prozesse” ”Positionen” und sind als relationale Gebilde 

gedacht. Natorps Gedanke der Unendlichkeit der Relationen oder ”Verhältnisse” der 

Positionen basiert auf dem schon in Über objective und subjective Erkenntnis 

beschriebenen Begriff von Relation, der Relation im Plural. Auf die Omnipräsenz von 

Relationen bezieht sich die Relation als Denkverfahren. Natorp versteht letzteres hier im 

Sinne der bereits im Brief an Laßwitz geprägten Form der ”Synthese von Synthesen” 

und meint damit die weitere prozessuale Kategorisierung und Bestimmung des 

einzelnen Gegenstandes – der zuvor in den unendlichen Reihen der Quantität und der 

Qualität, Natorp nennt das in signifikanter Wortwahl: ”für sich” bestimmt wurde – in 

seinem Verhältnis zu anderen Gegenständen.169 Im sachlichen Anschluss an die 

Überlegungen Laßwitz’ löst Natorp also den kategorialen Begriff von Relation in das 

Denkverfahren der Relation auf. Sie soll die logisch-gesetzmäß ge Ordnung der 

einzelnen Positionen zu einer einheitlichen „Gesamtordnung” („un ordre total”) 

                                                 
166  Ebd.: „Ce sont les hypothèses méthodiques nécessaires et suffisantes à la pensée de l’objet qu’on 
recherche sous le nom de catégories.” 
167  Vgl. ebd., S. 344-348 sowie Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 106. Dabei ist zu bemerken, 

ie fen des „Prozesses der Quantität” – numerische Einheit („unité numérique”), 

el  
 Gleichförmigkeit („uniformité”) als qualitative 

it (  als 

n Kategorien – Realität, Negation, Limitation – darstellen. 

heit, 

. 

dass d  jeweiligen Stu
unbestimmte Vielheit („multitude indéterminée”) und bestimmte Vielheit („multiplicité déterminée”) – 
nomin l und konzeptuell weitgehend den entsprechenden Kategorien Kants – Einheit, Vielheit, Allheit –
folgen, wogegen die Stufen des „Prozesses der Qualität” –
Einhe „unité qualitative”), Mannigfaltigkeit („diversité”) oder Vielgestaltigkeit („multiformité”)
qualitative Vielheit („pluralité qualitative”) und Einheit der Gattung („l’unitè du genre”) – recht freie 
Interpretationen der entsprechende
168  Ebd., S. 350. 
169  Die entsprechenden Ausführungen im erwähnten Brief an Laßwitz sind von seltener Klar
wenngleich hier noch „unmittelbar auf Data der Anschauung” Bezug genommen wird, was Natorp 
ansonsten zu vermeiden sucht, vgl. Brief an Laßwitz v. 3. Juni 1891, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd
2, S. 189. 

 140



 

herstellen und gewährleisten.170 Damit ist das „System der ursprünglichen 

Denkfunktionen” aufgestellt.171 

Natorp entwirft in Nombre, temps et espace zum ersten Mal eine Erkenntnislogik, 

die zeigen möchte, ”wie der Erkenntnisgegenstand im Denken und nach den Gesetzen 

des Denken konstruiert wird.”172 Als Folge des Ansatzes bei der rein logisch 

versta

Gegebenen. Natorp selbst jedenfalls sucht diese Inkonsequenz zu beseitigen, indem er 

 

urch 

durch 

ich 

 

ndenen Grundrelation des Mannigfaltigen und Einen als Grundgestalt der 

Erkenntnis verschiebt sich die Gegebenheitsproblematik. Auch wenn Natorps 

logizistisch-prozessualer Begriff von Erkenntnis deren subjektiv-psychologische 

Deutung nun endgültig verabschiedet und sie als logisch-methodische ”Entwicklung des 

Erkenntnisinhalts im Ausgang von ersten Gegebenheiten [Hervorh. HKO]” versteht, so 

scheint doch wieder ein dem Denken vorausliegendes Mannigfaltiges, etwa im Sinne 

einer ”Materie” der Erkenntnis oder gar einer subjektiven ”Empfindung” gedacht zu 

sein.173 Man muss Natorps Rede von einem ”Gegebenen” als Inkonsequenz oder auch 

als anachronistischen Restbestand betrachten, entscheidend für seinen Ansatz bei einem 

”System der ursprünglichen Denkfunktionen” und wegweisend für seine Entwicklung 

bis zu den Logischen Grundlagen der exakten Wissenschaften von 1910 ist jedoch, dass 

in Nombre, temps et espace die logische Deduktion des Mannigfaltigen ausschließlich 

im Denkverfahren der Quantität erfolgt und in dem der Qualität ausdifferenziert wird. 

Das Mannigfaltige erhält so den Charakter eines Denkmomentes, eines dem Prozess der 

begrifflichen Bestimmung Immanenten und gerade nicht durch die Sinnlichkeit 

wiederholte Male darauf insistiert, dass es sich bei dem ”Gegebenen” nicht um ein dem

Denken vorausliegendes, sondern umgekehrt ausschließlich um ein d

”vorausliegende Denkfunktionen Gegebenes”, ein ”gedachtes und ursprünglich 

das Denken bearbeitetes” handelt: ”Das Gegebene muss gedacht und sogar ursprüngl

durch das Denken bearbeitet [élaboré] werden; es darf nicht nur eine eine spätere
174Denkfunktion sein, die es gibt.”  Entscheidend ist, dass Natorp damit die 

                                                 
170  Ebd., S. 350. 
171  So die Überschrift des § 1, ebd., S. 343: „Le système des fonctions primitives de la pensée.” 
172  Vgl. ebd., S. 343: „L’étude de la logique est de montrer comment l’objet de la connaissance 
construit dans la pensée et d’après les lois de la pensée.” 
173  Ebd., S. 343: „Ces lois [de la pensée] ne déterminent pas [...] la connaissance comm
événement en rapport avec une vie psychique, mais le développement du contenu de la connaissance à 
partir de données premières [...].” 
174  Ebd., S. 348-349: „Il faut bien que le donné soit pe

se 

e un 

nsé, et même primitivement élaboré par la 
e; 

om 

né 

pensé ce ne peut être qu’une fonction de pensée antérieure qui le donne.”; vgl. auch S. 354 und 
insbesondere S. 370, wo als „Gipfel der kritischen Methode” angegeben wird, dass „nichts getrennt v
Denken gegeben wird” und dass „es nur eine ursprüngliche Funktion des Denkens” sein könne, „durch 
die der Gegenstand zuerst gegeben wird.” („[...] au sommet de la méthode critique, rien n’est don

 141



 

Gegebenheitsproblematik in eine Konzeption reinen und ursprünglichen Denkens 

überführt hat, die das Cohensche Diktum, das ”Gegebene” sei einzig als Gedachtes 

realisierbar, in einen eigenständigen prozessual-genetischen Systemansatz übersetzt und 

dabei das Erkenntnisinteresse weg vom Gedachten, hin zu den diesem 

zugrundeliegenden Denkprozessen verschiebt. 

nderen Relationsbestimmungen [...].”177 Die Denk- oder 

Ordnu

Auf dem Boden seines logischen ”Systems der ursprünglichen Denkfunktionen” 

sucht Natorp im folgenden das für die Gegebenheitsproblematik ausgeschlossene 

Problem der Anschauung wieder zu integrieren. In einer den Text der Kantischen Kritik 

weit hinter sich lassenden, abstrahierenden Lektüre ”nähert” Natorp zunächst ”die 

Anschauung sehr dem Denken an, insbesondere dem Denken der Relation.” Beide seien 

Ordnungsfunktionen, die die ”Vielfalt der Phänomene in eine Einheit nach bestimmten 

Verhältnissen bringen, den Verhältnissen von Sukzession und Gleichzeitigkeit.”175 Im 

weiteren verschärft Natorp seine entstellende Kant-Deutung, indem er unter Berufung 

auf ein vorgebliches Kant-Zitat – ”l’entendement détermine la sensibilité”176 – meint, 

die Konsequenz ziehen zu müssen, dass ”die Bestimmungen des Raumes und der Zeit 

ohne jegliche Ausnahme Bestimmungen des Denkens sind, zum einen Bestimmungen 

der Größe, die sich aus den Gesetzen der quantitativ-qualitativen Synthese ableiten 

lassen, zum a

ngsfunktion der Zeit besteht in der Zuweisung einer eindeutigen Zeitstelle im 

Prozess der Bestimmung, und der Raum, abgeleitet aus den Zahlgesetzen, bestimmt die 

                                                                                                                                               
séparément de la pensée, ce ne peut être qu’une fonction primitive de pensée par qui l’objet peut d’abord 
être donné.”) 
175  Ebd., S. 369: „ce sont [gemeint: le temps et l’espace] des manières dont le multiple des 
phénomènes s’unit suivant certains rapports, les rapports de succession et de simultanéité. Donc la 
fonction de l’intuition consiste à ordonner suivant certains rapports. Par là l’intuition se rapproche 
beaucoup de la pensée, particulièrement de la pensée de la relation, qui est aussi une fonction d’ordre et 
poursuit aussi un ordre unique.” Ich übersetze hier, dem Natorpschen Sprachgebrauch und Gedanken 
folgend, „phénomènes” mit „Phänomenen” als durch die Wissenschaft gegebenen, methodisch 
gesicherten Elementen des Erkennens, nicht mit „Erscheinung”, die durch die Sinnlichkeit gegeben wird; 
vgl. Natorp: Ueber objective und subjective Begründung, S. 284. 
176  „Der Verstand bestimmt die Sinnlichkeit” – das bereits in der französischen Übersetzung 
korrupte, aber wohl nicht alleine durch die Übersetzung, sondern den Versuch der Herstellung eines 
neuen, eindeutigen Sachzusammenhangs im Sinne der lo kzentrierten Deduktion von Nombre, temps et gi
espace korrupte Zitat wird hier deshalb ausnahmsweise im Original wiedergegeben, weil es in der 
Kantischen Kritik nicht eindeutig identifizierbar ist. Natorp selbst verweist auf S. 370 von Nombre, temps 

g unklar. Gemeint könnte in verdichtender 
ut
r u

uglichkeit 

en.” 
On ne fait donc que tirer la pleine conséquence des 

s 
ire 

et espace auf § 26 der zweiten Auflage, doch bleibt der Bezu
Umde ung B 159-160 sein: „Jetzt soll die Möglichkeit, durch Kategorien die Gegenstände, die nur 
imme nseren Sinnen vorkommen mögen, und zwar nicht der Form ihrer Anschauung, sondern den 
Gesetzen ihrer Verbindung nach a priori zu erkennen, also der Natur gleichsam das Gesetz 
vorzuschreiben und sie so gar möglich zu machen, erklärt zu werden. Denn ohne diese ihre Ta
würde nicht erhellen, wie alles, was unseren Sinnen nur vorkommen mag, unter den Gesetzen stehen 
müsse, die a priori aus dem Verstande allein entspring
177  Natorp: Nombre, temps et espace, S. 370: „
propre prémisses de Kant, quand on dit que le déterminations d’espace et de temps sont toutes sans 
exception des déterminations de la pensée, d’une part des déterminations de grandeur, pouvant se dédu
des lois de la synthèse quantitative-qualitative, d’autre part des déterminations de relation [...].” 

 142



 

Lage oder Lageverhältnisse.178 Sogar den Begriff der Existenz interpretiert Natorp als 

einen bloß abgeleiteten, denn ”Existenz” soll nun nichts anderes mehr bedeuten als ”die 

vollständige Bestimmung des gedachten Gegenstandes” – dass die solcherart logifizierte 

”Existenz” freilich nur gleichbedeutend ist mit Bestimmbarkeit, nicht mit Bestimmtheit, 

das bleibt unbemerkt.179 

Im Unterschied zu seinen frühen Aufsätzen, in denen Natorp der Sinnlichkeit 

zwar ihr Recht zukommen lassen wollte, sie in sein Konzept aber nicht wirklich 

integrieren konnte und zu unbestimmter Ambivalenz marginalisierte,180 gelingt ihre 

Integration in seinem neuen erkenntnislogischen Ansatz durch vollständige 

Identifikation mit dem Denken und der Transformation der Formen der Anschauung zu 

Denkfunktionen. Die Folgen dieser logikzentrierten Umdeutung der Sinnlichkeit und 

ihrer Formen sind die konsequente Elimination der spezifischen Leistungen der 

Anschauung und die endgültige und vollständige Verabschiedung der Kantischen Lehre 

von den zwei Quellen der Erkenntnis. Auch der Sinneseindruck oder, kantisch 

gesprochen, die Empfindung („sensation”) wird so, unter der ausschließlichen 

Herrschaft der Priorität ursprünglichen Denkens, zu einem bloßen ”letzten Zeugnis der 

Existenz” depotenziert, zum Ausdruck einer vom Denken geforderten ”letzten 

Bestimmung”.181 

Der Prozess der Objektivation, das Funktionsdenken, die Systematik der Relation 

in ihrer dreifachen Bedeutung, die Elimination der sinnlichen Anschauung durch ihre 

Transformation zu einer Denkfunktion, in entschärfter Form auch die genetisch-

kategoriale Deduktion – alle diese systematischen Motive einer Erkenntnislogik 

ursprünglichen Denkens, die im Ausgang von dem frühen Aufsatz Ueber objective und 

subjective Begründung herausgearbeitet werden konnten, sollten in der Ausgestaltung 

von Natorps Erkenntnislogik während der folgenden Jahre Bestand haben und zu 

menten seines erkenntnistheoretischen Projektes werden. Das zeigt sich 

g 

 

Grundele

unmissverständlich, wenn man auf spätere Arbeiten, wie beispielsweise den Vortra

über Kant und die Marburger Schule, blickt.182 Das gilt auch für die Grundintention

                                                 
178  Zur Zeit vgl. ebd., S. 376, zum Raum ebd., S. 377. 
179  Ebd., S. 370: „[...] existence signifie justement la complète détermination de l’objet pensé [...].” 
180  So z.B. in Natorp: Ueber objective und subjective Begründung, S. 273, wo die F
Sinnlichkeit nicht eigens thematisiert, sondern unter der Rubrik der „Erscheinung” mitgemeint werden
‚Ambivalent’ wird die Sinnlichkeit hier deshalb genannt, weil sie einerseits qua Subjektivität 
unverzichtbar ist, den Gegenstand als materiellen primär zugänglich zu machen, im w
dem Erkenntnisprozess ausgeschlossen werden soll. 
181  

ormen der 
. 

eiteren aber aus 

Natorp: Nombre, temps et espace, S. 371. 
aft zu 

nde all dessen gelten, was Cassirer zur Zeit der ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems und 

182  Natorp: Kant und die Marburger Schule. Vortrag gehalten in der Sitzung der Kantgesellsch
Halle a.S. am 27. April 1912, 1912, passim, bes. S. 8, 11-12, 16, 18. Der Vortrag darf gleichsam als 
Urku

 143



 

seiner Version eines philosophischen Szientismus, den Erweis, dass dem ”Factum der 

Wissenschaft” eine Vielzahl von Denkprozessen zugrundeliege, auf die sich das 

Erkenntnisinteresse zu richten habe, und das ”Factum” in seiner Statik demgegenüber 

ein Sekundäres sei – Natorp vollzieht dessen radikale Dynamisierung. Entsprechend 

stehen Prozessbegriffe im Zentrum seiner Systematik und ist deren Leitmotiv die 

Prozessualität des Denkens; zu ihnen gehören neben den erwähnten Begriffen der 

Funktion und Relation und deren begrifflichem Feld auch Begriffe wie der der 

Wechselwirkung, der Wiederholung, der Iteration, der synthetischen Einheit und 

dergleichen mehr. Man könnte, im Hinblick auf die Nähe zu Husserls 

phänomenologischem Unternehmen und in Anlehnung an eine Formel Nicolai 

Hartmanns, von ”Bewusstseinsprozessen ohne Bewusstsein” sprechen.183 All das 

scheint seinem eigenständigen theoretischen Ansatz nach in der Forschung noch 

weitgehend unbearbeitet, und der Grund dafür ist wohl einmal mehr im langen Schatten 

Cohens zu erblicken. Wollte man Natorp philosophiehistorisch einordnen, so hätte er 

seinen Ort in der Reihe von Vertretern der Prozessphilosophie des 20. Jahrhunderts, 

deren prominenteste Edmund Husserl und Alfred North Whitehead sind.184 In den Blick 

geraten alle diese erkenntnislogischen Versatzstücke hier freilich alleine deshalb, weil 

sie es waren, die für die philosophische Arbeit des frühen Cassirer maßstäbliche und 

orientierende Bedeutung hatten, eine Bedeutung, die weit über die des gleichsam auf die 

Schulflagge geschriebenen ”Factum” Cohens hinausging. Hier lag die tatsächlich zu 

leistende philosophische Arbeit, und dass Cassirer wie Natorp sich hierüber in den 

Jahren der Arbeit an Leibniz’ System erst allmählich klar werden mussten, das zeigt sich 

schon daran, wie sich beiden nach und nach der Übergang vom ”Factum” zum ”fiens” 

und schließlich zum ”fieri”, zu einem Begriff und einer Formel, kristallisierte. Deshalb 

                                                                                                                                               
von Substanzbegriff und Funktionsbegriff in theoretischer Hinsicht innerschulisch für verbindlich 
erachtete. 
183  Hartmann: Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis, 1921, S. 123; in einer Explikation des 

g S. 380. Die Theoriebeziehung zwischen Husserl 
at erke 

taltung 

n, dass Natorp, im Unterschied zu jenem, bei einem sehr reduzierten Begriff von 
 D ner diesem zugrundeliegenden Grundgestalt ausgeht. Zu Natorps 

na ng auf 

 S. 420-426 [= H.16, 15. Jan. 1914] u. 448-451 [= H.17, 22. Jan. 
914]. 

n 

Natorpschen „fieri” der Sache nach zuerst bei Marck: Die Lehre vom erkennenden Subjekt in der 
Marbur er Schule, in: Logos 4 (1913), S. 364-386, hier: 
und N orp scheint recht eng gewesen zu sein, zumindest was die Wahrnehmung Husserlscher W
durch Natorp angeht. Das merkwürdige Faktum, dass die Deskription der entsprechenden Denkprozesse 
bei Natorp mit sehr wenigen Differenzierungen auskommt und gegenüber der reichhaltigen Ausges
der entsprechenden Leistungen des Bewusstseins bei Husserl geradezu arm wirkt, dürfte eben dem 
Umstand geschuldet sei
reinem enken und ei
Ausei ndersetzung mit Husserl vgl. u.a. ders.: Zur Frage der logischen Methode. Mit Beziehu
Edm. Husserls „Prolegomena zur reinen Logik”, in: Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift 6 (1901), S. 
270-283, u. ders.: [Rez.] Husserls Ideen zu einer reinen Phänomenologie, in: in: Die 
Geisteswissenschaften 1 (1913/14),
1
184  Hier wäre der Ort der im Rahmen der vorliegenden Arbeit nicht zu leistende Aufgabe, die 
theoretische Beziehung zum Werk Whiteheads herauszuarbeiten, dessen Werk Natorp wahrgenomme
hat. 

 144



 

ist in Leibniz’ System eben noch nicht die Rede davon, Wissenschaft sei ein ”fiens” oder 

”fieri”, sondern erst im Erkenntnisproblem, und deshalb auch spricht Natorp diesen 

Gedanken erstmals im erwähnten Brief an Görland aus dem Jahre 1902 aus.185  

Wie weit indessen die in Natorps begrifflicher Arbeit vollzogenen 

Transformationen Kantischer Begriffe sich von deren tatsächlichem Gebrauch in der 

Kantischen Kritik entfernt haben, zeigte sich anhand der Begriffe der Relation und 

”Function” sowie der Formen der sinnlichen Anschauung. Natorp hat dieses Verfahren, 

”die notwendigen Korrekturen an der Lehre Kants” anzubringen, später als Erfordernis 

und, deshalb frei von Selbstkritik, als Eigentümlichkeit des Umgangs der Marburger 

Schule mit historischen Texten bezeichnet.186 Davon hat er im übrigen auch die 

Arbeiten Cohens nicht ausgenommen und damit beider erkennetnistheoretische 

Divergenzen beiläufig zwar, aber doch als geradezu schulbildendes Ereignis zu 

legitimieren gesucht.187 Diese Umdeutungen und Fortbildungen der Kantischen 

Auffassung wollte Natorp – unter Hinweis vor allem auf die genetische Ableitung der 

Kategorien innerhalb des philosophischen Systems – gar als Annäherungen an Hegel 

ausweisen: ”Kein Zweifel, dass wir mit diesem allen uns den grossen Idealisten, 

vorzüglich Hegel, gewissermassen genähert haben. Aber doch ist nicht mehr Hegelsches 

darin, als bei Hegel selbst klare Entwicklung aus den Keimen war, die bei Kant [...] 

vorlagen.”188 Die Zeitgenossen haben diese Selbstbeschreibung geteilt, wie Nicolai 

Hartmann, oder sind später ihr zu Recht gefolgt, wie von Aster.189 Doch über die bloß 

historische Frage hinaus, wieviel Hegel in Natorps Erkenntnislogik enthalten und ob der 

Begriff eines ”Hegelianismus” angebracht sei oder nicht, muss die zentrale Frage im 

Zusammenhang der Natorpschen Systematik lauten, welche innersystematische 

Funktion den an Hegel gemahnenden Theoriemotiven zukomme. Die Frage ist 

gleichbedeutend mit der nach dem systematischen Motiv, das Natorps Modell einer 

                                                 
185  Vgl. Brief an Görland v. 24. Aug. 1902, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 295. 
186  Natorp: Kant und die Marburger Schule, S. 4.  
187  Ebd., S. 3: „Ohne diese sachlich vollkommen freie tellung gegen den Buchstaben der 
Kantischen Lehre und auch gegen die Cohensche Lesung dieses Buchstabens wäre es weder mir, noch der 
ganzen Schar der jüngeren Forscher, die sich unserer Schule beirechnen, möglich gewesen in jene 
Arbeitsgemeinschaft mit unserem verehrten Führer einzutreten, die es überhaupt nur rechtfertigt von einer 
Schule zu reden.” 
188  Ebd., S. 19. 
189  Vgl. von Aster: Neukantianismus und Hegelianismus, in: Münchener philosophische 
Abhandlungen. Theodor Lipps zu seinem sechzigsten Geburtstag gewidmet von früheren Schülern, 1911, 

 S

passim; zeitgleich mit Natorps Selbstbeschreibung Hartmann: Systematische Methode, in: Logos 3 
), S

uch Marck: Die Lehre vom erkennenden Subjekt, S. 378, der die Marburger Schule durch 
ige  

(1912 . 121-163, hier 140-163.  
 Vgl. a
die „e ntümliche Zwischenstellung zwischen Kant und Hegel charakterisiert” sieht, dabei wohl aber
nicht so sehr die Schule, sondern eher Natorps Erkenntnislogik meint, wie ebd., S. 382-383, deutlich 
macht. 

 145



 

genetischen Ableitung der Grundbegriffe zugrundeliegt, und nach dessen Bedeutung. In 

diesem Motiv ist die Basis des gesamten prozessphilosophischen Projekts Natorps 

verborgen. Erst im Kontext dieser Fragestellung kann die vieldiskutierte und müßige 

Frage nach dem Hegelianismus verlassen und einer fruchtbareren Perspektive zugeführt 

werden, denn erst so wird es möglich, die theoretische Motivik in ihrer Rezeption, 

beispielsweise bei Cassirer, wahrzunehmen.  

Die Bedeutung des deduktiven Entwicklungszusammenhanges der Grundbegriffe 

hat Natorp freilich kaum ausgeführt, sondern negativ angedeutet: ”Es bleibt zuletzt 

unverstandene Phrase, dass das Sein im Denken zu begründen sei, wenn nicht dieses 

Denken, das nur als Methode, als Einheitsmethode verstanden werden kann, seine 

strenge innere Einheit auch zu erweisen imstande ist [...]”.190 Die Rede von der 

”strenge[n] innere[n] Einheit” verweist auf beides, auf die logische Genese der 

Grundbegriffe und deren Dynamik im System, wie der Fortgang der Passage belegt: 

”Einheit nicht im Sinne der starren Einzahl des Prinzips, oder eines zwar gegliederten, 

aber in dieser Gliederung doch wieder starren Systems, wie es eben bei Kant erscheint, 

sondern Einheit durch Korrelation, die eine Entwicklung, und zwar ins Unendliche, 

nicht ausschließt.”191 Es ist in Natorps Konzeption einzig und alleine das 

kontinuierliche, das heißt lückenlose und stetige Hervorgehen der Grundbegriffe 

auseinander, das die Kontinuität des Bewusstseins, und damit zugleich dessen Einheit, 

zu gewährleisten vermag. Das Motiv der Kontinuität und Stetigkeit des Denkens ist das 

Basistheorem der Natorpschen Erkenntnislogik, und nicht alleine der Erkenntislogik, 

wie sich später zeigen wird, sondern auch seiner Philosophiehistorik. Auf ihm basieren 

sämtliche Überlegungen zur Ableitung der Kategorien auch in den frühen 

Abhandlungen zur Logik ursprünglichen reinen Denkens. Das wurde mit der 

Verzögerung einiger Jahre wahrgenommen; bezeichnenderweise stammt eine treffende 

Skizze zur Kontinuitätsproblematik von Nicolai Hartmann, der darauf hingewiesen hat, 

dass die transzendentale Methode ”für sich genommen, überhaupt noch kein System, 

sondern nur das Problem eines Systems” bildet.192 In der transzendentalen Methode ist 

zwar eine ”Tendenz zur Kontinuität der Prinzipien” vorhanden, und durch die von ihr 

vollzogene regressive Analyse, die immer von einem bestimmten Problem oder 

Problemkomplex ausgeht und Grundbegriffe erschließt, entsteht ”notwendig eine Reihe 

von Prinzipien, die offenbar Zusammenhang miteinander haben müssen”. Doch hängt 
                                                 

p: Kant und die Marburger Schule, S. 17. 

mann hat die Entwicklungen der Marburger 
e w m ein anderer kommentiert, mit der Innensicht des Schülers und zugleich mit einer inneren 
z, rnehmung aus der Außenperspektive nahekommt. 

190  Nator
191  Ebd. 
192  Hartmann: Systematische Methode, S. 156. Hart
Schul ie kau
Distan  die einer Wah

 146



 

die  Zusammenhang allzu offensichtlich vom jeweiligen Ausgangsprobleser m ab, die 

”so entstandene Reihe der Kategorien bildet” deshalb ”noch kein einheitliches 

System.”193 Es sind eben keine inneren Relationen der Grundbegriffe, die diese 

probleminduzierten Reihen organisieren. Hartmanns Schluss aus dieser Problemskizze 

erscheint als zutreffend: ”Die transzendentale Kontinuität der Prinzipien ist nur eine 

zufällige, und eben deswegen nur teilweise Kontinuität”, sie ist, richtig verstanden, 

Diskontinuität.194 Die Konsequenz dieser Überlegungen führt Hartmann zu der Lösung, 

die Natorp von 1887 an so konsequent ausgearbeitet und der er erst in dem Jahr, in dem 

der Aufsatz über Systematische Methode entstand, im ostentativen Hinweis auf Hegel 

gleichsam einen Namen gegeben hat,195 zur Lösung, die transzendentale Methode durch 

genetische Ableitung der Kategorien – in Hartmanns Worten: durch ”Dialektik als 

Methode philosophischer Forschung” – zu ergänzen und damit unwiderruflich zu 

transformieren.196 Beide – ”dialektische” und transzendentale Methode – bedingen sich 

unter dem Paradigma des Systems und der Kontinuität des Denkens geradezu 

wechselseitig, denn ein haltbarer Begriff von ”dialektischer Methode”, der sich nicht 

zum Hegelschen Absolutismus versteigt, ist nach Hartmann nur zu etablieren, wenn 

diese gestützt wird auf ”eine andere Methodenbasis”, nämlich die der transzendentalen 

Methode.197 Umgekehrt soll die dialektische Methode ”geradezu notwendig” sein, will 

man auf dem Boden der transzendentalen Methode zu einem System gelangen.198  

                                                 
193  Ebd., S. 154. 
194  Ebd. 
195  Vgl. Natorp: Kant und die Marburger Schule, S. 18-21. 
196  Hartmann: Systematische Methode, S. 163. 
197  Ebd. 
198  Ebd., S. 156. 

 147



 

5.  Rekonstruktion des systematischen Zentrums von Leibniz‘ System  

Cassirer hat wiederholt darauf hingewiesen, dass seine Darstellung von ”Leibniz Lehre” 

durch einen doppelten Aspekt geleitet und von ihm aus zu betrachten sei, vom 

”Standpunkt der historischen und systematischen Beurteilung”.199 Realisiert wurde 

dieser doppelte Anspruch, wie gezeigt, durch die doppelte Besetzung der Begriffe 

innerhalb eines typologisch verfassten historischen Koordinatensystems, dadurch also, 

dass systematische Begriffe mit historischen Indices versehen werden – wie etwa dem 

Begriff der Substanz oder dem der formalen Logik der historische Ort des 

Aristotelismus fest zugewiesen wurde – und umgekehrt Begriffe als historische 

jederzeit auch innerhalb des Systems der Erkenntnislogik zu lokalisieren waren. 

Realiter aber geht 

 dass Cassirers Konstruktion der 

”Grundbegriffe”, die ja in 

Leibniz‘ System über den bloßen ”Standpunkt der [...] systematischen 

Beurteilung [Hervorh. HKO]” von Leibniz‘ Philosophie so weit hinaus, dass die 

Bemerkung Cassirers mehr als Rezeptionslenkung denn Beschreibung des wirklich 

Geleisteten erscheint. In diesem Sinne prononciert die Vorrede den historischen Aspekt 

und sucht den systematischen abzuschwächen – eine Reaktion auf die Kritik des 

Gutachtens der Berliner Akademie an den stark systematisch-konstruktiven Zügen der 

Arbeit. Leibniz’ System enthält eine systematisch verfasste, immanente 

Erkenntnistheorie in nuce, die sich auf den aktuellen Stand der Theoriediskussion 

innerhalb der Marburger Schule bezieht und in ihn eingreift. Von seinem 

systematischen Zentrum her ist das gesamte Werk konstruiert. Es handelt sich hierbei 

um die ersten beiden Teile der Arbeit, die als Lösung der Marburger Preisaufgabe des 

Jahres 1898 verfasst wurden und die Kategorien oder ”Grundbegriffe” der Mathematik 

und Mechanik thematisieren.200 Der These der systematischen Zentrierung von Leibniz‘ 

System liegt dabei die Auffassung zugrunde,

rekonstruktiver Absicht erfolgte, vollständig unter dem 

aktuellen und für gültig erachteten erkenntnistheoretischen Paradigma stand und diesem 

weitgehend vorbehaltlos folgte. Dieses Paradigma läßt sich, nach Analyse des ”Systems 

der ursprünglichen Denkfunktionen” im vorigen Kapitel, als das Modell der Logik der 

ursprünglichen Denkfunktionen identifizieren, wie es Natorp als work in progress 

entworfen hatte. Die verfremdende, weil die historischen Prätentionen des Textes 

ausblendende Lektüre dieses zentralen Stücks ist eine gegen den Strich, die gerade so 

erweisen möchte, dass Leibniz‘ System geleitet ist von einem systematischen 

Erkenntnisinteresse und diesem erst das historische nachfolgt. Mit anderen Worten: die 

                                                 
199  Cassirer: Leibniz‘ System, S. X u. VIII, zum Zusammenhang vgl. ebd., S. VII-XI. 
200  Ebd., S. 105-351. 

 148



 

Einzeichnung einer systematisch verfassten und als Fortbildung der Kantischen 

verstandenen Erkenntnistheorie in die heterogenen philosophischen und 

mathematischen Arbeiten Leibniz‘ war Bedingung der Möglichkeit dafür, diese in der 

Perspektive der Vorgeschichtsschreibung als direkte Vorstufe zur Kantischen Kritik 

erscheinen zu lassen. Mehr noch, dieser Leibniz konnte als Überbietung der Kantischen 

”Erkenntnisskritik” gelesen werden, weil in seiner Interpretation die Übertragung des 

eigenen, verkürzt gesagt: Natorp-Cassirerschen Modells von Erkenntnislogik geleistet 

wurde, das ja, wie beschrieben, seinerseits eine weitgehende Umbildung und 

Trans

ombre, temps et espace vorlag und (2) Cassirer von diesem 

Terrain aus versuchte, Teile von Cohens auf einer Logik des Urteils basierenden 

erende Lektüre 

ist im folgenden Kapitel die Frage nach Cassirers problemgeschichtlicher Konstruktion 

tz System der ursprünglichen Denkfunktionen” und dessen Denken der 

und 

r 

ten 

en 

ihrem 

formation der Kantischen Kritik darstellte. Das wird sich exemplarisch in der 

Elimination der Kantischen Formen der Anschauung als einer Quelle der Erkenntnis 

und ihrer Uminterpretation zu Denkfunktionen zeigen. 

Im folgenden soll also erstens die systematische Basis für Cassirers 

Problemgeschichtsschreibung freigelegt werden. Die Rekonstruktion der leitenden 

Begriffe und Denkfiguren soll zweitens nicht alleine deren Abhängigkeit von Natorps 

Projekt aufweisen, sondern diese drittens als Teil einer philosophischen Konstellation 

diskutieren. Erst im Kontext der erkenntnistheoretischen Konzeptionen Cohens und 

Natorps ist differenziert Aufschluss darüber zu erhalten, wo Cassirers 

erkenntnistheoretische Position innerhalb der Marburger Schule zu lokalisieren ist. Die 

Untersuchung ist von den Thesen geleitet, dass (1) dem systematischen Zentrum von 

Leibniz‘ System die Rezeption und Applikation von Natorps Erkenntnislogik 

zugrundeliegt, wie sie mit N

”Erkenntnisskritik” zu integrieren.Erst im Anschluss an diese systematisi

zu stellen. 

Cassirer orientierte das systematische Zentrum seiner Interpretation nicht primär 

an dem Theoriebestand, an dem Cohen seit dem Princip der Infinitesimal-Methode 

arbeitete und den er 1902 als ”Logik des Urteils” und als Konzeption des ”Urteils des 

Ursprungs” in seiner Logik der reinen Erkenntnis publizierte, sondern an Natorps 

Ansa  zu einem ”

prinzipiellen erkenntnislogischen Relationalität und Prozessualität. Denkfunktion 

Relation sind die systematischen Signaturen von Leibniz’ System, der Gedanke eine

vorgängigen Prozessualität des Denkens ist sein Grundaxiom: ”Die letz

abgeschlossenen Fixierungen bilden nur den Niederschlag eines gedanklich

Prozesses, dessen eigentliche Triebkräfte es erst zu entdecken und in 

 149



 

Gegeneinanderwirken aufzufassen gilt.”201 Wird Leibniz‘ System auch in der Regel so 

gelesen, als ob die Rede von den ”eigentliche[n] Triebkräfte[n]” Cohens Logik des 

”Ursprungs” antizipierte, so deutet doch bereits die Denkfigur der Opposition von 

fixierter Gestalt und zugrundeliegenden Denkprozessen auf den Natorpschen Ansatz 

hin. Diese Formulierung aus der Vorrede von Leibniz’ System hebt ostentativ das 

Grundmotiv der gesamten Arbeit hervor, und es ist signifikant, dass die Vorrede mit 

dem Dank an Paul Natorp ”für die stete Förderung [...] insbesondere diese[r] Arbeit” 

schließt.202 

Der Sachverhalt, dass das ”System der ursprünglichen Denkfunktionen” 

modellhaft gewirkt hat, zeigt sich schon an der gesteigerten Präsenz durch Natorp 

geprägter Termini und Denkfiguren, vor allem in den Kapiteln zwei bis sechs von 

Leibniz’ System, dem systematischen Kernstück der Leibniz-Interpretation. Solche 

Begriffe, wie etwa den des ”synthetischen Verfahrens” oder der ”Grundgestalt des 

Erkennens”, setzt Cassirer als systematische Interpretamente ein. Doch nicht nur die 

leitende Begrifflichkeit, sondern vor allem sein Ansatz bei einem ”Grundtypus des 

Denk

nimmt Leibniz’ System seinen sachlichen Ausgang von der Beziehung von Teil und 

Ganzem als des ”Grundtypus des Denkens” und entfaltet aus dieser als rein logisch 

verstandenen Beziehung die einzelnen Denkfunktionen (Kap. 2-6).204 Dieser Ansatz bei 

 

ens” und die gesamte Konzeption einer deduktiv ausgeführten genetischen 

Ableitung der ursprünglichen Denkfunktionen von Quantität und Qualität läßt die 

Leibniz’ System immanente Theorie als durch Natorp geprägt erscheinen. Cohens 

Ansatz bei Begriff und Urteil, gegen den die Natorp’sche Theorie der Grundfunktionen 

und der Relationalität ja auch kritisch gerichtet war, bleibt aus der Basis von Leibniz‘ 

System ausgeschlossen.203  

5.1 ”Grundtypus des Erkennens” und Prozessualität des Denkens 

Nach Klärung des Verhältnisses von Logik, Mathematik und Wissenschaft (Kap. 1) 

einem ”Grundtypus des Denkens” erfolgt in offenkundiger begrifflicher und
                                                 
201  Ebd., S. IX. 
202  Ebd., S. XI. 
203  Seine Kritik an Cohens Ansatz bei Begriff und Urteil hat Natorp freilich erst später explizit 

rge : 
1: 

ie 

hervo hoben, vgl. Natorp: Die logischen Grundlagen der exakten Wissenschaften, 1910, S. 28; ders.
Philosophie. Ihr Problem und ihre Probleme. Einführung in den kritischen Idealismus, 1911, S. 5
„Urteilen ist überhaupt nichts Einfaches; es fasst in dichter Zusammenpressung eigentlich das ganze, 
durch strengen, allseitigen Wechselbezug geeinte System der Grundfunktionen des Denkens in sich 
zusammen: die Quantität, die Qualität, die Relation und die Modalität […] aus dem System der Seiten 
oder Richtungen, die der ursprüngliche Prozess des Bestimmens in sich vereinigt, hat die Logik, wenn s
radikal zu Werke gehen will, das Urteil, und mit diesem zugleich den Begriff, erst aufzubauen.” 
204  Vgl. dazu Teil II.1 der vorliegenden Arbeit. 

 150



 

struktureller Analogiebildung zu Natorps ”Grundgestalt des Erkennens”, der Beziehung 

von Mannigfaltigem auf eine Einheit im Begriff der ”synthetischen Einheit”.205 

Gleic

         

hzeitig emendiert Cassirers begriffliche Umprägung bereits Natorps Anfang. Denn 

er macht dabei die bei diesem bereits im Ansatz vollzogene umstandslose 

Amalgamierung von Denken und Erkenntnis, von Logischem und Erkenntnislogischem 

rückgängig: wenn Natorp am Anfang von Nombre, temps et espace feststellt, ”das 

Studium der Logik” diene dazu ”zu zeigen, wie der Gegenstand der Erkenntnis im 

Denken und nach den Gesetzen des Denkens aufgebaut ist [Hervorh. HKO]”, dann 

erscheint der Ausgang von einem ”Grundtypus des Denkens [Hervorh. HKO]”, nicht 

einer ”Grundgestalt des Erkennens” nur als folgerichtig.206 Unverkennbar ist in der 

weiteren, vom ”Grundtypus des Denkens” ausgehenden deduktiven Entfaltung der 

einzelnen Denkfunktionen in Leibniz’ System, ganz in Analogie zu Natorps Projekt, eine 

Logik der Erkenntnis intendiert. Deren Basis bilden aber reine Setzungen und Prozesse 

des Denkens, nicht schon Erkenntnisse – und an dieser für das Verhältnis von Logik und 

Wissenschaft nicht unerheblichen Differenz will Cassirer offenbar festhalten. 

Bereits dieser sachliche Ansatz der der Leibniz-Deutung zugrundeliegenden 

Systematik enthält eine eindeutige programmatische Stellungnahme, und zwar für den 

Ansatz Natorps und gegen Cohens Ausgang vom Urteil und zumal von einem ”Urteil 

des Ursprungs”. Auch Natorps Ansatz – daran sei an dieser Stelle erinnert – erfolgte in 

seinen ersten Formulierungen in Quantität und Qualität in Auseinandersetzung mit und 

deutlicher Absetzung von der Annahme, dass ”Begriff und Urtheil” den Ursprung der 

Gegenstandserkenntnis bilden könnten.207 Stattdessen setzte Natorp, wie gezeigt, bei 

der ursprünglichen Synthese von Mannigfaltigem und Einheit an und entwickelt aus 

dieser ”Grundgestalt des Erkennens” ein ”System ursprünglicher Denkfunktionen.” An 

dieser Grundlage einer gegenüber Cohen eigenständigen Systematik hat Natorp bis zur 

                                        
Vgl. Natorp: Quantität und Qualität, S. 3-4, sowie ders.: Nombre, temps et espace, S. 344. Dabei 

ist zu betonen, dass von einem „Grundtypus des Denkens” bei Leibniz an keiner Stelle die Rede ist, 
weder wörtlich noch der Sache nach. Dieser Sachverhalt ist symptomatisch für die Strategie der 
Cassirerschen Leibniz-Deutung und macht die Diskrepanz zwischen dem Deutungsgegenstand und seiner 

205  

Übersetzung in eine strenge Systematik von Interpretationsbegriffen vor allem Natorpscher Provenienz 
deutlich. 

u 

elbst die Doppelheit der Voraussetzung stört und muss die Frage veranlassen, 
de

istinction, in der That nur zwei Ausdrücke einer 
ers it sind.” 

206  Vgl. Natorp: Nombre, temps et espace, S. 343, § 1.1: „L’étude de la logique est de montrer 
comment l’objet de la connaissance se construit dans la pensée et d’après les lois de la pensée.” 
207  Vgl. Natorp: Quantität und Qualität, S. 3-4: „Denn was Begriff, was Urtheil ist, wie beide sich z
einander verhalten, welches das Ursprünglichere ist, darüber herrscht keineswegs volle Einhelligkeit, es 
bedarf erst der Definition. S
ob es nn nicht ein Einfacheres gibt, worin beide ihre gemeinsame Wurzel haben. / Ich behaupte nun, 
dass Begriff und Urtheil, mit hernach anzugebender D
und d elben Grundgestalt des Erkennens, der synthetischen Einhe

 151



 

logisch-deduktiven Skizze eines Systems von Relationen in Nombre, temps et espace 

und darüber hinaus festgehalten – und Cassirer hat sich ihr angeschlossen.208  

Doch bereits in seinem Ansatz nimmt Leibniz‘ System einige weitere 

Bestimmungen von Natorps Projekt eines Systems ursprünglicher Denkfunktionen auf 

und transformiert sie im Modus immanenter Kritik. So verschärft Cassirer die 

Logikzentriertheit von Natorps Konzeption, indem er dessen ”Grundgestalt des 

Erkennens” mit ihrer Kant entlehnten Terminologie von ”Mannigfaltigkeit” und 

”Einheit” übersetzt in die zumindest in logisch-terminologischer Hinsicht 

unproblematische Beziehung von ”Teil” und ”Ganzem”. Damit überträgt er die 

Beziehung zweier Termini, die erstens als logische Begriffe sui generis nicht eindeutig 

ausweisbar und zweitens als Termini eines ”Grundverhältnisses” oder einer 

Ursprungsrelation untauglich sind, weil sie zu hochstufig ansetzen, in Begriffe, die sich 

rein logisch interpretieren lassen. Vor allem aber ist der Begriff der ”Mannigfaltigkeit” 

primär kein Begriff der Logik oder eines logischen Verhältnisses, sondern ein Terminus 

der Erkenntnistheorie der Neuzeit, namentlich der Kants – seine logischen 

Entsprechungen wären etwa die Termini Vielheit oder Mehrheit. Als Begriff, der 

”Verschiedenheit in einer (mehr oder weniger) ähnlichen Mehrheit” ausdrückt, setzt er 

ein schon in sich differenziertes, vielfältiges Etwas voraus.209 Dieses wird im 

Kantischen Kontext zudem noch und ausschließlich durch Anschauung gegeben. 

Unableitbarer Ursprung von Erkenntnis ist der Begriff der ”Mannigfaltigkeit” nur als 

Mannigfaltiges der Erscheinung in der Anschauung210 – und damit ist er für einen 

Denker, der die Anschauung als Erkenntnisquelle zugunsten der Ursprünglichkeit von 

Denkfunktionen ausschließen möchte, heiße er Natorp oder Cassirer, kontaminiert. 

Cassirer zumindest hat das offenbar erkannt und eliminiert diese begriffliche 

Problematik des Ursprungsbegriffs – und schließt damit zugleich in einer Leibniz-

Deutung, deren Gesamtendenz die äußerste Annäherung der Philosophie Leibniz‘ an die 

Kritik Kants ist, paradoxerweise genuin Kantische systematische Theorieelemente.  

Eine weitere innersystematische Korrektur an Natorps Konzeption der 

”synthetischen Einheit” nimmt Cassirer ebenfalls bereits im Ansatz vor, wenn er betont, 

dass auch das ”Grundverhältnis” zwischen Teil und Ganzem, aus dem dann die 

                                                 
208  Nach der Publikation der Logik der reinen Erkenntnis im Jahre 1902 trat Natorp sogar in eine 
Phase der Auseinandersetzung mit Cohen ein, in der er seine Absetzung vom Cohen’schen Ansatz in 
einer kritischen Besprechung von dessen neuem Werk öffentlich machen wollte, was jedoch wegen des 
Einspruchs von letzterem unterblieb. Der erste Teil der Rezension ist veröffentlicht bei Holzhey: Cohen 

at
r philosophischen Wissenschaften, nebst ihrer Literatur 

es . 
 tik der reinen Vernunft, B 34 u. B 102-103. 

und N orp, Bd. 2, S. 6-40. 
209  Krug: Allgemeines Handwörterbuch de
und G chichte, Bd. 2, 1833 (Nachdr. 1969), S. 793
210 Vgl. Kant: Kri

 152



 

”quantitativen Begriffe und Bezeichnungen” abgeleitet werden, seinerseits nicht der 

Ursprung selbst ist, sondern sich einer ”ursprüngliche[n] Setzung” verdankt, ”in der 

beide Begriffe erzeugt werden”.211 Das ”Grundverhältnis” von Teil und Ganzem wird 

in Leibniz‘ System deshalb auch als ”ursprüngliche Relation” bezeichnet. Natorps 

unausdrücklich cohenkritische Suche nach einem ”Ursprünglichere[n]” und 

”Einfacheren” als Begriff oder Urteil hatte ihn ja bereits im Aufsatz über Quantität und 

Qualität zu seinem Theorem von der ”Grundgestalt des Erkennens, der synthetischen 

Einheit”, geführt.212 Diese sollte in einer Art ursprünglicher Beziehung zwischen einem 

Mannigfaltigem und seiner Einheit bestehen. Cassirer geht nun noch einen Schritt 

weiter: er überträgt nicht nur, wie gezeigt, die Beziehung von Mannigfaltigem und 

Einheit in die ”ursprüngliche Relation” von logischem Teil und Ganzem, sondern 

verweist nachdrücklich darauf, dass auch diese ”ursprüngliche Relation” nicht selbst der 

Ursprung sein könne.213 Dafür lassen sich in Leibniz’ System zwei Argumente finden, 

ein begrifflich-logisches, explizit formuliertes und ein prinzipielles, das aus dem ersten, 

vor allem aber aus Cassirers prozessphilosophischem Ansatz folgt. In begrifflich-

es Ganzen [...] das Durchlaufen der Teile 

ein”, weshalb ”der Teil” allenfalls das ”logisch Erste und Bedingende [Hervorh. HKO]” 

e

: eine ”vorläufige Fixierung und Erstarrung” darstellen würde. Ein 

ein 

, 

                    

logischer Hinsicht schliesse ”der Gedanke d

sein könne. So soll sich die ”ursprüngliche Relation” ihrerseits als Resultat eines 

”synthetische[n] Verfahrens” verstehen lassen, in dem ”das Verhältnis des Ganzen zum 

Teil” sich dadurch bilde, dass die ”einzelnen Momente dieses Verfahrens” sich 

”unmittelbar gegenseitig”, gleichursprünglich also, ”fordern”.214 Dem 

”Grundverhältnis” von Teil und Ganzem, der ”ursprünglichen Relation”, liegt also eine 

Art ursprünglicher dynamischer Korrelation voraus. Hieraus folgt Cassirers 

prinzipielles Argument. Es ist von entscheidender B deutung, auch innerhalb der 

schulimmanenten Auseinandersetzung zwischen Cohen und Natorp um den Anfang, 

denn es macht deutlich, dass Cassirers Auffassung nach jegliche Annahme eines ersten 

Elements des reinen Denkens, seien es Begriff und Urteil oder sei es auch nur der Teil 

als das ”logisch Erste”, eine Art der Hypostase oder Verdinglichung, in den Worten von 

Leibniz‘ System

solches ”Erstarrtes” kann prinzipiell kein Anfang sein – so liesse sich Cassirers 

unausgeführtes Argument explizieren –, allenfalls das Erste eines auf 

Ursprüngliches aufbauenden Systems. Umgekehrt geht bereits der logisch erste ”Teil”

                             
211  Cassirer: Leibniz’ System, S. 127, der Ausdruck „Grundverhältnis” auf S. 128. 
212  Natorp: Quantität und Qualität, S. 3-4. 
213  Cassirer: Leibniz’ System, S. 127-128. 
214  Ebd., S. 127. 

 153



 

wie im übrigen auch die ”ursprüngliche Relation” von Teil und Ganzem, aus einer 

”ursprünglichen Setzung” des Denkens hervor, ”in der beide Begriffe erzeugt 

werden.”215 Anfang kann nur ein der ”Erstarrung” und damit dem Erstarrten 

vorgängiger Prozess sein, eine Art reiner Denktätigkeit oder ursprünglicher erzeugender 

dynamischer Korrelation, die ihrerseits nicht direkt fassbar, sondern nur aus ihrem 

ersten Produkt, dem Resultat der Ursprungs-Setzung, der ”ursprünglichen Relation” 

also, erschließbar ist.216 Dieses Grundtheorem seiner Erkenntnislogik, das sich 

unverkennbar dem Kontext der Cohen-Natorp’schen Philosophie verdankt, projiziert 

Cassirer auf Leibniz’ sogenanntes ”System”. Die Ursprungs-Setzung oder erzeugende 

Korrelation soll, folgt man seiner radikal systematisierenden und umdeutenden Leibniz-

Lektüre, ”die eigentliche Tendenz der Leibnizischen Definitionsversuche” bilden.217 

Leibniz’ System fasst somit den Gedanken der Prozessualität des Denkens noch weitaus 

radikaler, als Natorp dies in seinen Schriften bis 1900 getan hat, und muss als Fanal von 

Prozessualität und Verdinglichungskritik gelten.  

5.2 Begriff und Urteil vs. Denkprozesse 

Auf der Basis dieses systematischen Ansatzes bestimmt Cassirer das Verhältnis von 

Begriff und Urteil zur Prozessualität des Denkens. Seine Überlegungen lassen sich als 

unausdrücklichen Versuch verstehen, den Cohen’schen Ansatz bei Urteil und Begriff, 

gegen den Natorp sein System der ”ursprünglichen Denkfunktionen” gerichtet hatte, in 

eine einheitliche Konzeption zu integrieren und somit mit der Natorpschen Systematik 

zu vermitteln. Der Ansatz bei den Begriffen erfordere, wie Cassirer feststellt, ”ihre 

vorhergehende Auflösung in ein System von Urteilen”.218 Das ist auch ein Hinweis auf 

das Werk seines Lehrers Cohen, das während der Abfassung von Leibniz’ System im 

Entstehen begriffen war: dessen 1902 veröffentlichte Logik der reinen Erkenntnis sollte 

ein solches ”System von Urteilen” im Ausgang von der gleichsam axiomatischen 

Voraussetzung entwerfen, das Urteil sei die ”Grundform des Denkens”.219 Freilich ist 

                                                 
215  Ebd., S. 127. 
216  Führt man die Konsequenzen dieses Beitrags zur Marburger Debatte um den Ursprung weiter, so 
wird der im Grunde vorbegriffliche Ursprung, der ja seinerseits erst Begriffe generieren soll und sich 
dennoch Denkprozessen verdankt, zu einer Art von Ereignis, einem allem begrifflichen Denken 
vorgängigen Sprung in die Begrifflichkeit. Diese Konsequenzen hat Cassirer im Rahmen seiner Leibniz-
Interpretation freilich nicht ziehen können. 
217  Ebd., S. 127. 
218  Ebd., S. 131. 

der reinen Erkenntnis, B 19, vgl. dazu auch Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 
2. er Urteile” markiert die Zäsur zwischen Cohens neuem Systementwurf von 1902 
in  am „System der Grundsätze” in der 2. Auflage von Kants Theorie der Erfahrung, 

 V  der Vernunftkritik zur Erkenntnislogik, S. 517-522. 

219  Cohen: Logik 
99-10 Das „System d
und se er Orientierung
1885. gl. dazu Edel: Von

 154



 

dieser Ansatz bereits der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung 

entnehmbar. Doch Cassirer geht über seine an Cohen anschließende Feststellung noch 

einen entscheidenden Schritt hinaus – und auf Natorps Systematik zu. Denn gerade die 

gedan ndeliegender Denkprozesse. Aus der 

Prozessualität des Denkens entstanden soll der Begriff im Verstehen durch regressive 

ys m der ”ursprünglichen 

Denk

”Auflösung in ein System von Urteilen” erweist den Begriff als bloßes Resultat oder 

kliches Konstrukt vorgängiger, zugru

Analyse wieder in ”Erkenntnisprozesse” aufgelöst werden: ”er [bedeutet] eine ideelle 

Resultante, die zu ihrem logischen Verständnis wiederum rückwärts der Zerlegung in 

die Erkenntnisprozesse als Komponenten verlangt [sic].”220 In dieser Analyse soll sich 

der Begriff ”als vorläufige Fixierung und Erstarrung einer Gesamtheit von Relationen 

[Hervorh. HKO]” erweisen. Als solcher ”Inbegriff möglicher Beziehung” repräsentiert 

er die Dynamik der Relationen, die ebensowenig wie die Begriffe einen gegebenen 

Bestand bilden, sondern ”durch die Erkenntnis erst zu gewinnen sind.”221 Auch das 

Urteil, und sein Subjekt zumal, entstehe ”erst als Produkt von Operationen und 

Relationssetzungen des Denkens”, wie Cassirer unter Hinweis auf Leibniz’ Logik 

feststellt.222  

Damit erweist sich letztlich der Ansatz bei Begriff und Urteil als sachlich auf die 

Dynamik der Denkprozesse und deren Zentraltheorem der Relationalität gegründet. Mit 

Cohens Ansatz bei Begriff und Urteil und Natorps S te

funktionen” liegen keine konkurrierenden, ja noch nicht einmal divergierende, 

sondern vielmehr komplementäre Theorieentwürfe vor – das jedenfalls will Cassirers 

Vermittlungsversuch sagen. Beide stehen gleichsam in einem Verhältnis von Prozess 

und Resultat, von Produktion und Produkt oder auch von Innenseite und Außenseite des 

Prozesses der Erzeugung. Innerhalb dieses Verhältnisses freilich bilden die 

Prozessualität des Denkens und deren Begriffe von Relation wie Funktion die 

unhintergehbare Grundlage. Auch dieses Basis-Theorem seiner Systematik projiziert 

Cassirer auf die Philosophie Leibniz’, wenn er die ”eigentliche, sachlogische Aufgabe 

der allgemeinen Charakteristik” darin erblickt, die ”Grundrelationen [...], aus denen die 

Begriffe erschaffen werden, zu isolieren und systematisch darzustellen”.223 Dass 

umgekehrt das Ganze der Leibnizschen Philosophie als ”System der Begriffe” oder gar 

”System der Grundbegriffe” darstellbar wird, verdankt sich diesem Ansatz, der jederzeit 

                                                 
220  Ebd., S. 131. 
221  Ebd., S. 136. 
222  Ebd., S. 254. 
223  Ebd., S. 136. 

 155



 

Begriffe als Chiffren oder Kristallisationen zugrundeliegender Denkprozesse versteht 

und als zumindest potentiell regressiver Analyse zuführbar.  

5.3 Die Genese logischer Grundfunktionen im synthetischen Verfahren: 

quantitative und qualitative Prozesse  

Aus dem Ansatz bei einem als prozessual interpretierten ”Grundtypus des Denkens” 

entwickelt Cassirer ein System auseinander abgeleiteter, ursprünglicher 

Denkfunktionen. Auch diese Deduktion ”spezieller quantitativer Grundbegriffe” und 

qualitativer Denkfunktionen erscheint als systematische Weiterentwicklung dessen, was 

Natorp in Nombre, temps et espace als ”ursprüngliche Funktionen des Denkens” zwar 

nur skizzenhaft entworfen hatte, was aber zum Programm seiner Erkenntnislogik 

spätestens seit dem Aufsatz Quantität und Qualität von 1891 gehörte. Cassirer führt 

dieses Programm in der Applikation auf das historische Beispiel Leibniz’ in höchster 

systematischer Konsequenz durch. Die konsequente Durchführung betrifft nicht nur den 

Ansatz und die Begrifflichkeit Natorps, sondern auch dessen Versuch einer genetischen 

Ableitung ”ursprünglicher Denkfunktionen”. Dabei legt Cassirer besonderes 

Augenmerk auf dessen eher beiläufig formulierte These von der Interdependenz und 

strengen Korrelation der Kategorien oder Grundfunktionen.224 

In Nombre, temps et espace wurden Kants Kategorien der Quantität aufgelöst in 

einen

Reihenbildung an und versucht, diese zu operationalisieren. Sein operativer 

”. „Wiederholung” gehört zu den Prozess-Begriffen in Cassirers 

„ursprünglichen Setzung” und bezeichnet die 

 
                                  

 dreistufigen Prozess quantitativer Bestimmung, in dem die Begriffe von 

”numerischer Einheit”, ”unbestimmter Vielheit” und ”Ganzheit” auseinander abgeleitet 

werden. Die letzte Stufe dieses ”fundamentalen Prozess der Quantifikation” war 

gedacht als Ausgangspunkt eines neuen Bestimmungskreislaufes („course circulaire”). 

So sollten die Stufen („degrés”) dieses Verfahrens in einer Art von unendlichem 

Prozess („processus à l’infini”) immer wieder durchlaufen werden und immer neue 

Bestimmungs-Reihen hervorbringen. Der Prozess qualitativer Bestimmung war 

entsprechend zu dem der Quantifikation aufgebaut.225 Cassirer schließt an dieses 

dreistufige Modell quantitativer Bestimmung und das Theorem der unabschließbaren 

Grundbegriff des bei ihm wie Natorp so bezeichneten „synthetischen Verfahrens” ist 

der der „Wiederholung

terminologischem Arsenal. Sie folgt der 

prozessuale Struktur des immer wieder durchlaufenen Bestimmungszirkels: die drei
               
224  Vgl. Natorp: Nombre, temps et espace, S. 347-348. 
225  Ebd., S. 344-347. 

 156



 

„wesentlichen Momente der Quantität” seien, erstens, „die Setzung der Einheit als erste 

Grundlage und ursprüngliche Leistung des Denkens”, darauf folge zweitens „die 

Wiederholung dieser Setzung, in welcher wir die Mehrheit erschaffen”, und drittens 

„endlich der Abschluss dieses Verfahrens, indem wir im Begriff der Allheit oder des 

Ganzen das Mehrere selbst wiederum als eine Einheit begreifen”.226  

Cassirers Grund-Theorem der Deduktion quantitativer Begriffe und Kategorien 

hat modellhaften Charakter. Es verbindet das Ereignis einer ersten Setzung und der 

daran anschließenden Wiederholung der Operation der Setzung zu einem 

Strukturmodell der ursprünglichen Genese von kategorialen Begriffen oder 

Denkfunktionen. Abgeleitet hat Cassirer diesen Operationsbegriff aus dem 

arithmetischen Verfahren der Iteration.227 Dabei ist die Rolle des iterativen Verfahrens 

trotz aller Beiläufigkeit, mit der Cassirer es einführt, nicht zu unterschätzen: es 

überführt die gleichsam ereignishaft bleibende Setzung des Anfangs in eine beliebig oft 

wiederholbare, gesetzmäßige Operation mit Variablen. Das iterative Verfahren ist das 

des Begriffs der Funktion. Durch dieses Verfahren sollen zunächst die quantitativen 

se leitung und Korrelation quantitativer und qualitativer Begriffe hält 

 

icher Erkenntnis” zielt, aus der quantitativen Synthese folgen.231 

generative Zentrum des entscheidenden Begriffs der Cassirerschen Erkenntnistheorie, 

Begriffe von „Einheit”, „Mass”, „Größe” und schließlich der „Zahl” generiert werden, 

im weiteren die der „quantitativen Vergleichung”, beispielweise der Begriff der 

„Gleichheit”.228 Das synthetische Verfahren der Quantität repräsentiert das „Paradigma 

der reinen Logik”.229 

Aus diesem Paradigma, insbesondere aus den Begriffen von „Mass” und 

„Grösse”, entwickelt Leibniz’ System das Verfahren der Qualität, zunächst freilich noch 

als Problem mathematisch-geometrischer Logik: „Von der Bedeutung der 

geometrischen Figuren als Grössen ist zurückzugehen auf das qualitative Moment, das 

sich in ihnen darstellt.”230 Die Rückführung „des Quantum auf das Quale” erfolgt durch 

die Analyse der Lagenverhältnisse der geometrischen Figuren. An diesem Verfahren 

wech lseitiger Ab

Cassirer im folgenden fest. Zum einen soll das Verfahren der Qualität, das auf eine

„Logik gegenständl

                                                 
226  Cassirer: Leibniz’ System, S. 126, ähnlich S. 128, 129 und 133. 
227  Vgl. ebd., S. 133. 
228  Vgl. ebd., S. 128-129 
229  Ebd., S. 134. 

 
. 

teressant, das neue Problem [i.e das der Qualität], das die Quantität ablöst, 
al ven Begriffe selbst entstehen zu sehen.” 

230  Ebd., S. 144; die Entwicklung der Grundbegriffe des qualitativen Verfahrens erfolgt im dritten
Kapitel von Leibniz’ System („Das geometrische Raumproblem und die Analysis der Lage”), vgl. ebd. S
142-164. 
231  Ebd., S. 134: „Es ist in
innerh b der quantitati

 157



 

Zum anderen ist die „Begründung der Quantität” ihrerseits nur im Rückgriff auf „das 

Problem der Qualität” möglich.232 Dieser methodische Ansatz muss vor dem 

Hintergrund von Natorps These gesehen werden, die ursprünglichen logischen 

Denkfunktionen der Quantität und der Qualität stünden in einem Verhältnis der 

Interdependenz und strengen Korrelation. 233 In Nombre, temps et espace blieb diese 

These bloße Behauptung, sie wurde an keiner Stelle begründet noch ausgeführt. Bereits 

Cassirers Ansatz zur Genese quantitativer und qualitativer Grundbegriffe und 

ursprünglicher Denkfunktionen, vor allem aber deren Wechselbeziehung auf allen 

Stufen der Begründung weiterer Kategorien oder Denkfunktionen in Leibniz’ System 

müssen als Versuch der Durchführung der Korrelations-These angesehen werden.234 

Ziel dieses Unternehmens bleibt die Ableitung und Begründung der Realitätskategorien 

im Verfahren der Infinitesimalmethode und in deren gesetzmäßigen Funktionen in den 

Begriffen der Kraft, Kausalität und Erhaltung.235  

5.4 Relation und Gegenstandsproblematik  

Reine Logik als Paradigma der quantitativen Synthese und „Logik gegenständlicher 

Erkenntnis” als Paradigma der qualitativen Synthese werden in Leibniz’ System als 

korrelativ gedacht. Zentrales Theorem ihrer Interdependenz ist der Begriff der Relation. 

Cassirer nutzt Leibniz’ Unternehmen einer „allgemeinen Charakteristik” zu der 

Annahme, dass für Leibniz die Charaktere oder Zeichen „nur insoweit Bedeutung 

haben, als sie wissenschaftliche Methoden und damit gegenständliche Beziehungen 

darstellen”; sie seien also nichts anderes als „Ausdrücke der möglichen gedanklichen 

Relationen zwischen Inhalten”.236 Leibniz’ historisches Projekt einer characteristica 

universalis wird von Cassirer als Beitrag zur systematischen Klärung der 

Gegenstandsproblematik interpretiert – und alleine dieser systematische Aspekt 

                                                 
232  Ebd., S. 135. 
233  Vgl. Natorp: Nombre, temps et espace, S. 347-348: „[…] les deux procédés fondamenteux de la 
quantité et de la qualité se correspondent dans toute leur évolution et […] posent une étroite 

é
ente gibt es viele: so die 

Analyse der Lage-Beziehungen – die Lage soll das „qualitative Moment des Raumes” und damit „die 

sein; wie andererseits jeder Konstruktion ein entsprechender Ausdruck des Calculs” zuzuordnen sei (ebd., 
S. 161).  
235  Vgl. ebd., S. 224: „[…] der Weg führt von der Logik zur Geometrie, um von ihr aus über die 

tes nd Mechanik zur Frage der Realität fortzuschreiten.” Hier kann freilich nur der 
z C bniz’ System verdeutlicht, nicht aber der Aufbau des gesamten kategorialen 
at erden. 

interd pendance […].” 
234  Beispiele für die Interdependenz quantitativer und qualitativer Mom

Bestimmung des Zusammenhangs von Qualität und Sinnlichkeit” repräsentieren (ebd., S. 159-160) – oder 
allgemeinere Hinweise zum Verhältnis von Arithmetik (Quantität) und Geometrie (qualitatives Moment) 
wie den, „jede rechnerische Relation” müsse „unmittelbar in eine geometrische Konstruktion übersetzbar 

Infini imalrechnung u
Ansat assirers in Lei
Appar es entwickelt w
236  Ebd., S. 135. 

 158



 

interessiert den Verfasser von Leibniz’ System. Schon Natorps Berufung auf Kants 

Diktum, die „Dinge hätten sich in bloße Verhältnisse aufgelöst”, disponierte den Begriff 

des „Verhältnisses” oder der Relation zu einem Terminus der Erkenntnislogik – und 

genau an diese Prädisposition schließt Cassirer an, wenn er die Relation zum Vehikel 

des problemlosen Übergangs von quantitativen zu qualitativen Begriffen macht, und 

zwar mit dem Argument, Quantitäts- wie Qualitätsbegriffe seien schließlich als bloße 

„Ausdrücke der möglichen gedanklichen Relationen”, sei es zwischen logischen 

Einheiten oder gegenständlich gedachten Inhalten, deutbar. Diese Omnipräsenz der 

Relation zeigt sich bereits am Beispiel der Umdeutung des Zahlbegriffs. Hatte Cassirer 

ihn noch im Rahmen der quantitativen Synthese als bloßes „Aggregat von Einheiten” 

verstanden, so sucht er ihn anschließend, im Übergang zur qualitativen Synthese, als 

„Ausdruck des Verhältnisses” zu deuten: die „Bestimmtheit” der Zahl folgt nicht mehr 

durch die „Addition”, sondern „ergiebt sich allgemein aus den möglichen Relationen, 

die das Gebilde, dessen Fixierung als ‚Zahl’ verlangt wird, zu den bereits festgestellten 

Glied

                                                

ern des Systems eingeht.”237 Der systematische Stellenwert dieser Umdeutung für 

Cassirers Entwurf einer Erkenntnislogik ist kaum hoch genug einzuschätzen. Nicht 

länger haben sich alleine „die Dinge in bloße Verhältnisse”, sondern „alle Erkenntnis 

von Grössen hat sich in ein Wissen von Beziehungen aufgelöst”, wie Cassirer Kant und 

Natorp variiert.238 Die Relation wird so zum Mittel, „von der Mathematik zur Natur 

vorzudringen”, und mit dieser Formel sucht Cassirer die Gesamttendenz von Leibniz’ 

Philosophie zu charakterisieren. Dabei soll die Relation nicht nur „zureichender 

Ausdruck der Gegenständlichkeit”, des „Naturgegenstands” zumal, sein, der durch 

„fortschreitende Zerlegung in elementare Konstituentien” – in die bereits mehrfach 

zitierten Kant-Natorp’schen „Verhältnisse” oder Relationen – erkannt wird.239 Auch die 

Realität der Gegenstände, „das Wirkliche”, ist zuletzt durch „einen Inbegriff von 

Relationen definiert”, wobei der Räumlichkeit „nur die Bedeutung einer 

Einzelbedingung” innerhalb dieses „Inbegriffs” zukommt.240  

5.5 Relation, Funktion und die Anschauungsproblematik 

Auch hinsichtlich der Integration der Kantischen reinen Formen der Anschauung in 

Cassirers Systematik kommt dem Begriff der Relation erhöhte Bedeutsamkeit zu. 

 
237  Ebd., S. 139. 
238  Ebd., S. 345. 
239  Ebd., S. 125. 
240  Ebd., S. 130. 

 159



 

Cohens Elimination der Kantischen Lehre von den beiden Quellen der Erkenntnis, die 

man zu den Schul-Axiomen der Marburger rechnen muss, führt sofort zu der Frage, 

welche Rolle Raum und Zeit im Erkennen überhaupt noch spielen, ob eine Logik der 

Erkenntnis ihrer noch bedarf und, wenn ja, welche Stelle innerhalb des „Systems der 

Grundbegriffe” beide noch einnehmen können. Cassirer folgt hier wieder einem 

Vorschlag Natorps. In Nombre, temps et espace hatte dieser die Formen der 

Anschauung von Raum und Zeit zu bloßen Verhältnisbestimmungen reduziert, indem er 

sie anhand ihrer Ordnungsfunktion bestimmte: „[…] die Funktion der Anschauung 

besteht darin, bestimmte Verhältnisse in eine bestimmte Ordnung zu bringen.” Diese 

Reduktion der Anschauungsformen von Raum und Zeit zu bloßen 

Verhältnisbestimmungen sollte sie dem Denken, und zwar ganz „besonders dem 

Denken der Relation”, „annähern”, wie Natorp mit strategisch motivierter 

Zurückhaltung hervorhebt, zielte aber letztlich darauf, sie mit den reinen 

Denkbestimmungen zu identifizieren.241  

Auch Cassirer versteht Raum und Zeit nicht länger als Formen der Anschauung, 

sondern als Sache des „Denkens der Relation”, und macht so den Begriff der Relation 

auch zum Zentrum seiner Transformation der Anschauungsformen in Kategorien oder 

Funktionen des Denkens. Er differenziert und vertieft dabei zwei Tendenzen im Begriff 

der Relation, die Natorps Strategie der Umwandlung von Anschauungs- zu Denkformen 

unausdrücklich impliziert. Bei Natorp bezeichnet der logische Begriff der Relation die 

prinzipielle Relationalität alles Gedachten, den Sachverhalt also, dass Denken als 

Beziehen verstanden wird und entsprechend Gedachtes prinzipiell in Beziehung zu 

Gedachtem steht. Zum anderen verweist der kategoriale Begriff der Relation auf das 

„Denken der Relation” als einer ursprünglichen Denkfunktion. (1) Entsprechend zum 

Aspekt logischer Relationalität Cassirer fasst Raum und Zeit konsequent als bloße 

„Systeme von Relationen”.242 Das bedeutet nichts anderes, als dass sie in einem 

mathematischen Sinne als „Systeme von Stellen” gedeutet werden, in denen Gebilde in 

ihrer Position relativ zum System und in ihrer Stellung zueinander bestimmt werden, 

und zwar im quantitativen wie qualitativen Sinne.243 Der Formel von der Auflösung der 

Dinge in „Verhältnisse” folgend ist in diesem Aspekt die erkenntniskritische Wendung 

der Gegenstandsproblematik zu sehen. Raum und Zeit konstruieren so „ideelle 

ität, als 

                    

Ordnungen der Phänomene”, und werden nicht länger als Formen der Subjektiv

                             
re, temps et espace, S. 369, vgl. auch S. 370-371. 

t. 

241  Natorp: Nomb
242  Cassirer: Leibniz’ System, S. 284, ebenso S. 262 u. 270. 
243  Raum und Zeit folgen deshalb im genetischen Aufbau des Systems der Grundbegriffe von 
Leibniz’ System nach den Denkfunktionen der Quantität und Qualitä

 160



 

Formen der Anschauung oder als Vorstellungen betrachtet.244 Die Relation besitze 

„selbständigen logischen Geltungswert”, der sie vom Subjekt und dessen Bindung an 

Begri

s Funktionsbegriffs: „die Relationen 

[erhalten] erst in der Funktionsgleichung ihren Sinn”.247 Cassirers 

Syste er Abkunft aus dem 

mathematisch-logischen Denken. Gewährleistet wird die unmittelbare Übertragbarkeit 

ffe wie Vorstellung oder Anschauung loslöse. Diese Abtrennung subjektiver 

Erkenntnisbestandteile wie Anschauung oder Vorstellung erscheint als durchaus 

erwünschter Nebeneffekt der Mathematisierung und Logifizierung des Raumes im 

Begriff der Relation. (2) Die Kategorialisierung oder Funktionalisierung von Raum und 

Zeit verweist auf den Aspekt der Gegenstandsproblematik. Natorp unterstellte Raum 

und Zeit dem „Denken der Relation” und machte sie damit, ohne dies weiter zu 

explizieren, zu „ursprünglichen Denkfunktionen”. Grundzug von Leibniz’ System ist die 

vollständige Dynamisierung des Denkens, und damit auch seiner Kategorien. Cassirer 

versteht deshalb Raum und Zeit von vorneherein ausdrücklich als „Funktionsformen” 

des Denkens – die Funktionalisierung des Denkens ist ja als Ausdruck von dessen 

grundlegender Prozessualität zu sehen, die Denkfunktionen als prozessualisierte 

Fassung der Kantischen Kategorien.245 Die Relation als Bestimmung von Stelle und 

Verhältnis ist charakterisiert durch ihre „Wiederholbarkeit”.246 Vollzogen aber wird die 

„Wiederholung” der logischen Relation durch die gesetzmäßigen Funktionen des 

Denkens. Damit zeichnet sich die klare Unterscheidung von Relation und Funktion 

ebenso ab wie die erkenntnislogische Priorität de

Verhältnisbestimmung von Relation und Funktion ist paradigmatisch für die gesamte 

matik von Leibniz’ System, nicht trotz, sondern wegen ihr

solch mathematisch-logischer Sätze in erkenntnislogische Konstruktionen durch das 

erkenntniskritische Axiom von der Selbsterzeugung des Denkens, das „die 

Unabhängigkeit der Funktionsform von jedem Sonderinhalt” feststellt und das in 

Leibniz’ System ostentativ wiederholt wird.248 Denkfunktionen ohne Relationen sind 

leer, Relationen ohne Denkfunktionen sinnlos, wie sich dieses Verhältnis von Funktion 

und Relation formelhaft wiedergeben ließe. In dieser genauen Ausarbeitung der 

Differenz von Relation und Funktion und ihrer konsequenten Durchführung in Leibniz’ 

                                                 
244  Ebd., S. 248. Auch für Natorp bestand die Funktion der Relationsbestimmungen in der 
Herstellung von eindeutiger Ordnung, vgl. Natorp: Nombre, temps et espace, S. 369. 
245  Ebd., S. 256. 
246  Ebd., S, 254. 
247  Ebd., S. 257. 

 

endwelchen [sic!] Inhalten angewiesen sind […]”. 

248  Ebd., Cassirer geht hier sogar soweit, die Inhalte der Funktionsformen für gleichsam beliebig zu
halten, und spricht von „Funktionsformen, die zu ihrer Darstellung und zu ihrem Ausdruck […] auf die 
Erfüllung mit irg

 161



 

System liegt ein gewichtiger Unterschied zu Natorps Ausführungen in Nombre, temps et 

espace. 

Diese Begründung der Relation im Funktionsdenken sollte für Cassirer über die 

Leibniz-Deutung hinaus ebenso paradigmatisch bleiben wie die Übersetzung 

mathematischer Begriffe und Sachverhalte in eine Erkenntnislogik. Noch der Aufsatz 

über Kant und die Mathematik von 1907 läßt sich ohne Einschränkung als Studie zu 

diesem Thema lesen.249 Die Folgen des Umstandes, dass Cassirer mit Relation und 

Funktion die beiden Grundbegriffe der frühen erkenntnistheoretischen Versuche 

Natorps, vor allem aber von dessen Ansatz aus Nombre, temps et espace zu den 

tragenden thematischen und programmatischen Begriffen seiner eigenen Systematik im 

Leibniz-Buch erhebt, sind weitreichend. Erste Hinweise darauf gibt ja bereits die 

Präsenz von Relations- und Funktionsbegriffen sowie von deren Derivaten im Text. 

Unter dieser Perspektive kann sich Cassirer den gesamten Ansatz und die Programmatik 

von Natorps System der „ursprünglichen Denkfunktionen” zu eigen machen und auf die 

Philo

Stellungnahme innerhalb dieser Konstellation. Dabei gehören Cassirers Ausführungen 

B  

sophie Leibniz’ projizieren. Das zeigt sich exemplarisch an Cassirers Interpretation 

des Begriff, der in Natorps Leibniz-Interpretation in zentraler Rolle für die 

Realitätskonstitution fungiert hatte und für Cohen zum Signum metaphysischen 

Denkens geworden war, am Begriff der Substanz. 

5.6 Der Begriff der Substanz in der Spannung zwischen Verdinglichung und 

Dynamisierung – systematische und historische Aspekte 

Der Begriff der Substanz nahm in der Leibniz-Interpretation der Marburger Schule eine 

prekäre Stellung ein: während er, wie gezeigt, in Natorps Antrittsvorlesung als 

Grundbegriff der Realitätskonstitution fungierte und damit diese zentrale 

erkenntnistheoretische Frage grundsätzlich anders löste als Cohen zwei Jahre später im 

Princip der Infinitesimal-Methode, war er für letzteren zur Signatur eines 

verdinglichenden metaphysischen Denkens geworden, das es in der „transscendentalen 

Methode” zu verabschieden galt. Diese Divergenz disponierte die Leibniz-Interpretation 

zum Schauplatz der Selbst-Positionierung innerhalb der Schule; das Unternehmen einer 

Darstellung der Leibnizschen Philosophie bedeutete nichts Anderes als eine 

zum egriff der Substanz in Leibniz‘ System offenbar zu den Passagen der mittleren

                                                 
249  Vgl. Cassirer: Kant und die moderne Mathematik (Mit Bezug auf Bertrand Russells und Lo
Couturats Werke über die Prinzipien der Mathematik), in: Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift 12 
(1907), S. 1-49. 

uis 

 162



 

Entstehungsphase des Werkes. Sie fehlten noch in der Keimzelle der Arbeit, die zur 

Lösung der Preisaufgabe der Marburger Philosophischen Fakultät des Jahres 1898/99 

eingereicht wurde, gehörten aber der bei der Berliner Akademie 1901 eingereichten 

Fassung an. Im fakultätsinternen Gutachten zu Cassirers Arbeit hatte Natorp die 

Unvollständigkeit der Arbeit Cassirers moniert und die Abfassung des geplanten 

Kapit

rittens interpretiert Cassirer diese übergeordnete 

dynam

els über den Kraftbegriff, vor allem aber die Ausarbeitung eines von Cassirer 

offenbar urspünglich gar nicht vorgesehenen Kapitels zum Begriff der Substanz 

angemahnt.250 Dieser Befund ist deshalb signifikant, weil er nicht alleine belegt, wie 

weitgehend das Leibniz-Buch auf eine Art von Forschungsprojekt zurückgeht, das von 

Natorp initiiert wurde, sondern auch, dass dieser die Arbeit Cassirers auf die Agenda 

seiner eigenen Erkenntnisinteressen zu verpflichten suchte. Überraschend ist bei alldem, 

dass Leibniz‘ System nicht nur kein „abschliessendes” Kapitel über den Substanzbegriff 

enthält, sondern schlechterdings gar keines, in dem der Begriff der Substanz eine eigene 

Thematisierung erfahren hätte.  

Die Gründe für diesen Sachverhalt sind so komplex, wie Cassirers Verwendung 

des Begriffs der Substanz: erstens gehört Substanz zunächst begrifflich zur Ebene der 

Kategorien, wie die Grundbegriffe des quantitativen und des qualitativen Verfahrens 

auch. Er übernimmt die Begründung des Gegenstands des Denkens. Zweitens ist der 

Grundbegriff der Substanz dabei den ihm deduktiv-genetisch vorausgehenden 

Kategorien übergeordnet und fungiert als Einheitsbegriff; er soll eine dynamische Art 

von Einheit unter ihnen schaffen. D

ische Kategorie als Repräsentation der Einheitsfunktion überhaupt und damit als 

höherstufigen, zentralen Einheitsbegriff des Bewusstseins. Viertens unterliegen 

sämtliche bisherigen Bestimmungen des Substanzbegriffs dem Funktionsdenken, von 

dem Cassirer den statisch oder verdinglicht interpretierten Begriff der Substanz ganz 

prinzipiell unterscheidet. Letzterer ist der im Sinne eines metaphysischen Substrates 

gebrauchte und von Cohen monierte, dessen Vorkommen bei Leibniz Cassirer im 

Unterschied zu Natorp nicht abstreitet und so hinsichtlich dieses Teilaspekts Cohens 

Position affirmiert. Fünftens entsteht dadurch allerdings die Problematik, wie einerseits 

diese begriffliche Heterogenität und damit andererseits die Divergenz der Natorpschen 

und Cohenschen Interpretationen aufzulösen ist. Die Auflösung dieser Spannungen 

                                                 
250  Siehe Natorps Gutachten vom 25. Nov. 1898: „Dass sie bei ihrem stattlichen Umfange dennoch 
unvollendet ist – ausser dem nur skizzierten Kapitel über den Kraftbegriff ist ein abschliessendes über den 
Substanzbegriff unerlässlich – kann für unser Urteil um so weniger ins Gewicht fallen, da dafür einige 

ve Hessisches Staatsarchiv, 307 d.). Die in der 
k arburg für das Rechnungsjahr 1898/99 veröffentlichte 

ng liegenderweise nicht, vgl. ebd., S. 17-18. 

nicht rlangte, wertvolle Zugaben geliefert sind [...]” (
Chroni der Königlich Preussischen Universität M
Stellu nahme enthält dieses Monitum nahe

 163



 

versucht Cassirer durch die Einführung einer Art immanenter historischer Entwicklung 

in den Substanzbegriff Leibniz‘. Hinsichtlich des Kraftbegriffs wird Cassirer im 

folgenden Kapitel vor einem ähnlichen Konflikt stehen und die divergierenden 

Konzeptionen, wie zu zeigen sein wird, anders, durch eine begriffliche 

Stufenentwicklung integrieren.  

Durch diese Mehrfachdeterminierung steht der Begriff der Substanz, so die These 

der folgenden Ausführungen, quer zu seinem einfachen Gebrauch im Sinne einer 

Kategorie, und gerade dieser Sachverhalt ist als Hinweis darauf zu lesen, dass Cassirers 

Interpretation von der Natorpschen Auffassung geleitet ist, Substanz sei „der 

Fundamentalbegriff seiner [i.e. Leibniz‘] Philosophie”.251 Als „Fundamentalbegriff” 

des gesamten deduktiven Systems von Grundbegriffen ist Substanz ebensowenig auf 

eine Region oder einen systematischen Ort wie auf eine systematische Funktion 

einschränkbar und sperrt sich so gegen die Unterbringung in einem Kapitel. Die der 

Natorpschen Interpretation des Substanzbegriffs entsprechende Deutung innerhalb der 

Cassirerschen Systematik wäre die als einer Kategorie der Gegenstandskonstitution, 

nicht der Realitätskonstitution – und damit wird deutlich, dass der Verfasser von 

Leibniz‘ System dessen Auffassung nicht oder zumindest nicht vollständig teilte. Doch 

abgesehen von dieser Differenz in Sachen Realitätskonstitution hat die Leibniz-Arbeit 

die entscheidenden Bestimmungen des Substanz-Begriffs aus der Antrittsvorlesung – 

Substanz als Gesetz, als Repräsentation und als Einheit – adoptiert und transformiert – 

auch das ist im folgenden zu zeigen. 

Die „gewöhnliche Auffassung der Substanz und des Seins [vermag] diese Art der 

Gegenständlichkeit nicht zu begreifen”, merkt Cassirer kritisch an und verweist mit 

dieser Bemerkung auf die in der Relationalität konstituierte Auffassung des 

Gegenstandsbegriffs.252 Damit traf er auch Cohens Deutung, die in Leibniz‘ 

Subst

gedanklichen Objektivierung der Zeitfolge”.253 Belegt werden soll diese Bestimmung 

d der 

ichts als das Gesetz selbst, das die 

                    

anzbegriff ein Residuum aristotelischer Metaphysik gesehen hatte – auch sie 

entspricht der „gewöhnlichen Auffassung der Substanz” als eines dinglichen Substrats. 

Cassirer greift zu dieser Unterscheidung, um damit die Transformation auch dieses 

Begriffs zu einem Funktionsbegriff einzuleiten: „Die Substanz wird zur Methode der 

durch eine Stelle aus Leibniz‘ Briefwechsel mit de Volder: „Alle Einzeldinge sin

nd nen nVerä erung unterworfen; dauernd ist in ih

                             
us, S. 8. 

gende Arbeit, Kap. II 5.4. 
niz’ System, S. 279. 

251  Natorp: Leibniz und der Materialism
252  Vgl. die vorlie
253  Cassirer: Leib

 164



 

stetige successive Folge einschliesst.”254 Das „Gesetz”, welches laut Leibniz die 

Sukzession selbst „einschliesst”, versteht Cassirer als gleichbedeutend mit dem Begriff 

der Substanz. Diese Interpretation folgt differenzlos der Deutung Natorps, der von der 

„Gleichsetzung von Substanz und Gesetz” bei Leibniz ausging.255 Diese Auffassung 

allerdings erscheint entgegen Natorps Beteuerung, diese Interpretation sei „in Leibniz 

nicht etwa hineingetragen”, als Applikation des Kantischen Schematismus der 

Kategorie der Substanz: „Das Schema der Substanz ist die Beharrlichkeit des Realen in 

der Zeit”, wobei Kants erklärender Nachsatz, es handele sich dabei um „die Vorstellung 

desse

ssirer zum 

Geda

                                                

lben als eines Substratum der empirischen Zeitbestimmung [Hervorh. HKO]” 

durch Cassirers funktionalistische Deutung des Substanzbegriffs ad absurdum geführt 

wird.256 Substanz als Substrat, das ist genau die Deutung, die Cassirers prozessualisierte 

Auffassung um jeden Preis zu vermeiden sucht und an ihrer statt zur Interpretation von 

Substanz als Subjekt tendiert. Cassirer substituiert folglich den Begriff des Substrats, 

indem er ihn funktionalisiert und durch ein Analogon zum Schematismusbegriff selber 

ersetzt: bedeuten die „Schemate” Kants „nichts als Zeitbestimmungen a priori nach 

Regeln, und diese gehen nach der Ordnung der Kategorien auf die Zeitreihe, den 

Zeitinhalt, die Zeitordnung, endlich den Zeitinbegriff in Ansehung aller möglichen 

Gegenstände”,257 so erklärt Leibniz‘ System die apriorische Zeitbestimmung nach 

Regeln zum Gesetz und deutet entsprechend die „Substanz als Gesetzlichkeit der 

Zeitfolge”.258 Die so verstandene Kategorie der Substanz setzt die Prozesse der 

quantitativen und qualitativen Verfahren voraus, koordiniert diese zu einer Einheit und 

generiert aus ihnen in einem iterativen Verfahren innerhalb der Systeme von Raum und 

Zeit gegenständliche Bestimmtheit.259 Diese Interpretation soll eine „Vertiefung des 

Substanzgedankens und seiner Loslösung vom sinnlichen Dasein” leisten, aus der „ein 

neuer Begriff von Realität” hervorgeht.260  

Um der Problematik der Verdinglichung zu entgehen, greift Ca

nken der Repräsentation. Wenn es überhaupt einen Bezug des Substanzbegriffs auf 

die Phänomene gibt, dann nur im Modus von Repräsentation: „eigentliche Substanz 

repräsentiert die Einheit der Phänomene.”261 Der Begriff der Repräsentation wird von 

 

ibniz und der Materialismus, S. 9. 
er reinen Vernunft, B 183. 
85. 

254  Briefwechsel zwischen Leibniz und de Volder. 1698-1706, in: ders.: Die philosophischen 
Schriften, hrsg. v. Gerhardt, Bd. 2, S. 139-283, hier: S. 263. 
255  Natorp: Le
256  Kant: Kritik d
257  Ebd., B 184-1
258  Ebd., S. 280. 
259  Cassirer: Leibniz‘ System, S. 286. 
260  Ebd., S. 279. 
261  Ebd., S. 267. 

 165



 

Cassirer freilich nicht eigens thematisiert, gehört aber zu den ganz grundlegenden 

operationalen Begriffen in Leibniz‘ System. Er ebenso wie die Denkfigur, die 

Repräsentation von Substanz sei deren nicht-verdinglichte Darstellung, scheint durch 

Natorps Antrittsvorlesung präfiguriert, heißt es doch dort, der Begriff des Gesetzes sei 

die „eigentliche Darstellung der Substanz der Dinge.”262 „Eigentlich” nennt Natorp die 

Darstellung, weil er den prozessualen Begriff von Substanz qua Gesetz als die zentrale 

Definition des Begriffes ausweisen und dem gegenüber Substanz als Substrat als 

defizienten begrifflichen Modus qualifizieren will.  

Doch Substanz als Repräsentation der „Einheit der Phänomene” soll nicht alleine 

als Konstituens von Gegenständlichkeit im Bestimmungsprozess fungieren, sondern in 

grundlegender Weise über diese hinausreichen. Denn die Einheitsfunktion der Substanz 

ist ihrereits nur eine Repräsentation der Einheit des Bewusstseins: „Den wahren und 

endgültigen Grund müssen wir im Ich und in seiner Funktion der Einheit entdecken.”263 

Damit soll die „reine Fassung” des Begriffs der Substanz gegeben sein. Der Begriff der 

Substanz als eines übergeordneten Einheitsbegriffs kommt mit dem der Kraft darin 

überein, so jedenfalls Cassirers Interpretation, dass er „das Ziel des analytischen 

Regresses von den Erscheinungen zu den logischen Prinzipien” bezeichne. Dieser 

„allgemeine Begriff der Substanz” sei der „Ausdruck der Einheit des Bewusstseins”.264 

Die mit Substanz bezeichnete Denkfunktion wird somit zur Funktion des Denkens als 

eines einheitsstiftenden Prozesses überhaupt. Dass ein solcherart omnipräsenter Begriff 

von Substanz, der mit seiner Präsenz an seiner ersten Systemstelle, nach den Prozessen 

der Quantität und Qualität also, thematisch bleiben sollte bis zum Abschluss des 

Systems im Begriff des Bewusstseins, dass ein solcher Begriff also nicht in dem von 

Natorp geforderten Kapitel unterzubringen war, versteht sich, nebenbei bemerkt, ebenso 

von selbst wie der Umstand, dass Cassirer die Bedeutung dieses Grundbegriffs auf den 

Spuren Natorps über alles bei diesem Angelegte hinaus ausgedehnt hatte.265 

Cassirers prozessuale Interpretation des Substanzbegriffs kollidiert allerdings 

weithin mit dem Leibnizschen Textbestand, der im Bild der Monade unabweisbar auf 

die metaphysische Deutung der Substanz als eines verdinglichenden Substrats bezogen 

                                                 
262  Natorp: Leibniz und der Materialismus, S. 9. Zu ergänzen ist in diesem Zusammenhang, dass 
auch der Bezug von Substanz auf die Konstitution der Phänomene der Antrittsvorlesung entnommen ist, 
vgl. ebd., S. 9-10
263  Ebd., S. 373. 
264  Ebd., S. 372. 

. 

265  Substanz als Begriff einer Einheit wird in Natorps Antrittsvorlesung zwar nicht eigens 
thematisiert, doch appliziert, etwa in der Entgegensetzung von Substanz als absoluter Einheit und als 

eit tung des Begriffs der Einheit für Natorps Leibniz-„Einh  der Beziehung”, ebd., S. 11. Die Bedeu
Deutung hat mit Recht Holzhey: Die Leibniz-Rezeption, S. 291, betont. 

 166



 

war. Dieses Moment hatte Cohen als entscheidendes Merkmal des Substanzbegriffs 

Leibniz‘ und als Signum für dessen Verharren in einer traditionell aristotelisch 

geprägten Substanzmetaphysik gelesen. Beidem – dem Textbestand und der Autorität 

der Deutung Cohens – hatte Cassirers Interpretation Rechnung zu tragen und befand 

sich damit in einem Dilemma. Zunächst zielt seine Strategie darauf ab, eine 

Verschiebung vorzunehmen und den prozessual interpretierten Begriff der Substanz als 

einer Denkfunktion, und im weiteren Verfahren als der Denkfunktion schlechthin, als 

Zentrum des Leibnizschen Systems auszuweisen, Substanz als eines Substrats dagegen 

zum metaphysischen Residualbestand zu qualifizieren. Leibniz‘ System sucht die beiden 

Momente im Substanzbegriff, das verdinglichende und das prozessuale, zu vereinen – 

und läßt im Modus immanenter Philosophiegeschichte den Übergang vom traditionell 

aristotelisch verstandenen Substanz-Begriff zum funktionalistisch gedeuteten sich 

innerhalb der Leibnizschen Philosophie vollziehen. Diese Strategie, die Leibniz zum 

Schauplatz einer historischen Entwicklung in nuce machte, konnte bereits am Beispiel 

anderer Begriffe nachgewiesen werden.266 Im Falle des Verhältnisses von Substanz als 

Substrat und Substanz als Funktion vollzieht sich mit dieser Strategie über deren 

textinterne und innerschulische Funktionen hinaus noch etwas Anderes: Cassirer muss 

irgendwann im Laufe seiner Arbeit an Leibniz‘ System klar geworden sein, dass er 

hiermit das Muster zur Deutung von Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte 

gefunden hatte, das sich zudem mühelos in philosophische Systematik übersetzen ließ. 

Nun läßt sich anhand von Leibniz‘ System, in seiner publizierten Form, recht 

genau bestimmen, wann Cassirer klar wurde, dass er mit diesem Übergang vom 

traditionellen Substanzdenken zum Funktionsdenken der Substanz das systematisch und 

historisch interpretierbare Grundmuster der Erkenntnistheorie gefunden hatte. Cassirers 

Entdeckung ist in der kurzen Zeitspanne zwischen Einreichung des Manuskriptes bei 

der Berliner Akademie und dem Abschluss des Druckmanuskriptes zu lokalisieren, in 

der Zeit also, in der er mit der Vorrede seine kurze Entgegnung auf die Beurteilung der 

Akademie verfasste. Denn der erst kurz vor Abschluss des Verlagsmanuskriptes 

verfasste Kritische Nachtrag enthält einen Rückblick auf die entsprechenden 

Ausführungen des Haupttextes von Leibniz‘ System und resümiert den zentralen 

Gedanken sowohl der Leibniz-Interpretation Cassirers als auch seiner gesamten frühen 

Philosophie.267 Zunächst skizziert Cassirer den Typus eines Denkens, das vom Begriff 

der Substanz geleitet ist und verallgemeinert dieses zu einer „Weltsicht”: „Versteht man 

                                                 
266  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. II,2. 

ystem, S. 532-548, zum diskutierten Zusammenhang vgl. S. 538-539. 267  Cassirer: Leibniz‘ S

 167



 

daher unter einer ‚substantiellen‘ Weltansicht die Auffassung, nach der alles Sein und 

Geschehen im Grunde auf letzte und starre, absolute ‚Dinge‘ sich zurückführt, so ist 

Leibniz‘ Philosophie diesem Standpunkt unmittelbar entgegengesetzt.”268 Dann aber 

opponiert Cassirer diesem aristotelisch konnotierten Typus den Begriff, der 

paradigmatisch für den sogenannten Idealismus und zugleich Signatur der 

Epochenschwelle zur Durchsetzung der philosophischen Moderne sein soll: „Ihre 

Tendenz [i.e. die der Philosophie Leibniz‘], von der sie ausgeht und die von nun ab im 

Fortschritt des Idealismus sich durchsetzt, geht dahin, den älteren [i.e. durch den 

Substanzbegriff geprägten] Seinsbegriff durch den Funktionsbegriff zu verdrängen.” 

Damit war das für Cassirers Denken entscheidende Begriffsmuster geprägt – ein 

Muster, das sowohl systematisch, als Grundorientierung einer Erkenntnislogik, lesbar 

war oder als Koordinatensystem und Grundmotiv der philosophiehistorischen 

Entwicklung. Beide Aspekte sollten in den folgenden Jahren ihren Niederschlag in 

großen Arbeiten Cassirers finden, der systematische in Substanzbegriff und 

Funkt

enen das eine im Substanzbegriff der älteren 

Auffassung, an die er anknüpft, das andere in dem neuen und eigenen Begriff der 

historischen 

Begriffen formuliert, erfährt in diesem Muster der bereits früher festgestellte Widerstreit 

zwisc

begriffs sich im Modus der Kontinuität vollzieht: 

 

ionsbegriff, dessen Titel hier bereits anklingt, der historische in den ersten beiden 

Bänden des Erkenntnisproblems.  

Die Philosophie Leibniz‘ interpretierte Cassirer nun als den Kulminationspunkt 

eines historischen Prozesses, in dem sich das Funktionsdenken gegen die Vorherrschaft 

des Substanzdenkens durchsetzt, als historischen Ort des Umschlags des 

Substanzbegriffs in den Funktionsbegriff. Das ist zwar der Sache nach nichts Anderes 

als das, was die entsprechenden Passagen in Leibniz‘ System als Element und Moment 

in der systematischen Ableitung entwickelt hatten, doch in den Ausführungen des 

Nachtrags wird dieses Resultat erstmals zu einer historischen Makrofigur verdichtet 

und Deutungsmuster für die in Cassirers Verständnis entscheidende Entwicklung der 

neueren Philosophie verstanden: „Dieser eigenartigen Problemlage gemäss enthält 

Leibniz‘ ganze Philosophie nunmehr den Charakter eines Ringens zwischen zwei 

widerstreitenden Motiven, von d

dynamischen Entwicklung und ihrer Gesetzlichkeit gegeben ist.” In 

hen Aristotelismus und Platonismus eine Neuauflage. Dabei ist es bezeichnend für 

das Denken nicht alleine des frühen Cassirer, dass der Widerstreit beider Theoriemotive 

und die Durchsetzung des Substanz

„Es ist allerdings einer der eigentümlichsten historischen Grundzüge der Leibnizischen

                                                 
268  Ebd., S. 538-539. 

 168



 

Lehre, dass diese Tendenz nicht im Widerspruch, sondern in geschichtlicher 

Kontinuität, in Anknüpfung an die früheren Auffassungen durchgeführt wird.”269 

Zumindest der frühe Cassirer war Denker der Kontinuität und des harmonischen 

Ausgleichs durch und durch, und musste sich zur Anerkennung und Integration von 

Diskontinuität und Bruch als Momenten des historischen Geschehens erst 

emporarbeiten – Leibniz’ System versucht dagegen, den Bruch zur „innere[n] 

Spannung” zu depotenzieren: „Es wäre durchaus unhistorisch und einseitig, wenn man 

diese Gegensätzlichkeit [i.e. zwischen dem Substanzbegriff in seiner sogenannten 

älteren Auffassung und der dynamischen neueren], auf der gleichsam die gesamte 

innere Spannung des Systems beruht, nur als Widerspruch beurteilen wollte.”270 Die 

Umwandlung des Widerspruchs zu einer bloßen „Spannung” erfolgt durch begriffliche 

Adoption und Transformation: „Der Substanzgedanke, der bisher als die festeste 

philosophische Stütze der dinglichen Ansicht des Universums galt, wird nicht bekämpft, 

sondern aufgenommen und in sich selbst aufgeklärt und umgebildet.” 

Offen bleibt an dieser Stelle, wie Leibniz‘ System die zentrale Problematik der 

Erkenntnislogik, die Frage der Realitätskonstitution löst. Wenn die „Vertiefung des 

Substanzgedankens” zu „ein[em] neuen Begriff von Realität” führen soll, dann klingt 

das zunächst zumindest danach, als habe sich Cassirer doch der Lösung angeschlossen, 

die Natorp in seiner Antrittsvorlesung vorgeschlagen hatte.271 Doch damit stand 

Cassirer erneut vor einer innerschulischen Konfliktlage, hatte Cohen doch gegen 

Natorps Versuch von 1881 das für sein Buch von 1883 titelgebende Princip der 

Inifintesimal-Methode zur Realitätskonstitution eingeführt. Cassirers Lesart und 

Transformation des Substanzbegriffs als dynamisch verstandener Kategorie und als 

Einheitsfunktion des Denkens ebenso wie die in Leibniz‘ Philosophie eingezeichnete 

immanente Entwicklung hatte zumindest das Konfliktpotential in Sachen Substanz 

beseitigt. Im Falle der Realitätskonstitution versuchte Cassirer dasselbe auf dem 

Umweg über den Begriff der Kraft. 

5.7 Der Kraftbegriff und seine Funktion in der Realitätskonstitution 

C

o ist also die 

assirers Leibniz-Rekonstruktion homologisiert die Begriffe von Kraft und 

Substanz hinsichtlich ihrer einheitsstiftenden Funktion weitestgehend: „S

                                                 
269  Cassirer: Leibniz‘ System, S. 539. 
270  Cassirer hält es für ein schweres Defizit der Leibniz-Arbeit Russells, dass diese den historischen
Aspekt, und damit die wechselseitige Integration von Systematik und Historie, in Cassirers Worten: „die 
besonderen geschichtlichen Bedingungen des Systems” (ebd., S. 539), ausgeblendet hat.  
271  Vgl. Natorp: Leibniz und der M

 

aterialismus, S. 9-10. 

 169



 

Kraft als das Ziel des analytischen Regresses von den Erscheinungen zu den logischen 

Prinzipien bezeichnet. Diese Charakteristik wird weiter auf den allgemeinen Begriff der 

Substanz als Ausdruck der Einheit des Bewusstseins ausgedehnt.”272 Der Begriff von 

Substanz erfährt so eine ambivalente Bestimmung; als Repräsentation der Einheit der 

Bewusstseins soll er seinem „allgemeinen” Begriff nach den der Kraft umgreifen, der 

seinerseits auf die Regionen innerhalb der genetischen Deduktion der Kategorien 

besch

onnotation geleitet: 

das M

                                                

ränkt bleibt, ohne selbst Kategorie zu sein. Als gegenstandskonstituierender 

Grundbegriff gehört die Substanz freilich zugleich auch dieser kategorialen Region an 

und ist in diesem Zusammenhang als genetisch gedachte Kategorie Voraussetzung der 

übergreifenden synthetisierenden Prozesse, die in Leibniz‘ System als ‚Kraft‘ bezeichnet 

werden. Der Begriff der Substanz ist so betrachtet Anfang und Ende des 

Erkenntnisaktes, er repräsentiert dessen höchste Einheit und fungiert als kategoriales 

Einzelmoment. Sein Bezug auf die ihm begrifflich gleichsam asymptotisch angenäh  

erte Kraft erscheint als eine beständige Wechselbeziehung. 

Es stellt sich zunächst die Frage danach, welche Funktion Cassirer dem Begriff 

der Kraft im Erkenntnisprozess, und hier spezifisch bei der Konstitution der zu 

erkennenden Realität, genau zugewiesen hat und in welchem Verhältnis diese 

Bestimmung zu den konkurrierenden Modellen seiner Lehrer Cohen und Natorp steht. 

Die an diese ersten Befunde zur Homologie von Substanz- und Kraftbegriff 

anschließenden Überlegungen sind durch folgende Thesen zur Realitätskonstitution, zur 

begrifflichen Binnenstruktur der Kraft und zu ihrer historischen K

odell der Realitätskonstitution, wie Cassirer es in Leibniz‘ System begründen will, 

findet erstens seine Basis nicht alleine im Begriff der Kraft.273 Vielmehr erscheint 

Realität als Resultante des Zusammenspiels des gesamten Systems von Grundbegriffen, 

vor allem aber der Korrelation von dynamisiertem Substanzbegriff und Kraft. Dem 

Wechselbezug der Grundbegriffe liegt zweitens der operationale Begriff der Iteration 

zugrunde, der höherstufige Systembegriffe wie den der Kraft noch einmal die Reihen 

deduktiv-kategorialer Prozesse, wie beispielsweise die der Quantität, durchlaufen läßt 

und aus diesen neuen begrifflichen Verbindungen neue Bestimmungen im Begriff der 

 
272  Cassirer: Leibniz‘ System, S. 372. 

ption, S. 294, anzunehmen, wenn es heißt: „Cassirer 
ch niz-Interpretation vom systematischen Interesse an dieser [i.e. der 

eiten und findet ihre Lösung im Kraftbegriff.” Doch diese Annahme greift bereits 
d r 

riff der Realität begründet 
ab r 

‘ [...] auf die 

273  Letzteres scheint Holzhey: Die Leibniz-Reze
läßt si  in seiner Leib
Realitätsproblematik] l
wegen er genetisch-deduktiven Anlage der Systematik zu kurz, denn der Begriff der Kraft mag wohl de
systematische Ort sein, der oberste Systempunkt gleichsam, an dem der Beg
wird, er diese Begründung erfolgt unter Einschluss vorausgehender Grundbegriffe, wie etwa dem de
Substanz. Wenn es freilich an späterer Stelle heißt, Cassirer zentriere „sein ‚Realitätsproblem
erkenntniskritische Fassung des Substanzbegriffs” (ebd.), dann wird es unklar, wo denn nun die Lösung 
des „Realitätsproblems” zu suchen ist.  

 170



 

Kraft generiert. Dieses Verfahren organisiert die Binnenstruktur des Begriffs der Kraft. 

An diese Thesen schließt sich drittens der Nachweis an, dass Cassirer unausdrücklich 

die spannungsreiche innerschulische Konstellation in der Frage der Begründung von 

Realität, wie sie zwischen Cohen und Natorp herrschte, aufzulösen sucht, indem er eine 

dreistufige Bestimmung der Kraft entwirft, der die Cohensche und Natorpsche 

Auffassung als Stufen eingezeichnet sind. 

Zunächst sind Ort und Status der Kraft im System der Grundbegriffe zu 

bestimmen. Seinen innersystematischen Ort hat der Begriff der Kraft im Anschluss an 

den Durchgang durch die Bestimmungsprozesse oder –reihen der Quantität, der 

Kontinuität und relationalen Systeme von Raum und Zeit, die ihren Abschluss in der 

Kategorie der Substanz fanden; lokalisiert ist er innerhalb des Systems der als 

Denkfunktionen bestimmten Raum und Zeit.274 Dabei konstruiert Cassirer den Begriff 

der Kraft nicht als Kategorie oder Grundbegriff, sondern als „Inbegriff reiner 

Erken

Kraftbegriffs ihren Ausgang von der Feststellung nimmt: „Noch haben wir, wie es 

t 

” 

l über den „Begriff der Kraft” ausdrücklich auf die Konstitution 

ntnisprinzipien [Hervorh. HKO]”,275 wenn er bemerkt, die „sämtlichen 

Einzelmomente [Hervorh. HKO], die in den Begriffen des Differentials, der Qualität und 

der Intension [i.e. in den kategorialen Bestimmungsreihen] bezeichnet sind, fassen sich 

schließlich zusammen in der Bestimmung des Inhalts als Kraft.”276 Dieser „Inbegriff” 

soll als gesetzmäßiger und inhaltlich bestimmter Einheitszusammenhang eines 

apriorischen Systems von Bedingungen fungieren und im Zusammenspiel mit letzterem 

realitätserzeugend wirken.277 Insofern erscheint Kraft als Inbegriff eine Präfiguration 

von Cassirers später häufig verwendetem Begriff der inneren Form. 

Es ist ein szientifizierter Begriff von Kraft, den Cassirer hier offenbar zunächst 

zugrundelegen will, eine Ableitung aus mathematischen und physikalischen 

Begriffen.278 Diese theoretische Basis der Begriffsbestimmung ist zwar unbestreitbar 

schulkonform, erscheint zumindest aber insofern als paradox, als die Diskussion des 

scheint, den Umkreis der mathematischen Abstraktionen und Fiktionen [sic!] nich

verlassen und wie am Anfang steht die Realität als ein ungelöstes Problem vor uns.

Cassirer zielt im Kapite

                                                 
274  Ebd., S. 283-290, bes. S. 284-285 u. 290. 
275  Ebd., S. 288. 
276  Ebd., S. 290. 
277  Ebd., S. 284: „Das unbekannte X, das wir unter dem Namen der Realität suchen, ist als
ein System idealer Bedingungsgleichungen im Voraus bestimmt [...].” 
278  Vgl. beispielsweise ebd., S. 295, wo Cassirer bemerkt, Leibniz halte am „wissenschaftlichen 
Idealismus” und seiner „Tendenz” fest, „die Empfindung rein auf mathematische Momente 
zurückzuführen”; ähnlich S. 303, wo es heißt, das „Wirkliche”, das als Realität konstituiert werden soll, 
entstehe „erst in der Gesetzmäßigkeit der Bestim

o durch 

mung, die die mathematische Physik vollzieht.” 

 171



 

von empirischer Wirklichkeit ab, nicht mehr alleine auf die Begründung mathematisch-

naturwissenschaftlicher Realität – und das heißt nichts anderes, als dass er die 

Rücknahme des szientifischen Reduktionismus seiner beiden Lehrer zumindest im 

Medium der Leibniz-Interpretation intendiert. Ob diese Intention realisierbar war, ist 

eine ganz andere Frage. Denn Leibniz‘ System rekurriert ganz prinzipiell auf 

mathe

zuschließen. Die Stufen stehen insofern in einem genetisch-deduktiven 

Verhä

matisch-naturwissenschaftlich orientierte Begrifflichkeit und Theoreme und das 

ist eine Folge der ganz spezifischen systematischen Funktion des Kraftbegriffs, Realität 

nicht als fixierten Bestand, als empirisch-anschauliches Substrat oder gar als Ding zu 

erzeugen, sondern als gesetzmäßigen Zustand, der Folgezustände generiert.279 Ein 

solcher Begriff von Kraft scheint Cassirer nur auf mathematisch-physikalischer Basis 

konstruierbar. Damit begibt sich der Verfasser von Leibniz‘ System in das Dilemma, 

von dieser Basis aus einen nicht-reduktionistischen Begriff von empirischer 

Wirklichkeit gewinnen zu müssen.280 

Um diese Leistung näher auszuweisen, differenziert Cassirer innerhalb des 

Kraftbegriffs drei ineinander übergehende Stufen, erstens die Stufe der „derivativen 

Kraft” als Bestimmung des logischen Subjekts auf mathematischer Grundlage, zweitens 

die Stufe der „derivativen Kraft” als Repräsentation der Gegenwart des Körpers auf 

physikalischer Grundlage und drittens die der Kraft als übergeordneter Einheit im 

Bestimmungsprozess des empirischen Körpers.281 Dieses dreistufige Verfahren 

intendiert, auf seiner höchsten Stufe hinreichende Bestimmungen für „empirische 

Körper” zu geben und somit den Regress von den ersten kategorialen Prinzipien zur 

Empirie ab

ltnis zueinander, als niederstufige Bestimmungen kategorial notwendige 

Voraussetzungen der höherstufigen und als solche in diesen enthalten sind.282 Freilich 

sind die einzelnen Stufen nicht alleine Momente der systematischen Bestimmung der 

                                                 
279  Ebd., S. 287: „Bestimmtheit des Realen im Zeitmoment kann also nicht eine sinnlich-einzelne 
Gegenwärtigkeit bedeuten, sondern eine begriffliche Fixierung, wonach der gegenwärtige Zustand das 
Gesetz seiner Erzeugung und das Gesetz seiner Fortsetzung in sich trägt. Diese Forderung erfüllt sich in 
Leibniz‘ Begriff der Kraft.” 

 Prinzip der Genese anhand der zweiten Stufe im Begriff der 
at raft” hin, freilich in Wendungen, die seinem mathematisierten Funktionsdenken 

chen Deduktionsverhältnissen verdecken, ebd., S. 333: „Die 
un en Systematik der Grundbegriffe [i.e. einer genetischen Deduktion der Kategorien] 

nu elten, wenn jedes neu hinzutretende Moment sich nicht nur äusserlich der 
th im 

280  Richardson: Carnap’s Construction of the World. The Aufbau and the Emergence of Logical 
Empiricism, 1998 diskutiert in dem The Fundamentals of neo-Kantian Epistemology überschriebenen 
Kapitel diese Problematik als zentrale Aporie des „Neo-Kantianismus”, und zwar am Beispiel von 
Cassirers Substanzbegriff und Funktionsbegriff, vgl. ebd., S. 116-138, bes. S. 134-138. 
281  Die erste Stufe vgl. ebd., S. 283-302, die zweite S. 302-338 und die dritte S. 338-351. 
282  Cassirer weist auf dieses
„deriv iven K
entsprechen und jede Analogie zu dialektis
Forder g einer streng
kann r dann als erfüllt g
Gesam eit der früheren anreiht, sondern in der neuen Beziehung zugleich den Aufgaben dient, die 
Inhalt der früheren Begriffe vorbereitet sind.” 

 172



 

Realitätsbedingungen, sie sind auch philosophiehistorisch konnotiert – Cassirer hat 

ihnen die Theoreme zur Realitätskonstitution von Cohen und Natorp eingezeichnet und 

diese somit seiner eigenen Konzeption integriert. Beides, die deduktive Systematik wie 

auch die immanente Integration historisch verschiedener Modelle von 

Realitätskonstitution werden im folgenden skizziert. 

So erscheint der Leibnizsche Begriff der „vis derivatia” auf seiner ersten Stufe 

Cassirers Interpretation zufolge als Repräsentation der Infinitesimalität. Dabei ist zu 

bedenken, dass Cassirers begriffliches Verfahren auch in diesem Zusamenhang auf der 

Übertragung mathematischer Begrifflichkeit in den erkenntnislogischen Kontext 

beruht.283 Der „Prozess der Kontinuation”, wie er in den Denkfunktionen von Raum 

und Zeit vorausgesetzt wird, sei der „typische Ausdruck für das Verfahren der 

infinitesimalen Summation: sein Ergebnis steht daher zu seinem Subjekt im Verhältnis 

des Integrals zum Differential.”284 Der Begriff des Differentials soll so zur apriorischen 

Bedingung des „Subjekt[s] der extensiven Mannigfaltigkeit” werden. Das infinitesimale 

Bestimmungsverfahren übersetzt dabei die Extension in die „Einheit der Qualität und 

Intension” und hat somit die apriorische Funktion, den Inhalt als intensive Größe 

hervorzubringen.285 Dadurch soll „gegenüber den Gegebenheiten in Raum und Zeit” 

eine neue „logische Charakteristik” und Qualität erreicht werden.286 Der Begriff der 

Kraft erscheint auf dieser Stufe als Einheit all dieser Momente: „Die sämtlichen 

Einzelmomente, die in den Begriffen des Differentials, der Quantität und der Intension 

bezeichnet sind, fassen sich schliesslich zusammen in der Bestimmung des Inhalts als 

Kraft.”287  

Damit wird das Infinitesimalprinzip, wie es Cohen 1883 zur 

„erkenntnisskritischen” Realitätskonstitution eingeführt hatte,288 als Verfahren und 

notwendige Bedingung der Realitätsbestimmung anerkannt und etabliert – und zugleich 

in seine Schranken gewiesen. Denn es fungiert innerhalb von Cassirers Konstruktion 

eines mehrstufigen Kraftbegriffes nur als „allgemeine Bedingung”, näher als 

„allgemeine logische” und „mathematische Voraussetzungen” zur „Lösung des 

                                                 
283  In dieser Strategie der Begriffbildung oder –übertragung liegt Cassirers wiederholte Beteuerung 
begründet, Leibniz‘ „bildliche oder schwer verständliche Ausdrücke” würden einen „klaren Sinn erst 
erhalten”, wenn man sie „auf die methodische Bedeutung” zurückführe, die „sie innerhalb der neuen 

h der 
e 

Ebd., S. 289. 

rincip der Infinitesimal-Methode, S. 52, wo es heißt, Leibniz habe „die 
es Sicherung der Realität der Dinge” eingeführt. 

Mathematik erhalten haben”, ebd. S. 289. Cassirers Verfahren besteht indessen gerade darin, nac
Rückführung in den mathematischen Kontext eine neuerliche Rückübersetzung in erkenntnislogisch
Zusammenhänge vorzunehmen. 
284  Ebd. 
285  Ebd., vgl. auch ebd., S. 302-303. 
286  
287  Ebd., S. 290. 
288  Vgl. Cohen: Das P
infinit imale Grösse” zur „

 173



 

Realitätsproblems”, indem es in der intensiven Größe das „Subjekt” des weiteren 

Bestimmungsprozesses generiert; zur hinreichenden Bestimmung der Realität hingegen 

reicht es nicht aus: „Die derivative Kraft [...] giebt nur das Element, dessen 

Veränderung und Abwandlung genügen muss, alles physische Geschehen 

auszudrücken.”289 Als apriorische, notwendige Voraussetzung ist es als Moment dem 

weiteren Verfahren und damit der Gesamtkonzeption der Realitätskonstitution 

integriert.  

Cassirer bedient sich des zentralen Theorems aus Natorps erkenntnislogischer 

Arbeit Ueber objective und subjektive Begründung der Erkenntniss, um den 

systematischen Schritt zu bestimmen, der innerhalb der Genese auf die infinitesimale 

Definition des Subjekts und die Gewinnung der intensiven Grössen zu folgen hat: die 

„Objektivierung der Relationen” muss in dynamischen Verhältnisbestimmungen 

vollzo

Vielheit von ‚Kräften‘” der „mannigfachen Natorvorgänge” und macht sie so meß- und 

 

 

 

gen werden, und das soll mittels der „derivativen Kraft” in der 

Bestimmungsarbeit der mathematischen Naturwissenschaft geleistet werden: „Das 

Wirkliche entsteht erst in der Gesetzmässigkeit der Bestimmung, die die mathematische 

Pysik vollzieht.”290 Auch die weitere Problemskizze orientiert sich am Natorpschen 

Ansatz bereits der frühen erkenntnislogischen Arbeiten, dem Ausgang von einer 

„Mannigfaltigkeit”, die im Prozess einer Reduktion objektiviert werden muss: „Die 

Mannigfaltigkeit des physischen Geschehens muss sich für die objektive 

wissenschaftliche Betrachtung auf dynamische Verhältnisse zurückführen lassen, die in 

der Form mathematischer Verhältnisse darstellbar sind.”291 Ausgangselemente der 

zweiten Stufe des Kraftbegriffes sind die bereits bestimmten „intensive[n] Grössen”, die 

nun wieder die Bestimmungsreihen des quantitativen Prozesses durchlaufen.292 Auf 

solchen Interationen ist die innere Struktur des mehrstufigen Begriffs von Kraft 

aufgebaut. Die Logik der Quantität homogenisiert zunächst die „beziehungslose 

293  zuvergleichbar.  Die Reduktion und einheitliche Objektivierung von Naturvorgängen

bloßen Größen erhebt den Begriff der Kraft zu „einer einheitlichen Grundform für die

Mannigfaltigkeit der physikalischen Vorgänge” und unterwirft die Größen dem

                                                 
289  Cassirer: Leibniz‘ System, S. 303; auf derselben Seite derselbe Sachverhalt in anderer 
Formulierung: „Denn durch sie [i.e. die mathematischen Voraussetzungen] wird zwar das Subjekt 
definiert, das den dynamischen Bestimmungen unterliegt und die Grundlage für alle weiteren 
Beziehungen bildet, in die es innerhalb des Ganzen der Erfahrung eintritt.” Vgl. auch ebd., S. 289. 
290  Ebd., S. 303. Bei Natorp: Ueber objective und subjektive Begründung der Erkenntniss, S.274-

System, S. 303. 
10. 
05. 

276.  
291  Cassirer: Leibniz‘ 
292  Ebd., S. 304-3
293  Ebd., S. 304-3

 174



 

„Maßbegriff der Arbeit”.294 Nun ist sich Cassirer des reduktiven Charakters der 

physikalisierten Deskription der Naturvorgänge bewusst und betont, dass der 

„physische Einzelvorgang eine doppelte Form” annehme, die „seiner anschaulichen 

Gegebenheit” und die „seiner begrifflichen Funktion” als „quantitativer Repräsentant” 

einer konkreten „physikalischen Erscheinung”. Voraussetzung der Abstraktion von „der 

Besonderheit des jeweiligen, zufälligen Materials” – wie Cassirer die konkrete 

Erscheinung auch nennt – sind die grundlegenden Operationsbegriffe seiner gesamten 

Dedu

rd zur Basis seiner dynamisierten Version des Schultheorems 

vom 

ktion, die Begriffe der Relation und der Repräsentation. Sie sind die begrifflichen 

Medien, die die Voraussetzung der Reduktion von anschaulich Gegebenem zu nicht-

dinglichen Momenten des Funktionsdenkens ermöglichen.295 Damit sind sie zugleich 

die Bedingungen des Grundprozesses der Objektivation, dessen Innenseite gleichsam 

Cassirer hier exemplarisch beschreibt.296  

An die durch die Logik der Quantität geleitete Objektivation schließt sich auf der 

zweiten Stufe des Kraftbegriffes das „Grundgesetz” der Realitätskonstitution an, das 

Erhaltungsgesetz.297 Der Erhaltungsgedanke muss als höherstufige Anwendung der 

Denkfunktion der Kausalität betrachtet werden, da er das Gesetz der Äquivalenz von 

Ursache und Wirkung voraussetzt und insofern die „erkenntniskritische Verbindung des 

Kausalbegriffs mit dem Grössenbegriff” darstellt.298 Cassirers Interpretation des 

Erhaltungsgesetzes wi

„Factum der Wissenschaft”: das Erhaltungsgesetz bildet „die Grundlage, von der 

aus wir die Lücken und Unstetigkeiten des subjektiven Wahrnehmungsinhalts im 

Begriffe aufheben und damit erst zur kontinuierlichen Einheit der objektiven Natur 

fortschreiten.”299 Dadurch zeigt die derivative Kraft „die Realität in fortwährender 

Veränderung und in Uebergang von Zustand zu Zustand begriffen.” Der Variabilität 

aber ist die Kategorie der Substanz inhärent, so jedenfalls wendet Cassirer seine 

                                                 
294  Ebd., S. 307, zum Sachverhalt im Ganzen vgl. auch S. 305-307; zum „Maßbegriff” vgl. S. 309. 
295  Ebd., S. 307: „[...] die Relation löst sich wegen ihres selbständigen logischen Geltungswertes 
von dem Subjekt und der Grundlage, an die sie im Vorstellen zunächst gebunden ist.” Cassirer greift hier 
auf den bereits für Natorp zentralen Gedanken zurück, dass „die Dinge sich in Verhältnisse aufgelöst” 
hätten. Der Begriff der Repräsentation ist dabei der zentrale Relationsbegriff der sachlichen Einheit und 
darstellenden Differenz zwischen dem Gegenstand der Anschauung und seiner rein funktionell-
begrifflichen Darstellung. 
296  An diesem prozessualen Begriff der Objektivation als des zentralen Verfahrens der Konstitution 
jeglicher Art von intellektuellen Gegenständen hat Cassirer bis in seine spätesten Arbeiten hinein 
festgehalten und versucht, den Begriff auch für die Erkenntnisleistungen im Bereich der Kultur- und 

c gischen Begriffe 
art  der Menschen. Aporien der philosophischen Anthropologie und ihre Auflösung in 

ult sophie Ernst Cassirers, 2003, S. 230-236 u. 309-356. 
System, S. 314-338, die Bezeichnung des Erhaltungsgesetzes als 

dg .ö. 

Geschi htsbegriffe fruchtbar zu machen. Zur Rolle der Objektivation für die anthropolo
vgl. H ung: Das Maß
der K urphilo
297  Vgl. Cassirer: Leibniz‘ 
„Grun esetz” S. 319 u
298  Ebd., S. 314. 
299  Ebd., S. 322. 

 175



 

Leibniz-Interpretation gegen die Kritik, die Lasswitz an Leibniz‘ Substanzbegriff geübt 

hatte.300 Damit wird vom Ende der Bestimmung der derivativen Kraft her deutlich, was 

auch bereits als notwendige kategoriale Voraussetzung in den Kraftbegriff eingegangen 

war: der Begriff der Substanz bildet in doppelter Hinsicht das zentrale Moment der 

Realitätskonstitution durch den Begriff der derivativen Kraft. Damit ist es Cassirer 

gelungen, das in Natorps Leibniz-Interpretation konstitutive Moment für den Begriff der 

Realität ebenfalls in seine Konzeption zu integrieren. 

Die zweite Stufe der „derivativen Kraft” gab die notwendige Bestimmung des 

Realen, sofern es unter der „Grundbedingung der Zeit konstruiert” wird.301 Diese 

Bestimmung reicht aber, so Cassirer, für das Problem des empirischen Körpers nicht 

aus, „

 Frage will Cassirer in Leibnizens 

Massenbegriff sehen.  

der Folge diesselbe Argumentationsstrategie funktionalisierender 

Interpretation wie auf den beiden anderen Stufen zur Anwendung: der Massenbegriff 

                                                

denn der Körper will im Unterschiede zu den wandelbaren Einzelmerkmalen eine 

Einheit bedeuten, die im Wechsel ihrer mannigfaltigen Zustände beharrt.” Aufgabe der 

dritten Stufe im Kraftbegriff ist es, das „dynamische Erkenntnismittel” zu finden, das 

„die Einheit des räumlichen Subjekts der Veränderung im Flusse des zeitlichen 

Geschehens festzuhalten erlaubt.”302 Dabei soll einmal mehr das intensive Moment den 

Ausgangspunkt bilden, nicht die Extension: die gesuchte „Identität des Körpers muss in 

einem Begriff definiert werden, in dem von dem Merkmal des extensiven Volumens 

abgesehen werden kann.“303 Die Lösung dieser

Es kommt in 

wird als bloß „begriffliches Mittel zur Darstellung der Gesetzlichkeit der dynamischen 

Vorgänge” konstruiert,304 als abgeleitete „reine dynamische Relation”.305 Der 

Massenbegriff fungiert als Entsprechung zum Arbeitsbegriff der zweiten Stufe.306 

Dabei stellt sich auf dieser Stufe der Begriff der Materie als Problem, der für die 

Annahme eines Körpers in Raum und Zeit notwendig vorausgesetzt werden muss. Diese 

Problematik löst Cassirers Interpretation durch Rekurs auf die Infinitesimalrechnung 

auf: „Die Methode der ‚Kontinuation‘ – als deren konkreten mathematischen Ausdruck 

wir die Beziehung des Differentials zu seinem Integral erkannten – ist der gemeinsame 

logische Ort und die erkenntniskritische Einheit dieser wissenschaftlichen 

 
300  Ebd., S. 336-338; vgl. Lasswitz: Geschichte der Atomistik, Bd. 2, S. 470-479. 

38-339. 

ie einzelnen Stufen dieser Ableitung vgl. ebd., S. 338-343. 

301  Ebd., S. 338. 
302  Ebd. 
303  Vgl. ebd., S. 3
304  Ebd., S. 390. 
305  Ebd., S. 341, d
306  Ebd., S. 340. 

 176



 

Grundfragen.”307 In der Infinitesimalrechnung ist „die fortschreitende Analyse und 

Differenzierung des Inhalts als die eigentliche Funktion des Denkens erkannt, deren 

konstitutiver Wert durch kein bestimmtes Denkgebilde beschränkt werden darf.”308 Der 

Begriff der Kraft auf dieser Stufe repräsentiert „die Einheit eines Prozesses”, durch den 

„im Wechsel successiver Zustände” Identität geschaffen wird, und zwar durch die 

„Einheit und Identität der Denkfunktion selbst.” Für diesen Begriff der Identität gilt das, 

was Cassirer hinsichtlich des ihm zugrundeliegenden Begriffs der Konstanz festgestellt 

hat: die „Konstanz des Seins” werde „durch die Konstanz des Gesetzes ersetzt”.309 

Dadurch wird die Denkfunktion zur „Grundbedingung der Verknüpfung, in der uns 

Erscheinungen zu realen Objekten werden.”310  

Der Begriff der Realität verharrt in Leibniz‘ System in der Perspektive 

szientifischer Reduktion, wobei „die mathematische und physikalische Prinzipienlehre”, 

die das begriffliche und operationelle Fundament der Untersuchungen zum Begriff der 

Kraft bilden, das Denken schlechthin repräsentieren sollen. Resümierend stellt Cassirer 

fest, die „stetige Gesetzlichkeit der Operationen des Denkens” bilde die Bedingung, 

„aus der allein die Gestalt des fertigen Seins verständlich” werde311 – doch es ist 

allenfalls die Gestalt der gesetzlich verfassten Realität der mathematischen 

Naturwissenschaft, die dadurch verständlich wird. 

5.8 Rückblick 

Wenn Cassirer in der Vorrede zu Leibniz‘ System betont, „Leibniz’ Kraftbegriff ist 

seiner Definition nach nichts anderes, als eine Ausführung und bestimmtere Gestaltung 

des Differentialbegriffs”, so scheint diese Bemerkung auf eine Lösung des sogenannten 

„Realitätsproblems” einzustimmen, die ganz im Sinne der Cohenschen Bestimmungen 

im Princip der Infinitesimal-Methode angelegt ist.312 Bedenkt man, dass die Vorrede 

der am spätesten verfasste Text des gesamten Werkes ist, und blickt man auf die 

Analyse der Realitätskonstitution in den Substanz- und Kraftkapiteln zurück, so muss 

die Aussage verwundern. Kraft wurde dort als Einheit der „sämtlichen Einzelmomente, 

die in den Begriffen des Differentials, der Quantität und der Intension bezeichnet sind”, 

                                                 
307  Ebd., S. 342-343. 
308  Ebd., S. 344. 
309  Ebd., S. 343. 
310  Ebd., S. 349. 
311  Ebd., S. 355. 
312  Ebd., S. XII. 

 177



 

verstanden, nicht alleine als Gestaltung des Differentialbegriffs.313 Im Rückblick auf 

netisch-deduktive Anlage des systematischen Zentrumsdie ge  von Leibniz‘ System, auf 

die intensive Rezeption Natorpscher Begrifflichkeit, sowohl solcher der Leibniz-

Interpretation als auch erkenntnislogischer und auf den prozessualen Ansatz bei 

Relationen und ursprünglichen Funktionen des Denkens erweist sich Ernst Cassirers 

frühe philosophische Arbeit durch und durch von den erkenntnislogischen Bemühungen 

seines Lehrers Paul Natorp geprägt. Von diesem Fundament aus hat er versucht, 

Cohensche Begriffe und Theoreme mit diesem Ansatz zu vermitteln und zu integrieren. 

Einmal mehr erweist sich der Hinweis der Vorrede als Versuch, post festum die Lektüre 

zu lenken und die Natorpsche Prägung der Arbeit zu verhüllen. 

                                                 
313  Ebd., S. 290. 

 178



 

6. Die Priorität der Systematik und ihre Folgen für die 

Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz‘ System  

Cassirer hat Natorps Ansatz zu einem „System der logischen Grundfunktionen” auf 

seine Rekonstruktion einer Erkenntnistheorie Leibniz’ übertragen und konsequent 

durchgeführt. Was in Natorps Studie Nombre, temps et espace noch im Status einer 

unabgeschlossen bleibenden Ableitung der „Grundbegriffe” – oder auf dem 1900 

erreichten Stand der Theorie formuliert: der „Grundfunktionen” – von Raum, Zeit und 

Zahl verharrte, das führte Cassirer in der Systematik der „Grundbegriffe der 

System will seine Legitimität als historische Arbeit gerade aus dem Anspruch beziehen, 

den theoretischen Gehalt der Philosophie in rein systematischer Perspektive 

 die Bestimmung seiner Stelle innerhalb einer 

n 

sen aus ist im vorliegenden Kapitel abschließend zu 

Mathematik” und der „Grundbegriffe der Mechanik” zur vollständigen und 

geschlossenen Gestalt weiter. Dabei hat er im einzelnen, wie gezeigt, zahlreiche 

begriffliche Modifikationen und immanente Korrekturen vorgenommen und zudem 

versucht, Cohens Ansatz bei Begriff und Urteil zu integrieren. Er positioniert sich so in 

der Konstellation mit seinen beiden Marburger Lehrern, dass er Teile der Cohenschen 

erkenntniskritischen Auffassung mit der Natorps vermittelt. Diese Moderation erfolgt 

aber auf der Basis der Natorpschen Erkenntnislogik und vollzieht sich nicht als bloße 

Übernahme, sondern im Modus der immanenten Korrektur und Umbildung von 

Theoriemotiven. Damit erhält Cassirers systematische Arbeit, wie sie sich in Leibniz‘ 

System präsentiert, eigenständige Gestalt und ist doch gleichzeitig Beitrag zum 

innerschulischen Theoriebestand. 

Grundzug des Verhältnisses der systematischen Darstellung zur historischen ist, 

wie sich gezeigt hat, die Konstruktion des Historischen von der immanenten Systematik 

her. Dabei erlaubt Cassirers typologisches Modell der Geschichtsschreibung, wie es 

sich in Leibniz’ System bereits abzeichnet, die Übersetzung von theoretischen Begriffen 

in historische Positionen und umgekehrt. Doch beruht diese Übersetzbarkeit auf der 

Priorität der Systematik. Letztere bedingt auch Cassirers Modell von 

Philosophiegeschichtsschreibung. Die genetische Deduktion der Grundbegriffe oder 

Denkfunktionen bleibt der Kern des gesamten Unternehmens; von diesem Zentrum aus 

wird die philosophiehistorische Konstruktion des Werks entworfen. Denn Leibniz’ 

herauszuarbeiten, um ihn dann durch

teleologisch strukturierten Geschichte der Philosophie zu einem historischen zu mache

– das ist die paradoxe Verschränkung von Systematik und Historie in diesem Werk. 

Von diesen Befunden und The

 179



 

fragen, welche Implikationen für die philosophiegeschichtliche Darstellung von 

Leibniz’ System die systematische Konstruktion einer Erkenntnislogik, die zum 

Zeitp

athematik zu einer Erkenntnislogik 

beseit

unkt ihrer Ausarbeitung der aktuellsten verfügbaren Theoriegestalt der Marburger 

Schule folgte, als Rekonstruktion der Erkenntnistheorie Leibniz hatte. Diese Frage 

schließt zwei verschiedene Aspekte ein, erstens den der historischen Bestimmung des 

Verhältnisses von Leibniz und Kant im besonderen und zweitens den des von Cassirer 

zugrundegelegten Modells von Philosophiegeschichtsschreibung im allgemeinen.  

6.1 Leibniz oder Kant? – Cassirers Umbesetzung des Originalitätstopos  

Der erste Aspekt betrifft die Crux der philosophiegeschichtlichen Darstellung der 

Philosophie Leibniz’ in der Marburger Schule, die neuralgische Bestimmung der 

historischen Stellung von Leibniz‘ Philosophie zur Kantischen Kritik. Im Rückblick auf 

Cohens Leibniz-Kritik, die ja ihrerseits als Reaktionsbildung auf das Natorpsche 

Leibniz-Bild zu verstehen ist, zeigt sich, dass Cassirer die Defizite, die Cohen Leibniz 

vom Standpunkt der „Erkenntnisskritik” aus attestiert hatte, durch die 

Prozessualisierung der „Grundbegriffe” zu „Grundfunktionen” aufzuheben sucht. So 

hatte die zweite Auflage von Kants Theorie der Erfahrung als schwersten Mangel in 

Leibniz’ erkenntnistheoretischen Bemühungen dessen „Ueberschätzung der Logik” 

diagnostiziert.314 Damit war, wie gezeigt, die Leibniz unterstellte Begründung von 

Mathematik in formaler Logik gemeint.315 Diesen Mangel wollte Cassirer durch seine 

Umdeutung des Leibnizschen Logikbegriffs via M

igen.316 Seine Interpretation von Leibniz’ Begriff der Monade suspendiert die 

Ambivalenz in Cohens Deutung, die zwischen deren Bestimmungen als 

gegenstandskonstituierendem Moment des Denkens und ontolgisch konzipierter 

einfacher Substanz verharrte. Die Monade wird in Leibniz‘ System demgegenüber als 

Moment des Funktionsdenkens verstanden, als Ausdruck der Ausdehnung und 

Repräsentation der Phaenomene, nicht aber als Ausgedehntes selber.317 Entsprechend 

verfuhr Cassirer, wie gezeigt, mit dem Begriff der Substanz, der in Cohens Leibniz-

                                                 
314  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. I,3. 
315  Russell sah hierin ein prinzipielles Missverständnis des Charakters der Logik bei Leibniz, vgl. 
ders.: [Rez.] Recent Work on the Philosophy of Leibniz, in: Mind 12 (1903), S. 177-201, hier: S. 191-
193, bes. S. 191. 
316  Diese Interpretation wurde in der Folge nicht nur von Russell, vgl. ebd., S. 191, als verfehlt und 

e der 
gewaltsame Kantianisierung erachtet. 
317  Zu Cohens Interpretation der Monade als eines Ausgedehnten vgl. ders.: Kants Theori
Erfahrung, 1885, S. 41. 

 180



 

Deutung zur Signatur von Verdinglichung und aristotelischer Metaphysik geworden 

war.318  

Die systematischen Monita, die er der Leibnizschen Philosophie zugeschrieben 

hatte, führten Cohen freilich dazu, ihr zwar eine herausragende Stellung in der 

Geschichte des „Idealismus” einzuräumen, Leibniz als „wissenschaftliche[n] Leiter” 

und „philosophische[n] Vorfahre[n] Kants” zu interpretieren, zugleich aber auf der 

strikten Fixierung der historischen Differenz zwischen Leibniz und Kant zu insistieren. 

Die Kantische Kritik sollte als das neue erkenntnistheoretische Paradigma gewahrt 

bleiben, und erst auf dem Wege von Leibniz zu Kant vollzog sich in der historischen 

Auffa

geführt, erstmals 

1881 

t insofern 

nicht,

                                                

ssung Cohens der epochale Wandel zur „Erkenntnisskritik”. In der Einleitung mit 

kritischem Nachtrag zur fünften Auflage von Langes Geschichte des Materialismus von 

1896, einem Text, der zum unmittelbaren Kontext der Entstehung von Leibniz’ System 

gehört, hat Cohen diese Grundauffassung seiner Philosophiegeschichtsschreibung noch 

einmal bekräftigt: „Wenn anders [i.e. als in Cohens Deutung von Leibniz als Vorgänger 

Kants] nun aber die philosophische Arbeit überwiegend von Leibniz getan ist, so ist 

Kant, dessen hauptsächliche Kraft auf diese gerichtet ist, bei aller seiner Originalität 

doch nur vorzugsweise der Schüler und der Nachfolger seines deutschen Lehrers [i.e. 

Leibniz, Hervorh. HKO].”319 Was hier gleichsam als Warnung an alle künftige 

Philosophiegeschichtsschreibung erging, das hatte Cohen, wie aus

anläßlich der schriftlichen Habilitationsleistung seines Schülers Paul Natorps 

formuliert. Auf dem Spiel standen nichts weniger als „Eigenthümlichkeit” und 

„Originalität” der Kantischen „Erkenntnisskritik”.  

Cohens Mahnung sollte im Falle von Leibniz’ System so wenig erfolgreich sein 

wie zwanzig Jahre zuvor bei seinem Schüler Natorp; hier wiederholt sich eine Figur der 

Auseinandersetzung zwischen Lehrer und Schüler. Das überrascht zumindes

 als Cassirers Interpretationsstrategie, wie gezeigt, sich darauf richtete, die von 

Cohen der Leibnizschen Erkenntnistheorie zugeschriebenen systematischen Mängel zu 

entkräften und seine Interpretation am aktuellen erkenntnistheoretischen Marburger 

Paradigma auszurichten. Daraus folgt fast zwangsläufig, dass mit dem Eintrag all 

derjenigen theoretischen Leistungen, die im Verständnis und in der Interpretation der 

Marburger mit Kants Kritik der reinen Vernunft erreicht waren, in die Leibnizsche 

Philosophie auch gleichsam die historische Differenz zwischen Leibniz und Kant 

verkleinert wurde. Doch nicht nur das, mit Cassirers Adoption der Natorpschen 

 

tz des 1. Kap.). 

318  Vgl. diese Arbeit, Kap. II, 5.6. 
319  Cohen: Einleitung mit kritischem Nachtrag, hier zitiert nach: Lange: Geschichte des 
Materialismus, 8. Aufl., 1908, Bd. 1, S. 454 (Schlusssa

 181



 

Strategie der Überbietung und Verbesserung der Kantischen Kritik wurde der Abstand 

zwischen beiden geradezu minimiert, ja, in letzter Konsequenz – so viel macht Cohens 

Wort von Kant als dem „Schüler” Leibniz’ deutlich – die Bedeutsamkeit der 

tatsächlichen historischen Folge umgekehrt.320 In anderen Worten: der historische 

Ertrag von Cassirers Arbeit entspricht, ungeachtet aller begrifflichen Arbeit und 

Differenzierung, weithin dem von Natorps Antrittsvorlesung. Leibniz‘ System stellt eine 

Wiederholung und Vertiefung des historischen Szenarios dar, das Leibniz und der 

Mater

otiv verbinden sich gleich drei Aspekte der 

Philo

aus seiner Leibniz-Interpretation das historisch-systematische 

Paradigma abgeleitet, das die Darstellung des Erkenntnisproblems und von 

f leitete. Gerade die Konstruktion der Philosophie 

ialismus bereits entworfen hatte: Kant gerät wieder zum Epigonen, in Cohens 

Worten: zum „Nachfolger” Leibniz’.  

Doch nicht nur der skizzierte Sachverhalt, dass, formelhaft ausgedrückt, Leibniz 

als der bessere Kant konstruiert wurde, bringt jenen in ein Verhältnis zur Kantischen 

Philosophie, das die Originalitätsfrage virulent werden ließ. Cassirer folgte mit der 

Tendenz, Leibniz gegenüber Kant als den eigentlichen Höhepunkt der 

Philosophiegeschichte erscheinen zu lassen, neben der erkenntnistheoretischen 

Paradigmatizität des Leibnizschen „Systems” einem zweiten, vielleicht sogar noch 

stärkeren Impuls, der auf das Theoriemotiv des Verhältnisses von Substanzbegriff und 

Funktionsbegriff zielt. Und mit diesem M

sophie Cassirers, die weit über die Leibniz-Arbeit hinausreichen und einen 

gegenüber den Marburger Lehrern eigenständigen Ansatz indizieren:  

Leibniz‘ System hatte zum ersten, wie gezeigt, den Begriff der Substanz 

prozessual interpretiert und zu einem Moment des Funktionsdenkens gemacht; dieser 

dynamisierte Begriff war als historisch-systematische Rekonstruktion des Leibnizschen 

Verständnisses von Substanz intendiert. Die dynamisierte Deutung der Substanz im 

Gegensatz zum statischen Substanzbegriff wurde für Cassirer zu einem theoretischen 

Grundmuster, das er in der Folge immer wiederholt applizierte und variierte.  

Zum zweiten hatte Cassirer darüber hinaus die Korrelation zwischen statischem 

und prozessualem Substanzbegriff zu dem zentralen historischen Interpretationsmuster 

fortentwickelt, das seine frühe Philosophie fortan prägen und Anwendung über Leibniz‘ 

Philosophie hinaus auf die gesamte Geschichte der Philosophie finden sollte. In anderen 

Worten: er hatte 

Substanzbegriff und Funktionsbegrif

Leibniz‘ – und gerade nicht der Kantischen Kritik – als des Kulminationspunkts der 

                                                 
320  Die Figur der Überbietung hat Troeltsch in die Diskussion um Cassirers Leibniz-Interpretation 
eingeführt, vgl. ders.: [Rez.] Ernst Cassirer, Leibniz‘ System in seinen Grundlagen, in: Theologische 
Literaturzeitung 29 (1904), Sp. 640-644, hier: S. 642. 

 182



 

Philosophiegeschichte, an dem sich das Funktionsdenken gegenüber dem 

„Substanzbegriff der älteren Auffassung”, und damit der Idealismus der Neuzeit 

durchsetzte, gerade diese Konstruktion ist für die Frage: Leibniz oder Kant? von 

entscheidender Bedeutung.321 Denn in dieser Konzeption wurde die Philosophie 

Leibniz‘, einer Epochenschwelle gleich, zum Ort der entscheidenden Wende der 

neueren Philosophiegeschichte, und zwar nicht nur hinsichtlich der Antizipation der 

sachlichen und historischen Leistungen Kants.322  

Drittens fand Cassirer durch seine Arbeit an diesem systematisch-historischen 

Begriffsmuster zu einer ersten Konzeption von Problemgeschichte. Dabei bildet die 

Basis des Begriff des philosophischen Problems eine unaufgelöste systematische 

Spannung, die im Fortgang der Geschichte aufgelöst wird – eben jene Konstellation von 

Substanz und Funktion, die sich in der Arbeit an Leibniz‘ System herauskristallisierte 

und in dessen Kritischem Nachtrag erstmals als systematisch-historisches 

Interpretationsmuster reflektiert wurde. All das wird später am Beispiel des 

Erkenntnisproblems zu zeigen sein, an dieser Stelle muss der Hinweis darauf genügen, 

wie hochgradig die Interpretation der Leibnizschen Philosophie für Cassirer mit eigenen 

konzeptionellen Ambitionen besetzt war. 

Damit aber befand sich die Interpretation in dem Dilemma, dass einerseits in 

philosophiehistorischer Hinsicht „die philosophische Arbeit” nicht nur „überwiegend 

von Leibniz getan” war, wie Cohen formuliert hatte, sondern geradezu zur Gänze und in 

vollständiger Kongruenz mit den späteren Resultaten der – mit Natorp-Cassirer 

emendierten – Kantischen Kritik und weit über diese hinaus, andererseits aber gerade 

diese Interpretationsstrategie von Cohen inkriminiert und zudem von der 

außerschulischen Kritik verworfen worden war. Dabei markiert der Originalitätstopos 

hinsichtlich der Kantischen Philosophie für die Marburger Schule Cohenscher Prägung 

offenbar eine conditio sine qua non, hing daran doch sowohl die Bedeutung der 

„Erkenntnisskritik” Kants als einer prinzipiell unüberbietbaren, wenn auch 

verbesserungsfähigen und –bedürftigen theoretischen Leistung als auch die gesamte 

Konzeption von Philosophiegeschichtsschreibung als Schreibung der Vorgeschichte der 

Kantischen Kritik.  

                                                 
321  Cassirer: Leibniz‘ System, S. 539. 
322  Nach Blumenberg: [Rez.] Die Vorbereitung der Neuzeit, in: Philosophische Rundschau 9 (1961), 
S. 81-133, hier: S. 132, vollziehen sich solche epochalen Neuorientierungen in der Geistesgeschichte 
durch Umbesetzungen: „die Geistesgeschichte spielt sich formal so ab, dass ‚Stellen‘ im System der 

nsd tionsschwund frei werden und für neue Besetzung nicht nur offenstehen, 
rn lebten funktionalen Bedeutung her einen Bedürfnisrest festhalten, der auch durch 
eu t sein will.” 

Dasei eutung durch Funk
sonde von ihrer über
eine n e Konzeption abgesättig

 183



 

Exemplarisch zeigt sich die Verschiebung der durch Natorp interpretierten 

Kantischer Leistungen auf Leibniz‘ Philosophie in der Darstellung der Begriffe von 

Raum und Zeit, und hierbei wird in verdichteter Form auch Cassirers 

Interpretationsstrategie hinsichtlich der Kant-Leibniz-Differenz deutlich.323 War Cohens 

erkenntnistheoretische Neuorientierung vom Princip der Infinitesimal-Methode an von 

der Tendenz geprägt, die Kantische Lehre von der Zweistämmigkeit der 

Erkenntnisquellen aufzugeben und die Leistung der Sinnlichkeit zugunsten des reinen 

Denkens zu eliminieren, so hat innerhalb der Marburger Schule Natorp diese Tendenz 

mit seiner Bestimmung der Formen der Anschauung als Denkfunktionen erstmals 

realisiert, und zwar, im Unterschied zu Cohen, nicht länger als Interpretation der 

Kantischen Philosophie, sondern als eigenständigen theoretischen Ansatz. Als Kant-

Interpretation verlangte dieses Bestreben, das immerhin gegen den kantischen 

Buchstaben gerichtet war, einigen interpretatorischen Aufwand, der im Falle Leibniz’ 

jedoch erst gar nicht geleistet werden musste, da die Anschauung als Erkenntnisquelle 

bei diesem keine Rolle spielte. Deshalb konnte Cassirer Raum und Zeit, die Formen der 

Anschauung, auf den Spuren von Nombre, temps et espace ohne weitere Umstände als 

Relations- oder Funktionsbegriffe des ursprünglichen Denkens interpretieren. Diese 

systematische Rekonstruktion wiederum ließ die beiden relationalen „Grund-

Einheitssysteme” der „Raum- und Zeitreihe” bei Leibniz als vollständig kongruent mit 

der Umdeutung der beiden Anschauungsformen von Raum und Zeit zu 

Funktionsbegriffen erscheinen, wie sie Natorp vorgenommen hatte: „Blickt man jetzt 

auf die Kantischen Grundfragen zurück, so erstaunt man über den tiefen und innerlichen 

Zusammenhang, der sich hier zwischen Leibniz’ Lehre und dem kritischen System 

ergiebt.” Raum und Zeit „gehören als eigene Schöpfungen des Geistes dem System der 

reinen Erkenntnisprinzipien [! Hervorh. HKO] an, in dem zugleich die Möglichkeit der 

Gegenstände als Erscheinungen verbürgt ist.”324 Damit der Verdacht, es handele sich 

hier um eine überformende Leibniz-Lektüre, gar nicht erst aufkommt, fährt Cassirer 

fort: „Alle diese Bestimmungen sind in Leibniz’ eigenen Sätzen unzweideutig 

ausgesprochen: in dieser Hinsicht lässt sich ein Unterschied gegen die Vernunftkritik 

nirgends entdecken.”325  

Diese Stelle bezeichnet den Kulminationspunkt in der Annäherung der 

Leibnizschen Philosophie an die Kantische Kritik – und damit den casus belli im 

Verhältnis zu Cohens Interpretationsvorgabe. Cassirer tritt gleichsam die Flucht nach 

                                                 
323  Ebd., S. 245-282. 
324  Ebd., S. 263. 
325  Ebd., S. 263-264. 

 184



 

vorne an und nimmt den Topos, zu dem Cohen die skizzierte interpretatorische Crux 

verdichtet hatte, auf: „Dennoch wird durch die Erkenntnis dieses Zusammenhangs die 

tiefe Originalität der Kantischen Gedanken nicht beeinträchtigt [Hervorh. HKO]”.326 

Die zuvor konstatierte Übereinstimmung dem Wort und der Sache nach wird nun zu 

einer 

und Kant markieren soll: 

„Bei 

der Sache nach herabgestuft, bei der die Differenz nur noch im Buchstaben 

bestehen soll: „Die Uebereinstimmung zwischen Leibniz und Kant bezieht sich auf den 

gleichsam faktischen Bestand der Lehre […]”. Wenn Cassirer dann freilich fortfährt, 

das „Originale der Kantischen Leistung liegt in der transscendentalen 

Problemstellung”, dann wird in der Folge deutlich, dass er hier taktisch argumentiert, da 

er nun die Charakterisierung dessen, was „transscendental” heißen mag, mit einem 

unausgewiesenen Zitat Kants unterlegt, das so, in diesem Wortlaut selbstredend 

‚original’ von Kant und nicht von Leibniz stammt: die „transscendentale 

Problemstellung” bestehe in der „Erkenntnis, dass die Bedingungen der Möglichkeit der 

Erfahrung zugleich die Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung 

sind […].”327 Doch vergegenwärtigt man sich den Sinn der Rede von „transscendental” 

im Marburger Neukantianismus, vergegenwärtigt man sich die beschriebene 

Substitution von „Erfahrung” durch den Bezug auf die mathematische 

Naturwissenschaft, dann wird sogleich deutlich, dass ‚Transzendentalität’ in diesem 

Verständnis im eminenten Sinne gerade die „Lehre Leibniz’” charakterisiert. Die 

„Orientierung auf die ‚exakten’ Wissenschaften: Mathematik und mathematische 

Naturwissenschaft” sei der „engste Problembezug, den Kant für die von ihm 

‚transzendental’ genannte Logik festgestellt” habe „und den die neukantische Schule 

behauptet”, wie beispielsweise Paul Natorp formuliert hat.328 Der von Cassirer ins Feld 

geführte Metaphysik-Bezug bei Leibniz nimmt demgegenüber die Funktion einer bloß 

salvatorischen Chiffre ein, die die Grenze zwischen Leibniz 

Leibniz dagegen kann [! Hervorh. HKO] bei aller Reinheit und Strenge, in der das 

Verhältnis des Idealen zum Realen gedacht ist, dennoch nach einer weiteren 

Vermittlung gefragt und die Verbindung der beiden Gebiete auf ihre Einheit im 

göttlichen Verstande zurückgeleitet werden”, wie Cassirer unter Verweis auf die 

Monadologie bemerkt. „Hierin erkennen wir deutlich die metaphysische Schranke 

seines Rationalismus.” Wohlgemerkt: der Leibniz-Interpret „kann”, nachdem er die 

sogenannte „Erkenntnistheorie” Leibniz’ in Kantischer Begrifflichkeit nach Marburger 

                                                 
326  Ebd., S. 264. 
327  Auf Cassirers Tendenz zu strategischer Argumentation hat zuerst Holzhey: Die Leibniz-

. 
Rezeption, S. 292, hingewiesen. 
328  Natorp: Die Philosophie, S. 44

 185



 

Lesart rekonstruiert hat, seine Interpretamente auf den „göttlichen Verstand” 

zurückführen, er muss das aber nicht tun. Doch ficht diese Option die kantische, besser 

wohl: die Natorp-Cassirersche Überformung der Philosophie Leibniz’ nicht an und soll 

auf diese Art wohl den Kernbestand der Interpretation stabilisieren. 

Recht besehen aber stand mit Cassirers Umbesetzung des Originalitäts-Topos 

nicht nur die Originalität Kants auf dem Spiel, sondern auch die der Leibnizschen 

Philosophie. Darauf hat mit Nachdruck Bertrand Russell hingewiesen. Dass es gerade 

Russell war, dem dies auffiel, und kein Vertreter der Marburger Schule oder der 

deutschsprachigen Rezensenten, ist symptomatisch. So konnten die Rezensenten zwar 

mit Recht anmerken, die Konstruktion Cassirers bedeute die vollständige 

Entmetaphysizierung der Philosophie Leibniz‘, und der ubiquitäre Hinweis auf deren 

„Kantianisierung” ist dafür die entsprechende Chiffre. Doch bleibt gerade dieser 

Hinweis der vorausgesetzten Opposition zwischen Leibniz und Kant sowie der 

Auffassung, mit der Kantischen Kritik gehe eine Art von Epochenschwelle einher, 

verhaftet.329 Russell dagegen rückt Leibniz‘ Philosophie in eine zumindest strukturell 

äquivalente historische Position zu der, die sie bei Natorp und Cassirer innehat, denn 

auch für ihn ist dessen philosophische Arbeit gleichbedeutend mit der Realisierung 

eines neuen Paradigmas – dem der symbolischen Logik. Russell legt seiner 

Interpretation die These zugrunde, Leibniz habe seine gesamte Philosophie auf 

symbolischer Logik aufgebaut und darin liege seine Bedeutung für die moderne 

Philosophie. Deshalb verkenne die „Kantianisierung” das im eigentlichen Sinne 

Auszeichnende und Verdienst, mithin also das Originale, der Leibnizschen Philosophie: 

„[...] as mathematics have of late conclusively disproved the Kantian doctrines as to 

their principles, the result is to rob Leibniz of his most extraordinary merit – I mean, the 

realisation of the supreme importance of Symbolic Logic.”330 

In wie hohem Maße Cassirers Interpretationsstrategie von der Natorps geprägt ist, 

das zeigt sich abschließend auch daran, dass Cassirer zum selben Mittel greift, wie 

jener, um doch noch die „Eigenthümlichkeit” und „Originalität” Kants behaupten zu 

können. Durch die Formel, Kant habe „das Wesentliche des Descartes’schen Idealismus 

[…] selbständig wiedergewonnen […] [Hervorh. HKO]”, versuchte Natorp nach der 

Kritik, die Cohen in seinem Gutachten zu dessen schriftlicher Habilitationsleistung 

ul t und Differenz zwischen den 

io ustellen, seinen Befund also der „völligen 

form iert hatte, in der Publikation seiner Arbeit, Identitä

Posit nen Descartes’ und Kants herz

                                                 
329  Exemplarisch dafür ist die Besprechung Troeltschs, vgl. ders.: [Rez.], 1904, passim. 
330  Russell: [Rez.], 1903, S. 191. 

 186



 

Übereinstimmung” zwischen beiden mit der von Cohen geforderten 

nthümlichkeit” der Leistung Kants zu verbinden.„Eige

der ‚s endet auch Cassirer an, wenn er seinen Befund 

der „eigenartige[n] historische[n] Lage, in der er [i.e. Kant] sich Leibniz’ Philosophie 

331 Diese salvatorische Formel 

elbständigen Wiedergewinnung’ w

gegenüber befindet”, harmonisierend aufzulösen sucht: „Es sind Leibnizische 

Grundgedanken, die Kant im Gegensatz zur traditionellen Fassung des Systems 

selbständig entdecken und vertiefen muss [Hervorh. HKO].”332 Diese Figur der 

„selbständigen” Entdeckung macht die historische Voraussetzung, dass Kant die 

entsprechenden Gedanken Leibnizens nicht bekannt, sondern allenfalls in entstellter 

Form zugänglich waren. Dadurch wird Kants „selbständige” Entdeckung im Grunde 

zugleich zur Restitution der Gedanken Leibniz‘. Diese Entlastungsstrategie, die 

Homologie hinsichtlich systematischer Sachverhalte bei offenkundiger expliziter 

Interpretationsdivergenz zwischen Leibniz und Kant ermöglichen und damit deren 

systematische Annäherung stabilisieren soll, verdichtet Cassirer in Leibniz‘ System zu 

einem wiederholt angewandten Argumentationsmuster. So ist es etwa im Falle von 

Kants Verdikt über die Monadologie eine „Nachwirkung Eulers”, die jenen zu seiner 

kritischen Einschätzung gelangen läßt.333 Bei Kants Kritik an Leibniz‘ Konzeption von 

Raum und Zeit wird die in Cassirers Auffassung verfehlte Leibniz-Rezeption Wolffs 

verantwortlich dafür gemacht, dass Kant ein entstelltes Bild von den „Grundlehren der 

Leibnizischen Philosophie” erhalten habe.334 Salopp und in Übertragung eines 

mythischen Denkmusters ließe sich von der philosophiehistorischen Interpretationsfigur 

des „Sündenbocks” sprechen.335 Doch vermag auch Cassirers salvatorische Formel den 

Sachverhalt nicht zu verdecken, dass es in dieser Interpretation noch immer 

„Leibnizische Grundgedanken” sein sollen, die Kant „selbständig” entdeckt, und dieser 

damit de facto zum „Nachfolger” von jenem wurde. 

                                                 
331  Vgl. diese Arbeit, Kap. I,3, 
332  Cassirer: Leibniz’ System, S. 348-349. 
333  
334  

Erbschaft von „Descartes Substanzialisierung der Ausdehnung” sein, vgl. ebd., S. 269. 

Ebd., S. 348. 
Ebd., S. 268-269, das Zitat auf S. 269. 

335  Ein weiteres Beispiel für diese Strategie wäre Leibniz‘ Deutung des Raums, soweit sie sich der 
Angleichung an den Raumbegriff der Kritik der reinen Vernunft sperrt; dieser Rest soll dann eine 

 187



 

6.2 ”Philosophische Geschichte”, Motivgeschichte, Wirkungsgeschichte – 

Modelle von Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz‘ System und ihre 

geschichtsphilosophische Basis 

Angesichts der systematischen Konstruktion der Leibnizschen Erkenntnislogik von 

einem aktuell-gültigen erkenntnistheoretischen Paradigma her war die Philosophie 

Leibniz‘ in Konkurrenz zu der historischen Position der Kantischen Kritik getreten und 

selbst zu einem historischen Paradigma geworden – mit den eben skizzierten Folgen. 

Welche Auswirkungen aber hatten Systematisierung, systematische Aktualisierung und 

Überbietung der Kantischen Philosophie für das von Cassirer zugrundegelegte Modell 

von Philosophiegeschichtsschreibung und was bedeutete überhaupt die Zentrierung der 

Darstellung um die erkenntnislogische Systematik herum in historiographischer 

Perspe

die These der folgenden Abschnitte des Kapitels. Der wirkungsgeschichtliche Ansatz 

rie kte und Cohens „philosophische Geschichte”. 

 

 

 zu fragen 

es 

von Systemzentriertheit, Aktualisierung und Kant-

sser 

 

ktive? Ist ein solches Modell überhaupt zu erkennen? Philosophiegeschichte war 

in Leibniz‘ System bislang auszumachen als implizite, der Leibnizschen Systematik 

selbst eingezeichnete und als Referenzsystem einer von Platon bis zur Kantischen Kritik 

reichenden Konstruktion der Geschichte eines sogenannten Idealismus, innerhalb 

dessen Cassirer die historische Position der Philosophie Leibniz‘ bestimmte. Doch 

genau dieses Koordinatensystem stand mit der Ambivalenz des Originalitätstopos und 

der Verlagerung der Epochenschwelle hin zur Leibnizschen Philosophie zur 

Disposition. Es bedurfte an dieser Stelle entweder eines neuen Koordinatensystems – 

was Cohens historischer Basistheoreme wegen auf dem Boden der Marburger Schule 

schwerlich zu etablieren war – oder einer historiographisch-methodologischen 

Reaktionsbildung, die die skizzierten Resultate moderierte und integrierte. 

Philosophische Wirkungsgeschichte als Modellgeschichte sollte als Cassirers integrative 

Lösung nicht alleine für diese Problematik in Leibniz‘ System fungieren – so jedenfalls 

integ rt auch motivgeschichtliche Aspe

Dabei wird insbesondere nach der spezifischen Ausprägung des

wirkungsgeschichtlichen Modell bei Cassirer und dem Verhältnis der

Wirkungsgeschichte zu Cohens Ansatz bei der „philosophischen Geschichte”

sein, im weiteren aber auch nach der Beziehung von Wirkungsgeschichte zu den dies

Kapitel übergreifenden Themen 

Überbietung in Leibniz‘ System. 

Eine eingehende methodologische Reflexion seines Vorgehens hat der Verfa

von Leibniz‘ System nicht gegeben. Das schien zunächst wohl auch nicht nötig, war

 188



 

doch für die Philosophiegeschichtsschreibung Cohens „philosophische Geschichte” das 

innerschulisch verbindliche Paradigma.336 Dieses Paradigma war freilich flexibel und 

erlaubte variante Auslegungen innerhalb der Schule, wie bereits das Beispiel Natorps 

zeigt. So fühlte sich Natorp etwa ohne jeden Zweifel dem Cohenschen Paradigma zu 

einer systematischen Philosophiegeschichtsschreibung verpflichtet und entwarf seine 

historischen Arbeiten von der systematischen Analyse her. Dass die einzelnen 

Theoriemotive von einem System her als ein systematisches Ganzes zu rekonstruieren 

seien, muss als Leitgedanke von Natorps philosophiegeschichtlichen Arbeiten gelten. 

Diesen Gedanken hat er kritisch gegen die Cohens Philosophiegeschichtsschreibung 

gewendet. Zugleich aber hat Natorp zufolge die systematische Rekonstruktion auf dem 

Boden von Quellensicherung, Quellenkritik und philologischen Grundsätzen zu 

erfolgen.337  

Unverkennbar ist auch Leibniz‘ System an der Cohenschen „philosophischen 

Geschichte” orientiert. Dieser methodologische Grundzug ist ebenso durch das die 

gesamte Arbeit leitende systematische Erkenntnisinteresse bedingt wie durch das bloße 

Faktum von Cassirers Zugehörigkeit zur Marburger Schule. Doch das allgemeine 

Muster, das die systematische Theorierekonstruktion zum Zentrum macht, wird von 

Cassirer in einer ganz spezifischen Weise aktualisiert, die er später im dritten Band des 

Erkenntnisproblems wieder aufgenommen hat. Leibniz‘ System betreibt, anders als der 

Titel der Arbeit vermuten ließe, gerade keine Systemgeschichtsschreibung, sondern 

schreibt die Geschichte von Theoriemotiven, wie die Vorrede beiläufig andeutet.338 Der 

negative Grund dafür liegt, auch wenn Cassirer ihn nicht formulieren kann, auf der 

Hand: ein System der Philosophie Leibniz’ hat es, ihrer tatsächlichen historischen 

Gestalt nach jedenfalls, nie gegeben – das wusste auch der Verfasser von Leibniz‘ 

System.339 Cassirers Interpretation kann sich noch nicht einmal auf auf ein 

                                                 
336  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. III,3. 
337  Die Einschätzung von Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 14, Natorps „systematisch-
philosophische Anschauungen” seien „zunächst hinter seinen philologischen und historischen Beiträgen” 
zurückgetreten, trifft nur insofern zu, als dieser bis zum Jahr 1887 tatsächlich ganz überwiegend durch 
Publikationen auf dem Gebiet der Philosophiegeschichte aufgetreten war; die Bemerkung verdeckt aber, 

en 
ten

en 

n: 

emiegutachters Stumpf. Der Sachverhalt dieses kleinsten gemeinsamen 

dass die Interpretationen in diesen „philologischen und historischen Beiträgen” gänzlich von 
„systematisch-philosophischen Anschauungen” geleitet, ja überformt waren – der hohe Grad 
konstruktiver Überformung historischer Positionen sollte das Markenzeichen von Natorps historisch
Arbei  bis hin zu seinem Platon-Buch von 1903 bleiben. 
338  Cassirer: Leibniz‘ System, XI. 
339  Die Auffassung, aus der Vielzahl zum Teil recht heterogenen Arbeiten Leibniz‘ sei ein 
philosophisches System zu extrahieren oder diese bildeten gar ein System, ist unter den Leibniz-
Interpreten bis in die Zeit Cassirers hinein und darüber hinaus unstrittig, und sie ist jedenfalls in d
seltensten Fällen auf die Théodicée bezogen; sie ist auch unter Cassirers Kritikern common sense. 
Beispielhaft dafür wären etwa die Rezension von Russell: Recent Work on the Philosophy of Leibniz, i
Mind 12 (1903), S. 177-201, der zu den wohl radikalsten Kritikern der Cassirerschen Auffassung zu 
zählen ist, oder die des Akad

 189



 

geschlossenes Werk von Leibniz berufen – anders als beispielsweise Cohen in der 

zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung, der sich in seiner systematischen 

Rekonstruktion immerhin auf einen Text, Kants Kritik der reinen Vernunft, beziehen 

konnte. Das Werk unterstellt Leibniz’ vielgestaltige philosophische, logische, 

mathematische und wissenschaftliche Arbeiten aus den unterschiedlichsten 

Schaffensperioden einem ihnen vollständig fremden Einheitsprinzip – dem 

Systemgedanken, und zwar in der Ausprägung, die ihm Natorp gegeben hat.340 Positiv 

gewendet bedeutet das, dass ein System der Philosophie Leibniz‘ – und am 

Systemgedanken hängt für die genetische Deduktion der Grundbegriffe schlechterdings 

alles – nur zu konstruieren war unter Einsatz zuvor dekontextuierter Theoriemotive aus 

den verschiedenartigsten Texten, aus mathematischen Schriften, philosophischen 

Fragmenten und Abhandlungen, Briefen und dergleichen mehr. Die Vielzahl der 

historischen Zitate in Leibniz’ System, die aus den heterogensten Zusammenhängen der 

Leibnizschen Arbeiten entnommen sind und dessen Verfasser den Ruf eines akribischen 

Quellenforschers einbrachten, verdeutlichen das: sie dienen ganz überwiegend zum bloß 

eklektischen Beleg einer systematischen Konstruktion, die der Philosophie Leibniz‘ der 

Sache und dem philosophischen Stil nach gänzlich fremd war und blieb. Doch die 

systematische Konstruktion fungiert als formale Einheit der versammelten 

Theoriemotive; ihre sachliche Einheit dagegen liegt in der konkreten begrifflichen 

Ausgestaltung des systematischen Zentrums von Leibniz‘ System, dem Substanz- und 

Funktionsbegriff.  

Doch die Verwendung der Theoriemotive wird geleitet von vom Begriff der 

„Wirksamkeit”, der von Cassirer offenbar erst während der Fertigstellung der Leibniz-

Arbeit als grundlegend für deren systematischen wie historiographischen Ansatz 

erachtet wurde und deshalb wohl erst ex post dessen übergreifende Basis bilden sollte: 

„Die Grundlegung musste versuchen, die philosophischen Motive nicht in ihrer fertigen 

Ausbildung, sondern ursprünglich in ihrer Wirksamkeit im Ganzen der 

                                                                                                                                               
Nenners ist ganz offenkundig im systematischen Erkenntnisinteresse der jeweiligen Protagonisten und 
dem theoretischen Anliegen begründet, das diese so unterschiedlichen philosophischen Positionen 
ungeachtet aller Divergenzen und Inkompatibilitäten mit der Leibnizschen Philosophie verbinden. 
340  Der Systembegriff fand seine programmatische Formulierung im Schlusskapitel der zweiten 
Auflage von Cohens Kants Theorie der Erfahrung, vgl. ebd., S. 575-616 („Das System des kritischen 
Idealismus”); seiner Grundkonzeption nach ist das „System des kritischen Idealismus” eines von 
„Grundsätzen” oder auch „Lehrsätzen”, die ihrerseits auf „Grundbegriffe” zurückführbar sind (ebd., S. 

80 ff des Systems in der Logik der reinen Erkenntnis. 
in  einer 

 hingewiesen, vgl. ders: Kant und die Marburger Schule, 1912 [Sonderdruck aus Kant-Studien 17 
), S

578-5 ). Durchgeführt hat Cohen den Begri
Allerd gs, und das scheint bislang in der Forschung unbemerkt, etabliert sich mit Natorps Versuch
genetischen Deduktion der Grundbegriffe ein neuer, strengerer Begriff von System, darauf hat Natorp 
selbst
(1912 . 193-221], S. 17.  

 190



 

wissenschaftlichen Arbeit aufzufassen und festzuhalten.”341 Die Einführung dieses dem 

systematischen und historischen Aspekt übergeordneten Begriffs erfolgt im Modus der 

Nachträglichkeit. Er ist in der Durchführung der Begriffsarbeit von Leibniz‘ System von 

keinerlei Relevanz, auch dort nicht, wo Leibniz‘ Begriff der Geschichte abgehandelt 

wird, und findet sich erstmals im spätesten Teil des Textes, in der Vorrede. Hier sind 

auch die wenigen methodologischen Hinweise zur Philosophiegeschichtsschreibung in 

Leibniz‘ System auszumachen. Dieser erste, noch rein philologische Textbefund gründet 

in der in Cassirers Arbeit tief verwurzelten Intention, der n systematische und 

historische Aspekte integrierende Einheitsbegriffe zu finden, und in ihrem sachlichen 

Ergebnis.

e

r Spannung zum Gedachten: 

„Die 

                                                

342 Entsprechend ist die Funktion des Begriffs von „Wirksamkeit” wohl am 

besten als vom Ende her motiviert zu beschreiben, vom zwiespältigen Resultat der 

Konkurrenz eines Leibnizschen und Kantischen Paradigmas. Den Ansatz zum 

übergreifenden Modell von Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz‘ System 

gewinnt Cassirer aus der direkten Übertragung des theoretischen Resultats seiner 

Leibniz-Interpretation auf die historiographische Methodologie der Arbeit. „Zu den 

wesentlichen Hauptsätzen des Systems gehört es”, so resümiert die Vorrede den 

zentralen Sachgehalt des gesamten Werkes, „dass das Sein, vor allem das geistige Sein, 

sich erst in der Thätigkeit enthüllt und offenbart.”343 Was hier einen Grundsatz der 

Philosophie Leibniz‘ wiedergeben soll, wird als Methode auf die Arbeit am Verstehen 

von dessen Philosophie appliziert: „Wir dürfen diesen Gedanken, der bei Leibniz eine 

neue Auffassung und Schätzung der Geschichte ermöglicht hat, vor allem in der 

historischen Würdigung seiner eigenen Lehre zur Geltung bringen.”  

Diese Art von theoretischer Mimesis an das zu Verstehende enthält einen 

doppelten Sinn, einen theoretischen und einen historiographischen. Der 

historiographische Sinn erweist sich dabei, einmal mehr, als Ableitung aus dem 

systematischen Zusammenhang. In theoretischer Hinsicht wird die Rekonstruktion der 

einzelnen Grundbegriffe und ihres Zusammenwirkens zur innersystematischen 

Repräsentation der Prozessualität des Denkens in seine

letzten abgeschlossenen Fixierungen bilden nur den Niederschlag eines 

gedanklichen Prozesses, dessen eigentliche Triebkräfte es erst zu entdecken und in 

ihrem Gegeneinanderwirken aufzufassen gilt.” Die Kategorie der „Wirksamkeit” 

fungiert hierbei als Begriff eines Prozesses, der intentional und gerichtet ist, der also 
 

341  Cassirer: Leibniz’ System, S. XI. 
von Leibniz‘ System, systematische Begriffe historisch zu konnotieren und 

isc ap. 

’ System, S. XI. 

342  Der Grundzug 
histor he systematisch zu typologisieren, wurde bereits nachgewiesen, vgl. die vorliegende arbeit, K
II,2. 
343  Cassirer: Leibniz

 191



 

immer „Thätigkeit” eines bestimmten Begriffes und als solcher immer auf einen anderen 

Begriff gerichtet ist. Die spezifische Differenz des Begriffs der „Wirksamkeit” zu dem 

des „gedanklichen Prozesses” besteht alleine in der Intentionalität und Gerichtetheit des 

ersteren. Damit übernimmt „Wirksamkeit” dieselbe theoretische Funktion wie die 

logischen Begriffe von innerer Relation und Korrelation. Gegenbegriff zu 

„Wirksamkeit” ist der Begriff der „fertigen Ausbildung”, Synonym und Antizipation 

von Cassirers späterem Begriff von Gestalt. Von dieser systematischen Interpretation 

aus wird der hier in Frage stehende historiographische Aspekt deutlich. Im 

historiographischen Zusammenhang erhält der Begriff der „Wirksamkeit” einen 

zeitlich-historischen Index. „Wirksamkeit” entfaltet sich prozesshaft im Übergang einer 

früheren Theorie- oder Motivgestalt zu einer geschichtlich späteren. Cassirer verwendet 

so die Kategorie der „Wirksamkeit” als Medium, in dem sich die „historische Realität” 

der Leibnizschen Philosophie rekonstruieren läßt.344 Die von Cassirer modellhaft 

zugrundegelegte Opposition von bestimmter Gestalt qua „letzte[r] abgeschlossene[r] 

Fixierung” und Prozess eröffnet einen doppelten Bedeutungszusammenhang dieses 

Begri

Dabei bezeichnet der Ausdruck der über die „Wirksamkeit” zu rekonstruierenden 

„historischen Realität” paradoxerweise gerade das, was von der „besonderen und 

s 

ichnen 

ffs. Er bezeichnet erstens die Wirkung eines bestimmten historischen 

Theoriemotivs auf Theoriemotive eines anderen, späteren historischen Kontextes im 

Sinne der Gerichtetheit; dabei liegt die Betonung ausdrücklich auf den Prozessen von 

Motivadaption und –transformation, wie deutlich wird, wenn Cassirer am Beispiel der 

Monadologie hervorhebt, es gehe um die „Fortbildung der Leibnizischen 

Grundgedanken in den Klassikern der deutsche Aufklärung”.345 Wenn er bei dieser 

Gelegenheit hinzufügt, der Fokus liege hier „besonders in Lessing und Herder”, so ist 

diese Grenzziehung der Leibnizschen „Wirksamkeit” als taktisch motiviert anzusehen, 

denn Kant als terminus ad quem hätte diesen mehr zur Nachgeschichte der Leibnizschen 

Philosophie gemacht als jenen zu einem Teil der programmatischen Vorgeschichte der 

Kritik und somit die Originalitätsfrage in verschärfter Weise aufs Tapet gebracht. 

Zweitens aber verweist „Wirksamkeit” im Sinne der Intentionalität auf die konkrete 

Gestalt der Theoriemotive und deren Wirkungspotential.  

vergänglichen Form” der Philosophie Leibniz‘ – dem Moment der Kontingenz also, da

man im direkten und engeren Sinne als Charakteristikum des Historischen beze

                                                 
344  Ebd., S. XII. 
345  Ebd. Diese Bedeutung entspricht der unterminologisch-normalsprachlichen Bedeutung von 
‚Wirksamkeit‘ im Sinne der Tätigkeit, vgl. Grimm/Grimm: Deutsches Wörterbuch, Bd. 14, 2. Abt., 1960 

dr(Nach . 1984), Sp. 590. 

 192



 

könnt

ediglich das Medium bereitzustellen, das den theoretischen 

Motiv

e – unterschieden, ja sogar geschieden werden soll. Cassirers Begriff der 

„historischen Realität” in Leibniz‘ System meint in erster Linie nichts Anderes als die 

systematisch rekonstruierten Sachgehalte von Theoriemotiven oder Theorien, die in 

wiederum systematischer Analyse auf andere, spätere Theorien oder Theoriemotive 

bezogen werden, und zwar auf dem Umweg über ihre „historische Wirksamkeit”: 

„indem unsere systematische Beurteilung Leibniz‘ Lehre unter diesem doppelten [i.e. 

systematischen und historischen] Interesse betrachtete, suchte sie daher zugleich ihre 

historische Realität, weil [Hervorh. HKO] ihre historische Wirksamkeit darin 

wiederzugeben”, wie Cassirer in äußerster Verdichtung formuliert. Leibniz‘ System 

befindet sich mit der Voraussetzung, dass philosophische Historiographie auf 

dauerhafte, systematische Gestalten wie deren Transformationsgestalten gerichtet sei 

und diese systematisch analysiere, auf dem Boden der Cohenschen „philosophischen” 

Geschichtsschreibung. Der Begriff der „historischen Realität” scheint in einer Art von 

Zirkelschluss l

vergleich und die begrifflichen Transformationen ermöglicht.  

Doch weist dieser, von Cassirer hier lediglich angedeutete Ansatz weit über 

Cohens „philosophische Geschichte” hinaus und schließt bereits den Keim zu einem für 

die spätere Philosophiegeschichtsschreibung des Exils wichtigen Gedanken ein. Das 

wird deutlich in der Umkehr der Blickrichtung auf den Ausgangspunkt des Begriffs der 

„historischen Realität”. Läßt sich die systematisch interpretierte „historische Realität” 

von Theorien oder Theoriemotiven nur über deren „Wirksamkeit”, über spätere 

Transformationsgestalten also, rekonstruieren, dann gerät der Begriff dieser „Realität” 

in Abhängigkeit von dem Potential zur Hervorbringung solcher 

Transformationsgestalten und der Realisierung dieses Potentials. Das, was historisch 

‚realisiert‘ wurde, erscheint im Rückschluss ex post als im Früheren angelegt.346 

Cassirer gebraucht in diesem Zusammenhang denn auch signifikanterweise die Rede 

von „fruchtbaren Motive[n] [Hervorh. HKO]”, eine Rede, die auf den Gedanken der 

historischen Prägnanz seiner Spätphilosophie hinweist.347  

                                                 
346  Diese Problematik dieses historiographischen Verfahrens hat Blumenberg: Wirklichkeitsbegriff 
und Wirkungspotential des Mythos, in: Fuhrmann (Hrsg.): Terror und Spiel. Probleme der 
Mythenrezeption, 1971, S. 11-66, hier: S. 66, und in seiner Folge Jauss: Einleitung. Alterität und 
Modernität der mittelalterlichen Literatur, in: ders.: Alterität und Modernität der mittelalterlichen 

tur

ke: 
odernisierung der deutschen Philosophie, in: Hartung/Köhnke (Hrsg.): Friedrich Adolf 

ele

Litera . Gesammelte Aufsätze 1956-1976, 1977, S. 9-47, hier: S. 11, Anm. 2, zur Verabschiedung des 
Modells von Wirkungsgeschichte zugunsten der Rezeptionsgeschichte geführt. Die jüngste 
Problematisierung des Rezeptions-Begriffs und der aus ihm abgeleiteten Rekonstruktionen bei Köhn
Trendelenburgs M
Trend nburgs Wirkung, 2006, S. 257-270, hier: S. 267-268. 
347  Cassirer: Leibniz‘ System, S. XII. 

 193



 

Cassirers wenige Andeutungen zum Modell seiner 

Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz‘ System lassen einen Ansatz erkennen, der 

in einem ganz spezifischen Sinne als wirkungsgeschichtlich charakterisiert werden muss 

und dort auch expressis verbis so bezeichnet wird. Dieser Ansatz ist zu verstehen als 

Konsequenz der Priorisierung der Systematik in Leibniz‘ System und deren 

Rekonstruktion als eines mit Kants Kritik konkurrierenden Paradigmas. Wenn Cohen 

moniert hatte, Kant würde auf diese Art zum „Nachfolger” Descartes‘ oder Leibniz‘ 

gemacht, so hatte er genau diese Konsequenz vor Augen. Die Folge dieser historischen 

Konstruktion als einer ‚Nachgeschichtsschreibung‘ der Leibnizschen Philosophie – und 

die Kantische Kritik ist in dieser Perspektive Teil von deren Nachgeschichte – ist 

gleichbedeutend mit „Wirkungsgeschichte” im Cassirerschen Sinne. Die Kritik der 

reinen Vernunft würde so in letzter Konsequenz darstellbar als „transscendental”-

methodisierte Transformationsgestalt des rekonstruierten Systems von Leibniz‘ 

Philosophie.348 

Wirkungsgeschichte im Sinne Cassirers zeichnet sich nicht nur durch ihre 

Gerichtetheit, durch ihre Richtung von „ursprünglichen” Theoriemotiven zu deren 

Transformationsgestalten, aus und ist so unterschieden von dem, was Dilthey später als 

„Wirkungszusammenhang” bezeichnet hat.349 Sie ist auch weder durch Zentriertheit 

noch durch einen „immanent-teleologischen Charakter” bestimmt, sondern durch einen 

absoluten und deshalb wirkungsmächtigen Anfang. „Wirkungsgeschichte” nach 

Cassirer, jedenfalls so, wie sie sich in Leibniz‘ System darstellt, verweist auf den 

naturwissenschaftlich-kausalen Kontext des Begriffs der Wirkung, der eine Ursache 

voraussetzt. Der Sachverhalt, dass Cassirers Begriffsbildung philosophische, historische 

 

egt 

Art der 

 

on 

ransformationen als 

deutet. Die Abkunft einer so verstandenen 

ep m Kausalitätsdenken verdankt sich 

oder geisteswissenschaftliche Begriffe und Begrifflichkeiten durch Übertragung aus

mathematisch-naturwissenschaftlichen Kontexten generiert, darf als hinlänglich bel

gelten. Auch im Falle des Begriffs der „Wirkungsgeschichte” liegt eine solche 

Analogiebildung vor. Dadurch haftet ihr als einem Modell von

Philosophiegeschichtsschreibung ein kausal-mechanisches Moment an: im Ausgang v

einem Theoriemotiv werden dessen historisch folgende T

Wirkungen dieses Ausgangsmotivs ge

Konz tion von „Wirkungsgeschichte” aus de

                                                 
348  Darauf weist Cassirer selbst als Teil seiner Entlastungsstrategie vom Vorwurf, Kants Kritik um 
deren Originalität gebracht zu haben, ganz unbefangen hin, wenn auch in veränderter Lesart, vgl. ebd., S. 
264: „Das Originale der Kantischen Leistung liegt in der transscendentalen Problemstellung [...
ähnlich S. X-XI. 
349  Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (1910), in: ders.: 
Gesammelte Schriften, Bd. 7, S. 79-188, hier: S. 152-160. 

]”, 

 194



 

indessen keiner Cassirerschen Begriffs-Idiosynkrasie, sondern erfolgt im Eingedenken 

an das mechanisch-naturwissenschaftliche Begriffsfeld von Ursache und Wirkung und 

dessen historischen Kontext im mechanistischen Denkens Leibniz‘, wie der 

Begriffsgebrauch in Leibniz‘ System zeigt.350 Aber auch über Dilthey hinausweisende 

hermeneutische Konzeptionen werden hier nicht etwa bereits antizipiert, vielmehr hat 

Cassirers Begriff von „Wirkungsgeschichte” damit keinerlei Gemeinsamkeit. Von 

Gadamers terminologisch einschlägig gewordenem Begriff etwa unterscheidet sich 

Cassirers Konzeption ganz grundlegend durch ihre quasi-mechanische Gerichtetheit und 

Intentionalität – ihr ist es um die konkrete Umbildung konkreter Theoriegestalten zu 

tun, nicht um die Erhellung der Bedingungen des Verstehens als eines „seinem Wesen 

nach ein wirkungsgeschichtlichen Vorgang[es]” oder gar das Postulat eines „Prinzips 

der Wirkungsgeschichte” als Grundsatz einer Hermeneutik.351 In Cassirers Verständnis 

taugt „Wirkungsgeschichte” also gerade nicht als hermeneutischer Begriff eines 

allgemeinen „wirkungsgeschichtlichen Zusammenhangs”, der auf die 

Vergegenwärtigung eines „wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins” darüber abzielt,352 

dass „in allem Verstehen, ob man sich dessen ausdrücklich bewusst ist oder nicht, die 

Wirkung dieser Wirkungsgeschichte am Werk ist”.353 „Wirkungsgeschichte” in der 

Gestalt, die die Vorrede zu Leibniz’ System andeutet, meint alleine den gleichsam 

mechanistisch gedachten Begriff einer von einer systematischen Ausgangsgestalt 

ausgehenden Umbesetzung von Begriffen im geschichtlichen Verlauf – auch wenn 

gerade diese Begriffsprägung für eine Historiographie der Philosophie und 

Geisteswissenschaften nicht unproblematisch ist.354  

                                                 
350  Als weiterer Hinweis auf die Abkunft des Begriffs aus dem Zusammenhang natur-mechanischer 
Diskussionen darf eine neuere begriffsgeschichtliche Tendenz im Begriff von Wirkungsgeschichte gelten, 
wie sie die Auffassung von Mittelstrass: Gründegeschichten und Wirkungsgeschichten. Bausteine zu 
einer konstruktiven Theorie der Wissenschafts- und Philosophiegeschichte, in: Demmerling / Gabriel / 
Rentsch (Hrsg.): Vernunft und Lebenspraxis. Philosophische Studien zu den Bedingungen einer 
rationalen Kultur, 1995, S. 10-31, zeigt. Gegen Gadamers Versuch, den Begriff der Wirkungsgeschichte 
zum Grundbegriff von Verstehen und Hermeneutik zu erheben, wird Wirkungsges ichte hier gleichsam 
renaturiert und zum Grundbegriff einer gleichsam faktisch-naturwüchsigen historischen Entwicklung 
philosophischer Theorien im Unterschied zu einer Geschichte ihres rekonstruierten 
Begründungszusammenhangs, der sogenannten „Gründegeschichte”, gemacht. 
351  Gadamer: Wahrheit und Methode, 1960, S. 283-284, zum „Prinzip der Wirkungsgeschichte” vgl. 
ebd., S. 283-290, 323-324, 343-344 u. 448-449. 

ch

352  Ebd., S. 323-324. 
353  Ebd., S. 285. 
354  Problematisiert haben den Begriff der Wirkungsgeschichte erstmals am Beispiel der 
Rezeptionsgeschichte von Mythen Blumenberg: Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos, 

hr

 angelegt sei, und im Anschluss daran Jauss: Alterität 

esammelte Aufsätze 1956-1976, 1977, S. 11.  

in: Fu mann (Hrsg.): Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezeption, 1971, S. 11-66, hier: S. 66, der 
gerade die Richtung, die dem Begriff von „Wirkungsgeschichte” inhäriert und die zu implizieren scheint, 
dass dem Ausgangsbegriff all das, was die Geschichte als seine „Wirkung” erweist, bereits als 
„Grundbestand” oder „angelegter Vorrat” in ihm
und Modernität der mittelalterlichen Literatur, in: ders.: Alterität und Modernität der mittelalterlichen 
Literatur. G

 195



 

Blickt man von hier aus auf den Kapitelanfang zurück, so wird aus anderer 

Perspektive noch einmal deutlich, dass „Wirkungsgeschichte” als philosophische 

Modellgeschichte ihre sachliche Voraussetzung im systematischen und historischen 

Resultat von Leibniz‘ System hat. Wurde Cassirers Muster der Wirkungsgeschichte 

seiner formalen Struktur nach beschrieben als von einem absoluten Anfang ausgehend, 

so ist abschließend zu fragen, wodurch der Anfang der Sache nach qualifiziert sei. 

Hinweise dazu finden sich bezeichnenderweise einmal mehr am Ende der Arbeit, in den 

spät abgefassten Schlusskapiteln und im Kritischen Nachtrag. In Cassirers 

Interpretation zeichnet sich Leibniz‘ Philosophie dadurch aus, dass ihr der Charakter 

einer „umfassende[n] Einheit” zukommt. Zu erinnern ist an dieser Stelle daran, dass ihr 

in der Interpretationsgeschichte der Marburger Schule schon einmal Einheits-Charakter 

zugeschrieben wurde. Natorps Antrittsvorlesung hatte in Leibniz die Einheit von 

Philosophie qua Erkenntnistheorie und Wissenschaft symbolisiert gesehen – eine 

Konstruktion, gegen die Cohen Einspruch erhoben hatte. Leibniz‘ System sucht 

dagegen, dem von Cohen als substantialistisch kritisierten Begriff der Monade eine Art 

Symbol von Einheit abzugewinnen. Dieser symbolische Charakter bildet „vielleicht den 

eigentümlichsten Grundzug des Monadenbegriffs”, wie Cassirer formuliert, um dann an 

das Resumé seiner erkenntnistheoretisch depotenzierten Deutung dieses Leibnizschen 

metaphysicums eine neue interpretatorische Wendung anzuschließen: „Dasselbe 

Prinzip, das die Materie und die reinen Bewegungsgesetze begründete, steht zugleich 

für die Probleme der geistigen Kultur ein. Diese Durchdringung verschiedenartigster 

Momente bleibt zunächst befremdend, wenn man sie unter modernen Gesichtspunkten 

betrac

Sittlichkeit, auf eine Scheidung in der Methodik der Natur- und 

htet.”355 Was ist mit den „modernen Gesichtspunkten” gemeint, in deren Licht der 

monadologische Symbolismus als Anachronismus erscheint? Cassirer argumentiert hier 

vom Standpunkt der zeitgeschichtlichen Diagnose einer vollständigen Dissoziation von 

historischer und auf die Natur gerichteter Erkenntnis, wie sie spätestens in der Folge 

von Dilthey und Windelbands Straßburger Rektoratsrede356 die aktuellen 

philosophischen Debatten bestimmte: „Das Streben der neueren Erkenntnistheorie seit 

Kant geht immer deutlicher auf die kritische Grenzbestimmung zwischen Natur und 

                                                 
355  Cassirer: Leibniz‘ System, S. 424. Ob eine solche heterogen geprägte Auffassung von Mo
eine Art von Symbolismus darstellt oder bereits ein Fall für philosophische Metaphorologie ist, kann hier
nicht diskutiert zu werden; es ist jedenfalls offenkundig, dass sich diese Mehrfachdeterminierung nicht 
mehr der Einheit des Begriffs zu fügen vermag. 

nade 
 

nd ichte und Naturwissenschaft (1894), in: ders.: Präludien, Bd. 2, Tübingen 1915, S. 
60

356 Wi elband: Gesch
136-1 . 

 196



 

Geschichtserkenntnis.”357 Der Anachronismus des Symbols der Monade besteht darin, 

dass die „Einsicht eines gemeinsamen Zusammenhangs für beide Richtungen [i.e. die 

Natur- wie die Geschichtserkenntnis] erkämpft worden war”, und zwar durch Leibniz. 

Die Erkenntnis einer als ursprünglich gedachten Einheit der Natur- und 

Geschichtsbegriffe ist in Cassirers Konstruktion die Voraussetzung für deren 

historisches Auseinandertreten, für eine Dissoziation, deren erster Schritt in der 

Differenz zwischen der Kritik der reinen Vernunft und der Kritik der praktischen 

Vernunft initialisiert wurde. In anderen Worten: der absolute Anfang dieser historischen 

Entwicklung wird von Cassirer in die Philosophie Leibniz‘ projiziert: „Es ist die 

historische Funktion des Monadenbegriffs, dass er diese umfassende Einheit zum ersten 

Male [sic] darstellt und entwickelt.”358 Es ist diese Konstruktion der Philosophie 

Leibniz’ als des Kulminations- und Anfangspunktes einer bis in Cassirers Gegenwart 

reichenden historischen Entwicklung, durch die Wirkungsgeschichte als Schreibung des 

historischen Dissoziationsprozesses legitimiert und geboten scheint: „Leibniz’ 

Philosophie ist der Sammelpunkt, in dem sich die verschiedenen Probleminteressen 

begegnen, um dann erst, nachdem sie sich durch die gemeinsame Beziehung auf 

einander wechselseitig vertieft haben, in schärferer Eigenart und Gliederung 

auseinanderzutreten.”359 Dabei sind es vor allem die mit den „Probleminteressen” 

verbundenen Theoriemotive und Theoreme, deren systematische Transformationen die 

so konzipierte Wirkungsgeschichte rekonstruiert, nachdem jene im Zuge des 

historischen Prozesses mit Kant aus der Einheit, als in der sie bei Leibniz gedacht 

werden, herausgetreten sind. 

Dieser Basis von Cassirers wirkungsgeschichtlichem Modell inhäriert, ohne dass 

diese Überlegung hier auszuführen wäre, eine unausgesprochene starke 

geschichtsphilosophische These. Denn zugrundegelegt wird hier das 

geschichtsphilosophische Drama des Ausgangs von der Einheit eines absoluten 

Anfangs, des Auseinandertretens seiner Momente und der systematischen 

Rekonstruktion der verlorenen Einheit dieser Momente. Sie sollte Cassirers spätere 

systematische Arbeit am System eines philosophischen Symbolismus in der Philosophie 

                                                 
357  Ebd. – Der Hinweis auf Dilthey und Windelband bezieht sich auf diese alleine als prominenteste 
Vertreter der Unterscheidung von Natur- vs. Geistes-/Kulturbegriffen resp. Natur- vs. Geistes-
/Kulturwissenschaften im 19. Jahrhundert, nicht auf die mutmaßlichen Anfänge dieser Unterscheidung; 
diesbezüglich wäre die Arbeit von Diltheys Lehrer Braniß zu nennen, vgl. ders.: Die wissenschaftliche 
Aufgabe der Gegenwart als leitende Idee im akademischen Studium, 1848, S. 120, zu nennen, wo 
„Naturismus” und „Historismus” unterschieden und als „noch nicht gebräuchlich[e]” Namen bezeichnet 
werden; „Historismus” bezeichnet bei Braniß eine Philosophie, die „den Geschichtsbegriff als principielle 
Wahrheit” setzt und „die Natur aus der Geschichte zu verstehen” sucht. 
358  Ebd., S. 425. 
359  Ebd. 

 197



 

der symbolischen Formen prägen. Begrifflich war das nicht mehr zu fassen, und so 

greift Cassirer hier zur Beschreibung der Einheit und des Anfangs zu organologisch 

geprägter Metaphorik: „In dieser Anschauung der Welt als eines Gesamtorganismus, 

der zu immer höheren Stufen der Bildung emporstrebt, durchdringen sich wiederum der 

Naturbegriff und der Geschichtsbegriff der Entwicklung.”360 Dass Cassirer dieser 

Konstruktion, die als Leibniz-Interpretation intendiert ist und als solche auftritt, auch 

zeitdiagnostische Züge und eigene systematische Anliegen eingeschrieben hat, zeigt 

sich an deren Rändern. So formuliert der Kritische Nachtrag in einer mehrdeutigen 

Weise, die zwar auch als historische Leibnizinterpretation zu lesen ist, deren auf die 

Gegenwart bezogene Lesart sich in ihrem präsentischen Modus aber programmatisch in 

den Vordergrund drängt: „Die Lostrennung der exakten Wissenschaften und die 

Sonderstellung, in der man sie den philosophischen und geisteswissenschaftlichen 

Disziplinen entgegenzusetzen pflegt, gefährdet nicht nur die Zukunft der Philosophie”, 

heißt es hier aktualisierend. Dieses Programm einer gegenwärtigen Philosophie wird 

erst im Anschluss wieder auf die historische Interpretation zurückgebogen, wenn es 

weiter heißt: „[...] sie [i.e. die Lostrennung] fälscht ihre Geschichte und macht ihre 

Vergangenheit unverständlich, indem man sie aus dem Zusammenhang der 

wissenschaftlichen Spekulation herauslöst, in welchem sie seit jeher wurzelt.”361 

 Am Ende dieses Durchgangs durch einige Motive der systematischen 

Rekonstruktion und Cassirers philosophiehistorischer Strategie in Leibniz‘ System wird 

eine Bemerkung Natorps zu Cassirers Leibniz-Arbeit in ihrem vollen Umfange 

verstehbar. In einem Brief an Görland, der kurz nach Erscheinen des Werkes verfasst 

wurde, heißt es: „Dass Cassirers Buch noch genug zu thun lässt ist gewiss; ebenso dass 

ihm durch Cohen u[nd] ich darf wohl auch sagen durch mich ein gut Teil vorgearbeitet 

war.” Natorps Hinweis ist beides, Loyalitätsadresse gegenüber dem als Haupt der 

Marburger Schule anerkannten Cohen und Verweis auf die Grundlagen von Cassirers 

Arbeit innerhalb der theoretischen Basis der Schule. Doch dann fährt Natorp fort und 

beansprucht den Status des spiritus rector für die Momente und Partien an Leibniz 

System, die über die auch außerhalb Marburgs bekannte Leibniz-Deutung Cohens 

hinausgehen: „Ein Teil der Thesen, die ausserhalb Marburgs neu sind, waren längst die 

meinen, von denen ich nur literarisch, von ganz knappen Andeutungen abgesehen, 

nichts geäussert habe.” Dass sich Natorp „nur literarisch” im Sinne der neuen Thesen 

Cassirers zu Leibniz nicht geäußert habe, liegt nach den vorliegenden Untersuchungen 

                                                 
360  Ebd., S. 444. 
361  Ebd., S. 542. 

 198



 

 199

unpub etation zur Philosophie 

Leibniz „ausserhalb Marburgs” unbekannt, zum anderen muss die gesamte Leibniz-

weitg

Interp rs sowie dessen Argumentationsstrategie hinsichtlich der 

auf der Hand, und zwar im doppelten Sinne. So blieb zum einen mit seiner 

lizierten Antrittsvorlesung die erste Marburger Interpr

Arbeit Cassirers als Realisierung eines Forschungsprojektes Natorps erscheinen. Wie 

ehend der Schüler dabei nicht nur den sachlichen Vorgaben der Leibniz-

retation seines Lehre

vollständigen Priorisierung der Systematik und dem strategischen Versuch der 

Sicherung des Originalitätstopos für die Kantische Kritik folgte, sondern auch dessen 

eigenständigen Ansatz zu einer deduktiv-kategorial verfassten Erkenntnislogik der 

systematischen Rekonstruktion von Leibniz`Philosophie zugrundelegte, das hat der 

zurückliegende Durchgang durch einige Motive der Systematik und Historik erwiesen. 

Natorps Äußerungen erscheinen in diesem Lichte nicht als Versuch, post factum 

Ansprüche auf Urheberschaft zu erheben, wenngleich durch sie auch eine gewisse 

Tragik in der Stellung Natorps innerhalb der Marburger Schule durchscheint, sondern 

verdeutlichen, wessen Spuren Cassirer in der Formation seiner Konzeption von 

Systematik und Historie folgte.362 

                                                 
362  Eine gänzlich andere Einschätzung von Natorps Bemerkung bei Meyer: Ernst Cassirer, S. 30.  



 

III  „Historisches Faktum“ und Kontinuität der Geschichte – die 

ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems  

1. Von Leibniz‘ System zu Substanzbegriff und Funktionsbegriff – lebens- und 

werkgeschichtliche Hinweise zu Genese und Zusammenhang der frühen 

Arbeiten Cassirers  

Im Zeitraum von 1902 bis 1910 veröffentlichte Ernst Cassirer ein mehrere tausend 

Seiten umfassendes Oeuvre; neben diesem Umfang ist auch die enge 

entstehungsgeschichtliche Verbundenheit dieser frühen Arbeiten Cassirers 

bemerkenswert. Das eine hängt mit dem anderen zusammen. Die gedrängte Abfolge 

von historisch und systematisch verfassten Arbeiten gibt aus der Perspektive der 

Werkgeschichte Hinweise darauf, wie eng die Verschränkung historischen und 

systematischen Philosophierens bei Cassirer ist. Der Sachverhalt der historischen 

Indices systematischer Begriffe und umgekehrt der systematischen Konnotation 

historischer hatte sich bereits bei der Analyse von Leibniz‘ System aufs eindringlichste 

erwiesen. Diesem Verfahrensmuster in der konkreten begrifflichen Arbeit entspricht 

weithin die wissenschaftliche Praxis, in der Cassirer seine frühen Projekte erarbeitet hat. 

Diese Praxis wäre im Bezug ihrer Resultate kurz so zu umreißen: auf eine Arbeit, die 

einen historischen Gegenstand mit einer streng systematischen Fragestellung überformt 

und dabei Systematik und Historie geradezu verschmilzt – Leibniz‘ System – folgt ein 

Proje

Bereits die mit Datum vom 12. November 1901 gezeichnete Vorrede von Leibniz‘ 

tem ”, 
1 

konzipiert 

iz‘ 

s 

kt, das nunmehr den wissenschaftsgeschichtlichen Nachtrag zu der vorangehenden 

starken Systematisierung liefern soll, das also Systematisches und Historisches 

gleichsam entknäult – die „Studie” zum Erkenntnisproblem –, dieses Projekt wiederum 

wächst zu einer umfassenden philosophie- und wissenschaftsgeschichtlichen Arbeit 

heran, den ersten beiden Bänden des Erkenntnisproblems, und die verborgene 

theoretische Basis dieser historischen Arbeit, ihre innere Logik, wird thematisiert in 

dem darauf folgenden Substanzbegriff und Funktionsbegriff.  

Sys  verweist auf eine geplante „Studie über die Vorgeschichte der Vernunftkritik

die die Entwicklung der „mathematischen Naturwissenschaft” thematisieren sollte.

Dieses neue Projekt ist offenbar aus der Arbeit an Leibniz‘ System heraus 

worden; seine Rekonstruktion soll Aufschlüsse geben über die Defizite in Leibn

temSys , aus denen es entstanden ist, über die Funktion, die es im Gefüge de

                                                 
1  Cassirer: Leibniz‘ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, 1902, S. XI; vgl. auch Brief 

atoran N p v. 26. Nov. 1901 (Universitätsbibliothek Marburg, Hs. 831:613). 

 200



 

vorausgehenden Werkes und des nachfolgenden Erkenntnisproblems erfüllen sollte, 

aber auch über die innerschulische Konstellation und außerschulische Rezeption dieser 

Arbeit.2 Die Textgrundlage der „Studie” lag in deren Initialphase im Material, das die 

Recherchen zu Leibniz‘ System zu Tage gefördert hatten.3 So nahm Cassirer die Arbeit 

an seinem neuen Projekt bereits kurze Zeit nach Erscheinen von Leibniz’ System auf, 

wie es in einem nur einen Monat nach der Veröffentlichung von Leibniz’ System 

verfassten Brief an Toni Bondy, seine spätere Frau, heißt: „In mir ist wirklich 

augenblicklich eine große und starke Arbeitsfreude, und ich verlange danach, gleich in 

nächster Zeit mit der Ausarbeitung der neuen Schrift zu beginnen, deren Plan mir seit 

langem feststeht.”4 Das tat Cassirer denn in der Folge auch und die ersten Arbeiten 

galten der Ausarbeitung des Plans für das neue Projekt. Diese Praxis, die mit 

sogenannten „Dispositionen” beginnt und zu deren weiteren Konkretionen, mitunter 

auch zu ersten einzelnen Kapitelentwürfen fortschreitet, kann anhand des Nachlasses 

von Cassirer für nahezu alle seine Arbeiten studiert werden. Toni Cassirer berichtet: 

„Ernst arbeitete in diesen ersten Monaten von morgens bis zum Mittagessen in seinem 

Zimmer; dann kam er zu uns zu Tisch, und die zweite Hälfte des Tages gehörte uns 

gemeinsam. Er erzählte mir damals, dass er an einem Plan für ein neues Buch arbeitete, 

das er bald zu beendigen hoffte. Das waren die Anfänge seines großen, vierbändigen 

historischen Werkes über das Erkenntnisproblem, dessen letzter Band noch unvollendet 

im Manuskript vorlag, als er starb.”5  

Festzuhalten und noch einmal zu betonen ist, dass es sich bei diesen „Anfängen” 

nicht um das Erkenntnisproblem als solches handelt, dessen Konzeption zu diesem 

Zeitpunkt noch gar nicht existierte, sondern um die wissenschaftsgeschichtliche 

„Studie” ganz anderen Zuschnitts, aus der jenes dann hervorgegangen ist. Doch dazu 

bedurfte es erst einer Krise, einer Krise der Sache und einer der Lebensgeschichte. Denn 

so genau Cassirer sich über den historischen Zuschnitt seines neuen Projektes und 

dessen wissenschaftsgeschichtlichen Ansatz im klaren war – den „Zugang zur Arbeit 

                                                 
2  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. III,2. 
3  Vgl. Brief an Natorp v. 26. Nov. 1901. Cassirers Bemerkung gegenüber Toni Bondy aus dem 
gleichen Zeitraum also, nach dem Abschicken der Korrekturbogen zu Leibniz‘ System, es sei „der letzte 
Bogen an die Druckerei abgegangen und ein Strich unter das Ganze gemacht. Dem Bücherschreiben ist 

lange
unsch nach Ruhe nach getaner Arbeit; vgl. Brief v. 9. Nov. 1901, zit. nach Cassirer: Mein 

en m

. 

in Leben, S. 45; die Bemerkung bezieht sich auf den Januar 1902. 

für  Zeit abgeschworen, und ein besseres Leben kann beginnen”, zeugt wohl vom kaum 
realisierbaren W
Leb it Ernst Cassirer, 2003, S. 25. Die Briefe von Cassirer an Toni Cassirer, geb. Bondy, sind bis 
2020 gesperrt und werden im folgenden nach dieser philologisch unabgesicherten Wiedergabe zitiert. 
4  Brief an Toni Bondy v. 2. Januar 1902, zitiert nach Cassirer: Mein Leben mit Ernst Cassirer, S
42. Die entsprechende Anmerkung zur Erläuterung dessen, was mit „einer neuen Schrift” gemeint sei, 
verweist fälschlich, zumindest im Kontext obiger Rekonstruktion, darauf, es handele sich hierbei um Das 
Erkenntnisproblem, Bd. 1 u. 2. 
5  Cassirer: Me

 201



 

glaube ich nun sicher gefunden zu haben; nur habe ich noch nicht damit begonnen, 

irgend etwas zu Papier zu bringen”, wie es wenig später heißt –, so problematisch war 

offenbar die Ausführung.6 Immerhin war zu vermelden, „jetzt bin ich wenigstens an 

dem Punkt, an dem ich von dem Interesse für mein Thema ergriffen bin; es hilft nun 

nichts mehr, ich muss hindurch, ehe ich mit etwas anderem beginnen kann”, wie es im 

selben Brief heißt, und das bedeutete im Falle Cassirers immer auch die Anlage einer 

extensiven Materialsammlung. Mitte August 1902 dachte Cassirer noch immer daran, 

die „Studie” bis Weihnachten des Jahres abschließen zu können, doch an ihre separate 

Veröffentlichung, wie sie anfangs geplant gewesen war, war offenkundig nicht mehr zu 

denken, denn das angehäufte Material ließ sich nicht mehr alleine in der auf die 

Zeitspanne zwischen Leibniz und Kants Kritik der reinen Vernunft begrenzten „Studie” 

darstellen. Vielmehr sollte das Ausgangsprojekt Teil einer „größere[n] Schrift” werden, 

und bei dieser Schrift handelt es sich um die ersten beiden Bände des 

Erkenntnisproblems.7  

An dieser Stelle wird die latente Krise spürbar, denn der ursprüngliche Plan war 

unhaltbar geworden und Cassirer „musste sich entscheiden, in welcher Form er diese 

Arbeit weiterführen wollte. [...] Er hatte zwei Möglichkeiten: Die erste war, den ersten 

Teil der Arbeit, der nahezu vollendet war, jetzt zu publizieren; die andere – den großen 

Plan einer Geschichte des Erkenntnisproblems auszuführen, was viele Jahre in 

Anspruch nehmen würde.”8 Übersetzt man diese Aussagen in gedankliche Projekte, so 

stand nun die angekündigte und in Angriff genommene wissenschaftsgeschichtliche 

„Studie” offenbar zur Disposition, und zwar zugunsten eines umfassenden 

philosophiegeschichtlich dominierten Projekts. Die damit einhergehende 

Konzeptionsverschiebung war beträchtlich und ist andernorts zu diskutieren. Doch die 

Krise war nicht nur eine der Sache – wie das aus dem Ruder laufende Projekt wieder zu 

einer Einheit zusammenfügen, wie die sich abzeichnenden Stoffmengen bewältigen? –, 

sie war auch eine der Lebens- und Karriereplanung. Cassirers Aussichten auf 

Habilitation waren schlecht, und das aus doppeltem Grund: zum einen weil die 

Möglichkeiten zur Habilitation für jüdische Akademiker äußerst eingeschränkt waren 

                                                 
6  Briefliche Mitteilung Cassirers an Toni Bondy aus dem Jahre 1902, zitiert nach Cassirer: Mein 
Leben
7  

Hauptarbeit bleiben, die jetzt so weit ist, dass der Teil, den ich anfangs als besonderes Buch herausgeben 
llte, z  sein wird. Dann geht es an die größere Schrift, auf die ich mich 

n se d bei der Du mir helfen musst [Hervorh. HKO].” 
 69. 

, S. 51. 
Briefliche Mitteilung Cassirers an Toni Bondy aus der zweiten Hälfte des August 1902, drei 

Wochen vor beider Hochzeit, ebd., S. 52: „Von meiner Arbeit kann ich Dir nichts Neues sagen; sie geht 
ruhig und gleichmäßig vorwärts. Buchenau hat mir lange nichts geschickt; so konnte ich ganz bei der 

wo u Weihnachten bestimmt fertig
scho hr freue un
8  Ebd., S.

 202



 

und zum anderen weil er Mitglied der Marburger Schule war, ein besonders exponiertes 

durch die Bearbeitung der Aufgabe der Berliner Akademie und die Veröffentlichung 

von Leibniz‘ System noch dazu. In dieser Lage setzte der junge Gelehrte seine 

Hoffnungen offenbar darauf, „dass die Publikation des ersten Teiles [i.e. der Studie] 

sehr dazu beitragen würde, ihn literarisch bekannt zu machen, und dass sie ihm seine 

Universitätslaufbahn ebnen würde.”9 Das zeigt eine Mehrfachbesetzung der 

ursprünglich geplanten „Studie” an: sie sollte also offenbar erstens Defizite von 

Leibniz‘ System im allgemeinen beheben und im besonderen auf die Kritik der Berliner 

Akademie antworten, sie sollte aber zweitens auch den Weg an die Universität ebnen 

und Cassirer zu einer gewissen Popularität in der akademischen Welt verhelfen. Diesem 

zweiten Punkt ist ein weiterer eingezeichnet, denn wenn die universitären 

Karriereaussichten als Mitglied der Marburger Schule nicht eben gut waren, dann waren 

sie durch eine Arbeit, die gleichsam eine Natorpsche Agenda abarbeitete, durch Leibniz‘ 

System also, auch nicht besser geworden, im Gegenteil, und so ist aus diesen 

Überlegungen abzuleiten, dass die separate Veröffentlichung der „Studie” drittens den 

„coram publico” nicht unerwünschten Effekt haben sollte, sich als gegenüber solchen 

„Schularbeiten” und damit auch gegenüber der Schule, vor allem wohl gegenüber 

Natorp, eigenständiger Philosoph zu profilieren. Mit der Demonstration der 

Selbständigkeit gegenüber den Lehrern verband sich viertens auch die ökonomische 

gegenüber der eigenen Familie: „Wenn er sich aber entschlösse, den erweiterten Plan 

auszuführen, müßten wir damit rechnen, dass er noch einige Jahre ein unbekannter 

Privatgelehrter belieben würde, und wir müßten auf jeden äußeren Erfolg verzichten”, 

wie Toni Cassirer berichtet.10 Auch wenn die autobiographische Erzählung hier die 

Lösung der Krise durch gleichsam mythisch-handstreichartige Dezision wählt, denn 

Cassirer, nach augenblicklich vollzogener Entscheidung, „setzte sich sofort wieder an 

seinen Schreibtisch und begann mit der Umgruppierung des Materials”, so ist damit 

zumin

m 

                                 

dest der belegbare und bekannte Sachverhalt wiedergegeben, dass Cassirer Ende 

1902 die Veröffentlichung der „Studie” zugunsten ihrer Integration in einen sehr viel 

umfassenderen Zusammenhang zurückstellte.11 Der Hintergrund für diese Entscheidung 

dürfte nicht zuletzt in den ohnehin trüben Aussichten Cassirers auf eine Anstellung an 

der Universität und dem Drängen Cohens zur Habilitation zu suchen sein. 

Dass die Krise indessen so rasch nicht zu beheben war, das indiziert der 

Briefwechsel mit dem Mentor des Forschungsprojektes, das in Leibniz‘ Syste

                

d. 
9  Cassirer: Mein Leben, S. 70. 
10  Eb
11  Ebd. 

 203



 

mündete, Paul Natorp. Denn die Ankündigung der Studie hatte ja nach innen, in die 

„Arbeitsgemeinschaft” hinein, die Verteidigung des gemeinsamen Projektes nach außen 

signalisiert, und die Distanzierung von diesem Plan konnte auch als Distanznahme von 

Natorp gelesen werden – und genau darum handelte es sich nach der Akademiekritik 

wohl auch, zumindest in philosophiehistoriographischer Hinsicht, falls die obigen 

Überlegungen und die folgenden Ausführungen zutreffen (vgl. III,2). Cassirer, der sonst 

seinen Lehrer stets brieflich über seine Arbeitsschritte in Kenntnis setzte, ließ nun den 

Briefwechsel nahezu versiegen. Hatte er Natorp Anfang 1902 noch brieflich angedeutet, 

die Arbeit an der „Studie” habe wegen seiner Heirat „in den letzten Monaten manche 

lange Unterbrechung erfahren”, und er werde dem Lehrer „von ihr erst wieder sprechen, 

wenn ich Ihnen von weiteren Fortschritten berichten kann”,12 so brachten wohl das 

Ausb

die Ankündigung eines „Schlussband[es], der systematische Untersuchungen zum 

e 

rers 

leiben solcher „Fortschritte”, ja die Umkonzipierung der gesamten Arbeit ebenso 

wie die mit dieser Neufassung verbundene Aufarbeitung großer Stoffmengen mit sich, 

dass Cassirer erst Mitte 1905 sich brieflich an Natorp wandte – genau dann, als der 

Januar 1905 in erster Niederschrift begonnene erste Band des Erkenntnisproblems 

abgeschlossen und im Druck war. Eine solche Zeitspanne machte Formeln der 

Versicherung der Verbundenheit erforderlich – „Es ist lange Zeit vergangen, seit ich 

zuletzt etwas von mir hören ließ [...] Die geistige Gemeinschaft mit Ihnen und Ihrer 

Lehre [sic] war mir in der Zwischenzeit niemals unterbrochen; aber weil ich ihrer so 

sicher war [...], durfte ich für einige Zeit schweigen” –, aber auch Rechenschaft.13 Der 

folgende Umriss skizziert das bis dahin Geleistete, gibt die grundsätzliche, gegenüber 

der „Studie” vollkommen andere Ausrichtung des neuen Projektes und nennt den noch 

vorläufigen, aber vollständigen Titel des Buches: Erkenntnisproblem in der Philosophie 

und Wissenschaft der neueren Zeit. Die lange Zeit des Schweigens ebenso wie die 

Präsentation eines ganz neuen, mittlerweile abgeschlossenen Projektes ist als 

demonstrative Geste der Eigenständigkeit gegenüber dem Lehrer Natorp anzusehen.  

Doch ebenso wichtig wie der Hinweis des Briefes, dass mit einem noch 

abzufassenden zweiten Band, „von dem ein Teil schon vollendet ist” – die frühere 

„Studie” – „die geschichtliche Untersuchung vorläufig” abgeschlossen werden solle, ist 

14Erkenntnisproblem enthalten soll”.  Hierbei handelt es sich um nichts anderes als di

erste Konzeption von Substanzbegriff und Funktionsbegriff, was durch Toni Cassi
                                                 
12  Brief an Natorp v. 5. Jan. 1901, Bl. 1v (Universitätsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Ms. 
831:614). 
13  Brief an Natorp v. 31. Juli 1905, Bl. 1r (Universitätsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Ms. 
831:618). 
14  Ebd., Bl. 2v. 

 204



 

Hinweis bestätigt wird: „Daneben [i.e. neben der Niederschrift des ersten Bandes des 

Erkenntnisproblems aus dem Januar 1905] hatte er begonnen, sich mit einem neuen 

Problem, dem Substanz- und Funktionsbegriff, zu beschäftigen.”15 Ähnlich wie später 

die ‚Entdeckung‘ des Begriffs der symbolischen Form erhält auch dieses Theoriestück 

den Charakter einer Invention, einer augenblickshaften Eingebung, nicht des allmählich 

entstandenen Resultats langer Arbeit, wie es sich mit Leibniz‘ System herausgebildet 

hatte.16 Hier zeigt sich noch einmal zweierlei: die Neigung zu mythisch-topischer 

Lebenserzählung, die im Nu, im glücklichen Augenblick zum Aufbrechen des Alten 

und Durchscheinen des Neuen tendiert und, im Zusammenhang der vorliegenden Arbeit 

ungleich wichtiger, die abermalige Figur des Hervorgehens einer großen systematischen 

Konstruktion aus einem historisch ausgerichteten Werk.  

Was zeigt dieser kurze werk- und lebensgeschichtliche Abriss, und was kann er 

zeigen? Die Skizze ist symptomatologisch zu lesen, hierin liegt ihre Grenze, und das 

heißt, sie kann nur aus anderer, historischer Perspektive Indikatoren an die Hand geben, 

die die Untersuchungen von Text und Kontext der Arbeiten Cassirers entweder 

ergänzen und stützen, soweit sie, wie im Falle von Leibniz‘ System, bereits erfolgt sind, 

oder sie kann Indizien für möglicherweise bedeutsame Sachverhalte liefern, die in der 

Textanalyse, etwa der „Studie”, in theoretischer oder ideengeschichtlicher Hinsicht 

aufzuweisen sind. (1) Der obige Abriss verweist zunächst allgemein darauf, dass die 

wechselseitige Integration systematischen und historischen Argumentierens, die bereits 

an Leibniz‘ System gezeigt werden konnte, ein Denkmuster des frühen Cassirer ist, das 

seine Aktualität auch im Verhältnis verschiedener Arbeiten zueinander erweist. Die 

Übersetzung philosophiegeschichtlicher Sachverhalte in systematische und umgekehrt 

realisiert Cassirer offenbar auch in der Verschränkung historischer und systematischer 

Werke. In diesem Doppelcharakter und der Aktualisierung entsprechender 

Begriffsmuster und Denkfiguren liegt die Bedingung der Möglichkeit der 

überbordenden Produktion bis 1910. Exponiert werden die Denkfiguren und 

Argumentationsmuster bereits mit Leibniz‘ System, produktiv weiterentwickelt im 

Modus der Selbst-Objektivierung, der ständigen Auseinandersetzung mit möglichen 

                                                 
15  Cassirer: Mein Leben, S. 82. 
16  Vgl. ebd., S. 81-82, die Dramatik der Szene, das scheinbar unerklärliche, vom zu Erwartenden 
abweichende Verhalten Cassirers und die durch überbordende Krankheitssymbolik angezeigte Krise 
steigern das Szenario der Bedrohung alter Ordnung; diese gleichsam apokalyptische Spannung wird 
aufgelöst durch Cassirers unschuldige Präsentation des Neuen, das sogleich in Normalität überführt wird: 
„Es war unmöglich, in Ernstens erstaunte Augen zu sehen, ohne zu fühlen, dass ich ihm Unrecht getan 
hatte. Später erzählte er mir, dass ihm an diesem Tage der Gedanke des Substanz- und Funktionsbegriffs 
gekommen war und dass er in der Bibliothek sofort auf die Suche nach Bestätigung gegangen war und die 
Zeit wirklich vergessen hatte” (ebd., S. 82). Szenen dieser Art gehören ohne Zweifel ins Repertoire 
mythischer Urstiftungen, deren Erzählung topisch geprägt ist. 

 205



 

Defiziten und Problemen, aber auch unter dem Eindruck und der Rezeption der Kritik 

ußen wie von innen. Das prägt die Entstehunvon a gsgeschichte der „Studie”, die im 

folgenden näher zu charakterisieren ist (vgl. III,2). (2) So rasch die Studie auch von der 

Hand zu gehen schien, so rasch führte sie in eine Krise, die mit einer 

Konzeptionsänderung endete. Wodurch diese Konzeptionsveränderung veranlaßt wurde 

und was vom ursprünglichen Impuls der Studie in das Erkenntnisproblem einging, auch 

das wird im folgenden zu zeigen sein. (3) Diese Krise war auch eine der akademischen 

Aussichten Cassirers. Dieser wissenschafts- und sozialgeschichtliche Aspekt wird zwar 

in der vorliegenden Arbeit nicht eigens thematisiert werden können, doch in den 

späteren Analysen, beispielsweise von Habilitationsgutachten Cassirers, wird er 

dennoch zum Ausdruck kommen. Hierbei zeigt sich, dass das Akademie-Gutachten 

nicht nur hinsichtlich seiner Argumentationsmuster Exemplarität aufzuweisen hat, 

sondern auch insofern, als es Cassirer nicht mit dem ersten Platz auszeichnete – ein 

Schicksal, das seine akademische Karriere für viele Jahre prägen sollte. (4) Das 

Scheitern der „Studie” und ihre Überführung in eine eigenständige Arbeit sehr großen 

Umfangs war auch Distanzierung von der sehr engen Arbeitsbeziehung, vom Lehrer-

Schüler-Verhältnis zu Paul Natorp. Inwiefern diese Distanzierung gelang, das wird die 

Untersuchung des Erkenntnisproblem in Textanalysen der Einleitung zu zeigen haben. 

 206



 

2. Cassirers „Studie” als Vorstufe zum Erkenntnisproblem – Rekonstruktion 

ihrer Gestalt und Entstehungsbedingungen 

Die Vorrede zu Leibniz’ System nutzt Cassirer zu einer Replik auf die im 

Akademiegutachten geäußerte Kritik an seiner Arbeit. Er will dabei nicht „den 

Standpunkt der historischen und systematischen Beurteilung”, den Leibniz’ System im 

Ganzen einnimmt, „rechtfertigen”, wohl aber „das geschichtliche Verhältnis und die 

Verbindung, die zwischen Leibniz’ Philosophie und dem kritischen System Kants 

anzunehmen ist”, klären.17 Das Akademie-Gutachten hatte dazu festgestellt, Cassirers

Lesart der Philosophie Leibniz’ sei vollständig von einem Kantianismus „der 

Erkenntniskritik in ihrer consequentesten idealistischen Auffassung” geprägt, um dann 

unmissverständlich hinzuzusetzen: „Es ist die Methode geschichtlicher Darstellungen, 

welche Cohen, Natorp u[nd] A[ndere] für die ganze Entwicklung seit Platon 

durchzusetzen suchen.”

 

enn Cassirer in der Vorrede beteuert, die 

Anschauungen der Kantischen Erkenntniskritik nachzuweisen”, vielmehr stehe ihr „im 

eigentliche Originalität der kritischen Grundanschauung unangetastet” lasse, dann 

argum

Lese

Wiederholung einer längeren Textpassage, die bereits Gegenstand der Kritik gewesen 

etwas anderes m

und m

Zusammenhang des vorliegenden Kapitels entscheidend: „Die Einheit und die 

ausschliessende Einschränkung der transscendentalen 

                                                

18 Hier ging es erkennbar nicht nur um die Sache des 

historischen Verhältnisses zwischen Leibniz und Kant, diese Kritik hatte vielmehr auch 

einen philosophiepolitischen Aspekt. W

Darstellung sei „nicht von der Absicht geleitet, bei Leibniz bereits die wesentlichen 

Voraus fest, dass alle Aehnlichkeit in besonderen, abgeleiteten Resultaten die 

unternimmt er damit weniger den Versuch, den erhobenen Einwand als solchen 

entativ zu entkräften, und richtet stattdessen eine captatio benevolentiae an den 

r. Denn die Beteuerung ist nichts anderes als die Zusammenfassung und 

war. Freilich wäre der Konzeption nach auf dem Boden von Leibniz’ System kaum 

öglich gewesen. Doch Cassirers Replik nimmt eine andere Wendung 

ündet in die Ankündigung einer neuen „Studie”, und das ist für den 

Fragestellung ist bei Leibniz 

nirgends erreicht, wenngleich er als Mitbegründer der neuen Mathematik und 

Naturwissenschaft an der Bildung und Ausgestaltung des Materials, auf das sich die 

Frage richtet, wesentlichen Anteil hat. In einer Studie über die Vorgeschichte der 

Vernunftkritik hoffe ich demnächst, in der mathematischen Naturwissenschaft des 

 
17  Cassirer: Leibniz’ System, S. VII-VIII. 
18  Gutachten, Bl. 23r-23v. 

 207



 

achtzehnten Jahrhunderts und ihren klassischen Hauptwerken die Entwicklung 

darzustellen, die in lückenloser und stetiger Folge von Leibniz zu Kant hinüberführt.”19  

Aufschluss über diese Fragen werden Cassirers knappe Skizze zu seinem neuen 

rsten 

n 

Cassirers knappe Ausführungen zu der erwähnten „Studie” geben Einblick in die 

Entstehungsbedingungen der ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems. Denn das 

zweibändige Werk von 1906/07 ist aus dem Projekt der „Studie” hervorgegangen; diese 

wiederum, das zeigen Cassirers wenige Sätze, ist eine Reaktionsbildung auf die 

exoterische Kritik an Leibniz’ System, wie sie das Gutachten der Berliner Akademie 

exemplarisch zum Ausdruck gebracht hatte – zumindest dann, wenn man Cassirers 

Darstellung folgt. Doch ist daran zu erinnern, dass die Frage nach dem kritisierten Kant-

Leibniz-Bezug im besonderen und dem Modell von Philosophiegeschichtsschreibung 

im allgemeinen auch schulintern nicht unumstritten war und die Crux der systematisch-

historischen Darstellung nicht nur in Cassirers Arbeit, sondern auch den Leibniz-

Interpretationen Natorps und Cohens darstellte. Die „Studie” ist also eine Art von 

„missing link” zwischen Leibniz’ System und dem Erkenntnisproblem und deshalb als 

Keimzelle von letzterem zu betrachten. Im folgenden werden die Fragen beantwortet 

werden,  

(1)  wie dieses Desiderat auf die Kritik der Akademie antworten sollte und welche 

Strategie Cassirer hierbei einschlug;  

(2)  welche Gestalt der „Studie” sich aus Cassirers knappen Andeutungen 

rekonstruieren läßt; 

(3)  in welchem Verhältnis sie zu dem Werk steht, das aus ihr hervorgehen sollte, und 

welche ihrer Rekonstruktion entnehmbaren Motive zu der erheblichen 

Umfangserweiterung und Konzeptionsverschiebung im Erkenntnisproblem geführt 

haben; 

(4)  ob sich auch für die „Studie” ein innerschulisches Paradigma angeben läßt, 

nachdem die Anlage und Durchführung von Leibniz’ System, wie gezeigt, weithin 

durch Natorps Leibniz-Bild und das work in progress seiner Relationslogik geprägt 

war.  

Projekt in der Vorrede sowie dessen Vergleich mit Leibniz’ System und den e

beiden Bänden des Erkenntnisproblems geben. Mit der Rekonstruktion der „Studie” 

verbindet sich die Aussicht, einen ersten Einblick in die innerste

Entstehungsbedingungen des Erkenntnisproblems erlangen zu können; aus diesen 

                                                 
19  Cassirer: Leibniz’ System, S. VIII-IX. 

 208



 

Befunden sollen sodann Gesichtspunkte für die Analyse des Erkenntnisproblems 

abgeleitet werden. 

Der in Aussicht gestellten „Studie” sollte die Aufgabe zukommen, in einem 

weiteren historischen Zusammenhang die Kritik der Berliner Akademie der Sache nach 

zu entkräften. Der Impuls zu diesem Unternehmen war offenbar nachhaltig und setzte 

sich über die bloßen Andeutungen in der Vorrede hinaus fort. So nahm Cassirer die 

Arbeit an seinem neuen Projekt bereits kurze Zeit nach Erscheinen von Leibniz’ System 

auf. Wenn Cassirer bemerkt, dass der „Plan” zur „neuen Schrift” bereits „seit langem 

feststeht”, weist das auf zweierlei hin: zum einen darauf, dass das Desiderat zu dem 

neuen Projekt aus dem Zentrum der sich seit 1898 hinziehenden Arbeit an Leibniz’ 

System entstammt.20 Dieses Zentrum bilden Cassirers ausgedehnte Forschungen zur 

Geschichte der Mathematik und Physik, die, wie ausgeführt, durch Natorps 

Forschungsdesiderat einer Sichtung von Leibniz mathematischen und 

wissenschaftlichen Schriften angeregt worden waren. Tatsächlich bemerkt Cassirer in 

einem Brief an Natorp kurz nach der Drucklegung des Buches, immerhin liege „das 

Material für einige Hauptprobleme – wie für Raum und Zeit und das 

Antinomienproblem – vor, und so könnte ich wenigstens, wenn der Abschluss des 

Ganzen sich hinausschiebt, einen ersten Teil vorläufig in einer Zeitschrift 

veröffentlichen.”21 Im Vergleich zur erkenntnistheoretisch-systematischen Marburger 

Aufgabenstellung des Jahres 1898/99 enthält die wissenschaftsgeschichtliche Tendenz 

von Cassirers „Preisarbeit” ein geradezu überschießendes Moment, das ja bereits vom 

offiziellen Gutachten vermerkt worden war.22 Das wiederum legt den Schluss nahe, 

dass Cassirer eine Art von Ungenügen an der Darstellungsweise dieser Auftragsarbeit 

empfunden haben mag, dass während der Ausarbeitung eine Spannung entstand 

zwischen der geforderten systematischen Rekonstruktion von Leibniz’ System einer 

Erkenntnislogik und den vielfältigen philosophie- und wissenschaftsgeschichtlichen 

Verweisen des Werks.23 Während sich der philosophiehistorische 

Verweisungszusammenhang im Modus immanenter Philosophiegeschichte und deren 

                                                 
20  Brief an Toni Bondy v. 2. Januar 1902, zitiert nach: Toni Cassirer: Mein Leben mit Ernst 
Cassirer, 2003, S. 42. Die entsprechende Anmerkung zur Erläuterung dessen, was mit „einer neuen 
Schrift” gemeint sei, verweist fälschlich, zumindest im Kontext obiger Rekonstruktion, darauf, es handele 
sich hierbei um Das Erkenntnisproblem, Bd. 1 u. 2. 
21  Brief an Natorp v. 26. Nov. 1901; der Brief begleitete eine Exemplar von Leibniz’ System, das 
Cassirer Natorp übersandt hatte. 
22  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. II,1. 
23  Cassirer selbst äußert im Brief an Natorp v. 18. Aug. 1901 Bedenken gegenüber seiner Arbeit, 
macht aber nicht konkret, worauf sie sich beziehen: „Wenn mir selbst auch bei der Durchsicht einige 
Punkte noch problematisch blieben, so fühle ich mich doch augenblicklich subjectiv zu einer erneuten 
eingreifenden Bearbeitung außer Stande” (Universitätsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Hs. 
831.611). 

 209



 

Dynamik zwischen Platonismus und Aristotelismus der systematischen Rekonstruktion 

integrieren ließ, fügten sich die zahlreichen mathematischen und 

naturwissenschaftlichen Diskussionszusammenhänge nicht zu solcher Immanenz. Die 

Bemerkung im Brief an Toni Bondi, der Plan zu der neuen Arbeit stehe ihm „seit 

langem” fest, läßt zum anderen aber auch schließen, dass Cassirer die Latenz der 

Cohenschen Kritik an Natorps Leibniz-Darstellung bemerkt hatte, da er die divergente 

Position, die Cohen zu Natorps Interpretation einnahm, wahrgenommen hatte. So 

betrachtet war die Kritik, wie sie insbesondere in Stumpfs Gutachten zum Ausdruck 

kam, nichts anderes als eine Aktualisierung und Manifestation der schulinternen Kritik 

an der Philosophiegeschichtsgeschreibung Natorps im allgemeinen und dessen Leibniz-

Interpretation im besonderen – in anderen Worten: der „seit langem” feststehende Plan 

indiziert wohl auch Distanznahme und einen Korrekturversuch gegenüber dem von 

Natorp initiierten Forschungsprojekt, wie es in Leibniz‘ System zum Ausdruck 

gekommen war, zumal gegen dessen historische Darstellung. 

Die öffentliche Stellungnahme auf die Kritik war für Cassirer von solcher 

Bedeutung, dass er, wie im zitierten Brief an Natorp ausgeführt, erwägte, den Kern der 

„Studie” noch vor Abschluss des Gesamtprojektes in einer Zeitschrift zu 

veröffentlichen. Das hängt damit zusammen, dass Cassirer mit seinem neuen Projekt 

eine schlagkräftigere Antwort auf die Akademie-Kritik gefunden zu haben glaubte als in 

der Vorrede von Leibniz’ System. Er plante, als Entgegnung eine ganz neue Strategie 

einzuschlagen, denn die in der Vorrede umrissene Konzeption der „Studie” nimmt 

gegenüber der historischen Darstellung in Leibniz’ System eine entscheidende 

Umbesetzung vor: die thematische Verschiebung der „Vorgeschichte” zu einer primär 

wissenschaftsgeschichtlich orientierten Darstellung. Das Modell in nuce zu dieser 

Verschiebung hatte Cohen bereits 1883 in seiner Rede Von Kants Einfluß auf die 

deutsche Kultur geliefert und es 1885 in der zweiten Auflage zu Kants Theorie der 

Erfahrung bekräftigt. War das Thema der Leibniz-Monographie der Bezug von 

erkenntnistheoretischer Reflexion auf die dieser vorgängigen mathematisch-

naturwissenschaftlichen „Forschungen und Leistungen” sowie beider Einheit, wie sie in 

der Figur Leibniz’ symbolisiert wurde, so liegt der entscheidende Schritt der „Studie” 

über Leibniz’ System hinaus darin, diese Einheit aufzubrechen. Es ging Cassirer nach 

der Kritik des Akademie-Gutachtens ganz allgemein offenbar darum, die Schreibung 

der „Vorgeschichte” der Kritik der reinen Vernunft trotz deren enger historischer 

Begrenzung zwischen Leibniz und Kant historisch nicht alleine auf Leibniz als 

Vorgänger Kants und thematisch nicht alleine auf die Erkenntnistheorie zu 

 210



 

konzentrieren. Zu diesem Zwecke suchte Cassirer im näheren erstens die 

„Vorgeschichte” aus der Philosophie in die Wissenschaftsgeschichte zu verschieben, 

und zwar als Geschichte der Mathematik und Naturwissenschaften, die ihren Anfang bei 

Leibniz nahm. Diese Entlastungsstrategie führte zweitens zur Verschiebung der 

erkenntnistheoretischen Reflexion der wissenschaftlichen „Grundbegriffe” von Leibniz 

auf Kant. Die „Erkenntnisskritik” konnte somit als Kants ‚originale’ Leistung 

ausweisbar werden und wäre so, schon aus historischen Gründen, nicht durch Leibniz 

antizipierbar gewesen. Damit wäre auch der mit dem Vorwurf, in Leibniz schon den 

ganzen Kant (minus Methode) zu haben, einhergehende Originalitäts-Verlust der 

Philosophie Kants zu beheben gewesen, der der Kantischen Philosophie ja de facto 

wenig mehr übrig ließ als das bei Leibniz Gedachte methodisiert und systematisiert zu 

haben

wissenschaftsgeschichtlichen Entwicklung zwischen Leibniz und Kant in die Kritik der 

ien 

ich 

ft und 

iten 

. Kant wäre so nicht länger als der Epigone von Leibniz erschienen, zu dem ihn 

noch Leibniz’ System im Resultat gemacht hatte. Innerhalb dieses Rahmens hätte die 

Kritik Stumpfs, Cassirers Darstellung habe „in LEIBNIZ bereits die wesentlichen 

Anschauungen der KANT’schen Erkenntnisskritik nachzuweisen” gesucht, ihre Basis, 

zumindest jedoch ihre Spitze verloren. Dasselbe hätte auch für Cohens Kritik an 

Natorps philosophiegeschichtlichen Darstellungen gegolten. 

Der Plan zu einer primär wissenschaftsgeschichtlichen Orientierung der 

„Vorgeschichte” markiert die Differenz dieses Projekts zu Leibniz’ System wie zu den 

ersten beiden Bänden des später erschienenen Erkenntnisproblems. Im Unterschied zu 

Leibniz’ System folgt Cassirers Konzeption der „Studie” der von Cohen erstmals in der 

Rede skizzierten Programmatik, die Differenzierung zwischen selbständiger 

Naturwissenschaft und erkenntnistheoretischer Reflexion der naturwissenschaftlichen 

Erkenntnisbedingungen als Signatur der Neuzeit auszuweisen und die entsprechende 

Epochenschwelle zwischen Leibniz und Kant anzusetzen. Leibniz’ System hatte 

demgegenüber, wie gezeigt, noch für Natorps Modell der Einheit von 

Naturwissenschaft und Philosophie plädiert, die in der Figur von Leibniz symbolisiert 

und anhand ihrer durchdekliniert wurde. Die sogenannte „Studie” hätte demgegenüber 

die erkenntnistheoretische Reflexion der „Grundbegriffe” dieser 

reinen Vernunft verlegt. Vergleicht man dieses Projekt mit den entsprechenden Part

 Gesder chichte des Erkenntnisproblems, so ist festzustellen, wie historisch und sachl

eng begrenzt Cassirers Vorhaben war. Entsprechend gering erscheint sein Umfang: 

lediglich die ersten beiden Kapitel des Von Newton zu Kant. Wissenscha

Philosophie im achtzehnten Jahrhundert überschriebenen sechsten Buches im zwe

 211



 

Band enthalten entsprechende Ausführungen.24 Zu dieser ‚Keimzelle’ des späteren 

Erkenntnisproblems sind noch die wissenschaftsgeschichtlichen Teile der Leibniz-

Darstellung hinzuzurechnen. Cassirer rechnete deshalb offenkundig mit einem raschen 

Abschluss seiner Arbeit an der „Studie”, denn bereits Anfang 1902 äußerte er, „dass er 

an einem Plan für ein neues Buche arbeitete, das er bald zu beendigen hoffte.”25 Wenn 

die Ausarbeitung der „Studie” sich in der Folge immer weiter hinauszögerte und 

schließlich weitere fünf Jahre in Anspruch nahm, so sind die Gründe dafür nicht alleine 

im schieren Umfang des Materials zu suchen, das im Erkenntnisproblem in extenso 

ausgebreitet werden sollte.26 Vielmehr liegt die Bedingung für diese Ausweitung in 

einer allmählichen Konzeptionsänderung, die Cassirer gegenüber dem ursprünglichen 

Plan zu seiner „Studie” vornahm.  

Leibniz konnte deshalb zum historischen Terminus a quo einer primär 

wissenschaftsgeschichtlichen Darstellung werden, weil die Leibniz-Monographie in 

dessen „wissenschaftlichen Forschungen und Leistungen” ja bereits die 

„Grundbedingungen” der „Gesamtheit” seiner Philosophie erblickt hatte. Die 

Verschiebung des Erkenntnisinteresses der „Studie” auf dessen „wissenschaftliche 

Forschungen und Leistungen” und in der historischen Folge auf die Mathematik und 

Naturwissenschaften bis zu Kant bedeutete im Vergleich zu Leibniz’ System eine 

Dynamisierung der historischen Darstellung, in mehrfacher Hinsicht. Zuerst hinsichtlich 

dem, was sich als Konzeption Cohens spätestens vom Princip der Infinitesimal-

Methode an abgezeichnete. Hatte Cohen noch in der zweiten Auflage von Kants Theorie 

der Erfahrung etwa das der Transzendentalphilosophie Kants zugrundeliegende 

„Factum der Wissenschaft” auf die Naturwissenschaft Newtons festgeschrieben, so löste 

Cassirers Projekt, die Wissenschaftsgeschichte des 18. Jahrhunderts in der 

Erkenntnistheorie Kants kulminieren zu lassen, diese Fixierung auf. Auch hinsichtlich 

der gleichsam monadischen Anlage von Leibniz’ System, „die Gesamtheit von Leibniz’ 

Philosophie aus den Grundbedingungen, die in Leibniz’ wissenschaftlichen 

Forschungen und Leistungen enthalten sind, zu verstehen und abzuleiten”, bedeutete die 

Konzeption der Studie eine historische Dynamisierung.27 Dennoch bleibt die Beziehung 

                                                 
24  In der ersten Auflage beträgt der Umfang dieses Teils lediglich 81 Seiten, vgl. Cassirer: Das 
Erkenntnisproblem, Bd. 2, S. 322-403. 
25  Cassirer: Mein Leben, S. 45; vgl. auch die Ankündigung der Vorrede in Leibniz’ System, die 
Studie erscheine „demnächst”, ebd. S. IX. 
26  Vgl. Cassirer: Mein Leben, S. 59, dort hofft Cassirer noch Ende August 1902, dass „der Teil [der 
Arbeit], den ich anfangs als besonderes Buch herausgeben wollte [i.e. die sogenannte Studie], zu 
Weihnachten [1902] bestimmt fertig sein wird.” 
27  Cassirer: Leibniz’ System, S. VII; ebenso in: ders.: [Selbstanzeige von] Leibniz’ System in 
seinen wissenschaftlichen Grundlagen, in: Kantstudien 7 (1902), S. 375. 

 212



 

von Wissenschaftsgeschichte und auf diese bezogene Wissenschaftstheorie in der 

Kantischen Kritik, wie sie die „Studie” projektiert hatte, immer noch einseitig und in 

ihrer Einseitigkeit reduktiv – einseitig deshalb, weil sie zum einen aus den 

wissenschaftlichen Leistungen des 18. Jahrhunderts nur die darstellen konnte, deren 

Relevanz sich für die Kantische Erkenntnistheorie hätte erweisen lassen können, 

reduktiv, weil sie den Begriff von Wissenschaft auf Mathematik und mathematische 

Naturwissenschaft einschränkte. Zum anderen hätte die „Studie” dieser Konzeption 

zufolge das Verhältnis von Wissenschaft und Erkenntnistheorie nur als asymmetrisches 

zu konstruieren vermocht. Dabei gehörte es zu den von Cohen ostinat vertretenen 

programmatischen Forderungen, das Verhältnis von Wissenschaften und Philosophie 

müsse als ein wechselseitiges verstanden werden – eine Forderung, die jedoch mehr 

propagiertes Ideal blieb, als dass Cohen sie in seinen Ausführungen zum „Factum der 

Wissenschaft” realisiert hätte. In der tatsächlichen Durchführung der ersten beiden 

Bände des Erkenntnisproblems wurde diese Einseitigkeit und Asymmetrie denn auch 

zugunsten einer wechselseitigen und dynamischen Beziehung von „Factum” und 

theoretischer Reflexion der „Grundbegriffe” aufgegeben. Hierin dürfte auch einer der 

Gründe dafür zu suchen sein, weshalb das ursprünglich so eng begrenzte 

eiben, sollte diese also als Ende einer 

ion 

sehen ein 

wissenschaftsgeschichtliche Vorhaben zu einer umfangreichen zweibändigen 

Publikation zur Wissenschafts- und Philosophiegeschichte der neuern Zeit erweitert 

wurde. 

Doch aus dem Aufbrechen der in Leibniz symbolgewordenen Einheit von 

Wissenschaft und Erkenntnistheorie folgte für die Geschichtsschreibung von 

Philosophie und Wissenschaften der „Studie” und des späteren Erkenntnisproblems 

noch eine weitere Konsequenz. Die Öffnung führte dazu, dass die im vorigen Kapitel 

ausgeführte immanente Philosophiegeschichte, die dem Leibnizschen Denken durch 

Cassirer eingeschrieben war, gleichsam nach außen trat. Die Reduktion der Geschichte 

dagegen auf eine einzige erkenntnistheoretische Position, die Kantische, hätte wiederum 

erfordert, die gesamte Geschichte des sogenannten „kritischen Idealismus” in der Kritik 

zu verdichten. „Erkenntnisskritik” auf dem historischen Stande der Kantischen Kritik 

der reinen Vernunft bedeutete nach dem Marburger Basistheorem zur 

Philosophiegeschichtsschreibung den Abschluss einer teleologischen 

Geschichtskonzeption, die von Platon ihren Ausgang nahm. Wollte Cassirer tatsächlich 

die „Vorgeschichte der Vernunftkritik” schr

geschichtlichen Entwicklung dargestellt werden, so verlangte eine solche Konzept

einen Anfang. Schon der Einsatz bei Leibniz als Wissenschaftler war so ge

 213



 

willkürlicher, war doch die Vielzahl der Bezüge, in denen Leibniz’ System diesen zu 

anderen wissenschaftlichen Positionen dargestellt hatte, vom Marburger Gutachten 

herausgestrichen worden. Bereits Leibniz’ System hatte sich nicht mit immanenter 

Philosophiegeschichte begnügt, stellte Cassirer diesem doch seine Dissertation 

Descartes’ Kritik der mathematischen und naturwissenschaftlichen Erkenntnis als 

Einleitung voran – auch diese Vorgeschichte der „Vorgeschichte der Vernunftkritik” 

stellt die Frage nach dem eigentlichen Beginn der Geschichte. Das Projekt der historisch 

und sachlich so eng begrenzten „Studie” weist also im Kontext der Marburger Basis-

Theoreme über sich hinaus. Die spätere zweibändige Publikation von 1906/07 gibt 

hierauf – wie an anderer Stelle zu zeigen sein wird – eine ambivalente Antwort, indem 

sie den Anfang gleichsam verdoppelt: sie dehnt die Vorgeschichte bis in die 

Renaissance hinein aus und läßt die Darstellung mit der Philosophie Nikolaus von 

Kues’ beginnen. Nimmt man freilich die Einleitung der ersten Auflage mit hinzu, so 

wird die Vorgeschichte der Kritik der reinen Vernunft bis in die antike Philosophie 

hinein verlängert, und der Neueinsatz der Renaissance erscheint als neuzeitliche 

Wiederholung dieser Entwicklung.28  

Cassirers Gesamtanlage der „Studie” legt das Basistheorem vom „Factum der 

Wissenschaft” zugrunde. Doch vollzieht Cassirer, zumindest der Konzeption nach, eine 

erste historische Dynamisierung des „Factums”. Stützen konnte er sich dabei freilich 

nicht auf das Basistheorem in der statischen Gestalt, die Cohen diesem von der Vorrede 

zur Geschichte des Materialismus (1876) bis zur zweiten Auflage von Kants Theorie 

der Erfahrung (1885) gegeben hatte. Die entscheidenden Anregungen zu seinem Projekt 

schein

n der 

ena 

 

r 

en vielmehr von der erstmalig 1896 publizierten Einleitung mit kritischem 

Nachtrag ausgegangen zu sein, die Cohen für die siebte Auflage von Langes Geschichte 

des Materialismus verfasst hatte. Dieser Text nimmt in der Entwicklungsgeschichte des 

Denkens Hermann Cohens unter anderem deshalb eine besondere Stellung ein, weil 

Cohen sich hier in eigenständiger Thematisierung und systematisch Gebieten 

philosophischen Denkens zuwendet, die er andernorts zwar bereits berührt hatte – 

Physik, Ethik, Religion und Politik –, die dort aber wegen seiner Arbeit a

Grundlegung der „transscendentalen Methode” im weitesten Sinne Paralipom

geblieben waren.29 Diese Erweiterung des thematischen Terrains seiner Philosophie hat

Cohen in der folgenden Auflage der Einleitung weitergeführt und den Text so zu eine
                                                 
28  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. III, 8. 

e folgende Auflage der Geschichte des Materialismus von 1908 um die Kapitel 
 Ve „Das Verhältniss der 
holo

29  Eine Ausnahme bildet die Ethik, die 1877 eine eigene Darstellung erfahren hatte. Cohen hat 
seine Einleitung für di
„Das rhältniss der Philosophie zu ihrer Geschichte” (S: 439-454) und 
Psyc gie zur Metaphysik” (S. 455-473) erweitert. 

 214



 

Art später Programmschrift des Versuch der Öffnung seines Systems fortgeschrieben – 

eine Art Omnibus der dem erkenntniskritischen und philosophiehistorischen 

Reduktionismus anheimgefallenen Bereiche. Der Umstand aber, dass diese 

Positionierung im Anhang zu der Ausgabe der Geschichte des Materialismus erfolgt, 

die erstmals in einem sogenannten „kritischen Anhang” von Lange gestrichene 

Passagen zur ersten Auflage wieder zugänglich machte und sich über weite Strecken hin 

als Kommentar zu Lange liest, unterstreicht dessen in der Forschung noch immer 

unterschätzte Rolle für die Formation und Geschichte der Marburger Schule.30 Wenn 

die Einleitung des Herausgebers eingangs bemerkt, die Geschichte des Materialismus 

sei „kein Schulbuch” – das heißt: keines, das, nach einer Unterscheidung Kants, einem 

Schulbegriff von Philosophie folgte –, sondern „ein Buch für das Leben im vollen Sinne 

des Wortes, für den Hausgebrauch der Bildung und für die Weltfragen”, so ist das, 

gegen den Strich gelesen, auch als Eingeständnis des eigenen thematischen 

Reduktionismus zu verstehen, der weitgehenden Einschränkung von Philosophie auf 

Reflexion der Grundbegriffe von Mathematik und mathematischer Naturwissenschaft in 

der „Erkenntnisskritik”.31 Dieser Reduktionismus freilich hatte die Wissenschaftlichkeit 

der Philosophie sichern und gewährleisten sollen, im Gegensatz zu Langes Tendenz zur 

„Anknüpfung an das geschichtlich Gegebene” in einem für die Philosophie „beinahe 

gefährlichen Sinne”, nämlich im Sinne eines Positivismus, Relativismus und 

Historismus – womit neben dem Materialismus und Skeptizismus die entscheidenden 

Feindbilder der Philosophie nicht alleine des späten 19. Jahrhunderts bezeichnet 

wären.32  

Innerschulisch wurden die Einleitung und ihre thematischen Erweiterungen wenig 

rezipiert und auch außerhalb der Schule wurde sie kaum wahrgenommen.33 Der Text 

wurde offenbar wegen seiner Einleitungsfunktion zu einem Philosophen, den Cohen 

zwanzig Jahre zuvor unter großem Kanonendonner verabschiedet hatte, unterschätzt. 

Zudem erscheint die Schülerschar noch mit der Rezeptionsarbeit von Cohens 
                                                 
30  Die Festellung gilt auch nach Helmut Holzheys Forschungen zu dieser Frage, vgl. Holzhey: 
Einführung [zur Einleitung mit kritischem Nachtrag], in: Cohen: Werke, Bd. 5, II: Einleitung mit 
kritischem Nachtrag zur [9. Auflage der] Geschichte des Materialismus von F. A. Lange [in 3., 

iter

ersteckten Lange-Zitate bei Cohen aufzuweisen. – 
 Vo

erwe ter Aufl.], 1984, S. 7-30, hier: S. 14. Die Lesart von Cohens Text als einem Kommentar zu 
Langes Geschichte des Materialismus kann hier nicht ausgeführt werden und wäre allererst in der 
Identifizierung und genauen Analyse der zahlreichen v
Karl rländers Rezension der Einleitung mit kritischem Nachtrag, in: Kant-Studien 1 (1897), S. 268-
272, hier: S. 268 u. 271, eines der wenigen Dokumente zur Wirkungsgeschichte von Cohens Text, geht 
indessen so weit, die Einleitung als „gedankenreiche Fortsetzung des Langeschen Werkes” 
misszuverstehen. 
31  Kant: Logik, in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 9, 1923, vgl. auch ders.: Kritik der reinen 
Vernunft, B 867-868 
32  Lange: Geschichte des Materialismus, 1896, Bd. 2, S. XV. 
33  Zur außerschulischen Rezeption vgl. Holzhey: Einführung, S. 28-29. 

 215



 

erkenntnistheoretischer Grundlegung und Kant-Interpretation der Jahre 1876 und 

folgende beschäftigt; die langsame Öffnung seines thematischen Kosmos wurde 

zunächst kaum wahrgenommen, trat aber in voller Deutlichkeit auch erst mit der 

Erweiterung der Einleitung in der folgenden Ausgabe zutage.34 Die thematische 

Umakzentuierung oder Verschiebung, die Cassirer zwischen Leibniz’ System und dem 

Erkenntnisproblem mit dem durch die Kritik angeregten Projekt einer 

wissenschaftsgeschichtlichen Studie vornahm, ist dafür exemplarisch. Dabei ist zu 

berücksichtigen, dass die Einleitung bei keinem Schüler so nachhaltige Spuren 

hinterlassen hat, wie beim Verfasser des späteren Erkenntnisproblems und von Freiheit 

und Form. Zwar sind Spuren der Rezeption der Einleitung bereits für die Durchführung 

von Leibniz’ System nachweisbar, sie wirkt sich aber nicht durchgreifend aus – was 

wenig verwunderlich ist, orientiert sich dieses doch überwiegend an der Natorpschen 

Leibniz-Interpretation und Relationslogik. Für die Konzeption der „Studie” und des 

späteren Erkenntnisproblems dagegen wächst dem Text von 1896 geradezu eine 

Leitfunktion zu.  

Hierbei kommt insbesondere das die Einleitung in der Auflage von 1896 

eröffnende, das „Verhältniss der Logik zur Physik” betitelte Kapitel zum Tragen; es hat 

als einer der Schlüsseltexte für die Theoriebildung Cohens zu gelten, setzt es doch 

erstmals konsequent als Paradigma eine Erkenntnistheorie voraus, in der die 

Elimination der Zweistämmigkeit der Erkenntnisquellen zugunsten des reinen Denkens 

tatsächlich vollzogen ist. Systematische Leitdifferenz ist dabei das Verhältnis von 

reinem Denken zur Anschauung. Allerdings wird der Vorrang des Denkens gegenüber 

der Anschauung hier nicht in eigenständiger Thematisierung theoretisch diskutiert oder 

gar begründet, sondern lediglich antizipiert und zugrundegelegt. Der Unterschied zu 

Natorps erkenntnislogischen Arbeiten, vor allem zu Nombre, temps et espace, ist 

signifikant, denn dort werden, wie gezeigt, in streng systematischer Deduktion die 

erkenntnistheoretischen Restbestände der Anschauung in logische Funktion des 

Erkennens überführt.35 Cohen thematisiert dagegen eingehend die Beziehung der 

                                                 
34  Cohen hat seine Einleitung für die 8. Auflage der Geschichte des Materialismus von 1908 um 
die Kapitel „Das Verhältniss der Philosophie zu ihrer Geschichte” (S: 439-454) und „Das Verhältniss der 
Psychologie zur Metaphysik” (S. 455-473) erweitert. 

ie 
 

g, S. 8-9. Aus der Sicht von 1914, also immerhin zwölf Jahre nach 
ffen  als Addendum oder als 

sc zu dem in sich geschlossenen, in sich vollständig begründeten Theoriegebäude 
ogi tion einer noch nicht 
rm n Theorie reinen Denkens, was manche Dunkelheiten des Textes 

n m rein theoretischen Aspekt der Geltung der Logik der reinen Vernunft oder der 

35  Das wird um so deutlicher, wenn man die Perspektive der Zeitgenossenschaft einnimmt und d
Einleitung in ihrer ersten Auflage von 1896 konsultiert, nicht in ihrer dritten von 1914, wie das Holzhey
macht, vgl. insbes. S. ders.: Einführun
Verö tlichung der Logik der reinen Erkenntnis, erscheint die Einleitung
histori her Kommentar 
der L k von 1902; von 1896 aus betrachtet erscheint sie als Antizipa
ausfo ulierten, aber zugrundegelegte
erkläre  mag. Unter de

 216



 

Erkenntnislogik auf die Mathematik und Naturwissenschaft anhand exemplarischer 

historischer Positionen.36 Der systematischen Leitdifferenz des Textes kommt dabei die 

Funktion einer operationalen Begrifflichkeit zu. Dieser athematische Erweis der 

Priorität des reinen Denkens kommt zur Geltung in Cohens kursorischen Analysen 

wissenschaftlicher und mathematischer Leistungen von Platon an, die allesamt die 

Kapazität des reinen Denkens belegen sollen. Zwar exponiert Cohen auch hier wieder 

die etablierten Namen der philosophischen „Vorgeschichte” der Kritik: „Kant bedeutet 

uns nichts anderes als einen Gipfel des Höhenzuges, der von Platon ausgeht und unter 

den Neueren über Descartes und Leibniz hinführt.”37 Doch dann nimmt seine 

Konstruktion der neueren Philosophiegeschichte die Wendung zur Geschichte von 

Mathematik und Physik. Hier schließt Cohen noch einmal an seine Ausführungen aus 

der Rede und der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung an, die die 

Trennung von naturwissenschaftlicher Arbeit und auf diese bezogener philosophischer 

Reflexion der wissenschaftlichen Erkenntnisbedingungen als Signatur der Neuzeit 

festgehalten und im Paradigma des Verhältnisses von Newton und Kant reflektiert 

hatten. In diesem Sinne sind „die bezeichneten Häupter” zwar das Maß, die 

„Richtschnur” für die „kritische Philosophie” und deren erkenntnistheoretische Arbeit: 

„kritische Philosophie ist diejenige, welche nicht nur schlechthin mit der Wissenschaft 

Zusammenhang hat, und auch nicht schlechthin mit der Naturwissenschaft, sondern in 

erster Linie mit der Mathematik, und erst durch sie, und an ihrer Hand mit der 

Naturwissenschaft.”38 Der eigentliche Gegenstand der Darstellung aber sind die 

mathematischen und wissenschaftlichen Leistungen Platons, der angeblich die 

„analytische Methode […] der Geometrie” entdeckt habe, Descartes, des ‚Erfinders’ der 

„analytische[n] Geometrie”, Leibniz’, des „Erfinder[s] der Analysis des Unendlichen”, 

Newtons, des „Urheber[s] des Systems der Wissenschaft”, Huygens’, Keplers, Galileis, 

Faradays, Heinrich Hertz’ und Plancks.39 Sie alle werden qua ihrer wissenschaftlichen 

Leistung von Cohen zu „Vertheidiger[n] und Vertreter[n] des reinen Denkens” erklärt, 
40

                                                                                                   

wie dieser am Beispiel Leibniz’ erklärt.  Zwischen „jenem reinen Denken der 

Wissenschaft, welches die schöpferischen Methoden und in diesen die Wissenschaft 

selbst erzeugt” und der „Anschauung” kommt es Cohens Konstruktion zufolge zur 

                                            
n ifferenz unerheblich sein, unter dem historischen Aspekt dagegen, zumal dem 

tio chnitts, ist sie erheblich, vor allem wenn die Theoriebildung innerhalb der 
urg atte steht.  

aterialismus, 1896, Bd. 2, S. XVII-L. 
. XVII. 

Einleitu g mag diese D
rezep nstheoretischen Zus
Marb er Schule zur Deb
36  Lange: Geschichte des M
37  Ebd., S
38  Lange: Geschichte des Materialismus, 1896, Bd. 2, S. XVII. 
39  Vgl. ebd., S. XVIII-XLVIII. 
40  Ebd., S. XX. 

 217



 

„Collision”, die sich „durch die gesammte Geschichte der Wissenschaft und der 

Philosophie” hindurchzieht41 – eine „Collision”, die vornehmlich ein Problem der 

Philosophie zu sein scheint, während Cohen die Wissenschaften, und die Mathematik 

zuma

t der 

Darst

l, davon freispricht.42 Die mathematische Naturwissenschaft und ihre 

Grunddisziplin Mathematik haben also ihre selbständige Geschichte, wie die Einleitung 

am Beispiel Newtons ausführt: „diese neue Mathematik war […] eine Ausgeburt des 

reinsten, kühnsten und seiner Eigenmacht selbstbewussten Denkens.”43 Bedingung der 

Möglichkeit der Eigenständigkeit von Naturwissenschaft und Mathematik ist deren 

eigenständige Prinzipiengegründetheit, und als solche prinzipiengeleitete Wissenschaft 

bildet sie ein „System” aus.44 Dabei verweist Cohen zwar auf die „intime Art des 

Verhältnisses zwischen Philosophie und Wissenschaft”, die nicht alleine darin besteht, 

dass die Begründer der modernen Naturwissenschaft und Mathematik, Newton und 

Leibniz, zugleich auf philosophischem Terrain tätig waren.45 Vielmehr ist der 

Grundbegriff des wissenschaftlichen Systems, von Mathematik und Mechanik, der 

Begriff des Differentials, und dieser ist es, der auch als Grundbegriff der 

Realitätskonstitution in der Erkenntnistheorie wirksam wird.46 Cohen insistiert dabei 

auf der prinzipiellen Differenz zwischen philosophischer und wissenschaftlicher 

Begründung unter den Bedingungen der Neuzeit, auf deren Abstand gleichsam: „Indem 

die Philosophie mit der Wissenschaft identisch gesetzt wird, wird sie vielmehr 

ausgeschaltet”47 – auch wenn sie durch beider gemeinsame Anfänge und den 

gemeinsamen Grundbegriff aufeinander bezogen sind. Die Feststellung, die Einleitung 

verlagere das Gewicht der historischen Darstellung auf die mathematischen und 

wissenschaftlichen Leistungen, bedeutet deshalb keinesfalls, dass sich „die Bewertung 

der philosophischen Leistungen [Kants] zugunsten der ‚Vorgänger’” verschoben habe, 

wie dies Holzhey behauptet hat.48 Vielmehr liegt der systematische Fluchtpunk

ellung hinter dem Dargestellten, insofern als Cohen am Maß der Leitdifferenz von 

                                                 
41  Ebd., S. XVIII u. XX. 
42  Vgl. Cohens Bemerkung über die „zwei Arten der Philosophie”, deren eine, „an der Quelle der 
Wissenschaft” entspringende frei von dieser Gefahr ist. Seine Konstruktion der Auffassung Descartes’ ist 
hierfür exemplarisch: während dieser als „Erfinder” der „analytische[n] Geometrie” das 
„wissenschaftliche Denken von dem gemeinen Vorurtheil” befreit, die „Gegenstände des Denkens” wären 
von der „Sinnlichkeit” gegeben, verfällt er anschließend doch dem „Sensualismus mit seiner Weisheit für 
die Menge”; vgl. ebd., S. XIX. 
43  Ebd., S. XIX. 
44  Vgl. ebd., S. XXI. 
45  Ebd., S. XX. 
46  Ebd., S. XLIV-XLV. 
47  Ebd.  
48  Holzhey: Einführung, S. 7; im übrigen ist darüber hinaus festzuhalten und zu ergänzen, dass es 
eben nicht nur die „mathematischen Entdeckungen” sind, auf die Cohen „alles Gewicht” legt, sondern 
auch die wissenschaftlichen, vgl. ebd., S. 8. 

 218



 

reinem Denken vs. Anschauung bei allen portraitierten Positionen, auch der Kantischen, 

Restbestände defizitärer Anschauung ausmacht – das erste System einer Logik reinen 

Denkens war zum Zeitpunkt der Veröffentlichung der Einleitung noch ungeschrieben. 

Von diesem Szientismus und seiner Skizze zu einer Art von philosophischer 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung ist Cassirers Projekt der „Studie” ganz offenkundig 

angeleitet. Damit geht eine vorsichtige, erste Distanzierung von der so vielkritisierten 

Art der Philosophiegeschichtsschreibung Natorps einher, denn es sind nach der Kritik 

durch die Berliner Akademie Spuren und Hinweise in Cohens aktuellem Text, denen 

Cassirer für seine erste Arbeit nach Leibniz’ System nachgeht, die er aufnimmt und 

transformiert. Cohens Ausführungen sind lesbar als Plädoyer für eine eigenständige 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung, die von der Eigenständigkeit von Mathematik und 

mathematischer Naturwissenschaft selbst her begründet ist. Doch soll diese Art der 

Gesch e historisch, sondern philosophisch sein, 

Leis

Cass inen eigenen Überlegungen 

ist, d a der Neuzeit 

auf alilei, Faraday 

„Fac  eher eine von Cohen theoretisch 

Neb

eine

wah itel zum Erkenntnisproblem zeigen wird, und er 

Tran

Bere

Hinweise darauf, wie diese noch ungeschriebene philosophische Geschichte der 

„mathematischen Naturwissenschaft des achtzehnten Jahrhunderts” verfasst zu sein 

habe, welchem Modell sie folgen solle: anhand der „klassischen Hauptwerke” werde 

„die Entwicklung” dargestellt, die „in lückenloser und stetiger Folge von Leibniz zu 

ichtsschreibung nicht im engeren Sinn

das heißt, sie soll die systematische Analyse der den einzelnen wissenschaftlichen 

tungen zugrundeliegenden „Grundbegriffe” vollziehen. In diesem Sinne hat 

irer Cohens Skizze offenbar gelesen und sie in se

fortgeführt. Bemerkenswert für Cohens Position in diesen Ausführungen der Einleitung 

ass er nicht mehr alleine Newton zum wissenschaftlichen Paradigm

erhebt, sondern dass die erkenntnistheoretische Reflexion der „Grundbegriffe” sich auch 

andere wissenschaftliche Leistungen wie etwa die der erwähnten G

und Hertz bezieht. Darin kann man eine gewisse Historisierung und Dynamisierung des 

tums der Wissenschaft” erblicken, auch wenn das

kaum ausgeschöpfte, wahrscheinlich kaum reflektierte, eine gleichsam unbeabsichtige 

enwirkung der wenig konzisen, mäandernden Darstellung der Einleitung ist denn 

 geplante und methodisch vollzogene Erweiterung im Begriff des „Factums”.  

Cassirer indessen hat diese Konsequenz in ihrer ganzen Tragweite 

rgenommen, wie das folgende Kap

hat sie zum eigentlichen Grundzug seiner gesamten Darstellung ausgebaut. Die 

sformation des „Factums der Wissenschaft” sollte sein großes Thema werden. 

its hier, im Zusammenhang seiner wenigen Andeutungen zur „Studie” gibt er 

 219



 

Kant hinüberführt”.49 Die hier umrissene Wissenschaftsgeschichte war also als 

icklungsgeschichte konzipiert. Sie legte als GruEntw ndbedingung historischer 

Darstellung die Gedanken von Stetigkeit und Kontinuität zugrunde. Damit folgte sie 

Natorps Philosophiegeschichtsschreibung einher; 

(6)  die inneren Bedingungen, die Begriffs

Ca haften sind dieselben wie die der 

it und 

dem herrschenden Paradigma nicht nur des Marburger Typus von 

Philosophiegeschichtsschreibung und legte dieses auch der 

wissenschaftsgeschichtlichen Darstellung zugrunde. Dabei verrät Cassirers 

Formulierung „in lückenloser und stetiger Folge”, dass der Ursprung dieses 

historiographischen Axioms in der Mathematik selbst zu suchen ist, in den 

Bedingungen des mathematischen Funktionsbegriffs. Diese Übertragung 

naturwissenschaftlicher Begriffe und Denkfiguren nicht nur in die philosophische 

Systematik, sondern auch in die philosophische Geschichtsschreibung sollten offenbar 

auch deren strenge Wissenschaftlichkeit sichern.  

Zusammenfassend läßt sich festhalten,  

(1)  die „Studie” initialisiert die thematische Verschiebung der „Vorgeschichte der 

Vernunftkritik” hin zur Wissenschaftsgeschichte, soll heißen: zur Geschichte der 

mathematischen Naturwissenschaft und Mathematik; 

(2)  in dieser Verschiebung deutet sich ein erstes Verständnis des „Factums der 

Wissenschaft” als eines dynamischen und historischen Gebildes an; 

(3)  Referenztext der „Studie” ist Cohens Einleitung mit kritischem Nachtrag, auf deren 

sich durchsetzende Rezeption die Konzeption zur „Studie” aufbaut; 

(4)  mit dieser Orientierung an Cohens Einleitung geht eine erste Distanzierung zu 

(5)  die Verlagerung des Erkenntnisinteresses der „Studie” und des aus ihr 

resultierenden Erkenntnisproblems auf die Wissenschaftsgeschichte stellt eine 

Reaktionsbildung auf exoterische Kritik an der kantianisierenden 

Philosophiegeschichtsschreibung à la Natorp und auf innerschulische Divergenzen 

zwischen diesem und Cohen dar; 

bildung und Denkfiguren, dieser neuen 

ssirerschen Historiographik der Wissensc

philosophiegeschichtlichen Darstellung, ihre Axiome bildeten Stetigke

Kontinuität der Darstellung. 

                                                 
49  Cassirer: Leibniz’ System, S. IX. 

 220



 

3. ”Philosophische Geschichte” und mathematische Naturwissenschaft – 

Hermann Cohens Philosophiegeschichtsschreibung 

Thema des ersten Teils der Einleitung in das Erkenntnisproblem ist die Frage nach der 

Wissenschaftsgesch

Rela chst vom Standpunkt des geschichtlichen 

Wissenschaft aus sich heraus entwickelt, 

losg

Abhängigkeit [zu] erfassen”, so „droht uns

entschwinden”. issenschaft” führt so zu einer Art 

grenzen

jetzt [ er überantwortet.”  Die „bloss relative Geltung” der einzelnen 

t n

Sinn ichen 

Gültigkeit des relativen Standpunkt

gesa

nächsten Augenblick durch eine neue Ta

Herm

zu ihrer Geschichte  zu Friedrich Albert Langes 

Geschichte des Mater

Bedingung der Möglichkeit einer philosophischen Betrachtung der Philosophie- und 

ichte. Die zentrale Problematik ist dabei der historische 

tivismus. Cassirer argumentiert hier zunä

Erkennens aus. Versucht man, so führt er aus, die „logischen Grundbegriffe, die die 

[...] nicht als gesonderte und von einander 

elöste Gestaltungen […]”, sondern „in ihrer geschichtlichen Abfolge und 

 jeder feste systematische Haltpunkt zu 
50 Die „Betrachtung des Ganges der W

von Historismus in der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte, denn „dem Bereich 

loser Relativität, dem wir noch eben entronnen zu sein meinten, scheinen wir 

…] für imm 51

Posi ione  wissenschaftlicher Forschung und philosophischer Systembildung hebt „den 

 und die Aufgabe der Philosophie” auf, da der Wahrheitsanspruch jegl

philosophischen Systems ein absoluter ist und in Widerspruch zu der eingeschränkten 

es steht: „Nichts versichert uns mehr, dass nicht der 

mte begriffliche Inhalt, den das Denken erbaut und notwendig erbauen muss, im 

tsache gestürzt und vernichtet werde.”52  

 Mit dieser Problemskizze knüpft Cassirer eng an den Problembestand an, den 

ann Cohen in dem 1902 erstmals veröffentlichten, Das Verhältnis der Philosophie 

 überschriebenen Teil seiner Einleitung
53ialismus formuliert hat.  Waren die Anfänge der Arbeit am 

Erkenntnisproblem, die Konzeption der wissenschaftsgeschichtlichen „Studie”, noch 

geprägt von der ersten Fassung der Einleitung von 1896 und ihren Ausführungen zum 

Verhältnis von Erkenntnislogik und Naturwissenschaft, so wird deren „zweite, 
                                                 
50  Cassirer: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, 1906, S. 5. 
51  Ebd., S. 5-6. – Der erste, noch tastende Versuch einer terminologische Fixierung des Begriffs 
von Relativität und, davon abgeleitet, von Relativismus als einer „Lehre von der Relativität aller 
Erkenntnis, d.h. von ihrer Gültigkeit bloss in Bezug auf das (individuelle oder allgemeine) Bewusstsein” 
findet sich erst am Ende des 19. Jahrhunderts bei Eisler: Wörterbuch der Philosophischen Begriffe und 
Ausdrücke, 1899, S. 645-646; die Belegstellen sind dort freilich noch recht uneinheitlich. Zur 
Problematik allgemein vgl. Wendel: Moderner Relativismus. Zur Kritik antirealistischer Sichtweisen des 
Erkenntnisproblems, 1990, bes. S. 31-68 („Klassischer und moderner Relativismus”). 
52  Cassirer: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, S. 6. 

nge’s 

der Werke Hermann Cohens, 1984, S. 7-30. 

53  Cohen: Einleitung mit kritischem Nachtrag zur siebenten Auflage v. Fr[iedrich] Alb[ert] La
Geschichte des Materialismus in zweiter, erweiterter Auflage, in: Lange: Geschichte des Materialismus 
und Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart, Bd. 1, 7. Aufl., 1902, S. 439-454. Zum Ganzen vgl. die 
Einführung von Helmut Holzhey in Band 5.2 

 221



 

erweiterte Bearbeitung”, und hierin insbesondere Cohens Verhältnisbestimmung von 

Philosophie, Wissenschaft und Geschichte leitend für Cassirers Überlegungen zur 

Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung, und zwar in mehrfacher 

Hinsicht:54  

(1) Thematisch nimmt Cassirer zunächst die bei Cohen angelegte Leitmotivik des 

Verhältnisses von Systematik und Historie in Philosophie- und 

W

 

1871 

das ahistorische Moment im Cohenschen Ansatz verdeutlichen. In einem zweiten 

issenschaftsgeschichtsschreibung auf. 

(2)  Die bei Cohen dieser Leitmotivik zugrundeliegende Problematik der Differenz 

zwischen Geltung und Absolutheitsanspruch des einzelnen philosophischen 

Systems und dem Relativismus in der historischen Erkenntnis des geschichtlichen 

Zusammenhangs mehrerer Systeme wird zum zentralen Thema auch der Einleitung 

ins Erkenntnisproblem. 

(3) Die methodologische Erörterung der Einleitung zum Erkenntnisproblem folgt 

Cohens Modell einer „philosophischen Geschichte” und erhebt diese zu ihrem 

Programm. 

(4)  Das Erkenntnisproblem adoptiert auch Cohens programmatisches Postulat des 

Bezugs von Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung auf Kultur. 

(5)  Cassirers enger Anschluss an Cohens Überlegungen zur Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichte ist keine bloße Wiederholung oder gar redundant; er ist 

vielmehr geprägt von dem Bestreben, die erkennbaren Defizite in Cohens Versuch 

der Verschränkung von Systematik und Historie zu beheben und dessen kaum 

ausgeführte Konzeption zu einer historischen Dynamisierung des „Factums der 

Wissenschaft” zu fortzuschreiben. Diese Art der Transformation erscheint als die 

für Cassirer spezifische Gestalt immanenter Kritik. 

Die Leitthesen erfordern eine Skizze von Cohens Modell des Verhältnisses von 

Philosophie und Philosophiegeschichtsschreibung; sie soll in diesem Kapitel versucht 

werden. Dabei bietet es sich an, in einem ersten Schritt den Cohenschen Ansatz 

darzustellen und insbesondere seine Konzeption einer „philosophischen Geschichte” zu 

erläutern. Das soll zum einen anhand des methodologischen Teils des Aufsatzes von

geschehen. Zum anderen wird Cohens Kritik an Trendelenburgs Überlegungen zur 

Methode der Philosophiegeschichtsschreibung und der Vergleich beider Konzeptionen 

                                                 
54  Die zweite und erweiterte Auflage von Cohens Einleitung erschien ungefähr ein Jahr nach 
Leibniz’ System; vgl. Postkarte Cohens an Paul Natorp v. 21. März 1902, in: Holzhey: Cohen und
Bd. 2, 1986,

 Natorp, 
 S. 276, wo Cohen bemerkt, „Sehr bald schicke ich Ihnen das M[anu]s[kript] zur Einleitung”, 

it N e. dam atorp dazu Stellung beziehen könn

 222



 

Schritt ist dann zu zeigen, wie Cohen nach der Abkehr vom Psychologismus und der 

Wende hin zum Szientismus den Ansatz bei einer „philosophische[n] Geschichte” zur 

mathematischen Naturwissenschaft hin öffnet. Dabei werden Verschiebungen im 

Neuansatz erkennbar werden, an die Cassirer in der Folge anschließen sollte. Cassirers 

kritische Rezeption des Cohenschen Programms und die Modifikationen in seiner 

Ausführung werden in den folgenden Kapiteln diskutiert werden. 

Cohens Darstellung des Verhältnisses der Philosophie zu ihrer Geschichte von 

1902 nimmt seine programmatischen Überlegungen zu methodischen Fragen der 

Philosophiegeschichtsschreibung aus dem Aufsatz Zur Controverse zwischen 

Trendelenburg und Kuno Fischer von 1871 auf. Beide Abhandlungen kreisen um das 

Thema des Verhältnisses von Geschichtsschreibung und philosophischer Systematik, 

beide problematisieren den Begriff historischer Objektivität und erheben die Abwehr 

von Historismus und Relativismus gleichsam zum Programm, schließlich sind beide der 

Konzeption einer „philosophischen Geschichte” verpflichtet. Dabei reformuliert der 

Text von 1902 weitestgehend die früheren Thesen zum Verhältnis von philosophischer 

Systematik und Philosophiegeschichte, und zwar unter den Bedingungen der 

neugefassten ”transscendentalen Methode” und ihrer engen Beziehung zur 

Naturwissenschaft sowie der damit verbundenen Abkehr von jeglicher psychologischer 

Erkenntnisbegründung.55 Die beiden Texte lassen sich trotz ihrer weit 

auseinanderliegenden Entstehungsdaten und trotz des zwischenzeitlich vollzogenen 

Paradigmenwechsels als thematische und sachliche Einheit verstehen, und zwar sowohl 

hinsichtlich ihrer Programmatik als auch ihrer Resultate. Diese Binnen-These zu 

Cohens Philosophiegeschichtsschreibung hat Konsequenzen für deren Rezeption durch 

Cassi

dennoch der Ansatz im Ganzen für Cassirer verbindlich gewesen zu sein. Das erweist 

 be  daran, dass Cassirer das Konzept der ”philosophischen Geschichte” 

 sei s nicht aufgegeben, sondern in Modifikationen fortgeschrieben hat. 

eine 

 solchen 

rer. Denn wenngleich dessen intensive Aneignung der Cohenschen Auffassung 

von Philosophiegeschichtsschreibung in deren unter dem Zeichen des Faktums der 

Naturwissenschaft stehender Reformulierung von 1902 begründet sein dürfte, so scheint 

sich ispielsweise

zeit nes Schaffen

Bereits die frühe Arbeit von 1871 ist ein nachdrückliches Plädoyer für 

Geschichte der Philosophie als ”philosophische Wissenschaft”.56 Unter einer

                                                 
55  Vgl. Cohen: Zur Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer (1871), in: Zeitschrift 
für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft 7 (1871), S. 249-296, zur „Methode der 
Geschichtsschreibung” bes. S. 290-296; vgl. ders.: Kants Theorie der Erfahrung, 1885, S. 2
hier findet sich insbes. eine Kritik der „psychologischen” und der „entwicklungsgeschichtlichen 
Methode”. 
56  C

-8 u. 24-26, 

ohen: Zur Controverse, S. 296. 

 223



 

”philosophischen Geschichte” versteht Cohen die systematisch verfahrende rationale 

Rekonstruktion von Systemen; sie soll ”aus den treibenden Gedanken heraus 

nachgebildete Darstellung eines philosophischen Systems” sein.57 ”Der Historiker sei 

Philosoph” lautet deren leitende Maxime, auf die philosophische Historiographie 

festgeschrieben werden soll58 – der Philosoph jedoch sei ”Advocat der Wahrheit”,59 

und mit dieser Doppelformel ist Cohens Philosophiegeschichtsschreibung im Prinzip 

vollständig charakterisiert. Die Formel macht sogleich ihr Paradox deutlich, das in einer 

konsequenten Dekontextuierung und Enthistorisierung philosophischer Theorien und 

Theoreme besteht. Die strikte Anbindung historischer Forschung an das systematische 

Paradigma dient zunächst offenkundig der Abwehr eines Historismus der Erkenntnis 

und ist insofern zeittypisch.60 Systematisch verfasste Philosophie könne, so Cohen, ”im 

Entwicklungsgange der Wissenschaften” nicht durch die Geschichte der Philosophie 

”abgelöst” werden. Erkenntnistheorie, nicht Wissenschaftsgeschichte oder gar 

Ideengeschichte soll Referent der mathematischen Naturwissenschaft sein. Das 

erscheint aus der intrinsischen Perspektive von Cohens System als plausibel, würde 

andernfalls doch die geltungstheoretische Reflexion der wissenschaftlichen 

Grundbegriffe wegfallen und sich damit die Aufgabe der ”Erkenntnisskritik” auflösen. 

Darüber hinaus aber kommt der Konzeption der ”philosophischen Geschichte” die 

Funktion der Kontingenzvermeidung zu. Der Ausschluss des Kontingenten sichert die 

Einheit und Kontinuität des geschichtlichen Zusammenhangs. Dieser Befund ist Teil der 

paradoxalen Verfassung von Cohens historiographischer Konzeption, ist Kontingenz 

doch ein Charakteristikum des Historischen. Aber gerade auf den Ausschluss dieses 

Moments aus der Philosophiegeschichte zielt Cohens Programmatik.  

Es scheint, als unterscheide Cohen die Historiographie der Philosophie von allen 

anderen Arten der Geschichtsschreibung.61 Der Grund für diese Sonderstellung soll 

offenbar in der Problemorientiertheit der Philosophiegeschichtsschreibung liegen. Doch, 

                                                 
57  Ebd., S. 291. 

ter den „Einseitigkeiten des menschlichen Wesens” sei „die 
sc

 
ilosophischen Position”. 

ass wenn 

58  Ebd., S. 293. 
59  Ebd., S. 296. 
60  Cohen bemerkt ebd., S. 296, un
histori he vielleicht die gefährlichste”. Zum Historismus als einer umfassenden Tendenz nach dem 
Zerfall der idealistischen Systeme, insbesondere des Hegelschen, vgl. Schnädelbach: 
Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des Historismus, 1974. Cohens Abwehr des 
Historismus richtet sich gegen den von Schnädelbach beschriebenen Historismus des zweiten Typs, den
Historismus als einer „Denkform” oder „ph
61  So hat Cohen anläßlich des „Internationalen Kongreß für historische Wissenschaften”, der 1908 
in Berlin stattfand und auf dem die Philosophiegeschichte nicht vertreten war, dafür plädiert, d
Vertreter der Philosophie doch aufgenommen würden, sie keinesfalls in einer Sektion mit 
Geistesgeschichte und Kulturgeschichte untergebracht werden dürften, vgl. Cohen: Auch ein Zeichen 
vom Geiste der Zeit (1908), in: ders.: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 1, S. 335-340, 
hier 336. 

 224



 

und das bleibt in der Forschung gelegentlich unberücksichtigt, sieht Cohen zunächst den 

”politischen Geschichtsschreiber” mit denselben Schwierigkeiten konfrontiert wie den 

philosophischen, wenn es um die Frage der leitenden Gesichtspunkte geht, nach denen 

der ”Zusammenhang der Begebenheiten” der historischen Darstellung hergestellt 

werden soll.62 Die spezifische Differenz zu den leitenden Gesichtspunkten der 

politischen Historiographie scheint Cohen im besonderen Charakter der 

philosophischen Probleme zu sehen, in deren Unabgeschlossenheit und Aktualität: ”Der 

Historiker stelle sich dreist mitten hinein in den Streit der Parteien. […] Die 

philosophischen Probleme und zumal die neueren sind nicht so abgeschlossen, dass man 

ihre Darstellung ohne die regste Teilnahme und den ständigen Einfluß der eigenen 

Weltanschauung betreiben könnte.”63 Cohen übersieht hier freilich, dass auch politische 

Geschichtsschreibung die sie leitenden Perspektiven aus dem Horizont der Fragen ihrer 

Gegenwart heraus gewinnt. Historiographie blieb einer Zeit, die sich die Bekämpfung 

eines ”Übermaßes an Geschichte” auf die Fahnen geschrieben hatte, festgeschrieben auf 

die Erforschung einer abgeschlossenen, gleichsam toten Vergangenheit. Doch der 

eigentliche Grund für die paradoxe Fixierung der historischen Methode der 

Philo

Resultat freilich wenig mehr als die Funktion einer Hilfswissenschaft zugestehen. Denn 

nem Verständnis nach ausschließlich auf die Lösung 

er 

sophiegeschichtsschreibung auf systematisierende Rekonstruktion ist nicht nur in 

der Abwehr des historischen Relativismus im Bereich der Erkenntnis oder der 

Kontingenzvermeidung zu suchen, vielmehr liegt er in einer vorgängigen theoretischen 

Entscheidung, in Cohens prinzipieller Verpflichtung von Philosophie auf ein 

systematisches Paradigma – ganz gleich, ob dieses an psychologischer 

Erkenntnisbegründung orientiert sei oder, wie von 1876 an, am ”Faktum der 

Wissenschaft”.64  

Im Zeichen ihrer Systemgeleitetheit kann Cohen der Philosophiegeschichte im 

Philosophie als Wissenschaft ist sei

systematisch verfasster ”Probleme” ausgerichtet; die ”systematische Teilnahme” d
                                                 
62  Cohen: Zur Controverse, S. 269. Diese Seite wird beispielsweise bei Orth: Trendelenburg und 
die Wissenschaft als Kulturfaktum, in: Marx / Orth (Hrsg.): Hermann Cohen und die Erkenntnistheori
2001, S. 49-61, hier: S. 50, übersehen. 
63  Cohen: Zur Controverse, S. 272. Auffällig in diesem Zusammenhang ist ebenso der Plural 
„Probleme” wie auch der unspezifische Gebrauch, den Cohen hier vom Begriff ‚Problem’ macht, der bei
ihm und Natorp ja zu einem scharf umgrenzten erkenntnistheoretischen Terminus geworden war, vgl. 
Holzhey: [Art.] Problem, in: Ritter / Gründer (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 
1989, Sp. 1397-1408, hier: S. 1402-1403. 
64  Inwiefern diese theoretische Dezision wiederum der Abwehr eines Relativismus im Bereich d
Moral und damit letztlich der Weltanschauung verpflichtet ist, läßt sich nur im Rahmen einer 
Untersuchung des Zu

e, 

 

7, 

er 

sammenhangs von Weltanschauung und theoretischer Philosophie Cohens 
hung und Aufstieg des 

menhang freilich als höchst plausibel. 

feststellen und kann hier nicht Thema sein; die Ausführungen von Köhnke: Entste
Neukantianismus. Die deutsche Universitätsphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus, 1986, S. 
273-301, erweisen diesen Zusam

 225



 

”philosophischen Geschichtsschreibung” an der ”historischen Entwicklung der 

Probleme” soll zu deren ”fortschreitender Lösung” führen.65 Geschichte der Philosophie 

wird so zum weiten Feld vergangener und als mehr oder weniger defizient erachteter 

Versuche der Lösung philosophischer Probleme; der Philosophiegeschichtsschreibung 

kommt dann die vorbereitende Aufgabe zu, diese Lösungsversuche zu sammeln und sie 

für eine erneute Diskussion systematisch aufzubereiten. Signum dieser 

systematisierenden Rekonstruktion ist notwendigerweise die historische Aktualisierung, 

wird die Rekonstruktion doch motiviert und geleitet von der Annahme der Aktualität 

des Problems und dem gegenwärtigen systematischen Paradigma, in dessen Zeichen die 

Lösung gesucht wird. Das ist der Sinn von Cohens dunkler Rede, der 

Philosophiehistoriker müsse die Position des Neuen einnehmen – i.e. des aktuellen 

systematischen Paradigmas oder des zu lösenden Problems –, um die ”historische 

Verbindung mit dem Alten […] herzustellen” und von da aus das Neue zu erkennen, 

”welches auch in dem Alten das Neue war.”66 Durch diese Art historischen Recyclings 

von Theoremen und Systemen ”verbürgt sie [i.e. die Philosophiegeschichtsschreibung] 

den lebendigen Fortbestand” der Philosophie als einer Systematik.67  

Fraglich bleibt, inwiefern eine solcherart rein systematisch verfahrende und damit 

Kontingenzen ausschließende Philosophiegeschichtsschreibung, wie sie Cohens 

”philosophische Geschichte” darstellt, eine ‚historisch’ verfasste oder auf Historisches 

gerichtete Wissenschaft sein kann. Als das einzig historische Moment an ihr erscheint 

der Rückgriff auf vergangene Theoreme oder Theorien – an denen sodann freilich nur 

das systematische Paradigma, nach dem sie entworfen wurden, Gegenstand der 

Erkenntnis sein soll. Weder ist das Verfahren der ”philosophischen Geschichte”, die 

rationale Rekonstruktion, in irgendeiner Weise historisch qualifiziert, noch sind ihre 

                                                 
65  Cohen: Zur Controverse, S. 274. 
66  Ebd., S. 275. Exemplarisch für eine solche Lektüre des Alten – sprich: historisch vergangener 
systematischer Positionen – vom als gültig gesetzten systematischen Paradigma aus wäre etwa Cohens 
Interpretation von Platons Ideenlehre als Antizipation der Erkenntniskritik, vgl. ders.: Platons Ideenlehre 
und die Mathematik (1878), in: ders.: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 1, S. 336-366. 
Resultat dieser Auffassung von Philosophiegeschichtsschreibung ist, allgemein betrachtet, Cohens 
Philosophiegeschichte der „Vorgänger” Kants oder gar der eigenen Logik reiner Erkenntnis. Die 
Annahme von Renz: Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft. Überlegungen 
zur Historiographie der Philosophie im Ausgang vom Marburger Neukantianismus, in: Philosophie und 
Philosophiegeschichte / La philosophie et son histoire. Studia Philosophica 61 (2002), S. 182, man müsse 
„vermuten, dass die Kategorie des Neuen […] auch die grundsätzliche Andersartigkeit der Zukunft 

nüb

 Philosophiegeschichte?, in: Studia philosophica 61 
2), S 42-44. 

gege er dem Immer-schon-da-Gewesenen” qualifiziere, erscheint dagegen als Übertragung eines 
theologischen Motivs auf Cohens Konzeption von „philosophischer Geschichte”, ist sachlich aber als 
Denkfigur der Cohenschen Philosophiegeschichtsschreibung in keiner Weise ausweisbar und bleibt 
deshalb spekulativ. 
67  Cohen: Zur Controverse, S. 275. Zu Typus und Funktion dieser Art von 
Philosophiegeschichtsschreibung vgl. Angehrn: Wozu
(200 . 39-65, hier S. 

 226



 

Gege

auch nach der Verabschiedung des Psychologismus. 

nstände – Theoriegestalten aller Art in systematischer Thematisierung – als 

historische im spezifischen Sinne ausweisbar. Es versteht sich von selbst, dass alle 

Konfiguration philosophischer Theorie in der Geschichte situiert sind, doch versucht die 

”philosophische Geschichte” und ihre systematische Konstruktion gerade und 

ausschließlich deren überzeitliches Moment zu thematisieren und ”die gesamte Masse 

historischer Tatsachen” auszublenden.68 Geschichte in der Funktion des bloßen Feldes, 

in dem Theorien und Theoreme vorfindlich sind, als Fundus oder Medium der 

Gegebenheit, erscheint nicht nur in dieser Hinsicht als reduktionistisch verstanden. 

Entsprechend verfügt Cohen über keinen Begriff des historischen Objektes als solchen, 

ebensowenig wie über ein auf historische Verläufe oder Wirkungen gerichtetes 

Erkenntnisinteresse. Entscheidend für diese Problematik ist die Frage, ob die 

Thematisierung von Sachverhalten systematisch oder historisch erfolgt, ob sie auf 

rationale Rekonstruktion und systematisch-regressive Analyse gerichtet ist oder auf 

Entstehungsbedingungen, zeitliche Abläufe, Kontingenzen. ”Welcher Art ist das zu 

erkennende Objekt [der Philosophiegeschichte]”, lautet immerhin Cohens Frage in der 

Trendelenburg-Fischer-Abhandlung – doch die Antwort ist bezeichnend: ”es ist ein 

Gedanke.” Wobei Cohens Ergänzung zu dieser Antwort sogleich zeigt, dass seine 

Fragestellung selbst an diesem einschlägigen Ort methodologischer Reflexion auf 

Philosophiegeschichtsschreibung sich eben nicht auf das historische Moment des 

”Gedankens” richtet, sondern transzendental ausgerichtet ist und einzig das den 

Gedanken erzeugende Vermögen im Blick hat: ”Als solcher [i.e. als Gedanke] der 

Ertrag eines psychischen Prozesses”, wie der Cohen aus der Periode der Aufsätze für 

die Zeitschrift für Völkerpsychologie formuliert.69 Das auf den ”Gedanken” gerichtete 

Erkenntnisinteresse ist ein rein systematisches, das vom Versuch der Lösung eines 

aktuellen systematischen Problems her motiviert ist. Die vergangenen 

Problemlösungsversuche werden in dieser Perspektive lediglich zu theoretischen 

Optionen, die entweder für die aktuelle Problematik defizitär und zu verwerfen sind 

oder die adoptiert und transformiert werden können. Cohens Praxis der Historiographie 

folgt gänzlich diesem ahistorischen Typus ”philosophischer” Geschichtsschreibung, 

                                                 
68  Vgl. Cohen: Zur Controverse, S. 272; ganz unproblematisch ist für Cohen die Anweisu
„zu analysierende Gedanke” müsse „in seine Bestandteile zerlegt werden”; entschied

ng, der 
en schwieriger ist 

gesamte[n] Masse historischer Tatsachen”: „Es bleibt aber, wie wir gesehen haben, 
nn i e eine 

die ‚Prüfung’ der „
alsda mmer noch die Schwierigkeit, außerhalb der als historisch gegeben befundenen Element
neues, als das Gesuchte, zu bestätigen.” Vor diesem „Irrweg”, in den die „historischen Tatsachen” führen, 
soll die rein systematische Rekonstruktion schützen. 
69  Ebd., S. 270. 

 227



 

Die Zwiespältigkeit in der Konzeption der ”philosophischen Geschichte” 

wiederholt sich bei der Frage nach dem Verhältnis von subjektiven und objektiven 

Elementen in der Philosophiegeschichtsschreibung. Nach der Reformulierung der 

”transscendentalen Methode” und der Verabschiedung des Psychologismus hat Cohen 

diese Frage nicht mehr gestellt. Sie richtet sich aber auf die Forderung nach Objektivität 

in der Historiographie, deren Konsequenzen sie im drohenden Relativismus sieht, und 

ist deshalb auch für die Fortschreibung dieses Ansatzes von 1902 noch relevant. Der 

Aufsa

                                                

tz von 1871 hält die Position ”der objektiven Geschichtsschreibung” für 

unabdingbar.70 Anders wäre indessen Geschichte der Philosophie als ”philosophische 

Wissenschaft” auch nicht zu betreiben.71 Cohen läßt die rationale Rekonstruktion eines 

vergangenen Systems von der Subjektivität des ”Geschichtsschreiber[s] der 

Philosophie”, den ”Interessen unserer Subjektivität”, geleitet sein. Offen bleibt 

indessen, wie diese Subjektivität mit ”objektiver Geschichtsschreibung” vermittelt ist. 

Cohens Formel einer ”relativen Objektivität” bleibt gänzlich unbestimmt.72 Ähnlich 

unterbestimmt ist auch sein Versuch, Systematik und Historie enger aufeinander zu 

beziehen, als das mit einer Konzeption von Philosophiegeschichtsschreibung möglich 

war, die diese im Resultat zu einer Hilfswissenschaft systematischen Philosophierens 

und die Geschichte zu einem Arsenal von Systemen und systematischen Motiven 

macht. Den Versuch zu einer solch engen Korrelation zwischen Systematik und Historie 

unternimmt Cohen zwar und zeigt damit Einsicht in die Problemlage, doch bleibt auch 

diese Art der Beziehung bloße evidenzlose und unausgewiesene Behauptung: ”Je mehr 

er [der Geschichtsschreiber der Philosophie] systematischen Anteil an dem Probleme 

nimmt, das er darstellt, desto gediegener an urkundlicher Treue nicht minder als an 

systematischer Klarheit wird seine Arbeit ausfallen.” Weshalb eine desto striktere 

systematische Analyse und anschließende Konstruktion zu um so größerer 

”urkundlicher Treue” führen soll, bleibt Cohens Geheimnis – seine eigenen Arbeiten 

zeugen jedenfalls vom Gegenteil.73 Das hat allenfalls dann eine gewisse Plausibilität, 

wenn man meint, Theorien oder Theoreme auf einen wie immer beschaffenen 

überzeitlichen systematischen Gehalt hin dekontextuieren und anschließend rein 

 
70  Ebd., S. 272. 

genden Arbeit 
rblei

achlass 

71  Vgl. ebd.; diese Selbstaussage bestätigt die Erfordernis, Cohens erkenntnistheoretische Position 
vor dem Hintergrund seiner „Weltanschauung” zu analysieren, was in der vorlie
unte ben muss; geleistet hat dies Köhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 273-301. 
72  Ebd. 
73  Das hat auch Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 13-14, festgestellt; ähnlich ders.: 
Vorbemerkungen des Herausgebers, in: Natorp: Leibniz und der Materialismus (1881), aus dem N
hrsg. v. Helmut Holzhey, in: studia leibnitiana. Zeitschrift für Geschichte der Philosophie und der 
Wissenschaften 17 (1985), S. 3-4, hier: S. 4. 

 228



 

systematischer Rekonstruktion unterziehen zu können. Dekontextuierung ist das 

spezifische Verfahren von Cohens systematischen und historischen Analysen.74 

Dadurch aber wird der Begriff der ‚Urkunde’, und mit ihm die Maxime ”urkundlicher 

Treue”, – die beiden einzigen Begriffe der Abhandlung aus dem Bereich der 

Historiographie übrigens – reduziert zum bloßen Inbegriff eines zeitunabhängigen 

begrifflichen Zusammenhangs oder, wie Cohen an anderer Stelle formuliert hat, zum 

”Gedanken” und damit gleichsam ad absurdum geführt. 

In wie hohem Maße Cohens ”philosophische Geschichte” reduktiv ist, in wie weit 

sie lediglich systematische Analyse vergangener Theoreme oder Systeme im Bezug auf 

ein aktuelles philosophisches Problem ist und damit Elimination des Historischen aus 

der Philosophiegeschichte, das wird im Kontrast zu den methodologischen Reflexionen 

Trendelenburgs deutlich. Cohen hat im Aufsatz aus der Zeitschrift für 

Völkerpsychologie von 1871 ja nicht nur Position zu den in Frage stehenden 

Kantdeutungen Kuno Fischers und Friedrich Albert Trendelenburgs bezogen und sich 

darüber hinaus nicht nur allgemein zur Methodologie der 

Philosophiegeschichtsschreibung geäußert. Cohen suchte vielmehr die eigene 

Konzeption einer ”philosophischen Geschichte” auch durch deutliche Kritik der 

”Methode der Geschichtsschreibung der Philosophie” zu profilieren, wie sie 

Trendelenburg vertreten hatte.75 Dieser hatte seinerseits das philosophiegeschichtliche 

Verfahren Kuno Fischers einer Kritik unterzogen und dabei für Philologie und 

historische Quellenarbeit und gegen das Verständnis von 

Philosophiegeschichtsschreibung als bloßer ”Vorarbeit” systematischen Philosophierens 

plädiert: ”Es ist Kuno Fischers Weise, sich in den Philosophen, den er darstellt, so 

hineinzudenken, dass er ihn von dem Substrat seiner Bücher loslöst und aus dem 

eigenen mit dem Philosophen eins gewordenen Geist freier wiedergiebt. […] Aber 

Kuno Fischers Darstellung ist keine eigentlich historische, keine durch und durch 

urkundliche. […] Kuno Fischer will kein Referat aus Quellenauszügen, das immer nur 

ein sehr lückenhaftes und dürftiges Bild gewähre” – wie Trendelenburg Fischer kritisch 

paraphrasiert – ”und sieht eine solche Leistung anderer Geschichtschreiber der 

Philosophie nur als eine Vorarbeit statt der Arbeit an.”76 Die Arbeit an den Quellen ist 

                                                 
74  Vgl. Köhnke: „Unser junger Freund” – Hermann Cohen und die Völkerpsychologie, in: Marx / 
Orth: Hermann Cohen und die Völkerpsychologie, 2001, S. 62-77, hier: S. 75. 
75  Ebd., S. 268-270. Zur Auseinandersetzung zwischen Trendelenburg und Fischer insgesamt vgl. 
Köhnke: Entstehung und Aufstieg, S. 257-272. 

hliessenden Subjectivität des 
es r Zeit. Ein kritisches und antikritisches Blatt, in: ders.: Historische Studien. Bd. 3: 
isc

76  Trendelenburg: Über eine Lücke in Kants Beweis von der aussc
Raum  und de
Verm hte Abhandlungen, 1867, S. 215-276, hier: S. 257 u. 259; Trendelenburg paraphrasiert hier 
Fischer: Vorrede zur Geschichte der neuern Philosophie, 2. Aufl., Bd. 1, 1867, S. VIII. 

 229



 

die eigentlich philosophische Arbeit, zumindest ist sie ein Teil von ihr. Trendelenburg 

sucht nach einer der Forderung nach urkundlicher Arbeit entsprechenden 

Darst

Reduktionismus der mathematischen Naturwissenschaft der Fall war. 

Wisse

durch systematische Rekonstruktion geleitet sein kann, darüber aber das Detail nicht 

e hier zur 

 – 

 

ellungsform und findet sie in einer ”alten[n] Weise der Darstellung”, die ”nicht zu 

verschmähen” sei: ”in der Geschichte der Philosophie behält immer ein feingefügtes 

Mosaikbild den Werth des Echten und den Reiz eines sinnvollen Verständnisses.”77 

Diese Form der Darstellung verbürgt seiner Auffassung von philosophischer 

Historiographie nach erst die ”strenge” Wissenschaftlichkeit der Geschichtsschreibung, 

deren Angemessenheit an ihren Gegenstand und die erforderliche Detailgenauigkeit: ”in 

der strengen Wissenschaft [steht] die historische Bürgschaft des ungetrübten 

ungekränkten authentischen Gedankens, die Genauigkeit des Einzelnen, die Schärfe des 

Ursprünglichen in seiner nackten wirklichen Gestalt.”78 Auch wenn die Rede vom 

”Ursprünglichen” oder vom ”authentischen Gedanken” angesichts des jeder Darstellung 

zugrundeliegenden Konstruktivismus als kaum begründbar erscheint, so ist sie 

immerhin im Sinne eines nachhaltigen Plädoyers für eine möglichst wenig 

überformende, das konstruktive Moment zurücknehmende und an der Leitvorstellung 

der Verpflichtung gegenüber dem Ausgangstext orientierte 

Philosophiegeschichtsschreibung zu verstehen. Unübersehbar ist indessen, dass hier ein 

anderes Paradigma von Wissenschaft und Wissenschaftlichkeit zugrundegelegt wird, als 

dies bei Cohen der Fall ist. Wissenschaft heißt für Trendelenburg nicht die Erhebung 

einer Wissenschaft zur Leitdisziplin, zum Paradigma auch der Philosophie, wie dies im 

Cohenschen 

nschaft bedeutet vielmehr zum einen das schiere Gegenteil jeglichen 

Reduktionismus, das ”System der Wissenschaften”.79 In diesem Sinne ist für 

Trendelenburg die Rede von Wissenschaft nur im Plural sinnvoll. Zum anderen meint 

der Singular ”Wissenschaft” im oben zitierten Zusammenhang den Inbegriff von 

Wissenschaft, die Wissenschaftlichkeit, das heißt, eine besondere Art der umfassenden 

detailgenauen Erforschung und ”authentischen” Darstellung, die zwar durchaus auch 

vernachlässigen darf. In diesem Sinne kann denn mit Trendelenburg auch di

Diskussion stehende Philosophiegeschichte ”strenge Wissenschaft” genannt werden

eine Auffassung, die mit dem bei Cohen beginnenden und über Husserls Philosophie als

                                                 
77  Trendelenburg: Über eine Lücke in Kants Beweis, S. 259. 
78  Ebd. 
79  Trendelenburg: Logische Untersuchungen, Bd. 2, 2. erg. Aufl. 1862, S. 412; vgl. ebd.: „Die 

lne lbst nur Glieder eines grossen Systems.”  einze n Systeme der Wissenschaften sind se

 230



 

strenge Wissenschaft hinausreichenden Szientismus in der Philosophie nachhaltig 

erschüttert wurde.80  

Dass Cohens Konzeption einer ”philosophischen Geschichte” bereits mit 

Trendelenburgs Leitvorstellung des ”ungetrübten ungekränkten authentischen 

Gedankens” und der historisch-philologischen Treue gegenüber dem als ”Original” 

verstandenen Text aufs schärfste kollidieren musste, ist naheliegend, nahm jener doch 

eingestandenermaßen in Anspruch, dass im Zeichen ”eines nicht historischen, sondern 

ausgesprochener Weise systematischen Philosophirens [!]” – durch das die 

”philosophische Geschichte” sich per definitionem ja auszeichnen sollte – 

”nachträgliche Correkturen” und sogar eine, gemessen an der Ausgangsgestalt der 

Theorie, ”verkürzt[e] und verkümmert[e]” Darstellung erlaubt sei.81 Entsprechend 

verfällt auch die von Trendelenburg ins Spiel gebrachte Darstellungsform des 

”Mosaiks” Cohens scharfer Kritik: ”Ein Mosaikbild, und wenn es noch so fein gefügt 

ist, wird immer nur ein Ganzes von Bruchstücken sein.” Demgegenüber soll die 

”geschichtliche Forschung” die ”Gestaltung [!] eines Ganzen von Gliedern [i.e. 

Systemteilen] anstreben.”82 Wegen ”mißglückter einzelner Versuche” – damit ist Kuno 

Fischers Kant-Interpretation gemeint – dürften die ”anerkannten ‚idealen Ziele’ einer 

Methode [i.e. der Systematisierung] nicht auf[ge]geben” werden, ”durch welche allein 

sie [i.e. die Geschichte der Philosophie] zur Wissenschaft wird.”83 Mit dieser 

Auffassung wurde Cohen zumindest in methodologischer Hinsicht zum Advokaten 

Fischers.84  

Auf dem Stand der Überführung der ”transscendentalen Methode” in die Logik 

der reinen Erkenntnis hat Cohen seine Überlegungen zum Verhältnis von Systematik 

und Historie neu formuliert. Nachdem die ”transscendentallogische” Fragestellung sich 

nach der Abkehr vom Psychologismus nicht mehr auf den ”Gedanken” und das ihn 

erzeugende ”psychische Vermögen” richtet, sondern auf das ”Factum der Wissenschaft” 

als apriorischen Referenten der ”erkenntnisskritischen” Reflexion, thematisiert die 

                                                 
80  
81  

durch nachträgliche Correkturen eines nicht historischen, sondern ausgesprochener Weise systematischen 
Philosophirens nicht verkürzt und verkümmert werden dürfe?” Hier nimmt Cohen zwar in ironischer 

 die ktivität geschichtlicher Darstellung ein und charakterisiert die 
emat hungen der „philosophischen Geschichte” aus deren Sicht, doch läßt gerade die 
e Le e 

tödtet”, 

: Zur Controverse, S. 270. 

68-270, bes. S. 270. 

Vgl. Husserl: Philosophie als strenge Wissenschaft, in: Logos 1 (1911), S. 289-341. 
Cohen: Einleitung, S. 441: „Hat nicht vielmehr in der Geschichte und vor ihr ein jedes 

Individuum, dem es beschieden war, in der Geschichte sich zu verewigen, sein eigenes Recht, das ihm 

Rede  Perspektive der Position der Obje
Syst isierungsbemü
obig ktüre gleichsam gegen den Strich den sachlichen Gehalt dieser Passage hervortreten. Durch ein
solche „historische Objektivität wird der lebendige Sinn für die philosophischen Probleme abge
deshalb ist für Cohen das „Dreinreden” des Historikers als Philosophen geboten (vgl. ebd., S. 442). 
82  Cohen
83  Ebd., S. 269. 
84  Vgl. ebd., S. 2

 231



 

Einleitung von 1902 Philosophie und Philosophiegeschichtsschreibung in ihrem 

Verhältnis zur mathematischen Naturwissenschaft. Im offenkundigen Versuch, die 

methodologischen Unzulänglichkeiten der Trendelenburg- Fischer-Abhandlung unter 

dem neuen Vorzeichen zu beseitigen, erhebt der Text These und Resultat des Ansatzes 

von 1871 zu seiner Prämisse: das Studium der Philosophie fordere ”die Verbindung des 

systematischen und des historischen Interesses.”85 Das leitende Interesse von Cohens 

Ausführungen richtet sich auf dieser Basis auf die Frage, wie die Wissenschaftlichkeit 

der Philosophie zu sichern sei. Conditio sine qua non einer wissenschaftlichen 

Philosophie ist der ”Zusammenhang der Philosophie mit der Wissenschaft”, und wie 

dieser ”Zusammenhang” zu denken sei, das ist das eigentliche Thema der Einleitung.86 

Dabei geht es Cohen nicht nur um die Sicherung des philosophischen Szientismus; 

vielmehr steht in ganz grundlegender Weise der Begriff von Philosophie überhaupt auf 

dem Spiel, denn wird ”die Philosophie von diesem Zusammenhang mit der 

Wissenschaft abgelöst, so wird sie selbst vernichtet und vereitelt.”87 Cohens leitende 

These ist, dass Philosophie und Wissenschaft nur durch die Vermittlung der Geschichte 

auf einander beziehbar sind: ”Der Zusammenhang [der Philosophie, HKO] mit der 

Geschichte bedeutet zuvörderst den Zusammenhang mit der Wissenschaft.”88 Diese 

These läßt sich im Rückgriff auf den reduktiven Begriff von Geschichte als eines bloßen 

Fundus verstehen, wie ihn der Aufsatz aus der Zeitschrift für Völkerpsychologie 

exponiert hatte. Geschichte soll kein äußerer Horizont sein, sondern das Medium, in 

dem sich systematisierendes Denken auf die Grundbegriffe wissenschaftlicher Resultate 

oder Positionen bezieht. Doch anders als beim Versuch von 1871 scheint Cohen auf 

dem Boden seiner Konzeption des ”Factums der Wissenschaft” eine innere Beziehung 

zwischen Philosophie und Geschichte, Systematik und Historie etablieren zu wollen. 

Die nähere Begründung dieser Beziehung versucht Cohen über den Umweg der Klärung 

des Begriffs von Wissenschaft. Die Explikation dieser ”Hauptfrage der Logik und […] 

Grundfrage der Philosophie” bildet bezeichnenderweise das Kernstück von Cohens 

Erörterung des ”Verhältniss[es] der Philosophie zu ihrer Geschichte.”89 

Als ob er die Frage nach dem Begriff der Wissenschaft nicht nur systematisierend 

schichte ausführen, sondern damit zugleich den Zusammenhang von Systematik und Ge

                                                 
85  Cohen: Einleitung, 1902, S. 440. 
86  Ebd., S. 441. 
87  Ebd., S. 441-442. Das Modell, gegen das Cohen seine Konzeption richtet, ist hier, in einer Art 
von Zeit- und Kulturkritik, der „Fall Nietzsche”, die „aphoristische Stellenschriftlerei”, wie es 
wortspielerisch heißt, in der die „geschichtliche Unwissenheit die Miene des Originaldenkers annimmt”
(ebd., S. 442). 
88  Ebd., S. 443. 

 

89  Ebd., S. 445. 

 232



 

in der Textschicht der Darstellung auch exemplarisch demonstrieren wollte, führt Cohen 

an dieser Stelle die Position Platons an. Dieser habe als Wissenschaft, die in Frage 

stehe, die Mathematik erkannt: die ”Mathematik war die Wissenschaft, mit der er die 

Philosophie in Verbindung brachte”.90 Was ”die Mathematik zur Wissenschaft macht”, 

das habe Platon als die Idee, im näheren als ”die mathematischen Ideen”, bestimmt.91 

Cohen versteht die Frage nach den Ideen als eine nach dem Anfang oder Ursprung, 

denn die Grundsätze stehen am Anfang des mathematischen Systems, das gleichsam als 

Modell dient. Spezifischer richtet sich seine Frage an das Verhältnis von Sätzen und 

deren Erzeugung. Das ”Zauberwort” Platons für das Erzeugende sei die ”Hypothesis” 

oder ”Grundlegung”: ”Der Grundsatz ist […] nur dadurch Grundlage, dass er in einer 

Grundlegung und kraft derselben vollzogen wird. Das reine Denken, welches sonach 

das wissenschaftliche Denken ist, selbst bringt in der Grundlegung den Grundsatz 

hervor. So wird das reine Denken das legitime Mittel zur Erzeugung der Idee.”92 Dieses 

begriffliche Zentrum seiner Darstellung hat Cohen in der im selben Jahr wie die zweite 

Auflage der Einleitung veröffentlichten Logik der reinen Erkenntnis zu begründen 

unternommen – die Sätze müssen freilich als hochgradig kryptisch angesehen werden.93 

Ihre Deutung ist an dieser Stelle nicht Thema; Cohens Logik des Ursprungs ist von 

Helmut Holzhey in denkbar erhellender Weise rational rekonstruiert worden.94 

Entscheidend im thematischen Zusammenhang ist die Setzung, die Cohen vornimmt, 

dass der Ursprung des wissenschaftlichen Denkens im reinen Denken zu finden sei, und 

sich für diese Konstruktion auf Platon beruft. Dabei ist hervorzuheben, dass er den Kern 

seiner Bestimmung des Begriffs von Wissenschaft in ein prozessuales Moment des 

reinen Denkens verlegt, wie immer dieses näher zu bestimmen sei. Die sogenannte 

”Grundlegung”, deren Prozessualität durch das, in Cohens Worten, ”verbale Wort” 

indiziert werden soll, wird als gleichbedeutend mit dem Begriff der Idee verstanden. Mit 

dieser Konzeption begab sich Cohen in eine differierende Position zu Natorps Entwurf 

einer genetischen Relationalität von 1900 – und in wie hohem Maße jener sich dieser 
                                                 
90  Ebd., S. 447. 
91  Ebd., S. 448. 
92  Ebd., S. 449. 
93  

Herkunft, der Entstehung, des Entspringens, aber birgt ansonsten kein Geheimnis”, denn er bleibe „an 

. 1: Ursprung und Einheit, passim, ganz bes. S. 175-201. 

Hier ist Wiedebach: Die Bedeutung der Nationalität für Hermann Cohen, 1997, S. 69, 
zuzustimmen, der meint, der „Ursprung” bleibe „ein Rätsel bzw. für den Menschen, der hier tatsächlich 
den Beginn von Gewißheit vollzieht, ein Geheimnis”; zum Verständnis von Cohens Rede vom 
„Ursprung” vgl. die erhellenden Bemerkungen ebd., S. 68-77 („Die Ursprungserzählung”). Vgl. 
demgegenüber die Auffassung von Edel: Die Entkräftung des Absoluten. Ursprung und Hypothesis in der 
Philosophie Hermann Cohens, in: Holzhey / Orth (Hrsg.): Neukantianismus, 1994, S. 329-342, hier: S. 
341-342, der meint, der „Ausdruck ‚Ursprung’ bezeichnet den Ort bzw. den Grund oder die Ursache der 

ihm selbst ganz unbestimmt”. Letzterem ist beizupflichten, doch bleibt die Metaphorik von „Ort”, 
„Grund”, „Ursache”, „Entspringen” etc. selbst vage und in ihren Unbestimmtheiten dunkel. 
94  Vgl. Holzhey: Cohen und Natorp, Bd

 233



 

Divergenz bewusst war, zeigt seine gegenüber Natorp geäußerte Beteuerung, ”auch 

möchte ich Sie nicht zu stark compromittiren.”95.  

Weshalb aber will Cohen die Frage der Beziehung von Wissenschaft und 

Philosophie auf dem Umweg über eine Explikation des Begriffs der Wissenschaft 

klären und weshalb glaubt er, dass sein philosophiegeschichtlicher Ansatz auf diesem 

Wege plausibel werde? Die Frage nach der Motivation dieser verschlungenen 

Argumentationsstrategie stellt sich um so schärfer, als die systematische Klärung des 

Bezugs der ”Erkenntnisskritik” auf das vorgängige ”Factum der Wissenschaft”, und 

damit der Bezug der Philosophie auf Wissenschaft, innerhalb der Theorie Cohens 

bereits mit der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung als unproblematischer 

Theoriebestand gelten durfte. Offenbar ging es Cohen zunächst darum, auf dem neuen 

Stand der Theoriebildung, der mit der Logik der reinen Erkenntnis erreicht war, das 

Verhältnis von Philosophiegeschichtsschreibung, Wissenschaft und Philosophie einer 

diesem Stand angemessenen erneuten Klärung zu unterziehen. Doch bereits der Hinweis 

am Ende des Textes zeigt, dass der Versuch, das systematische Resultat der Logik in 

eine Beziehung zu Wissenschaft und Historiographie zu setzen, sich auch der 

innerschulischen Rezeption von Leibniz’ System verdankt.96 In historischer Perspektive 

hatte Cassirer in seiner Monographie von 1902 Leibniz’ philosophische Arbeiten in eine 

Vielzahl von Bezügen zu Mathematik und Naturwissenschaft seiner Zeit gestellt. Die 

dynamische Geschichte der Philosophie und Wissenschaften, die dem Leibnizschen 

”System” eingezeichnet wurde und die im Anschluss daran zu einer historischen Studie 

ausgearbeitet werden sollte, wirkte der weitgehenden Bindung des ”Factums der 

Wissenschaft” an die Errungenschaften Newtons entgegen, wie sie noch dem Stand der 

zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung entsprach. Die dynamische 

Ableitung der ”Grundbegriffe” folgte der prozessualen Begrifflichkeit, die Cassirer aus 

den theoretischen Versuchen Natorps aufgenommen hatte, und erweiterte sie. Das führte 

im Resultat zu einer ersten, historischen wie systematischen Dynamisierung des 

”Factums”. Damit war, theoriegeschichtlich gesehen, gleichsam Bewegung in das 

”Factum der Wissenschaft” gekommen.  

Zumindest Spuren dieser Dynamisierung des in der systematisch-regressiven 

Analyse notwendig statischen ”Factums” finden sich in Cohens Überarbeitung der 

 Leibniz’ System also. Das zeigen die 

len

Einleitung von 1902, nach dem Erscheinen von

Stel , an denen das Ergebnis der systematischen Bestimmung der Frage ”Was ist 

                                                 
95  Brief an Natorp, undatiert, nach Holzhey wohl zwischen dem 21. März 1902 und dem Ende der
Frühjahrssemesterferien verfasst, in: Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 276-277, hier: S. 277. 
96  Cohen: Einleitung, 1902, S. 454. 

 

 234



 

Wissenschaft” auf die Leitfrage nach dem Verhältnis von Philosophie und Wissenschaft 

bezogen wird: ”die Ideen, als die Grundlegungen, sind es, welche den Inhalt der 

Erkenntniss, den Schatz bilden, der ewig durch neue Grundlegungen vermehrt werden 

kann; wenngleich alle neuen Grundlegungen als Vertiefungen der alten sich 

herausstellen dürften.” Das Zitat freilich zeigt, dass der Begriff der Idee innerhalb dieser 

Systematik in gleich doppelter Funktion auftritt. ”Idee” soll das prozessuale Moment 

der Erzeugung repräsentieren, das Cohen in das ”verbale Wort” der ”Grundlegung” 

übersetzte. Als ”Idee” wird aber auch das von der ”Erzeugung” Hervorgebrachte, der 

”Inha

lt, den ”Schatz”, wie Cohen 

bezei

                                                

lt der Erkenntnis”, bezeichnet. Den Inhalt freilich will Cohen wiederum als die 

Tätigkeit verstehen, in den Worten der Logik der reinen Erkenntnis: ”Die Erzeugung 

selbst ist das Erzeugnis”97 oder: ”die Tätigkeit selbst ist der Inhalt.”98 Wie immer das 

im einzelnen zu verstehen ist, es soll offenbar vermieden werden, dass es ein 

”Außerhalb des Denkens” gäbe, eine ”Differenz von Tätigkeit (Erzeugen) und Inhalt 

(Erzeugnis)”, wie Helmut Holzhey formuliert hat.99 Dieser Gedanke mag für eine 

Theorie rein logischen Erkennens von Nutzen sein, eine Methodologie philosophie- 

oder wissenschaftsgeschichtlichen Erkennens läßt sich darauf nicht aufbauen. Ist es 

doch alleine dieser ”Schatz”, die ”Idee” als Gebilde oder Erzeugnis, die das historische 

Erkennen zu bergen in der Lage ist, nicht aber die Idee als Bilden oder Erzeugen. Diese 

Differenz bleibt in der Einleitung gänzlich unreflektiert, aber es ist offenkundig, dass 

diese Heteronomie, in Begriffen funktionaler Beschreibung formuliert: diese nicht 

explizierte Doppelfunktion im Begriff der ”Idee” es ist, die Cohen zu der Annahme 

bringt, über die Explikation seines begrifflichen Konstrukts von ”Wissenschaft” sei das 

Verhältnis von Wissenschaft, Philosophie und Philosophiegeschichtsschreibung 

plausibel zu machen. Wegen der Priorität des Erzeugens ”reiner” Ideen aber bleibt 

Geschichte wiederum nur äußerlich, wird ihre Aufgabe für die Sicherung der 

Wissenschaftlichkeit der Philosophie hier so interpretiert, dass Geschichte gleichsam 

den Fundus für die systematische Analyse bereitstel

chnenderweise formuliert. Die Funktion des Geschichtsbezugs besteht also auch 

auf dem Stand von 1902 darin, dass die historische Arbeit das theoretische Potential für 

die systematisch-rationale Konstruktion bereitstellt: ”So weist der Idealismus der reinen 

 
97  Cohen: Logik der reinen Erkenntnis, 1902, S. 29. 
98  Ebd., S. 60 
99  Vgl. Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 180; auf derselben Seite freilich führt Holzhey weiter 
aus, Cohen komme „es sowohl auf die ‚Identität’ wie auf die ‚Differenz’ von Erzeugen und Erzeugnis 
an”. Man müsse durch Cohens „zweifelsohne oft höchst anfechtbaren und unpräzisen” Formulierungen 
hindurch „Absicht und Gesichtspunkt des Verfassers” herausarbeiten, wie Holzhey meint, was die 
Verständnisprobleme indessen nicht mindert, den ratlosen Interpreten aber immerhin tröstet. 

 235



 

Vernunft auf die Geschichte hinaus, welche in ihrer nie versiegenden Arbeit das 

unverdächtige Recht erlangt hat, immer neue Grundlagen sich auszugraben. Zugleich 

aber giebt der Idealismus der wissenschaftlichen Vernunft den Halt und die Sicherheit 

der Geschichte, dass sie nicht zu fürchten hat, in Flugsand ihre Grundlagen zu legen; 

sondern dass sie in einem Schachte zu graben vermag, der unerschöpflich, aber auch 

unerschütterlich ist; ewig wandelbar, aber ebenso unveränderlich; daher den ewigen und 

einheitlichen Grund der Geschichte der Kultur bildet, und zuvörderst den der 

Wissenschaft.”  

Der für Cassirers Erkenntnisproblem wegweisende Gedanke, es handele sich bei 

der ”Hypothese” auch um einen historischen Prozess, findet sich in Cohens Einleitung 

lediglich im Modus der Andeutung. Für die Reflexion dieses weitreichenden Theorems 

verfügte Cohen, wie gezeigt, weder über die begrifflichen Mittel noch über ein 

tragfähiges Modell und Verständnis von Geschichte, Wissenschaftsgeschichte oder 

historischen Verläufen, ganz zu schweigen von einer Konzeption der historischen 

Erkenntnis konkret-geschichtlicher Gestalten. Das machen Cohens obige, recht 

poetische Ausführungen und seine Flucht in die Metaphorik des Bergbaus deutlich. Der 

Gedanke, dass im Laufe der Wissenschaftsgeschichte immer neue, variante oder 

divergente Positionen in immer neuen Grundlegungen produziert werden – 

”uner

n 

schöpflich” und ”ewig wandelbar” –, kollidiert mit der Schacht-Metaphorik, die 

auf einen alten, wohlsedimentierten Bestand verweist, der zur Zeit der (historischen) 

Grabungsarbeit doch eher als ”unveränderlich” denn ”ewig wandelbar” erscheint.100 

Daran wird die Statik von Cohens geschichtsphilosophischem Modell der 

Philosophiegeschichte ablesbar, das mit der Platonischen Ideenlehre einen absoluten 

Anfang und mit der durch Cohen emendierten Kantischen Kritik ein historisches Telos 

setzt. Dieses Modell ist wenig geeignet, das ”Factum der Wissenschaft” in seiner 

Dynamik und Wissenschaftsgeschichte als Hervorbringung immer neuer, auch 

heterogener Konzeptionen von Wissenschaft zu fassen.  

Doch nicht alleine hinsichtlich des Geschichtsprozesses und der Problematik, dass 

aus ihm immer neue und widerstreitende wissenschaftliche oder philosophische 

Theorien und Positionen hervorgehen, macht sich das Fehlen eines Begriffs vo

                                                 
100  Hier wird durch die Spannung zur Begrifflichkeit gerade das Leistungspotential der Metaphorik 
deutlich, das es erlaubt, für einen im Rahmen des Cohenschen Geschichtsmodells theoretisch offenbar 
nicht fass- oder integrierbaren Sachverhalt zumindest ein sprachliches Bild zu finden. Dieser Versuch der 
Prägnanzbildung eines Gedankens und seiner non-theoretischen Integration gehört zu den „komplex[en] 
Leistungen” von Metaphern und liegt noch weit vor der Funktion der ‚Konsolidierung’, auf die eine von 
der Konzeption von „Orientierungswissen” geleitete philosophische Metaphorologie zielt, wie sie 
beispielsweise Konersmann (Hrsg.): Wörterbuch der philosophischen Metaphern, 2007, S. 15, vorschlägt. 

 236



 

Geschichte auf dem Stand, den die Cohensche Theorie mit der Logik der reinen 

Erkenntnis und der zweiten Auflage der Einleitung zu Lange einnimmt, als Defizit 

bemerkbar. Völlig unzureichend sind auch die Möglichkeiten, die seine Ausführungen 

zur Philosophiegeschichte für die Analyse und Rekonstruktion vergangener 

wissenschaftlicher Positionen bieten. Das ist nicht überraschend, hat Cohen doch die 

Generierung von Ideen zurückgeführt auf das ”wissenschaftliche Denken”, das er 

reduktiv als ”reines Denken” bestimmt hat. Damit verflüchtigt sich auch in der 

Reformulierung seiner Ausführungen zur Methodologie der Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung der Gegenstand der historischen Rekonstruktion zu 

einem Gebilde ”reinen Denkens”. Es werden so die konkret-geschichtlichen Gestalten 

der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte ebensowenig erreicht wie auf dem 

Stande des Aufsatzes von 1871. Doch vorausgesetzt, Cohens Auffassung von 

Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte verfügte über einen Begriff der konkreter 

Wissensgestalten, so fehlten ihm noch immer die entsprechenden Verfahren, um diese 

zu erschließen. Alleine systematische Analyse und Konstruktion, die jeweils von einem 

im Grunde als überzeitlich verstandenen Paradigma, dem philosophischen Problem, 

geleitet werden, stehen seiner Auffassung zu Gebote, philologische oder andere 

historische Mittel dagegen nicht. 

Doch selbst Cohens Versuch, systematische und historische Betrachtung 

ineinander zu verschränken, bleibt ungenügend. Denn Geschichte wird zwar, wie 

gezeigt, als Medium und Fundus für die systematische Analyse gefasst, damit aber 

Erforschung der Wissenschaftsgeschichte de facto zur Hilfswissenschaft der 

”philosophischen Geschichte” reduziert. Die absolute Priorität der systematischen 

Analyse und der vom systematischen Aspekt her gesehen äußerliche Bezug des 

historischen Moments bleiben status quo auch auf dem Stand der Einleitung von 1902. 

Über die Abhandlung aus der Zeitschrift für Völkerpsychologie hinaus weisen alleine 

die Verschiebung des Akzents im historiographischen Gegenstand hin zur Wissenschaft 

und damit hin zu einer ‚philosophischen Wissenschaftsgeschichte’ sowie der 

unausgeführte Hinweis darauf, dass die dauernden Grundlegungen im Laufe der 

hi u einem ständig wachsenden, dauernd sich verändernden Fundus führen.  

r 

n, 

ie 

Gesc chte z

Cassirers Einleitung in das Erkenntnisproblem von 1906 macht deutlich, dass e

an diesen Stand der Cohenschen Überlegungen zur Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung anschließt und sie weiterführt. Leitend werden 

hierbei überwiegend die programmatischen Aspekte der Cohenschen Ausführunge

wie erstens die Programmatik einer ”philosophischen Geschichte” und zweitens d

 237



 

Forderung nach dem engen Bezug von systematischer und historischer Betrachtung. 

Das gilt drittens auch für einen weiteren Punkt, der bei Cohen ebenfalls programmatisch 

bleibt und keinerlei Ausführung erfährt. Es handelt sich um das Postulat vom 

Zusammenhang der philosophischen Systeme und der Wissenschaften mit der Kultur. 

So soll laut Cohen philosophiegeschichtliche Darstellung darauf zielen, den 

”Zusammenhang” zwischen philosophischen Problemen und der Kultur herzustellen: 

”Was will die Geschichte der Philosophie am letzten Ende leisten? Sie will den 

fortlaufenden Zusammenhang der philosophischen Probleme im Ganzen der 

menschlichen Kultur darstellen.”101 Doch der weitere Fortgang dieser recht unvermittelt 

eingeschalteten Passage verdeutlicht, dass Cohen jegliches konzeptionelle und 

begriffliche Mittel fehlt, die Immanenz der Probleme und problemgeschichtlichen 

Darstellung zu überschreiten und diese mit dem kulturellen Kontext zu vermitteln: ”Wie 

ein System aus dem Besten des andern wächst, und in dem Mangel des eigenen den 

Keim des neuen trägt! Wie die Fragen sich vertiefen und die Ziele höher gehen! Und 

wie doch überall die Steigerung stufenweise erfolgt!” – all das sind Elemente einer 

teleologisch verfassten Problemgeschichte, keineswegs aber Momente in deren 

Vermittlung mit der Kultur.102 Zugespitzt ließe sich formulieren, dass der philosophisch 

weitgehend an der erkenntnistheoretischen Bearbeitung seines Szientismus interessierte 

Cohen bis in die Zeit der Publikation der Logik der reinen Erkenntnis hinein nicht über 

einen philosophisch zureichenden und reflektierten Begriff von Kultur verfügte. Das 

trifft im übrigen auch für den Begriff der Geschichte zu. Geschichte wird bis zur Ethik 

des reinen Willens nicht thematisch – und wenn doch, dann allenfalls im Modus des 

nunc stans der Problemgeschichte.103 Der Grund dafür liegt, wie Helmut Holzhey 

gezeigt hat, in Cohens Insistieren auf Reinheit und Normativität, was verhindert, dass 

Geschichtswissenschaft zum „Factum“ der Ethik werden kann.104 Das ist im übrigen, 

wie sich auch am Beispiel Natorps und des frühen Cassirer zeigen wird, für die im 

Zeichen des Szientismus stehende Marburger Schule charakteristisch. Erst auf dem 

Boden der Kulturphilosophie und der damit einhergehenden Erschließung weiterer 

                                                 
101  Cohen: Zur Controverse, S. 271. 
102  Ebd. 
103  Cohen: Ethik des reinen Willens, 1904. Freilich findet, ganz in der Tradition Kants, auch in der 

die ichte und Geschichtlichkeit nicht statt und kann dort auch nicht 
nd

ppers (Hrsg.): 
[n] 

t hat er 

h davon abgekommen, weil die Geschichtswissenschaft […] ‚unrein’ ist und deskriptiv, nicht 
tiv

Ethik  Thematisierung von Gesch
stattfi en, anders als Renz: Die Rationalität der Kultur, S. 186, Anm. 67 meint. 
104  Vgl. Holzhey: Kants Geschichtsphilosophie im Neukantianismus, in: Rudolph / Kü
Kulturkritik nach Ernst Cassirer, 1995, S. 85-104, der zwar auf Cohens Erörterung des „philosophische
Problem[s] der Geschichte in Kants Begründung der Ethik hinweist (ebd., S. 89), dann aber das 
entscheidende Moment für das Verfehlen der Dimension des Historischen benennt: „Wiederhol
tatsächlich erwogen, die Geschichtswissenschaft als Bezugfaktum der Ethik einzusetzen, ist aber 
vermutlic
norma “ (ebd., S. 95). 

 238



 

Dimensionen der Realitätserkenntnis in der Philosophie Ernst Cassirers sollte dieses 

Defizit behoben werden. Die Veröffentlichung der zweiten Auflage der Einleitung zu 

Langes Geschichte des Materialismus macht aber auch deutlich, dass Cohen um eine 

thematische Erweiterung hin zu Kultur und Geschichte bemüht war. Denn hier will 

Cohen programmatisch klar machen, dass sich die einzelnen Glieder seines ”Systems 

der Philosophie” auf einzelne Bereiche, in seinen Worten: ”Richtungen” der Kultur 

beziehen. In aufsteigender Reihenfolge verweist die Ästhetik auf die Kunst, die Ethik 

auf die Sittlichkeit und die Logik auf die Wissenschaft. Der ”Zusammenhang mit der 

Wissenschaft erweitert sich folgerichtig zu dem mit der allgemeinen Kultur”, wie der 

Text von 1902 postuliert.105 Analog zum Begriff der Geschichte wird der Ausdruck 

‚Kultur’ zu einem bloß fungiblen oder operationalen Element, in dem die einzelnen 

Systemteile der Philosophie aufgespannt sind – ein Element, das selbst nicht 

thematisiert wird und, betrachtet man Cohens erkenntnistheoretisch oder ethisch fixierte 

Begrifflichkeit, auch nicht thematisiert werden konnte.106 Kultur blieb für Cohen 

deshalb ebenso wie Geschichte ein bloß Postuliertes, und bildete für die einzelnen Teile 

des ”Systems der Philosophie” allenfalls einen Horizontbegriff. Dabei fungiert das 

Kulturpostulat eher als darstellendes Moment, als Substitut für die fehlende theoretische 

Reflexion des Zusammenhangs mit der Kultur. Die Behauptung des Zusammenhangs 

von Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte mit der Kultur innerhalb der 

methodologischen Abhandlung folgt dem Muster der Nachträglichkeit; sie sucht in der 

Darstellung nicht Geleistetes zumindest zum Programm zu erheben. 

Innerschulisch dürfte Cohens Versuch, das Verhältnis der Philosophie zu ”ihrer” 

Geschichte im Bezug zur mathematischen Naturwissenschaft zu fundieren, zentrale 

Impulse durch die Leibniz-Darstellung Cassirers erhalten haben. Cohens argumentativ 

verschlungene Überlegungen der Einleitung im Ganzen sowohl in der Fassung von 

1896 wie der von 1902 sind auch als „Standortbestimmung gegenüber Friedrich Albert 

Langes Materialismusgeschichte anzusehenˮ, wie Helmut Holzhey ausgeführt hat.107 

Sie sind freilich mehr als das; sie sind der vorsichtige Versuch, die thematische 

Reduktion der Philosophie auf die erkenntnistheoretische Reflexion der Grundbegriffe 

                                                 
105  Cohen: Einleitung, S. 443. 
106  Eine Ausnahme hierzu bildet m.E. die späte Schrift Der Begriff der Religion im System der 
Philosophie, 1915, die mit einem weit gefassten Begriff von Religion es vermag, in eine 
religionsphilosophische Abhandlung so etwas wie einen kulturphilosophischen Ansatz einzuzeichnen. 
Renz: Die Rationalität der Kultur, S. 185 meint, bei Cohen eine eigenständige „Kulturphilosophie” 
ausmachen zu können; doch auch wenn man sich dem nicht anzuschließen vermag, so ist ihrer 
Auffassung zuzustimmen, Kultur sei bei Cohen „in den Gelenkstellen zwischen den Systemteilen” 
situiert. 
107  Ebenda, S. 14. 

 239



 

von Mathematik und mathematischer Naturwissenschaft zu modifizieren. Diese 

ktion hatte Cohen werkgeschichtlich, wie gRedu ezeigt, vollzogen in der Kritik an 

Friedrich Albert Lange, und es erscheint signifikant, dass er sie nun, wie behutsam und 

wie ungenügend auch immer, in einer Art von Kommentar zur Lange abmildert. Doch 

Cohens Überlegungen zumindest in der erweiterten Fassung der zweiten Auflage 

dürften nicht zufällig in größter geschichtlicher und sachlicher Nähe zu einer Schrift 

stehen, die 1900 erschienen war und die bis dahin vielleicht schärfste Kritik auch des 

Marburger Neukantianismus enthielt: die Rede ist von Max Schelers Habilitationsschrift 

Die transzendentale und die psychologische Methode.  

 240



 

4.  Faktum der Wissenschaften und wissenschaftlicher Prozess – Max Schelers 

Kritik der ”transscendentalen Methode”  

Schelers Die transszendentale und die psychologische Methode aus dem Jahre 1900 ist 

Teil der philosophiegeschichtlichen Konstellation, in der Cassirer nicht nur die 

Einleitung zur ersten Auflage des Erkenntnisproblems, sondern die gesamte historische 

Darstellung der ersten beiden Bände verfasst hat.108 Der mit Cassirer gleichaltrige 

Schüler Rudolf Euckens und Otto Liebmanns hatte die ”transscendentale Methode” 

einer Kritik unterworfen, die an Vehemenz und Schärfe alles überbot, was es an 

kritischen Auseinandersetzungen mit der Marburger Schule bis zu diesem Zeitpunkt 

gegeben hatte, und das waren nicht wenige. Die Arbeit war unter dem Titel der 

”transszendentalen Methode” nicht alleine gegen Cohen und die Marburger Schule 

gerichtet, sondern ganz ausdrücklich gegen alle neukantischen Konzeptionen von 

Erkenntnistheorie, die sich diesem Prinzip verpflichtet fühlten, ganz gleich, wie sie das 

der Methode zugrundeliegende Bezugsfaktum im einzelnen deuteten.109 Bei aller Kritik 

blieb Scheler aber im Ton unpolemisch und war strikt sachorientiert, was innerschulisch 

auch so wahrgenommen wurde, wie Natorps Brief vom 6. Juli 1902 an Görland zeigt.110 

Vor allem aber teilte seine Arbeit trotz aller Kritik an den Ausführungen der 

sogenannten ”transszendentalen Methode” einige von deren Grundannahmen und 

bekan 111

                                                

nte sich auch offen dazu.   

Schelers Habilitationsschrift wurde und wird von der Forschung kaum registriert, 

was zunächst damit zu tun haben dürfte, dass sie sich der sogenannten ”‚noologischen’ 

Methode” Rudolf Euckens verschrieben hat und gänzlich von deren Standpunkt aus 

argumentiert. Euckens Philosophie geriet schon bald nach dem Tode ihres Urhebers bis 

auf Ausnahmen in Vergessenheit. Im weiteren verharrt Die transszendentale und die 

psychologische Methode weitgehend in kritischer Diskussion der beiden titelgebenden 

”Methoden”. Das führt dazu, dass sich eine eigenständige Position nur in Umrissen 

 

Vgl. Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 2, S. 278-280, hier: S. 278, wo Natorp aus Anlaß der 
ah  

de 
oologische’ Methode Euckens geschrieben. Immerhin ein nachdenklicher Mensch, nach 

Vgl. beispielsweise Scheler: Die transszendentale und die psychologische Methode, S. 139. 

108 Scheler: Die transzendentale und die psychologische Methode. Eine grundsätzliche Erörterung zur 
philosophischen Methodik, 1900. 
109  Scheler nennt hier, neben Cohen, Windelband, Rickert, Riehl, Vaihinger. 
110  
Übern me der Redaktion der Kant-Studien durch Scheler bemerkt: „Wie dieser [i.e. Scheler] gegen uns
gesinnt ist, weiss ich nicht, er hat ein Buch gegen die transcendentale u[nd] die psychol[ogische] Metho
– für die ‚n
meinem bisherigen Eindruck, u[nd] mit einem Hohlkopf wie V[aihinger] nicht zu vergleichen.”  
111  

 241



 

andeutet und dort, wo sie fassbar wird, scheinbar nichts mit dem Denken Schelers nach 

seiner Wende zur Phänomenologie zu tun hat.112  

Von der Fragestellung der vorliegenden Arbeit aus ist die Kritik von Schelers 

Habilitationsschrift und deren theoretische Basis deshalb von so hohem Interesse, weil 

sich in ihr aus epochaler Perspektive ein Standpunkt geltend macht, der all das einklagt, 

was mit der Cohenschen Reduktion von Philosophie zur am ”Factum der Wissenschaft” 

orientierten ”Erkenntnisskritik” an Bereichen philosophischer Wirklichkeitserkenntnis 

verlorenging. Dieser Reduktionismus hatte sich in einem letzten Schritt in Cohens 

Auseinandersetzung mit Friedrich Albert Lange manifestiert; tatsächlich vollzogen hatte 

sich dieser historische Prozess im Ausgang von Trendelenburgs Wissenschafts- und 

Methodenpluralismus. Es ist deshalb kein historischer Zufall, dass die grundlegende 

Kritik an der ”transszendentalen Methode” von einem Eucken nahestehenden 

Standpunkt aus geltend gemacht wird, denn die Nähe zwischen der Trendelenburgschen 

Philosophie der Wissenschaften und Euckens idealistischer Kulturphilosophie ist 

beträc

                                                

htlich und wohldokumentiert.113 Hier schließt sich gewissermaßen ein Kreis, und 

Schelers Kritik konfrontiert Cassirer eben mit dem Preis, der zunächst für die 

Konzeption von Philosophie als Wissenschaft zu bezahlen gewesen war, mit 

Mathematizismus, Szientismus, Formalismus, Ungeschichtlichkeit und Entfremdung 

gegenüber der Kultur. 

Wie ernst Schelers Kritik in Marburg tatsächlich genommen wurde, das 

verdeutlicht bereits der Umstand, dass Cassirer sie in der Einleitung zum 

Erkenntnisproblem an gleich zwei Stellen zurückweist und dies die einzige 

Auseinandersetzung mit Kritik im gesamten ersten Teil bleibt. Damit wurde die 

arbeitsteilige Praxis etabliert, nach der der Schüler Cohens Angriffen auf die 

theoretische Basis der ”Arbeitsgemeinschaft” mit einer Anti-Kritik begegnete, was im 

Jahr des Erscheinens des Erkenntnisproblems zu einer weiteren Veröffentlichung 

Cassirers, der Schrift gegen Leonard Nelson, führte.114 Im Unterschied zu letzterer 

freilich hinterließ die Auseinandersetzung mit Scheler tiefe Spuren nicht nur in der 

Einleitung, sondern in der gesamten Theoriebildung Cassirers bis hin zum 

 
 

abi le Wertethik” von 1913 
 

112  Vgl. ebd., S. 179-181; Scheler bekennt hier ausdrücklich, nicht am Namen der Methode Euckens
festhalten zu wollen, jedoch an ihrer Sache. Dabei ist es der Begriff der „geistigen Lebensform”, der über 
die H litationsschrift und die Philosophie Euckens hinaus auf Schelers „materia
weist.
113  Vgl. Dathe: „Mit der Fackel Trendelenburgs in der Hand”. Rudolf Euckens Treue zu Friedrich 
Adolf Trendelenburg, in: Hartung/Köhnke (Hrsg.): Friedrich Adolf Trendelenburgs Wirkung, 2006, S. 
105-122. 
114  Cassirer: Der kritische Idealismus und die Philosophie des „gesunden Menschenverstandes”, 
1906. 

 242



 

Geschichtsmanuskript von 1936. Nicht nur in Sachen Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung sowie Kulturphilosophie sollte Schelers Philosophie 

eine der wichtigen kritischen Orientierungen Cassirers bilden, sondern später auch in 

Fragen philosophischer Anthropologie.115 Ein Grund für diese doppelte Rezeption, die 

an der Oberfläche abwehrt und dazu gegenläufig in der Tiefenstruktur Prägungen durch 

die Kritik zuläßt, dürfte in Schelers Hinweisen auf die mit der ”transszendentalen 

Methode” partiell geteilte Basis und das gemeinsame Anliegen einer Ermittlung der 

”Grundfunktionen” der Erkenntnis zu suchen sein.116 Cassirers Gegenkritik im 

Erkenntnisproblem führte zu einer langandauernden gegenseitigen kritischen 

Wahrnehmung, die zumindest für Cassirer höchst produktiv war. Der Fall Scheler 

macht in exemplarischer Weise deutlich, in welch hohem Maße Theoriebildung bei 

Cassirer sich auch in kritischer Auseinandersetzung mit anderen philosophischen 

Positionen vollzieht, in einer Art von Dialog mit denen gleichsam, die ihrerseits seiner 

Arbeit in kritischem Verhältnis gegenüberstanden.  

Wie sehr indessen Schelers Kritik die Grundfesten der ”transscendentalen 

Methode” getroffen und erschüttert hatte, läßt sich erst ermessen, wenn man Cassirers 

unveröffentlichte Notizen zu Schelers Buch von 1900 konsultiert.117 Vor dem 

Hintergrund der ersten vorsichtigen Divergenzen zu Cohens erkenntniskritischem 

Ansatz in Leibniz’ System und dem Unzureichenden von dessen methodologischen 

Reflexionen zur Philosophiegeschichtsschreibung sowie einer ersten Dynamisierung des 

”Factums” wird deutlich, dass es Cassirer, a ders als später bei der Polemik gegen 

Nelson, im Falle Schelers nicht nur um Abwehr nach außen ging, sondern um die

n

 

weitere Ausgestaltung der eigenen Theorie in der Diskussion fremder. 

Auseinandersetzung und Zurückweisung der Schelerschen Kritik führten zu einer ganz 

entscheidenden Weiterbildung in Cassirers Ansatz zur Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung im Erkenntnisproblem – das soll die Leitthese der 

folgenden Untersuchungen sein. Dabei sind zwei thematische Bereiche auszumachen, 

ein systematischer, der auf die Problematik des ”Factums der Wissenschaft” bezogen 

ist, und ein historiographischer, der um die Frage von Kontinuität oder Diskontinuität 

                                                 
115  Vgl. Hartung: Das Maß des Menschen. Aporien der philosophischen Anthropologie und ihre 
Auflösung in der Kulturphilosophie Ernst Cassirers, 2003, insbes. S. 251-254 sowie 244-248 u. 358
116  Scheler: Die transszendentale und die psychologische Methode, S. 139. 
117  Vgl. „Research notes“ zum Erkenntnisproblem (enthaltend u.a. [Scheler-Notizen], [Scheler-
Zettel] und [Entwurf zur Einleitung ins Erkenntnisproblem:] „Systematische Einleitung: Das a prior
seine Geschichte“] (Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Cassirer papers, Gen. Mss. 98, box 2, 
folder 45. Um im folgenden Cassirers intensive Rezeption von Schelers Die transszendentale und die 
psychologische Methode zu zeigen, werden bei Zitaten aus diesem Werk, die Cassirer exzerpiert hat

-364. 

i und 

, die 
ecentspr henden Fundstellen aus dem Manuskript mitgeteilt. 

 243



 

historischer Entwicklung zentriert ist. Cassirers Antwort auf Scheler wird, so viel sei 

hier bereits angedeutet, im Systematischen in einer vollständigen Dynamisierung des 

”Factums der Wissenschaft” zu suchen sein und im Historischen in der Konzeption 

einer transzendentalen Historik. Realisieren wird sich die Theoriebildung, die sich in 

der Scheler-Rezeption vollziehen sollte, auf zweierlei Weisen: einmal in einem 

manifesten Modus, dort also, wo Cassirer der Kritik Schelers dadurch zu begegnen 

sucht, dass er Theoriemotive transformiert, so etwa in der prozessualen Umbildung des 

”Factums”. Zum anderen aber findet sich auch ein latenter, gleichsam subkutaner 

Modus, in dem Einwände zwar entschieden zurückgewiesen werden, der aber im 

Vollzug seiner Anti-Kritik fast notgedrungen zu einem Umbau der eigenen Basis führt. 

Das wird sich beispielsweise dort erweisen, wo die theoretischen Konsequenzen von 

Cassirers Verteidigung der Schule so weitreichend waren, dass sie für ihn auf dem 

theoretischen Stand der Jahre 1906 folgende zur Gänze noch gar nicht überschaubar 

waren und erst im Geschichtsmanuskript des Göteborger Exils vollständig theoretisch 

eingeholt werden konnten. So blieben beispielsweise die Überlegungen aus der 

Einleitung vor allem in ihrem kulturphilosophischem Potential rein programmatisch und 

waren innerhalb von deren theoretischem Rahmen angemessen nicht zu reflektieren –

der Sachverhalt aber, dass es hier überhaupt Präfigurationen eines 

kultur

erweisen. Zum anderen richtet sich die Kritik auf ”das gegebene Datum, von dem sie 

[i.e. die transszendentale Methode] ausgeht.”119 Obwohl genau hier das Zentrum seiner 

r die Frage nach dem Bezugsfaktum der 

d für 

philosophischen Ansatzes gibt, leitet sich entstehungsgeschichtlich aus der 

Scheler-Kritik ab und nicht aus den vagen, bis zum Abschluss des Manuskripts des 

ersten Bandes des Erkenntnisproblems erst sehr allmählich einsetzenden 

innerschulischen Bemühungen, Kultur zu einem Thema der Philosophie zu machen.118  

Schelers Kritik hat zwei Hauptstoßrichtungen: zum einen setzt er beim Begriff der 

”transszendentalen Methode” an und analysiert fünf wesentliche Charakteristika, die er 

hier meint ausmachen zu können. Seine Analyse will diese Merkmale als aporetische 

kritischen Darstellung liegt, nennt Schele

”transszendentalen Methode” ”nicht im gleichen Sinne wesentlich”. Der Grun

                                                 
118  Renz: Die Rationalität der Kultur, S. 70-82, deren Arbeit den Vorzug hat, dass sie die 

rph arburger in ihrer systematischen Entwicklung diskutiert, setzt im Falle Cassirers 
ei S  Funktionsbegriff an, um hier die „transzendentale Grundlage einer 

 Kulturkritik“ (ebd., S. 74), gemeint ist mit letzterer die Philosophie der symbolischen 
en, ng 

 
e S gen 

sychologische Methode, S. 39. 

Kultu ilosophie der M
erst b ubstanzbegriff und
philosophischen
Form zu lokalisieren. Das folgt dem Konsens der Forschung, in der Arbeit von 1910 die Grundlegu
des für die Cassirersche Kulturphilosophie so zentralen Symbolbegriffs zu sehen. Umgekehrt wäre 
danach zu fragen, ob nicht der starke kulturphilosophische Impuls der Einleitung zum Erkenntnisproblem
auf di chule, insbesondere die Schulhäupter, zurückgewirkt und zumindest theoretische Bemühun
angeregt hat, Kultur nicht nur zu einem Postulat des Horizontes von Erkenntnistheorie zu machen. 
119  Scheler: Die transszendentale und die p

 244



 

diese unterschiedliche Gewichtung scheint darin zu liegen, dass die ”wesentliche[n] 

Merkmal[e]” einem ”Durchschnittsbild der Methode” entsprechen sollen, ganz gleich 

ob die ”Methode” von Cohen, Riehl, Windelband oder anderen angewandt wird.120 Von 

diesem definitorischen Set von Merkmalen unterschieden ist das jeweilige 

Bezugsdatum, das sich Scheler zufolge kaum auf einen Begriff bringen läßt.121 

Kleinster gemeinsamer Nenner ist hier der Bezug auf ”Erfahrung”, doch dann bereits 

beginnen die Vieldeutigkeiten in der Frage, was damit gemeint sei, ”alltägliche 

Erfahrung” oder ”Erfahrungswissenschaft”.122 Andere ”Vertreter der transszendentalen 

Methode erkennen eine Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit von Erfahrungssätzen 

nicht an und wählen solche demgemäss auch nicht zum Ausgangspunkt ihrer 

Betrachtungen.”123 Unschwer erkennbar gehören die Vertreter der Marburger Schule zu 

dieser Fraktion, da sie von ”jene[n] reinen Wissenschaften [ausgehen], in denen 

synthetische Urteile a priori vorkommen.”124 Der Fokus von Cassirers 

Auseinandersetzung mit Schelers Kritik liegt in der Problematisierung des apriorischen 

Bezugsdatums der ”transszendentalen Methode”, des ”Factums der Wissenschaft”, und 

der damit verbundenen Konsequenzen. Das vorliegende Kapitel wird in den 

Schwerpunkten seiner Darstellung aus naheliegenden Gründen der Lektüre Cassirers 

folgen und dabei ausschließlich die ”transszendentale Methode” marburger Prägung im 

Blick behalten.  

Schelers Rekonstruktion zufolge ist die ”transszendentale Methode” definiert 

durch (1) Reduktionismus, (2) Logizismus, (3) ihren prinzipiell erkenntniskritischen 

Charakter, (4) Formalismus der Erkenntnisprinzipien und (5) die ”Einbeziehung” ihrer 

apriorischen Prinzipien in den Begriff der Wissenschaft selbst.125 (1) Auch wenn 

Scheler keine Hierarchie dieser Merkmale gibt, so erscheint doch der Reduktionismus 

als deren oberstes und umfassendstes.126 Dabei verwendet er den Begriff der 

”Reduktion” in Die transszendentale und die psychologische Methode in vager 

                                                 
120  Ebd., S. 36. 
121  Es bleibt jedoch unklar, weshalb Scheler den notwendigen Bezug der „transszendentalen
Methode” auf einen faktisch gegebenen apriorischen Referenten nicht als sechstes definitorisches 
Merkmal bestimmt hat. Diese Ungereimtheit im Deskriptiven bleibt indessen sowohl für seine 
Gesamtdarstellung als auch deren Details folgenlos. 
122  Ebd., S. 39-40. 
123  Ebd., S. 40. 
124  Ebd. 
125  Aufzählungen dieser Definitionsmerkmale vgl. ebd., S. 37-39, 52 und 114; dabei ist Oba
geboten, denn gelegentlich kontrahiert Scheler die ersten beiden Merkmale und scheint 
vieren anzugelangen, so S. 114; ausführlich erläutert werden alle fünf Charakteristika

 

cht 
dann bei nur 

 auf den S. 53-95. 
en festzuhalten, dass Scheler in dieser frühen Schrift vom „reduktiven 

te er von „Reduktion” 
 S. ntalen Methode”. 

126  Hierbei ist zum ein
Charak r” (ebd., S. 114) spricht, von der „reduktiven Art” (ebd., S. 37 u. 52) od
(ebd.,  52) der „transszende

 245



 

Anlehnung an Eucken, doch noch weitgehend ohne genaue terminologische Prägung.127 

Scheler gebraucht ihn tendenziell im doppelten Sinne: zum einen fasst er Reduktion in 

einer ganz allgemeinen Hinsicht als dimensionale Rückführung, als Rückführung 

beispielsweise von Dimensionen der Realitätserkenntnis auf eine einzige Dimension 

wie die mathematisch-naturwissenschaftliche oder von komplexen Prozessen auf ein 

Resultat. Diese Verwendung des Begriffs basiert auf Eucken.128 Rückführung bedeutet 

hier immer auch den Ausschluss von Dimensionen oder Bereichen. Zum anderen 

versteht Scheler unter Reduktion im engeren Sinne die logische Reduktion in der 

regressiven Analyse. Dabei erscheint der Reduktionismus in seiner Darstellung als 

omnipräsent und Grundzug für die ”transszendentale Methode”; er ist deren 

vorherrschendes Verfahren. (2) Bereits das zweite Merkmal, das des Logizismus, ist 

Resultat einer Reduktion. Gemeint ist damit zunächst, dass in der ”transszendentalen 

Methode” sowohl ”Ausgangspunkt wie Endpunkt logische Gebilde, Urteile sind.”129 

Dabei verfährt die ”Methode” so, dass im Ausgang von wissenschaftlichen Urteilen 

oder Systemen reduktiv ausschließlich nach deren ”logischen Gründen” gefragt wird. 

Die logische Reduktion bedeutet etwa den Ausschluss der Frage nach den 

bewusstseinsmäßigen oder psychischen Motiven der die Urteile fällenden Subjekte. (3) 

Erkenntniskritik bezeichnet Scheler als ”bedeutsamste” aller Funktionen der 

”transszendentalen Methode”.130 Durch ihren Anspruch, ”einen kritischen Massstab für 

die Erkenntnis zu liefern”, durch das Prinzip der Geltung ihrer Grundsätze also, 

verabschiedet sich die ”transszendentale Methode” sowohl aus der Geschichte als auch 

aus der Realität: ”Sie behauptet […], um ihre Ergebnisse geschichtlich unwiderlegbar 

zu machen, dass die Prinzipien, welche sie findet, die wirklichen Erkenntnismittel 

weder in der Vergangenheit gewesen sind, noch in Gegenwart und Zukunft zu sein 

brauchen […] sie geht aus von Leistungen des Verstandes, von Ergebnissen der 

                                                 
127  Bei Eucken: Geschichte der philosophischen Terminologie. Im Umriss dargestellt, 1879, findet 
sich „Reduktion” resp. „reduktiv” noch nicht unter den Termini, dagegen wird wenige Jahre später in 
ders.: Prolegomena zu Forschungen über die Einheit des Geisteslebens in Bewusstsein und That der 
Menschheit, 1885, S. 114, der Begriff immerhin bereits zu den „wichtigeren Termini” gerechnet, jedoch 
sehr unscharf gefasst. Als Teil eines „analytischen Verfahrens” (ebd., S. ) soll die „Methode der 
Reduktion” das „Gefüge der Arbeitswelt” (ebd., S. 46) – Euckens Begriff für Kultur als eines 
„Zusammenhang[s] sowohl des Wollens als des Werkes” (ebd., S. 45) – erschließen, indem es sie aus der 
„Höhe” eines komplexen „Ganzen” zur „allnährenden Wurzel” (ebd., S. 55) als dem „tragenden und 
schaffenden Grunde” des „Einzelnen” (ebd., S. 54) zurückführt. Die Quelle von Schelers Begriff der 
„Reduktion” liegt also historisch weit vor der Husserlschen „phänomenologischen Reduktion”, wie ja 
auch Schelers Habilitationsschrift geraume Zeit vor seiner Wendung zur Phänomenologie Husserls 

ken vgl. Graf: Die Positivität des Geistigen. Rudolf Euckens Programm 
eal ersalintegration, in: ders. / Bruch / Hübinger (Hrsg.): Kultur und 

 um 1900, Bd. 2: Idealismus und Positivismus, 1997, S. 53-85. 
nm. 

ychologische Methode, S. 37. 
8-39. 

verfasst wurde. – Zu Euc
neoid istischer Univ
Kulturwissenschaften
128  Vgl. vorige A
129  Scheler: Die transszendentale und die ps
130  Vgl. ebd. S. 3

 246



 

Wissenschaft, von evidenten Urteilen […] ohne diese ihre Basis einer Kritik zu 

unterziehen […].”131 (4) Die Inhaltslosigkeit ihrer Prinzipien, nach Scheler der 

Formalismus, soll gewährleisten, dass die von der ”transszendentalen Methode” 

ermit

                                                

telten Prinzipien Prinzipien ”jeder möglichen Wissenschaft überhaupt” sein 

können. Das ist der universalistische Anspruch der ”Methode”: ”Jeder Inhalt, den diese 

Prinzipien besäßen, machte sie ungeeignet, die Prinzipien aller und jeder Wissenschaft 

zu sein”.132 (5) Von der Frage nach der ”Einbeziehung” der Prinzipien in den Begriff 

der Wissenschaft hängt Scheler zufolge ”die Selbständigkeit der Vernunft und […] der 

Wissenschaft” ab.133 Die ”transszendentale Methode” kann also gar nicht anders, als die 

Prinzipien als ”wissenschaftlich wahre”, zur Wissenschaft selbst gehörende Urteile 

aufzufassen, denn andernfalls ”wäre alles wissenschaftliche Erkennen durch Etwas, was 

selbst nicht wissenschaftlich ist, sondern ein irrationaler Grund der Wissenschaft, 

bedingt.”134 Die Folgen solcher Immanenz waren ja bereits bei Cohen zu beobachten, 

denn auf diese Art werden Wissenschaft und Erkenntnistheorie aus dem kulturellen 

Zusammenhang herausgelöst. Kultur wird so zum nur noch formal postulierbaren 

Hintergrund oder Zwischenreich der Systemteile, zum Medium, das innersystematisch 

nicht reflektierbar ist135 – in Schelers Worten: es handelt sich darum, ob Wissenschaft 

”ein bedingter [Thätigkeitszusammenhang], auf nicht wissenschaftlichen 

Thätigkeitszusammenhängen ruhendes Kulturgebilde ist, das bei Ablösung von den es 

begründenden Zusammenhängen aufhörte, Wissenschaft zu sein.”136 

Indem Scheler im Anschluss an die Beschreibung der Wesensmerkmale der 

”transszendentalen Methode” deren Bezug auf den ihr zugrundeliegenden apriorischen 

Referenten, das ”Factum der Wissenschaft”, durchdekliniert, will er die weitreichenden 

Folgen für das philosophische Verständnis von Erkenntnistheorie, Wissenschaft, 

Geschichte und Kultur aufweisen. Bereits die ausschließliche Bezugnahme der 

”transszendentalen Methode” auf das Faktum der Wissenschaft schließt eine dreifache 

Reduktion ein und führt Scheler zufolge zu grundlegenden Defiziten und 

Selbstmissverständnissen. Denn im ”Factum der Wissenschaft” wird (a) dessen 

historische wie kulturelle Bedingtheit und Gebundenheit von der erkenntnislogischen 

Arbeit völlig ignoriert; Wissenschaft wird dabei (b) vorgängig zu einem bloßen Resultat 

reduziert und (c) wird der Begriff von Wissenschaft noch einmal reduktiv aufgefasst, 

 

 Ebd., S. 85. 

131  Ebd., S. 60-61. 
132  Ebd., S. 39. 
133  Ebd., S. 86. 
134  Ebd., S. 87. 
135  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. III,2. 
136 

 247



 

indem er dem Paradigma mathematischer Naturwissenschaft und damit letztlich der 

Mathematik unterworfen wird. Im folgenden werden diese drei Aspekte nacheinander 

erläutert. 

(a) ”Soweit sie [i.e. die transszendentale Methode] auf geschichtlich thatsächliche 

Ergebnisse der Wissenschaft ihre Folgerungen aufbaut, soweit ist sie eben auch durch 

diese Ergebnisse bedingt.”137 Für Scheler steht die von der Erkenntniskritik prätendierte 

Überzeitlichkeit ihrer theoretischen Entwürfe zur Disposition, indem sie die 

”Forschung” per Faktum auf ”einen geschichtlichen Zustand bestimmter 

Einzeldisziplinen” festschreibt, die unabdingbare historische Gebundenheit des 

Bezugsdatums aber ignoriert.138 Angetreten, der historischen Relativität durch rein 

systematische Arbeit entgegenzuwirken – wie das zuletzt in Cohens Ausführungen zur 

Methodologie der Philosophiegeschichtsschreibung zum Ausdruck kam –,139 trägt die 

erkenntnistheoretische Systematik selbst das Mal des Relativen. Wahrheit ist und bleibt, 

so könnte man den Gehalt von Schelers Überlegungen resümieren, eine Tochter von 

Zeit und Kultur. Diese historische Bedingtheit ihres Faktums kann die ”transszendentale 

Methode” nicht reflektieren, da sie auf Fragen bloßer Gesetzmäßigkeit und 

Geltungsfragen gerichtet ist. Ihr Verfahren besteht hierbei darin, die zur Anwendung 

kommenden synthetischen Urteile einer systematisch-regressiven Analyse zu 

unterziehen. Nun ist Scheler klar, dass diese Kritik nicht die intrinsischen Verhältnisse 

logischer Gebilde und ihrer Geltungs- wie Wahrheitsfragen trifft.140 Doch sie zielt auch 

auf etwas anderes, nämlich auf den Universalitätsanspruch der so gewonnenen 

Erkenntnislogiken und auf die Frage nach deren Relevanz: ”Es handelt sich um die 

sachliche Frage, ob jene Erkenntnisprinzipien in der That als Prinzipien aller möglichen 

Erfahrung, soweit wir sie geschichtlich kennen, gelten dürfen [Hervorh. HKO].”141 Die 

völlige Ausblendung der historischen und kulturellen Bedingtheit der Grundbegriffe 

führt zu einem radikalen faktischen Relativismus der durch sie konstituierten Theorien, 

so das Argument Schelers; letztere werden historisch wie kulturell regionalisiert, ihr 

Explikationspotential bezieht sich nur auf eine bestimmte Zeit und einen Ort. 

Untersucht man beispielsweise, so führt Scheler aus, den Stand der Wissenschaft zu 

Demokrits Zeiten, als eine den Körpern innewohnende Fallkraft angenommen wurde, so 

erhält man eben andere ”Prinzipien der Wissenschaft” als zur Zeit Kants. In der 

                                                 
137  Ebd., S. 57, von Cassirer zitiert auf Bl. 1r. 
138  Ebd., S. 71, von Cassirer zitiert auf Bl. 2r. 
139  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. III,2. 
140  Vgl. hierzu Lauth: Die absolute Ungeschichtlichkeit der Wahrheit, 1966. 

r: Die transszendentale und die psychologische Methode, S. 73, von Cassirer zitiert auf Bl. 141  Schele
2r.  

 248



 

Festschreibung von Erkenntnistheorie auf die Errungenschaften der Kantischen Kritik, 

wie immer diese in der ”Erkenntnisskritik” transformiert sein mögen, und deren 

Bindung an die Wissenschaft vom Stande Newtons, wie Cohen sie noch über die zweite 

Auflage von Kants Theorie der Erfahrung hinaus geradezu dekretiert hatte, werden die 

durch sie zugrundegelegten Grundbegriffe gerade wegen dieser Ahistorizität wertlos, 

sobald andere, historisch weiter zurückliegende oder aus einem anderen kulturellen 

Kontext stammende Facta durch sie erfasst werden sollen. ”Wie ist es z. B. denkbar”, so 

führt Scheler aus, ”dass die wundersüchtige Zeit des untergehenden Römerreiches 

Erfahrungen gemacht hätte, deren Möglichkeit a priori in dem Begriffe einer 

gesetzmässigen Succession von Erscheinungen gelegen gewesen wäre? Mit viel mehr 

Recht dürfte man sagen, dass der Begriff, welcher die Erfahrungen jener Menschen 

ermöglichte, der Begriff einer Aufeinanderfolge ganz individueller, chaotisch-

unzusammenhängender Erscheinungen gewesen sei.”142 Es ist die völlige Abstraktheit 

und Fruchtlosigkeit, die Scheler der vom wissenschaftlich gültigen Paradigma ihrer 

Gegenwart aus rekonstruierenden ”transszendentalen Methode” vorwirft. Deutlich wird 

hierbei, dass Scheler eine andere Art der historischen Rekonstruktion anstrebt: die 

Rekonstruktion von historischen Grundbegriffen oder a priorischen Prinzipien aus dem 

Wissensbegriff einer bestimmten Zeit und Kultur, nicht aus dem Wissensparadigma der 

Gege

                               

nwart: ”Nur so lange uns die geschichtliche Arbeit nicht die wesenhaften 

Unterschiede in dem, was die Menschen zu verschiedenen Zeiten ihre ‚Erfahrung’ 

nannten, gezeigt hatte, durfte jenes stolze Wort von den ‚Prinzipien aller möglichen 

Erfahrung’ ausgesprochen werden.”143 

(b) Über dieses Defizit der Abstraktion von der geschichtlichen und kulturellen 

Gebundenheit des Faktums und der daraus resultierenden Unfruchtbarkeit der 

”transszendentalen Methode” hinaus zielt Schelers Kritik aber auf einen noch 

fundamentaleren Sachverhalt. Bereits die Rede vom ”Factum” enthält eine in doppelter 

Hinsicht problematische Reduktion. Denn im Begriff des ”Factums” wird vorausgesetzt, 

dass es sich um ein Resultat, ein Abgeschlossenes und Fertiges handelt. Indem die 

„transszendentale Methode“ die Grundbegriffe der Wissenschaft von diesem Resultat 

her regressiv analysiert, wird Scheler zufolge das Verstehen der Realität von 

Wissenschaft unmöglich. ”Die transszendentale Methode endlich”, so führt er aus, 

”hielt sich nur mehr an die als wahr gültigen Ergebnisse selbst, ohne auf den wirklichen 

                  

rer Bl. 2r. 
142  Ebd. 
143  Ebd., bei Cassi

 249



 

Prozess, der zu ihnen führte, Rücksicht zu nehmen.”144 Richtet sich das 

Erkenntnisinteresse auf die wissenschaftliche Praxis, so werden eben die von Scheler so 

genannten ”wirklichen Prozess[e]” thematisch, nicht länger deren Resultat.145 Zwar 

reflektiert Scheler die Vorgängigkeit dieser Prozesse gegenüber den Resultaten nicht 

ausdrücklich, doch führen seine Überlegungen zu einer Verschiebung innerhalb des 

apriorischen Referenten der erkenntnistheoretischen Reflexion. Jener wäre nunmehr im 

prozessualen Moment der wissenschaftlichen Arbeit zu suchen. Wissenschaftliche 

Praxis oder der ”wirkliche Prozess” wissenschaftlicher Arbeit ist das Paradigma von 

Schelers Kritik. Die Reduktion des wissenschaftlichen Erkenntnisprozesses zum 

”Factum” wird aber auch deshalb problematisch, weil einerseits die ”wirklich 

historisch” nachweisbaren Gründe, die zum Ergebnis führten, wegen deren Historizität 

keinen Erkenntnisgegenstand für die ”transszendentale Methode” bilden, diese aber in 

der e

konnotiert sind: ”So fertig und geschlossen sind jene Ergebnisse nicht, sofern sie von 

le ten 

                         

rkenntnislogischen Rekonstruktion der den historischen Gründen innewohnenden 

Prinzipien insofern redundant verfährt, als sie analytisch bloß ”ein objektiv-logisches a 

priori” erschließt: ”Die transszendentale Methode verdoppelt den Erkenntnisprozess in 

ganz unnötiger Weise. So weit die Prinzipien in den geschichtlichen Denkern 

thatsächlich wirksam waren, sind sie psychologisch, soweit sie bloss objektiv-logisch 

ihrem System vorangehen sollen, sind sie unwirksam und überflüssig.”146  

Wenn die ”transszendentale Methode” die vorgängige prozessuale Realität ihres 

”Factums” aus dem Blick verliert, so hat das Scheler zufolge weitreichende Folgen. 

Zum einen bedingt die Isolierung und Verabsolutierung des ”Factums”, dass auch 

dessen Wechselbezug mit der tatsächlichen wissenschaftlichen Arbeit unberücksichtigt 

bleibt, wie Scheler unter Anspielung auf eine Stelle aus Cohens Kants Begriff der Ethik 

ausführt: ”Wir hatten aber noch nicht berücksichtigt, dass auch diese ‚Ergebnisse’ im 

Fortgang der Wissenschaft wiederum zu lebendigen Gliedern des Prozesses werden, 

dass sie fertig und abgeschlossen im Grunde nur in Form von toten gedruckten Büchern 

sind. Damit erweist sich der Begriff des ‚Ergebnisses’ selbst als relativ.”147 Der Zusatz 

zum Zitat aus Cohen, die ”gedruckte[n] Bücher” seien ”tot”, verweist auf die Lebens-

Metaphorik, mit der Prozesse des Geistes und der Kultur – und um solche handelt es 

sich auch im Falle von Wissenschaftsprozessen – in der Kulturphilosophie Euckens 

dem bendigen Prozess getragen werden, sondern sofern sie aus ihm herausgetre

                        

S. 58-59, von Cassirer zitiert auf Bl. 2v. 

144  Ebd., S. 58. 
145  Ebd. 
146  Ebd., 
147  Ebd., S. 58. 

 250



 

sind, als ein Niederschlag dieses Prozesses.”148 Grundlage dieser Überlegungen 

Schelers ist Euckens Begriff von Kultur als eines Wirkungs- und 

Geschehenszusammenhangs. Scheler erhebt aber nicht nur den tatsächlichen Prozess der 

Wissenschaft zum Paradigma seiner Darstellung, er sucht auch das ”Factum” qua 

Resultat wieder in diesen Prozess aufzulösen, um so den Bedingungen der realen Arbeit 

der Wissenschaften nahezukommen. Die Verabsolutierung und Entdynamisierung des 

”Factums” kommt einer Art von Verdinglichung gleich, die nicht nur den Resultaten der 

wissenschaftlichen Arbeit in deren historisch-kulturellen Wechselbeziehungen 

unangemessen ist, sie bedeutet auch eine Beschränkung der wissenschaftstheoretischen 

und –geschichtlichen Arbeit der Vernunft: ”Es müsste sich schon hier zeigen, dass eine 

Festigung der Vernunft durch ihre Arbeit zugleich eine Befestigung an ihrer Arbeit und 

damit ein Hindernis des Fortschritts zu neuer Arbeit wäre.”149  

(c) Für sehr viel problematischer hält Scheler die ausschließliche Orientierung der 

”transszendentalen Methode” am Paradigma mathematischer Naturwissenschaft: ”Weit 

gefährlicher aber wird der Anspruch auf Kritik der auf unserer Methode [i.e. der 

transszendentalen Methode] begründeten Erkenntnistheorie, wenn es sich nicht um 

Disziplinen handelt, auf deren Ergebnisse die Prinzipien der Erkenntnis hin reduktiv 

erschlossen sind, sondern um andere Disziplinen, die sich entweder gar nicht oder nur 

teilweise durch Einflüsse seitens der neueren, mathematischen Naturwissenschaft 

bestimmt finden.”150 Damit meint Scheler indessen zunächst noch nicht einmal die 

historischen oder philologischen Disziplinen, sondern die empirischen Wissenschaften 

von der Natur: ”Beschreibende Naturwissenschaften wie z. B. die Geographie, 

vorwiegend klassifizirende wie Botanik und Zoologie hätten nach dem Begriffe von 

‚Wissenschaft’, den jene Methode[i.e. die transszendentale] ihren Erörterungen zu 

Grunde legt, gar keinen Anspruch, ‚wissenschaftlich’ zu sein.”151 Dieser Hinweis auf 

die ”Einseitigkeit des wissenschaftlichen Weltbildes” einer solcherart verfassten 

Theorie trifft die ”Erkenntnisskritik” Cohens, der „nur so viel Wissenschaft“ anerkennt, 

als Mathematik in ihr enthalten ist.152 Mathematische Gesetzmäßigkeit, eine an die 

Gesetze der Mechanik angelehnte Homogenität und Gleichförmigkeit kommt den 

Deskriptionen von Verläufen und Zusammenhängen innerhalb dieser empirischen 

                                                 
148  Eucken: Prolegomena zu Forschungen über die Einheit des Geistesleben in Bewusstsein und 
That der Menschheit, 1885, S. 43; zitiert bei Scheler: Die transszendentale und die psychologische 
Methode, S. 67. 
149  Ebd., S. 67, bei Cassirer Bl. 1v. 

ysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, 2. Aufl., 1757, S. X-XI. 

150  Ebd., S. 67. 
151  Ebd. 
152  Kant: Metaph

 251



 

Naturwissenschaften nicht zu. Den ”geschichtlichen Wissenschaften” gegenüber freilich 

erleide ”der kritische Anspruch der transszendentalen Methode in ihrer historischen 

Gestalt am eklatantesten Schiffbruch”.153 Dabei steht nach dem 

transzendentalphilosophischen Maßstab nicht nur deren Status als Wissenschaft zur 

Disposition. Vielmehr führt die Auffassung der ”transszendentalen Methode” von der 

Realität als eines ausschließlich kausalen Zusammenhangs von Erscheinungen dazu, 

dass die Wirklichkeit geschichtlicher Gegenstände und Zusammenhänge noch nicht 

einmal erfasst werden kann: ”Denn so gewiss nach dem Ergebnis der transszendentalen 

Methode nur das kausale Verhältnis zweier Erscheinungen auch gegenständliche 

Succession verbürgt, so gewiss ist der Schluss von dem Bewirktsein einer Thatsache 

durch die andere auf ihre zeitliche Succession in den Geschichtswissenschaften überaus 

selten

und Philosophiegeschichtsschreibung in der Einleitung zu Langes Geschichte des 

ri

e 

e 

zessualen 

r 

”, wie Scheler nicht ohne Schärfe vermerkt.154 Eine solche an mathematisch-

naturwissenschaftlicher Kausalität orientierte Auffassung wäre ”für alle Geschichte 

schlechthin tötlich.” Dabei würde die geschichtliche Realität nicht erst dann verfehlt, 

wenn es an das Verständnis historischer Abfolgen und Wirkungszusammenhänge ginge, 

sondern bereits bei der bloßen Erfassung und Deskription der diesen Zusammenhängen 

zugrundeliegenden Elemente oder Protagonisten: ”Denn dass die Wirklichkeit der 

geschichtlichen Personen, Vorgänge, Thaten festgestellt werden kann, ehe sie sich als 

Glieder eines gesetzmässigen Zusammenhangs erweisen, ist auch Vorbedingung zur 

Erreichung” der Ziele der Geschichtswissenschaft.155  

Scheler klagt hiermit nicht nur die notwendige und vollständige Verfehlung der 

Dimension des Historischen vom Standpunkt der ”transszendentalen Methode” aus ein. 

Wenn Cohen mit seinen Reflexionen zum Verhältnis von philosophischer Systematik 

Mate alismus von 1902 selbst einräumt, dass diese Dimension für den Philosophen der 

Logik der reinen Erkenntnis zumindest co-thematisch ist, so dürfte das ein

Reaktionsbildung auf und Konzession an Schelers Kritik sein. Scheler geht hierin sehr 

viel weiter, als Cohens schwache Entgegnung ahnen läßt, denn er beklagt insbesonder

die Verfehlung der konkreten historisch-kulturellen Phänomene in ihrer pro

Verfasstheit. Dazu gehören gerade auch die Phänomene der Wissenschafts- und 

Philosophiegeschichte, ja sie fungieren in der Schrift über Die psychologische und die 

transstendentale Methode geradezu als Exempel par excellence für die Blindheit der in 

Frage stehenden Methode. All diese Defizite wären nur zu korrigieren, wenn statt diese

                                                 
153  Ebd., S. 67-68. 
154  Ebd., S. 68-69. 
155  Ebd., S. 69. 

 252



 

reduktiven Bezugnahme ein Pluralismus der Wissenschaften und Methoden etabliert, 

im eigentlichen Sinne des Trendelenburg-Schülers formuliert, als der Scheler hier durch 

seinen engen Anschluss an Eucken auftritt: wiedergewonnen werden könnte.156 Doch 

Scheler geht es um weitaus mehr; die Verfehlung der Dimension von Geschichte und 

Kultur ebenso wie die Zerstörung des wissenschaftlichen Pluralismus ist für ihn nur 

Folgelast des umfassenden Reduktionismus der ”transszendentalen Methode”. Seinen 

zentralen Ausdruck findet der Reduktionismus in der Zugrundelegung des 

mathematisch-naturwissenschaftlichen Paradigmas.157 Nicht nur die 

”Ungeschichtlichkeit der philosophischen Methode” liegt ”in der methodologischen 

Alleinherrschaft der Mathematik” begründet, sondern auch alle weiteren erwähnten 

Defizite, so läßt sich Schelers Position resümieren. 

Befragt man Die transszendentale und die psychologische Methode nach 

Therapievorschlägen am Ende dieser umfassenden Diagnose einer Krise, so erhält man 

keine eindeutige Antwort, denn die negativ-kritischen Befunde des Buches dominieren, 

deren theoretische Grundlage bleibt aber weitgehend implizit – wohl aber finden sich 

Hinweise auf die Basis einer möglichen Antwort, wenn Scheler ausführt: ”Soweit also 

die reduktive Methode überhaupt berechtigt ist, hat sie nicht nur nach der logischen, 

sondern nach der realen Möglichkeit der Erkenntnis zu fragen und demgemäss zu 

sehen, wie in den lebendigen Persönlichkeiten der Denker auf dem Hintergrund ihrer 

geschichtlich bestimmten Kultur ihre Leistungen möglich gewesen sind.”158 Dass 

Cassirer in seinem späten Geschichtsmanuskript von 1936 genau diesen Standpunkt 

vertreten wird, sei hier nur zur Orientierung in der Gesamtanlage der vorliegenden 

Arbeit antizipiert und tut nichts zur konkreten Argumentation auf dem Stand von 1906 

                                                 
156  Vgl. Dathe: „Mit der Fackel Trendelenburgs in der Hand”, S. 105-122. 
157  Ebd., S. 97: „Wird aber einmal thatsächlich die mathematische Naturwissenschaft als Grundlage 
des reduktiven Verfahrens genommen, um durch die Frage, wie sie möglich war, einen Aufschluss über 
das Wesen unseres Geistes zu erreichen, so liegt schon in der Wahl dieses Ausgangspunktes eine sehr 
bestimmte Behauptung über die Bedeutung dieses geistigen Arbeitskomplexes im Ganzen der 
Geistesarbeit, eine Behauptung, die (worauf es ankommt) im weitren Verlaufe der philosophischen Arbeit 
überhaupt nicht mehr zur kritischen Diskussion gelangt. Es liegt in der Wahl gerade dieses 
Ausgangspunktes die geheime und unbewiesene Behauptung inbegriffen, dass die Form der Funktionen 
unseres Erkenntnisvermögens durch die Frage nach der Möglichkeit gerade dieser objektiven 
Erkenntnisleistung am zweckmässigsten zu studiren sei, und nicht nur am zweckmässigsten, sondern, was 
noch mehr ist, auch umfassend […]. Ist aber einmal diese Festlegung erst vollzogen, so tritt die ungeheuer 
weitgreifende Negation, welche in der scheinbar so wenig verpflichtenden Zugrundelegung dieses 
Ausgangspunktes lag, erst in voller Deutlichkeit hervor.” 
158  Ebd., S. 115. Die theoretische Basis seiner Ausführungen präsentiert Scheler erst auf den letzten, 
Abschluss und Thesen überschriebenen Seiten des Buches, vgl. ebd., S. 179-181, weitere Ausführungen 
zur Grundlegung seiner Kritik bleiben implizit und begleiten die kritischen Äußerungen, wie im obigen 
Zitat, nur punktuell. Modellhaft realisiert erscheinen Schelers rein theoretische Äußerungen zu einer 
rekonstruktiven Wissenschaftsgeschichte im kulturphilosophischen Kontext in den Arbeiten Lorraine 
Dastons, vgl. beispielsweise ihre zusammen mit Peter Galison erarbeiteten Untersuchungen zur 
Herausbildung des naturwissenschaftlichen Objektivitätskonzeptes in dies.: The Image of Objectivity, in: 

se 92), S. 81-128, sowie dies.: Objektivität, 2007. Repre ntations 40 (19

 253



 

dazu. Anders verhält es sich mit dem, was Scheler aus dieser Forderung ableitet, wenn 

ißt: ”Ist es aber einmal anerkannt [...], dases he s uns das Erkenntnisvermögen nicht im 

Sinne eines festen Datums ‚gegeben‘ ist, dass wir vielmehr seinen Inhalt erst aus seinen 

e

Leistungen zu entziffern haben, so wird es zu unserer Aufgabe, aus der gesamten Breite 

der wissenschaftlichen Arbeit heraus, nicht aber aus einem blossen Ausschnitt dieser 

Arbeit die Grundfunktionen desselben [des Erkenntnisvermögens] zu 

bestimmen.”159Damit erinn rt Die transszendentale und die psychologische Methode an 

das Grundmotiv, das den Rückgang jeglicher Untersuchung zur menschlichen 

Erkenntnis auf wissenschaftliche und kulturelle Leistungen leitet und mahnt 

hinsichtlichdieser Hermeneutik einer Analyse des Erkenntnisvermögens dazu, das 

Ganze im Blick zu behalten und dieses nicht einem reduktiven Zugang zu opfern. Wenn 

Scheler freilich einen Pluralismus von Wissenschaften zur faktischen Basis der 

Entzifferungsarbeit macht und dabei nicht-reduktiv verfahren will, dann kann die 

Lösung dieser Aufgabe nur in der Annahme nicht eines apriorischen Faktums oder 

Typus von Faktum liegen, sondern mehrerer Typen zugrundegelegter Fakta, und das 

heißt in der Konsequenz nichts anderes als: es war die Pluralisierung des ”Factums der 

Wissenschaft” zum Faktum jeweiliger Wissenschaften oder Wissenschaftstypen zu 

vollziehen. Einen Schritt in diese Richtung tat Cassirer in der Einleitung zum 

Erkenntnisproblem, und antwortete damit auch unausdrücklich auf Schelers schwer 

abzuweisende Kritik. Das folgende Kapitel wird verschiedene Aspekte von Cassirers 

Antwort skizzieren. 

                                                 
159  Ebd., S. 139. 

 254



 

5.  Das ”Faktum der Wissenschaft” als sich geschichtlich entwickelndes – 

Cassirers Antwort auf Schelers Kritik 

Wie weiter oben angedeutet, sind die beiden Passagen der Einleitung, die Schelers 

Kritik zurückweisen, nichts weiter als das Oberflächenphänomen einer untergründig 

sehr weitgehenden Auseinandersetzung Cassirers, die an den Scheler-Notizen des 

Nachlasses ablesbar wird.160 In dieser Tiefenstruktur ist die Erschütterung, die Schelers 

Angriff auslöste, noch spürbar. Die Aufeinanderfolge der Blätter und die Genese der 

Texteile der Notizen machen aber noch einen weiteren, für die vorliegende Arbeit ganz 

entscheidenden Sachverhalt deutlich: die Reflexionen der Einleitung sind zentriert um 

Cassirers Anti-Kritik, denn es finden sich Exzerpte, in denen Cassirer zunächst für ihn 

wichtige Passagen aus Die transszendentale und die psychologische Methode notierte, 

diese wurden sodann mit Marginalien, Kommentaren und Entgegnungen versehen; 

daran schließen sich Blätter an, die auf Theoriemotive aus den Exzerpten und 

Kommentaren bezogen sind und daraus nun, scheinbar ohne Referenz zum 

Schelerschen Text, einen eigenen Ansatz entwerfen. Die Scheler-Notizen, so die These 

zur Entstehungsgeschichte der Einleitung, bilden deren Keimzelle, um die herum 

wurden ihre weiteren Ausführungen gruppiert.161 Diese Vorstufen zeigen von der Seite 

der philologischen Befunde her die Bedeutung von Cassirers nachgelassenen 

Manuskripten, sogar Exzerpten, Notizen und Vorstufen, wenn die Genese des 

gedruckten Textes zurückverfolgt und auf Subtexte hin befragt werden soll. Denn der 

publizierte Text verrät von der eigentlichen Motivierung, die an seinem Anfang stand, 

von der Besetzung, die seinen Theoremen zugrundeliegt, kaum noch etwas. Im 

Spannungsverhältnis von Scheler-Notizen und Scheler-Passagen im Buch werden die 

dem gleichsam monolithischen Drucktext zugrundeliegenden und in der Textarbeit 

überarbeiteten und wegpolierten Auseinandersetzungen und Gemeinsamkeiten manifest 

                                                 
160  Es handelt sich hierbei um 5 beidseitig beschriebene Blätter (Bl. 1r-4v u. 5r/v) sowie 5 einseitig 
beschriebene Zettel, die jeweils auf dem Rand mit „Sch[eler]” gekennzeichnet und zusammen mit einem 
weitere, als Deckblatt dienenden und in großer Schrift mit „Sch[eler]” gekennzeichneten Blatt zwischen 

. u

ber „Das 

Bl. 3v . 4r eingelegt wurden; sie gehörem dem Nachlass-Konvolut der „research notes” zur Einleitung 
in den ersten Band des Erkenntnisproblems in der ersten Auflage an (Beinecke Rare Book and 
Manuscript Library, Cassirer Gen. Mss. 98, box 2, folder 45). Das Konvolut umfasst insgesamt 19 Bl. 
sowie mehrere eingelegte Zettel.  
161  Die Disposition der Entwurfsskizze zur Einleitung auf Bl. 2r-7v. Die Ausführungen ü
Faktum der Wissenschaft etc. Polemik gegen Scheler”, wie es dort auf Bl. 6r heißt, gehören der Sache 
nach in den „Verh[ältnis] der krit[ischen] Methode zur Geschichte” überschriebenen Abschnitt f); sie 
bestanden aber offenbar schon unabhängig von der Disposition, deshalb verweist Cassirer auf Bl. 6r nur 
auf sie. 

 255



 

und greifbar, wird der monumenthafte Drucktext in die Diskussionsprozesse und 

Formationen rückübersetzt, die ihn hervorgebracht haben.162  

 Erkenntnisproblems den Vorwurf des 

Redu

Überlegungen zum Erkenntnisproblem und seinen Vorstufen. Transzendentale Historik 

In der Einleitung zum Erkenntnisproblem antwortet Cassirer auf Schelers Kritik 

mit dem Versuch der Erweiterung der ”transscendentalen Methode” hin zum Ansatz 

einer transzendentalen Historik. Das ist die übergreifende These der folgenden Kapitel. 

Die historische Darstellung der ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems ist in 

dieser Perspektive als eine Art von Erweis zu lesen, dass die ”transscendentale 

Methode” eben nicht die Dimension des Historischen verfehlt, sondern im Gegenteil 

diese erst erschließt. Die Einleitung setzt dem in der Darstellung Durchgeführten die 

methodologische Reflexion dieses Sachverhaltes zur Seite und eröffnet so überhaupt 

erst diese Lesart. Im folgenden werden die grundlegenden Begriffe und Denkfiguren des 

Ansatzes zu einer transzendentalen Historik aus ihren ersten Formationen, der 

Auseinandersetzung Cassirers mit der Kritik Schelers, rekonstruiert. 

Cassirers Auseinandersetzung mit Scheler bezieht sich auf das Zentrum von 

dessen Kritik, den Szientismus der ”transszendentalen Methode”, und konkretisiert 

diesen in dreifacher Weise: (1) als Kritik am ”Factum der Wissenschaft” als einem 

verdinglichten, starren und unhistorischen Bestand, (2) als Kritik an der 

ausschließlichen Bezugnahme der ”Methode” auf Mathematik und mathematische 

Naturwissenschaft und (3) als Kritik an der Ungeschichtlichkeit der ”transszendentalen 

Methode”. Alle drei Aspekte hängen eng miteinander zusammen. Cassirers Entgegnung 

wird unausgesprochen zu einer Antwort auf das Leitmotiv von Schelers negativer 

Theorie der ”transszendentalen Methode”, deren prinzipiellen und allumfassenden 

Reduktionismus. Indem der Verfasser des

ktionismus implizit durch Transformation und Erweiterung der Methode auflösen 

will, vollzieht er selbst eine erste Abkehr vom Reduktionismus, obwohl er vom Boden 

der ”Methode” aus argumentiert und Abwehr der Kritik intendiert. Diese historische 

These, die auf einen paradoxen Prozess in der Theoriebildung Cassirers hinweisen will, 

einen Prozess, der sich gleichsam in dessen Rücken vollzieht, leitet die gesamten 

                                                 
162  Dafür ist das Verhältnis von Scheler-Notizen, Kommentaren und daraus entstehenden eigenen 

rf

er 
n die Bemerkungen zum Verhältnis von Vorstufen zu publiziertem Text im 

gen Befundes hinaus und haben allgemeinere Bedeutung 
in 

Entwü en im Verhältnis zur Einleitung des Erkenntnisproblems selbstverständlich nur ein Beispiel; 
dieser Sachverhalt wird in anderer Weise bei der späteren Diskussion des Geschichtsmanuskriptes von 
1936 greifbar oder beispielsweise bei der Edition der Vorstufen zum Essay on Man, vgl. Cassirer: 
Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 6: Vorlesungen und Studien zur philosophischen 
Anthropologie, hrsg. v. Hartung u. Kopp-Oberstebrink unter Mitwirkung v. Faehndrich, 2005. Dies
Exemplarität wegen greife
Falle Cassirers über die Einmaligkeit des jeweili
für se Werk. 

 256



 

ist das Resultat dieser komplexen Theoriegeschichte, Kontinuität und Geschichte sind 

deren theoretischen Leitmotive.  

(1) Dass das Faktum der Wissenschaft nicht als starres und ungeschichtliches 

Gebilde zu verstehen sei, das gesteht Cassirer von vorneherein zu: ”Das Faktum der 

Wissenschaft ist seiner Natur nach ein geschichtlich sich entwickelndes Faktum”.163 

Dieses Zugeständnis an die Kritik Schelers bildet das Leittheorem der Einleitung ins 

Erkenntnisproblem und erhebt den Begriff der Geschichte von vornherein zum 

Grundbegriff.164 Was im Kontext von Die transszendentale und die psychologische 

Methode als Konzession an Scheler erscheint, das zeugt im Zusammenhang der 

innerschulischen Konstellation vom offenkundigen, engen Anschluss an einen der 

Marburger Grundtexte für Cassirer, Cohens Ausführungen in der Einleitung mit 

kritischem Nachtrag zu Langes Geschichte des Materialismus, in denen jener erstmals 

das Verhältniss der Logik zur Physik über den Ansatz einer geschichtlichen 

Entwicklung mathematischer Naturwissenschaft zu klären suchte.165 Freilich erweist 

sich Cassirers Referenz ihrerseits als Interpretations- und Transformationsleistung, denn 

Cohens wirrer, theoretisch kaum reflektierter Text verlegt die Verhältnisbestimmung 

von Erkenntnislogik und mathematischer Naturwissenschaft ausschließlich in die 

Schicht der historischen Darstellung und verzichtet weitgehend auf theoretische oder 

methodologische Thematisierung des Verhältnisses. Die Gründe dafür liegen auf der 

Hand: Cohen verfügte über keinen theoriefähigen Begriff von Geschichte und über 

keine Theorie, auf deren Basis Geschichte als Erkenntnis hätte thematisch werden 

können.166 Diese Thematisierung leisten die Einleitung ins Erkenntnisproblem und die 

in dieser aufgegangenen Scheler-Notizen.167  

Die Frage nach den Folgen der Grundentscheidung, das ”Faktum der 

Wissenschaft” als ”geschichtlich sich entwickelndes” zu verstehen, verweist auf weitere 

Bestimmungen der zugrundelegten Auffassung von Geschichte. Das ”Objekt” der 

”Methode Kants”, der transzendentalen Methode also, sei deshalb ”ein durchaus 

Lebendiges, nach innerl[ichen] Principien Fortschreitendes”, und als Konsequenz dürfe 

                                                 
163  Scheler-Notizen, [Zettel 3].  
164  Cassirer: Einleitung, S. 19: „Dass das ‚Faktum‘ der Wissenschaft seiner Natur nach ein 
geschichtlich sich entwickelndes Faktum ist, darf und soll ihr [i.e. der transscendentalen Methode] [...] 
beständig gegenwärtig bleiben.” 
165  Vgl. Cohen: Einleitung, in: Lange: Geschichte des Materialismus, 2. Buch, 5. Aufl, 1896, S. 
XVII-L, in zweiter Auflage findet sich das Das Verhältniss der Logik zur Physik überschrieben Kapitel in 
der 7. Aufl. von 1902 wieder, nun freilich nicht mehr als erstes, sondern als drittes Kapitel, vgl. ebd., S. 
473-507; in der 7. Aufl. wird die Einleitung von dem neu hinzugekommenen Kapitel Das Verhältnis der 
Philosophie zu ihrer Geschichte eröffnet. Beide Kapitel stellen Referenztexte für den Cassirer des 

ntn

Die Gründe dafür liegen auf der Hand und wurden bereits in Kap. III,2 ausgeführt. 

Erken isproblems dar. 
166  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. II,3. 
167  

 257



 

”die Methode Kants nicht länger der ‚Starrheit‘” angeklagt werden.168 In dieser 

Bemerkung liegt eine Übertragung Cassirers, denn der ”Starrheit” klagte Scheler 

keineswegs in erster Linie das Kantische transzendentalphilosophische Unternehmen 

an, s

menhänge: der Begriff der Kontinuität. Er wird zum zentralen Begriff, mit dem 

Cassi

Erhaltung des Prozesses im Resultat], dann bestände keinerlei echte geschichtl[iche] 

ondern die aus diesem abgeleitete sogenannte ”transszendentale Methode” 

neukantischer Provenienz, insbesondere in ihrer Cohenschen Ausprägung. In anderen 

Worten: Cassirer versteht die Ausführungen in der Einleitung mit kritischem Nachtrag 

zu Lange als Aufbrechen der statischen Konzeption des ”Factums” und meint deshalb, 

auf dem Stand, den Cohens Darstellung von 1896 erreicht hatte, seien dessen 

Ausführungen nicht länger der ”Starrheit” zu bezichtigen. Die Bestimmung des 

Gegenstandes der Geschichte als eines ”Lebendigen” gehörte für Cassirer fortan zu 

deren Definition, doch darauf kommt es im vorliegenden Zusammenhang zunächst nicht 

an. Entscheidend ist vielmehr die daran anschließende Charakterisierung des lebendigen 

”geschichtlich sich entwickelnden Faktums” als eines, das nach ”innerlichen Prinzipien” 

fortschreitet. Dabei sind beide Momente konstitutiv, das des Fortschreitens, die 

Dynamisierung des ”Faktums”, und das der Leitung dieses Fortschritts durch 

immanente ”Prinzipien”. Letzteres klingt zwar nach der Annahme eines gesetzmäßigen 

Ganges des Verlaufs der Geschichte, doch so weit geht Cassirer an dieser Stelle und 

auch sonst nicht. Im Kontext der weiteren Blätter zu Scheler rückt indessen ein anderer 

Begriff in den Mittelpunkt des Interesses, die conditio sine qua non gesetzmäßiger 

Zusam

rer dem Angriff Schelers begegnet. 

Auf der Basis dieser dynamisierten Interpretation des Faktums wird selbst dessen 

statische Bestimmung als eines historischen Bestandes oder Resultates unproblematisch. 

Statisches Faktum und zugrundeliegende Prozessualität werden von Cassirer korrelativ 

aufeinander bezogen. Wirft Scheler der transzendentalen Methode vor, sich nur an die 

”gültigen Ergebnisse selbst” zu halten, ohne den ”wirklichen Prozess, der zu ihnen 

führte”, zu berücksichtigen, so hält Cassirer dem entgegen, der ”Process” sei ”objektiv 

logisch in dem Ergebnis erhalten u[nd] bewahrt”.169 Was klingt, als läge eine Art 

dialektischer Bestimmung zugrunde, wird von Cassirer lediglich unter Zugrundelegung 

des Begriffs von Kontinuität gedacht – letztere nimmt in den Denkskizzen der Scheler-

Notizen einen gleichsam axiomatischen Rang ein: ”Wäre dies nicht der Fall [i.e. die 

                                                 
168  Scheler-Notizen, [Zettel 3].  

e, S. 169  Scheler-Notizen, Bl. 1r, bei Scheler: Die transszendentale und die psychologische Method
58.  

 258



 

Continuität.”170 Die notwendige Voraussetzung historischer Kontinuität gewährleistet 

also erst die von Cassirer erstrebte Korrelation vom Faktum als Resultat und Faktum als 

vorgä

                                                

ngigem historischem Prozess. 

Wenngleich das ”Faktum der Wissenschaft” von Cassirer ganz fraglos als ein 

historisches verstanden wird, dessen innere Verfasstheit im folgenden weiter 

aufzuklären ist, so hält er doch an einer grundlegenden Bestimmung philosophischer 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung fest, wie sie auch in Cohens Überlegungen zu den 

Bedingungen ”systematischer Geschichte” als Basis-Theorem auftrat:171 ”Aber das eine 

muss festgehalten werden: dass die erste grundlegende Orientierung von der Gegenwart 

der Wiss[enschaft] ausgehen muss; diese giebt erst die Richtlinien der histor[ischen] 

Betrachtung.”172 Auch wenn das ”Faktum” prinzipiell als historisches zu rekonstruieren 

ist, so hat diese Rekonstruktion unter der Perspektive einer gegenwärtigen 

Problemstellung zu erfolgen. Anders ist in Cassirers Auffassung die Vergangenheit in 

”historischer Betrachtung” nicht zu erschließen. Den Ausgang von der ”Gegenwart der 

Wissenschaft”, das heißt: von einer gegenwärtigen Fragestellung aus, wendet Cassirer 

gegen Scheler, wenn er unter Aufnahme des Euckenschen Terminus für ”Kultur”, der 

”Arbeitswelt”, feststellt: ”In der ‚Arbeitswelt’ kann man sich nur heimisch machen, 

durch Versenk[ung] in die Arbeit der wirkl[ichen] Wiss[enschaften]”, und mit letzterem 

ist nichts anderes gemeint als die ”Orientierung” von der Wissenschaft der Gegenwart 

aus.  

Scheler sah an dieser Stelle die Gefahr einer Hemmung der menschlicher 

Erkenntnisleistungen im Sinne einer Beschränkung von deren Offenheit, wenn er die 

Fragestellung von gegenwärtigen Problemen aus als Festschreibung der Vernunft auf 

den Stand einer bestimmten Gegenwart ansah: ”Es müsste sich schon hier zeigen, dass 

eine Festigung der Vernunft durch ihre Arbeit zugleich eine Befestigung an ihrer Arbeit 

und damit ein Hindernis des Fortschritts zu neuer Arbeit wäre.”173 Diese Einwand nutzt 

Cassirer, um seine Konzeption der Ausrichtung der historischen Betrachtung an der 

Gegenwart näher zu charakterisieren. Gemeint sei damit nur die Orientierung am 

”Wissensbestand der Zeit”, der Zeit also, von der aus die Fragestellung an die 

Vergangenheit erfolgt, nicht die Verabsolutierung einer konkreten Zeit und deren 

Erhebung zum Maßstab jeglicher Betrachtung. Durch den im Laufe der Geschichte sich 

 
170  Scheler-Notizen, Bl. 1r. 

gende Arbeit, III, 2. 

sszendentale und die psychologische Methode, S. 67, auch zitiert in den 
er-

171  Vgl. die vorlie
172  Scheler-Notizen, Bl. 1r.  
173  Scheler: Die tran
Schel Notizen, Bl. 1v. 

 259



 

verändernden Wissensbestand wird diese Perspektive auf die Vergangenheit 

dynamisiert und bildet somit ”das variable Moment der Gesch[ichte]”.174 

(2) Das Faktum der Wissenschaft bedeutet immer das Faktum der einen 

Wissenschaft. Der Singular im Wissenschaftsbegriff indiziert Reduktionismus und am 

Leitbild einer Wissenschaft ausgerichtete Hierarchisierung der Wissenschaften. Das 

wurde bereits im reduktiven Rückgang vom Faktum ”von Wissenschaften” im Plural 

zum Faktum der einen Wissenschaft, nämlich der mathematischen Naturwissenschaft, 

wie er sich im historischen Übergang von Lange zu Cohen in der Ausformulierung der 

”transscendentalen Methode” zeigte. Diese einseitige Orientierung der philosophischen 

Wissenschaftsgeschichte war von Scheler verworfen und ihre Folgelasten umrissen 

worden. Cassirer konzentriert seine Anti-Kritik auf drei Aspekte, die er im folgenden zu 

konstitutiven Momenten seiner Historik transformiert. (a) Am Primat von Mathematik 

und mathematischer Naturwissenschaft hält Cassirer fest, der Szientismus scheint ihm 

in dieser Epoche seiner philosophischen Arbeit als unverzichtbar. Er betrachtet die 

mathematische Naturwissenschaft von ihrer Funktion für die Ordnung der 

Wissenschaften her: die apodiktische Gewissheit mathematischer Aussagen soll ”alle 

Rangordnung der Erkenntnisse überhaupt” etablieren und garantieren, sie bildet das 

Apriori der Erkenntniskritik, denn alleine vom Primat der Mathematik her bestimme 

sich deren ”Sinn”, wie Cassirer feststellt.175 Doch Mathematik hierarchisiert und 

dominiert als Ordnungsinstanz nicht nur die Ordnungen des Wissens, sie soll auch die 

”obj[ektive] Ordnung der Erscheinungen” konstituieren – insofern fungiert sie als der 

”unentbehrl[iche] Faktor [...] für alles Naturerkennen”176 (b) Dieses 

erkenntnistheoretische Basistheorem überträgt Cassirer im folgenden auch auf die 

philosophische Wissenschaftsgeschichtsschreibung, wenn er darauf verweist, 

Wissenschaft diene als ”gültiges Beispiel aller Geschichte” und das von der 

Wissenschaft ”als immanente[m] Vernunftfortschritt” her begründet: ”Hätten wir das 

Beisp[iel] der Math[ematik] u[nd] m[athematischen] N[atur]w[issenschaft] nicht, so 

wäre der Gedanke des log[ischen] Fortschritts in der Gesch[ichte] ein schöner Traum – 

Hier also scheint uns dies gegeben”.177 Im übertragenen Sinne findet die philosophische 

Betrachtung der Geschichte ihr Apriori also im Faktum mathematischen und 

mathematisch-naturwissenschaftlichen Erkenntnisfortschritts. Beide dienen als Modell 

eines ”immanenten Fortschritts” der Vernunft und als Paradigma jeglichen historischen 

                                                 
174  Ebd., Bl. 1v. 
175  Scheler-Notizen, Bl. 4r/4v. 
176  Ebd., [Zettel 4]. 
177  Ebd., [Zettel 2]. 

 260



 

Verstehens. Auch die Historik selbst wird so dem Szientismus unterworfen. (c) Cassirer 

erhebt nicht nur die ”Wissenschaft” zum exemplarischen Modell für jegliche 

Geschichtsschreibung, er wiederholt dieses Argumentationsmuster noch einmal 

hinsichtlich des Begriffs von Kultur, indem er sie zum exemplum par excellence eines 

Kultu

ten, und auch 

hierin erweisen sie sich als Keimzelle zur Einleitung ins Erkenntnisproblem, doch war 

die Einführung mindestens des Apriori der Geschichte die von Scheler 

unausgesprochene Option zur Auflösung der Problemstellung von Die transszendentale 

 

Methode 

rphänomens macht. Schelers Vorwurf, die ”transszendentale Methode” 

thematisiere keine Phänomene der Kultur, will Cassirer parieren, indem er die 

Mathematik als ”zu den geschichtl[ichen] Culturmächten” gehörig erklärt. Begründet 

wird dies über die Konstruktion einer Verbindung von Mathematik und Ethik, die im 

einzelnen nicht nachgewiesen wird und für die der Verfasser der Scheler-Notizen sich 

auf die Pythagoräer und Copernicus beruft. Auch hier bewegt Cassirer sich auf den von 

Cohens Einleitung mit kritischem Nachtrag gelegten Spuren, und ebenso wenig wie 

dieser findet er seines szientistischen Paradigmas von Erkenntnis wegen zu einer 

Thematisierung des kulturellen Moments von Wissenschaft. 

(3) Von der Erhebung von Mathematik und mathematischer Naturwissenschaft 

zum Paradigma auch der Geschichtsforschung her betrachtet, wird eine weitere 

grundlegende Bestimmung in den Scheler-Notizen verständlich, die weit über Cohens 

Überlegungen hinausreicht. Mit ihr will Cassirer den Schelerschen Vorwurf der 

Ungeschichtlichkeit der ”transszendentalen Methode” endgültig aus der Welt schaffen – 

er erhebt die Geschichte zu deren Leitorientierung: ”In einem gewissen Sinne gilt, dass 

nicht die Naturw[issenschaft,] sondern die Geschichte die festeste Stütze des Idealismus 

ist.” Dieser Gedanke erscheint zunächst als bloße Ableitung aus der historischen 

Dynamisierung des ”Faktums der Wissenschaft”. Bei näherer Betrachtung erweist er 

sich aber als höchst folgenreich, wird damit doch ein Konkurrenztheorem zum 

Marburger Leittheorem des ”Factums der Wissenschaft” als dem ausschließlichen 

Referenzdatum der ”Erkenntnisskritik” eröffnet: Cassirer schafft hier die 

Voraussetzungen zur Annahme eines historischen Apriori. Bereits der aus den Scheler-

Notizen hervorgehende Entwurf zur Einleitung ins Erkenntnisproblem wird diese 

Konsequenz ausdrücklich ziehen. Doch damit nicht genug, denn mit der Einführung 

eines weiteren Apriori war der Weg zur Pluralisierung des Apriori unwiederruflich 

beschritten. Nicht dass die Scheler-Notizen diese Konsequenz gezogen hät

und die psychologische Methode. Festzuhalten bleibt, dass die Pluralisierung des

Apriori in der Reichweite von Die transszendentale und die psychologische 

 261



 

lag, ohne dort explizit formuliert zu werden. Wollte man Schelers kritisches Programm 

in eine philosophische Wissenschaftsgeschichte transformieren, so bildete dieser Schritt 

anschließende Entwürfe ebenso 

30 Jahre später, mit 

Geschichtsmanuskript des Göteborger Exils, reif sein. Doch zumindest die 

eine unausweichliche Voraussetzung. Cassirers daran 

wie Einleitung, die aus diesen hervorgegangen ist, realisieren diese Option. 

Für das transformierte ”Faktum der Wissenschaft” in seiner historisch-

prozessualisierten Gestalt, ”als geschichtlich sich entwickelndes”, ebenso wie für die 

Analogbildung eines Faktum der Wissenschaftsgeschichte macht Cassirer eine 

Voraussetzung, die eine Übertragung aus der Natorpschen Erkenntnislogik und deren 

Problematisierung der ”Gegebenheit” des Erkenntnisgegenstandes bildet. Geschichte 

”ist kein Feststehendes, kein Gegebenes”, heißt es in den Scheler-Notizen, ”sie ist das, 

was wir aus ihr machen.”178 Cassirers theoretische Miniatur erläutert auch diesen 

Zusammenhang nicht näher, doch ihr negativer Teil kann – wie im Falle von Natorps 

immer neuen Versuchen, die Gegebenheit des Gegenstandes zu bestimmen – nur die 

Abwehr der Annahme feststehender, dinglicher Gegebenheit meinen; ihr positiver, ”das, 

was wir aus ihr machen”, verweist auf die Frage nach den Denkfunktionen, die den 

Gegenstand der Geschichte hervorbringen, indem sie ihn objektivieren. In diese 

Richtung zielt auch ein weiterer Hinweis Cassirers, wenn er erläutert, das ”constante 

[...] Moment der Gesch[ichte]” bestehe in gesetzlichen Verhältnissen, Substanz, Zeit- 

und Raumordnung – kurz gesagt: in den als Funktionen bestimmten Grundbegriffen des 

Denkens, wie sie in Leibniz‘ System exponiert wurden.179 Damit deutet sich ein weiteres 

Mal in Umrissen an, dass Cassirer eine transzendentale Theorie historischen Erkennens 

intendierte, die die Bedingungen historischen Erkennens einerseits in ”konstanten 

Verhältnissen” ihres Bezugsfaktums und andererseits in einem System von 

Denkfunktionen suchte. Die Einleitung ins Erkenntnisproblem war freilich nicht der 

Ort, um eine solche Historik zu entwickeln, und nicht zuletzt der oben umrissene 

Szientismus und Reduktionismus hätten Cassirer ebenso wenig die theoretischen Mittel 

zu einer solchen an die Hand gegeben wie die auf nicht-historische Erkenntnis 

gerichteten Denkfunktionen – dazu sollte die Zeit offenbar erst 

Programmatik einer transzendentalen Historik deutet sich hier bereits an.  

                                                 
178  Scheler-Notizen, [Zettel 1]; vgl. Cassirer: Einleitung, S. 16: „sie [i.e. die Geschichte] ist nur das, 
was wir kraft gedanklicher Synthesen aus ihr machen.” 
179  Ebd., Bl. 1v: „das constante u. das variable Moment der Gesch[ichte] – die Constanz 
(Gesetzl[iche] Verh[ältnisse] etc., Substanz[,] Zeit- u[nd] Raumordnung etc.,) eindeutig[.]” 

 262



 

6. 

rt philosophischer persona non grata,181 eine Figur der 

Abgre

urger Schule für Cassirer mit 

sich brachte. Cassirers Vorgehen war innerschulisch präzedenzlos. 

Hegel in der Einleitung zum Erkenntnisproblem  

6.1 Textbefunde und –strategien in der Einleitung 

Anders als im Falle Schelers weist der Text der Einleitung in Band 1 des 

Erkenntnisproblems keine explizite und direkte Auseinandersetzung mit der Hegelschen 

Philosophie auf. Hegel wird nur in einer einzigen Passage erwähnt – diese Erwähnung 

ist freilich so kurios, dass sie einer kurzen Betrachtung bedarf. Denn Cassirer zitiert 

nicht etwa aus Hegels Arbeiten oder paraphrasiert Sätze aus ihnen, nein, er verteidigt 

Hegel gegen die Kritik Zellers. Der ”regelmässige Gang und die organische Gliederung 

der Geschichte”, so wird Zeller zitiert, sei ”kein apriorisches Postulat, sondern die Natur 

der geschichtlichen Verhältnisse”.180 Kritik an Zeller mochte innerhalb der Marburger 

”Arbeitsgemeinschaft” opportun sein, doch die Verteidigung Hegels? Hegel war bei 

Cassirers Lehrern eine A

nzung gegen jegliche Art von spekulativem Idealismus und gegen spekulative 

”Konstruktionen” zugunsten des Bezugs auf die mathematische Naturwissenschaft.182 

Doch Zeller trägt ein Interpretament in Hegel hinein, das transzendentalphilosophisch 

depotenziert gelesen werden konnte, ohne den ganzen spekulativen Aufbau einer 

Theorie des objektiven Geistes und ohne Dialektik: seine Rede vom ”apriorischen 

Postulat” der Geschichte ist ohne Verluste in die Auffassung Kants zu übersetzen, aller 

philosophischen Betrachtung der Geschichte sei ein apriorischer ”Leitfaden” 

zugrundezulegen.183 Ein solcherart durch Zeller kantisch lesbarer Hegel erschien dem 

Verfasser des Erkenntnisproblems schulintern offenbar zumutbar, seine Einführung im 

Zusammenhang der Zeller-Kritik war insofern ein strategischer Kunstgriff. Diese 

indirekte Art, das – wie sich später zeigen wird – zentrale systematische Element der 

Einleitung, das apriorische Postulat eines kontinuierlichen Ganges der Geschichte, auf 

Hegel zurückzuführen, zeigt die problematische Situation einer positiven Hegel-

Rezeption, die die philosophische Konstellation der Marb

                                                 
180  Cassirer: Einleitung, S. 18, bei Zeller: Die Philosophie der Griechen, Bd. 1, 1, S. 16. 

ugnahmen Cohens auf Hegel herausgearbeitet hat Holzhey: Hegel im 
nt  17-27, sie sind 

orie 

 reflektiert, 

181  Explizite Bez
Neuka ianismus. Maskerade und Diskurs, in: il cannocchiale 1/2 (1991), S. 9-28, hier: S.
allesamt kritisch-ablehnend. Der Befund sieht für Natorp bis 1912 nicht anders aus. 
182  Die Abgrenzung gegenüber dem „spekulativen Idealismus” gehört Brelage zufolge zu den 
Entstehungsbedingungen und konstitutiven Momenten des „Kritizismus”, vgl. ders.: 
Transzendentalphilosophie und konkrete Subjektivität. Eine Studie zur Geschichte der Erkenntnisthe
im 20. Jahrhundert, in: ders.: Studien zur Transzendentalphilosophie, 1965, S. 72-229, hier: S. 86: „Wo 
jedoch der Kritizismus auf seine eigene Erkenntnis und nicht nur die der Einzelwissenschaften
wird die latente Berührung mit dem spekulativen Idealismus (Hegel) offenkundig und die Abgrenzung 
von ihm zu einem vitalen Interesse des Kritizismus.” 
183  Kant: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, Bd. 11, S. 49-50. 

 263



 

Der Verweis auf Hegel an so exponierter und später Stelle im Text des ersten 

Teils macht aufmerksam und erfordert eine Neu-Lektüre vom Ende her. So erscheint 

Hegel zumindest an weiteren Textpassagen der Einleitung latent präsent zu sein: 

beispielsweise wird am Anfang der Einleitung – der in Schritten und Stufen von der 

”naiven Auffassung” wahrnehmenden Erkennens, über das ”Scheinen” und Meinen zur 

Erkenntnis einer ”dinglichen Welt” und von dieser hinaufführt bis zur Einsicht, dass alle 

objektiven Erkenntnisgestalten nur Gestaltungen des ”Bewusstseins” sind – die 

Einleitung zur Phänomenologie des Geistes als textuelles Grundmuster deutlich 

erkennbar.184 Hinweise auf ”das ‚Absolute‘”, dessen Erreichen in ”Synthesen” erhofft 

werde, aber dort nicht zu finden sei,185 oder auf die ”Selbstentwicklung der ‚Idee‘” und 

den ”Fortschritt des ‚Weltgeistes‘”186 geben sich bereits durch die Anführungen als 

historische Zitate, allerdings ohne Namensnennung, zu erkennen und gehören zu den 

negativen Bezugnahmen.  

Somit lautet der Befund zur Präsenz Hegels in der Einleitung zum 

Erkenntnisproblem: (1) der ausdrückliche, aber indirekte und zitatlose Verweis auf 

Hege

ie an deren 

Anfang vollzieht, bleiben ungekennzeichnet, anonym und implizit; sie realisieren in 

deshalb untergründige Bezugnahme auf die Phänomenologie. Alle diese Modi des 

Hegel-Bezugs indizieren Hegels Präsenz – beinahe ließe sich formulieren: Omnipräsenz 

                                                

l wird überblendet durch die Zitation und Zurückweisung Zellers; dieser Verweis 

assoziiert aber das zentrale Theorem der Einleitung mit Hegel. (2) Als solche 

gekennzeichnete historische Zitate bleiben anonym, sind aber als Hegelianismen 

ubiquitär und deshalb als solche leicht identifizierbar; in ihnen kommt durchgängig eine 

negative, kritisch-zurückweisende Rezeption zum Ausdruck. (3) Einschreibungen von 

hegelschen Textmustern und –strukturen in die Einleitung, wie Cassirer s

einer Art struktureller Mimesis des Mustertextes die vielleicht weitestgehende und 

– in der Einleitung und deren innerschulisch-konstellatorische Brisanz. Cassirers 

”Gewährsmann” ist Hegel, so muss der Befund lauten.187  

 

es 

phy of 
9), S. 33-46, sie vorexerziert hat, 

kzu  

thematische Theoreme zurückführen 

184  Cassirer: Das Erkenntnisproblem, S. 3-5. 
185  Ebd., S. 6. 
186  Ebd., S. 18. 
187  Wenn Plümacher: Die Einheit der Regel der Veränderung. Zur Bedeutung der 
Wissenschaftsrezeption für Cassirers Theorie des Wissens, in: dies. / Schürmann (Hrsg.): Einheit d
Geistes, 1996, S. 113-140, hier: S. 118, bemerkt, „Cassirers Gewährsmann ist nicht Hegel, sondern Felix 
Klein”, so bezieht sie das thematisch zwar auf Relation und Relationalität und Band 1 der Philosophie der 
symbolischen Formen und hat dabei wohl sogar die gute Absicht, überzogene und vereinseitigende 
Hegelianisierungen Cassirers, wie Verene: Kant, Hegel, and Cassirer. The Origins of the Philoso
Symbolic Forms, in: Journal of the History of Ideas 30 (196
zurüc weisen. Doch macht sich hier eine Interpretationsstrategie geltend, die ebenso einseitig auf den
Spuren von Ihmig: Cassirers Invariantentheorie der Erfahrung und seine Rezeption des „Erlanger 
Programms”, 1997, Begrifflichkeiten Cassirers ausschließlich auf ma

 264



 

Doch wie präsent er ist, das erweisen erst die Texte, aus denen der erste Teil der 

Einleitung zum Erkenntnisproblem hervorgegangen ist.188 Sie bilden gleichsam die 

Tiefenstruktur des veröffentllichten Textes, in ihnen wird das skizzenhaft explizit, was 

nach verschiedenen Stufen der Bearbeitung in der Publikation nur noch als negative 

Zitation, als Allusion und unausgewiesene Wiederholung des Hegelschen Mustertextes 

oder als die eine einzige ausdrückliche, aber verschlungene Bezugnahme manifest wird: 

dass Theoriemotive aus Hegel von Cassirer dort angeeignet werden, wo im Anschluss 

an die Anti-Kritik an Scheler keine anschlussfähigen innerschulischen Theoriemuster 

zur Verfügung standen, so bei der zentralen Thematik nach den Grundbegriffen des 

historischen Erkennens. Es sind gleichsam die systematischen Gelenkstellen von 

Cassirers programmatischer Skizze der Einleitung, and denen Transformationsgestalten 

aus der Hegelschen Philosophie zum Einsatz kommen. Zu nennen wären hier die 

Themen des historischen Apriori und der geschichtlichen Kontinuität – wahrlich keine 

werd

Skiz

Geh

Kon

Cass

Bezu

6.2 

Die 

Gesc

       

Nebenschauplätze – an denen Begriffspotentiale aus der Phänomenologie aktualisiert 

en.  

Was sich hier in der Spannung zwischen publiziertem Text und nachgelassenen 

zen und Entwürfen abgezeichnet hat, das soll im folgenden auf seine theoretischen 

alte und systematischen Funktionen hin, aber auch in inner- und außerschulischen 

texten untersucht werden. Die Voraussetzungen und Themen der Hegel-Rezeption 

irers werden dabei in der Spannung zwischen impliziten und ausdrücklichen 

gnahmen, zwischen negativen und affirmativen Momenten dargestellt. 

Systematische und historische Voraussetzungen von Cassirers Hegel-

Rezeption 

in der kritischen Auseinandersetzung mit Scheler gewonnenen Motive der 

hichtlichkeit und Dynamik des ”Faktums”, der notwendigen Kontinuität, des 

                                                                                                                                        
nd damit genau die Mathematisierung und Szientifizierung Cassirers immer weiter betreibt, von der 
sich in immer neuen Schritten von der Einleitung ins Erkenntnisproblem bis hin zum späten 

skript über Geschichte von 1936 loszumachen sucht. Diese Strategie bringt dann in dem 
kanterweise im selben Jahr erschienenen Aufsatz derselben Vf.: Apriori in dynamischer Funktion. 
Cassirer zu Apriori und historischen Strukturformen des Wissens, in: Hubig / Poser (Hrsg.): 
itio humana, 1996, S. 8
ltate hervor wie das da

will u
dieser 
Manu
signifi
Ernst 
Cogn 54-861, hier: S. 859, solche systematisch wie werkgeschichtlich unhaltbaren 
Resu , ss die „Historisierung des Apriori” aus eben jenem mathematisierten Kontext 
hervorgegangen sei. Eine einzige Erinnerung an die Einleitung ins Erkenntnisproblem hätte genügt, um 
aufzuweisen, dass Cassirer die Historisierung des Apriori aus dem Zusammenhang der Scheler-

ssi at.  
raus hervorgegangenen Scheler-

en 

Disku on und des Bezugs auf Hegel gewonnen h
188  Das sind die erste Schicht der Scheler-Notizen (Bl. 1v), die da
Notiz in Zettelform ([Zettel2]) und die in der publizierten Fassung nur teilweise umgesetzte, „Das 
apriori und seine Geschichte” überschriebene Einleitung (Bl. 9/19).  

 265



 

Ausgangs vom gegenwärtigen Wissensbestand, des Paradigmas der Mathematik und der 

rchisierten Wissensordnung, der Naturwissenschaft als Leitmodell der 

hichtsschreibung und dem Apriori der Geschichte bildeten die Leittheoreme von 

irers Ansatz zu einer systematisierenden Grundlegung des historischen Erkennens. 

dem Schelerschen Ansatz freilich waren diese Theoreme nicht in eine solche zu 

führen, gab dessen negative Theorie der ”transszendentalen Methode” doch dazu 

erlei Begriffe an die Hand und intendierte das wohl auch nicht. Auch Cohen und 

rp gaben keinerlei theoretisches Instrumentarium zum historischen Erkennen an die 

d.

hiera

Gesc

Cass

Mit 

über

kein

Nato

Han

philo

im B

Motive. Diese These leitet das folgende Kapitel und enthält einige Voraussetzungen und 

(1) 

 war, auf 

Beide verfügten, 

                                                

189 Die Zusammenführung der skizzierten Theoreme zum Ansatz einer 

sophischen Historik der Wissenschaften gelang Cassirer erst im Anschluss an und 

ezug auf die Hegelsche Phänomenologie des Geistes, zumindest auf einige ihrer 

Leitgedanken, die kurz zu umreißen sind: 

Der vom Text her eindeutige Befund des Rückgriffs auf Hegelsche 

Theoriebestände, in wie stark transformierter Gestalt auch immer, muss als 

eindeutiger Beleg dafür gehandelt werden, dass der Philosoph, dem die Philosophie 

Cohens und Natorps so vertraut wie nur wenigen war und der bestrebt

Theoriebeständen der ”Arbeitsgemeinschaft” aufzubauen und diese weiterzubilden, 

wo immer möglich, dass Ernst Cassirer also sich offenbar vollkommen im klaren 

darüber war, dass mit dem bis dato von Cohen und Natorp Geleisteten eine wie 

immer geartete Grundlegung historischen Erkennens nicht zu leisten war. Der 

Grund dafür liegt, wie bereits bemerkt, in der Priorität, die reiner Wissenschaft und 

ethischer Normativität eingeräumt wird, und in der Nachrangigkeit, mit der 

deskriptiv verfahrende Wissenschaften behandelt werden.190 

zumindest bis zur Abfassung des Erkenntnisproblems über keinen zureichenden 

und theoriefähigen Begriff von Geschichte, Kultur oder historischer Erkenntnis. 

Diese innerschulische Theoriedefizit suchte Cassirer über den Bezug auf eine 

Auswahl Hegelscher Theoreme zu korrigieren. Angesichts jüngster 

Interpretationsversuche, die Geschichtlichkeit als Thema der Cohenschen 

Erkenntniskritik auszumachen meinen, scheint es angezeigt, an diesen 

Theoriestand bei Cohen und Natorp zu erinnern – der Gewährsmann dafür heißt 

Ernst Cassirer.191  

 
189  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. III, 3. 
190  Vgl. hierzu Holzhey: Kants Geschichtsphilosophie, S. 89-95. 

r 
egel gekappt, 

191  Renz: Die Rationalität der Kultur, S. 126, insinuiert, Cassirer habe mit der Zurückweisung de
„Grundauffassungen einer hegelianischen Geschichtsphilosophie“ auch den Bezug zu H

 266



 

(2) Cassirers Hegellektüre ist hochgradig selektiv und zunächst einzig daran 

interessiert, in einer begrenzten thematischen Region der Philosophie 

Theoriemotive und Denkfiguren so zu transformieren, dass die innerhalb des 

eigenen, Cassirerschen Ansatzes fungibel werden können. Mit Hegel sollten 

erstens die oben erwähnten, aus der Auseinandersetzung mit Scheler 

hervorgegangenen Theoriemotive einer Grundlegung des historischen Erkennens 

integriert und zweitens dieser Ansatz mit der in Leibniz‘ System bereits erarbeiteten 

Prinzipienlehre des Naturerkennens verbunden werden, nicht mehr und nicht 

weniger. Mit anderen Worten: die Cassirersche Hegel-Adaption folgte streng 

funktionalen Gesichtspunkten – ihre leitenden Funktionen bestanden in der 

Gewinnung eines theoriefähigen Begriffs von Geschichte (vgl. (1)) und der 

Integration.  

Grundvoraussetzung der Hegel-Rezeption Cassirers ist hinsichtlich der Theorie 

Hegels der Verzicht auf die gesamte Theorie des objektiven Geistes, auf die Stufe 

der Synthese im Mod

(3)  

ell der Dialektik. Es ist an späterer Stelle zu zeigen, wie weit 

(4) 

hischen Konzeption des Erkennens, und diese sollte hier 

(5) 

                                                                              

die eklektische Hegel-Rezeption Cassirers unter dieser Voraussetzung ging und 

dass hier geradezu eine Art ”negativer Dialektik” avant la lettre vorliegt.  

Hinsichtlich des eigenen Theorieentwurfs Cassirers, in den die Elemente aus Hegel 

einzupassen waren, bestand die Bedingung der Möglichkeit der Rezeption und 

Umbildung Hegelscher Theorielemente in der klaren 

transzendentalphilosop

auch eine transzendentale Historik der mathematischen Naturwissenschaft 

einschließen. Das heißt nichts Anderes, als dass Cassirer Hegels Phänomenologie 

transzendentalphilosophisch depotenziert las und sich aneignete.  

Die Basis der Hegel-Aneignung Cassirers liegt also, was die immanente 

Ausgestaltung des kategorialen Apparates betrifft, unbestreitbar im System der 

Denkfunktionen, wie sie in der Erkenntnislogik Natorps bis 1900 entworfen und in 

Leibniz‘ System durch Cassirer selbst exponiert und durchgeführt worden war. Was 

den Bezug auf die Geschichte und Entwicklung der Naturwissenschaften angeht, 

waren Cohens Einleitung mit kritischen Nachtrag von 1902 und Cassirers 

Übertragung dieses Ansatzes auf seine wissenschaftsgeschichtliche ”Studie” zum 

Erkenntnisproblem grundlegend.  

                                                                 
r

le Transformationsgestalten hindurch festgehalten hat. 
doch ge ade hier muss differenziert und daran erinnert werden, dass Cassirer im Erkenntnisproblem  
insistiert und an diesem durch al

 267



 

(6) Zu den systematischen Voraussetzungen der Hegel-Rezeption Cassirers und des 

auf ihr aufbauenden Versuches einer philosophischen Historik gehört auch die 

Einführung eines theoretischen Elementes, das bis dahin bei seinen Lehrern Cohen 

und Natorp kein Thema war. Cassirers Skizze der Bedingungen historischen 

(7)  

formiert sich als implizite, unausformulierte Bewusstseinstheorie oder gar als 

Th

 

er 

 als 

ener 

d 

 

se 

 ist 

 

Erkennens formiert sich als implizite, kaum ausformulierte Bewusstseinstheorie 

oder gar als Theorie des Geistes. Formulierte Cassirer im Bezug auf Cohen 

zutreffend: ”Das echte Subjekt der Erkenntnis ist nichts anderes als die 

Wissenschaft”,192 und traf dieser Befund auch auf Natorps im weitesten Sinne 

subjektlose, die bloßen theoretischen Vollzüge thematisierende Erkenntnislogik zu, 

so bricht die Einleitung ins Erkenntnisproblem mit dieser Marburger 

Theoriegestalt.193 Zu den Folgen dieser Verschiebung der Theorie gehört auch 

Cassirers Wiedereinführung der Begriffe von Subjekt und Objekt; auch sie 

gehörten zu den Marburger Theorieverlusten auf dem Wege zu einer 

Erkenntnislogik der reinen Denkfunktionen (Natorp) oder einer Logik der reinen 

Erkenntnis (Cohen). 

Zu den systematischen Voraussetzungen der Hegel-Rezeption Cassirers und des 

auf ihr aufbauenden Versuches einer philosophischen Historik gehört die 

Einführung eines Momentes, das bis dahin bei seinen Lehrern Cohen und Natorp 

kein Thema war. Cassirers Skizze der Bedingungen historischen Erkennens 

eorie des Geistes.  

W(8)  erkgeschichtliche Voraussetzung ist die Wendung, die Cassirer im Ansatz bereits

im letzten Teil von Leibniz‘ System vollzogen hatte, die Interpretation d

theoretischen Erkenntnisse, die aus den Denkfunktionen resultiert waren,

Formationen von Bewusstsein. Bereits hier war also ein nicht näher ausgewies

Begriff von Bewusstsein eingeführt worden, dessen spezifische Bestimmung un

Leistung letztlich in nichts Anderem als der Selbst-Objektivierung, in der

Vergegenwärtigung von Denkgestalten als solcher bestand. Zwar war die

Konstruktion als Interpretation der Leibnizschen Philosophie intendiert, doch

unverkennbar, dass dem Verhältnis des Systems der Denkfunktionen zu diesem

Begriff von Bewusstsein das kantische Verhältnis von Verstand und Vernunft 

eingezeichnet war. 

                                                 
192  Cassirer: Paul Natorp. 24. Januar 1854 - 17. August 1924, in: Kant-Studien. Philosophische 
Zeitschrift 30 (1925), S. 273-298, hier: S. 288. 
193  Vgl. dazu Winterhager: Das Problem des Individuellen. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschicht
Paul Natorps, 1975, S. 43-47. 

e 

 268



 

(9) 

(10)

ezieht diesen aber auch daraus, dass sie einen Zusammenhang zwischen 

d
6 Insofern ist diese Diskussion auch strukturell 

                                                

Ideengeschichtliche Voraussetzung ist die im vorigen Kapitel umrissene Kritik am 

Reduktionismus der ”transszendentalen Methode” und dem daraus resultierenden 

Verfehlen der kulturellen und historischen Dimension des Bezugs auf die 

Wissenschaften. 

 Wenn man all diese Theoriebildungen, –umbildungen und –adaptionen noch für 

auf Kantischem Boden stehend hielte, dann basierte die Cassirersche Hegel-

Rezeption auf einem wie auch immer frei fortgebildeten Kantianismus. Die 

Diskussion darüber, ob hier ein Kantianismus vorliegt oder nicht, ist freilich 

müßig, lassen sich die Transformationsfiguren philosophischer Theorie, wie sie 

sich in der Geschichte von Theoriegestalten, von deren Entstehungs- und 

Rezeptionsbedingungen, herausbilden, doch schwerlich in ein Raster von –Ismen 

rückübersetzen. Zumal es sich bei den -Ismen um eine Art historischer 

Kampfbegriffe handelt, wie erstmals Eucken festgestellt hat.194 Als ebenso obsolet, 

weil unfruchtbar erscheint auch die Frage danach, ob im Falle Cassirers ein 

sogenannter ”Hegelianismus” vorliege.195 Diese Diskussion wurde bereits von den 

Zeitgenossen Cassirers gern geführt und hat ihren Reiz offenbar bis heute nicht 

verloren, b

em von den Marburgern aus Gründen der Abgrenzung inkriminierten Denker und 

deren eigener Theorie herstellt.19

 
onatshefte 20 (1884), 

S. 1-32. 

k s
 t A

ne Neu

Bezug zu Hegel innerhalb der Schule insgesamt recht hetrogen bestimmt. Nach und gewiss auch im 
Natorp 

hen Hegel und der Marburger Schule festgestellt, vgl. ders.: Kant und die 
g

t 

ge: 

ohl dahingehend differenzieren müssen, dass die 

194  Eucken: Parteien und Parteinamen in der Philosophie, in: Philosophische M

195  Zur Diskussion um den sogenannten „Hegelianismus” im Neukantianismus Marburger Prägung 
vgl. die Zusammenfassung und grundlegende Diskussion bei Holzhey: Cohen und Natorp, Bd. 1, S. 65-
67; von der umfassenderen Perspektive auch auf den Neu antiani mus der sogenannten 
„südwestdeutschen Schule” aus vgl. auch ders.: Hegel im Neukan ianismus, 1991, S. 9-28. uf eine 
Verbindung Cassirers zu Hegel hat erstmals Stumpf in seinem Gutachten der Leibniz-Preisarbeit 
hingewiesen, vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. II, 3. Den frühsten publizierten Zusammenhang zum 
Hegelianismus bietet v. Aster: Neukantianismus und Hegelianismus, in: Münchener philosophische 
Abhandlungen, 1911, S. 1-25. Levy: Die Hegel-Renaissance in der deutschen Philosophie, 1927, S. 43-
50, ordnet Cassirer umsichtig in eine epochale Tendenz ein. Verene: Kant, Hegel, and Cassirer, S. 33-46, 
bietet ei auflage der Diskussion und meint, die Konzeption der Philosophie der symbolischen 
Formen nicht anders denn auf der Basis der Hegelschen Phänomenologie verstehen zu können.  
196  Dabei geht die Abgrenzung Cohens entschieden weiter als die Natorps, zu einigen von Cohen 
selbst explizierten Bezugnahmen vgl. Holzhey: Hegel im Neukantianismus, S. 17-27. Doch wird der 

Anschluss an die Einleitung zum Erkenntnisproblem hat der Cassirer theoretisch näher stehende 
Gemeinsamkeiten zwisc
Marbur er Schule. Vortrag gehalten in der Sitzung der Kantgesellschaft zu Halle a. S. am 27. April 1912, 
Berlin 1912, während im selben Jahr und im selben Heft der Kant-Studien Görland: Hermann Cohens 
systematische Arbeit im Dienste des kritischen Idealismus, in: Kant-Studien. Philosophische Zeitschrif
17 (1912), S. 222-251, hier: S. 226, unter Verweis auf Hegel und Fichte bestreitet, dass die „Schule” ein 
„Interesse” daran hätte, ihre Position „zu markieren aus Distanzbestimmungen zu vorhandenen 
philosophischen ‚Systemen‘”. Die oben erwähnte Feststellung eben solcher Distanznahme in Brela
Transzendentalphilosophie und konkrete Subjektivität, S. 86, verfehlt Cassirers exoterische Bezugnahme 
auf Hegel in der Einleitung von 1906 ebenso wie Natorps Bekenntnis von 1912 und ist deshalb in ihrer 
Absolutheit unzutreffend; man wird die These deshalb w

 269



 

polemisch besetzt. Der Abschluss der Debatte wird indessen auch deshalb auf sich 

warten lassen, weil eine hinreichende Bestimmung dessen, was ”Hegelianismus” 

meint – in einem weiten Sinne die Bezugnahme auf Theoreme jeglicher Art, 

solange sie Hegelscher Provenienz sind, oder in einem sehr strikten Sinne die 

genetische Deduktion der Kategorien und das Durchlaufen der einzelnen 

Bestimmungsstufen bis in die Sphäre des objektiven Geistes – in der Regel 

u

Lektüre und der systematische Ertrag einer Erkenntnislogik ursprünglicher 
                                                                                                                                              

nterbleibt.197 Der Ausdruck erscheint als selbst-explikativ, ist das aber nicht. 

Grundlegend erscheint demgegenüber die Frage nach den Voraussetzungen und 

inneren Bedingungen des Cassirerschen Philosophierens im Kontext theoretischer 

Traditionsbestände. Wenn sich ein rein deskriptiver und deshalb nicht wertender 

Begriff eines theoretischen Synkretismus oder Eklektizismus etablieren ließe, so 

erschiene dieser als angemessen zur Beschreibung von Cassirers Rezeption und 

Transformation auch Hegelscher Theoreme. Wie oben angedeutet, muss die 

Analyse der Transformationsgestalten, beispielsweise Hegelscher Theoriemotive, 

alleine von der Bestimmung der Funktionen geleitet werden, die sie in der 

Rekonstruktion der Theorie Cassirers und innerhalb der historischen Konstellation 

aufweist. 

Im folgenden sollen diese Voraussetzungen expliziert werden, um die oben 

umrissene These näher zu beleuchten. 

6.3 Denkfunktionen, Bewusstsein und Objektivation der Natur 

Bereits in den Notizen zu Scheler formuliert Cassirer in höchster Verdichtung den 

Kernsatz zu seiner in der Einleitung zum Erkenntnisproblem skizzierten 

transzendentalen Historik: ”Um zu begreifen, dass Gesch[ichte] der Philos[ophie] 

möglich sei, muss das Primat des Geistes erfasst, die Natur in das Selbst verwoben 

sein”.198 Der Satz ist ohne den Bezug zur Hegelschen Phänomenologie so wenig 

verstehbar wie ohne den Kontext von Leibniz‘ System; hier konvergieren beide, Hegel-

 

 Neuhegelianismus, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 6, 1984, Sp. 
esü treffend, niemand innerhalb dieser Bewegung „wollte ernsthaft Hegels Philosophie 
so ?, 1916, 

us‘?” 

endentalen Historik vgl. Baumgartner: 
n z rie und 

konstituierende Abgrenzung die Phasen der Entstehung und der Formierung des sogenannten 
„Kritizismus” betrifft.  
197  Kleiner: [Art.]
743, r miert wohl zu
des ab luten Geistes [...] erneuern [...]”. Im Anschluss an Lasson: Was heisst Hegelianismus
fragt Holzhey: Hegel im Neukantianismus, S.12, noch einmal: „Was hiess aber dann ‚Hegelianism
und plädiert für die strikte Definition des Wortes – alleine dann gäbe es für die Zeit des sogenannten 
„Neuhegelianismus” kein historisches Phänomen mehr, das dem Ausdruck entspräche. 
198  Scheler-Notizen, [Zettel 1]. Zum Programm einer transz
These ur Grundlegung einer Transzendentalen Historik, in: Baumgartner/Rüsen: Seminar Theo
Geschichte. Umrisse einer Historik, 1976, S. 274-302. 

 270



 

Denkfunktionen, die der Leibniz-Interpretation innewohnt. Dabei werden zwei 

Bedingungen der Möglichkeit von Geschichte der Philosophie formuliert: das ”Primat 

des Geistes” und der Gedanke der ‚Verwobenheit‘ der ”Natur in das Selbst”. Beide 

Bedin

ität. 

Einhe

gungen müssen zunächst expliziert werden; daran anschließend ist zu fragen, 

inwiefern sie für Cassirer Möglichkeitsbedingungen einer Geschichtsschreibung der 

Philosophie darstellen.  

Leibniz‘ System hatte den deduktiven Gang durch die Reihen von Grundbegriffen 

des Naturerkennens und dessen daraus abgeleitete Prinzipien in einer Erörterung des 

”Problem[s] des Bewusstseins” enden lassen:199 ”Wenn wir versuchen, das 

Gesamtergebnis der Untersuchungen über die mathematische und physikalische 

Prinzipienlehre zu übersehen, so hebt sich als wesentlich vor allem der Gedanke heraus, 

dass die stetige Gesetzlichkeit der Operationen des Denkens die Bedingung bildet, aus 

der allein die Gestalt des fertigen Seins verständlich wird.”200 Zentrale Funktion der 

Denkoperationen ist hierbei, ”das Mannigfaltige der Zustandsänderungen eines Körpers 

in einer begrifflichen Einheit” zu umfassen. Die Einheitsfunktion definiert den Begriff 

des Bewusstseins: ”Die Bezogenheit eines mannigfachen Inhalts auf eine Einheit, die 

ihn ausdrückt und darstellt, ist das konstitutive Moment” von Bewusstsein.201 In 

Entsprechung zu den Partien der Leibniz-Arbeit über die Grundbegriffe der Mathematik 

und der Mechanik entwickelt Cassirer hier eine immanente Theorie, die zwar als 

Leibniz-Interpretation intendiert ist, doch nicht nur als solche lesbar wird, sondern 

ihrem Theoriebestand nach das enthält, was Cassirer unabhängig von jeglicher Leibniz-

Interpretation für einen haltbaren Begriff von Bewusstsein hielt.202 Das ist allerdings 

nicht viel und hält sich an die Natorpsche Grundbestimmung der ursprünglichsten 

Denkfunktion, die Beziehung von Vielheit auf eine Einheit und deren Bedingungen. 

Diese Einheit sucht das Bewusstsein prozessual zu realisieren, in den iterativen 

Operationen der Denkfunktionen und im Modus von Stetigkeit und Kontinu

itsfunktion, Denkfunktionen, Prozessualität und Kontinuität sind für Cassirer die 

Konstituenten von Bewusstsein, deren Leistung ist die Objektivation.203 Dieser recht 

                                                 
199  Vgl. Cassirer: Leibniz‘ System, S. 357-383. Dieses Kapitel ist in Cassirers Konstruktion der 
Anfang der Darstellung der „Metaphysik” Leibniz‘.  
200  Ebd., S. 355. 
201  Ebd., S. 356. 
202  Aus anderer Blickrichtung formuliert: wenn dieser Begriff von Bewusstsein nicht 

uk
sstsein 

bniz‘ System exponierten und der etwa im 
ntn

orrelativität sund 
kte ation und deshalb hier nicht eigens aufzuführen.  

konstr tivistisch zu verstehen, sondern in irgendeiner Weise tatsächlich als der von Leibniz‘ zu 
identifizieren wäre, dann würde Cassirer im folgenden eben einen Leibnizschen Begriff von Bewu
anwenden. Es ist keinerlei Differenz zwischen der in Lei
Erken isproblem zugrundegelegten Auffassung zu erkennen. 
203  Die wechselseitige Bezüglichkeit der einzelnen Funktionen und ihre K
Chara re der Einheitsfunktion und der Iter

 271



 

reduzierte Begriff von Bewusstsein hat auch noch für den Cassirer des 

Erkenntnisproblems und der ersten beiden Bände der Philosophie der symbolischen 

Formen204 volle Gültigkeit.  

Zu dieser explizit formulierten Struktur des Bewusstseins und seiner Vollzüge 

kommt noch eine weitere Leistung hinzu. Sie wird von Cassirer nicht eigens 

thematisiert, doch sie folgt zum einen aus der Argumentationsstruktur von Leibniz‘ 

System, das heißt der oben erwähnten Folge der Problematisierung des Bewusstseins auf 

die auf Mathematik und Physik bezogenen Denkfunktionen, und zum anderen aus der 

Differenz zwischen Denken und Bewusstsein. Um mit letzterer zu beginnen: es scheint 

zunächst, als mache Cassirer keinen Unterschied zwischen Denken und Bewusstsein. 

Die oben skizzierten Strukturen und Leistungen des Denkens fallen mit den 

Operationen des Bewusstseins ganz offenkundig zusammen.205 Cassirers Basismodell 

seinen Modells von Denken, und beide gehen, 

ungeachtet mancher differenten und differenzierteren Ausgestaltungen im Detail auf 

 Natorps Nombre, temps et espace obsolet geworden 

gik 

von Bewusstsein ist gewonnen anhand 

Natorps Erkenntnislogik zurück. Dennoch hält Cassirer an der Differenz zwischen 

Denken und Bewusstsein fest. Der Grund dafür zeigt sich zum einen in der erwähnten 

Darstellungsfolge von Denken und Bewusstsein. In ihr realisiert sich beider 

Zusammenhang: Bewusstsein vermag die Denkfunktionen und die aus diesen 

resultierenden Denkgestalten seinerseits noch einmal zu objektivieren und damit zu 

thematisieren. Dadurch wird die völlige Immanenz des so konstruierten Bewusstsein 

konstituiert. Die ”wissenschaftlichen Prinzipien” von Mathematik und mathematischer 

Naturwissenschaft, die ”jede Realität von Natur” erzeugen sollen, erweisen sich also 

zum einen als ”Gebilde des Bewusstseins”, und dieser Erweis wiederum ist seinerseits 

eine Bewusstseinsleistung.206 Die Rede vom ”Primat des Geistes” meint genau dies: 

dass es keine Objektivierung und objektive Gestalt von Natur außerhalb der Prozesse 

des Bewusstseins gibt und Natur via Objektivierung „in das Selbst verwoben” sei.  

Nachzutragen bleibt zweierlei: mit Cassirers Rückgriff auf einen wie immer 

residual strukturierten Begriff von Bewusstsein kommt ein weiteres Begriffspaar durch 

die Hintertür herein: das Wechselverhältnis von Subjekt und Objekt, das spätestens auf 

dem Stand der Erkenntnislogik von

schien und zu den Marburger Theorieverlusten auf dem Wege zu einer Erkenntnislo

                                                 
204  Ob es sich dann beispielsweise um das spezifisch mythische Bewusstsein handelt, das wird in 

d Denken sind die 

, S. 356. 

den spezifischen Ausprägungen der Denkfunktionen entschieden, so dass etwa Kausaliät in einer 
Umprägung als mythische Kausalität zu bestimmen ist.  
205  Das zeigt sich in der formelhaften Verdichtung: „Bewusstsein (perception) un
allgemeinen Bezeichnungen für den ‚Ausdruck der Vielheit in der Einheit.‘” 
206  Cassirer: Leibniz‘ System

 272



 

der re

ichte‘”.209 Dieser Titel enthält freilich eine 

Dopp

inen Denkfunktionen (Natorp) oder einer Logik der reinen Erkenntnis (Cohen) 

gehörte. Formulierte Cassirer im Bezug auf Cohen zutreffend: ”Das echte Subjekt der 

Erkenntnis ist nichts anderes als die Wissenschaft”,207 und traf dieser Befund bereits 

früher auf Natorps im weitesten Sinne subjektlose, die bloßen theoretischen Vollzüge 

thematisierende Erkenntnislogik von 1900 zu, so bricht die Einleitung ins 

Erkenntnisproblem mit dieser Marburger Theoriegestalt.208 Zu erinnern ist aber auch an 

das eigentliche Leitmotiv, mit anderen Worten: die leitende Motivation zur Einführung 

des Bewusstseinsbegriffs in die Einleitung. „Geist”, „Selbst” oder „Bewusstsein” sollte 

die „Möglichkeit von Geschichte” begründen, doch vorerst war nur eine conditio sine 

qua non jeglichen Erkennens, ob historisch oder naturwissenschaftlich, benannt, das 

spezifisch geschichtliche Moment fehlt diesem Begriff von Bewusstsein noch.  

6.4 Das apriori und seine Geschichte  

Der erste Entwurf zu dem Text, der im Erkenntnisproblem nur noch mit Einleitung 

überschrieben ist, trägt bereits den programmatischen Titel: „Systematische Einleitung: 

‚Das apriori und seine Gesch

eldeutigkeit, die zunächst nicht leicht aufzulösen ist. Ist gemeint das Apriori der 

Geschichte als einer Erkenntnisart oder ist gemeint, dass die Geschichte selbst ein 

Apriori ist? Die Doppeldeutigkeit hängt also an der Bedeutungsdifferenz von 

Geschichte als Geschichtsschreibung oder geschichtlicher Erkenntnis und Geschichte 

als Gegenstand dieser Erkenntnis, als historischer Verlauf. Schon Cassirers explizite 

Überschrift macht noch einmal deutlich, was auch die Scheler-Notizen gezeigt haben 

und sich bei genauer Betrachtung des Entwurfstextes erweist: die nicht zur 

Veröffentlichung gedachte Problemskizze zur Einleitung ins Erkenntnisproblem 

benennt in in viel größerer Deutlichkeit als der publizierte Text, in aller Unverstelltheit 

und ohne die Verschleifungen und Kompromissbildungen des Re-writings die zentralen 

Themen und Ziele der systematischen Einleitung. Und sie kann erheblich offener mit 

der brisanten Frage des Hegel-Bezugs umgehen. Im folgenden sollen genau diese 

Aspekte herausgearbeitet werden. 
                                                 
207  Cassirer: Paul Natorp. 24. Januar 1854 - 17. August 1924, in: Kant-Studien. Philosophische 
Zeitschrift 30 (1925), S. 273-298, hier: S. 288. 
208  Vgl. dazu Winterhager: Das Problem des Individuellen. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte 
Paul Natorps, 1975, S. 43-47. 
209 Seiner Genese nach folgt der 10 Bl. umfassende Text auf die Scheler-Notizen; seine einzelnen 
Abschnitte tragen thematische Zwischentitel: „Zur Einleitung”, „Erkenntnistheorie u[nd] 
Erkenntnisproblem”, „c) Das Verh[ältnis] zur Wissenschaft”, „d) Verh[ältnis] zu den 
Geisteswiss[enschaften]”, „e) Methode”. Die knappen Auführungen zu Hegel finden sich im Abschnitt 

M l. 9 u. 10. über „ ethode”, ebd. B

 273



 

Ziel des Entwurfes ist es, die Bedingungen zu ermitteln, unter denen „der 

Gesch[ichte] wahrhaft der Charakter der Wissenschaft zugesprochen” werden kann. Als 

wissenschaftliche fundierte soll „die geschichtl[iche] Erk[enntnis] als ein Instrument der 

philos

ungen zum Verfahren der 

„systematischen Geschichte” in der Fischer-Trendelenburg-Abhandlung. Cassirer setzt 

s „Formen u[nd] Bilden 

des Stoffes” entgegen; sie erst sollen Geschichte als Wissenschaft möglich machen. 

den” ist 

Hege

vermag, wie es ‚wirklich gewesen‘. Und dies ist im verst[ärkten] Maße an der 

er 

erlauf ist kein für sie selbst äußerliches, das wir an sie herantragen, 

                  

[ophischen] Erkenntnis selbst” erwiesen werden, nicht als „ein blosses 

Nachbilden u[nd] Nacherzählen” oder „Aufnehmen u[nd] Nachahmen”.210 Diese 

Abgrenzung ist ein verbreiteter Topos zur Etablierung von Geschichte als Wissenschaft 

und findet sich so beispielsweise auch in Cohens Ausführ

diesen poetisch-ästhetischen Modi der Geschichtserzählung da

„Formen” und „Bilden” von Stoff muss zwar auf dem Stand einer Logik der 

ursprünglichen Denkfunktionen der Form-Inhalt-Metaphorik wegen als Anachronismus 

erscheinen, doch die beiden Verbalbegriffe verweisen genau auf die Erzeugung des 

Gegenstandes im Durchlaufen der Denkfunktionen, wie sie in der vorliegenden Arbeit 

schon mehrfach, zuletzt in der Skizze des Bewusstseins-Begriffes thematisiert wurden. 

Doch der solcherart konstruierten Gegenstandserzeugung fehlte, wie gezeigt, das 

spezifisch geschichtliche Moment.  

Die „Systematische Einleitung” trägt die spezifische Differenz zwischen Denken 

und Bewusstsein als historischem Bewusstsein nach. Sie besteht in der Annahme einer 

zusätzlichen „notwend[igen] Kategorie, unter der uns das Sein, der Inhalt der geist[igen] 

Wirklichk[eit] erst methodisch-fassbar wird” – es handelt sich um die Kategorie des 

Werdens. Die Charakteristik des spezifisch historischen Momentes als „Wer

l entlehnt, wie Cassirer an dieser Stelle ganz explizit einräumt. Wichtiger aber ist, 

dass „Werden” als Kategorie oder als Grundbegriff verstanden wird, denn das bedeutet 

die Interiorisierung des spezifisch Historischen. Die Theorie des historischen Erkennens 

wird als transzendentallogische Historik exponiert. Wenn von der erkenntnislogischen 

Konstitution des Gegenstandes der Naturwissenschaft galt, dass dieser keinesfalls als 

äußerlich, das heißt durch Sinnlichkeit einfach gegebener zu erweisen war, so trifft das 

für Cassirer a fortiori auch auf das historische Erkennen und seinen Gegenstand zu: 

„Wie die Natur, so ist auch die Geschichte nicht gegeben. Und wenn schon in der 

polit[ischen] Gesch[ichte] anzuerkennen ist, dass sie nicht einfach zu beschreiben 

Gesch[ichte] des Geistes zu beobachten”. „Die geistige Wirklich[keit] ist kein Sein; d

geschichtl[iche] V

                               
210  Ebd., Bl. 10. 

 274



 

sondern das Werden gehört zur Substanz des geistigen Seins.”211 In diesem 

transzendentalen Sinne soll geschichtliches Erkennen als „Formen” und „Bilden” 

verstanden werden und in diesem Sinne ist geschichte „nur, was wir aus ihr machen.”212  

An dieser Stelle löst sich die Doppeldeutigkeit der Überschrift der 

„Systematische[n] Einleitung” auf. „Das apriori und seine Geschichte” ist im skizzierten 

Zusammenhang zu lesen als das Apriori der geschichtlichen Erkenntnis, als apriorische 

Bedingung der Möglichkeit der Erkenntnis von Geschichte.  

6.5 Hegel mit Droysen lesen – das Postulat der Kontinuität 

Cassirers Explikation zur geschichtlichen Kategorie des „Werdens” versteht sich als 

Anschluss an die Hegelsche Phänomenologie: „Es ist das unbestreitbare Verdienst 

Hegels, dass er die Gesch[ichte] als eine Methode anerkannt hat zur Entdeckung der 

geist[igen] Wirklichkeit. Sein System: Geschichtsphil[osophie,] Phaenomenol[logie], in 

der Logik u[nd] Geschichtsbetrachtung sich verschlingen, das wahre Beispiel u[nd] die 

Grundlage seiner Lehre.”213 Diese Stelle erweist nachdrücklich, dass Cassirer nicht nur 

Theoriemotive Hegels zur Geschichte transformieren, sie der eigenen, zumindest 

programmatisch skizzierten Systematik historischen Erkennens inkorporieren wollte, 

sondern dass ihm hier auch die Struktur der wechselseitigen Bezogenheit von 

erkenntnislogischer Systematik und Historik in exemplarischer, geradezu maßstäblicher 

Weise gelöst schien. Eine weniger distanzierte Bezugnahme und Anerkenntnis der 

Leistung Hegels findet sich wohl an kaum einer anderen Stelle seines Werkes.  

Doch erzwang solche Nähe die Auseinandersetzung mit der Frage der 

Abgre

der Hegelschen Theorie sah: „Der sehr deut[liche] Fehler bei Hegel liegt in seiner 

egel-

nzung. Diese Selbstreflexion Cassirers verdeutlicht, aus welcher Perspektive die 

Umbildung Hegelscher Theoriemotive erfolgt: „Aber nähern wir uns damit nicht 

wiederum der Hegelschen Construction der Geschichte?”214 Die Ausführungen zu 

Hegel, zur Kategorie des Werdens und zu geschichtlicher Erkenntnis – sie wurden 

weiter oben in ihrem Zusammenhang rekonstruiert – schließen mit der entscheidenden 

Differenz, die Cassirer zwischen seinem transzendentalphilosophischen Anliegen und 

215Konsequenz, das eigene System als absolut zu setzen”.  Das ist der Topos der H

                                                 
211  Ebd., Bl. 10; vgl. auch Bl. 7: „[...] alles Geistige ist seiner Wesenheit nach geschichtlich, alles 

st 

., Bl. 10. 

Sein i Werden”. 
212  Ebd., Bl. 9. 
213  Ebd., Bl. 10, Randnotiz Cassirers. 
214  Ebd., Bl. 9-10. 
215  Ebd

 275



 

Abgrenzung, der auch schon in den Scheler-Notizen beinahe wörtlich präsent war, dort 

war er ergänzt um den Hinweis: „Kein Substrat, kein ‚Weltgeist‘ oder ‚Volksgeist‘.“ 

Seinem Sachgehalt nach verweist der Topos auf die Voraussetzung, unter der der 

systematische Anschluss an hegel-konnotierte Theoreme für Cassirer möglich war, und 

benennt damit die Bedingung der Möglichkeit einer ins Transzendentale gewendeten 

erkenntniskritischen Hegel-Lektüre: der Wegfall der kompletten Lehre vom absoluten 

Geist.216 Diese Amputation, die durch den konsequent geltungstheoretischen Ansatz der 

Marburger Schule unumgänglich war, dem sich Cassirer verpflichtet sah, brachte 

Kons

nde 

Orien

equenzen mit sich, über die sich der Verfasser des Erkenntnisproblems im klaren 

war: mit der Verabschiedung der Sphäre des Absoluten und der Denkfigur der 

synthetischen Aufhebung des Bestimmungsprozesses war dessen Kontinuität 

aufgebrochen. Insofern stand die Kontinuität der Gesamtkonstruktion des historischen 

Ganges zur Disposition. Damit skizziert die Einleitung ins Erkenntnisproblem eine 

doppelte Krise des Bewusstseins: zur Problematik des Relativismus kam nun noch die 

verschärfte Gefahr der Diskontinuität der Geschichte hinzu, für Cassirer und die 

Marburger Schule gleichbedeutend mit dem Ende der Geschichte. Schien die Relativität 

der einzelnen Erkenntnisse noch durch den Verweis auf die „grundlege

tierung“ an „der Gegenwart der Wissenschaft“ und den geltungstheoretischen 

Bezug auf ein gültiges Paradigma von Erkenntnis abwendbar, so war das im Falle der 

Diskontinuität anders.217 War das Faktum der Wissenschaft einmal als prinzipiell 

geschichtliches bestimmt, so wie dies in der Einleitung der Fall ist, dann war die 

gesamte Konstruktion zum Einsturz verurteilt, wenn es keine gesicherte 

Kontinuitätsannahme geben konnte. 

Diesen Sachverhalt halten schon die Scheler-Notizen in höchster Verdichtung 

fest. Bereits hier ist der operative Zentralbegriff gegen Schelers Kritik der der 

Kontinuität. Ohne die Konstanz der Denkfunktionen gebe es „auch keine 

geschichtl[iche] Continuität, kein geschichtl[iches] Begreifen“, wie hier formuliert wird. 

Die transzendentale Bedingung geschichtlicher Kontinuität liegt also wie gezeigt in den 

Operationen des Bewusstseins. Doch Cassirers entscheidender Gedanke liegt in der 

                                                 
216  Vgl. zu dieser Problematik die zutreffenden Ausführungen in Brelage: 
Transzendentalphilosophie und konkrete Subjektivität, S. 86: „Diese Abgrenzung vollzieht sich im 
Namen Kants [...] durch den Versuch einer strengen und durchgängigen Unterscheidung von Geltung und
Sein, die es dem Kritizismus verwehrt, von einem Absoluten, sei es ein absolutes Subjekt oder absolutes 

 

Objekt oder die Identität von Subjekt und Objekt, auszugehen.” 

ismus. Die 
er- sgang noch für die Gewährleistung von „echte[r] geschichtl[icher] 
nu ltend machen, was auf eine Überlagerung von Kontinuitäts- und Relativitätsproblematik 
slä

217  Scheler-Notizen, Bl. 1r; vgl. die Parallelstelle in Cassirer: Einleitung, S. 16, dort erst findet sich 
der Ausgang von der „gegenwärtigen Forschung“ als probatem Mittel gegen den Relativ
Schel Notizen wollen denselben Au
Conti ität“ ge
hinau uft. 

 276



 

funkt

zur historischen Zeit auskommt, gehört zu deren schweren Defiziten des 

Textes und den Gründen, weshalb Cassirers methodologische Überlegungen bloß 

Sie s inerseits zwar, exoterisch gleichsam oder an der Oberfläche, 

historische Abgrenzung von spekulativer Metaphysik. Systematisch jedoch erschließen 

a

                                                

ionellen Verschiebung der systematischen Funktion des Momentes des Absoluten 

hin zum Begriff der Kontinuität und der Annahme einer „Gleichförmigkeit des 

Geschehens“.218 Diese Verschiebung soll die Auflösung der Verdinglichungstendenzen 

darstellen, die die „metaphysische Geschichtsphilosophie“ – so eine der Abgrenzungs-

Chiffren im Text für die Hegelsche Philosophie – charakterisieren, wenn diese den 

„historische[n] Entwicklungsreihen“ irgendein Absolutes als Subjekt zugrundelegt. 

Cassirers bekannte Formel für diese Transformation lautet: „die metaphysische Formel 

muss sich uns in eine methodische wandeln.“219  

Beschreiben ließe sich diese Umbildung als äußerste Rationalisierung, als radikale 

Reduktion der Leistungen der dialektischen Synthese auf ihre reine Funktion hin, die 

Funktion der Erzeugung einer durchgängigen logischen Einheit innerhalb eines 

logischen Prozesses. In die Bedingungen von Temporalität und geschichtlicher Zeit 

übersetzt ergibt das den Begriff der historischen Kontinuität. Dass der Versuch der 

Begründung von historischem Erkennen in der Einleitung dabei ohne eine einzige 

Überlegung 

programmatisch bleiben und die Dimension der Geschichte nicht erreichen können. 

Damit ist die systematische Funktion auch der negativen Hegelbezüge aufgeklärt. 

ignalisieren e

sie die in der Immanenz des Bewusstseins angelegte Voraussetzung jeglicher 

kategorialer Leistungen, wie etwa Einheitsbildung oder Werden, die Voraussetzung der 

Kontinuität als Bedingung der Möglichkeit der W hrnehmung historischer Verläufe. 

Ohne das in ein Postulat des historischen Bewusstseins rückübersetzte Absolute wäre 

Geschichte für Cassirer nicht denkbar: „Der Gedanke einer inneren Stetigkeit“ soll als 

„eine Hypothese“ die schlechthinige „Bedingung des Anfangs der historischen 

Erkenntnis“ bilden.220 Insofern ist die Annahme von Kontinuität oder „innerer 

Stetigkeit“ das „a priori“ der Geschichte. Denn „gedankliche Kontinuität in den 

Einzelphasen des Geschehens“ soll die notwendige Bedingung dafür sein, dass die Rede 

von „von der Einheit des Prozesses“ sinnvoll ist.221 Und daran, dass geschichtliche 

Prozesse nur als kontinuierliche, nicht als diskontinuierliche oder bruchstückhafte 

erkannt werden können, daran hält Cassirer gegen Scheler gleichsam axiomatisch fest.  
 

218  Scheler-Notizen, Bl. 1v: „Kein Substrat, kein ‚Weltgeist’ oder ‚Volksgeist’, an dessen Stelle, wie 
 in der Wiss[enschaft] überhaupt, Continuität u[nd] Gleichförmigkeit des Geschehens.“

219  Cassirer: Einleitung, S. 18. 
220  Ebd. 
221  Ebd. 

 277



 

Die Problematik der Kontinuität der Geschichte war jedoch kein Thema der 

Hegelschen Phänomenologie. Die Lesart Hegels hat Cassirer offenbar der sogenannten 

„kleinen Historik“ Droysens entlehnt. Droysen deutete Hegels „Dialektik der 

Geschichte“ in dem Sinne um, den Cassirer unverändert aufnehmen und zur Grundlage 

seiner Hegel-Umbildung machen konnte: „Gedanken sind die Kritik dessen, was ist, 

und nicht ist, wie es sein sollte,“ heißt es einleitend, und wenig später: „Die Kontinuität 

dieser Gedanken […] ist die Dialektik der Geschichte (Hegels ‚Philosophie der 

Geschichte’).“222 Der Rückgriff auf die Kontinuitäts-These wird zum Gebot aller Hegel-

Transformationen, die das Absolute eliminieren; Droysen zeigt das. In der Philosophie 

Hegels wird Geschichte ein dynamischer Prozess der Entwicklung und Selbstentfaltung 

des Geistes zur Freiheit verstanden. Erst wenn mit dem Telos der Selbstenfaltung die 

spekulative Dimension weggestrichen wird – so wie bei Cassirers Verkürzung der 

dialektischen Bewegung um die Dimension des Absoluten –, wird die Frage nach 

zumindest formaler Kontinuität der einzelnen Momente im historischen Prozess 

virulent.223 

6.6 Diskontinuitäten in der Wissenschaftsgeschichte vs. Kontinuität der 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung – mit Hegel und Droysen gegen Zeller 

und Scheler  

Durch diese Konstruktion rückt das, was Cassirer als mögliche Lesart Hegels ausgibt, 

nah an Kants Rede vom apriorischen „Leitfaden“ heran, der der philosophischen 

Betrachtung von Geschichte zugrundezulegen sei.224 Unklar bleibt noch der Kontext 

und die tiefere Motivierung dieses Kunstgriffs. Wie kommt Cassirer gerade auf Hegel, 

wo es um die Begründung der Kontinuitätsannahme in der historischen Betrachtung 

geht? Die Problematik der Kontinuität der Geschichte taucht bei Hegel an keiner Stelle 

auf. Die komplexe Antwort auf diese Frage ist zum einen im Motiv einer doppelten 

Abwehr zu suchen, zum anderen in der Rezeption einer bereits historischen 

Hegellektüre. Mit anderen Worten: Cassirers Exposition der zentralen Problematik der 

Einleitung, des Kontinuitätsproblems, ist (1) eine Reaktionsbildung auf Schelers Kritik 

an philosophischer Philosophie- und Wissenschaftsgeschreibung, die bislang unerwähnt 

blieb. Sie ist (2) aber die Zurückweisung einer organologischen Lösung der 

                                                 
222 Droysen: Grundriss der Historik (1882), hrsg. v. Rothacker, 1925, S. 33-34 (§78).  
223 Zur „Kontinuitätsidee“ vgl. Baumgartner: Kontinuität und Geschichte. Zur Kritik und Metakritik der 

isc
e vorliegende Arbeit, Kap. III, 6.1. 

histor hen Vernunft, 1997, bes. S. 69-75. 
224  Vgl. di

 278



 

Kontinuitätsfrage, wie sie Zeller vorgeschlagen hatte. Und sie verdankt sich (3) dem 

Anschluss an die Interpretation, die Droysen von Hegel gegeben hat. Es zeigt sich, so 

die leitende und die Einzelaspekte übergreifende These, eine ähnliche Rezeptionsfigur 

wie im Falle von Cassirers Zurückweisung des Angriffs auf die „transszendentale 

Methode“: indem Cassirer den ganz grundlegenden Einwand Schelers zu entkräften 

sucht, anerkennt er dessen Problemstellung und Ausgangsbefund als zutreffend und 

integriert beide seiner eigenen Auffassung. In dieser Rezeptionsfigur formiert sich dann 

aber Cassirers eigene theoretische, in diesem Falle: historiographisch-methodologische 

Position. 

(1) Zunächst gilt es, den Kontext der Kontinuitätsproblematik noch einmal zu 

vergegenwärtigen und dabei noch einmal auf Die transszendentale und die 

psychologische Methode zurückzublicken. Scheler hatte dort nicht nur die 

„transszendentale Methode“ der Kritik unterzogen, sondern auch die Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung. Es herrsche „eine grundfalsche Gesamtanschauung 

über die Geschichte der Wissenschaft“, und zwar „über die Form des Prozesses, in dem 

sich die Wissenschaft erzeugte“.225 Das meint eine Historiographie der Wissenschaften, 

die Geschichte der Wissenschaft als kontinuierlichen Fortgang, als stetes Wachstum von 

Resultaten und als harmonische Anpassung der jeweiligen Methoden an den 

wissenschaftlichen Fortschritt versteht, zielt aber auch auf eine 

Philosophiegeschichtsschreibung, die konkrete wissenschaftliche Arbeit auf einen 

traditionell gewachsenen festen Bestand an „Denkformen“ und Methodologien 

zurückführen will: „Es waltet hier die Meinung, es sei die Wissenschaft langsam durch 

eine fortlaufende Anhäufung von Einzeldaten auf ihre derzeitige Höhe gekommen und 

es hätten sich innerhalb dieses Prozesses die wesentlichen Verschiebungen der 

Methodik mühelos, wie von selbst, in jenen Augenblicken vollzogen, in denen neue 

Daten kein Unterkommen in den alten Denk- und Erkenntnisformen mehr gefunden 

hätten.“226 Beide, Wissenschafts- wie Philosophiegeschichtsschreibung verfehlen mit 

einem solchen Ansatz die Realität, denn die „Wirklichkeit zeigt uns […] nichts“ von 

solchem steten Wachstum. Demgegenüber zeigt die tatsächlich ausgeübte Praxis der 

wissenschaftlichen Forschung Scheler zufolge Traditionsbrüche, Diskontinuitäten und 

neue Ansätze, zumindest im Bewusstsein der jeweiligen Protagonisten, und letztere sind 

es ja, 

                               

auf die es Scheler ankommt: „Die Denker, welche der modernen Wissenschaft das 

Programm in einfachen und gewaltigen Zügen gezeichnet haben, waren sich solcher 

                  
ransszendentale und die psychologische Methode, S. 7. 225  Scheler: Die t

226  Ebd. 

 279



 

Continuität so wenig bewusst, dass vielmehr das klare Bewusstsein eines Bruches mit 

dem Alten überall in ihnen erkennbar ist.“227 Angesichts der für Scheler 

unumstößlichen Tatsache, dass „hier überall der Wein trotz der alten Schläuche neu ist“, 

diagnostiziert er eben auch das Versagen der Erkenntnistheorie angesichts der 

„radikalen Wendungen“ innerhalb der Wissenschaften. Die „grossen weitausschauenden 

Methodologen“ hätten „der positiven Forschung gerade in jenen Gebieten wenig 

genützt […], für die sie das Programm aufstellten.“ Für die Wissenschafts- und 

Philosophiegeschichtsschreibung ergibt sich daraus die Forderung, dass sie sich in ihren 

Darstellungen auf „die schöpferische Kraft einer logischen Phantasie“ einstellen müsse, 

„die sich in schroffem Kampf mit der Tradition aufarbeitet“. In diesem Befund deutet 

sich für Scheler eine generelles Muster des Verhältnisses von Tradition und den 

„radikalen Wendungen“ wissenschaftlicher Innovation an: „so finden wir bei allen 

ähnlichen grundlegenden Wandlungen innerhalb der Geschichte der Wissenschaften 

schöpferische Vorstösse und Antizipationen, die allererst neue Gebiete der Wirklichkeit 

der Forschung eröffnen.“228 aber auch die ‚Eröffnung’ neuer Wirklichkeitsgebiete durch 

die Wissenschaften vollzieht sich nicht im harmonischen Miteinander und 

wechselseitigen Aufbau, sondern in der konfrontativen Prätention der einzelnen 

Wissenschaften und Wissenschaftszweige auf Weltdeutung im Ganzen, nicht nur auf 

Forschung im jeweiligen thematisch begrenzten Bereich: „Anstatt dass sich die 

Resultate der Einzelwissenschaften zum Ganzen einer wissenschaftlichen 

Weltanschauung zusammenschliessen, sucht jede Einzelwissenschaft ihren 

Machtbereich bis auf das All auszudehnen, keine Schranke ausser sich 

anzuerkennen.“229 Traditionsbruch statt Tradition, Diskontinuitäten statt 

kontinuierlichem Fortschreiten sowie Konkurrenz und Nebeneinander von 

Forschungsrichtungen statt Zusammenschluss zu einer Einheit, Totalitätsansprüche auf 

Welterklärung statt Beschränkung auf die wissenschaftliche Arbeit im jeweiligen 

Bereich – das ist Scheler zufolge die tatsächliche Realität wissenschaftlichen Arbeitens, 

und ihr hat sich der philosophische Wissenschaftshistoriker zu stellen. Diese Kritik 

stellt eine Übertragung von Schelers leitmotivischer Forderung, die wirkliche Praxis der 

Wisse

anschliessende Problematisierung der Wissenschafts- und 

nschaften müsse Thema der Erkenntniskritik werden, auf den Gang von 

Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte und deren Historiographie dar. 

Wie ernst Cassirer Schelers Befund und Diagnose sowie die an diese 

                                                 
227  Ebd. 
228  Ebd., S. 8. 
229  Ebd., S. 11. 

 280



 

Philosophiegeschichtsschreibung genommen hat, das zeigen wiederum Passagen der 

Einleitung ins Erkenntnisproblem, die das historische Verhältnis philosophischer und 

wissenschaftlicher Theorien zueinander thematisieren. Hier findet keine ausdrückliche 

Bezugnahme statt, doch im Kontext der Auseinandersetzung mit Scheler wird der 

m ennbar. Eingeleitet wird die entsprechende Passage mit 

einer Hegel-Kritik, wenn die Auffassung zurückgewiesen wird, dass die 

notw

‚Auf

ist 

Ged

Cass

Folg

Beg  r

Chif

aber

einz

meh

quan

man

verw

konk

die lisieren zur Interpretation des Ganges der 

Aus

‚Abs

‚dial

hera

zwis

Inter

Gen

                                                

Zusa menhang deutlich erk

„vorangehenden Leistungen des Denkens und der Forschung in den folgenden als 

endige Momente enthalten und ‚aufgehoben’ seien.“ Der Terminus der 

hebung’, hier als eines jener erwähnten anonymisierten Zitate aus Hegel markiert, 

eine leicht auflösbare Chiffre für die letzte Stufe im Gang der „objektiven 

ankenbestimmungen“ im Sinne des ‚Beendens’ bei gleichzeitiger ‚Erhaltung’.230 

irer verschärft diese Kritik noch, wenn es heißt: „In so einfacher und geradliniger 

e, wie diese Konstruktion es voraussetzt und verlangt, gehen die verschiedenen 

riffssysteme nicht in auseinander he vor.“ An dieser Stelle ist es die pejorative 

fre der „Konstruktion“, die den Bezug zu Hegel herstellt. Wenn die Einleitung dann 

 fortfährt, der „empirische Gang der Erkenntnis“ vollziehe sich nicht so, dass „die 

elnen Momente nur gleichsam äusserlich aneinander herantreten, um sich mehr und 

r zu einer einheitlichen Totalansicht zu ergänzen. Nicht in solchem stetigen 

titativen Wachstum, sondern im schärfsten dialektischen Widerspruch treten die 

nigfachen Grundanschauungen einander gegenüber [Hervorh. HKO]“, dann 

eist die Rede vom „dialektischen Widerspruch“ darauf hin, dass hier zwei 

urrierende Hegel-Deutungen gegeneinander aufgeboten werden.231 Die eine will 

Hegelsche Dialektik instrumenta

Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte als eines organischen 

einanderhervorgehens, die andere, die nach dem oben Ausgeführten ohne 

olutes’ und ‚Aufhebung’ auszukommen glaubt und die Cassirers ist, löst die 

ektische’ Entgegensetzung aus dem Zusammenhang des Ganges der Dialektik 

us und reduziert sie zur bloßen Opposition zweier theoretischer Positionen, 

chen denen keine Vermittlung, sondern nur Konflikt herrscht.  

Cassirer weist hier eine bestimmte, noch nicht näher identifizierte Hegel-

pretation zurück, und zwar dadurch, dass er sich auf dem Befund Schelers zur 

ese und zum historischen Verhältnis wissenschaftlicher wie erkenntnistheoretischer 

 
Hegel: Phänomenologie des Geistes (ed. Hoffmeister), S. 90; vgl. dazu auch die genauen und 230  

erhellenden Explikationen bei Kesselring: Die Produktivität der Antinomie. Hegels Dialektik im Lichte 
der genetischen Erkenntnistheorie und der formalen Logik, 1984, bes. S. 117-119 u. 263-264. 

 Einleitung, S. 7. 231 Cassirer:

 281



 

Syst

vern

mac

6.7 

(1) tzungen führen zu der in epochaler Perspektive gravierenden 

 [Hervorh. HKO]” fungieren, wie 

(2) 

en Geschichtsbetrachtung gemacht. Denn in 

„der exakten Wissenschaft […], in ihrem trotz aller Schwankungen stetigen 

Gange“ soll die „Einheit des Erkenntnisbegriffs […] ihre wahrhafte Erfüllung und 

Bewährung erhalten“, wie Cassirer in einer Ergänzung zur zweiten Auflage der 

Einleitung erklärt. „Die Gesamtentwicklung [i.e. der Geschichte] müßte sprunghaft 

und lückenhaft erscheinen, wenn wir uns der Betrachtung dieses wichtigsten 

Mittelgliedes begeben wollten. Denn“, so fährt Cassirer fort und bringt den 

zentralen Gedanken, „erst in ihm und kraft des Zusammenhanges mit ihm erhält 

eme anschließt, ja diesen verschärft: „Das vorangehende logische System muss 

ichtet werden, um einem neuen, das auf völlig anderem Fundamente ruht, Platz zu 

hen.“232 

Resultate und Folgen 

All diese Vorause

Folge, dass hierin erste Bruchstellen zu den Marburger Theoriegestalten der Lehrer 

Cassirers deutlich werden. Klare Indizien dafür sind die explizite Berufung auf 

Hegel Strategie der Aufhebung der Abgrenzungsgestalt, das neue 

Erkenntnisinteresse an den Erkenntnisbedingungen historischer Verläufe, die 

Einführung von bewusstseins- und geistphilosophischen Elementen. Diese Skizze 

der epochalen Folgen, die nur deutlich machen soll, dass Cassirer mit der 

Einleitung ins Erkenntnisproblem einen ersten Schritt auf dem Weg zur 

Rückgewinnung verschiedener Dimensionen menschlicher Realitätserkenntnis 

machte, darf aber keinesfalls aus dem Blick, dass hier kein methodischer 

Pluralismus etabliert wird. Das ”geschichtlich sich entwickelnde Faktum”, das als 

Orientierungsdimension des historischen Erkennens konzipiert ist, steht unter dem 

Paradigma mathematischer Naturwissenschaft – mathematische Naturwissenschaft 

soll ”als gültiges Beispiel aller Geschichte

Cassirer unumstößlich feststellt und als gleichsam axiomatisches Moment seiner 

Überlegungen festhält. Insofern bleibt die transzendentale Historik der Einleitung 

mit schweren Ambivalen behaftet. 

Für Cassirer ist transzendentalisierte Wissenschaftsgeschichte das Exempel ”aller 

Geschichte”. Hier wird das „Faktum der Wissenschaft“ in seiner dynamischen 

Form, als geschichtlich gewordenes zum ‚Faktum der Wissenschaftsgeschichte’ als 

dem Bezugsdatum der philosophisch

                                                 
232 Ebd. 

 282



 

d

und die Grundbegriffe von Historik, die die Einleitung etablieren zu können meint, 

sollen die Muster von historischem Erkennen schlechthin sein. Damit aber kommt 

falls behoben ist, im Gegenteil. Auch 

Cassirers Ansatz zu

er philosophische Gedanke seine wahrhafte innnere Kontinuität.“233 Das Modell 

der Wissenschaftsgeschichte die Funktion zu, das Muster und Analogon zu 

Geschichte überhaupt zu sein. Das kann verstanden werden als Versuch Cassirer, 

Geschichte aus der Verknüpfung mit Ethik, in der sie sich bei Cohen befindet, 

herauszulösen.234 

(3) Es wird an Cassirers Einführung von Hegel in seine Theorieskizze zum 

historischen Erkennen – um mehr handelt es sich in dieser Phase seiner Arbeit 

nicht – kenntlich, dass gegenüber der Generation seiner Marburger Lehrer sich ein 

neuer theoretischer Stil geltend macht. Es handelt sich um eine erste, vorsichtige 

thematische Öffnung hin zur Dimension der Geschichte und damit der Kultur. 

Unter dem Aspekt des Denkstils ist eine Öffnung zu verzeichnen, die in eine Art 

von Synkretismus oder Eklektizismus führt. Damit ist eine Konfiguration der 

Theorie bezeichnet, die mit Cassirers Wende zur Kulturphilosophie und der 

einhergehenden Thematisierung pluraler Bereiche menschlicher 

Wirklichkeitserkenntnis gewissermaßen zum ‚Markenzeichen‘ Cassirerscher 

Theoriegestaltung wird: die erhöhte Rezeptivität, Umformung und Aneignung von 

Theoremen und Denkfiguren aus den heterogensten philosophischen und 

wissenschaftlichen Theoriezusammenhängen. 

(4) Es darf aber keinesfalls übersehen werden, dass durch die Zugrundelegung der 

Wissenschaftsgeschichte als Bezugsfaktum aller Erkenntnistheorie und 

Philosophiegeschichte, das Defizitäre in der Bestimmung von Geschichte, das 

Cohen und Natorps hinterlassen hatten, keines

 einer transzendentalen Historik steht im Zeichen des 

Szientismus, der Orientierung am vorgängigen wissenschaftlichen Faktum als 

einem wissenschaftsgeschichtlichen. 

                                                 
233 Ebd., S. 11. 
234 Zur Position Cohens vgl. Holzhey: Kants Geschichtsphilosophie im Neukantianismus, in: Rudolph / 

ers urkritik nach Ernst Cassirer, 1995, S. 85-104. Küpp (Hrsg.): Kult

 283



 

7. Der zweite Teil der Einleitung und die Philosophiegeschichtsschreibung 

Natorps 

Der zweite und umfangreichere Teil der Einleitung ist von gänzlich anderem Charakter 

als der rein systematische erste.235 Er bietet auf den ersten Blick im wesentlichen einen 

historischen Abriss des sogenannten ”Erkenntnisproblems in der griechischen 

Philosophie” und soll damit offenbar die eigentliche Darstellung des Erkenntnis-

problems in der Wissenschaft und Philosophie der neueren Zeit um eine Vorgeschichte 

ergänzen.236 Der auf die Einleitung folgende Hauptteil setzt unter der Überschrift ”Die 

Renaissance des Erkenntnisproblems” mit dem Erkenntnisproblem der Renaissance, 

namentlich mit Cusanus ein. Ist das ”Erkenntnisproblems in der griechischen 

Philosophie” also eine bloße Realisierung des Marburger Modells der 

Vorgeschichtsschreibung? Welche Funktion konnte diese Vorgeschichte im Falle einer 

Darstellung haben, die die Renaissance zu einem Neueinsatz, einer Epochenschwelle 

erklärte, das Mittelalter aber auf zweieinhalb Seiten abhandelte? Die Frage nach den 

Darstellungsformen und vor allem Funktionen des zweiten Teiles der Einleitung leitet 

die folgenden Überlegungen. Dabei wird insbesondere der Befund signifikant sein, dass 

in der Neuauflage des Erkenntnisproblems von 1911 der zweite Einleitungsteil von 

Cassirer ers

utzig: das Konzept der 

Vorgeschichtsschreibung beruht darauf, dass der ‚Hauptgeschichte’, der eigentlichen 
                                                

atzlos gestrichen wurde. Wenn das nicht das Eingeständnis völliger 

Redundanz war, was dann? Und vor allem: wenn dieser Teil Funktionen teils 

vorgeschichtlicher teils systematischer Art hatte, wodurch wurden diese sodann 

substituiert? Deutet sich mit dem Wegfall von Teil zwei gar eine 

Konzeptionsverschiebung in Cassirers Wissenschafts- und 

Philosophiegeschichtsschreibung an? 

Bereits der Anfang der Einleitung II zeigt eine Mehrfachdeterminierung der 

Funktion dieses Teils für die gesamte Einleitung und das gesamte Erkenntnisproblem 

an. Cassirer verweist auf die Problematik der ”zeitlichen Begrenzung” auf den 

”Erkenntnisbegriff, den die neuere Philosophie entwickelt” habe, dadurch verzichte die 

Darstellung auf deren ”echte und wahrhafte philosophische Quellen und Anfänge”.237 

Das rückt den zweiten Teil zunächst in die Pespektive einer Vorgeschichte der 

neuzeitlichen Entwicklung. Doch der Hinweis auf die ”echten und wahrhaften 

philosophischen Quellen und Anfänge [Hervorh. HKO]” macht st

 
235  Vgl. Cassirer: Einleitung II, in: ders.: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, S. 20-50, die letzten 
zweieinhalb Seiten sind dem Mittelalter gewidmet, vgl. ebd., S. 48-50. 

 21. 
 20. 

236  Ebd., S.
237  Ebd., S.

 284



 

Klima

u kommen 

konnte. Sind Vorgeschichte und Urgeschichte am Ende doch kompatibel?  

der Einleitung II weitere Indizien dafür, dass 

dieser Teil weitaus mehr und andersartige Aufgaben der Darstellung hat, als seine 

239

 

blems 

x der Darstellung, historische Positionen vorausgehen, in denen zwar zentrale 

Momente einer Epoche oder eines epochemachenden Werkes, etwa der Kantischen 

Kritik, antizipiert werden, die aber insgesamt vom Maßstab des historischen Telos her 

betrachtet, als defizient ausgewiesen werden können. Diese Asymmetrie der Darstellung 

ist jedoch aufgehoben, wenn statt solcher Vorgeschichte die ”echten und wahrhaften 

philosophischen Quellen und Anfänge” in den Blick geraten. Damit wird statt 

‚Vorgeschichte’ ”Urgeschichte [Hervorh. HKO]” geschrieben, und diese bedeutet eine 

gänzlich andere Konzeption von Philosophiegeschichtsschreibung: ”Liegt nicht hier [in 

der antiken Spekulation] die eigentliche Urgeschichte unseres Problems und alle Keime 

seiner künftigen Entfaltung?”, fragt Cassirer und benennt ganz beiläufig den Begriff, in 

dessen Zeichen die Geschichtsschreibung der Einleitung II steht.238 Damit wird aber 

offenkundig, dass es hier nicht nur um den Nachtrag historischen Materials, jene 

Anfänge der griechischen Philosophie einer mit der Neuzeit einsetzenden 

philosophischen Geschichte nachzutragen, sondern dass hier noch einmal 

methodologische Fragen der Philosophiegeschichtsschreibung verhandelt werden. 

Wenn der Anfangsbefund lautet, dass hier gar ein zur Vorgeschichtsschreibung 

konkurrierendes Modell zugrundegelegt wird, so fragt sich, wie es daz

Nun finden sich auf den Seiten 

äußere Form vermuten läßt. Wenn die Rede davon ist, dass der ”eigene innerliche 

Fortschritt” des modernen Denkens es ”mit Notwendigkeit zu den Prinzipien und 

Fragen” der antiken Philosophie zurückführe, so verbindet sich mit dem historischen 

Abriss eine starke These, die in einer Art philosophiegeschichtlicher Archäologie vom 

Ziel der Geschichte – und als solches präsentiert die Gesamtdarstellung der ersten 

beiden Bände des Erkenntnisproblems ganz fraglos die Kantische Philosophie – 

zwangsläufig in einer Zirkelbewegung zu dessen Anfängen zurückführt.  Diese 

philosophiegeschichtliche Konzeption enthält neben einer methodologischen These zum 

Begriff der Kontinuität auch einen geschichtsphilosophischen Kern. Und noch der 

eigentlich historische Abriss erweist sich bei näherem Block als Exposition des

zentralen, die Gesamtdarstellung der ersten beiden Bände des Erkenntnispro

leitenden Begriffspaares von Substanz- und Funktionsbegriff.  

                                                 
238  Ebd. 
239  Ebd. 

 285



 

Nimmt man die historische Konstellation der Marburger ”philosophischen 

Arbeitsgemeinschaft” in den Blick, so hat sich zwar entgegen vieler Darstellungen 

Natorp auch in der Zeit bis 1900 mit eigenständigen Arbeiten zur Erkenntnislogik auch 

als systematischer Denker erwiesen, dem Cassirer die entscheidenden theoretischen 

Anregungen seiner frühen Jahre verdankte. Und unbestreitbar hat Cohens Arbeit 

Platons Ideenlehre und die Mathematik innerhalb der „Arbeitsgemeinschaft” 

maßstäblich und stilbildend gewirkt, nicht nur was die Fixierung des 

erkenntnistheoretischen Bezugs auf Mathematik angeht, sondern auch was den Gestus 

radikal systematisierender Interpretation antiker Philosophie angeht. Insofern findet sich 

Cassirers Projektion neuzeitlichen Methodenbewusstseins auf die antike Philosophie 

hier präfiguriert. Doch galt Natorp nach außen wie nach innen als der 

Philosophiehistoriker der Schule, und als Historiker der antiken Philosophie zumal.240 

Hier, in Natorps 1903 publiziertem Werk Platos Ideenlehre und seinen weiteren 

Arbeiten zur griechischen Philosophie, ist der direkte Kontext von Cassirers zweitem 

Teil der Einleitung zu suchen, und zwar erstens was dessen historisch darstellende Teile 

angeht, zweitens unter methodologischen Gesichtspunkten und drittens hinsichtlich der 

zentralen Konstruktionsbegriffe der Skizze zur griechischen Philosophie.241 

7.1 Die Kontinuitätsproblematik 

Die Einleitung II soll in doppelter Hinsicht die im ersten Einleitungsteil entwickelte 

Kontinuitäts-These stützen: einmal durch methodologische wie programmatische 

Überlegungen und zum anderen durch die historische Darstellung, die den 

methodologischen Ansatzes des „historischen Postulats” durchführt und solcherart 

exemplifiziert. Das erste Anliegen des Textes besteht darin, die historische Skizze des 

Ganges des Erkenntnisproblems in der antiken Philosophie zu legitimieren. Einmal 

                                                 
240  Die Tatsache, dass Natorps historische Arbeiten viel kritisiert wurden und dass ihnen ein äußerst 
hohes Maß an systematischer Überformung eignet, wurde in der Kritik von Anfang an moniert, sie ist 
aber nicht von er Hand zu weisen. Wenn im folgenden Natorps historische Arbeiten genommen werden 
als das, was sie zu sein intendierten: als philosophiehistorische Arbeiten, ohne dass jedes Mal kritisch auf 
den vollkommen zutreffenden Befund der Systematisierung verwiesen wird, dann zum einen deshalb, 
weil der Aspekt der historischen Angemessenheit der Darstellung für die Fragestellung der vorliegenden 
Arbeit auch an dieser Stelle keine Rolle spielt, und zum anderen, weil ihrem konstruktivistischen 
Verständnis philosophiehistorischer Darstellungen zufolge solche Kritik obsolet ist. Zu Natorp als 
Philosophiehistoriker der Antike insgesamt vgl. Lembeck: Platon in Marburg. Platon-Rezeption und 
Philosophiegeschichtsphilosop ie bei Cohen und Natorp, 1994, S. 167-338. 

d  

h
241  Vgl. Natorp: Forschungen zur Geschichte des Erkenntnisproblems im Altertum. Protagoras, 
Demokrit, Epikur und die Skepsis, 1884; ders.: Was uns die Griechen sind. Akademische Festrede zur 

ichs Preußen, gehalten am 18. Januar 1901, Marburg 1901 
Eine Einführung in den 

sm 03; dazu kommen noch einige Rezensionen und Aufsätze, vgl. vorliegende Arbeit, 
gr

Feier des 200jährigen Bestehens des Königre
(Marburger akademische Reden, 1901, Nr. 4); ders.: Platos Ideenlehre. 
Ideali us, 19
Biblio aphie. 

 286



 

mehr dient dabei die Auseinandersetzung mit Zeller Cassirer dazu, in der Kritik die 

eigene Auffassung zu exponieren: „Wenn wir nach einer äusseren Rechtfertigung dafür 

suchten, dass die griechische Philosophie von unserer Aufgabe ausgeschlossen bleiben 

soll, so brauchten wir um Gründe und Autoritäten nicht verlegen zu sein. Eine bekannte 

und weiter verbreitete Auffassung des Griechentums sieht die sachliche Grenze, die es 

von der modernen Zeit scheidet, eben darin, dass es ihm nicht gelungen sei, das 

Problem der Erkenntnis in seiner Besonderheit zu erfassen. Es ist kein Geringerer als 

Zeller, der sich zum Anwalt dieser Grundanschauung gemacht hat.”242 Zeller wird hier 

zum Vertreter der Auffassung von Diskontinuität von antiker und moderner Philosophie 

und z  

nämlich keinen Zweifel daran, dass die „neuere” Philosophie „wesentlich unter dem 

ar. Auf eben dieser Voraussetzung will Zeller „die 

Eigen

 

innerschulische, gleichsam esoterische Binnendifferenz.245 Cassirers 

m indessen Zellers Programm der Bestimmung von 

gemacht – eine Konstruktion, die in scharfem Widerspruch zu dessen Selbstverständnis 

um Text der Einleitung zur Philosophie der Griechen steht. Zeller selbst läßt

Einfluss der ersteren [i.e. der griechischen] und durch eine theilweise Rückkehr zu 

griechischen Anschauungen entstanden” sei. Ja, er geht noch weiter und sieht nicht nur 

den „Einfluss” der griechischen auf die „neuere” Philosophie, sondern hält fest, „dass 

die alte Philosophie selbst im Verlauf ihrer Entwicklung sich der christlichen 

Weltanschauung, mit der sie sich in der neueren Wissenschaft verschmolzen hat, 

annäherte, und sie anbahnte.”243 Eine höhere ideengeschichtliche Kontinuität als in 

dieser These einer wechselseitigen Rezeption, die bis hin zu Verschmelzungsformen 

reicht, ist wohl kaum denkb

thümlichkeit der griechischen Philosophie in ihrem Unterschied von der neueren” 

bestimmen.244 Alleine um die Bestimmung der Differenzen zwischen antikem und 

modernem Denken geht es ihm, die Frage von Diskontinuität ist gar keine Thema der 

Einleitung in Die Philosophie der Griechen. Doch gerade die Fixierung der spezifischen 

Differenz zwischen antiker und neuerer Philosophie soll in der Einleitung II ins 

Erkenntnisproblem abgewehrt werden zugunsten einer ungebrochenen Kontinuität, die 

dem Marburger Axiom gehorcht, dass die Ideenlehre Platons im historischen Telos der 

Kantischen Kritik ihre neuzeitliche Ausformulierung erhalte. Angesichts dieser 

teleologischen Philosophiegeschichts-Konstruktion erscheint der andernorts skizzierte 

Konflikt um die historische und sachliche Differenz zwischen Leibniz und Kant als 

Argu entationsstrategie kann 

                                                 
242  Cassirer: Einleitung II, S. 20-21. 
243  Zeller: Die Philosophie der Griechen, 1 Th., 1. Hälfte, S. 125. 
244  Ebd. 
245  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. II,6. 

 287



 

„Eigenthümlichkeiten” griechischer Philosophie keine Zugeständnisse machen, sonst 

wäre seine radikale Übertragung neuzeitlicher Begriffe und Theoreme auf Platon und 

andere antike Philosophen, der ganze Nachweis, dass dem „Erkenntnisproblem, wenn 

nicht der Erkenntnistheorie”, dann doch „im Ganzen der griechischen Spekulation” 

Bedeutung zukomme,246 dass der Begriff der ‚Psyche‘ die „Einheitsfunktion des 

Bewusstseins” bezeichne,247 die gesamte Konstruktion einer „innerlichen” 

‚Verwandtschaft‘ zwischen Platon, Kant und Leibniz,248 all das wäre nicht mehr haltbar 

gewesen.  

7.2 Kontinuität und absoluter Anfang – Natorps Programm der 

Philosophiegeschichtsschreibung am Leitfaden einer ”philosophia perennis” 

Der methodologische Aspekt des Kontinuitäts-Postulats machte sich in der Einleitung II 

in der Abgrenzung und Zurückweisung einer auf Zeller übertragenen Auffassung 

geltend. Doch Cassirer geht einen entscheidenden Schritt weiter: im engsten sachlichen 

wie programmatischen Anschluss an Natorps Philosophiegeschichtsschreibung sucht er 

das „Postulat” der gedanklichen Kontinuität im Gang der Geschichte, das in der 

Einleitung I noch als eine in der jeweiligen konkreten historischen Untersuchung 

zugrundezulegende „Hypothese” ausgewiesen wurde, hinsichtlich der griechischen 

Philosophie zu substantiieren.  

Bereits der Titel von Natorps Arbeit Forschungen zur Geschichte des 

Erkenntnisproblems im Altertum erweist das Grundmuster, dem Cassirer mit seiner 

Geschichte des Erkenntnisproblems folgte.249 Wenn Cassirer Natorp gegenüber 

briefliche Bedenken gegenüber der eigenen Titelwahl äußerte, so bezogen sich diese 

nicht auf den Sachgehalt des Titels, sondern auf mögliche Missverständnisse, es könne 

sich hierbei um eine Geschichte der Erkenntnistheorien handeln. Bereits in Leibniz’ 

System hatte Cassirer unausgewiesen auf Natorps einschlägige Forschungen Bezug 

genommen, wenn es dort hieß, dass das „leitende Prinzip” der begrifflichen 

”Entwicklung” der „Gedanke der Kontinuität” als „eines gesetzlichen Zusammenhangs 

der Erkenntnisprobleme” sei.250 Das knappe Vorwort der Forschungen Natorps 

                                                 
246  Cassirer: Einleitung II, S. 25. 
247  Ebd., S. 22. 
248  Ebd., S. 24. 
249  Natorp ist zwar nicht Urheber des Ausdrucks „Erkenntnisproblem”, der im Werk von 1884 

 n en wird, doch sind vorhergehende Erwähnungen kaum zu finden; 
ie to Caspari: Das Erkenntnisproblem. Mit Rücksicht auf die gegenwärtig 
he , Breslau 1881. 

20. 

keiner äheren Bestimmung unterzog
vgl. d Arbeit von Ot
herrsc nden Schulen
250  Cassirer: Leibniz‘ System, S. 2

 288



 

formuliert Leitsätze, die für die historische Darstellung von Cassirers 

Erkenntnisproblem axiomatisch geworden sind: „Wollen wir einen alten Philosophen 

überhaupt verstehen, müssen wir ihn aus modernen Begriffen verstehen, weil wir 

Moderne sind.”251 Auch Cassirers Substantiierung der Kontinuitäts-These in der 

Einleitung II ist mit einer programmatischen Überzeugung Natorps verbunden, die 

abermals eine Cassirersche Arbeit mit einer Art Forschungsprogramm Natorps 

verbindet. So fordert Natorp eine Arbeit zur Geschichte des Erkenntnisproblems, die 

zeigt, was die moderne Philosophie von der antiken Philosophie übernommen habe. Die 

Überzeugung, dass die Modernen „Kinder des Alterthums” seien, sei ihm erst aus „der 

Besch

mmenhang weiter rekonstruieren, wenngleich durch Briefe nicht erhärten, 

die Einleitung II trägt eben en miniature diesen Rückgriff auf das Altertum nach, 

belastet ihn aber zugleich mit methodologischen Funktionen. 

Doch an Natorps programmatische Sätze schließt sich der Hinweis an, den 

Cassirer in seinen Text übernommen hat und der eine spezifisch Natorpsche 

Grundüberzeugung ausdrückt. Erforderlich für eine solche Arbeit wäre nämlich Natorp 

zufolge eine „auf die ewige Sache der Philosophie gerichtete Geschichtsauffassung 

[Hervorh. HKO].”253 Dieser Ansatz zu einer „philosophia perennis” hat Eingang 

gefunden in den zweiten Teil der Einleitung, wenn Cassirer gleich zu Anfang – wie 

bereits zitiert – feststellt, dass in der antiken Philosophie „die echten und wahrhaften 

 alle 

tarken 

äftigung mit fünf Männern namentlich: Keppler, Galilei, Gassendi, Bayle und 

vorzüglich Leibniz” erwachsen. „Was wir allein durch diese Mächtigen vom Althertum 

überkommen haben, das auch nur im Grossen zu überschauen würde ein Studium 

erfordern, wie es extensiv und intensiv Wenige zu bewältigen im Stande sein werden. 

Und doch muss die Arbeit geschehen [...] und man muss sich verwundern, dass eine 

Zeit, welche einem einzelnen philosophischen Autoren, Kant, eine so umfassende 

Specialarbeit widmet, jene ganze Epoche, ohne deren Errungenschaften doch auch 

Kants Werk nicht begreiflich wird, mit solcher Nachlässigkeit behandeln kann, wie es 

leider geschieht [Hervorh. HKO].”252 Mit Cassirer, so ließe sich hier anschließen, war 

einer dieser „Wenige[n]” gefunden, dessen eigentliche Arbeit im Erkenntnisproblem 

aber eben, neben sehr vielen anderen, jenen „fünf Männern” gewidmet war, und, so läßt 

sich der Zusa

philosophischen Quellen und Anfänge”, die „Urgeschichte unseres Problems und

e 254Keim seiner künftigen Entfaltung” lägen.  Mit seiner Transformation dieser s

                                                 
251  Natorp: Forschungen, S. V. 
252  Ebd., S. VI. 
253  Ebd., S. VI. 
254  Cassirer: Einleitung II, S. 20. 

 289



 

These einer „immerwährenden Philosophie” verschärft Cassirer die Kontinuitäts-

these aus dem ersten Teil der EinleitungHypo , indem er sie gleichsam substanzialisiert, 

denn sie erhält hier ihr fundamentum in re. Die Rezeptionsfigur, die sich hier vollzieht, 

m

ließe sich als Substantiierung durch Substanzialisierung bezeichnen. Dass dieser Topos 

gleichsam ein Markenzeichen Natorpschen Denkens und als solches Cassirer präsent 

war, das zeigte ja bereits das Motto, mit dem dieser seine Lösung der Preisaufgabe der 

Berliner Akademie gekennzeichnet hatte, und diese Kennzeichnung – „perennis 

quaedam philosophia” – konnte ihrerseits als Chiffre aus Arbeiten Natorps 

nachgewiesen werden.255  

Betrachtet man die Abwehr von Historismus und Relativismus, die sich i  ersten 

Teil der Einleitung als Funktion der historischen Betrachtung vom Standpunkt der 

Gegenwart aus verstehen ließ,256 so soll hier dieselbe Intention aus umgekehrter 

Richtung, vom Anfang her in einer Art von „Urgeschichte” oder ewigem Bestand 

begründet werden.257 Cassirers Hypostasierung der „echten und wahrhaften 

philosophischen Quellen und Anfänge” zu einer Art von überzeitlichem Bestand kommt 

die Funktion zu, im Rückbezug auf einen absoluten Anfang die Stetigkeit und 

Einheitlichkeit des historischen Verlaufs zu befestigen und zu sichern. Bereits die 

Metaphorik der Quelle indiziert diesen Sachverhalt: „Das moderne Denken würde uns 

stets nur ein unvollkommenes und fragmentarisches Bild bieten, wenn wir es gänzlich 

abgelöst von den Grundkräften und Quellen der griechischen Philosophie betrachten 

wollten.”258 

                                                 
255  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. II, 1. 
256  Vgl. dazu auch die Ausführungen zu Cohens systematischer Geschichtsschreibung, in der 
vorliegenden Arbeit, Kap. III, 3. 
257  Diese Intention ließ sich ja bereits für Cohens Methode der „systematischen Geschichte” 
aufweisen und läßt sich auch für Natorp zeigen, vgl. seine Rede Was uns die Griechen sind zeigen, wo die 
„bloßen Ansätze zu einem historischen Verständnis unserer Kultur” als nicht ausreichend bezeichnet 
werden, weshalb genau die „inhaltlichen Grundelemente”, aus denen die Kultur sich aufbaut, in ihrer 
tatsächlichen und wirksamen Präsenz auch in der Kultur der Moderne gezeigt werden sollen, vgl. ebd., S. 
11. 
258  Cassirer: Einleitung II, S. 20. 

 290



 

8. Der Zusammenhang von Substanzbegriff und Funktionsbegriff mit der 

Geschichte des Erkenntnisproblems  

Bislang sind zwei Funktionen des zweiten Teils der Einleitung ins Blickfeld geraten: er 

sollte die im ersten Teil der Einleitung theoretisch exponierte Kontinuitätsthese in der 

Applikation auf das historische Verhältnis von antiker und moderner Philosophie 

erhärten, dadurch sichern und sachlich untermauern. Das geschieht in den ersten Sätzen 

der Einleitung II in gleichsam axiomatischen Sätzen zur „Urgeschichte” und auf den 

folgenden Seiten im negativen, theoretischen Modus der Zeller-Kritik.259 Sollte diese 

Sicherung aber nicht wieder bloßes Postulat bleiben und damit scheitern,  dann musste 

der zweite Teil die im Haupttext des Erkenntnisproblems ausgesparte, aber funktional 

notwendig gewordene Vorgeschichte für die Geschichte des Erkenntnisproblems in der 

Wissenschaft und Philosophie der neueren Zeit zumindest im Abriss präsentieren. Zur

theoretischen Sicherung der Kontinuitäts-These und der materialen 

Vorgeschichtsschreibung tritt noch eine dritte Funktion hinzu: Cassirer unterlegt seiner 

philosophiegeschichtlichen Natorp-Adaption, der Darstellung des Ganges der

 

 

vorso

den sogenannten Funktionsbegriffen weitergedacht würden, ja dass am Ende in der 

neuzeitlichen Mathematik und Physik die Substanzbegriffe völlig in Funktionsbegriffe 

sicht in das konstruktive systematische und historische 

rs aus 

tte 

 

, 

d 

n 

 

 

. 

kratischen Philosophie bis zur Scholastik, die in Leibniz’ System entwickelte 

These von Substanz- und Funktionsbegriff — die These also, dass im Verlauf der 

neueren Philosophiegeschichte verdinglichende Substanzbegriffe zu Relationsbegriffen, 

aufgelöst würden. Diese Ein

Potential der Relation beider Begriffe stellt, wie gezeigt, eine Entdeckung Cassire

der Spätphase an der Arbeit an Leibniz’ System dar. Die Leibnizsche Philosophie ha

Cassirer als epochalen Ort des Umschlags in dieses Paradigma porträtiert, das der

neueren Philosophie zugrundegelegt wird..  

Die These von Substanz- und Funktionsbegriff wird in der Einleitung II im Modus 

der Darstellung ‚systematischer Geschichte‘ durchgeführt, als historische Entwicklung

die durch die beiden Grundbegriffe und deren begriffliche Felder von Prozessualität un

Relation auf der einen und Verdinglichung auf deren anderen motiviert ist. Damit 

exponiert Cassirer zugleich in nuce die systematische Leitdifferenz der folgende

Darstellung der ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems. Substanz- und

Funktionsbegriff bilden die basalen Leitmotive, die einer Tiefenstruktur gleich die

historische Logik der geschichtlichen Darstellung des Erkenntnisproblems organisieren

                                                 
259  Cassirer: Einleitung II, S. 20-25. 

 291



 

Einen Hinweis auf diesen Sachverhalt zumindest gibt die Vorrede zur zweiten Auflage 

des Erkenntnisproblems, die ein Jahr nach Substanzbegriff und Funktionsbegriff 

erschienen ist. „Zwischen dem ersten Abschluss dieser Schrift und ihrer zweiten 

Auflage liegen drei Jahre, während deren ich hauptsächlich mit systematischen Studien 

über die Grundfragen der Erkenntniskritik beschäftigt war. Auch diese Studien, die jetzt 

in der Schrift Substanzbegriff und Funktionsbegriff [...] zusammengefasst sind, stehen 

jedoch mit dem Thema des vorliegenden Buches in engem Zusammenhang: sie 

versuchen, die Grundauffassung der Erkenntnis, die innerhalb der rein geschichtlichen 

Betrachtung nur in allgemeinen Umrissen dargestellt werden konnte, schärfer zu 

bestimmen und eingehender zu begründen. Was somit den systematischen Teil der 

Aufgabe betrifft, so konnte ich mich in dieser Neubearbeitung darauf beschränken, auf 

diese ausführlicheren Darlegungen zurückzuweisen.”260 Die die gesamte historische 

Konstruktion der ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems tragende Substanz-

Funktions-These wurde erstmals von den Zeitgenossen bemerkt, so von Otto Samuel 

und Ernst Troeltsch; der auf den Kulturphilosophen Cassirer und damit auf den 

Funktionsbegriff fixierten Forschung ist sie weithin aus dem Blick geraten.261  

Cassirer schließt sich in seiner historischen Skizze den Natorpschen 

Geschichtsdarstellungen in gleich doppelter Weise an. Zum einen greift er wieder auf 

eine rein typologische Darstellungsform zurück und aktualisiert somit ein Muster, das 

                                                 
260  Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Bd. 1, 2. 
durchgesehene Aufl., 1911, S. IX. 
261  Vgl. [Samuel 1911], S. 200-201, für den “die Ersetzung des Substanzbegriffs durch den 
Funktionsbegriff [...] für die endliche Gestaltung des philosophischen Erkenntnisproblems [i.e. im 
Unterschied zu dem der exakten Naturwissenschaft] [...] auf einem systematischen Irrtum beruht". 
Samuel bespricht wohlgemerkt die erste Auflage des Erkenntnisproblems, zu einer Zeit freilich, in der 
Substanzbegriff und Funktionsbegriff bereits erschienen war; vgl. [Meyerson 1911]; auch Ernst Troeltsch 
hat später Substanzbegriff und Funktionsbegriff als die dem Erkenntnisproblem zugrundeliegende Logik 
erkannt, vgl. [Troeltsch 1921], Sp. 160. Eine Ausnahme vom mainstream der Forschung bilden auch in 
dieser Hinsicht Meyer: Ernst Cassirer und Albert Lewkowitz, in: Trumah. Zeitschrift der Hochschule für 
Jüdische Studien Heidelberg 11 (2001), S. 71-87, hier: S. 74, Anm. 10, sowie Ferrari: Ernst Cassirer, S. 2-
3, der bemerkt, dass Cassirer das Erkenntnisproblem anfänglich „Substanzbegriff und Funktionsbegriff. 
Versuch einer Darstellung der neueren Philosophie” betiteln wollte. Als Beleg dient eine „Notiz der 
Umschlagklappe von Cassirers Aufsatz Der kritische Idealismus und die Philosophie des ‘gesunden 
Menschenverstandes’” – auch wenn dieser archivalische Sachverhalt hier unüberprüft bleiben muss, so 
wäre er im Zusammenhang der in der vorliegenden Arbeit anhand von Leibniz‘ System entwickelten und 
in der Einleitung durchgeführten These höchst plausibel. Krois: A Note about Philosophy and History, in: 
Science in Context 9 (1996), S. 191-194, hier 191-192, erkennt zwar, dass das Erkenntnisproblem eine 
sowohl historisch als auch systematisch verfasste Arbeit ist, verkennt aber die Ausrichtung der Arbeit am 
Paradigma mathematischer Naturwissenschaft und verzerrt sie zu einer Art von allgemeiner „intellectual 

y” igion as unique and irreducible factors” behandle – NB: 
erade so, als handele es sich 

 der symbolischen Formen. Solche Verzeichnungen sind das Resultat 
Ca äteren Kulturphilosophie her liest. Diese Art der 

r Bände 

histor , die „jurisprudence, language, art, and rel
mathematische Naturwissenschaft wird hier noch nicht einmal erwähnt! –, g
um eine Vorstufe zur Philosophy
einer ssirer-Lektüre, die das gesamte Werk von der sp
Rückprojektion erzeugt denn auch die Auffassung, das Erkenntnisproblem sei durch alle vie
hindurch von Kontinuität geprägt: „Its fundamental lookout remained unchanged throughout” (ebd., S. 
191). 

 292



 

sich bei Cohen und Natorp präfiguriert findet und das in Leibniz‘ System eine tragende 

Ausprägung fand.262 Zum anderen hält sich Cassirer in der Gesamtanlage der 

Darstellung an das Vorbild von Platos Ideenlehre: die griechische Philosophie verläuft 

in drei Phasen, dabei bereitet die vorplatonische ausschließlich den Idealismus Platons 

vor, dabei läßt Cassirer skurrilerweise auch den Buddhismus nicht außer acht.263 Plato 

selbst wird als Begründer des Idealismus konstruiert, womit der Höhepunkt der 

historischen Entwicklung erreicht ist264 und im Typus des Antagonisten Aristoteles der 

„Verleumder” Platos die Szene betritt. Aristoteles markiert den Beginn einer 

Verfallsgeschichte, einer Epochenschwelle, deren Hauptzeitalter das Mittelalter 

darstellt265. Cassirer folgt hierin vorbehaltlos Natorps regelrecht grotesker 

Kantianisierung der platonischen und vorplatonischen Philosophie — „Platon ein 

Vorgänger Kants“ war das Stichwort der zeitgenössischen Kritik an Natorps 

Darstellung.266 Weitere Details zeigen, dass Cassirer dem von ihm nicht erwähnten Text 

Natorps in fast allen Schritten folgt. Der Modus impliziter, unausgewiesener 

Anknüpfung, der sich theoretische und historische Ausgangsmuster aneignet und 

transformiert und solche angeeigneten Muster nicht mehr als fremde ausweist, zeigt sich 

hier einmal mehr. Cassirer erweist sich in dieser vorbehaltlosen Aufnahme Natorpscher 

Vorbilder noch einmal als Schüler. 

Die Möglichkeit, einen gänzlich an der Natorpschen Platon-Konstruktion 

orientierten historischen Abriss zur antiken Philosophie zu geben und zugleich in diesen 

nahtlos und ohne Verlust die These von der Entwicklung von Substanzbegriff zum 

Funktionsbegriff einzuzeichnen, hatte eine Vorbedingung: Natorps Platon-Darstellung 

war selbst schon durch diese These strukturiert und organisiert. Vergegenwärtigt man 

sich, dass Cassirer die Begriffe von Substanz und Funktion bereits in der Leibniz-

Darstellung entwickelt hatte, und zwar in genau dieser Doppelfunktion: als 

erkenntnislogische Begriffe und als Grundmotive der in die Figur Leibniz’ 

eingetragenen historischen Entwicklung, dann zeichnet sich hier eine wechselseitige 

schulinterne Theoriebeziehung, eine „Arbeitsgemeinschaft” im wörtlichsten Sinne ab, in 

der Cassirer mehr und mehr eine Doppelfunktionen innehaben sollte: die des Schülers 

und diejenige dessen, der auch seine Lehrer belehren konnte. Und tatsächlich wirken 

                                                 
262  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. II,  
263  Vgl. Cassirer: Einleitung II, S. 25-34, zum Buddhismus vgl. S. 28. 
264  Vgl. ebd., S. 34-43. 

[Rez.] Natorp. Platos Ideenlehre, in: Zeitschrift für Philosophie und 
oblematik vgl. Lembeck, Platon in Marburg, S. 179 u. 

41

265  Vgl. ebd., S. 43-47, zum Mittelalter S. 47-50. 
266  So Hohmann: 
philosophische Kritik 128 (1906), S. 84-92. Zur Pr
239-2 . 

 293



 

Passagen von Platos Ideenlehre, die das Verhältnis von Platon und Aristoteles zum 

Gegenstand haben, als wären sie Adaptionen aus Leibniz’ System. 

Das zeigt sich besonders am Höhe- und Endpunkt von Natorps Darstellung, in der 

Konfrontation von Platon und Aristoteles.267 Alleine diese Konfrontation indiziert 

bereits zweierlei: dass in dieser Konfrontation der Ansatz, besser: der Anfang zu einer 

Philosophiegeschichte konzipiert war, die das Koordinatensystem, in das alle folgenden 

historischen Positionen eingezeichnet werden sollte, zwischen diesen beiden Antipoden 

aufsp

dfunktionen der Erkenntnis selbst, die Gesetze 

des V

und man hier dessen unverstellte Ausformulierung hat. Der Eindruck entspricht dem 

annte, und dass diese Basis und Anlage zu einer Philosophiegeschichtsschreibung 

bis in die neueste Zeit ihrerseits ihre Anfänge im Modell von Langes Geschichte des 

Materialismus hatte. Natorps Platon-Buch situiert die Opposition zwischen Platon und 

Aristoteles, noch bevor er irgendwelche sonstigen Ausführungen zu beider Verhältnis 

gemacht hätte, von vorneherein in der Spannung zwischen „Dogmatismus” und 

„Kritizismus”, beide als „radikaler Gegensatz” verstanden.268 Bereits dieser 

Ausgangspunkt behandelt ‚Platon‘ wie ‚Aristoteles‘ als Chiffren zweier typisierter 

Konstruktionen, die im folgenden weiterer Bestimmung unterzogen werden. Diese 

Konstruktion folgt in allen Details und Ausführungen der Konzeption, in allen 

einzelnen Theoremen und Begriffen Natorps genetisch-deduktiver Erkenntnislogik auf 

dem Stand seiner Arbeit Nombre, temps et espace aus dem Jahre 1900. Damit aber ist 

zugleich die äußerste Nähe mit, ja im Grunde die Ununterscheidbarkeit der 

theoretischen Besetzung der beiden Typen ‚Platon‘ und ‚Aristoteles‘ zum 

systematischen Zentrum von Leibniz‘ System verständlich, denn Cassirer hatte ja seiner 

Arbeit seinerseits Natorps Logik von 1900 zugrundegelegt, so jedenfalls These und 

Resultat diese Arbeit.269 Die kritische Auffassung soll sich vollständig mit der 

„genetischen” decken, ihr „Begriff des Gegenstandes” das „x der Gleichung der 

Erkenntnis” und dabei „stets Problem, nie Datum” sein. Dabei seien „unsre 

fundamentalen Begriffe” nur die „Grun

erfahrens, in dem Erkenntnis besteht”.270 Wenn die Bestimmungen Natorps zur 

kritizistischen Position als einer genetisch-deduktiven Erkenntnislogik der Systematik 

von Leibniz’ System noch näher zu sein scheinen als den skizzenhaften Ausführungen 

von Nombre, temps et espace, so ist dieser Eindruck wohl nicht nur dem Umstand 

geschuldet, dass der Natorpsche Text in der französischen Übersetzung unvertraut klang 

                                                 
267  Natorp: Platos Ideenlehre, S. 366-436, insbes. S. 366-421. 
268  Ebd., S. 366. 
269  Vgl. die vorliegende Arbeit, Kap. II, 2. 

 Ideenlehre, S. 367. 270  Natorp: Platos

 294



 

Sachverhalt, dass mit der Konstruktion des systematischen Zentrums von Leibniz‘ 

System eine Durchführung und Weiterbildung dessen geleistet wurde, was bei Natorp 

lediglich exponiert war, eine Durchführung, die so genau im Sinne von Cassirers Lehrer 

war, dass er sie hier nur aufzunehmen brauchte. Die Position des sogenannten 

Dogmatismus besteht in theoreticis darin, dass in ihr der Gegenstand der Erkenntnis 

„wesentlich und ursprünglich durch Sinneswahrnehmung” gegeben ist und sodann 

durch „Abstraktion” zum “Bewusstsein gebracht” wird.271  

Der Dogmatismus wird in der Folge in seinem Zentrum als „Lehre von der 

Substanz und insbesondere der Form” konstruiert, die „an die Stelle der platonischen 

Idee getreten ist, sie berichtigen und also erledigen soll”.272 Hätte es für Cassirers 

Ausführungen zum Verhältnis der einzelnen philosophischen Systeme zueinander im 

Laufe der Geschichte, zu ihrer wechselseitigen Vernichtung, wie sie die Einleitung ins 

Erkenntnisproblem skizziert, nicht auch andere Modelle gegeben, hätte Cassirer nicht 

bereits auf einen Topos der Philosophiegeschichtsschreibung zurückgreifen können, so 

wäre in der Natorpschen ‚Kriegsberichtserstattung‘ von der Frontlinie zwischen Platon 

und Aristoteles gewiss ein Modell dafür zu sehen. Auch wenn Natorp den Kritizismus 

dagegen als Philosophie der „Relation, Termini, Beziehungspunkte” versteht,273 so 

besteht die Differenz zwischen seiner Darstellung un der Cassirers darin, dass Natorp 

nicht so weit geht, den Begriff der Funktion als Gegenbegriff zu Substanz zu setzen. 

Hierin ist das Spezifikum der Cassirerschen Position zu sehen, die auf dem historischen 

Stand von 1902 freilich die Substanz-Funktions-These noch längst nicht ausformuliert, 

sonde

Opposition dieses Begriffsmusters hat auch Cassirer seinen Gang durch die 

der griechischen Philosophie angelegt, eine 

iff , die in Platon als dem Denker der „Einheitsfunktion des 

                      

rn allenfalls skizziert hatte. Doch mag diese Differenz mit Recht nur als bloß 

nominelle erscheinen, wenn Natorp der dogmatischen Auffassung von Substanz die 

kritisch verstandene entgegensetzt als „Gesetz des Verfahrens, den Gegenstand in der 

Erfahrung erst aufzubauen, das Gesetz eines Prozesses der Erkenntnis, der in der That 

ein unendlicher, abschlussloser ist.”274  

Substanz als dinglicher Bestand gegenüber deren Interpretation als bloßer 

kategorialer Denkbestimmung, als Moment des Bestimmungsprozesses – in der 

verschiedenen Formationen 

Begr serzählung

                           
368. Es ist auch hier unverkennbar, dass der dogmatische Typus auch am Beispiel 
 denn der Begriff und Verfahren der „Abstraktion” stehen im Zentrum der 

ntn ntwürfe zu Lange aus dem Nachlass Natorps.  

. 

271  Ebd., S. 367-
Langes entworfen ist,
erken islogischen E
272  Ebd., S. 384. 
273  Ebd., S. 382
274  Ebd., S. 388. 

 295



 

Bewusstseins”,275 im „logischen Aufbau seines Systems”,276 in der „Funktion des reinen 

Begriffsdenkens”277 und den „reinen logischen Grundsätzen der Ideenlehre”278 gipfelt. 

So bestimmt Cassirer im zweiten Teil der Einleitung den Eleatismus als das „Denken 

der Substanz”,279 die auf ihn folgende Atomistik dagegen denke ihre Begriffe als 

„blosse Form der Beziehung” und sichere so den „allgemeine[n] Begriff der Erfahrung 

und des empirischen Seins”280 durch das Denken der Relation. Die „notwendige und 

beständig aufsteigende Entwickleung”281 der Philosophie vor Platon ist nach Cassirer 

dadurch gekennzeichnet, dass sie zwar „die Inhalte des Seins in Inhalte des Gedankens 

[verwandelt]”, dabei aber den „Prozess dieser Umbildung“ selbst nicht betrachtet, 

sondern nur die aus ihm hervorgehenden „Produkte”.282 Sie wendet also die „Funktion 

des reinen Begriffsdenkens” auf ihre Gegenstände an, hat aber diese Funktion selbst 

wiede

                                                

rum noch nicht zum Gegenstand ihres Denkens gemacht. Dies bleibt in Cassirers 

Kurzdarstellung in der Einleitung Platon als dem Höhepunkt der griechischen 

Philosophie vorbehalten. In seiner Reflexion auf „das Wissen und seine Grundlagen”283 

thematisiere Platon ein Gebiet der Wahrheit, das „von der Existenz bestimmter 

empirischer Subjekte gänzlich unabhängig” sei und sich nur auf „rein gedankliche 

Setzungen” beziehe284 — auf die Mathematik und die Zahlen: „’Wissenschaft’ bedeutet 

ihm [...] die gedankliche Begrenzung des an sich grenzenlosen und unbestimmten 

Stoffes der Wahrnehmung durch die Funktion und Vermittlung der Zahl.”285 Leitbegriff 

der aristotelischen Philosophie ist dagegen die Substanz, insofern ist sie ebenso wie die 

Scholastik ein Rückfall hinter den Stand Platons. 

Damit ist eindeutig, dass die Logik des Verhältnisses von Substanzbegriff und 

Funktionsbegriff Cassirers scharf typologisierender Darstellung der griechischen 

Philosophie zugrundeliegt und deren Entwicklung organisiert. 

Argumentationsstrategisch bedeutet das gleichsam eine Ouvertüre, die die ausladende 

Darstellung des Hauptteils des Erkenntnisproblems durch die Exposition von deren 

Leitmotivik präludiert – eine propädeutische Funktion, in anderen Worten: eine Art der 

Aufmerksamkeits- und Rezeptionslenkung. Aus der Perspektive der Kontinuitäts-These 

 
275  Cassirer: Einleitung II, S. 22. 

. 

276  Ebd., S. 23. 
277  Ebd., S. 34. 
278  Ebd., S. 40. 
279  Ebd., S. 33. 
280  Ebd., S. 33. 
281  Ebd., S. 33. 
282  Ebd., S. 34
283  Ebd., S. 35. 
284  Ebd., S. 37 
285  Ebd., S. 42. 

 296



 

freilich war diese Darstellungsart systematisch schon deshalb erfordert, weil auch die 

Relation von Substanz- und Funktionsbegriff historischer Kontinuität unterliegen sollte 

und nicht erst mit der Renaissance einsetzen durfte. Die Systematik von Substanzbegriff 

und Funktionsbegriff bezeichnet aber nicht nur die begrifflichen Pole, zwischen denen 

die Entwicklung der antiken bis hin zur scholastischen Philosophie sich vollzieht; auch 

der Gang der Geschichte des Erkenntnisproblems in der Wissenschaft und Philosophie 

der neueren Zeit ist in sie eingespannt. Substanzbegriff und Funktionsbegriff — das ist 

die These — bilden das systematische Organisationsprinzip der Darstellung der ersten 

beiden Bände des Erkenntnisproblems. Unter diesem Aspekt ist gleichsam in 

Umkehrung der üblichen Blickrichtung eine systematische Lektüre dieses Werks 

gefordert.286 

Gänzlich unhaltbar ist jedoch die These, die systematische Entgegensetzung von 

Substanzbegriff und Funktionsbegriff lasse sich in das Verhältnis von altem und 

modernem Denken übersetzen, und zwar dergestalt, dass der Substanzbegriff mit 

antikem Denken und der Funktionsbegriff mit modernem Denken identisch sei.287 Diese 

These übersieht, dass in der Konnotation von Platon mit dem Denken der Funktion und 

von Aristoteles mit dem Denken der Substanz beide, Substanz- wie Funktionsbegriff als 

bereits in der Antike aktualisiertes, ja in dieser allererst angelegtes Muster verstanden 

werden und somit sowohl der alten wie auch der neuen Philosophie zugeordnet werden 

können. Die These verkennt darüber hinaus aber auch die spezifische Doppel-Rolle von 

Substanzbegriff und Funktionsbegriff: sie sind Grundbegriffe einer philosophischen 

Systematik, wie sie Substanzbegriff und Funktionsbegriff ausgearbeitet vorliegt und sie 

fungieren als bipolares typologisches Begriffsmuster, das heuristisch an jegliche 

historische Gestalt der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte anzulegen ist und den 

Gang der Geschichte innerhalb eines historisch-typologischen Schemas strukturiert. 

Cassirer exemplifiziert hier bereits sein erst viel später methodologisch objektiviertes 

Verfahren der wechselseitigen Verschränkung systematischer und historischer 

Begriffe.288 Die These appliziert aber vor allem die Renaissance-Auffassung des 

                                                 
286  Ferrari: Ernst Cassirer, S. 3, weist mit Recht darauf hin, dass ein „angemessenes Verständnis des 
Erkenntnisproblems” nur zu erlangen sei, wenn man berücksichtige, dass es sich hier um eine „zugleich 
historische wie systematische Arbeit” handle. Diese Feststellung gilt freilich für alle sogenannten 
‚historischen‘ Arbeiten Cassirers, zumal für Leibniz‘ System. 
287  So Krois: A Note about Philosophy and History, hier: S. 193: „Expressed in historical terms, this 
contrast [i.e. of relational to substantial thinking] corresponded to the difference between ancient and 

rn t

ganologie, Sinn, 
ink u. Kramme, 2002, S. 122-128. 

mode hought.” 
288  Vgl. Cassirer: Geschichte. Mythos, in: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 3: 
Geschichte. Mythos. Mit Beilagen: Biologie, Ethik, Form, Kategorienlehre, Kunst, Or
Sprache, Zeit, hrsg. v. Köhnke, Kopp-Oberstebr

 297



 

Cassirer der 1940er Jahre289 auf das Erkenntnisproblem von 1911 — eine unhaltbare 

Hypostasierung, denn der Cassirer von 1911 konnte unterm Blickwinkel der 

ausschließlich mathematisch-naturwissenschaftlichen Orientierung des 

Erkenntnisproblems noch gar nicht feststellen, dass mit der Renaissance etwas 

prinzipiell Neues in die Philosophiegeschichte eingetreten war. Zu dieser Einsicht 

musste Cassirer für seine Philosophie allererst die Bedeutung von Geschichte und 

Geschichtlichkeit entdecken und sich ein entsprechendes begriffliches Instrumentarium 

zurec

ntstehungsschritte 

von S

Verdichtung auf den zweiten Teil der Einleitung angewandt — wiederum ohne die 

s 

htlegen. Das Geschichtsmanuskript von 1936 ist unter anderen Schriften Ausdruck 

dieses Bemühens.290 Erst im Bereich der Geschichte und Kultur konnte die Renaissance 

neues aufdecken, indem sie eine neue Sicht auf den Menschen entwarf. Im Bereich der 

mathematischen Naturwissenschaft bleibt sie aber auf den Spuren Platons und 

Aristoteles’. Somit ist das ‚Neue‘, das die Renaissance in der Darstellung des 

Erkenntnisproblems entdeckt, neu nur im Kontrast zum vorausgehenden Mittelalter, im 

Grunde aber ist es ein Altes: sie entdeckt zunächst nur den Platonismus wieder und 

wendet ihn gegen den Aristotelismus des Mittelalters. So nimmt es nicht Wunder, dass 

genau dieser Aspekt — der Aufgang der geschichtlichen Welt, der später in dem von 

ihm so häufig wiederholten Vico-Axiom seine prägnante Formel fand — erst Cassirers 

spätere Renaissance-Auffassung leitete und im Erkenntnisproblem noch nicht wirksam 

wurde. 

Von hier aus läßt sich ein Seitenblick auf die mutmaßlichen E

ubstanzbegriff und Funktionsbegriff werfen: Cassirer hat zuerst, offenkundig 

angeleitet durch die Philosophie Natorps, seine These von Substanzbegriff und 

Funktionsbegriff als Schema einer immanenten historischen Entwicklung in der Figur 

Leibniz‘ in der Arbeit am Leibniz‘ System entdeckt. Er wurde sich über ihr 

systematisches und historisches Potential gegen Ende der Arbeit am Leibniz-Buch klar 

und wandte die These zum nun bereits mehrfach erwähnten historischen Muster, das 

Leibniz in der Geschichte der Wissenschaften und der Philosophie zum Umschlags- und 

Durchsetzungsmoment des Funktionsdenkens machte. Sodann hat Cassirer dieses 

Koordinatensystem der historischen Entwicklung den beiden Bänden des 

Erkenntnisproblems zugrundegelegt und es anschließend in typologisierender 

zugrundeliegende Systematik oder, gleichbedeutend damit, die historische Logik eigen

                                                 
289  Vgl. Cassirer: Giovanni Pico della Mirandola. A Study in the History of Renaissance Idea
Journal of the History of Ideas 3 (1942), S. 331-332, u. ders.: Some Remarks on the Question of the 
Originality of the Renaissance, in

s, in: 

: Journal of the History of Ideas 4 (1943), S. 49-56. 
l. 290 Vg Cassirer: Geschichte. Mythos, passim. 

 298



 

zu thematisieren. Die systematische Thematisierung dieser Logik leistet erst das 1910 

erschienene systematische Werk Substanzbegriff und Funktionsbegriff, das diese 

spezifisch systematisch-historische Begrifflichkeit übernimmt. Auch die Aufnahme der 

Vorarbeiten dazu gleich nach der Abfassung des ersten Bandes des Erkenntnisproblems 

legt diese Auffassung nahe. Deshalb konnte Substanzbegriff und Funktionsbegriff als 

jener „Schlussband, der systematische Untersuchungen zum Erkenntnisproblem 

enthalten soll”, fungieren.291 

Substanzbegriff und Funktionsbegriff ist deshalb auch zu lesen als eine historische 

Logik des Ganges der Wissenschafts- und Philosophiegeschichte. Als Reflex seiner 

Entstehung aus der Philosophiegeschichtsschreibung Cassirers, aber auch aus seiner 

Funktion einer historischen Logik kommen in diesem, in systematischer Absicht 

verfassten Werk, immer wieder dieselben typologischen Argumentationsmuster zum 

Zuge, die die historischen Arbeiten geprägt haben. Das heißt: systematische Begriffe 

werden mit einem historischen Index versehen und umgekehrt. Als Beispiel sei an 

dieser Stelle nur darauf hingewiesen, dass der Abriss der griechischen Philosophie von 

den Vorsokratikern bis Aristoteles in noch gedrängterer Form Eingang gefunden hat in 

Substanzbegriff und Funktionsbegriff, allerdings, und das macht die Spezifität der 

historisch-systematischen Skizzen oder besser: Miniaturen innerhalb dieser 

erkenntniskritischen Arbeit aus, unter einem wissenschaftsgeschichtlichen Aspekt und 

in der Wechselbeziehung antiker und neuzeitlicher Auffassungen.292  

Der typologischen Argumentation kommt auch in Cassirers gesamtem 

systematisch orientiertem Werk eine tragende Rolle zu. Cassirers philosophiehistorische 

Arbeiten, wie das oder Form und Freiheit, die als heuristischen „Leitfaden” ein 

systematisch-typologisches Muster zugrundelegen, sei es das von Substanz und 

Funktion wie Erkenntnisproblem, sei es das Grundmuster von Form und Freiheit wie im 

Werk gleichen Namens, und auf dieser Basis historische Gestalten der Philosophie im 

geschichtlichen Prozess ebenso wie in ihrem systematischen Ertrag darstellen 

können.293 Trotz ihrer Differenz bleiben beide Verfahren durch die umgekehrte 

Proportionalität der Anteile, die sie systematischen und historischen Begriffen 

einräumen, eng aufeinander bezogen. Diese Verfahren sind begründet in Cassirers 

                                                 
291  Brief an Natorp v. 31. Juli 1905, Bl. 1r (Universitätsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Ms. 
831:618), Bl. 2v. 
292  Vgl. Cassirer: Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen über die Grundfragen der 
Erkenntniskritik, Berlin 1910, S. 200-225; die Stelle geht von der „Spitze der wissenschaftlichen 
Weltbetrachtung überhaupt” aus, an der der „logische Gedanke der Substanz” stehe (ebd., S. 200) und 
reicht historisch bis Aristoteles.  
293  Vgl. Cassirer: Freiheit und Form. Studien zur deutschen Geistesgeschichte, 1916, passim. 

 299



 

Ausführungen in den ersten Absätzen des ersten Teils der Einleitung; sie scheinen vom 

zug der Hegelschen Philosophie angeregt, jedGrund em systematischen Grundbegriff 

eine historische Gestalt der Philosophie im Gang der Philosophiegeschichte zuordnen 

zu können. In leichter Überzeichnung ließe sich die These vertreten, dass das 

Erkenntnisproblem und Substanzbegriff und Funktionsbegriff sich zueinander verhielten 

wie Hegels Geschichte der Philosophie und die Logik. 

 300



 

9. Die Problematik des Verhältnisses der ersten Auflage der Einleitung ins 

Erkenntnisproblem (1906) zur zweiten (1911) 

Für die zweite Auflage des Erkenntnispro
294

blems hat Cassirer die Einleitung 

durchgreifend überarbeitet.  Die ohne Zweifel gravierendste Veränderung besteht im 

Wegfall der kompletten Einleitung II, doch auch im ersten Einleitungsteil hat Cassirer 

Sätze umgearbeitet, weggestrichen und neue hinzugefügt. Der weggefallene zweite Teil 

der Einleitung gelangte in der Folge nicht wieder zum Abdruck, er zählt wohl zu den am 

wenigsten bekannten Texten Cassirers, die in Buchform erschienen sind.295 Zumal unter 

der Annahme, dass dem zweiten Teil der Einleitung ins Erkenntnisproblem die oben 

skizzierten Funktionen zukommen, wirft das Fragen auf. Widerspricht dieser 

Textbefund nicht der These von der funktionellen Mehrfachbesetzung der Einleitung II? 

Ist der Wegfall gar ein Indiz für eine Konzeptionsverschiebung im Erkenntnisproblem, 

entweder in methodologischer Hinsicht oder gar in historischer? Lassen sich andere 

Motive für die Elimination benennen, solche der innerschulischen Konstellation oder 

der Rezeption? Cassirer selbst hat die Gründe des Wegfalls des zweiten Einleitungsteils 

und der Umarbeitungen des ersten im Dunkeln gelassen. Die Vorrede zur zweiten 

Auflage des Erkenntnisproblems bemerkt lapidar: „Die einleitenden Betrachtungen über 

das Erkenntnisproblem in der griechischen Philosophie sind diesmal fortgefallen, da sie 

mir in ihrer bisherigen Fassung nicht mehr genügten, eine eingehendere Darstellung 

aber über den Rahmen dieses Buches hinausgegangen wäre.”296 Das scheint zunächst 

ein Hinweis auf den materialen Teil, die historische Skizze von der Vorgeschichte 

Platons bis in die Scholastik zu sein. Im folgenden sollen diese Fragen präzisiert 

werden, und die Lösungsversuche werden zeigen, dass die Sachverhalte komplexer 

sind, als Cassirers dunkler Hinweis in der Vorrede; vor allem wird sich erweisen, dass 

nicht nur ein Motiv anzunehmen ist, um den Wegfall der Einleitung II verstehen zu 

können.  

Geleitet werden die folgenden Untersuchungen von den Annahmen, dass erstens 

die zuvor beschriebenen Funktionen der Einleitung II an andere Teile des 

Erkenntnisproblems und spätere Werke, namentlich Substanzbegriff und 

Funktionsbegriff, übergegangen sind, zweitens Spannungen zwischen den beiden Teilen 

der Einleitung bestanden, die durch die Elimination behoben werden sollten, Cassirer 

                                                 
294  Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Bde. 1 
u. 2, 1911, S. 1-18.  

1, S. IX. 

295  Sogar die Edition der Einleitung durch Orth in Cassirer: Geist und Leben. Schriften, hrsg. v. 
Orth, 1993, S. 173-192, unterdrückt den zweiten Einleitungsteil. 
296  Cassirer: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, 191

 301



 

drittens hinsichtlich der historischen Skizze zur Entwicklung der griechischen 

Philosophie auf Kritik von außen reagierte und viertens sich mit dem Wegfall des 

zweiten Einleitungsteils sich innerschulisch eine Art der Distanznahme zu Natorps Stil 

der Philosophiegeschichtsschreibung verbindet. 

(1) Wenn die Einleitung II hinsichtlich der These von der Kontinuität der 

Wissenschafts- und Philosophiegeschichte die methodologische Doppelfunktion 

theoretischer und philosophiegeschichtlich-materialer Untermauerung innehatte, dann 

stellt nach deren Wegfall die Frage nach der Kontinuität der Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichte. Es könnte scheinen, als habe Cassirer mit der Weglassung des 

zweiten Teils der Einleitung in der Neuauflage des Erkenntnisproblems von 1911 

zugleich die These der Kontinuität von antiker und neuzeitlicher Philosophie gekippt. 

Diese Vermutung wurde in der neueren Forschung durchaus vertreten, allerdings wird 

sie auch dadurch nicht zutreffender. So bemerkt John M. Krois, der Grund für die 

Streichung des zweiten Teils der Einleitung in der Neuauflage des Erkenntnisproblems 

sei darin zu sehen, dass Cassirer „die darin [i.e. in der Einleitung II] behauptete 

Kontinuität von Antike und Neuzeit nicht mehr vertreten [konnte], denn er war zu der 

Überzeugung gelangt, dass die Philosophie in der Moderne in bestimmten Punkten 

einen neuen Anfang genommen hat.”297 Die Annahme ist gleich in mehrfacher Hinsicht 

irrig, denn sie übersieht zum einen völlig, dass Cassirer im ersten Teil der Einleitung 

auch der zweiten Auflage die Kontinuitätshypothese als unverzichtbares methodisches 

Postulat eingeführt hat. Ohne Kontinuitätshypothesen gibt es, folgt man dem 

methodologisch-systematischen Teil der Einleitung, keinerlei historische 

Erkenntnisleistung und keine Geschichtsschreibung. Das Kontinuitäts-Postulat wird 

allerd

da, wo sie historisch-problemorientiert argumentieren auf der Grundlage von 

nken 

on, die 

ings immer problemorientiert eingesetzt, es soll Cassirer zufolge nicht als 

substantialistische Hypostase eines irgendwie gearteten Verlaufs der Geschichte 

verstanden werden. Sollte etwa die Geschichte des Substanzdenkens geschrieben 

werden, so muss selbstverständlich Problemkontinuität von der Antike, spätestens von 

Aristoteles, aus über das Mittelalter in die Neuzeit etwa bis Descartes, oder wo immer 

der Zielpunkt der Untersuchung liegen mag, angenommen werden. Selbst 

Substanzbegriff und Funktionsbegriff wie auch alle späteren Werke Cassirers arbeiten 

Kontinuitätsannahmen. Cassirer hat sich freilich in seinen späteren Arbeiten Geda

dazu gemacht, durch welche Medien Kontinuität vermittelt wird – eine Dimensi

                                                 
297  Krois: Cassirer – Aufklärung und Geschichte, in: Frede / Schmücker (Hrsg.): Ernst Cassirers 
Werk und Wirkung, 1997, S. 122-144, hier: S. 123; dieselbe These hat Krois noch einmal vertreten in
ders.: A No

 
te about Philosophy and History, S. 193. 

 302



 

den frühen Arbeiten vollständig fehlt. Krois’ Annahme übersieht aber auch, dass 

Cassirer genau diesem Irrtum, er habe sich gegen Kontinuität in der 

Geschichtsschreibung ausgesprochen, durch eine Textergänzung der Neuauflage 

begegnen will: zur Stützung der Kontinuität des philosophischen Gedankens beruft sich 

Cassirer auf den „stetigen Gang” der „exakte[n] Wissenschaft”: erst durch den 

Zusammenhang mit ihr „erhält der philosophische Gedanke selbst seine wahrhafte 

innere Kontinuität.”298 Wenige Sätze später verschärft Cassirer diese Überlegung sogar 

noch. Die sachliche Kontinuität der philosophischen Gedanken scheint ihm offenbar 

durch den Widerstreit der Systeme und Begriffe gefährdet. Der Gegenstandsbezug der 

Wissenschaften garantiere dagegen als Bezugsdatum „die Einheit des 

Erkenntnisbegriffs”: „In der exakten Wissenschaft erst, in ihrem trotz aller 

Schwankungen stetigem Gange, erhält die Einheit des Erkenntnisbegriffs, die überall 

sonst 

er Stützung und Gewährleistung der Kontinuität durch den Bezug 

auf 

Zum anderen aber hätte Cassirer seine eigentlich sachliche Darstellung des 

müssen, hätte die sachliche These von der 

in uauflage keine Geltung mehr gehabt, denn nach wie vor führt er 

 der 

is 

auf die 

her 

eine bloße Forderung blieb, ihre wahrhafte Erfüllung und Bewährung. Der 

Wechsel der Meinungen gestaltet sich erst hier zu einem klaren und sinnvollen 

Zusammenhang um, in welchem sich nunmehr auch die Philosophie ihres eigenen 

Begriffs und ihrer theoretischen Aufgaben erst vollständig bewusst wird.”299 Dieser 

Rückgriff auf die Geschichte der Wissenschaften als eines Apriori der 

Philosophiegeschichte war indessen kein Gedanke, den Cassirer sich hätte für die 

Umarbeitung zur zweiten Auflage der Einleitung erst erarbeiten müssen, vielmehr ist 

dieses Theorem ein

die als vorgängig gedachte Wissenschaftsgeschichte bereits Teil seiner 

nachgelassenen Notizen zu Scheler und der Entwürfe zur Einleitung ins 

Erkenntnisproblem.300 

Erkenntnisproblems völlig neu schreiben 

Kont uität für die Ne

hier vor — wie bereits erwähnt —, wie philosophische Motive vor allem

platonischen und aristotelischen Philosophie in der Philosophie von der Renaissance b

zu Kant aufgenommen und weitergebildet werden. Wie könnte sich Cusanus 

platonische Ideenlehre beziehen ohne die Kontinuität von antiker und neuzeitlic

                                                 
298  Cassirer: Einleitung, in: ders.: Das Erkenntnisproblem, 1911, S. 10; die neu eingeschaltete 
Passage beginnt in der Z. 1 nach „wollten” und reicht bis „bewusst wird” am Ende des Absatzes. 
299  Ebd. 
300  Vgl. Scheler-Notizen, [Zettel ], sowie „Systematische Einleitung: ‚Das a priori und seine 
Geschichte’“, Bl. 4: „die philos[ophische Gesch[ichte] dieser Begriffe kann man nicht schreiben, wenn 
man nicht dauernd ihre bestimmte wahre wiss[enschaftliche] Bedeutung u[nd] entwicklung im Auge 
behält –„. 

 303



 

Philosophie,301 wie bei Leonardo Bruni Aristoteles aufgenommen werden,302 wie hätte 

Kepler seine Auffassung vom „Schönen und Wahren” in der „Form von Relationen” 

ausbilden können, wenn nicht durch den über Ficin vermittelten Platon?303 Die 

Geschichte des Erkenntnisproblems ist geradezu die Geschichte „des Kampf[es] der 

Platonischen und Aristotelischen Philosophie” — wie das zweite Kapitel im ersten 

Band überschrieben ist. Die Entgegensetzung dieser beiden Typen von Philosophie 

bildet das sachliche Konstruktionsprinzip beider Bände, und sieht man, dass — wie 

beschrieben — die Aristotelische Philosophie den Substanzbegriff repräsentiert, die 

Platonische den Funktionsbegriff, so liegt diesem „Kampfˮ auch ein systematisches 

Grundmuster zugrunde – dieses Grundverständnis des Erkenntnisproblem wird aber 

verfehlt, wenn man annimmt, für Cassirer hätte es in der „Geschichte [...] immer wieder 

[...] einen neuen Anfang” gegeben.304 

Ein weiterer Punkt ist in diesem Zusammenhang zu beachten: auch Cassirers 

Vorlesungen zur Geschichte der Philosophie, die er gleich nach dem Erscheinen des 

Erkenntnisproblems gehalten hat, ebenso wie spätere zeigen keinerlei Abrücken von 

seiner Auffassung einer Kontinuität in der Geschichte des Erkenntnisproblems — für 

Cassirers Philosophiegeschichtsschreibung ist es ein Grundzug der neueren Philosophie, 

mindestens bis ins 19. Jahrhundert hinein, dass sie auf philosophische Theoreme, 

Motive und Probleme ihrer Vorgeschichte, auch der antiken, produktiv zurückgreift und 

sie weiterspinnt.305 

Durch Cassirers oben erwähnten Zusatz zur Einleitung der zweiten Auflage wird 

zweierlei deutlich: Cassirer verschärfte die Kontinuitäts-These für die Neuauflage sogar 

noch und glaubte, durch Textänderungen in der Einleitung den Wegfall ihres zweiten 

                                                 
301  Vgl. Cassirer: Einleitung, 1911, S. 31-45. 
302  Vgl. ebd., S. 99. 
303  Vgl. ebd., S. 337. 
304  Krois: Cassirer – Aufklärung und Geschichte, S. 123. 
305  Untersucht wurden für die vorliegende Arbeit die Vorlesungen „Die Hauptrichtungen der 
modernen Erkenntnistheorie” (Vorlesung Friedrich Wilhelms Universität Berlin, Wintersemester 
1908/09, Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Gen. Mss. 98, box 42, folder 830), „Geschichte 
und Kritik des philosophischen Empirismus” (Vorlesung Friedrich Wilhelms Universität Berlin, 
Sommersemester 1914, Beinecke Rare Book and Manus pt Library, Gen. Mss. 98, box 40, folder 789), 
„Der deutsche Idealismus von Leibniz bis Hegel”, (Vorlesung Friedrich Wilhelms Universität Berlin, 
Sommersemester 1916, Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Gen. Mss. 98, box 38, folder 747), 
„Geschichte des Erkenntnisproblems als historische Einführung in die Erkenntniskritik” (Vorlesung 
Friedrich Wilhelms Universität Berlin, Wintersemester 1916/17, Beinecke Rare Book and Manuscript 
Library, Gen. Mss. 98, box 38, folder 788), Vortragsmanuskript ohne Titel, vermutlich Einleitung zu 

cri

einer Vorlesung, Datierung unsicher, wohl 1916 (Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Gen. Mss. 
98, box 48, folder 971), „Plato-Vorlesungen” (Vorlesung Oxford 1935) sowie „Geschichte und System 
des philosophischen Idealismus I: Platon und die geschichtliche Fortbildung des Platonismus” (Vorlesung 
Universität Göteborg, Herbstsemester 1935/36, Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Gen. Mss. 

x gen gibt auch nur den geringsten Anlaß zu der Vermutung, 
er ner Kontinuität zwischen antiker und neuzeitlicher Philosophie aufgegeben. 

98, bo 40, folder 790) – keine dieser Vorlesun
Cassir  habe die These ei

 304



 

Teils kompensieren zu können. Sachlich bedeutete das die Sicherung der Kontinuität 

der Geschichte des Erkenntnisproblems im Faktum der Kontinuität der 

Wissenschaftsgeschichte. Der in der Neuauflage hinzugefügte Hinweis auf 

Substanzbegriff und Funktionsbegriff leistet ein Übriges: Substanzbegriff und 

Funktionsbegriff kann eben auch gelesen werden als materiales Kompendium über die 

Kontinuität der Wissenschaftsgeschichte im Zeichen der Substanz-Funktionsthese.306 

Die Grundauffassung von Cassirers wechselseitiger Integration systematischer und 

historischer Begriffe läßt eben nicht nur historisch akzentuierte Arbeiten auf ihre 

immanente Systematik hin interpretieren, sondern auch umgekehrt, vorwiegend 

systematisch verfasste Werke sind auf dem Grund des historischen Faktums der 

Wissenschaftsgeschichte auch als historische zu entziffern. Mit anderen Worten: die so 

gerne

sgeschichte und charakterisiert 

so die

                               

 als ausschließlich systematisch verfasstes Werk gelesene Arbeit baut eben gerade 

auf dem Apriori einer durchgängigen und steten Wissenschaftsgeschichte auf – in dieser 

Perspektive ist Substanzbegriff und Funktionsbegriff das Exempel par excellence für 

Erkenntnistheorie, die auf das „Faktum der Wissenschaft als ein geschichtlich sich 

entwickelndes” in regressiver Analyse bezogen ist. 

(2) Hinsichtlich der Substanz-Funktions-These ergibt sich durch den Wegfall des 

zweiten Teils der Einleitung ein ähnliches Bild. Der verbliebene erste Einleitungsteil 

musste die systematische Funktion des zweiten übernehmen, die Vorbereitung der 

Substanz-Funktions-These für die Darstellung. Dies geschah freilich im Medium von 

Theorie und Methodologie. So zeigen gerade die Umarbeitungen des ersten Teils, die 

nicht bloß stilistische oder syntaktische Korrekturen enthalten, dass Cassirer durch sie 

die These von der zunehmenden Durchsetzung des Funktionsbegriffs im Gang des 

philosophiehistorischen Denkens verstärken wollte. In diesem Sinne präzisiert Cassirer 

die These, dass die „Urelemente des Seins selbst als gedankliche Schöpfungen 

verstanden” würden, durch den Zusatz: „Die Begriffe der Wissenschaft erscheinen jetzt 

nicht mehr als Nachahmungen dinglicher Existenzen [also als Substanzialisierung, 

HKO], sondern als Symbole für die Ordnungen und funktionalen Verknüpfungen 

innerhalb des Wirklichen. [Hervorh., HKO].”307 Diese Tendenz projiziert Cassirer auf 

den Verlauf der gesamten Philosophie- und Wissenschaft

 zunehmende Einsicht in das Denken der Funktion: „Diese Gesamtbewegung des 

Denkens erst ist es, in der nunmehr der Begriff des Seins selbst sich fortschreitend 

                  
eitung, 1911, S. 14. 306  Cassirer: Einl

307  Ebd., S. 3.  

 305



 

bestimmt.”308 Zur historisch-materialen Unterfütterung der Substanz-Funktions-These 

konnte sich Cassirer nun auch in dieser Hinsicht auf seine systematische Arbeit von 

1910 berufen.309 Zur propädeutischen, auf die eigentliche Darstellung hinleitenden 

Einführung, die der Abriss zum Erkenntnisproblem in der Antike auch leisten sollte, 

musste nun die typologische Entgegensetzung von Platon und Aristoteles zu Beginn der 

historischen Darstellung des Haupttextes dienen. Auch unter diesem Aspekt musste Teil 

II der Einleitung als verzichtbar erscheinen. Die Renaissance, so Cassirers Modell, war 

ja gerade gekennzeichnet durch die Auseinandersetzung und den Widerstreit zwischen 

Platonismus und Aristotelismus; in ihr – so die These Cassirers zum Anfang der 

neueren Philosophiegeschichte – vollzieht sich die Durchsetzung des platonisch 

geprägten Denkens gegenüber dem aristotelischen Substanzdenken.310 

(3) Cassirers bereits zitierte Bemerkung aus der Vorrede zur Neuauflage, die 

„einle

Auflage zum Erkenntnisproblem wie auch von Natorps Forschungen, besonders aber 

Platos Ideenlehre

itenden Betrachtungen über das Erkenntnisproblem in der griechischen 

Philosophie” hätten „in ihrer bisherigen Fassung nicht mehr genügt”, erscheint im 

Zusammenspiel mit den bereits skizzierten Funktionen des zweiten Einleitungsteils als 

plausibel. Cassirer wollte offenbar tatsächlich diese holzschnittartige historische Skizze 

loswerden. All die anderen theoretischen und historischen Besetzungen dieses Textes 

wurden eben, wie bereits gezeigt, verschoben. Erinnert man sich daran, wie weitgehend 

die Skizze zur griechischen Philosophie von Natorps Historiographie angeregt ist, wie 

gleichsam schülerhaft sie dessen Darstellung in Platos Ideenlehre folgt, so wird an 

dieser Stelle unmissverständlich deutlich, dass die Elimination der Einleitung II auch 

eine entschiedene Distanzierung von Natorps Stil und Praxis der 

Philosophiegeschichtsschreibung war. Berücksichtigt man zusätzlich, wie stark die 

Neuauflage, unter Rückgriff auf Entwürfe aus der Entstehungszeit des 

Erkenntnisproblems dessen Bindung an das „Faktum” der Wissenschaftsgeschichte 

betreibt, dann wird klar, dass Cassirer hierin dem Muster gefolgt ist, das Cohen in der 

Einleitung mit kritischem Nachtrag zu Lange exponiert und das Cassirer selbst seiner 

wissenschaftsgeschichtlichen „Studie” zum Erkenntnisproblem realisieren wollte. Das 

Erkenntnisproblem in seiner fertigen Gestalt ist nichts Anderes als die groß angelegte 

Transformationsgestalt dieses ursprünglichen Impulses.  

In dieser Perspektive ist auch das Moment der Rezeption von Cassirers erster 

von  in ihrer Bedeutung für Cassirer nicht zu unterschätzen. 

                                                 
308  Ebd. 
309  Ebd., S. 14.  
310  Vgl. ebd., S. 21. 

 306



 

Insbesondere Natorps Arbeiten waren bis zum Erscheinen des ersten Bandes des 

Erkenntnisproblems längst zum Gegenstand heftigster Kritik und Polemik geworden. Es 

dürfte eine Art der Loyalitätsbekundung Cassirers gegenüber dem Lehrer gewesen sein, 

eine Art der Referenz, die ihn einen so eng an Natorp angelehnten, aber dem Duktus des 

Ganzen so fremden Teil in die Arbeit aufnehmen ließ. Die Folgen waren wohl nicht 

absehbar. Hauptkritikpunkt an Natorp war vor allem dessen Ungeschichtlichkeit, die 

Platon rücksichtslos kantianisierte und Kant platonisierte.311 Eine bloße Reproduktion 

dieser Auffassung, wie sie insbesondere die Einleitung II geboten hatte, schien Cassirer 

offenbar im Jahre 1910 nicht mehr vertretbar zu sein. Hier hat wohl auch die Rezeption 

der e

Verfasser in der Einleitung auf ungefähr 30 Seiten über das Erkenntnisproblem in der 

en osophie schreibt, hält einer Prüfung nicht stand. Plato soll die Ideen nicht 

a’ 

i 

rsten Auflage des Erkenntnisproblems eine Rolle gespielt, denn Cassirer bekam 

ähnlich heftige Vorwürfe wie Natorp und diese bezogen sich auch auf die Skizze zur 

griechischen Philosophie.312  

Stellvertretend für die heftigen Reaktionen sei hier das Habilitationsgutachten von 

Alois Riehl genannt.313 Cassirer hatte den ersten Band der Einleitung von 1906 als 

Habilitationsleistung an der Berliner Universität eingereicht.314 Riehls Gutachten beruft 

sich auf das „Urteil der Akademie über die Leibniz-Schrift“ und meint, dieses lasse sich 

„Wort für Wort auf seine neue Arbeit übertragen.“315 Nach der obligatorischen Kritik 

am Kantianismus der Darstellung geht der Gutachter mit dem zweiten Teil der 

Einleitung scharf ins Gericht. Dabei muss die Ausführlichkeit, mit der Riehl auf diesen 

in Proportion zum Gesamtumfang des ersten Bandes recht schmalen Text eingeht, als 

Indiz dafür gelten, wie problematisch Cassirers historischer Abriss auf den Spuren 

Natorps wirkte und wirkt. Gewiss hat der Cassirers Habilitationsanliegen nicht eben 

wohlgesonnene Riehl versucht, das schwächste Stück der Arbeit für ein Verdikt zu 

nutzen, aber dass er dabei auf die Einleitung II verfiel, ist gerade signifikant: „Selbst in 

der Philosophie des Altertums soll das Erkenntnisproblem in seiner Besonderheit das 

‚latente Regulativ’ gebildet haben. Dass bei dieser Auffassung der Grundcharakter der 

griechischen Philosophie verkannt werden musste, kann nicht Wunder nehmen. Was der 

antik  Phil

als an und für sich existierende Wesenheiten betrachtet haben, sein ‚alleiniges Them

sei nicht mehr das Sein, sondern schlechthin das Wissen und seine Grundlagen! Dabe

                                                 
311  Vgl. Anm. 43. 
312  Vgl. beispielsweise das Habilitations-Gutachten von Alois Riehl in der Dokumentation. 
313  Habilitationsgutachten Alois Riehl v. 27. Juni 1906, Universität Berlin, Archiv der H
Universität Berlin, Phil. Fak. 1228, Bl. 90-91. 
314  Vgl. dazu Sieg: Aufstieg und Niedergang, S. 335;  
315  Habilitationsgutachten Riehl, Bl. 90. 

umboldt 

 307



 

ist sich der Verfasser der Willkür seiner Umdeutungen und Konstruktionen nicht 

bewusst: er glaubt vielmehr, ‚die einzelnen Gedanken in historischer Treue 

wiedergegeben, sie aus den bestimmten intellektuellen Gesichtskreisen heraus, denen 

sie angehören, begriffen zu haben[’].“316 Dieser Teil der Einleitung war für einen 

Philosophiehistoriker nicht eben ein Empfehlungsschreiben, ungeachtet seiner auch 

systematisch und historisch vorbereitenden Funktion. Cassirer selbst hat die Natorpsche 

Platon

rstellung des 

Erken

t haben, als er an das „im 

Erkenntnisproblem notorisch enthaltene Metaphysische“ erinnerte.320 Zum anderen aber 

                                                

-Darstellung später einer Kritik unterzogen.317 Erst 1925 gab er wieder eine, 

diesmal sehr differenzierte Darstellung der platonischen Philosophie; dabei überließ 

Cassirer freilich den Teil über Aristoteles Ernst Hoffmann.318 

(4) Doch jenseits des Ungenügens über die eigentliche Da

ntnisproblems von der griechischen Philosophie bis zur Scholastik vollzieht 

Cassirer mit der Streichung des gesamten zweiten Einleitungsteils, also auch der 

einleitenden Zeller-Kritik und der Ausführungen zur „Urgeschichte“, einen Bruch mit 

einem historiographischen Grundsatz Natorps, wie er weitreichender kaum sein könnte. 

Cassirer realisiert hier eine Abkehr von dem Axiom, das den einen tieferen Grund für 

die Ungeschichtlichkeit der historischen Darstellungen Natorps liefert: die zur Signatur 

von dessen Historiographie gewordene Auffassung einer philosophia perennis. Die 

Festschreibung eines ewigen Urbestandes philosophischer Motive in der griechischen 

Philosophie, die Cassirer vorbehaltlos übernommen hatte,319 unterläuft die 

methodologischen Reflexionen des ersten Teils der Einleitung in gleich doppelter 

Weise: zum einen ist ein solcher Urbestand eben keine leitende Idee, kein apriorischer 

Leitfaden, auch kein Postulat, sondern ein überzeitlicher und damit unhistorischer 

Bestand. Ein solches Substrat und ungeschichtliches Bezugsfaktum betreibt im Bereich 

der Philosophiegeschichte gerade die Substanzialisierung, die auszuschließen das 

innerste Anliegen von Cassirers prozessphilosophischen Bemühungen bildet. Eben 

diesen Sachverhalt dürfte Nicolai Hartmann im Blick gehab

 
316  Ebd. 
317  Vgl. Cassirer: Geschichte. Mythos, in: Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 3: 
Geschichte. Mythos. Mit Beilagen: Biologie, Ethik, Form, Kategorienlehre, Kunst, Organologie, Sinn, 
Sprache, Zeit, hrsg. v. Köhnke, Kopp-Oberstebrink u. Kramme, 2002, S. 3-192, hier: S. 124-125. 
318  Vgl. Cassirer: Die Philosophie der Griechen von den Anfängen bis Platon, in: Dessoir (Hrsg.): 
Lehrbuch der Philosophie, [Bd. 1:] Die Geschichte der Philosophie, [1925], S. 7-139.  
319  Vgl. Cassirer: Einleitung II, in: ders.: Das Erkenntnisproblem, 1906, Bd. 1, S. 20. 
320  Brief Hartmanns vom 16. Sept. 1920 an Cassirer. In Nicolai Hartmanns Ausformulierung der 
Problemgeschichte nehmen die Probleme den Charakter überhistorischer, systematischer Leitprinzipien 

in Beziehung zur Systemgeschichte in der 1936 
, wiederabgedruckt in: 

an, vgl. seinen erstmals 1909 erschienenen Aufsatz Zur Methode der Philosophiegeschichte, 
wiederveröffentlicht in: ders.: Kleinere Schriften, Bd. 3: Vom Neukantianismus zur Ontologie, 1958, S. 
1-22. Diesen Ansatz verschärfte Hartmann und setzte ihn 
veröffentlichten Abhandlung Der philosophische Gedanke und seine Geschichte

 308



 

 309

e 

seiner künftigen Entfaltung“ liegen, die Nähe zu eben jener Organologie, die Cassirer 

                                                                                                                                              

droht mit der Annahme einer „Urgeschichte unseres Problems“, in der „alle Keim

bei Zeller so scharf kritisiert hatte. Mit einem solchen Ansatz vollzöge sich die 

Philosophiegeschichte nicht länger im „schärfsten dialektischen Widerspruch“ von 

Positionen, sondern in dem „stetigen quantitativen Wachstum“, das Cassirer im ersten 

Teil der Einleitung verworfen hatte.321 

Es sind also nicht nur die Substanzialisierung der Philosophiegeschichte als 

solcher und damit einhergehend deren Metaphysizierung, die Cassirer zur Aufgabe des 

zweiten Einleitungsteiles bewogen haben müssen, sondern die systematischen und 

methodologischen Widersprüche zwischen den beiden Einleitungsteilen.  

Indem Cassirer mit der Weglassung des zweiten Teils der Einleitung diesen 

Marburger Ansatz zu einer im Grunde unhistorischen Geschichtsbetrachtung 

wegstreicht, gelingt ihm tatsächlich eine Konzeptionsveränderung seiner 

Philosophiegeschichtsschreibung, ohne dass er am darstellenden Teil der ersten beiden 

Bände des Erkenntnisproblems auch nur ein Wort hätte ändern müssen: 

Philosophiegeschichte wird so von bloßer Entwicklungsgeschichte eines einmal 

angelegten Urbestandes überhaupt erst zur Problemgeschichte, zur Problemgeschichte 

innerhalb einer transzendentalen Historik. Dies mag als nur geringfügige Differenz 

erscheinen, ist aber in Wirklichkeit ein entscheidender Unterschied: denn damit können 

im folgenden auch weitere Modelle der Philosophiegeschichtsschreibung, so 

beispielsweise auch Wirkungsgeschichte ins Spiel kommen. Auch wenn Cassirers 

Philosophiegeschichtsschreibung noch immer szientifisch geprägt war, wenn sie noch 

immer am „Factum der Wissenschaft“ als einem historisch-prozessualen festhielt, so 

war doch ein entscheidender Schritt zur Rückgewinnung einer Dimension menschlicher 

Wirklichkeitserkenntnis geleistet, die dem Reduktionismus der Marburger Schule 

anheimgefallen war: der Dimension historischen Erkennens. 

 
ders., Kleinere Schriften, Bd. 2: Abhandlungen zur Philosophie-Geschichte, 1958, S. 1-48; zu Hartmanns 

rlegungen vgl. auch seine Selbstdarstellung bei Ziegenfuß: Philosophen-Lexikon. Handwörterbuch 
ilo

  g I, 1906, S. 7; in der zweiten Auflage, 1911, S. 5.  

Übe
der Ph sophie nach Personen, Bd. 1, 1949, S. 454-455. 
321 Cassirer: Einleitun



 

10. Cassirer als Philosophiehistoriker: Zur Rezeption des Erkenntnisproblems 

Das Erkenntnisproblem erfuhr sogleich eine Vielzahl von Rezensionen, bis dato sind 

etwa fünfzig bekannt.1 Nicht eingerechnet sind hier kritische Erwähnungen und 

Auseinandersetzungen, die sich in anderen Abhandlungen finden. Die folgenden 

Ausführungen zur Rezeption des Erkenntnisproblems können nicht die Einzelheiten 

seiner kritischen Aufnahme wiedergeben, noch weniger die kritischen Korrekturen und 

Ergänzungen der Rezensenten an Details der historischen Darstellung. Sie wollen 

vielmehr in einem Ausblick einige Aspekte der kritischen Beurteilung Cassirers als 

Philosophiehistoriker aufweisen. Leitgedanke ist hierbei die Frage nach dem Anteil der 

kritischen Stimmen an der späteren Öffnung Cassirers hin zum Pluralismus der 

Wissenschaften. Denn zwei Sachverhalte sind offenkundig: zum einen, dass die 

Rezeption des Erkenntnisproblems, sofern sie nicht nur polemisch war, sich unter den 

verschiedensten Aspekten mit dem grundlegenden Reduktionismus auseinandersetzte, 

der im Zuge der Neuausrichtung der Cohenschen Erkenntnistheorie zur ausschließlichen 

geltungstheoretischen B

historischen Details geübt, es wird das historische und systematische Interesse der 

Arbeit erwähnt und einige zentrale Begriffe, wie der der Kontinuität, werden 

durchdekliniert.2 Die Orientierung des Erkenntnisproblems an der mathematischen 

turw ls 1908 von Paul Kalweit in ihrer restriktiven Bedeutung 

r den ch, 

ezugnahme auf das „Factum der Wissenschaft“ geführt hatte. 

Resultat und Errungenschaft dieser Arbeit Cohens war die Verwissenschaftlichung der 

universitären Philosophie, ihr Preis der Ausschluss ganzer Bereiche der 

Wirklichkeitserkenntnis. Diese Dimensionen des Erkennens, sei es die der Geschichte 

oder der Kultur, werden von vielen Rezensenten eingeklagt. Zum anderen machte 

Cassirers implizite und explizite Auseinandersetzung mit der scharfen Kritik Schelers 

exemplarisch deutlich, dass Cassirer mit diesen kritischen Positionen in einen 

sachlichen Dialog eintreten wollte. In dieser grundlegenden Dialogizität von Cassirers 

Philosophieren ist ein Grundzug, im Grunde ein Ethos, seines wissenschaftlichen 

Arbeitens zu sehen. Eine Sonderstellung kommt hier Ernst Troeltsch, Emile Meyerson 

und Max Scheler zu. Im folgenden sollen einige symptomatische Motive der Kritik 

herausgearbeitet werden. 

Unter den Rezensenten herrscht anfangs Zurückhaltung. Es wird Kritik an 

Na aissenschaft wird erstm

fü  Erkenntnisbegriff kritisch konstatiert. Kalweits Kritik ist insofern exemplaris

                                                 
1  Vgl. die vorliegende Arbeit, Bibliographie 1.3. 
2  [Görland 1906].  

 310



 

als sie am Beispiel der historischen Erkenntnis demonstriert, was auch für andere 

Dimensionen menschlicher Wirklichkeitserkenntnis einzuklagen wäre. In seiner 

Rezension heißt es: „[...] auch darin wird man ihm zustimmen müssen, dass die 

Orientierung an der mathematischen Naturwissenschaft von entscheidender Wichtigkeit 

und darum nicht zu entbehren ist. Aber gefragt darf doch werden: Hat nur die 

mathematische Naturwissenschaft Erkenntnis erarbeitet, liegt Erkenntnis nicht auch 

anderwärts, z. B. in der Geschichtswissenschaft vor?“3 Damit ist die Problematik 

bezeichnet, die Cassirer mindestens bis zum Geschichtsmanuskript von 1936 

beschäftigt hat: der Verlust der Dimensionen menschlicher Wirklichkeitserkenntnis –

hier: S. der Dimension des Historischen – durch einen auf die mathematische 

Natur

nter der verengten Perspektive eines reduktiven 

Erken

handeln, seien gar nicht so restringiert, wie es auf den ersten Blick scheine; immerhin 

lt. Solche Inseln gibt es in den ersten 

theoretischen 

wissenschaft eingeschränkten Erkenntnisbegriff und der Versuch ihrer 

allmählichen Wiedergewinnung. „Die Erkenntnistheorie gewinnt ein anderes Aussehen, 

wenn auch die Geschichtswissenschaft mit berücksichtigt wird [...]“, bemerkt der 

Rezensent und antizipiert damit das Programm der Denkbemühungen Cassirers von 

Form und Freiheit an. 

Ein weiterer Aspekt der Kritik kommt mit Max Dessoirs Rezension des 

Erkenntnisproblems aus dem Jahre 1909 in den Blick.4 Auch sie bemängelt das 

Unhistorische der Arbeit Cassirers. Bemerkenswert ist die Besprechung aber deshalb, 

weil sie sich einem scheinbar marginalen Punkt der Darstellung in den ersten beiden 

Bänden widmet und daran das Defizit der Geschichtsschreibung des 

Erkenntnisproblems u

ntnisbegriffs zeigt. Dessoirs Kritik befasst sich mit der Darstellung der Ästhetik.5 

Sie muss auch als Entgegnung auf den möglichen Einwand betrachtet werden, die 

Bereiche der Philosophie, von denen die beiden Bände des Erkenntnisproblems 

würden auch Ästhetik und Geschichte behande
6beiden Bänden tatsächlich.  Doch kommt Ästhetik hier nicht als solche zur Darstellung, 

ndern nur insofern sie „zu einer Neuschöpfung des logischen und so

                                                 
3  [Kalweit 1908], Sp. 1040. 
4  [Dessoir 1909], S. 275-277. 
5  Dessoir ist sich über die quantitative Marginalität dieses Aspekts im klaren, vgl. ebd., S. 275-
276: „Über dieses umfangreiche und – um es gleich vorweg zu sagen – ausgezeichnete Werk muss ich 
mich kurz fassen, da seine Beziehungen zur Ästhetik naturgemäß nur gering sind.“  
6  Cassirer: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, streift den Bereich des Ästhetischen auf den S. 104-107 
(Ficino), Bd. 2 auf S. 441-446 (Condillac, die Schweizer, Baumgarten, Meier, Tetens); die 
Ges htsauffassung der Renaissance wird auf den S. 147-161 vorgestellchic t. 

 311



 

Begriffs des Selbstbewusstseins hingeführt hat.“7 Cassirers Zeuge für diese Verkürzung 

der ästhetischen Auffassung der Renaissance auf ein bloß rationales Moment ist Ficino. 

Indem Cassirer „bestimmte Angemessenheit und Proportion“ oder „den Einklang in den 

Zahlen und Tönen“ als wesentliche Elemente der ästhetischen Auffassung Ficinos 

hervorhebt, betreibt er deren Platonisierung und Rationalisierung, sprich: Verkürzung 

auf „die allgemeinen Gesetzmäßigkeiten, z. B. die reinen Zahlenverhältnisse, kraft 

deren wir die Harmonie der sinnlichen Erscheinungen erfassen“.8 Solche Reduktion der 

Ästhetischen auf ihren Beitrag zur „Entwicklung des modernen Bewusstseinsbegriffes“ 

verfehlt sowohl das Phänomen des Ästhetischen, zu dem die einzelne, besondere Gestalt 

und der Genuß gehören, als auch das Bewusstsein der Epoche.9  

Dessoir bemängelt letztlich die Unfruchtbarkeit der Cassirerschen Ausführungen 

sogar dort, wo sie das Gebiet der mathematisch-naturwissenschaftlich fundierten 

Erfahrung nicht verlassen.10 Damit legte der Kritiker freilich keinen falschen Maßstab 

an, beansprucht die Darstellung doch, die Rekonstruktion der die Epoche leitenden 

Auffassung von Erkenntnis aus ihrer gesamten geistigen Kultur heraus zu leisten.11 Der 

Begriff von Erkenntnis ist also nicht alleine an die „empirische Forschung einer 

Periodeˮ zurückzubinden, sondern aus „den Wandlungen ihrer konkreten Welt- und 

Lebensauffassung“ zu verstehen.12 Eben diesen Anspruch verfehlt die Darstellung. Mit 

dieser Kritik aus dem Blickwinkel der Kulturwissenschaft stand Dessoir keineswegs 

alleine, auch Justus Hashagen pflichtete ihr in seiner Literaturübersicht im Archiv für 

Kulturgeschichte bei.13  

Die Einwände gegen die „Gewaltsamkeiten und Konstruktionen“, die den „Blick 

trüben für die historische Wirklichkeit“14 sollten Cassirer bis in die zwanziger Jahre 

hinein begleiten. Dies belegen vor allem die Gutachten zu seinen Bewerbungen an die 

                                                 
7  [Dessoir 1909], S. 276. 
8  Ebd., S. 276. 
9  Ebd., S. 276: „[...] der Genuß aber haftet an den besonderen Formen und Gestalten, und über den 
Wert ihres Glanzes ist man sich gerade in der Zeit der Renaissance ganz klar gewesen.“ 
10  Ebd., S. 276 heißt es, „die weitere Entwicklung“ verlaufe zwar „in der Richtung des 
Rationalismus“, gelange aber „trotz [!] dieser Einseitigkeit“ zu „keinen bedeutsamen Ergebnissen“. 
11  Cassirer: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, Einleitung, S. 11: „aus der intellektuellen 
Gesamtbewegung eines Zeitalters sein herrschendes und treibendes Erkenntnisideal zu rekonstruieren.“ 
12  Vgl. ebd., S. 9. 
13  Vgl. [Hashagen 1913/14], S. 246: „Wenn aber ein Philosophiehistoriker mit seiner historischen 

chen Philosophie dienen will, so enttäuscht er damit den 
i eschichtliche Arbeit mag systematisch noch so hoch stehen, wie das 

k Er ung gänzlich 
wan genwartswerke 

fuhr, in: Archiv 
ult . v. Walter Goetz u. Georg Steinhausen 14 (1919), S. 320-321. 

ivatdozenten, vgl. Dokumentation, S. 234-235. 

Darstellung letztlich der systematis
osophiegKulturh storiker. Eine phil

er nst Cassirers überW  das Erkenntnisproblem, sie bietet uns, da sie aller Milieuforsch
abge dt ist, weit weniger als eine sorgfältige historische Studie, der systematische Ge
fernliegen.“ Vgl. demgegenüber den Zuspruch, den Freiheit und Form durch Hashagen er
für K urgeschichte, hrsg
14  Gutachten der Pr

 312



 

Berliner Universität.15 Seine Veröffentlichungen litten, heißt es dort einmal in fast 

wörtlicher Wiederholung einer Formulierung aus Riehls Habilitationsgutachten, unter 

seiner „unüberwindlichen Neigung, an die Gegenstände der Untersuchung ein von 

vorneherein festgelegtes Gedankensystem [anzulegen.] Selbst das geschichtliche 

Hauptwerk über das Erkenntnisproblem ist von dem Einfluß dieser Neigung nicht völlig 

freigehalten.“16 Dabei wird gerade die Beurteilung der Frage, ob die historischen 

Arbeiten Cassirers ihren historischen Gegenständen gerecht werden, nie getrennt von 

der Frage nach der philosophischen Schulzugehörigkeit gestellt. Die allgegenwärtige 

Kritik an den philosophiehistorischen Arbeiten des Marburger Neukantianismus hatte 

diesen Topos der Kritik geprägt.17 Zwar wird mitunter betont, die “systematische und 

historische Einseitigkeit“ sei bei Cassirer geringer als „bei den übrigen Marburgern“,18 

doch noch ein so wohlmeinendes und günstiges Urteil, wie es das Sondervotum von 

Max Dessoir anläßlich der Verhandlungen über die Nachfolge von Ernst Troeltsch 

enthielt, kommt nicht ohne die Bemerkung aus, Cassirer sei ein „systematisch 

gerichteter Geist, der dem Lebendigen des geschichtlichen und künstlerischen Seins 

nicht voll gerecht werden könne.“19 

Einer der schärfsten Kritiker des Philosophiehistorikers Cassirer war Max Scheler. 

Auch er bewegt sich in den skizzierten Bahnen der Kritik, erweitert sie aber um den 

Vorwurf des Hegelianismus: „[...] in vielleicht noch höherem Maße in den großen 

historischen Werken Ernst Cassirers über Leibniz und über ‚Geschichte der neueren 

Erkenntnistheorie‹ (in 3 Bänden) hat die Marburger Schule einen Weg beschritten, 

dessen fast einzigartig konsequente Verfolgung zwar ihrem eigenen System einen 

mächtigen geschichtlichen Halt zu geben scheint, der sich aber für eine objektive 

geschichtliche Auffassung der Philosophiegeschichte nach meiner Ansicht als geradezu 

ruinös erwiesen hat. Diese geschichtliche Auffassung der Philosophiegeschichte ist 

geleitet von der an Hegel gemahnenden Idee, dass die Geschichte der philosophischen 

Ideen eine strenge logische Kontinuität und einen streng logischen Sachfortschritt 

darstelle, bei dem die philosophierenden Personen, ihr ursprüngliches 

charakterologisches Verhältnis zur Welt, ferner Religion, soziale Formen und Klassen, 

                                                 

beck, Platon in Marburg. Platonrezeption und 
osop 7-243. 

15  Vgl. ebenda, S. 234-242. 
16  Ebenda, S. 236.  
17  Vgl. dazu auch Karl-Heinz Lem
Phil hiegeschichts-philosophie bei Cohen und Natorp, Würzburg 1994, S. 23
18  Ebenda, S. 120. 
19  Ebenda, S. 124. 

 313



 

Interessen und Leidenschaften überhaupt keinerlei Rolle spielen.ˮ20 Scheler bezeichnet 

hier einen Sachverhalt, der von der Einleitung ins Erkenntnisproblem an bis zum 

Geschichtsmanuskript von 1936 die zentrale Problematik von Cassirers 

methodologischen Überlegungen zur Philosophiegeschichtsschreibung war: die Frage 

nach der Kontinuität in der historischen Erkenntnis. Er lokalisiert die Herkunft dieses 

Sachverhalt jedoch nicht dort, wo sie zu suchen ist, in der Methodologie der 

Droysenschen Historiographie, sondern verschiebt sie dorthin, wo man sich innerhalb 

der Philosophiegeschichtsschreibung angewöhnt hatte, die Kontinuitätsthese als 

leitendes Paradigma zu erachten: die Hegelsche Philosophie, wie sie sich erstmals mit 

der Phänomenologie des Geistes präsentiert hatte. Damit wird erstmals die konstruktiv 

tragende Funktion und Bedeutung des zentralen Moments der Hegelschen Philosophie, 

des logisch-genetischen Hervorgehens der Kategorien auseinander als einer zugleich 

genetisch-historischen Ableitung, für Cassirers erkannt – eine Einsicht, deren 

Haltbarkeit sich auch in der genauen philologischen Analyse von Notizen und 

Vorstufen zur Einleitung in den ersten Band des Erkenntnisproblems, wie sie der 

Nachlass Cassirers bietet, erweisen läßt (vgl. die vorliegende Arbeit, S. 263-270).  

Selten nur wurde in der Rezeption des Cassirerschen Werks, insbesondere seines 

historischen, angemerkt, was Wilhelm Windelband 1914 bemerkenswerterweise 

hinsichtlich der ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems feststellte: „die Ergebnisse 

des Cassirer’schen Werks [sind] zwar nicht vollständig, aber doch in hohem Maße von 

der Schulrichtung ihres Urhebers unabhängig und dürfen als neue und bleibende 

Errungenschaften für die Geschichte der neueren Philosophie gelten.“21 Hier ist ihm 

später Ernst Troeltsch in seiner kurzen Skizze der Cassirerschen historischen Arbeiten 

in seinem Werk über den Historismus gefolgt.22 Für beide gilt, dass in dem Maße, als 

Cassirer sich der Wertschätzung als Philosophiehistoriker erfreuen darf, seine 

Selbständigkeit gegenüber dem Marburger Schulzusammenhang betont wird. Scheler 

beispielsweise markiert hierzu den Gegenpol. Auf einen formelhaften Nenner bringt das 

ein Gutachten zur Nachfolge Troeltsch aus dem Jahre 1930: „Von der neukantischen 

                                                 
20  Max Scheler: Die deutsche Philosophie der Gegenwart, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 7: 
Wesen und Formen der Sympathie. Die Deutsche Philosophie der Gegenwart, hrsg. v. Frings, S. 284-285. 
Schelers Kritik erschien erstmals 1922. 
21  Gutachten anläßlich der Verleihung des Kuno-Fischer-Preises 1914.  

 der 22  Ernst Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme. Erstes Buch: Das logische Problem
Geschichtsphilosophie, 1922 [2. Ndr. d. Ausg.: Aalen 1977], S. 546.  

 314



 

Befangenheit, die den Wert seiner früheren geschichtlichen Arbeiten beeinträchtigt 

hatte, hat er sich mit den Jahren immer mehr freigemacht.“23 

                                                 
23  Nachfolge Troeltsch, Gutachten der Prof. Maier, Stumpf, Dessoir, Köhler, Rieffert und 
Wechssler v. 1. März 1930, Abschrift (Archiv der Humboldt Universität, Phil. Fak., Bl. 371-374). 

 315



 

IV Ausblick: Vom Erkenntnisproblem zur Rekontextuierung – 

Formen der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung in 

Cassirers Arbeiten

Cassirer-Renaissance der letzten zwei Dekade

bloßen ›Operationsbegriffs‹ inne, während der Begriff der Kultur und die kulturellen 

e 

ls 

 

n 

er 

 von 1920 bis 1944. 

 

1. Problemgeschichte, Wirkungsgeschichte, Rekontextuierung: der 

Methodenpluralismus in Cassirers später Historiographie der Philosophie und der 

Wissenschaften 

Wenn hinsichtlich der mittleren und späten Philosophie Cassirers gelegentlich vom 

„Primat des Kulturbegriffs vor dem Geschichtsbegriff“ die Rede war, so gerät dieser 

Lesart leicht der grundlegende Sachverhalt aus dem Blick, dass das Projekt von 

Cassirers Kulturphilosophie auf dem Geschichtsbegriff gründet und die Dimension der 

verschiedenen symbolischen Formen und der durch sie konstituierten Welt der Kultur 

nur als geschichtliche erschließbar ist.24 Der Umstand, dass die innere wechselseitige 

Verwiesenheit von Kultur und Geschichte oder Kulturphilosophie und Ge-

schichtsbegriff übersehen werden konnte, ist nicht nur historisches Resultat der 

n, die ihn zu Recht zum Inaugurator der 

Kulturphilosophie des 20. Jahrhunderts machte, dabei aber in einseitiger Weise die 

kulturellen Symbolisierungsprozesse in den Blick nahm. Vielmehr ist diese 

dekontextualisierende Lesart, die Cassirers Philosophie auf die aktuellen Paradigmen 

von Semiotik und Metaphorologie zu verpflichten sucht, auch einem doppelten 

Tatbestand des Cassirerschen Philosophierens nach dessen ›cultural turn‹ geschuldet.25 

Denn zum einen hat Geschichte im veröffentlichten Werk zumeist den Status eines 

Symbolisierungen bereits mit der Philosophie der symbolischen Formen ein

eingehende Thematisierung erfahren.26 Zum anderen unterzieht Cassirer Geschichte a

Grundbegriff auch der Kulturphilosophie erst in den Jahren nach deren vorläufigem

Abschluss eingehender Reflexion, und es scheint, als hätten erst die lebensweltliche

B en. D

                                                

edingungen von Emigration und Exil diese Thematisierung erzwung

 
24 Ursula Renz: Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft. Überlegungen zur 
Historiographie der Philosophie im Ausgang vom Marburger Neukantianismus, in: Studia philosophi
61 (2002), S. 177-197, hier: S. 195, vgl. auch S. 194

ca 
. 

at 

nschen. 
rs, 

25 Vgl. ebd., S. 195. Als sehr plausible und wohlbegründete Alternative zum mainstream der vom Prim
der Kulturphilosophie geleiteten Cassirer-Interpretation erscheint die Deutung der Arbeiten Cassirers als 
Arbeit am Projekt einer philosophischen Anthropologie, vgl. Gerald Hartung: Das Maß des Me
Aporien der philosophischen Anthropologie und ihre Auflösung in der Kulturphilosophie Ernst Cassire
2003. 
26 Vgl. Eugen Fink: Operative Begriffe in Husserls Phänomenologie, in: Zeitschrift für philosophische 
Forschung 11 (1957), S. 321-337.  

 316



 

entsprechende, im Göteborger Exil verfasste Text blieb allerdings unveröffentlicht und 

konnte erst im Rahmen der Nachlassedition zugänglich gemacht werden.27 

Die Problematik dieser Rezeptionsverzögerung wird im Falle des Begriffs der 

Geschichte in ihrer ganzen Drastik deutlich, erweist sich doch gerade auf der Basis der 

nachgelassenen Texte, dass Cassirer keineswegs kulturtheoretische 

Grundlagenreflexionen an die Stelle von geschichtstheoretischen setzte, wie die dem 

Primat der Kulturphilosophie unterstellte Lesart annimmt.28 So hat Cassirer in 

nachgelassenen Entwürfen etwa das in der Forschung problematisierte Verhältnis von 

symbolischen Formen und Geschichte näher bestimmt, und zwar so, dass historisches 

Verstehen zur Bedingung der Möglichkeit der Formanalyse kultureller Symbolisierung 

und umgekehrt die strukturelle Analyse zum Organon der historisch-genetischen wird.29 

Geschichte, so wird hier en passant deutlich, ist schon deshalb keine symbolische Form, 

weil sie Moment jeglicher symbolischen Form ist.30 Blickt man von hier aus auf die 

Einleitung zum ersten Band des Erkenntnisproblems von 1906 zurück, dann zeigt 

bereits dieser frühe programmatische Text, dass Kultur zum Thema nur auf der 

Grundlage einer Hermeneutik historischen Erkennens gemacht wird.  

Die problematische Ausgangslage für die Geschichtsthematik in der Tradition 

neukantischen Philosophierens, zumindest der der Marburger Schule, ist offenbar: 

einerseits wurde der Ursprung der Naturerkenntnis zum Gegenstand geltungstheoretisch 

orientierter Erkenntniskritik, andererseits wurden im Bereich der Ethik die Bedingung 

der Möglichkeit und Geltung moralischer Urteile reflektiert. Geschichte als Raum der 

Realisierung wissenschaftlicher oder ethischer Praxis blieb athematisch.31 Zudem 

                                                 
27 Vgl. Ernst Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte, hg. von John Michael Krois und Oswald 
Schwemmer, Hamburg 1995ff., Bd. 3: Geschichte. Mythos, hg. von Klaus Christian Köhnke, Herbert 
Kopp-Oberstebrink u. Rüdiger Kramme, Hamburg 2002, S. 3–192; zum thematischen Zusammenhang 
gehört auch das Manuskript „Formˮ, ebd., S. 202-236. Vgl. dazu auch vom Verfasser: Humanistische 
Begründung der Geschichte. Ernst Cassirers Konzeption von Philosophie- und Wissenschaftsgeschicht 
sschreibung während der Exilszeit, in: Gerald Hartung/Kay Schiller (Hg.): Weltoffener Humanismus. 
Philosophie, Philologie und Geschichte in der deutsch-jüdischen Emigration, Bielefeld 2006, S. 53–70. 
28 So etwa Renz: Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft, S. 195. 

ls 
ymbolischen Formen erst ermöglicht und das uns ihre 

 
r sie in dieser Weise […] erfassen, nun auch wieder die Organe, 

 

tischer und naturgeschichtlicher Problemstellung hat Helmut Holzhey: „Kants 

29 Vgl. Cassirer: Mythos, in: ECN 3, S. 175-176: „Auf der einen Seite ist es das historische Denken a
solches, das uns das Eindringen in die einzelnen s
Wesensart, ihre spezifische Eigentümlichkeit erst aufschliesst – […] Aber auf der anderen Seite sind die
einzelnen symbolischen Formen, wenn wi
kraft deren uns historisches Leben in seinem ganzen Umfang und in seinen bewegenden Kräften, in
seinen Ur-Motiven erst ganz zugänglich wird –[.]“. 
30 Thomas Göller: Ernst Cassirer über Geschichte und Geschichtswissenschaft, in: Zeitschrift für 
philosophische Forschung 45 (1991), S. 224-248, hier: S. 224, bemerkt zurecht, dass Cassirer Geschichte 
erst im Spätwerk thematisiert, setzt bei seiner Darstellung aber selbstverständlich voraus, dass 
„Geschichte nicht nur als symbolische Form genannt“, sondern als solche thematisiert werde, was der 
Sache wie dem Buchstaben nach unzutreffend ist.  
31 Die Komplikationen in Cohens Interpretation des hier vereinfacht skizzierten Verhältnisses zwischen 
vernunfttheore

 317



 

unterlag der Bereich der Geschichtsphilosophie in der Folge des spekulativen 

Idealismus dem Metaphysikverdacht. In dieser schulgeschichtlichen Konstellation 

beschränkte sich Cassirer auf methodologische Reflexionen zum historischen Erkennen 

in der Wissenschafts- und Philosophiegeschichtsschreibung des sogenannten 

Erkenntnisproblems.32 Dabei darf freilich nicht übersehen werden, dass die Reflexion 

auf Bedingungen und Möglichkeiten wissenschafts- und philosophiegeschichtlichen 

Erkennens, wie sie im ersten Band des Erkenntnisproblems angestellt werden, von Cas-

sirer als paradigmatisch für historische Erkenntnis überhaupt angesehen wurden.33 Das 

mag unter Hinweis auf die historiographisch-methodologischen Differenzen etwa 

zwischen  Begriffsgeschichte und politischer Geschichte als problematisch angesehen 

werden, ist aber klares Indiz dafür, dass Wissenschafts- und 

Philosophiegeschichtsschreibung für den frühen Cassirer als Substitute einer 

Philosophie der Geschichte fungierten.  

In diesem Horizont seien abschließend einige Aspekte der 

Philosophiegeschichtsschreibung Ernst Cassirers nach Abschluss der beiden ersten 

Bände des Erkenntnisproblems betrachtet. Geleitet die folgenden Überlegungen von der 

Frage, ob in seinen veröffentlichten wie unveröffentlichten Arbeiten Aspekte einer 

philosophischen Historiographie aufweisbar sind, die in Verfahren und 

Methodendiskussionen heutiger Philosophiegeschichtsschreibung von Relevanz sind. 

Denn der Ausgangsbefund ist eindeutig: die historisch akzentuierten Arbeiten Cassirers, 

seien es das Erkenntnisproblem, die Philosophie der Aufklärung oder andere, werden 

auch heute noch in philosophischen und wissenschaftsgeschichtlichen Arbeiten zitiert 

und diskutiert; die Problemgeschichtsschreibung aber, auf der sie ausschließlich zu 

basieren scheinen, erscheint als notwendiges Übel, als nicht weiter reflektierte und doch 

kaum vermeidbare Praxis in Philosophiegeschichten, historischen Abrissen oder auch 

systematischen Arbeiten, in jedem Falle aber gilt sie als alter Hut.34 Diese Zuschreibung 

verdeckt jedoch, dass sich in Cassirers philosophiegeschichtlichen Arbeiten ebenso wie 

                                                                                                                                               
Geschichtsphilosophie im Neukantianismus“, in: Rudolph / Küppers (Hg.): Kulturkritik nach Ernst 
Cassirer, 1995, S. 85-104, eingehend dargestellt. 
32 Vgl. Ernst Cassirer: Einleitung, in: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der 
neueren Zeit. Erster Band 1906, S. 1-50. 
33 Vgl. ebd., S. 13, wo „der Begriff der Wissenschaftsgeschichte selbst“ als exemplarisch für „jede 
historische Entwicklungsreihe“ diskutiert wird. Diesen Sachverhalt machen bereits Cassirers erste 
Entwürfe zur Einleitung des Erkenntnisproblems unmissverständlich deutlich. Das nachgelassene 
Manuskript Geschichte. Mythos verwendet diese Übertragungsfigur mit einer Akzentverschiebung, wenn 
dort Philosophiegeschichtsschreibung ebenso gut wie jede andere Form von Geschichtsschreibung als 
Exempel für die Verfahren vo
34 Noch neuere Arbeiten zur 

n Historiographie dienen soll, vgl. Cassirer: Geschichte. Mythos, S. 96. 
Wissenschaftsgeschichte, wie etwa Lorraine Daston / Peter Galison: 

Objektivität, 2007, argumentieren problemgeschichtlich, ohne dies Verfahren eigens methodologisch zu 
reflektieren.  

 318



 

in den

oblemgeschichtlichen Verfahren als ihrer Basis auf. Es wird 

zu fra

tt weiterzugehen – in der Spannung zwischen problemgeschichtlicher Basis 

und d

Näher zu untersuchen sind dabei insbesondere die Neubestimmung des Verhältnisses 

 

on 

 entsprechenden methodologischen Reflexionen unter der problemgeschichtlichen 

Oberfläche ansatzweise ganz verschiedene Verfahren zur 

Philosophiegeschichtsschreibung feststellen lassen: zu nennen wären etwa 

Wirkungsgeschichte, Interpretationsgeschichte, Rekontextualisierung und nicht zuletzt 

eine historische Hermeneutik von Frage und Antwort, wie Cassirer sie während der 

Exilszeit in den Arbeiten von Robin George Collingwood kennengelernt hatte. Diese 

Ansätze ruhen auf dem pr

gen sein, ob diese Heterogenität auch Umbrüche innerhalb einer als geradezu 

notorisch kontinuierlich erscheinenden Werkgeschichte markiert und ob – um noch 

einen Schri

er mit dieser amalgamierten problemgeschichtlichen Ansätzen die Spannung 

zwischen Kontinuität und Brüchen in der Werkgeschichte zum Austrag kommt. Man 

wird in diesem Sinne jedenfalls von einem Pluralismus der Formen in Cassirers 

mittlerer und später Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtschreibung sprechen 

können. Seitenblicke auf einige aktuelle Konzeptionen von Philosophiege-

schichtsschreibung sollen zeigen, dass Cassirer auch als Philosophiehistoriker in 

neueren Debatten zum Thema ein Wörtchen mitzureden hätte.  

In folgenden Schritten sollen Konzeptionsverschiebungen in Cassirers Auffassung 

von Philosophiegeschichtsschreibung markiert werden: zuerst soll im Rückblick auf die 

Teile I bis III der vorliegenden Arbeit als historischer und sachlicher Ausgangspunkt 

der abschließenden Überlegungen das Modell von Philosophiegeschichtsschreibung in 

den ersten beiden Bänden des Erkenntnisproblems von 1906/07 kurz skizziert werden 

(2.). Im Anschluss daran wird die Zäsur umrissen, die der dritte Band des 

Erkenntnisproblems (1919) für Cassirers Philosophiegeschichtsschreibung bedeutet; 

dabei sind Leistungsfähigkeit wie Grenzen dieser Neukonzeption näher zu bestimmen 

(3.). Philosophiegeschichtssschreibung am Leitfaden einer offenen, nicht zum Stillstand 

kommenden Interpretationsgeschichte ist das neue Paradigma der Platon-Vorlesung, die 

Cassirer im Jahre 1935 in Oxford gehalten hat (4.). Die Öffnung des Ansatzes zu einer 

Theorie historischen Erkennens im kulturellen Kontext vollzieht das Geschichts-

manuskript von 1936, dessen Dimensionen in einem weiteren Schritt ausgelotet werden. 

von Systematik und Historie (4.), die Rolle der Textkritik für die systematische

Rekonstruktion (5.) und abschließend das daraus entwickelte Modell v

Rekontextuierung (6.).  

 319



 

So lohnenswert das Unternehmen einer Rekonstruktion der Theorie oder Logik 

historischen Erkennens, die Cassirer im Manuskript Geschichte entwickelt hat, auch 

erscheinen mag, sie muss im Rahmen dieses Ausblickes  unausgeführt bleiben. Denn 

auch wenn dieser Entwurf Philosophiegeschichtsschreibung zum Modell von 

Historiographie überhaupt erhebt, so zielt er doch primär auf eine Logik von 

Geschichtsschreibung und nicht länger auf das Teilgebiet der Philosophie- und 

Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung im Zeichen des Faktums 

chen 

Erken

Wissenschaftsgeschichte. 

I) 

mathematischer Naturwissenschaft – die ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems 

(1906/07)  

Dem Neukantianismus seiner Lehrer Cohen und Natorp folgend sind die ersten 

beiden Bände des Erkenntnisproblems vom Paradigma des Erkennens in Mathematik 

und mathematischer Naturwissenschaft geleitet. Natorps Forschungen zur Geschichte 

des Erkenntnisproblems von 1884 prägten die Historiographie des Erkenntnisproblems 

zum Modell einer teleologisch konzipierten Philosophiegeschichte. Dieses teleologische 

Modell konstruierte Natorp als Schreibung einer doppelten Vorgeschichte: als 

Vorgeschichte, die in den „Idealismus“ Platons mündete, und diesen wiederum als 

Anfang einer Geschichte, die ihr Ziel in Kants Kritik der reinen Vernunft fand.35 

Entsprechend war die Geschichte des Erkenntnisproblems zunächst auf nur zwei Bände 

angelegt und sollte mit einer Darstellung der Kantischen Kritik enden. Ihren sachlichen 

Ausgang nahm die Arbeit von 1906/07 bei dem von Cassirer historisch prozessualisiert 

interpretierten „Factum der Wissenschaft“ Cohens, das heißt bei der „Analyse der 

gegebenen Wissenschaft [i.e. mathematische Naturwissenschaft, HKO]“.36 Der 

beständige Bezug auf den Erkenntnisbegriff der Wissenschaftsgeschichte sollte das 

Erkenntnisproblem von einer „Geschichte der Erkenntnistheorien“ unterscheiden.37 

Dabei scheinen die einleitenden methodologischen Überlegungen Cassirers auf eine 

transzendentale Historik abzuzielen, die die Bedingungen der Möglichkeit historis

nens skizzieren. Die methodische und sachliche Verpflichtung des frühen Cassirer 

auf die systematische und historiographische Programmatik des Marburger 

Schulzusammenhangs, auf einen reduktiven, mathematisierten und logifizierten Begriff 

                                                 
35 Paul Natorp: Forschungen zur Geschichte des Erkenntnisproblems im Altertum. Protagoras, Demokrit, 
Epikur und die Skepsis, 1884. Es ist anzumerken, dass Natorp in den Forschungen zwar nur die erste 
Vorgeschichte, die zum platonischen Erkenntnisbegriff schreibt. Doch wird die zweite Vorgeschichte 
dadurch in die Darstellung hereingeholt, dass der zugrundegelegte Begriff von Erkenntnis im Horizont 
von Cohens Kant-Interpretation entworfen ist. 
36 Ernst Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit. Erster 
Band (1906; 1911; 1922), in: ECW 2, S. 5. 
37 Vgl. ebd., S. 6. 

 320



 

von Erkenntnis brachte freilich den Ausschluss etwa der biologischen, religiösen, 

ästhetischen oder historischen Dimension der Wirklichkeitserkenntnis des Menschen 

mit sich. Entsprechend folgte die Kritik an Leibniz’ System und den ersten beiden 

Bänden des Erkenntnisproblems dem Muster, das sich in der Rezeption der historischen 

Arbeiten Natorps herausgebildet hatte.38 

 

2. Konstellation und Motivgeschichte – Die nachkantischen Systeme (1919) als 

Zäsur  

Bereits der dritte Band des Erkenntnisproblems von 1920 markiert eine Zäsur in Ernst 

Cassirers Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung. Sein Haupttitel – 

vollständig: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren 

Zeit – weist im Vergleich mit dem der ersten beiden Bände keine Veränderung auf und 

scheint schon dadurch Kontinuität hinsichtlich des Gegenstands und des 

zugru

des Erkenntnisproblems verfehlt in seiner singularisierten Form das Dargestellte. Es 

bleme 

 

erung 

gewinnung 

ms 

rsten 

eschlossen bleiben mussten: Theologie, Philosophie der Kunst, Staatsphilosophie, 

ndegelegten Modells von Geschichtsschreibung anzuzeigen. Doch wird 

Wissenschaft, gleich welcher Ausprägung, in der Fortschreibung des Werkes gar nicht 

thematisiert, und schon das verweist auf eine tiefgreifende Konzeptionsänderung 

gegenüber den ersten beiden Bänden. Diese betrifft freilich nicht nur das historische 

Material und die Bereiche der Darstellung, sondern in zentraler Weise auch deren Form 

und Verfahren. Orientierte sich die Geschichtsschreibung des Erkenntnisproblems der 

ersten beiden Bände noch an der als vorgängiges „Faktum“ interpretierten 

Wissenschaftsgeschichte, so führt deren vollständiger Ausfall im dritten Band zur 

Autonomisierung des im engeren Sinne philosophiegeschichtlichen Moments und zur 

Aufgabe des Szientismus, der die Darstellung von 1906/07 noch geleitet hatte. Eine 

weitere signifikante Differenz zu den Vorgängerbänden wird deutlich: auch der Titel 

geht nicht länger um das Erkenntnisproblem, sondern allenfalls um Erkenntnispro

– doch recht besehen sind nicht einmal sie das eigentliche Thema der Darstellung.  

Der Paradigmenwechsel in Cassirers Philosophiegeschichtsschreibung ist

offenkundig und vollzieht sich im Zeichen der Rücknahme der einseitigen Orienti

am sogenannten „Faktum“ mathematischer Naturwissenschaft und der Rück

einer Pluralisierung des Erkenntnisbegriffs. Band drei des Erkenntnisproble

n ethematisiert Dimensionen menschlicher Wirklichkeitserkenntnis, die in desse

beiden Bänden schon wegen deren mathematisch-naturwissenschaftlicher Ausrichtung 

ausg

                                                 
38 Vgl. dazu die vorliegende Arbeit, Teil I,2-3. 

 321



 

Anthropologie, Naturphilosophie und Organologie.39 Methodologischer Leitfaden des 

dritten Bandes sei, so erklärt Cassirer, die „Treue der geschichtlichen Darstellung“. 

Diese verbiete, „aus den einzelnen Systemen eine eigene und selbständige 

‚Erkenntnistheorie’ herauszulösen“ oder deren metaphysischen Inhalt in irgendeiner 

Weise zu verkürzen.40 Nicht der jeweilige Beitrag der „metaphysischen Lehren“ zum 

Erkenntnisproblem, gleich ob in singularisierter oder pluralisierter Form, soll 

Gegenstand der Darstellung sein, sondern deren jeweils „besondere Form des 

Denkens“.41 Diese Maxime stellt eine methodische und sachliche Kehrtwendung 

gegenüber den ersten beiden Bänden des Erkenntnisproblems sowie Leibniz’ System 

dar und muss als Antwort auf die Kritik gelesen werden, die an diesen Arbeiten geübt 

worden war.42 Problematisch blieb indessen, wie die Einheit der Darstellung nach dem 

Wegfall des Bezugs auf die Wissenschaftsgeschichte und nach der Pluralisierung des 

Erken

                                                

ntnisbegriffs zu sichern war.  

Der Untertitel des dritten Bandes, Die nachkantischen Systeme, scheint auf den 

Begriff des Systems als Einheitsmoment der Darstellung zu verweisen. Doch geht 

dieser Hinweis ins Leere, denn es liegt hier keine Systemgeschichtsschreibung im 

eigentlichen Sinne vor; immanente Darstellungen einzelner Systeme nachkantischen 

Philosophierens sind nicht zu finden.43 Stattdessen werden die Systeme einerseits in 

ihren Wechselbeziehungen untereinander, in ihren wechselseitigen Spannungen, 

Problemlösungsansätzen und Auseinandersetzungen porträtiert und andererseits in 

ihrem ständigen Rekurs auf die kantische Philosophie, an deren Probleme und offene 

Fragen sie anschließen. Dabei löst Cassirers Darstellung den systematischen 

Zusammenhang des „Kritizismus“ nachgerade auf, um begriffliche Umbildungsprozesse 

einzelner Theoriemotive in den Blick zu bekommen.44 Philosophische Motiv-, nicht 

 
39 Die Interpretation von John Michael Krois: A Note about Philosophy and History. The Place of 
Cassirer’s Erkenntnisproblem, in: Science in Context 9 (1996), S. 191-194, hier: S. 192 verfehlt das 

 der 

kenntnisproblems stelle ich 

ichtsschreibung 

kritischen 
] seiner festen architektonischen Form entkleidet und in die gedanklichen Motive, aus denen es 

gangen ist, aufgelöst werden.“ 

szientifisch verengte Paradigma von Erkenntnis der ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems von 
1906/07, wenn es heißt: „Das Erkenntnisproblem treated intellectual history in its own terms [sic], 
recognizing jurisprudence, language, art, and religion as unique and irreducible factors [sic]“; damit wird 
genau die Position eines Pluralismus im Erkenntnisbegriff unterstellt, wie ihn Cassirer erst mit
Philosophie der symbolischen Formen (1923/1925/1929) erreichte. 
40 Ernst Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren 
41 Ebd. 
42 Die Rezeption von Leibniz’ System und der ersten beiden Bände des Er
ausführlich in der oben erwähnten, noch unveröffentlichten Arbeit zu Systematik und Historie dar. 
43 Zu den Anfängen der Systemgeschichtsschreibung vgl. Lutz Geldsetzer: Die Philosophie der 
Philosophiegeschichte im 19. Jahrhundert. Zur Wissenschaftstheorie der Philosophiegesch
und –betrachtung, 1968, S. 162-165.  
21. 
44 Cassirer: Das Erkenntnisproblem. Bd. 3, S. 2: „Immer von neuem muss daher das Ganze der 
Lehre […
hervorge

 322



 

Systemgeschichte ist der Modus der Problemgeschichtsschreibung im dritten Band des 

Erkenntnisproblems. Doch die Einheit der einzelnen Theoriemotive und ihrer Trans-

formationsgestalten wird realisiert durch ein anderes Darstellungsprinzip: das der 

Wirkung oder Wirksamkeit.45 Der Bezug dieser widerstreitenden Deutungsperspektiven 

auf Theoreme der Kantischen Philosophie bildet das innere Organisationsmoment von 

Cassirers Darstellung.46 Die wirkungsgeschichtliche Dimension unterläuft dabei das 

bloß nominell einheitsstiftende Moment der Erkenntnisproblematik: „die mannigfachen 

Fortbildungsversuche der Kantischen Lehre [stehen] bei allem gedanklichen Widerstreit 

dennoch in einem Verhältnis gedanklicher Kontinuität.“47 Dadurch soll bei aller 

„einseitigen Hervorhebung des Einzelnen“, wie sie in den einzelnen nachkantischen 

Systemen vollzogen wird, „die Struktur des Ganzen klarer heraus[treten]“ und ein 

„neues Totalbild“ ergeben.48  

Cassirers Bruch mit der szientifisch und teleologisch orientierten Pro-

blemgeschichtsschreibung im Stile der ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems 

enthält historiographische Potentiale, die erst mehr als ein halbes Jahrhundert später 

wieder aktualisiert wurden. Es dürfte kein Zufall sein, dass die von Henrich angeregte 

Variante der Rekontextuierung, die sogenannte Konstellationsforschung, als Programm 

zur Erforschung der idealistischen deutschen Philosophie in ihrem Bezug zu Kant ent-

standen ist. Denn genau diese Phase der Philosophiegeschichte bildet den Fokus der 

Cassirerschen Wirkungsgeschichtsschreibung, die Kant zum Anfangspunkt einer 

Epoche macht und die auf ihn folgenden Theoreme und Systeme als Rezeptions- und 

Transformationsgestalten der drei Kritiken versteht. Auch hierin zeigt sich die Abkehr 

von der Konzeption von 1906/07, die die Kantische Kritik als Zielpunkt der Darstellung 

nahm und in gewisser Hinsicht auch als Ende der Geschichte, sollte doch auf die ge-

schichtliche Darstellung der ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems eine 

                                                 
45 Der Begriff der ‚Wirkung’ oder gar der der ‚Wirkungsgeschichte’ ist hier keinesfalls im Sinne von 

 
 Transformation von Theoriemotiven aus Leibniz’ 

n; 

keit“ in diesem Zusammenhang also als Gegenfigur zur Rezeption, als von einer 

Gadamer: Wahrheit und Methode, 1960, S. 283-284 u.ö., zu verstehen; ich verwende ihn vielmehr im 
Sinne der historischen Denkfigur der „Wirksamkeit“, mit der Cassirer erstmals in der Vorrede zu Leibniz’
System operiert hat, um die Aufnahme und
philosophischen und wissenschaftlichen Arbeiten durch an diesen anschließende Theorien zu bezeichne
vgl. Ernst Cassirer: Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, 1902, S. XX. Verstehen 
läßt sich „Wirksam
Theoriegestalt ausgehende Wirkmächtigkeit auf andere Theoriegestalten. 
46 Cassirer nennt im Erkenntnisproblem, Bd. 3, S. , als Leittheoreme den „Begriff des Dinges an sich“, 
den der „synthetischen Einheit“, den „Gegensatz zwischen Form und Materie“ und das Verhältnis des 
„Allgemeinen und Besonderen innerhalb der Erkenntnis“: „Es wird sich zeigen, dass alle 
charakteristischen und entscheidenden Einzelbestimmungen in den Lehren Reinholds und Becks, 
Aenesidems und Maimons, […] in den Systemen Fichtes, Schellings und Hegels in irgendeiner Form auf 
das intellektuelle Bezugssystem hinweisen, das in diesen Begriffen und Problemen vorliegt.“ 
47 Ebd. 
48 Ebd. 

 323



 

systematische Abhandlung folgen.49 Mit der Konstellationsforschung verbinden sich 

seither sowohl eine angeregte Debatte zu den Methoden der 

Philosophiegeschichtsschreibung wie auch eine ganze Reihe von historisch-

systematischen Einzelstudien.50 Dabei ist die Konvergenz des epochalen Zuschnitts 

beider Projekte mehr als nur ein erster Hinweis darauf, dass mit dem in Sachen 

Philosophiegeschichtsschreibung präzendenzlosen Ansatz von Band drei des 

Erkenntnisproblems ein Muster künftiger philosophischer Historiographie geschaffen 

wurde. Denn die Annahme eines vorgängigen historischen Bezugspunktes der 

philosophischen Positionen, die als Konstellation verstanden werden sollen, ist conditio 

sine qua non des weiteren Verfahrens sowohl Cassirers als auch Henrichs. Auch andere 

Grundbedingungen in Cassirers Ansatz sind Indiz dafür, dass Die nachkantischen 

Systeme Konstellationsforschung avant la lettre betreibt. Zu ihnen gehört der oben 

skizzierte motivgeschichtliche Ansatz innerhalb eines wirkungsgeschichtlichen 

Zusammenhangs. Unabdingbare Voraussetzung einer historischen Konstellation im 

Sinne Henrichs ist vor allem aber, dass die Denkmotive, Theoreme und Argumente der 

einzelnen philosophischen Positionen sich in Differenz zueinander und Widerstreit 

miteinander befinden.51 Die philosophiehistorische Konstellation realisiert sich nur als 

epochaler Antagonismus, als Antagonismus von Problemen und gegenläufigen 

Entwürfen, deren Klärung in Debatten und Auseinandersetzungen durch die 

historischen Protagonisten zumindest versucht wurde. Damit gehört zu den 

methodischen Elementen der Konstellationsforschung zwar auch ein 

problemgeschichtliches Moment, das freilich bei weitem nicht so restriktiv interpretiert 

wird, wie das auf dem methodologischen Stand der ersten beiden Bände des 

Erkenntnisproblems der Fall war.52 Probleme, etwa der Kantischen Kritik der reinen 

                                                 
49 Vgl. Brief Ernst Cassirers an Paul Natorp v. 31. Juli 1905, Bl. 2v (Universitätsbibliothek Marburg, 
Nachlass Natorp, Ms. 831:618), wo Cassirer einen „Schlussband, der systematische Untersuchungen zum 

rblick auch über die Weiterentwicklung des Forschungsprogramms und seine Interaktion mit 
arcelo Stamm 

-

ystem 

Problems war 

 
blems hinzu: der Begriff des Problems als solcher steht in Cassirers früher Philosophie- und 

ls 

Erkenntnisproblem enthalten soll“, ankündigt. 
50 Einen Übe
anderen philosophie- und wissenschaftsgeschichtlichen Verfahren gibt Martin Mulsow / M
(Hg.): Konstellationsforschung, 2005. 
51 Dieter Henrich: Konstellationsforschung zur klassischen deutschen Philosophie. Motiv – Ergebnis – 
Probleme – Perspektiven – Begriffsbildung, in: Mulsow / Stamm (Hg.): Konstellationsforschung, S. 15
30, hier: S. 26-30. 
52 Zur restriktiven, engen Fassung der Problemgeschichtsschreibung, wie Cassirer sie in Leibniz’ S
und im Erkenntnisproblem von 1906/07 praktiziert, gehört die Singularisierung des Problems, wie sie 
beispielsweise durch das Problem der Erkenntnis gegeben ist, und das heißt: die Einheit des 
nur dadurch zu gewährleisten, dass der Begriff der Erkenntnis reduktiv, als unter dem Paradigma 
mathematischer Naturwissenschaft stehend, gefasst wurde. Dazu tritt als zweites Moment das der inneren
Logik des Pro
Wissenschaftsgeschichtsschreibung in einer Spannung zwischen zwei Polen. Im Falle des Problems der 
Erkenntnis ist das die Spannung zwischen substantialistischer und funktionaler Interpretation des 
Erkenntnisbegriffs. Erst auf der Basis dieses bipolaren Begriffsmusters kann Erkenntnis überhaupt a

 324



 

Vernunft – Cassirer nennt hier beispielsweise „das Ding an sich“ oder den Begriff des 

„Gegebenen“ –, können als solche überhaupt erst identifiziert und systematisch 

rekonstruiert werden, weil sie von Zeitgenossen und Späteren als solche diskutiert wur-

den – so jedenfalls lautet Cassirers Position in Die nachkantischen Systeme. Mit dieser 

wirkungsgeschichtlichen Wendung der Problemauffassung verliert die 

Problemgeschichtsschreibung das ihr inhärierende metaphysische Moment eines 

überhistorischen Bestandes, der aus der inneren Logik des problematisierten Begriffs, 

beispielsweise dem der Erkenntnis, folgen und für die gesamte Geschichte der 

ur antiken Philosophie in der Einleitung zum ersten Band diese 

                                                                                                                                              

Philosophie gelten soll. Insbesondere die erste Aufl age des Erkenntnisproblems hatte 

mit ihrer Skizze z

Universalisierung und Enthistorisierung des Problembegriffs betrieben.53 Auch 

Henrichs sogenanntes argumentationsanalytisches Verfahren, das dem im engeren Sinne 

historischen Moment der Konstellationsforschung zur Seite gestellt wird, findet seine 

Präfiguration in Cassirers systematischer Rekonstruktion von Theoriemotiven und -

gestalten.54 Die prinzipielle Auszeichnung der Cassirerschen 

Philosophiegeschichtsschreibung als einer explizit „philosophischen“, und das heißt 

systematisch orientierten, gehört historisch betrachtet zu dem Teil des Marburger Erbes, 

an dem Cassirer durch alle konzeptionellen Wandlungen hindurch festgehalten hat und 

dient zur Distinktion gegenüber der Literargeschichte.55 Überlieferungs- und Text-

geschichte, Philologie und Kontexte der politischen Geschichte bleiben zugunsten 

theoretischer Rekonstruktion ausgeschlossen, zumindest wenn man die Cassirersche 

Praxis der Philosophiegeschichtsschreibung in den Blick nimmt. Vor allem aber, und 

damit sei ein letztes Übereinstimmungsmerkmal benannt, gründet Cassirers Konzeption 

des dritten Bandes des Erkenntnisproblems in der fundamentalen Prämisse und 

Überzeugung, dass die Erschließung von Begriffen, Argumenten und Theoremen nicht 

 
Problem verstanden werden, das im Gang der Geschichte verschiedene Stationen von Lösungsversuchen 

ibung Natorps aufgenommene Hypostasierung des Erkenntnisproblems zu 
rsten 

me, „gerade 

lich wurde“ 

n: Zur 

S. 249-296, bes. S. 290-296, sowie im vorliegenden Band, Teil III,3. 

durchläuft. 
53 Die in ihrem Resultat an Windelband erinnernde, von Cassirer tatsächlich aber aus der 
Philosophiegeschichtsschre
einem quasi zeitenthobenen Bestand prägt den zweiten Teil der Einleitung in die erste Auflage des e
Bandes des Erkenntnisproblems von 1906, vgl. Cassirer: Das Erkenntnisproblem, Bd. 1, S. 20-50; im 
Wegfall dieses Teils der Einleitung ist eine erste Distanzierung von dieser Auffassung zu sehen 
54 Vgl. Dieter Henrich: Identität und Objektivität. Eine Untersuchung über Kants transzendentale 
Deduktion, 1976, S. 9-15, bes. S. 10. Für dieses Argument ist Henrichs unausweisbare Annah
innovierende Texte“ seien „undeutliche Texte“, unerheblich; zentral und auch für Cassirers 
systematisierende Rekonstruktionen zutreffend ist dagegen der Hinweis, die Rekonstruktion ersetze den 
historischen „Text durch die beste, die einsichtigste Variante, die dem Kommentator zugäng
(ebd., S. 10). 
55 Zur historiographischen Programmatik einer „philosophische[n] Geschichte“ vgl. Hermann Cohe
Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer, in: Zeitschrift für Völkerpsychologie und 
Sprachwissenschaft 7 (1871), 

 325



 

von den historischen Protagonisten ausgeht, die diese Theoriegestalten hervorgebracht 

haben.56 Vielmehr werden deren theoretische Gehalte und Probleme erst in der 

Rezep

speak, a palimpsest.“ Im Essay an Man hat Cassirer diese 

Überlegungen am Beispiel der Geschichte der Sokrates-Deutung fortführt.59 In 

oder Platondeutungen einander zwar 

tion durch Zeitgenossen und Spätere bestimmbar, aus der Perspektive differenter 

Ansätze und Positionen also. Diese Anlage des dritten Bandes beruht auf einer 

Grundentscheidung, die so maßgeblich wie folgenreich für Cassirers spätere 

Philosophiegeschichtsschreibung sein sollte und auch Henrichs Projekt der 

Konstellationsforschung zugrundeliegt.57 

 

3. Philosophiegeschichte als offener Interpretationsprozess – die Oxforder Platon-

Vorlesung (1935) 

Bereits die unveröffentlichte Oxforder Platon-Vorlesung des Jahres 1935 markiert die 

Zäsur, die zwischen dem Marburger Neokantianer Cassirer und dem Cassirer der 

Exilzeit liegt. Aristoteles wird nun nicht mehr als „Irrtum“, als bloßer Rückschritt einer 

Philosophiegeschichte auf dem Weg zu ihrem Telos, der Kritik der reinen Vernunft 

Kants, verstanden. Aristoteles Kritik an Platon sei ernst zu nehmen, wie Cassirer 

hervorhebt, doch „alle seine Einwände sind auf einer allgemeinen Sicht und 

allgemeinen Definition von Philosophie gegründet, die vollständig von platonischen 

Begriffen abhängt“.58 Aristoteles gehört somit bereits in die Deutungsgeschichte der 

platonischen Philosophie, die freilich auch die Geschichte von deren allmählicher 

Transformation und damit Ablösung vom Urtext, ja sogar Entstellung in immer neuen 

Gestaltungsleistungen der Interpreten ist: „By all these different attempts the doctrine of 

Plato has become, so to 

philosophiegeschichtlicher Perspektive hat man es hier mit dem Phänomen zu tun, dass 

die vollständig verschiedenen Sokrates- 

                                                 
56 Dieter Henrich: „Über Probleme der Methode bei der Erforschung der nachkantischen Philosophie“, in: 
ders.: Konstellationen. Probleme und Debatten am Ursprung der idealistischen Philosophie (1789–1795), 
1991, S. 9–26, bes. S. 20. 
57 Vgl. Henrich: Identität und Objektivität, S. 9. – Rainer A. Bast: Problem. Geschichte. Form. Das 
Verhältnis von Philosophie und Geschichte bei Ernst Cassirer im historischen Kontext, 2000, S. 457-462, 
scheint die Frage, ob Cassirer „Vorläufer“ der Konstellationsforschung sei, zu verneinen. Dabei hält sich 
allerdings seine Deskription des Verfahrens mit dessen Peripherie auf. Vor allem aber bleibt Basts 
Bestimmung von Cassirers Philosophiegeschichtsschreibung selbst so dekontextualisiert wie 
undurchsichtig und scheint eine durch alle Werkphasen hindurch einheitliche Konzeption anzunehmen – 
dabei bleiben etwa die Besonderheiten des dritten Bandes des Erkenntnisproblems ebenso außen vor wie 
die Konzeptionsverschiebungen der Philosophiegeschichtsschreibung Cassirers überhaupt. 
58 Ernst Cassirer: Plato-Vorlesungen (Oxford 1935), Einleitung, in: Yale University, New Haven, Beineke 
Rare Book and Manuscript Library, Gen. Mss. 98, Box 48, Folders 958-962 [Übersetzung HKO]. 
59 Vgl. Ernst Cassirer: An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of Human Culture, New 
Haven/London 1944, S. 180. 

 326



 

widersprechen, dass aber keine von ihnen deshalb unwahr ist. Sie sind vielmehr Arbeit 

am unabschließbaren Prozess der Bestimmung der platonischen Begriffe. 

Der Paradigmenwechsel, der sich damit in der Konzeption von 

Philosophiegeschichtsschreibung gegenüber der von Natorp geprägten Platon-Deutung 

vollzogen hat, könnte deutlicher nicht sein. Offenkundig legt Cassirer hier die 

Auffassung der Philosophiegeschichte als eines tendenziell offenen Prozesses zugrunde. 

Die Philosophie Platons mündet nicht länger in die Kants und kommt dort gleichsam zu 

sich 

sophiegeschichtsschreibung sowie der gesamten Kulturphilosophie. Damit schließt 

ne 

griff historischen Erkennens an und führt seine 

en 

n 

r 

                                              

selbst; das Paradigma des philosophiegeschichtlichen Fortschritts hin zu 

unüberbietbaren Gestalten ist endgültig verabschiedet. Damit aber wird historisch die 

Beschreibung und Anerkenntnis der Pluralität der interpretatorischen Perspektiven auf 

Platon möglich. Denkbar ist die Koexistenz einander widersprechender Wahrheiten nur 

unter der Annahme, dass jede der Interpretationen einen „neuen Aspekt“ und eine 

„charakteristische Perspektive“ auf Sokrates oder Platon repräsentiert. Das impliziert 

auch einen von Cassirer nicht weiter reflektierten Pluralismus im Wahrheitsbegriff. Der 

Begriff der Interpretation spielt hierbei für die Überlegungen des Essay on Man eine 

zentrale Rolle. Es ist erst die Interpretation durch Zeitgenossen und Nachwelt, die den 

„Lehren und Systemen der großen Denker“ Bedeutung gibt. Und dieser Prozess der 

Interpretation ist prinzipiell unabgeschlossen und unabschließbar.60 Kontinuität in der 

Philosophiegeschichte wird so zur Kontinuität der Interpretation und Re-Interpretation, 

zur Kontinuität des Interpretationsgeschehens als solchem. Der Offenheit des 

historischen Prozesses korrespondiert die Unabschließbarkeit der 

Interpretationsgeschichte. 

 

4. Erkennen, Ereignis, Prozess, Werk – Dimensionen von Geschichte im 

Göteborger Manuskript Geschichte (1936)  

Im schwedischen Exil gelangte Cassirer erstmals zu einer eigenständigen 

Thematisierung und Reflexion des grundlegenden Begriffs seiner Philo-

Cassirer an die in der Einleitung zum ersten Band des Erkenntnisproblems entworfe

programmatische Skizze zum Be

Überlegungen von 1906 auf gänzlich anderer Basis und unter veränderten Bedingung

fort. Als Konsequenz des neuen theoretischen Ansatzes formuliert das Manuskript vo

1936 auch weitgehende Modifikationen in der Konzeption de

   
ng: „And this process of interpretation never 

dstill.“ 

60 Vgl. Cassirer: Plato-Vorlesungen (Oxford 1935), Einleitu
comes to a complete stan

 327



 

Philosophiegeschichtsschreibung. Zunächst ist die Basis des neuen Ansatzes zu 

umreißen, um dann einige Elemente der philosophischen Historiographie zu 

charakterisieren, die Cassirer daraus ableitet. Zu bedenken gilt, dass Cassirer dieses 

Manuskript wie so viele andere Texte, die er im Exil verfasste, nicht in eine Druckfas-

sung bringen und veröffentlichen konnte. Seine Überlegungen dienten ihm aber 

immerhin gleichsam als Steinbruch, aus dem Teile in Publikationen übernommen und in 

andere Theoriekonfigurationen integriert wurden.61  

Grundlage der Neubestimmung des historischen Erkennens ist die zwischen 1936 

und 1937 entworfene Theorie der Basisphänomene.62 Sie scheint in der besonderen 

Modifikation, die Cassirer ihr im Geschichtsmanuskript zukommen läßt, darauf 

ausgerichtet zu sein, den transzendentalphilosophischen Grundcharakter der Skizze zur 

Historik von 1906 ebenso wie die damit zusammenhängende Dichotomie von Subjekt 

und Objekt der historischen Erkenntnis zu umgreifen und in eine Hermeneutik 

histor

 Anschluss an 

die G

ischen Verstehens zu transformieren. Geschichte wird dabei in drei Dimensionen 

thematisiert, als historisches Erkennen, als Prozess und Ereignis sowie als Dokument 

oder Werk; als solcherart dimensional vermessene wird sie in der Konstellation dreier 

sogenannter „Basisphänomene“, des „Ich-Phänomens“, des „Phänomens des Wirkens 

und Wollens“ und des Phänomens des „Werk[es] als Grundlage der 

Geschichtsbetrachtung und Geschichtserforschung“ lokalisiert.63 Im ersten 

Basisphänomen als „Grundform der geschichtlichen Er-Innerung“ soll die Sphäre der 

Subjektivität als Bedingung und Anfang aller Geschichtlichkeit zum Ausdruck 

kommen. Das meint die transzendentalen apriorischen Bedingungen des historischen 

Erkennens, den kategorialen Apparat seiner Grundfunktionen, wie sie im

rundlegung der Basisphänomene ausformuliert werden64 – aber nicht nur. Cassirer 

intendiert hier mehr, wie bereits die Bezeichnung „Ich-Phänomen“ anzeigt. Er will den 

Erkenntnisfunktionen im vorgängigen Faktum der prinzipiellen Geschichtlichkeit des 

Ichs eine Basis geben. Das „Phänomen des Wirkens und Wollens“, das auch als „Ich-

                                                 
61 Im Falle des Geschichtsmanuskriptes bieten etwa das umfangreiche Manuskript Ziele und Wege der 
Wirklichkeitserkenntnis von 1937 in ECN 2, Zur Logik der Kulturwissenschaften von 1942 und der Essay 
on Man von 1944 solche neuen Kontexte. 
62 Vgl. Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen, in: ECN 1, S. 111–195; die dort 
vorgenommene Datierung des Neuansatzes auf 1939 ist zu korrigieren, verweist doch das Göteborger 
Geschichtsmanuskript auf den in ECN 1 publizierten Text und wurde seinerseits eindeutig im Zeitraum 
zwischen 1936 und 1937 verfasst; vgl. das Vorwort der Herausgeber (ebd., S. IX) und den editorischen 
Bericht (ebd., S. 279-292); zur systematisierenden Interpretation der Basisphänomene als Grundlage der 

hie vgl. Oswald Schwemmer: Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europäischen Moderne, Kulturphilosop
1997. 
 
63 Vgl. Cassirer: Geschichte. Mythos, ECN 3, S. 14–17. 
64 Ebd., S. 4–145. 

 328



 

Du-Phänomen“ bezeichnet wird, fasst dagegen die Dimension der Intersubjektivität, des 

Sozialen, der Interaktionen von Einzelnen, Gruppen, sozialen Verbänden oder 

staatlichen Gebilden. Diese Dimension ist charakterisiert durch das Moment der 

Prozessualität; entsprechend bilden ihren Bereich historische Prozesse und Ereignisse 

im weitesten Sinne, die „Kette von Wirkungen und Gegenwirkungen,65 von 

Auseinandersetzungen, „Opposition“ und „Kampf“.66 Der Werkcharakter bestimmt 

dagegen das dritte Basisphänomen: ihm gehören die „Monumente“ oder „Dokumente“ 

an, die „Spuren“, die Residuen, die im historischen Geschehen entstanden sind und es 

überdauern. Sie bilden die „Grundlage der Geschichtsbetrachtung“ in gleich doppelter 

Hinsicht: zum einen sind die geschichtlichen Dokumente und kulturellen Monumente 

die empirisch-materiale Grundlage der Rekonstruktionen des Historikers, zum anderen 

hat der Rückgriff auf Dokumente die Objektivität seiner Rekonstruktionen im Erweis 

en situiert Cassirer in der dauernden 

ente und Dokumente zu bewähren hat.  

von historischer Rekonstruktion und rationaler. Betreffen der ganze Ansatz bei den 

der jeweils zugrundegelegten Hypothesen zu sichern.67  

Historisches Verstehen oder Erkenn

Wechselbeziehung von erstem und drittem Basisphänomen. Damit soll auch von dieser 

Seite her die einseitige, bloß transzendentale Bedingtheit oder Formung des 

geschichtlich-kulturellen Objekts durch das erkennende Subjekt vermieden werden, wie 

sie noch in der transzendentalen Historik der Einleitung in das Erkenntnisproblem von 

1906/07 skizziert war. Erwünschter Nebeneffekt dieser prozessualisierten Korrelation 

ist die Abwehr von Historismus und Relativismus, die durch die mögliche 

Verabsolutierung des historischen Monuments gedroht hätten. Cassirers Konzeption 

von 1936 zielt auf einen prinzipiellen Konstruktivismus historischen Erkennens, der 

sich im Rückgriff auf die Monum

Dieser Ansatz gilt uneingeschränkt auch für die Philosophiegeschichtsschreibung, 

die insofern keinen anderen Status beanspruchen kann als irgendeine andere 

Partialgeschichte, sei es politische Geschichte, Wirtschaftsgeschichte und dergleichen. 

Simmels Pluralisierung von Geschichte zur parataktischen Ordnung von Geschichten 

gehört zu den unabdingbaren Prämissen, die das Geschichtsmanuskript macht.68 Die 

Frage, der die Cassirersche Methodologie der Philosophiegeschichtsschreibung sich zu 

stellen hat und die sie zu einer ihrer zentralen Fragen macht, ist die nach dem Verhältnis 

Basisphänomenen und seine Folgen für das historische Erkennen nicht nur die 
                                                 
65 Ebd., S. 59. 
66 Ebd., S. 16. 
67 Ebd., S. 56. 
68 Vgl. Georg Simmel: Die Probleme der Geschichtsphilosophie (zweite Fassung 1905/1907), in: ders.: 

Röttgers, 1997, S. 227–419, hier: S. 287-289. Gesamtausgabe, Bd. 9, hg. von Guy Oakes und Kurt 

 329



 

Rekonstruktion der historischen Kontexte philosophischer Theoreme oder Systeme, und 

ist die systematische Rekonstruktion, die auch gegenwärtig noch häufig als das 

eigentlich philosophische Moment philosophiegeschichtlicher Arbeit gilt, nicht von 

solchen üblicherweise als bloß als historisch qualifizierten Fragen ausgenommen? Diese 

Gretchenfrage der theoretischen Statusbestimmung von 

Philosophiegeschichtsschreibung bringt immer wieder neue Vorschläge zur Auflösung 

der beiden als aporetisch verstandenen Optionen hervor, die ebenso oft auf das stets 

Gleiche hinauslaufen: von Seiten philosophischer Systematiker wird die Frage im 

Prinzip immer mit der strikten Trennung von rationaler und historischer Rekonstruktion 

beantwortet und von Philosophiehistorikern mit dem Hinweis auf die Historizität 

jeglichen systematischen Entwurfs.69  

 

5. Das dreifache Verhältnis historischer und systematischer Rekonstruktion und 

die Hermeneutik von Frage und Antwort  

Gegenüber dem historiographischen Ansatz bei einer rein systematischen 

Philosophiegeschichtsschreibung, wie er im Erkenntnisproblem von 1906/07 realisiert 

wurde, markiert die überraschende Antwort im Manuskript Geschichte eine Zäsur, die 

schärfer nicht sein könnte. Cassirer bestimmt das Verhältnis von historischer und 

systematischer Rekonstruktion in dreifacher Weise: er anerkennt erstens beider jeweils 

eigenes Recht und Leistung, will sodann aber zweitens die Objektivität der rationalen 

erst in der historischen Rekonstruktion absichern und geht drittens sogar soweit, die 

historische Rekonstruktion zur Voraussetzung der systematischen zu machen. Das soll 

im folgenden erläutert werden.  

Die Position systematischer Rekonstruktion wird im Geschichtsmanuskript als die 

der „reinen Problemgeschichte“ diskutiert. „Geschichte des reinen Gedankens“ scheint 

„dem

                                                

 Ideal der ‚Objektivität’“ am nächsten zu kommen. „Lebensumstände“, 

„Vorstellungen, Meinungen, Zweifel, Kämpfe derer, die diese Probleme gedacht haben“ 

– diese und andere kontingente historische Sachverhalte, die den Theoriegestalten 

äußerlich bleiben, leisten keinerlei Beitrag dazu, Geschichte im Sinne des „innere[n] 

Werden[s] des Gedankens zu rekonstruieren“, wie Cassirer feststellt.70 Die rationale 

 
 

n und Wirkungsgeschichten. Bausteine zu einer konstruktiven Theorie der 

n 

te. Mythos, in: ECN 3, S. 122. 

69 Zu ersterem vgl. den Versuch von Jürgen Mittelstraß, zwischen „begründeten Entwicklungen“, den von
ihm sogenannten „Gründegeschichten“, und „bloßen Wirkungen“ zu unterscheiden: Jürgen Mittelstraß: 
Gründegeschichte
Wissenschafts- und Philosophiegeschichte, in: Christoph Demmerling / Gottfried Gabriel / Thomas 
Rentsch (Hg.): Vernunft und Lebenspraxis. Philosophische Studien zu den Bedingungen einer rationale
Kultur. Für Friedrich Kambartel, 1995, S. 10-31. 
70 Cassirer: Geschich

 330



 

Rekonstruktion dagegen, zu der Cassirer auch die eigene Problemgeschichtsschreibung 

im Stile der ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems zählt, läßt „sehr wesentliche 

Züge, die vorher nie in dieser Schärfe gesehen worden waren, sehen“.71 Doch 

ungeachtet aller inneren Kohärenz und rekonstruktiven Erschließungskraft für 

systematische Zusammenhänge und fremde Theoriengestalten bestimmt das Manuskript 

von 1936 auch die Grenzen systematisch verfasster Geschichtsdarstellung, und zwar 

von zwei Seiten her. Leitgedanke der späten Philosophie Cassirers ist der Begriff der 

‚Lebendigkeit’, und unter diesem Paradigma erscheint die Konzeption eines 

Zusammenhangs „reiner“ Denkgestalten als Abstraktion, die angesichts des in seinem 

jeweiligen Entstehungszusammenhang „lebendigen“ Gedankens den Charakter eines 

„‚anatomischen’ Praeparats“ annähme.72  

Zur Anwendung auf den in Frage stehenden Zusammenhang der Phi-

losop

schen der Persönlichkeit des Philosophen und dem von ihm 

                                                

hiegeschichtsschreibung werden diese Überlegungen in eine Hermeneutik von 

Frage und Antwort eingebettet, deren Basis im zweiten Basisphänomen, der Dimension 

historischer Verläufe und Ereignisse, liegt: „jeder Gedanke, […] jeder fundamentale 

Systembegriff […] ist nur die Antwort auf eine bestimmte Frage, die an die 

Wirklichkeit gestellt ist“, formuliert Cassirer, um diesen Ansatz anschließend in für den 

früheren reinen Erkenntnisproblematiker ungewohnter Weise auf den Leitgedanken 

eines lebendigen Entstehungszusammenhanges zurückzuwenden: „und diese Frage 

nimmt in der Philosophie stets eine persönliche Gestalt an – sie formt sich in einem 

individuellen Geist und kann nur im Zusammenhang mit ihm in ihrer eigentümlichen 

‚Konkretion’ gesehen werden“. Der „sachliche Bedeutungswandel der ‚Idee’“ kann in 

einer Geschichte des Ideenbegriffs wohl systematisch rekonstruiert werden, doch „wir 

müssen ihn verstehen aus der geistig-persönlichen Struktur der Denker, die an diesem 

Prozess beteiligt sind“.73  

Obwohl diese Passage die Tendenz zu einem Modell biographistischer 

Philosophiegeschichtsschreibung aufzuweisen scheint, wäre diese Deutung ein 

Missverständnis. Es geht Cassirer vielmehr um das Verstehen der 

Entstehungsbedingungen philosophischer Theorien. Das meint auch das Verständnis des 

Zusammenhangs zwi

 
emplarisch hält Cassirer in dieser Perspektive beispielsweise die von ihm auf dem 

hang 

s 
 – 

24. 

71 Ebd., S. 125; für ex
Stand des Geschichtsmanuskriptes kritisierte Platon-Interpretation Natorps; zum Gesamtzusammen
vgl. S. 123–125. 
72 Ebd., S. 123: „Und doch kann, auch im Gebiet der Philosophiegeschichte, die Trennung des Denker
vom Gedanken nie so weit getrieben werden, dass das Band zwischen ihnen völlig zerschnitten wird
dass ein ‚reiner’ Gedanke, ganz ohne Zusammenhang mit dem Denker herauspräpariert würde.“  
73 Ebd., S. 123-1

 331



 

Geda

sophie-

geschichtsschreibung, der Cassirer in seinen ersten Arbeiten wie Leibniz’ System und 

den ersten beiden Bänden des Erkenntnisproblems noch vorbehaltlos gefolgt war.75 Die 

‚Historisierung’, die Distanz zwischen dem, der versteht, und den zu 

Gegenwart fremder.  

chten, doch bildet das nur ein Moment in der Formation von Theorien. Cassirers 

Anliegen ist die Rekonstruktion der „konkret-geschichtlichen Gestalt“ philosophischer 

Probleme oder Theorien, der „Atmosphaere“, in der sie entstanden sind. Das wiederum 

kann vor dem Hintergrund der Kulturphilosophie nichts anderes bedeuten, als dass der 

kulturelle Kontext wiederzugewinnen ist, in dem die jeweilige Theoriebildung 

stattgefunden hat. In Begriffe der Cassirerschen Hermeneutik von Frage und Antwort 

übersetzt, hieße das: philosophische Theorie gleich welcher Art ist die Antwort auf die 

Frage, die aus dem Zusammenhang der Kultur heraus an die kulturell-geschichtliche 

Wirklichkeit des Menschen gerichtet war. Erst die „Erhellung“ dieses Frage-Kontextes 

führt zur „wirklichen ‚Objektivität’“, indem der systematische Sachverhalt nicht von 

dem spezifischen Kontext seiner Entstehung abgetrennt, sondern aus ihm verstanden 

und gedeutet wird.74  

Vergegenwärtigt man sich, dass es hier um die rationale und historische 

Rekonstruktion vergangener Theoriegestalten geht, dann wird die hermeneutische 

Funktion der Erschließung systematischer Gehalte über den historisch-kulturellen 

Kontexten deutlich. Cassirer grenzt sich hier von der aktualisierenden Rekonstruktion 

fremder Theorien oder Theoriemotive ab, die diese einem ihnen fremden Paradigma von 

Erkenntnis unterwirft und sie in diesem fremden Theoriezusammenhang auf ihre 

Geltung und Begründung hin untersucht – eine Form systematisierender Philo

Rekontextuierung von Theoriemotiven fungiert hier als deren historisch-kulturelle 

Verfremdung, als 

verstehenden Gebilden als hermeneutische Voraussetzung jeder Verstehensleistung 

herstellt: „Diese Erweiterung des Horizontes, die gerade dies Ferne [i.e. durch die 

Verfremdung erzeugte] erzwingt, ist darum für ihn [den Philosophiehistoriker] auch der 

eigentliche systematische Ertrag der Philosophie-Historie.“76 In diesem Sinne wird die 

historisch-kulturelle Rekontextuierung von Theoriegestalten zur Voraussetzung von 

deren systematischer Rekonstruktion als anachronistischer, aus der Perspektive der 

                                                 
74 Vgl. ebd., S. 125. 
75 „Der Philosophiehistoriker würde […] falsch und historisch-unfruchtbar verfahren, wenn er alle 
Gestalten einem vorgegebenen Schema, ‚seinem’ System einordnen wollte.“ 
76 Ebd., S. 122. – Richard Rorty sieht genau hierin den Ertrag philosophiegeschichtlicher Arbeit, vgl. 
ders.: The Historiography of Philosophy. Four Genres, in: Richard Rorty / Jerome B. Schneewind / 
Quentin Skinner (Hg.): Philosophy in History. Essays on the Historiography of Philosophy, 198
75, hier: S. 51. 

4, S. 49-

 332



 

Cassirers komplexer Versuch intendiert also mehrerlei: die Aufhebung der 

prinzipiellen, unversöhnlichen Opposition zwischen Systematik und Historie bei 

gleichzeitiger Wahrung ihrer jeweils spezifi schen Leistung und die Vermeidung eines 

reduktiven oder hierarchischen Verhältnisses zwischen beiden. Dabei kann, abhängig 

vom jeweiligen Erkenntnisinteresse, sehr wohl einseitig der Standpunkt entweder bloßer 

Systematik oder ausschließlich historisch-kultureller Rekontextuierung eingenommen 

werden. Muster und Ziel des Philosophiehistorikers bleibt dabei aber die wechselseitige 

Integration systematischer und historischer Rekonstruktion, die ihrerseits nichts anderes 

als die rekonstruktive Wiederholung der Wechselbeziehung zwischen Theoriegestalt 

und kultureller Praxis darstellt. Leitbild der Überlegungen Cassirers ist unzweifelhaft 

Diltheys Bestimmung der wechselseitigen Wirkung von kulturellem Zusammenhang 

und philosophischem System, wie er sie im Archiv-Aufsatz formuliert hat: „Die 

philosophischen Systeme sind aus dem Ganzen der Kultur entstanden und haben auf 

dasselbe zurückgewirkt.“77 Versteht und rekonstruiert man diese Wechselwirkung als 

eine kontinuierliche hermeneutische Bewegung, als unabdingbare hermeneutische 

Voraussetzung entweder des systematischen, des historischen oder integrativen 

Ansatzes, dann ist die theoretische und methodologische Position des 

Philosophiehistorikers erreicht, wie Cassirer ihn im Göteborger Manuskript skizziert hat 

– eine Position, wie sie in den 1980er Jahren etwa von Rorty vertreten wurde.78 

 

  

6. Philologie, Quellengeschichte und Textkritik als Basis historisch-systematischer 

Rekonstruktion  

Das Göteborger Manuskript unterzieht rationale Rekonstruktion und historische 

Rekontextuierung philosophischer Theorien einer weiteren, dritten 

Verhältnisbestimmung, indem es letztere als Voraussetzung systematischer 

Interpretation thematisiert. In zugespitzter Weise ließe sich formulieren, dass Cassirer 

Cohens Diktum, Erkenntnistheorie beziehe sich auf das „Factum der Wissenschaft“ als 

„in gedruckten Büchern wirklich gewordene“, gegen den Strich liest und ihm eine ganz 

                                                 
77 Wilhelm Dilthey: „Archive der Literatur in ihrer Bedeutung für das Studium der Geschichte der 
Philosophie“, in: ders.: Gesammelte Schriften, hg. v. Hermann Nohl, Bd. 4: Die Jugendgeschichte Hegels 

 überschätzt werden. 

n] should be seen as moments in a continuing movement around the hermeneutic circle, a 

und andere Abhandlungen zur Geschichte des deutschen Idealismus, 1990, S. 555-575, hier: S. 558. – Die 
Bedeutung des Archiv-Aufsatzes für das Göteborger Manuskript kann kaum
78 Rorty: The Historiography of Philosophy, S. 53, Anm.: “These two topics [i.e. historical vs. rational 
reconstructio
circle one has to have gone round a good many times before one can begin to do either sort of 
reconstruction.” 

 333



 

neue Bedeutung abgewinnt.79 Der im dritten Basisphänomen bestimmte Werkcharakter 

philosophischer Texte verweist auf den kulturellen Kontext ihrer Entstehung. 

Doku ent, Monument oder Werk bilden die äußere Basis jeglicher Verstehensleistung, 

rheblich, ob sich diese auf 

den sind, dass die Erschließung der Quellen des philosophischen 

Probl

                                                

m

auch der des Philosophiehistorikers. Dabei ist es une

systematische Rekonstruktion oder auf historisches Verstehen durch Wiedergewinnung 

kultureller oder sozialer Kontexte bezieht – jegliche Art von Kontext, soweit er 

Gegenstand historischer Rekonstruktion wird, ist charakterisiert durch seinen 

Textcharakter. Das gilt auch für Kontexte, die beispielsweise durch das Medium der 

Oralität oder anhand von Statistiken erzeugt werden. Quellen oder Dokumente, deren 

quellenkritische und philologische Erschließung, kurz: die textuelle Basis 

philosophischer Probleme waren in der problemgeschichtlichen Konzeption der ersten 

Bände des Erkenntnisproblems schlechterdings kein Thema. Das Geschichtsmanuskript 

von 1936 dagegen diskutiert sie als unabdingbare Voraussetzung jeglicher objektiver 

und rationaler Geschichtsdeutung, und auch hieran zeigt sich der vollständige 

Paradigmenwechsel, der sich in Cassirers Methodologie der Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichtsschreibung vollzogen hat. Die Texte sind „nicht einfach ein Ge-

gebenes, sondern ein historisch ‚Aufgegebenes’ – ein durch Methoden der Philologie 

und Kritik erst zu Rekonstruierendes“, wie Cassirer in Übertragung einer Natorpschen 

Formel für den Gegenstand der Erkenntnislogik formuliert.80 Dem Resultat der 

Rekonstruktion, der „wiederhergestellten“ Quelle, kommt der Rang eines kulturellen 

„Faktums“ zu. Dass damit weitreichende Konsequenzen für die systematische 

Interpretation verbun

ems nicht bei der Wiederherstellung des einen Textes stehenbleibt, nicht 

stehenbleiben kann, sondern sich auf andere Texte und Dokumente, auch andere 

Textgattungen, wie beispielsweise Briefe erstreckt, ist dem Historiker der Philosophie 

so geläufig wie dem Editor nachgelassener philosophischer Texte. Das trifft bereits auf 

Diltheys Praxis philosophischer Historiographie zu und hat seine Gültigkeit auch für 

den Erforscher von Konstellationen und Kontexten.81 Die Bedeutung der Textgestalt als 

Bezugsfaktum auch der systematischen Interpretation erweist sich exemplarisch an 

Cassirers eigenen Texten, wie beispielsweise dem Essay on Man, dessen volle 

anthropologische Dimension sich erst erschließt, wenn man seine Vorstufen mit der 

 
ort, in: 

m (Hg.): 

79 Hermann Cohen: Kants Begründung der Ethik, 1877, 27; vgl. auch ders.: Biographisches Vorw
Friedrich Albert Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 1, 1882, S. X. 
80 Cassirer: Geschichte. Mythos, in: ECN 3, S. 98; vgl. etwa Paul Natorp: Kant und die Marburger Schule, 
1912, S. 15. 
81 Vgl. Fred Rush: Mikroanalyse, Genealogie, Konstellationsforschung, in: Mulsow / Stam
Konstellationsforschung, S. 149-172. 

 334



 

1945 veröffentlichten, als Resultat einer wechselvollen Publikationsgeschichte 

verstümmelten Fassung, vergleicht.82 

  

7. Historisch-kulturelle Rekontextuierung als Modell  

Was Cassirers Göteborger Manuskript mehr skizziert als ausführt – die Koexistenz und 

das Eigenrecht rationaler und historischer Rekonstruktion, deren wechselseitige 

Verwiesenheit aufeinander in einer philosophischen Philosophiegeschichtsschreibung 

und die Textgeschichte als das historische Verstehen von Problemen, Begriffen, 

Theorien aus ihren biographischen, psychologischen, soziologischen, politischen, 

letztlich aber kulturellen und historischen Entstehungsbedingungen sowie die 

Erschließung der Geschichte des Textes in seiner werkhaften Materialität – läßt sich im 

weitesten Sinne als Rekontextuierung oder genetische Kontextualisierung eines phi-

losophischen Problems oder Gedankens fassen. Die historisch-kulturelle 

Kontextualisierung sprengt den Binnenraum der bloß systematischen Orientierung des 

philos

 haben, wie etwa dem Quentin Skinners.83 Zwar 

erabschiedet Skinner, anders als Cassirer, philosophische Biographik als 

philosophiehistorische Gattung ebenso wie die Orientierung der Historik am 

konventionellen Kanon führender historischer Figuren und Texte. Doch bereits Skinners 

Forderung nach Berücksichtigung sozialer, wirtschaftlicher, politischer und kultureller 

                                                

ophischen Problems auf und eröffnet den Zugang zu ihm, indem sie es aus 

umfassenderen Geschichten, aus seiner Eingebundenheit in Zusammenhänge der Kultur, 

in wissenschaftlich-interdisziplinäre Kontexte und nicht zuletzt aus individuellen 

lebensweltlichen Erfahrungen beleuchtet. In Übertragung einer von Cassirer im 

Zusammenhang seiner Überlegungen zur Kulturphilosophie verwendeten Terminologie 

könnte man sagen, dass das philosophische Problem eine Physiognomie bekommt, in 

die auch seine wissenschaftlichen und kulturellen Entstehungsbedingungen 

eingezeichnet sind.  

Auch wenn Unterschiede nicht zu übersehen sind, so erscheinen Cassirers 

Überlegungen zur historisch-kulturellen Rekonstruktion von Kontexten der Intention 

nach und in einigen Zügen durchaus als vergleichbar mit späteren 

philosophiegeschichtlichen Projekten, die der Kontextualisierung als historischer 

Methode ihren Namen gegeben

v

 
82 Vgl. Ernst Cassirer: Vorlesungen und Studien zur philosophischen Anthropologie, in: ECN 6. 
83 Vgl. etwa die Aufsätze in James Tully / Quentin Skinner (Hg.): Meaning and Context. Quentin Skinner 
and his Critics, 1988, oder das Projekt der von Skinner u. Schmitt herausgegebenen Cambridge History of 
Renaissance Philosophy, 1988. Eine kritische Diskussion der Rekontextuierung bei Skinner bietet Max 

, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, 2002, S. 159-208. 
Bevir: The Role of Contexts in Understanding and Explanation, in: Erich Bödeker (Hg.): 
Begriffsgeschichte

 335



 

Faktoren in der Ideengeschichtsschreibung konvergiert mit Cassirers Überlegungen aus 

dem Geschichtsmanuskript. Das gilt zumal für Skinners Wendung gegen die 

tra n Ideen und Theorien – und das aus seinen historischen 

teh te Problem der Problemgeschichtsschreibung im Stile 

der Marburger Schule ist eine solche Abstraktion –, wie es auf dessen Forderung 

his hkeiten“ habe. 

Po

herrschen, die zu einer möglichst vollständigen, komplexen und möglicherweise sogar 

Ma

Be

sac n an.  

Die Lebens- und Arbeitsbedingungen des Exils haben Cassirer nicht gestattet, all 

bri

Ph oden einer 

Ge

do istorikers – 

fes

sym liche Perspektive der 

und ausgeführt werden konnten.  

 

Abs ktion vo

Ents ungsbedingungen losgelös

zutrifft, dass das „Charakteristische“, Widersprüchliche, Individuelle Vorrang in der 

torischen Beschreibung vor den Gleichförmigkeiten und „Ähnlic

Übereinstimmung zwischen beiden Positionen scheint mir vor allem hinsichtlich des 

stulats der Vorgängigkeit der historischen Rekonstruktion und Beschreibungen zu 

widersprüchlichen Matrix der historischen Ereignisse führen sollen. Innerhalb dieser 

trix ist das historische Problem zu lokalisieren und in seinen historischen 

ziehungen zu verstehen. Die Abstraktionen der systematischen Arbeit, die den vollen 

hlichen Gehalt des Problems zu erschließen haben, schließen sich dara

diese methodologischen Differenzierungen auszuführen und in druckreife Form zu 

ngen. Ebensowenig hat er die Brüche und Konzeptionsänderungen seiner 

ilosophiegeschichtsschreibung reflektiert, denn das wäre erst auf dem B

Theorie historischen Erkennens möglich gewesen, wie sie sich in den Skizzen des 

schichtsmanuskripts von 1936 allererst andeutet. Doch an der Konzeption einer 

ppelten Rekonstruktion des Historikers – und damit auch des Philosophieh

hat Cassirer bis in die späteste Formulierung seiner Kulturphilosophie hinein 

tgehalten, wenn der Essay on Man zwischen empirischer Rekonstruktion und 

bolischer unterscheidet.84Verläßt man die ausschließ

Problemgeschichte, so zeigen sich unter dieser Oberfläche verschiedene Ansätze zur 

Philosophie- und Ideengeschichtsschreibung, die teilweise erst nach Cassirer realisiert 

                                                 
gl. Ernst Cassirer: An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of Human Culture (1944), in: 

W 23, S. 191. 

84 V
EC

 336



 

Bi

1.  Quellen 

1.1   

sler v. 1. März 1930, Abschrift (Archiv der Humboldt Universität, Phil. Fak., 

Ca u.a. [Scheler-Notizen], 

[Scheler-Zettel] und [Entwurf zur Einleitung ins Erkenntnisproblem:] „Systematische 

n Geschichte“) (Beinecke Rare Book and 

Manuscript Library, Cassirer papers, Gen. Mss. 98, box 2, folder 45). 

— Die Hauptrichtungen der modernen Erkenntnistheorie (Vorlesung Friedrich 

Wilhelms Universität Berlin, Wintersemester 1908/09, Beinecke Rare Book and 

—

erlin, Sommersemester 1914, Beinecke Rare Book and 

Manuscript Library, Cassirer papers, Gen. Mss. 98, box 40, folder 789).  

— Der deutsche Idealismus von Leibniz bis Hegel, (Vorlesung Friedrich Wilhelms 

— Geschichte des Erkenntnisproblems als historische Einführung in die 

— Plato-Vorlesungen (Vorlesung Oxford 1935) 

 

bliographie 

 Nachgelassene Quellen

Habilitation Cassirer, Gutachten Alois Riehl v. 27. Juni 1906 (Universität Berlin, 

Archiv der Humboldt Universität Berlin, Phil. Fak. 1228, Bl. 90-91). 

Nachfolge Troeltsch, Gutachten der Prof. Maier, Stumpf, Dessoir, Köhler, Rieffert und 

Wechs

Bl. 371-374). 

ssirer: Research notes zum Erkenntnisproblem (enthaltend 

Ei leitung: Das a priori und seine 

Manuscript Library, Cassirer papers, Gen. Mss. 98, box 42, folder 830).  

 Geschichte und Kritik des philosophischen Empirismus (Vorlesung Friedrich 

Wilhelms Universität B

Universität Berlin, Sommersemester 1916, Beinecke Rare Book and Manuscript 

Library, Cassirer papers, Gen. Mss. 98, box 38, folder 747). 

Erkenntniskritik (Vorlesung Friedrich Wilhelms Universität Berlin, Wintersemester 

1916/17, Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Cassirer papers, Gen. Mss. 

98, box 38, folder 788).  

— Vortragsmanuskript ohne Titel, vermutlich Einleitung zu einer Vorlesung, Datierung 

unsicher, wohl 1916 (Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Cassirer papers, 

Gen. Mss. 98, box 48, folder 971).  

— Geschichte und System des philosophischen Idealismus I: Platon und die 

geschichtliche Fortbildung des Platonismus (Vorlesung Universität Göteborg,

 337



 

Herbstsemester 1935/36, Beinecke Rare Book and Manuscript Library, Cassirer 

Verleihung des Kuno-Fischer-Preises der Universität Heidelberg, Gutachten Wilhelm 

Pre glich Preussischen Universität 

Br

 PAW (1812-1945), II-IX-27. 

1.2

gen. 

 Schülern, 

— 5. 

 Übersicht der Philosophie der 

teswissenschaften 1 (1913/14), S. 606-607. 

étaphysique et de morale 8 (1900), S. 503-511]. 

Schulen, Breslau 1881. 

Ca wissenschaftlichen 

Grundlagen, in: Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift 7 (1902), S. 375-376. 

papers, Gen. Mss. 98, box 40, folder 790). 

Windelband v. 9. Juli 1914. 

isaufgabe der philosophischen Fakultät der Köni

Marburg 1898/99 (Hessisches Staatsarchiv Marburg, 307 d Nr. 194). 

iefwechsel Natorp – Cassirer (Universitätsbibliothek Marburg, Nachlass Natorp, Hs. 

831). 

Gutachten über die akademischen Preisarbeiten für 1901, Berlin-Brandenburgische 

Akademie der Wissenschaften,

  Gedruckte Quellen: Publikationen 

Chronik der Königlich Preussischen Universität Marburg für das Rechnungsjahr 

1898/99, 12 (1899). 

Aster, Ernst v.: Neukantianismus und Hegelianismus. Eine philosophie-geschichtliche 

Parallele, in: Alexander Pfänder (Hrsg.): Münchener Philosophische Abhandlun

Theodor Lipps zu seinem sechzigsten Geburtstag gewidmet von früheren

Leipzig 1911, S. 1-25.  

 Die Philosophie der Gegenwart, Leiden 193

— [Rez.] Jahrbücher der Philosophie. Eine kritische

Gegenwart. Herausgegeben in Gemeinschaft mit zahlreichen Fachgenossen von 

M[ax] Frischeisen-Köhler, in: Die Geis

Boutroux, Emile: Introduction, in: Bibliothèque du Congrès International de 

Philosophie, [Bd.] 1: Philosophie générale et Métaphysique, Paris 1900, S. XI-XXII 

[zuerst in: Revue de m

Braniß, Christlieb Julius: Die wissenschaftliche Aufgabe der Gegenwart als leitende 

Idee im akademischen Studium. Hodegetische Vorträge, Breslau 1848. 

Caspari, Otto: Das Erkenntnisproblem. Mit Rücksicht auf die gegenwärtig herrschenden 

ssirer, Ernst: [Selbstanzeige] Leibniz’ System in seinen 

 338



 

— Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, Marburg 1902. 

 Das Erkenntnisproblem in der Philosop— hie und Wissenschaft der neueren Zeit, Bde. 

— des ‚gesunden Menschenverstandes’, 

— e Mathematik (Mit Bezug auf Bertrand Russells und Louis 

losophie der Gegenwart 1 (1913), S. 1-59. 

hkantischen 

—

—  Zeit, Bd. 3: 

—

— Paul Natorp. 24. Januar 1854 - 17. August 1924, in: Kant-Studien. Philosophische 

Zeitschrift 30 (1925), S. 273-298. 

— Die Philosophie der Griechen von den 

[1925], S. 7-139. 

— Axel Hägerström

— Galileo. A New Science and a New Spirit, in: American Scholar 12 (1942), S. 5-19. 

1 u. 2, Berlin 1906-1907. 

 Der kritische Idealismus und die Philosophie 

Gießen 1906 (Philosophische Arbeiten, Bd. 1, H. 1). 

 Kant und die modern

Couturats Werke über die Prinzipien der Mathematik), in: Kant-Studien. 

Philosophische Zeitschrift 12 (1907), S. 1-49. 

— Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen über die Grundfragen der 

Erkenntniskritik, Berlin 1910. 

— Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, 2 

Bde., 2. durchgesehene Aufl., Berlin 1911. 

— Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik, in: Jahrbücher der Philosophie. 

Eine kritische Übersicht der Phi

— Die Grundprobleme der Kantischen Methodik und ihr Verhältnis zur Nac

Spekulation, in: Die Geisteswissenschaften 1 (1913/14), S. 784-787 u. 812-815. 

 Freiheit und Form. Studien zur deutschen Geistesgeschichte, Berlin 1916. 

 Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren

Die nachkantischen Systeme, Berlin 1920. 

 Zur Einsteinschen Relativitätstheorie, Berlin 1921. 

Anfängen bis Platon, in: Dessoir, Max 

(Hrsg.): Lehrbuch der Philosophie, [Bd. 1:] Die Geschichte der Philosophie, Berlin 

. Eine Studie zur schwedischen Philosophie der Gegenwart, 

Göteborg 1939 (Göteborgs Högskolas Årsskrift 45, 1939:1). 

— Giovanni Pico della Mirandola. A Study of the History of Renaissance Ideas, in: 

Journal of the History of Ideas 3 (1942), S. 123-144 u. 319-346. 

 339



 

—

in: The Yale Journal of 

—

— osmos in der Philosophie der Renaissance, Darmstadt 1977 

— änderte Aufl., 

— Geist und Leben. Schriften, hrsg. v. Ernst Wolfgang Orth, Leipzig 1993. 

g v. Anne Appelbaum, Rainer 

—

ie, Ethik, Form, Kategorienlehre, Kunst, Organologie, Sinn, Sprache, Zeit, 

rg 2002. 

Faehndrich, Hamburg 2005.  

Mit einem Anhang Briefe Hermann und Martha Cohen an Ernst 

und Toni Cassirer 1901-1929, hrsg. v. Jörn Bohr u. Klaus Christian Köhnke, 

— Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 18: Ausgewählter wissenschaftlicher 

Briefwechsel. Als Beilage DVD-ROM mit sämtlichen bislang aufgefundenen Briefen 

 Some Remarks on the Question of the Originality of the Renaissance, in: Journal of 

the History of Ideas 4 (1943), S. 49-56. 

— The Place of Versalius in the Culture of the Renaissance, 

Biology and Medicine 11 (1943), S. 109-119.  

 An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of Human Culture, New 

Haven/London 1944. 

— Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Bd. 4: 

Von Hegels Tod bis zur Gegenwart (1832-1932), Stuttgart 1957. 

— Idee und Gestalt. Goethe, Schiller, Hölderlin, Kleist (1920), Darmstadt 1989 

[Nachdruck der 2. Aufl., Berlin 1924]. 

 Individuum und K

[Nachdruck der 1. Aufl., Leipzig/Berlin 1927]. 

 Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien, 4., unver

Darmstadt 1980 [zuerst 1942]. 

— Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 1: Zur Metaphysik der symbolischen 

Formen, hrsg. v. John Michael Krois, unter Mitwirkun

A. Bast, Klaus Christian Köhnke, Oswald Schwemmer, Hamburg 1995. 

 Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 3: Geschichte. Mythos. Mit Beilagen: 

Biolog

hrsg. v. Klaus Christian Köhnke, Herbert Kopp-Oberstebrink u. Rüdiger Kramme, 

Hambu

— Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 6: Vorlesungen und Studien zur 

philosophischen Anthropologie, hrsg. v. Gerald Hartung u. Herbert Kopp-

Oberstebrink unter Mitwirkung v. Jutta 

— Nachgelassene Manuskripte und Texte, Bd. 17: Davoser Vorträge. Vorträge über 

Hermann Cohen. 

Hamburg 2014. 

 340



 

von und an Ernst Cassirer, hrsg. v. John Michael Krois unter Mitarbeit v. Marion 

Lauschke, Claus Rosenkranz u. Marcel Simon-Gadhof, Hamburg 2009. 

Cassirer, Toni: Mein Leben mit Ernst Cassirer, Hamburg 2003. 

ie und Sprachwissenschaft 5 (1868), S. 396-434 u. 6 

—

. 

, Bd. 

haft 7 (1871). 

s.: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 2, S. 357-

391). 

— Nekrolog auf Friedrich Albert Lange, in: Philosophische Monatshefte 12 (1876), S. 

— ders.: Schriften zur Philosophie 

und Zeitgeschichte, Bd. 1, S. 336-366. 

— Biographisches Vorwort (1881), in: Lange: Geschichte des Materialismus, 4. Aufl., 

— Das Princip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte. Ein Kapitel zur 

Charles, Pierre: [Rez.] Ernst Cassirer: Substanzbegriff und Funktionsbegriff. 

Untersuchungen über die Grundfragen der Erkenntniskritik, in: Revue de Philosophie 

11 (1911), S. 621-622. 

Cohen, Hermann: Die platonische Ideenlehre, psychologisch entwickelt, in: Zeitschrift 

für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft 4 (1866), S. 404-464. 

— Mythologische Vorstellungen von Gott und Seele – psychologisch entwickelt, in: 

Zeitschrift für Völkerpsycholog

(1869), S. 113-131. 

 Die dichterische Phantasie und der Mechanismus des Bewusstseins, in: Zeitschrift 

für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft 6 (1869), S. 173-263

— Kants Theorie der Erfahrung, Berlin 1871 (wieder abgedruckt in: ders.: Werke

1.3). 

— Zur Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer, in: Zeitschrift für 

Völkerpsychologie und Sprachwissensc

— Friedrich Albert Lange, in: Preußische Jahrbücher 37 (1876), S. 353-381 (wieder 

abgedruckt in: der

46/47. 

— Kants Begründung der Ethik, Berlin 1877. 

 Platons Ideenlehre und die Mathematik (1878), in: 

1882, S. V-XIII.  

Grundlegung der Erkenntnisskritik, Berlin 1883 (wieder abgedruckt in: Werke, Bd. 

5). 

 341



 

— Von Kants Einfluß auf die deutsche Kultur. Rede bei der Marburger Universitäts-

Feier des Geburtstags Sr. Majestät des Kaisers und Königs am 17. März 1883, Berlin 

—

— Biographisches Vorwort [in gegenüber der Ausg. 1882 veränderter Fassung], in: 

—

VI. 

— Logik der reinen Erkenntnis, Berlin 1902 (System der Philosophie, erster Teil). 

— Auch ein Zeichen vom Geiste der Zeit (1908), in: ders.: Schriften zur Philosophie 

— Die Geisteswissenschaften und die Philosophie, in: Die Geisteswissenschaften 1 

— Logik der reinen Erkenntnis, 2., verbesserte Aufl., Berlin 1914. 

— Der Begriff der Religion im

— Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, hrsg. v. Albert Görland u. Ernst 

issenschaft des Judentums). 

[an t] Congrès international de philosophie, 1 – 5 août 1900, in : Revue de 

Collingwood, Robin George: An Essay on Philosophical Method, 1933. 

1883. 

 Kants Theorie der Erfahrung, 2., neubearbeitete Aufl., Berlin 1885. 

— Friedrich Albert Lange, in: Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. 2, 

1928, S. 392-395. [zuerst in: Ethische Kultur 1 (1893)] 

Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 1, 5. Aufl., 1896, S. V-XIII. 

 Einleitung mit kritischem Nachtrag, in: Lange: Geschichte des Materialismus, Bd. 2, 

5. Aufl., 1896, S. XV-LXX

— Einleitung mit kritischem Nachtrag zur siebenten Auflage v. Fr[iedrich] Alb[ert] 

Lange’s Geschichte des Materialismus in zweiter, erweiterter Auflage, in: Lange: 

Geschichte des Materialismus, 1. Buch, 7. Aufl., 1902, S. 439-454. 

— Ethik des reinen Willens, Berlin 1904 (System der Philosophie, zweiter Teil). 

und Zeitgeschichte, Bd. 2, S. 335-340. 

(1913/14), S. 2-4. 

 System der Philosophie, Gießen 1915. 

Cassirer, 2 Bde., Berlin 1928 (Veröffentlichungen der Hermann Cohen-Stiftung bei 

der Akademie für die W

— Briefe, ausgewählt u. hrsg. v. Bertha u. Bruno Strauß, Berlin 1939. 

— [Briefe an Friedrich Albert Lange], in: Lange: Über Politik und Philosophie, 1968, S. 

361-364 u. 369-379. 

onym. Berich

métaphysique et de morale 8 (1900), S. 503-698. 

 342



 

Dilthey, Wilhelm: Archive für Literatur, in: Deutsche Rundschau 58 (1889), S. 360-

375. 

— Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (1910), in: ders.: 

Gesammelte Schriften, Bd. 7, Stuttgart/Göttingen 1958, S. 79-188. 

hichte des deutschen Geistes, 5., unveränderte Aufl., 

— Die Jugendgeschichte Hegels und andere 

erte Aufl., Stuttgart/Göttingen 1991. 

phie, in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 4, Stuttgart/Göttingen 1990. 

chaften 1). 

che Philosophie und Soziologie 

27 (1903), S. 357. 

Eis rücke, quellenmäßig 

bearbeitet, Berlin 1899. 

Ell iedrich Albert Lange. Eine Lebensbeschreibung, Leipzig 1891. 

enschaftlichen Grundlagen, in: Archiv für Geschichte der Philosophie 21 (1908), 

S. 259-268.  

Eu h der Geschichte der Philosophie, Jena 1874. 

— Das 18. Jahrhundert und die geschichtliche Welt, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 

3: Studien zur Gesc

Stuttgart/Göttingen 1976, S. 210-268. 

 Gesammelte Schriften, Bd. 4: 

Abhandlungen zur Geschichte des deutschen Idealismus, 6., unveränderte Aufl., 

Stuttgart/Göttingen 1990. 

— Gesammelte Schriften, Bd. 9: Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Philosophie 

der Philosophie (1922), 6., unveränd

— Gesammelte Schriften, Bd. 15: Zur Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts, 

Stuttgart/Göttingen 1970. 

— Archive der Literatur in ihrer Bedeutung für das Studium der Geschichte der 

Philoso

Droysen, Johann Gustav: Grundriss der Historik (1882), hrsg. v. Erich Rothacker, Halle 

a. d. Saale 1925 (Philosophie und Geisteswissens

— Historik. Vorlesungen über Enzyklopädie und Methodologie der Geschichte, hrsg. v. 

Rudolf Hübner, München/Berlin 1937. 

Dünges, August: [Rez.] Cassirer, Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen 

Grundlagen, in: Vierteljahrsschrift für wissenschaftli

ler, Rudolf: Wörterbuch der Philosophischen Begriffe und Ausd

issen, Otto Adolf: Fr

Elsenhans, Theodor: [Rez.] Ernst Cassirer, Leibniz’ System in seinen 

wiss

cken, Rudolf: Ueber den Wert

 343



 

— Geschichte der philosophischen Terminologie. Im Umriss dargestellt, Leipzig 1879 

— Monatshefte 20 

— : Philosophische Monatshefte 

—

 1888. 

— sinhalt. Neue Grundlegung einer 

— schaften 1 (1913/14), 

— elenburgs, in: Die 

Fischer, Kuno: Geschichte der neuern Philosophie, Bd. 2: Leibniz und seine Schule, 2., 

Gö

d. 2, H. 2). 

Gomperz, Heinrich: Platons Ideenlehre, in: Archiv für Geschichte der Philosophie 25 

Hartmann, Nicolai: Platos Logik des Seins, Gießen 1909 (Philosophische Arbeiten, Bd. 

— Systematische Methode, in: Logos. Internationale Zeitschrift für Philosophie der 

— Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis, Berlin/Leipzig 1921. 

(Nachdruck Hildesheim 1964).  

 Parteien und Parteinamen in der Philosophie, in: Philosophische 

(1884), S. 1-32. 

 Zur Charakteristik der Philosophie Trendelenburg’s, in

20 (1884), S. 342-366. 

 Prolegomena zu Forschungen über die Einheit des Geisteslebens in Bewusstsein und 

That der Menschheit, Leipzig 1885. 

— Die Einheit des Geisteslebens in Bewusstsein und That der Menschheit. 

Untersuchungen, Leipzig

— Die Grundbegriffe der Gegenwart. Historisch und kritisch entwickelt, 2., völlig 

umgearbeitete Aufl., Leipzig 1893. 

 Der Kampf um einen geistigen Leben

Weltanschauung, Leipzig 1896. 

 Zur Einigung der Geisteswissenschaften, in: Die Geisteswissen

S. 4-5. 

 [Rez.] Peter Petersen: Die Philosophie Friedrich Albert Trend

Geisteswissenschaften 1 (1913/14), S. 524-525. 

neu bearbeitete Aufl., Heidelberg 1867. 

rland, Albert: Aristoteles und Kant bezüglich der Idee der theoretischen Erkenntnis, 

Gießen 1909 (Philosophische Arbeiten, B

— Hermann Cohens systematische Arbeit im Dienste des kritischen Idealismus, in: 

Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift 17 (1912), S. 222-251. 

(1912), S. 443-495. 

3). 

Kultur 3 (1912), S. 121-163. 

 344



 

— Platos Logik des Seins, 2. Aufl., Berlin 1965. 

 Der philosophische Gedanke und seine Geschichte, in: ders.: Kleinere Schriften, Bd.—  

—

8, S. 1-22. 

41-

He  Phänomenologie des Geistes, 

—  Bd. 7: Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und 

zen und den 

He

ritik 161 (1916), S. 173-188. 

He Die Methode der Erkenntnis bei Descartes und Leibniz, Gießen 

Hönigswald, Richard: [Rez.] Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Kritische 

iteraturzeitung 

— ftstheorie und -systematik. Mit besonderer Rücksicht auf Heinrich 

Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen, Bd. 1: Prolegomena zur reinen Logik, 

— 911-1921, 

gos 1 (1911), S. 289-341] 

2: Abhandlungen zur Philosophie-Geschichte, Berlin 1958, S. 1-27. 

 Zur Methode der Philosophiegeschichte, in: ders.: Kleinere Schriften, Bd. 3: Vom 

Neukantianismus zur Ontologie, Berlin 195

Hashagen, Justus: [Rez.] Geschichte der geistigen Kultur von der Mitte des 17. bis zum 

Ausgange des 18. Jahrhunderts, in: Archiv für Kulturgeschichte 11 (1914), S. 2

262, 12 (1916), S. 104-126 u. 14 (1919), S. 307-321. 

gel, Gottfried Wilhelm Friedrich: Werke, Bd. 3:

Frankfurt a. Main 1970. 

 Werke,

Staatswissenschaft im Grundrisse. Mit Hegels eigenhändigen Noti

mündlichen Zusätzen, Frankfurt a. Main 1970. 

idegger, Martin: Der Zeitbegriff in der Geschichtswissenschaft, in: Zeitschrift für 

Philosophie und philosophische K

— [Rez.] Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen. 2. Teil: Das mythische 

Denken, in: Deutsche Literaturzeitung 49 (1928), Sp. 1000-1012. 

imsoeth, Heinz: 

1912. 

Betrachtungen zu Ernst Cassirers gleichnamigen Werk, in: Deutsche L

23 (1912), Sp. 2821-2843 u. 2885-2902. 

Zur Wissenscha

Rickerts Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft, in: Kant-Studien. 

Philosophische Zeitschrift 17 (1912), S. 28-84. 

Halle a. d. Saale 1900. 

 Philosophie als strenge Wissenschaft, in: Aufsätze und Vorträge 1

Dordrecht 1987, S. 3-62. [zuerst in: Lo

Kabitz, Willy: [Rez.] Ernst Cassirer, Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen 

Grundlagen, in: Deutsche Literaturzeitung 24 (1903), Sp. 773-776. 

 345



 

Ka

 hrsg. v. d. Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1904. 

 v. d. Königlich Preußischen Akademie der 

— g. 

chaften, Berlin/Leipzig 1923. 

, Frankfurt a. Main 1977, S. 11-50. 

Kr

Krug, Traugott: Allgemeines Handwörterbuch der philosophischen Wissenschaften, 

ers bei Herbart und Drobisch, 

— er Gegenwart, 

—

—  Cohen, 

— dass., 2 Bde., 5. (wohlfeile u. vollständige) Aufl., Biographisches Vorwort [in 

 Leipzig 1896. 

ng v. Hermann Cohen, Leipzig 1902. 

—

Unterrichtswesens, unter Mitwirkung v. von Palmer u. Wildermuth hrsg. v. K. A. 

nt, Immanuel: Gesammelte Schriften, 1. Abt., Bd. 3: Kritik der reinen Vernunft, 2. 

Aufl.,

— Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft (1786), in: ders.: Gesammelte 

Schriften, 1. Abt., Bd. 4, hrsg.

Wissenschaften, Berlin 1904, S. 465-565. 

 Gesammelte Schriften, 1. Abt, Bd. 9: Logik, Physische Geographie, Pädagogik, hrs

v. d. Königlich Preußischen Akademie der Wissens

— Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, Weischedel-

Ausgabe, Bd. 11

Königlich Preussische Akademie der Wissenschaften zu Berlin: Sitzungsberichte 34 

(1901). 

öner, Franz: Die Anarchie der philosophischen Systeme, Leipzig 1929. 

nebst ihrer Literatur und Geschichte, Bd. 2, 2., verbesserte u. vermehrte Aufl., 

Leipzig 1833 (Nachdruck 1969). 

Lange, Friedrich Albert: Die Grundlegung der mathematischen Psychologie. Ein 

Versuch zur Nachweisung des fundamentalen Fehl

Duisburg 1865. 

 Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in d

Iserlohn 1866. 

 dass., 2 Bde., 2., verbesserte u. vermehrte Aufl., Iserlohn 1873-1875. 

 dass., 4. Aufl., besorgt u. mit biographischem Vorwort versehen v. Hermann

Iserlohn 1882. 

gegenüber der Ausg. 1882 veränderter Fassung] u. Einleitung mit kritischem 

Nachtrag v. Hermann Cohen,

— dass., 2 Bde., 7. Aufl., Biographisches Vorwort u. Einleitung mit kritischem 

Nachtrag in 2., erweiterter Bearbeitu

— dass., 2 Bde., 8. Aufl., Leipzig 1908. 

 [Art.] Seelenlehre (Psychologie), in: Encyklopädie des gesammten Erziehungs- und 

 346



 

Schmid, Bd. 8: Schule – Sophisten der römischen Kaiserzeit, Gotha 1870, S. 573-

667. 

— Logische Studien. Ein Beitrag zur Neubegründung der formalen Logik und 

Erkenntnisstheorie, Iserlohn 1877. 

rger Forschungen, 10. Beiheft). 

La  Mittelalter bis Newton, 2 Bde., 

Le

s disposita pluribus ineditis auxit introductione 

Leisegang, Hans: [Rez.] Geschichte als Philosophie der „Deutung”, in: Archiv für 

Le hen Philosophie mit besonderer 

Lin

ophie. Erste Reihe: Hermann Cohen, Bern 1900 (Inaugural-Dissertation zur 

Ma orie, Berlin 1922 (Kant-Studien, 

Marck, Siegfried: Die Lehre vom erkennenden Subjekt in der Marburger Schule, in: 

Mü

— Über Politik und Philosophie. Briefe und Leitartikel 1862 bis 1875, hrsg. u. 

bearbeitet v. Georg Eckert, Duisburg 1968 (Duisbu

Lasson, G.: Was heisst Hegelianismus?, Berlin 1916. 

sswitz, Kurd: Geschichte der Atomistik vom

Hamburg 1980. 

ibniz: Opera philosophica quae exstant Latina Gallica Germanica omnia, edita 

recognovit e temporum rationibu

critica atque indicibus instruxit Joannes Eduardus Erdmann, Pars prior [et pars 

altera], Berlin 1840. 

— Briefwechsel zwischen Leibniz und de Volder. 1698-1706, in: ders.: Die 

philosophischen Schriften, hrsg. v. C. J. Gerhardt, Bd. 2, Berlin 1879, S. 139-283. 

Rechts- Sozialphilosophie 27 (1933/34), S. 524-529. 

vy, Heinrich: Die Hegel-Renaissance in der deutsc

Berücksichtigung des Neukantianismus, Berlin-Charlottenburg 1927. 

dheimer, Franz P.: Beiträge zur Geschichte und Kritik der neukantischen 

Philos

Erlangung der philosophischen Doktorwürde an der Universität Bern 1899). 

nnheim, Karl: Die Strukturanalyse der Erkenntnisthe

Ergänzungshefte 57). 

Logos 4 (1913), S. 364-386. 

ller, Aloys: [Rez.] Cassirer: Substanzbegriff und Funktionsbegriff, in: Allgemeines 

Literaturblatt 21 (1912), Sp. 73-75. 

Natorp, Paul: Untersuchungen über die Erkenntnisstheorie Descartes’. 

Habilitationsschrift, welche mit Genehmigung der philosophischen Facultät zu 

 347



 

Marburg zur Erlangung der Venia docendi am 24. October vormittags 11 Uhr 

öffentlich verteidigt wird, Marburg 1881. 

 Descartes’ Erkenntnisstheorie. Eine Studie—  zur Vorgeschichte des Kriticismus, 

—  für die Philosophie, 

— , 

76. 

 W. Windelband [u.] Geschichte der 

S. 356-

362. 

— r griechischen Philosophie von Eduard Zeller, in: 

Philosophische Monatshefte 26 (1890), S. 362-363. 

—

, in: Philosophische Monatshefte 27 (1891), S. 1-

160. 

—

, S. 334-350. 

 Philosophie, [Bd.] 1: 

Philosophie générale et Métaphysique, Paris 1900, S. 343-389. 

— [anonym: abstract zu] Le nombre, le temps et l’espace, dans leur relation aux 

fonctions fondamentales de la pensée, essai de déduction, in: Revue de métaphysique 

et de morale 8 (1900), S. 568-569. 

Marburg 1882. 

 Die kosmologische Reform des Kopernikus in ihrer Bedeutung

in: Preußische Jahrbücher 49 (1882), S. 355-375. 

 Forschungen zur Geschichte des Erkenntnisproblems im Altertum. Protagoras

Demokrit, Epikur und die Skepsis, Berlin 1884. 

— [Rez.] Prolegomena zu Forschungen über die Einheit des Geisteslebens in 

Bewusstsein und That der Menschheit, von R. Eucken, in: Philosophische 

Monatshefte 23 (1887), S. 68-

— Ueber objective und subjektive Begründung der Erkenntniss, in: Philosophische 

Monatshefte 23 (1887), S. 257-286. 

— [Rez.] Geschichte der alten Philosophie von

Philosophie von W. Windelband, in: Philosophische Monatshefte 26 (1890), 

 [Rez.] Grundriss der Geschichte de

 Quantität und Qualität in Begriff, Urtheil und gegenständlicher Erkenntniss. Ein 

Kapitel der transcendentalen Logik

 [Rez.] Geschichte der Atomistik vom Mittelalter bis Newton von Kurd Lasswitz, in: 

Philosophische Monatshefte 27 (1891)

— Sozialpädagogik. Theorie der Willenserziehung auf der Grundlage der 

Gemeinschaft, Stuttgart 1899. 

— Nombre, temps et espace dans leurs rapports avec les fonctions primitives de la 

pensée, in: Bibliothèque du Congrès International de

 348



 

— Was uns die Griechen sind. Akademische Festrede zur Feier des 200jährigen 

Bestehens des Königreichs Preußen, gehalten am 18. Januar 1901, Marburg 1901 

(Marburger akademische Reden, 1901, Nr.4). 

77-384. 

legomena 

—

hie und 

— athematischen 

—

— leme. Einführung in den kritischen 

 der Gegenwart 1). 

 17 (1912), S. 193-221]. 

— Zu den logischen Grundlagen der neueren Mathematik, in: Archiv für systematische 

Philosophie. Philosophische Monatshefte 7 (1901), S. 1

— Zur Frage der logischen Methode. Mit Beziehung auf Edm. Husserls Pro

zur reinen Logik, in: Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift 6 (1901), S. 270-283. 

 Platos Ideenlehre. Eine Einführung in den Idealismus, Leipzig 1903. 

— Philosophische Propädeutik (Allgemeine Einleitung in die Philosop

Anfangsgründe der Logik, Ethik und Psychologie) in Leitsätzen zu akademischen 

Vorlesungen, Marburg 1903. 

 Logik (Grundlegung und logischer Aufbau der Mathematik und m

Naturwissenschaft) in Leitsätzen zu akademischen Vorlesungen, Marburg 1904. 

— dass., 2., umgearbeitete Aufl., Marburg 1910. 

— Die logischen Grundlagen der exakten Wissenschaften, Leipzig/Berlin 1910. 

 Über Philosophie, Geschichte und Philosophie der Geschichte, in: Historische 

Zeitschrift 100 (1908), S. 564-584. 

 Philosophie. Ihr Problem und ihre Prob

Idealismus, Göttingen 1911 (Wege zur Philosophie, Ergänzungsreihe: Einführung in 

die Philosophie

— Kant und die Marburger Schule. Vortrag gehalten in der Sitzung der 

Kantgesellschaft zu Halle a. Saale am 27. April 1912, Berlin 1912 [Sonderdruck aus 

Kant-Studien

— Philosophie und Psychologie, in: Logos. Internationale Zeitschrift für Philosophie 

der Kultur 4 (1913), S. 176-202. 

— [Rez.] Husserls „Ideen zu einer reinen Phänomenologie”, in: Die 

Geisteswissenschaften 1 (1913/14), S. 420-426 u. 448-451. 

— Hermann Cohen als Mensch, Lehrer und Forscher, Marburg 1918 (Marburger 

akademische Reden 39). 

 349



 

— Leibniz und der Materialismus (1881), aus dem Nachlass hrsg. v. Helmut Holzhey, 

in: studia leibnitiana. Zeitschrift für Geschichte der Philosophie und der 

Wissenschaften 17 (1985), S. 3-14. 

Erkenntnisproblem, Göttingen 1908 

, N.F. 2, H. 4). 

Re

Ri stanzbegriff und Funktionsbegriff. 

der Erkenntniskritik, in: Vierteljahrsschrift für 

—

Sc

Erörterung zur philosophischen Methodik, Leipzig 1900 

Sc hlegel, Friedrich: Athenaeum, erster Band, zweytes 

Sim robleme der Philosophie. 

Ste logischer 

Stu

 Wissenschaften, Bd. 

Nelson, Leonard: Über das sogenannte 

(Abhandlungen der Fries’schen Schule

Ortega Y Gasset, José: Der Aufstand der Massen, Stuttgart/Berlin o.J. [1929]. 

— History as a System, in: Philosophy and History. Essays presented to Ernst Cassirer, 

ed. by Raymond Klibansky and H[erbert] J[ames] Paton, London 1936. 

inhold, Ernst: Die Logik oder die allgemeine Denkformenlehre, Jena 1827. 

stitsch, Swetomir: [Rez.] Cassirer, Sub

Untersuchungen über die Grundfragen 

wissenschaftliche Philosophie und Soziologie 36 (1912), S. 107-119. 

Russell, Bertrand: A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz, Cambridge 1900. 

 [Rez.] Recent Work on the Philosophy of Leibniz, in: Mind 12 (1903), S. 177-201. 

heler, Max F.: Die transszendentale und die psychologische Methode. Eine 

grundsätzliche 

(wiederveröffentlicht in: ders.: Frühe Schriften, hrsg. v. Maria Scheler und Manfred 

S. Frings, Bern/München 1971, S. 197-335). 

hlegel, August Wilhelm / Sc

Stück (1798). 

mel, Georg: Gesamtausgabe, Bd. 14: Hauptp

Philosophische Kultur, hrsg. v. Rüdiger Kramme u. Otthein Rammstedt, Frankfurt a. 

Main 1996. 

— Die Probleme der Geschichtsphilosophie (zweite Fassung 1905/1907), in: ders.: 

Gesamtausgabe, Bd. 9: hrsg. v. Guy Oakes u. Kurt Röttgers, Frankfurt a. Main 1997. 

nzel, Julius: Zum Problem der Philosophiegeschichte. Ein methodo

Versuch, in: Kant-Studien. Philosophische Zeitschrift 26 (1921), S. 416-453. 

mpf, Carl: Psychologie und Erkenntnistheorie, in: Abhandlungen der philosophisch-

philologischen Classe der Königlich Bayerischen Akademie der

19, Abth. 2, München 1891, S. 465-516. 

 350



 

Teggart, Frederick J.: Prolegomena to History. The Relation of History to Literature, 

Philosophy, and Science, Berkeley 1916 (University of California Publications in 

History 4, 3). 

— The Processes of History, New Haven 1918. 

— Theory of History, New Haven 1925. 

— Über den letzten Unterschied der philosophischen Systeme. Gelesen in der 

che und 

—

— Die königliche Betrachtung der Dinge und das Wesen der Wissenschaften. Vortrag 

6-80. 

e 

g 29 (1904), Sp. 639-643. 

— ngswesen. Vortrag gehalten in der 

ologische Literaturzeitung 42 (1917), Sp. 368-371. [wieder 

— Der Historismus und seine Probleme. Erstes Buch: Das logische Problem der 

Geschichtsphilosophie, Tübingen 1922 [2. Nachdruck der Ausg. Aalen 1977]. 

Trendelenburg, Friedrich Adolf: Logische Untersuchungen, 2 Bde., Berlin 1840. 

Akademie der Wissenschaften am 18. November 1847, in: Philologis

historische Abhandlungen der Königlichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin 

aus dem Jahre 1847, Berlin 1849, S. 241-262. 

 dass., 2. ergänzte Aufl., Leipzig 1862. 

— Historische Beiträge zur Philosophie, Bd. 3: Vermischte Abhandlungen, Berlin 1867. 

vom 22. October 1857 zur Feier des Geburtstags des Königs Friederich Wilhelm IV. 

in der Akademie der Wissenschaften, in: ders.: Kleine Schriften, Bd. 2, Leipzig 

1871, S. 6

Troeltsch, Ernst: Religionsphilosophie, in: Wilhelm Windelband (Hrsg.): Di

Philosophie im Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts. Festschrift für Kuno Fischer, 

Heidelberg 1904, S. 104-162. 

— [Rez.] Cassirer, Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, in: 

Theologische Literaturzeitun

— Über Maßstäbe zur Beurteilung historischer Dinge. Rede zur Kaisersgeburtstagsfeier 

der Berliner Universität, in: Historische Zeitschrift 116 (1916), S. 1-47. 

 Humanismus und Nationalismus in unserem Bildu

Versammlung der Vereinigung der Freunde des humanistischen Gymnasiums in 

Berlin und der Provinz Brandenburg am 28. November 1916, Berlin 1917. 

— [Rez.] Freiheit und Form. Studien zur deutschen Geistesgeschichte. Von Ernst 

Cassirer, in: The

abgedruckt in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 4, S. 696-698] 

 351



 

— Zur Frage des religiösen Apriori. Eine Erwiderung auf die Bemerkungen von Paul 

Spieß, in: Gesammelte Schriften, Bd. 2: Zur religiösen Lage, Religionsphilosophie 

und Ethik, Tübingen 1913, S. 754-768. 

Vo  und Metaphysik der Zeit, München 1925. 

Vorländer, Karl: [Rez.] H. Cohen: Einleitung mit kritischem Nachtrag zu Fr. Alb. 

g 1896, in: Kant-

losophische Zeitschrift 1 (1897), S. 268-272. 

che Bibliothek 106). 

Wilhelm: Logik, in: ders. (Hrsg.): Die Philosophie im Beginn des 

 Geschichte der Philosophie, 5., durchgesehene Aufl., Tübingen 1910. 

 Leipzig 1911, S. 361-377. 

die Lehre Humes von der Realität der 

Ze

0. 

tung und Aufgabe der Erkenntniss-Theorie. Ein akademischer Vortrag, 

Heidelberg 1862. 

— Gesammelte Schriften, Bd. 4: Aufsätze zur Geistesgeschichte und 

Religionssoziologie, Tübingen 1925. 

Vaihinger, Hans: Hartmann, Dühring und Lange. Zur Geschichte der deutschen 

Philosophie im 19. Jahrhundert. Ein kritischer Essay, Iserlohn 1876. 

lkelt, Johannes: Phänomenologie

Langes Geschichte des Materialismus in fünfter Auflage, Leipzi

Studien. Phi

— Geschichte der Philosophie, Bd. 2: Philosophie der Neuzeit, Leipzig 1903 

(Philosophis

Windelband, 

zwanzigsten Jahrhunderts. Festschrift für Kuno Fischer, Bd. 1, Heidelberg 1904, S. 

163-186. 

— Lehrbuch der

— Die philosophischen Richtungen der Gegenwart, in: Ernst v. Aster (Hrsg.): Grosse 

Denker, Bd. 2,

— Geschichte und Naturwissenschaft (1894), in: ders.: Präludien, Bd. 2, 5. erw. Aufl., 

Tübingen 1915, S. 136-160. 

Wüst, Paul: [Rez.] Hönigswald, Über 

Aussendinge. Eine erkenntnistheoretische Untersuchung, in: Kant-Studien. 

Philosophische Zeitschrift 15 (1910), S. 331-341. 

ller, Eduard: Wie soll man Geschichte der Philosophie schreiben? Eine Entgegnung 

an Herrn Dr. Wirth, in: Jahrbücher der Gegenwart [2] (1844), S. 818-83

— Über Bedeu

— Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz, München 1873. 

 352



 

— Die Geschichte der Philosophie, ihre Ziele und Wege, in: Archiv für Geschichte der 

Philosophie 1 (1888), S. 1-10 (wieder abgedruckt in: ders.: Kleine Schriften, Bd. 1, 

0-418). 

, Vorsokratische Philosophie, 1. Hälfte, 5. Aufl., Leipzig 1892. 

te der Philosophie, ihre Ziele und Wege (1888), in: ders.: Kleine 

[Kinkel 1906] 

ez.], in: Deutsche Literaturzeitung 27 (1906), Nr. 19 v. 12. Mai, Sp. 

[Bályi 1906] 

], in: Beilage zur Allgemeinen Zeitung (1906), Nr. 192 v. 21. Aug., S. 

[Görland 1906] 

nd: [Rez.], in: Die Deutsche Schule. Monatsschrift 10 (1906), S. 645-646. 

W[ilhelm] O[stwald]: [Rez.], in: A (1907), H. 1 v. 12. 

3-94. 

Max Sim

-Vereins, des Hessischen Oberlehrervereins sowie des 

rervereins in Württemberg 24 (1907), Nr. 4, S. 135-137. 

    

1910, S. 41

— Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, Th. 1: 

Allgemeine Einleitung

— Die Geschich

Schriften, Bd. 1, unter Mitwirkung v. H[ermann] Diels u. K. Knoll hrsg. v. Otto 

Leuze, Berlin 1910, S. 410-418. 

1.3 Gedruckte Quellen: Rezensionen zum Erkenntnisproblem85 

Walter Kinkel: [R

1169-1175. 

Felix Bályi: [Rez.

342-343. 

[Albert] Görla

[Ostwald 1907]  

nnalen der Naturphilosophie 6 

April, S. 9

[Simon 1907] 

on: [Rez.], in: Blätter für höheres Schulwesen. Monatsschrift zur Förderung 

der Interessen des akademisch gebildeten deutschen Lehrerstandes 24 (1907), Nr. 7 

v. Juli, S. 102-104. -- dass. in: Südwestdeutsche Schulblätter. Organ des Badischen 

Philologen

Gymnasialleh

[Mayer 1907] 

                                             
85  Verzeichne
Cassirer. An Annota

t werden in der Cassirer-Bibliographie von Sigrid Mayer/WalterEggers: Ernst 
ted Bibliography, New York/London 1988 erwähnte Rezensionen sowie neu 

Bä es Erscheinungsortes, Verlages, des Erscheinungsjahrs, der Seitenzählung, des 
For n abweichende Überschriften der Rezensionen werden angeführt. Rezensionen 
zu anderen Werken Cassirers sind unter den Quellen aufgeführt. 

aufgefundene. [Rez.] nach Verfassernamen steht durchgängig für die Angabe: Ernst Cassirer. Das 
Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, gefolgt von der Anzahl der 

nde und den Angaben d
mats und Preises. Davo

 353



 

E. M. Mayer: [Rez.], in: Die Christliche Welt. Evangelisches Gemeindeblatt für 

1236-1239. 

agogik 10 (1907), S. 299-302. 

-

[an eilage zur Allgemeinen Zeitung (1908), Nr. 43 v.18. März, S. 

[an . 9 v. 30. April, S. 

He view of psychology and philosophy, 

7 (1908), no. 66, April, S. 258-263. 

Dürr: [Rez.], in: Archiv für die gesamte Psychologie 13 (1908), H. 1 u. 2 v. 8. Sept., S. 

assirers Werk wird in einer Liste am Anfang des Berichts unter den zu 

schien allerdings 

nicht.] 

Paul Kalweit: [Rez.], in: Die Christliche Welt. Evangelisches Gemeindeblatt für 

Gebildete aller Stände 22 (1908), Nr. 43 v. 22. Okt., Sp. 1036-1041. 

W turphilosophie 7 (1908), H. 4 v. 18. 

Dez., S. 524-525. 

Gebildete aller Stände 21 (1907), Nr. 33 v. 15. Aug., Sp. 801. 

[Wüst 1907] 

Paul Wüst: [Rez.], in: Literarisches Zentralblatt für Deutschland 58 (1907), Nr. 39 v. 28. 

Sept., Sp. 

[Fritzsche 1907] 

Robert A. Fritzsche: [Rez.], in: Neue Jahrbücher für das klassische Altertum, 

Geschichte und deutsche Literatur und für Päd

[Müller 1908] 

Aloys Müller: [Rez.], in: Allgemeines Literaturblatt 17 (1908), Nr. 2 v. 31. Jan., Sp. 41

44. 

[anonym 1908a] 

onym:] [Rez.], in: B

342. 

[anonym 1908b] 

onym:] [Rez.], in: Sozialistische Monatshefte 12 (1908), Bd. 1, H

577-578. 

[Blunt 1908] 

rbert W. Blunt: [Rez.], in: Mind. A quarterly re

new series 1

[Dürr 1908] 

1-42. [C

rezensierenden Büchern angeführt, jedoch in diesem Teil des noch fortzusetzenden 

Berichts nicht rezensiert. Die Fortsetzung des Literaturberichts er

[Kalweit 1908] 

[Ostwald 1908] 

[ilhelm] O[stwald]: [Rez.], in: Annalen der Na

 354



 

[Wüst 1908] 

ul Wüst: [Rez.], in: Pa Altpreußische Monatsschrift 45 (1908), H. 1, S. 150-159. 

 

Cay v. Brockdorff: [Rez.], in: Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie und 

 (1909), N.F. 8, H. 1, S. 95-98. 

Arthur Buchenau: [Rez.], in: Kant-Studien 14 (1909), H. 2 u. 3 v. 25. Juli, S. 278-282. 

. 

] 

ung der Görres-Gesellschaft 22 (1909), H. 1, S. 80-82. 

0] 

909-März 1910), S. 185-186. 

 

rnen Geisteslebens 4 (1910), H. 1, S. 94-95. 

11] 

74 u. Nr. 17 v. 29. April, Sp. 1029-1036. 

[Müller 1909] 

Aloys Müller: [Rez.], in: Allgemeines Literaturblatt 18 (1909), Nr. 11 v. 15. Juni, Sp.

329-331. 

[v. Brockdorff 1909] 

Soziologie 33

[Buchenau 1909] 

[Dessoir 1909] 

Max Dessoir: [Rez.], in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 4 

(1909), S. 275-277

[Uebinger 1909

Uebinger: [Rez.], in: Philosophisches Jahrbuch, auf Veranlassung und mit 

Unterstütz

[Hoppe 1909/1

Hoppe: [Rez.], in: Monatsschrift für Kriminalpsychologie und Strafrechtsreform 6 

(1909/10) (April 1

[Sabine 1910]

George H. Sabine: [Rez.], in: The philosophical review 19 (1910), no. 6, Nov. (whole 

no. 114), S. 647-664. 

[Ott 1910] 

Ott: [Rez.], in: Religion und Geisteskultur. Zeitschrift für religiöse Vertiefung des 

mode

[Meyerson 19

Meyerson: [Rez.], in: Revue de Métaphysique et de Morale, 19 (1911), no. 1, Janvier, S. 

100-129.  

[Kinkel 1911] 

Walter Kinkel: [Rez.], in: Deutsche Literaturzeitung 32 (1911), Nr. 16 v. 22. April, Sp. 

965-9

[Wüst 1911] 

 355



 

Paul Wüst: [Rez.], in: Literarisches Zentralblatt für Deutschland 62 (1911), Nr. 22 v. 27. 

Mai, Sp. 693-694. 

[anonym 1911] 

[anonym:] [Rez.], in: The Monist. A Quarterly Magazine 21 (1911), no. 4, Oct., S. 639. 

bine 1911] 

orge H. Sabine: [Rez.], in: The philosophical review 20 (1911), no. 6, Nov. (whole 

[Sa

Ge

3-674. 

Ot el: [Rez.], in: Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik 143 

 v. 14. Dez., S. 199-204. 

ez.], in: Rivista di Filosofia. Organo della Società Filosofica Italiana, 

[Müller 1912] 

.], in: Allgemeines Literaturblatt 21 (1912), H. 6 v. 31. März, Sp. 

[Sa

bine: [Rez.], in: The philosophical review 21 (1912), no. 2, March (whole 

[K

z.], in: Theologischer Literaturbericht 35 (1912), Nr. 7 v. Juli, S. 233-

[W

, in: Literarisches Zentralblatt für Deutschland 63 (1912), Nr. 30 v. 20. 

[O

W 2), H. 3, S. 297-

[v. Aster 1913] 

no. 120), S. 67

[Samuel 1911] 

to Samu

(1911), H. 2

[Visconti 1912] 

V. [Visconti?]: [R

4 (1912), S. 129. 

Aloys Müller: [Rez

172-173. 

bine 1912] 

George H. Sa

no. 122), S. 259. 

[Blunt 1912] 

H[erbert] W. B[lunt]: [Rez.], in: Mind, New Series 21 (1912), no. 82, April, S. 282-283, 

u. no. 83, July, S. 459. 

owalewski 1912] 

Kowalewski: [Re

234. 

üst 1912] 

Paul Wüst: [Rez.]

Juli, Sp. 956-957. 

stwald 1912] 

[ilhelm] O[stwald]: [Rez.], in: Annalen der Naturphilosophie 11 (191

298. 

 356



 

E[rnst] v. Aster: [Rez.], in: Göttingische gelehrte Anzeigen, unter der Aufsicht der 

Königl. Gesellschaft der Wissenschaften 175 (1913), Nr. 11 v. Nov., S. 666-676. 

[Hashagen 1913/14] 

: Geschichte der geistigen Kultur von der Mitte des 17. bis zum 

 

11 (1913/14), H. 2 v. 25. Juli 1913, S. 241-262 [zum Erkenntnisproblem S. 246-247]. 

[Spranger 1914] 

E[duard] Spranger: [Rez.], in: Historische Zeitschrift 113 (1914), 3. Folge Bd. 17, S. 

87-89. 

[Sztern 1921] 

Sztern: [Rez.], in: Neue Zürcher Zeitung 142 (1921), No. 371 v. 11. März [S. 1-2]. 

[Troeltsch 1921] 

Troeltsch: [Rez.], in Theologische Literaturzeitung 46 (1921), Nr. 13/14 v. 30. Juli, Sp. 

160-161. 

[Keyserling 1921] 

Keyserling: [Rez.], in: Der Bücherwurm. Eine Zeitschrift für Bücherfreunde 7 (1921), 

H. 1, S. 47. 

[Grau 1922] 

J. Grau: [Rez.], in: Preußische Jahrbücher 190 (1922), H. 3 v. Dez., S. 368-369. 

[Buchenau 1924] 

Artur Buchenau: Zur philosophischen Literatur der Gegenwart, in: Geisteskultur. 

Monatshefte der Comenius-Gesellschaft für Geisteskultur u. Volksbildung 33 (1924), 

H. 7-9, Aug.-Okt., S. 280-286. 

[Glockner 1924] 

Hermann Glockner: [Rez.], in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft 

und Geistesgeschichte 2 (1924), H. 1, S. 146-147. 

[Böhm 1928/29] 

Anton Böhm: Fichtes Gesellschaftsphilosophie im neueren Schrifttum, in: Blätter für 

Deutsche Philosophie. Zeitschrift der Deutschen Philosophischen Gesellschaft 2 

(1928/29), H. 3/4, S. 353-384 [zum Erkenntnisproblem S. 369-371]. 

[Krüger 1935] 

Justus Hashagen

Ausgange des 18. Jahrhunderts. Eröffnungsbericht, in: Archiv für Kulturgeschichte

 357



 

Gerhard Krüger: Die Aufgabe der Hegelforschung, in: Theologische Rundschau 7 

(1935), N.F., H. 2, S. 86-130, u. H. 5, S. 294-318 [zum Erkenntnisproblem Bd. 3 S. 

[De Toni 1954] 

98-99]. 

De Toni: [Rez.], in: aut aut. rivista di filosofia e di cultura 4 (1954), no. 24, S. 512-521. 

 358



 

2. Sekundärliteratur 

 and thAnderson, R. Lanier: Neo-Kantianism e Roots of Anti-Psychologism, in: British 

Journal for the History of Philosophy 13 (2005), S. 287-323. 

Angehrn, Emil: Die Unabgeschlossenheit des Vergangenen. Erinnerung, Wiederholung 

— Wozu Philosophiegeschichte?, in: Philosophie und Philosophiegeschichte / La 

itik, 2003, S. 184-201. 

hichte, 2002, S.159-208. 

philosophische Probleme, in: 

Bl e und Rezeption, in: Philosophische Rundschau 6 

— 1962), S. 81-133. 

e der Mythenrezeption, München 1971, S. 11-66 

—

und Neubeginn bei Walter Benjamin und Jacques Derrida, in: RISS. Zeitschrift für 

Psychoanalyse – Freud - Lacan 16 (2001), H. 51, S. 43-62. 

philosophie et son histoire. Studia Philosophica 61 (2002), S. 37-65 (Jahrbuch der 

Schweizerischen philosophischen Gesellschaft). 

— Denken in der Zeit. Philosophiegeschichte und Geschichtsphilosophie, in: Rohbeck / 

Nagl-Docekal (Hrsg.): Geschichtsphilosophie und Kulturkr

— Interpretation und Dekonstruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik, Weilerswist 

2003. 

Bast, Rainer A.: Problem, Geschichte, Form. Das Verhältnis von Philosophie und 

Geschichte bei Ernst Cassirer im historischen Kontext, Berlin 2000 (Philosophische 

Schriften 40). 

Baumgartner, Hans Michael: Kontinuität und Geschichte. Zur Kritik und Metakritik der 

historischen Vernunft, Frankfurt a. Main 1997. 

Bevir, Max: The role of contexts in understanding and explanation, in: Bödeker (Hrsg.): 

Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngesc

Bittner, Rüdiger: Probleme, theoretische Probleme, 

Schulte / Wenzel (Hrsg.): Was ist ein ‚philosophisches’ Problem?, 2001, S. 21-26. 

umenberg, Hans: Epochenschwell

(1958), S. 94-120. 

 Die Vorbereitung der Neuzeit, in: Philosophische Rundschau 9 (

— Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos, in: Fuhrmann, Manfred 

(Hrsg.): Terror und Spiel. Problem

(Poetik und Hermeneutik IV). 

 Beobachtungen an Metaphern, in: Archiv für Begriffsgeschichte 15 (1971), S. 161-

214. 

 359



 

— Ernst Cassirers gedenkend bei Entgegennahme des Kuno-Fischer-Preises der 

Universität Heidelberg 1974, in: ders.: Wirklichkeiten in denen wir leben. Aufsätze 

72. 

Bö

ger Gespräche zur Geisteswissenschaft 

—

iskursgeschichte, Metapherngeschichte, 2002, S.7-27. 

Bo de Marbourg, in: Seidengart (Hrsg.): Ernst 

Br

mgeschichtliche Untersuchung zur Kategorienlehre bei Paul Natorp und 

— Recht und Grenzen der Typologien. Ein Beitrag zum Verhältnis von Philosophie und 

—  in: Zeitschrift 

—

Collins, Randall: The Sociology of Philosophies. A Global Theory of Intellectual 

Cusinato, G

oser (Hrsg.): Cognitio humana, Bd. 1, 1996, S. 

846-853. 

und eine Rede, Stuttgart 1981, S. 163-1

— Die Legitimität der Neuzeit. Erneuerte Ausgabe, Frankfurt a. Main 1996. 

deker, Hans Erich (Hrsg.): Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, 

Metapherngeschichte, Göttingen 2002 (Göttin

14). 

 Ausprägungen der historischen Semantik in den historischen Kulturwissenschaften, 

in: ders., Begriffsgeschichte, D

— Reflexionen über Begriffsgeschichte als Methode, in: ders., Begriffsgeschichte, 

Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, 2002, S.73-121. 

urel, Dominique: Ernst Cassirer et l’école 

Cassirer, 1990, S. 69-80. 

elage, Manfred: Fundamentalanalyse und Regionalanalyse. Eine 

proble

Nicolai Hartmann, Köln 1957. 

Geisteswissenschaften (1962), in: ders.: Studien, 1965, S. 63-71. 

 Die Geschichtlichkeit der Philosophie und die Philosophiegeschichte,

für philosophische Forschung 16 (1962), S. 375-405. 

 Studien zur Transzendentalphilosophie, Berlin 1965. 

Castelli Gattinara, Enrico: Epistémologie 1900. La tradition française, in: Revue de 

synthèse 122 (2001), S. 347-364. 

Canguilhem, Georges: Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie. Gesammelte 

Aufsätze, hrsg. v. Wolfgang Lepenies, Frankfurt a. Main 1979. 

Change, Cambridge [et al.] 1998. 

uido: Die Historisierung des Apriori und der Funktionalisierungsbegriff im 

Denken Max Schelers, in: Hubig / P

 360



 

Daston, Lorraine / Galison, Peter: The Image of Objectivity, in: Representations 40 

(1992), S. 81-128. 

— Objektivität, Frankfurt a. Main 2007. 

the, Uwe: „Mit der Fackel Trendelenburgs in der Hand”. Rudolf EuckenDa s Treue zu 

De Biase, Riccardo: Morphological Historicism and Ethical Destination. Ernst 

ssirer, Würzburg 2002 (Religion in der 

Di

rsg.): Ernst Troeltschs Historismus, 2000, S. 243-

Do hysikers, in: Marx 

Ed

Philosophie 

— Die Entkräftung des Absoluten. Ursprung und Hypothesis in der Philosophie 

—

jnen: Der Neukantianismus und das Erbe des deutschen 

Fe

Formen, 

— ématique et histoire de la 

philosophie, in: Seidengart (Hrsg.): Ernst Cassirer, 1990, S. 97-114. 

Friedrich Adolf Trendelenburg, in: Hartung / Köhnke (Hrsg.): Friedrich Adolf 

Trendelenburgs Wirkung, 2006, S. 105-122. 

Cassirer’s Conception of the History of Philosophy, in: Recki (Hrsg.): Philosophie 

der Kultur, 2012, S. 277-296. 

Deuser, Hermann / Moxter, Michael (Hrsg.): Rationalität der Religion und Kritik der 

Kultur. Hermann Cohen und Ernst Ca

Moderne). 

erken, Jörg: Individuelle Totalität. Ernst Troeltschs Geschichtsphilosophie in 

praktischer Absicht, in: Graf (H

260. 

sch, Hans Günter: Cassirers Erkenntnistheorie. Kommentar eines P

(Hrsg.): Determinismus – Indeterminismus, 1990, S. 111-135. 

el, Geert: Von der Vernunftkritik zur Erkenntnislogik. Die Entwicklung der 

theoretischen Philosophie Hermann Cohens, Freiburg/München 1988. 

— Kantianismus oder Platonismus. Hypothesis als Grundbegriff der 

Hermann Cohens, in: il cannocchiale (1991), S. 59-87. 

Hermann Cohens, in: Holzhey / Orth (Hrsg.): Neukantianismus, 1994, S. 329-342. 

 Fichte – Marburger Neukantianismus (insbesondere Natorp) und die philosophische 

Methode, in: Pätzold / Kri

Idealismus, 2002, S. 35-48. 

rrari, Massimo: Das Problem der Geisteswissenschaften in den Schriften Cassirers für 

die Bibliothek Warburg (1921-1923), in: Hans-Jürg Braun / Helmut Holzhey / Ernst 

Wolfgang Orth(Hrsg.): Über Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen 

Frankfurt a. Main 1988, S. 114-133. 

 La genèse de das Erkenntnisproblem. Le lien entre syst

 361



 

— Ist Cassirer methodisch gesehen ein Neukantianer?, in: Pätzold / Krijnen: Der 

Neukantianismus und das Erbe des deutschen Idealismus, 2002, S. 103-122. 

gen 11). 

hilosophie bei Ernst Cassirer, in: Recki (Hrsg.): Philosophie der Kultur, 

Fre Lange – Denker der Pluralität. Erkennnistheorie, 

 zur 

systematischen Pädagogik 11). 

Fre

Fri die exakten Wissenschaften und das 20. Jahrhundert, 

— d Heidegger, Chicago 2000. 

schaftstheorie der Philosophiegeschichtsschreibung und -betrachtung, 

— n: Albrecht Diemer (Hrsg.): Der 

8 in Düsseldorf und im Oktober 1968 in Fulda, 

Meisenheim a. Glan 1970, S. 171-187 (Studien zur Wissenschaftstheorie 4). 

—  

Wörterbuch der Philosophie, Bd. 7, 1989, Sp. 1410-1414. 

— Ernst Cassirer. Stationen einer philosophischen Biographie. Von der Marburger 

Schule zur Kulturphilosophie, Hamburg 2003 (Cassirer-Forschun

— Das Faktum der Wissenschaft, die transzendentale Methode und die 

Kulturp

2012, S. 337-358. 

Fink, Eugen: Operative Begriffe in Husserls Phänomenologie, in: Zeitschrift für philo-

sophische Forschung 11 (1957). 

Frede, Dorothea / Schmücker, Reinold (Hrsg.): Ernst Cassirers Werk und Wirkung. 

Kultur und Philosophie, Darmstadt 1997. 

imuth, Frank: Friedrich Albert 

Pädagogik, Politik, Frankfurt a. Main [et al.] 1995 (Paideia. Studien

undlieb, Dieter: Dieter Henrich and Contemporary Philosophy. The Return to 

Subjectivity, 2003 (Ashgate new critical thinking in Philosophy). 

edman, Michael: Kant, 

Bielefeld 1993 (Report Nr. 8/93 of the Research Group on Semantical Aspects of 

Spacetime Theories (1992/93) at the Center for Interdisciplinary Research). 

 A Parting of the Ways. Carnap, Cassirer, an

Gadamer, Hans Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 

Hermeneutik, Tübingen 1960. 

Geldsetzer, Lutz: Die Philosophie der Philosophiegeschichte im 19. Jahrhundert. Zur 

Wissen

Meisenheim a. Glan 1968. 

 Begriffe und Ideale wissenschaftlicher Philosophie, i

Wissenschaftsbegriff. Historische und systematische Untersuchungen. Vorträge und 

Diskussionen im April 196

 [Art.] Problemgeschichte, in: Ritter / Gründer / Gabriel (Hrsg.): Historisches

 362



 

Gessner, Willfried: Der Schatz im Acker. Georg Simmels Philosophie der Kultur, 

Weilerswist 2003. 

ller, Thomas: Ernst Cassirer über GeschichteGö  und Geschichtswissenschaft, in: 

Gordon, Peter E.: Continental Divide. Heidegger, Cassirer, Davos, Cambridge/London 

Graeser, Andreas: Ernst Cassirer, München 1994. 

durch Geschichte 

— mus, Gütersloh 2000 (Troeltsch-Studien 11). 

2: Idealismus und Positivismus, 

— aktischer Absicht, 

Grafton, Anthony: Defenders of the Text. The Tradition of Scholarship in an Age of 

—

Grayling, A  The Sociology of Philosophies], in: The 

New York Times Review of Books, 27. Sept. 1998. 

Gründer, Karlfried: Reflexi  Geschichtsdenken der letzten 

Jahrzehnte, Göttingen 1982. 

Hä

Zeitschrift für philosophische Forschung 45 (1991), S. 224-248. 

2010. 

Graf, Friedrich Wilhelm (Hrsg.): „Geschichte durch Geschichte überwinden”. Ernst 

Troeltsch in Berlin, Gütersloh 2006 (Troeltsch-Studien, N.F. 1). 

— Philosophisch reflektierte Kriegserfahrung. Einige Überlegungen zu Ernst Troeltschs 

„Kaisergeburtstagsrede”, in : ders. (Hrsg.): „Geschichte 

überwinden”, 2006, S. 231-252. 

 (Hrsg.): Ernst Troeltschs Historis

— Die Positivität des Geistigen. Rudolf Euckens Programm neoidealistischer 

Universalintegration, in: ders. / Rüdiger vom Bruch / Gangolf Hübinger (Hrsg.): 

Kultur und Kulturwissenschaften um 1900, Bd. 

Stuttgart 1997, S. 53-85. 

 / Ruddies, Hartmut: Ernst Troeltsch. Geschichtsphilosophie in pr

in: Josef Speck (Hrsg.): Philosophie der Neuzeit, Bd. 4, Göttingen 1986, S. 128-164 

(Grundprobleme der großen Philosophen). 

Science, Cambridge/London 1991. 

 Commerce with the Classics. Ancient Books and Renaissance Readers, Ann Arbor 

1997. 

. C.: Family Feuds [Rez. Collins:

on der Kontinuitäten. Zum

nel, Michael: Problemgeschichte als Forschung. Die Erbschaft des Neukantianismus, 

in: Oexle (Hrsg.): Das Problem der Problemgeschichte 1880-1932, 2001, S. 85-127. 

 363



 

Hardtwig, Wolfgang: Geschichtsprozess oder konstruierte Geschichte. Eine 

Auseinandersetzung mit H. M. Baumgartner, „Kontinuität und Geschichte”, in: 

Philosophisches Jahrbuch 81 (1974), S. 381-390. 

— / Wehler, Hans-Ulrich (Hrsg.): Kulturgeschichte Heute, Göttingen 1996 (Geschichte 

und Gesellschaft, Sonderheft 16). 

— / Wehler, Hans-Ulrich (Hrsg.): Einleitung, in: dies.: Kulturgeschichte Heute, 1996, 

S. 7-13. 

Hartung,Gerald: Das Maß des Menschen. Aporien der philosophischen Anthropologie 

—

jüdischen Emigration, Bielefeld 2006. 

— Zum Verhältnis von Philosophie und Wissenschaften bei Eduard Zeller, in: ders. 

Heimsoeth, Heinz / Heiß, Robert: Nicolai Hartmann. Der Denker und sein Werk. 

He  Windelband (2002), in: 

Pätzold / Krijnen: Der Neukantianismus und das Erbe des deutschen Idealismus, 

rsg.): Studien zur Philosophie von Max 

entale Deduktion, Heidelberg 1976. 

schen 

und ihre Auflösung in der Kulturphilosophie Ernst Cassirers, Weilerswist 2003. 

 / Schiller, Kay (Hrsg.): Weltoffener Humanismus. Philosophie, Philologie und 

Geschichte in der deutsch-

— / Klaus Christian Köhnke (Hrsg.): Friedrich Adolf Trendelenburgs Wirkung, Eutin 

2006 (Eutiner Forschungen 10). 

(Hrsg.): Eduard Zeller. Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte im 19. 

Jahrhundert, Berlin / New York 2010, S. 153-176.  

Fünfzehn Abhandlungen mit einer Bibliographie, Göttingen 1952. 

inz, Marion: Fichte und die philosophische Methode bei

2002, S. 135-146. 

Henckmann, Wolfhart: Der Systemanspruch von Schelers Philosophie, in: Ernst 

Wolfgang Orth / Gerhard Pfafferott (H

Scheler. Internationales Max-Scheler-Colloquium „Der Mensch im Weltalter des 

Ausgleichs” (Universität zu Köln 1993), Freiburg/München 1994, S. 271-312 

(Phänomenologische Forschungen 28/29). 

Henrich, Dieter: Identität und Objektivität. Eine Untersuchung über Kants 

transzend

— Einleitung. Über die Probleme bei der Erforschung der nachkantischen Philosophie, 

in: ders.: Konstellationen. Probleme und Debatten am Ursprung der idealisti

Philosophie (1789-1795), Stuttgart 1991, S. 9-26. 

 364



 

— Konstellationsforschung zur klassischen deutschen Philosophie. Motiv – Ergebnis – 

Probleme – Perspektiven – Begriffsbildung, in: Mulsow / Stamm (Hrsg.): 

—

lbert 

—

. Jahrbuch der Schweizerischen 

— Leibniz. 

—

— lem, in: Ritter / Gründer / Gabriel (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der 

— näherung an das Problem 

nn Cohen, Frankfurt a. Main [et al.] 1994, S. 339-362 (Auslegungen 4). 

tudien und Materialien zum Neukantianismus 1). 

Konstellationsforschung, Frankfurt a. Main 2005, S. 15-30. 

 Weitere Überlegungen zum Programm der Konstellationsforschung, in: Mulsow / 

Stamm (Hrsg.): Konstellationsforschung, 2005, S. 207-218. 

Hofer, Roger: Gegenstand und Methode. Untersuchungen zur frühen 

Wissenschaftslehre Emil Lasks, Würzburg 1997 (Studien und Materialien zum 

Neukantianismus 10). 

Holzhey, Helmut: Philosophische Kritik. Zum Verhältnis von Erkenntnistheorie und 

Sozialphilosophie bei F. A. Lange, in: Knoll / Schoeps (Hrsg.): Friedrich A

Lange, 1975, S. 207-225. 

 Philosophische Epigonalität. Ein abbrechendes Plädoyer in einer neu zu 

beurteilenden Sache, in: Studia Philosophica

Philosophischen Gesellschaft 36 (1976), S. 24-36. 

 Die Leibniz-Rezeption im „Neukantianismus” der Marburger Schule, in: 

Werk und Wirkung. IV. Internationaler Leibniz-Kongreß, Hannover 1983, Bd. 1: 

Vorträge, S. 287-295. 

— Einführung des Herausgebers, in: Hermann Cohen: Werke, Bd. 5, II: Einleitung mit 

kritischem Nachtrag zur [9. Auflage der] Geschichte des Materialismus von F. A. 

Lange [in 3., erweiterter Aufl.], Hildesheim 1984, S. 7-30. 

 Cohen und Natorp, 2 Bde., Basel/Stuttgart 1986. 

 [Art.] Prob

Philosophie, Bd. 7, 1989, Sp. 1397-1408. 

 Die Vernunft des Problems. Eine begriffsgeschichtliche An

der Vernunft, in: Mathesis rationis. Festschrift für Heinrich Schepers, hrsg. v. Albert 

Heinekamp, Wolfgang Lenzen, Martin Schneider, Münster 1990, S. 27-45. 

— Hegel im Neukantianismus. Maskerade und Diskurs, in: il cannocchiale 1/2 (1991), 

S. 9-27. 

— Erkenntnislogische Grundlegung und Systemkonzeption bei Cohen, in: ders. (Hrsg.): 

Herma

— / Orth, Ernst Wolfgang (Hrsg.): Neukantianismus. Perspektiven und Probleme, 

Würzburg 1994 (S

 365



 

— Kants Geschichtsphilosophie im Neukantianismus, in: Rudolph / Küppers (Hrsg.): 

Kulturkritik nach Ernst Cassirer, 1995, S. 85-104. 

— Vernunft in der Religion – Religion in der Kultur. Hermann Cohens kritische 

— / Röd, Wolfgang: Die Philosophie des ausgehenden 19. und des 20. Jahrhunderts 

84. 

sche 

ür Philosophie, 2 Bde. Leipzig 1996. 

1416. 

chichte der Raum-Zeit-Theorie, 

Bielefeld 1993, S. 1-13 (Report Nr. 5/93 of the Research Group on Semantical 

— Leibniz’ Kontinuitätsprinzip und seine Bedeutung für die Wissenschaftsauffassung 

— Cassirers Invariantentheorie der Erfahrung und seine Rezeption des „Erlanger 

Programms”, Hamburg 1997 (Cassirer-Forschungen 2). 

—

Jacobsen, Bjarne: Max Weber und Friedrich Albert Lange. Rezeption und Innovation, 

Wiesbaden 1999. 

Kulturphilosophie aus den Quellen des Judentums, in: Deuser / Moxter (Hrsg.): 

Rationalität der Religion und Kritik der Kultur, 2002, S. 21-38. 

[Teil] 2: Neukantianismus, Idealismus, Realismus, Phänomenologie, München 2004 

(Geschichte der Philosophie, Bd. 12). 

Horstmann, Rolf-Peter: Ontologie und Relationen. Hegel, Bradley, Russell und die 

Kontroverse über interne und externe Beziehungen, Königstein i. Taunus 19

Hubbert, Joachim: Transzendentale und empirische Subjektivität in der Erfahrung bei 

Kant, Cohen, Natorp und Cassirer, Frankfurt a. Main [et al.] 1993 (Europäi

Hochschulschriften, Reihe 20, Philosophie 388). 

Hubig, Christoph / Poser, Hans (Hrsg.): Cognitio humana – Dynamik des Wissens und 

der Werte. XVII. Deutscher Kongreß f

Hübener, Wolfgang: [Art.] Problemgeschichte, in: Ritter / Gründer / Gabriel (Hrsg.): 

Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 7, 1989, Sp. 1414-

Ihmig, Karl-Norbert: Cassirers Invariantentheorie der Erfahrung als Theorie der 

Wissenschaftsentwicklung, in: Drei Beiträge zur Ges

Aspects of Spacetime Theories (1992/93) at the Center for Interdisciplinary 

Research). 

— Cassirers Rezeption des „Erlanger Programms” von Felix Klein, in: Plümacher / 

Schürmann (Hrsg.): Einheit des Geistes, 1996, S. 141-163. 

des 19. Jahrhunderts, in: Hubig / Poser (Hrsg.): Cognitio humana, 1996, S. 990-997. 

 Grundzüge einer Philosophie der Wissenschaften bei Ernst Cassirer, Darmstadt 

2001. 

 366



 

Jauss, Hans Robert: Brunetto Latini als allegorischer Dichter, in: Walter Müller-Seidel / 

Wolfgang Preisendanz (Hrsg.): Formenwandel. Festschrift zum 65. Geburtstag von 

—

tur. Gesammelte Aufsätze 1956-1976, 

Jeg

Ka

Ke ls Dialektik im Lichte der 

Kitcher, Patricia: Kant’s Transcendental Psychology, Oxford 1990. 

Knoll, Joachim H. / Schoeps, Julius H. (Hrsg.): Friedrich Albert Lange. Leben und 

Knoppe, Thomas: Die theoretische Philosophie Ernst Cassirers. Zu den Grundlagen 

— [Rez.] Sieg: Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantianismus, in: 

phie und ihrer gesamten Grenzgebiete 49 (1996), S. 339-343. 

— Philosophische Begriffe in wissenschaftsinterner und –externer Kommunikation. Am 

Paul Böckmann, Hamburg 1964, S. 47-92. 

 Einleitung. Alterität und Modernität der mittelalterlichen Literatur, in: ders.: Alterität 

und Modernität der mittelalterlichen Litera

München 1977, S. 9-47. 

elka, Norbert: Paul Natorp. Philosophie, Pädagogik, Politik, Würzburg 1992 

(Epistemata. Reihe Philosophie 109). 

ufmann, Fritz: Das Verhältnis der Philosophie Cassirers zum Neukantianismus und 

zur Phänomenologie, in: Schilpp (Hrsg.): Ernst Cassirer, 1949, S. 566-612. 

sselring, Thomas: Die Produktivität der Antinomie. Hege

genetischen Erkenntnistheorie und der formalen Logik, Frankfurt a. Main 1984. 

Klein, Joseph: Nicolai Hartmann und die Marburger Schule, in: Heimsoeth / Heiß: 

Nicolai Hartmann, 1952, S. 105-130. 

Kleiner, H.: [Art.] Neuhegelianismus, in: Ritter / Gründer / Gabriel (Hrsg. ): 

Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 6, 1984, Sp. 743. 

Werk, Duisburg 1975 (Duisburger Forschungen 21). 

transzendentaler Wissenschafts- und Kulturtheorie, Hamburg 1992. 

Philosophischer Literaturanzeiger. Ein Referateorgan für die Neuerscheinungen der 

Philoso

Köhnke, Klaus Christian: Über den Ursprung des Wortes Erkenntnistheorie – und 

dessen vermeintliche Synonyme, in: Archiv für Begriffsgeschichte 25 (1981), S. 185-

210. 

Bespiel der Fichte-Festreden des Jahres 1862, in: Archiv für Begriffsgeschichte 27 

(1983), S. 233-265. 

 367



 

— Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. Die deutsche Universitätsphilosophie 

zwischen Idealismus und Positivismus, Frankfurt a. Main 1986. 

 Die Wechselwirkung zwischen Diltheys — Soziologiekritik und Simmels 

—

— Sinn für Institutionen. Mitteilungen aus Wilhelm Windelbands Heidelberger Zeit 

„Weltdorfes”: 1850-1950, Opladen 1995, S. 32-69. 

 Klaus Christian 

—

s Wirkung, 2006, S. 257-270. 

l (Hrsg.): Historisches 

Ko

schaftliche Studien 7, Leipzig 2001, S. 

— Formen. Herder in der Rezeption Ernst 

Osteuropas, Hildesheim [et al.] 2003, S. 211-223. 

soziologischer Methodik, in: Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der 

Geisteswissenschaften 6 (1989), S. 303-326. 

 Der junge Georg Simmel zwischen Positivismus und Neukantianismus? Ein Vortrag, 

in: Simmel Newsletter 1 (1991), S. 123-137. 

(1903-1915), in: Hubert Treiber / Karol Sauerland (Hrsg.): Heidelberg im 

Schnittpunkt intellektueller Kreise. Zur Topographie der „geistigen Geselligkeit” 

eines 

— Der junge Simmel in Theoriebeziehungen und sozialen Bewegungen, Frankfurt a. 

Main 1996. 

— „Unser junger Freund” – Hermann Cohen und die Völkerpsychologie, in: Marx / 

Orth (Hrsg.): Hermann Cohen und die Völkerpsychologie, 2001, S. 62-77. 

— Einleitung, in: Moritz Lazarus: Grundzüge der Völkerpsychologie und 

Kulturwissenschaft. Hrsg., mit einer Einleitung u. Anm. versehen v.

Köhnke, Hamburg 2003, S. IX-XLII (Philosophische Bibliothek 551). 

 Trendelenburgs Modernisierung der deutschen Philosophie, in: Hartung / Köhnke 

(Hrsg.): Friedrich Adolf Trendelenburg

König, Helga: [Art.] Konstruktion, in: Ritter / Gründer / Gabrie

Wörterbuch der Philosophie, Bd. 4, 1976, Sp. 1009-1015. 

nersmann, Ralf (Hrsg.): Wörterbuch der philosophischen Metaphern, Darmstadt 

2007. 

Kopp-Oberstebrink, Herbert: Wiederholung und Dasein. Ernst Cassirers 

Auseinandersetzung mit Heideggers Geschichtsverständnis, in: Hans-Jürgen 

Lachmann / Uta Köser (Hrsg.): Kulturwissen

38-46. 

 Kulturphilosophie und symbolische 

Cassirers, in: Christoph Schulte (Hrsg.): Hebräische Poesie und jüdischer Volksgeist. 

Die Wirkungsgeschichte von Johann Gottfried Herder im Judentum Mittel- und 

 368



 

— Raoul Richter. Ambivalenzen der Moderne, in: Sven Kuhrau / Kurt Winkler (Hrsg.): 

Juden. Bürger. Berliner. Das Gedächtnis der Familie Beer-Meyerbeer-Richter, unter 

— zeption von 

 Exilszeit, in: 

Gerald Hartung / Kay Schiller (Hrsg.): Weltoffener Humanismus. Philosophie, 

— Konstellationen und Kontexte. Form

s Philosophie, in: Recki (Hrsg.): Philosophie der Kultur, 2012, S. 255-

— Um enberg lesen. Ein 

Korsch, Dietrich / Enno Rudolph (Hrsg.): Di

— Religion und Kultur bei Herm

egriffsgeschichte, Diskursgeschichte, 

Kreis, Guido: Cassirer und die Fo

Kreiter, Erik: Philosophy and the Problem of History. Hegel and Windelband, in: 

Krois, John Michael: Cassirer. Symbolic Forms and History, New Haven/London 1987. 

— nntnisproblem, 

in: Science in Context 9 (1996), S. 191-194. 

—

Wirkung, 1997, S. 122-144. 

Mitarbeit v. Alice Uebe, Berlin 2004, S. 155-172. 

 Humanistische Begründung der Geschichte. Ernst Cassirers Kon

Philosophie- und Wissenschaftsgeschichtsschreibung während der

Philologie und Geschichte in der deutsch-jüdischen Emigration, Bielefeld 2006, S. 

53-70. 

en von Philosophiegeschichtsschreibung in 

Ernst Cassirer

276. 

besetzung, in: Robert Buch / Daniel Weidner (Hrsg.): Blum

Glossar, Frankfurt a. Main 2014 (im Erscheinen). 

e Prägnanz der Religion in der Kultur. 

Ernst Cassirer und die Theologie, Tübingen 2000 (Religion und Aufklärung 7). 

ann Cohen und Ernst Cassirer, in: ders. / Rudolph 

(Hrsg.): Die Prägnanz der Religion in der Kultur, 2000, S. 162-178. 

Koselleck, Reinhart: Hinweise auf die temporalen Strukturen begriffsgeschichtlichen 

Wandels, in: Bödeker (Hrsg.): B

Metapherngeschichte, 2002, S. 29-47. 

rmen des Geistes, Berlin 2010. 

Pätzold / Krijnen (Hrsg.): Der Neukantianismus und das Erbe des deutschen 

Idealismus, 2002 S. 147-160. 

 A Note about Philosophy and History. The Place of Cassirer's Erke

 Cassirer: Aufklärung und Geschichte, in: Frede / Schmücker (Hrsg.): Ernst Cassirers 

Werk und 

— Kultur als Symbolprozess. Philosophische Konsequenzen eines 

Paradigmenwechsels, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 49 (2001), S. 367-375. 

 369



 

Ku

La VIII. 

t al.] 1966. 

wegung, in: 

Le assirer. Die Deutung der Neuzeit als Muster 

Le

— [Rez.] Helmut Holzhey: Cohen und Natorp, in: Archiv für Geschichte der 

—

Lessing, Hans-Ulrich: [Art.] Wirkungsgeschichte, in: Ritter / Gründer / Gabriel (Hrsg.): 

— Trendelenburgs Logische Untersuchungen und Diltheys Theorie der Wissenschaften, 

/ Stefan Müller-

hn, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, 2., revidierte, um das 

Postscriptum v. 1969 ergänzte Aufl., Frankfurt a. Main 1976. 

Laak, Dirk van: Gespräche in der Sicherheit des Schweigens. Carl Schmitt in der 

politischen Geistesgeschichte der frühen Bundesrepublik, Berlin 1993. 

ndmann, Michael: Geleitwort, in: Brelage: Studien, 1965, S. III-

Lauth, Reinhard: Die absolute Ungeschichtlichkeit der Wahrheit, Berlin [e

Lehmann, Gerhard: Geschichte der nachkantischen Philosophie. Kritizismus und 

kritisches Motiv in den philosophischen Systemen des 19. und 20. Jahrhunderts. 

Berlin 1931. 

— Kant im Spätidealismus und die Anfänge der neukantischen Be

Zeitschrift für philosophische Forschung 17 (1963), S. 438-456. 

inkauf, Thomas (Hrsg.): Dilthey und C

von Geistes- und Kulturgeschichte, Hamburg 2003 (Cassirer-Forschungen 10). 

mbeck, Karl-Heinz: Die Gültigkeit historischen Wissens. Zum Zusammenhang von 

Geschichtstheorie und Geschichtstheologie bei Ernst Troeltsch, in: Saeculum. 

Jahrbuch für Universalgeschichte 33 (1982), S. 193-208. 

Philosophie 71 (1989), S. 109-111. 

 Historisches Bewusstsein und philosophische Archäologie. Natorp und Dilthey zum 

Problem der Philosophiegeschichte, in: Holzhey / Orth (Hrsg.): Neukantianismus, 

1994, S. 379-396. 

— Platon in Marburg. Platon-Rezeption und Philosophiegeschichtsphilosophie bei 

Cohen und Natorp, Würzburg 1994 (Studien und Materialien zum Neukantianismus 

3). 

Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 12, 2004, Sp. 846-847. 

in: Hartung / Köhnke (Hrsg.): Friedrich Adolf Trendelenburgs Wirkung, 2006, S. 

191-203. 

Lichtblau, Klaus: Des Verstehen des Verstehens. Georg Simmel und die Tradition einer 

hermeneutischen Kultur- und Sozialwissenschaft, in: Thomas Jung 

 370



 

Doohm (Hrsg.): „Wirklichkeit” im Deutungsprozess. Verstehen und Methoden in 

den Kultur- und Sozialwissenschaften, Frankfurt a. Main 1993, S. 27-56. 

eoretischen Philosophie Paul Natorps, Frankfurt a. Main 1994 

Lo ernity, Albany 2000. 

0. 

issenschaften, Frankfurt a. Main 1991. 

Ma

in: Seidengart (Hrsg.): Ernst Cassirer, 1990, S. 29- 42. 

— ik der Neukantianischen 

—

ungsproblematik in Cohens Logik der 

— Über die Notwendigkeit der Transformation des philosophischen Systembegriffs, in: 

—  

— : 

Löns, Helmut: Transzendentalpsychologie und „Metaphysik” der Kultur. Eine 

Untersuchung zur th

(Europäische Hochschulschriften, Reihe 20, Philosophie 429). 

fts, Steven: Ernst Cassirer. A ‚Repetition‘ of Mod

Makkreel, Rudolf A.: Wilhelm Dilthey and the Neo-Kantians. The Distinction of the 

„Geisteswissenschaften” and the „Kulturwissenschaften”, in: Journal of the History 

of Philosophy 7 (1969), S. 423-44

— Dilthey. Philosoph der Geistesw

— Cassirer zwischen Kant und Dilthey, in: Frede / Schmücker (Hrsg.): Ernst Cassirers 

Werk und Wirkung, 1997, S. 145-162. 

rion, Jean-Luc: L’interprétation criticiste de Descartes et Leibniz. Critique d’une 

critique, 

Marx, Wolfgang: Die philosophische Entwicklung Paul Natorps im Hinblick auf das 

System Hermann Cohens, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 28 (1964), S. 

486-500.  

 Cassirers Symboltheorie als Entwicklung und Krit

Grundlagen einer Theorie des Denkens und Erkennens. Überlegungen zur Struktur 

transzendentaler Logik als Wissenschaftstheorie, in: Archiv für Geschichte der 

Philosophie 57 (1975), S. 188-206 u. 304-339. 

 Transzendentale Logik als Wissenschaftstheorie. Systematisch-kritische 

Untersuchungen zur philosophischen Grundleg

reinen Erkenntnis, Frankfurt a. Main 1977 (Studien zur Philosophie und Literatur des 

19. Jahrhunderts 32). 

Heidelberger Jahrbücher 21 (1977), S. 65-74. 

 (Hrsg.): Determinismus – Indeterminismus. Philosophische Aspekte physikalischer

Theoriebildung, Frankfurt a. Main 1990. 

 Aspekte der Theorie der Grundlagen wissenschaftlicher Erfahrung E. Cassirers, in

ders. (Hrsg.): Determinismus – Indeterminismus, 1990, S. 137-154. 

 371



 

— / Orth, Ernst Wolfgang (Hrsg.): Hermann Cohen und die Erkenntnistheorie, 

Würzburg 2001 (Studien und Materialien zum Neukantianismus 18). 

, New 

Meyer, Thomas: Ernst Cassirer. Judentum aus dem Geist der universalistischen 

— elchem Ende studiert man 

—

Mittelstrass, Jürgen: Das Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte, in: Studia 

 und Methode der 

— Gründegeschichten und Wirkungsgeschichten. Bausteine zu einer konstruktiven 

rnunft und Lebenspraxis. 

Philosophische Studien zu den Bedingungen einer rationalen Kultur. Für Friedrich 

— [Art.] Wirkungsgeschichte, in: Enzyklopädie Philosophie und 

Wissenschaftsgeschichte, hrsg. v. Jürgen Mittelstrass, Bd. 4, Stuttgart/Weimar 1996, 

Möckel, Christian: Das Urphänomen des Lebens. Ernst Cassirers Lebensbegriff, 

Mü

 Paul Natorps, Bonn 1986 (Aachener Abhandlungen zur Philosophie 8). 

Müller-Freienfels, Richard: Die Philosophie des 20. Jahrhunderts in ihren 

Hauptströmungen, Berlin 1923. 

Mayer, Sigrid / Eggers, Walter: Ernst Cassirer. An Annotated Bibliography

York/London 1988. 

Vernunft, in: Aschkenas 10 (2000), S. 459-502. 

 Ernst Cassirer und Albert Lewkowitz. Was heißt und zu w

Philosophiegeschichte?, in: Trumah. Zeitschrift der Hochschule für Jüdische Studien 

Heidelberg 11 (2001), S. 71-87. 

 Ernst Cassirer, Hamburg 2007. 

— Ernst Cassirer’s Writings, in: Journal of the History of Ideas 74 (2013) 3, S. 473-495. 

Philosophica. Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft 36 (1976), 

S. 3-15. 

— Die Philosophie und ihre Geschichte, in: Hans Jörg Sandkühler (Hrsg.): 

Geschichtlichkeit der Philosophie. Theorie, Methodologie

Historiographie der Philosophie, Frankfurt a. Main 1991, S. 11-30 (Philosophie und 

Geschichte der Wissenschaften. Studien und Quellen 14). 

Theorie der Wissenschafts- und Philosophiegeschichte, in: Christoph Demmerling / 

Gottfried Gabriel / Thomas Rentsch (Hrsg.): Ve

Kambartel, Frankfurt a. Main 1995, S. 10-31. 

S. 714-715. 

Hamburg 2005 (Cassirer-Forschungen 12). 

ckenhausen, Gabriele: Wissenschaftstheorie und Kulturprogressismus. Studien zur 

Philosophie

 372



 

Mulsow, Martin: Zum Methodenprofil der Konstellationsforschung, in: Mulsow / 

Stamm (Hrsg.): Konstellationsforschung, 2005, S. 74-97. 

 / Stamm, Marcelo (Hrsg.): Konstellationsforschung, Frankf— urt a. Main 2005. 

Oexle, Otto Gerhard: Geschichte als Historische Kulturwissenschaft, in: Hardtwig / 

— Auf de

(Hrsg.): Mediävistische Komparatistik. Festschrift für Franz Josef Worstbrock zum 

— Kultur, nschaft, Historische Kulturwissenschaft, in: Das Mittelalter 5 

(2000), S. 13-33.  

— (Hrsg.): Das Problem der Problem

geschichte 12). 

. 421-441. 

 (Hrsg.): Kulturkritik nach Ernst Cassirer, 1995, S. 

105-127. 

— Von der Erkenntnistheorie zur Kulturphilosophie. Studien zu Ernst Cassirers 

Philosophie der symbolischen Formen, Würzburg 1996. 

—

134. 

— Trendelenburg und die W ulturfaktum, in: Marx / Orth (Hrsg.): 

Hermann Cohen und die Erkenntnistheorie, 2001, S. 49-61.  

Pätzold, Detlev: Esprit systém

Hegel in Cassirers symbolischem Idealismus und seiner Methode, in: Pätzold / 

— Prekäres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der frühen Neuzeit, Frankfurt a. Main 

2012. 

Wehler (Hrsg.): Kulturgeschichte Heute, 1996, S. 14-40. 

m Wege zu einer historischen Kulturwissenschaft, in: Wolfgang Harms 

60. Geburtstag, Stuttgart 1997, S. 241-249. 

 Kulturwisse

geschichte 1880-1932, Göttingen 2001 (Göttinger 

Gespräche zur Problem

Orth, Ernst Wolfgang: Martin Heidegger und der Neukantianismus, in: Man and World. 

An International Philosophical Review 25 (1992), S

— Geschichte und Literatur als Orientierungsdimensionen in der Philosophie Ernst 

Cassirers, in: Rudolph / Küppers

 Hegelsche Motive in Windelbands und Cassirers Kulturphilosophie, in: Pätzold / 

Krijnen: Der Neukantianismus und das Erbe des deutschen Idealismus, 2002, S. 123-

issenschaft als K

atique ou esprit de système? Das Bild von Kant und 

Krijnen (Hrsg.): Der Neukantianismus und das Erbe des deutschen Idealismus, 2002, 

S. 87-101. 

 373



 

— / Krijnen, Christian (Hrsg.) unter Mitarbeit v. Casper Zijlstra: Der Neukantianismus 

und das Erbe des deutschen Idealismus. Die Philosophische Methode, Würzburg 

2002 (Studien und Materialien zum Neukantianismus 19). 

Paret, Peter: Ernst Cassirer und neuere Richtungen der Kulturgeschichte in den 

e der Wissenschaften. Studien und Quellen 33). 

—

: Hubig / Poser (Hrsg.): Cognitio humana, 1996, S. 

Plu  Stadtarchiv Duisburg, in: Knoll / Schoeps 

Ple soeth / Heiß: Nicolai Hartmann, 

Po

9. 

Recki, Birgit: Kultur als Praxis. Eine Einführung in Ernst Cassirers Philosophie der 

symbolischen Formen, Berlin 2004. 

— (Hrsg.): Philosophie der Kultur – Kultur de assirer im 20. 

und 21. Jahrhundert, Hamburg 2012 (Cassirer-Forschungen 15). 

Re chtungen zur 

methodischen Struktur des Historismus, in: Graf (Hrsg.): „Geschichte durch 

Geschichte überwinden”, 2006, S. 285-325. 

Vereinigten Staaten, in: Rudolph / Küppers (Hrsg.): Kulturkritik nach Ernst Cassirer, 

1995, S. 37-45. 

Plümacher, Martina / Schürmann, Volker (Hrsg.): Einheit des Geistes. Probleme ihrer 

Grundlegung in der Philosophie Ernst Cassirers, Frankfurt a. Main [et al.] 1996 

(Philosophie und Geschicht

— Die Einheit der Regel der Veränderung. Zur Bedeutung der Wissenschaftsrezeption 

für Cassirers Theorie des Wissens, in: dies. / Schürmann (Hrsg.): Einheit des Geistes, 

1996, S. 113-140. 

 Apriori in dynamischer Funktion. Ernst Cassirer zu Apriori und historischen 

Strukturformen des Wissens, in

854-861. 

mp, Klaus: Der Nachlass F. A. Langes im

(Hrsg.): Friedrich Albert Lange, 1975, S. 236-267. 

ssner, Helmuth: Offene Problemgeschichte, in: Heim

1952, S. 97-104. 

ns, Alain: L’épistémologie et la philosophie de l’histoire de Cassirer, in: Seidengart 

(Hrsg.): Ernst Cassirer, 1990, S. 191-19

Puster, Rolf W.: Was macht Rezeption philosophisch interessant? in: Philosophie und 

Philosophiegeschichte / La philosophie et son histoire. Studia Philosophica 61 

(2002), S. 67-85 (Jahrbuch der Schweizerischen philosophischen Gesellschaft). 

s Philosophierens. Ernst C

ndtorff, Trutz: Geschichte durch Geschichte überwinden. Beoba

 374



 

Renthe-Fink, Leonhard von: Geschichtlichkeit. Ihr terminologischer und begrifflicher 

Ursprung bei Hegel, Haym, Dilthey und Yorck, 2., verbesserte Aufl., Göttingen 1968 

(Abhandlungen der Göttinger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-

— s „Geschichtlichkeit”, in: Archiv für 

Re ilosophie und ihrer 

— Philosophiegeschichte angesichts der Ungeschichtlichkeit der Vernunft. 

hie und Philosophiegeschichte / La philosophie et son 

histoire. Studia Philosophica 61 (2002), S. 177-197 (Jahrbuch der Schweizerischen 

Rescher, Nicholas: The Strife of Systems. An Essay on the Grounds and Implications of 

Richardson, Alan W.: Carnap’s Construction of the World. The Aufbau and the 

Ricken, Ulrich: Zum Verhältnis vergleichender Begriffsgeschichte und vergleichender 

18. Jahrhundert, in: Reinhart 

elle Welt. Schriftenreihe des Arbeitskreises für moderne 

Ri / Gabriel, Gottfried (Hrsg.): Historisches 

Ro

Historische Klasse, 3. Folge, Nr. 39). 

 Noch einmal: zur Herkunft des Worte

Begriffsgeschichte 15 (1971), S. 306-312. 

nz, Ursula: Die Rationalität der Kultur. Zur Kulturph

transzendentalen Begründung bei Cohen, Natorp, und Cassirer, Hamburg 2002 

(Cassirer-Forschungen 8). 

Überlegungen zur Historiographie der Philosophie im Ausgang vom Marburger 

Neukantianismus, in: Philosop

philosophischen Gesellschaft). 

Philosophical Diversity, Pittsburgh 1985. 

Emergence of Logical Empirism, Cambridge 1998. 

Lexikologie, in: Bödeker (Hrsg.), Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, 

Metapherngeschichte, 2002, S. 49-72. 

Riedel, Manfred: Historischer, metaphysischer und transzendentaler Zeitbegriff. Zum 

Verhältnis von Geschichte und Chronologie im 

Koselleck (Hrsg.): Studien zum Beginn der modernen Welt, Stuttgart 1977, S. 300-

316 (Industri

Sozialgeschichte 20) 

tter, Joachim / Gründer, Karlfried 

Wörterbuch der Philosophie, 13 Bde., Basel/Darmstadt 1971-2007. 

hbeck, Johannes / Nagl-Docekal, Herta (Hrsg.): Geschichtsphilosophie und 

Kulturkritik. Historische und systematische Studien, Darmstadt 2003. 

 375



 

Rorty, Richard: The Historiography of Philosophy. Four Genres, in: Richard 

Rorty/Jerome B. Schneewind/Quentin Skinner (Hrsg.): Philosophy in History. Essays 

Ro mbolic Forms and the Problem of 

Ru ): Kulturkritik nach Ernst Cassirer, 

— assirers Abschied von der Geschichtsphilosophie, in: 

rnst 

Cassirer im Kontext, 2003, S. 31-39. 

—

ng des Historismus, 

in: ders.: Ernst Cassirer im Kontext, 2003, S. 148-158. 

Ru ft, Geschichte. Von einem konstruktivistischen 

Standpunkt, Frankfurt a. Main 1987. 

Rush, Fred: Mikroanalyse, Genealogie, Konstellationsforschung, in: Mulsow / Stamm 

(Hrsg.): Konstellationsforschung, 2005, S. 149-172. 

Sc rt [et al.] 1949 (Philosophen des 20. 

Jahrhunderts). 

Sc

—

riff in den Natur- und in den Geisteswissenschaften. 

— Philosophie in Deutschland 1831-1933, 6. Aufl., Frankfurt a. Main 1999. 

on the Historiography of Philosophy, Cambridge [et al.] 1984. 

tenstreich, Nathan: Cassirer’s Philosophy of Sy

History, in: Theoria 18 (1952), S. 155-173. 

dolph, Enno / Küppers, Bernd-Olaf (Hrsg.

Hamburg 1995 (Cassirer-Forschungen 1). 

 Symbol und Geschichte. C

Heinz Dieter Kittsteiner (Hrsg.): Geschichtszeichen, Köln/Weimar/Wien 1999, S. 

137-151. 

— Ernst Cassirer im Kontext. Kulturphilosophie zwischen Metaphysik und 

Historismus, Tübingen 2003. 

— Substanz als Funktion. Leibnizrezeption als Kantkritik bei Cassirer, in: ders.: E

 Cassirers Herder als Kritiker der Geschichtsphilosophie Kants, in: ders.: Ernst 

Cassirer im Kontext, 2003, S. 134-147. 

— Was heißt: Sich in der Geschichte orientieren? Zur Überwindu

sch, Gebhard: Erkenntnis, Wissenscha

hilpp, Paul Arthur (Hrsg.): Ernst Cassirer, Stuttga

hnädelbach, Herbert: Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des 

Historismus, Freiburg/München 1974. 

 Der Wissenschaftsbegriff der Philosophie, in: studia leibnitiana (1975), Sonderheft 5, 

Der Wissenschaftsbeg

Symposion der Leibniz-Gesellschaft Hannover, 23. und 24. November 1973, S. 146-

164. 

 376



 

— Geschichte als kulturelle Evolution, in: Rohbeck / Nagl-Docekal (Hrsg.): 

Geschichtsphilosophie und Kulturkritik, 2003, S. 329-351. 

Schneider, Ulrich Johannes: Die Vergangenheit des Geistes. Eine Archäologie der 

Philosophiegeschichte, Frankfurt a. Main 1990. 

Scholtz, Gunter: Ergänzungen zur Herkunft des Wortes „Geschichtlichkeit”, in: Archiv 

—

. 

Schulte, Joachim / Wenzel, Uwe Justus (Hrsg.): Was ist ein ‚philosophisches’ 

— Vorwort, in: Schulte / Wenzel: Was ist ein ‚philosophisches’ Problem?, S. 7-19. 

Schulthess, Peter: Relation und Funktion. Eine systematische und 

entwicklungsgeschichtliche Untersuchung zur theoretischen Philosophie Kants, 

— Einleitung, in: Cohen, Werke, Bd. 5, Hildesheim 1984, S. 7-46. 

Schwarzschild, Stev

cannocchiale 1/2 (1991), S. 327-344. 

Schwe erlin 

1997. 

— : Deuser / Moxter (Hrsg.): Rationalität der 

Religion und Kritik der Kultur, 2002, S. 95-118. 

— Europäische Rationalität und philosophisc

Takayama (Hrsg.): Zukünftiges Menschsein. Ethik zwischen Ost und West, Baden-

tegration Studies der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-

—

er Bildung – Bildung der Form, Weinheim [et al.] 2003, S. 93-121 

(Bibliothek für Bildungsforschung 21). 

für Begriffsgeschichte 14 (1970), S. 112-118. 

 Dilthey, Cassirer und die Geschichtsphilosophie, in: Leinkauf (Hrsg.): Dilthey und 

Cassirer, 2003, S. 127-148

— Trendelenburg und die Begriffsgeschichte, in: Hartung / Köhnke (Hrsg.): Friedrich 

Adolf Trendelenburgs Wirkung, 2006, S. 239-256. 

Problem?, Frankfurt a. Main 2001. 

Berlin/New York 1981 (Kant-Studien, Ergänzungshefte 113). 

en S.: Judaism in the Life and Work of Ernst Cassirer, in: il 

mmer, Oswald: Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europäischen Moderne, B

 Mythos und Religion bei Ernst Cassirer, in

hes Formdenken, in: Ralf Elm / Mamoru 

Baden 2003, S. 37-71 (Schriften des Zentrum für Europäische Integrationsforschung. 

Center for European In

Universität Bonn 55). 

 Die Philosophie der Form und die Form der Philosophie, in: Heinz-Elmar Tenorth 

(Hrsg.): Form d

 377



 

Seidengart, Jean (Hrsg.): Ernst Cassirer. De Marbourg à New York. L’itinéraire 

philosophique, Paris 1990 (Actes du colloque de Nanterre 12-14 octobre 1998). 

eehan, Thomas J.: The „Original Form” of Sein und Zeit. Heidegger’s Der Begriff 

der Zeit (1924), in: Journal of the B

Sh

ritish Society for Phenomenology 10 (1979), S. 

Sieg, Ulrich: Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantianismus. Die Geschichte 

tianismus 4). 

/ Journal for 

—

 

Sk sg.): Meaning and 

— in: Tully / Skinner (Hrsg.): 

— the interpretation of texts, in: Tully / Skinner (Hrsg.): 

— ner (Hrsg.): 

—  action, in: Tully / Skinner 

—

Ernst Cassirer, 

78-83. 

einer philosophischen Schulgemeinschaft, Würzburg 1994 (Studien und Materialien 

zum Neukan

— Das Testament von Hermann und Martha Cohen. Stiftungen und Stipendien 

jüdischer Einrichtungen, in: Zeitschrift für neuere Theologiegeschichte 

History of Modern Theology 4 (1997), S. 251-264. 

 Der frühe Hermann Cohen und die Völkerpsychologie, in: Aschkenas. Zeitschrift für 

Geschichte und Kultur der Juden 13 (2003), S. 461-483.

Skidelsky, Edward: Ernst Cassirer. The last philosopher of culture, Princeton/Oxford 

2008. 

inner, Quentin: Language and social change, in: Tully / Skinner (Hr

Context, 1988, S. 119-132. [wieder abgedruckt, zuerst: 1980] 

 Meaning and understanding in the history of ideas, 

Meaning and Context, 1988, S. 29-67. [wieder abgedruckt, zuerst: 1969] 

 Motives, intentions and 

Meaning and Context, 1988, S. 68-78. [wieder abgedruckt, zuerst: 1976] 

 ‘Social meaning’ and the explanation of social action, in: Tully / Skin

Meaning and Context, 1988, S. 79-96.  

 Some problems in the analysis of political thought and

(Hrsg.): Meaning and Context, 1988, S. 97-118. [wieder abgedruckt, zuerst: 1974] 

 / Schmitt, Charles B. (Hrsg.): Cambridge History of Renaissance Philosophy, 

Cambridge [et al.] 1988. 

Stanguennec, André: Néokantisme et Hégélianisme chez Ernst Cassirer. A propos du 

problème du système des formes culturelles, in: Seidengart (Hrsg.): 

1990, S. 55-67 

 378



 

Stark, Thomas H.: Die Rationalität der Religion und die Kritik der Kultur. Ernst 

Cassirers Bestimmung der Funktion der Religion im Hinblick auf Einheit und 

Entwicklung der Kultur, in: Deuser / Moxter (Hrsg.): Rationalität der Religion und 

Ste taphysik, Stuttgart-Bad Cannstatt 

Ste

-117.  

ftlicher 

Sto arbeitung 

Thiel, Chistian: Philosophie und Mathematik. Eine Einführung in ihre 

linäre Reflexionen). 

Tu g.): Meaning and Context. Quentin Skinner and his 

Ve

Voigt, Friedemann: „Die Tragödie des Reiches Gottes”?. Ernst Troeltsch als Leser 

— Kultur und Bildung bei Georg Simmel, Ernst Cassirer und Adolf Harnack. Lehr- und 

Wanderjahre der Goethe-Rezeption in Kulturphilosophie und Theologie, in: Korsch / 

Rudolph (Hrsg.): Die Prägnanz der Religion in der Kultur, 2000, S. 179-200. 

— Inseln auf dem europäischen Kontinent. Georg Simmel in Troeltschs Historismus-

Band, in: Graf (Hrsg.): Ernst Troeltschs Historismus, 2000, S. 65-93. 

Wach, Joachim: Die Typenlehre Trendelenburgs und ihr Einfluss auf Dilthey, Tübingen 

1926 (Philosophie und Geschichte. Eine Sammlung von Vorträgen und Schriften aus 

dem Gebiet der Philosophie und Geschichte 11). 

Kritik der Kultur, 2002, S. 125-136. 

gmaier, Werner: Substanz. Grundbegriff der Me

1977 (problemata 63). 

phens, I. K.: Cassirers Theorie des Apriori, in: Schilpp (Hrsg.): Ernst Cassirer, 1949, 

S. 92

Stichweh, Rudolf: Zur Entstehung des modernen Systems wissenscha

Disziplinen. Physik in Deutschland 1740-1890, Frankfurt a. Main 1984. 

ellger, Philipp: Die Metapher als Modell symbolischer Prägnanz. Zur Be

eines Problems von Ernst Cassirers Prägnanzthese, in: Korsch / Rudolph (Hrsg.): Die 

Prägnanz der Religion in der Kultur, 2000, S. 100-138. 

Wechselwirkungen und in die Philosophie der Mathematik, Darmstadt 1995 

(Wissenschaft im 20. Jahrhundert. Transdiszip

Thomä, Dieter: Die Zeit des Selbst und die Zeit danach. Zur Kritik der Textgeschichte 

Martin Heideggers 1910-1976, Frankfurt a. Main 1990. 

lly, James / Skinner, Quentin (Hrs

Critics, Cambridge 1988. 

rene, Donald Phillip: Kant, Hegel, and Cassirer. The Origins of the Philosophy of 

Symbolic Forms, in: Journal of the History of Ideas 30 (1969), S. 33-46. 

Georg Simmels, Gütersloh 1998 (Troeltsch-Studien 10). 

 379



 

 380

Wendel, Hans Jürgen: Moderner Relativismus. Zur Kritik antirealistischer Sichtweisen 

des Erkenntnisproblems, Tübingen 1990 (Die Einheit der 

Gesellschaftswissenschaften 61). 

Werkmeister, William H.: Cassirers Verhältnis zur neukantischen Philosophie, in: 

Schilpp (Hrsg.): Ernst Cassirer, 1949, S. 532-565. 

White, Hayden: The Fictions of Factual Representation, in: Angus Fletcher (Hrsg.): The 

Literature of Fact. Selected Papers from the English Institute, New York 1976, S. 21-

44. 

— The Narrativization of Real Events, in: Critical Inquiry 7 (1981), S. 793-798. 

— Formalist and Contextualist Strategies in Historical Explanation, in: ders.: Figural 

Realism. Studies in the Mimesis Effect, Baltimore/London 1999, S. 43-65. 

Wiedebach, Hartwig: Die Bedeutung der Nationalität für Hermann Cohen, Hildesheim 

[et al.] 1997 (Europaea Memoria. Studien und Texte zur Geschichte der europäischen 

Ideen, I,6). 

Willey, Thomas E.: Back to Kant. The Revival of Kantianism in German Social and 

Historical Thought 1860-1914, Detroit 1978. 

Winterhager, Eberhard: Das Problem des Individuellen. Ein Beitrag zur 

Entwicklungsgeschichte Paul Natorps, Meisenheim a. Glan 1975 (Monographien zur 

philosophischen Forschung 134). 

Wolzogen, Christoph v.: Die autonome Relation. Zum Problem der Beziehung im 

Spätwerk Paul Natorps. Ein Beitrag zur Geschichte der Theorien der Relationen, 

Würzburg 1984 (Elementa. Schriften zur Philosophie und ihrer Problemgeschichte 

33). 

Ziegenfuß, Werner: Philosophen-Lexikon. Handwörterbuch der Philosophie nach 

Personen, Bd. 1, Berlin 1949. 

 

 


	Inhaltsverzeichnis
	Zu Gegenstand und Methode – Einleitung
	I Das Leibnizbild in den Jahren der Formation der Marburger Schule
	Einleitung
	1.  Hermann Cohen und Friedrich Albert Lange: die Entstehung der „transscendentalen Methode“ aus der Kritik der Geschichte des Materialismus
	1.1 Von der „psychisch-physischen Organisation“ zum „Factum von Wissenschaften“

	1.2 Streitfall Platondeutung – Philosophiegeschichtsdeutung als Medium systematischer Differenzen
	2.  Natorps Leibniz und der Materialismus (1881) im Verhältnis zu Friedrich Albert Langes Leibniz-Deutung
	2.1 Die unerkannte Lange-Rezeption Natorps in ihrer Wirkung auf die Konjunktur der Leibniz-Interpretation in der Marburger Schule 

	2.2 Langes ambivalentes Leibniz-Portrait – Aufhebung des Materialismus vs. „Poesie der Begriffe“
	2.3  Natorps Leibniz als Antizipation der Kantischen Kritik
	3.  Kant – ein Epigone Leibniz’? – Cohens Kritik der Philosophie Leibniz’ im Lichte von Natorps Antrittsvorlesung


	II  Leibniz’ System im Kontext des Marburger Neukantianismus
	Einleitung
	1.  Die Entstehung von Leibniz’ System aus dem Schulzusammenhang des Marburger Neukantianismus – die Ausgangskonstellation
	2. Immanente Systematik und Historie in Leibniz’ System (I): Das Verhältnis von Logik, Mathematik und Wissenschaft als Grundlage der Leibniz-Interpretation 
	4. Objektivation, Funktion, Relation — Entstehung und Grundbegriffe von Paul Natorps Entwurf zu einem System der ursprünglichen Denkfunktionen von 1900 
	5.  Rekonstruktion des systematischen Zentrums von Leibniz‘ System 

	5.1 ”Grundtypus des Erkennens” und Prozessualität des Denkens
	5.2 Begriff und Urteil vs. Denkprozesse
	5.3 Die Genese logischer Grundfunktionen im synthetischen Verfahren: quantitative und qualitative Prozesse 
	5.4 Relation und Gegenstandsproblematik 
	5.5 Relation, Funktion und die Anschauungsproblematik
	5.6 Der Begriff der Substanz in der Spannung zwischen Verdinglichung und Dynamisierung – systematische und historische Aspekte
	5.7 Der Kraftbegriff und seine Funktion in der Realitätskonstitution
	5.8 Rückblick
	6. Die Priorität der Systematik und ihre Folgen für die Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz‘ System 

	6.1 Leibniz oder Kant? – Cassirers Umbesetzung des Originalitätstopos 
	6.2 ”Philosophische Geschichte”, Motivgeschichte, Wirkungsgeschichte – Modelle von Philosophiegeschichtsschreibung in Leibniz‘ System und ihre geschichtsphilosophische Basis

	III  „Historisches Faktum“ und Kontinuität der Geschichte – die ersten beiden Bände des Erkenntnisproblems 
	1. Von Leibniz‘ System zu Substanzbegriff und Funktionsbegriff – lebens- und werkgeschichtliche Hinweise zu Genese und Zusammenhang der frühen Arbeiten Cassirers 
	2. Cassirers „Studie” als Vorstufe zum Erkenntnisproblem – Rekonstruktion ihrer Gestalt und Entstehungsbedingungen
	3. ”Philosophische Geschichte” und mathematische Naturwissenschaft – Hermann Cohens Philosophiegeschichtsschreibung
	4.  Faktum der Wissenschaften und wissenschaftlicher Prozess – Max Schelers Kritik der ”transscendentalen Methode” 
	5.  Das ”Faktum der Wissenschaft” als sich geschichtlich entwickelndes – Cassirers Antwort auf Schelers Kritik
	6. Hegel in der Einleitung zum Erkenntnisproblem 
	6.1 Textbefunde und –strategien in der Einleitung
	6.2 Systematische und historische Voraussetzungen von Cassirers Hegel-Rezeption
	6.3 Denkfunktionen, Bewusstsein und Objektivation der Natur
	6.4 Das apriori und seine Geschichte 
	6.5 Hegel mit Droysen lesen – das Postulat der Kontinuität
	6.6 Diskontinuitäten in der Wissenschaftsgeschichte vs. Kontinuität der Wissenschaftsgeschichtsschreibung – mit Hegel und Droysen gegen Zeller und Scheler 
	6.7 Resultate und Folgen
	7. Der zweite Teil der Einleitung und die Philosophiegeschichtsschreibung Natorps

	7.1 Die Kontinuitätsproblematik
	7.2 Kontinuität und absoluter Anfang – Natorps Programm der Philosophiegeschichtsschreibung am Leitfaden einer ”philosophia perennis”
	8. Der Zusammenhang von Substanzbegriff und Funktionsbegriff mit der Geschichte des Erkenntnisproblems 
	9. Die Problematik des Verhältnisses der ersten Auflage der Einleitung ins Erkenntnisproblem (1906) zur zweiten (1911)
	10. Cassirer als Philosophiehistoriker: Zur Rezeption des Erkenntnisproblems
	Bibliographie
	1.  Quellen
	1.1 Nachgelassene Quellen 

	1.2  Gedruckte Quellen: Publikationen
	1.3 Gedruckte Quellen: Rezensionen zum Erkenntnisproblem
	2. Sekundärliteratur


	Leere Seite
	Leere Seite

