Freiheit und Reduktion
Die Idee einer meontischen Phdnomenologie

bei Eugen Fink (1927-1946)

Inauguraldissertation
zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie
im Fachbereich A
Geistes- und Kulturwissenschaften

der Bergischen Universitidt Wuppertal

vorgelegt von
Giovanni Jan Giubilato
aus

Vittorio Veneto, Italien

Wuppertal, im September 2015



Die Dissertation kann wie folgt zitiert werden:

urn:nbn:de:hbz:468-20160211-110148-5
[http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn%3Anbn%3Ade%3Ahbz%3A468-20160211-110148-5]



Meiner Familie



INHALT

Einleitung 1

§1.
§2.
§ 3.
§ 4.
§5.
§ 6.
§7.
§ 8.

§1.
§2.
§ 3.
§ 4.
§ 5.
§ 6.

§7.
§ 8.

Vorbetrachtung

Kapitel I.

Von der Transzendentalphiinomenologie zur Meontik

Die Phdanomenologie und die Riickkehr zum Transzendentalen.............cccceeceeviencniencnnenne. 16
Vom Sinn des Transzendentalen............cocuiiieriiriirienieeeesee e 19
Die Selbstbeziiglichkeit der PhAnomenologie. ..........ccocvveviiieriiiiiiieeieecee e 22
Transzendentalphdnomenologie als konstitutiver Idealismus..........cccccceveevcrieenciieeciieeieeee, 28
Idealismus als “Anschein”: die weltliche Aullenobjektivation der Phanomenologie.............. 32
Die Idee einer phinomenologischen Meontik.............cceevveeiiiriiiiiienieeiierie e 36
Zum phianomenologischen Sinn des absoluten [N OV........ceecveeeriieniiiecieccee e 41
Das Absolute und die Fretheit...........cooouiiiiiiiiiiiiieeeee et 46
Erster Teil
Anfang und Ende aller Philosophie ist — Freiheit!
Kapitel II.
Der Anfang der Philosophie und die Freiheitsproblematik
Das phianomenologische Problem des Anfangs...........ccccveviiiiieniiiiiienieeieeeeeeeee e 49
Die auBBerwissenschaftliche Autonomie der Philosophie............cccoeeviiieiiiieiiiiiiiniie e, 54
Anfang als Befreiung von der Traditionalitdt der Welt...........ccooeviiieniiiiniiiieeeeeen 58
Im Ubergang der Einstellungen: Wege in die Phinomenologie................ccccoovuevevevevrrerenenenen. 62
Der befreiende Weg in die Philosophie: Auslegung der vorgegebenen Welt bei Fink............ 67
Sicherung der Frage nach der Welt als einer authentisch philosophischen. Ein versteckter

Kommentar zu Sein und Zeit................cccooeevuieciiniiniiiiiiiiiieiieneeseeeeteee et 70
Radikale Selbstbesinnung auf die Weltsituation. Er-Innerung und Er-Weckung des Apriori. 73
Die Motivationsfrage (Aufstellung der Freiheitsthese)..........cccoevieiiieiieniiieiieniicieeeee 76



§1.

§2.

§ 3.
§ 4.

§5.
§ 6.

§7.

§8.

§1.
§2.
§ 3.
§ 4.
§5.
§ 6.

Kapitel I11.

Die radikale “Unmotiviertheit” der Philosophie und die Freiheit

Transzendentale Griindung der freien Epoché: Vermoglichkeit des Ich-kann
UNA NEULTALTEAL. ...ttt ettt et et esbeenaeeeae 81
Existenziale Auslegung des Neutralisierungsphdnomens: Grundstimmung als Anfang der
PRILOSOPIIC. ...ttt et ettt et e st e et e et e e beesnbeeseeeneean 86
Existenziale Grundstimmung als MOtiVation...........cc.eevieiiieniieeiieie et 92
Unzulédnglichkeit aller mundan konzipierten Motivationen. Die radikale “Unmotiviertheit”
dET PRILOSOPRIC. ......iiieiiie ettt et e e tee e et e e s taeeestaeessseeesssaeesssaeensseeenns 97
Der sachliche Sinn der Unmotiviertheitsthese. ..........cooevieniriiiniiiiiiniiececceeee 103
Korollarium: die Aufgabe einer Einleitung in die Philosophie als exemplum crucis der
Herausfiihrung aus der natiirlichen Einstellung............cccccveviiiiiiieniiiiieee e, 108
Unmotiviertheit besagt keineswegs existenzielle Motivlosigkeit. Motivation ist die
dédmonische Leidenschaft des Menschen..........coccocevieviiiiiiiiniiiiiiiciecceceececeen 114
Motivation als Telos: die Freiheit........co.oiieviiiiiiiiiiieieeceeeeeee e 122
Zweiter Teil
Reduktion und Befreiung
Kapitel IV.
Die Reduktion und ihre Situation
Die phanomenologische RedUKtiON..........ccoviiiiiiiieiiiiciiecieee e 125
Die Medialitét des Bildbewusstseins und seine Fenster-Struktur............ccccceveeevcivieeeeennneen. 131
Die Reduktion als Ort €ines “FEensters”..........ccovriiriiririeniiienieniceieetese e 135
Reduktion als Etablierung eines MediUms...........cccueevuieriieiiienieeriieeieeieeeieeiee e eveesveeneees 142
Die mundane Situation der Reduktion.............ccooiiiiiiiiiiiiiiicceeeeeee 147

Die tranSZendentale STEUATION. ... .oeeeeeeeeeee e e e et e e e e e e e e e e e e eaaeeeeeeeeeenraaaaeeeeeaes 152



Kapitel 5.
Weltbefangenheit und Befreiung

§ 1. Weltbefan@enhEit..........ooeiiiiiiiiecee ettt et e st e e s sbe e e aaee e easeeeaneeens 159
§ 2. Strukturanalyse der Weltbefangenheit..............oocuieiiiiiiiiiiiii e 162
§ 3. Das HOhIENGICICHNIS. ......cccuviiiieiiieiieiee ettt ettt et e sbe et e ssbeesaeensaens 165
§ 4. Die Radikalisierung der Reduktion als Entmenschung............cccceevvieeiiieiniieniieenieeeeeens 168
§ 5. Konstitutive Theorie der Selbstapperzeptionen und die Befreiung von ihnen...................... 172
§ 6. Die nicht genetisch konstituierten Selbstapperzeptionen: die Instinde............cccceeeruerennnnee. 178
§ 7. DI ADSOIULION. ..ottt ettt et et e e e e et e e etteeeeaseeenaeeetseeenteeesreeesaseeennnas 184
Schluss 188

Literaturverzeichnis 194



Einleitung

Die Frage nach der Freiheit gehort zweifellos zu den zentralsten Problemen der
Philosophiegeschichte und ist in verschiedenen Theorien unterschiedlich beantwortet worden. Die
Phédnomenologie Edmund Husserls galt indes immer als ein der Freiheitsthematik fernes Denken.
Darauf hat Pater H.-L. van Breda, einer der Retter des husserschen Nachlasses und Mitbegriinder
des Husserl-Archivs in Leuven, schon in der unmittelbaren Nachkriegszeit deutlich hingewiesen.'
Diese vermutliche Vernachlissigung der Freiheitsthematik in der Phinomenologie, oder mindestens
die evidente Abwesenheit einer ausdriicklichen Beschiftigung mit dem Problem der Freiheit,
scheint durch die sehr wenigen Textstellen, die in den verdffentlichten Hauptwerken Husserls den
Fragen des Freiheitsbewusstseins und der Freiheitsausiibung gewidmet sind, bestdtigt zu werden.
Ein klares Symptom dieser Sachlage ist, dass in der Husserl-Literatur und in den Sachregistern der
maBgebenden Husserl-Monographien® der Begriff der Freiheit iiberhaupt nicht auftaucht. Dem
entspricht sicherlich auch die geringe Zahl an Schriften, die die einschldgige Forschungsliteratur
dem Freiheitsbegriff Husserls gewidmet hat’ Diese Nichtthematisierung der Freiheit, eines
Themas, das wesentlich mit der Mdglichkeit einer Theorie der Ethik verbunden ist, erscheint aber
um so erstaunlicher, als die Phanomenologie ziemlich friih in ihrer geschichtlichen Entwicklung als
“Erste Philosophie” auftrat® und eine ethische Erneuerung der zu einem kritischen Stillstand

gekommenen, von den dramatischen Ereignissen des Ersten Weltkrieges und seinen Auswirkungen

1 Vgl. H.-L. van Breda, Husserl und das Problem der Freiheit, in: H. Noack (Hrsg.), Husserl, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt 1973, S. 227-281. Der Artikel ist die deutsche Ubersetzung eines Vortrags, den van
Breda 1949 auf dem IV Congres des Sociétés de Philosophie de Langue Frangaise (Originaltitel: Husserl et le
probleme de la liberté) hielt.

2 Vgl. R.Bernet/I.Kern/E.Marbach, Edmund Husserl. Darstellung seines Denkens, Hamburg 1989; H-H. Gander
(Hrsg.), Husserl-Lexikon, Darmstadt 2010; W. Marx, Die Phdnomenologie Edmund Husserls. Eine Einfiihrung,
Miinchen 1987; E. Strocker, Husserls transzendentale Phdnomenologie, Frankfurt a. M. 1987.

3 Eine der ersten phdnomenologischen Untersuchungen zu den volitiven Lebensduferungen und zur menschlichen
Freiheit ist sicherlich die 1926/27 bei Husserl in Freiburg verteidigte Dissertation von Hans Reiner: Freiheit, Wollen
und Aktivitit. Phdnomenologische Untersuchungen in Richtung auf das Problem der Willensfreiheit, Offizinen
Richard Hadl, Leipzig 1927. Zur Freiheitsfrage bei Husserl siehe aulerdem J. V. Iribarne, La cuestion de la libertad
en el pensamiento de Husserl, in: R. Rizo-Patron de Lerner (Hrsg.), El pensamiento de Husserl en la reflexion
filosdfica contemporanea, Pontificia Universidad de Peru, Lima 1993, S. 3-20. Unter den jiingsten die
Freiheitsthematik behandelnden Beitrdgen zur Husserl-Forschung seien folgende Schriften erwéhnt: T. Cobet,
Husserl, Kant und die praktische Philosophie. Analysen zur Moralitdt und Freiheit, Konigshausen & Neumann,
Wiirzburg 2003; O. Lahbib, De Husserl a Fichte: liberté et réflexivité dans le phénomeéne, Harmattan, Paris 2009; T.
Nenon, Freedom, Responsibility and Self-Awareness in Husserl, in: The Bew Yearbook for Phenomenology and
Phenomenological Philosophy 11 2002, Routledge, S. 1-21.

4 Einen systematisch ausgearbeiteten Hohepunkt auf Husserls Weg zur Entwicklung der Phdnomenologie bildet der
Text der Vorlesung “Erste Philosophie”, die er unter diesem Titel im Winter-Semester 1923/24 an der Universitét
Freiburg gehalten hat. Vgl. Hua VII, Erste Philosophie (1923/24), Erster Teil: Kritische Ideengeschichte; Hua VIII,
Zweiter Teil: Theorie der phinomenologischen Reduktion.



schwer beschidigten europdischen Tradition® anstrebte. Daraus ldsst sich jedoch nicht schlieBen,
dass sich von den Voraussetzungen der husserlschen Phdnomenologie her keine Auffassung der
Freiheit entwickeln lieBe, wie die Werke vieler seiner Schiiler (z.B. in erster Linie Heidegger,
Landgrebe und Patocka) beweisen. Im Hintergrund der husserlschen Philosophie steht in der Tat ein
komplexer, zwei Aspekte aufweisender Freiheitsbegriff, dessen beide einander entgegengesetzte
Dimensionen sich durch die Dichotomie transzendental-mundan kennzeichnen lassen. Dabei muss
aber festgehalten werden, dass dieser Freiheitsbegriff, dessen theoretischer Rahmen von den zwei
Polen der transzendentalen und der mundanen Einstellung begrenzt wird, von Husserl nie ins
Zentrum einer spezifischen Untersuchung gestellt wird. Vielmehr verwendet er ihn als operativen
Begriff in unterschiedlichen Weisen zur Kldrung verschiedener sachlicher Kontexte. Der
Freiheitsbegriff taucht sowohl in einem methodologischen Zusammenhang in Bezug auf das Ideal
der Voraussetzungslosigkeit des phénomenologischen Wissens als auch im Rahmen
geschichtstheoretischer Uberlegungen zur Geburt der Philosophie bei den Griechen und ihrer
Entwicklung auf, in denen Husserl die Philosophiegeschichte als ein Freiheitsgeschehen deutet.
SchlieBlich spricht Husserl von Freiheit auch in seiner Theorie der transzendentalen
Intersubjektivitit, um diejenige prinzipielle Wesensmoglichkeit des Menschen anzudeuten, die ihm
eine inter-subjektive, gesellschaftliche und selbstbestimmte Lebensfiihrung in Ubereinstimmung
mit den anderen Freiheitssubjekten erlaubt.

Eine kurze Erldauterung der fundamentalen Aspekte dieses polyedrischen Freiheitsbegriffs,
der bei Husserl mehr oder weniger latent vorhanden ist, dient hier zugleich als Einleitung in die
Dimension des Freiheitsdenkens bei einem ihm besonders vertrauten Schiiler, nimlich Eugen Fink,

dessen Denken die vorliegende Arbeit gewidmet ist.

In seinem Redebeitrag zum IV Congres des Sociétés de Philosophie de Langue Frangaise (1949)
hat van Breda — damals einer der wenigen Privilegierten, die Zugang zu unverdffentlichten
Forschungsmanuskripten Husserls hatten — den Akzent darauf gesetzt, dass Husserl immer wieder
betont habe, dass der Mensch frei sei. Eine urspriingliche und radikale Freiheit des menschlichen
Seins bilde die Grundlage fiir das gesamte Gebdude seiner Philosophie und sogar dafiir, dass

Phédnomenologie tiberhaupt moglich ist. In diesem Zusammenhang deutet Husserls Auffassung der

5 Zur Ethik der Erneuerung bei Husserl vgl. insbesondere die berithmten Kaizo-Artikel 1922/1923 in Hua XXVII,
Aufsitze und Vortrdge 1922-1937, und Hua VI, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phdnomenologie. Eine Einleitung in die phdnomenologische Philosophie. Den Zusammenhang
zwischen Konstitution der Ethik und freiem, selbstgelingenden Bewusstseinsleben behandelt z.B. Beatrice Centi in
dem Aufsatz Formalismus und Antiformalismus in der Konstitution der Ethik: Husserl und Kant, in: F. Fabbianelli
/S. Luft (Hrsg.), Husserl und die klassische deutsche Philosophie, Springer, New York/Dordrecht/London 2014
(Phaenomenologica 2012), S. 195-211.



Freiheit implizit auf ein aktives Ego der Akte und Entscheidungen, die aus seinem reflexiven
Willen und seiner selbstbestimmten Vernunft hervorgehen. Seine Aussagen hieriiber lassen diese
“in Ubung” befindliche Freiheit fiir die fundamentalsten Akte des transzendentalen Ego fast als
absolut erscheinen. Die Einschrinkung des Freiheitsbereichs des transzendentalen Bewusstseins
und seiner konstitutiven Leistung — der Sinn-Stiftung oder Sinn-Gebung — ergibt sich in der
phdnomenologischen Theorie aus der Anerkennung der Bedingtheit unserer Welterfahrung durch
einen passiv konstituierten Spielraum. Auf diese durch die Passivitit der urspriinglichen
Konstitutionsschichten des Bewusstseinslebens bedingte Freiheit hat z.B. Merleau-Ponty in den
letzten Paragrafen seiner Phdnomenologie der Wahrnehmung hingewiesen.’ Die Moglichkeit jedes
freien Aktes griindet letztlich in der transzendentalen Freiheit des reinen Ich, phinomenologisch
verstanden im Sinne einer willentlichen Betétigung innerhalb eines passiv-assoziativ konstituierten
Spielraums moglicher intentionaler Zuwendungen, dem das transzendentale “Ich-kann” ausgeliefert
ist. Die transzendentale Freiheit findet so ihre Grenzen an der elementaren Affektion der
assoziativen Einheiten. Demzufolge taucht bei Husserl das Thema der Freiheit auch in Bezug auf
die passive Genesis auf, die letztendlich die Bedingung ihrer Moglichkeit ausmacht. In seinen
Analysen zur passiven Synthesis beschreibt Husserl daher diesen praktischen, passiv-affektiv
konstituierten Spielraum unseres Weltbezuges auch als einen offenen “Horizont der Freiheit”.” Das
transzendentale System des “Ich-kann” ist letztendlich auf ein Ich-Bewusstsein orientiert, das in
einem geregelten Raum kindsthetischer Freiheit tétig ist. Der Zusammenhang von kinésthetischer
Welterfahrung und Vernunftmotivation bestimmt also den Rahmen dessen, was Husserl unter
“Freiheit” versteht. Darauf weist auch deutlich B. Rang in seinem Buch Kausalitit und Motivation
hin. Indem er auf den zentralen § 58 der Ideen II Bezug nimmt, wo Husserl die Freiheit als
verniinftige Selbstbestimmung und als “Autonomie der Vernunft” denkt, schreibt Rang: “[Laut
Husserl] bin ich unftrei, sofern mich die habituell gewordenen Erfahrungen meiner Vergangenheit
bestimmen, frei hingegen, sofern ich den Motiven der Vernunft folgen kann, die protentional in die
offene Zukunft des kinésthetisch geregelten Erfahrungsprozesses weisen”.”

So viel zur oben genannten transzendentalen Dimension der Freiheit. Husserl glaubt nun
aber, diese Freiheit ebenfalls, wenn auch in einem ganz anderen Umfang, in dem konkreten,
“mundanen” — also konstituierten — Ego der sogenannten “natiirlichen Einstellung” finden zu

konnen. Diese diesseitige Freiheit des Menschen ist die notwendige Voraussetzung sowohl fiir das

6 M. Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung, iibers. von R. Bohem, De Gruyter, Berlin 1966, S. 514ff.
Hier verweist Merleau-Ponty iibrigens auf Finks Dissertation.

7 HuaXI, S. 15.

8 B. Rang, Kausalitit und Motivation: Untersuchungen zum Verhdltnis von Perspektivitit und Objektivitit in der
Phénomenologie Edmund Husserls, Nijhoff, Den Haag 1973 (Phaenomenologica 53), S. 160ff.



Uberschreiten der Grenzen seiner dogmatischen Voreingenommenheit in der natiirlichen
Einstellung (in der Seinsgeltung der Welt) als auch fiir das Erreichen der transzendentalen Ebene
der Philosophie durch einen freien Willensentschluss. Wenn der Mensch also radikal frei ist, ergibt
sich die Frage, wie diese Freiheit zu verstehen ist und auf welchem Weg sie zu einer {iberzeugenden
phdnomenologischen Kldrung gebracht werden kann. Husserl stellt, ohne viel zu erldutern, die
These auf, dass die philosophische Erkldrung dieser mundanen Freiheit und ihres Prinzips in der
transzendentalen Sphére durch das methodische Verfahren der reinen Phanomenologie gesucht und
gefunden werden kann. Der methodische Oberbegriff fiir den Zugang zum phanomenologischen
Forschungsfeld, fiir seine Erfassung und systematische Sicherung ist die Reduktion, die in mehreren
Schritten vollzogen und von Husserl aus verschiedenen Kontexten heraus erldutert und prézisiert
wird. Von daher ist die groe Bedeutung verstidndlich, die der alternde und von politischer
Verfolgung bedrohte “Meister der Wesensschau” der Reduktion beimisst, die ihn, wie er glaubte, in
die Lage versetzte, uneingeschriinkt seine menschliche Freiheit zu leben. Mit diesen Uberlegungen
beginnt sich der innere Zusammenhang von Freiheit und Reduktion in der Phinomenologie

deutlich abzuzeichnen.

Auf die grundlegende, die aus phidnomenologischer Perspektive gesehene Freiheitsproblematik
priagende Dichotomie “transzendental-mundan™ und die wesentliche Rolle, welche die Reduktion in
diesem Kontext spielt, hat erstmals Pater van Breda auch in Bezug auf das damals noch ziemlich
unbekannte Nachlasswerk Husserls aufmerksam gemacht. So sei das Problem der Freiheit und ihrer
Grenzen — d.h. primédr das Problem des freien Bewusstseinsaktes und der dueren Grenzen, die die
menschliche Freiheit erfihrt —, und gleichzeitig das, was “an ihr [der Freiheit] wesentlich ist, [...]
zunichst von der Theorie der unechten Existenz des Menschen in der natiirlichen Einstellung aus™
angemessen zu stellen. Die phidnomenologische Theorie der natiirlichen Einstellung und die
intentionale Analyse ihrer konstitutiven Strukturtypik'® seien aber fiir die transzendentale Theorie
nur eine vorbereitende Betrachtung. Darum sei ihre wesentliche Aufgabe, eben die transzendentale
Konstitution dieser allgemeinen Strukturtypik der erfahrungsmifig gegebenen Welt auszulegen.

Die statische Beschreibung eines intentionalen Erlebnisses durch die Analyse des

9 H.-L. van Breda, Husser!l und das Problem der Freiheit, a.a.0, S. 280.

10 Siehe dazu Hua I, S. 87: “Die allgemeinste Typik, in der als Form alles Besondere beschlossen ist, wird bezeichnet
durch unser allgemeines Schema ego-cogito-cogitatum. Auf sie beziehen sich die allgemeinsten Beschreibungen, die
wir iiber Intentionalitdt, iiber die ihr zugehérige Synthesis usw. versucht haben. In der Besonderung dieser Typik
und ihrer Deskription spielt aus leicht verstindlichen Griinden der auf Seiten des cogitatum stehende intentionale
Gegenstand die Rolle des transzendentalen Leitfadens fiir die Erschlieffung der typischen Mannigfaltigkeit von
cogitationes, die in moglicher Synthesis ihn als denselben vermeinten bewusstseinsmdfig in sich tragen”.



Korrelationskomplexes von Noesis und Noema'!, der die grundlegende Differenzierung der
allgemeinen Intentionalitdt des Bewusstseins ausmacht, stellt der Forschung dieser apriorischen
Korrelation einen transzendentalen Leitfaden bereit, der mithin in andere, ganz neue Bahnen des
transzendentalen Forschungsfeldes fiihrt. Da der thematische Gegenstand der transzendentalen
Phidnomenologie das transzendentale Bewusstsein und seine konstituierende Aktivitdt ist, stellt die
Theorie der transzendentalen Konstitution eins der ersten Hauptstiicke dieser intentional-
konstitutiven Aufkldrung der welterfahrenden Subjektivitit dar. Die fundamentalste Aktivitit des
transzendentalen Ego ist also die Sinn-Stiftung (oder Sinn-Bildung). Diese schopferische,
konstituierende Aktivitit sei, so merkt van Breda in seinen Schlussbemerkungen an, “durch und
durch frei”, da sie der “direkte und unmittelbare Ausdruck der radikalen Autonomie und also der
unverduBerlichen Freiheit des Geistes als solchen”'? sei. Diesem Freiheitsbegriff liegt also
letztendlich die Idee eines Welttranszensus, eines befreienden Aufstiegs zum absoluten Prinzip der
Konstitution zugrunde. Freiheit wiederzugewinnen hiefle also, “sich von der Welt freizumachen
oder wenigstens ihre autonome Quelle, das transzendentale Ego wiederzufinden”."” Bekanntlich
stellt diese Aufstiegsbewegung von der natiirlichen zur transzendentalen Einstellung die

phdnomenologische Reduktion dar.

Wenn diese Motive in Husserls Philosophie selbst miteingeschlossen und implizit, jedoch ziemlich
verborgen geblieben sind, so tritt doch der wesentliche Zusammenhang zwischen Freiheit und
Reduktion an prominenter Stelle im Denken seines ihm am néchsten stehenden Assistenten Eugen
Fink explizit in Erscheinung. Anders als Heidegger, der in der transzendental-egologischen Position
Husserls eine philosophische Sackgasse gesehen hat, war fiir Fink die transzendentale Egologie
Husserl zwar auch eine gewisse “Abstraktion”, wohl aber “eine notwendige und nicht nur
mogliche”.'* Dieser unleugbare Unterschied in der philosophischen Fragestellung zwischen dem
Ansatz Heideggers und der husserlschen Phdnomenologie, der z.B. in Sein und Zeit schon deutlich
zu erkennen ist, hat aber Fink nicht daran gehindert, “in der Egologie, in der transzendentalen
Wissenschaft vom Ich und dem, was zum Ich wesenhaft gehort” (d.h. in dem apriorischen
Korrelationssystem von Welt und Subjektivitit) den einzig mdglichen Durchbruch zum
“existenziellen Sinn der Philosophie” zu sehen. Diese sei immer ein je-meiniger Akt der

“Philosophie als Befreiung, als Tathandlung des Einzelnen”." Insofern stimmen wir hier R. Cristin

11 Vgl. Hua I11/1, 188, 202ff.

12 H.-L. van Breda, Husserl und das Problem der Freiheit, a.a.0, S. 280.
13 Ebd., S. 281.

14 Z-1V, 26a ff.

15 Zitate aus ebd.



zu, wenn er meint, dass fiir Fink einzig und allein der egologische Ansatz “der konkrete Boden fiir

16 _ trotz der Tatsache,

die rechtmédfige Ausweisung der Grunderkenntnisse der Phanomenologie ist
dass fiir ihn dieser transzendentalen Egologie des Bewusstseinslebens notwendig eine gewisse
Vorlaufigkeit, eine philosophische Unvollstandigkeit im Hinblick auf die Ganzheitsprobleme der
Intersubjektivitidt und der Welt eignet. Finks Reflexion zeichnet tatséchlich ein synoptischer Blick
iiber die einzelnen Wahrheiten und Veristelungen einer Philosophie aus — sei es nun die Heideggers
oder Husserls —, der {iber das Abgesonderte und Abgeteilte hinaus den wesentlichen
Zusammenhang zu sehen vermag. Lange Zeit galt Fink daher entweder als der berufene Interpret
von Husserls Phinomenologie oder wurde als Philosoph im Denkschatten Heideggers angesehen.
Beide Auffassungen greifen indes, wie R. Bruzina in seiner jiingsten, vorbildlichen Studie zur
geistigen Zusammenarbeit zwischen Husserl und Fink deutlich macht, zu kurz."” Insbesondere das
dritte, historische Kapitel des Buches ist zu diesem Punkt aufschlussreich. Hier wird die frithe
geistige Eigenstiandigkeit Finks gegeniiber Heideggers und Husserls Denken folgendermallen
geschildert: “What Fink was working to achieve was a way in which the basic difference dividing
Husserl and Heidegger in their own eyes could be linked in one dramatically convergent way, [...]
by addressing the very issue that lies at the heart of the differences between Husserl and Heidegger,
to find therein the resources for moving beyond the achievements of both. [...] Fink finds himself
compelled to consider ‘a new third solution’, namely ‘the conception of the freedom from being on
the part of spirit’””.'® In dieser Passage verweist bemerkenswerterweise auch R. Bruzina auf die
Freiheitsthematik mit Bezug auf das eigenstandige, die unterschiedlichen Perspektiven Husserls und
Heideggers iibergreifende Denken Finks. Seiner philosophischen Perspektive, der sogenannten
“neuen dritten Losung”, hatte dieser den Name “Meontik” — oder auch “meontische Integration” —
gegeben. Daraus ist zu ersehen, dass fiir Finks Denken die Werke Husserls die notwendige
Voraussetzung bilden und diejenigen Heideggers ihm immer ein entscheidender Priifstein gewesen
sind. Vom Ersten nimmt er seinen philosophischen Ausgang, und vom Zweiten wird er durch eine
Auseinandersetzung, die sich liber mehrere Jahre erstreckt, mafigeblich beeinflusst. Daher sind auch
als Textgrundlage flir diese Arbeit viele der Schriften und Vorlesungen Husserls und Heideggers

aus der Vorkriegszeit herangezogen worden und werden dabei jeweils mit den Schriften Finks aus

dieser Zeit (ca. 1927-1946) in Verbindung gebracht und kontextuell ausgelegt.

16 R. Cristin, Phdnomenologische Ontologie. Heideggers Auseinandersetzung mit Husserl (1916-1928), in: R. Bernet,
A. Denker, H. Zaborowski (Hrsg.), Heidegger und Husserl. Heidegger-Jahrbuch VI 2012, S. 43-68.

17 R. Bruzina, Edmund Husserl & Eugen Fink. Beginnings and Ends in Phenomenology, Yale University Press, New
Haven/London 2004.

18 Ebd., S. 130ff.



Die vorliegende Untersuchung beschrinkt sich ausdriicklich auf eine Frithphase des finkschen
Denkens, wie die Zeitangabe im Untertitel deutlich macht. In dieser “ersten” Phase, deren
Zeitrahmen mit Finks Ankunft 1926 in Freiburg bis zu seiner Habilitierung an der Universitét
Freiburg nach Kriegsende (1946) bestimmt werden kann, liegen meines FErachtens die
entscheidenden Urspriinge seines Denkens. Wenn dieses auch nach dem Zweiten Weltkrieg andere
Wege eingeschlagen hat und eigentlich von Anfang an gegeniiber der in Subjekt und Bewusstsein
verfangenen Transzendentalphilosophie Husserls, welche eine gewisse Uberwindung ihrer Methode
erforderte, eine kritische Position eingenommen hatte, ist das langjdhrige gemeinsame
Philosophieren (cougilocopeiv) im Rahmen der Husserl-Schule immer noch maf3gebend geblieben
— vor allem dank einer schonungslosen ideengeschichtlichen Auseinandersetzung mit ihren
Grundproblemen.  Seine  unkonventionelle, = bahnbrechende  Dissertation von 1929
“Vergegenwdrtigung und Bild. Beitrdge zur Phdnomenologie der Unwirklichkeit”, drei weitere
Studien zur Phinomenologie,” die er 1930-1939 verdffentlichte, und die umfangreichen
Materialien, die um die Umarbeitung von Husserls Cartesianischen Meditationen und die damit
zusammenhingende VI Meditation kreisen,”® belegen den Reichtum seiner innovativen
Weiterentwicklung der husserlschen Gedanken durch Kritik, Umwandlung und Weiterdenken.?'
Dies hebt auch G. van Kerkhovens Studie “Die VI. Cartesianische Meditation und ihr Einsatz”
ausdriicklich hervor. Am Beispiel des gemeinsamen Philosophierens von Husserl und Fink zeige
sich, “wie die Fortfiilhrung der Phanomenologie Husserls fiir eine jiingere Generation nur unter
tiefgreifender Verwandlung ihrer impliziten operativen Voraussatzungen mdglich wurde”.** Fiir
diese Fortfiihrung der phianomenologischen Tradition durch tiefgreifende Verwandlung musste

jedoch die Phinomenologie als solche zum Problem werden.*

19 Alle drei samt der Dissertation sind nun verdffentlicht in: E. Fink, Studien zur Phdnomenologie 1930—1939, Nijhoff,
Den Haag 1966 (Phaenomenologica 21).

20 E. Fink, VI. Cartesianische Meditation (Husserliana Dokumente II), Teilband I: Die Idee einer transzendentalen
Methodenlehre, hrsg. von H. Ebeling, J. Holl und G. van Kerckhoven, Springer, Dordrecht 1988; Teilband II:
Ergdnzungsband: Texte aus dem Nachlass Eugen Finks (1932) mit Anmerkungen und Beilagen aus dem Nachlass
Edmund Husserls (1933/34), hrsg. von G. van Kerckhoven, Kluwer, Dordrecht 1988.

21 Vgl. auch Finks Antrittsvorlesung vom 26. Juli 1946 an der Universitit Freiburg, welche den Titel Die
Voraussetzung der Philosophie tragt und mit der er ausdriicklich die Fortfithrung der phdnomenologischen Tradition
unter einem kritischen Gesichtspunkt iibernahm. Unverdffentlichtes Dokument im Eugen Fink Archiv, Signatur
E15/136.

22 G. van Kerckhoven, Mundanisierung und Individuation. Die VI. Cartesianische Meditation und ihr Einsatz,
Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 2003, S. 16.

23 Vgl. hierzu den beriihmten Aufsatz aus dem Jahre 1939 iiber Das Problem der Phdnomenologie Husserls. Ein
spaterer Text, in dem aber Fink immer noch die Absicht verfolgt, “phdnomenologische Motive der Philosophie
Husserls und Heideggers” mit seinem eigenen philosophischen Problemhorizont zu konfrontieren, ist die im WS
1955/56 an der Universitit Freiburg gehaltene Vorlesung iiber Sein, Wahrheit, Welt, welche aber den sehr
bedeutungsvollen Zusatztitel triagt: “Vor-Fragen zum Problem des Phidnomen-Begriffs”. Vgl. E. Fink, Sein,
Wahrheit, Welt. Vor-Fragen zum Problem des Phdnomen-Begriffs, Nijhoff, Den Haag 1958 (Phaenomenologica 1).

7



Man kann sagen, dass nach der Habilitierung und mit der Professur an der Universitit Freiburg,
welche Fink weiterhin eine langjéhrige Forschungs- und Lehrtdtigkeit ermdglichte, eine “zweite”,
reife Phase seines Denkens anfingt. Im Zentrum dieses Denkens steht die Erziehung als
fundamentalstes Lebensphdnomen. Um sie kreist seine Spatphilosophie im Ganzen. Fiir ihn ist die
Philosophie Padagogik, oder besser gesagt, ihr Wesen ist von Anfang an “Lebenslehre” bzw.
Paideia. Selbstverstindlich ist eine solche Einsicht aus einer tiefgehenden Auseinandersetzung mit
Sokrates, Platon und Aristoteles erwachsen, wie viele Werke der Siebzigerjahre beweisen.”* Seine
Philosophie der Erziehung, oder besser gesagt, seine Philosophie als Erziehung liegt also expressis
verbis jenseits des arbeitsteiligen Denkens “der modernen Arbeits- und Berufsorganisation, welche
die Idee der Bildung” und ihr wahres Ideal zersetzt.”® Finks Vorhaben liegt aber auch vor jeder
moglichen Form von pddagogischer Praxis, da er auf eine elementare Vorbesinnung iiber die
Grundfragen der Erziehung “fiir eine kiinftige piddagogische Theorie, die den Menschen als

Weltwesen begreift”,”’ abzielt. Fiir diese Vorbesinnung “iiber die Seinsweise der Erziehung als

. . . . 28
eines Selbstverstindnisses des Daseins”

und iiber das in den Doppelbereich der Natur in uns und
der Freiheit existierende Dasein, ist die Auslegung des Zusammenhangs von Natur, Freiheit und
Welt maB3gebend. Inwiefern diese erziehungsphilosophische Reflexion auf eine “pédagogie comme
philosophie premiere” abzielt, deren Grundelemente das “noch nicht zu sich selbst gekommene
Selbstbewusstsein” und die fiir dieses Bewusstsein noch nicht durchsichtige Freiheit sind, hat P.
Trawny in einem Artikel iiber Finks “Lebenslehre” deutlich herausgestellt.” So sei das “niemals
vollig zu erreichende Ziel des Erziehungsprozesses [...] die Freiheit, die Fink mit Hegel als ein zu
sich selbst Kommen des 'Selbstbewusstseins' auffasst”.*’ Der Mensch, dieses endliche Fragment,
das sich niemals in der Parousie des absolut vollendeten Erziehungsprozesses befinden konne, ist
letztendlich “aufgerufen”, diese ihm zugelassene maximale Freiheit in der Welt verantwortlich “zu
iibernehmen und auszufiillen” — so hat H.R. Sepp den Ansatzpunk Finks politischer Philosophie der

Nachkriegszeit prignant formuliert.’' Der Mensch muss also seine Freiheit “immer wieder neu

entwerfen”, um sie zu realisieren. Dieser erneuernde Entwurf einer innersten Moglichkeit zur

24 Vgl. E. Fink, Metaphysik der Erziehung im Weltverstindnis von Plato und Aristoteles, Klostermann, Frankfurt a. M.
1970; ders., Erziehungswissenschaft und Lebenslehre, Rombach, Freiburg 1970; ders., Grundfragen der
systematischen Pddagogik, Rombach, Freiburg 1978.

26 E. Fink, Natur, Freiheit, Welt. Philosophie der Erziehung, hrsg. von F.A. Schwarz, Kénigshausen & Neumann,
Wiirzburg 1992, S. 13.

27 Ebd., S. 196.

28 Ebd.

29 P. Trawny, Finks "Lebenslehre”, in: Bildung im technischen Zeitalter. Sein, Mensch und Welt nach Eugen Fink,
hrsg. von A. Hilt und C. Nielsen, Alber, Freiburg/Miinchen 2005, S. 342-362.

30 Ebd,, S. 351.

31 Siehe das Interview R. Bruzina, H. R. Sepp und C. Nielsen im Gesprich iiber Eugen Finks Philosophie, in:
Information Philosophie, http://www.information-philosophie.de/?a=1&t=184&n=2&y=1&c=3.




Freiheit ist auch das Wesen des eigentlichen Grundgedankens der Phanomenologie, der uns von der
“natiirlichen Einstellung” befreit und ihre Beschrianktheit {iberwinden lésst: die phdnomenologische
Reduktion. Nach Finks Worten ist sie in Wahrheit keine “Methode, die einmal gelernt sein kann,
sondern ist die Aufgabe der Philosophie, sofern deren Telos die Freiheit des Menschen ist”.*> So
war die Tragodie des Zweiten Weltkriegs gewiss auch fiir Fink ein Bruch, doch leuchtet es ein, dass
zwischen der erziehungsphilosophischen Reflexion der “zweiten” Phase und der “ersten” Periode in
der phdanomenologischen Werkstatt bei Husserl keine uniiberbriickbare Zasur besteht. Es scheint
vielmehr, dass zwischen den Vorkriegs- und den Nachkriegsiiberlegungen eine Kontinuitét herrscht.
Welche Art von Kontinuitit, und wie Fink sie verstanden hat, ist am besten durch die Lektiire der
ersten Vorlesung, die er im Sommersemester 1946 an der Universitdt Freiburg gehalten hat,
nachzuvollziehen. Absicht dieser Arbeit ist es also auch, einen kleinen Beitrag zur Erforschung der
Motive zu leisten, die aus der “phédnomenologischen Werkstatt” bei Husserl stammen und in der
reifen Phase des finkschen Denkens weiterhin eine wichtige Rolle spielen, um damit die

kontinuierliche Weiterentwicklung des finkschen Denkens zu zeigen.

In diesem Kontext ist die im Sommer 2004 von H. R. Sepp und C. Nielsen in Absprache mit F. A.
Schwarz und der Familie Fink beschlossene Konzeption einer Gesamtausgabe der Werke Eugen
Finks nicht nur ein Projekt, das dem Reichtum seines Denkens gerecht wird, sondern auch eine
unabdingbare  Bereitstellung  philosophisch-philologischer Instrumente zur Unterstiitzung
fachwissenschaftlicher Forschung. Sie reagiert also auch auf die philosophische Notwendigkeit, der
geschichtlichen Entwicklung dieses Denkens im Ganzen, in all seinen Veréstelungen nachspiiren zu
konnen. Wichtige Motive fiir diesen verlegerischen Schritt waren zum einen die Tatsache, dass
heute fast alle von Fink selbst publizierten Werke vergriffen sind und daher ohnehin ihre
Neuauflage zu erwigen wire, und zum anderen die Edition des bisher unverdffentlichten
Textmaterials.” Ziel dieser Ausgabe ist also vor allem, unter Hinzunahme der noch unpublizierten
Teile seines Nachlasses der Forschung die Moglichkeit zu geben, das umfangreiche Gesamtwerk
seines Denkens in seiner Entwicklung in den Blick zu nehmen. Zu den ersten publizierten Texten

gehort die umfangreiche Menge an “Aufzeichnungen”, die in erster Linie Gedankennotizen und

32 Z-1V, 27a-b.

33 Aus diesem neuen Bestand konnte ich 2013 zahlreiche Fink-Aufsitze, die die Weltbedeutung des Spiels erldutern,
ins Italienische iibersetzen. Die Edition ist beim Verlag Morcelliana zurzeit in Vorbereitung. AuBerdem habe ich
unter freundlicher Mitwirkung von Herrn Rainer Fink, dem Sohn Eugen Finks, Herrn Schwarz (dem damaligen
Assistenten von Eugen Fink) und H.R. Sepp die erste Ubersetzung ins Italienische und die kritische Ausgabe des
Fink-Werks “Vergegenwdrtigung und Bild” angefertigt (Mimesis Verlag, Milano-Udine, 2014). In ihr sind
zahlreiche Materialien aus dem Fink-Nachlass als textkritischer Apparat enthalten.



Entwiirfe aus Finks Assistentenzeit bei Husserl sind. Diese von R. Bruzina erschlossenen Texte™*
bilden somit die fundamentale und aktuellste Textgrundlage nicht nur fiir die vorliegende Arbeit,
sondern auch fiir jede gegenwirtige Fink-Forschung iiber die friihe, bei Husserl verbrachte Phase
seiner philosophischen Tétigkeit. Diese Materialien sind aber wegen ihres fragmentarischen
Charakters und ihrer labyrinthischen Beschaffenheit noch nicht griindlich bearbeitet worden.
Hierbei hilft nur der eigene Nachvollzug der im philosophischen Denkraum zwischen Heidegger
und Husserl angesiedelten Gedankengénge Finks. Es handelt sich um eine einzigartige
Dokumentation: Das Nachlassmaterial belegt nicht nur die frithe Eigenstindigkeit von Finks
philosophischem Standpunkt, sondern spiegelt auch, wie die aus der Wuppertaler
phidnomenologischen ~ Schule = hervorgegangene  Untersuchung  Phdnomenologie  der
Phéinomenologie® von S. Luft gezeigt hat, aus nichster Nihe die Entwicklung der Systematik und
der Methode von Husserls Spitphilosophie in der Auseinandersetzung mit Fink wider. Aulerdem
zeigt Fink in diesen zahlreichen Aufzeichnungen — im Unterschied zu den damals von ihm
publizierten Schriften — in radikaler Offenheit die Grenzen der philosophischen Konzepte von
Husserl und Heidegger auf (so z. B. im Rahmen einer von ihm geplanten “Differenzschrift”, die die
Positionen von Husserl und Heidegger kritisch ausloten sollte) und entwickelte damit, was
insbesondere die Entwicklung eines “meontischen Denkens” betraf, schon sehr friih eine gegeniiber
Husserl und Heidegger eigenstindige philosophische Position. Jede Facette dieses kritischen
Neuansatzes, der direkt auf den Kern der Phidnomenologie abzielt, stellt mit frappierender
Entschlossenheit die Grundbegriffe des phdnomenologischen Denkens — Intentionalitdt, Epoché,
Subjektivitdt und Reduktion — infrage und bringt die phidnomenologische Bewegung zu den
Grundfragen der abendlédndischen Tradition zuriick, zu denen die Freiheit wesentlich gehort. Wie
Fink auf diese Vorfragen zum Problem der Phidnomenologie zuriickkommt, wird durch eine
Vielzahl von Zusammenhédngen und Bezugnahmen dokumentiert, welche auf die Thematik von

Freiheit und Reduktion fokussiert sind.

In dieser Untersuchung wird also die Frage nach dem inneren Zusammenhang zwischen
Phinomenologie (und ihrem Grundgedanken: der Reduktion) und Freiheit bei Fink gestellt. Dabei

soll uns die Phdanomenologie keineswegs als — in den Schriften Husserls dokumentierte — fertige

34 E. Fink, Gesamtausgabe (EFGA), Abt. 1, Phinomenologie und Philosophie, Bd. 3. Phdnomenologische Werkstatt,
hrsg. von R. Bruzina, Teilband 1: Die Doktorarbeit und erste Assistenzjahre bei Husserl, Alber, Freiburg 2006;
Teilband 2: Die Bernauer Zeitmanuskripte, Cartesianische Meditationen und System der phdnomenologischen
Philosophie, Alber, Freiburg 2008.

35 S. Luft, Phdnomenologie der Phdnomenologie. Systematik und Methodologie der Phdnomenologie in der
Auseinandersetzung zwischen Husserl und Fink, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht/Boston/London 2002
(Phaenomenologica 166).

10



Philosophie oder geschlossene Dogmatik gelten, sondern ist, ausgehend vom philosophischen
Schaffen Husserls und der langjéhrigen Zusammenarbeit zwischen Husserl und Fink, als
Methodenbegriff zu verstehen. Sie ist also keine bloBe Richtung oder Standpunkt, keine
bewusstseinsanalytische Philosophieschule, welche ihre Lehrmeinung in der Ideengeschichte zu
behaupten hat. Um es mit den denkwiirdigen Worten Heideggers auszudriicken: “Allein die
Phédnomenologie ist in ihrem Eigensten keine Richtung. Sie ist die zu Zeiten sich wandelnde und
nur dadurch bleibende Moglichkeit des Denkens, dem Anspruch des zu Denkenden zu
entsprechen.”® So gehdre zu diesem eigensten, tiefen Verstindnis der Phanomenologie “das
Ergreifen ihrer als Moglichkeit”.”” Diese auch das finkschen Denken charakterisierende Auffassung
der Phanomenologie ergibt sich daraus, dass die Phanomenologie ihren grundlegenden Prinzipien
gemil ein wahrhaft radikales, die “natiirliche Einstellung” des Menschen miteinschlieBendes
Fragen sein soll. Denn von daher stellt sich fiir Fink die Frage: “Ist die Phinomenologie eine im
Horizont der menschlichen Moglichkeiten vorgegebene und gleichsam schon bereitliegende
Moglichkeit, der Freiheit des Menschen anheimgegeben, die er ergreifen oder fahren lassen
kann?* Die Antwort auf diese Grundfrage hingt von einer phinomenologischen Analyse der
Reduktion ab, also von einer Selbstreflexion der Phdnomenologie auf sich selbst und auf ihren
Grundgedanken. Hier muss nochmals betont werden, dass Reduktion laut Fink grundsétzlich “keine
Methode [ist], die einmal gelernt sein kann, sondern die Aufgabe der Philosophie, sofern deren

»3% Nur um der Freiheit willen existiert fiir Fink die

Telos die Freiheit des Menschen ist.
Philosophie, weil die Motivation fiir die Reduktion einzig und allein der Wille zur Freiheit ist.
Diese Freiheit wird aber nicht als Freiheit eines Tun- oder Lassen-Ko6nnens verstanden, sondern sie
ist die Befreiung der Existenz des Menschen. Sie ist die unser vertrautes In-der-Welt-zuhause-Sein
erschiitternde Einleitung der Befreiung aus der Unfreiheit der menschlichen Befangenheit in der
Welt. Die “natiirliche Einstellung” interpretiert Fink als eine Benommenheit von den Dingen, die
das In-die-Welt-Hineinleben des Menschen grundlegend kennzeichnet. Damit sind
Lebensstrukturen gemeint, “die nicht nur im theoretischen Weltbezug sich abspielen, sondern alles
Weltleben durchherrschen”. Die natiirliche Einstellung nennt also eine wesentliche Befangenheit.
“Eine Befangenheit ist ein Verschlossensein in einem begrenzten Bereich des Offenen, ohne dass

die Begrenztheit als solche erkannt wird.”* Was ist also die Unfreiheit des Menschen? Was ist

seine Befangenheit? Und was ist letztlich mit seiner Grundsituation in der Welt, seiner natiirlichen

36 GA 14, S. 101.

37 GA 2,S.51.

38 VICM/1, S. 116.

39 Z-1V, 27a-b.

40 Zitate aus ND, S. 107.

11



Einstellung gemeint? Alle diese wichtigen Fragen behandelt diese Dissertation ausfiihrlich, um zu
zeigen, dass die Reduktion — wie Fink in Bezug auf Husserl mehrmals kritisch hervorhebt —
eigentlich keine Entdeckung einer neuen Seinsdimension ist. Es ist nicht so, dass anstelle der Welt
die Region des reinen Bewusstseins zum Thema wiirde, sondern die Welt selbst wird zum Thema,
aber nicht mehr in der Befangenheit der Weltglaubigkeit stehend, sondern in der absoluten
Entschrinktheit der befreiten transzendentalen Reflexion. Die Reduktion ermoglicht also einen
Ubergang aus der naiven Befangenheit in die Unbefangenheit der Freiheit, sie selbst ist ein
griindliches, den natiirlichen Weltboden erschiitterndes Sich-Freimachen fiir eine andere Freiheit

und fiir den wahren Beginn des Wissens.

Die Arbeit wird einer hermeneutisch-phanomenologischen Methodologie folgen, d.h. sie zielt ab
auf eine phdnomenologische Auslegung des Freiheitsphdnomens, wie Fink es betrachtet hat. Geméaf
der philosophischen Hermeneutik ist jedes Verstehen ein Dialog, in dem eine zentrale Frage die
Suche nach moglichen Sinnauslegungen motiviert. Zur hermeneutischen Situation einer speziellen
Fragestellung gehort die so genannte Wirkungsgeschichte des zu betrachtenden Werkes und seiner
Rezeption. Diese geschichtliche Situation bestimmt also den Rahmen unserer vorliegenden
Forschung und gibt ihr ihren methodischen Ansatz vor. Die Vorgehensweise der Phinomenologie
und ihre spezielle Begrifflichkeit werden unter die Lupe der Hermeneutik gelegt, um letztendlich zu
einer umfassenden Thematisierung des phidnomenologisierenden Lebens als theoretischer
Wissenschaft zu gelangen. Deshalb wird in der vorliegenden Arbeit ein Dialog mit der Philosophie
Finks gefiihrt, durch den die zentrale Rolle der Reduktion, des eigentlichen methodischen
Grundgedankens der Phdnomenologie, und ihre enge Verbindung mit der Freiheitsproblematik zum
Vorschein kommen soll. Die hermeneutische Methode auf die phdnomenlogische Begrifflichkeit
angewendet, bedeutet also letztendlich eine kritische Befragung der Reduktion auf ihren
ontologischen Sinn hin. Diese Auslegung der Reduktion in Bezug auf die Faktizitit des
“Reduzierenden”, also des Menschen, der frei philosophiert, entspricht aulerdem der Idee einer

transzendentalen Methodenlehre, wie sie Fink selbst entworfen hat.

Aus der erlduterten Fragestellung, Methodik und ihrer hermeneutischen Situation ergibt sich fiir die
vorliegende Arbeit folgende Gliederung: Das erste Kapitel (Von der Transzendentalphilosophie zur
Meontik) gibt eine einleitende Vorbetrachtung, in der die finksche Idee einer Meontik bzw.
meontischen Philosophie ausgehend von Husserls Transzendentalphdnomenologie dargelegt wird.
Aufgrund a) einer Auseinandersetzung mit dem transzendentalen Idealismus Husserls und b) einer

Infragestellung der Theorie der transzendentalen Konstitution und Selbst-Konstitution des absoluten

12



Bewusstseins kommt Fink dahin, die Phdnomenologie als Erscheinungslehre des transzendentalen
Absoluten zu bestimmen. Als solche frage die Phdnomenologie in ihrer Theorie der
transzendentalen Konstitution nach dem Urverhéltnis von Ursprung und Entsprungenheit, d.h. vom
nicht seienden Absoluten (u7 6v) und seiender Welt. Fiir Fink heifit dieses apriorische Verhiltnis
“Freiheit”. Demzufolge sei die Idee einer me-ontischen Philosophie und Phinomenologie des
Absoluten grundsitzlich eine “Lehre von der Freiheit”, deren Auslegung dann die zwei Hauptteile
der Untersuchung gewidmet sind.

Der erste Teil befasst sich mit dem phdnomenologischen Problem eines methodisch
gesicherten Anfangs der Philosophie, und demzufolge auch mit der Frage, was am Ende
Philosophie — als phanomenologische Meontik — wesentlich ist. Thema des zweiten Kapitels (Der
Anfang der Philosophie und die Freiheitsproblematik) ist der Zusammenhang von Anfang und
Freiheit. Zundchst wird das Problem des Anfangs bei Husserl in Hinblick auf das Ideal der
Wissenschaft erldutert, danach folgt die eigentliche Darstellung des Prozesses, wie sich Fink durch
Heidegger von Husserl 16st und eine thematische Verschiebung vornimmt, die dem Problem der
Welt und dementsprechend der Freiheit in seinem Denken eine vorherrschende Rolle zukommen
ldsst.

Auf dieser Grundlage behandelt das dritte Kapitel (Die radikale “Unmotiviertheit” der
Philosophie und die Freiheit) die Frage nach der anfianglichen zur Philosophie treibenden
Motivation. Durch eine Interpretation des Phinomens der Neutralitdt, die sich sowohl auf Husserls
Begriff der “Vermoglichkeit” als auch auf Heideggers Begriff der “Grundstimmung” stiitzt, kommt
Fink zu der Grundthese, dass alle mundanen Motivationen fiir die Begriindung einer
Transzendentalphilosophie unzuldnglich sind. So erhebt Fink gegen Husserl denselben Vorwurf,
den Husserl seinerseits 1924 in seinen kritischen Vorlesungen zur Ideengeschichte gegen Kant
geltend machte: “in einer Transzendentalphilosophie ist alles und jedes transzendental”.*' Fink stellt
damit die Gegenthese einer autonomen Motivation der Philosophie und ihrer radikalen
Selbstaufstellung auf: Sie sei grundsitzlich mundan “unmotiviert”. Der dreifache Sinn dieser
“Unmotiviertheit”, welche die Grundlage seines meontischen Denkens bildet, wird dann, auch unter
Bezugnahme auf die zuletzt veroffentlichten Materialen aus dem Fink-Nachlass, dargelegt und
erklart. Die radikale Autonomie und mundane Unmotiviertheit der Philosophie hat zunédchst einen
sachlichen Sinn: “Im Horizont der wesenhaft geschlossenen natiirlichen Einstellung [gibt es] kein
Problem, als dessen Beantwortung sich die Phinomenologie herausstellen konnte”.** Nicht in der

natiirlichen Einstellung des Menschen liege also die causa materialis der Philosophie. Zweitens

41 Hua VII, S. 373.
42 EFGA 3.2, S. 482.

13



bedeute Unmotiviertheit keineswegs Motivlosigkeit, denn “alles Philosophieren ist wie jede Grof3e
des Daseins [...] in einer ddmonischen Leidenschaft des Menschen”® begriindet. Von einem
existenzialen Gesichtspunkt aus habe also die Philosophie ihre arché tes kinéseos (ihr Prinzip und
Anfang der Bewegung) in einer Leidenschaft: “dem bios theoretikos”.** Drittens zeige es sich, dass
nicht mehr die Wissenschaft, sondern die Freiheit die Motivation — nun als Endzweck (causa
finalis) verstanden — zur Philosophie darstelle. Telos der Philosophie sei eben die Befreiung der
Existenz des Menschen.

Der zweite Teil dieser Arbeit hat demzufolge den Schliisselbegriff der phdnomenologischen
Meontik als Freiheitslehre des Absoluten zum Gegenstand: die Reduktion als Befreiung. Das vierte
Kapitel (Die Reduktion und ihre Situation) stellt eine radikalisierte phdnomenologische Theorie der
phdnomenologischen Reduktion dar, welche in ihrer sowohl mundanen als auch transzendentalen
Situation befragt wird. Diese Infragestellung der Phdnomenologie selbst und ihrer Begrifflichkeit
entspricht wesentlich der Grundabsicht der “Phdnomenologie zweiter Stufe” Finks zur Systematik
und Methodik der transzendentalen Reflexion. Dabei wird erklért, inwiefern die Reduktion ihre
notwendige mundane Situation hat. Dafiir wird es zundchst notwendig sein, die Medialitdt des
Bildbewusstseins zu analysieren, um danach den medialen Charakter der Reduktion und ihre
zweifache Situation, sowohl die mundane als auch die transzendentale, angemessen verstehen zu
konnen. Das fiinfte und letzte Kapitel (Weltbefangenheit und Befreiung) zeigt dann, inwiefern fiir
Fink die weltliche Situation der Reduktion eine wesenhaft unfreie ist, und in welchem Sinne die
Reduktion als eine Befreiung verstanden werden kann. Dabei verldsst Fink die klassische
Terminologie der “natiirlichen Einstellung” zugunsten seiner eigenen: der “Weltbefangenheit”. Thre
Strukturanalyse macht die Grundlage fiir eine radikalisierte Auffassung der Reduktion als Befreiung
von dieser Weltbefangenheit aus. Im Hinblick auf die Freiheitsproblematik und auf die angestrebte
Befreiung des Menschen aus seiner “uneigentlichen Existenzweise” wird der Sinn der Reduktion als

einer “Entmenschung” und als “Absolution” grundsétzlich umgedacht.

Im Sinne all dieser Darlegungen beabsichtigt diese Arbeit zum Thema Freiheit und Reduktion bei
Eugen Fink, die Eigenart und Besonderheit seines Denkens durch eine griindliche Untersuchung
und Aufkldrung seiner philosophischen Eigenstindigkeit am Leitfaden des Freiheitsbegriffs
darzustellen. Es scheint mir an der Zeit, die Aufmerksamkeit, die Fink selbst der Philosophie
Husserls und ihrem philosophischen Grundansatz gewidmet hat und die man heute in hohem Maf3e

der Philosophie Heideggers widmet, nun auch Finks eigenem philosophischen Denken zukommen

43 Ebd.,, S. 481.
44 Ebd.

14



zu lassen und dessen Begrifflichkeit unter die Lupe der Forschung zu nehmen. Mit dieser Fink-
Interpretation mochte ich zugleich einen Beitrag zur phdnomenologischen Sachproblematik von
Philosophie und Freiheit leisten. In diesem Sinne darf die vorliegende Arbeit vielleicht den
Anspruch erheben, ein Novum in der Forschung zu sein: Sie bedient sich der aktuellsten
Textgrundlagen, um anhand der Philosophie Eugen Finks den wesentlichen Zusammenhang
zwischen Philosophie und Freiheit — und letztlich zwischen transzendentaler und mundaner,

gesellschaftlicher Dimension der Existenz — darzustellen.

15



Vorbetrachtung

Kapitel 1

Von der Transzendentalphinomenologie zur Meontik

§ 1. Die Phdnomenologie und die Riickkehr zum Transzendentalen

Die Phinomenologie Husserls hat ihren Ursprung in einer Stromung des philosophischen Denkens
des ausgehenden 19. Jahrhunderts, deren Hauptvertreter B. Bolzano, F. Brentano, K. Weierstral}
und E. Mach waren und die der kritischen Methode transzendentalphilosophischer Prigung
gegeniiber fremd, wenn nicht sogar ablehnend gegeniiberstand. Das geistige Milieu, von dem die
Husserlsche Philosophie ausgeht, ist also durch eine dezidiert antimetaphysische, antispekulative
Haltung und eine naturwissenschaftliche Weltanschauung bestimmt, deren Ausprigungen
Positivismus, Psychologismus und Empirismus waren. Im Positivismus wird das erfahrungsméafBig
Gegebene als letzte Instanz der wissenschaftlichen Erkenntnis angesehen, der empirische
Psychologismus hatte die Bewusstseinstatsachen zum Gegenstand seiner Forschung. Beide verband
die formale Leitidee der Philosophie als strenger Wissenschaft. Unleugbar ist aber, dass aus diesem
geistigen Umfeld, das sich Ende des 19. Jahrhunderts etabliert hatte, entscheidende Elemente in die
Phinomenologie Husserls eingeflossen sind, die sie nun wesentlich charakterisieren.' Sie wiére ohne
den Begriff der Gegebenheit, des Phanomens und seiner Erscheinungsweisen wohl undenkbar, so
wie sich auch die Phidnomenologie Husserls unmoglich verstehen lieBe, wenn man von der
Intentionalitdit und der Idee der strengen Wissenschaft absehen wollte.

Trotz alledem ist Husserl ab einer bestimmten Entwicklungsphase seines Denkwegs auf das
Problem des Transzendentalen gestolen und hat sich mit ihm auseinandergesetzt. Diese
Auseinandersetzung ging sogar so weit, dass die Phdnomenologie letztlich den Anspruch erheben
konnte, als echte Erbin des kantschen Projekts einer Transzendentalphilosophie — wenn auch unter

kritischem Blickwinkel — aufzutreten. Damit ist unvermeidlich die fiir die phdnomenologische

' Vgl. dazu die sehr kritische Darstellung der Phinomenologie, die Fink 1939/40 nach dem Tode Husserls unter dem

Titel “Elemente einer Husserl-Kritik” verfasste. In dieser Gedankensammlung, die Fink als eine Vorarbeit fiir ein
geplantes Traktat iiber die phdnomenologische Forschung diente, schreibt er z.B.: “Husserl geistiges Milieu:
Positivismus, Psychologismus, Naturwissenschaft [...] naturwissenschaftliche Weltanschauung ohne Metaphysik,
Psychologie des Bewusstseinstatsachen, Tatsachenkult des Positivismus, drei Namen: Mach — Brentano —
Weierstrass!”. (EFA, E15/441).

16



Bewegung und ihre Forschungskreise altbekannte Streitfrage verbunden, ob die Phinomenologie
eine bloBe Methode der neutralen Deskription von Erlebnissen, eine Art von Empiriographie’ sei
und dementsprechend mit einem transzendentalen Ansatz unvereinbar bleibe — oder ob sie, als
“reine” oder “transzendentale” Phinomenologie, eine vollig neuartige Wissenschaft verkorpere, die
dem Idealismus und transzendentalen Projekt Kants verwandt sei.’ Doch auch dort, wo die
Phédnomenologie sich der Transzendentalphilosophie Kants annéhert, bleibt sie genau deswegen von
dieser verschieden, da die phidnomenologische Reduktion, der Grundgedanke der
Transzendentalphdnomenologie Husserls, keineswegs die Urstiftung einer
Transzendentaldimension wie jener der Kritik der reinen Vernunft ist. Wie Fink 1933 in seinem

“Verteidigungsaufsatz” gegen die Kritiken an Husserl seitens des Neukantianismus schreibt:

Die “transzendentale” Grundfrage nach der Moglichkeit objektiver Erkenntnis (im
kritizistischen Sinne) wird in den Logischen Untersuchungen nicht gestellt und nicht
beantwortet. Sie ist auch gar nicht in ithrem methodologischen Horizont da. Aber —
ebensowenig in der durch die Ideen reprisentierten, vom Kritizismus als eine
Hinwendung zu seiner Problematik interpretierten, zweiten Phase der

phianomenologischen Philosophie Husserls.”

Die Begegnung Husserls mit dem Transzendentalen entspricht nicht einer “spétreifen” Rezeption
der philosophischen Problematik und Fragestellung der damals aufkommenden neukantianischen
Schulen (der Marburger Schule Natorps oder der Badischen Schule Wildebrands und Rickerts),
sondern kommt aus inneren Griinden zur Entfaltung, und zwar aus der mit der Verdffentlichung der
Ideen (1913) offentlich gewordenen Entwicklung des phdnomenologischen Problems. Tatsdchlich
ging die phidnomenologische Forschung mit diesem Werk iiber die korrelative Betrachtung der
idealen logischen Gegenstinde und der intentionalen Erlebnisse, in denen diese zur Gegebenheit

kommen, hinaus. Das Thema der reinen Phdnomenologie war nun das reine oder transzendentale

*  Zur Empiriographie vgl. Hua XXXIX, Beilage XXVI, S. 382-384. Der 1927 geschriebene Text stammt aus den

Seiten 7 und 8 des Husserlschen Manuskripts A V 17. Auf den Konvolutumschlag hat Fink dann folgende unter der
Aufschrift “Empiriographie” aufgelisteten Angaben zum Inhalt geschrieben: “Deskription der Welt der Erfahrung.
Struktur-Deskription: Natur — Person. Problem des Anfangs der Empiriographie. Typik der praktischen Umwelt”.
(Hua XXXIX, S. 845). Die Empirio-graphie sei das Schreiben, das Beschreiben der Erfahrung, welche immer eine
(Um-)Welterfahrung ist.

Zu diesen zwei gegensitzlichen Deutungsrichtungen siehe 1. Kern, Husserl und Kant. Eine Untersuchung tiber
Husserls Verhdltnis zu Kant und zum Neukantianismus, Nijhoff, Den Haag 1964 (Phaenomenologica 16), wo der
Denkweg Husserls als eine fortschreitende Anndherung an Kants Philosophie gedeutet wird; dagegen V. De Palma,
1l soggetto e l'esperienza. La critica di Husserl a Kant e il problema fenomenologico del trascendentale, Quodlibet,
Macerata 2001. De Palma hebt den radikalen Objektivismus der Phdnomenologie stark hervor und behauptet aus
diesem Grunde ihre Unvereinbarkeit mit der Position des kantschen Idealismus.

*  Studien, S. 92-93.

17



Bewusstsein, in dem die weltliche Wirklichkeit konstituiert wird.” In dem MaBe, in dem die
Phédnomenologie auch terminologisch “transzendental” wurde, suchte Husserl einen
Beriihrungspunkt zur Philosophie Kants, bis hin zur Anerkennung der in ihr sich historisch
vollziehenden Revolution des Denkens. So schreibt Husserl im Text eines Vortrags, den er am 1.

Mai 1924 zum 200. Geburtstag Kants an der Universitit Freiburg gehalten hat:

Kants Revolutionierung der Philosophie [gilt uns] als die historisch erste (und noch
unvollkommene) Verwirklichung einer im Wesenssinn der Philosophie selbst
vorgezeichneten Entwicklungswendung von der natiirlichen zur transzendentalen
Erkenntnismethode, von der positiven oder dogmatischen zur transzendentalen

Welterkenntnis und Weltwissenschaft.®

Die angesprochene Wendung im Wesen der Philosophie und ihrer Erkenntnismethode wire dann
mit der Transzendentalphdnomenologie vollig zur Entfaltung gekommen. Vor allem die letzte Phase
des husserlschen Denkens (die Zwanziger- und Dreiligerjahre) ist dadurch charakterisiert, dass er
in der Philosophie Kants genuin phdnomenologische Intuitionen und Ansétze erkennen will, welche
aber nur riickblickend, d.h. nur ausgehend von seiner Transzendentalphdnomenologie, vollkommen
ersichtlich sind. Es zeigt sich darin ein Versuch, sich die Transzendentalphilosophie Kants zu eigen
zu machen. Auf diese Weise interpretiert Husserl den kantischen Transzendentalismus als eine noch
unvollkommene, aber auf dem richtigen Weg befindliche Vorankiindigung des wirklich
phidnomenologischen Transzendentalwissens. Die Auseinandersetzung mit dem Erbe Kants stellt
also gleichzeitig einen Versuch dar, die Phdnomenologie — in ihrem Ursprung erneuernd und
antimetaphysisch — in der Bewegung der Ideengeschichte zu verankern. Diese interpretierte Husserl
als teleologische Entwicklung der menschlichen Vernunft von ihrer ersten Morgenddmmerung in

der émotun der Griechen bis hin zur transzendentalen Phénomenologie.”

’  Der Begriff der “Wirklichkeit” schlieBt neben der realen, raum-zeitlich ausgedehnten Wirklichkeit auch die idealen,

z.B. mathematischen oder logischen Wirklichkeiten ein. Vgl. Hua II, S. 75 und Hua I1I/1, S. 47, wo sich Husserl
ibrigens einen “platonisierenden Realisten” nennt.
°  Hua VII, S. 285-86.
Vgl. K. Held, Phdnomenologie und Philosophiegeschichte, in: M. Born (Hrsg.), Existenz und Wissenschafi.
Festschrift fiir Claudius Strube, Konigshausenn & Neumann, Wiirzburg 2008; und ders., Husserls Riickgang auf das
phainémenon und die geschichtliche Stellung der Phdnomenologie, in: E-W. Orth (Hrsg.), Phdnomenologische
Forschungen 10 (1980), Alber, Freiburg/Miinchen.

18



§ 2. Vom Sinn des Transzendentalen

Die neuesten historisch-philologischen Studien zu Husserls Phinomenologie haben gezeigt,® dass
das Attribut “transzendental” mindestens seit den Vorlesungen liber Logik und Erkenntnistheorie
vom WS 1906/07 sein philosophisches Projekt bezeichnet hat. Dort heifit es, die Phinomenologie
diirfe nicht nur als strenge und voraussetzungslose Beschreibung der Bewusstseinserlebnisse gelten,
sondern sei Wissenschaft von der transzendentalen Subjektivitdt, die jede Objektivitiat der
Erkenntnis konstituiere. Transzendentale Phinomenologie sei also die Phidnomenologie des
konstituierenden reinen Bewusstseins, das zwar immer ein Bewusstsein von etwas ist, aber nun rein
“transzendental”, d.h. unter Ausschaltung aller empirischen Setzungen,” betrachtet wird. Noch in
ihrer vollen Ausgestaltung durch Husserls letzte grofle Arbeit tritt die phédnomenologische
Philosophie als Transzendentalphilosophie auf, die sich inmitten der dreifiger Jahre der Krise des
europdischen Menschentums entgegenstellt. Hier bezeichnet Husserl als Transzendentalphilosophie
im weitesten Sinn eine mit Descartes beginnende philosophiegeschichtliche Tradition, welche erst
in der transzendentalen Phdnomenologie zu ihrer Vollendung komme. Descartes sei der Erste, der
das transzendentale “Motiv des Riickfragens nach der letzten Quelle der Erkenntnisbildungen”'’ im
ego cogito eingefiihrt habe. Die Entdeckung des ego cogito als Sinnes- und Geltungsquelle jedes
subjektiven Weltbezuges habe dann, so Husserl z.B. in den Cartesianischen Meditationen, “eine

»!11 " ermoglicht.  Die

neue Idee von Begriindung, ndmlich transzendentaler Begriindung
Phinomenologie stehe also auch in dieser Denklinie, besser noch, sie sei ihre Kronung. Auf dem
Boden reiner phdanomenologischer Deskription sei durch eine systematische Verdeutlichung und
Enthiillung der verborgenen, konstituierenden Leistungen der Intentionalitit, welche sich bei jedem
Bewusstseinserlebnis im Wie seiner Gegebenheit zeigt, das transzendentale Problem des Seinssinns
der Welt aufzukldren.

Aus alldem folge, dass die Bedeutung des Wortes “tramszendental” konsequent und
griindlich geklirt werden miisse, um eine Verstdndigung iiber diesen Begriff und iiber den Sinn, in
dem Phidnomenologie als transzendentale Theorie verstanden werden konne, zu erreichen. Diese
Problematik war schon bei den Husserl-Schiilern Gegenstand der philosophischen Debatte, als 1913

in seinen Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie, wie es hiel3,

die “transzendentale Wendung” 6ffentlich vollzogen wurde. Um die phdnomenologische Bedeutung

Siehe vor allem die detaillierte historische Rekonstruktion von J.-F. Lavine, Husserl et la naissance de la
phénoménologie (1900-1913). Des Recherches Logiques aux Ideen: la genése de l'idéalisme transcendental
phénoménologique, PUF, Paris 2005, insbes. S. 527-616.

Vgl. Hua XXIV, S. 425.

' Hua VI, S. 100.

" HualS. 11.

19



des Transzendentalen zu erfassen, darf dem Ausdruck “transzendental” nicht einfach die Bedeutung
unterlegt werden, die dieser Begriff in der Philosophie vor Husserl (z.B. bei Kant) oder im
damaligen Kritizismus (z.B. Natorp, Riehl) hatte. Den Unterschied zwischen dem
Transzendenzbegriff des Neukantianismus und dem von Husserls transzendentaler Phanomenologie
hat Fink in seinem Aufsatz “Die phdnomenologische Philosophie Edmund Husserls in der
gegenwidrtigen Kritik” (1933) auf die Formel gebracht, dass der Gegenbegriff zu “transzendental”
fiir den Kritizismus “empirisch”, fiir Husserl aber “mundan” sei. Ersterer sei durch die fiir Husserl
noch weltliche apriorische Form (die fundierende Sphére der theoretischen Geltungen, die vor aller
Erfahrung liegen) bestimmt, wihrend fiir Husserl “transzendental” auf den durch
phdnomenologische Reduktion vollzogenen Transzensus von der Welt zur weltkonstituierenden,
selbst nicht mundanen Subjektivitit verweise und letztlich diese Subjektivitdt selbst bedeute.

Wenn allerdings G. Berger mit seinem Werk Le Cogito dans la philosophie de Husserl," in
dem er die Frage nach dem Idealismus Husserls erneut aufwirft und sie vollig negativ beantwortet,
eine vollige Verschiedenheit zwischen Kants und Husserls Transzendentalbegriff feststellen zu
miissen glaubt, weil “transzendental” bei Husserl eine Wirklichkeit bezeichne — ndmlich die
transzendentale Subjektivitdt — und nur auf diese Wirklichkeit (das transzendentale Ich) angewendet
werden konne, wihrend dieser Ausdruck bei Kant eine Betrachtungsweise charakterisiere, so trifft
er damit den Transzendentalbegriff Husserls nicht ganz richtig. Wie bei Kant bezeichnet er auch bei
Husserl primdr eine Problemstellung — die Frage nach dem apriorischen Fundament (Bedingung der
Moglichkeit) der Transzendenz (Objektivitit) — und eine Erkenntnisweise, nidmlich den
Erkenntnisweg “der eigenen Reflexivitdt, in der sich die Selbstbesinnung des Philosophen allein
bewegen kann, der in der Situation ist, keine vorgegebene Philosophie, eigene wie fremde,
voraussetzen zu konnen”."” Husserls Gebrauch des Wortes “transzendental” hat also formal mit
dem kantschen gemeinsam, dass es auch “Kritik” bedeutet, also nichts anderes als den absoluten
Gegensatz zu jeder Art von Dogmatismus. Die Subjektivitit wird dann insofern die
“transzendentale” genannt, als sie die Transzendenz (die Objektivitdt) in sich konstituiert, und zwar
in Verbindung mit jener transzendentalen Fragestellung nach der Bedingung der Moglichkeit. Die
Bezeichnung der phinomenologischen Reduktion und im gleichen Sinne der reinen
Erkenntnissphére als “transzendentaler” beruht gerade darauf, dass wir in dieser Reduktion die
absolute Sphidre, die das Forschungsfeld der Phinomenologie ausmacht, erreichen. Durch die
transzendentale Reduktion, und nur durch sie, wird demnach das transzendentale Weltphdnomen

bzw. das absolut konkrete transzendentale Leben, in welchem die Welt und das Ich selbst als

2 G. Berger, Le Cogito dans la philosophie de Husserl, Aubier/Editions Montaigne, Paris 1941.
" Hua VI, S. 364.

20



menschliches Subjekt ontische (konstituierte) Phdnomene sind, beobachtbar. Diese Dimension des
subjektiven Erfahrens, die durch den aktiven Vollzug der Epoché/Reduktion erdffnet wird, steht
nicht mehr unter der natiirlichen Apperzeptionsweise der personalistischen und dogmatischen
Einstellung und wird deshalb von Husserl “reine transzendentale FErfahrung” genannt.
Transzendental heif3t also primér eine Fragestellung, eine Weise des philosophischen Fragens, das
sich in einer einzigartigen Erkenntnishaltung konkretisiert, die im Gegensatz zu unserer natiirlichen
Lebenshaltung steht.

Mit der Anweisung zu einer Uberwindung der “natiirlichen Einstellung” stellt die
Phidnomenologie jene Beziehungskontinuitit zwischen positiven Wissenschaften und
Erkenntniskritik, die beim neukantianischen Fundierungsstreben der Naturwissenschaften und ihrer
Geltung in der kritischen Philosophie als Theorie des Wissens vorausgesetzt bleibt, wesentlich
infrage.'* Das Problem der Erkenntnis bzw. die Erkenntniskritik kann nicht auf dem Boden unserer
natiirlichen Einstellung und ihres weltlichen Horizonts entfaltet werden, da unser natiirliches Leben
von wissenschaftlichen und vor-wissenschaftlichen Wissensbestidnden getragen ist, die sich wie
geologische Schichten niedergeschlagen haben und nun unseren umweltlichen Habitus ausmachen.
Es ist jedoch notwendig, diese Wissensverkrustung mittels einer radikalen Einstellungsdnderung zu
durchbrechen: Durch die Einklammerung jeglichen “natiirlichen” Wissens gewinnt man einen
moglichen Zugang zu jener absoluten Subjektivitit, in deren Konstitutionsleistungen die Welt Sinn
und Geltung bekommt.

Der Sinngehalt dieser phdnomenologischen “Revolution der Denkart” ist aber laut Fink
aufgrund der Missverstdandnisse, denen die phanomenologische Reduktion ausgesetzt ist, verkannt
worden. Der Grundsinn phénomenologischer Transzendentalphilosophie sei kein konstitutiver
Solipsismus, welcher durch die Erweiterung des phdnomenologischen Forschungsfeldes auf die
Problematik der Intersubjektivitit nur nachtréglich tiberwunden worden sei, sondern grundsatzlich
die Frage nach dem Ursprung der Welt. Diese ist kein Chaos, sondern ein Kosmos: eine
“geordnete”, mit Sinn erfiillte und sinnhafte Welt. Das phanomenologische Verstindnis der Welt
aus dem letzten Grund ihres Sinneshorizonts finde darin seine Hauptschwierigkeit, den Weltgrund
zum Gegenstand einer theoretischen Erfahrung und Erkenntnis zu machen. Diese philosophische

Grundfrage wird aber nicht in der Naivitit gestellt, die “die Welt noch als die Allheit an sich

' So Husserl in seiner zweiten Vorlesung iiber die Idee der Phinomenologie (1907) und das In-Frage-Stellen
jeglichen Wissens: “In Frage gestellt ist aber, da die Erkenntniskritik die Moglichkeit von Erkenntnis iiberhaupt,
und zwar hinsichtlich ihrer Triftigkeit als Problem setzt, alle Erkenntnis. Fangt sie an, so kann ihr keine Erkenntnis
als gegeben gelten. Sie darf also aus keiner vorwissenschaftlichen Erkenntnissphdre irgendetwas iibernehmen, jede
Erkenntnis trigt den Index der Fraglichkeit” (Hua II, S. 33).

21



seiender Dinge”"’

ansetzt, sondern in der transzendentalen Einstellung: jener Erkenntnismethode
der Reduktion, in der eine Bewegung von der Welt zur transzendentalen, sinnkonstituierenden

Subjektivitit geschieht. Phdinomenologie als Transzendentalphilosophie sei also

das systematische Ganze von Grunderkenntnissen, durch die wir die Welt, sonst den
umgreifenden Horizont jeglicher Erkenntnisproblematik, transzendieren und zum

welttranszendenten Ursprung zuriickgeleitet werden.'®

§ 3. Die Selbstbeziiglichkeit der Phdnomenologie

Am Ende der Cartesianischen Meditationen schreibt Husserl, indem er einen Riickblick auf das
durch die fiinf Meditationen Gewonnene wirft, dass es eine “wesensméflige Riickbeziehung der

Phinomenologie auf sich selbst”'’

gebe. Die Behauptung bezieht sich an dieser Stelle nicht so sehr
auf den Selbstbegriindungsanspruch der phinomenologischen Philosophie, sondern auf ihre
operative Geschlossenheit, die Husserl als ein offenes System verstand. Es ist fiir die
Phinomenologie eine methodologische Notwendigkeit, zunéchst einer naiven, einer ersten Evidenz
geradehin zu folgen und wéhrenddessen Wesensdeskriptionen zu gewinnen, ohne sich um das damit
erschlossene systematische Ganze zu kiimmern. Erst spiter, “wiederholend und reflektierend und
reflexive Deskriptionen vollziechend”,'® kann das kritische Bewusstsein iiberpriifen, inwiefern im
Verfahren jener geraden Deskriptionen noch unbeachtete Voraussetzungen im Spiel sein mdgen.
Die konkrete Forschungsarbeit an den Phdnomenen muss durch eine unendliche Selbstbefragung
integriert werden. Ihr Ziel ist die stéindige Uberpriifung und Selbstpriifung. Das Eigentiimliche der
phidnomenologischen Arbeitsweise sei eben, “dass alle systematischen Entwiirfe keiner konkreten
Forschung vorausgehen, sondern wachsen in den Analysen. Aber die Ermoglichung der fiillenden
Analysen sprengt wieder den systematischen Entwurf”."” Die Beweglichkeit, die daraus folgt,
charakterisiert die Phénomenologie als ein offenes System, dessen Dynamik sich in einer
selbstiiberwindenden Bewegung niederschligt. In dieser immer revidierbaren Neuregelung der
Mafstibe wird jedes Mal eine neue Synthesis erreicht, die aber ihrerseits nur vorldufig sein kann.

Sie bleibt nur solange in Geltung, als sie nicht von einer arbeitsanalytischen Einsicht widerlegt

'S Studien, S. 102.
' Studien, S. 105.
7 Hual, S. 178.

" Hua VIII, S. 477 £.
9 B-1, 22a.

22



wird. Dann muss sie korrigiert, vielleicht auch ganz aufgehoben werden. Die einleitenden,
allgemein systematischen Entwiirfe folgen den konkreten Analysen, welche aber erst im Licht des
hoheren Zusammenhangs ihre spezifische Relevanz erhalten. Die Resultate jeder Einzelanalyse,
jeder phianomenalen Untersuchung konnen in ihrer vollen Tragweite nicht ermessen werden,
solange sie nicht einer ordnenden Selbst-Kritik und Selbst-Befragung unterzogen worden sind.
Daraus ergibt sich eine ganz besondere Spiralbewegung, die das phidnomenologische
Denken systematisch charakterisiert. Die verzogernde, “hemmende Funktion™ jeder Einzelanalyse
hatte Husserl am Anfang der zweiten Meditation gezwungen, das Problem der “Tragweite der
transzendentalen Erkenntnis” zunichst auBBer Betracht zu lassen. Es sei angebracht, erst einmal die
Einzelformen der phidnomenologischen Forschung und die Gesamtleistung der transzendentalen
Phédnomenologie analytisch zu begriinden und auszuarbeiten, und erst im Nachhinein eine mogliche
Selbstkritik zu entwerfen. Mit dem vorletzten Paragrafen der Meditationen wird dann die erste
reflexive Erkundung der transzendentalen Erfahrung abgeschlossen. Das Procedere war deshalb
noch nicht im vollen Sinne philosophisch, weil, dhnlich wie fiir einen “Naturforscher in seiner
Hingabe an die Evidenz der naturalen Erfahrung”, die “Fragen einer prinzipiellen Erfahrungskritik

auBer Thema?!

geblieben sind.

Die eigentiimliche Selbstbeziiglichkeit der Phdnomenologie fordert letztlich eine breite
Kritik der transzendentalen Erfahrung und der auf ihrem Boden gewonnenen und pridikativ
explizierten Evidenzen. Diese liegt auf einer zweiten und hochsten Stufe der Selbstentfaltung ihrer
Erkenntnis. Auch wenn die Meditationen im Wesentlichen ihren Zweck erfiillt hatten (wie Husserl
im Schlusswort bekennt), blieben sie doch insofern einer gewissen philosophischen Naivitit
verhaftet, als die theoretischen intentionalen Leistungen, aus denen die Freilegung der
transzendentalen Erfahrung entsprungen ist, noch nicht vollig erschlossen worden seien. Es bediirfe
einer hoherstufigen Kritik ihrer Giiltigkeit. Nur so konne die endgiiltige “Enthiillung aller
intentionalen Horizonte, durch die allein die 'Tragweite' der Evidenzen letztlich erfasst und
korrelativ der Seinssinn der Gegenstinde, der theoretischen Gebilde, der Werte und Zwecke
ausgewertet werden kann”,** geleistet werden. Eine echt universale und eidetische Selbstauslegung
der transzendentalen Wissenschaft erfordert eine kritische Befragung ihrer Giiltigkeit und
Tragweite. Die “Selbstbeziiglichkeit der Phinomenologie” birgt in sich also einerseits eine explizite

Anerkennung der Vorldufigkeit, der die erste phdnomenologische Arbeit an den Phidnomenen

ausgesetzt ist. Andererseits aber wird die selbstreflexive, selbstkritische Bewegtheit des Denkens

20 Studien, S. 2.
' Hual, S. 69.
22 Ebd., S. 79.

23



von der Mdglichkeit der Iteration begleitet, welche schlieflich zu einer vollen Reflexion auf die
erste, notwendig beschrankte Freilegung des transzendentalen Feldes fiihrt.

Die Aufgabe einer solchen transzendentalen Selbstkritik hat Husserl in der Tat bereits seit
der Vorlesung “Grundprobleme der Phdnomenologie” von 1910/11 im Auge gehabt.” Eine
ausfiihrliche Ausarbeitung der Selbstkritik erfolgte jedoch erstmals mit der Vorlesung im
Wintersemester 1922/23 “Einleitung in die Philosophie”.** Auf diese Thematik wurde in den ein
Jahr darauf folgenden Uberlegungen zur “Ersten Philosophie” wieder hingedeutet. Doch diese
verweisen lediglich auf die draingende Notwendigkeit, eine solche hoherstufige Selbstkritik zu tiben:
“Also vor uns steht immer noch die groe Aufgabe der apodiktischen Kritik der transzendentalen
Erfahrung”.* Am Schluss der Formalen und transzendentalen Logik (1929), in §107 iiber die
“Vorzeichnung einer transzendentalen Theorie der Evidenz als intentionaler Leistung”, taucht die
Notwendigkeit wieder auf: “Sehr spdt habe ich erkannt, dass diese Kritik zuriickfiihrt auf eine letzte
Kritik in Form einer Kritik derjenigen Evidenzen, die die Phdnomenologie der ersten, selbst noch
naiven Stufe geradehin vollzieht. Das aber sagt: Die an sich erste Erkenntniskritik, in der alle
andere wurzelt, ist die transzendentale Selbstkritik der phinomenologischen Erkenntnis selbst”.*
Der Titel “Phinomenologie der Phinomenologie™’ bezeichnete also fiir Husserl die Entfaltung
einer transzendentalen, apodiktischen Kritik der Evidenzsphire, der demnach eine Grenze gesetzt
wird.®® Diese Selbstkritik entsprach wesensmiBig der methodischen Ausarbeitung des selbst-
beziiglichen Charakters der Phinomenologie.

Eugen Fink hat diesen Gedanken aus der Formalen und transzendentalen Logik Husserls
explizit wieder aufgenommen und im ersten Paragrafen seiner 1929 verteidigten Dissertation iiber
“Vergegenwdrtigung und Bild” auf die Vorldufigkeit jeder phénomenologischen Analyse
hingewiesen. Der Vorldufigkeitscharakter sei kein Mangel ihrer Arbeitsweise, sondern eine der drei
fundamentalen = Eigenschaften der phdnomenologischen = Wissenschaft  selbst.  Jede
phidnomenologische Analyse sei 1) wesenhaft vorldufig, 2) immer auch eine Zeitanalyse, 3) auf
einen Leitfaden angewiesen.”” Auf die zwei letzten Eigenschaften konnen wir hier nicht ausfiihrlich
eingehen, weil ihre Erklarung die Kenntnis der Struktur der phidnomenologischen Reduktion
voraussetzt. An dieser Stelle hervorgehoben werden muss die Tatsache, dass Fink die Vorldufigkeit

der phinomenologischen Analyse mit ihrer Bezogenheit auf das Apriori ihrer Entwurfssituation in

» Vgl. Hua XIII, S. 159.

** Vgl. Hua XXXV.

* Hua VIIL, S. 169-171.

2 Hua XVIL § 107.

*7 Vgl. Hua I, S. 178; Hua XVII, S. 294-295.
* Vgl. Hua XXXV, S. 126.

¥ Studien, S. 16.

24



Verbindung bringt. Das bedeutet, dass auch die transzendentalen Einsichten und die apodiktischen
Anschauungen ihre “Tragweite”, ihre bestimmte Relevanz innerhalb der jeweils inne gehaltenen
reduktiven Stufe haben. Es konne wohl sein, dass aus néchster Nihe apodiktisch einsichtige
Anschauungen, wie z.B. diejenigen, die zundchst in der subjektiven Explikation der
transzendentalen Subjektivitéit fixiert werden, spéter eine Umwandlung erfahren moégen — wie es
tatsdchlich der Fall ist, wenn die phdnomenologische Forschung zur anfangs noch verschlossenen
Sphire der transzendentalen Instersubjektivitdt ibergeht.

Es bedarf also einer transzendentalen Selbstkritik, um den Geltungshorizont jeder
phdnomenologischen Analyse — auf welcher reduktiven Stufe sie auch liegen mag — aus seiner
Verborgenheit herauszuholen. Das meint aber nicht, die Relativitit jeder Analyse autheben zu
wollen, sondern ganz im Gegenteil, diese Relativitit ausdriicklich zu erkennen und konsequent
festzuhalten. Durch diese Besinnung auf den umgreifenden Horizont jeder ausgefiihrten Analyse
will Fink die sogenannte “transzendentale Naivitit”, die aus der Verabsolutierung einer speziellen
Untersuchung entstehen kann, vermeiden. Die Erkennung des vorldufigen Charakters jeder Analyse
zeigt sie in einer gewissen Relativitit im unendlichen System der Phdnomenologie. Die
Einseitigkeit der transzendental erworbenen Erkenntnisse ist eine notwendige, da jede Erkenntnis
immer mit einem apriorischen Horizont verbunden ist. Das verhindert jegliche naive
Verabsolutierung ihrer Geltung. Unter dem Motto “Zu den Sachen selbst” steht also keineswegs
“ein sich beruhigendes Hinweisen auf naive Evidenzen”, sondern eine nie zur Ruhe kommende
Radikalisierung und Vertiefung der wirklichen Problematik der Phidnomenologie (genitivus
subjectivus).

Dass die Evidenz durchaus nicht die ultima ratio der phinomenologischen Philosophie sei,
war Fink also schon von Anfang an klar. Das Desiderat einer methodologischen Kritik der
Transzendentalphdnomenologie konnte aber erst 1932 mit der V1. Cartesianischen Meditation: Die
Idee einer transzendentalen Methodenlehre verwirklicht werden. Diese hat Fink im Hinblick auf
Husserls Plan einer Umarbeitung und Erweiterung seiner Meditations Cartesiennes fiir das deutsche
Publikum verfasst.

Man kann sagen, dass die Anregung zur methodischen Hinterfragung der inneren Horizonte
der Phinomenologie innerhalb der Phanomenologie selbst liegt. Dazu dringt ihre eigentiimliche
Selbstbezogenheit, ihre selbstiiberwindende Bewegung, ihre stindige Selbstbefragung und -
iiberpriifung, welche letztlich verhindern, dass sie sich in einer “philosophischen Naivitdt” einsperrt.
aufheben. Doch wihrend die wesentliche Aufgabe einer Selbstkritik fiir Husserl in der Priifung der
innerhalb der transzendentalen Einstellung erworbenen Evidenzen besteht, gestaltet sich fiir Fink

eine solche Herausforderung ganz anders. Der methodische Horizont der ersten reduktiven

25



Forschungen, die primére ErschlieBung der transzendentalen Subjektivitdt in den ersten fiinf
Meditationen miisse im Ganzen tiiberschritten werden. Sogar der St/ der intentional-konstitutiven
Riickfrage soll preisgegeben werden, soweit diese in ihrem letzten Stadium das lediglich
gegenwirtig koexistierende Monaden-All zum Thema hat. Was Fink fordert, ist ein nicht mehr
reduktives, sondern konstruktives Hinausgehen iiber die phdnomenale Gegebenheit des
transzendentalen Lebens.”® Diese konstruktive Phinomenologie, die die “AuBenhorizonte” des
transzendentalen Lebens befragt und dadurch, als sie nach der Ganzheit dieses Lebens fragt, den
Boden der transzendentalen Gegebenheit verldsst, charakterisiert ein Verfahren, die nicht mehr
anschaulich, nicht mehr intuitiv, sondern eben konstruktiv ist. Konstruktionen sind alle Theorien,
die mit derjenigen transzendentalen “Ungegebenheit” zu tun haben, auf die Husserl in der
Betrachtung der Grenzprobleme der regressiven (genetischen) Phinomenologie hingewiesen hat. Es
handelt sich also um die Fragen nach Anfang und Ende der egologischen und intersubjektiven
Weltkonstitution, nach Schlaf und Traum, nach der pré-natalen und generativen Sinngebung —
kurzum um alle dem Licht der Wachheit sich entzichenden Probleme, die Fink unter dem Titel
“Transzendentale Dialektik” rubriziert. Thre thematische Erforschung gehdrt zusammen mit der
regressiven Phdnomenologie aber nicht in die transzendentale Methodenlehre, sondern in die
Elementarlehre, die das konstitutive Werden, die transzendentale Weltkonstitution zum Thema hat.
Doch der “Gesamtheit aller die intuitive Gegebenheit des transzendentalen Lebens
iibersteigenden motivierten Konstruktionen” kommt deshalb eine zentrale methodische Bedeutung
zu, weil sie erlaubt, sowohl die Leistung als auch die Begrenztheit der ersten Meditationen im
offenen Ganzen der phdnomenologischen Systematik zu lokalisieren. Das ermdglicht es nédmlich,
eine Demarkationslinie zu ziehen, “gegen welche die Abhebung der methodischen Stufe der
bisherigen Meditationen Relief gewinnt”.’' Den fiinf Meditationen ihren methodischen Ort zu
geben, ist Aufgabe der transzendentalen Methodenlehre. Es gehe dabei um eine transzendentale
Befragung der phédnomenologischen Methode im Ganzen, also um die Ausarbeitung der
phdnomenologischen Architektonik durch eine Infragestellung des ganzen transzendentalen Lebens

in seinem theoretischen Tun.

Es ist die eigene Aufgabe einer transzendentalen Methodenlehre, die ganze Systematik

% Im vierten Kapitel seiner Vorlesung “Grundprobleme der Phinomenologie” vom Wintersemester 1910/11 behandelt

Husserl das Problem eines moglichen Hinausgehens iiber den Bereich des phdnomenal Gegebenen. Es ist wohl kein
Zufall, dass in diesem Kontext die Idee einer apodiktischen Kritik der phdnomenologischen Erfahrung nach ihren
Grundgestalten (Husserl nennt die Wahrnehmung, die Retention und die Wiedererinnerung) auftritt. Husserl hebt
immer wieder ihren nachtrdglichen Charakter hervor: “Erst muss tiberhaupt reine phdnomenologische Erfahrung
gewonnen werden, dann erst kann apodiktische Kritik geiibt werden” (Hua XIII, S. 159).

' VICM/L, S. 8.

26



der phidnomenologischen Fragestellungen, die Struktur des methodischen Vorgehens,
die Dignitit und den Stil transzendentaler Erkenntnis und “Wissenschaft”
phédnomenologisch verstindlich zu machen, also das im phdnomenologischen Arbeiten
anonym fungierende phdnomenologisierende Denken und Theoriebilden einer eigenen
transzendentalen Analytik zu unterziehen und so die Phinomenologie zu vollenden in

der letzten transzendentalen Selbstverstindigung iiber sich selbst.”

Die Uberwindung der Vorliufigkeit der Meditationen und der ersten naiven Stufe der
Phédnomenologie im Allgemeinen ist also bei Fink weder eine Kritik der phidnomenologischen
Erkenntnis noch eine nachtrigliche Aufzeichnung ihrer positiv angewandten Methode, sondern
hauptsédchlich die Er6ffnung einer Tiefendimension des phdnomenologischen Denkens. Hier ist das
Feld der GrundmaBle der Phanomenologie, jener “urlichtenden Begriffe”, aus denen der Entwurf
ihrer Idee stammt. Diese letzte Selbstverstindigung der Phdnomenologie, die den durch die
Reduktion etablierten transzendentalen Zuschauer und sein philosophisches Tun zum Thema hat,
erzeugt gleichzeitig eine Infragestellung des gesamten phénomenologischen Projekts einer
Transzendentalphilosophie. Die aus der inneren selbstbeziiglichen Bewegung des husserlschen
Systems stammende Aufgabe einer Kritik der Phidnomenologie fiihrt also letztlich zu ihrer
Erneuerung durch die Eigeninterpretation Eugen Finks.

Das bestitigt auch der Entwurf eines Vorworts zu seiner Meditation, den Fink wohl in den
Jahren vor dem Kriege geschrieben hat.*®> Im Gegensatz zu der dem Text 1945 beigegebenen
Vorbemerkung, in der eine gewisse Distanz zum Text und eine Einschriankung seines Gewichts zu
spiiren ist, tritt hier die Aufgabe einer Selbstauslegung der Phdnomenologie und ihrer Erneuerung
im Textentwurf deutlich hervor. Die VI Cartesianische Meditation gilt als ein Versuch, eine “Reihe
von Problemen, die in Husserls Philosophie latent geblieben sind, zu formulieren”.** Die Exposition
der Methodenlehre, obwohl “in aller Ndhe zu Husserls Philosophie”, der der “Gedanke einer
Phédnomenologie der Phanomenologie ein wesentliches Moment ihrer systematischen Konzeption”
ist, wird somit als interpretativ gekennzeichnet. Sie war der erste Schritt zur Deutung einer Latenz,
die in der Phdnomenologie Husserls verborgen lag. Daher verstand sie sich auch als “Vorblick auf

eine meontische Philosophie”.

32 Ebd.,, S. 8-9.
3 Ebd., S. 183.
3 Ebd.

27



§ 4. Transzendentalphdnomenologie als konstitutiver Idealismus

Ein wichtiges Resultat der Selbstinterpretationsbediirftigkeit der Phénomenologie ist ihre
offentliche Selbstdarstellung als “transzendentaler Idealismus”. Diese Selbstauslegung ist das
Thema zahlreicher Nachlassmanuskripte aus den Jahren 1908-1921, die nun in Band XXVI der
Husserliana gesammelt sind.” Sie findet aber ihre deutlichste Formulierung in den Cartesianischen
Meditationen. Hier schreibt Husserl (§ 41), dass die Phinomenologie “eo ipso transzendentaler

Idealismus™®

sei und dass das systematische Ganze der Grunderkenntnisse der Phinomenologie die
Form eines transzendentalen Idealismus habe. Daher sei der Idealismus notwendigerweise der “Stil
einer Philosophie als einer transzendental-phdnomenologischen”, und “korrelativ’ mache er “fiir
das Universum des fiir uns in Wirklichkeit und Moglichkeit Seienden den Stil seiner einzig
moglichen Sinnesinterpretation™’ aus. In dieser Auffassung des Idealismus sollen also zwei Motive
unterschieden werden, die sich aber natiirlicherweise in den Uberlegungen Hussetls iiberschneiden.
Idealismus sei erstens die notwendige Form der Philosophie als Transzendentalphilosophie. Daraus

folge, dass der einzig mogliche philosophische Interpretationsstil dessen, was fiir uns Seiendes ist,

Idealismus sei. Die Phdnomenologie sei also Idealismus in diesem zweifachen Sinne.

Die Phinomenologie ist eo ipso transzendentaler Idealismus. [...] ein Idealismus, der
nichts weiter ist als in Form systematisch egologischer Wissenschaft konsequent
durchgefiihrte Selbstauslegung meines ego als Subjektes jeder moglichen Erkenntnis,
und zwar in Hinsicht auf jeden Sinn von Seiendem, mit dem es fiir mich, das ego, eben
soll Sinn haben konnen. [...] Es ist die an jedem mir, dem ego, je erdenklichen Typus
von Seiendem, [...] iiberhaupt, in wirklicher Arbeit durchgefiihrte Sinnesauslegung.
Dasselbe aber sagt: systematische Enthiillung der konstituierenden Intentionalitét selbst.

Der Erweis dieses Idealismus ist also die Phanomenologie selbst.”®

Anders als in den oben genannten frithen Forschungsmanuskripten, die teilweise auch aus
Vorlesungen der Zehnerjahre stammen und wo Husserl sich bemiiht, einen Beweis fiir die
idealistische Position zu finden — und ihn moglichst prizis zu erldutern — tritt mit den
Cartesianischen Meditationen an die Stelle der missverstdndlichen Redeweise vom “Beweis”

(probatio) der “Erweis” (demonstratio) des phdnomenologisch-transzendentalen Idealismus. Es

* Vgl. Hua XXXVI, Transzendentaler Idealismus.
* Hual, S. 118.

7 Ebd., S. 119.

* Ebd.

28



geht nicht mehr um Argumente, die ins philosophische Feld gefiihrt werden, um die These zu
beweisen, sondern um eine “Akkumulation phénomenologischer Aufweisungen”,”” in denen die
ganze Phinomenologie als System des transzendentalen Idealismus erscheint. Der Unterschied liegt
aber nicht nur in der argumentativen Strategie. Der Unterschied betrifft vielmehr die gesamte
Giiltigkeit der Behauptung “Phédnomenologie ist eo ipso transzendentaler Idealismus”. Die probatio
soll die Giiltigkeit dieser Behauptung eben zuerst beweisen, bevor sie in Geltung tritt. Die
demonstratio erweist dagegen etwas, das schon in Geltung ist. Es soll lediglich dargelegt, ausgelegt
werden, um vollig verstdndlich zu werden. Noch im Nachwort (1930) zu seinen Ideen bezeichnet
Husserl den transzendental-phdnomenologischen Idealismus als eine “furchtlose Konsequenz” der
Transzendentalphinomenologie.” Idealismus sei also keine Sonderthese oder Theorie “unter
anderen” im Spielraum der Philosophie, sondern “die transzendentale Philosophie als konkrete
Wissenschaft ist [...] in sich selbst universaler Idealismus”.*' Die begriffliche Entfaltung einer
transzendentalen Analytik der Erfahrungskorrelation Welt/Ich zusammen mit der Selbstauslegung
des ego cogito nach den konstitutiven Gesetzen der Intentionalitit habe zur Folge, “dass hier
Gedankengénge von entscheidender philosophischer Bedeutung (ndmlich zu einem 'Idealismus'
hindringende) notwendig sich ergeben und unbedingt durchgedacht werden miissen”.*” Die
demonstratio filhre zum “notwendigen FErgebnis” des Idealismus. Das Ergebnis der
phdnomenologischen Sinneserkldrung der Welt sei also, dass “nur die transzendentale Subjektivitit
den Seinssinn des absoluten Seins hat, dass nur sie 'irrelativ' ist, (d.i. nur auf sich selbst relativ),
wihrend die reale Welt zwar ist, aber eine wesensméaflige Relativitit hat auf die transzendentale
Subjektivitit”.” Die Welt ist also auf die transzendentale Subjektivitit relativ, ist zwar nicht
absolut, sondern verweist notwendigerweise auf eine sie erfahrende und darin Sinn gebende
Subjektivitit. Die Welt ist fiir Husserl “irrelativ”’ in dem Sinne, dass “sie ndmlich ihren Sinn als
seiende nur [...] als intentionales Sinngebilde der transzendentalen Subjektivitit™** haben kann.
Dies ist also die Grundthese des phidnomenologischen Idealismus, wie sie auch in den Ideen
formuliert wird: “Kein reales Sein, kein solches, das sich bewusstseinsmifBig durch Erscheinungen
darstellt und ausweist, ist fiir das Sein des Bewusstseins selbst (im weitesten Sinne des
Erlebnisstromes) notwendig. [...] Andererseits ist die Welt der transzendenten 'res' durchaus auf

Bewusstsein, und zwar nicht auf logisch erdachtes, sondern aktuelles angewiesen”.” Das

" Vgl. Hua XXXVI, Einleitung des Herausgebers, S. XXXVII.
* Vgl.Hua V, S. 138-162.

' Ebd., S. 152.

2 Ebd., S. 150.

 Ebd., S. 153.

* Ebd., S. 153.

% HuaIII/1, S. 104.

29



immanente Sein des Bewusstseins und seine Gegebenheitsweise — deren Selbstheit durch keine
Abschattung gestort wird und somit als origindre Selbstgegebenheit bezeichnet werden kann — ist
also “zweifellos in dem Sinne absolutes Sein, dass es prinzipiell nulla re indiget ad existendum”.
Die Realitit der transzendenten rerum ist immer perspektivisch gegeben und erscheint immer durch
partielle Abschattungen, die auf ihre intentionale synthetische Leistung hinweisen. So ist die
Realitit zufdllig und relativ, ein intentionales Korrelat des Bewusstseins, das dagegen notwendig
und selbstdndig ist. So kann Husserl im § 55 seiner /deen, wo er — wohl gemerkt — den “subjektiven
Idealismus” zuriickweist, zu dem Schluss kommen: “Alle realen Einheiten sind 'Einheiten des
Sinnes'. Sinneseinheiten setzen [...] sinngebendes Bewusstsein voraus, das seinerseits absolut und
nicht selbst wieder durch Sinngebung ist.”*

Obwohl Husserl 1930 “hinsichtlich des transzendental-phdnomenologischen Idealismus
durchaus nichts zuriickzunehmen™’ habe, schreibt er 1934 in seinem Briefwechsel mit dem
franzosischen Philosophen und Religionsforscher Abbé Emile Baudin: “Kein gewohnlicher
“Realist” ist je so realistisch und so concret gewesen als ich, der phdinomenologische 'Idealist' (ein

Wort, das ich iibrigens nicht mehr gebrauche).””*

Die Bezeichnung der Phidnomenologie als
transzendentaler Idealismus wird tatsdchlich im letzten groBen Werk Husserls, der Krisis der
europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie, aufgegeben. Der Grund
dafiir scheint in einer klareren und festeren Selbstbeméchtigung des Husserlschen Denkens zu
liegen. Das phdnomenologische Denken liegt absolut jenseits der Diskussion Idealismus/Realismus.
Diese Zweiteilung hinterlieB einen Rest, ein ganzes transzendentales Ungedachtes, das erst mit der
Phinomenologie (und dank der Reduktion) erschlossen wird. Daher wird auch der Terminus

“Idealismus” nicht mehr verwendet, anscheinend um mogliche Missverstindnisse zu vermeiden.

Das erhellt auch folgendes Zitat aus dem allerletzten Paragrafen des verdffentlichten Krisistextes:

Das ist der letzte Sinn des Vorwurfs, den man der Philosophie aller Zeiten machen muss
— mit Ausnahme der freilich die Methode verfehlenden Philosophie des Idealismus —,
dass sie den naturalistischen Objektivismus nicht iiberwinden konnte. [...] Wie gesagt,
erst der Idealismus in allen seinen Formen versucht der Subjektivitit als Subjektivitat
habhaft zu werden und dem gerecht zu werden, dass Welt nie anders dem Subjekt und
Subjektgemeinschaften gegeben ist denn als die ihr mit jeweiligem Erfahrungsinhalt

subjektiv relativ geltende, und als eine Welt, die in der Subjektivitidt und von ihr her

46 Zitate aus ebd., S. 120.
Y7 HuaV, S. 151.
“ Bw VIL, S. 16.

30



immer neue Sinnverwandlungen annimmt, und dass auch die apodiktisch verharrende
Uberzeugung einer und derselben Welt als sich in wechselnder Weise subjektiv
darstellender eine rein in der Subjektivitit motivierte ist, deren Sinn Welt selbst,
wirklich seiende Welt, die Subjektivitét, die ihn zustande bringt, nie {iberschreitet. Aber
der Idealismus war immer zu schnell mit seinen Theorien und konnte sich zumeist nicht
von geheimen objektivistischen Voraussetzungen freimachen, oder er iibersprang als
spekulativer die Aufgabe, die aktuelle Subjektivitit, als aktuelle phdnomenale Welt in
Anschaulichkeit in Geltung habende, konkret und analytisch zu befragen — was recht
verstanden nichts anderes ist, als phdnomenologische Reduktion vollziechen und

transzendentale Phinomenologie ins Spiel setzen.*

Sicherlich wollte Husserl erreichen, dass seine Phdnomenologie weder mit den subjektiven
Idealismen empirischer Art noch mit dem klassischen Deutschen Idealismus gleichgesetzt wiirde.”
Das offentliche Leben der Phinomenologie als eines transzendentalen Idealismus scheint also sehr
kurz gewesen zu sein: Es erstreckt sich etwa von 1929 bis 1933. Es ist vielleicht kein Zufall, dass
dies die Jahre sind, in denen Fink an der Gestaltung der Phinomenologie Husserls aktiv beteiligt
war. Schon in seiner Dissertation von 1929 findet sich eine bestimmte Darstellung der
Phédnomenologie als Idealismus. Die Aufgabe des phdnomenologischen Verstindnisses bestiinde
eben in einer “Verstindlichmachung der subjektiven Leistungen, in denen [...] die wirkliche Welt
selbst, nicht die "Weltvorstellung' sich zeitigt und so als transzendentales Korrelat verstindlich
wird.”' Das fithre, so Fink in einem spiteren Artikel vom 1933, zu der phinomenologisch-
ontologischen Fundamentalthese: “[...] das Seiende (d.i. der theoretische Gegenstand der
Erkenntnis) ist, philosophisch betrachtet, prinzipiell Resultat einer 'Konstitution'.””* Konstitution sei
also der Gesamttitel fiir die angesprochenen subjektiven Leistungen, in denen die Sinngebung
geschieht. Doch wiahrend die kritische Philosophie vom Gegensatz “empirisch — transzendental”
beherrscht sei, bestimme die Phinomenologie durchaus der Gegensatz “mundan — transzendental”.
Es gehe weder um einen “subjektiven Idealismus”, der “eine innerweltliche Vorgingigkeit des

9953

seienden menschlichen Subjektes gegeniiber allem anderen Seienden”” anerkennt, noch um einen

“transzendentalen Idealismus” im Sinne des Kritizismus, der die Vorgingigkeit “der Form der

“ Hua VL, S. 272.

* Eingehendere Untersuchungen iiber das Verhiltnis Husserls zum Deutschen Idealismus finden sich bei R. Boehm,
Vom Gesichtspunkt der Phdnomenologie, Nijhoff, Den Haag 1968, S. 18-71; und F. Fabbianelli/S. Luft (Hrsg.),
Husserl und die klassische deutsche Philosophie, Springer, New York/Dordrecht/London 2014 (Phaenomenologica
212).

°!' Studien, S. 10.

> Studien, S. 96.

> Ebd., S. 147.

31



Subjektivitit (des transzendentalen Apriori) vor dem innerweltlichen Seienden™* behauptet. Die
Phédnomenologie sei vielmehr ein konstitutiver Idealismus, welcher die Welt grundsitzlich im
Riickgang auf den konstitutiven Ursprung begreift. Dieser Ursprung wird bei Husserl in der
“transzendentalen Subjektivitdt” angesetzt; bei Fink wird sich jedoch herausstellen, dass es in
diesem Punkt eine tiefe Divergenz gibt. Es sei hier vorldufig nur angemerkt, dass die husserlsche
Auffassung der Welt als einer konstituierten Objektivation des absoluten Konstitutionsprozesses bei
Fink einen enthiillenden Riickgang “durch die Stufen der Selbstobjektiviertheit hindurch bis in den

letzten nicht mehr objektivierten Urgrund”™> der Welt impliziert.

§ 3. Idealismus als Anschein: die weltliche Aufsenobjektivation der Phdnomenologie

Am Ende der Gesamtheit phinomenologischer Ausweisungen sowohl der (regressiv) gegebenen als
auch der nur konstruierbaren Weltkonstitution, welche Fink unter den Titel “transzendentale
Elementenlehre” fiihrt, und nach ihrer methodischen Vervollstindigung in der transzendentalen
Methodenlehre, die den phinomenologisch-theoretisierenden Zuschauer und sein noch
unbegriffenes Tun zum Thema hat, beschlieft Fink nicht zufdlligerweise seine VI. Cartesianische
Meditation mit einer Charakterisierung der Phdnomenologie als Idealismus. 1dealismus bedeutet
hier, dass die Welt als erscheinender Geltungszusammenhang fiir eine korrelative Erfahrungsinstanz
nur durch Sinngebung, durch Konstitution “seiend” ist. Dasselbe meint auch Husserl, wenn er in
den Ideen I schreibt, dass eine “absolute Realitit”, die vom Bewusstsein unabhingig wire, ein
Widersinn wie etwa ein rundes Dreieck sei.’® Jede (konstituierte) Sinneseinheit setzt daher ein
sinngebendes (konstituierendes) Bewusstsein voraus. Der transzendental-phdnomenologischer
Idealismus ist also ein intentional-konstitutiver Idealismus. Konstitution heiflit aber keineswegs
“Fabrikation”: Jedes mundane Verstindnis dieses Begriffes, das ihn als Herstellen, Produktion,
Verursachung auffasst, muss vom konstitutiven Idealismus abgehoben werden.”’” Folglich darf die
“Konstitution” nicht als eine “ontische Beziehung” gefasst werden. Welchen letzten Sinn die
konstitutive Beziehung und welchen Sinn somit der transzendentale Idealismus hat, das ist nie
durch ontische Begriffe (wie etwa Herstellung und Hergestelltes, Leistung und Geleistetes usw.)
begreiflich zu machen. “Konstituieren” heifit in gar keinem Sinne “herstellen”, “bewirken”,

“erzeugen” oder “produzieren”. Das transzendentale Subjekt ist keineswegs das einzig wirklich

>* Ebd.

> Studien, S. 149.

% Vgl. Hua II/1, S. 120.
T Vgl. Z-111, 28a.

32



Seiende, das alles andere erst herstellt und aus sich entldsst. Die Vorgingigkeit des transzendentalen
Subjekts vor der Welt ist kein verursachendes/kausales Vorhergehen, sondern ein intentionales. Sie
entspricht also dem ordo cognoscendi und nicht dem ordo essendi: Es ist keine ontologische
Vorgingigkeit. Damit iibereinstimmend driickt sich Husserl in einem Text aus dem Jahr 1908 aus,
in dem er die Auflosung des empirischen Seinssinnes in Zusammenhinge des absoluten

Bewusstseins behandelt:

Das Ding 16st sich nicht in Bewusstsein auf, sondern in Atome und Molekiile. Aber
“Ein Ding ist in Wirklichkeit” und das “Es gibt eine Wirklichkeit” und dergleichen
Erkenntnisse weisen auf Erkenntniszusammenhinge, auf Bewusstseinsgestaltungen
zuriick und in ihnen gewinnt das Sein des Dinges und das Sein aller dinglichen

Sachverhalte seinen Sinn.>®

Der intentionale Idealismus stellt somit keine Riickfithrung des Seienden im Ganzen, der sinnhaften
umgebenden Welt auf ein bestimmtes, vereinzelt aufgefasstes Seiendes — den Menschen oder die
Subjektivitdt — dar. Die Riickfiihrung des phédnomenologischen Denkens auf eine solche Formel
wire ein Widersinn. Jede Uberlegung iiber den moglichen Sinn des Idealismus in der

3 wie man die “Konstitution” und ihre

Phinomenologie bleibe so lange eine “geschwitzige Rede
nicht-ontische Beziehung als Problem nicht begriffen habe.®

Einzig aufgrund der in der Elementarlehre gewonnenen Erkenntnisse, und nur auf diesem
auf phdnomenologische Arbeit bezogenen Grund, kann die Phédnomenologie als Idealismus in
Erscheinung treten. Sie erweist sich also “in Bezug auf ihre Erkenntnisleistung”, die das
konstitutive Weltwerden zum Thema hatte und als eine intentionale Korrelation analytisch
aufgewiesen hat, als Idealismus — wie es im vorigen Paragrafen mit Rekurs auf die Ideen I dargelegt
wurde. Die  Anhdufung phidnomenologischer = Analysen {iber die  synthetischen

Konstitutionsleistungen des reinen Bewusstseins und seines Weltkorrelats begriindet die

idealistische Kennzeichnung der Phinomenologie.

> Hua XXXV, S. 28-29.

¥ Z-IV, 97b.

" Eine Art von “Konstitution”, welche aber “ontisch” ausgelegt wird, stellt fiir Fink die Philosophie der symbolischen
Formen Cassirers dar. In der Beziehung zwischen Sinnesdatum und Bedeutung ist natiirlich nicht die Sinnlichkeit,
sondern die Sinnhaftigkeit der Wahrnehmung das eigentliche Problem. “Unter »symbolischer Prignanz¢ ... soll die
Art verstanden werden, in der ein Wahrnehmungserlebnis (als »sinnliches Erlebnis¢) zugleich einen bestimmten
anschaulichen »Sinn¢ in sich fasst und ihn zur unmittelbaren konkreten Darstellung bringt. Auf der Grundlage der
Voraussetzung, dass die Wirklichkeit dem Menschen nur durch ein kulturell geformtes Medium zugdnglich ist,
haben sich bestimmte Grundformen des Weltverstehens herausgebildet, die Cassirer »symbolische Formen« nennt”
(Z-1V, 97a-b).

33



Die Phanomenologie zeigt sich in der demonstratio (von lat. de-monstrare, intensiv fiir
mostrare) ihrer Erkenntnisse als Idealismus. An sich aber sei die phdnomenologische Philosophie
“weder ein Idealismus noch ein Realismus, noch sonst irgendeine standpunktliche Lehrmeinung”.®!
Eine solche Bezeichnung sage “in einer gewissen indirekten Weise” etwas Tlber die
Phédnomenologie und ihre Gesamtleistung aus. Die Explikation der Phdnomenologie als Idealismus
ist laut Fink insofern “indirekt”, weil man, wenn man sie so bezeichnet, aus der transzendental-
phdnomenologischen Einstellung gewissermaflen schon ausgetreten ist. “Idealismus™ ist zwar eine
Selbstcharakteristik, ein Selbstversténdnis, eine Selbstanzeige der phanomenologischen Philosophie
“in der und fiir die mundane Situation [ihrer] Erscheinung”.®> Nur als AuBenobjektivation, als
Auftritt in der natiirlichen Einstellung, wo sie sich als “Philosophem in der Welt” préisentieren

muss, begreift sich die phinomenologische Philosophie selbst als transzendentaler Idealismus.

Sofern nun der Phinomenologe als philosophierender Mensch in der natiirlichen
Lebensgemeinschaft mit seinen Mitmenschen steht, muss er, um mit den Anderen iiber
sein theoretisches Tun reden zu konnen, diesen Selbstbegriff auslegen, muss in der
Diskussion seinen “Standpunkt” formulieren. “Phdnomenologie als transzendentaler

Idealismus” ist nichts anderes als die phdnomenologische Diskussionsthese.®®

Dieser gemeinsame Boden, der gemeinsame Problemraum, welcher die Voraussetzung fiir jede
Diskussion ist, wird aber mit der phinomenologischen Reduktion gesprengt und transzendiert. Der
Diskussionsthese kommt also ein doppelter Charakter zu, je nachdem, ob sie vor oder nach dem
Reduktionsvollzug ausgesprochen wird. “Vorerst in der natiirlichen Einstellung beheimatet”, kann
der Phidnomenologe eine “Briicke zum natiirlich-eingestellten Menschen” schlagen, indem er durch
diese Diskussionsthese “den Anschein erweckt”, dass die Phinomenologie auf der gleichen Ebene
stehe, die sich “im Zusammenhang der historischen Tradition aus traditionellen Problemmotiven
begreifen® lasse. Nach der Reduktion und dem konsequenten Eingang in die transzendentale
Einstellung zeige sich jedoch, dass die Phanomenologie “alle Formen der mundanen idealistischen
Philosophie” transzendiert, sodass die Diskussionsthese ein “notwendiger Betrug”, ein notwendiger
Schein war, der nun aufgehoben werden miisse. Den “phinomenologischen Idealismus” bestimmt
Fink als ein Kurzwort, als eine formale Anzeige dessen, was nur anscheinend denselben Inhalt wie

der dem Realismus entgegengesetzte mundane Idealismus hat. Die abgriindige Andersartigkeit der

=

' vicm/l, S. 170.
2 Ebd.

% Ebd.,S. 171.

4 Ebd., S. 173.

=

34



phénomenologischen Position kann nun in fiinf Grundthesen zusammengefasst werden:

1)

Das durch die Reduktion erzielte Hinausgehen (Transzensus) iiber die Welt stellt sich als
eine Befreiung dar: es ist das Durchbrechen der natiirlichen Weltbefangenheit des

Menschen.

Dadurch wird die “vortheoretische Erfahrungshaltung des Menschen zum Seienden”, die
Husserl “natiirliche Einstellung” genannt hat, radikal aufgehoben. Die phdanomenologische
Philosophie verzichtet auf jedes darin naiv vorgegebene Wissen (im weitesten Sinne). Das

ist der Sinn der phdnomenologischen éroyn.

Die metaphysische Dualitdt von Subjekt und Objekt wird im absoluten Idealismus nicht
iberwunden in einer bloBen Reflexionsphilosophie, die das Ganze der Welt auf das
menschliche Subjekt zuriickfiihrt. M. a. W., der absolute Idealismus 16st das traditionelle
Problem des Streites zwischen “Realismus” und “Idealismus” nicht ontisch auf, d.h. nicht
durch die Setzung eines “stirksten”, libermichtigen Seienden. Nicht durch eine “Diktatur
des Seienden”, sondern durch die Riickfiihrung alles Seienden, das als Seiendes immer ein
érepov ist, in das v des “urgriindigen”, urspriinglichen Nichts des meontischen Absoluten ist

der sogenannte phinomenologisch-konstitutive Idealismus charakterisiert.

Daraus folgt, dass die Phinomenologie keine “Verabsolutierung des Bewusstseins” und
auch keine bloe Immanenzphilosophie ist. Phdnomenologie ist eine transzendentale
Interpretation des Seins aus der “nicht-seienden” Konstitution, welche in den konkret

phdnomenologischen Analysen ausgewiesen (de-monstriert) wird.

Die Aullenwelt ist ontologisch vom menschlichen Bewusstsein unabhéngig; sie ist kein
“Gebilde” des Menschen. Die Phinomenologie ist kein Subjektivismus, noch weniger ein
Anthropozentrismus, bei dem die Transzendenz der AuBenwelt von der

Bewusstseinsimmanenz abhingig gemacht wird.

35



§ 6. Die Idee einer phinomenologischen Meontik

In den oben angefiihrten fiinf Grundthesen iliber den wirklichen Sinn einer idealistischen Deutung
der Phdnomenologie kiindigt sich ihre Neuinterpretation als Meontik im Ausgang von Husserls
Ansatz an. Die ersten zwei Thesen, die die Reduktion und ihre Radikalisierung betreffen, werden
im zweiten Teil (Reduktion und Befreiung, Kap. IV und V) dieser Arbeit diskutiert. Dagegen
bestimmen die letzten zwei Thesen, ndmlich Nr. 4 und 5, den allgemeinen Rahmen fiir die im ersten
Teil (Anfang und Ende aller Philosophie ist — Freiheit, Kap. II und III) dargestellte
Auseinandersetzung mit dem Ideal der Wissenschaft, das bei Husserl so mafigebend ist, und seiner
Uberwindung im Hinblick auf die Freiheitsproblematik. Bezug nehmend auf Punkt 3 und die darin
vorkommende hermetische Formulierung “das &v des urspriinglichen Nichts des meontischen
Absoluten”, wo die Idee einer meontischen Philosophie zum Vorschein kommt, miissen nun ihre
Grundziige erkléart werden.

Der Terminus “Meontik”, mit dem Fink in den Jahren seiner Mitarbeit bei Husserl seine
eigene Philosophie bestimmt, wird in den zu dieser Zeit veroffentlichten Schriften nirgends benutzt,
sondern taucht weitgehend nur in seinen Privatnotizen auf. Daraus ergibt sich die grole Bedeutung
fiir die philosophische Forschung, die diesen neuen Materialien zukommt. Der Grund fiir das
langjdhrige Schweigen iiber die Meontik ist — wie R. Bruzina, der Herausgeber dieser Texte,
priagnant formuliert —, dass “die ganze Idee der Meontik eine solche ist, die dem herrschenden
Charakter der Husserlschen Phidnomenologie entgegensteht, nach dem alles {iberhaupt
Thematisierte in anschaulicher Evidenz begriindet werden muss”.*

Die Meontik stellt das umfangreiche Ergebnis jener Selbstkritik dar, die dem
selbstbeziiglichen Charakter der Phidnomenologie entspricht und eine kritische Priifung des
Evidenzprinzips und seine analytische Entfaltung in viele Einzeluntersuchungen erfordert. Sie steht
aber nicht blo dem Evidenzprinzip entgegen, sondern liegt vielmehr jenseits des Evidenzbereiches
und des ersten reduktiven Stadiums, bei dem die unmittelbar gegenwirtige Gegebenheit des Ego
(und des in ihm mit-gegenwirtigen Anderen) untersucht wird. Die Meontik verfihrt in der Tat nicht
mehr “intuitiv”’, sondern wesentlich “konstruktiv”’, weil sie auf eine transzendentale
“Ungegebenheit” bezogen ist — darauf wurde im vorigen Paragrafen 3 schon hingewiesen. Diese

“Ungegebenheit” tritt innerhalb des phidnomenologischen Systems durch die Frage nach der

65 R. Bruzina, Hinter der ausgeschriebenen Finkschen Meditation: Meontik — Pddagogik, in: A. Bohmer (Hrsg.),

Eugen Fink: Sozialphilosophie - Anthropologie - Kosmologie - Pddagogik — Methodik, Konigshausen & Neumann,
Wiirzburg 2006, S. 196. Einige Andeutungen auf meontische Positionen sind jedoch in den Aufsdtzen Was will die
Phédnomenologie Husserls und Die Idee der Transcendentalphilosophie bei Kant und in der Phdnomenologie zu
finden (vgl. Studien, S. 42-43, 161ff.).

36



Ganzheit des transzendentalen, letztkonstituierenden Lebens auf, bzw. durch die Frage, ob der
konstituierende Urfluss einen Anfang und ein Ende haben kann. Zahlreiche Privatnotizen bezeugen
Finks philosophische Beunruhigung in Ansehung der Tatsache, dass sich mit diesen Fragen ein

ganz unbetretenes Land erdffnet.

Der transzendentale Erlebnisstrom ist fofo coelo verschieden vom “Welt-sein”, ist nicht

von dieser Welt, ist meontisch?°®

Die genetischen Probleme: hat der reine Erlebnisstrom einen Anfang, ein Ende; fillt die
“weltliche” Rede von Tod und Geburt mit dem Anfang- und Endproblem des

transzendentalen Zeitbewusstseins zusammen?®’

Das transzendentale, reduktiv gegebene und regressiv enthiillte Leben wird zundchst und
notwendigerweise als Erlebnisstrom gegenwiértiger Erfahrungskorrelation mit der Welt betrachtet.
Die Analyse auf dieser “ersten Seefahrt” ist dadurch charakterisiert, dass sie nicht nur von der
Vorgegebenheit der Welt zu ihrem Erscheinen, zu ihrem “Urphdnomen” zuriickfragt, sondern auch
dadurch, dass sie das fiir die konstitutionsenthiillende Riickfrage notwendige Einsatzfeld in seiner
dsthetischen (wahrnehmungsméBigen) Typik statisch erforscht und dann genetisch abbaut. Am
Ende dieser ersten Stufe des phidnomenologischen Fragens befindet sich also die “konstitutive
Riickfrage in das in den aktuellen Habitualititen implizierte sedimentierte leistende Leben”,”® das
der Gegenstand der genetischen Phidnomenologie ist. All dem soll aber eine “zweite Seefahrt”
folgen, welche dadurch motiviert ist, dass die transzendentale Egologie “durch die ihr eigene
Problematik”® ihre Grenze erfihrt. Die zweite, erneute Seefahrt motiviert nimlich die Frage nach
der vollen Reichweite der transzendentalen Subjektivitdt und ihren Ganzheitsstrukturen, die bisher
auller Acht bleiben sollten. Die transzendentale Egologie ist die Analytik der “unmittelbar von der
Reduktion aus erhellten Einbruchstelle in die transzendentale Subjektivitit”, doch “in ihr liegt,
wenn auch unenthiillt, die Totalitit des transzendentalen Lebens beschlossen”,”® oder zumindest ein
moglicher Zugang zu ihr. Zur Enthiillung des umfassenderen transzendentalen Sinnzusammenhangs
und seines noch nur implizierten, noch dunklen Ganzheitshorizontes bedarf es einer Weiterbildung,

einer Weiterentwicklung der auf das Ego zuriickleitenden Methode — und zwar einer solchen, die

6 7.1, 32b.

7 7.1, 24a.

% VICM/L, S. 6.
8 VICM/2, S. 144.
0 Ebd., S. 245.

37



zur Frage nach den bisher anonymen Horizonten fiihrt, welche die transzendentale Gegebenheit des
Ego noch umgeben. Darauf hat Fink in seinen Umarbeitungen der Cartesianischen Meditationen
Husserls und insbesondere in den Umarbeitungsentwiirfen fiir die fiinfte Meditation energisch
hingewiesen.”!

Das Fragen nach den Ganzheitsstrukturen des reduktiv erschlossenen transzendentalen
Lebens impliziert eine Hinwendung zur Frage nach der transzendentalen Geschichtlichkeit, nach
seinem Anfang in der friihkindlichen Entwicklung und prinatalen Sinngebung und nach dem Tod,
auerdem zur Frage nach den archaischen Aufbauprozessen des intersubjektiven Lebens, nach der
Ganzheitsform des intersubjektiven Monadenalls (der monadischen Gemeinschaft) und der
Totalititsform der monadischen Historie. Es folgt eine notwendige Beschiftigung mit den “solchen
mundanen Sinnbestdnden transzendental zugrunde liegenden konstitutiven Sinngebungen”, die aber
“im Seinszusammenhang der laufenden Weltkonstitution™”* nicht unmittelbar gegeben sind. Alle
diese Fragestellungen haben die Eigentiimlichkeit, dass es bei ihnen weder eine Gegebenheit gibt,
mit der “eine Regression in die konstituierenden Tiefschichten einsetzen kann, noch eine implizite
Gegebenheit des konstituierenden Lebens selbst”.”> Da hier auch keine implizite, genetisch
enthiillbare Gegebenheit vorliegt, kann die genetische Methode der Rekonstruktion nicht
angewendet werden. Es stellt sich die Frage also nach der Methode der “indirekten Konstruktion””*,
die sich auf die transzendentale Ungegebenheit bezieht. “Ungegebenheit” bedeutet hier etwas, einen
phdnomenologischen Befund, der nicht anschaulich gegeben ist, d.h. in den transzendentalen
Erlebnisstrom und seinen horizontalen Zeitigungsprozess nicht einholbar ist, da er auflerhalb der
Horizonte der Erfahrbarkeit und ihrer genetischen Rekonstruktion liegt. Er konstituiert erst die
Zeithorizonte der Erfahrungskorrelation, in denen Erfahrbarkeit ist. Die archaischen, tiber die
subjektiven Konstitutionsleistungen hinausgehenden und horizontbildenden Prozesse der Ur-

Zeitigung (der weltlichen Urkonstitution) kénnen z. B. zu keiner gegenwirtigen oder

erinnerungsmifigen Selbstgegebenheit gebracht werden. Fink schreibt dazu metaphorisch:

Man muss an den Klippen, an den Randproblemen der regressiven Analytik gestrandet
sein, um von da aus den motivierenden Anstofl zu erhalten fiir den konstruktiven

Entwurf.”

T Vgl. VICM/2, S. 244-275.

2 VICM/I, S. 68-69.

> Ebd., S. 69.

™ Vgl. auch Hua XXXIX, S. 480.
> VICM/IL, S. 7-8.

38



Dies ist der letzte und tiefste Sinn jener “zweiten phdnomenologischen Seefahrt”, die den sicheren
Hafen der ersten fiinf Meditationen verldsst. Die Cartesianischen Meditationen interpretiert Fink
also als Prolegomena zur echten transzendentalen Forschung, die ins Gebiet des Ungegebenen
“konstruktiv”’ vordringe. Nach der sorgfaltigen, wohl notwendigen Analytik des transzendentalen
Egologie — unter dem Gesichtspunkt sowohl der statischen Deskription als auch der genetischen
Riickfrage — stofit man auf die transzendentale Aufgabe einer “Befragung der Aulenhorizonte der
reduktiven Gegebenheit”,”® also einer Befragung dessen, was auBerhalb der Innenhorizonte der
Anschaulichkeit liegt. Das bringt eine gewisse Desorientierung, einen Verlust der
phdnomenologischen Orientierungspunkte mit sich bis zum Schiffbruch am letzten Rand des
Horizontes. Doch dieses Scheitern hat einen positiven, motivierenden Sinn: Von da aus erhdlt man
den Anstol3 zur Weiterfahrt, zur Fortfithrung der Befragung — bis zum VorstoB3 in die konstruktive
Umwandlung der Phinomenologie. In diesem Sinne ist diese Deutung eine innere Mdglichkeit der
Transzendentalphdnomenologie selbst, sie entsteht innerhalb des phdnomenologischen Projekts, so
wie es Husserl gedacht hatte, doch letztendlich transzendiert sie seine von der Berufung auf die
unmittelbare Gegebenheit markierten Grenzen. Der Horizontverlust verursacht auch eine
Verianderung der Perspektive und eine Verschiebung ihrer Achse: von der horizontalen Struktur, die

so typisch fiir die husserlschen Analysen der Konstitution ist, zur tiefen Vertikalitit des Finkschen

Aufbaus.

Das Grundproblem der Phidnomenologie involviert [...] einen Transzensus {iiber die
Welt hinaus und nicht nur iiber das innerweltlich Seiende; allerdings nicht zu einem
weltjenseitigen Absoluten hin, wie die dogmatisch-spekulative Metaphysik, sondern
indem sie die Welt erkenntnismifBig ausdriicklich zuriicknimmt in die Tiefe des
Absoluten, in der sie an sich — vor der phinomenologischen Reduktion — verborgen

liegt.”’

Diese konstruktive Methode — das operative Zentrum der Meontik — setzt Fink nun ausdriicklich mit
der transzendentalen Dialektik Kants in Verbindung. Drei Thesen bergen trotz der prinzipiellen,
schon dargelegten Verschiedenheit der Fragestellung beider Philosophen das Gemeinsame mit dem
kantschen Begriff. Es sei erstens das Grundproblem “des Verhéltnisses des Gegebenen zum

Ungegeben”.” In beiden Fillen gehe es um “ungegebene Ganzheitsstrukturen™: bei Kant um die

" Ebd.,S. 7.
7" Studien, S. 106.
8 VICM/L, S. 71.

39



Totalitdt der Erscheinungen, die letztlich zu den kosmologischen Antinomien fiihrt; bei Fink um die
Totalitdt der transzendentalen Subjektivitit {iber ihre blo anschaulich gegebene Deutung hinaus.
Kant habe auBerdem gezeigt, dass die Verhéltnisse des “Innerweltlichen” nicht auf die
Weltganzheit anwendbar sind. Zweitens entspreche das Problem der Einheit (Seele) des Subjekts,
das in den Paralogismen der reinen Vernunft Ausdruck findet, dem phidnomenologischen Fragen
nach Anfang und Ende des transzendental konstituierenden Lebens und seines Zusammenhangs mit
dem konstituierten, psychischen Menschen. Drittens stehe die konstruktive Methode der
meontischen Philosophie in grundsétzlichem Gegensatz zur anschaulichen Vorgehensweise der
ersten, notwendig egologischen Analytik der Erlebnisse und ihrer Konstitution. Das sei eine
wichtige Unterscheidung im Verstehensprinzip, das bei Kant nur regulativ verwendet wird.

Mit dem Begriff “Meontik” folgt Fink der griechischen Unterscheidung zwischen einer
“subjektiven” und einer “objektiven” Negation, wie die Partikel “uzn-" und “odx” verdeutlichen. Die
erste verneint die Sache als Gedachtes, hebt also ihre Unerreichbarkeit und Unbegrifflichkeit
hervor; die zweite verneint dagegen die Wirklichkeit selbst. Zwei Fragmente bestitigen diese

Interpretation:

Zum Sinn des un| Ov. Es ist nicht duk Ov. Die erste Negation ist “pros hemas”, bedeutet
die Unmdglichkeit, positiv liber das Absolute/den Ursprung zu reden. Die zweite wire

eine bloBe “negative” Negation, eine Nichtigkeit!”
“Nichts” ist lediglich die Abwehr gegen die naiven ontischen Auffassungen.*

In demselben Sinne erkldrt R. Bruzina in seiner Studie {iber die Zusammenarbeit Husserls und
Finks die lexikale Auswahl dieses Begriffes: “the meontic is a negation consequent upon the
incapacity in the conditions obtaining for the one making the assertion to apply 'ontic' designations
to that which is under discussion”.*' Jede Pridikation (Assertion) setzt Sprache als Mittel voraus.
Obwohl in der phanomenologisch theoretisierenden Einstellung “kein Grund und kein Zwang fiir
pridikative AuBerungen liegt”, ist die dmé@avoic “in einer Universaltendenz des konstituierenden

Lebens”®?

transzendental motiviert. Der konstitutive Prozess ist auf die Welt als Endprodukt der
Sinngebung hin gerichtet. Die Welt ist sozusagen der Inbegriff aller konstitutiven Leistungen,

welche das Geschehen der Verweltlichung sind. Auch der Transzendentalphdnomenologe wird in

71V, 57b.

80 7-VII, XX1/9a.

81 R. Bruzina, Edmund Husserl & Eugen Fink, a.a.0., S. 567.
2 vIcM/1, S. 108.

40



gewisser Weise von dieser teleologischen, weltfinalen Tendenz mitgenommen: In seinem
theoretischen Tun entstehen gewisse “Impulse, die zur AuBerung der transzendentalen Erkenntnisse
treiben und hinleiten”.* In der Analyse des eigentiimlichen Bedarfs nach Ausdriicklichkeit der
Phédnomenologie geht Fink jedoch von einer Nicht-Reduzierbarkeit der Sprache aus. Die Sprache ist
in der natiirlichen Einstellung, in der sie entsteht und sich entwickelt, unentrinnbar angesiedelt. Es
gibt tatsdchlich keine “transzendentale” oder neutrale Sprache, die dem Phdnomenologen im
Ausdriicken seiner transzendentalen Einsichten und Erkenntnisse irgendwelchen Beistand leisten
konnte, sondern nur Sprachen im Plural, d.h. weltliche Mittel der Rede. Die Reduktion erzeugt
keine transzendentale Sprache, etabliert hingegen einen Zuschauer, der “stumm” und “sprachlos” ist
— es sei denn, dass er sich fiir die Mitteilung seines Bswpeiv seiner Muttersprache oder jeder anderen
Sprache dieser Welt bedient. Die unvermeidliche Beheimatung der Sprache in der mundanen
Dimension zeigt sich auch daran, dass “alle Begriffe Seinsbegriffe sind”,** also auf Seiendes
bezogene und daher fiir die Erkldrung des Konstituiertwerdens nicht angemessene Begriffe sind.
Daraus folgt die unvermeidbare Unangemessenheit der Sprache hinsichtlich der Explikation und
Bewahrung der transzendentalen Sphire. Aber es gibt keine andere Moglichkeit, als diese Sprache
zu benutzen. Das Medium der Sprache ist wesensmifBig auf Seiendes, Weltliches bezogen. Der
Gegenstand der Phdnomenologie, so wie Fink sie versteht, ist aber letztendlich ein Nicht-seiendes,

ein Nicht-weltliches, ist “das absolute u7 6v”’. Und nun kommen wir zum Sinn dieses Absoluten.

§ 7. Zum phdnomenologischen Sinn des absoluten un 6v

Die Meontik ist nicht nur die Bezeichnung der Verlegenheit der phanomenologischen Philosophie,
aus der sie charakterisierenden transzendental-solipsistischen Reflexionseinsamkeit herauszutreten
und ihre Erkenntnisse “zurlick” in die natiirliche Einstellung mittels einer “mundanen” Sprache
mitzuteilen. Die Meontik ist vielmehr eine Anzeige des Gegenstands der phinomenologischen
Philosophie tiberhaupt. Die Phanomenologie fiir immer (nur) auf die Deskription des Bewusstseins
und seiner intentionalen Strukturen festzulegen, ist ein absurdes Missverstindnis ihrer lebendigen
philosophischen Intention. Das Reich des anschaulich-bewusstseinsmiflig gegebenen
Beschreibbaren ist begrenzt, und diese notwendige Grenze findet die in analytisch-deskriptiver

Methode fortschreitende Phdnomenologie selbst — wie die Erlduterung der konstruktiven Methode

% Ebd., S. 108. Das nennt Fink die “zweite, uneigentliche Verweltlichung”; sie ist “der Inbegriff des konstitutiven

Geschehens, das das Phdnomenologisieren selbst in die Welt, d.i. In die natiirliche Einstellung einstellt, es dort
'lokalisiert’ und "temporalisiert’, und in der Welt 'erscheinen’ ldisst.”
¥ Ebd., S. 94.

41



aufgezeigt hat.

Fiir Husserl ist das einzige absolute Sein das “Subjektsein” des Bewusstseins, in dem die
urspriingliche Konstitution (Zeitkonstitution oder Zeitigung) des Bewusstseins selbst und des
Universums transzendenter Objekte geschieht. Der Ausgang von der Apodiktizitit des
cartesianischen Satzes cogito ergo sum versperrt Husserl den Zugang zum meontischen Charakter
des transzendentalen Bewusstseins. Er sehe nicht, so Fink, dass die gesuchte Apodiktizitit des
cartesianischen Prinzips eine innerweltliche Apodiktizitit sei.®” Ihre apodiktische Giiltigkeit beziche
sich auf eine “res cogitans”, auf ein binnenweltliches Seiendes. Man miisse also dieses absolute
konstituierende Bewusstsein nicht am Leitfaden des mundanen Seinsbegriffs interpretieren®,
sondern das verstromende emanierende Leben, den Urfluss der absoluten Zeitigung vor seinem
elvau befragen.

Es gibt tatsdchlich einige Forschungsmanuskripte Husserls, in denen er dieser
Interpretationsrichtung nachgeht. Das erste ist ein frither Text aus dem Jahr 1908, der als Text Nr. 4
im Band XXXVI der Husserliana (Transzendentaler Idealismus) verdffentlicht ist. Hier beschreibt

Husserl den Fluss des absoluten Bewusstseins wie folgt:

Das Bewusstsein, das Sein im radikalen Sinn, ist im radikalen, im echten Sinn des
Wortes. Es ist die Wurzel und — in einem anderen Bild — die Quelle alles dessen, was
sonst noch “Sein” heillt und heillen kann. Es ist die Wurzel: Es trigt jedes andere, sei es
immanente, sei es transzendente individuelle Sein. Ist Sein individuelles Sein, dauernd
und in seiner Dauer sich verdndernd und nicht verdndernd, zeitliches Sein, so ist
Bewusstsein kein Sein. Es ist Triger der Zeit, aber nicht selbst und in sich selbst zeitlich
seiend, was nicht hindert, dass es durch “Subjektivierung” (eine bestimmte Sorte von
Objektivierung) Einordnung in die Zeit erhdlt und dann zum Dauernden, zum

Zeitobjekt “gestaltet” wird. In sich selbst ist es aber unzeitlich [...].*’

Das transzendentale Bewusstsein, der Kern oder die Wurzel aller Konstitution ist hier “kein Sein”
und wird als “nicht-seiend” und “nicht zeitlich seiend” bestimmt, da es “Triger der Zeit” ist.
Dementsprechend kann Fink in seinen Notizen behaupten, dass der absolute Charakter des
transzendental-konstituierenden Bewusstseins, seine Absolutheit eigentlich ein Solutum ab esse

bedeute. Absolutum esse, das absolute Sein, hétte also den Sinn: solutum ab esse, vom Sein

% Vgl. dazu die finksche Kritik an der Auffassung der Apodiktizitit bei Husserl in VICM/2, S. 109-113; 148-157.
5 Vgl VICM/1, S. 83ff.
¥’ Hua XXVI, 8. 70.

42



losgeldst und entbunden™. Die Frage nach dem Sein sei also nur im Rahmen der Welt sinnvoll zu
stellen, nur im Rahmen dessen, was ist. Dagegen sei die phdnomenologische Frage nach dem
Ursprung eine Frage nach dem transzendental Absoluten, das nicht ist, vom dem aber alles Sein
konstituiert wird.

Einige Jahre spiter versucht Husserl, die erwédhnte “Subjektivierung” oder bestimmte Art
von Objektivierung in einem anderen Manuskript zu prézisieren, das Fink sicherlich sehr gut
kannte, da er es transkribiert und 1928-1934 fiir die damals geplante Veroffentlichung der Bernauer
Manuskripte iiber das Zeitbewusstsein mehrmals bearbeitet hat.* Dabei geht es um eine der ersten
Betrachtungen des letztkonstituierenden Zeitbewusstseins, die als genetisch bezeichnet werden
konnen. Der Gang der Beschreibung ist gleichsam ein Abstieg in die transzendentale, innere
Geschichte des Ego, bis zum Riickgang auf das Urphidnomenale des Ego: Das Ur-geschehen des
Bewusstseinsstroms, den Urgrund dieses konstituierenden Verstromens und sich Verzeitigens — das

Ur-Ich des “allzeitigenden” Lebens.

Das identische, nicht gegensténdlich Seiende und unzeitliche Ich als fungierender Pol
(Urstand) des Erlebnisstroms, das Ich als identischer Pol fiir alle Erlebnisse und fiir
alles in der Intentionalitit der Erlebnisse selbst ontisch Beschlossene (z.B. die
vermeinte Natur als vermeinte) der Pol ist fiir alle Zeitreihen und notwendig als das
“lber”-zeitlich ist, das Ich, fiir das sich die Zeit konstituiert, fiir das Zeitlichkeit,
individuell singulidre Gegenstiandlichkeit in der Intentionalitdt der Erlebnissphére da ist,
das aber nicht selbst zeitlich ist. In diesem Sinn ist es also nicht “Seiendes”, sondern
Gegenstiick fiir alles Seiende, nicht ein Gegenstand, sondern Urstand fiir alle
Gegensténdlichkeit. [...] Es ist das Namenlose iiber allem Fassbaren, (das) iiber allem

nicht Stehende, nicht Schwebende, nicht Seiende, sondern Fungierende.90

Wenn also “Seiendes” ein individuelles Seiendes bedeutet, das an eine Zeitstelle gebunden ist und
durch sie zeitlich objektiviert ist, ist das Absolute des letztkonstituierenden Urflusses nicht
“seiend”, un-zeitlich oder besser “liber-zeitlich. Doch dieses pulsierende, ur-stehende und
stromende Zentrum des Konstitutionsgeschehens wird in der transzendentalen Reflexion sozusagen

“gegenstindlich, als identisches Funktionszentrum, als das Leistende fiir alle diese Leistungen”.”!

¥ Vgl Z-V, VII/12a ff.

% Vgl. B-I und die dazugehdrigen Beilagen. Die finksche Transkription des husserlschen Manuskripts (L I 20, 2-6)
weicht an verschiedenen Stellen vom Original ab. Vgl. EFGA 3.2, B-II, 244-250.

" Hua XXXIII, S. 277-8.

' Ebd.

43



Diese bis ins Extreme radikal gereinigte, nicht mehr weltliche Noesis, die fiir sich selbst (noch
nicht) noematisch geworden ist, ist nicht-seiend und nicht-zeitlich: ist meontisch.”* Nachtriglich
kann wohl eine Reflexion geilibt werden und so die vorher anonym tétige reine Noesis retentional
gefasst werden, aber — so Fink — “das Vorher-titig-gewesen-sein” ist noch eine noematische
Bestimmung. Diese noematische Bestimmung ist aber ein ontisches, innerzeitliches
Auffassungsschema unserer mundanen Subjektivitit, die die Zeit als Zeit-Strecke ansieht. Mit ihr
wird blof eine “zuriickweisende” Anzeige einer noch unenthiillten, aktiv konstituierenden Latenz
erreicht.

So kommentiert Fink in einer sehr wichtigen Notiz aus den Jahren 1930-1935 die damalige

Position Husserls:

Wenn Husserl Andeutungen macht auf die meontische Natur der absoluten
Subjektivitit, ohne aber radikal zu Ende zu gehen und die volle Tragweite einer
meontischen Philosophie zu erkennen, wenn er auch die meontische Natur nur an
peripheren Ausgestaltungen erfasst hat — so zeigt doch sein Ausdruck “vor-seiend” die

¢

meontische Natur an; aber im Terminus “vor-seiend” liegt doch noch ein ontisches
Auffassungsschema [...]. Das “Vorseiende” ist noch nicht seiend im eigentlichen Sinne
usw. Die Zeit fungiert hier noch als Horizont des Verstehens! Deshalb sagen wir

terminologisch: “me-ontisch”!!1%?

Das “Namenlose iiber allem Fassbaren” steht jenseits des Zeithorizontes, es konstituiert ihn. Da es
nicht objektiviert, nicht zeitlich ist, ist es auch nicht anschaulich gegeben. Dieser Urgrund ist
zugleich unbegreiflich, liegt unter den tiefsten Schichten der Konstitution, wo sich der Anfang der
(primordialen) Subjektivitit ereignet. Genau zu diesem Punkt eréffnen sich die angesprochenen
Ganzheitsprobleme der Konstitution, d.h. der Struktur und Genesis des allumfassenden
Welthorizontes. Darauf geht Husserl in einem Manuskript aus dem Jahr 1931 ein, das auch einige
von Fink verfasste Angaben zum Inhaltsverzeichnis enthdlt. Daher kann man mit Sicherheit davon
ausgehen, dass er den Text und seinen Inhalt gut kannte. Zur Konstitution der intersubjektiven Welt

wird Folgendes gesagt:

Das Universum des vorgegebenen Seins ist das Universum des fiir mich in einer

gewissen Form der Endgeltung, der bleibenden “Relevanz” fiir mich konstituierten

% Vgl. Z-1, 19a.
% 7.XV,26a ff.

44



Seins. Was dariiber hinausgeht in der Weise der konstituierenden Anonymitit, in der
Latenz, ist ein ur Ov, es ist nicht nichts, sondern “Voraussetzung” des Seins aus einer
vergessenen Zeitigung, die noch nicht Zeitigung eines Ov ist und so hinterher zu
enthiillende ist und als notwendig zu erkennende Funktion zur Ermdglichung fiir

Seiendes (und damit zu einer nachkommenden Zeitigung gebracht wird).”*

Ausgehend von der phdnomenalen Weltvorgegebenheit, die flir mich als konstituierte Endgeltung
das Endprodukt der teleologisch auf die Welt gerichteten, raumzeitlichen Konstitutionstendenz
darstellt, zeigt sich nun, dass etwas za uero 7o pvowko liegt. Etwas geht liber die Form dieser
konstituierten Endgeltung hinaus — in der Weise einer “Anonymitit”. Uber das Konstituierte, auch
iiber das Selbst-Konstituierte des Bewusstseins hinaus, “hinter” dem weltlichen Sein wohnt eine
Latenz: eine vergessene, erinnerungsméfig unerreichbare Zeitigung, die jedem Seienden vorangeht.
Das entspricht auch den Resultaten jener phédnomenologischen Untersuchungen {iber die
Zeitlichkeit, die Fink in seinen Privatnotizen unter dem Titel “Eidetische Theorie des Vergessens”
zusammengetragen hat. Thnen hat er sich iiber mehrere Jahre hinaus intensiv gewidmet. In ihnen
liegt auBerdem der Kern seiner eigenen meontischen Philosophie beschlossen. Fink zeigt dabei, dass
das Wesen der Zeit nicht in ihrem ekstatischen Horizont besteht. Nicht die Gegenwértigung (bzw.
gegenwirtige Wahrnehmung) mit ihren vergegenwirtigbaren Zeithorizonten Vergangenheit und
Zukunft ist das transzendentale Gefiige der allerletzten Konstitutionsschicht, ndmlich der
Zeitkonstitution, sondern die Ent-Gegenwdrtigung. Mit diesem Terminus meint Fink, es sei eine
eidetische Notwendigkeit, dass “hinter jeder Gegenwart samt ihrer retentionalen Helle” (also ihrem
Vergangenheitshorizont) “ein Dunkel, ein Vergessenheitshorizont liegt”. Dieser kann wohl durch
Erinnerung enthiillt werden, doch nur bis zu einem gegebenen Malle, weil “eine restlose
Enthiillung” wesensmifBig unmdglich sei. Daraus folgt, dass “jeder durch erinnernde Enthiillung
erweiterten Helle ein noch nicht enthiilltes Dunkel” vorausliegt. Und das sei “von fundamentaler
Wichtigkeit fiir die Aufrollung der genetischen Probleme und fiir die Einsicht in den meontischen

Sinn des transzendentalen Bewusstseins”.”> Das w7 v ist in der Tat die Voraussetzung und die

konstituierende Erméglichung fiir jedes konstituierte Sein. Fink nennt es auch “Ursprung”.”

Die Beziehung des “Absoluten” zum Ontischen nennen wir den “Ursprung”.

“Ursprung” ist nicht innerweltlicher Anfang, sondern ist innerweltlich gesehen immer

% Hua XXXIX, S. 471.
% Alle Zitate aus Z-1, 28a-b.
% Vgl. Z-V, VI/4b.

45



nach dem, dessen Ursprung er eben ist. “Ursprung” hat eine Vorgingigkeit 1f] @vosl,

nicht pog Auag.””

Das “absolute Sein” ist also keineswegs ein Seiendes, das neben oder auflerhalb des Seienden steht
und in Ruhe liegt. Das nicht seiende Absolute ist nur in seiner Konstituiertheit, sonst “ist” es Nichts,
ist nicht. Das urspriingliche Absolute ist aber iiberhaupt nur zuginglich vom Ontischen, von der
endlichen Sphdre der Konstituiertheit aus. So gesehen ist das Absolute “in gewisser Weise das
Ontische selbst, aber so radikal befragt, dass es das Ontische ist, gewissermallen vor seinem
givar”.”® Vor dem elvan heiBt “jenseits des Seinsinnes”, énékewva Tiic ovoiag.

Die meontische Phinomenologie ist eben jener denkerische VorstoB in das, was énékewva
tiic ovoiag, jenseits des “Seins” iiberhaupt ist: in die meontische Dimension des Absoluten.” Die
Meontik ist also jene phidnomenologische Reflexion, die iiber das Entsprungene hinaus zum
(meontischen) Ursprung, d.h. “iiber das Horizontgebundene (das horizonthaft Konstituierte) zum

55100

Horizont-bildenden (dem nicht seienden Konstituierenden)” ™ aufsteigt. So kldrt sich auch der Sinn

jener “Riickfiihrung alles Seienden [...] in das &v des urgriindigen, urspriinglichen Nichts des

meontischen Absoluten”.'"!

§ 8. Das Absolute und die Freiheit

Die meontische Philosophie Finks ist keine dunkle Flucht ins leere Nichts, keine weltverachtende
Sehnsuchtsphilosophie nach einem unerreichbaren Ursprung (Origo). Sie sei vielmehr “Welttreue
in vertieftem Sinne”. In ihr und durch ihr theoretisches Tun werde das Endliche, das weltliche Sein,
das zeitlich Vergingliche keineswegs “zugunsten einer mystischen Versenkung in das Nichts”'*?
preisgegeben oder verraten. Das weltliche Sein werde vor seinem eivon radikal befragt. Die
begriffliche Aufweisung des durch den absolut-transzendentalen, nicht-seienden Prozess der
Weltkonstitution Konstituiert-Seins bewahre vielmehr die unvergéngliche Bedeutung des Irdischen.

Den Prozess der Konstitution fasst Fink primér als Verendlichung'” des Absoluten in die intra-

77 Z-IV, 112b.

*® Ebd.

% Vgl. Z-XV, 39b-c.

199 71, 64a-b.

191 Z-VIL, XVII/20a.

102 7itate aus Z-1X, V/3a.

' Schon in seiner Dissertation heifit es: “Das transzendentale Subjekt verendlicht sich notwendig zum Menschen”
(Studien, S. 14). Noch in einer Notiz vom Anfang der DreiBigerjahre schreibt Fink: “Die Mensch-konstituierende
Problemsphdire der Intentionalitit bezeichnen wir terminologisch als 'Verendlichung” (Z-XV, 62a). Vgl. auch Z-

46



mundane, prinzipiell konstituierte Korrelation “Subjekt-Objekt”, “Mensch-Gegenstand”. Seine
Grundthese ist, dass alles Sein und alles Seiende, d.h. die Welt selbst prinzipiell ein konstitutives
Resultat sei. Dabei sei aber “die Idee eines ontischen Resultates als eines Produktes von einem
anderen Seienden grundsitzlich abzuwehren”. Es geht zwar nicht um die Erzeugung oder die
Produktion eines Seienden durch ein anderes, sondern um das Urverhéltnis von Ursprung und

Entsprungenheit, vom nicht seienden Absolutem und seiender Welt.

Das Absolute ist nur als seine Manifestation. Nicht ist zuerst das Absolute und dann
manifestiert es sich (oder konstituiert die Welt), sondern es ist, sofern es sich
manifestiert. “Konstitution” heifit also letztlich Manifestation oder Erscheinung des

Absoluten. “Phinomenologie” = Erscheinungslehre des Absoluten”'**,

Das Urverhéltnis zwischen Absolutem und seiner Manifestation heif3t bei Fink: Freiheit. Doch es ist
nicht jene Freiheit, die in der Subjektivitdt verankert ist. Sie ist die Freiheit der absoluten
Manifestation, eine absolute Freiheit. Fundiert in der Transzendenz des absoluten Einen, und zwar
in der Transzendenz iiber das Sein des Ur-Grundes der Subjektivitit, wird mit “Freiheit” die
Relation zwischen Ursprung und Entsprungenheit, zwischen dem Konstituierenden und dem
Konstituierten benannt. Dass das Absolute und die Freiheit ein und dasselbe Grundproblem der
Philosophie benennen, ist ja nicht Neues. Der deutsche Idealismus im Ganzen kreist wahrscheinlich
um diese Frage. Das Wort “absolut” kommt vom Verb solvere (lat. 16sen, loslésen, aufldsen),
dessen Partizip II absolutum (losgeldst) ist. Es zeigt eine Handlung der Befreiung an; oder besser
das, was befreit ist. Doch auch dass das Absolute an sich absolute Freiheit sei, ist eine Behauptung,
die in einer langen Tradition steht. Der Gedanke einer absoluten Freiheit taucht erst bei Plotin auf,
der sie als absolute Transzendenz iiber das Sein des ur-einen Ursprungs denkt. Schelling hat diesen
Gedanken einer iiber die endliche Freiheit der Subjektivitdt hinausragende Freiheit des Absoluten
wieder aufgenommen. Fink steht in dieser Gedankenlinie, insofern fiir ihn das Absolute das

philosophische Fundamentalproblem benennt. Dies ist das Problem der Freiheit.

Im Folgenden soll also seine Idee einer me-ontischen Philosophie und Phdnomenologie des
Absoluten als Lehre von der Freiheit dargelegt werden. Diese Darstellung der phinomenologisch-
meontischen Freiheitslehre wird aus zwei Teilen bestehen: Zundchst wird die Frage nach dem

Wesen der Philosophie, nach ihrem Anfang (dpyn) und Ende (télog) erdrtert (erster Teil, Kap. II

IX, VII/6b.
047XV, 92b.

47



und III). Dabei wird sich zeigen, dass die Freiheit “Anfang und Ende aller Philosophie ist”
(Schelling). Im zweiten Teil (Kap. IV und V) wird das Kernstiick dieser Neuinterpretation der
Phénomenologie dargelegt: die Reduktion als Befreiung.

48



Erster Teil

Anfang und Ende aller Philosophie ist — Freiheit!

Kapitel 1T
Der Anfang der Philosophie und die Freiheitsproblematik

§ 1. Das phdnomenologische Problem des Anfangs

Den Anfang bestimmt Aristoteles als das, was selbst nicht mit Notwendigkeit auf etwas anderes
folgt, nach dem jedoch notwendigerweise etwas anderes eintritt oder entsteht.' Diese Definition, die
er in seiner Poetik gibt, gilt sowohl fiir die Lehre der Dichtkunst als auch, und vielleicht noch in
hoherem MaB, fiir die Philosophie. Sie ist, mit jener verwandt, ein Denken des Anfangs. Laut
Husserl liegt “im Wesen der Philosophie der Versuch eines einsamen Anfangs, des einsamen
Ringens um den wahren Anfang”.” In jedem wahrhaft radikalen philosophischen Denken geht es
also (auch) um die Bestimmung seines Anfangs. Worin besteht aber die Wahrheit des Anfangs, um
den einsam gekdampft wird? Wenn man die aristotelische Definition bedenkt, hat diese anfangliche
Wahrheit einen doppelten Aspekt. Erstens den, dass der Anfang nicht etwas anderem folgt, sondern
umgekehrt: dass alles andere ihm folgt. Zweitens die Notwendigkeit, mit der diese Korrelation von
Anfang und Angefangenem geschieht. Das Erste, vom dem alles andere herkommt, ist also das
principium der generierten Aufeinanderfolge. Der Bezug zwischen Anfang (dem principium) und
Angefangenem (dem principiatum) wird von Aristoteles als ein notwendiger festgelegt. Diese
Notwendigkeit betrifft sowohl das principium als auch das principiatum. Die Notwendigkeit
bedeutet in Bezug auf den Anfang seine Autonomie, die nicht etwas anderem folgt. In Bezug auf
das Angefangene driickt sie dagegen die notwendige Abhéngigkeit vom principium aus. Das
Herstammen von ihm ist also ein notwendiger Hergang. Aus dieser in einer doppelten
Notwendigkeit verbundenen Relation von Anfang und Angefangenem ldsst sich weiterhin der
Anfang als fundamentum bestimmen, d.h. als Grund dessen, was von ihm notwendigerweise
herkommt. Das Angefangene fufit auf einem ersten Fundament (dem Grund). Schlieflich ist das

fundamentum insofern ein fundamentum inconcussum (ein unerschiitterlicher Grund), als es eben

Aristoteles, Poetik, ibers. Von M. Fuhrmann, Reclam, Miinchen 1976, S. 55.
Hua VIII, S. 328.

49



ein notwendiges ist. Die Frage nach einem ersten, unerschiitterlichen Grund des Wissens benennt
also das Problem des Anfangs der Philosophie.

Auch der Phinomenologie Husserls ist diese Problematik nicht fremd; sie wird vielmehr von
dem Problem des Anfangs wesentlich bestimmt. Die Phidnomenologie als absolute
Universalwissensschaft muss sich einen angemessenen und absolut gerechtfertigten Anfang erst
verschaffen. Anders bei den positiven Wissenschaften, die das jeweilige Ansatzfeld ihrer Forschung
sozusagen als einen vorhandenen Seinsbezirk schon vorgegeben haben. Doch bisher, so glaubt
Husserl, haben die Philosophen den Anfang entweder verkannt oder gar nicht richtig erfasst. Daher
seine Forderung: “Wir miissen uns alles, was an philosophischen Anfiangen geworden ist, allererst
selbst erwerben”.’ Das phinomenologische Denken findet ihm zufolge also “den einzigen Ansatz
eines wahren Anfangs derjenigen Erorterungen, die zu reinen Formulierungen der eigentiimlichen
Problematik der Vernunft fithren kdnnen, [...] bei Descartes, in den beiden ersten Meditationen, also
schon an der Eingangspforte der ganzen neueren Philosophie”.* Dabei ist die Idee einer moglichen
Universalwissenschaft, und zwar einer Philosophie im echten Sinne,” sowohl bei Husserl als auch
bei Descartes eine Art von Erkenntnis, in der es moglich ist, alle Erkenntnisleistungen zu
rechtfertigen, ohne dabei etwas Unbegriindetes vorauszusetzen. Die Idee einer durchaus
begriindeten Erkenntnis, die auf jede Voraussetzung verzichtet, gibt der angestrebten Begriindung
des philosophischen Denkens die Form einer Selbstbegriindung seines Wissens. Das philosophische
Wissen sei eben ein Wissen, das nur auf sich selbst gestellt ist. Die absolute Selbstbegriindung’
definiert also die Wahrheit des Anfangs der Phdnomenologie.

Nicht nur sdmtliche Einzelwissenschaften, sondern auch die Philosophie selbst bleibt
insofern noch auf methodische und begriffliche Voraussetzungen angewiesen, als sie sich mit ihren
fachwissenschaftlichen Mitteln nicht begriindet hat. Das jeweilige thematische Forschungsfeld
bleibt fiir die positiven Wissenschaften eine nicht zu hinterfragende Voraussetzung. Nicht jedoch
fir die Philosophie. Gegeniiber dieser flir die Einzelwissenschaften charakteristischen
Unerreichbarkeit ihres stdndig vorausgesetzten und als solcher hingenommenen Grundes, welche
Husserl in seinen Vorlesungen vom Wintersemester 1922/23 als “Naivitit”’ bezeichnet, fordert er
fiir die Philosophie eine radikale Letztbegriindung ihres Wissens: eine Begriindung auf einem
fundamentum inconcussum.

Das phénomenologische Problem des Anfangs als Problem einer radikalen

Hual, S. 53.

Hua VIII, S. 328.

Hua VIII, S. 259.

E. Stroker, Zur Problematik der Letztbegriindung in Husserls Phdnomenologie, in: Zur Selbstbegriindung der
Philosophie seit Kant, hrsg. von W. Marx, Klostermann, Frankfurt a.M. 1987, S. 107-129.

7 Hua XXXV, S.9.

= Y S O]

50



Selbstbegriindung der Philosophie steht also wie bei Descartes unter der Leitidee “einer in radikaler

8 .
7% Diese

Echtheit zu begriindenden Wissenschaft und letztlich einer universalen Wissenschaft
universale Wissenschaft, die in der Tradition der prima philosophia den Letztbegriindungsanspruch
erhebt, sei eine Ur-Wissenschaft, weil sie das unerfragte und nie zum Problem gewordene
fundamentum der positiven Wissenschaften zum Thema habe. Diese wiirden eben als “positiv”
bezeichnet, weil sie im Gegensatz zu den normativen Wissenschaften ein Wissen seien, das
unabhingig von metaphysischen Vorgaben bestehe. In diesem Sinne leiste die Philosophie eine
Begriindung jenes Anfangsgrundes, auf dem die Wissenschaften fuBBen konnen. Der Anspruch auf
universale Wissenschaft bedeute aber noch wesentlicher die Notwendigkeit eines radikalen
Neuanfangs der Philosophie selbst. Sie miisse als strenge Wissenschaft auftreten. Die
wissenschaftliche Strenge eines solchen Neuanfangs beinhalte den Radikalismus der
Selbstverantwortlichkeit einer “auf letzte erdenkliche Vorurteilslosigkeit abgestellten, [...] in
wirklicher Autonomie aus letzten selbst erzeugten Evidenzen sich gestaltenden Philosophie™.’

Der von Husserl anvisierte Neuanfang der Philosophie als strenger Wissenschaft meint also
die Erneuerung der Philosophie auf der Basis einer Selbstbegriindung derselben. Diese konne nur
kraft einer letzten Vorurteilslosigkeit und begrifflicher, aus den Evidenzen erwachsender Autonomie
gelingen. “Wir fangen also neu an”, so Husserl in §3 der Cartesianischen Meditationen, “mit dem
Entschluss radikal anfangender Philosophen, alle uns bisher geltenden Uberzeugungen und darunter
auch alle unsere Wissenschaften zunichst auBer Spiel zu setzen”.'” Die gesuchte Vorurteilslosigkeit
wird durch die phianomenologische Methode der émoyr erschaffen. Die émoyn ist das “universale
AuBergeltungsetzen (Inhibieren, AuBerspielsetzen) aller Stellungnahmen zur vorgegebenen
objektiven Welt”.!! Dank dieser “Einklammerung” der Erfahrungswelt und ihrer zum
Erfahrungsleben gehorenden Geltungen, in denen auch die Wissenschaften ihren Platz haben, wird
gleichzeitig eine Anderung der diesem Leben natiirlichen Einstellung zu den Dingen in der Welt
hervorgebracht. Damit soll also eine Wendung ermdglicht werden: eine Riickfiihrung (Reduktion)
des philosophischen Blickes auf das transzendentale Subjekt, auf das reine ego cogito als den
apodiktisch letzten Boden, auf den sich eine radikale Philosophie stiitzen muss. Einzig und allein
das ego cogito kann angesichts der Unzulidnglichkeit der dufleren Erfahrung, welche aufgrund ihrer
Perspektivitdt die Moglichkeit der Tduschung (und im Nachhinein der Korrektur) nicht ausschlief3t,

jene begriindende Evidenz gewéhrleisten, die systematisch zur Form einer begriindeten Ordnung

von Erkenntnissen — echten Erkenntnissen —gehort. Folglich wird die phdnomenologische Frage

® Hual,S. 48.
’ Ebd., S. 49.
1 Ebd,, S. 55.
""" Ebd.,, S. 60.

51



nach dem Anfang als Frage nach den an sich ersten Erkenntnissen, welche den ganzen Stufenbau
universaler Erkenntnis tragen sollen und konnen, bestimmt. Diese prima philosophia sei nur in der
apodiktischen Evidenz des ego cogito zu finden, in der Zweifellosigkeit innerer Wahrnehmung.

Die Wesensbestimmung dieses ego cogitans sicht Husserl nun in der “Intentionalitit”.'* Die
Intentionalitét sei die Grundeigenschaft des Bewusstseins, das immer ein Bewusstsein von etwas ist.
Demzufolge sei das Ego, welches grundsétzlich ein Bewusstsein von... ist, immer auf irgendwelche
Gegenstindlichkeiten gerichtet. Diese sind von ihm vermeint, werden von ihm intendiert. So kann
nur in “mein[em] reine[en] Leben mit all seinen reinen Erlebnissen und all seinen reinen

Gemeintheiten, [im] Universum der Phinomene im Sinne der Phinomenologie”"?

jene absolute
Zweifellosigkeit auftreten, welche eine Wissenschaft aus absoluter Rechtfertigung gewihrleisten
kann.

Der methodische Oberbegriff fiir den Zugang zum Forschungsfeld der Phdnomenologie, fiir
seine Erfassung und systematische Sicherung ist nun die Reduktion. Diese enthilt die émoyn als
ihren konstitutiven Moment und entfaltet sich in mehreren Schritten. Sie allein ermdglicht durch
eine radikale Anderung derjenigen Einstellung, in der die natiirliche, weltliche Erfahrung verlduft,
den Eintritt in das absolut eigenstindige Reich direkter Erfahrung: das Erfahrungsfeld der
transzendentalen Subjektivitit. Diese Einstellungsédnderung und das Verlassen der natiirlichen
Einstellung mitsamt ihres Dogmatismus eroffnet den theoretischen und zunichst deskriptiv
verfahrenden Gang in das bisher unzugénglich und verborgen gebliebene transzendentale Land.
Dies ist die Urstidtte aller Sinngebung und Seinsbewidhrung. Die Reduktion leite gewissermal3en den
Aufstieg ein, der von der mundanen Subjektivitit (dem psycho-physischen Menschen) zur
“transzendentalen Subjektivitdt” fiihre. Diese transzendentale Subjektivitdt habe aber, wohlgemerkt,
mit einem transzendentalen Anthropologismus oder einer reinen Psychologie'* nichts zu tun. Es

seien viele Schritte notwendig, neue Uberlegungen hinsichtlich Stil und Absichten vonnéten, um in

2 Den Terminus iibernimmt Husserl von seinem Lehrer F. Brentano, der seinerseits auf die mittelalterlich-

scholastische Verwendung des Begriffs zuriickgreift. Bei Descartes ist dagegen das denkende Ich als ausschlieBlich
denkende Substanz, res cogitans, gekennzeichnet und dies denkende Ding strikt vom rein korperlichen Dasein
getrennt. Kein Attribut der Korperlichkeit kann dem ego cogito zukommen, da es von allen materiellen Dingen
getrennt ist, die im Korper als res extensa auftreten. Demgemal sei die bloBe Materie, die res extensa, auch streng
getrennt von der denkenden Substanz.
" Hual, S. 60-61.
Obwohl fiir den Psychologen die Welt in Geltung bleibt, weil er die Reduktion nicht vollzogen hat, besteht nach
Husserl ein “wundersamer” Parallelismus: “Jedes Transzendentale und die FEinstellung selbst spiegelt sich
vollkommen im Psychologischen und jedes Psychologische im Transzendentalen” (Hua XXXIV, S. 4 ff.). Es ist nur
eine “kleine Wendung”, die die gesamte transzendentale eidetische Phdnomenologie von der deskriptiven
Bewusstseinspsychologie trennt, doch eine entscheidende. Ohne Vollzug der transzendentalen Epoché und
Reduktion bleibt die phidnomenologische Einstellung versperrt. Aufgrund eben dieses Parallelismus, dieser
“doppelten Edition” nicht nur der Subjektivitdt, sondern auch der Empirie — einmal als transzendentale und dann als
psychologische — hat Husserl den Einfiihrungsweg in die Phdnomenologie als eine transzendentale Radikalisierung
der deskriptiven Psychologie (z.B. Natorps) konzipiert.

52



diesem “neuen Lande festen Full fassen [zu] konnen und nicht am Ende an seiner Kiiste [zu]
scheitern. Denn diese Kiiste hat ihre Klippen, {iber ihr liegt das Gewolk der Unklarheit, das uns mit
skeptischen Sturmwinden bedroht”."” Der transzendentale Kontinent miisse erst erreicht werden,
erst danach konne man anfangen, eine systematische Landkarte zu entwerfen.'® Der reduktive Weg,
der zu ihm fiihre, sei aber lang und nicht einfach.

Daraus kann man die Schlussfolgerung ziehen, dass das Problem des Anfangs in der
Phédnomenologie Husserls die Frage nach dem voraussetzungslosen und im transzendentalen ego
cogito apodiktisch ausweisbaren Ansatz einer universalen Wissenschaft, die eine transzendentale
Selbstbegriindung anstrebt, betrifft. Die 1907 von Husserl in Gottingen gehaltenen Vorlesungen
stellen einen der ersten Versuche dar, die Idee der Phdnomenologie und ihre methodischen
Grundziige im Anschluss an Descartes' Zweifelsbetrachtung systematisch zu entwickeln. Sie
konnen daher als Vorlesungen iiber den ersten Anfang einer neuen, die Tradition des europdischen
Denkens erneuernden, transzendentalen Ur-Wissenschaft gelesen werden. Diese Interpretation wird
auch durch Husserls AuBerungen im Nachhinein zu dieser Vorlesung bekriftigt: “Das war ein neuer
Anfang, leider von meinen Schiilern nicht so verstanden und aufgenommen, wie ich es erhofft habe.
Die Schwierigkeiten waren auch allzu grol und konnten im ersten Anhieb nicht iiberwunden
werden”.'” Weitere Versuche zur Klarstellung und Vertiefung der Grundidee der Phinomenologie
in den folgenden Jahren stellen z.B. sowohl die 1913 erschienenen Ideen I als auch die 1923/24
gehaltenen Vorlesungen zur systematischen Begriindung einer Ersten Philosophie dar. 1929 ist
dann das Jahr der im Descartes-Amphitheater der Pariser Sorbonne gehaltenen zwei Vortridge mit
dem Titel “Einleitung in die transzendentale Phdnomenologie”. Angesichts des durch den Pariser

18 .. .
7% {iberarbeitete

Doppelvortrag hervorgerufenen “ungeahnten Erfolges und des lebhaften Interesses
Husserl schon auf der Riickreise von Paris nach Freiburg (liber Straburg) das Material zu einer
umfassenderen Darstellung der Grundprobleme der transzendentalen Philosophie.” Die 1931 auf
Franzosisch (von Levinas iibersetzten) veroffentlichten Meditations Cartesiennes entsprechen
jenem Textmanuskript, an dem Husserl unmittelbar nach seiner Riickkehr in Freiburg (Mérz-Mai
1929) gearbeitet hatte. Eine geplante Umarbeitung dieses Textes in eine spezifisch fiir das deutsche
Publikum gedachte Ausgabe, um “in die kritische Situation einzugreifen, in der jetzt die deutsche

Philosophie steht”,** kam nie zustande. Husserl und Fink arbeiteten daran viele Jahre lang

" HuaIIL, S. 45-46.

' Zu dieser Metapher vgl. den Brief Husserls an Pannwitz vom 28./29.2.1934 in BW VII, S. 222.

Hua II, Einleitung des Herausgebers, S. X.

Vgl. den Brief von Malvine Husserl an Roman Ingarden von 24.3.1929, wiedergegeben in Hua I, S. XXV.

' Vgl. Hua I, Einleitung des Herausgebers, S. XXIV-XXVI.

So Husserls in einem Brief an R. Ingarden von 19.3.1930. Dort schreibt er: “Ich [...] diirfte die deutsche
Bearbeitung der Cartes[ianischen] Med[itationen] nicht aufschieben. Denn das wird das Hauptwerk meines Lebens

53



zusammen, ungefdhr bis 1934, als der Plan der deutschsprachigen Meditationen aus verschiedenen
Griinden aufgegeben wurde.

Diese Umarbeitungen an den Cartesianischen Meditationen sind Gegenstand der
Auseinandersetzungen zwischen dem jungen Fink und dem “alten Meister” Husserl gewesen. Hier

entschied sich auch Finks Abschied von Husserls cartesianischem Ansatz.

§ 2. Die auferwissenschaftliche Autonomie der Philosophie

Der philosophische Ansatz scheint bei Husserl wie bei Descartes von derselben Problematik
bestimmt zu sein. Beide nehmen ihren Ausgang von der Wissenschaft, welcher die Philosophie eine
absolut sichere Grundlegung geben soll. In Bezug auf die Wissenschaften wére demnach die
Philosophie eine Ur-Wissenschaft, weil sie imstande sei, ihnen eine absolute und methodisch
begriindete Ausgangsbasis zu sichern. Ferner sei die Philosophie an sich eine strenge Wissenschafft,
weil sie selbstbegriindend sei. Sie gebe sich selbst jenen absolut sicheren Anfang, auf dem ihr
Wissen wachsen kann. Diese zwei miteinander verbundenen Auffassungen der Philosophie als Ur-
Wissenschaft und als strenger Wissenschaft greifen auf das fundamentum inconcussum zuriick. In
der Suche nach dem unerschiitterlichen Fundament wiirden also die Phdnomenologie Husserls und
die prima philosophia Descartes' formal iibereinstimmen. Husserls “Cartesianismus” ist jedenfalls
kein historischer, sondern phdnomenologischer, d.h. intentionaler Art. Das fundamentum findet
Husserl in der an sich ersten Evidenz des ego cogito, d.h. in der inneren Erfahrung des Subjekts.
Und dieses Fundamentum ist auch inconcussum, weil die Bewusstseinsevidenz apodiktisch ist. Als
Vorbild fiir diese Begriindungsidee gelten also die Wissenschaft und ihre Strenge, deren Husserl
sich als leitender Zweckidee fiir seine absolute Begriindung der Philosophie bedient.

Unter den langen Umarbeitungsschriften®' der Cartesianischen Meditationen, an denen Fink

sein, ein Grundrif3 der mir zugewachsenen Philosophie, ein Fundamentalwerk der Methode u. der phil. Problematik.
Mindestens fiir mich Abschiufp u. letzte Klarheit, fiir die ich eintreten, mit der ich ruhig sterben kann. (Aber
wichtiger ist, daf3 ich mich berufen fiihle, dadurch entscheidend in die kritische Situation einzugreifen, in der jetzt
die dfeutsche] Philosophie steht.) [... ] denn fiir das deutsche Publicum - in der jetzigen Situation (modische
Schwenkung zu einer Philos. der 'Existenz', Preisgabe der 'Phfilosophie] als strenge Wissenschaft') bedarf es
breiterer Exposition und Weiterfiihrung bis zur obersten 'metaphfysischen]' Problematik” (E. Husserl, Briefe an
Roman Ingarden, Hrsg. R. Ingarden, M. Nijhoff, Den Haag 1960 (Phaenomenologica 25), S. 59). Unmittelbar nach
der Verdffentlichung der Meditations in Frankreich sandte Ingarden einige kritische Bemerkungen zur franzgsischen
Fassung des Gedankengangs an Husserl, der diese eingehend las und in ihrer Tragweite priifte. Die Bemerkungen
Ingardens sind nun als Beilage in der Husserliana I veroffentlicht. Vgl. Hua I, S. 203-218.

Der erste Entwurf Finks zur Umarbeitung der Meditationen stammt aus dem Sommer 1931. Dieser Text betrifft
lediglich die erste Meditation, insbesondere den §3 und eine Neufassung der §§7-11 (Hua I, S. 48-65), und weist
keine Randbemerkungen Husserls aus. Dagegen befasst sich die ein Jahr danach, im Sommer 1932, vorgenommene
Revision mit allen fiinf Meditationen und enthilt zahlreiche Anmerkungen Husserls. Vgl. VICM/2, S. 106-133 und

21

54



1931-1933 arbeitete, sind es vor allem die zwei Neufassungen der ersten Meditation, die im
Vergleich zu Husserls cartesianischem Ansatz eine deutliche Anderung der Anfangsproblematik
zeigen. An ihnen ist zu allererst auffallig, dass Fink die ersten Paragrafen der ersten Meditation iiber
die “leitende Zweckidee einer absoluten Begriindung der Wissenschaft”** durch eine formale bzw.
allgemeinere Kennzeichnung des Leitbegriffs der Philosophie ersetzt. Die wahre Philosophie sei
wohl von einem “leidenschaftlichen Willen zur autonomen Selbstverantwortung und

Rechtfertigung”, welche “nur in einer eigenartigen Revolution der Denkungsart””

moglich sei,
geleitet. Die cartesianischen Anspielungen reichen aber nur bis hierher. Nach dieser eher formalen
Anerkennung der mit Descartes gemeinsamen Forderung einer radikalen Neubegriindung des
philosophischen Denkens wird das weitere Vorhaben der autonomen Selbstbegriindung in beiden
Finkschen Umarbeitungsentwiirfen von der Idee der Wissenschaft endgiiltig getrennt. Der wahre
Anfang der Philosophie ist — und das wird von Fink mehrmals wiederholt — die Proklamation ihrer
unbedingten FErkenntnisautonomie. Die conditiones (d.h. sowohl das Bedingte als auch das
Bedingende) ihrer Wissensform bestimme die Philosophie selbst. Darin, “dass Descartes diesen
Umsturz unter der Leitidee einer absoluten Begriindung der Wissenschaften vollzieht, und zwar
durch ein methodisches Insspielsetzen einer universalen Zweifelsmethode”,** solle man ihm nicht
folgen. Das Problem des Anfangs betreffe ausschlieBlich die Aufgabe einer autonomen
Rechtfertigung und Selbstbegriindung der Philosophie, nicht eine Grundlegung der Wissenschaften.
Dadurch distanziert sich Fink erheblich von der Leitidee Descartes'. Die Konsequenzen dieser
Trennung zeigen sich auch in Bezug auf die in den weiteren Umarbeitungsschriften der
Meditationen verschleierte Neuauslegung der Phinomenologie.

Die tiibliche, bei Husserl nach der Zweifelsmethode Descartes' gestaltete Motivation fiir die
transzendentale Reduktion scheint Fink bedenklich zu sein®. Die eigenartige petépaotc gic Aho
vévog, welche durch den Vollzug der émoyn/Reduktion zum  Eintritt in  die
Transzendentalphilosophie fiihrt, ist fiir ihn nicht durch ein “wissenschaft-theoretisches Anliegen”
begriindet. Der Grund dafiir muss in einer unterschiedlichen Auffassung dessen, was mit “Wissen”
gemeint ist, gesucht werden. Fink weist vorerst darauf hin, dass das menschliche Wissen nicht nur
in der Form der Wissenschaften existiert. Es ist auch (und zum gréBten Teil) ein unermesslicher

Reichtum an vor-wissenschaftlichen und vor-theoretischen Wissensbestinden, die dem

wissenschaftlichen Wissen sozusagen vorausliegen. “Wissen” in weitesten Sinne sei eine bunte

134-275.

22 Hual, S. 48ff.

3 VICM/2, S. 106.
24 Ebd.

» Vgl. Z-1V, 15a.

55



Mannigfaltigkeit von Uberzeugungen, Ansichten, Glauben und praktischem Know-how, in der das
menschliche Weltleben zunédchst und zumeist verlduft. Das “Wissen” ist im natiirlichen Weltleben
des Menschen zunéchst eine geistige Form der Kultur und nicht ausschlieBlich der Wissenschatft.
Die ungeheure Menge kulturellen Wissens tritt vorerst in der Form der doxai auf. Der Terminus
doxa bedeutet “Meinung” und alle diejenige Formen des “Fiirwahrhaltens”, die als gdngiges Wissen
angesehen werden konnen. In der klassischen Erkenntnistheorie der Antike (Sokrates und Platon)
bezeichnet doxa die Form der Erkenntnis, die auf der subjektiven Meinung beruht und somit keine
objektive Gewissheit der Wahrheit besitzt. Doch wird dabei nicht skeptisch der relative Charakter
dieses Wissens betont, sondern die Existenz der wahren und wissenschaftlichen Erkenntnis
(émotnun), die den Grund der mannigfaltigen doxai ausmacht, dialektisch abgeleitet. Auch Fink
verweist zundchst auf die doxa als ein vor-wissenschaftliches Wissen iiber die natiirliche Welt in
diesem positiven und dialektischen Sinne. Die doxai konnten zum Teil als unmittelbare
Erfahrungserwerbe in der personlichen Lebensgeschichte direkt aus dem eigenen Erfahrungsleben
entstehen. Zum anderen Teil konnten es aber auch indirekte, aus der Kommunikation mit Anderen
vermittelte Wissenserwerbe sein. Ob nun mittelbar oder unmittelbar, sei das Wissen aber nicht blof3
fiir einzelne Subjekte da, denen es zur Verfligung steht. Das Wissen sei vielmehr immer “mit
individuellen oder allgemeinen Zweckbestimmungen den Subjekten als Subjekten habitueller
Interessen geltend in einem kommunikativen Kreis von Menschen, die in einer generativen
Lebensgemeinschaft leben, in der Einheit einer dauernden Traditionalitit eine gemeinschaftlich
vertraute Welt haben und dabei in einer vergemeinschafteten Habitualitdt”.*® Das Wissen als
intersubjektive Form der menschlichen Kultur stehe wesensméfig im Bann einer Tradition. Eine

“durchgingige Traditionalitit”?’

, die alle Formen des Wissens iiberspannt, ist laut Fink der
Grundcharakter unseres natiirlichen Dahinlebens in der Welt. Alle Wissensformen des Menschen
seien durch ihre Gebundenheit an Gewohnheiten, an Habitualititen, wesentlich durch einen
allgemeinen und typischen Stil, der das Leben traditionell beherrsche, charakterisiert. In der Macht
der Tradition, die sich unauffillig auf die inneren (personlichen) und &duBleren gemeinschaftlichen
Formen des Wissens erstrecke, bekunde sich die Abhdngigkeit unseres natiirlichen Wissens. In
Bezug auf dieses Ethos des Lebens zeige es sich nicht nur, dass wir inmitten einer lebendigen
Tradition stehen, sondern auch, dass diese uns verdeckt und vorausgesetzt bleibe. Die natiirliche
Traditionsgebundenheit bleibt im natiirlichen Leben zumeist unthematisch. Oft wird sie nie zu

einem Problem. Sie zeigt keine problematische Fragwiirdigkeit, sondern verlduft in ihrer

vorausgesetzten Geltung. Darin, dass diese Macht der Tradition, nicht einmal ihre Erbschatft,

2 Hua XXXIX, S. 58.
2 VICM/2, S. 136.

56



keineswegs sichtbar wird, bestétigt sich stindig der heteronome Charakter des menschlichen
Wissens. Es wird sich seines Grundes, der sich in der traditionellen Vergangenheit verliert, nicht
bewusst. Diese Grundhaltung des Lebens ist eben diejenige vor-philosophische und dogmatische
Einstellung, die ihren Anfang immer hinter sich gelassen, inmitten der natiirlichen Weltvertrautheit
sogar vergessen hat.

Das menschliche Wissen im Allgemeinen ist also eine geistige Form der Kultur in einer
Tradition. Mit diesem Argument weist Fink dann entschieden darauf hin, dass auch die

Wissenschaft und ihr theoretisches Wissen zur Tradition gehoren.

Zur Traditionalitdt des Lebens gehoren doch nicht nur das schlichte Erfahrungsleben
und die schlichten Formen der Kommunikation samt den in ihnen zugénglichen
Geltungen, sondern auch alle Wissenschaften, sofern sie doch theoretisch Aus- und
Umgestaltungen der schlichten Erfahrungen sind [...]. So etwas wie '"Wissenschaft'
gehort also auch zum selbstverstdndlich hingenommenen Bestande der Welt, ist von

vorneherein in der traditionell gebundenen Weltvertrautheit einbegriffen.*®

In welcher Weise die Wissenschaften aus dem vor-wissenschaftlichen Boden des Lebens (den
schlichten Geltungen des Erfahrungslebens) entstehen, wie die theoria aus der praxis, aus dem
alltdglichen Weltverstdndnis entsteht und sich tiber die gebrduchlichen doxai erhebt, das zu erkldren
wire nun die Aufgabe einer intentionalen Auslegung des Ursprungs der Wissenschaften. Was aber
das Problem des Anfangs angeht, dessen spezifisches Thema die vorurteilslose Selbstbegriindung
der Philosophie ist, zeigt es sich nun, dass auch die Wissenschaft der phdnomenologischen Methode
der émoyn unterzogen werden muss. Die unbefragte Geltung der Wissenschaftsidee, die der
Vertrautheit und dem Gewohnheitsstil der traditionellen, vor-philosophischen Welt-Erfahrung
zugeordnet werden muss, darf nicht weiter unberiihrt in ihrer selbstverstindlichen Giiltigkeit
bestehen. Sie darf nicht vorausgesetzt werden, sondern muss infrage gestellt werden. Als ein auf
dem traditionellen Weltboden gewachsenes Wissen muss all das, was “Wissenschaft” ist, befragt
werden. Die Idee der Wissenschaft selbst wird also “eingeklammert”, “auler Spiel gesetzt”. Das
fithrt dazu, dass fiir den anfangenden Philosophen, der ein tiefes Misstrauen gegen alle bisher in
Geltung stehenden Uberzeugungen hat, die “Tatsdchlichkeit” der Wissenschaft, wie Fink sagt,

9529

“aufler Vollzug”” steht. Die Universalitdt und Radikalitét des phdnomenologischen Neuanfangs

lasst die Geltung der Wissenschaft keineswegs als objektive, neutrale Tatsache zum echten

B VICM/2, S. 140.
2 Idem.

57



transzendental-phdnomenologischen Bewusstsein gehoren. Aber nicht nur als Welttatsache, als
gemeinschaftliche Tradition des Wissens, sondern auch als normierendes Ideal des philosophischen
Wissens, als vopog der Philosophie kann die Wissenschaft keinen Beitrag zur Aufgabe der
autonomen Selbstbegriindung leisten.”® Die Autonomie der Philosophie besteht in ihrer radikalen
Wissensunabhdngigkeit von jeder verfestigten Form dessen, was gemeinhin als fraglos gilt, und
somit auch von der Idee der Wissenschaft und des wissenschaftlichen Wissens, sofern es zur

unbefragten und stindig vorausgesetzten Traditionalitét der Welt gehort.

§ 3. Anfang als Befreiung von der Traditionalitdt der Welt

Traditionalitit im phdnomenologischen Sinne ist die intersubjektive Zeitigung des Horizonts
jeder subjektiven Erfahrung, deren Zeithof (die ekstatische Form des Bewusstseinslebens) als
einheitlicher Erlebnispol in einer geschichtlich erfahrenen und intersubjektiven Umwelt fungiert’',
In einem spdaten Manuskript aus dem Jahr 1937, in dem es — wohlgemerkt — um eine gewisse
Zurilickweisung des cartesianischen Ansatzes geht, schreibt Husserl: “In dieser seienden Welt sind
wir, bin ich, der Erfahrende, Erkennende, Wertende, Handelnde, kurz: der lebendige Mensch,
immerfort das Zentrum; sie ist als meine Erfahrungswelt immerfort und notwendig um mich herum

orientiert”’

. Diese intersubjektive Umwelt geltender Erfahrung, in der das natiirliche Leben sich
abspielt, ist traditional orientiert. Die Tradition macht aus unserer Umwelt, die nie eine blof3
neutrale Umgebung ist, eine Heimwelt, in der wir uns erkennen und “orientiert” sind. So Husserl

zur Tradition:

Jede Sondermenschheit lebt in einer, in ihrer Tradition, einer universalen Tradition, die
sich in mannigfache Spezialtraditionen gliedert. ,,Tradition* ist ein Begriff, der sich auf
das geschichtliche Dasein des Menschen bezieht, d. i. auf das Dasein jedes Menschen
als Gliedes einer historischen Menschheit, in welcher jede Gegenwart eine Formstruktur

hat aus dem vergemeinschafteten Leben der Vergangenheit, dies kontinuierlich

% Diese Stellungnahme Finks erinnert an die meta-wissenschaftliche Position Heideggers in seiner Antrittsvorlesung

Was ist Metaphysik (1929), die Fink personlich horen durfte. Metaphysik, die hier als Bezeichnung des
philosophischen Fragens gilt, erreicht “keine Strenge einer Wissenschaft”. SchlieBlich kann “die Philosophie nie am
MafBstab der Idee der Wissenschaft gemessen werden” (vgl. GA 9, S. 122). Auf diese fiir Fink so wichtige Rede
Heideggers und deren Interpretation innerhalb des Gedankengangs einer meontischen Philosophie gua Freiheitslehre
wird der §6 Bezug nehmen.

Vgl. Hua XXXIX, Die Lebenswelt. Dieser Band beinhaltet die wichtigsten Manuskripte Husserls zur Auslegung der
vorgegebenen Welt und ihrer intersubjektiven Konstitution.

* Ebd., S. 253.

31

58



verstanden.>”

Demzufolge ist das historische Dasein des Menschen eine kontinuierliche “Tradition aus Tradition
aus Tradition”, eine horizontale Historizitdt. Die Historizitdt unserer Heimwelt erscheint als eine
Einheit normaler Vertrautheit dessen, was im traditionellen Horizont der Erfahrung je erlebt wird
(oder werden kann). Wenn also unser aktuelles und origindres Erfahrungsleben in einem fiir uns in
seiner Fraglosigkeit undurchsichtigen traditionellen Stil verlduft, ist unser Weltbezug wesentlich ein
€0og, dessen intersubjektiv iiberlieferter Horizont immer vor dem des Einzelnen liegt und diesen
pragt.

Fink zufolge kommt der Philosophie, wenn diese sich autonom und unabhéngig begriinden
will, die einleitende Aufgabe zu, sich von den “Bindungen innerer und duBlerer Traditionalitdt” zu
l6sen.’® Philosophie nehme ihren Anfang nicht im Anschluss an den cartesianischen
Zweifelsversuch, sondern gerade in der Absicht, die traditionelle Horizontalitdt der menschlichen
Erkenntnis zu durchbrechen.’® Die philosophische Bewegung des Anfangs gehe von einer gewissen
Unruhe aus und miinde in eine Befreiung von der Tradition. Dies sei der Geburtsakt der Philosophie
und das Erwachen des philosophischen Geistes: eine gewaltsame Emanzipation, welche im
Herausspringen aus der Traditionsgebundenheit ein Durchbrechen der Weltvertrautheit im Ganzen
leiste. In dessen Folge stifte sich “die geistige Haltung, die fiir das universale Infragestellen der

Welt erforderlich ist: der Habitus der reinen Selbstbesinnung’®

. Diese emanzipierende, historisch-
horizontale Epoché®’, der eine vorurteilslose Selbstbesinnung folgen kann, stellt also “den
“Einzelnen aus der Gemeinschaft einer kollektiven Tradition heraus in die Einzigkeit seiner
Selbstverantwortung”. Er wird frei fiir den Beginn des Philosophierens. Philosophieren ist ein
Ubersteigen der Traditionsgebundenheit, ein Sichhdherwerfen iiber die vertraute Welt hinaus.

Zwei weitere Aufsitze bekriftigen und bestétigen diese Interpretation. Der erste geht auf die
Jahre des cvpgirocopeiv mit Husserl zuriick, der andere wurde 1939 kurz nach dem Tod Husserls

verdffentlicht. Der 1935 auf Einladung der Kant-Gesellschaft gehaltene Vortrag liber Die Idee der

Transzendentalphilosophie bei Kant und in der Phdnomenologie enthilt eine — wenn auch ganz

> Ebd., S. 526.

*VICM/2, S. 137.

¥ Vgl. Z-1V, 91a.

° VICM/2, S. 137.

7" Mit dieser geschichtlich-horizontalen Form der phiinomenologischen Epoché hat die rein erkenntniskritische Epoché
Husserls noch wenig zu tun. Dessen war sich Husserl offensichtlich bewusst, wie seinen Randbemerkungen zu
Finks Umarbeitung der ersten Meditation aus dem Sommer 1932 zu entnehmen ist. Dort betont er, dass Epoché
immer eine Erkenntnisepoché ist. Diesbeziiglich sei auch “der alte Gedankengang”, d.h. der cartesianische Weg
samt der Idee einer universalen Wissenschaft im Vergleich zu dem von Fink vorgeschlagenen Wandel richtiger.
Dabher ist Husserls Beurteilung dieser Assistenzentwiirfe konsequent und drastisch: “unbrauchbar”, “Alles unklar!”,
“Das ist zu vage und hat nichts Zwingendes” (vgl. die Fulnoten in VICM/2, S. 135, 137, 140).

59



vorldufige — Einleitung in die Phdnomenologie mit der Form einer Hinleitung zum Verstindnis
ihres Problems und anfianglichen Ansatzes. Daraus entstand die Aufgabe, “die grundsitzliche Weise
des der Phinomenologie eigentiimlichen philosophierenden Fragens in Sicht zu bringen™®. Wie der
Titel des Vortrages und der Veranstaltungsort selbst vermuten lassen, sucht Fink hier einen Zugang
zum phédnomenologischen Problem des Anfangs nicht im Anschluss an Descartes, sondern vielmehr
im Zusammenhang mit Kants Idealismus. Denn der deutsche Idealismus ist seit Kant wesentlich ein
Idealismus der Freiheit’”. Freiheit werde bei Kant als die reine Spontaneitit der Vernunft selbst,
grundlegend als Selbstbestimmung und Selbst-Gesetzgebung aufgefasst. Und so bietet Kants
Philosophie mit ihrer regulativen Idee der Freiheit den richtigen Ersatz fiir das nun losgelassene
Ideal der Wissenschaft. Ausgehend von der kantischen Motivation einer Neubegriindung der
Metaphysik und ihrer Selbstbegriindung, die er mit dem Selbstbegriindungsanspruch der
Phédnomenologie in Verbindung setzt, bestimmt Fink die Philosophie als ein Wissen, das sich selbst
iiber den Dogmatismus erhebt, indem es im Vornherein die Bedingungen seiner Moglichkeit
freilegt.*® Die Freilegung seiner eigenen Moglichkeit, die Selbstgesetzgebung des philosophischen
Wissens soll aber nicht mehr im Hinblick auf die Wissenschaftlichkeit, sondern muss als autonome
Befreiung von der dogmatischen Tradition geschehen. Philosophieren ist eigentlich eine
Auflehnung, sogar ein Aufstand gegen die Geschichte, welche die zeitliche Horizontalitit der
Tradition ist. Es geht also darum, sich dem geistigen Bann der Tradition zu entziehen und dadurch,
durch diesen grundsitzlichen Angriff auf die horizontale, ldngst undurchsichtig gewordene
Traditionalitdt unseres Lebens, ihre Vergessenheit aufzuheben. Im Sich-Abwenden von der
traditionellen Selbstverstindlichkeit der Welt entsteht der Versuch, sich mit Gewalt aus dem
Horizont des “dogmatischen” Lebens loszureilen. Dort, wo “die natiirliche Welt im Ganzen infrage

2941

[ge]stellt™ wird, steigt der Philosoph in die transzendentale, an den mundanen Vor-Urteilen und
Vor-Entscheidungen unbeteiligte Einstellung auf. Diese echte philosophische Haltung sei also der
Wille zur Vorurteilslosigkeit des Anfangs, zur Traditionslosigkeit. Und Fink wiederholt schlieBlich,
um alle mdglichen “erkenntnistheoretischen” Missverstdndnisse zu vermeiden, dass Tradition nicht
nur Tradition des theoretischen Wissens, nicht nur eine iiberlieferte Auslegung der Philosophie- und
Wissenschaftsgeschichte bedeute. Sie sei eher “die fast unfassbare Fiille von Wissens-Auflagen, die

in unseren Alltag in die alltidglichste Verrichtung und Beschéftigung mit den Dingen eingegangen

* ND,S.7.

¥ Vgl. dazu K. Diising, Subjektivitit und Freiheit. Untersuchungen zum Idealismus bei Kant und Hegel, Frommann-
Holzboog, Stuttgart/Bad Cannstatt 2002.

“ ND,S. 19.

“' Ebd,, S. 13.

60



sind”.*?

Das Durchbrechen der Traditionsgebundenheit soll uns dem Horizont des dogmatischen,
natiirlichen Lebens entreilen. Dieses Verhalten zur Traditionalitit bedeutet weder eine Zerstdrung
noch eine Verleugnung der Tradition, sondern eine bewusste Aneignung des Uberlieferten. Die
autonome Selbstbegriindung der Philosophie ist notwendig mit einer Dekonstruktion der Tradition,
einem Abbau der Geschichte verbunden. Die Wissensiiberlieferung wird demnach in ihrer
Begrifflichkeit kritisch de-konstruiert. Fiir diese Dekonstruktion gelten wesentlich die
Ausfithrungen Heideggers tiber die positive Absicht der Destruktion in §6 von Sein und Zeit, wo er
diese als wesentlichen Bestandteil der phidnomenologischen Methode anerkennt. Der radikale
Neubau der Philosophie sei notwendig “Destruktion”, d.h. “ein im historischen Riickgang auf die
Tradition vollzogener Abbau des Uberlieferten, was keine Negation und Verurteilung der Tradition

9543

zur Nichtigkeit, sondern umgekehrt gerade positive Aneignung ihrer bedeutet.” Die Destruktion

ermogliche also eine “Aneignung der Vergangenheit in den vollen Besitz der eigensten
Fragemdoglichkeiten”.** Die Bedeutung und Zielrichtung der Destruktion liege nicht in der

Vergangenheit, sondern in der Gegenwart, dem aktuellen Situationsboden der Philosophie.

Negierend verhélt sich die Destruktion nicht zur Vergangenheit, ihre Kritik trifft das
»Heute« und die herrschende Behandlungsart der Geschichte [...], mag sie
doxographisch, geistesgeschichtlich oder problemgeschichtlich angelegt sein. Die
Destruktion will aber nicht die Vergangenheit in Nichtigkeit begraben, sie hat positive

Absicht.®

Im phiinomenologischen Abbau der Tradition als positiver Aneignung des Uberlieferten wird, so
Fink, “das Recht der Tradition nicht bestritten. Es wird gar nicht entschieden, was Vorurteil oder
Wahrheit ist”. Das Recht der Tradition wird fiir die Gegenwart suspendiert, eingeklammert, aul3er
Geltung gesetzt. So lautet der vorurteilslose Anfang, mit dem der Phinomenologie ansetzt, “keinen
Glauben, keine Meinung, kein Wissen um die Dinge im voraus in Geltung zu halten”.*

Noch in dem 1939 in der Revue internationale de Philosophie erschienenen Artikel {iber

Das Problem der Phdnomenologie Edmund Husserls, in dem es um eine Erdrterung des Ansatzes

der Phinomenologie geht, stellt Fink den Anfang der Philosophie als eine Befreiung dar. So

2 Ebd,, S. 33.
¥ GA2,8.31
“ Ebd, S. 29.
4 Ebd, S. 31.
4 Zitate aus ND, S. 34.

61



schreibt er, die phidnomenologische Grundiiberzeugung bestehe darin, dass der Anfang der
Philosophie “nicht in einem Beginnen eines Erkenntnisverfahrens”, sondern zuerst und vor allem in
der freien Selbstbegriindung der Philosophie zu suchen sei. Zu philosophieren zu beginnen bedeute
also nicht die gelehrte Ubung einer erkenntnistheoretischen Epoché. Es gelte vielmehr, “sich zuerst
einmal zu befreien von der Bevormundung und stdndigen, wenn auch bisher unmerklichen Leitung
durch gewisse Denkgewohnheiten, Uberzeugungen, angelernte und nie wirklich nachgepriifte
Theorien, Vormeinungen, Vorurteile, 'erkenntnistheoretische’' Vorentscheidungen’’.47 Die ungeheure
und oft nie bewusste Macht solcher Vorentscheidungen bestehe darin, dass sie unterschwellig im
Voraus bestimmen, was “Wissen” ist. Eine Wiedergewinnung der Urspriinglichkeit des Sehens, eine
autonome Klarheit des Denkens sei nur einer geschichtlich-horizontalen Epoché zu verdanken.
Diese Tendenz zur Urspriinglichkeit, zur Unmittelbarkeit des Sehens und der Anschauung, die die
Phidnomenologie so tief prégt, ist in der Tat ein Gegenzug gegen die Mittelbarkeit des menschlichen
Lebens. “Mittelbar” ist das menschliche Verhalten zur Welt, sofern es sich immer auf dem Boden
einer unaufgelosten, ldngst undurchsichtig gewordenen Traditionalitit bewegt. Meint aber
Traditionalitit den Wesenszug der alltiglichen Bekiimmerung des Menschen um seine Umwelt (die
immer eine geschichtliche Heimwelt ist), so ist der Umgang im Modus der Mittelbarkeit der
allumspannende und ldngst vergessene Horizont, von dem das sich selbst begriindende Wissen der
Philosophie befreien soll.

Das phanomenologische Problem des Anfangs in der Selbstbegriindung betrifft also nicht
die Selbstnormierung des wissenschaftlichen Wissens in der Evidenz des reinen ego cogito, wie es
bei Husserl und Descartes der Fall ist, sondern eine bestimmte Idee der Freiheit als Befreiung von

der Tradition.

§ 4. Im Ubergang der Einstellungen: Wege in die Phinomenologie

Die Frage nach dem Weg, der am besten vom Verlassen der natiirlichen Einstellung zur
phdnomenologischen Einstellung fiihrt, hat Husserl lebenslang beschéftigt. Dariliber hinaus ist dies
ein klassisches Thema unzdhliger Beitrége zu seiner Philosophie geworden. Die Problematik des
Weges in die Phdnomenologie ist tatsdchlich ein echter wdmog, einer der loci classici der

phinomenologischen Forschung.”® Der Grundiiberzeugung Husserls gemiB gerit niemand einfach

47
48

Zitate aus Studien, S. 192.
Folgende Werke verschaffen einen griindlichen Uberblick iiber die verschiedenen Facetten der hier in Frage
stehenden Problematik: L. Landgrebe, Der Weg der Phdnomenologie, Giitersloher Verlagshaus, Giitersloh 1963; 1.

62



in die Philosophie, niemand wird zufillig Phinomenologe.” Daher ist es von entscheidender
Bedeutung, wie man sich zur Philosophie, zum bios theoretikos erhebt.

Die 1927 gescheiterte Zusammenarbeit zwischen Husserl und Heidegger an der Redaktion
des Encyclopedia Britannica-Artikels’® hat nicht nur deutlich gezeigt, wie verschieden ihre
Auffassung von Philosophie war, sondern auch, dass ihre Wege in die Philosophie vdllig
gegensdtzlich waren. In den vier Bearbeitungen des Artikels beharrte Husserl immer auf einem
durch die Psychologie hindurch gehenden Weg, welcher zu deren Radikalisierung in Gestalt einer
eidetischen Psychologie als Propddeutik zur Transzendentalphdnomenologie fiihren solle.
Heidegger seinerseits verwarf einen solchen Ansatz zugunsten einer Auslegung des alltdglichen
Seinsverstindnisses.”’ Nur darin waren sich beide einig, dass die Philosophie das Problem ihres
Anfangs, d.h. die Beschiftigung mit dem in sie filhrenden Weg, nie iibergehen diirfe, vor allem,
wenn sie ihre Eigenart und radikale Andersartigkeit gegeniiber den anderen Formen des Wissens
behaupten wolle.

Bekanntlich hat Husserl mehrere Wege in die Phanomenologie, d.h. verschiedene Weisen,
mit ihr zu beginnen, entworfen. “Verschiedene Wege fithren zu demselben Desiderat einer
Wissenschaft von der transzendentalen Subjektivitit”, heiBt es im Nachwort (1930) zu den Ideen
1. Der Entwurf des bestmoglichen Weges dreht sich um die Frage nach der Modalitit der
Einstellungsénderung durch die Reduktion, also um die Frage, wie die Uberwindung der natiirlichen
Einstellung moglich sei. Aus diesem Grund fillt die Frage nach dem Weg in die Phdnomenologie

mit der Frage nach dem Weg zum Vollzug der phidnomenologischen Epoché und Reduktion

Kern, Die drei Wege in die transzendentalphdnomenologische Reduktion in der Philosophie Edmund Husserls, in:
Tijdschrift voor filosofie 24 (1962), S. 303-349; R. Boehm, Vom Gesichtspunkt der Phédnomenologie, Nijhoff, Den
Haag 1968, S. 186-216; E. Stroker, Husserls letzter Weg zur Transzendentalphilosophie im Krisis-Werk, in: E.
Stroker, Phdnomenologische Studien, Klostermann, Frankfurt a. M. 1987, S. 115-138; J. Drummond, Husserl on the
Ways to the Performance of the Reduction, in: Man and World 8 (1975), S. 47-69; D. Welton, The other Husserl.
The Horizons of Transcendental Phenomenology, Indiana University Press, Bloomington 2000.
* Vgl. Hua VIIL S. 19.
" Hua IX, S. 237-301. Die wichtigsten Texte dieser Auseinandersetzung (Briefe und Entwiirfe) sind gesammelt
worden in: E. Husserl — M. Heidegger, Phdnomenologie (1927), hrsg. R. Cristin, Duncker & Humboldt, Berlin
1999. Vgl. dazu auch W. Biemel, Husserls Encyclopaedia Britannica Artikel und Heideggers Anmerkungen dazu,
in: Tijdschrift voor Filosofie, X11 1950, S. 246-280.
Eine ausfiihrliche Diskussion iiber die Bedeutung des “Weg”-Begriffs fiir das Heideggersche Denken, das von einer
durchgéngigen Semantik des “Weges” beseelt ist und sogar in einer Gesamtausgabe mit dem Leitspruch “Wege,
nicht Werke” gekront wird, geht liber die begrenzte Aufgabe dieser Untersuchung hinaus. Jedoch sei hier
angemerkt, dass Heidegger selbst seine spéten philosophischen Erinnerungen in einem Text zusammengefasst hat,
der ausdriicklich “Phidnomenologie” und “Weg” zu einer gewissen Einheit fiihrt. Es ist auflerdem der
Grundcharakter von Heideggers Denken, unterwegs zu sein. Fern jeder romantischen Asthetik des erhabenen und
abenteuerhaften Wandermotivs, ist “das wesentliche Denken” eine (mythische) Erzédhlung der Geschichte des Seyns
und eine Dichtung ihrer Tragik. Doch diesen Bezug habe der Mensch vergessen, und das hiel nun fiir Heidegger:
“Irren” (errare), Irrwege begehen. Vgl. dazu P. Trawny, Irrnisfuge. Heideggers An-archie, Matthes & Seiz, Berlin
2014.
** Hua VIIL, S. 251.

51

63



grundsitzlich zusammen. Die “verschiedenen Aufstiege zur Phanomenologie™ hat Husserl in den
Vorlesungen und Manuskripten der Zwanziger- und Dreifligerjahre besonders ausgearbeitet, erprobt
und miteinander verglichen.”* Im Allgemeinen kénnen drei Hauptformen des “Weges™ festgestellt
werden. Dariiber ist sich die Husserl-Forschung einig, nur die genaue Anzahl der entworfenen
Wege ist umstritten, weil in den Forschungsmanuskripten Husserls auch Mischformen auftauchen.
In jedem Fall geniigt hier eine Zusammenfassung.

Zum einen gibt es den beriihmten ‘“cartesianischen” Weg, bei dem ein meditierend
vereinsamtes Ego sich auf die Idee der universellen Wissenschaftlichkeit (philosophia perennis)
und auf ihre Selbstbegriindung in der Evidenz der Erfahrung beruft. Wie in §1 geschildert, dienen
dabei Descartes' Meditationes de prima philosophia als Urbild der philosophischen
Selbstbesinnung. Diese Idee der echten Wissenschaft fungiert als regulative Idee und, darauf
hinstrebend, miisste der philosophisch Anfangende erkennen, dass er “kein Urteil fillen oder in
Geltung lassen darf, das nicht aus der Evidenz geschopft [wurde], aus Erfahrungen, in denen die
betreffenden Sachen und Sachverhalte als sie selbst gegenwirtig sind”.”> Da das Dasein der
AuBenwelt in der Erfahrung immer perspektivisch gegeben ist und deswegen keine apodiktische
Evidenz gewdhrleisten kann, miisste der radikal meditierende Philosoph der epochalen (von énoyn)
Umwendung Descartes' folgen und sich der Evidenz des ego cogito als des “apodiktisch gewissen

56 .
7> zuwenden. Die

und letzten Urteilsbodens, auf den jede radikale Philosophie zu begriinden ist
objektive AuBlenwelt wird mit der phdnomenologischen Methode der Epoché eingeklammert und
ihre Geltung aufler Kraft gesetzt. Diese freie Urteils-Enthaltung iiber die Welt befreie folglich den
Blick “fiir mein reines Leben mit all seinen reinen Erlebnissen und all seinen reinen Gemeintheiten,
das Universum der Phdnomene im Sinne der Phinomenologie”.’’ Dementsprechend sei die
phdnomenologische Philosophie eine apriorische Wissenschaft, deren Forschungsfeld das Apriori
der absoluten Selbstgegebenheit,”® des absoluten @aivecBon innerhalb einer transzendentalen
korrelativen Erfahrungsinstanz ist.

Zweitens kann der Durchbruch ins transzendentale Feld auch durch eine Wanderung durch

die Psychologie erfolgen. Dieser Weg hat wesentlich mit den wissenschaftlichen Motiven einer

reinen Psychologie zu tun. Hierbei kniipft Husserl an die Debatte zur Grundlegung der Psychologie

> Hua XXXV, S. 51.

>* Der Band XXXIV der Husserliana enthilt eine groBe Auswahl der wichtigsten Forschungsmanuskripte Husserls
zum phanomenologischen Reduktionsvollzug. Vor allem in den Texten, die aus den Arbeiten am “Systematischen
Werk” (1931) stammen, beschiftigt sich Husserl mit den Themen, die den Kern der Auseinandersetzung mit Fink
ausmachen. Vgl. Hua XXXIV, S. 279-383.

> Hual, S. 54.
% Ebd., S. 58.
57 Ebd.

* Vgl.Huall S. 9.

64



an, von der die damalige philosophische Diskussion beeinflusst war. Zu diesem Weg, welcher die
Aufgabe hat, die Grundtypen des psychischen Lebens zu beschreiben und zu studieren, sagt Husserl
in seinen Vorlesungen 1923/24: “Ich gehe aus von Beispielen, nehme Beispiele von
Naturerkenntnis, von personaler Kulturerkenntnis als Leitfdden intentionaler Analyse, aber einer
psychologischen, erhebe mich zu einer universalen egologischen Einstellung, sofern ich nicht, wie
auf dem cartesianischen Wege, gleich von vornherein die ganze natiirliche Welt ausschalte”.” Die
Bewusstseinsaktivitit des natiirlichen Subjekts werde durch eine allméhliche Radikalisierung des
reflexiven Blicks auf das Feld der transzendentalen Erfahrung zuriickgefiihrt. Diese Riickfiihrung
folge einer sozusagen “unnatiirlichen” Richtung, da sie dem natiirlich-psychologischen Verlauf des
Lebens widerspreche. Der Betrachter der psychischen Akte miisse das Weltgelten, in dem er
natiirlich dahinlebe, auBler Geltung setzen und damit seine Einstellung allméhlich auf das rein
Subjektive erweitern. SchlieBlich komme er zum entscheidenden Punkt, wo er seiner Naturalitit
entkleidet werde und daher transzendental denken konne. Hier habe er sich endgiiltig als
unbeteiligter Zuschauer des grandiosen Schauspiels des Bewusstseinslebens etabliert. Dieser
psychologische Weg geht auf Husserls Hochschédtzung der Anfinge einer Bewusstseinswissenschaft
im  britischen Empirismus zurlick, wobei er die “verhingnisvolle Trennung von

Transzendentalphilosophie und Psychologie®

in der weiteren geschichtlichen Entwicklung des
Denkens bedauert. Hatte man also die psychologische Forschung eines Hume und Locke richtig
verstanden, dann wire nach Husserl eine solche umfassende Erforschung des Bewusstseins von
selbst in die transzendentale Dimension iibergegangen. Was beide Disziplinen voneinander trennt,
ist der kleine, aber bedeutende Unterschied der “Vorzeichenidnderung”  der
Bewusstseinsbetrachtung, welche durch die Reduktion erfolgt. Der Weg iiber die Psychologie folgt
also der empirischen Psychologie, verldsst sie aber mit dem Vollzug der transzendentalen
Reduktion und geht schlieBlich in die Phdnomenologie als autonome Wissenschaft iiber.

Trotz der nie abgelehnten sachlichen Zusammengehorigkeit dieser zwei Moglichkeiten des
Eintretens in die Transzendentalphdnomenologie betont Husserl im Laufe der Zwanziger- und
Dreifligerjahre die Méngel des cartesianischen Weges und versucht einen noch umfassenderen
Einstieg in die Phanomenologie durch eine radikale Erweiterung der Motive des psychologischen
Wegs zu entwerfen. Die Ergebnisse seiner gigantischen Vivisektion des Bewusstseins®' stellt

Husserl 1936 in seinem letzten Werk Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die

transzendentale Phdnomenologie: FEine FEinleitung in die phdnomenologische Philosophie

> Hua VIIL, S. 292.

%" Hua VI, S. 201,

Dieser Ausdruck stammt von Fink selbst, und zwar aus seinem Aufsatz “Die Spdtphilosophie Husserls in der
Freiburger Zeit” (1959); heute in: Néihe und Distanz, a.a.O., S. 205-227.

65



zusammen, in dem er auch einen dritten Weg in die Phdnomenologie durch die “Lebenswelt”
vorschldgt. Mit dem Begriff der “Lebenswelt” erfasst Husserl philosophisch den allumspannenden
Boden, worauf sich das ganze Menschenleben abspielt und praktisch ausrichtet. Die Lebenswelt sei
die inter-subjektive Welt der Praxis, die alle Gegenstdnde, auf die sich das alltdgliche menschliche
Handeln bezieht und beziehen kann, aber auch alle individuellen und gemeinschaftlichen Interessen
und Ziele, die die menschliche Praxis horizonthaft bestimmen, mit einschlie3t. Sie ist eine
wahrnehmungsmaBig gegebene Welt, zugleich aber auch eine geistig-geschichtliche Kulturwelt, der
die Merkmale der Perspektivitdt, Situativitit und der Traditionalitit zukommen. Die Lebenswelt ist
die Welt des natiirlichen, vor-wissenschaftlichen Lebens, wie es sich in der Einstimmigkeit der
ungebrochenen natiirlichen Erfahrung darstellt. Hierzu stellt sich die Phinomenologie die Aufgabe,
eine allgemeine Ontologie dieser Lebenswelt zu entwerfen, die auf die individuelle Anschauung
und somit auf die “lebensweltliche Erfahrung, die noch nichts von den Idealisierungen kennt,
sondern ihr notwendiges Fundament ist”® zuriickgeht. Sie soll diejenigen apriorischen
Strukturformen erkldren, die die Wesensverfassung der Lebenswelt ausmachen und auf die darin
fungierende, transzendentale Subjektivitit hinweisen. Diese Ontologie der Lebenswelt wird als eine
“konkret allgemeine Wesenslehre”® der lebensweltlichen onta gedacht, die auf die Erfassung
eidetisch-apriorischer Strukturen und die Beschreibung einer “festen Typik™®* der Erfahrungswelt
abzielt. Ihre Aufgabe sei also, “die anschauliche Lebenswelt in ihrer konkreten Typik nach relativ
dauernden Seinsgeltungen und Werdensgestaltungen zu beschreiben, sie in anschaulich geschopften
Begriffen zu fixieren und so griindlich kennenzulernen”.®> Damit kénnen auch die indikativen
Leitfdden fiir die konsequente und korrelative Beschreibung der cogitationes, der mannigfaltigen
Bewusstseinsweisen, in denen das jeweilige cogitatum als identische Einheit gegeben ist, gewonnen
werden. Diese Auslegung der universalen stromenden Konkretion der Welt als synthetischer Einheit
in den Gegebenheitsweisen ihrer Geltung nennt Husserl transzendentale Asthetik. Das Subjektive,
das hier zu thematisieren ist, ist aber nicht mehr blof3 das Einzelsubjekt der reinen Psychologie oder
das solipsistische ego cogito der cartesianischen Zweifelsbetrachtung, sondern sozusagen die volle,
praktisch fungierende, intersubjektive Konkretion des natiirlichen Lebens in der Welt. Dies bedeutet
allerdings keine Ablehnung des cartesianischen und des psychologischen Weges, sondern eine

weitere Erginzung ihrer Ansitze.

* Hua VI, S. 134 ff., S. 176.

% Ebd., S. 145.

* Ebd., S. 176.

% Husserliana Materialien IV, Natur und Geist. Vorlesungen Sommersemester 1919, S. 187. Die umfassenden
Ergebnisse dieser Forschungsrichtung der Phanomenologie sind heute im Band XXXIX der Husserliana zugénglich.

66



§ 3. Der befreiende Weg in die Philosophie: Auslegung der vorgegebenen Welt bei Fink

Finks Vorschlag kniipft an diesen “lebensweltlichen” Weg an, doch modifiziert er ihn in Bezug auf
die Freiheitsthematik tiefgehend. Wie in §2 gezeigt wurde, richtet sich der Anfang der Philosophie,
dessen Aufgabe ihre autonome Selbstbegriindung ist, nach der Leitidee der Freiheit. Philosophie ist,
anders als die Wissenschaften, autonome Selbstaufstellung, ist der Entwurf ihrer unabhéngigen,
vorurteilslosen Wissensweise. Unabhédngigkeit und Vorurteilslosigkeit, Grundelemente der freien
Selbstbegriindung, laufen in der Methode der phdnomenologischen Epoché zusammen, mit der ein
neuer Anfang durch die “destruktive” Befreiung von der Tradition gestiftet wird. Dieses
gewaltsame und schonungslose Durchbrechen der Traditionalitit setzt aber eine vorgegebene Welt
voraus. Tradition ist ja immer als Tradition in einer Welt gegeben, d.h. in einer Umwelt bekannter
und im Voraus angelegter, orientierender Gewohnheiten, Sitten und Brauche. Die Bekanntheit
dieser traditionellen Welt ldsst sie eben als Heimwelt erscheinen. Doch “die Welt” selbst, als
hypokeimenon jeder Erscheinungsform der Tradition, bleibt unsichtbar. Sie ist gleichsam der
unsichtbare, nie thematisierte Trager der Tradition. Das Erscheinende sind die bunten Formen des
natiirlichen Weltlebens in bestimmten Heimwelten: sowohl die materielle als auch die geistige
Kultur eines Volkes. Die Tradition hat sich immer schon horizontal in einer Welt gezeitigt, die von
ihren Formen verdeckt bleibt. Tradition, m.a.W., setzt eine vorgegebene (Heim-)Welt voraus.

Das bedeutet aber nicht, dass die Idee der unabhdngigen, im Hinblick auf die Freiheit
umgesetzten Selbstbegriindung der Philosophie etwas Unbefragtes, Vorausgesetztes bleiben wiirde.
Diese ontologische “Voraussetzung” einer vorgegebenen Welt schligt nicht auf die
voraussetzungslose Bewegung der Befreiung zuriick. In ihr wird die Welt nicht vorausgesetzt,
sondern die Welt-Geltung im Ganzen, mitsamt ihren traditional geprigten Einzelgeltungen, wird
eingeklammert. Die Epoché hat eine geschichtlich-destruktive Tragweite, ist eine Destruktion des
Geltungshorizontes der Traditionalitét, da sie sich auch der traditionellen, historischen Merkmale
der Weltgeltung bemaéchtigt. Diese volle Einklammerung der Weltgeltung bedeutet natiirlich nicht,
dass man die Existenz der Welt zu leugnen versuchte. Die vorgegebene Welt als je-meinig
erfahrene, erlebte und hingelebte wird zum bloBen “Phidnomen”, dessen Auslegung die
Anfangsaufgabe der Philosophie ist. Der Weg, der aus der Tradition zur freien Philosophie fiihrt,
beginnt also mit einer vorgingigen Analyse der Vorgegebenheit der Welt.

Dementsprechend lie sich von Anbeginn an eine scharfe Kritik an den klassischen
Einfiihrungen Husserls in die Phdnomenologie, ndmlich der cartesianischen und der

psychologischen, entwickeln. Das belegen die in der Mappe Z-V aus den Jahren 1928-29

67



enthaltenen Nachlassmaterialen Finks mit auBerordentlicher Klarheit. Der cartesianische Weg der
Ideen I hatte laut Fink mit einem Sprung in die transzendentale Sphire® gefiihrt. Der Ubergang sei
dort zu abrupt dargestellt worden. Das Problem liege hauptsdchlich bei der Bestimmung der
Epoché, die den Ubergang der Einstellungsinderung ermdglichen solle.’” Der formale Begriff der
Einklammerung/Ausschaltung der Generalthesis der natiirlichen Einstellung (nédmlich: dass die
Welt ist), wire somit unterbestimmt geblieben. Das wire flir ein genuines Verstindnis des
transzendentalphdnomenologischen Projekts verhdngnisvoll, wenn nicht sogar in seinen
Konsequenzen fatal. Die Generalthese sei dort lediglich als der Grundcharakter der in der Erfahrung
aktuell begegnenden Gegensténde verstanden worden, und die in den /deen konsequent vollzogene
Einklammerung der “Natur iiberhaupt” halte sich nur innerhalb der Grenzen der blof3
gegenwdrtigen, unmittelbar gegebenen Welt. Dass die Welt immer mehr als der Inbegriff aktueller
Gegenstidnde (mehr als eine Art von summa entium) ist, ergibt sich aber eindeutig aus den
welthaften Merkmalen der Traditionalitit und Geschichtlichkeit, die von Fink bei seiner Darstellung
dessen, was menschliches “Wissen” sei, hervorgehoben wurden. Hingegen beméchtige sich die aus
dem cartesianischen = Motiv  erwachsene Epoché ausschlieBlich der gegenwirtigen
Gegenstéindlichkeit — eines Ausschnitts aus der erfahrenen Gegenwart. Das habe eine unzureichende
und ungeniigend radikale Form der Reduktion zur Folge, nidmlich eine Reduktion der
gegenwirtigen Erfahrung auf den immanenten Erlebnisfluss. Die phinomenologische Reduktion als
Uberwindung der natiirlichen Einstellung habe aber mit der Aufhebung der Generalthesis ihr
endgiiltiges Stadium nicht erreicht, obwohl dies eine notwendige Entwicklungsphase sei. Die
beanspruchte Einklammerung der Welt und ihrer Geltung im Ganzen miisse zuvor schon das
Phédnomen “Welt” eindringlicher und ausfiihrlicher verstanden haben, um nicht in eine einseitige
Verengung der echten philosophischen Problematik zu geraten. Das habe, aus Finks Perspektive,
auch Husserl endlich zur Kenntnis genommen und sich diesen Gedanken in dem Mafle angeeignet,

99568

dass auch er “den Weg von der Vorgegebenheit der Welt zur transzendentalen Subjektivitit™" gehe.

Was die zweite Form der Einleitung in die Phinomenologie angeht, ndmlich den Weg iiber
die Psychologie hindurch, war dieser in Finks Augen allzu sehr mit einer mundanen Wissenschaft
verbunden. Der Ausgangspunkt der Phinomenologie sei dabei von Haus aus auf einen Fehlbegriff

ee

hin orientiert, ndmlich “auf den Begriff der Phidnomenologie als einer in der natiirlichen

Erfahrungspositivitit steckenbleibenden, deskriptiven Wissenschaft”.®” Daher miindete der

psychologische Weg notwendig in einen (wenn auch eidetischen) erkenntniskritischen

66 gl Z-V, 1/1b.

7 Vgl. Hua III/1, S. 61ff.
% Ebd.

69" Studien, S. 92.

68



Psychologismus, der nie imstande sein wiirde, sich iiber die natiirliche Einstellung zu erheben — und
ihren Stil zu durchbrechen. Der Weg, den Fink nun vorschlégt, ist die vorgingige Auslegung des
natiirlichen Weltlebens. Er geht somit von der Vorgegebenheit der Welt aus bis hinauf zur
Notwendigkeit der Einfithrung der Reduktion.

In seiner Disposition zum "System der phinomenologischen Philosophie”,”’ die Fink 1930
im Rahmen der Zusammenarbeit mit Husserl an einem geplanten “groBlen systematischen Werk”
der Phinomenologie anfertigte, fangt der Abschnitt iiber Anfang und Prinzip der Philosophie
tatsichlich mit dem Thema “Die Philosophie in der Welt” an.”' Nach der Erlduterung der
autonomen Begriindung der Philosophie und ihrer absoluten Rechtfertigung steht dann die
vorgegebene Welt als Leitfaden fiir die Betrachtung, die zur Reduktion fiihren soll. Die Aufgabe
einer vorldufigen Deskription der Vorgegebenheit besteht dabei in einer erweiterten Thematisierung
dessen, was “Tradition” ist. Erst nach einer Auslegung des Bekanntheitscharakters der Welt in allen
ihren Dimensionen, unter denen die Geschichte eine wichtige Rolle spielt, wird im zweiten Absatz
die phdnomenologische Reduktion eingefiihrt und erldutert. Auf der Basis dieses vorbereitenden
Inhaltsverzeichnisses hat Fink dann 1930/31 den ersten Teil des geplanten Werkes zu einem
detaillierten Text ausgearbeitet.”” Die 100 Seiten starke Schrift wird aber von einem wohl auf
Wunsch Husserls” gednderten Gedankengang beherrscht, der der Leitidee “Philosophie als
universale Wissenschaft” nachgeht. Diese Anderung hat eine Verzdgerung der Erliuterung der
Weltthematik zur Folge, die also erst in §5 vorkommt.”

Trotz der Wiederherstellung des alten “vertrauten” husserlschen Einleitungswegs gelingt es
Fink, in den ersten Paragrafen des Textentwurfs den Fokus der Gedankenrichtung von der “Idee der
universalen Wissenschaft” auf die Weltproblematik zu verschieben. Die Philosophie, wenn sie ihr
Wesen autonom bestimmen soll, kann sich dabei nicht an der Vorgegebenheit der Tradition
orientieren. Dennoch existiert sie zundchst als traditionelle Vorgegebenheit: als
geistesgeschichtliche Tradition des Denkens und als vages, iibliches Verstindnis dessen, was mit
“Philosophie” gemeint wird. Diese allgemeine Ausgelegtheit der Philosophie sei fiir das anfangliche

Denken “der gefahrlichste Schein”.” Die traditionelle Interpretation der Philosophie verhindere

¢

namlich ihr authentisches Wesen, das die “universale Menschheitsintention auf ein letztes und

0 VICM/2, S. 3-9.

"' Ebd., 4

2 VICM/2, S. 10-105.

7 Vgl. Anmerkung Husserls zur Disposition Finks, VICM/2, S. 4, FuBinote 2. Diese Randbemerkung Husserls besteht
aus einer sehr prizisen Liste von Themen, die Fink nachher bei der Fassung des ersten Buches beachten sollten.
Tatséchlich hat Fink dann dieser Anordnung des Gedankenganges gehorcht.

™ VICM/2, S. 20-63.

” Ebd.,S.11.

69



radikales Selbst- und Weltverstehen™’® sei. Die Gefahr fiir einen wirklichen Anfang der Philosophie
sei also “die Meinung, es handle sich um ein Unterfangen, eben um eine Selbstbesinnung, wie wir
sie schon kennen”.”” Das Problematische, was Fink hier beunruhigt, ist eben der unbefragte Sinn
dieser Universalitit. Keineswegs “darf sich die landldufige Meinung in das philosophische Denken
einschleichen, dass das 'Universum', worauf sich die Philosophie bezieht, eines und einerlei mit
dem landlidufigen Begriff des Universums als Welt oder als All des Seienden ist”.”® Die
Universalitit der Philosophie ergibt sich nicht aus ihrem thematischen Gegenstand, der vermeintlich
das Universum des Seienden, die summa entium wire. Die Universalitit betrifft vielmehr die Weise
des philosophischen Fragens. Philosophie als universale Wissenschaft bedeutet keine faktische
Befragung der Welt, sondern ein Erfragen ihres Ursprungs. Es ist ein Fragen iiber die Welt hinaus,
das durch die Welttranszendierung mittels des Reduktionsvollzugs einen supra-mundanen Sinn
bekommt. Dafiir bedarf es aber, so Fink, eines langen Weges und einer Vielfalt an Stufen und
Steigerungen. Die Meisterleistung der transzendentalen Infragestellung der Welt sieht er in einem
“radikale[n] und unerbittliche[n] Angriff auf das Ganze unseres, allen Menschen gemeinsamen,
natiirlichen Lebens”. Es bedeute “ein Sich-ZerreiBen von den lebendigen und stindig sich
bewihrenden wesentlichen Vorurteilen, Grundurteilen, die unsere natiirliche Voreingenommenheit

im In-die-Welt-Hineinleben”””

ausmachen. Frei sein fiir den Beginn und das Beginnen der
Bewegung des Wissens bedeutet, “fiir das Unbekannte schlechthin bereit sein”. Es liegt also an der
Philosophie, “unser eigenes Leben und die Welt, die unsere Lebenswelt ist, aus dem letzten Grunde

zu begreifen”®’

. Nicht eine intentionale Auslegung der Welt als Korrelat der transzendentalen
Subjektivitit, wie bei Husserl, sondern eine Besinnung auf die Welt als Grundsituation unseres
Lebens ist der Weg, den Fink einschldgt, um in die Philosophie einzuleiten. Bevor diese Besinnung
eingehend charakterisiert werden kann, soll nun die philosophische Bedeutung der Frage nach der

Welt im Ganzen dargestellt werden.

§ 6. Sicherung der Frage nach der Welt als einer authentisch philosophischen. Ein versteckter

Kommentar zu Sein und Zeit

Bei der Einleitung in die Philosophie anhand des Weltproblems geht es Fink in seinem

* Ebd., S. 12.
7 Ebd., S. 13.
8 Ebd., S. 14.
" Beide Zitate aus ebd., S. 15.
% Ebd., S. 18.

70



Anfangsstiick allererst darum, die philosophische Bedeutsamkeit einer Auslegung des natiirlichen
Weltlebens hervorzuheben. Die Befragung des In-der-Welt-Seins des Menschen sei eine genuin
philosophische Aufgabe, der eine spezifische Dignitit zukomme. Die Frage nach der Welt, die
vorwiegend iibersehen und in ihrer Fragwiirdigkeit nicht erkannt worden sei, sei eine Grundfrage
der Philosophie. Noch in seiner ersten Vorlesung an der Universitdt Freiburg, welche nicht zufallig
Einleitung in die Philosophie heil}t, wird die exklusive Zugehorigkeit des Problems der Welt zur
Philosophie behauptet. Philosophie sei ein Denken iiber die Welt im Ganzen, das nach ihrem
Ursprung fragt. Dort nimmt Fink den Gedanken einer “Besinnung auf die Weltsituation” wieder auf
und formuliert seine These folglich neu: “Trotz aller grandiosen Erweiterung des menschlichen
Wissens in den Wissenschaften kommen diese nie auf die Welt. Wissenschaft geht prinzipiell auf
Seiendes, und das heif3t auf Binnenweltliches. Die Binnenweltzone ist das Feld der Wissenschaft.
Es gibt keine Wissenschaft von der Welt” *!

Dies dringende Appellieren an den philosophischen Status der Weltfrage stimmt mit den
Intentionen des Hauptwerks Heideggers tiberein. In Sein und Zeit hatte Heidegger die Ausarbeitung
der Idee eines natilirlichen Weltbegriffs als ein Desiderat bezeichnet, “das seit langem die
Philosophie beunruhigt, bei dessen Erfiillung sie aber immer wieder versagt”.*> Die Analyse des
weltlichen Daseins wird von ihm als Aufgabe der Philosophie behauptet und es wird, vor allem in
den §§9-11, die eigentlich philosophische Aufgabe einer Analyse des In-der-Welt-Seins gegeniiber
den traditionell wissenschaftlichen Forschungsrichtungen abgegrenzt. In der Tat hat Fink, meiner
Ansicht nach, auf den Seiten 20-24 seines Anfangsstiicks einen phinomenologischen Kommentar zu
den §§10-11 von Sein und Zeit geliefert. Ob Husserl wihrend der Lektiire des finkschen
Vorschlagstextes diese Referenz bemerkt hat, scheint mir fraglich zu sein. Keine von seinen
Anmerkungen zu dieser Schrift weisen darauf hin, und seine Randbemerkungen zu den
betreffenden Passagen von Sein und Zeit sind spérlich und von allgemeinem Charakter.*’ Dass
Heidegger in §11 von Sein und Zeit weder Avenarius®* noch Dilthey® noch Husserl selbst erwihnt

und die Rede vom “natiirlichen Weltbegriff” als ein “matter of common knowledge rather than

' E. Fink, Einleitung in die Philosophie, Hrsg. F. A. Schwarz, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 1985, S.96. Den
Unterschied zwischen dem binnenweltlichen Bereich und der Welt selbst nennt Fink in dieser Vorlesung die
“kosmologische Differenz”. Uber die Weltauffassung als allumfassendes Erscheinungsfeld des Binnenweltlichen
und ihre Voraussetzungen bei Fink siche: 1. Blecha, Zeitspielraum — Erscheinungsfeld/Weltganzes, in H.R. Sepp
(Hrsg.), Metamorphose der Phinomenologie, Karl Alber, Freiburg/Miinchen 1999, S: 211-228.

2 GA2,S. 69.

% Vgl. Randbemerkungen Husserls zu Heideggers Sein und Zeit und Kant und das Problem der Metaphysik, in:

Husserl Studies 11, 1994, Hrsg. R. Breeur, S. 3-63.

R. Avenarius, Der menschliche Weltbegriff, 1891. In diesem Werk beschreibt Avenarius die Welt, wie sie vor jeder

Wissenschaft von jedem Menschen erfahren wird. Husserl hat erstmals 1902 das Werk eingehend studiert. Vgl. dazu

M. Sommer, Husserl und der friihe Positivismus, Klostermann, Frankfurt a.M. 1985.

W. Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (1910). Das Buch wurde vom

Dilthey selbst an Husserl gesandt und von ihm im Herbst 1911 griindlich studiert.

84

85

71



something developed by these two philosophers” betrachtet, wurde 1931 von Husserl wihrend eines
Gesprichs mit Fink und Dorion Cairns bitter angemerkt.*

Die Frage nach der weltlichen Existenz des Menschen ist nach Heidegger eine in erster
Linie philosophische Frage. Die existenziale Analytik des Daseins liege “vor jeder Psychologie,
Anthropologie und erst recht Biologie. In der Abgrenzung gegen diese moglichen Untersuchungen
des Daseins kann das Thema der Analytik noch eine schérfere Umgrenzung erhalten. Ihre
Notwendigkeit lisst sich damit zugleich noch eindringlicher beweisen”.®” Diese notwendige
Umgrenzung zielt also auf eine Abgrenzung gegen die damaligen Konkurrenten der existentialen
Analytik, diejenigen Disziplinen, die den Menschen in der Welt erforschten. Dies waren die
philosophische Anthropologie Plessners und Schelers, die geisteswissenschaftliche Psychologie
Diltheys und schlielich auch die Biologie, die in diesen Jahren mit dem Werk v. Uexkiills
entscheidende Schritte gemacht hatte. Doch alle “bisherigen auf das Dasein zielenden
Fragestellungen und Untersuchungen, unbeschadet ihrer sachlichen Ergiebigkeit, [hatten] das
eigentliche, philosophische Problem verfehlt”.*® Diese Forschungsrichtungen seien noch in der
Tradition verfangen, da sie sich an der Tradition der antik-christlichen Anthropologie orientierten.
Mal3geblich seien dabei immer noch die zwei traditionellen Bestimmungen des Menschen als {®ov
AOyov &yov und als imago dei.*

Gegeniiber solchen Disziplinen, die das menschliche Dasein und Weltleben zum Thema
haben, stellt Heidegger unmittelbar am Anfang des §11 fest: “Die Interpretation des Daseins in
seiner Alltdglichkeit ist aber nicht identisch mit der Beschreibung einer primitiven Daseinsstufe,
deren Kenntnis empirisch durch die Anthropologie vermittelt sein kann. [...] bislang wird uns die
Kenntnis der Primitiven durch die Ethnologie bereitgestellt. [...] Ethnologie setzt selbst schon eine
zureichende Analytik des Daseins als Leitfaden voraus”.”® Fink gibt in seinem Text die
Formulierung Heideggers wieder und bemerkt, dass zur Analyse des natiirlichen Lebens “weder die
vergleichende Ethnologie noch die Primitivenforschung irgendeinen Beitrag zu leisten™"
vermogen. Die positiven Wissenschaften, wie die Ethnologie, die Anthropologie, die Soziologie,
aber auch die Alltagspsychologie bewegten sich noch in bestimmten “Vorbegriffen und
Auslegungen” des menschlichen Lebens. Bei der Ausarbeitung eines philosophischen Begriffes der

“natiirlichen Welt” handle es sich, so Fink, “nicht um eine wesensmifige oder idealtypische

Konstruktion eines 'natiirlichen Weltbegriffes', der invariant der Abfolge aller historischen

86 Vgl. Dorion Cairns, Conversations with Husserl and Fink, The Hague 1976, S. 63.

7 GA 2, S. 60.

% Ebd., S.61.

¥ Vgl. ebd., S. 64-67.
% Ebd., S. 68-69.

°l vICM/2, S. 20.

72



Abwandlungen und faktischen Konkretionen zugrunde liegt”.”” Ein Gedanke, der jede ontische

Infragestellung der Welt fiir unzureichend erklért und allen wissenschaftlichen Versuchen, “an der
faktischen, historisch bedingten Gegebenheit unseres Weltlebens Wesensallgemeinheiten ablesen
zu wollen”, skeptisch gegeniibersteht. Dasselbe Misstrauen gegen die Uberfiille an
wissenschaftlichen Informationen findet sich bei Heidegger wieder, fiir den der Reichtum an
Kenntnissen liber Kulturen und Daseinsformen des Menschen nur ein Schein ist. Dieser bedeutet
eine Verfilhrung des wesentlichen Denkens, genauso wie bei Fink, der auf einen geféhrlichsten
Schein der Philosophie hingewiesen hatte. Im Grunde, fahrt Heidegger fort, “ist solche iiberreiche
Kenntnis die Verfiilhrung zum Verkennen des eigentlichen Problems. Das synkretistische
Allesvergleichen und Typisieren gibt nicht schon von selbst echte Wesenserkenntnis”.”?

Die Schlussfolgerung ist letztendlich fiir beide Philosophen dieselbe. Heidegger stellt
entschieden fest, “die Beherrschbarkeit des Mannigfaltigen in einer Tafel gewdhrleistet nicht ein
wirkliches Verstindnis dessen, was da geordnet vorliegt”.”* Fink wehrt sich seinerseits gegen das
scheinbare Verstindnis, das die Mannigfaltigkeit an Kenntnissen iiber das natiirliche Leben bringe:
“Eine Auslegung des natiirlichen Weltlebens, welches selbst dessen Grundvoraussetzungen
mitmacht, kann wohl eine ungeheure Mannigfaltigkeit konkreter Gestaltungen zur Darstellung
bringen, zugleich ist sie aber philosophisch naiv”.”> Die Naivitit des wissenschaftlichen
Synkretismus kann nur eine philosophische Fragestellung beseitigen. Fiir eine echte philosophische
Thematisierung der natiirlichen Welt, von jeder naiven Anhdufung wissenschaftlichen Wissens
befreit, bedarf es also einer radikal ansetzenden urspriinglichen Besinnung auf die Weltsituation.

Der entschlossene Vollzug einer zum AuBersten radikalisierten Selbstbesinnung erscheint als der

einzige Weg zur Philosophie.

§ 7. Radikale Selbstbesinnung auf die Weltsituation. Er-Innerung und Weckung des Apriori.

Welche Struktur hat nun jene radikale Selbstbesinnung auf die Weltsituation des Lebens, die den
Grundansatz der Philosophie ausmacht? In dem Horizont der Welt, die die apriorische
Grundsituation aller besonderen Situationen des menschlichen Lebens ist, liegt fiir Fink das
Grundgeschehen unseres Lebens. Das apriorische “Geschehen der Welt” ist aber in tiefste

Vergessenheit und Verborgenheit geraten. Unter den mannigfaltigen Formen der Vorgegebenheit in

o

2 VICM/2, S. 20.
GA 2, S. 69.
* Ebd., S. 70.
5 VICM/2, S. 21.

o o ©
w

73



einer jeweiligen Heimwelt bleibt “die” Welt verborgen. Sie verbirgt sich sozusagen hinter ihren
binnenweltlichen Erscheinungsformen. Diese Verborgenheit hat trotzdem keinen negativen Sinn.
Vielmehr ist es die genuine “Gegebenheitsweise” des Welthorizontes, ungegeben zu sein,
unsichtbar und verhiillt zu bleiben. Die verborgene Weltsituation, von der wir nichts wissen und
nichts wissen konnen, ist jedoch eine universale Situation, die alle besonderen Situationen tragt.
Und das stindige Voraussetzen der Weltexistenz ist, so Fink, “kein Akt, der in unser Willkiir
stiinde”, sondern vielmehr “das innerste Wesen unseres menschlichen Daseins”.”® Im
Sichtbarwerden dieser Ur-Voraussetzung erblickt er das Prinzip des philosophischen Denkens. Die
philosophische Besinnung beginnt also mit einer einer Reflexion des Menschen auf seine
Weltsituation, in der er sich befindet. Diese Situiertheit des menschlichen Lebens in der Welt ist die
Bedingung der Moglichkeit aller sonstigen Sondersituationen. Die Besinnung auf diese welthafte
Befindlichkeit bringt eine innere Durchleuchtung und Authellung des urspriinglichen und
vorwissenschaftlichen Weltlebens zutage und ermdglicht einen analytischen Nachweis der in ihm
verborgenen Fiille tief vergessener und dadurch dem analytischen Zugriff zundchst entzogener
Voraussetzungen. Die Riickfiihrung und Einbettung des relativen und in Wahrheit begrenzten
“Universums” jeder Umwelt in ein absolutes Universum, sowie die Aufkldrung der absoluten
Griinde fiir eben diese Vergessenheit und Verborgenheit ist jene Aufgabe, die diesem Blick in den
Abgrund zukommt. Nicht die Idee der Wissenschaft, sondern die radikalste Analytik der
menschlichen Situiertheit in der Welt, des Beheimatet-Seins in der Welt, der Faktizitit des
menschlichen Daseins ist der innerste Trieb des philosophischen Fragens. Und es diirstet nach
seiner Befreiung.

Diese von Fink gezeichnete Selbstbesinnung ist ein menschliches Erlebnis, das auf eine
immer schon gestiftete und somit auch gefestigte gewohnliche, traditionelle Selbstvergessenheit des
Menschen in seiner Umwelt verweist. Sie hat einen eigenartigen Charakter, welcher “sie von allen
sonstigen menschlichen Selbstbesinnungen abscheidet”.”’ Thre Andersartigkeit griindet einerseits in
der Aufhebung dieser weltalten Selbstvergessenheit des Menschen und andererseits in der
Ermoglichung einer Umwandlung zu einem neuen Lebensbeginn, “der sich antizipierend auf das
ganze kiinftige Leben erstreckt”.”® Diese Bekehrung zum wahren, eigentlichen Leben, bei der
sowohl Heideggers Begriff der “Eigentlichkeit” als auch Husserls eigene Metapher einer “religiosen

9599

Bekehrung™” nachklingen, “entreifit uns dem Zug des gewohnheitsmiBigen Weltlebens”.'” Die

% Ebd.

7 VICM/2, S. 24.

% VICM/2, S. 22.

% Siehe z.B. Hua VL, S. 140.
100 7 _X11, 1/2a ff.

74



Befreiung von den Gewohnheiten und Selbstverstiandlichkeiten der Alltdglichkeit bekehrt uns zum
eigentlichen Leben, zum bios theoretikos. Daraus ergibt sich, dass Fink in der existenzialen
Analytik Heideggers nichts anderes als die Herausarbeitung des Ausgangspunkts der Philosophie
sieht. Eine Interpretation, die folgende Notiz von Fink bestétigt.

Die Situation des Fragenden, die eigene Frage selbst und ihre Motivation aus der
Situation heraus, dieses riickbeziigliche Selbstverstindnis nach allen seinen
“Selbstverstindlichkeiten” zur thematischen Abhebung zu bringen, den “Zirkel in echter
Weise” zu thematisieren, ist die phinomenologische Herausarbeitung der “natiirlichen

Einstellung” (Heideggers “Alltiglichkeit” und “Eigentlichkeit”).'"'

Die Besinnung auf die weltliche Befindlichkeit des menschlichen Daseins sei der eigentliche
“Angriff auf den Menschen: ist die aggressivste Thematisierung meiner Situation”. Mit dem
Aufkommen der Weltfraglichkeit ldsst der Besinnende die Welt nur als absolutes Phidnomen gelten,
von dem ihn eine gewisse Distanz scheidet. Im Verlust an Vertrautheit und Wohnlichkeit der Welt
geschieht also ein “Riickzug des in die Welt naiv hineinglaubenden Lebens auf den letzten Halt,
von dem es ausstromt”. Dabei handelt es sich nicht um eine “Absolutsetzung des welterfahrenden
Bewusstseins”, sondern um einen Riickgang hinter die Endlichkeit, um einen “Versuch, diese
abzuschiitteln und loszulassen”. Mit dem Einsetzen der Philosophie vollzieht sich also ein Riss in
unserer Existenz: Sie 10st uns schmerzlich aus der Vertrautheit unserer traditionellen Umwelt. Vor
die Ratselhaftigkeit der universalen Grundsituation gestellt, richtet sich dann das menschliche
Dasein “erstmal auf einen absoluten Urgrund der Welt hin”, auf einen ersten vorahnenden Vorgriff
auf das Absolute.'"?

Die besinnende Befreiung von der Endlichkeit ist ein Grundelement der meontischen Lehre
der Freiheit. Thr Anliegen ist, so schreibt Fink, “das der Welt und dem Menschen selbst vorgéngige
Leben, das allein die Stelle des Absoluten sein kann, zu enthiillen”. Wie aber ist dieser Riickgriff
moglich? Die Reflexion, die diese riickgéingige Enthiillung ermoglichen soll, ist bei Husserl die
“transzendentale Reflexion”. In ihr wird die natiirliche Welt-Geltung transzendiert und die
korrelative transzendentale Sphdre der Sinngebung erdffnet. Die philosophische Deutung der
Vorgegebenheit der Welt als Besinnung ist aber bei Fink ein In-die-Tiefe-Gehen der Existenz, ein
schmerzliches Wecken einer Latenz. Sie ist die Storung eines weltalten Schlafes und einer

Vergessenheit, keineswegs aber eine psychologische Re-flexion, keine Selbstbeobachtung

101 7.1, 54a.
102 yvICcM/2, S. 30-31.

75



(inspectio sui) des Bewusstseins. Fink bestimmt die Besinnung auf die Weltsituation als eine Er-
Innerung. Sie ist in der Tat eine recordatio, eine Anamnesis des vergessenen Weltapriori.

In dieser Hinsicht bewegt sich Fink nochmals ndher an Heidegger als an Husserl. Fiir
Husserl ist das Apriori selbst ein Erfahrbares, nimlich in dem gebenden Akt der Wesensschau.
Innerhalb der genetischen Riickfrage an die transzendentale Konstitution der Welthabe ist es nun
das Phanomen der “Umstiilpung”, das die Vorgéngigkeit des Apriori vor dem es anschauenden Akt

der Reflexion zeigt.'”

Das “an sich Erste” (das konstitutive Werden der Welt) erscheint, wird
gegeben “pros hemas” als das Spétere. Es ist eben das, was als Letztes in der genetischen Riickfrage
entdeckt werden kann. Bei Husserl geht es also vorwiegend um die Erfassung des Apriori, um seine
Selbst-Gegebenheit in der Anschauung. Bei Heidegger dagegen geht es vor allem um den
Vorgingigkeitscharakter des Apriori, das vor jeder erlebnismidBigen Gebung in der Vergessenheit
liegt. Demzufolge wire, so Fink, “die Zueignung des Wesens (des Apriori) in die ausdriickliche
Habe eine schon innewohnende Habe, [eine] Anamnesis, [ein] Gegenzug gegen das stindige
Vergessen”.'” Die Selbstbesinnung erinnert sich also an die ontologische Vorgingigkeit der Welt.
Und “vorgingig” heiBt hier “das jeweils schon voraus Wesende, das Gewesen, das Perfekt”.'”” Die
Welt ist das phanomenal nicht aufweisbare apriorische Perfekt, das die “kosmologische Differenz”
griindet. Die Perfektivitdt der Welt schneidet einen Unterschied zwischen apriorischem Kosmos und
binnenweltlichen Seienden, zwischen Absolutem und Endlichkeit. Durch die Er-Innerung macht
sich diese aber auf zum Absoluten und beginnt damit den Weg ihrer Befreiung zu gehen.'”

Doch die Hauptschwierigkeit dieses von Fink vorgeschlagenen Weges besteht nun darin zu
zeigen, wie sich die natiirliche Einstellung von sich heraus von ihrer Befangenheit und ihrer
Naivitét befreien kann. Die Moglichkeit eines Herausspringens aus der Natiirlichkeit und Naivitét

des alltidglichen Weltlebens hdngt hauptsdchlich mit der Frage nach der Motivation, die zur

Reduktion fiihren kann, zusammen.

§ 8. Die Motivationsfrage (Aufstellung der Freiheitsthese)

Die folgenden Uberlegungen befassen sich mit der Frage nach der Motivation, die den Impuls zur

19 Vgl. dazu Hua Materialien VIII, Spdte Texte iiber Zeitkonstitution.

1% Z-1, 150b.

' GA 2,8.114.

1% Angesichts dieses existenzialen Pathos, das Fink im innersten Kern der phinomenologischen Forschung bzw. des
transzendentalen Denkens ansiedelt, scheint die Unzufriedenheit Husserls in Bezug auf den Entwurf fiir das
systematische Werk verstindlich. Tatsdchlich war diese Vorlage fiir die Absichten Husserls “unbrauchbar”. Vgl.
z.B. VICM/2, S. 22, Ful3note 53.

76



philosophischen Besinnung und dann der Epoché/Reduktion geben kann. Es geht also darum, zu
verstehen, wodurch die philosophische Besinnung motiviert ist. Wie das philosophische Fragen
seinen Weg beginnen kann, wurde schon formal mit der Darstellung der Selbstbesinnung als Er-
Innerung gezeigt. Sofern die Phdnomenologie ihren sachlichen Anfang eben von der
transzendentalen Reduktion als der erdffnenden Bruchstelle ihrer eigentlichen Problemdimension
nimmt, muss nun untersucht werden, warum dies liberhaupt geschieht. Damit ist nach den Griinden
gefragt, “von denen das Erkenntnisstreben des anfangenden Philosophen {iberhaupt gezwungen
wird, oder gezwungen werden soll, die natiirliche Einstellung preiszugeben und in den Vollzug der
Reduktion einzutreten”.'”” Es geht also um die zur Einstellungsinderung treibende Motivation:
Warum sollte jemand die natiirliche Einstellung hinter sich lassen, die Reduktion vollziehen und in
die phdnomenologisch-transzendentale Einstellung aufsteigen? Fink prignante Formulierung des
Problems in seiner VI Cartesianische Meditation lautet: “Warum, in aller Welt, soll ich denn den
Erfahrungsglauben inhibieren?”.'%®

Um diese Frage beantworten zu kdnnen, miisste, so Husserl in einem Brief an Pearl Welch,
“von der Tradition und der natiirlichen vor-wissenschaftlichen Erfahrung aus (in der jedermann vor
der Phanomenologie steht) ein Motivationsweg beschritten werden, der zu der revolutiondren

109 . . .
7”7, Es scheint wohl so, dass diese “Griinde” schon

phédnomenologischen Reduktion emporleitet
innerhalb der natiirlichen Einstellung liegen. Doch ist diese zwingende Motivation fiir die
phdnomenologische Reduktion, so erwidert Fink in seinen Notizen zur geplanten und nie
veroffentlichten Fortsetzung der Dissertationsschrift,''® #uBerst schwer zu finden. Dort
beabsichtigte er, seine These von der methodischen Horizontdestruktion als dem Abbau der
traditionellen Vorgegebenheit der Welt ausfiihrlicher darzustellen. In Bezug auf die “weltalte
Vergessenheit” des Apriori, dessen Vorgingigkeit auf der Ebene der binnenweltlichen

Wissenschaften unsichtbar bleibt, stand dort die Frage, ob die zwingende Motivation flir das

7 VICM/L, S. 33.

"% Ebd., S. 34.

' BW 6, 657.

"9 vgl. Z-IX, 37a. Bei der Veroffentlichung der Dissertation Finks in Husserls Jahrbuch fiir Philosophie und
phédnomenologische Forschung (1930, Band XI) wurde der Titel, mit dem sie 1929 an der Universitdt Freiburg
eingereicht worden war, in “Vergegenwdrtigung und Bild. Beitrdge zur Phdnomenologie der Unwirklichkeit (1.
Teil)” verandert. Zur interessanten Entstehungsgeschichte des Werkes siehe vor allem Finks Notizmappe Z-1 (EGFA
3.1), die Anmerkungen von R. Bruzina in seiner Einleitung zu diesem Band (S. XXVI-LII) und schlieBlich auch
meine Vorbemerkung zur kritisch-philologischen Ausgabe und Ubersetzung der Fink-Dissertation ins Italienische
in: E. Fink, Presentificazione ed Immagine. Contributi alla fenomenologia dell'irrealta, Hrsg. G.J. Giubilato,
Mimesis, Milano-Udine 2014, S. XXII-XXVI. Die im neuen Titel enthaltene Angabe, dass es sich nur um den ersten
Teil eines umfassenderen Werkes handle, ist insofern relevant, als Fink in der Fortsetzung beabsichtigte, seiner
eigenen meontischen Position in expliziter Abgrenzung gegeniiber Husserl (und Heidegger) Ausdruck zu geben.
Vgl. z.B. Z-IX, 1X/2a und 10a. Obwohl die Notizen und Entwiirfe zu “Vergegenwértigung und Bild II” sich auf die
ganze Vorkriegszeit erstrecken, wurde eine solche Arbeit nie verdffentlicht. Sie ist auch in Finks Nachlass nicht zu
finden. Laut Herrn Prof. von Herrmann, der in den Sechzigerjahren Finks Assistent war, existierte das Manuskript
dieses Werks vor 1970 noch. Wahrscheinlich hat Fink es selbst vernichtet.

77



reduktive Unternehmen innerhalb des natiirlichen Horizonts oder nur in dessen Transzendierung, in
dessen Durchbrechung zu finden sei.

Die Frage nach einer womdglich zwingenden Motivation der Reduktion gehdrt also zurecht
zu den Hauptschwierigkeiten der phdnomenologischen Konzeption, wenn sie sich als
Transzendierung der natiirlichen Einstellung versteht. Dieser Problematik hat Husserl in der Tat

zahlreiche Forschungsmanuskripte gewidmet.''!

Noch in dem beriihmten Nachwort (1930) zu den
Ideen I redet Husserl von einer schwer zu fassenden Motivation, einem ersten Anfang, der zum
Herausgang aus der natiirlich-naiven Einstellung befdhigte. Aus ihr sollte “die phinomenologische
Umstellung als ein absolutes Erfordernis erwachsen, damit die Philosophie {iberhaupt ihr
eigentiimliches Vorhaben auf den an sich ersten Erfahrungsboden stellen und somit iiberhaupt
anfangen kann”.''> Eine solche Motivation “durchsichtig und zwingend herausstellen” zu kénnen
spielt eine absolut zentrale Rolle fiir eine Philosophie, die iiber die natiirliche Positivitdt des Lebens
hinausgehen will und die transzendentale Umstellung bendtigt. Welches auch der Weg sein moge,
der iiber die natiirliche Einstellung hinaus fiihrt, die Motivation miisse davor liegen.

Husserl glaubt zunéchst, diese Motivation in der Freiheit des Menschen finden zu kdnnen.
Der Ubergang in die philosophische Einstellung ist, wie Husserl in den Ideen I erklirt, “Sache
unserer vollkommenen Freiheit”.!” Dies allzeit mogliche Verfahren des universellen
Zweifelsversuchs, das Descartes in seinen Meditationes de prima philosophia angewendet hat,
“gehort in das Reich unserer vollkommenen Freiheit: Alles und jedes, wir mdgen noch so fest
davon iiberzeugt, ja seiner in addquater Evidenz versichert sein, konnen wir zu bezweifeln
versuchen”.'* Die Ubung der émoyn, der Urteils- und Glaubensenthaltung erlaube uns eine
Erkenntnisfreiheit, die jedoch bedeute: “Die gesamten bisherigen Denkgewohnheiten ausschalten,
die Geistesschranken erkennen und niederrcilen, mit denen sie den Horizont unseres Denkens
umstellen, und nun in voller Denkfreiheit die echten, die vollig neu zu stellenden philosophischen
Probleme erfassen, die erst der allseitig entschrinkte Horizont uns zugénglich macht [...]”.""> Auch
die radikale Anderung der Generalthesis durch ihre Ausschaltung oder Einklammerung liege im
Bereich des Wollens. Sie sei eine freie menschliche Entscheidung: “In Beziehung auf jede Thesis
konnen wir und in voller Freiheit diese eigentiimliche €moyr| liben, eine gewisse Urteilsenthaltung,

die sich mit der unerschiitterten und ev. unerschiitterlichen, weil evidenten Uberzeugung von der

Wahrheit vertrdgt. Die Thesis wird 'auller Aktion gesetzt', eingeklammert, sie verwandelt sich in die

" Vgl. Hua XXXIV.
"2 Hua v, S. 142.

'S Hua 1II/1, S. 63
4 Ebd.,, S. 62.

5 Ebd.,, S. 65.

78



Modifikation 'eingeklammerte Thesis".''® Diese radikale Umwertung der Grundthesis, auf die sich

das natiirliche Leben und seine positive Glaubens- und Traditionswerte stiitzen, folgt einem freien
Willensentschluss des Menschen.

Fink teilt sicherlich zumindest ansatzweise diese Auffassung. Zwar glaubt er wohl an die
menschliche Freiheit des Philosophierens, doch bleibt er nicht dabei stehen. Die Uberwindung
dieser etwas naiven Position wird das Thema der folgenden Analysen sein; nun gilt es zu schildern,
wie die Motivation zur Philosophie in der Freiheit des Menschen angelegt ist. Schon in den
Umarbeitungsversuchen zu den Cartesianische Meditationen aus den Jahren 1931-1932 hatte er den
Akzent darauf gelegt, dass es in unserer Freiheit liege, “statt im einfachen Ichbewusstsein
dahinzuleben, zu reflektieren, d.h. das einfache Ichbewusstsein zum Gegenstande eines
aufspringenden, ihm zusehenden Ichs zu machen”.'"” Diese Freiheit der Inszenierung ist eine
spezifische Spontaneitit des Ich, die sich innerhalb des passiv-konstituierten Raums der

"8 Die Uberwindung der natiirlichen Einstellung (des einfachen

Vorgegebenheit der Welt bewegt.
Ichbewusstseins) durch eine dem Vollzug der Epoché/Reduktion entspringende Reflexion, durch
die der transzendentale, nicht mitmachende, von der Tradition und ihren Vor-Geltungen befreite
Zuschauer gestiftet werde, sei eine autarke Produktion der menschlichen Geistesfreiheit. Und das
gelte sowohl fiir die gewoOhnliche Reflexion als auch, und noch mehr, fiir die transzendentale
Reflexion, bei der die Glaubensenthaltung (Epoché) erst zum ausdriicklichen Subjekt der
Philosophie zuriickfiihre. Die von der Epoché geleitete Befreiung vom traditionellen Habitus der
Weltgeltung hebe das echt Philosophische hervor. Philosophieren als “Aufzug der Freiheit, als

5119

Heraufstieg des Menschen™ '~ sei also eine “vereinsamende Aufgabe”, welche “den Einzelnen aus

der Gemeinschaft einer kollektiven Tradition heraus in die Einzigkeit seiner Selbstverantwortung
stellt”.'*" Die Kraft, den langen Gang der Befreiung von der Tradition zu gehen, muss jeder fiir sich
aufbringen. Die Philosophie verwirklicht sich in der inneren Kraft des Einzelnen und héngt davon
ab, wie er den epochalen Umsturz des Denkens zu vollziehen vermag. Deshalb hat, so Fink, “die
Selbstverantwortung und letzte Rechtfertigung alles Wissens [...] ihren einzigen moglichen Ort in
der Freiheit des Einzelnen”.'*' Als Grundakt der Philosophie identifiziert er die freie und autonome

Selbst-Besinnung, die als Er-/nnerung an das letzte und innerste Apriori bezeichnet wurde.

" Ebd., S. 64.

"7 VICM/2, S. 126.

"% Einige Anmerkungen Finks weisen darauf hin, dass diese “Freiheit” auch ein ontologisches Problem darstellt, ein
Problem der Bewusstheit im Sinne des Gewissens (vgl. Z-1V, 24a). Bevor aber dies existenziale Freiheitsproblem
betrachtet werden kann, muss zuvor die transzendentale Bedingung der Moglichkeit des freien Aktes der Epoché
erklirt werden.

19 7.1, 73a.

29 VICM/2, S. 108.

! Ebd.

79



Auch in dem 1939 veroffentlichten Artikel Das Problem der Phdnomenologie Edmund
Husserls kommt Fink auf diese Idee zuriick. Das Hervorgehen der Philosophie ist kein “passives
Geschehen, sondern wird nur wirklich im freien Einsatz des Menschen”.'** Dafiir ist die Kraft
“begrifflicher Erkenntnis” notig, diejenige freie Motivation, die in der Innerlichkeit erwachen kann.
Die Freiheit des einzelnen Menschen als Ort der Philosophie, an dem sich ihre Radikalitit und
autonome Selbstverantwortung entscheidet, verwirft jede Deutung des Philosophierens als miiBigen
Spiels des Daseins. Der Philosoph ist, war, und wird immer der “Funktiondr” der Menschheit sein,

gleichsam ihr Gewissen. In der Totenrede fiir Husserl heif3t es:

Der Blick auf Husserls Leben zeigt eine urspriingliche Freiheit des Philosophierens, das
um seiner selbst willen geschieht, elementar wie ein Naturereignis, nicht um der
Beforderung des kulturellen Fortschritts willen, das entspringt aus der schopferischen
Not des Einzelnen, der seinen Lebensauftrag mitbringt und sich vollendend Gréfe und

Grenze bewahrt.'?

Die Freiheit des Menschen ist also die notwendige Voraussetzung sowohl fiir das Uberschreiten der
Grenzen der der natilirlichen Einstellung und ihrer selbstverstindlichen Habe der Weltgeltung
eingeborenen Naivitét als auch fiir das Erreichen der transzendentalen Ebene der Philosophie. Mit
dieser Freiheitsthese wird die Bedingung der Moglichkeit des Reduktionsvollzugs in den freien
Willensentschluss des Menschen'** gestellt. Da sich die Moglichkeit der Reduktion aus einem

125

autonomen und freien Akt ergibt, = ist das philosophische Unternehmen der Phdnomenologie im

Ganzen in der menschlichen Freiheit begriindet.

2 Studien, S. 184.

"> ND, S. 95.

24 Vgl. auch Hua VIII, S. 6.

' ygl. A. Altobrando, Subjectivity; Nature and Freedom: An itinerary through Husserl's philosophy, in:
Phenomenology 2010 (111), Selected Essays from the Euro-Mediterranean Area: In the Horizon of Freedom, hrsg.
von P. Kontos, A. Serrano de Haro, I. Copoeru, Zeta Books, Bukarest 2010, S. 13-35.

80



Kapitel III

Die radikale Unmotiviertheit der Philosophie und die Freiheit

§ 1. Transzendentale Griindung der freien Epoché: die Vermdglichkeit des “Ich-kann” und
Neutralitdt

Mit dem Verstindnis der menschlichen Freiheit als motivierender Voraussetzung fiir die Epoché
und die Reduktion ist die letzte Stufe, auf der die Motivationsproblematik entschieden werden kann,
noch nicht erreicht. Der Ubergang von der vor-philosophischen zur echten philosophischen
Einstellung kann wohl auf der Basis eines Willensentschlusses vollzogen werden, der demgemail
als motivierender Anstof3 angesehen wird. Die Epoch¢ auszuiiben und damit die driickende Last der
Tradition abzuwerfen liegt sicherlich im Bereich der menschlichen Freiheit. Doch diese
Willensfreiheit spielt sich auf der Oberfldche der Welterfahrung ab und ist in einer tiefer liegenden
Dimension des transzendentalen Lebens begriindet.

Die emanzipierende Macht der Philosophie und selbst die Moglichkeit einer solchen
Emanzipation durch die horizontal-geschichtliche Einklammerung der Weltgeltung im Ganzen ist
nicht schlichtweg ein Vermdgen des Menschen, der eine Entscheidung zur theoria willentlich
treffen kann. Die Moglichkeit des Anfangs ist dagegen in einer Vermoglichkeit des transzendentalen
Bewusstseins begriindet. Die Moglichkeit, die dem Menschen zur Verfiigung steht, die Epoché zu
vollziehen und sich dadurch von den Vorbestimmungen der Tradition zu befreien, ist im
transzendentalen Aktleben des Ich, das ein Leben der freien Akte, des freien “Ich-kann” ist,
gesichert. Husserl bestimmt das Wesen dieses transzendentalen “Ich-kann” als eine das Aktleben
steuernde Entscheidungsvollmacht mit dem Terminus “Vermoglichkeit”. Mit diesem Begriff setzt er
den Akzent auf die transzendentale Freiheit zur Verwirklichung von Moglichkeiten, die im
Vermogen des reinen Bewusstseins stehen. Die Moglichkeit der freien Wahl und Entscheidung ist
wohl mit dem erfahrenden Subjekt verbunden, aber im transzendentalen System der intentionalen
Vermdéglichkeiten fundiert.'

In einem Text vom Sommer 1931, d.h. aus jener Zeit, in der Fink mit der Umarbeitung der
ersten cartesianischen Meditation beschéftigt war, befasst sich Husserl mit der Auslegung
vorgegebener Welt und ihres normalen Bekanntheit- und Vertrautheitsstils. Hier bezeichnet er die

horizontale Weltgeltung, in der das Erfahrungsleben sich vorfindet, keineswegs als ein leeres

! Siehe z.B. Hua IV, S. 11, 83.

81



Kontinuum bzw. einen unendlichen Horizont des “und so weiter”, sondern als einen in der
Bewusstseinssynthesis zentrierten Radius positiver Potentialititen menschlichen Konnens. Diese
sind die Vormoglichkeiten des transzendentalen Lebens innerhalb eines Welthorizontes moglicher

Erfahrungsraume.

Mein Leben ist durchaus Leben in Vermoglichkeiten, durchaus ein Leben intentionaler
Synthesis, einer passiven Synthesis, die vielfdltige Fortgangsrichtungen hat, in jeder
Richtung, die verwirklicht wird, urzeitigend ist im ur-phdnomenalen Strom. Diese
passive Verlaufsstruktur <ist> aber vom wachen Ich, dem der Aktivititen bzw.
Vermogen, aktiv dirigiert, wobei aber alle Aktion ihren Horizont der Vermdglichkeiten

hat.”

Der horizontale Verlauf des Lebens haftet an einem freien Spielraum moglicher Verwirklichung
bzw. Verwirklichungsenthaltung seiner aktiv gesteuerten Vermdglichkeiten. Die transzendentalen
Vermoglichkeiten bilden sozusagen den Rahmen, in dem sich die menschlichen Mdglichkeiten
abspielen. Mit dem Begriff der “Vermoglichkeit” setzt Husserl also die Bedingung der Moglichkeit
menschlicher Freiheit im transzendentalen “Ich kann”. Diesbeziiglich hat K. Held in einem Artikel
iiber den Begriff der Lebenswelt’ darauf hingewiesen, dass die Welt fiir die natiirliche Einstellung
und die in ihr heranreifenden Wissenschaften kein Gegenstand ist — und nie ein solches
Forschungsobjekt sein kann —, “weil sie [die Welt] als universaler Verweisungszusammenhang der
Spielraum meiner Vermoglichkeiten ist”.* Die Welt bleibt im Unterschied zu den
Einzelgegenstinden, die in der binnenweltlichen Zone erscheinen, prinzipiell unthematisch.
Ausgerechnet innerhalb des un-thematischen Welthorizontes und im Verhiltnis zu den Weltdingen
hat die menschliche Aktivitit ihren freien Horizont der Vermdglichkeiten. Der Mensch, indem er
Vollzieher seiner Akte ist, verfiigt iiber einen freien Weltbezug, in dem er sich innerhalb eines
Horizonts offener Moglichkeiten freiwillig steuert und entscheidet: “Die Vermoglichkeiten, die sich
in meinem gerade aktuellen Erlebnis eines Gegenstandes oder Gegenstandszusammenhangs
erdffnen, werden auf andere daran anschlieBende Erscheinungsweisen anderer Gegenstinde
verweisen. Indem mir dieser Tisch beispielsweise als etwas bewusst ist, was in einem Raum steht,

ist damit unthematisch schon die Moglichkeit vorgezeichnet, die Aufmerksamkeit der Frage

> Hua XV, S.203.

K. Held, Husserls neue Einfiihrung in die Philosophie: Der Begriff der Lebenswelt, in: Carl Friedrich Gethmann
(Hg.), Lebenswelt und Wissenschaft. Studien zum Verhdltnis von Phdnomenologie und Wissenschaftstheorie,
Bouvier Verlag, Bonn 1991, S.79-113.

* Ebd,S. 87.

82



zuzuwenden, wie man aus diesem Raum hinausgehen oder hinausschauen kann”.’

Den wichtigsten Aspekt dieser — hier notwendigerweise verkiirzten — Darlegung des
transzendentalen “Ich-kann” sieht Held darin, dass im freien Spielraumhorizont der
Vermoglichkeiten “die Gegebenheitsweisen eines Gegenstandes mir als ihrem Vollzieher zur
Disposition [stehen]. Es liegt in meiner Entscheidungsvollmacht, in welchen Erscheinungsweisen
ich mir den Gegenstand zur Gegebenheit bringe. Die Erscheinungsweisen sind Moglichkeiten
meines freien subjektiven Vollzugs, sie sind — wie Husserl dies ausdriickt — meine
"Vermoglichkeiten', d. h., sie sind Weisen meines Erfahren-Kénnens. Weil mein Vermdgen, die
Einstellungen bzw. Perspektiven zu wechseln, frei ist, ist es nicht daran gebunden, sich dabei
jeweils ausschlieBlich auf einen Gegenstand zu beziehen”.® Wenn also die Perspektive- oder
Einstellungsdanderung im Vermdgen des Menschen steht — und das war genau die im vorigen
Paragrafen exponierte Husserlsche These —, dann ist die Mdglichkeit eines freien Ubergehens in
eine andere Einstellung aufgrund einer entschlossenen Ausschaltung der Welt- und Seinsgeltung
(Epoché) in der Vermoglichkeit des transzendentalen “Ich kann™ gesichert.

Die faktische Freiheit der Epoché griindet also in der transzendentalen Freiheit des Ich-kann
und seiner Vermoglichkeiten. Welcher besonderen Vermdoglichkeit des transzendentalen Systems
entspricht die faktische Mdglichkeit des Menschen, die Erfahrungsgeltung der Welt in einem freien
Entschluss des Willens de facto einzuklammern und zu suspendieren? Dabei handelt es sich um
einen spezifischen Akt, der von Husserl in den Ideen I’ unter den auf die Glaubenssphire
bezogenen Bewusstseinsmodifikationen analysiert wird. Diese besondere intentionale Modifikation,
welche “jede doxische Modalitdt, auf die sie bezogen wird, in gewisser Weise vollig authebt, vollig
entkriftet — aber in total anderem Sinne wie die Negation”,” ist die Neutralititsmodifikation. Diese
ist laut Husserl eine hochst bedeutsame und besondere Art Bewusstseinsmodifikation, da sie, indem
sie jede doxische Modalitit’ entkriftet, aber nicht negiert, die transzendentale Bedingung der
Moglichkeit fiir den Epochévollzug darstellt. Neutralisierung ist in der Tat ein Sich-des-Leistens-
enthalten, ein Es-auBBer-Aktion-Setzen, eine Einklammerung dessen, woran man glaubte. Das wird
nun “dahingestellt” gelassen, ohne “mitzutun”, sodass man sich in das vorherige Leisten
“hineindenken” und das vorher Erlebte “blofl denken” kann. In der von der Neutralitdtsmodifikation

geleisteten Einklammerung hat, so Husserl in den Ideen, “alles die modifizierende 'Klammer',

derjenigen nahe verwandt, von der wir frither soviel gesprochen haben, und die fiir die

Ebd., S. 89-90.

Ebd.

Hua III/11, § 109 ff.
Ebd., S. 247.

Vgl. ebd., § 113-117.

© % 9 N W»n

83



Wegbereitung zur Phinomenologie so wichtig ist”.' Damit meint Husserl natiirlich die vorher

dargelegte Epoché. Mit diesen Worten erkennt er die Neutralitdtsmodifikation explizit als
Bedingung der Moglichkeit fiir die phdnomenologische Epoché an, d.h. fiir den die
phénomenologische Philosophie im Ganzen tragenden Akt einer freien Welteinklammerung.

Auf diese Untersuchungen Husserls in den Ideen I verweist Fink explizit in seiner
Dissertation'', wo er sich ausfiihrlich mit der Neutralititsmodifikation im Rahmen einer Analytik
des Bildbewusstseins befasst.'”> Im Anschluss an Husserl bestimmt auch er das Wesen der
Neutralisierung als ein Dahinstellen, ein AuBler-Geltung-setzen. Die mdgliche Verwirklichung einer
solchen transzendental gegebenen Vermdglichkeit gehdre aulerdem in die Freiheit des reinen Ich.
Doch im Sinne der Fink eigenen meontischen Philosophie sei die Neutralisierung als eine gewisse

13

“Fretheit vom Sein” '~ zu verstehen: Sie betreffe also zuvorderst die Existenz des Menschen, nicht

nur das transzendental konstituierende Bewusstsein.

Die Neutralitdtsmodifikation als eine universale Modifikation des ganzen Aktlebens ist
primédr ein Modus der Existenz des Ich in seinen Akten. Es ist in die Freiheit des reinen
Ich gestellt, ob es im Modus des Neutralisierens, d.h. der Unechtheit seiner

konstitutiven Leistungen existieren will."

Dem Zitat zufolge ist die Neutralisierung eine besondere Modifizierung des Erfahrungslebens im
Ganzen. Sie erzeugt ein Glauben im Modus Als-ob,'” das die Existenzweise des Ich in seinen Akten
betrifft. In seiner Analyse der Neutralititserlebnisse unterscheidet Fink zwischen der Neutralitit des

Aktgehaltes, welche z.B. konstitutiv fiir das Bildbewusstsein ist,'® und einer existenzialen

' Ebd., S. 248.

""" Wie G. van Kerkhoven in dem dieser Schrift gewidmeten Teil seiner Studie Mundanisierung und Individuation
ausfiihrt, “erwartete sich [Husserl] von dieser Arbeit eine Erhellung der Neutralititsmodifikation der doxisch-
thetischen Akte, eine Modifikation, die als Vollzugsneutralisierung gerade den Begriff der Glaubensenthaltung, des
Vollzugs der Reduktion bestimmte” (G. van Kerkhoven, Mundanisierung, a.a.O., S. 87).

Vgl. Vergegenwdrtigung und Bild, § 29. Neutralititsmodifikation und Bildbewusstsein.

" Vgl. dazu R. Bruzina, Edmund Husserl and Eugen Fink, a.a.0., S. 133ff.

" Studien, S. 69.

" Ebd.

Die Wahrnehmung eines Bildes besteht nach Fink in einem Erlebnis, das als “medialer Akt” charakterisiert werden
kann. Dementsprechend geschehe das Bewusstsein von einem Bild in einem Akt, der ein Medium “fiir das
Erscheinen und Sich-zeigen-konnen einer 'Unwirklichkeit' freihdlt” (Studien, S. 72). Um die Medialitdt des
bildwahrnehmenden Aktes phanomenologisch auszuweisen, rekurriert Fink auf die Bestimmung der Fensterfunktion
des Bildes. Diese unterscheidet sich nicht nur von Husserls Auffassung des Bildbewusstseins als intuitiver
Vergegenwértigung, sondern geht iiber sie hinaus in der phdnomenologischen Aufweisung einer “Gehaltsneutralitat”
— einer “Unwirklichkeit” im Akt selbst. Vgl. dazu H.R. Sepp, Bild. Phdnomenologie der Epoché I, Konigshausen &
Neumann, Wiirzburg 2012, insbes. S. 79-103; und ders., Vorwort zu E. Fink, Presentificazione ed Immagine.
Contributi alla fenomenologia dell'irrealta, Hrsg. G. J. Giubilato, Mimesis, Milano/Udine 2014, S. IX-XXI. Zur
Phénomenologie des Bildes vgl. aulerdem die Wuppertaler Dissertation von H. J. Seeman, Bild als Widerstreit. Ein
Beitrag zur Phdnomenologie der anschaulichen Unmaoglichkeit, 2000 (http://elpub.bib.uni-

84



Neutralitdt des Vollzugs. Sie sei fiir die infrage stehende Problematik des Anfangs insofern von
allergrofBter Bedeutung, weil die transzendentale Reduktion den Typus einer Vollzugsneutralitit
kennzeichne. In ihr lebt das Ich “in den Erlebnissen ohne das innere Gewicht seiner Existenz”,

17 ist. Die Entkriftung und

wobei “die Positivitit seiner Akte innerlich gebrochen und entkriftet
existenziale Gewichtslosigkeit, die aus der Neutralisierung folgen, haben allerdings nicht den Sinn
der geldufigen Gleichgiiltigkeit. Sie sind nicht einfach sinnlos. Die Entkriftung des
Erlebnisgewichts, die mit der Epoché auftritt, kann dagegen “in einem eminenten Sinne von einem
Ichinteresse gefiihrt sein”.'® Und tatsichlich wird sie von einem spezifischen Ichinteresse gefiihrt:
Sie wird ndmlich im Hinblick auf den gewollten Vollzug der Epoché bewusst verwirklicht. Mit der
neutralisierenden Einklammerung der Welt und ihrer Gesamtgeltung wird die Ausschaltung des
weltlichen Seins willentlich verfolgt,”” um den Zugang zur transzendentalen Dimension der
Philosophie zu erlangen.

Den aus dieser Darlegung hervorgehenden Zusammenhang von Freiheit und Epoché hat
H.R. Sepp in seiner Studie zur Phdnomenologie der Epoché folgenderweise zusammengefasst: “Die
Freiheit zur Epoché besteht dann darin, dass hier Freiheit erst entbunden wird. Der Epoché-Vollzug
macht von der prinzipiellen Moglichkeit Gebrauch, in ein freies Verhiltnis zu dem Bereich zu
gelangen, der als Umkreis des Sinns zugleich den Horizont fiir jeden freien Umgang mit Seiendem
vorgibt”.*’ Die entschlossene und freie Annahme dieser prinzipiellen Moglichkeit des menschlichen
Daseins, die in einer transzendentalen Vermoglichkeit zur Neutralisierung begriindet ist, muss
dementsprechend “selbst erst ermdglicht, befreit, werden”.?' Die Epoché als faktischer
Lebensvollzug erdffnet erst die Dimension dieser existenzialen Mdoglichkeit: “die Freiheit
menschlicher Existenz sich zu verwirklichen und zu erheben, indem sie eine Einstellung auler Kraft
setzt”.*> Somit hilt die freie Epoché uns fiir den Beginn der Philosophie frei.

Die Moglichkeit der Epoché als freien Aktes menschlichen Willens ist in der Freiheit des

reinen Ich begriindet, dessen Leben ein Leben der Vermoglichkeiten ist. Unter diesen ist es

wuppertal.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-286/d029901.pdf). Die Anwendung des medialen Modells auf die
phanomenologische Reduktion ist ein Schwerpunkt des IV. Kapitels dieser Arbeit.

"7 Studien, S. 70.

' Ebd.

19 Vgl. Hua I, S. 60; Hua VIII, S. 417, Hua XXXIV, S. 138, 395. Husserl unterscheidet auch einen Epoché-Vollzug,
der auf einzelne Bewusstseinsakte gerichtet ist und das darin Enthaltene einklammert (vgl. Hua VIII, S. 127, 292;
Hua XXXIV, S. 129). Aus dieser “psychologischen” Epoché ergibt sich die Einstellung der rein eidetischen
Psychologie, die, von einem methodologischen Gesichtspunkt aus bewertet, propddeutisch als Vorstufe zur reinen
Transzendentalphilosophie gewertet wurde. Diese hat zum Thema die reinen Bewusstseinsakte und ihre
Wesensform, interpretiert aber das reine Bewusstsein immer noch als psychische Form menschlichen Seienden, d.h.
auf dem Boden der natiirlichen Einstellung und im Ausgang von der vorgegebenen seienden Welt.

% H.R. Sepp, Bild. Phinomenologie der Epoché I, a.a.0., S. 274.

' Ebd., S. 264.

* Ebd.

85



spezifisch die Neutralitdtsmodifikation, welche die transzendentale Bedingung eines freien Epoché-
Vollzugs darstellt. In seinen Untersuchungen kniipft Fink zunichst an Husserls /deen I an, doch fiir
ihn hat die Neutralisierung keineswegs nur eine bewusstseinsanalytische Bedeutung. Vielmehr hebt
er die existenziale Bedeutung der Neutralitit hervor, diejenige existenziale Neutralisierung, in der
das innere Gewicht der Existenz verschwindet. Bei Fink er6ffnet sich eine existenziale
Interpretation des Neutralitidtsphdnomens, welche im Anschluss an die Texte Heideggers erfolgt,
mit denen sich er damals (1929) auseinandergesetzt haben diirfte. Dies ist nun das Thema der

nichsten Betrachtungen.

§ 2. Existenziale Auslegung des Neutralisierungsphdinomens: Grundstimmung als Anfang der

Philosophie

Den zweiten Abschnitt seiner Promotionsschrift er6ffnet Fink mit der Feststellung, dass die
Neutralitdtsmodifikation eine phédnomenologische Problematik darstelle, die {iiber die blof3
erkenntnistheoretische Analyse der im Urteil vollzogenen Setzungen hinausgehe. Die
Neutralisierung sei eine Grundmodifikation des egologischen Erlebnisstroms im Ganzen bzw.
seines intentionalen Weltbezugs, welche “sich auf jedes konstituierende Erlebnis, auch auf die nicht
im engeren Sinne objektivierenden, wie Stimmungen, Gefithle, usw.” erstrecke.” Dieser — in
Wahrheit sehr fliichtige — Hinweis auf die konstitutive Rolle der Stimmungen wird im
Dissertationstext nicht mehr aufgenommen und weitergefiihrt. Doch er ist ein weiteres Indiz fiir die
Relevanz der dauernden Auseinandersetzung mit dem Denken Heideggers, der {ibrigens als
Zweitgutachter fir Finks Promotion fungierte. In der Tat enthélt die damalige Lehrtétigkeit
Heideggers, z. B. die Eintrittsvorlesung “Was ist Metaphysik** (1929) und die Vorlesung des
Wintersemesters 1929/30 “Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit™>, eine
innovative, nicht urteilstheoretische Interpretation des Neutralitdtsphdnomens. Die Neutralitit habe
hauptséchlich mit Stimmungen zu tun, die — wie Angst und Langeweile — eine wirklich konstitutive,
obwohl nicht objektivierende Funktion im menschlichen Dasein spielen. Schon in Sein und Zeit
hatte die existenziale Analytik auf eine entscheidende Bedeutung der Stimmungen hingewiesen. Im
offenbaren Gegensatz zu dem Vorrang, den die philosophische Tradition der Rationalitit und den

hoheren Erkenntnisakten zuerkennt, misst Heidegger den Stimmungen eine hohe konstitutive

> Studien, S. 68.
* Vgl. GA 9, S. 103-122.
» Vgl. GA 29/30.

86



Bedeutung fiir die menschliche Existenz bei. Unser Dasein sei ein In-der-Welt-sein, das sich
wesentlich in Stimmungen erdftne: “Die Stimmung hat je schon das In-der-Welt-sein als Ganzes
erschlossen und macht ein Sichrichten auf ... allererst moglich”.*® So schreibt P. Trawny in seiner
Studie Martin Heideggers Phdnomenologie der Welt, die das Phinomen der Grundstimmung bei
der Konstellation der Beitrdge zur Philosophie neu gedeutet hat: “Die Welt [... wird] von der
Stimmung als Ganzes erschlossen [...] Dieses Ganze bleibt dort verschlossen, wo die Stimmung
nicht als Grundstimmung erfahren wird. [...] Die Grundstimmung eréffnet, indem sie einen Anfang
ermoglicht”.*” Diese anfingliche und die Welt im Ganzen erschlieBende Grundstimmung, die
Heidegger in seinen Marburger Vorlesungen in Bezug auf die aristotelische Theorie der md6n
(Leidenschaften, Gemiit) ausfiihrlich interpretiert” hat, wird mit den total “neutralisierenden”
Stimmungen der Angst und der Langeweile identifiziert. In der Grunderfahrung, die aus ihnen
hervortritt, liegt ein wesentlicher Zugang zum Anfang der Philosophie.

In Vergegenwdrtigung und Bild bleiben die Anspielungen auf eine existenziale Auffassung
der Neutralitit auf das oben genannte Zitat beschrinkt. Jedoch hat Fink in seinen Privatnotizen, die
den urspriinglichen Plan seiner Dissertation enthalten, eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit
der existenzialen Analytik gefiihrt. Die Darlegung des inneren Zusammenhangs zwischen
Neutralitdt/Neutralisierung und motivierender Grundstimmung der Philosophie, den Fink in
Anlehnung an Heideggers Philosophie beleuchtet, zeugt noch einmal von einer kritischen
Stellungnahme gegeniiber Husserl und gleichzeitig von einer Tendenz zur Radikalisierung und
Uberwindung seiner Bewusstseinsphilosophie.

Im Bezug auf die Husserlsche Auffassung der Neutralitdt als qualitativer Modifikation aller
Bewusstseinsakte fragt sich Fink in seinen Bemerkungen zunichst, ob der “in den Logischen
Untersuchungen und dann in den Ideen im wesentlichen beibehaltene Forschungshorizont™*
wirklich geniigt, um das Verhdltnis zwischen Epoché und Neutralisierung (verstanden als
Bedingung der Mdglichkeit der Welteinklammerung) angemessen zu denken. Diese rhetorische
Frage beantwortet er mit der Forderung nach einem wesentlich radikaleren Ansatz. Die Relation
Epoché-Neutralitdt miisse dadurch eine Integration erfahren, dass das Problem auch ontologisch-

existenzial, d.h. eben sich auf Heidegger stiitzend, gestellt werde. Eine solche Radikalisierung des

* GA2,S.137.

" P. Trawny, Martin Heideggers Phinomenologie der Welt, Karl Alber, Freiburg/Miinchen 1997, S. 73. Trawny stellt
jedoch ins Zentrum seiner Neuauslegung des Stimmungsphédnomens das zweite Hauptwerk Heideggers, die Beitrdge
zur Philosophie (Vom Ereignis), wiahrend unsere Auslegung sich auf Sein und Zeit und auf die Vorlesungen
Heideggers 1925-1930 beschrénkt.

Vgl. GA 18, S. 122. Dazu siehe auch K. Withy, Owned emotions: affective excellence in Heidegger on Aristoteles,
in: D. Mc Manus (Hrsg.), Heidegger, Authenticity and the Self, Routledge, New York 2015; und F. Volpi,
Heidegger e Aristotele, Laterza, Bari 2010.

? 71, 83a.

28

87



Husserlschen Ansatzes hatte im origindren Plan der Dissertation zur Folge, dass der konstitutiven
Analytik der Neutralitdt, “die ihre erste aufweisende und ihren Problemreichtum offenbarende
Erhellung im § 109 der Ideen gefunden hat”,”° eine ontisch-ontologische Erdrterung der
Neutralitditsmodifikation und ihres existenzialen Problems vorangehen sollte. Diese Erdrterung der
Neutralititsmodifikation sollte von der Fundamentalontologie ausgehen und folgendermallen

gegliedert sein:

1) Neutralitidt als ein Modus des Sich-verhaltens zu..., das Sein-bei als “Ort” der
Neutralitit;

2) Neutralitét als Gleichgiiltigkeit und das ontologisch-existenziale Problem derselben:
Verlorenheit, Benommenbheit, Freiheit;

3) Der existenziale Zeitsinn der Neutralitit: Zeitlosigkeit der Gegenwart.’'

Zu Punkt 1. Neutralitét als ein Modus des Sich-verhaltens zu ...
Aus der von der Fundamentalontologie Heideggers inspirierten Vorbemerkung, dass “neutral und
gleichgiiltig nur ein Seiendes sein kann, zu dessen innerstem Wesen es gehdrt, interessiert zu
sein”,”” zieht Fink die Schlussfolgerung, dass das Problem der Neutralitit in seinem vollen Umfang
nur nach einer vorgingigen Kldrung des ontologischen Wesens des menschlichen Daseins
angemessen zu stellen ist. Dies entspricht dem methodologischen Vorgehen Finks, nach dem die
Untersuchung transzendentaler Probleme immer eines Leitfadens bedarf. Diesen findet Fink in
Heideggers Fundamentalontologie und ihrem Hauptstiick, welches die Ausarbeitung einer
existenzialen Analytik ist. Die ontologische Charakterisierung des menschlichen Daseins als
“Interessiertheit”, d.h. als ein intentionales Sich-Verhalten-zu, welches grundsitzlich ein praktisch-
orientiertes (sorgendes) In-der-Welt-Sein ist, gilt Fink als Leitfaden fiir seine Analyse. Diese
Interessiertheit des Daseins heiflt mit der Terminologie von Sein und Zeit: “Bedeutsamkeit, Weisen
der Begegnung im besorgenden Umgang, Bewandtnis”.*®

Die Bedeutsamkeit bezeichnet die Weise, mit der das Dasein in seinem Weltbezug den
innerweltlichen Seienden begegnet. Diese kommen ihm nicht als FEinzeldinge oder

Einzelgegenstidnde entgegen, sondern stehen in einem allgemeinen Bedeutungszusammenhang, der

eine horizontale Verweisungsstruktur der Welt ist und somit das In-der-Welt-Sein des Daseins

30 7.1, 84a.
31 Ebd.
32 7.1, 85a-b
3 Ebd.

88



artikuliert.’* Der Umgang mit dem nichtdaseinsméfBigen Seienden stellt sich in der Gesamtheit der
Weisen dar, in denen sich das Dasein um die innerweltlichen Seienden “sorgt”. Diese praktische
Modalitdt des Umgehens mif und in einer Umwelt wird von Heidegger “Besorgen” genannt. Mit
“Flirsorge” bezeichnet er dagegen die sorgende Begegnung mit dem Anderen, dessen Seinsweise
als vollig verschieden von derjenigen der nichtdaseinsméfigen Seienden erkannt wird. Besorgen
und Fiirsorge sind also die Grundweisen der Begegnung im besorgenden Umgang innerhalb einer
Umwelt, auf die sich Fink bezieht. Mit dem Terminus “Bewandtnis” wird aulerdem die Seinsweise
der umweltlichen Sachen, d.h. der nichtdaseinsméfigen Seienden definiert. In jeder Umwelt wird
jedes Seiende als ein “Zeug” wahrgenommen, das eine spezifische Verwendbarkeit hat. So

Heidegger in §18 von Sein und Zeit:

Seiendes ist daraufhin entdeckt, dass es als dieses Seiende, das es ist, auf etwas
verwiesen ist. Es hat mit ihm bei etwas sein Bewenden. Der Seinscharakter des
Zuhandenen ist die Bewandtnis. [...] Die Bewandtnisganzheit, die zum Beispiel das in
einer Werkstatt Zuhandene in seiner Zuhandenheit konstituiert, ist "frither" als das
einzelne Zeug, imgleichen die eines Hofes, mit all seinem Gerdt und seinen

Liegenschaften.”

Das letzte Glied des Verweisungszusammenhanges, der jede Umwelt sinnhaft konstituiert, oder
besser gesagt, das Zentrum jeder Bewandtnisumwelt ist ein Seiendes, “bei dem es keine Bewandtnis
mehr hat, was selbst nicht Seiendes ist in der Seinsart des Zuhandenen innerhalb einer Welt,
sondern Seiendes, dessen Sein als In-der-Welt-sein bestimmt ist, zu dessen Seinsverfassung
Weltlichkeit selbst gehdrt”.”® Es ist der Mensch, dessen Wesen ein sorgendes Sich-Verhalten-zu
ausmacht.

Nun ist laut Fink die Neutralisierung einzig aus dieser ontologischen Struktur des

Bewandtniszusammenhangs angemessen zu interpretieren. Sie sei also eine besondere Modifikation

der Struktur der Sorge, sozusagen eine Stilllegung der Verweisungsstruktur, die jedem besorgenden

** Im Rahmen seiner Untersuchungen iiber das Bildbewusstsein und die Neutralitdtsmodifikation stellt Fink dagegen

fest, dass die “Bedeutsamkeit eines Bildes primér nicht Bedeutsamkeit des Zeuges” ist, sondern eine solche, “die auf
die Ganzheit des Lebens bezogen ist”. Diese auf das Ganze des Lebens bezogene Bedeutsamkeitsfunktion bestimmt
er als eine symbolische, als eine zusammen-gesetzte (aus dem Griechischen “cuvfaAl®™): So schreibt Fink
“Zweckfreiheit der Kunst. Kunst ist wesenhaft symbolisch, geht auf die Totalitit des Lebens”. Daraus ergebe sich
die Aufgabe einer existenzialen Interpretation der Bildlichkeit, der “Aufkldrung der Lebenstendenzen und
Lebensmoglichkeiten, die zum Ausdruck kommen in der 'zweckfreien' Reprisentation seiner selbst, die eben
Selbstdarstellung und Uberendlichung, Drang nach Unverginglichkeit, Unverginglichkeit in der Welt ist” (Z-I,

97a).
3 GA2,S.112.
3 Ebd., S. 113.

&9



Sein-bei zukommt. Neutralitdt bedeutet hier also “Un-Bewandtnis”, doch eine solche, die selbst
noch eine hochst eigenartige Bewandtnis hat. Welches ist diese Bewandtnis der neutralisierten Un-

Bewandtnis? Damit kommen wir zu Punkt 2.

Zu Punkt 2. Neutralitit als Gleichgiiltigkeit und ihr ontologisch-existenziales Problem

Wenn die Neutralitit eine Modifizierung des Bewandtniszusammenhangs im Sinne -einer
Bewandtnislosigkeit ist, welche Bewandtnis kann sie noch haben? Was kann die neutrale
Gleichgiiltigkeit angesichts der normal durch Interessen erschlossenen Umwelt bedeuten? Es bedarf
hier einer existenzialen Explikation der Neutralitdt und jener Situation der menschlichen Existenz,
in der die Umwelt “bewandtnislos”, gleichgiiltig, sozusagen neutralisiert erscheint. Die Phinomene,
in denen sich eine solche Modifikation meldet, sind nach Heidegger die Stimmungen der Angst und
der tiefen Langeweile. Die tiefe Langeweile bricht auf, wenn es einem langweilig ist. Sie lauert in
den “Abgriinden des Daseins wie ein schweigender Nebel hin- und herziehend”, und bringt alles “in
eine merkwiirdige Gleichgiiltigkeit”.’’ In dieser Stimmung “sind wir nicht bloB der alltiglichen
Personalitit enthoben, ihr irgendwie fern und fremd, sondern in eins damit hinausgehoben auch
iiber die jeweilige bestimmte Situation und das betreffende Seiende, das uns da umgibt”.”® Diese
Gleichgiiltigkeit der Dinge zu uns und gleichzeitig unseres Verhaltens zu ihnen sei nicht ein
Resultat bewusster Abschitzungen oder verniinftiger Uberlegungen. Vielmehr werde da alles “mit
einem Schlag” gleichgiiltig, alles “riickt in eine Gleichgiiltigkeit zusammen”.” Dieser
iiberraschende Verlust an “innere[m] Gewicht der Existenz” springt aber “nicht erst von einem
Ding auf das andere iiber wie ein Feuer, um es zu verzehren, sondern mit einem Mal ist alles von
dieser Gleichgiiltigkeit umfangen und umhalten. Das Seiende ist — wie wir sagen — im Ganzen
gleichgiiltig geworden”.*’

Innerhalb dieser Gedankenkonstellation erkennt Heidegger in seiner Antrittsvorlesung Was
ist Metaphysik? (1929) der Stimmung der Angst eine ontologische Grundfunktion zu. In der Angst
erfiihren wir eine “Unheimlichkeit”, bei der “alle Dinge und wir selbst in einer Gleichgiiltigkeit”
versinken.”! Die Angst erzeuge also ein Schweben, “weil sie das Seiende im Ganzen zum

2 42

Entgleiten bringt”,”” und in dieser unheimlichen Erschiitterung unseres Daseins werde “das Seiende

im Ganzen hinfillig”.*’ Somit stelle uns die Angst vor das Nichts. Doch in ihr geschehe wohl

37 GA9,S.110

¥ GA 29/30, S. 207.
3 Ebd.

40 Ebd,, S. 208.

4 GA9,S. 111.

42 Ebd.

“ Ebd, S. 112.

90



“keine Vernichtung des ganzen Seienden an sich”, ebenso wenig sei sie eine Verneinung der Welt.

" eine Neutralisierung der seienden Welt und ihres Sinnes. In eins

Vielmehr sei sie eine “Nichtung
damit geschehe aber eine wunderbare Verwandlung des Menschen, welche Fink als Motivation der
Philosophie in seiner Interpretation des griechischen thaumazein wieder aufnehmen wird. In der
durch die Angst erweckten Neutralitit gegeniiber der Welt sehen Heidegger und Fink ein
Phinomen, das “das Seiende in seiner vollen, bislang verborgenen Befremdlichkeit” offenbart”.*
Das Erscheinen der Befremdlichkeit, Unheimlichkeit der Welt dridnge also die neutralisierte
“Hineingehaltenheit” der Existenz vor dem Nichts zu einem fragenden “Ubersteigen des Seienden
im Ganzen”. Das Hinaussein iiber das Seiende nennt Heidegger Transzendenz, Fink interpretiert es
als eine Transzendierung der Endlichkeit. Ohne diese Offenbarung des Seienden im Ganzen wiirde
es keine menschliche Freiheit geben: “So abgriindig grabt im Dasein die Verendlichung, dass sich
unserer Freiheit die eigenste und tiefste Endlichkeit versagt”.*® Das Versagen der menschlichen
Macht, die eher verschwindet und den Raum fiir ein Ergriffenwerden lassen muss, wird von Fink

als Motiv seiner meontischen Fundierung der Philosophie iibernommen und weiterentwickelt.

Zum Punkt 3) Der Zeitsinn der Neutralitit: die Gegenwartslosigkeit

Der Zeitcharakter der neutralisierenden Grundstimmungen, wie z.B. der tiefen Langeweile, besteht
in einer eigenartigen Zeitlosigkeit der aktuellen, in ihrem Weltbezug “modifizierten” Erfahrung.
Wenn einem also langweilig ist, entgleist in dieser Stimmung die normale, metrisch-chronologische
Wahrnehmung der objektiven Zeit. Man ist gleichsam in eine zeitlose Leere verbannt und isoliert.
Dies Phanomen nennt Heidegger die “Leergelassenheit”, die “Ausgeliefertheit des Daseins an das
sich versagenden Seiende”.*” Das Neutralititsphinomen begleitet eine Suspendierung des
gewohnlichen Zeitverlaufs und eine eigentiimliche Hingehaltenheit, ein Dahingestellt-Bleiben in
einer Verzogerung der Zeit. Man verbleibt sozusagen “schwebend” in der Zeit, ohne das innere
Gewicht der eigenen Existenz, sodass es vergeblich ist, irgendwelchen Zeitvertrieb zu unternehmen.
Darin zeigt sich die Ubermichtigkeit dieser Grundstimmung gegeniiber der Ohnmacht des
menschlichen Daseins, das sich nicht mehr aus dieser “hellen Nacht” herausholen kann. Die tiefe
Langeweile hat einen nicht-personalen Charakter, sie ist universal. Da sie ein ohnméchtiges
Aussetzen an den unbestimmten Horizont der Zeit mit sich bringt, bietet sie laut Heidegger einen
urspriinglichen Zugang zum Wesen der Zeit und ihrer horizontalen Zeitigung, die jenseits jeder

messbaren Zeitspanne liegt.

“ Ebd, S. 113.
% GA9,S.113.
4 Ebd, S. 114.
7 Vgl. GA 29/30, S. 206ff.

91



Heidegger und Fink erkennen den beiden Grundstimmungen der Angst und der Langeweile,
da sie eine Neutralisierung des Seienden im Ganzen hervorbringen, eine offenbarende, enthiillende
Funktion zu. In der Unheimlichkeit, die sie im Dasein hervorrufen, verschwinde das Seiende und
diese Nichtung bzw. Neutralisierung des Weltsinnes, der plotzlich entgleite und neblig werde,
motiviere ein Fragen, welches der Ursprung des philosophischen Denkens sei, und somit den
Ubergang zu einer philosophischen “Einstellung” oder “Existenzweise”. In explizitem Gegensatz zu
Husserl und der erkenntniskritischen Gestaltung der Epoché glaubt also Fink, dass es eine
Stimmung gebe, die eine Bekehrung von der natiirlichen zur echt philosophischen Einstellung
motivieren konne. Die neutralisierenden Grundstimmungen lassen das Dasein in seine Endlichkeit
dahingestellt, tief im Nichts seiner Existenz verlassen. Doch “wenn die Befremdlichkeit des
Seienden uns bedréngt, weckt es und zieht es auf sich die Verwunderung” einer Weltfrage: Warum
das Seiende und nicht vielmehr das Nichts? Diese Frage ist dann der Ursprung (origo) und Anfang

(principium) der Philosophie. Sie ist ihre dpyn.

§ 3. Existenziale Grundstimmung als Motivation

Ein Echo des gleichsam verborgenen Gedankenganges, in dem Fink die Aufweisung der Neutralitét
als transzendentale Vermoglichkeit des reinen Ich und eine existenziale Interpretation derselben als
Grundstimmung integriert, findet sich in jenem Anfangsstiick’ fiir das mit Husserl geplante
systematische Werk der Phidnomenologie, das G. van Kerckhoven zutreffend als eine
“Gegenexpertise des cartesianischen Standpunktes der [Cartesianischen] Meditationen™*® definiert
hat. Das Scheitern des Experiments, zumindest was die geplante Erarbeitung eines umfassenden
Werks zur Einleitung in die Transzendentalphilosophie angeht, nimmt ihm aber nicht die frische
Klarheit, mit der Fink an einer erneuernden Selbstauslegung der Phinomenologie arbeitete. Auf der
Textoberflache tauchen bestimmte Elemente auf, die es zeigen, wie Fink einige von der Forschung
bisher vernachldssigte Einfliisse hinsichtlich der Frage nach Motivation und Anfang der
philosophischen Selbstbesinnung von Heidegger rezipiert und eigenstindig neu interpretiert hat.
Insbesondere iiber den Seiten 29-37 des finkschen Entwurfs, in denen es um das anfingliche
Aufgehen des philosophischen Denkens geht, liegt sozusagen eine 6ffentlicher Reflex der privat
entwickelten Deutung der Funktion der Stimmung fiir die Verbindung Anfangsproblem-Freiheit.

Dariiber hinaus steht der Unterschied zwischen der erkenntniskritischen Form der Epoché,

*® Vgl. VICM/2, S. 10-105.
¥ G. van Kerckhoven, Mundanisierung und Individuation, a.a.O., S. 109.

92



die Husserl im freien Willensentschluss des Menschen begriindet hat, und jener Radikalisierung der
Reflexion im Inneren der natiirlichen Einstellung, die Fink als Selbstbesinnung und Weg in die
Philosophie versteht, auf dem Spiel. Formal wurde diese Selbstbesinnung als eine Er-Innerung an
das Weltapriori bestimmt. Thre Aufgabe sei das Wecken einer Latenz aus ihrem weltalten Schlaf,
aus ihrer Vergessenheit. Mit dieser radikalen Besinnung auf die Weltsituation, die das Spezifische
des philosophischen Fragens darstellt, frage der Mensch nach der Welt und ihrem Ursprung. Indem
der Mensch nach der Welt fragt, so Fink, fragt er aber “nicht von sich weg, sondern im Stellen der
Ursprungsfrage fragt er nach dem tiefsten Wesen seiner selbst, nach der verborgenen Weltgréfe in
ihm”.>° Er besinne sich auf das ihn existenzial situierende Dass-Sein der Welt und fiige sich in ein
Fragen nach dem nicht-seienden Urgrund dieser umweltlichen Situiertheit.

In seiner Schrift versucht Fink also eine Motivation zur Infragestellung der Welt
auszumachen, die im Inneren des natiirlichen Lebens erwachsen konnte — und dann so méchtig
wire, dass sie zum Durchbrechen der Lebenspositivitit und zum Ubersteigen iiber sie hinaus zu
filhren vermdge. Diese Motivation liege der Selbstbesinnung (der Frage nach dem Weltursprung)
zugrunde und lasse dadurch den metaphysischen Uberbau der sogenannten “transzendentalen
Einstellung” aufleuchten.”’ Das Ganze des Seins, so Fink, “ist nur verstehbar und zwar radikal
verstehbar, wenn ich es aus seinem Ursprung her begreife”.”* Die Frage nach dem Ursprung erhebt
sich auf dem Grund einer Motivation, die Fink in seinen Notizen zunéchst ganz allgemein
“existenziale Not” nennt.®> Was ist dann dies unausweichliche Dringende, das die Existenz
gestimmt™* lasst und somit zur Philosophie motiviert?

Da die “zur Philosophie treibenden Anlisse”” mannigfaltig sind und zumeist verborgen
bleiben, scheint es Fink praktisch unmdoglich, eine apodiktische und feststehende Motivation zur
Infragestellung der Welt anzugeben. Das konnte den Anschein erwecken, dass der einfachste Weg,

um eine Motivation zur Philosophie zu finden, eine Befragung der Philosophiegeschichte sei. Doch

eine solche Beschéftigung mit der Geschichte des philosophischen Anfangs, auch wenn sie legitim

0 Z-VIL, XVII/21b.

I Von “metaphysischen Uberbau der transzendentalen Einstellung” spricht auch K.-H. Lembeck in seinem Artikel
Natiirliche Motive der transzendentalen FEinstellung? Zum Methodenproblem der Phdnomenologie, in:
Phédnomenologische Forschungen 1 (1999), Karl Alber, Freiburg/Miinchen, S. 3-21. Dort distanziert sich der Autor
vom Finks Denkweg und versucht, vor allem im Anschluss an der Tradition der frithromantischen Asthetik, zu
zeigen, wie natiirliche Phdnomene wie das Komische, der Humor, der Witz und besonders die Ironie als Quelle der
transzendentalen Einstellung interpretiert werden konnen. Doch hat sich Fink in seinen Privatnotizen auch mit dem
Phidnomen der Ironie beschéftigt: erstens im Rahmen seiner Untersuchung des Bildphdnomens und der
Reprisentationen, zweitens in Bezug auf methodische Uberlegungen iiber die phinomenologische Begrifflichkeit.

2 Z-1V, 18b.

> Vgl. z. B. Z-VIL, XVII/19a und XVII/2la.

% “Stimmen” soll hier in dem Sinne des “sich fiir etwas entscheiden”, oder auch des “zu etwas geneigt sein”
verstanden werden. Vgl. Das deutsche Wérterbuch von Jakob und Whilhelm Grimm, Bd. XVIII, S. 3093.

» VICM/2, S. 29.

93



und eine interessante Forschungsrichtung sei, wiirde uns lediglich mit traditionell vorgegebenen
AnstoBen zum philosophischen Fragen konfrontieren. Unser Anfang dagegen, die je-meinige und
ureigene Stiftung des philosophischen Habitus, gestalte sich als eine Befreiung vom vorgegebenen
Traditionshorizont, wie sie von der autonomen Selbstbegriindung der Philosophie verlangt werde.
Fink bemiiht sich infolgedessen zu zeigen, wie aus dem alltdglichen Leben zwingende Motive
aufspringen, “die uns aus dem natiirlichen gewohnten Dahinleben herausreiBen™® konnen. In
bestimmten Lebensumstéinden ereigne sich eine Erschiitterung des natiirlichen Weltbodens, die “uns
iiber alle Besorgnisse und Geschéftigkeiten unseres alltdglichen Weltlebens hinweg mit elementarer
Gewalt auf das Problem der Welt””’ stoBe. Das geschehe z.B. im Erleben eines Schicksalsschlags,
in einem plotzlichen “Wachwerden des sonst verheimlichten Wissens um die letzten Dinge, um Tod
und Verginglichkeit, in den ritselhaften Stimmungen des Grauens und Entsetzens”.>® In all diesen
Phinomenen verwandelt sich die altvertraute Heimwelt in ein Rétsel, in ein dunkles Mysterium, da
sie ihren konstitutiven Vertrautheit- und Gewohnheitscharakter verliert. Dadurch wird eine
Bruchlinie gegeniiber dem gewohnlichen Lebensstil gezogen. P. Trawny beschreibt den Sachverhalt
in Bezug auf Heideggers Philosophie in einer Weise, die mit ihrem Anklang an Ernst Jiinger auch
unglaublich nah an dem finkschen Gedanken ist: “Es sind Grundstimmungen, die uns bewegen,
diesen unseren von Katastrophen erschiitterten Horizont — die "Linie' — zu iiberschreiten”.” Unsere
Umwelt von Sicherheiten bricht in “extremen” Situationen des normalen Daseins zusammen — z.B.
im Krieg, in der Ndhe des Todes oder in jenem Moment, in dem uns die Vergéinglichkeit der
Existenz plotzlich ganz nah aufleuchtet. Die erschiitternde Erfahrung der Zerbrechlichkeit unserer
Weltsituation, unserer conditio humana, und auch der blitzartige Einbruch der immer ausgesparten
Latenz des Todes, die das “memento mori” wieder wachruft, sind jene Motivationsformen der
Philosophie, in denen das Denken die Konturen einer meditatio mortis oder einer Meditation de
brevitate vitae annimmt. In ihnen besinnt sich dann der Philosoph auf die Weltsituation des
Menschen und seine Verginglichkeit.

Ungeheuer ist, so fiahrt Fink fort, “die philosophische Bedeutsamkeit dieser meistens
religiosen Motivation”.?" In ihr orientiert sich das natiirliche Leben erstmals auf einen absoluten

Urgrund der Welt hin, auf einen ersten Vorgriff auf das Absolute. Philosophie und Religion sind,

neben der Kunst, “absolute Verhiltnisse, in denen der Mensch [...] am Seinsgrund alles

> Ebd., S. 30.

>’ Ebd.,

> Ebd.,

o P. Trawny, Martin Heideggers Phinomenologie der Welt, a.a.O., S. 33.
Ebd..

94



9961

Seienden™ teilnimmt. Die Dreizahl dieser Bezugsrichtung zum Absoluten ist nicht zufillig,

sondern hat ihren Grund in der Dreifaltigkeit des ur-einen Seinsgrundes, der sich jeweilig als “das

9962

Heilige, das Schone und das Wahre™” offenbart. Doch anders als die Religion muss die Philosophie
der Strenge des Begreifens folgen, wobei “keine unmittelbare Auslegung” der motivierenden
Stimmungs- und Erschiitterungserlebnisse gestattet ist.

Der finksche Hinweis auf die Stimmungen und insbesondere auf die Stimmung des Grauens
ist hier wichtig. Tatsdchlich schreibt er in einer anderen Notiz, dass “die Philosophie auf dem
Grunde des Grauens ruht”.”> Im Grauen sicht Fink die ausgezeichnete Weise jener Stimmung, die
die Griechen thaumazein (Erstaunen) genannt haben. Zu den anderen Modalititen des thaumazein
zdhlt er die Grundstimmungen der “Rétselhaftigkeit, der Fremdheit, der Einsamkeit, der
Verlorenheit und der Angst”.’* Einsamkeit und Angst verweisen deutlich auf Heideggers
Philosophie. Die Angst sei jedoch laut Fink “keine so urspriingliche Stimmung wie das Grauen”,
sondern Angst und Entsetzen konnen als “Grundmodi des Grauens” betrachtet werden. “Das
Inmittensein, Hineingeratensein, Gefangensein unter dem Seienden” offenbare sich in der
Stimmung des Grauens, die also eine Grunderfahrung der Welt im Ganzen ermdglicht. Das Grauen
kommt sozusagen von den Gegenstinden her und in ihm, als einer “seltenen Stimmung, bricht die

65 . . . .
722 auf. In diesem Zusammenbruch des Seinssinnes wird der

Gegenstindlichkeit des Gegenstandes
Gegenstand neutralisiert und erscheint nur als Fremdes. Die Fremdheit, die im Grauen andringt, ist
die Fremdheit des Anderen, der vollkommen verdunkelten AuBenwelt, einst so heimisch und
vertraut. In der Berlihrung mit dem Grauen spiliren wir “den kalten Atem des Fremden, des
Unbegreiflichen”.® Aus der Unheimlichkeit und Unbegreifbarkeit der vorgegebenen Welt konne
also das philosophische Fragen erwachsen.

Trotz der Verschiedenheit aller faktischen Anlédsse flir die universale Infragestellung der
Welt aus der aufbrechenden Unheimlichkeit und Rétselhaftigkeit der bekannten Heimwelt ist eine
formale Charakterisierung dieser Erlebnisse mdglich. Der jeweilige Ausgangspunkt dieser formalen
Charakterisierung ist das natiirliche Dahinleben in der Welt, welche als Umwelt der Vertrautheit
und der Bekanntheit erscheint. Diese Lebenswelt ist also eine vertraute Heimwelt. Die

Normalititsstruktur des Daseins erfiahrt durch die neutralisierenden Stimmungserlebnisse eine so

tiefe Erschiitterung, dass “die Vertrautheit im Ganzen [aufgehoben] und in universale

o1 Enthusiasmus, S. 15.

62 Ebd.

7.V, 1V, 3a.

4 Ebd.

5 Ebd.

6 Zitate aus Z-V, IV/3b.

95



07 wird. Die Aufhebung der Naivitit des weltgewohnten Lebens in

Ritselhaftigkeit verwandelt
seiner Totalitdt durch den Fragwiirdigkeitscharakter der nun als unheimlich vorgegebenen
Heimwelt wire demzufolge die Weckung des philosophischen Geistes durch jene Stimmung, in der
“alle Dinge zusammenschieBen zu einem bedeutungslosen Ganzen® und uns die Unheimlichkeit
ergreift.

Hierzu muss allerdings angemerkt werden, dass “diese neue Befremdlichkeit der
vertrautesten Gewohnheit in uns” geweckt wird, ohne dass “wir ihr durch einen willkiirlichen
Entschluss Geniige tun konnten”.”” Die Neutralisierung des natiirlichen Weltlebens und seiner
Geltung ist nicht ein Akt unserer Freiheit, sondern die Neutralitit, die Nichtung, die
Befremdlichkeit ergreift uns inmitten unserer Heimwelt durch eine Stimmung. Die Stimmung steht
aber uns nicht beliebig zur Verfligung, so als ob ihr Eintreten frei abrufbar wére. Im besten Fall
konnte es in der Macht menschlicher Freiheit liegen, das Stimmungsereignis heraufzubeschworen,
nie aber, es zu erzeugen. Wie Fink sagt: Nicht wir haben die Stimmung, sondern sie hat uns. Und
wir miissen fiir dieses Sichergreifenlassen frei sein, weil der Aufstieg nicht in einem Akt unserer
Willkiir entschieden wird. Sie ergreift uns und entfremdet uns in der Neutralisierung unserer

Weltgewohnheit. So ungeheuer michtig ist diese tiefe Weltgewohnheit, dass sich das “Loslassen

und Preisgeben der natiirlichen Einstellung” unserer Kontrolle entzieht:

Ist diese Weltgewohnheit am Ende nichts anderes als eine ungeheuere Mannigfaltigkeit
und synthetisch zusammenwirkende Einheit von stindig und unausdriicklich verborgen
spielenden “Vorurteilen”, so ist mit einer reflektiven Sistierung “aller” Vorurteile, mit
welchem Beginnen das Philosophieren, geleitet von der Absicht auf eine erste und
untriigliche Wahrheit, anzuheben pflegt, zumeist doch nur eine oberfldchige Schicht
getroffen und inhibiert, wédhrend die von uns so gemeinhin durch Reflexion
unfasslichen Grundvorurteile trotz aller kritischen Einstellung und aller Skepsis

ungebrochen am Werk sind.”

Die erkenntniskritische oder skeptische Form der Epoché, d.h. die “Sistierung aller
Vorurteile” bleibt nach Fink auf der Oberfliche des Weltphdnomens und ihrer Gesamtheitsgeltung,

weil sie sich auf das innerweltliche Ideal der Wissenschaft orientiert. Die Freiheit einer solchen

7 VICM/2, S. 33.

68 Z-IV, 99a-b. Diese kurze Notiz enthélt eine Zusammenfassung der Antrittsvorlesung Heideggers Was ist
Metaphysik?, die er am 24.7.1929 gehalten hat.

% VICM/2, S. 34.

" Ebd.

96



Reflexion konne also nie den iberlieferten Welthorizont im Ganzen durchbrechen, sondern
hochstens den Horizont der unmittelbaren Gegebenheit inhibieren und infrage stellen. Dagegen
vermdge die emanzipierende, historisch-horizontale Epoché, die den Kern der Besinnung auf die
Welt ausmacht und aus einer Grundstimmung des menschlichen Daseins erwéchst, den Menschen
vor die gesamte vorgegebene, nun neutralisierte Welt zu stellen. Diese gelte dann “nunmehr als
bloBes Phiinomen unserer Situation”.”' Die Welt als Situationsphinomen des menschlichen Daseins
ist nun der “universale Inbegriff’ des Fiir-mich-Seienden geworden. Aus der existenzialen
Umdeutung des Neutralitdtsphdnomens und der darauffolgenden Auslegung der in einer
Grundstimmung aufbrechenden Neutralitit, die das Philosophieren motiviert, ergebe sich eine
existenziale Motivation fiir die Weltbesinnung. Die aus der Existenz selbst ausspringende
Motivation bestehe in einer freien Antwort auf erlebte Stimmung, die das Dasein ergreife und es aus
dem Vertrautheitszustand mit der Heimwelt heraustreibe. Doch selbst diese im Anschluss an

Heidegger entwickelte Aufklarung der Motivation zur Philosophie ist etwas Vorldufiges. Das letzte

Wort ist noch nicht gesprochen.

§ 4. Unzulinglichkeit aller mundan konzipierten Motivationen. Die radikale “"Unmotiviertheit” der

Philosophie

Finks Privatnotizen aus den spdteren Zwanzigerjahren dokumentieren seine aufkeimende
Unzufriedenheit in Bezug sowohl auf eine bewusstseinsanalytische als auch eine fundamental-
ontologische Interpretation der Motivationsproblematik. Da jene radikale Selbstbesinnung, die den
Einzelnen in eine bestimmte Verantwortung des Fragens verpflichtet, den Philosophen im Faktum
der Existenz vorfindet, kann die Faktizitdt menschlicher Existenz nicht vollkommen aufler Acht
gelassen werden. Doch bei der anfinglichen Motivation zur Philosophie geht es nicht ausschlieSlich
um eine explizite Ubernahme der Endlichkeit, deren erschiitternden Verginglichkeits- und
Zerbrechlichkeitscharakter die Grundstimmungen in die Seele des Menschen hineinstromen lassen.
Dies wiirde eine gewisse Fixierung der Grundmoglichkeiten des Philosophierens, eine gewisse
Einengung der Philosophie auf eine bloBe Fundamentalontologie bedeuten. Die Aufklirung der
existenzialen Motivation der Philosophie ist demzufolge nach Fink “ein Vorldufiges”, das immer in
gewisser Weise etwas “Kiinstliches” an sich habe, wenn es auch abgriindig in der “eigensten und

tiefsten Endlichkeit” geschehe.”” Fink erkennt wohl die aufsprengende Macht, die die

T VICM/2, S. 34,
" Vgl. z.B. Z-IX, VII/5a.

97



neutralisierenden Stimmungen in der Seele wecken konnen. Er erkennt wohl auch die dadurch
aufbrechende Fraglichkeit des Seienden im Ganzen an. Doch eine solche Fragestellung ist fiir ihn
letztendlich unzulinglich, weil das “Ubersteigen des Seienden im Ganzen”, der Transzensus der
Welt nicht endlich motiviert sein kann. Es muss dagegen ausschlieflich “transzendental”, d.h.
absolut motiviert werden. Die Motivation muss also aus dem Absoluten herabkommen, um die
Seele des Menschen zu erheben.

Eine bewusstseinsanalytische Bestimmung des Ursprungs der Philosophie erweist sich
ihrerseits daher als unzulénglich, weil sie lediglich eine “ontisch-mundane” Motivation aufzukldren
vermoge. Eine solche also, die hauptsichlich von der natiirlich-eingestellten Freiheit des Menschen
abhinge, wenn sie auch durch eine transzendentale Vermdglichkeit des reinen Subjekts a posteriori
garantiert werde. Dadurch sei zwar nur eine duBerlich-formale Strukturtypik der Philosophie
gewonnen: eine Philosophie als reine Selbst-Reflexion. Der Ansatz einer solchen Philosophie als
transzendentaler Selbstreflexion sei aber vollig von der These menschlicher Freiheit abhdngig und
zeige ihre Mingel. Die Beschaffenheit der natiirlichen Einstellung, von der die Bewegung der
Philosophie ihren Ausgang nimmt, sei die Ursache einer solchen ungeniigenden Radikalitét. Die
phianomenologische Theorie der natiirlichen Einstellung” zeige, dass diese von ihrer
“Natiirlichkeit”, d.h. ihrem normalen In-die-Welt-Geradehinleben, ihrem geworfenen
Verschlossensein in der Welt nichts weifs. Genau darin bestehe ihre “Naivitit”, die also einen
strukturellen Mangel an Wissen (Unwissenheit) iiber sich selbst bedeute. Wenn also die natiirliche
Einstellung sich wesentlich verschlossen bleibe, kdnne sie auch nichts von der Mdoglichkeit einer
Uberwindung, eines Aufstiegs iiber ihre Naivitit hinaus wissen. Das natiirliche Leben, im
natiirlichen Welthorizont beschriankt und in seiner eigenen Selbstgeniigsamkeit und sicheren
Welthabe fortlebend, habe tatsdchlich “keine Motive, [...] in die transzendentale Einstellung
iiberzugehen, also mittels der phanomenologischen Reduktion transzendentale Selbstbesinnung zu
vollziechen”.”* Die natiirliche Einstellung scheine eine “trotzige Autarkie” zu sein, in der es “der
Endlichkeit [...] ausschlieBlich um ihr Endlich-sein”” gehe.

Mit der phdnomenologischen Charakterisierung des natiirlichen Weltlebens als einer
trotzigen Autarkie hebt Fink eine Grundeinsicht hervor, die auch Heidegger in seinen frithen

Freiburger Vorlesungen beleuchtet und phinomenologisch gedeutet hat.”® Das Phinomen “Leben”

7 Vgl. S. Luft, Phinomenologie der Phinomenologie, a.a.0, S. 35-78. Vgl. dazu auch M. Fischer, Differente
Wissensfelder, einheitlicher Vernunftraum. Uber Husserls Begriff der Einstellung, Fink Verlag, Miinchen 1985; S.
Luft, Husserl's phenomenological discovery of the natural attitude, in: Continental Philosophy Review 31 (1998),
153-170.

™ HualIl/L, S. 153.

7 Z-IX, VIl/5a.

® Vgl. GA 58, §§ 9-14; und GA 60, vor allem §3. Faktische Lebenserfahrung als Ausgangspunkt, §4. Die

98



zeigt nach Heidegger eine eigentiimliche Selbstgeniigsamkeit, die seine Autarkie charakterisiert.
Das Leben richte sich aus sich selbst heraus: Es sei selbst-geniigsam in dem Sinne, dass es sich
selbst genug und mit sich selbst zufrieden sei. Es brauche iiberhaupt nicht auler sich zu gehen, um
seine Verwirklichung zu finden. Die faktische Lebenserfahrung verdecke “immer wieder eine etwa
auftauchende philosophische Tendenz durch ihre Indifferenz und Selbstgeniigsamkeit”,” und in
dieser selbstgeniigsamen Bekiimmerung um den binnenweltlichen Umgang mit dem
innerweltlichen Seienden falle das Leben selbst “stindig in die Bedeutsamkeit” seiner vertrauten
Umwelt ab. Die Autarkie des Lebens wire also der verschlossene Ablauf der
Bedeutsamkeitsfunktion, in deren Verweisungsstruktur die menschliche Welterfahrung verlduft und
— vielleicht noch wichtiger — sich versteht.

Aus der binnenweltlichen natiirlichen Einstellung heraus scheint in der Tat die Philosophie
und die zu ihr treibende Reduktion etwas unnatiirlich. Die “hinter” dem Reduktionsvollzug
stehende transzendentale Landschaft bleibt, solange man diesseits des Eingangsorts sondiert,
unsichtbar. Dies AuBer-Sicht-Bleiben hat aber seinen wesentlichen Grund nicht in der
iiberweltlichen Transzendenz des sonst verborgenen Absoluten, sondern in der Wesensbestimmung
der natiirlichen Einstellung. Eine transzendentale Motivation der Philosophie ist, so Fink, in der
natiirlichen Einstellung “gar nicht sichtlich zu machen”. Mit anderen Worten, “solange wir in der
natiirlichen Einstellung existieren, ist uns das Problem der Philosophie nicht nur 'unbekannt' als
faktisch nicht gegeben, sondern auch unzuginglich”.”® Zum Wesen der natiirlichen Einstellung
gehore eine Verschlossenheit gegen die Dimension des Transzendentalen, der ein selbstgeniigsames
Verfangensein in der natiirlichen Welt entspreche.

Wenn also die Unzuldnglichkeit sowohl der bewusstseinsanalytischen als auch der
fundamentalontologischen Auslegung der Motivation darin besteht, dass beide zutiefst in der
Autarkie und Selbstgeniigsamkeit des Lebens verwurzelt sind und ihr nicht entrinnen kdnnen,
scheint keine andere Alternative moglich, als dass die Philosophie ganz “unmotiviert” bleibt.
Tatsdchlich hat Fink in seinem Aufsatz Edmund Husserl in der gegenwdrtigen Kritik die
Unmotiviertheitsthese 6ffentlich vertreten. Der Artikel wurde 1933 mit einem Vorwort von Husserl
in den Kant-Studien verdffentlicht und betraf vornehmlich die Einwdnde der Siidwestdeutschen
oder Badischen Schule des Neukantianismus, die in Rickert ihren Hauptvertreter hatte. Ohne die
naukantianische Bewertung der Phidnomenologie und die darauf folgenden Einwénde gegen die

Transzendentalphilosophie Husserls — die Fink energisch ablehnte und widerlegte —, ausfiihrlich

Kenntnisnahme.
T GA 60, S. 15.
8 Studien, S. 111.

99



darzustellen, was hier leider nicht mdglich ist, muss hervorgehoben werden, dass Husserl in seinem
Vorwort volliges Vertrauen in Finks Worte duBerte. Er habe auf Wunsch der Redaktion die Schrift
durchgesehen und sei mit den “philosophischen Intentionen, aber auch mit dem hauptsichlichen
Gehalt [der] unveroffentlichten konkreten Untersuchungen auf das Vollkommenste vertraut
geworden”. Aus diesem Grund, so schreibt Husserl weiter, konne er behaupten, “dass in derselben
kein Satz ist, den ich mir nicht vollkommen zueigne, den ich nicht ausdriicklich als meine eigene
Uberzeugung anerkennen konnte”.”

Dennoch sind die darin enthaltenen Ausfiihrungen und die zentralen Punkte des Artikels
mehr oder weniger versteckte, flir ein aufmerksames Auge sicherlich auffillige Wegmarken von
Finks eigenem Denken, d.h. eines Denkens des nicht-seienden und nicht-gegebenen Absoluten,
kurzum, einer meontischen Philosophie. So schreibt Fink, wenn die Phdnomenologie Wissenschaft
sein wolle, so bedeute dies “primér eine Verwandlung der Idee der Wissenschaft”. Sie realisiere mit
ihrer Erkenntnis der Welt aus ihrem nicht-gegebenen Ursprung ein Wissen, “das prinzipiell alle
Formen mundaner Erkenntnis (auch das Erkennen der vor aller Erfahrung liegenden Sinnsphére)

80 Dadurch setze sie einen “Neubegriff der Wissenschaft”, wihrend der traditionelle

iibersteigt
Begriff der Wissenschaft “grundsétzlich welt-immanent” bleibe. Hier liege also ein abgrundtiefer
Richtungsunterschied und eine Differenz zu jeder weltlichen Wissensform, weil die Philosophie
iiber die Welt hinausfrage nach dem absoluten, nicht-seienden Weltursprung. Dies sei aber nur
moglich mit einer der Phdinomenologie eigentiimlichen Erkenntnismethode, die “in einem radikalen
Gegensatz zu aller glaubensméfigen und spekulativen Metaphysik” stehe. Dieser notwendige
Erkenntnisweg, ohne den es keine Phinomenologie gebe, heifle “phidnomenologische Reduktion”:

jener aufsteigende Transzensus, der zum welttranszendenten Ursprung emporleite. Hierzu merkt

Fink aber an:

Die Erkenntnisbewegung, die in der Reduktion geschieht, ist zwar ein transzendierender
Ubergang [...], aber prinzipiell innerhalb der Einheit des Absoluten, als welches wir im
Durchgang durch die phdnomenologische Philosophie das “konstitutive Werden” der
Welt aus den Urspriingen des “transzendentalen” Lebens erkennen. So wie die Welt nur
ist, was sie ist, aus dem “Ursprung” her, so ist dieser selbst auch nur, was er ist, auf die
Welt hin. Die Welt im Riickgang auf eine “Transzendenz” erkennen, die sie gerade

wieder einbehdlt, bedeutet eine transzendentale Welterkenntnis realisieren. In diesem

" Zitate aus Ebd., VIIL.
% Ebd., S. 106 f.

100



Sinne allein ist die Phinomenologie “Transzendentalphilosophie™®'.

Der Transzensus iiber die Welt, und nicht nur iiber das innerweltliche Seiende, hinaus sei aber kein
spekulativer Ausflug in ein metaphysisches Jenseits, sondern die erkenntnismafige Zuriicknahme
der Welt in die Tiefe des Absoluten. Die Welt bleibe dem Absoluten immanent oder werde
vielmehr als im Absoluten liegende entdeckt, aus ihrer tiefen Verborgenheit herausgeholt. Das
Entscheidende dabei sei, dass eine solche Erkenntnisbewegung der Reduktion im Horizont der
natiirlichen Einstellung zunéchst als ganz und gar unmotiviert auftrete. Man miisse diese
“befremdende Unmotiviertheit” aushalten konnen, um der Gefahr zu entrinnen, diese zunichst
unmotivierte Erkenntnisbewegung der Reduktion von vornherein auf eine mundane, traditionell
vorgegebene Problematik abzustellen. So wiirde man den “allgemeinprinzipiellen Charakter” der
Phédnomenologie verfehlen, und das hitte wiederum zur Folge, dass man auch den Sinn “aller
besonderen Erkenntnismethoden der Phdnomenologie” und alle ihre Analysen missverstehen
wiirde.

Auf diesem Artikel reagierte damals L. Landgrebe, Vorginger Eugen Finks auf der
Assistentenstelle bei Husserl®* und 1935 wegen der politischen Verénderungen in Deutschland nach
Prag ausgewandert. Es ist tatsichlich ein Brief erhalten,® der zwei Einwinde gegen die in Finks
Artikel vertretenen Hauptthesen enthilt. Einerseits bestreitet Landgrebe den produktiven oder
kreativen Charakter der absoluten Erkenntnis, der er infolge der Passivitidt der Urkonstitution
Ohnmacht zuschreibt. Andererseits — und das ist hier das Wichtigste — stellt er die
Unmotiviertheitsthese infrage: “Der Ubergang zur phinomenologischen Reduktion ist, von der

mundanen Einstellung her gesehen, unmotiviert”.®* Finks Antwort ist vom 5. Juni 1934 datiert.

°' Ebd, S. 106.

2 Ludwig Landgrebe war von 1923 bis 1930 Assistent bei Husserl. 1927 promovierte er mit einer Arbeit iiber
“Wilhelm Diltheys Theorie der Geisteswissenschaften (Analyse ihrer Grundbegriffe)”, veroffentlicht in Husserls
Jahrbuch fiir Philosophie und phinomenologische Forschung, 1X 1928, S. 237-366. Nach seiner Auswanderung
nach Prag habilitierte er sich 1935 an der Deutschen Universitdt in Prag bei Oskar Kraus mit einer Arbeit iiber
Anton Martys Sprachphilosophie.

Dieser “Einwéndebrief” wurde am 6. April 1934 abgeschickt, wie den ersten Sdtzen von Finks Antwortbrief zu
entnehmen ist, in denen er sich fiir die spdte Antwort entschuldigt. Schon Dezember 1933 hatte Husserl Landgrebe
tiber den aktuellen Stand der Verdffentlichung des finkschen Artikels mitgeteilt: “Leider zieht sich die Ausgabe des
ausstehenden Heftes der Kant-Studien ungemessen hinaus (Gleichschaltung!), [...] und so konnen wir Ihnen noch
immer die schon im Juli fertiggedruckte Finksche Abhandlung nicht zugehen lassen, die Ihnen viel zu sagen hat”
(BW 4, 316). Als der Artikel Ende 1933 schlieBlich ver6ffentlicht wurde, fragte Husserl in seinem Brief an
Landgrebe: “Haben Sie die ganz ausgezeichnete Finksche Abhandlung in den Kant-Studien studiert? Natiirlich ist
alles durchgesprochen und identisch mit meinen Ansichten” (BW 4, S. 319). Darauf antwortete Landgrebe am 8.
Januar 1934: “Dr. Fink, der mir seine Abhandlung zugeschickt hat, will ich auch ausfiihrlich dariiber schreiben,
sobald ich sie eingehend studiert und die nétige Ruhe dazu habe” (BW 4, 322). Am 6. April 1934 war die intensive
Lektiire des finkschen Artikels offensichtlich beendet, und so teilte Landgrebe Husserl schriftlich mit: “An Dr. Fink
habe ich nun endlich auch geschrieben und ihm eine Reihe von Fragen und Einwdnden zu seiner Arbeit geschickt”
(BW 4, S. 326). In der Tat hatte Landgrebe am selben Tag Fink seinen Brief mit den Einwénden zugeschickt.

* EFGA3.2,S.482.

83

101



Obwohl er groe Bedenken hatte, “so grundsétzliche Fragen in der zur Knappheit zwingenden Form
eines Briefwechsels zu diskutieren”, nimmt er kurz Stellung zu den geduBerten Einwénden. Leider
ist der zweite Teil dieses Briefes, in dem Fink die Phdnomenologie als Erkenntnis des Absoluten
ausdiskutiert hat, verloren gegangen, doch im ersten Abschnitt vermerkt er zur erwihnten
Problematik der Unmotiviertheit ausdriicklich: “An der 'Unmotiviertheit' der Reduktion mochte ich
unbedingt festhalten”.®

Was bedeutet nun diese in Anfiihrungsstriche gesetzte Unmotiviertheit im Kontext seiner
Neuinterpretation der Phanomenologie Husserls und der ontologischen Philosophie Heideggers im
Sinne einer meontischen Philosophie des Absoluten als Freiheitslehre?® Und spezifisch mit Bezug
auf die Problematik des Anfangs formuliert: “Wodurch ist letzten Endes das phdnomenologisch-
reduzierende Tun liberhaupt motiviert, wenn es nicht durch Erkenntnisse geschehen soll, die im
Horizont der natiirlichen Einstellung gewonnen sind?”"*’

Der Sinn dieser eigentiimlichen Unmotiviertheit ldsst sich nur im Bezug auf die autonome
Selbstbegriindung der Philosophie kldren. Philosophie ist, anders als die Wissenschaften, eine
autonome Selbstaufstellung, deren Anfang laut Fink in einem dreifachen Entwurf geschieht.*® Die
selbstbegriindende Autonomie der Philosophie bestehe danach im Entwurf ihres Grundproblems, im
Entwurf der philosophischen Existenzweise und schlieBlich im Entwurf ihrer autonomen
Wissensweise, die ihr téhog (Zweck) enthélt. Dieser dreifachen Selbstaufstellung der Philosophie
als autonomem Entwurf ihres Grundproblems, ihrer Existenzweise und ihres Zweckes entspricht ein
dreifacher Sinn der Unmotiviertheitsthese, den Fink in seinem Antwortbrief an Landgrebe
zusammengefasst hat.

Unmotiviertheit hat zunichst einen ganz schlichten Sinn: “Im Horizont der wesenhaft
geschlossenen natiirlichen Einstellung [gibt es] kein Problem, als dessen Beantwortung sich die
Phinomenologie herausstellen konnte”.*” Der nicht weltliche Charakter des phinomenologischen
Grundproblems bedeute, dass die Phdnomenologie iiber keine binnenweltliche causa materialis
verfiige, und dass sie “erst im Welttranszendieren ihr transzendentales Problem entwerfen kann”.”
Der autonome Entwurf des philosophischen Grundproblems gehe mit der sachlichen
Unmotiviertheit der Philosophie zusammen, die mundan immer unerreichbar ist. (Dieses Problem

wird das Thema der nichsten Abschnitte sein).

Zweitens besage die Unmotiviertheit keineswegs Motivlosigkeit, denn “alles Philosophieren

*> Ebd., S. 481.

% Vgl. das erste Kapitel, in dem die Meontik dargestellt wird.
7 VICM/L, S. 39.

% Vgl. Vom Wesen des Enthusiasmus, S. 15.

* EFGA 3.2, S.482.

" Studien, S. 107.

102



9991

ist wie jede GroBle des Daseins [...] in einer ddmonischen Leidenschaft des Menschen™ " motiviert.

Von einem existenzialen Gesichtspunkt aus finde also die Philosophie ihre arché tes kinéseos (ihren
Prinzip und Anfang der Bewegung) “in einer Leidenschaft: dem bios theoretikos”.”* Diese
Leidenschaft, in einer ddmonischen Motivation fundiert, deren sich der Mensch anfangs nicht
bewusst ist und in der er zundchst kein Hauptdarsteller ist, nennt Fink in seinem Brief an Landgrebe
zutreffend die “List der Vernunft”. All dem entspricht der autonome Entwurf der philosophischen
Existenzweise, deren Problematik im folgenden §7 erdrtert wird.

Die Anspielung an den berithmten Ausdruck Hegels ist insofern besonders zutreffend, als
hier ein dritter Aspekt der Unmotiviertheitsthese zutage tritt. Es geht um einen zur Philosophie
bewegenden Vorgang, durch den ein Zweck sich verwirklicht, dessen sich aber der Mensch
bemidchtigen kann — und dessen Anfang nicht ganz in der Verfiigung des Menschen steht. Die
Motivation — hier als Endzweck (causa finalis) verstanden — der Philosophie ist nicht mehr die
Wissenschaft — wie es am Anfang des Kapitels dargelegt wurde —, sondern die Freiheit. Im
autonomen Entwurf ihrer Wissensweise befreit sich die Philosophie von der traditionell
vorgegebenen Zweckidee der Wissenschaft und erkennt ihre Aufgabe in der Verwirklichung
absoluter Freiheit, d.h. in der Befreiung der menschlichen Existenz. Mit der in §16 enthaltenen
Darstellung der Freiheit als téhog der Philosophie erreicht die Auslegung des dreifachen Charakters
der “Unmotiviertheitsthese” eine gewisse Vollstindigkeit: Das Problem des Anfangs wird durch die

Einzelfragen nach Principium, Weg und Motivation der Philosophie erldutert.

§ 5. Der sachliche Sinn der Unmotiviertheitsthese

Die Unmotiviertheit der Philosophie hat zunéchst einen rein sachlichen Sinn. Sie bedeutet laut Fink,
dass es “im Horizont der wesenhaft geschlossenen natiirlichen Einstellung kein Problem [gibt], als
dessen Beantwortung sich die Phinomenologie herausstellen konnte”.”> Doch inwiefern kann man

wirklich sagen, so fragt Landgrebe in seinem Einwéndebrief,

dass das Grundproblem der Phidnomenologie in der natiirlichen Einstellung iiberhaupt
nicht als dringendes da ist, dass es erst durch den freien und weltlich nicht motivierten

Ubergang zur Reduktion geschaffen wird, dass also die Phinomenologie keinen

°l EFGA 3.2, S. 481.
2 Ebd.
% Ebd., S. 482.

103



weltlichen Problemen als motivierenden Anléssen zugeordnet werden kann?”*

Landgrebe bezieht sich in seinem Schreiben zunichst auf die Freiheitsthese Husserls, auf “den
freien Ubergang zur Reduktion”, und erkennt dann die Fragwiirdigkeit der finkschen
Unmotiviertheitsthese und die Schwierigkeiten, die eine solche fiir die Phinomenologie und ihr
offenes System bereitet. Die Phdnomenologie muss zwangsldufig in der natiirlichen Einstellung
aufwachen und diese dann aber verlassen. Und die Motivation selbst fiir das Verlassen des
natiirlichen Lebens und seiner Positivitdt muss bereits “transzendental” sein. Das ist eine paradoxe
Situation, und so fragt Landgrebe kurz darauf erstaunt: “Wie wiére dann der erste Schritt des
Ubergangs zur Reduktion analytisch zu verstehen?”” Finks Antwort auf die Bedenken Landgrebes
gegeniiber seiner in der Kant-Studien-Abhandlung formulierten Unmotiviertheitsthese beschiftigt
sich eingehend mit einer klaren Formulierung des rein sachlichen Sinnes der phanomenologischen
“Unmotiviertheit”. Thre Darlegung wird hier mit Passagen sowohl aus der erwdhnten Abhandlung
als auch aus der Sechsten cartesianischen Meditation, in der die Motivationsproblematik wenige
Jahre zuvor eine erste Darstellungsform gefunden hatte,” in Zusammenhang gebracht.

Die phdnomenologische Fragestellung ist laut Fink keine Antwort auf ein offen bestehendes

Problem, auf ein Problem also, das bereits die weltliche Existenz des Menschen beunruhige, denn

kein Ausstand im Wissen, keine beunruhigende Antinomie oder Paradoxie motiviert als
vorfindliches und offen bestehendes theoretisches Problem den Entwurf der

phianomenologischen Frage.”’

Der selbstaufstellende Charakter der Philosophie, der ihre Autonomie ausmacht, ist so absolut, so

unabhingig, dass der Entwurf ihres eigenen Grundproblems nicht im Horizont der natiirlichen

Einstellung geschehen kann, sondern nur in ihrer Transzendierung. Wie die allerersten Zeilen der

Einleitung von Vergegenwdrtigung und Bild klar machen, sind Probleme “nicht vorhanden, sie
» 98

erwachsen allererst im Geschehen des Fragens”.” Dies Erwachsen der Problemstellung aus der

Anstrengung des Fragens bedeutet hier: nur im Geschehen des Transzensus des natiirlichen

** Ebd., S. 483.

> Ebd., S. 484.

% Vgl. dazu die sehr prizise und dokumentierte Rekonstruktion der historischen Entstehungsgeschichte beider
Schriften und ihres inneren philosophischen Zusammenhangs, der erst aus den neu verdffentlichten Privatnotizen
Finks ersichtlich geworden ist und der sie mit der Durchsicht der Cartesianischen Meditationen 1931-1932
verkniipfen ldsst, in: R. Bruzina, Edmund Husserl & Eugen Fink. Beginnings and Ends in Phenomenology 1928-
1938, a.a.0., insbes. S. 44-54.

" EFGA 3.2, S. 482.

*® Studien, S. 1.

104



Welthorizontes. Wenn also (philosophische) Probleme generell “keine vorgegebenen

Gegenstindlichkeiten™”’

sind, bietet die traditionelle Vorgegebenheit des Lebens, wie
problematisch sie auch erscheinen mag, keine motivierenden Anlédsse zur Philosophie. Das die
Phédnomenologie bewegende Problem bleibt innerhalb des traditionell ausgelegten Weltlebens
sozusagen immer verdeckt, noch nicht durch die transzendentale Reduktion aufgedeckt und enthiillt.
Es bleibt aus der Perspektive der natiirlichen Einstellung noch unsichtbar. Aus diesem Grund kann
die Phanomenologie im Hinblick auf mundane Probleme oder Fragwiirdigkeiten gar nicht begriffen
werden. Jedoch kann sie, so fihrt Fink in seiner Abhandlung fort, natiirlich “in mannigfacher Weise
an mundane Probleme ankniipfen: sei es als Theorie der Erkenntnis, als Wissenschaftslehre, als

100 1~ ..
” Diese mundanen Probleme wiirden aber

Ontologie, als universale Selbstbesinnung usw.
schlieBlich “alle [...] durch das Einmiinden in die phdnomenologische Reduktion” grundsitzlich
verwandelt. Die Phidnomenologie erkenne letztendlich “ihren eigenen Ausgéngen von weltlichen

101 . .
7”7 zu und sie seien daher

Problemstellungen nicht den Charakter philosophischer Besinnungen
keine causa materialis ihres eigenen Fragens.

Diese sachliche Unmotiviertheit der phdnomenologischen Reduktion, d.h. kein weltliches
Problem als wirkliches Motiv zu haben, ist “ebenfalls Ausdruck der eigentiimlichen Unbekanntheit
der Reduktion™'® und ineins damit des eigentlichen Grundproblems der Philosophie in der
natiirlichen Einstellung. Unbekannt muss sie bleiben, weil sie innerhalb der natiirlichen Einstellung
per definitionem nicht auftreten kann, insofern sie ja gerade die Aufhebung derselben ist. Demnach
ist nach Fink jede versuchende Exposition des Anfangs der Philosophie und Darstellung der
Reduktion gleichsam ein Appell an den Vollzug der Reduktion, ohne den je-meinigen und
personlichen Nachvollzug des reduktiven Ganges wiirde sie prinzipiell unverstdindlich bleiben.

Verdecktheit, Unbekanntheit und Unverstdndlichkeit sind die Grundcharaktere dessen, was

2193 hennt. Diese Paradoxie steht in

Fink die “seltsame Paradoxie des Anfangs der Philosophie
Wechselwirkung mit der Unmotiviertheitsthese und driickt sich “in der grundsitzlichen
Verlegenheit aus, in die jeder Versuch, die phdnomenologische Reduktion zu exponieren, gerdt”.
Da “erst in der Welttranszendierung” die Philosophie “selbst in ihrer “transzendentalen Motivation”
erkennbar [wird]”,'" bestehe die Verlegenheit darin, dass die Reduktion sich selbst voraussetzt, und

zwar so, “dass sie erst die Problemdimension aufreif3t, im Hinblick auf die sie eine theoretische

% Ebd.
10 Epd., S. 108.
101 Bhd.
12 Epd,, S. 110.
18 Ebd., S. 111.
14 Epbd,, S. 110.

105



Erkenntnismoglichkeit begriindet”.'”” Die sachliche Unmotiviertheitsthese miindet also letztendlich

in das Paradoxon, wonach der Anfang der Philosophie im Angefangenen liege. Diese petitio
pricipii, die in der Natur des philosophischen Anfangs liege, sei die autonome Selbstaufstellung des
Philosophierens und transzendentalen Entwurfs ihres Grundproblems und sodann die
Grundhandlung der Philosophie. Sie bedeute “den ewigen Stein des Anstofes fiir den gemeinen
Verstand”.'?®

So schreibt Fink: “Das Problem einer Philosophie ist ihre stindig sich radikalisierende
Grundfrage, in deren aktivem Entwurf und innerer Entfaltung sich eine neue Dimension mdglichen
Wissens bildet und die Selbstaufstellung und Selbstbegriindung einer Philosophie geschieht.”'"’
Durch die Epoch¢ wird die Eroffnung einer neuen Dimension der Freiheit ermoglicht, aber es ist die
menschliche, transzendental gegriindete Freiheit zur Epoché, die erst diese Befreiung des Menschen
bewirkt. Die Zirkelhaftigkeit dieser Sachlage schldgt sich in jener Paradoxiethese nieder, die
feststellt, dass die Freiheitsthese bereits aus der Perspektive der nicht-natiirlichen, bereits
philosophischen Perspektive formuliert wird. Die Paradoxie deckt die Freiheitsthese Husserls als
methodische Retrospektive auf, als Rekonstruktion einer schon vergangenen und vollzogenen
Handlung, ndmlich des Reduktionsvollzuges. Die Epoché/Reduktion liegt demnach schon immer
“hinter den Riicken” des philosophierenden Subjekts, das nachtriglich iiber sie redet. Jede
Erlduterung der Reduktion ist wesentlich nachtriglich zu dieser. Oder, was aber dasselbe ist: Die
natiirliche Einstellung kann per definitionem keine bewegende Motivation zur Selbstiiberwindung
enthalten. Anders gesagt, keine innerweltliche Erweiterung des Horizonts kommt {iiber den
Welthorizont hinaus. Damit ist von Fink keine Leugnung der Freiheit des Menschen gemeint,
sondern nur ihre Tragweite infrage gestellt. Erst im Abschied von traditionell {iberlieferten und
vorgegebenen Fragwiirdigkeiten und im freien Neuanfang erdffne sich jene absolute Dimension der
Freiheit, die der Phinomenologie bzw. Meontik gebiihrt.

Die Paradoxie des Anfangs, ein Ausdruck der schonungslosen Selbstbedingtheit allen

phdnomenologischen Verstehens und seiner autonomen Selbstaufstellung, wird von Fink im fiinften

Paragraphen seiner Transzendentalen Methodenlehre behandelt, wo er die Motivationsproblematik

' Ebd., S. 111. Wichtige Diskussionen zu dieser schwer zu losenden Problematik, die S. Luft in seiner Studie
Phéinomenologie der Phdnomenologie (vgl. S. 79-84) als Paradoxiethese der Freiheitsthese gegeniiberstellt, finden
sich in Dorion Cairns Conversations with Husserl and Fink. Insbesondere in den Eintrigen vom November 1931
taucht die Frage nach der Motivation fiir den Vollzug der phdnomenologischen Epoche, und inwiefern sie vor der
Epoché selbst liegen kann, auf. Husserls Antwort beschiftigt sich mit einigen Uberlegungen, die uns in der
natiirlichen Einstellung in den Sinn kommen konnten: z.B. konne die Erfahrung der Welt und ihrer Gegensténde auf
ein erfahrendes Subjekt verweisen und so moglicherweise zur Einsicht fithren, dass sowohl das Ganze des Seins als
auch die Einzelgegenstinde durch Akte der Sinngebung konstituiert sind. (Vgl. Conversations with Husserl and
Fink, a.a.0., S. 39).

Enthusiasmus, S. 15.

"7 ND, S. 69.

106

106



bzw. Unmotiviertheitsthese schildert.'®®

Wenn die Motivation weder, in Anlehnung an Husserl,
bewusstseinsanalytisch noch, mit Bezug auf Heidegger, existenzial, sondern meontisch, d.h. vom
Absoluten her interpretiert werden soll, muss dabei “der Begriff der Motivation [...] allerdings auch
aus den mundanen Vorstellungen losgemacht und in einem neuen transzendentalen Sinn gefasst
werden”.!” Der transzendentale Sinn der Motivation, der der Unmotiviertheitsthese entspricht,
muss im Ausgang von der Vergessenheit des Absoluten innerhalb der natiirlichen Einstellung (vgl.
hier, Kap. II, §7) als der Einbruch des Absoluten in die Welt verstanden werden. Das einbrechende
Herabkommen einer Motivation aus der Transzendenz des me-ontischen Absoluten fasst Fink mit
einem Terminus, den er Plotins Metaphysik des Einen entlehnt, als eine aAn0wvn éypriyopotg, als ein
wahres Erwachen. Es ist das Erwachen einer Fragwiirdigkeit, die den Menschen in der natiirlichen
Einstellung betrifft, doch ihren Horizont transzendiert. Sachliche Motivationen der Reduktion seien
demgemal ausschlieBlich Formen des phdnomenologischen Vorwissens in statu nascendi, und zwar
Vorerkenntnisse des Absoluten, “die erst die Fragestellungen ermdglichen, [und] den Vollzug der
phianomenologischen Reduktion motivieren”.!"” Das blitzartige Einleuchten dieser motivierenden
Vorerkenntnisse, in denen sich das natiirliche Weltleben “erstmals auf einen absoluten Urgrund der
Welt hin” richtet, fihrt also “zum ersten Vorbegreifen des Absoluten”.!"! Wenn die
phdnomenologische Reduktion erst in ihrem ausfiihrlichen (d.h. transzendierenden) Vollzug die
Problemdimension der  Philosophie  eroffnet, “so  eroffnen diese  vorspringenden
phdnomenologischen Vorerkenntnisse allererst die Richtung und die Moglichkeit des
Reduzierens”.''” Damit stellt Fink den Sinn der autonomen Selbstbedingtheit der Philosophie
genauer dar. Er prézisiert, dass “die Selbstvoraussetzung der phinomenologischen Reduktion also
nicht derart [ist], dass sie sich als explizit vollzogene voraussetzt, sondern nur insofern sie erst

beginnen kann, wenn ein transzendentales Wissen in Form einer extremen radikalen Fragestellung

1% Landgrebe kannte damals diese Schrift wahrscheinlich nicht. Die VI Cartesianische Meditation, deren Niederschrift

Fink im Oktober 1932 abgeschlossen hatte, war nicht verdffentlicht worden und wurde es auch nicht, da die
geplante deutsche Ausgabe der umgearbeiteten Cartesianischen Meditationen nie verwirklicht wurde. Wichtige
Dokumente des Ideenaustausches zwischen Fink und Landgrebe, vermutlich auch beziiglich der
Unmotiviertheitsthese, liegen in den Mappen Z-XIX 1I/1a-8a, Z-XX XX/1a-2b und 21a, Z-XXV und Z-XXVI-XXX
des Fink-Nachlasses vor. Sie dokumentieren die Debatte zwischen den beiden Philosophen bis ca. 1940, sind aber
leider noch nicht verdffentlicht. Im Briefwechsel Landgrebes mit Husserl (BW 1V, S. 245-383) findet sich m. E.
keinen Hinweis auf die von Fink verfasste VI. Cartesianische Meditation. Diese zirkulierte jedoch, wie der
Herausgeber S. Ijsseling im Vorwort zum VICM/1 (S. XI) erklért, schon vor dem Krieg “in einem kleinen Kreis von
Phénomenologen”. Zu ihnen gehorte Landgrebe allerdings nicht, sondern D. Cairns, F. Kaufmann, S. Schiitz, G.
Berger, Tran Duc Tao und M. Merleau-Ponty, durch dessen Vorwort zu seiner Phdnomenologie der Wahrnehmung
(Paris, 1945) die Offentlichkeit von der Existenz einer unverdffentlichten V1. Meditation erfuhr.

% VICM/L, 8. 39.

"9 Ebd., S. 39.

" VICMY2, 8. 30-31.

2 vicmyl, 8. 4o.

107



vorausgeht”.'"® Auf die motivierenden Vorerkenntnisse in ihrer Struktur und in methodologischer
Hinsicht soll hier nur formal hingewiesen werden. Die konkrete Analyse dieser “von auflen”
kommenden Motivation zur Philosophie wird in folgendem §7 dieses Kapitels stattfinden.

Mit seinem entschlossenen Festhalten an der Unmotiviertheitsthese, die einen zentralen
Bestandteil seiner meontischen Philosophie darstellt, beabsichtigt Fink zu zeigen: “Solange wir in
der natiirlichen Einstellung existieren, ist uns das Problem der Philosophie nicht nur 'unbekannt' als
faktisch nicht gegeben, sondern unzuginglich.”''* Die zum Wesen der natiirlichen Einstellung
gehorende Verschlossenheit gegeniiber der Dimension des “Transzendentalen”, das Verfangensein
in der Welt des natiirlichen Lebens lasse die transzendentale Motivation zum Philosophieren
letztlich als Unmotiviertheit erscheinen. Das bedeute, dass wir “gar nicht von vornherein in der
Problematik der Philosophie”, sondern in einem ganz radikalen Sinn auBerhalb ihrer stehen. Das
Grundproblem der Philosophie, ihre causa materialis, sei eben “kein im Umkreis der natiirlichen
Einstellung exponierbares Problem®. Eine Einleitung in die Philosophie stelle sich also als das

. . v qe . . . . 115
exemplum crucis der “in der natiirlichen Einstellung einsetzenden Herausfiihrung aus ihr”" '~ dar.

§ 6. Korollarium: Die Aufgabe einer Einleitung in die Philosophie als exemplum crucis der

Herausfiihrung aus der natiirlichen Einstellung

Aus der sachlichen Unmotiviertheit der Philosophie, d.h. aus dem Nicht-Vorhandensein ihres
Grundproblems entsteht die Aufgabe einer Einleitung in die Philosophie. Diese soll eine

Herausfiihrung' ¢

aus der natiirlichen Einstellung und ein schrittweiser Aufstieg in die absolute
Dimension der Freiheit sein. Die Bewegung der Philosophie fiihrt also aus dem natiirlichen
Dogmatismus heraus, indem sich ein wahres Erwachen aus dem dogmatischen Schlummer, aus der
Befangenheit in der natiirlichen Einstellung anbahnt. Solange die Idee der Philosophie in der naiven
Positivitit des Lebens beheimatet bleibt, d.h. solange sie anhand der traditionellen und weltlichen
Idee der Wissenschaft erschlossen wird, ist eine echte Einleitungsproblematik nicht gegeben.

Die Notwendigkeit, in die Philosophie einzuleiten, ist zundchst und ersten Ranges eine
systematische Frage der tramnszendentalen Methodenlehre, die Fink in seiner VI. Meditation

ausgearbeitet hat. Die auBBerordentliche Wichtigkeit dieser Grundfrage fiir Finks eigene Philosophie

beschrinkt sich jedoch keineswegs auf die Schriften aus seiner Assistentenzeit bei Husserl. Nicht

"> Ebd., S. 40.

" Studien, S. 111.

"> Ebd.,

"¢ Zum Begriff der “Herausfiihrung” als Uberwindung des natiirlich eingestellten Lebens vgl. B-VII, XIV/6b.

108



zufdllig hat Fink seiner Antrittsvorlesung an der Universitit Freiburg den Titel Die Voraussetzung
der Philosophie gegeben und ferner seine erste, im Sommersemester 1946 gehaltene Vorlesung als
Einleitung in die Philosophie''” verstanden. In ihr werden alle wesentlichen und entscheidenden
Gedanken, die er wihrend seiner Assistentenzeit bei Husserl zu diesem Thema entwickelt hatte,
zusammengefiihrt und zusammengefasst. In diesem Sinne verstand er auch seine 1946 erfolgte
Habilitation, die dem Senat der Universitit als “Fall politischer Wiedergutmachung” galt und fiir
Fink hochsymbolische Bedeutung hatte. In einem Brief an van Breda schreibt Fink: “Als Arbeit
wihlte ich daher die von Husserl aufs Hochste autorisierte 'Sechste Meditation' [...]. Damit habe
ich symbolisch zum Ausdruck gebracht, dass ich die Husserl-Tradition aufnehmen will, nicht in
orthodoxer Nachfolge, aber in Fortfithrung der von Husserl empfangenen geistigen Impulse.”'®
Eine ausfiihrliche Darlegung der Kontinuitit des finkschen Denkens iiber die Zisur des Krieges
hinaus liegt aber auflerhalb der begrenzten Aufgabe unserer Untersuchung. Allerdings soll mit
dieser Arbeit, die seine Philosophie der Freiheit bis zum Ende der Kriegszeit zum Thema hat, ein
kleiner Beitrag zur Darstellung dieser Kontinuitit geleistet werden.

Im vorigen Paragrafen wurde gezeigt, was Fink mit seiner Unmotiviertheitsthese zunéchst
meint und wie im Horizont der wesenhaft geschlossenen natiirlichen Einstellung keine causa
materialis fiir die Philosophie vorliegt, d.h. kein Problem, “als dessen Beantwortung sich die

Phédnomenologie herausstellen konnte.” Mit dieser These, so Fink in seinem Brief an Landgrebe,

mochte ich alle die Einleitungsversuche in die Phdnomenologie [ablehnen], die —
gleichsam pddagogisch — so tun, als begidnne der Philosophierende selbst mit dem, den
er “einfilhren” will, innerhalb der Sphire des vorphilosophischen Wissens und der
Wissenschaften, um dann durch bestimmte Widerspriiche, Paradoxien und Antinomien
motiviert hinaufzusteigen auf die Hohe der transzendentalen Betrachtung. Diese Fiktion
des padagogischen Weges, die vielfach die philosophische Literatur der Gegenwart
beherrscht, halte ich fir das direkte  Gegenteil der eigentlichen

Einleitungsproblematik.'"

" Vgl. E. Fink, Einleitung in die Philosophie, Hrsg. F. A. Schwarz, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 1985. Der

Herausgeber setzt Anfangsproblem und Einleitungsproblematik in seinem Nachwort ausdriicklich in Verbindung:
“Eine 'Einleitung in die Philosophie' steht fiir Eugen Fink deshalb vor einem schwierigen Problem, weil sie sich mit
héchster Entschiedenheit auf den Anfang zustellen muss. Sie kann deshalb nur sein, sofern wir in uns selbst das
Philosophieren einleiten. [...] Vermutlich gibt es fiir den 'Anfdnger' in der Philosophie keinen besseren Anfang als
diesen. Daf3 diese 'Einleitung’ zugleich Eugen Finks eigenste Grundfrage, das Weltproblem, im Zusammenhang der
Urgliederung der Seinsfrage exponiert, macht diese Vorlesung tiberdies zu einer Einleitung in Eugen Finks eigenen
Denkweg.” Vgl. ebd., S. 146.

"'® Brief zitiert nach VICM/1, S. XI.

""" EFGA 3.2, 8. 482.

109



Wen Fink mit dem vagen Ausdruck “philosophische Literatur der Gegenwart” im Blick hat, ist
weder aus dem Briefkontext noch aus seinen Privatnotizen zu entnehmen. Sicherlich stellt aber die
Redeweise “Fiktion des padagogischen Weges” eine indirekte und verbliimte Kritik an Husserls
Bemiihungen dar, eine Mannigfaltigkeit von pddagogisch nachvollziehbaren Wegen in die
transzendentale Einstellung zu entwerfen, um die Offentlichkeit durch das Lésen von bestimmten
Aporien'” in die Gedankenwelt der Transzendentalphinomenologie einzufiihren. Was Fink
grundsdtzlich bestreitet, ist die Mdglichkeit, eine kontinuierliche Motivation, die aus der natiirlichen
Einstellung fiihrt, zu finden. Thm zufolge ist dies vielmehr immer nur durch einen tiefen Bruch mit
ihr moglich. Dieser tiefe Bruch erfordert mehr als eine bloBe Uberwindung der natiirlichen
Positivitit, weil die Motivation gleichsam “von auflerhalb der natiirlichen Einstellung” kommen
muss. Schon in der VI. Meditation steht demgemal: “Wege in die Phinomenologie, im Sinne einer
kontinuierlichen Motivation, in der natiirlichen Einstellung beginnend und folgerichtig zwingend
iiberleitend in die transzendentale Einstellung, gibt es nicht.”'*' Auch die von Husserl entworfenen
Wege greifen auf einen mundanen Anlass zurlick und stellen also keine eigentlichen
Zugangsweisen zur transzendentalen Dimension dar. “Auch der Weg von der Psychologie aus, der
Weg von der Logik aus” usw. werden “liberhaupt erst zu Wegen in die Phinomenologie [...], wenn
ein phanomenologisches Vorwissen den Weg bereits erhellt”.'**

Die authentische Aufgabe einer Einleitung ist keine “Hinlenkung von Unwissenden auf
einen fiir sich noch ausstehenden Gegenstandsbereich”. Die echte Einleitung ist immer mehr als
eine bloBe piddagogische Funktion, geht stets iiber die erzieherische Intention hinaus. Sie ist
vielmehr, gemdl der Eigentiimlichkeit der Philosophie, sich ihren Gegenstandsbereich erst autonom
schaffen zu sollen, “das Erzeugen einer Fraglichkeit aus der Selbstverstindlichkeit der allgemeinen
Welt, die als selbstversténdlich in Geltung war”. Die Einleitung in die Philosophie ist wesentlich die
Begriindung der Philosophie; sie unterscheidet sich also von jeder anderen Einleitung in eine
Fachdisziplin durch die Tatsache, dass sie ihre Problematik erst erzeugen muss.

Dabei zeigt es sich, dass die Aufgabe der Einleitung keine bloB piddagogische Angelegenheit
ist, sondern mit der Produktivitdt der philosophischen Problematik zu tun hat. Die autonome
Selbstaufstellung der Philosophie als Entwurf ihres Grundproblems zeigt hier den produktiven

Charakter des philosophischen Wissens. Landgrebe hat im zweiten Absatz seines Briefes an Fink

120 Vgl. D. Cairns, Conversations with Husserl and Fink, a.a.O., S. 39.

2t viemyl, 8. 37.

'22 Ebd., S. 37-38. Den Satz korrigiert Husserl auffallenderweise: “Zwingend wird der Weg freilich erst dann, wenn wir
uns ein — zundchst ganz dunkles — Vorerschauen des transzendentalen Horizontes schon erworben hatten im ersten
Sprung der Epoché und Reduktion” (vgl. ebd., Fulinote 88).

110



diesen Punkt scharfsinnig formuliert: Wenn die Phdnomenologie Erkenntnis des Absoluten sei, sei
sie “zugleich eine kreative und nicht gegeniiber dem Erfassten ohnmichtige Erkenntnis”.'” Die
Produktivitdt des philosophischen Denkens bestehe eben darin, dass in ihm das Erfasste, das
Gedachte (das bei Fink das Absolute ist), aus der ihm eigentiimlichen Latenz herausgeholt und in
diesem Begreifen begrifflich ent-nichtet wird. Das nicht-seiende Absolute, der Urgrund alles Seins,
wird als Gegenstand der Philosophie im Denken aus seiner Nichtigkeit freigelegt und in die
Begriffe entfaltet und verstanden. Das philosophische Denken sei also eine produktive Ent-nichtung
der Nichtigkeit (Negativitit) seines Gegenstandes (des Absoluten). Phinomenologisch formuliert:
Die Reduktion fiihrt zur Entdeckung der transzendentalen Subjektivitit in ithrem urspriinglich
konstituierenden Leisten, und dieses wird zunédchst ausschlieBlich in der transzendentalen
Gegenwart analysiert, d.h. innerhalb des Unmittelbar-Gegebenen. Das transzendentale Leisten aber,
die sogenannte Konstitution, ragt tliber die bloB gegenwirtig gegebenen Grenzen der
transzendentalen Erfahrung hinaus, da sie auf eine inter-subjektive Geschichte hinweist. Sowohl die
Auslegung der Gegebenheit als auch die motivierte Konstruktion einer transzendentalen
Vergangenheit sind aber wesentlich Erzeugnis der transzendentalen Reflexion, d.h. der
philosophischen Titigkeit des unbeteiligten Zuschauers. Dergestalt schreibt Fink in einer
vermutlich aus den Jahren 1931/32 stammenden Notizenreihe, in der er sich mit dem meontischen

Denken des Absoluten befasst:

Die Phinomenologie ist eine Bewegung des Wissens [...]. Allerdings ist damit nicht
gemeint eine Bewegung in der Erkenntnis. Eine solche gehort von jeher zur
Philosophie. Sondern eine Bewegung des Wissens und Gewussten in innerer
Verflechtung. Das Gewusste liegt nicht als vorgegebenes Wissbares schon bereit, es

"ist" iiberhaupt nicht; sondern produktive Anschauung: ent-nichtende Intuition.'**

Diese Art Anschauung oder “ent-nichtende” Intuition wird insofern als produktiv bezeichnet, weil
das in ihr Gewusste nicht vorweg vorhanden ist, sondern erst durch die Reduktion freigelegt werden
muss, um zugénglich zu sein. Das bringt eben die Anfangsdimension der Philosophie in eine
paradoxe Verlegenheit. Mit iiberraschender Umwandlung einer berithmten Formulierung Kants
bestimmt Fink nun die Beziehung zwichen ohnméchtigem (oder bewusstseinsanalytisch

aufweisendem) und schopferischem (meontischem) Denken folgendermaBlen: “Aufweisung allein

123 EFGA 3.2, S. 483.
124 71X, VII/3a. Siehe auch Z-VIII, 13d; Z-IX, XVIl/4a; Z-IX, 46a und 63a; Z-X, 20a und 25a; Z-XI, I11/9a; Z-XI, 51b,
54a.

111



12> Die Erste ist die fundamentale theoretische Leistung der

ist blind, Schopfung allein ist leer.
Phinomenologie, so wie Husserl sie herausgearbeitet hat, d.h. die bewusstseinsanalytische
Eidetisierung auf dem Boden der pridikativen Deskription der transzendentalen subjektiven
Erfahrung. Diese transzendentale Empiriographie des Subjekts sei an allererster Stelle eine
“transzendentale Asthetik”, d.h. die Auslegung des raumzeitlichen Weltphinomens und korrelative
Beschreibung der cogitationes und cogitata in ihrer invarianten Strukturtypik, die letztendlich alle
Erfahrungseinheiten und Geltungen durchdringe. Aufgrund der damit gewonnenen
“transzendentalen Leitfdden”, die als Indices des transzendentalen Konstitutionsprozesses
fungierten, sei es dann moglich, eine konstitutive Riickfrage zur Genesis dieser beschriebenen
Strukturen zu entwerfen — wie Husserl es selbst mit seiner genetischen Methode gezeigt hat.
Genetische Phinomenologie und Transzendentale Asthetik sind also die zwei Komponenten dessen,
was Fink unter bewusstseinsanalytischer “Aufweisung” versteht. “Aufweisung” sei also die
Entdeckung der transzendentalen Korrelation “Welt-Erfahrung” und die “Archéologie” dieses
korrelativen Prozesses mittels der genetischen Riickfrage in die sedimentierte Geschichte der
urspriinglichen Welt-Konstitution. '

Diese ganze phdnomenologisch-analytische Aufweisungsarbeit bleibe “blind”, solange “die
Gesamtheit aller die reduktive Gegebenheit des transzendentalen Lebens in motivierten

»127 nicht entfaltet worden seien.

Konstruktionen {iibersteigenden phidnomenologischen Theorien
Diese meontische Integration des Denkens Husserls, die Fink “transzendentale Dialektik™ oder
“konstruktive Phanomenologie” nennt, stelle die schopferische Vollendung des analytischen Teils
der Phidnomenologie dar. Ist ihr Thema die Weltkonstitution, soweit sie “durch die Methode der
Konstitutionsanalyse [...] zur Ausweisung kommt”, so hat dagegen “die konstruktive
Phédnomenologie u.a. die transzendentalen Fragen nach 'Anfang' und 'Ende’ [...] aufzuwerfen und zu
beantworten.”'*® “Schépferische Erkenntnis” sei also nicht nur eine #uBerliche Bestimmung des
autonomen Wesens der Philosophie als Selbstaufstellung, sondern wirklich ein zentraler

“Methodenbegriff fiir transzendentale Erkenntnisse eigentiimlicher Art”. Er bezeichne die

“Bezogenheitsweise des phdnomenologischen Erkennens zu seinem hier in Frage stehenden

12 7-X, 6a.

120 S0 schreibt Fink in einer kritischen Notiz zu Husserl: “Husserls Ausgang bei der Innerweltlichkeit ist motiviert
durch seine Idee der Ausweisung. Ausweisbar, anschaubar ist zumeist Einzelnes. Ein Zusammenhang ist nur
Horizont-mdfsig thematisierbar. Die Welt z.B. ist nie in ausweisende Anschauung zu bringen. Sie ist das — prinzipiell
— Unausweisbare. Allerdings kénnte die Idee der Ausweisung auch in einem formalisierten Sinne gefafst werden, als
die genuine Zugdnglichkeit zu jedem 'Phdnomen’, z. B. also zur Ferne als Ferne, zum Un-anschaulichen als
solchem” (Z-XI, 60a).

27 VICM/L, 8. 12.

¥ Ebd.

112



Thema”'?’: die Ungegebenheit der absoluten Negativitit, des nicht-seienden Ursprungs. Leer wiirde
ein solches Denken bleiben, wenn nicht in den intentional-analytischen Aufweisungen
phédnomenologisch motiviert. Es wére ein leeres Spekulieren, ohne jede philosophische Rigorositét.
Doch so verstanden und in der analytisch-regressiven Analyse motiviert, sei die schopferische
Tétigkeit der Philosophie eine “phdnomenologische Restitution der Spekulation als Methode der
Entnichtung (meontische Produktivitit) des Absoluten”."** Meontische Philosophie sei also ein
schopferisches Wissen, das sich auf phidnomenologische Aufweisungen stiitze und diese aber

iibersteige. Aufweisung und Schopfung, kritisches und spekulatives Denken, seien aber

[...] je fiir sich ohnmichtig, die Philosophie, d. h. die Wirklichkeit des absoluten
Begriffs wirklich sein zu lassen. Einzig in jener Einheit ihrer inneren Ineinssetzung
geschieht die Michtigkeit des philosophischen Fragens: das produktive Aufbrechen
eines neuen Raumes der Fraglichkeit und der spdhende Umblick, Vorblick und
Riickblick, die forschende Sicht. Eine Philosophie, die alles und jedes zuriickfiihrt auf
originale  Selbstgegebenheit, schneidet sich ab von der Modglichkeit,
'Selbstgegebenheiten' dort zu finden, wo der gemeine Verstand keine 'Rdume' mehr

vermutet, Sterne zu entdecken, die in noch nicht aufgebrochenen Himmeln stehen. !

In der Notwendigkeit der Einleitung und ihrer Begriindung offenbare sich das Wesen und das
Grundproblem der Philosophie. Die echte Einleitung in die Philosophie beginnt nach Fink mit einer
Erorterung der Notwendigkeit einer Einleitung. Die Notwendigkeit sei letztendlich keineswegs ein
“Zeichen der Endlichkeit des philosophierenden Subjekts”, eine Spur unseres verginglichen
Daseins, sondern entspreche wesensméfig dem Gegenstand der Philosophie: “Das wahre Thema
der Philosophie ist der sich selbst wissende Geist”,'** das Absolute. Das Absolute “ist” aber, wenn
es sich konstituiert und verweltlicht, immer schon auller sich. Das “Sein” des Absoluten ist sein
AuBer-sich-Sein, das Entstellt-Sein in die natiirliche Einstellung, in das Resultat der Konstitution in
die Welt. Das Absolute ist nur, insofern es sich in die Welt verendlicht hat. Und wenn auch
“Einleiten immer die existenzielle Inangriffnahme des FEinsetzens, das Wagnis des Denkens
» 133

[besagt]”, ”” ist die Einleitung in die Philosophie eigentlich eine existenziale Unmdglichkeit, weil

“die Philosophie keine menschliche Moglichkeit ist”. Sie steht auBerhalb der Macht des Menschen,

129 Ebd.,, S. 62.
130 7_X1, 90a.
Bl 7.X, 6a.
B2 M1, 3.

133 Ebd.

113



der ihr nur antworten kann. Die Philosophie ist ein Sich-ergreifen-Lassen von der Selbstbewegung
des absoluten Geistes, der in der natiirlichen Einstellung (in der Welt) eingestellt ist. Der Erorterung

dieser These sind nun die nichsten Paragrafen gewidmet.

§7. Unmotiviertheit besagt keineswegs existenzielle Motivlosigkeit. Motivation ist die ddmonische

Leidenschaft des Menschen

Die philosophische Autonomie, “produktiv” einen neuen Anfang des Philosophierens zu schaffen
und sein Grundproblem autonom zu entwerfen, macht nur den ersten Bestandteil der
Unmotiviertheitsthese Finks aus. Der zweite Aspekt der autonomen Selbstaufstellung der
Philosophie betrifft die philosophische Existenzweise des Menschen. Wie Fink in seinem
Antwortbrief an Landgrebe erkldrt hat, bedeutet die Unmotiviertheit “ja keineswegs
Motivlosigkeit”, da “alles Philosophieren wie jede Grofe des Daseins [...] in einer ddimonischen

Leidenschaft des Menschen”!**

motiviert ist. Es gilt nun, diese ddmonische Leidenschaft der
menschlichen Existenz, die zur Philosophie motivieren kann, zu verstehen. Die Philosophie, diese
GroBe der menschlichen Existenz, zu der sich Religion und Kunst hinzufiigen, findet das Prinzip
und den Anfang ihrer Bewegung (arché tes kinéseos) in einer Leidenschaft, die der philosophische
Problementwurf motiviert und der ein Selbstentwurf der philosophischen Existenzweise entspricht.
Diese “denkerische Leidenschaft, die [die] Befangenheit im traditional vorgegebenen
Weltverstindnis fragend sprengt”,'> hat etwas Diamonisches an sich: die erleidende Erfahrung des
Bavpalew, derjenigen Verwunderung, in der das Problem — “im philosophischen Verstande”'*® —
erzeugt wird. In diesem Paragrafen wird also erstens die Erfahrung des Staunens dargestellt, dann
ihre Struktur dargelegt und zum Schluss der von Fink bezeichnete “ddmonische” Charakter dieser
philosophischen Grunderfahrung expliziert.

Die Entstehung des philosophischen Geistes hat seit der Antike im Ooavpdalerv, in dem
Staunen vor der Welt (stupor mundi) ihr grundlegendes Ereignis gefunden. Im platonischen Dialog
Theaitetos (155d) ist es Sokrates, der dem jungen Mathematiker Theaitetos entgegnet: “Denn gar

sehr ist dies der Zustand eines Freundes der Weisheit, die Verwunderung; ja es gibt keinen anderen

Anfang der Philosophie als diesen.”"”” Das Motiv der Verwunderung nimmt auch Aristoteles

"% EFGA 3.2, S. 481.

3 ND, S. 57.

"% Ebd., S. 62.

BT «Méha yip ¢thocdpov 10910 T méhog, 1O Bompdlev: od yip G apyi erhocogiag | adt”. Platon, Theaitetos,
aus dem Griechischen von F. Schleiermacher, Suhrkamp Studienbibliothek, Berlin 2007, S. 53.

114



wieder auf, indem er in der Metaphysik (982b11) schreibt: “Denn Verwunderung war den
Menschen jetzt wie vormals der Anfang des Philosophierens”."*® Bei Platon und Aristoteles ist
allerdings das Staunen eine allen Menschen eigene Féhigkeit, jenes mafog oder “Erleiden” zu
erfahren, das zur wissenschaftlichen Auflosung gewisser Aporien anreizt. Daher wird ihm keine
besondere Bedeutung zugeschrieben. In seinem Aufsatz “Husserl und Heidegger iiber den Anfang
der Philosophie” hat K. Held darauf hingewiesen, dass die wissenschaftliche Neugier, die durch die
aus diesen Aporien erwachsenen Unruhe motiviert ist, nach ihrer Befriedigung das Gefiihl oder die
Stimmung des Staunens verschwinden lasst."”” Diesem traditionellen Verstindnis des Oovpdlew
gegeniiber betont er demnach mit Recht, dass eine echte philosophische Besinnung auf den Anfang
sich mit der Frage beschéiftigen miisse, wie sich das Bavpalev von den allgemein dem Menschen
eigenen Mdglichkeiten des Staunens oder der Verwunderung unterscheide. Anders gesagt, miisse
die Frage gestellt werden: “Was ist eigentlich das Philosophische am Staunen?”'*’ Diese
Fragestellung sei tliberdies in einem phidnomenologischen Kontext besonders gerechtfertigt, “weil
die Phanomenologie sich seit ihrer Grilndung durch Edmund Husserl die Aufgabe gestellt hat, die
menschliche Erfahrung in ihrem ganzen — nicht sensualistisch verkiirzten — Reichtum zu

. 141
analysieren.”

Die phidnomenologische Analyse der anfénglichen Erfahrung des Staunens miisse
also bei dieser Grundstimmung bleiben und diirfe sie nicht iiberspringen, d.h. sie staunend
philosophisch auslegen.

Die Textgrundlage dieser Darstellung bilden vornehmlich zwei Schriften aus den Jahren
1937-1939. Der erste Beitrag ist der 1937 verfasste Aufsatz “Die Entwicklung der Phdnomenologie
Edmund Husserls”,'*” der als erster Abschnitt eines umfassenden Werkes iiber die Entwicklung der
Phédnomenologie geplant war und den, wie Fink anmerkt, “Husserl selbst noch wéhrend seiner

59143

Krankheit vor dem Tode gelesen hat. Zahlreiche wichtige Gedanken aus dieser bis 1976

unverdffentlicht gebliebenen Schrift hat Fink spiter in seinem Artikel “Das Problem der

B8 «Diy yap 10 Bavpdley oi GvOpomol koi viv kai 1O mpdTov fipEavto @IA0coQElv”. Aristoteles, Metaphysik,
Neubearbeitung der Ubersetzung von H. Bonitz, Felix Meiner Verlag, Hamburg 1989, S. 13.

139 K. Held, Husserl und Heidegger iiber den Anfang der Philosophie, in: Heidegger Jahrbuch 6 (2012), Karl Alber

Verlag, Freiburg/Miinchen, S. 70-71.

Ebd., S. 71. Hier schreibt Held, dass die Philosophen — Husserl eingeschlossen — dem traditionellen Verstindnis des

Bavpalev weitgehend gefolgt seien, aber dabei diese einfache Vorfrage libersprungen hitten. Nur Heidegger habe

als Erster in seiner Vorlesung vom Wintersemester 1937/38 Grundfragen der Philosophie. Ausgewdhlite

“Probleme” der “Logik” (GA 45) diese Frage gestellt. In dieser Vorlesung konzentriert sich Heidegger in der Tat

auf die philosophische Grunderfahrung des 8avpdletv, das als “Sache selbst” seiner Uberlegungen gilt. Dabei zeigt

er, wie sich die philosophische Stimmung des Bavualew “von denjenigen Formen der Verwunderung-iiber-etwas

unterscheidet, die uns aus dem vor-philosophischen Leben vertraut sind” (GA 45, S. 71). Im Bezug auf diese

Problematik versteht sich die vorliegende Arbeit sozusagen als Anhang des heldschen Aufsatzes, da hier gezeigt

wird, wie auch Fink sich in den Jahren 1929-1940 mit dieser Frage ausfiihrlich befasst und das Philosophische am

Staunen dargelegt hat.

41 K. Held, Husserl und Heidegger iiber den Anfang der Philosophie, a.a.0., S. 70.

">’ ND, S. 45-74.

3 Ebd., Anm. des Verf.

140

115



Phdnomenologie Edmund Husserls” {iberarbeitet, der 1939 in der Revue internationale de
Philosophie erschienen ist."** Tatsichlich enthalten beide Schriften Stellen, die eine ausfiihrliche
phdnomenologische Interpretation des Staunens enthalten. Dazu soll ferner eine spitere (1940)
Abhandlung iiber die Erfahrung des Oavudlev als Enthusiasmus in Betracht gezogen werden, weil
in ihr der ddimonische Charakter dieser philosophischen Grunderfahrung geklart wird.

Seit der Antike gilt also die Erfahrung des Staunens als die Geburt der Philosophie. Laut
Aristoteles erstreckt sich die Verwunderung anfangs “auf das nichstliegende Unerklérte”, dann
schreitet sie allmédhlich fort bis hin zum Aufwerfen allgemeinerer Fragen. Dieses staunende Fragen
gehort aber jemandem, der — wie Aristoteles behauptet — glaubt, die Sachen nicht zu kennen und an
thnen eine gewisse Fragwiirdigkeit zu spiiren. Diese Fragwiirdigkeit, die Erfahrung des Nicht-
Erkennens und Nicht-Wissens um etwas, bezeichnet Fink in seiner Abhandlung tiiber “Die
Entwicklung der Phdnomenologie Husserls” zuerst als ein Widerfahrnis, das den Menschen

uberfallt und seine natiirliche Existenz erschitternd umwandelt.

Im Staunen widerfihrt dem Menschen eine ihn auf sich selbst vereinzelnde und
vereinzigende Vereinsamung, die ihn 10st aus der gemeinschaftlich immer schon
beredeten, allgemeinverstidndlichen Sphire traditionaler Welterkenntnis und ihn

zuriickbringt in den Urstand seiner Existenz.'*’

Die offenkundige Tatsache, dass diese Erfahrung “doch ein Jedem und Jedermann bekanntes
Erlebnis ist”,'*® widerspricht nicht der hohen philosophischen Bedeutung, die ihr zuerkannt wird.
Vielmehr zeigt sich gerade in Abgrenzung gegen das alltdgliche Phdnomen des Staunens, gegen
seine Allbekanntheit und sein gewohntes Vorkommen die wesenhafte Struktur dieser

philosophischen  Grunderfahrung. Gemd  dem  alltdglichen  Verstindnis  dieser
» 147

b

Fragwiirdigkeitserfahrung sei “das Erstaunliche eine Eigenschaft an den Dingen selbst
gleichsam eine “Unbegreiflichkeit” oder “Undurchdringlichkeit” bestimmter ratselhaften Sachen,
die der Mensch einfach “resigniert konstatieren kann, ohne sich zu verwandeln”.'*® Ferner sei diese
Unverstdndlichkeit ausschlieBlich auf ein bestimmtes Randgebiet unserer Umwelt bezogen: Sie

liege an der Grenze unserer allvertrauten praktischen Lebensheimwelt und betreffe z.B. unser

%4 E. Fink, Das Problem der Phinomenologie Edmund Husserls, urspriinglich in: Revue internationale de Philosophie

1 (1939), 226-270; heute in: Studien, S. 179-223.
5 ND, S. 62.

16 Ebd., S. 62.

7 Ebd., S. 63.

148 Ebd.

116



“geheimnisvolles Schicksal, die unnennbaren Maichte, das Ubersinnliche”.'* Diese iibliche,

gleichsam beruhigende Auffassung des 6Oavpdalewv, die es auBlerhalb der zurechtgelegten,
heimischen Welt beiseitelegt, stammt nach Fink von einer dem selbstgeniigsamen Leben
eigentiimlichen Tendenz zur Sicherung der menschlichen Vertrautheit mit seiner traditional
vorgegebenen Umwelt. Die “trotzige Autarkie”, die dem natiirlichen Leben innewohnt, wurde in
§12 schon beleuchtet. Hier zeigt sich wieder ihre urtiimliche Neigung, “eine etwa auftauchende
philosophische Tendenz durch ihre Indifferenz und Selbstgeniigsamkeit” zu verdriangen. Dazu

schreibt Fink:

Es ist eine und dieselbe Lebenstendenz, die das Erstaunliche gleichsam “seBhaft” und
als eine bestimmten Dingen zukommende Eigenschaft “dingfest” gemacht hat und so

hinausgeriickt hat an den Rand des Lebens."°

Doch ganz vergebens ist der mittelmédBige Versuch, dem derart hinausgebannten
“Geheimnisvollen” entflichen und das eigene gesicherte Lebensumfeld, die “ruhende und

bleibende, ein fiir alle Mal verstandene Ordnung der Dinge”"'

gegen es verteidigen zu wollen.
Gleichsam “hinter dem Riicken”, da und dort, allzeit und iiberall kann “der Schatten der
Entfremdung fallen” und das Staunen den Menschen iiberfallen. Nicht als eine Eigenschaft
bestimmter Dinge, die fern und marginal in ein Randgebiet des normalen Lebens verbannt sind,
geschieht das Staunen. Vielmehr bricht es schonungslos auf und entfacht aus dem Ganzen der
Erfahrungsdinge eine verkehrte Welt. Diese verdrehte Welt zeigt eine Unbekanntheit des Bekannten
und Unvertrautheit des Vertrauten. Im Staunen geschieht also eine eigentiimliche Verkehrung: Das
Selbstverstindliche wird gerade als Selbstverstindlichkeit fragwiirdig und das Bekannte “in einem
bislang unbekannten Sinne unbekannt”."”* Die “verkehrte Welt” der Philosophie entspringt in der
Unheimlichkeit des Staunens, das “unvermutet und ungerufen” im Menschen “als die jdhe
Verwandlung seines Aufenthaltes” in seiner vertrauten Heimwelt aufsteigen kann. Infolge des
Einbrechens des Staunens zerbricht “die Vertrautheit, in der [der Mensch] heimisch unter den
Dingen war”,'”® der heimatliche Boden der Welterfahrung verliert seinen Vertrautheits- und

Selbstverstindlichkeitscharakter. Zwei Zitate driicken das vortrefflich aus:

149 Ebd.

150 ND, S. 63.

51 Epd.

152 Studien, S. 182.
1S3 ND, S. 64.

117



Das Staunen wirft den Menschen aus der Befangenheit in der alltiglichen,
gemeinschaftlich geteilten, traditionalen und abgeniitzten Vertrautheit mit dem

Seienden heraus und lisst ihm diese als "Befangenheit" unheimlich werden.'>*
g

Wie ein Feuer ist das Staunen, [... ein] Weltbrand, in dem alle Tradition, alle
Vertrautheit [...], das ganze vorgegebene nichturspriingliche, traditional
libernommene Weltverstdndnis zur brennenden Fragwiirdigkeit wird [...]

gleichsam wie erstarrte Lava, wieder ins Glithen und in Bewegung kommt.'>

Die formale Wesensstruktur dieses Bruches innerhalb der natiirlichen-traditionellen Einstellung
bezeichnet Fink mit dem griechischen Wort &mninéic. Dies deutet er als ein Herausschlagen, ein
Herauswerfen des Menschen aus der Grundweise seiner Existenz, aus “jenem ldssigen
Lebensvollzug auf dem Boden einer fraglosen und unbewegten Geltungstradition”.'”® Die
“ekplektische” (ent-setzende, heraus-schlagende) Struktur des Staunens zeigt wohl eine gewisse
Verwandtschaft mit den “Stimmungen und Erfahrungen, die den Menschen in die Tiefe seines
Wesens heimbringen: Schrecken, Angst, Grauen”."”” Doch ist das Staunen keineswegs nur eine
Stimmung, sondern es ist die Grundstimmung des reinen Denkens. Es ist “urspriingliche Theorie”,

wie er sagt:

Das Staunen ist urspriingliche Theorie, sofern es dabei dem Menschen widerfahrt, dass
seine Wissenstraditionen, seine Vorerkenntnisse von Welt und Dinge zerfallen und er in

die Not [...] gerit und ein neuer Entwurf [...] notwendig wird."*®

Die erschiitternde Erfahrung des Staunens ist also ein ent-setzendes (ek-plektisches, heraus-
schlagendes) Widerfahrnis, das die natiirliche Einstellung zerbricht und in eins damit im Menschen
eine Selbstverwandlung erzwingt. Das Bovpdalewv hat eine dynamische Struktur: “Indem der

Staunende sein Befangensein in der alltiglichen Vertrautheit mit der Welt loslésst, sein ruhendes

"** Ebd.

'35 ND, S. 65. Der vom Staunen hervorgebrachte Riss in der Tradition als Motivation zu einer revolutioniren Anderung
des Denkens findet sich iibrigens auch in einem Ende Juni/Juli 1937 datierten Manuskript Husserls iiber die
Teleologie in der Philosophiegeschichte: “Bei den Griechen aber fiihrt die aus ihrer besonderen historischen
Verflechtung und nationalen Entwicklung verstindlich gemachte Motivation zu einer total neuartigen Weltfrage
bzw. zu einer universalen Neugier, einem Govudlerv, das alle naive traditionale Gebundenheit hinter sich lift,
indem sie nach dem an sich Seienden, ganz irrelativen, iiber-traditional 'Seienden’' fragt” (Hua XXIX, S. 389).

““'ND, S. 64.

"7 Studien, S. 183.

¥ Ebd.

118



Weltverstindnis preisgibt, kommt gerade sein Verstechen und seine weltliche Existenz in

»13 Das Erstaunen tiber die Welt im Ganzen, diese akute Verwunderung ist der

Bewegung.
“plotzliche Ubergang zwischen der bewegungslosen Ruhe und der bewegten Unruhe”'® des
Philosophierens. Dadurch wird das Staunen als arché kinéseos, als Prinzip und Motivation der
Philosophie bestimmt, denn “die Geburt der Philosophie ist die Verwunderung iiber das
Selbstverstindliche”.'®! Dass der selbstaufstellende Charakter der Philosophie erstens in einem
autonomen Entwurf ihres Grundproblems besteht und zweitens im staunenden Entwurf der
philosophischen Existenzweise motiviert ist, besagt laut Fink aber nicht, “dass es in der Macht und
Willkiirfreiheit des Menschen lidge”,'®* das Staunen hervorzubringen und zu erzeugen. So wenig der
Mensch dem Oovpalewv entweichen kann, so wenig ist die Grundstimmung der Philosophie
willentlich zu erzeugen. Die Stimmung der Verwunderung steigt im Menschen auf, kann jedoch
nicht aus freiem Willen eingeleitet werden. Anders als bei dem husserlschen Akt der Epoché, die

“Sache unserer vollkommenen Freiheit”!'®

ist, entzieht sich die anfangliche Grunderfahrung der
Philosophie dem Reich menschlicher Freiheit. Vom Menschen wird vielmehr ein reaktives

Verhalten verlangt. Er muss eine angemessene Antwort auf das, was ihm zustot, bieten.

Die wahre Freiheit des menschlichen Geistes ist die Selbstbestimmung zur wissenden
Hinnahme dessen, was jenseits aller Menschenmacht ist, ein Sichfreigeben zum

Erleiden der Gewalt des wahrhaft Seienden.'®*

Die aushaltende und austragende Hinnahme der aus der Verwunderungserfahrung aufgestiegenen
Fraglichkeit beriihrt die menschliche Freiheit, spricht sie an und verlangt vom freien Menschen eine
Antwort auf die erschiitternde Erfahrung. Sie setzt also ein Sich-Freigeben, Sich-Offnen voraus. Die
Annahme dieser Gabe ist kein passives Geschehen, sondern fordert den freien Einsatz des
Menschen “im Aushalten und Austragen des Staunens in der wachen Kraft der begrifflichen
Erkenntnis”. Denn der autonome Entwurf des Problems, der die wesentliche Grundhandlung der
Philosophie ist, ist nicht lediglich ein Frageansatz, sondern die begriffliche “Entfaltung der
» 165

staunenden Frage”.

Zu diesem Punkt stellt sich aber erneut die Frage, ob und inwiefern die eigentiimliche Kraft

159 Ebd.,, S. 65.
190 ND, S. 67.
161 B_V1], 22a.
162 Studien, S. 182.
16 Hua 11I/1, S. 62.
164 Studien, S. 184.
165 7itate aus: ebd.

119



des Staunens, den Horizont der den Menschen definierenden natiirlichen Einstellung erschiitternd
zu sprengen, dem Reflexionssubjekt gehort — oder vielmehr nicht. Die finksche Darstellung des
Staunens und seiner Struktur ist durch einen besonderen Wortschatz der Unpersonlichkeit
charakterisiert, der zu einer negativen Antwort tendieren ldsst. Der Mensch kommt sehr oft im
Dativ vor, und es gibt vor allem unpersonliche Formen, die das Oovpdalew-Erleidnis
charakterisieren. Es empfiehlt sich, einige davon hier zu wiedergeben. So schreibt Fink z.B.: “Im
Staunen widerfihrt dem Menschen eine [...] Vereinsamung”;'°® das favpdlew sei “ein Verhiltnis
der Dinge zum Menschen”.'”” Der Mensch erfihrt das Staunen nicht als Subjekt, sondern als
Objekt. In der “Aktion” des Bavudletv steht der Mensch in der semantischen Rolle des nicht aktiv
Handelnden. Das staunende Subjekt ist sozusagen von dieser Erfahrung ergriffen, die
Verwunderung erschiittert es und seine Heimwelt. Wie Fink sagt: “Das Staunen wirft den Menschen
aus seiner Befangenheit”,'®® es ist ein Widerfahrnis, “das den Menschen ent-setzt”.'® In der
Abhandlung in den Kant-Studien wird die vorldufige und “skizzenhafte” Erorterung der
Reduktionsmotivation als Ermoglichung der Philosophie mit der enigmatischen Feststellung
beendet, dass man hier vor eine ausweglose Schwierigkeit gestellt sei. Das Enigma ist die

Reduktion:

[...] von ihr [der Reduktion] wie von einer stindig moglichen und im Horizont unserer
menschlichen Mdglichkeiten von vornherein liegenden Erkenntnishandlung reden zu
miissen, wihrend sie in der Tat keineswegs eine Moglichkeit unseres menschlichen

Daseins darstellt.!”

Auf diese problematische Behauptung, die mit Husserls Uberzeugungen sicherlich nicht
iibereinstimmt,'’" hatte auch Landgrebe in seinem Einwindebrief reagiert. Mit dieser Behauptung
wire, ithm zufolge, der Begriff des Menschen zu sehr in seiner natiirlichen FEinstellung
eingeschrinkt. Ist aber diese natiirliche Einstellung, so Landgrebe, “wirklich so grundsitzlich
bruchlos? Ist nicht der Begriff des Menschen so sehr verkiirzt, dass unter ihm ein Wesen befasst
onl72

wire, von dem iiberhaupt nicht zu verstehen wire, wie es dazu kommt zu philosophieren

Die am besten formulierte Antwort auf die Bedenken Landgrebes hat Fink dem Text eines

166 ND, S. 62.

167 Ebd.

1% Ebd., S. 64.

19 Ebd., S. 65.

170 Studien, S. 110.

"1 Vgl. z.B. Hua XXXIV, S. 315ff; Hua L, S. 8, 56.
72 EFGA 3.2, S. 483.

120



Vortrags anvertraut, den er erstmals 1940 unter dem Titel “Vom Wesen des Enthusiasmus” in
Lowen gehalten hat. Hier legt Fink das Bovpalewv als eine “ddmonische” Erfahrung aus, deren
Wesen der Enthusiasmus ist. Der Terminus “Enthusiasmus” ist die Ubernahme des griechischen
Wortes évBovciaopog, das vom Verb “évBovoidlev” abgeleitet ist. 'EvBovoialewv bedeutet: einen
Gott in uns zu haben, von einer Gottheit inspiriert und beseelt sein, “das Uberwiltigt- und
Eingenommensein vom Gott”. So schreibt Platon im Timaios (71e), dass niemand die
gottbegeisterte und wahrhafte Seherkraft (pavtikiic évOéov kai dAnbodc) mit Uberlegung (Evvouc)
ausiibe, sondern entweder, wihrend der Schlaf die Kraft seines Nachdenkens (ppovicemq) fesselt,
oder vermoge eines Fiebers oder einer durch Gottergriffenheit erzeugten Verwandlung (§j 614 twva
gvbovoiaouov mopaird&ag). Doch nach dem Moment der Verziickung miisse er iiber die Aussagen
seiner Sehergabe und gottlichen Begeisterung (V7o thig pavtiki|g te kol évBovclaotikiic) bestimmt
(ovvvoém) werden, es sich im Wachen oder im Schlafe ins Gedachtnis zuriickzurufen und wohl zu
erwdgen und alle gehabten Erscheinungen (povtdopota) durch Nachdenken (Aoyiou®d) genau zu
unterscheiden (Sipéw). In diesem Sinne ist die enthusiastische Erfahrung des Staunens eine
ddmonische, weil ein daipov den Menschen beherrscht und in ihm eine Erfahrung heraufsteigen
lasst, die ihn dann zur Strenge des Begriffs zwingt. Ddmonisch ist also jene grofe Verwunderung,
in welcher der Mensch sich befreit und erneut zur Welt im Ganzen fragend verhdlt. Dies ist die
ddmonische Leidenschaft, die die existenziale Motivation zur Philosophie ist: ein Erleidnis des
Menschen, bei dem ihn ein daipov beseelt. Der Enthusiasmus als ausgezeichnete Form des
Staunens ist also die Anfangserfahrung der Philosophie, die nicht in der Macht des Menschen steht,
sondern von der er ergriffen wird.

Die formale Struktur des Enthusiasmus bezeichnet Fink in diesem Vortrag wiederum als die
gxminéig, also die ent-setzende Erschiitterung des tragenden Traditionalbodens. Es ist eine “Ent-
Setzung des Menschen aus dem Umkreis seiner endlichen, der irdischen Selbstbehauptung
dienenden Zwecke”.!” In der Grunderfahrung des Entsetzens wird die Selbstgeniigsamkeit des
natiirlichen Lebens durchbrochen und das in diesem Erleidnis ergriffene Subjekt “liber alle
Genligsamkeit beim Gegebenen” herausgerissen. Die Mdoglichkeit dieser Grunderfahrung “liegt
aber nicht in dem Umkreis jederzeit verfiigbarer Moglichkeiten” des Menschen, die nur freiwillig
erzeugt werden konnen. Dagegen muss “der harrende Anruf aus der innersten Lebenstiefe
kommen”.'™ Die enthusiastische Seinsweise des Menschen, die echte philosophische Existenz, ist

eine, in “welcher der Mensch nicht im Umkreis seines endlichen Wesens und der damit gegebenen

'3 Ebd., S. 17.
174 Ebd., S. 13.

121



Mboglichkeiten verbleibt, sondern wo er vom Ubermenschlichen her hinausgehoben wird”.'” Die
von Fink beschriebene Bewegung ist ein Uber-sich-hinaus-getragen-Werden: Im Enthusiasmus
geschieht eine Selbstiiberschreitung der menschlichen Existenz, die endliche Selbstiiberschreitung
der Endlichkeit'’® als ein “Sichergreifenlassen vom Gott”."”’

Das Problem der Philosophie, das im enthusiastischen Staunen “ddmonisch” motiviert und
dementsprechend entworfen wird, entspringt nicht aus einem “beliebigen Zweifel am

Feststehenden, aus der Zweifelsucht, aus dem bloBen Misstrauen des menschlichen Geistes”.'”® Vor

der Philosophie versagt die Selbstherrlichkeit des Menschen.

§ 8. Motivation als Telos: die Freiheit

Der dritte und letzte Aspekt der Unmotiviertheitsthese liegt nun im autonomen Entwurf des Zwecks
der Philosophie. Motivation wird hier als téhog (causa finalis) verstanden und bedeutet also
“dasjenige, worumwillen etwas geschieht” - Todto 8" 10 0 &veka.'”” Im autonomen Entwurf ihrer
Wissensweise und ihres Grundproblems, ineins mit dem Entwurf ihrer Existenzweise, hat sich die
Philosophie von der traditionell vorgegebenen Zweckidee der Wissenschaft befreit. Im Gegensatz
zu Husserl orientiert sich die finksche Begriindung der Philosophie keineswegs an der
“Wissenschaft”, da es keine natiirlich eingestellte, “weltbefangene Motivation [gibt], die
konsequent zur phinomenologischen Einstellung fithren wiirde”'®® und die Idee der Wissenschaft
eine natiirlich eingestellte ist. Die natiirliche Einstellung sei in der Tat eine “Weltbefangenheit™:
eine ontisch nicht zu {iberwindenden Autarkie, deren Selbstgeniigsamkeitstendenz eine naive
“Genligsamkeit beim Gegebenen” und eine Sicherung der “alltiglichen, gemeinschaftlich geteilten,
traditionalen und abgeniitzten Vertrautheit” mit der vorgegebenen Heimwelt darstelle. Diesem
“nicht-urspriingliche[n], traditional {ibernommene[n] Weltverstindnis gehort auch unsere
Wissenstradition, d.h. auch die Idee der 'Wissenschaft' an. Die Idee der 'Wissenschaft' entspringt in
der Weltbefangenheit.'®'

Daher ist laut Fink die Philosophie Husserls im Grund motivios, und die bei ihm

175 Ebd., S. 22.

176 Ebd., S. 25.

77 Ebd., S. 26.

178 Studien, S. 182.

7" Aristoteles, Metaphysik A 10130, 33.
180 71X, 1X/2a.

81 ygl. Ebd.

122



entscheidende Vorgabe der leitenden Zweckidee der Wissenschaften duBerliche Dekoration.'® Die
Philosophie, so meint Fink, “wenn anders sie geschieht in der Einsamkeit der letzten Fragen, hat
keine duBere Motivation”.'"®> Damit wendet sich Fink auch gegen Heideggers Position, wenn er
schreibt, dass “mit dem groben Geschrei der Existenzialitit ihre [der Philosophie] Motivation nicht
»»184

geklart ist. Die Philosophie sei dagegen ganz der Freiheit iiberliefert und darum vollkommen
motivlos. Von der “Motivlosigkeit” der Philosophie sprechen auch die Ausfiihrungen fiir J. Patocka,
die Fink 1933 niedergeschricben hat.'® Mit dieser These bestreitet Fink, wie er in seinem

Antwortbrief an Landgrebe klarmacht,

dass die frithere Philosophie ihrer Intention nach schon auf den transcendentalen Boden
abzielte, weder in Leibnizens Monadologie, noch in Berkeleys Spiritualismus usw. Die
teleologische Einheit der Geschichte des Geistes ist kein "geisteswissenschaftliches
Faktum", sondern allein eine philosophische Konstruktion, ist keine ontisch
standhaltende Wahrheit, sondern eine spekulative Forderung. Mit dem tiefsten
Misstrauen kann ich alle die Versuche, auch die phdnomenologischen, ansehen, eine
finale Sinnrichtung in der Geschichte des Geistes, mit dem Endzweck der gerade
interpretierenden Philosophie, zu behaupten. Die philosophisch-spekulative Wahrheit
iiber die Einheit des in der Geschichte sich dulernden Geistes darf nie zu einer massiv-
ontischen, kulturoptimistischen verduBerlicht werden. Husserls Interpretationen von
Descartes, Hume usw. sind spekulativ, und keineswegs ausweisende Belege fiir das bei

diesen Denkern vorhandene phanomenologische Problem'™.

Hier kann man eine deutliche Polemik gegen die husserlsche teleologische Auffassung der
Geschichte als Verwirklichung des Vernunftideals sehen. Ein wichtiges Element dieser
Distanzierung liegt darin, dass fiir Fink die Geschichte der Philosophie ihre Vollendung nicht in
seinem aktuellen Philosophem hat. Das gegenwirtige Philosophieren ist nicht die Klimax einer
langen Entwicklungsbewegung des Fortschritts, keine Kronung einer Entelechie der Menschheit.
Die Philosophie ist Freiheit, weil sie autonom, selbstaufstellend ist und also um ihrer selbst willen
geschieht. Sie hat aber auch ein téhog, welches mit seiner freien Urstiftung in der Reduktion

ubereinstimmt.

182 ygl. Z-X, 28a.

183 Ebd.

184 Ebd.

185 ygl. Z-XII, 6a.
186 EFGA 3.2, S. 482.

123



Die phédnomenologische Reduktion ist keine Methode, die einmal gelernt sein kann,
sondern ist die Aufgabe der Philosophie, sofern deren Telos die Freiheit des Menschen
ist. Nur um der Freiheit willen existiert Philosophie. Motivation der Reduktion ist
einzig der Wille zur Freiheit. Freiheit ist aber nicht die “Freiheit” eines Tun- und

. . . . . 18
Lassen-konnens, sondern ist die Befreiung der Existenz des Menschen.'®’

Der apyn der Philosophie, ihrer selbstaufstellenden Freiheit, entspricht ihr téhoc, die Befreiung.
Eins ist in dem anderen enthalten. Anfang und Ende der Philosophie fallen zusammen, weil sie
vollkommen autotelisch ist. So kann man mit Schelling behaupten: Anfang und Ende aller

Philosophie ist — Freiheit!

187 7.1V, 27a-b.

124



Zweiter Teil

Reduktion und Befreiung

Kapitel IV

Die Reduktion und ihre Situation

§ 1. Die phdnomenologische Reduktion

Die transzendentale Reduktion ist der Schliissel zum phdnomenologischen Verstehen. Jede Art von
“Phénomenologie” ist letztendlich nur die jeweilige Entfaltung dieses Grundgedankens. Er muss
insofern als Grundakt der Phidnomenologie angesehen werden, weil die Reduktion allererst die
Moglichkeit zu philosophieren gibt. Sie ist, samt der ihr zugehorigen phdnomenologischen Epoché,
der radikale Anfang und Principium der Philosophie, wie im ersten Teil der vorliegenden Arbeit
dargestellt wurde.! Die Reduktion ist also auch der Schliissel zur Phinomenologie als
transzendentaler Philosophie: Einzig durch den Reduktionsvollzug hat man Zugang zur innersten
Kammer des phinomenologischen Gebédudes. Hélt man diese zentrale Bedeutung der Reduktion
fest, und betrachtet man die phdnomenologische Philosophie von diesem Standpunkt aus, so konnte
man die Entwicklung des husserlschen Reduktionsgedankens von seinem Frithwerk (ab ca.
1906/07) bis hin zur letzten, und doch unvollstdndig gebliebenen Gestaltung der Phanomenologie in
der Krisis (1936) verfolgen. Doch das wiirde eine Gesamtinterpretation des husserlschen Denkens

implizieren, die auBerhalb der Grenzen unserer Untersuchung liegt.” Wenn auch die Reduktion

' Die Ablehnung der Reduktion hat eine realistische und anti-transzendentale Strémung innerhalb der

Phénomenologie in Gang gesetzt. Theodor Conrad hat z.B. die Position der sogenannten “Miinchen-Gottinger
Schule” in der Formel “Phdnomenologie ohne Reduktion” zusammengefasst. Vgl. T. Conrad, Bericht tiber die
Anfinge der phdnomenologischen Bewegung, in: E. Ave-Lallemant/K. Schumann (Hrsg.), Eine Zeitzeuge iiber die
Anfinge der phinomenologischen Bewegung: Theodor Conrads Bericht aus dem Jahre 1945, Husserl Studies 1X,
1999, S. 83.

Man konnte die geschichtliche Entwicklung des Reduktionsgedankens in drei Hauptphasen einteilen. Zum friithesten
Zeitabschnitt gehoren Die Idee der Phdnomenologie (Fiinf 1907 in Gottingen gehaltenen Vorlesungen, Hua II) und
die Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie (Vorlesungen 1906/07, Hua XXIV). In der Vorlesung
“Grundprobleme der Phdnomenologie” (1910/11, Hua XII) findet sich die erste dokumentierte Ausdehnung der
Reduktion auf die Intersubjektivitit. Der Kulminationspunkt dieser ersten Phase sind die 1913 verdffentlichten
Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phinomenologischen Philosophie, 1. Buch (Hua III/1). Die mittlere
Phase umfasst ungeféhr die Zwanzigerjahre. Dazu gehoren die Vorlesung “Erste Philosophie” vom Wintersemester
1923/24 (Hua VII, VIII) und die Vorlesung vom Wintersemester 1922/23, “Einleitung in die Philosophie” (Hua
XXXV). Zu erwidhnen sind auch die 1922 an der University of London gehaltenen “Londoner Vorlesungen” (in:
Husserl Studies 16/3, 1999, S. 183-254), welche einen frithen Plan zum gesamten System der Phdnomenologie
bieten. Die letzte und dritte Phase bilden die Dreifigerjahre: Die Bande XIV, XV und XXXIV der Husserliana
lassen die sehr komplizierte und radikalisierte Auffassung der Reduktion und ihre unabdingbare Bedeutung fiir die

125



zunidchst im Rahmen der phinomenologischen Erkenntnistheorie als Ausschaltung aller
Transzendenzen und deren In-Geltung-Habens bereits vor der “Wende” zum transzendentalen
Idealismus eingefithrt wurde,’ steht sie doch mindestens seit den Ideen I “in untrennbarem
Zusammenhang mit dem transzendental-phdnomenologischen Idealismus”. Vor allem in den
Zwanziger- und Dreifigerjahren erscheint die Reduktion als “pars pro toto fiir die Phdnomenologie
im Ganzen”.* Damit stimmen auch die Behauptungen Husserls 1931 in einem Gesprich mit Fink
und Cairns vollig iiberein. Cairns hat in seinen philosophischen Memoiren aus der Zeit seines
Freiburger Aufenthalts geschrieben, fiir Husserl “the most important thing about his whole
philosophy is the transcendental reduction”.” Dem entspricht auch die systematische Anordnung
und thematische Gliederung des Nachlasses Edmund Husserls, an der er 1933 — 1935 mit Hilfe
seines Assistenten Fink und Dr. Landgrebe personlich arbeitete. Die Systematik der
Nachlassordnung, welche die endgiiltige Gliederung und Zusammenstellung unzédhliger
Manuskripten in sechs Mappen (von A bis F) fiihrte, stimmt mit der Grundeinsicht Husserls
zusammen, dass die Reduktion das Fundament der Phanomenologie bzw. der Philosophie ist, und
dass sie wie eine philosophische Wasserscheide fungiert. Vor ihr liegt die uneigentliche, vor-
philosophische Einstellung, nach ihr die echte philosophische, d.h. transzendentale Forschung. Die
Manuskripten seien also gemdf3 der Systematik der phdnomenologischen Philosophie in zwei
Hauptgruppen gegliedert. Die erste Gruppe bilden solche Forschungen, die sich mit “den sich schon
in der ‘Natiirlichen Einstellung” (d.i. auf dem selbstverstindlichen Boden der immer
vorausgesetzten Weltgeltung) darbietenden Problemen™ befassen. Dabei handelt es sich um die
Manuskripten der Gruppe A, die Untersuchungen zur “mundanen Phdnomenologie” enthalten.
Diese sind in acht thematischen Untergruppen geteilt: Logik und formale Ontologie, formale Ethik,
Ontologie (Eidetik und Methodologie), Wissenschaftslehre, intentionale Anthropologie,
Psychologie und Theorie der Weltapperzeption. Die zweite Hauptgruppe hat die erst nach der
phdnomenologischen Reduktion auftauchenden transzendentalen Probleme zum Gegenstand: die
Zeitkonstitution als formale Konstitution (Gruppe C), die primordiale Konstitution (die sogenannte
“Urkonstitution”) (Gruppe D), die intersubjektive Konstitution (Gruppe E). Die iibrigen
Manuskripte zu Vorlesungen und Vortrage sind in der letzten Gruppe F gesammelt worden. Die

erste, vortranszendentale (vorphilosophische) Hauptgruppe ist von der zweiten, transzendentalen

Transzendentalphdnomenologie deutlich werden.
> Vgl. Hua II, insbesondere S. 39-52.
Beide Zitate aus Hua XXXIV, Einleitung des Herausgebers, S. XXI. Vgl. auch den Brief Husserls an Ingarden vom
13.11.1931: “Das Schwerste der Philosophie iiberhaupt ist die phinomenologische Reduktion, sie mit Verstindnis zu
durchdringen u. zu tiben” (E.Husserl, Briefe an Roman Ingarden, Nijhoff, Den Haag 1968, S. 74).
D. Cairns, Conversations, a.a.O., S. 43.
° Ms.P211/10.

126



(eigentlich philosophischen) und ihrer Disziplinen durch die Ubergangsgruppe B getrennt. Sie
enthélt alle der phdnomenologischen Reduktion und ihrer Methodik gewidmeten Manuskripten,
welche ihrerseits in viert Untergruppen geteilt sind: 1) Wege zur Reduktion, 2) die Reduktion selbst
und ihre Methodologie, 3) vorldufige intentionale Analytik und 4) historisch-systematische
Selbstcharakteristik der Phdnomenologie. Die Archivierung des husserlschen Nachlasses und die
Entwicklungsphasen der thematischen Anordnung aller Manuskripten in den Jahren 1933-1935 hat
S. Luft 2004 in einem schr detaillierten Artikel mit dem groBten Sachverstand analysiert.” Aus der
vergleichenden Studie der drei, zu Husserls Lebenszeit verfassten Nachlassordnungen (zwei aus
dem Jahr 1933 und eines letzten vom Mairz 1935) geht deutlich hervor, dass “die Pline und
Ubersichten iiber den Nachlass also alle mit Nachdruck die Differenz zwischen natiirlicher und
phianomenologischer Einstellung [betonen]”.* Die Stiftung dieser phanomenologischen Differenz
héngt von dem Reduktionsvollzug grundsétzlich ab.

Wenn man also von der zentralen Bedeutung der Reduktion ausgeht, gleicht jede
phdnomenologische Analyse und Problembetrachtung dem sorgfiltigen Begehen eines unsichtbaren
Kreises, der das bunte Reich der Erscheinungen beschreibt. Es ldsst sich in aller Schérfe nach der
phdnomenologischen Korrleativmethode beleuchten, dabei wird durch die Methode der eidetischen
Variation das invariante Wesen (Eidos) erfasst. Doch der tragende Mittelpunkt, um den die
minuzidse Arbeit an den Phidnomenen kreist — man konnte sagen, um den die Phdnomenologie im
Ganzen sich begrifflich entfaltet —, tritt in dieser ersten Problemdimension nicht hervor. Die
grundlegende, tragende Mitte des offenen Systems der Phidnomenologie ist die Reduktion. Ihr
explizites Begreifen liegt in einer hoheren, riickbeziiglichen Dimension des phdnomenologischen
Denkens, die eine Phidnomenologie zweiter Stufe verwendet. Der hohere Zusammenhang heif3t
grundsétzlich: transzendentale Methodenlehre, deren primére Aufgabe in der Phdnomenologie der
phdnomenologischen Reduktion besteht. Der Methodenlehre eignet eine hohe Einsicht, die sich
eher auf das ganze, zusammenhédngende Gefiige des phdnomenologischen Denkens als auf die
einzelnen gesonderten Analysen richtet. Thr liegt also die gesamte Entfaltung der
phdnomenologischen Analytik und Konstitutionstheorie als notwendige Voraussetzung voraus. Das
systematische Ganze erwichst tatsdchlich nur aus den konkreten Einzelanalysen, die durch die
Reduktion ermdglicht werden, und endet im bewussten Sich-selbst-Begreifen des reduktiven Tuns.
Keine der unzdhligen Einzelanalysen, in denen sich die transzendentale Erfahrung mit ihren

Einsichten niedergeschlagen hat, ist “um ihrer selbst willen da”, jede untersteht dagegen einem

Ts. Luft, Die Archivierung des husserlschen Nachlasses 1933—1935, in: Husserl Studies XX 2004, S. 1-23.
8
Ebd., S. 10.

127



“Zug zum Ganzen des Systems”, von dem sie geleitet und getrieben wird.” Nur in dem MaBe also,
in dem die Einzelfrage durch die philosophische Grundfrage geleitet wird, “bestimmt sich die
Abschitzbarkeit ihrer philosophischen Relevanz”.'” Die kritische Abschitzung der “Reduktion” und
die Befragung ihrer philosophischen Tragweite im Lichte der meontischen Integration der
Phédnomenologie Husserls ist jene theoretische Operation, an der Fink wiahrend seiner gesamten
Assistentenzeit bei Husserl gearbeitet hat.

Man kann sich die Phénomenologie als ein Denken vorstellen, das von zwei
entgegengesetzten und genau deswegen sich wesentlich ergdnzenden Grundtendenzen
durchdrungen ist, deren Zentrum die Reduktion ist.'' Diese zweifache Spiralbewegung, die von der
Reduktion hervorgerufen wird, ist sowohl ein Zuriickholen aus der Verweltlichung heraus, d.h. aus
der natiirlichen Einstellung als dem Endresultat des Konstitutionsprozesses, als auch eine
analytische Wiederholung dieses Konstitutionsprozesses, der in der sinnhaften Welt (Kosmos) sein
teleologisches Endpunkt hat. Die Wiederholung des Konstitutionsprozesses ist die
phdnomenologische “Konstitutionslehre”. Von der Reduktion ermoglicht, erdffnet sie fiir den
“phédnomenologischen Zuschauer” das Reich der verborgenen, vergessenen intentionalen
Konstitutionsleistungen der transzendentalen Subjektivitdt. Unter den Augen des Zuschauers spielt
sich nun das vergessene “Drama der Weltkonstitution” ab: das ungeheure Schauspiel einer
verborgenen Konstitutionsgeschichte, das er nun verfolgt. Das Phanomenologisieren ist in diesem
Sinne ein Gegenspiel, d.h. eine Gegenbewegung gegen die “weltausgerichtete Konstitution”.'?
Wenn man der gesamten Ordnung dieses Prozesses folgt, erdffnet sich “zwischen Natur und Geist”
eine Mannigfaltigkeit konstituierter Schichten, welche in der natiirlichen und geistigen Welt ihre
noematische Einheit finden. Korrelativ gibt es natiirlich eine Mannigfaltigkeit an noetischen,
konstituierenden Leistungen. Diese sind ebenso auf eine synthetisierende Einheit hin gerichtet, wie
sie von ihr ausstrahlen: der transzendentalen Subjektivitdt. Das erste, niedrigste Niveau ist laut
Husserl die Konstitution der reinen, materiellen Natur. Die Aistheta (Sinnesdinge) mit ihren
verschiedenen Sinnesschichten der Wahrnehmbarkeit verweisen aber auf einen aisthetischen,
erfahrenden Leib, dessen konstituierende Funktionen iiber eine blo solipsistische Stufe
hinausgehen. Das Endprodukt dieser leiblichen, kinesthetischen Konstitution ist das unendliche Feld
einer objektiven und intersubjektiven Natur. Husserl begreift die Konstitution der animalischen
Natur als die nichste Stufe dieser sehr differenzierten Schichtung, wobei das reine Ich und die

seelische Realitdt in Zentrum seiner Untersuchungen stehen. Fiir die Konstitution einer vollen

% Studien, S. 2.
10 Ebd.

" Vgl Z-1V, 67a.
2 VICM/1, S. 125.

128



seelischen Realitdt habe also der Leib und das in ihm begriindete Einfithlungsvermdgen des
Subjekts eine entscheidende Bedeutung. Die Konstitution spiele sich innerhalb einer Sphére
egologischer Urprdsenz, die sich im Zentrum eines Zeithofes befindet, zusammen mit einer
intersubjektiven Apprisentation des Anderen ab. Nur in der dritten Schicht vollziehe sich die
Konstitution der “geistigen Welt” und ihres “Trigers”: der Person.” Aus dieser knappen
Schilderung der Husserlschen Konstitutionslehre leuchtet trotz ihrer Kiirze ein, dass die
transzendentale Weltkonstitution “in den Synthesen und Einheitsbildungen, Habitualititen und

Potentialititen des transzendentalen Lebens”!*

als Hauptthema des phdnomenologischen Denkens
angesehen werden muss. Mit dem Ausdruck “transzendentales Leben” ist also nicht bloB ein
solipsistisches Subjekt gemeint, sondern die allumfassende Einheit “einer sich im
Konstitutionsprozess vergemeinschaftenden Monadenintersubjektivitit™:"> das Monadenall und
seine weltschopferische, sinngebende Aktivitit. Doch man muss sich das Schema der Konstitution
nicht so vorstellen, dass das konstitutive Werden zwischen zwei entgegengesetzen Polen (Welt und
Subjektivitét) verliefe und es das bloB “zufillige” Praedicatum einer irgendwie substanziellen, von
ihm unabhéngigen Subjektivitit wire. Es gibt keine unbewegte, stillstehende Subjektivitét, die auch
konstituieren kénnte. Das transzendentale, vergemeinschaftende Leben ist das “Wovon-aus™ des
konstitutiven Werdens, und die Welt (d.h. ihre endgiiltige Konstitutionsschicht: die natiirliche

Einstellung) das “Wohin” der teleologischen Terminierung. Nicht die Glieder der konstitutiven

Korrelation, sondern die Korrelation selbst ist hier apriori.

Nicht ist die transzendentale Subjektivitéit hier und die Welt dort, und zwischen beiden
spielt die konstitutive Beziehung, sondern das Werden der Konstitution ist die

Selbstverwirklichung der konstituierenden Subjektivitit in der Weltverwirklichung. '

Das Zitat driickt die Grundidee Finks aus. So sei eine philosophische Wieder-holung des
Konstitutionsprozesses und seine Bereitstellung als Uberschaubares durch die Freilegung der
transzendentalen Dimension des Lebens nur aufgrund einer radikal transzendenten Zuriick-holung
des Philosophierenden aus der Verweltlichung zu bewirken. Diese Zuriickholung aus der
Konstituiertheit sei eben jener Welttranszensus, der die eigentliche Leistung des

Reduktionsvollzuges darstellt. Demzufolge ist die Reduktion die Bedingung der Moglichkeit der

Vgl. ebd., S. 172-280. Bemerkenswerterweise schlieft Husserl seine Betrachtungen iiber die Konstitution der
geistigen, hoheren Stufe der Welt mit einem Vermerk iiber den “ontologischen Vorrang der geistigen Welt
gegeniiber der naturalistischen”, was auf seine idealistische Position hinweist.

4 vICM/L, S. 11,

" Ebd.

' Ebd., S. 49.

129



theoretischen ~Wiederholung des Konstitutionsprozesses, d.h. der phidnomenologischen
Konstitutionslehre im Ganzen. Das stimmt auch mit der Uberzeugung Husserls iiberein. Fiir ihn ist
tatsdchlich die Reduktion die conditio sine qua non fiir die Methode der Riickfrage. Da sie einen
“Aufstieg” vom Mundanen zum Transzendentalen darstellt, gewéhrt die Reduktion den einzigen
phdnomenologischen Zugang zu den Schaukammern, in denen sich die mepiotpoen| (die Wieder-
holung) vollzieht.

Diesbeziiglich legt Fink den Akzent darauf, dass es “einer vorgidngigen Ausarbeitung
dessen, woraus das Leben zuriickgeholt werden soll”'” bedarf, um die reduktive “Zuriickholung
aus...” vollziehen zu kénnen. Wenn die Zuriickholung mdglichst vollstandig und erfolgreich sein
soll, muss im Vorfeld schon geklért sein, wie die Ausgangssituation des Transzensus beschaffen ist.
Dies ist laut Fink das groe Thema der phidnomenologischen Ontologie, welche er in der
Fundamentalontologie Heideggers verwirklicht sieht. Es bedarf also nach Fink einer eingehenden,
ausgearbeiteten Analyse der Ausgangsbedingungen der Reduktion, die ihre Situation ausmachen. Es
geht um ein phidnomenologisches Verstindnis dessen, wovon die transzendierende Bewegung
ausgeht: eine Analyse des natlirlichen In-der-Welt-Seins des Menschen. Die phdnomenologische

Reduktion ist aber

keine Methode, die einmal gelernt sein kann, sondern ist die Aufgabe der Philosophie,
sofern deren Telos die Freiheit des Menschen ist. Nur um der Freiheit willen existiert

Philosophie. Motivation der Reduktion ist einzig der Wille zur Freiheit."®

Auf die Freiheit als Motivation wurde im ersten Teil der vorliegenden Arbeit, wo die Freiheit als
Anfang und Ende aller Philosophie galt, ausfiihrlich eingegangen. Nun kommt es darauf an, zu

zeigen, dass im Rahmen der phdnomenologisch-meontischen Philosophie

die Freiheit nicht die “Freiheit” eines Tun- und Lassen-konnens, sondern die Befreiung

der Existenz des Menschen [ist]."’

Fink denkt die von der Reduktion eingeleitete, meontische Zuriickholung aus dem In-der-Welt-Sein
und der Faktizitit unserer Situation explizit als einen Akt der Befreiung. Die Ausgangssituation der

befreienden Bewegung muss notwendigerweise eine grundsétzlich unfreie sein.

7" 7.1V, 67a.
8 7.1V, 27a.
% Ebd.

130



Der Mensch ist wesenhaft in der Unfreiheit. Und nur weil er unfrei ist, kann er frei
werden. [...] Reduktion als Befreiung, als Einleitung der Befreiung, ist in der Unfreiheit

einer Situation.”’

Diesem zweiten, einer Gesamtdarstellung der Reduktion als Befreiung gewidmeten Teil dieser

Untersuchung kommt die Aufgabe zu, folgende zwei Aspekte zu kléren:

1) Inwiefern die Reduktion ihre notwendige mundane Situation hat. Dafiir wird es zunéchst
notwendig sein, die Medialitit des Bildbewusstseins zu analysieren, um danach den
medialen Charakter der Reduktion und ihre zweifache Situation angemessen verstehen zu

konnen (Kapitel IV).

2) Dass diese Situation eine wesenhaft unfreie ist. Dabei verldsst Fink die Husserlsche
Terminologie der “natiirlichen FEinstellung” zugunsten seiner eigenen Prigung: der
“Weltbefangenheit”. Diese macht die Grundlage fiir eine radikalisierte Auffassung der
Reduktion als Befreiung aus. In dieser Umdeutung wird die Reduktion als “Entmenschung”

und “Absolution” gedacht. Dies ist die Thematik des flinften Kapitels.

§ 2. Die Medialitdit des Bildbewusstseins und seine Fenster-Struktur

Die Ausarbeitung der Situationslehre der Reduktion muss von einer vorbereitenden Analyse der
Medialitdt des Bildbewusstseins bzw. des Bildphdnomens ausgehen. Mit der Erlduterung des
Medialitdtscharakters solcher Phdnomene wird der analytische Leitfaden fiir die Erklarung der
Situation der Reduktion, welche zwischen mundaner und transzendentaler Dimension liegt,
gewonnen.

Physische Bilder sind Phdnomene der Sichtbarkeit und geben uns als solche etwas zu
erkennen, was sie selbst als stoffliche Dinge im Kontinuum rdumlich-zeitlicher Welterfahrung
eigentlich nicht sind. Dadurch werden sie zu paradoxen Vexierbildern zwischen Sein und Nichtsein,
denn das in oder auf dem Bild Gesehene und Erkannte ist “in der Wirklichkeit”, materiell tiberhaupt

nicht da. Es ist zwar nicht da, aber es zeigt sich, es erscheint uns als ein Bild. Ein Gemailde besteht

20 Ebd.

131



z.B. aus einer Leinwand und den unzihligen mit Olfarbe darauf gezogenen Pinselstrichen. Sie
werden nicht gesehen: Man geht durch sie hindurch und erkennt sofort das Bild, das Dargestellte,
das auf der Leinwand erscheint. Man verweilt bei dem “Darstellenden” nicht.*' Diese
Wahrnehmung, die iiber die Materialitit des Seins hinweggeht, stellt einen Typus hoherer
Anschauungskraft unseres Geistes dar. Bilder sind also wie Amphibien zwischen Sein und Nicht-
Sein, zwischen Wirklichkeit und Unwirklichkeit. Unser Leben im Ganzen ist Tag und Nacht von
Bildern umringt, wir leben in einer bunten Welt von Bildern aller Art. Unser In-die-Welt-
Hineinleben dhnelt in der Tat einem Verweilen in einem iiberfiillten Bildersaal, der auf eine tiefere
Einheit hinweist. Die Bilder bezeichnen aber einerseits weniger, andererseits mehr, als die
Erfahrung umfasst. Es ist also keine Uberraschung, dass die Phinomenologie im Bildphinomen
bzw. Bildbewusstsein ein zentrales, kompliziertes Problem erkennt** Der klassischen
Phédnomenologie Husserls zufolge wird jedes Bild erst dann zum Bild, wenn es sich vor dem
Hintergrund eines Raumkontinuums als Gesondertes abgrenzt und abhebt. Diese Sonderung
geschehe durch eine feine wund graduelle Abstufung von Wahrnehmung und
Neutralitditsmodifikation, und zwar einer Modifikation, die den Wahrnehmungsakt betrifft — auch
Vollzugsneutralisierung genannt —. Aufgrund dieser graduellen Neutralisierung erscheine der
anschauliche Gegenstand des Bildbewusstseins, das Wahrgenommene, im Modus des “Als ob”. Im
Modus des “Als ob” konstituiere sich die Unwirklichkeit des Bildes oder, besser gesagt, die
Irrealitdt dessen, was auf dem und durch das Bild dargestellt wird. Es scheint genau so, als ob das
Abgebildete wirklich gegenwirtig wire. Unter unseren Augen erdffnet sich z. B. die unendliche,
detailiibersite Winterlandschaft eines Peter Bruegel des Alteren oder wird die statische Gegenwart
der weiten Wildnis auf einem Schwarz-WeiB-Foto vom Ansel Adams zugénglich.

Im Fall solcher physischer Bilder — d.h. es geht hier keineswegs um Fantasiebilder oder
Traumbilder, denen ein ganz anderer phdnomenaler Status zukommt — zeigt sich die zweifache
Bedeutung des Begriffs “Bild”. Einerseits meint “Bild” das rein physische Ding: das bedruckte

Papier, die bemalte Leinwand, den Rahmen, der an der Wand héngt. In diesem Sinne kann ein Bild

*!' 'Wohl vermag aber ein Restaurator sich auf das Material bzw. auf die “abbildende” Komposition konzentrieren, um

Beschddigungen zu beheben und somit ihre darstellende Kraft vollig wiederherzustellen. Das ist aber nur eine
modifizierte Betrachtung dessen, was notwendig vorausgesetzt werden muss: der reinen Bildwahrnehmung im
medialen Bildbewusstsein. Uber den Zusammenhang Phinomenologie/Restaurierung sieche C. Brandi, Theorie der
Restaurierung, hrsg. von U. Schédler-Saub, Siegl 2006, wo das Kunstwerk nach der Korrelationsmethode der
Phénomenologie analysiert wird. Die Restaurierung ist nach Brandi der methodologische Moment der Erkenntnis
des Kunstwerks in seinem sowohl physischen als auch &sthetischen und historischen Bestand im Hinblick auf seine
Weitergabe an die Zukunft.

Als locus classicus der Phinomenologie der Bildlichkeit gelten natiirlich die Manuskripte und Vorlesungstiicken
Husserls iiber die Fantasie und das Bildbewusstsein (Hua XXIII). Zur Bildtheorie etlicher Autoren aus der
phdnomenologischen Konstellation (neben Husserl, Heidegger und Fink werden u.a. Ingarden, Kaufmann und
Becker betrachtet) siehe H.R. Sepp, Bild. Phdnomenologie der Epoché I, a.a.O.

22

132



z.B. schief hingen, eingerissen oder von der Zeit komplett zersetzt sein. Andererseits wird mit
“Bild” das Bild-Subjekt, d.h. das durch die Farben, Formen, Zeichen, etc. Dargestellte, das
erscheinende Subjekt des Bildes bezeichnet. Die phinomenologische Analyse geht davon aus und
unterscheidet drei wesentliche Komponenten des Bildphdnomens und — korrelativ — des
Bildbewusstseins, da es ohne Erfahrung kein physisches Ding und ohne Wahrnehmung kein
erscheinendes Bild gibt. In der Bildstruktur muss man also laut Husserl unterscheiden: erstens das
physische Bild: das Ding aus Marmor, Plastik, Papier oder Kreide, die Leinwand usw. Das Bildding
ist der physische “Trdger” des Bildes. Zweitens ist da das abbildende Objekt, auch Bildobjekt
genannt. Es konnen z.B. die verschiedenen Pinselstriche sein oder die vielen Tintentupfer, die ein
menschliches Gesicht zeichnen. Drittens schlielich das Abgebildete, das Bild-Subjekt: eben das,
was uns “als” Bild erscheint, z.B. eine Winterlandschaft, ein Portrit eines Mannes, das Foto eines
Kindes.*® Das Bildsubjekt bildet sich ab, man kénnte auch sagen, dass es sich in dem oder auf dem
gegenwirtig wahrgenommenen Bildobjekt darstellt, welches seinerseits vom physischen
Gegenstand “getragen” ist. Dem Bildsubjekt und dem Bildobjekt kommt eine gewisse Abhédngigkeit
von der ersten, den Untergrund bildenden physischen Schicht des Bildwahrnehmungsprozesses zu.
Mit seiner Bildtheorie weist Husserl nebenbei auch darauf hin, dass der “Triger” selbst zum
Erzeuger der Bildauffassung werden kann und insofern das faktische, dinglich-stoffliche Medium
eine mit-konstitutive Rolle bei der Stiftung bildlicher Sichtbarkeit spielen kann.

Genau an diesem Punkt zeigt sich das Spezifische finkscher Bildanalyse. Einerseits folgt er
den aus Husserls mikroskopischer Zerkleinerung des Bildbewusstseins stammenden Anregungen,
andererseits aber richtet er sich gegen dessen einseitige Auffassung des Bildphdnomens, der zufolge
eine kontinuierliche Abstufung zwischen Wahrnehmung und Bildbewusstsein (d.h. dem
einheitlichen Auffassungsergebnis der drei verschiedenen Komponenten) bestehe. Diese
progressive Abstufung sei eine kontinuierliche, stetig durchlaufene intentionale Modifikation, die
eine Steigerung des irrealen Charakters des Wahrgenommenen produziere. Diese Modifikation
werde eben Vollzugsneutralisierung genannt, weil sie eine Neutralisierung des thetischen
Aktcharakters “Existenz” sei: Durch sie geschehe eine Neutralisierung der Existenz-Setzungen, die
den Gegenstand der Wahrnehmung betreffen und ihn als “Wirkliches” konstituieren.
Folgendermafen fasst H.R. Sepp in seiner Studie zur Erfahrung des Raumbildes, in welcher auch
die mit dieser Erfahrung verbundene “lebensweltliche Modifikation” gedacht wird, den Kern von
Husserls Position zusammen: Aus der Neutralititsmodifikation des die “Wirklichkeit” setzenden

Aktcharakters ergebe sich “eine neue positionale Setzung”, die “das Hingegebensein im Stand der

» Vgl. das Beispiel Husserls in Hua XXIII, S. 19.

133



ersten Neutralisierung” neutralisiere und “zugleich das Scheinbild als Wirklichkeit, als Gesehenes
dieses quasi-Sehens” setze. “Indem sie aber neutralisiert, [...] vollzieht sie den Quasi-Glauben nicht
mit, sondern betrachtet reflexiv ihn und darin das Noema, das Bild”.**

Wenn einerseits unleugbar ist, dass in der Bildwahrnehmung eine Neutralisierung des
wahrnehmenden Aktes stattfindet, ist andererseits fiir Fink klar, dass bei den Neutralitdtserlebnissen
auch eine Neutralisierung des Gehaltes aufzuweisen sein muss.” In diesem Fall sind die neutralen
Momente sozusagen in das materiale Wesen selbst eingetreten, sie liegen im “Sinneskern” und nicht
nur in den “thetischen Charakteren” des noetischen Bildbewusstseins. Es hat eine feinste
Modifikation der Materie stattgefunden, wodurch sich die Unwirklichkeit, das Scheinhafte des
Bildes im neutralisierten Kern konstituiert hat. Fink fixiert terminologisch alle Akte dieser Gattung
als “Représentationen”: Die Représentationen sind also keine vergegenwdrtigenden Akte (wie z.B.
die Fantasie und die Erinnerung), sondern Akte der Gegenwdrtigung (wie die Wahrnehmung). Auch
sie geben etwas als “gegenwirtig” vor, nur nicht “leibhaftig” wie die Wahrnehmung (der
gegenwirtigende Akt par excellence), sondern im Modus des “Als ob”. Diese Modalitit kann
jedoch nur ausgehend von einem physischen, materiellen Wahrgenommenen konstituiert werden.
Das konstitutive Resultat liege darin, dass das Bild wahrgenommen wird und der Bildgegenstand
erscheint, “als ob” er wirklich leibhaftig da wire. Unter Repridsentationen versteht Fink also alle
Akte der Gegenwirtigung, die im Modus “als ob” geschehen; auler dem Bildbewusstsein erwihnt
er auch das Spiel, die Ironie und Ahnliches.*®

Solche gegenwirtigenden Akte im Modus des “Als ob” werden auch auch indirekte, mediale
Akte genannt. Thr wesentlicher Mittelbarkeitscharakter, d.h. die wesensméBige Notwendigkeit eines
Mediums, um iiberhaupt erscheinen, sich zeigen zu konnen, ist der wichtigste Befund der finkschen
Untersuchungen zur Neutralititsmodifikation und zur Theorie der Imagination. So ist die
Bildwahrnehmung ein medialer Akt, weil sie in sich dank der Gehaltsneutralisierung ein Medium
freihilt fiir das Erscheinen einer “Unwirklichkeit” — eines unwirklichen Kindes, einer imaginiren
Landschaft, einer abgebildeten Person selbst. Die in der Repréisentation dargestellte unwirkliche
Gegenstindlichkeit ist eine objektive, keineswegs blo immanente Einbildung wie eine
Fantasievorstellung und auch kein blitzartig in den Sinn gekommenes Bild aus der Kindheit wie
eine Erinnerung. Die Bildlichkeit der physischen Bilder ist grundsétzlich intersubjektiv erfahrbar.
Im Bildphénomen ist also laut Fink zu unterscheiden: 1) die “physische” Seite, eine intersubjektiv

erfahrbare Objektivitdt im Sinne der rein stofflichen Objektivitit, und 2) eine Bedeutungsschicht,

24 Alle Zitate aus H.R. Sepp, Bild. Phdnomenologie der Epoché I, a.a.O., S. 46.
2 Studien, S. 70ff.
26 7.1, 15b, 65b; EFGA 3.2, S. 143 ff.

134



die allerdings auch prinzipiell intersubjektiv erfahrbar ist. Daraus ergibt sich wiederum eine
dreifache Struktur: der Triger, das Représentierende und das Représentierte.

In seiner bahnbrechenden Dissertation mit dem Titel “Vergegenwdrtigung und Bild” stellt
Fink dann eine tiefere Bestimmung dieser Struktur vor und beschreibt das Bildphdnomen als
Fenster. Die intentionale Deutung der Bilderfahrung bzw. Bildwahrnehmung muss zundchst
einsetzen mit der Statuierung des Unterschieds von “Triager” und “Getragenem”, wobei sogleich
ersichtlich wird, dass das Getragene den Triger vollkommen verdeckt. Die “Verdecktheit” des
Tréagers ist keine negative Bestimmung seiner Mdglichkeit zu erscheinen, sondern die genuine
Weise seiner Gegebenheit. Die sogenannte “Bildwelt” ist dagegen das, was an dem Bild primér und
unmittelbar wahrgenommen wird. Sie ist zugleich das Verdeckende, also das, was Triger und
Reprisentierendes komplett {iberdeckt. Wie ist nun diese Uberdeckung angemessen zu bestimmen?
Laut Fink gehort die Uberdeckung wesenhaft zur Bildwelt als deren “Lokalisation” in der
wirklichen Welt. Sie sei der “Ort” des Fensters. Die reprdsentierte Bildwelt muss wesensmifig ein
“Fenster” in die wirkliche Welt haben, sich nach ihr 6ffnen. Das Fenster ist der /ocus der Medialitit,
es bringt die reprasentierende Wirklichkeit und die reprisentierte Unwirklichkeit in Verbindung.
Die widerspriichliche, mediale Einheit von realer Welt bzw. Wirklichkeit und Unwirklichkeit bzw.
Bildwelt sei das Wesen der Bilderfahrung. Sie bestehe in einer zwietrdchtigen Einheit, die eine
dialektische Bewegung aufweise, aber nie zur letzten Synthesis, zum Stillstand komme. Es
geschehe eine Offnung in eine unwirkliche Bildwelt und ein wirkliches, ein erlebtes
Betroffenwerden des Bilderfahrenden: ein Geschehen, das zwischen Sein und Nicht-Sein,
Wirklichkeit und Unwirklichkeit kreist. Im Unterschied zur husserlschen Auffassung, die bei der
Bildwahrnehmung eine kontinuierliche intentionale Modifikation (Neutralisierung) unterstellt,
betont Fink den Bruchcharakter dieser medialen Erfahrung. Sie sei eine Sprengung des normalen
Erfahrungshorizonts und keine stufenartige Erweiterung desselben, wie bei Husserls Theorie
anzunehmen sei. Und diese Sprengung, dieser Eingang in die Bildwelt, sei der einzige Zugang zur
Bildlichkeit, zum Medium des Fensters, mit seiner realen und irrealen Seite. Das Bildphdnomen als
medialer Akt sei wie ein Fenster, das sich in die Wirklichkeit hinein 6ffnet und durch das wir in die

Unwirklichkeit schauen.

§ 3. Die Reduktion als Ort eines ""Fensters”

Die angezeigte Fensterstruktur und ihr mediales Wesen, das zwischen Wirklichkeit und
Unwirklichkeit kreist, wendet Fink explizit auf die phanomenologische Reduktion und ihre Gestalt

an. Die Absicht dieser philosophischen Geste ist es zu zeigen, dass die Reduktion gleichsam ein

135



Fenster ist, durch das die mundane und transzendentale Einstellung in Verbindung gebracht werden.
Eine Entsprechung zwischen “Reduktion” und “Fenster” taucht schon den einleitenden Passagen
von Vergegenwdrtigung und Bild auf, wo der phinomenologische Transzensus (der Aufstieg in die
Reflexion hoherer Ordnung) als je-meiniger Gang zum absoluten, nicht seienden, nicht weltlichen
Ursprung dargestellt wird. Die jeweilige reduktive Bewegung als je-meiniger radikalster Aufbruch
ins Absolute solle es dann der spezifischen, notwendig begrenzten Einzeluntersuchung der

2
227 7u werden.

Vergegenwirtigungs- und Bildphdnomene ermoglichen, ein “Fenster ins Absolute
Die Fenster-Metapher besitzt mehr als nur symbolische Kraft. Bei Fink hat sie nicht nur eine
spezifische Funktion, sondern auch eine lange Tradition. Seit Leon Battista Alberti in seinem
Theorietraktat iiber die Malerei (De pictura, 1435) die Metapher vom Bild als einem offenen
Fenster (fenestra aperta) zur Welt eingefiihrt hat, ist sie zum theoretischen und &dsthetischen

Leitmotiv geworden. So schreibt Fink in seinen Privatnotizen:

Der in der Dissertation noch als Gleichnis gebrauchte Begriff des Fensters ist mehr als

ein solches, zeigt auf einen fundamentalen Charakter hin.*®

Dieser fundamentale Charakter der Reduktion als Fenster ist in seinem phénomenologischen
Hauptwerk von 1932, das lange Zeit unverdffentlicht blieb, klar zu erkennen. In der VI
Cartesianischen Meditation, der systematischen Methodenlehre des phinomenologischen Denkens,
wird die mediale Fensterstruktur auf die rein theoretische Sehfunktion des unbeteiligten Zuschauers
iibertragen.

Die Etablierung des Zuschauers gilt als das geheimnisvollste Ergebnis einer durch den
Reduktionsvollzug zustande gekommenen Ichspaltung des philosophierenden Menschen.” Mit der
Unterbrechung des urspriinglichen Weltglaubens vom natiirlichen Leben, d.h. mit der spezifisch
phdnomenologischen Glaubensenthaltung (Epoché) gegeniiber dem Da-sein und So-sein der Welt
(der Weltgeltung) — d.h. mit der Einklammerung und Ausschaltung der Generalthesis (Ur-06&a) der
natiirlichen Einstellung — verwandelt sich der philosophierende Mensch freiwillig in einen reinen
Zuschauer, in den theoretischen Betrachter dieses Lebens, des transzendentalen Ich-Lebens. Der
tiefste Bruch besteht jedoch nicht zwischen dem natiirlichen, konstituierten Ich und dem
transzendentalen, konstituierenden Ich. Diese stehen in einem homogenen Seinszusammenhang, da

sie die zwei Pole des Konstitutionsprozesses sind, zwischen denen er verlduft. Die radikalste

27 Studien, S. 18.
8 7-XI, 40b.
¥ Vgl. z.B. Hua VIII, S. 92ff.

136



Spaltung erdffnet sich dagegen zwischen diesen Anfangs- und Endpolen der Konstitution und dem

ihr zuschauenden, transzendentalen Philosophen.

Das phinomenologisierende Reflexionsich steht in einem tieferen Kontrast zu dem
transzendentalen Leben, das es in weltkonstituierende Bewegung thematisch macht, als

je ein Reflexionsich in der natiirlichen Einstellung zu dem reflektiv erfassten Ichleben.*

Der Grund dafiir ist in dem gewaltigen Akt der Reduktion zu suchen. Der Philosoph hat sich aus der
innersten Lebenstendenz des transzendentalen Lebens, aus dem Konstitutionsfluss “herausgerissen”
und ist dergestalt zum reinen Auge geworden. Aus der Ferne eines frei geschaffenen Abstands
betrachtet er das transzendentale Geschehen der konstituierenden Weltbewegung. Der
transzendentale Zuschauer ist gleichsam ein unbeteiligtes Panopticum, er schaut durch ein durch die
Reduktion erdffnetes Fenster hindurch das ungeheure Schauspiel der Konstitution. Dies Schauspiel
“spielt” zwischen transzendental-konstituierender Subjektivitit und ihrem konstituierten
Endprodukt, der Mensch-Welt-Erfahrungskorrelation. Es ist ein konstituierendes Ausflie3en, das in
seinen genetischen Konstitutionsschichten wie an Indizien von Kristallisationen abgelesen werden
kann. Wie Fink sagt, schaut der an diesem Prozess unbeteiligte Zuschauer das Drama der
Weltkonstitution. Der Vorhang hat sich dank der vollzogenen Reduktion gedffnet, und auf der
Bithne lduft das Schauspiel der apriorischen, konstitutiven Korrelation: das Werden der
Konstitution als Selbstverwirklichung der konstituierenden Subjektivitit in der konstituierten

Welt.”' So bringt der Vollzug der Reduktion die eindeutige und unverlierbare Gewissheit mit sich,

dass das eigentliche (letztwirkliche) Subjekt des Phidnomenologisierens der
transzendentale Zuschauer ist. Das Phanomenologisieren weist sich selbst aus als ein
transzendentales Geschehen, und zwar als das Geschehen der transzendentalen

Selbstbewegung des konstituierenden Lebens.*

Das konstitutive Werden der Welt, die immer schon in Gang befindliche transzendentale

933

“Kosmogonie””” wird in ihrer teleologischen, weltfinalen Tendenz enthiillt und durch das reduktiv

0 vIeM/L, S. 12.

1 Vgl VICM/L, S. 49.

> Ebd., S. 124.

> Der Schritt von der lebensweltlichen Kosmologie Husserls (vgl. zB. Hua XXXIX, S. 73ff.) zur meontischen
Kosmogonie Finks markiert wahrscheinlich den Punkt, an dem beide Autoren auseinandergehen. Es gibt aber einige
Manuskripte, in denen die Analyse der Zeitigung eine kosmogonische Perspektive erreicht und schwierige Probleme
fiir die Transzendentalphilosophie bereitet: “Der Mensch und Tiere im Kosmos. Die Spezies homo unter den

137



erdffnete Fenster geschaut. Dies ist laut Fink

ein Urereignis im Leben der transzendentalen Subjektivitdt, sie kommt zu sich selbst,
sie erwacht — um im Gleichnis zu reden — aus dem weltalten “Schlaf’ des

. .34
Aussersichseins.

Mit dem Vollzug der transzendentalen Reduktion hat sich das Fenster ins Absolute gedffnet. Der
Philosoph schaut das transzendentale Werden der konstituierten, ihm in der natiirlichen Einstellung
vorgegebenen, geschichtlichen Welt. Es ist das vorher in einer anonymen Latenz, in einer weltalten
Vergessenheit liegende Schauspiel der transzendentalen “Ontogenesis” durch das verstromende,
emanierende absolute Leben. Im Augenblick der Reduktion 6ffnet sich auf der geschichtlichen
Oberflache der natiirlichen Einstellung ein Fenster, durch welches das “Transzendentale” und das
“Mundane” optisch verbunden werden.

Das “Historische” des menschlichen Geistes, welches Gegenstand der rekonstruktiven
Wissenschaft geschichtlicher Tatsachen ist, erscheine nun als bloBe Oberfliche. “Hinter” ihr
erkenne man den “geologischen”, siderischen Grund der transzendentalen Konstitution. So spricht
auch Husserl tiber die Auffassung dieses iiberzeitlichen — Zeit-konstituierenden — Verlaufs als Form
einer “Gemeinschaftserinnerung” an die transzendentale Genesis und ihre Sedimentierungen.’” Die
Reduktion sei also ein vollzugsméBiger Einbruch aus der konstituierten mundanen Historie in die
transzendentale Geschichte der Weltkonstitution, in die Konstitution der Welthistorie selbst.*® Doch

ein neuer Akt dieser vorher verborgenen Geschichte habe nun angefangen:

Mit der phdnomenologischen Eréffnung der Geschichte der Konstitution (in welcher die

Weltgeschichte nur als endkonstituierte “Schicht” liegt) [ist] diese selbst in ein neues

Tierspezies. Die Tierspezies kommen und gehen in der Erdgeschichte. [...] Die Welt des Menschen als Welt aus
menschlicher Generativitit und Vergemeinschaftung. [...] Die Die Welt sei als Kosmos betrachtet: als objektive
raum-zeitliche Welt, Sternenwelt mit den darunter seienden Erden. Auf unserer Erde ist der Mensch ein
'unbedeutendes' Vorkommnis. Ahnlich ist unsere Erde ein geringfiigiger Himmelskérper, und so jede Erde im
Sternenall. In der transzendentalen Betrachtung umgekehrt! Es heifit nun aber: Der Mensch entwickelt sich auf der
Erde, er ist als Spezies in der universalen Speziesgenese auf seiner Erde geworden, Speziesgeburt. Die menschliche
Spezies war einmal nicht. Die Erde selbst war einmal nicht, und jedwede Erde. Kann man nun sagen: Das
Sternenall, darin das Erdenall, war einmal nicht? Das ist eine zeitliche Rede. Wir stehen in der Transzendentalitdt.”
(Hua XV, S. 666ft.).

* Ebd.

> Hua VI, 231; Hua VIII, 236.

** Ohne auf das Problem der Geschichte eingehen zu koénnen, ist hier trotzdem zu vermerken, dass Fink dem bloBen
Parallelismus einen hdochst problematischen Charakter zuerkennt. So schreibt er in seinen Privatnotizen
“Korrespondiert der Weltgeschichte eine 'transzendentale Geschichte', die eine blofle 'Parallele' ist? Sind wir im
selben Sinne als die phdnomenologisch Reduzierenden in einem Zeitpunkt der 'transzendentalen Geschichte', wie
wir als Menschen in einem Zeitpunkt der Weltgeschichte sind?” (Z-V1I, XV1/14b).

138



Stadium eingetreten. Der ,Aon“ des Aussersichseins der transzendentalen Subjektivitét
ist zu Ende, die Geschichte ihrer “Anonymitdt” schliesst und beendigt sich mit der
phédnomenologischen Reduktion, sie tritt in das “Zeitalter des transzendentalen

. .3
Prozesses des Zusichselbstkommens ein.>’

Das Fensters als Medium dieses Ur-Ereignisses 6ffne sich in eine zweifache Richtung: von der
natiirlichen Einstellung ins Absolute hin; aber durch die Offnung des Fensters komme auch das
Absolute zu sich selbst, es begreife sich selbst im mundan situierten Phanomenologisieren. So
werde der jeweilig reduzierende Philosoph “zum transzendentalen Reprédsentanten des
Monadenuniversums”, das notwendig perspektivisch auf ihn hin zentriert ist. Es gehore ihm “mit zu
seinem transzendental-egologischen Bestande eben als sein Fenster”.*®

Im Gegensatz zum Bildfenster, das sich aufgrund einer Ubersteigung des Bild-Trigers und
des Bildobjekts auf das Dargestellte hin gleichsam automatisch, fast ungewollt und unterschwellig
offnet, erfordert das Sich-Offnen des Reduktions-Fensters einen aktiven, willentlichen Akt der
Entschlossenheit. Diese setzt eine aktive Teilnahme an der Macht der Reduktion voraus. Wie auch
Husserl sehr oft betont hat, wird niemand zufdllig zum Phdnomenologen. Man philosophiert nicht
aus blofem Zufall. Die echte Phdnomenologie fingt erst nach der vollzogenen Reduktion an, und
diese folgt einem freien und universalen Willensentschluss, in dem man sich entscheidet, die
Reduktion bewusst und wollend zu vollziehen. Das ist der Geburtsakt der Phdnomenologie: die
Durchfiihrung des reduktiven Aktes. Dieser Akt stiftet einen Bruch in der Kontinuitdt unseres In-
der-Welt-Dahinlebens, er erzeugt nédmlich einen Bruch mit unserer “natiirlichen” Erfahrung und
threm mundanen Stil, aus denen man “herausgerissen” wird. Somit wird fiir den Philosophierenden
die ganze Weltsituation umgewdlzt. Wie Fink sagt, ist die Reduktion eine “Erschiitterung, welche
die Weltvertrautheit im Ganzen aufhebt und sie in eine radikale Ritselhaftigkeit verwandelt”.”” Es
ist ein Zerbrechen der natiirlichen Selbst- und Weltbekanntheit. Die Reduktion, in ihrem
vollzugsméBigen Charakter beleuchtet, ist der Grundakt der phanomenologischen Philosophie, von
dem alles abhéngt. Der Phanomenologe muss also die transzendentale Oberfldche, die Schicht der
Endkonstituiertheit, aktiv zerschneiden. Er muss gleichsam der Membrane der natiirlichen
Einstellung eine Zisur, einen Riss zufiigen, um die reduktive Offnung hervorzubringen. Der Riss
muss wiederum aus der Perspektive der Medialitit beleuchtet werden: Durch das Zerreilen der

normalen, natiirlichen Einstellung des Lebens in der Welt wird ein Schnitt in die Normalitétsflache

37 VICM/L, S. 144,
8 7-VII, VI/1a.
¥ VICM/2, S. 33.

139



dieses Weltlebens gemacht. Durch den Riss werden nun zum ersten Mal zwei Dimensionen, die
menschliche und die transzendentale, in Verbindung gebracht. Erstens wird der Mensch “aus seiner
natiirlichen  Situation, aus der Lebenssicherheit wunserer Gewohnheiten, aus der
Selbstverstindlichkeit unserer normalen Welterfahrung, unserer traditionellen Uberzeugungen™*’
herausgerissen. Die Reduktion, die uns dem Lauf des gewohnheitsmédfBigen Weltlebens entreif3t,
ermoglicht die transzendentale FEinstellung und Erfahrung und die darin realisierte
Transzendentalphdnomenologie. Zweitens wird der rein theoretisch erfahrene transzendentale
Ursprung alles Seienden “aus dem Nicht”,*' aus seiner Nichtigkeit gerissen und in der
transzendentalen Analyse ent-nichtet, d.h. begrifflich verstanden und ausgelegt. Diese produktive
Entnichtung, das Herausholen aus der Negativitit der absoluten Transzendenz ist die miihsame
Aufgabe der phdnomenologischen Analytik als Erscheinungslehre des Absoluten. Die ganze
Gewaltsamkeit, die Spannung und die Anstrengung des Vollzugs des Philosophierens
versinnbildlicht Fink mit dem Hohlengleichnis Platons: “Die philosophische Entfesselung, das
Sich-Losreien aus der Macht der naiven Hingegebenheit an die Welt, das Heraustreten aus der uns

»*2 erfordere eine Aktion des Sich-

immer geborgen haltenden Vertrautheit mit dem Seienden
Befreiens aus der Hohle. Diese aktive, performative Teilnahme an der Macht der Reduktion heif3t,
in die noch intakte Umhiillung der natiirlichen Einstellung eine Wunde zu schneiden. Der Vollzug
eines Risses erzeugt eine Wunde: “Die Front des transzendentalen Lebens hat in der Reflexion” —
d.h. in der reduktiven Besinnung auf die Welt — “ihre Wunde. Aller Durchbruch ist nur hier
moglich”.® Jeder performative Versuch, die natiirliche Einstellung abzuschiitteln, zu durchreiBen,
loszulassen ist also mit dem Schmerz einer Wunde verbunden, die den Ort des Sichlosreif3ens
markiert. Die Reduktion ist wie eine schmerzliche Befreiung: ein Sich-Freimachen, das dem
Schmerz der “6An0wn &ypfiyopoic”,** des wahren Erwachens dhnelt. Dieses wahre Erwachen ist
aber ein wahres Aufsteigen des Denkens im Ganzen, der freie Aufstieg des Menschen. So schreibt
Fink: “Nur im Aufstieg aus der Hohle der Weltbefangenheit, im Durchgang durch den Schmerz der
Selbstbefreiung ist die Reduktion zu vollziehen”.” AuBerdem gehért laut Ernst Jiinger der Schmerz
“zu jenen Schliisseln, mit denen man nicht nur das Innerste, sondern zugleich die Welt erschlieft”.*

In der Tat fiihrt der performative, aktiv vollzogene Welttranszensus der phidnomenologischen

Reduktion nicht “von der Welt weg und zu einem von ihr getrennten (nur durch eine Relation

40 Z-VIL, VIIV/1a ff.

47V, VI/19a.

2 Studien, S. 160.

B 71V, 51a.

*Vgl. Plotin Enneaden, 111/6, 6, 71.

* Studien, S. 160-161.

4 g, Jinger, Uber den Schmerz (1933), Ernst Jiinger Werke Bd. 5, Ernst Klett, Stuttgart, S. 151,

140



verbundenen) Ursprung”, sondern er ist die schmerzhafte Offnung eines Fensters ins Absolute
durch einen Riss in unserem vertrauten Weltleben. Zugleich ist er “die Einbehaltung der Welt in das
freigelegte Universum des absoluten Seins. Die Welt bleibt dem Absoluten immanent, [...] sie wird
als im Absoluten liegende entdeckt”.*’” So bleibe “die auf den Schmerz gerichtete” transzendentale
Bewegung der Selbstbefreiung “als ein erstaunliches Zeichen bestehen; in ihr verrdt sich der
negative Abdruck einer metaphysischen Struktur”.*®

Diese auf die Reduktion angewendete Fensterstruktur des Bildes mit ihrem performativen
ZerreiBlen der Weltvertrautheit und der normalen Welterfahrung dhnelt den beriihmten Kunstwerken
von Lucio Fontana, den Schnittbildern, und seiner Idee der Bild-Kunst. Diese geschlitzten Bilder, /
Tagli, sind performative Bilder und bestehen grundsétzlich aus drei Komponenten: dem Schnitt und
der vornehmlich monochromen Fliche (der Farbschicht), welche auf dem Bildtrager (Leinwand)
liegt. Die homogene Fliche des Bildes stellt einen leeren, unmarkierten Raum dar. Vor dem Akt des
ReiBBens ist sie wie eine leere Biihne, die noch auf die Akteure wartet. Die Eroffnung des
transzendentalen Schauspiels ist noch nicht eingetreten, es bleibt hinter der traditionellen Bildflache
noch unzuginglich und verborgen. Mit dem Schnitt kommt aber die wahre Doppelnatur (die
Medialitit) der Leinwandfliche zum Vorschein: Sie ist sowohl materieller Triger des Bildes als
auch Erscheinungsort eines Unwirklichen — die Offnung zu einem Anderen. Wenn er ein Bild mit
einem Schnitt mache, so behauptete Fontana, wolle er kein Bild machen. Er eréffne einen Raum,
eine neue Dimension: die Dimension der Unwirklichkeit in der Wirklichkeit. Fontanas aktive Kunst
schlitzt nicht nur die Leinwand auf, sondern sprengt zugleich mit ihrem Riss schmerzhaft das, was
als Reprisentation gilt. Er iiberfithrt den durch Représentation erdffneten klassischen Raum des
Bildes in eine performativ, aktiv erdffnete Raumlichkeit — er ersetzt die “represented spatiality”
durch eine “acted spatiality”.* Was das Bild zeigt, ist die Spur dieses eréffnenden Akts. Die Tagli
von Lucio Fontana sind Bilder, sind Bild-Fenster, mediale Fenster, die ein performatives Geschehen
voraussetzen: das Zerbrechen des “natiirlichen™ (traditionellen) Bildraumes durch die Schaffung
einer Zasur, durch einen Schnitt in die Oberfliche der kontinuierlichen, zweidimensionalen Front

des Bildes. Durch den Riss tritt man ins Unendliche hinein.

“7" Studien, S. 105.

*E. Jinger, Uber den Schmerz, a.a.0., S. 197.

* Vgl. M. Liithy, Vom Raum in der Fliche des Modernismus, in: A. Henning, B. Obermayr, G. Witte (Hrsg.), Fraktur.
Gestorte dsthetische Prisenz in Avantgarde und Spdtavantgarde (Wiener Slawistischer Almanach, Bd. 63, 1996),
Wien/Miinchen.

141



§ 4. Reduktion als Etablierung eines Mediums

Der Reduktionsvollzug ist ein Akt, der in sich ein Medium fir das Erscheinen des sonst
verborgenen Transzendentalen bzw. des Absoluten freihdlt. Das Erscheinen ist aber ein weltliches,
es erscheint in der Welt. Das Medium, welches mit dem Reduktionsvollzug freigelegt wird, ist
jedoch auch “transzendental”: es ist der phidnomenologische Zuschauer — der Philosoph. Die
Bedeutungen des Wortes “Medium” sind zahlreich und konnen in diesem Kontext zu gefdhrlichen
Missverstandnissen fiihren. Daher soll hier zundchst erwdhnt werden, in welchem Sinne
phénomenologisch vom transzendentalen Philosophierenden als Medium gesprochen werden kann.
Unter Medium versteht man heute zumeist ein Kommunikationsmittel, mithilfe dessen eine
Nachricht beliebiger Art vom Absender zum Empfanger iibermittelt wird. Das Medium ist also das
Instrument dieser Ubermittlung; sei es nonverbale oder verbale Sprache, ein Buch, ein Fernseh-
oder Radiogerit oder ein Computer, das Medium ermdglicht die Ubermittlung einer Nachricht oder
irgendeines Inhalts von einem Kommunikationspol zum anderen. Dieser Funktion entsprechend
befindet sich das Medium wesensméfig in einem “Dazwischen”, in einem Durchgangsraum
zwischen Absender und Empfianger, wo das Kommunikationsgeschehen erfolgt. Dieser
Verbindungscharakter zwischen zwei fernen “Polen”, die somit “in Kommunikation gesetzt
werden”, tritt auch bei einer zweiten Bedeutung des Wortes “Medium” deutlich hervor, jedoch ohne
jeglichen mechanischen oder instrumentellen Beiklang. Das Medium als Person, die fiir
Verbindungen zum iibersinnlichen Bereich besonders befahigt ist, ist der Schamane, der
Medizinmann. Er leitet die “hieratische Handlung” des Kultspiels, wo “das zerstreute, ins
Tagtigliche auseinandergefallene Lebensganze sich wieder sammelt in der Vergegenwértigung der
Goétter”.”” Die mediale Ubermittlung zwischen der Welt der Sterblichen und dem “Jenseits”, der
Welt der Geister hat meist religidse Bedeutung und gehort der spirituellen Weltanschauung an. Mit
jeder dieser ersten zwei Formen der Medialitdt hat der phidnomenologische Zuschauer etwas
gemeinsam. [hm kommt insofern eine Vermittlungsfunktion zu, als er seine in der transzendentalen
Einstellung erworbenen Erkenntnisse und Einsichten in die natiirliche Einstellung zuriickbringen
soll, um sie dort “prddikativ’ zu explizieren. Dieses “Explizieren” und “kommunikative
Aussprechen” in der Welt, in der Philosophie existiert, nennt Fink “sekundire, uneigentliche

Verweltlichung”>' Der Philosoph fungiert also als Medium fiir die Objektivation der

% E. Fink, Spiel als Weltsymbol, hrsg. von C. Nielsen und H.R. Sepp (Eugen Fink Gesamtausgabe, Bd. 7),

Freiburg/Miinchen 2010, S. 227. Es handelt sich um ein Zitat aus dem 1975 verfassten Aufsatz “Spiel und Feier”,
der in der Gesamtausgabe als zur kosmologischen Anthropologie gehérender Text dem groBen Spathauptwerk
“Spiel als Weltsymbol” beigefiigt ist.

>l Im Gegensatz zu der ersten, eigentlichen Verweltlichung, welche der Konstitutionsprozess darstellt. Zur

142



Transzendentalphdnomenologie, deren Wissensbestdnde aus der einsamen, transzendentalen
Einstellung herausgetragen werden. Die Auflenobjektivation solcher transzendentalen Erkenntnisse
in eine intersubjektive natiirliche Welt, in der sie spiter insbesondere von der
Philosophengemeinschaft diskutiert werden konnen, geschieht durch das personale Medium des
Philosophen, der meditierend in die transzendentale Einstellung vorgestoBen ist. Als Vollstrecker
einer Mitteilungsaufgabe, die eine wesentliche Rolle in der zundchst notwendig solipsistisch
verfahrenden, vereinsamenden Transzendentalforschung spielt, befindet sich der Philosoph mitten
im Zentrum einer zweifachen Bewegung: von der natiirlichen in die transzendentale Einstellung und
zuriick. Und hier leuchtet die metaphorische Ahnlichkeit mit der zweiten Bedeutung des Wortes
“Medium” als Person ein. Der transzendentale Zuschauer bewegt sich im offenen Raum zwischen
zweil Reichen, fast als sei er ein Schamane. In diesem Dazwischen fungierend, bringt er durch sich
hindurch die natiirliche und die transzendentale Einstellung in Verbindung. Er ist das Medium ihrer
Verbindungsmoglichkeit.

Der mediale Charakter wird jedoch am treffendsten charakterisiert, wenn er in Bezug auf die
sprachwissenschaftliche Bedeutung des Wortes “Medium” gedacht wird. Neben dem Sanskrit gibt
es besonders im Altgriechischen eine mediale Diathese (von dud0eoic, “Aufstellung”, und zwar
bezeichnet sie den Status des Subjekts hinsichtlich der vom Verb ausgedriickten Aktion), die
zwischen Aktiv und Passiv liegt. Diese mediale Diathese, die im Deutschen oft durch eine
Reflexivform ausgedriickt wird, duflert ein partikuléres Interesse oder eine besondere Teilnahme des
Subjekts an der Aktion, die es gerade vollzieht. Das Subjekt vollzieht die Aktion in seiner eigenen
Interessensphére. Und so kommt dem phidnomenologisierenden Zuschauer ein besonderes
philosophisches Interesse zu, unbeteiligt zu sein. Er vollzieht ndmlich die Reduktion im Hinblick
auf ein “interessenhaftes” Ziel: an dem Konstitutionsprozess unbeteiligt zu sein und diesen rein
transzendental, theoretisch erfahren zu kénnen. Desgleichen ist der Zuschauer gleichzeitig aktiv und
passiv, er steht im “Zwischen”: Er ist aktiv, weil er “phdnomenologisiert”, aber auch passiv, weil er
an dem Konstitutionsprozess “unbeteiligt” ist. Der Transzendentalphilosoph ist also ein Medium
zwischen natiirlicher und transzendentaler Einstellung. Fink nennt ihn auch den “funktionellen
Exponenten” des transzendental konstituierenden Lebens, weil er durch seine transzendentale
Tétigkeit (die Transzendentalphilosophie) das Selbstbewusstsein der konstituierenden Subjektivitit
ermogliche. Mit anderen Worten: In ihm wird der Konstitutionsprozess des transzendentalen

Lebens fiir sich selbst “durchsichtig”, in ihm begreift das absolute Leben sich selbst. Folglich sei er

Phénomenologie der Pradikation und der Sprache siehe VICM/1, S. 93-111.

143



nichts anders als der Exponent, den das in der Weltkonstitution stehende

transzendentale Leben auswirft, um durch diesen zu sich selbst zu kommen.*

Er ist das ausgeworfene Medium eines Prozesses des Zu-sich-selbst-Kommens des transzendental
konstituierenden, absoluten Lebens, das aus seiner Anonymitdt herausgeholt wird und dank eines
“Gegenspiels” (des Phinomenologisierens) begrifflich beleuchtet wird. Die Phidnomenologie ist
sozusagen das Gegenspiel des konstitutiven Werdens, weil sie es “riickldufig” begeht. In der
phidnomenologischen Riickfrage wird ja die Genese der Konstitution anschaulich ans Licht
gebracht, sie wird zur anschaulichen Gegebenheit gebracht und so expliziert. Diese Rekonstruktion
der genetisch verborgenen Konstitutionsgeschichte ist auch eine Herausholung aus der Anonymitét,
aus der Latenz des konstituierenden Lebens.” “Anonymitit” hat hier eine transzendentale
Bedeutung und bezeichnet laut Fink die Weise, in der die transzendentale Weltkonstitution immer
schon verlief und darin unbeachtet geblieben ist. Diese Selbstverschlossenheit und
Selbstvergessenheit des absolut konstituierenden Transzendentallebens macht letztendlich das

Wesen dessen aus, was Husserl die “natiirliche Einstellung” nennt.

Das phidnomenologisierende Ich ist nichts anderes als der vom weltkonstituierenden
Leben selbst ausgeworfene Exponent transzendentaler Selbstbesinnung, in welchem das

Fiir-sich-Werden des konstituierenden Lebens méglich werden soll.>

So geschehe dank der phdnomenologischen Reduktion und des durch sie etablierten Zuschauers ein
reflexives Erwachen der vorher verdeckten, nun entdeckten transzendentalen Weltkonstitution. Im
Thematisieren des phidnomenologischen Zuschauers und durch dies Medium hindurch vollziehe
sich die Bewegung des absoluten Selbstbewusstseins: der dialektische Prozess der transzendentalen
Selbstbewusstwerdung. In diesem Stadium kommt laut Fink die konstitutive Kosmogonie
(Weltkonstitution) zu sich selbst, sie trete aus der Dunkelheit ihrer eigenen Verborgenheit, aus dem
objektivierten “Auflersichsein” in der natiirlichen Einstellung heraus und erscheine in die Helligkeit
» 55

des transzendentalen “Fiirsichseins”.”” Das helle Selbstbegreifen des absolut konstituierenden

Lebens sei aber ohne den phdnomenologischen Zuschauer ganz unmdglich, weil er das Medium

2 VICM/L, S. 65.

33 Zur Methode der Rekonstruktion siche Hua XXXIX, S. 163, 228 und insbesondere S. 432-437. Der Text Nr. 43 iiber
das Anfangsproblem der Subjektivitit befasst sich explizit mit der Methode der Rekonstruktion, welcher die
Aufgabe zukommt, Einsichten iiber das zu gewinnen, was nicht direkt erfahren und erfahrbar ist — also {iber das
Reich der vergessenen Konstitution.

** Ebd., S. 73.

» VICM/L, S. 15.

144



der dialektischen Selbstbewegung des Absoluten sei. Der Philosoph hat mit dem Reduktionsvollzug
ein “Fenster ins Absolute” gedffnet. Dadurch erhebt er sich in die transzendentale Einstellung, aber
auch das Absolute begreift sich selbst. So wird der Philosoph zum “Einfallsort” des Absoluten und
gleichzeitig zum “Ort” des Aufstiegs ins absolute Leben. Der Mensch ist letztendlich “die
metaphysische Liicke im Kosmos”, der “Statthalter” des Absoluten, wie Fink in seinen Notizen
schreibt.”® Demzufolge kann er die Formulierung “Der Mensch ist Platzhalter des Nichts”,”’ deren
sich Heidegger in seiner Antrittsvorlesung 1929 Was ist Metaphysik bedient, in einem

phdnomenologischen Sinne verbessern:

Der Mensch ist der Platzhalter des Absoluten, in zweifachem Sinne: 1) anstelle des

Absoluten (Einfallstor), 2) er hilt in seinem Sein das Absolute aus.’®

Der Blick, der hinter die Kulissen der Phinomenologie als bloB deskriptiver Wissenschaft geworfen
wird, zeigt die libliche Gegeniiberstellung von natiirlicher und transzendentaler Einstellung als eine
vorldufige, wenn nicht sogar unvollstindige Perspektive. Beide Einstellungen scheinen sich
vollstdndig auszuschliefen, stehen aber in Wahrheit in einem einheitlichen Wesenszusammenhang:
Fink sagt, dass sie sich “gegenseitig umgreifen und aufeinander gegenseitig bezogen sind”.”’ Sie
seien wie die zwei Seiten ein und derselben Medaille: hier der transzendentale, das Sein
konstituierende Prozess der Weltkonstitution, dort dessen konstitutives Resultat, die sinnhafte Welt
der natiirlichen Einstellung. Die natiirliche Einstellung sei eigentlich ein integrales Moment des
transzendentalen Lebens selbst und keineswegs ein unfertiger, verfallener, zu missachtender
Zustand des Menschseins. Sie sei vielmehr das “Sein des Menschen in der Welt nach allen seinen
Modi”,%° der “Inbegriff” der endkonstituierten, d.h. in die seiende Welt hinunter objektivierten,
transzendentalen Subjektivitit.

Die Absicht dieser Darstellung des medialen Charakters des phanomenologischen
Zuschauers, welcher zwischen natiirlicher und transzendentaler Einstellung “vermittelt”, ist zu
zeigen, dass der Begriff der “natiirlichen Einstellung” eigentlich ein transzendentaler Begriff ist. Er
ist ja sogar ein Grundbegriff der meontischen Philosophie’’ und keineswegs eine bloBe
Begriffsbildung in der natiirlichen Einstellung. Als solcher kann er weder bestimmt noch erklért

werden, wenn man innerhalb der natiirlichen Einstellung verbleibt. Man muss dagegen iiber sie

% 7.V, VI/l1b

7 GA9,S. 118.

¥ 7.V, VI21b.

" Vgl. Studien, S. 14.
0 Ebd.

8 7.VII, VII/6a.

145



hinaus sein, um sie definieren zu koénnen. Als transzendentaler Begriff ist die natiirliche Einstellung
nur in der phdnomenologisch-philosophischen Einstellung angemessen zu bestimmen und zu
analysieren. Solange man in der natiirlichen Einstellung verbleibt, kann sie gar nicht in ihrem
eigentlichen Wesen beschriecben werden: “in ihrer verstockten und selbstgeniigsamen
Verschlossenheit gegen die transzendentale Tiefendimension der konstituierenden Subjektivitit”®
ist man “blind” fiir ihre konstituierende Leistungen. Im tiglichen Wortgebrauch bedeutet
“Einstellung” eine bestimmte Haltung oder Verhaltensweise des Menschen, z.B. jene, die seinem
Beruf, seinem Charakter, seiner kulturellen Umwelt entspricht.”> Mit dem phénomenologischen
Begrift der “natiirlichen Einstellung” ist jedoch etwas anderes gemeint, das keine solche mundane
Verhaltungsweise des Menschen ist, sondern der Grund, auf dem sie alle ermdglicht werden.
“Natiirliche Einstellung” meint die Bedingung der Méglichkeit aller faktischen Einstellungen. Dafiir
hat Husserl, etwas missverstindlich vielleicht, wieder den Terminus “Einstellung” verwendet. Doch
alle faktischen, konkreten Verhaltungen des natiirlichen Menschen verbleiben grundsitzlich
innerhalb der natiirlichen Einstellung. So setzt eine wirklich philosophische, transzendentale
Auslegung der natiirlichen Einstellung und ihres Wesens “das reduktive Entkommensein aus dieser

Befangenheit”**

voraus. Dieser Durchbruch geschieht eben durch die Reduktion, mit der der
Zuschauer etabliert wird. Thm, dem an der natiirlichen Einstellung unbeteiligten Zuschauer,
erscheint sie als konstitutives Resultat, als Endresultat der konstitutiven Leistungen der
transzendentalen Subjektivitdt, als Endresultat des Weltkonstitutionsprozesses. Die natiirliche
Einstellung als transzendentaler Begriff meint also die Ent-stellung in die Welt des absoluten,
verstromend konstituierenden Lebens.”” Wenn daher “transzendentale und natiirliche Einstellung
sich zueinander in einem gegenseitigen Umgriff” verhalten, insofern die “transzendentale
Einstellung” ein “Vorkommnis in der natiirlichen Welt” ist, und andererseits “die natiirliche
Einstellung eine notwendige (keine zufillige) Weise der Selbstapperzeption der transzendentalen
Subjektivitdt™®® darstellt, so gehort die Theorie dieser Beziige in die phinomenologische
Ausarbeitung der Situation der Reduktion.

Dem medialen Charakter der Reduktion zufolge ist die Situation eine zweifache: sowohl

eine transzendentale als auch eine mundane, je nachdem, in welcher Hinsicht sie betrachtet wird.

Der Wechsel der Perspektive dndert jedoch nichts an diesem reduktiven Strukturmoment, er wird

62 Z-XII, 23b.

6 Vgl. dazu die Uberlegungen Husserls iiber die Urstiftung einer rein theoretischen, philosophischen Einstellung
(¢émomun) im Ausgang von der natiirlichen, in habituellen Berufsaufgaben verharrenden Einstellung (36&a) des
gemeinschaftlichen Lebens in seinem Manuskript “Teleologie in der Philosophiegeschichte” (1936-37), in Hua
XXIX, S. 362-420.

 Studien, S. 113.

5 vgl. Z-1V, 124a.

% Z-1V, 113a-b.

146



nur anders zur Ansicht freigegeben. Wiahrend einer seiner Aspekte klargestellt wird, fallt der
Schatten auf die andere Seite. Die zwei aufeinander bezogenen Aspekte der Situation der Reduktion

sind das Thema der folgenden Abschnitte.

§ 5. Die mundane Situation der Reduktion

“Die Reduktion selbst hat ihre mundane Situation, in der sie anhebt und in der sie irgendwie
verbleibt”.” Mit diesen enigmatischen Worten erdffnet Fink in Vergegenwdrtigung und Bild seine
existenziale Interpretation der phdnomenologischen Reduktion, als er im fiinften Paragrafen seiner
Dissertation die vorherige, sehr knappe Darstellung der Reduktion durch eine Erdrterung ihrer
Situation ergénzt. Eine solche Zurilickfilhrung der transzendentalen Reduktion auf ihre
eigentiimliche Situativitét ist keine spekulative Konstruktion, sondern eine logische Konsequenz
aus seiner Art und Weise, die Phinomenologie Husserls zu lesen und zu interpretieren. Obwohl bei
ihm die existenzialen Grundbedingungen der phinomenologischen Reduktion nicht ausdriicklich zu
finden sind, seien sie — so Fink — doch in seiner Transzendentalphinomenologie angelegt.®®
Dagegen fand Fink sie deutlich und explizit in der suggestiven Wirkung, welche die tiefgehende
Lektiire der Werke Heideggers und seine Vorlesungen damals hatten. Der Einfluss des
heideggerschen Denkens auf Finks eigene Philosophie ist aulerordentlich grofl und bedarf keines
weiteren Belegs. Aber es ist das Eigentiimliche an Fink, dass er von Anbeginn an sowohl die
heideggersche als auch die husserlsche Position in ein iibergeordnetes Ganzes integriert, welches
“seine” Meontik ist. Auch seine Situationslehre bewegt sich exemplarisch und eigensténdig auf dem
schmalen Grat zwischen zwei Denkrichtungen, die sich im weiteren Verlauf ihrer Entwicklung und

Wirkungsgeschichte immer mehr getrennt haben.® In einer Notiz aus den dreiBigen Jahren merkt er

7" Studien, S. 14.

o8 Vgl. z.B. Husserls Manuskript Psychologie und Phdnomenologie in Parallelismus (22. Juli 1932), wo er nach einer
Auslegung des menschlichen Daseins in der natiirlichen Einstellung zur Explikation jener wundersamen Deckung
von transzendentaler und mundaner (psychologischer) Subjektivitdt kommt. Hier heilit es: “die transzendentale
Weltkonstitution ist die des natiirlichen Daseins und Lebens der transzendentalen Subjektivitit, dessen Eigenheit es
ist, dass darin alles und jedes thematisch verweltlicht bewusst ist und so die Subjektivitit nur als weltliche. Oder
auch das ist das Eigentiimliche der transzendentalen Subjektivitiit als natiirlich-menschliches und weltliches Dasein
konstituierende, dass sie fiir sich selbst in diesem Stand notwendig verborgen, dass sie anonym ist. Erst die
transzendentale Epoché und Reduktion erlést die transzendentale Subjektivitit aus ihrer Selbstverborgenheit und
erhebt sie zum neuen Stand, dem des transzendentalen Selbstbewusstseins” (Hua XXXIV, S. 399). Die seit 2008
veroffentlichten Manuskripte iiber die Auslegung der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution (Hua XXXIX)
bieten eine sehr reiche Ausgangsbasis fiir eine mogliche Untersuchung dieser Problematik bei Husserl in ihren
Einzelheiten.

Auch darin liegt m.E. die Faszination eines Denkers, der nicht das Abgesonderte und Abgeteilte, sondern vielmehr
den bedeutenden Zusammenhang zu sehen vermag. Indem er einen synoptischen Blick iiber die einzelnen
Wabhrheiten besitzt, kann er die Ahnlichkeit in der Tiefe spiiren. Anscheinend hat auch Husserls selbst seinen

69

147



sardonisch an, dass die Situation gar nicht nur den “Inbegriff der faktischen Existenz des Denkers,
[...] die heute so viel beredete “existenzielle” Wurzelhaftigkeit und Bodenstindigkeit””® bedeute.
Wennschon diese Bemerkung unzweifelhaft Heideggers Denken und Jargon betrifft, bleibt doch
auch Husserl keineswegs von der Kritik verschont. Der Grundirrtum Husserls in seiner Lehre der
natiirlichen Einstellung sei hauptsdchlich die Meinung, dass die Voraussetzungen, in denen man
sich situationshaft (d.h. mit Heidegger “geworfen-entwerfend”) befinde, einfach und problemlos
auler Geltung gesetzt, eingeklammert werden konnten; so als ob die geschichtliche Situation
unserer Existenz, in der Philosophie geschieht, ein personlicher Besitz, ein disponibles Kapital sei,
iiber das man frei verfiigt. Dass die natiirliche Einstellung als Situation der Reduktion kein bloBer
Schleier erkenntnistheoretischer Art, keine Anhdufung von Vorurteilen ist, deren Geltung uns wie
eine Tduschung umfingt, soll die in diesem Paragrafen vorgenommene Spezifizierung der drei
Grundcharaktere dessen, was Fink unter “Situation” versteht, erkldren. Die Leitfrage, mit der die
angesprochenen Grundcharaktere erhellt werden, ist folgende: Was heif3t es, dass die Reduktion in
einer mundanen Situation anhebt?

“Das entscheidende Moment an dieser mundanen Situation ist, dass die phdnomenologische
Reduktion als die Aufhebung der natiirlichen Einstellung einsetzt”.”' Aber die natiirliche und die
transzendentale Einstellung sind nicht entgegengesetzt, sondern gehdren in einem dritten, hoheren
Seinszusammenhang zusammen, wie der vorige Abschnitt gezeigt hat. Beide sind Stationen der
Seinsweise des transzendentalen, konstituierenden Lebens. Die natiirliche Einstellung als
Einsatzsituation der Reduktion ist der Inbegriff aller Welt- und Selbstapperzeptionen der

transzendentalen Subjektivitit, in denen sie sich in die Welt hinein als Mensch konstituiert hat.

mitphilosophierenden Mitarbeiter dafiir besonders geschitzt. In einem Brief, den Husserl 1930 an seinen Bruder
Albert geschrieben hat, heifit es einmal: “Allergrdfiten Dank schulde ich meinem jungen Mitarbeiter Fink. Ein
unglaublich begabter Mensch: ohne die tigliche Aussprache mit ihm kénnte ich nicht durchfiihren, was ich vorhabe.
Wo mein Geddchtnis nachldsst, hilft mir seine Jugend, jede Wendung meiner vielverdstelten phdnomenologischen
Aufweisungen (sozusagen eine Unzahl mikroskopischer Quer- und Ldngsschnitte und Prdparate) beherrscht er und
in dem Gesprdch mit ihm habe ich oft die besten Einfille, plétzlich sehe ich die lang gesuchten
Zusammengehdrigkeiten, die innere Ordnung, in der alles schon zusammenstimmt’ (BW IX, S. 80.). In seiner
unverdffentlichten intellektuellen Autobiografie “Politische Geschichte meiner wissenschaftlichen Laufbahn”, die
Fink am 1. Juni 1945 niedergeschrieben hat und die im Eugen-Fink-Archiv unter der Signatur E 015-496 aufbewahrt
wird, befindet sich eine Bestitigung der husserlschen Worte: “Sieben Jahre lang hat Husserl tdglich in
mehrstiindigen Gesprdchen mich in seine gesamten, iiber vier Jahrzehnte sich erstreckenden analytischen
Forschungen eingefiihrt, die in seinen Manuskripten vorlagen. Ich habe dadurch, wie kein zweiter Mensch, einen
umfassenden Einblick in die philosophische Problematik Husserls, in ihre innersten Antriebe und
unausgesprochenen Horizonte, in die unedierten Manuskriptmassen und Publikationsentwiirfe gewonnen. [...]
Husserl, der weit davon entfernt war, sich in mir einen Paradeschiiler zu erziehen, hat meine Mitarbeit vor allem
wegen ihrer starken kritischen Tendenz geschdtzt: [...] Husserl hat meine geistige Selbstindigkeit gerade dadurch
anerkannt, dass er immer meinen produktiven Widerspruch und meine Kritik suchte, die er als Stimulanz zur
Objektivierung seiner schopferischen Gedanken brauchte. So entstanden gerade in diesen sieben Jahren die
wichtigsten Forschungsmanuskripte. In dieser Zeit, in der Husserl die Ernte seines langen Forscherlebens
einzubringen versuchte, habe ich fiir ihn gleichsam als geistiger Katalysator gewirkt”.
" Z-X, 19a.
! Studien, S. 15.

148



Anders gesagt, stellt die Situation ein Strukturmoment der Reduktion selbst dar. Die Reduktion

ist nicht ein fiir allemal “hinter sich gelassen”, sondern bestimmt als “Wovon aus” das
Reduzieren selbst und das Reduktum. Zunéchst ist die “natiirliche Einstellung” ein
notwendiger Gegenbegriff zur “reduktiven Einstellung”, dient dazu, den Sinn der
Reduktion abzuheben. Ferner fungiert sie als “Leitfadenstétte” fiir die konstitutive
Analyse. — Die natiirliche Einstellung ist ein stindiges Thema der konstitutiven Analytik
selbst: Némlich als “Wohin” der Konstitution: [sie] ist die FEinstellung der
mundanisierten Subjektivitit. Sofern nun alle Konstitutionsanalytik nichts anderes ist
als die Aufkldrung der Mundanisierung, die Zuriickfiihrung von Mensch und Welt auf
die “Quellen des Ursprungs”, ist die Phidnomenologie selbst nichts anderes als die

transzendental-aufklirende Theorie der natiirlichen Einstellung.”

Mit diesem Verstindnis des eigentlichen Orts der natiirlichen Einstellung im systematischen
Ganzen des phdnomenologischen Denkens und mit der Hervorhebung ihrer grundsétzlichen
Bedeutung (sowohl als “Wovon aus” als auch als “Wohin” der Konstitution) soll jene tiickische
Gefahr  vermieden werden, welche “in der phdnomenologischen Epoché eine harmlose

7 sieht. In der phinomenologischen Reduktion

Glaubensenthaltung zu Zwecken der Gewissheit
manifestiert sich im Gegenteil der ungeheure Versuch, “den Menschen in die Tiefe seines
Ursprungs” zuriickzubringen und die Philosophie des Menschen “als existenziale Mdglichkeit” in
dem nicht-seienden, absoluten Ursprung zu begriinden.

Daraus ergibt sich ein weiterer Aspekt der finkschen Situationslehre. Der Aufbruch ins
Absolute, der reduktive Transzensus des Denkens tiber die Konstituiertheit der natiirlichen
Einstellung hinaus, setzt wesensmafig die Vorgegebenheit der Welt, und diese eben als eine erlebte,
als eine leiblich-dsthetisch erfahrene voraus. Indem er reduziert, befindet sich der Philosoph
inmitten einer fertig konstituierten Welt, mit anderen Menschen umgehend und bezogen auf eine
intersubjektive, geschichtlich und traditionell vermittelte Weltsituation. Ist bei Husserl dieser
sinnhafte Kosmos die Lebenswelt der Erfahrung samt all ihren moglichen Weisen des Erfahrens
und korrelativ dazu, bedeutet also “Erfahrung” keineswegs nur ein bloB “vernehmendes

99574

Hinsehen”"”, sondern ist “der formalisierte Titel” fiir alle situationshaften Modi des natiirlichen

Lebens im Ganzen. Eine solche Lebens-Welt ist die notwendige Ausgangssituation aller

2 7.1V, 125a.
7 Vgl. Z-1V, 135a.
™ 7-X1, 51a.

149



phdnomenologischen Aufkldrungen, aller transzendentalen Einzelanalysen. Es ist die Situation, in
der die in der transzendentalen Aktualitit der Weltkonstitution stehende Subjektivitdt zu erreichen
ist. Nur von einer vorgegebenen Welt her, reduktiv aufsteigend ist das Fenster ins Absolute zu
offnen. Daraus kann man folgern, dass die Reduktion nur auf der Grundlage einer geschichtlichen
Welt moglich ist.

Welches ist also der Zusammenhang von Situation und Geschichte? Schon in der
Dissertation”” verweist Fink explizit auf diese Problematik. Aber erst in seinem Entwurf zu einem
Anfangsstiick des systematischen Werkes (1930) und seinen Privatnotizen wird ausfiihrlich auf sie
eingegangen. Der phinomenologische, durch die Epoché erzielte Riickzug “des sonst naiv in die
Welt hinausglaubenden Lebens” lasse die Welt nur als unsere Allsituation korrelativ gelten. Sie
wird zum Situationsphdnomen unserer mundanen, faktischen Existenz: zu einem Allphdnomen, das
stindig da ist, immer da gewesen ist und da sein wird. Dieser Riickzug in die Faktizitit der
Weltsituation sei, so argumentiert Fink weiter, “weit entfernt von einer selbstgewissen, sicheren und
beruhigten Ansetzung eines solipsistischen Ego, von der Harmlosigkeit eines weltlosen Subjekts”.”
Sicherlich kann man den Satz als Antwort auf die heideggersche Kritik an Husserl verstehen, dass
seine Phidnomenologie die Geschichte und die Geschichtlichkeit vergessen habe und in der
erkenntniskritischen Trockenheit einer lebensfernen, rechnerisch objektivierenden, reinen Theorie
verlaufe.”” Ein Erlebnisstrom, der von vornherein in “transzendentaler Einstellung” verlduft, lasst
sich tatsdchlich nicht denken. Dies wire ein Widersinn, weil die weltliche Endkonstituiertheit
wesenhaft zum transzendentalen Leben gehort, da dies ein konstituierendes (Fink sagt auch
“emanierendes™) ist.”® Umso mehr betont Fink die Notwendigkeit, eine “objektive” Bestimmung
dieser Situation nach dem Muster der gegenwdrtigen Vorhandenheit zu vermeiden. Die
vorgegebene, mit geschichtlichen Merkmalen wahrgenommene und traditionell iberlieferte Welt
“umfasst ja nicht nur die gegenwirtige Welt, [...], sondern umspannt die Totalitit des
gegenwértigen (ob wahrgenommenen oder nicht wahrgenommenen), vergangenen und kiinftigen
Seienden”.” Die Geschichtlichkeit der Welt, der Aufbau der geschichtlichen Welt gehore zur

mundanen Situation, zur Situation der Endkonstituiertheit des transzendentalen Lebens. Die

7 Vgl. Studien, S. 15.

" VICM/2, S. 28.

77 Schon in einer 1928 fiir die Dissertation geschriebenen Notiz kann man lesen: “Im § iiber die Situation der
Reduktion ist auf Heidegger insofern Bezug zu nehmen, als gesagt werden soll, dass Reduktion immer nur méglich
ist aufgrund einer Geschichte, also immer die Subjektivitiit bereits eine konstituierte Welt und in eins damit ein
System von Selbstapperzeptionen inne hat, das nicht analytisch auflosbar ist. Heideggers These von der
Geworfenheit (Schon-Sein...) und der Vorgdngigkeit des Seins vor der faktischen Erfahrung des Seienden ist eine
Interpretation des phdnomenalen Befindens der Geschichtlichkeit der Reduktion, die wesenhaft zu ihrer Situation
gehort” (Z-11, 38a). Im fiinften Paragrafen von Vergegenwdrtigung und Bild wird jedoch Heidegger nicht genannt.

" Vgl. Z-1V, 14a.

™ Ebd.

150



Analyse der Situiertheit der Reduktion versucht zu zeigen, dass diese Situation nicht
“geschichtlich” ist, weil sie “in der Geschichte steht”, sondern umgekehrt, dass sie geschichtlich nur
sein kann, weil die Geschichte in ihr ist.*® So ist der radikal verstandene Begriff der “Situation” kein
historischer oder binnengeschichtlicher (inner-zeitlicher) Begriff, sondern der Inbegriff der weltlich
konstituierten, nicht-mundanen (transzendentalen) Subjektivitit. Wie Fink sagt, ist die Situation
nicht in der objektiven Weltgeschichte, sondern umgekehrt: Die Geschichte ist in der Situation. Die
Geschichte und die menschliche Auffassung der Gegenwart “als einer weltzeitlichen”, als einer
Gegenwart in der Geschichte gehdrt mit zur Situation, zu ihrem wesentlichen “natiirlichen”
Bestand.!' Und so kann der Entwurf des reduktiven Aktes mitten in dieser geschichtlichen
Geworfenheit geschehen. Diese iibersteige der reduzierende Philosoph wesentlich, indem er einen
Sprung “hinter” die situative Endkonstituiertheit, hinter die faktische Endlichkeit zuriick in das
konstitutive Leben wagt.

Der dritte Charakter der mundanen Situiertheit der Reduktion ist mit der mundanen
Geschichtlichkeit, die in der Situation mit eingeschlossen ist, verbunden. Der dritte Aspekt betrifft
den Reduktionsvollzug, also jenen Akt des reduzierenden Ich, mit dem die selbstgeniigsame
Traditionalitit der Welt durchbrochen wird. Die Frage lautet nun: Wer reduziert? Wer féngt an zu
reduzieren? Fink antwortet: Wesenhaft ein empirischer Mensch, und zwar ein geschichtlicher
Mensch. Zur Konkretion der phinomenologischen Erfahrung gehore also die geschichtliche Je-
meinigkeit des Vollzugs, den der Einzelne ausfiihrt. Diese Je-meinigkeit sei die “unaustauschbare,

”8

unauswechselbare und je-meinige Faktizitit”®* des reduktiven Aktes, die in der mundanen Situation

des Reduzierenden griindet. Dazu schreibt Fink:

Faktizitit des Reduzierenden? Diese griindet in der Situation der Reduktion. Reduktion
iiben oder philosophieren ist eine Seinsweise des Menschen. Die Faktizitit des
Philosophierenden bestimmt nicht nur sein Philosophieren, sondern auch das Woriiber
seines Philosophierens, das Wovon aus... seines Philosophierens und die Moglichkeiten

seines Philosophierens. Die Faktizitit des Philosophierenden ist je-meinig.*

% Vgl. dazu die Parallelargumentation, die Heidegger in §72 von Sein und Zeit verwendet, um zu zeigen, dass die

Geschichtlichkeit der in der Welt seienden Existenz und ihre (vulgédre) Auffassung als Historie in der reinen
Zeitlichkeit des Daseins gegriindet sind.

il Vgl. VICM/2, S. 28-29; Z-V, VII/3a; Z-V, VII/4a und Z-VI, 19a: “Was einzig auf dem 'transzendentalen Boden'
antreffbar ist, ist das gegenwdrtige flieffende transzendentale Bewusstseinsleben. Die Gegenwdrtigkeit des
transzendentalen Lebens ist charakterisiert, dass sie in der konstitutiven Deckung steht mit der Gegenwart der
Weltzeit, d.h. m. a. W. die Selbstapperzeption des transzendentalen Lebens objektiviert sich zur Gegenwart der
Weltzeit. Ferner ist die transzendentale Subjektivitit (wenn schon verstanden als Intersubjektivitit) eine solche
transzendentale Koexistenz”.

*2 Studien, S. 15.

% Z-VI, 2la.

151



Der Situationslehre mit ihren drei mundanen Merkmalen (Ausgangssituation, Geschichtlichkeit und
Je-meinigkeit) entspricht eine Idee phidnomenologischer Forschung, welche eine Analyse der
Vorgegebenheit der Welt (des In-der-Welt-Seins) erfordert, um ihre Ubersteigung in die absolute
Freiheit vollziehen zu kdnnen. Ausgangssituation, Geschichtlichkeit und Je-meinigkeit bestimmen
also die faktische Situation, in der die phdnomenologische Reduktion anhebt. Was heif3t es aber,
dass sie in dieser Situation auch irgendwie verbleibt und verbleiben muss? Um eine Antwort auf
diese Frage geben zu konnen, ist es notwendig, einen Blick auf die transzendentale Seite der

Situation zu werfen.

§ 6. Die transzendentale Situation

Die Phinomenologie vertritt die Idee einer radikalen Grundlegung der Philosophie in einer
absoluten, transzendentalen Selbstbesinnung. “Das erst in der reinen Selbstbesinnung sich
enthiillende Selbst”® ist laut Fink der in dieser Grundlegungsidee angesetzte Grund. Damit meint
er, dass das zuerst Gegebene in der phdnomenologischen Reduktion die transzendentale Egologie
des Erfahrungslebens ist. Zwar ist die Idee der Selbstbesinnung als des bewegenden Anfangs der
Philosophie eine neue, eine spezifisch phdnomenologische. Diese radikal neue Selbstbesinnung
wird bei Husserl in Form der transzendentalen, inneren Wahrnehmung — welcher einzig
unmittelbare Evidenz zukommt — geleistet. Fink lehnt allerdings diese blof erkenntnistheoretische
Einschrinkung auf eine “Inspectio sui”® grundsitzlich ab. Die in der Reduktion fundierte
Selbstbesinnung sei vielmehr eine Grunderfahrung, die das philosophische Denken in Bewegung
bringt. Die erschiitternde Grunderfahrung muss aber ein entschlossener, philosophischer Wille
begleiten, die Welt aus dem absolut konstituierenden Leben, aus jener Ursprungsdimension, welche
Fink sehr bemerkenswert auch den “Geist”® nennt, zu verstehen. In dieser Selbstbesinnung werde
die Selbstverwirklichung, die Selbstkonstitution, die Verweltlichung des Geistes fiir einen
Zuschauer sichtbar. Doch er als Funktionir des Geistes (des absolut konstituierenden Lebens, der

transzendentalen Subjektivitit) steht in der Welt, in der faktischen Konstituiertheit, wozu ein

* Studien, S. 165.

% Vgl. Hua IV, §54. Das Ich in der inspectio sui, S. 211ff; und die Beilage VI, Inspectio sui ("Ich tue” und “Ich
habe”), S. 316ff.

Vgl. z.B. Studien, S. 169 und Z-XIII, 39a, wo Fink seine meontische Interpretation der Phanomenologie Husserls
“Metaphysik des Geistes” nennt und auch auf die Formel “Nicht die Immanenz des Geistes im Leben - sondern die
Immanenz des Lebens im Geiste” (Z-XIII, 40a) bringt. Der Zusammenhang zwischen der “Meontik” und der
“Metaphysik des Geistes” bei Fink wird explizit bestdtigt bei R. Bruzina, E. Husserl & E. Fink, a.a.0., S. 316-359.

86

152



Wissen um sich selbst als ein “Seiendes unter dem Seienden” gehort. Der Geist befindet sich also
zundchst und zumeist, aber wesentlich, in einer Selbstausgelegtheit seines Selbst: in der

Selbstausgelegtheit des natiirlichen Lebens, in dem der Mensch nach seiner conditio fragt.

Umfangen vom Kosmos, eingelagert in die unendliche Vielfalt der Dinge, gemeinsam
mit ihnen in dem einen Raum, in der einen Zeit, preisgegeben den iiberlegenen Méchten
der Natur, ohnmaéchtig vor dem waltenden Schicksal, versteht und spricht sich der Geist

an als “Menschen”.®’

Gerade aus diesem kosmologischen Horizont des menschlichen Selbstverstindnisses und seines
Wissens, “in welchem unbewegt der Geist immer schon rithrt”,*® soll die Grunderfahrung der
Reduktion herausfithren. Nur derart kann jene phdnomenologische, radikal neue Grundlegung der
Philosophie gelingen, die mit ihrer “epochalen” Selbstverantwortung “in &uflerster Schirfe und
Konsequenz jede naive Inanspruchnahme des mundan-ontologischen Selbstverstindnisses™™
unterbindet. Fiir diesen selbstbefreienden Prozess ist von entscheidender Bedeutung, dass jede
Selbstbesinnung vom Wissen “um die Situation, in der sie anhebt, [...] die sie durchsichtig machen

1”°, ausgeht. Die erste Frage lautete tatsichlich: Welches ist nun die Situation, aus der die

wil
Selbstbesinnung der phdnomenologischen Grundlegungsmethode hervorgeht? Diese wurde als die
natiirliche Einstellung bestimmt. Thre Grundcharaktere wurden als Ausgangssituation,
Geschichtlichkeit und Je-meinigkeit bezeichnet. Was bedeutet aber all das fiir den transzendentalen
Zuschauer? Wie steht es also mit der Situiertheit bei der “transzendentalen Seite” des Mediums?
Dies ist auch die Grundfrage, mit der sich Fink in seiner Sechsten Cartesianischen Meditation
beschéftigt hat. Konzipiert als Methodenlehre der Phdnomenologie, also als eine Phdnomenologie

des phdnomenologischen Denkens, ist ihr thematischer Gegenstand der durch die Reduktion

etablierte “unbeteiligte Zuschauer”: das phinomenologisierende Ich.

Die zentrale Fragestellung ist hier: Wie ist das phdnomenologisierende Ich in der
Durchfiihrung der analytischen Auslegung der transzendentalen Subjektivitit und in

ihrer konstitutiven Befragung dabei?”!

87 Studien, S. 168.
8 Ebd.

% Ebd., S. 169.
0 Ebd.

°l vICM/L, S. 55.

153



Das “Wie” der Auslegung und Befragung des transzendental konstituierenden Lebens wird hier
vom Fink betrachtet: “Welches ist die Situation der phanomenologischen Analyse”?”* Es handelt
sich also nicht um die “natiirliche”, mundane Erfahrung, deren Naivitit durch die Reduktion
iiberstiegen wird. Nicht die Situation des natiirlichen, konstituierten Menschen steht hier infrage.
Es geht auch nicht um die (transzendental) konstitutive Erfahrung, deren Analyse so sorgfiltig in
der konstitutiven Riickfrage durchgefiihrt wird. Nicht das absolute Weltwerden und der
Konstitutionsprozess ist hier Gegenstand der phidnomenologischen Sicht, sondern das
phdnomenologische Auge selbst. Es geht hier um die spezifische Art und Weise der
transzendentalen Erfahrung des Zuschauers, dessen Thema das konstitutive Weltwerden ist.

Dementsprechend ist das Problem der transzendentalen Situation der phinomenologischen Analyse

die transzendentale Interpretation der Gegebenheit aller analytischen Bestinde und

Sachverhalte fiir den phinomenologisierenden Zuschauer.”

Wie ist also der phénomenologische Zuschauer im Vollzug der reduktiv ermdglichten
transzendentalen Erfahrung bei seinem thematischen Gegenstand dabei? Solche Uberlegungen iiber
das Sein-bei des Zuschauers bei seinem thematischen Gegenstand sind keine blofBe
Komplizierungen, sondern ein Hinweis auf ein bisher noch verborgenes und wenig beachtetes
Problem, dessen Verstandnis mit einem widerspriichlichen Begriff von Einheit zu kiimpfen hat. Wie
soll die Einheit, sogar die Identitdt vom (angeschauten) Konstitutionsprozess des transzendentalen
Lebens und dem unbeteiligten Zuschauer gedacht werden? Zu diesem Thema erklirt K. Held im
zweiten Teil seines Buches Lebendige Gegenwart, der dem Rdtsel der Seinsweise der

transzendentalen Subjektivitit gewidmet ist:

[...] nur in und mittels der phdnomenologischen Reflexion wird die urphdnomenale
stromende-stehende Selbstgegenwart des Ich erfahren und als Bedingung der

Moglichkeit fiir Reflexion aufgewiesen.”

Der Satz bedeutet zweierlei. Einmal besagt er, dass das transzendentale Leben, das ich unmittelbar
durch die Reduktion finde, sich als “lebendige Gegenwart”, als stromende Selbstanwesenheit

meines transzendentalen Lebens gibt. Mit dem Akt einer reflektiven Selbstgegenwértigung wird

> Ebd., S.57.

> Ebd.

% K. Held, Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des transzendentalen Ich bei Edmund Husserl,
entwickelt am Leitfaden der Zeitproblemaktik, a.a.O., S. 96.

154



zwar ein Erlebnisstromen enthiillt, das notwendig mein Bewusstseinsleben ist. Diese
Selbstidentifikation des Ich — so schreibt Held weiter —, sei “offenbar nicht durch die
Selbstgegenwirtigung ins Werk gesetzt, sondern nur nachtriglich aufgedeckt”.” Sie sei kein
Produkt der Reflexion, sondern ein immer schon geschehenes Urereignis des transzendentalen
Bewusstseinslebens. Zweitens zeige sich also, dass diese “ritselhafte, vor der Reflexion liegende

und durch sie nur aufgedeckte, nach-vollzogene™®

stehend-stromende Ur-Gegenwart des
transzendentalen Lebens genau die Bedingung der Moglichkeit fiir die transzendentale Reflexion
ist, der sie immer schon vorausgegangen ist. Die Gegenwart des transzendentalen, reflektierenden
Zuschauers und die urtlimliche Gegenwart, welche eben durch diese transzendentale Reflexion

enthiillt wird, sind unausweichlich miteinander verbunden.

Die notwendige Vorausgesetztheit des phanomenologisierenden Ich fiir die analytischen
Aufweisungen der Konstitution hat ihr Gegenspiel in der Vorausgesetztheit des
weltkonstituierenden Lebens fiir die Moglichkeit, einen transzendentalen Zuschauer zu

ctablieren.”’

Die stromend-stehende Gegenwart des transzendentalen Lebens sei die Bedingung der Moglichkeit
fiir die reflexive Gegenwart des Zuschauers, in der die “lebendige Gegenwart” entdeckt wird. Diese
gehe unabhéngig von jeder phinomenologischen Schau vonstatten. Sie sei eigentlich immer schon
im Gang gewesen, und sei jene absolute Verzeitigung, in der “alle Zeit und Weltzeit” in jedem
Sinne liege. Doch sie ist wiederum nur dank der phdnomenologischen Reflexion des Zuschauers,
und nur auf dem Weg einer stufenweisen Riickfrage in die Genesis des Selbstzeitigungsprozesses
des absoluten Lebens freizulegen.” Der konstituierende Prozess ist eben das, woran der Zuschauer
“unbeteiligt” ist. Dementsprechend kann er ihn philosophisch anschauen (theorein). In diesem
Sinne befindet sich der Zuschauer in einer transzendentalen Situation: Er befindet sich inmitten der
Weltkonstitution, welche die notwendige Voraussetzung seiner Phinomenologie ausmacht. Das
transzendentale Philosophieren des Zuschauers ist von der transzendentalen Situation der schon
laufenden und seit jeher in Gang gesetzten Weltkonstitution umschlossen.

Die gegenseitige Bedingtheit transzendentaler Reflexion und transzendental verstromenden,

konstituierenden Lebens samt ihrem konstitutiven Endresultat (der vorgegebenen Welt) verweist

> Ebd.

’° Ebd.

7 VICM/1, S. 65.

% Vgl. dazu Husserls Manuskript vom 21./22. September 1934 “Zeitigung — Monade”, in: Hua XV, S. 666-670; und
dasjenige zur Urzeitigung der Welt (1933) in: Hua XXXIX, S. 557-570.

155



auf eine hohere, gegensitzliche Einheit der beiden Momente. Diese, die transzendentale
Konstitution und die phinomenologische Reflexion, erscheinen als Spiel und Gegenspiel eines

absoluten Einen.

Alles ist eins — das Absolute in seiner Einheit: Einheit einer absoluten Selbstzeitigung,
das Absolute in seinen Zeitmodalitdten sich zeitigend in dem absoluten Stromen, der
“stromend lebendigen”, der urtimlichen Gegenwart, der des Absoluten in seiner
Einheit, All-Einheit!, welche alles, was irgend ist, in sich selbst zeitigt und gezeitigt hat.
Darin die Stufen des Absoluten: das Absolute als absolutes “menschliches” Monadenall.
Das Absolute als Vernunft und in der Zeitigung der Vernunft: Entwicklung der
vernunftmonadischen Allheit: Geschichte im prignanten Sinn. [...] Es sind Stufen des

absoluten Systems des absolut gezeitigten Seins.”

Der Philosoph (der transzendentale Zuschauer) sei der einzige Exponent dieses ungeheuren Systems
des absolut gezeitigten Seins. Ohne seine produktive philosophische Aktivitdt, mit der er die
vergessene Geschichte dieser absoluten Zeitigung stufenweise aufspiirt und aus ihrer Latenz
herausholt, wiirde all dies unter der Weltoberfliche unserer Naivitidt versinken und daher auch
unbeachtet bleiben. Der Philosoph ist nichts anderes als der Repridsentant des absoluten Lebens,
durch den dieses aufgezeigt, begrifflich ausgelegt und erfasst wird. Da aber die transzendentale
Konstitution die Bedingung der Moglichkeit fiir die philosophische Reflexion der Phinomenologie
ist, kann man sagen — so Fink —, dass der Philosoph aus dem in der Weltkonstitution strémend-
stehenden Absoluten ausgeworfen wird.

Nur aus dieser transzendentalen Situiertheit der Phdnomenologie ist die Reduktion radikal
zu verstehen. Der Prozess des “Fiirsichwerdens” des transzendentalen Lebens durch den Zuschauer
als Medium besteht aus zwei Tendenzen, welche in der Reduktion — in der ereignishaften
Etablierung des Zuschauers — konvergieren. So miisse der phdnomenologisch-meontische Aufstieg
zum Absoluten nicht nur notwendig von der natiirlichen Einstellung ausgehen, sondern auch in sie

zuriickkehren:

[...] wenn eben der Philosophierende fiir die Anderen, mit denen er in einer letzten
transzendentalen Lebensgemeinsamkeit steht, die aber noch in der beschrinkten

Situation der natiirlichen Einstellung befangen sind, mitphilosophiert.'®’

% Ebd., S. 669.
100 viem/1, S. 109.

156



Diese anscheinende Riickkehr in die natiirliche Einstellung — nach dem grofen Aufbruch iiber sie
hinaus zur transzendentalen Einstellung und nach der langen, vereinsamenden Wanderschaft in den
transzendentalen Kontinent, der nun erkundet wurde — stellt die phdnomenologisch erworbenen
Erkenntnisse gerade in die Situation der natiirlichen Einstellung zuriick. Letztendlich ist es fiir diese
und in dieser Welt, dass die Philosophie existiert. Es gibt weder eine transzendentale Sprache noch
eine in der transzendentalen Einstellung dauerhaft verbleibende Philosophie. Das
“Phédnomenologisieren” muss notwendig in einer weltlichen Situation erscheinen und sich dort
objektivieren. Dadurch erscheint es “in einer bestimmten historischen Situation inmitten der
» 101

abendldndischen Geistesgeschichte”.”” Diese transzendental motivierte Angewiesenheit des

phinomenologischen Denken auf seine “mundane Ausserungssituation” besagt nun:

Alle transzendentale Selbsterkenntnis, die sich in der Riickfrage in die Konstitution
realisiert, geht nicht nur blof aus von der natiirlichen Einstellung, sondern bleibt auch

. . 102
auf sie zuriickbezogen.

Damit ist der Sinn jener enigmatischen Worter, mit denen Fink seine Dissertation erdffnet hat,
erklart: “Die Reduktion selbst hat ihre mundane Situation, in der sie anhebt und in der sie irgendwie
verbleibt”.'”® Eine Bestitigung dieser Interpretation findet sich in seiner schon zitierten Privatnotiz,
die im Rahmen einer radikalisierten Phinomenologie der Reduktion ihre meontische Bedeutung

zuerkennt:

Die phinomenologische Reduktion ist keine Methode, die einmal gelernt sein kann,
sondern ist die Aufgabe der Philosophie, sofern deren Telos die Freiheit des Menschen
ist. Nur um der Freiheit willen existiert Philosophie. Motivation der Reduktion ist
einzig der Wille zur Freiheit. Freiheit ist aber nicht die “Freiheit” eines Tun- und
Lassen-konnens, sondern ist die Befreiung der Existenz des Menschen. Der Mensch ist
wesenhaft in der Unfreiheit. Und nur weil er unfrei ist, kann er frei werden. Die

Unfreiheit gehdrt so wesenhaft zu ihm, dass auch seine Freiheit nichtig ist. Reduktion

"I Ebd., S. 142.

192 Entsprechend redet auch Merleau-Ponty in seiner Phinomenologie der Wahrnehmung von der “Unméglichkeit einer
vollstindigen Reduktion”, auch wenn es bei ihm der préreflexive Charakter des étre au monde ist, der un-
reduzierbar bleibt.

' Studien, S. 14.

157



als Befreiung, als Einleitung der Befreiung, ist in der Unfreiheit einer Situation.'**

Diese Aufzeichnung wurde 1928/29 gemacht und bezieht sich offensichtlich auf den fiinften
Paragrafen von Vergegenwdrtigung und Bild tber die Situation der Reduktion, in den die
Freiheitsidee jedoch gar nicht aufgenommen wurde. Man kann mit Recht nach dem Grund fiir diese
Nichtberiicksichtigung fragen. Wenn er eine fiir ihn so wichtige Thematik wie jene der Freiheit in
die Dissertationsschrift nicht aufgenommen hat, scheint die plausible Begriindung darin zu liegen,
dass er sie schon gegen Ende der Zwanzigerjahre einem eigenen Projekt vorbehalten wollte. Das
iiber Husserl und Heidegger hinausgehende eigene philosophische Projekt war eben die Idee einer
me-ontischen Philosophie und Phinomenologie des Absoluten als Lehre von der Freiheit."”
Weitere Privatnotizen und Aufzeichnungen, die aus den Dreifligerjahren stammen, konnen dies
belegen. In den zahlreichen Entwiirfen zur Abfassung der Sechsten Cartesianischen Meditation ist

zu lesen:

Die Lehre von der Situation der Philosophie ist das entscheidende Grundstiick fiir den

Ansatz einer meontischen Philosophie.'®

Die Darstellung der Reduktion als Befreiung, als Beginn der Befreiung aus der Unfreiheit der

natiirlichen Situation, in der der Mensch sich befindet, ist das Thema des nichsten, letzten Kapitels.

104 7.1V, 27a.
105 7.1V, 57b.
067X, 19a.

158



Kapitel 5.
Weltbefangenheit und Befreiung

§ 1. Weltbefangenheit

Eine der wichtigsten Konsequenzen aus der Darstellung der zweifachen Situation der Reduktion ist
die Neubestimmung des Begriffs “natiirliche Einstellung”. Diese ist keineswegs eine blof
unwissenschaftliche Haltung, welche letztendlich zu verwerfen ist, sondern in Wahrheit ein
stindiges Thema der konstitutiven Analytik: ndmlich als “Wohin”, als Endresultat des
Konstitutionsprozesses. Ist die natiirliche Einstellung die Einstellung der mundanisierten,
konstituierten Subjektivitdt, so ist “die Phdnomenologie selbst nichts anderes als die transzendental-
aufklirende Theorie der natiirlichen Einstellung”.! Hierzu hat Guy van Kerckhoven angemerkt, dass
Fink mit dem Begriff der natiirlichen Einstellung diese “iiber die realisierende Selbstauffassung —
als Ontifizierung des reinen Ego, dessen Selbstdeklination, indem es sich als kinidsthetisches
Subjekt konstituiert — hinaus erweitert, sie an das Problem der konkreten Individuation, der
Konstitution der Menschlichkeit heranfiihrt”.* Diese Erweiterung der natiirlichen Einstellung, in
deren Auslegung das Problem der Individuation, der Konstitution des faktischen Menschen
einbegriffen ist, bilde sicherlich eine bedeutsame Diskrepanz zu Husserl, da er “den Unterschied
zwischen transzendentalem Subjekt und dem Menschen noch nicht in die Dimension der
Individuation™ verlege. Diese Sicht auf Finks eigene Philosophie der Zwanziger- und
DreiBigerjahre, die auch van Kerckhoven in der Meontik erkennt,” muss nun aufgrund der neu
zugdnglichen Textgrundlagen, d.h. der in den Privatnotizen Finks enthaltenen Texte, erginzt
werden. Eine aufmerksame Lektiire dieser neuen Materialien und ein Uberblick iiber ihre veristelte,
fragmentarische Gedankenentwicklung zeigt, dass die Neubestimmung der natiirlichen Einstellung
nicht nur eine Verlegung des Konstitutionsprozesses in die Dimension der Individuation impliziert,
sondern dass sie als “Weltbefangenheit” umgedeutet wird.

Dass dieser Begriff und seine nur in den Privatnotizen vorhandene theoretische

Ausarbeitung eine zentrale Rolle innerhalb der meontischen Phidnomenologie spielt, belegen

zahlreiche Passagen. Die Weltbefangenheit taucht zwar fliichtig auch in manchen verdffentlichten

Z-1V, 125a.

Mundanisierung, S. 98.

VICM/1, S. 183.

Vgl. z.B. Mundanisierung, S. 100 ff.

WM —

159



Schriften auf, doch dort wird sie nie ausfiihrlich entfaltet und begrifflich erklirt. Aber sie ist bei
Fink eine Bezeichnung fiir eine zentrale Problematik der phdnomenologischen Philosophie. So
schreibt er in seinen Privatmaterialien: “Weltbefangenheit als ein Titel fiir ein zentrales Problem der
Philosophie. Das als der eigentliche Schliisselbegriff zum Wesen der Philosophie selbst”.” Die von
Dorion Cairns in seinem philosophischen Tagebuch festgehaltenen Gespridche mit Fink aus den
Dreifligerjahren belegen die Entstehung der Terminologie der “Weltbefangenheit” aus der
Umdeutung der natiirlichen Einstellung im Sinne der Meontik. Nachdem Cairns sich notiert hat,
dass “Fink himself is inclined to speak of the transcendental as meontic rather than ontic”,° schreibt

er am 23.9.1932:

The term “natiirliche Einstellung” (natural attitude) is dangerous as suggesting a sort of
(arbitrary?) “attitude”. Fink prefers to say “Weltbefangenheit” (entanglement in the
world). The transcendental ego lives then as it were in the superficies of its life. The
transcendental reduction makes the third dimension transparent, enables the ego to see

the lower levels of world constitution.’

Die natiirliche Einstellung sei keine Haltung des Menschen unter anderen, sondern das Wesen der
Menschlichkeit selbst, sofern das menschliche Leben ein In-die-Welt-Hineinleben ist. Die
natiirliche Einstellung sei das Endergebnis der Konstitution der Menschlichkeit selbst, d.h. der
Mundanisierung der transzendentalen Subjektivitdt in den faktischen Menschen. In Abgrenzung
gegen Husserl zieht Fink also den Terminus “Weltbefangenheit” vor, und er zeigt die Grenzen der

Husserlschen Auffassung an:

Terminologisch statt “natiirliche Einstellung” “Weltbefangenheit”: Der Husserlsche
Ausdruck natiirliche Einstellung ist missverstidndlich und von ihm selbst in zweifacher
Weise gebraucht: 1) die unmittelbare Lebenseinstellung, die vortheoretische im
Gegensatz zur theoretischen-reflektierten; 2) Gegenbegriff zur transzendentalen

Einstellung.®

Husserls Ausdruck “natiirliche Einstellung” hat die Unzutrdglichkeit bei sich, dass er

2 ee

missverstanden wird als “vortheoretische”, “zundchst und zumeist” Einstellung, als

Z-XV,37a
Conversations, S. 57.
Ebd., S. 95.

Z-XI, 111/5a.

0 3 N W

160



“natiirlicher Weltbegriff”.”

Beide Zitate haben mit “Missverstdndnissen” zu tun. Das erste Zitat erhebt einen anscheinend nur
terminologischen Einwand gegen Husserl. Doch der Wunsch, Missverstindnisse mdglichst zu
vermeiden, kaschiert einen wesentlichen Unterschied in der Auffassung der Phdnomenologie im
Ganzen. Die natiirliche Einstellung ist einerseits wohl eine unmittelbare, nicht philosophische, nicht
phdnomenologische “Haltung” des menschlichen Lebens. Doch keineswegs ist sie ein
“Gegenbegriff” zur transzendental-phdnomenologischen Einstellung, wie die Betrachtungen iiber
die Situation der Reduktion bewiesen haben.'” Das zweite Zitat geht seinerseits spezifisch auf eins
der mdglichen Missverstindnisse hinsichtlich der “natiirlichen Einstellung” in Bezug auf
Heideggers Philosophie ein und nimmt von ihm Abstand. Darin zeigt sich nochmals die miihevolle
Auseinandersetzung mit Heideggers Denken, die der Gebrauch seines Jargons (“zundchst und
zumeist”) verrdt. Die existenziale Analytik Heideggers mit ihrer Ausweisung der ontologischen
Geworfenheit und Endlichkeit der menschlichen Existenz konne als Ganzheitsauslegung der
Weltbefangenheit gelesen werden,'' doch vom Gesichtspunkt der transzendentalen Meontik bleibe
eine solche Interpretation unzureichend. Die Fundamentalontologie Heideggers sei noch mit der
Situation der Weltbefangenheit, den konstitutiven Endprodukten und somit der “transzendentalen
Oberflache” verbunden. Sie sei zwar eine “immanente”, d.h. befangene Auslegung der
Weltbefangenheit; eine Auslegung also, die in ihrer weltbefangenen Situation gefangen geblieben
sei. Sie habe den meontischen Rang der Konstitution nicht erkannt: dass das “Sein” ein Resultat des
nicht-seienden Konstitutionsprozesses ist, dass also die Weltbefangenheit der Horizont alles Seins
ist. Zu dem besonderen Verhéltnis, das Fink zwischen der Fundamentalontologie des Daseins in
Sein und Zeit und seiner meontisch-spekulatuiven Perspektive sieht, gibt uns folgende Notiz

Auskunft;

Die existenziale Analytik ist — wenn auch nicht als positive Wissenschaft — auf dem
Boden der Weltbefangenheit. Thr Wissen ist prinzipiell “befangenes Wissen”. Sie
analysiert die konkrete Existenz des Menschen. Gewiss, aber “Konkretion” ist hier die
wesentliche Fiille von Seinsphidnomenen, die dem seienden Subjekt, dem Menschen,

eignen. Der Mensch aber ist spekulativ — ein “konstitutives Resultat”. “Phédnomenologie

9 Z-XV,37b.

10 Obwohl fiir Fink die Husserlsche “Deskription der natiirlichen Einstellung [...] unzureichend ist und damit
notwendig im Gefolge auch die Darstellung der phdnomenologischen Reduktion”, wiirdigt er jedoch “in der
formalen Allgemeinheit der Husserlschen Fassung [...] den grundsdtzlichen Rahmen fiir eine konkretere
Ausfiihrung” der meontischen Analyse der Weltbefangenheit. Zitate aus Z-1X, XVII/6a.

11 Vgl. z.B. Z-1, 54a.

161



des Bewusstseins” (und zwar des konstituierenden) ist prinzipiell nicht vergleichbar mit

der Existenz.'?

Das Sein denkt Fink als ein notwendiges “Moment” des konstituierenden Prozesses, und zwar als
“"Wohin' des Weltsturzes des sich entnichtenden Absoluten”. Die menschliche Existenz sei daher
kein Urphdnomen, sondern ein konstitutives Resultat der Mundanisierung (Individuation) des
absoluten, konstituierenden Lebens. Die “natiirliche” Einstellung sei eben die “Ent-stellung des
Absoluten, als Emanation, als absolute Entnichtung im Weltsturz”."> Der transzendental-
phidnomenologische Begriff der Weltbefangenheit umschreibe das, was “als Reich der Entstelltheit
des Absoluten”'* erscheint. Das Sein werde also in einem Sturz des Absoluten konstituiert, eben als
Welt, als jene absolute Oberfliche, in der der faktische Mensch befangen ist. Die Welt ist die
Manifestation des Absoluten, welches nur “ist”, indem es sich manifestiert. Sonst ist es nicht, “ist”
Nichts, un Ov.

Aber die Philosophie sei eben ein Fragen nach dem konstituierenden, nicht seienden
Ursprung der konstituierten Welt. Zum Wesen der Philosophie selbst als Frage nach dem
meontischen Ursprung gehdre die “Weltbefangenheit™ als ihr eigentlicher “Schliisselbegriff”: “'in
ihr' oder 'liber sie hinaus', das entscheidet einzig iiber Dogmatismus der Philosophie und Freiheit
derselben”."” Das Wesen der Philosophie und ihre Freiheit entscheide sich nun an der gelungenen
Befreiung von der Weltbefangenheit. Doch dafiir miisse erst wieder ein Verstindnis “fiir die
Schwierigkeit des Ausbruchs aus der Weltbefangenheit, [aus der] Welt als universaler

Seinshorizont”,'® aus der Unfreiheit der Situation erweckt werden.

§ 2. Strukturanalyse der Weltbefangenheit

Die Analyse der Situation der Reduktion hat in der natiirlichen Einstellung sowohl die
Ausgangssituation als auch den Endpunkt (das “Wohin”) fiir das phidnomenologische Denken
festgelegt. Dieses hat also zu seinem stidndigen Thema die natiirliche Einstellung, aber nicht weil es
zur Wissenschaft unterwegs ist, sondern weil es ein Denken der Freiheit ist. Philosophieren als

Aufzug der Freiheit ist das Heraussteigen des Menschen aus seiner natiirlich und notwendig

12 Z-XV, 18a.

13 Z-IX, 25a.

14 Z-IX, XVIl/6a.
15 Z-XV, 37a.

16 Z-1X, XVIl/6a.

162



weltbefangenen Situation. Die Freiheit muss aber letztendlich in die natiirliche Einstellung
hineinwirken.

Mit dem Begriff der “Einstellung” bezieht sich Fink — anders als Husserl — nicht so sehr auf
seine Herkunft aus der technischen Sprache der Fotografie und aus der empirischen Psychologie des
XIX Jahrhunderts,'” sondern vielmehr auf die heideggersche Umdeutung der aristotelischen &&ic:
der gewohnheitsméBigen Disposition'® und ihrer Struktur. Diese sei nach Heidegger eine
Grundbestimmung der “Befindlichkeit”, welche mit “Verstehen” und “Rede” die existenziale
Bestimmung des Daseins ausmache. So sei die £€1g “die Bestimmung der Eigentlichkeit des Daseins
in einem Moment des Gefasstseins fiir etwas: die verschiedenen &Egig als die verschiedenen Weisen
des Gefasstseinkonnens. [...] Das Gefasstsein ist nicht ein beliebiges und unbestimmtes, in der £€&1g
liegt die primére Orientierung auf den xopodg: »Ich bin da, es mag kommen, was willl« Dieses Da-
sein, Auf-dem-Posten-Sein in seiner Lage, seiner Sache gegeniiber, das charakterisiert die &&1c”."”
Meines Erachtens bietet die heideggersche Bestimmung der “Einstellung” als €1, welche auf die
Befindlichkeit orientiert ist und in der Sorge ihre einheitliche Wurzel hat, Fink die Moglichkeit, sich
bei dem Phdnomen der “Einstellung” nicht einem cogito, sondern einer praktischen, umweltlichen
Erschlossenheit der menschlichen Existenz zuzuwenden. Das “Worum-willen” der Philosophie sei
letztendlich die Freiheit, die Befreiung der Existenz, nicht die Wissenschaft.

Doch der phidnomenologisch-konstitutive Riickgang vom gegenstandsausgerichteten
(natiirlich eingestellten) zum transzendental-konstituierenden Leben ist keineswegs eine
Zurlickwendung auf das Dasein qua Transzendenz (qua Entwurf des Seinsverstdndnisses) und damit
eine ontologische Thematisierung des Seins des Seienden. Wenn auch der Begriff der Einstellung
von Fink existenzial-analytisch erortert wird und somit eine faktische Kennzeichnung bekommt, ist
die phdnomenologische Reduktion kein ausdriicklicher Vollzug der ontologischen Differenz, welche
im Zentrum des Seinsdenkens bei Heidegger steht. In seinem Artikel iiber die Philosophie als
Uberwindung der Naivitiit, in welchem Fink seine Uberlegungen zur “ontologischen Differenz”

zusammengetragen hat, liegt eine phdnomenologische Interpretation jenes nicht nur theoretischen,

17 Vgl. J. Broekman, Phdnomenologie und Egologie. Faktisches und transzendentales Ego bei Edmund Husserl,
Nijhoff, Den Haag 1963 (Phaenomenologica 12), S. 56; T. W. Adorno, Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien
iiber Husserl und die phdnomenologischen Antinomien, Kohlhammer, Stuttgart 1956, S. 205ff. Hier schreibt Adorno
in Bezug auf die Ausschaltung der natiirlichen Einstellung: “Nicht umsonst ist der Ausdruck 'Einstellung' Husserl
mit dem biirgerlich-privaten Allerweltsrelativismus gemeinsam, der Verhaltensweisen und Meinungen weniger von
verpflichtender Erkenntnis als vom zufilligen Sosein der urteilenden Person abhdngig macht. Beide mogen das
Wort von der Sprache der Photographie geborgt haben. [...] Gleich dem Photographen dlteren Stils verhiillt sich
der Phdnomenologe mit dem schwarzen Tuch seiner émoyn [...]. Wie in der Photographie Camera obscura und
registriertes Objekt zueinander gehoren, so in der Phinomenologie Bewusstseinsimmanenz und naiver Realismus”.
Zu diesem Zusammenhang, der letztendlich die idealistische Position Husserls eines absoluten Bewusstseins
angreift, vgl. S. Luft, Phdnomenologie der Phinomenologie, a.a.O., S. 39.

18 GA 18, S. 172-190.

19 Ebd., S. 176.

163



sondern auch praktischen Gefasstseins fiir etwas, das die weltbefangene Einstellung ausmacht.

Die binnenweltliche Zukehr zu den Dingen konnen wir also interpretieren als eine
Benommenheit von den Dingen, das In-die-Welt-Hineinleben als die Weltbefangenheit
des Menschen. Damit meinen wir Lebensstrukturen, die nicht nur im theoretischen
Weltbezug sich abspielen, sondern alles Weltleben durchherrschen. Die Natiirliche
Einstellung ist wesentlich eine Befangenheit. FEine Befangenheit ist ein
Verschlossensein in einem begrenzten Bereich des Offenen, ohne dass die Begrenztheit

als solche erkannt wird.?’

Es ist also eine verhdngnisvolle, aber wesentliche Tendenz des natiirlichen Lebens, sich in seiner
Situation und ihren Mitteln zu verfangen. Und zwar derart, dass es durch die Zwecke selbst vollig
verhiillt wird. Heidegger nennt diese urspriingliche Bewegtheit des Lebens “Ruinanz”. Der ruinante
Charakter des konstituierten Lebens, das stindig von sich selbst weg in die Weltlichkeit hinfillt,
habe zur Folge, dass der Mensch “natiirlich” eingestellt ist, weil er in seinem Umgang mit der Welt
diese “im voraus in selbstverstindlicher und fragloser Geltung hilt und beldsst”*' Die
Strukturanalyse der Befangenheit zeigt also, dass sie eine notwendige, konstitutiv motivierte
Disposition, eine in der Welt auftretende Haltung ist. An ihr werden gleichzeitig ein “Nur-offen-
Sein-fiir’ und ein “Verschlossen-sein-gegen” offenbar.”* Das ist ein wichtiges Moment der
Weltbefangenheit: die Benommenheit von... “Von etwas benommen sein, an es verloren sein, in
ithm aufgehen, auf es fixiert sein”, ist eine fundierte Struktur der Befangenheit. So in etwas
befangen, “bin ich zugleich an das verloren, an das preisgegeben, wofiir ich gemiB3 der
Befangenheit nur offen sein kann”.”> Diese Befangenheit in der Welt ist also eine wesentliche
Disposition der natiirlichen FEinstellung. Zweitens sei auflerdem der natiirliche Mensch

weltbefangen,

solange sein Selbstverstindnis sein eigenes Subjekt-Sein als ein Sein in der Welt, also
im Bereiche der intentionalen Sinngebilde setzt, und das heillt: sein eigenes
sinnbildendes Leben durch die eigene Gebilde-Apperzeption (Ich ein Mensch in der
Welt) verdeckt halt.**

20 ND, S. 104.

21 Ebd.,, S. 88.

22 Vgl. Finks Ausfithrungen in Z-XIII, XVIII/2a ff.
23 Zitate aus ND, S. 88.

24 Ebd., 89.

164



Diese sei, so merkt Fink in seinem Nachruf auf Husserl (Juni 1938) an, “eine iiberaus komplexe und
undurchsichtige Seite seiner philosophischen Lebensbewegung”: eine Tendenz zur
“Entnaturalisierung des Geistes”. Damit héngt der dritte Charakter der Weltbefangenheit
zusammen. Es sei “der Einstand des Menschen in perfekten”” (d.h. fertig konstituierten)
intentionalen Korrelationssystemen. Der Mensch sei in einer konstitutiven Verflechtung von
intentionalgeschichtlichen Prozessen, welche er nicht sieht und “vergessen” hat, faktisch ein-
gestellt. Ist die Befangenheit in einem Horizont das “Nur-offen-Sein fiir das in diesem Horizonte
Stehende und Verlorensein an dieses”, wissen wir also in der Befangenheit nichts um sie. Sie ist als
solche nicht gewusst, nicht thematisch, nicht sichtbar. Fiir Fink stellt sie gerade “die Schranke und
Grenze des Wissbaren {iberhaupt” dar.

Nur im Ausbruch aus der Befangenheit wire es moglich, sie in den Blick zu bekommen. Sie
kann nur gewusst werden, wenn sie aufgehoben, wenn man {iiber sie hinaus ist. Die Philosophie ist
eben jene Bewegung, die auf die Uberwindung der Weltbefangenheit hin tendiert. Im autonomen,
selbst-aufstellenden philosophischen Denken wird die Weltbefangenheit in einem traditionell
vorgegebenen ~ Weltverstiandnis ~ “fragend”  gesprengt.’® Diese Art und Weise des
phdnomenologischen Fragens ist eine transzendentale, d.h. durch die Reduktion ermoglichte
Weltbefragung. So fiihrt die phdnomenologische Reduktion als das radikalste Sichfreimachen des
Menschen aus der Befangenheit in die Unbefangenheit, aus der unfreien Situation in das wahre
Erwachen der Freiheit.”” Bevor jedoch die Reduktion als jene “Befreiung”, die sie ist, dargestellt
werden kann, muss erst noch der unfreie Dogmatismus der weltbefangenen Situation in den Blick

kommen.

§ 3. Das Hohlengleichnis

Die Naivitdt der natiirlich weltbefangenen Einstellung des Menschen besteht darin, dass diese
immer unthematisch bleibt und bleiben soll. Die Unmittelbarkeit des Lebens wird in diesem nicht

infrage gestellt. Die Weltbenommenheit zeigt eine gewisse occlusio” gegen sich selbst, wie eine

25 Ebd.

26 Vgl. Studien, S. 57.

27 Z-X1, 77a.

28 In seinen Vorlesungen von Wintersemester 1921/22 spricht Heidegger von der Abriegelung als einer der
Grundkategorien des Bezugsinns des Lebens. Dieser Bezugsinn sei hauptsichlich kein theoretischer, sondern ein
praktisch umgehender Weltbezug. “Im Sichmitnehmenlassen von den Bedeutsamkeiten der Welt, in dem
hyperbolischen Ausbilden neuer Moglichkeiten erfahrbarer und zu besorgender Welt geht sich zwar das faktische

165



Art von “absolutem Vorurteil”,”’ eine absolute Vergessenheit von sich selbst und in sich selbst. Das
“Nichtwissen um sich selbst” ist nicht nur ein konstitutives Resultat, sondern hat auch eine
gnoseologische Konnotation: Es ist eine Erkenntnisbeschrinktheit, eine Weltglaubigkeit. In ihr
entsteht der Dogmatismus als eine Absolutsetzung dessen, was in Wahrheit relativ ist. Die
Weltbefangenheit ist also wesentlich ein Bereich des Dogmatismus, eine Gefangenschaft in den
mundanen, fiir die transzendentale Dimension des Lebens blinden “Wahrheiten”. Davon befreie
sich die transzendentale Einstellung wie von dem “dogmatischen Schlummer”, der das natiirliche
Leben und Lebensbewusstsein der Welt konstituiert. Die Lehre von der natiirlichen Einstellung als
weltbefangener, in der Unfreiheit der occlusio stehender Situation des faktischen Menschen ist

letztendlich bei Fink eine “Dogmatologie”.

Alle mundanen Mdglichkeiten wissenschaftlicher und philosophischer Erkenntnis
bewegen sich “blind” auf dem Boden der Natiirlichen Einstellung, sie sind dogmatisch.
[...] Mit der Erkenntnis des Dogmatismus als solchen beginnt die Philosophie, das
Erwachen aus dem dogmatischen Schlummer. Einleitung in die Philosophie ist die

Herausleitung aus dem Dogmatismus.™

Alle [...] im traditionellen Philosophieren gegebenen Unterscheidungen, so wichtig und
erleuchtend sie sein mogen, sind prinzipiell dogmatisch. Dogmatisch: Ist kein Vorwurf,
als ob man nach Willkiir auch nicht dogmatisch sein konne. Notwendig ist der Mensch

dogmatisch, weil Menschsein selbst existenter Dogmatismus ist.”'

Der Mensch ist insofern existenter Dogmatismus, weil er in der Selbstgeniigsamkeit und

Selbstzufriedenheit seines Lebens verweilt. Soweit das eine stindige Moglichkeit des Menschlichen

9532

ist, welche Fink die “sich nur negativ verhaltende Freiheit”” nennt, bedeutet diese selbstgeniigsame

occlusio des Lebens gegen sich selbst ein “Verfingnis des Menschen in sich selbst”,*® in seiner
Innerlichkeit. Diese Situation lasse sich nun durch das platonische Hohlengleichnis, “das grofite

visiondre Sinnbild alles Philosophierens”,” veranschaulichen. Diesen Versuch hat Fink in seinem

Leben, als ihm selbst, stindig aus dem Weg. [...] Im Sorgen riegelt sich das Leben gegen sich selbst ab und wird
sich in der Abriegelung gerade nicht los”. (HGA 61, S. 107).

29 Vgl. VICM/2, S. 17.

30 M-I, 3.

31 Z-IX, 11a.

32 Enthusiasmus, S. 20; Eremitie, Aph. 41, 46, 56. Besonders in der Moderne sieht Fink die negative Freiheit des in
sich selbst verfangenen, weltbefangenen Menschen verwirklicht.

33 Enthusiasmus, S. 20.

34 Studien, S. 158.

166



1934 verdffentlichten Artikel Was will die Phinomenologie Edmund Husserls gewagt.”> Den
Anlass dazu gab das paradoxe Verhidltnis der Phdnomenologie Husserls zum Zeitalter, deren
aullerordentliche Wirkung auf das philosophische Denken auf einem nicht wirklichen Verstéindnis
ihrer Grundlegungsidee und Methode fufite. So bemiiht sich Fink, ihre auBlerordentliche
geistesgeschichtliche Machtigkeit hervorzuheben und das Wesen der Phidnomenologie selbst zum
Vorschein kommen lassen. Freilich sei das Hohlengleichnis eine List der philosophischen Vernunft
Platons, die zu seiner Philosophie und ihrem Sinn gehdre. Aber die Anwendung auf die
Phinomenologie und ihre meontische Umdeutung zeige auf jeden Fall “eine aufhellende,
symbolisch-erschlieBende Leuchtkraft”.*® Die Hohle und die in ihr gefesselten, dem Eingang

abgekehrten Menschen, welche nun die auf der Hohlenwand sich abzeichnenden Schatten fiir das

wirklich Seiende halten, werden fiir eine phdnomenologische Auslegung zum Gleichnis

der stdndigen Weltsituation des Menschen. Wir sind immer unbeweglich gefesselt im
Banne einer iiberméchtigen Tradition von “Vorurteilen”, die uns abgekehrt halten vom
wirklich Seienden und uns der Welt der “Schatten” zukehren, den Schatten unserer
selbst und der Dinge. [...] Die in der stindigen Weltsituation allein mogliche
Erkenntnis vermag also nie zu einem wirklichen Begreifen der ihr zugénglichen Dinge
zu werden, weil wir gerade der Dimension abgekehrt bleiben, von woher erst diese
eigentlich verstanden werden konnen. Bestimmter ausgedriickt: Befangen und gefangen
in der “Hohle” der Welt, nur offen fiir weltlich Seiendes (“Schatten’), uns selbst auch
als weltlich seiend, als "Schatten" ansprechend, haben wir zwar eine weltlich verhaftete
Idee der Erkenntnis und in Steigerung: die Idee einer weltlichen "Wissenschaft". [...]
Dabei ist uns diese Weltbefangenheit (die Gefangenschaft in der Hohle) nicht als
Zwang und Einengung bewusst, im Gegenteil, wir sind so sehr der Macht dieser unser
ganzes Dasein von Grund auf bestimmenden Grundhaltung iiberliefert, dass uns die
Welt als das Ganze des Seienden schlechthin fraglos und in tiefster

Selbstverstindlichkeit gilt.*’

35 Es sei hier angemerkt, dass Blumenberg in seiner Untersuchung iiber die absoluten Metaphern, die zu den
Grundbestinden der philosophischen Sprache zéhlen, der Auslegung der “Hohlenausgénge” unvergessliche Seiten
gewidmet hat. Dabei hat er sich sowohl mit der Metapher des phdnomenologischen Zuschauers als Panoptikum, die
hier in Kapitel 4 angesprochen wurde, als auch mit der Bedeutung des Hohlengleichnisses fiir die Phdnomenologie
Husserls ausfiihrlich befasst. Seiner Meinung nach ist “die Gestalt, die der Begriinder der Phinomenologie dem
Héhlengleichnis gegeben hat, kaum noch als Rezeption des platonischen Kunstmythos erkennbar”. Daher handle es
sich bei Husserl eher um ein Gedankenexperiment, das eine solipsistische Subjektivitdt inszeniert. Vgl. H.
Blumenberg, Héhlenausgdnge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1989, S. 445-449, 678-670 und vor allem 700-718.

36 Studien, S. 158.

37 Ebd., S. 159.

167



Wenn nun einer der Gefangenen sich von den Fesseln zu befreien und den von der langen
Unbewegtheit verursachten Schmerz auszuhalten vermdchte, so wiirde er, zum Eingang der Hohle
aufgestiegen, vom Sonnenlicht zundchst geblendet. Wenn er aber allméhlich zu sehen lernte, wiirde
er die Schatten als solche erkennen und ihre “Schattenhaftigkeit” verstehen. Seine Erkenntnis-
Vermoglichkeit befinde sich nun auf einem ganz anderen Niveau als die derer, die noch in der
Hohle gefangen sind und ihrer Schattenerkenntnis naiv vertrauen. Ihr Verstehen sei nicht nur ein
Verstehen einer Schattenwelt, auch ihre Erkenntnis sei eine Schattenerkenntnis. Die in diesem
Gleichnis erlebte “Gewaltsamkeit, Spannung und Anstrengung” versinnbildliche also jene
“Entfesselung, das Sich-Losreiflen aus der Macht der naiven Hingegebenheit an die Welt”, die mit
dem schmerzlichen Vollzug der Reduktion auftritt. Nur im “Aufstieg aus der Hohle der
Weltbefangenheit, im Durchbruch durch den Schmerz der Selbstbefreiung™® konne das Zeitalter
die meontische Philosophie und ihre Entfesselung aus der Unbewegtheit verstehen. Dafiir bediirfe

es aber einer radikalisierten Auffassung der Reduktion.

§ 4. Die Radikalisierung der Reduktion als Entmenschung

Eugen Finks philosophische Bemiihungen und Anstrengungen kreisen vom Beginn seiner
Assistentenzeit bei Husserl an um die Reduktion und ihre eigentliche, nicht blof erkenntniskritische
Bedeutung. Schon in seiner ersten akademischen Schrift, jener Preisschrift ndmlich, die er 1928 fiir
ein Preisausschreiben der Philosophischen Fakultit der Universitit Freiburg verfasste, wurde klar,
dass er der Reduktion eine zentrale Bedeutung beimal}. Zwar ist die Untersuchung nach Angaben
des Verfassers selbst nicht nur fragmentarisch und unvollstindig geblieben, sondern auch
thematisch auf die “zwei fundamentalsten Bewusstseinsmodifikationen”,”” die Vergegenwirtigung
und die Neutralitdt, begrenzt. Vor allem Letztere hat die Rolle des Schlusssteins der
Phinomenologie im Ganzen, da ohne Neutralitit keine Reduktion méglich ist.*' So erklirt Fink
gleich zu Anfang, dass es sich um eine Wesensanalyse solcher Phanomene handle und dass seine
Darlegungen sich dabei “nicht im Rahmen einer eidetischen Psychologie” bewegten, sondern “von

9942

vorneherein in die Einstellung der phdnomenologischen Reduktion”” gingen. Die 80 Seiten starke

Schrift zeigt aber auch einen reifen und kritischen Umgang mit den Werken Husserls. Es ist Fink

38 Ebd,, S. 161.

40 EFGA 3.2, S. 108.

41 Vgl. hier Kap. II1, § 1, 2.
42 EFGA 3.2, S.112.

168



bereits klar, dass dem phdanomenologischen Riickgang in das absolute, konstituierende und sich
selbst konstituierende Bewusstsein — das er hier reine Noesis nennt — Grenzen seiner Relevanz

gegeben sind, und dass

ein letztes methodisch integrales Verstindnis erst im Rahmen der universalen
Phédnomenologie mdglich ist: unsere Haltung und Einstellung und korrelativ die uns
zuginglichen Horizonte phidnomenologisch befragbaren Seins sind abstraktiv und
miissen wieder in die Ganzheitsstrukturen zuriickgenommen werden und von dort aus
ihren systematischen Sinn und Bedeutung empfangen. Diese Zuriicknahme ist uns hier
nicht mdglich, wir begniigen uns mit dem Bewusstsein der Vorldufigkeit unserer

Analysen.”

Die als notwendig anerkannte Zuriicknahme der jeweiligen reduktiven Stufe und der auf ihr
erfolgten Auslegungen des transzendentalen Bewusstseins auf die umfassenden Ganzheitsstrukturen
dieser befragten Subjektivitit erfordere ein “letztes, methodisch integrales Verstindnis” der
Phédnomenologie, d.h. eine meontische Kenntnisnahme der absoluten Konstitutionsbewegung im
Ganzen und des ihr entgegenlaufenden phdnomenologischen Denkens dieses Absoluten. Beides ist
aber von der Reduktion und ihrer Tragweite abhédngig.

Ein weiterer Schritt auf den Weg einer radikalisierten Auffassung der Reduktion im
meontischen Sinne erfolgt in der Dissertation Vergegenwdrtigung und Bild (1929), die eine
Erweiterung und Umarbeitung der Preisschrift darstellt. Hier stellt Fink schon fest, dass die
natiirliche Einstellung ihr eigenes und wahrhaftes transzendentales Recht habe, weil sie zur Natur
des Menschen gehore. Sie sei ndmlich seine “wesenhafte” Einstellung, d.h. sie mache das

»* aus. Der Mensch sei tatsichlich — von einer integralen Perspektive her

“Menschsein selbst
gesehen — jenes Seiende, das in das Ganze der Welt ein-gestellt ist. Diese Ein-stellung sei aber kein
bloB zufilliges, unverniinftiges und sinnloses (ohne Ratio) Geschehen, sondern eben ein
konstitutives Resultat: die Einstellung der mundanisierten Subjektivitit, die Mundanisierung des
Absoluten in eine konstituierte, mit Sinn versehene Welt. Ureigenes Resultat der Weltkonstitution
sei es aber, dass fiir das natiirlich eingestellte Leben das “Sein der Welt” immer vorausgesetzt ist.
Es ist der unsichtbare Grund, der es tragt. Dies macht letztendlich das Wesen dessen aus, was

Husserl die “Generalthesis” der natiirlichen Einstellung nennt: die Vorausgesetztheit der seienden

Welt und des Ich als Seiendem in dieser Welt. Diese urspriingliche Voraussetzung oder Ur-66&a des

43 Ebd., S. 113.
44 Studien, S. 11.

169



Lebens begreift Fink als eine Befangenheit, eine Gefangenschaft in einer notwendigen, aber
dogmatischen Voraussetzung, die uns zur Binnenweltlichkeit verdammt. Die Reduktion sei
demzufolge eben der entschlossene Versuch, diese Weltbefangenheit durch Einklammerung ihrer
Geltung aufzuheben und zu durchbrechen.” Doch diese Einklammerung ist nicht nur auf die

Geltung der Aullenwelt beschrinkt:

Von der Einklammerung der seienden Welt wird der Einklammernde, der jeweilige
philosophierende Mensch mitbetroffen, sofern er sich selbst apperzipiert und in dieser

Apperzeption sich vorgehalten ist als ein Seiendes in der Welt, eben als “Mensch”.*®

Die Aufhebung der natiirlichen Einstellung durch die Epoche¢/Reduktion ergreift auch den
philosophierenden Menschen in seiner Innerlichkeit, in seiner fiir ihn immer selbstverstandlichen
Menschlichkeit. Nicht nur seine Weltapperzeption wird erschiittert und infrage gestellt, sondern
auch seine Selbstapperzeption als “Mensch” erfahrt eine Erschiitterung durch die schonungslose
Kraft der Reduktion. Der Selbsteinklammerung des Menschen in seiner weltlichen Menschlichkeit
stelle sich nun die phdnomenologische Frage “nach der Seinsweise der transzendental-
konstituierenden, noch nicht als menschliche apperzipierten” Subjektivitit und ihren Erlebnissen.
Diese Frage konne laut Fink “im Umkreise der Ontologie des Menschen grundsitzlich nie
entschieden werden”,*” weil sich die Ontologie eben auf dem Boden des endkonstituierten Seins
bewege. Sie stelle allerdings eine integrale Aufgabe der Phanomenologie dar. Doch “inwiefern der
primdre Sinn und die innerste Absicht der phidnomenologischen Reduktion [...] als
“Entmenschung”*® bestimmt werden miisse, vermag er in der Dissertation noch nicht zu kliren.

Das ganze Bestreben bestehe darin, den Weg der Weltkonstitution und des genetischen
Aufbaus der Subjektivitdt als “Mensch in der Welt” riickwirts zu gehen. Es heille, das menschliche
Leben, die fertig konstituierte und weltbefangene Faktizitit seines In-der-Welt-Seins zum
absoluten, konstituierenden Leben zuriickzufiihren: eine Hinfiihrung des faktischen Menschen zur
transzendentalen Subjektivitdt, bevor sie sich in die weltliche “Menschlichkeit” objektiviert habe.
Um diese “Vermenschung” des Absoluten zu verstehen, miisse man, so Fink, eine “Ent-
menschung” vollziehen. Die Schilderung der Reduktion, die Fink in seinem Entwurf zu einem

Anfangsstiick zum System der Phinomenologie (1930)* verfasst hat, steht im Dienste eines solchen

45 Vgl. ebd., S. 12.

46 Ebd., S. 13.

47 Ebd., S. 9.

48 Ebd., S. 13.

49 VICM/2, S. 63-105.

170



Versuches. Es sei eine Umwandlung, eine Umwendung des faktischen Menschen erforderlich, um
eine Riickkehr in den Prozess der Konstitution der Menschlichkeit zu wagen. Die Ausfiihrung einer

solchen Riickfihrung zur “Hintermenschlichkeit”

sei moglich durch ein Zerbrechen der
menschlichen Selbstbekanntheit, jener Urbekanntheit des menschlichen Ich mit sich selbst, welche
zum natiirlichen Leben gehore. So konne die transzendentale, anonyme, “den Menschen tragende
und durch ihn stindig verdeckt gehaltene™' Sphire freigelegt werden.

Die entscheidende Frage formuliert Husserl in einer Randbemerkung zu dieser Passage
folgendermaBen: “In welchem Sinne ist das Anonyme bekannt?*> Wie kann diese urspriingliche,
transzendentale Subjektivitit, “in deren Leben sich nicht nur die Welt als der Inbegriff der
menschlichen Erfahrung [...], sondern auch die Menschlichkeit” selbst konstituiert, reduktiv
erreicht und aus ihrer Anonymitét herausgeholt werden? Anders gesagt, welchen Status haben die
Selbstapperzeptionen dieser Subjektivitét, in denen sie sowohl sich selbst als Mensch, als auch ihre
menschliche Erfahrung der Welt konstituiert?

Infrage steht hier die Konstitution jener apriorischen Korrelation, die die erfahrene Umwelt
und die Menschlichkeit des Lebens, die menschliche Umwelt und das sie erfahrende Subjekt als
Mensch verbindet. Diese Korrelation, ihre absolut vorausgesetzte Geltung miisse der
transzendentale Zuschauer hinter sich bringen. Das transzendental-reflektierende Ich soll sich ent-
menschen und die Struktur der Selbstapperzeptionen thematisieren, vor allem jener, in der die
Selbstapperzeption als ”Ich, der Mensch” enthalten ist.”> Die dadurch gestiftete Differenz und der
erreichte reflexive Abstand zum “natiirlichen Leben”, so meint auch G. van Kerckhoven, seien nur
von der Reduktion als Entmenschung™® einzusetzen. Durch eine Sprengung der Identitit zwischen
dem phinomenologischen Zuschauer und dem ihn tragenden Menschen wiirden alle die
charakteristischen Strukturmomente der Menschlichkeit, die normalerweise in unserer
Welterfahrung (auch unbewusst) fungieren — wie Geburt, Tod, Generativitit des Lebens und
Rezeptivitit der Erfahrung — vollstindig eingeklammert.”” Dies sei aber kein Reinigungsakt, der
sich nur im Inneren des natiirlichen Lebenszusammenhangs abspiele, sondern die radikalste
Befragung der Rolle der Selbstapperzeptionen, in denen die Mannigfaltigkeit der menschlichen
Weltbeziige zum menschlichen, sinnhaften Lebenszusammenhang wird.

Im ersten Umarbeitungsversuch der Ersten Cartesianischen Meditation vom Sommer 1931°°

50 Ebd., S. 64. Vgl. dazu auch Mundanisierung, S. 151.
51 VICM/2, S. 64.

52 Ebd.

53 Vgl. VICM/2, S. 83.

54 Mundanisierung, S. 158.

55 Vgl. VICM/2, S. 83.

56 Ebd., S. 106-133.

171



erscheint die Reduktion als eine tiefgreifende Revolution “gegeniiber der gemeinhinnigen
natiirlichen Weltansicht”. Der Sinn des binnenweltlichen Erfahrungslebens wird durch eine

neplayoyn The yoyng iiberwunden, durch welche

nicht nur der bisherige Lebensstil gedndert [wird], sondern vor allem eine
Durchsichtigkeit seiner Beschrinktheit im Ubergang in eine Einstellung gewinnt, die
allererst die wahre und konkrete Totalitét des fiir sich selbst erhellten Lebens zugédnglich

macht.”’

Demgemal oszillieren Sinn und Tragweite der Reduktion “zwischen dem Ziel einer intramundanen

2% nd letztendlich

Befreiung und dem des existenzialen Uberschreitens der Binnenweltlichkeit
einer Transzendierung der Endlichkeit. Mit der Entmenschung erreicht die phidnomenologische
Reduktion endgiiltig das Stadium einer Selbstbefreiung der Existenz, einer Uberwindung der ein-

gestellten Endlichkeit durch eine “freie Selbstvernichtung” der Menschlichkeit.

§ 3. Konstitutive Theorie der Selbstapperzeptionen und die Befreiung von ihnen

Wie bemichtigt sich die mundanisierende Selbstauffassung der intentionalen Erlebnisse als der
psychischen Akte, indem sie diese als Akte eines Menschen in der Welt konstituiert? Anders als
Kant stellt Fink die “transzendentale Apperzeption” keineswegs dem empirischen Ich gegeniiber.
Fiir Kant ist die transzendentale bzw. reine Apperzeption der empirischen entgegengesetzt. In der
reinen Vernunft wird der Bezug aller Vorstellungen auf ein sie umfassendes, sich stets gleich
bleibendes Bewusstsein dank des bewussten “ich denke” hergestellt. Die reine Apperzeption bildet
somit das Vermogen, die Einheit aller Verstandes- und Vernunfterkenntnis zu stiften, und sie liegt
der empirischen Apperzeption logisch zugrunde. Die transzendentale oder reine Apperzeption ist
somit das rein formale, urspriingliche, stets identische Selbstbewusstsein, das alles Vorstellen und
alle Begriffe begleitende und bedingende Bewusstsein des “Ich denke”, die Beziehung alles
Vorstellbaren auf ein es umfassendes Bewusstsein. Die transzendentale Einheit der Apperzeption —
im Unterschied von deren empirisch-subjektiver, psychologischer Einheit — ist rein objektiv: Sie ist
die Urbedingung aller Erkenntnis, aller Arten von Beziehung auf Objekte, aller Synthese von Daten

zur Einheit objektiver Erkenntnis, alles einheitlichen Zusammenhanges in einer Erfahrung

57 Ebd., S. 119.
58 Mundanisierung, S. 181.

172



iiberhaupt. Dagegen notiert Fink in seinem Artikel, in dem er die Phidnomenologie gegen die
Missverstindnisse seitens des Neukantianismus zu verteidigen versucht, dass die transzendentale
Selbstapperzeption der empirischen nicht “in einer hoheren Einheit” entgegengesetzt, sondern dass
sie — phdnomenologisch gedacht — “das Prinzip der unaufloslichen Einheit des Ich, die Einheitsform
des weltbefangenen Ich™’ sei. Diese unauflosliche, psychologische Einheit des Ich sei in dem
absolut konkreten, transzendentalen Leben konstituiert, dessen “Ergebnisse” die Welt und das Ich
selbst als menschliches Subjekt, “ontische Phanomene” sind. Demzufolge habe die entmenschende

ee

reduktive  Transzendierung der meontischen Phénomenologie “mit einer ontischen
(immanenzphilosophischen) oder transzendental-apriorischen ('kritischen') Subjektivierung der
Welt”® nichts zu tun. Sie sei keine Subjektivierung der Welt, keine Riickfithrung der Welt auf ein
irgendwie bestimmtes weltliches Seiendes, sondern eine “transzendentale Auffassung der Welt als
einer konstituierten Objektivation der absoluten Subjektivitit”.®’ Und die Radikalisierung der
Reduktion geht genau in die Richtung einer Freilegung dieser Ur-Auffassungen, die das
Seelenleben zu einer einheitlichen Ganzheit tiberlagern und diese weltliche Selbst-Objektivation des
absoluten Lebens — welches Fink, wie schon angedeutet wurde, auch “reinen Geist” nennt —
ermoglichen.

Fink unterscheidet zumindest drei Ebenen der mundanisierenden Selbstapperzeptionen.
Erstens gibt es all jene Wissensauflagen, die ich mir im Umgang mit den Anderen erwerbe, und die
also nicht origindr aus meinem eigenen erfahrenen Wissen stammen. Zweitens kommt der eigene
Leib, und zwar das innere Gefiihl der Leiblichkeit ins Spiel. Diese ist in zweifacher Weise gegeben:
einmal als agierender Leib “in dem ganz unmittelbaren Innenbewusstsein” der eigenen
Potenzialititen und ihres Zentrums, zweitens aber auch als “Korper” in der Apperzeption der
AuBenwelt. Mein Leib gibt sich mir in der AuBlenapperzeption als “reale Korperlichkeit”, als Organ
meiner Vermoglichkeiten. Die dritte Ebene der Selbstapperzeptionen sei jene der seelische
Auffassung meines Bewusstseins: Hier werde “die innere Erfahrung als die in der Welt befindliche
'Innerlichkeitssphire' des Menschen aufgefasst”.®> Die drei verschiedenen Schichten der
mundanisierenden Selbstapperzeptionen fuflen auf dem letzten Grund der Selbstkonstitution des
Bewusstseins. Thr Zustandekommen ist nur durch ihn ermdglicht. Diesen Grund nennt Fink
Urnoematisierung. Die Ur-noematisierung sei die “Ontisierung”, das Mundan- und Menschlich-

Werden des transzendentalen, absoluten Bewusstseins “in der konstitutiv tief liegendsten

59 Zitate aus Studien, S. 123.

60 Ebd., S. 148.

61 Ebd.

62 Zitate aus VICM/2, S. 166-169.

173



Selbstauffassung”.®?

Unter dem Titel “Urnoematisierung” verstehen wir die eigentiimliche Zeitigungsweise
des Bewusstseins, wodurch dieses allererst sein eigenes Sein konstituiert und seine

eigene Konstitution als eine seiende auffasst.®*

Wenn die drei oben genannten selbstapperzeptiven Grundformen in ihre konstituierende Leistung
eingesetzt werden, ist das Bewusstsein bereits ein “ontisches” Bewusstsein, mit ontischen
Auffassungen behaftet: es ist ein menschlich-seiendes Bewusstsein. Demnach liegt laut Fink der
ontischen Bewusstseinsweise eine nicht ontische, sondern meontische voraus. Diese vor-zeitliche
oder uber-zeitliche Urform des Bewusstseins, welche Husserl in seiner zeitkonstitutiven Theorie der
Lebendigen Gegenwart als stehend-stromende Ur-Gegenwart bestimmt, ist die urspriinglichste
Selbstkonstitution des Bewusstseins und seiner Noeme. Gegen den verstirkten, in seinen spéten
Texten zur Zeitkonstitution (den C-Manuskripten) spiirbaren Prasenzialismus Husserls der
Dreifligerjahre hat Fink seine Zeituntersuchungen zur “Emanation” des meontischen, vor- und
tiberzeitlichen Absoluten ins endliche Sein auf dem Weg der Weltzeit als “umgreifendem,

765 entwickelt. Das hat ihn letztendlich zu einer

iberobjektivem, iibersubjektivem Urgeschehen
Achronologie der Zeit gefiihrt, welche die Zeitkonstitution aus ihrem meontischen Gesichtspunkt
darstellen sollte. Leider sei das Ergebnis dieses ungeheuren Versuchs “missgliickt”: Wahrscheinlich
hat Fink selbst sein Zeitbuch Anfang der Siebzigerjahre vernichtet.®

Aber zuriick zur Urnoematisierung: Nachdriicklich weist Fink hinsichtlich ihres Wesens als
erster Grundstufe der Selbstkonstitution darauf hin, dass sie weltlich und nicht reflexiv “ausgeriistet”
sei.’” Wohl kann man, Husserl zufolge, von diesem urtiimlichen, sich als “Urseiendes”
konstituierenden Prozess nur aus der transzendentalen Reflexion des phidnomenologischen
Zuschauers wissen. Aber diese Moglichkeit ist nur insofern gegeben, weil dieser “Urstrom” der
Urzeitigung ein Grundwesen hat, das eine immer schon “in bestindigem stromenden Gang”
stehende “wundersame Synthesis” ist. In dieser ur-noematischen Synthesis konstituiert sich der vor-

zeitliche Fluss in eine einheitliche Identitit, als identitéres und “individuelles Sein”.%®

63 Z-1, 53a.

64 M-I, 10.

65 Fiinf lose Blitter, EFGA 3.2, S. 439 ff.

66 Vgl. dazu ebd., S. 441 und EFGA 3.1, Einleitung des Herausgebers, S. XXXIX. Hier wird von R. Bruzina der
miindliche Bericht Prof. von Herrmanns, des damaligen Assistenten von Fink, wiedergegeben, nach dem 1970 das
Typoskript des Zeitbuchs noch existierte.

67 Z-1, 65b.

68 Vgl. Hua Materialien VIII, S. 1-9, wo das Urphdnomen der Welt- und Zeitkonstitution von Husserl auch als “Puls
des Lebens” beschrieben wird. Vgl. auch Text Nr. 10, Grundstrukturen der konkreten Subjektivitdt, S. 35-37, sowie

174



Die Problematik der Selbstapperzeption des transzendentalen Bewusstseins als
psychophysischer Mensch hat Husserl bekanntlich in dem wichtigen §45 der Fiinften
Cartesianischen Mediation betrachtet. Hier schreibt er, Bezug nehmend auf die vorangehenden vier

Meditationen:

Die letzten wie diese gesamten Meditationen haben wir in der Einstellung der
transzendentalen Reduktion vollzogen, also ich, der Meditierende, als transzendentales
ego. Es ist nun die Frage, wie ich, das auf das rein Eigenheitliche reduzierte Menschen-
Ich im ebenso reduzierten Weltphdnomen, und ich als das transzendentale ego
zueinander sich verhalten. [...] Wir kdnnen nun sagen: Indem ich als dieses ego die fiir
mich seiende Welt als Phinomen (als Korrelat) konstituiert habe und fortgehend weiter
konstituiere, habe ich unter dem Titel Ich, im gewohnlichen Sinne des menschlich-
personalen Ich, innerhalb der gesamten konstituierten Welt eine verweltlichende
Selbstapperzeption in entsprechenden konstitutiven Synthesen vollzogen und halte sie
in bestdndiger Fortgeltung und Fortbildung. Alles transzendental mir als diesem letzten
ego Eigenheitliche tritt vermoge dieser Verweltlichung in meine Seele als Psychisches
ein. Die verweltlichende Apperzeption finde ich vor und kann nun von der Seele als
Phinomen und als Teil im Phinomen Mensch zuriickgehen auf mich als das universale,
absolute, das transzendentale ego. Wenn ich also als dieses ego mein Phdnomen der
objektiven Welt auf mein Eigenheitliches reduziere und nun dazunehme, was ich irgend
sonst als mir eigen finde (das nach jener Reduktion Fremdes nicht mehr enthalten
kann), so ist dieses gesamte Eigenheitliche meines ego wiederzufinden in dem
reduzierten Weltphdnomen als das Eigenheitliche meiner Seele, nur dass es hier als

Komponente meiner Weltapperzeption ein transzendental Sekundares ist.””

Dies “transzendental Sekundére” des Ego ist die Sphire des Fremden, welche von der “Sphire
seiner Eigenheit — mit der zusammenhdngenden Schicht seiner Welterfahrung, in der alles Fremde
abgeblendet ist” — zu unterscheiden ist. Dabei, so betont Husserl, “gehdrt aber doch jedes
BewuBtsein von Fremdem, jede Erscheinungsweise von ihm mit in die erste Sphire”.”
Dementsprechend identifiziert Husserl zwei methodische Wege, um die Konstitution der

psychologischen Menschlichkeit zu erschlieen, je nachdem, ob der Konstitutionsprozess genetisch

Text Nr. 43, Die Endlichkeit des primordialen Ego, S. 154-166, wo das Problem des Anfangs und Endes des
weltlichen Lebens erortert wird.

69 Hual, S. 130-131.

70 Ebd.

175



in der primordialen Sphire der Eigenheit oder der sekunddren Sphére der Intersubjektivitdt
geschieht.”' Die phidnomenologische Selbstbesinnung habe zwei Vorgehensweisen zur Verfiigung:
eine mittelbare und eine unmittelbare, d.h. einen direkten und einen indirekten Weg zur Enthiillung
der Weltkonstitution im primordialen Ego. Der direkte Weg sei die genetische Riickfrage in die
konstitutiven Strukturen, die zum menschlichen Ego bis zur frithen Kindheit, soweit sie tiberhaupt
erkennbar ist und zu anschaulicher Gegebenheit gebracht werden kann, gehdren. Von hier aus gehe
“der Weg tiiber andere Menschen [...] und die von aullen her erfahrenen generativen
Zusammenhinge. Zuerst gegeben ist der fremde Sdugling und von da die Selbstapperzeption als
Mensch, der eine Sauglingskindheit hatte. So gibt das eine abzuscheidende Stufe in der
konstitutiven Problematik”.”> Die Selbstapperzeption als Ich-Mensch sei wohl in der originalen
Selbsterfahrung gegeben, doch sei ihre Genese nicht ausschlieBlich eine ur-modale oder primordiale
Konstitution. Es bediirfe dafiir der intersubjektiven, generativen Zusammenhinge, welche
letztendlich nicht direkt, sondern nur dank der intersubjektiven Apprisentation und Einfiihlung
erfahrbar sind. Mit dieser Frage nach einem einheitlichen und kohdrenten psychophysischen
Zusammenhang hat sich Husserl im zweiten Teil seiner Vorlesungen Einfiihrung in die
Phédnomenologie vom Wintersemester 1926/27 befasst. Obwohl er hier diesen Zusammenhang in
der Originalsphire verortet, also, wie der Herausgeber dieses Textes I. Kern (1973) vermerkt,
“unter Ausschluss aller apprésentativen Sinnesmomente, die der psychophysischen Erfahrung durch

die 'Einfiihlung' zuwachsen”,” entwickelt Husserl “von neuem den Gedanken, dass die

Selbstapperzeption als objektive psychophysische Einheit Mensch auf der 'Einfiihlung' beruht”’
und also keine “originale” Apperzeption ist.

Hier wird ein groer Unterschied zu Husserl sichtbar, weil fiir Fink die Selbstapperzeptionen
“Ich” und “Welt” gleichsam die ersten Hypostasen des Konstitutionsprozesses sind, welcher vom
absoluten, emanierenden Leben ausgeht. Die entscheidende Geste der phidnomenologischen
Reduktion bestehe daher in der Einklammerung und Ausschaltung jeder Geltung meines weltlichen
Seins als “Subjekts”. Das subjektive Sein meines Ego als Sein eines in der Welt existierenden
Seienden impliziert wesensnotwendig die objektive Habe einer Weltgeltung. Es wire ja wohl irrig,

von einem weltlosen Subjekt zu reden. Es gibt kein Subjekt ohne Objekt. Vehement behauptet Fink

jedoch in seinen zweiten Umarbeitungsversuchen der ersten husserlschen Meditation aus dem

71 Vgl. dazu Hua XXXIV, Text Nr. 9, Riickgang auf das Ich in der urlebendigen Gegenwart, S. 162-176; und Text Nr.
20, Wie sich der Riickgang auf das Urphdnomenale des Ego gestalten muss, S. 298, 301.

72 Hua XXXIX, S. 482.

73 Hua XIV, S. XXXIII.

74 Ebd.; vgl. auch S. 81, 358f., 468.

176



Sommer 1932,”° dass jene Epoché, jene AuBer-Geltung-Setzung, welche die subjektive
Seinsgeltung meines menschlichen In-der-Welt-Seins, d.h. letztendlich meine Selbstapperzeption
als menschliches Ich in der Welt betreffen solle, das Wichtigste am Vollzug der Reduktion sei. In
dieser Selbsteinklammerung liege das Schwergewicht der phidnomenologischen Verwandlung,
welche von einer blof3 auf die Gegenstiande der AuBBenwelt gerichteten Epoché zu unterscheiden sei.
Zwischen den zwei Phasen des Transzendierens liege eine “grundsitzliche Verschiedenheit”, da
sich die entmenschende Reduktion im Grunde nicht mehr auf dem Boden der Welt abspiele.

In dieser Hinsicht zeigt sich ein grofer Unterschied zu Husserls Auffassung der
konstitutiven Prozesses der Selbstapperzeption. Fiir ihn haben ndamlich “meine Selbstauschaltung”
und die “Ausschaltung der Welt” eine identische, umkehrbare Bedeutung.” Sie bedeuten ein und
dasselbe, weil die Selbstapperzeptionen “Ich als Mensch” und “als in der seienden Welt seiend”
letztendlich in einer einzigen Realititsauffassung zusammenflieBen, welche den transzendentalen
Sinn der Subjekt-Objekt Beziehung konstituiert. Fiir Fink hat aber das Ablegen der Gewéander der
Menschlichkeit eine ganz andere Tragweite. Hierzu mdchten wir an die Reflexionen von G. van
Kerckhoven ankniipfen, der Licht in die finksche Idee einer entmenschenden Ausschaltung der
Selbstapperzeptionen  gebracht hat. Die AuBer-Geltung-Setzung der Gesamtheit der
mundanisierenden Selbstapperzeptionen affiziere das meditierende Subjekt selbst, und so bestehe

der wesentliche Schritt der entmenschenden Reduktion

in einem Bruch mit der transparent, hinfillig werdenden Voraussetzung, dass es ein
menschliche Ego ist, das die Epoché vollzieht. Die Epoché wird so zum Aufbruch,
durch den sich das meditierende Subjekt als Subjekt tiibersteigt und ein
“durchscheinendes” wird, durch den es das Subjekt erscheinen lésst, das in Wahrheit die

phianomenologische Reduktion vollzieht: die transzendentale Subjektivitit.”’

Somit sei der transzendentale Zuschauer — wie in Kapitel 4 dargelegt wurde — eine Funktion des
transzendentalen, absoluten Lebens, das durch ihn hindurch zu sich selbst komme. Noch in der VI.
Cartesianischen Meditation, einem Text also, der eigentlich fiir Husserl geschrieben wurde,
behauptet Fink, dass das Ereignis der Reduktion “eine Selbstaufhebung des Menschen [ist], der sich

von seiner verhiillenden Verkleidung befreit”.”® In der Entmenschung werde die natiirliche

75 VICM/2, S. 134-191.

76 Vgl. ebd., Anm. 157, S. 165.

77 Mundanisierung, S. 227.

78 VICM/1, S. 43 und die Fufinote 112, welche Husserls ambigue Position zur Reduktion als Entmenschung belegt.

177



Einstellung, welche “nicht bloB die 'naive' im Gegensatz zur wissenschaftlichen ist”,” aufgehoben

und so iberschreite der Mensch sich selbst, transzendiere er seine Menschlichkeit. Diese
Transzendenzbewegung, die im Vollzug der Reduktion erfolgt, hat den Sinn einer Preisgabe der
natiirlich eingestellten Autarkie des Lebens,” den Sinn einer nicht ontischen Vernichtung der
“Maske der existenten Subjektivitit”, die nun durchsichtig geworden ist.*' AbschlieBend lisst sich
also behaupten, dass die so radikal verstandene Reduktion in einer ersten Phase als ein Ubergehen
von der intentionalen Innenpsychologie auf das Gebiet des rein Seelischen und der intentionalen
psychischen Akte hin zu fassen ist, also als eine erste egologische Reduktion. Im Nachhinein zeige
sich aber ihr wahrer Gehalt als Entmenschung, als Selbstiiberschreitung des Denkens selbst, sodass

letztendlich

das Phdanomenologisieren liberhaupt keine Menschenmdglichkeit ist, sondern gerade die
Entmenschung des Menschen, das Vergehen der menschlichen Existenz (als einer
weltbefangenen und naiven Selbstapperzeption) in das transzendentale Subjekt

bedeutet.®

§ 6. Die nicht genetisch konstituierten Selbstauffassungen: die Instdinde

In seiner Phidnomenologie der Intersubjektivitidt weist Husserl auf eine besonders wichtige Art von
Auffassung hin, welche wesentlich zur Konstitution der seelischen Menschheit beitrégt. Dies sei die
analogisierende Apprésentation, die er als “mittelbare Intentionalitit der Fremderfahrung”®
bestimmt. Durch die leibliche Einfiihlung und aufgrund der Paarungsassoziation sei die
apperzeptive Sinnesiibertragung mdglich, in der ich mich als Ich gegeniiber einem alter ego
auffasse. Dies sei das Grundprinzip der genetischen Konstitution — im Gegensatz zur in der
Wahrnehmung zentrierten statischen Konstitution. Husserls Beschéftigung mit genetischen
Betrachtungen zielt also darauf, die konstitutive Geschichte des Bewusstseins im Sinne einer
“Geschichte aller moglichen Apperzeptionen™® ausfindig zu machen. Im Gegensatz zu Husserl, bei

dem die Selbstauffassungen aus dem Umgang mit den Anderen, aus der Einfiihlung mit ihnen und

also letztendlich aus dem “sekundidren” Bereich der Intersubjektivitdt stammen, glaubt Fink, dass

79 Z-VII, XXI/12a.

80 Vgl. Z-VII, X1.V/1b.

81 Vgl. Z-XI, 72a.

82 VICM/1, S. 132. Siche dazu unsere Ausfithrungen in Kapitel 4, § 8.
83 Hual, S. 138.

84 Hua XI, S. 339.

178



die Selbstauffassungen erstens zur unmittelbaren, origindren Sphire der Selbstkonstitution der
Subjektivitidt gehoren und zweitens “durchaus nicht von einem generellen Typus sind, sondern
spezielle und in reinen Wesenheiten griindende Verschiedenheit ihrer Konstitution”® haben. Damit
nimmt er deutlich von Husserls Phinomenologie und ihrem egologischen Ansatz Abstand. Wortlich

behauptet er, dass

alle Selbstauffassungen, die konstituiert werden durch “Riickauffassungen”, und zwar
genetisch enthiillbar sind, einer Grundgattung an[gehdren]. Die andere Grundgattung
wiren die in regionaler Gemeinschaft stehenden “Imstinde”. Fiir diese gilt, dass sie
prinzipiell keine genetische intentionalkonstitutive Aufkldrung zulassen; sondern die
intentionale phidnomenologische Aufkldarung bedarf hier neuer Methoden fiir die
angemessene  Verstehens-Thematisierung der “Instinde”. Wiahrend z.B. die
“Apperzeption” des eigenen Leibes als naturales Objekt genetisch konstituiert wird, wie
ferner die Wesensstrukturen der Welt assoziativ erwachsen, Verfestigungen der
“Gewohnheit” sind, — so sind [die Instinde] ganz im Gegensatz dazu [...] eidetische
Strukturen, die nicht durch die {ibliche temporale Interpretation aufgeklért werden
konnen. M. a. W. Selbstauffassungen, die “intentionale Traditionen” sind, bediirfen zu
threr phdnomenologischen Aufkldrung “der Zeit als des Horizontes eines jeden
Seinsverstindnisses”. Aber die “Instinde” sind die Zeit selbst oder besser dasjenige,
was die Zeit zur Zeitlichkeit menschlichen Daseins macht. Thre Seinsweise selbst ist
zeitlich in einem Sinn, sie konstituieren die Zeit, werden aber nicht in der Zeit
konstituiert. Thre Konstituierungsproblematik fiihrt auf die phidnomenologischen
Randprobleme der “Ontifikation der Zeit” und ist ausdriickliches Einleitungsthema fiir

eine transzendentale Meontik.%

Es geht dabei offensichtlich um die sogenannten “Grenzprobleme” der Phdnomenologie, die
Husserl in seiner Arbeitsphilosophie eigentlich “Probleme jener hoheren Stufen” oder “Probleme
zweiter Stufe”, “hochste und letzte Fragen”, “metaphysische Probleme” bzw. “metaphysische
Fragen” nannte.” Aber wihrend er die innerhalb der universalen Konstitutionsproblematik
auftretenden Probleme von Geburt, Schlaf und Tod immer entweder regressiv analytisch oder durch

die Methode der Limes-Bildung, d.h. der Konstruktion von idealen Grenzen der Erfahrbarkeit,

85 Z-1V, 44a-b.
86 Ebd.
87 Vgl. die Beschreibungen in der Einleitung des Herausgebers in Hua XXXXII, S. XIX-XLIV.

179



welche nie zur volligen anschaulichen Erfiillung kommen kénnen, zu 16sen versuchte, summiert
Fink sie endgiiltig unter der Grundgattung der “nicht genetisch konstituierten” Instdnde. Daher
seien sie nicht intentional konstitutiv aufzukldren, sondern bediirften einer “konstruktiven”
Methode, welche die transzendentale Ungegebenheit in Angriff nehmen solle. Dass die
Selbstkonstitution des Bewusstseins nicht mit dem Modell der {iblichen Gegenstandskonstitution
verstehbar ist, hatte Husserl vielleicht schon bei seinen Vorlesungen zur Phdnomenologie des
inneren Zeitbewusstseins (1905) eingeleuchtet, als er im Wesen der Retention eine doppelte
intentionale Richtung bestimmte: eine Querintentionaliditt und eine Ldngsintentionalitdt. Die erste
sei eine Retention der Objekte und ihrer zeitlichen Aufeinanderfolge. Dank ihr wird das
Bewusstsein der Dauer in der immanenten Zeit konstituiert. Die Langsintentionalitit sei dagegen
auf dieselben Retentionen gerichtet, sie sei Retention der Retentionen. In ihr ist das retentionale
Bewusstsein Bewusstsein der eigenen Dauer. Es sei ein erster Versuch, das Erscheinen des
Bewusstseins fiir sich selbst intentional konstitutiv aufzukliren®. Aber seit den Bernauer
Manuskripten iiber das Zeitbewusstsein (1917/18), in denen Husserl das klassische
Konstitutionsschema Inhalt/Auffassung flir die Analytik der Ur-Noematisierung des
konstituierenden Urflusses als unbrauchbar und nicht phinomenologisch angemessen erkennt, ist
ihm sicherlich ganz klar, dass das Problem der einheitlichen Konstitution des Bewusstseins in einer
zeitlichen Synthesis nicht auf der Basis der Gegenstandskonstitution zu erkléren ist. Auch in den
spiten C-Manuskripten®® verzichtet er auf den Gebrauch eines solchen Schemas, das trotzdem
immer noch seine Giiltigkeit fiir die Konstitution der Gegenstinde im immanenten Bewusstsein
behélt. Was Fink aber hier sagt, ist, dass diese zweite Gattung von Selbstapperzeptionen erst den
Rahmen ergibt, innerhalb dessen die Selbstkonstitution der Subjektivitit, die intentionale
Konstitution der Gegenstinde und darauf folgend die Verfestigung einer “intentionalen Tradition”
(Habitualisierung) geschehen kann. Die transzendentalen Instédnde seien aus diesem Grund nicht in

der Zeit, sondern bildeten den Zeithorizont selbst, die Zeitlichkeit der existenten Subjektivitit.
Intentionalitét als Intention auf Gegenstidnde ist nicht die alleinige Weise des Seins der
transzendentalen Subjektivitidt; Haben von Gegenstinden setzt schon Zeitlichkeit

. . . . 91
voraus, als die Horizonte, in denen Gegenstand erscheinen kann.

Offensichtlich bewegen sich diese Uberlegungen in jenen schwierigsten Bezirken der

89 Vgl. Hua X, § 39. Die doppelte Intentionalitit der Retention und die Konstitution des Bewusstseinsflusses, S. 80ff.
90 Hua Materialien VII.
91 Z-1V, 18a-b.

180



Phédnomenologie, in denen die Aufklirung des Eidos und der Endlichkeit der Subjektivitit zum
Thema einer meontischen Phdnomenologie der Instinde wird. Die Termini “Instand”, “Instinde”
sind ab 1927 in den Privatnotizen Finks hdufig sowohl in der substantivischen als auch
adjektivischen Form “instdndig” zu finden, und er machte systematischen Gebrauch davon. Mit
ihnen will Fink innerhalb seiner Konstitutionstheorie als Selbstobjektivation des absoluten Lebens
die absoluten Grundstrukturen des aktuell in der Welt situierten menschlichen Bewusstseins und der
menschlichen Existenz im Ganzen bezeichnen. Durch die Instinde, von denen er die Geschichte,
die Geburt, den Tod, das Sein-bei und das Schicksal erwéhnt, habe das subjektive Leben als Leben
eines faktischen Menschen seinen konkreten Stand in der Welt. Die Instinde sind also die
urspriinglichsten Weisen der Selbstkonstitution der absoluten Subjektivitit, die in ihnen sich

mundanisiert, sich ontifiziert, sich verweltlicht.

Ontifikation: Unter diesem Titel versteht die meontische Phinomenologie die Weise der
Emanation des Ursprungs. “Phdnomenologie des Absoluten” ist nichts anderes als die

Aufweisung der Ontifikation des Absoluten. Statt Konstitution sagen wir Ontifikation.””

So erkldrt sich auch, warum Fink die die Selbstapperzeptionen konstituierende Theorie der
Einfiihlung kritisiert.”” Der zentrale Instand ist laut Fink der Instand der Endlichkeit, weil die
Selbstkonstitution des transzendentalen, absoluten Lebens zum weltlichen, menschlichen Leben in

erster Linie eine Verendlichung, eine Selbstkontingentisierung in die Endlichkeit bedeutet.

Der Erlebnisstrom ist nicht ein Strdmen von intentionalen Erlebnissen, die dann einen

vereinigenden Strukturmoment, eine Polarisierung auf das Ich haben, er ist vielmehr die

92 Z-V, 111/6b.

93 Vgl. z.B. Z-1V, 88a-b: “Husserls 'Theorie der Einfiihlung' hat den radikalen Mangel, daf er erstens die intentionale
Analyse der Fremderfahrung orientiert nach dem 'Leitfaden’' einer vulgdren Ontologie: der Andere ist fiir mich
primdr da als vorhandenes Objekt. [...] Ist die intentionale Analyse der Prisenzgegebenheit des oder der Anderen
zureichend fiir die konstitutive Aufhellung des Mitseins? Offenbar nicht. [...] Ist also der Leiblichkeitsaspekt der im
konstituierenden Sinn vorgdngige Sinneszug? Oder ist nicht vielmehr die gegenstindliche Apperzeption, hier wie
tiberall, nur aufzuhellen in den Horizonten einer umfassenden Sinnauslegung der Instinde? Ist der Andere primdr
ein vorhandenes Ding, das ich als seiend setze oder evtl. 'durchstreiche' oder ist er primdr als 'Instand’ zu
bestimmen und aus seinem Instandscharakter allererst die angemessene ontologische Interpretation seines
Seinssinnes zu gewinnen, und so allererst das Sekunddrphdnomen zu verstehen, was Tduschung iiber die reale-
kérperliche Existenz besagt? [...] Die Notwendigkeit, die konstitutive 'Lehre von der Einfiihlung' als Problem der
Selbstauffassung durchzufiihren, erhellt darum, dass der Sinn 'Anderer Mensch' doch nur dann 'eingefiihlt' werden
kann, wenn auseinanderlegbar in der konstitutiven Intentionalitit beschlossen ist, was Mensch tiberhaupt ist. Das
heifst nicht, dass zundchst ein Mensch als Inbegriff von Instindigkeiten konstituiert sein miisste, und dann der
Sinnesiibertrag stattfinde, sondern zum Sinne: 'Mensch' gehort schon das Mitsein mit andern. Aber die
Sinnesiibertragung beschrdnkt sich auch nicht blof3 auf die transzendental-reduzierte primordiale Sphére und die in
ihr konstituierte Selbstapperzeption leiblichen Wesens, sondern umgreift die horizontalen Instandsbestimmtheiten,
in denen allein die Kontinuation der Akte als der Inbegriff der primordialen Sphdre sich abzuspielen vermag.”

181



Einheit der Instinde. Erst aus dem extatischen Horizont der Instinde:

Geschichte/Geburt/Tod/Sein-bei/Schicksal, kann allererst Erfahrung geschehen.”

Die Seinsart der transzendentalen Subjektivitét ist durch und durch Intentionalitét, ein
sinnhaftes Ganzes, dessen Sinnhaftigkeit sich “ausweltet”, Welt ist der Inbegriff der

Instinde, in denen das transzendentale Leben steht.”

Einzelne Autoren der Fink-Forschung haben ausdriicklich die Ahnlichkeit der Instinde mit den
Heideggerschen Existenzialien erwéhnt. Der Begriff von “Existenzialien” wird von Heidegger in
Sein und Zeit’® systematisch eingefihrt, um den Unterschied zwischen den ontologischen
Charakteren des Daseins (wie dem Selbst, der Alltiglichkeit, der Rede, der Stimmung, der Angst
und dem Tod) und den Kategorien, die fiir das Verstindnis des nichtdaseinsméfigen Seienden
angewendet werden, klarzumachen. Die Anwendung solcher Kategorien auf das Dasein wiirde dazu
fiihren, dass die Existenz als ecine blo3e Sache unter anderen Sachen, als ecine bloBe Vorhandenheit
verstanden wird. Gegen diese Vergegenstindlichung der Existenz erlauben es die Existenzialien,
die Seinsweise des Daseins in seinem eigentiimlichen Bewegtheitscharakter formal anzuzeigen. Als
formale Anzeigen oder auch als hermeneutische Kategorien der Faktizitdt erschlieBen sie die
Grundstrukturen oder Grundbestimmungen®’ des Daseins selbst. G. van Kerckhoven hat z.B. darauf
hingewiesen,”™® dass sowohl mit den Instinden als auch mit den Existenzialien die
Ganzheitsstrukturen des konkreten menschlichen Lebens in seinem geschichtlichen In-der-Welt-
Sein gedacht werden. Als solche stellen sie gleichsam ein transzendentales Urgeschehen dar. R.
Lazzari sieht in seiner Studie iiber Eugen Fink und die phdnomenologischen Interpretationen
Kants” die Affinitit darin, dass beide Philosophen die Grundweise des Lebens, d.h. die horizontal
ekstatischen Modi, in denen die menschliche Subjektivitét ihren Stand in der Welt hat und sich ihrer
selbst bewusst ist, im Blick haben. In ihnen sei auferdem die eigentliche Moglichkeit fiir das
endliche Leben enthalten, seiner Tiefe und Grenzen bewusst zu werden. R. Bruzina unterstreicht
nicht nur die Néhe der beiden Begriffe und dessen, was damals mit “Instinden” und
“Existenzialien” gemeint wurde, sondern konzentriert sich auch auf die Terminologie der

“Instdnde” und weist darin einen entscheidenden Unterschied zwischen Heidegger und Fink auf.

94 Z-1V, 55a.

95 Z-1V, 18b.

96 Vgl. GA 2, S, 59, 60.

97 Vgl. GA 64, S. 17-44.

98 G. van Kerckhoven, Fenomenologia e riduzione tematica dell’essere, in: Atti del Seminario di Gargnano (18-21
Aprile 1999), Franco Angeli, Milano 2002, S. 23-46.

99 R. Lazzari, Eugen Fink e le interpretazioni fenomenologiche di Kant, Franco Angeli, Milano 2009.

182



Auch bei Heidegger sei in der Tat von “Instéindigkeit” die Rede. Doch in diesem Fall gebe es keine
Ahnlichkeit mit der finkschen Begriffsbildung.'” Heidegger bedient sich auch einer weiteren
Variante, “Instdndlichkeit”, die bei Fink nicht zu finden ist. Bei Heidegger bekommt der Begriff
aullerdem erst innerhalb des “Beitrdge”-Projekts und seiner Konstellation eine wichtige Bedeutung.
Auf der Basis der letzten Bande der Eugen-Fink-Gesamtausgabe mochte ich einen kleinen
Schritt weiter gehen und behaupten, dass sich hinter der begrifflichen Affinitdt zwischen den
Instinden und den Existenzialien der philosophische Versuch Finks verbirgt, auf die notwendige
Unvollstindigkeit von Sein und Zeit eine Antwort zu geben. In den letzten, dramatischen Paragrafen
seines Hauptwerks “erwacht” bei Heidegger “ein schweres Bedenken™ hinsichtlich der existenzialen
Analytik. Diese sei noch “einseitig” geblieben. So fragt er: “[...] ist denn in der Tat das Ganze des
Daseins hinsichtlich seines eigentlichen Ganzseins in die Vorhabe der existenzialen Analyse
gebracht?”'’! Diese auf die Ganzheit des Daseins bezogene Fragestellung hatte in der Tat bisher nur

mit Riicksicht auf das Sein zum Ende, das Sein zum Tode ihre erste Antwort gefunden.

Das andere “Ende” aber ist der “Anfang”, die “Geburt”. Erst das Seiende “zwischen”
Geburt und Tod stellt das gesuchte Ganze dar. Sonach blieb die bisherige Orientierung
der Analytik bei aller Tendenz auf das existierende Ganzsein und trotz der genuinen

Explikation des eigentlichen und uneigentlichen Seins zum Tode “ecinseitig”.'"

Bei dieser Einseitigkeit ist das transzendentale Projekt von Sein und Zeit stehengeblieben.
Heidegger vermochte die Frage nach der Ganzheit des Daseins und seiner Herkunft auf dem Weg
einer ontologischen Analyse des existierenden Ganzseins nicht angemessen zu stellen. Die
Befragung der Geschichtlichkeit des Daseins durch eine Auseinandersetzung mit den Werken von
W. Dilthey und P. Yorck von Wartenburg und die Analyse der urspriinglichen Zeitlichkeit in der
Auseinandersetzung mit Hegel waren die letzten Vorbereitungsstufen, um “das urspriingliche
Ganze des faktischen Daseins hinsichtlich der Moglichkeiten des eigentlichen und uneigentlichen

Existierens existenzial-ontologisch aus seinem Grund”'®

in den letzten dramatischen Paragrafen
von Sein und Zeit zu fassen. Dieser Schritt blieb aber unvollendet. Die Frage nach dem Sein verirrte
sich in eine Einbahnstraf3e.

Wie kann man also die Herkunft des Daseins denken? Wie soll man seinen Ursprung, sein

“Woher” begreifen? Nach Finks eigener, meontischer Perspektive stehen die Fundamentalontologie

100 R. Bruzina, Edmund Husserl & Eugen Fink, a.a.0O., S. 571-572.
101 GA 2, S. 493.

102 Ebd.

103 Ebd., S. 575.

183



Heideggers und die Konstitutionslehre der Phidnomenologie in einem wechselseitigen Bezug.
Heideggers Fundamentalontologie sei eine Erhellung des Daseins hinsichtlich seiner apriorischen
Strukturen (wie Umwelt, Geworfenheit, Entwurf) in der Endlichkeit, d.h. eine phdnomenologische

Ausarbeitung der natiirlichen Einstellung.'**

Was er dabei aber nicht sehe, ist, dass diese
existenziale Analytik als Hermeneutik der Faktizitit das Dasein als “Vorgegebenes” und das

Seinsverstindnis als “Vorausgesetztes” annimmt, ohne zu erkennen, dass

es sich um eine Verweltlichung (als Verweltlichung der transzendentalen Subjektivitét)
handelt. Das In-der-Welt-Sein ist die existenziale Urbestimmung des mundanisierten
Subjekts. Aber auch die transzendentale Subjektivitit hat die Bestimmung der
“Weltlichkeit”: aber als eine konstitutive: d. h. es gehort in den Stil des konstituierenden

. . 105
Lebens, sich zu verweltlichen.

Aus diesem Grunde konne Heidegger die konstitutive Herkunft des Daseins und seiner
ontologischen Grundstrukturen nicht erkldren. “Fiir Heidegger war die Philosophie als ein Fragen
nach dem Sein ein solches nach dem Ganzen”.'”® Sein Versuch, diese Ganzheit auf dem Weg der
existenzialen Analytik zu fassen, sei an der Frage nach der Herkunft, nach dem anderen “Ende” des
Daseins gescheitert. Fink sieht den Grund dieses ersten Schiffbruchs im Meer des Seins
hauptsichlich darin, dass Heidegger zwar die endkonstituierten, faktisch ausgelegten Existenzialien
sehe, aber die Verweltlichung des Absoluten in die Instinde nicht. So sehe er die Transzendenz,
aber nicht die Konstitution. Und daher sei ihm der Zugang zur Ganzheitsauslegung des Daseins in

Bezug auf seine Herkunft, seine genetisch-transzendentale Konstitution versperrt geblieben.

§ 7. Die Absolution

Die Reduktion als eine Entmenschung des Menschen, als die extremste Verwandlung der Seele, als
Zugrundegehen der Existenz und als Zerstérung des mundan-ontischen Sinnes des Lebens erreicht
ihr letztes Stadium in der Befreiung von den Instdinden, d.h. in dem Sich-loslésen von den nicht
genetisch konstituierten, sondern ontologisch konstituierenden Selbstauffassungen. In ihnen hat sich

das Absolute ent-stellt, d.h. sich selbst apperzeptiv aus seinem transzendentalen Primat, aus seiner

104 Vgl. Z-1, 54a.
105 Z-1V, 132b.
106 P. Trawny, Adyton. Heideggers esoterische Philosophie, Matthes & Seitz, Berlin 2010, S. 55.

184



absoluten Transzendenz (und aus seiner transzendentalen Notwendigkeit) in eine mundane
“Stellung im Kosmos” verendlicht. In der Thematisierung der selbstapperzeptiven Instinde sieht
Fink ausdriicklich den hochsten Sinn der Reduktion.'”” Diese selbstbefreiende Thematisierung
ergibt aber keine ontologische Erkenntnis, sondern vielmehr eine meontische Erkenntnis des

Ontologischen (des Seins). Die weltliche “Endlichkeit” ist

phénomenologisch ein integrales Moment des Absoluten, ihm zugehdrig als das Wohin
seines Weltsturzes, seiner Verendlichung, Selbstbestimmung, Selbstverwirklichung. Die
Analytik der Endlichkeit, die sie nicht als “Resultat” konstitutiver Prozesse begreifen
kann, sie also nicht einstellen kann in den Zusammenhang einer absoluten Philosophie,
vermag also den innersten Sinn der Endlichkeit nicht zu fassen. Die Strukturen der
“Endlichkeit” sind lediglich Indizes fiir konstitutive Probleme der Selbst-Konstitution
des Absoluten (Verendlichung).'®®

Diese letzte Stufe des reduktiven Aufstiegs, in der die Strukturen des “Weltsturzes” konstruktiv
thematisierbar werden, setzt ihre Uberwindung voraus. Diese Uberwindung heiBt Absolution. Die
Ab-solution ist die Ab-losung des Lebens “aus den Banden des Lebens, aus der Weltbefangenheit”,
welche das “instidndige Gestelltsein in das Seiende des existenten Menschen ist”. In dieser
Befreiung von den Instinden erreicht der eigentliche Hinaufstieg zum Absoluten die endgiiltige
Zuriickfiihrung (reductio) ins Urspriingliche. Die Absolution ist gleichzeitig eine Uberwindung des
Menschen. In ihr iiberwindet der Mensch sich selbst und versteht seine Menschlichkeit nun absolut,
jenseits des Denkens und des Seins. Er begreift sich “als Inbegriff des Weltsturzes Gottes, als das
2 109

Aussersichgehen, als Emanation des Absoluten™.”™ In der Absolution befreit sich der Mensch zum

urspriinglichen Absoluten.

Die phédnomenologische Reduktion (radikaler gefasst als meontische Absolution!) ist
nicht die Entdeckung einer neuen Seinsdimension; nicht macht der Philosoph statt — wie
in den traditionellen Philosophemen — der Welt die “Region des reinen Bewusstseins”
zum Thema, sondern er macht die Welt zum Thema, aber nicht mehr in der
Befangenheit der Weltglaubigkeit stehend, sondern in der absoluten Entschrinktheit

stehend: die Welt als das Ende des meontischen Prozesses des Weltsturzes — oder das

107 U-1V, 49.
108 Z-XV, 103a-b.
109 Z-XV, 62a.

185



Sein als Gewordenes des konstitutiven Werdens. Die phdnomenologische Reduktion
filhrt aus der Befangenheit in die Unbefangenheit. Die “Einklammerung” als das
Sichfreimachen, als der Schmerz des Erwachens, als das Weh, das sich der absolute

Geist selbst antut.'!°

Die Reduktion als Absolution fiihrt zu einer Freiheit, die eine transzendierende &kPaocig (Ausgang,
Entkommen) ist. Die “Ekbasis” als Aufstieg liber das Weltliche hinaus ist die philosophische
Tendenz, sich aus den Instinden zu befreien, oder besser gesagt, sie in der Form der absoluten
Reflexion zu haben. Sie ist, religids ausgedriickt, der Weg zu Gott. Die Methode der meontischen

Absolution fiihrt letztendlich zu jenem absoluten Prinzip zuriick, aus dem sie hervorgegangen ist.

Die meontisch-konstitutive Phinomenologie iiberspringt nicht die Endlichkeit, sondern
springt ab von der Endlichkeit in die Unendlichkeit des weltstiirzend sich

verendlichenden Ursprungs”.'"!

Die apyn dieser transzendenten Bewegung zur Freiheit, zur Befreiung ist aber nicht nur der Anfang
als durchgingiges Prinzip dieser Bewegung, welches sie beherrscht, sondern stets “ein Anfang,
welcher die Bewegung nur anstoft, um sich dann in sich selbst zuriickzuzichen”.''” Er muss in
seiner Verweigerung wieder entdeckt und erreicht werden. Das Absolute ist die apyn der
Konstitution. Es ist absolute Freiheit, ist freie xotdfacic. Dieses Wort nennt das emanative,
konstitutive Heraustreten vom Einen ins seiende Weltliche. Die absolute Freiheit ist demnach “das
katabantische Ergreifen des In-der-Welt-seins”, ist die “Tathandlung aus dem absoluten Wesen
heraus”. Diese katabantische, freie Selbstentfremdung des Absoluten wird in der ekbantischen
Absolution riickgéngig entdeckt, begrifflich ausgelegt, aus der Nichtigkeit ihrer absoluten
Transzendenz herausgeholt. Im Gegenspiel zwischen reduktiver &kfacig und konstitutiver

katdpaicg vervollstandigt sich die Idee einer me-ontischen Philosophie und Phinomenologie des

Absoluten als Lehre von der Freiheit.

Nur scheinbar ist diese Form von “Unio mystica” als ein gewisser Ubergang der Philosophie in

ekstatische Religiositit zu verstehen. In Wahrheit ist die meontische Absolution von der Endlichkeit

110 Z-XI, 77a.
111 Z-IX, VII/6b.
112 P. Trawny, Adyton, a.a.0., S. 58.

186



der eigentliche Anfang der Philosophie.'” Es geht Fink eigentlich um eine Vorbereitung des freien
Denkens, eine Einweisung in die Philosophie und ihre Freiheit, letztendlich um einen
padagogischen Weg aus der Hohle. So leuchtet es am Schluss ein, dass man gerade erst bereit wére,

mit dem Philosophieren anzufangen.

113 Z-X1, 79a.

187



Schluss

Die Freiheit und das Absolute sind die aufeinander bezogenen Konvergenzpunkte von Eugen Finks
phdnomenologischem Denken in seiner ersten Phase. Zwischen ihnen vermittelt die Reduktion, die
im Zentrum der wechselseitigen Bezogenheit von Absolutem und Freiheit steht. Das beriihmte Zitat
Schellings, wonach Anfang und Ende aller Philosophie die Freiheit sei, fasst den in der
vorliegenden Arbeit dargestellten Zusammenhang von Freiheit und Reduktion in der
phdnomenologisch-meontischen Philosophie Finks treffend zusammen. In ihm sind alle
Grundelemente der finkschen Meontik konzentriert, als wiren sie in einer glanzvollen sprachlichen
Formulierung verdichtet, die gleichzeitig Sinn und Tiefe enthdlt. Der Verweis auf Schelling soll
tatsdchlich nicht nur darauf hinweisen, dass Finks Phidnomenologie grundsétzlich Philosophie des
Absoluten ist, sondern auch seine Grundiiberzeugung zum Ausdruck bringen, dass die Philosophie
als “Erscheinungslehre” des Absoluten mit der Freiheitsthematik untrennbar verbunden ist. So ist
hier die Idee einer meontischen Philosophie und Phanomenologie des Absoluten als Lehre von der

Freiheit dargestellt worden.

Freiheit bezeichnet bei Fink grundsitzlich die Relation zwischen absolutem Ursprung und
konstituierter Entsprungenheit bzw. zwischen dem Konstituierenden und dem Konstituierten,
welche den korrelativen Spielraum zwischen der Subjektivitit und der Welt umreifit. Diese
Korrelation wird aber von ihm keineswegs am Modell einer innerweltlichen Freiheit interpretiert, so
als ob es um eine Beziehung der Art Subjekt-Objekt, oder auch Ursache-Wirkung gehe. Finks
Radikalisierung der Phinomenologie Husserls zielt vielmehr grundsitzlich auf die Uberwindung
des konstitutiven Horizont-Modells ab, das die transzendentale Grundstruktur der Erfahrungswelt
darstellt. Bei Fink geht es um die Konstitution der Erfahrungshorizonte selbst, also nicht um eine
horizontale, sondern um die vertikale Konstitution des Welthorizontes im Ganzen. Dieses Problem
betrifft die Beziehung des Absoluten zur Welt, d.h. die Relation zwischen dem Transzendentalen
und dem Weltlichen iiberhaupt. Daran zeigt sich noch deutlich die prigende Kraft der die
husserlschen Phdnomenologie so griindlich bestimmenden Dichotomie transzendental — mundan.
Diese wird aber bei Fink nicht mehr horizontal, sondern vertikal bzw. nach der Achse der
meontischen Mundanisierung ausgelegt. Diese konstitutive, horizontbildende vertikale Relation

zwischen absolutem Ursprung und konstituierter Entsprungenheit bezeichnet Fink auch mit dem

188



Begriff “Emanation” oder “Ontifikation” — um terminologisch von Husserl Abstand zu nehmen.'
Die Korrelation zwischen Konstituierendem und Konstituiertem ist also keine innerweltliche,
sondern eine Korrelation a priori. Thre Prioritét betrifft den Zwiespalt zwischen dem absoluten,
nicht-seienden Ursprung des konstituierenden Lebens und seinem Endresultat, der konstituierten
Welt. Damit meint Fink, dass nicht die Glieder der konstitutiven Beziehung (Subjektivitidt und
Welt), sondern ihre Beziehung selbst das “Friihere” ist. Wenn also dieses korrelative Werden der
transzendentalen Konstitution Freiheit heillt, ist diese “die Selbstverwirklichung der

konstituierenden Subjektivitit in der Weltverwirklichung”.?

Die Relation zwischen absolutem Ursprung und konstituierter Entsprungenheit und das konstitutive
Weltwerden werden in ihrer apriorischen Eigenart in zweierlei Hinsicht als Freiheitsgeschehen
interpretiert. Die Bewegung der Freiheit zeigt somit eine doppelte Richtung:

Erstens bedeutet “Freiheit” eine absolute Freiheit, d.h. die Freiheit des Absoluten. In der
katabantischen (konstitutiven) Emanation des absoluten Lebens geschieht der freie Akt par
excellence: das ontifizierende Heraustreten vom Einen ins seiende Weltliche, die freie

ees 29

Selbstentfremdung des Absoluten. Dies “ist” nur in seiner Emanation oder als seine
Weltverwirklichung. Die Endlichkeit ist daher kein zusitzliches, sondern “ein integrales Moment
des Absoluten, ihm zugehorig als das Wohin seines Welt-Sturzes”,” d.h. als Resultat seiner
mundanisierenden Emanation.

Zweitens bedeutet “Freiheit” die welttranszendierende Bewegung einer menschlichen
Befreiung, die in und mit der Philosophie geschieht und die ihr Wesen ist. Es scheint mir, dass bei
Fink diese zweite, die Gegenbewegung zum absoluten Freiheitsbegriff der transzendentalen
Konstitution darstellende und ihn erginzende Figur der Freiheit von groBerer Bedeutung ist, da sie

die unkritische Ubernahme des gemeinschaftlichen und geschichtlichen Welthorizonts infrage stellt

und somit die Erdoffnung eines selbstbestimmten Handlungs- und Verantwortungsraums

1 Husserl spricht seinerseits auch von einem “Einstromen” des Transzendentalen in sein notwendiges natur-
psychisches Korrelat, vor allem in den Vorstudien (1935) zu seinem Werk Die Krisis der europdischen
Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie. In einem mit dem Titel “Einstromen” versehenen
Nachlassmanuskript aus dem Jahre 1935 ist zu lesen: ““/...] mit dem Einbruch der phinomenologischen Reduktion
[erhalten] die weltlichen Subjekte den Sinn von Mundanisierungen, ihre Ichakte von Mundanisierungen der
transzendentalen Ichakte. [...] die gesamte mundane Subjektivitit und ihr gesamtes psychisches Leben und seine
intentionalen Gehalte ist mundanisiertes Transzendentales. [...] Der transzendentale Horizont der Allheit,
Allgemeinschaft der transzendentalen Subjekte [hat] die konstituierte Welt als Korrelat in sich horizontal
vorgezeichnet [...]”. Trotz der Tatsache, dass bei Husserl das Absolute eine absolute Pluralitdt, d.h. eine
intermonadische Gemeinschaft ist, wihrend bei Fink das Absolute sich dem absolut Einen der neuplatonischen
Tradition anndhert, kommt Husserl schlieBlich zum Schluss, dass “fotal betrachtet die transzendentale
Allsubjektivitit absolut seiende Allheit, ein Absolutes [ist], das in der Wesensform 'ens a se' ist” (Hua XXIX, S.
771tL.).

2 VICM/1, S. 49.

3 Z-XV,103a.

189



menschlicher Existenz in der Welt anvisiert. Das steht natiirlich in unmittelbarer Ndhe zur
erzieherischen Thematik der zweiten, reifen Phase seines Denkens nach dem Zweiten Weltkrieg,
wo die Erziehung als fundamentales Lebensphidnomen ins Zentrum seiner Philosophie als Paideia,

als Lebenslehre des menschlichen Weltwesens riickt.

In diesem zweiten Sinn bedeutet Freiheit also die ekbantische, welttranszendierende Freiheit der
Philosophie, oder besser gesagt, als Philosophie. Innerhalb des transzendentalen, absoluten,
weltkonstituierenden und sich selbst unthematischen Lebens setzt mit der philosophischen
Reflexion eine eigentiimliche Gegenbewegung ein. Im phinomenologisch-meontischen Denken
vollzieht sich die mepizpory der weltausgerichteten Konstitution, ein reflexives Zuriicklaufen, die
begriffliche Wieder-holung des katabantischen Weltsturzes des Absoluten. Mit der
phdnomenologischen Riickfrage nach der freien Selbst- und Weltkonstitution des Geistes und mit
ihrer genetischen Enthiillung wird der konstitutive Prozess der Mundanisierung dank einer
transzendental re-konstruierten Erinnerungsgeschichte zur analytischen Entfaltung gebracht. Der
Sinn der phinomenologischen Meontik liegt liberhaupt darin, die aufsteigende Riickkehr zum
absoluten Ursprung zu unternehmen. Diese meta-transzendentale Reflexion, die in den
Radikalisierungsformen der Reduktion (Entmenschung und Absolution) ihr operatives Zentrum hat,
holt das immer schon geschehene, apriori verlaufene Werden der Konstitution begrifflich wieder. In
diesem Begreifen des bisher anonym verlaufenen und unenthiillten Konstitutionsprozesses kehrt das
endlich Konstituierte, von dem die reflexive Bewegung notwendig ihren Ausgang nimmt, in das
Konstituierende zuriick, aus dem es eigentlich stammt. Aber auch die umgekehrte, entgegengesetzte
Perspektive ist wahr: Das transzendental konstituierende Leben kehrt dank der begrifflichen
Authebung seines “AuBer-sich-seins” in die Konstituiertheit der natiirlichen Einstellung bzw. der
Weltbefangenheit zu sich selbst zuriick. So geht es aus dem Stadium eines anonymen, in der
konstituierten Zerstreutheit beharrenden “An-sich-seins” in das Stadium des fiir sich selbst erhellten
“Fiir-sich-seins” iiber. Ort dieses Innewerdens des transzendentalen Lebens durch all seine

Horizonte von Weltkonstitution ist die phdnomenologisch-meontische Reflexion der Philosophie.

Um den katabantischen Exzess des Absoluten bzw. seine freie Emanation, und die absolut
transzendente Freiheit des Konstitutionsprozesses in ihrem nicht seienden Ursprung jenseits des
konstituierten, weltlichen Seins anschaulich-begrifflich zu ergreifen, ist anch Fink eine reduktiv-
absolutive Befreiung von den endkonstituierten, selbstapperzeptiven Strukturen der Endlichkeit
vonndten. Nur durch die Reduktion hindurch ereigne sich jene geistige, philosophische

Selbstiiberwindung der Endlichkeit, die den “Weg aus der Endlichkeit in die Unendlichkeit des

190



absoluten Wissens™ gehe. Die ekbantische Freiheit, die durch die welttranszendierende
Beweglichkeit der Philosophie ermoglicht wird, da sie ihrem Wesen nach ihr Anfang und Ende in
der Freiheit hat, bestehe grundsétzlich in einer Befreiung der menschlichen Existenz aus den
Banden der fertig konstituierten Endlichkeit. Durch diese ekbantische Befreiung werde, so Fink, die

5 . . .
>, Die Schlusssteine dieser

endliche Existenz frei “zum zweiten Leben im Sturz der Katabase
Freiheitsauffassung sind die Reduktion und ihre radikalisierte Form: die Absolution. Durch die
Reduktion/Absolution wird die Existenz des Menschen von ihrer uneigentlichen Existenzweise
befreit. Ein solches Philosophieren, welches den Exzess des transzendentalen Lebens denkt, hat
aber den Menschen selbst ent-menscht, hat ihn zu Ende gedacht. Daher bestimmt Fink seine
phdnomenologische Meontik auch als ein katastrophales Denken. Die Absolution rufe den
ontischen Untergang des Ich, den “Abstieg der Seele” hervor, und so sei das eigentliche
Grundgeschehen der Philosophie “die Katastrophe der Individualitit, die Entmenschung”.’
Philosophieren ist nur scheinbar eine Menschenmdglichkeit, weil es eigentlich eine Entmenschung,
den radikalsten Angriff auf den Menschen hervorbringt. So ist die Philosophie eine menschliche
“Unmdoglichkeit”, die jenseits aller Weltmdglichkeiten liegt. Indem der Mensch von ihnen befreit
wird, wird er eigentlich frei fiir eine andere Freiheit. Mit der Philosophie und der Ent-menschung
geschehe also die grofte Selbstverwandlung des Menschen.” Diese andere, philosophische Freiheit
ist fiir Fink letztendlich der ekstatische “Ausstieg der Seele aus der dunklen Hohle des
Menschentums und das Zuriicktreten in sie, wissend um das Licht. Philosophieren — das ist der

weiteste Sprung der Menschensehnsucht”.®

In dieser karaarpoprn des Menschen, die der wepitponn des meontischen Philosophierens entspricht,
sind der Anfang der Philosophie und ihre Autonomie als Disziplin bewahrt. So sagt Fink: “Ob
Philosophie moglich ist oder nicht, entscheidet nur die Philosophie”.” Die autonome
Selbstaufstellung des philosophischen Wissens hat fiir ihn den Sinn einer autonomen

Selbstbegriindung, die in einem Akt der Freiheit geschieht und doch nie vollkommen zu erreichen

4 Z-VII, 2a.

5 Z-1V,45a.

6 Zitate aus Z-VI, 55a.

7 In seiner zuletzt erschienenen Verdffentlichung Technik, Kapital, Medium. Das Universale und die Freiheit
(Matthes & Seitz, Berlin 2015) hat P. Trawny die Dimension dieser anderen, in der Innerweltlichkeit unméglichen
Freiheit umrissen und ausdriicklich mit dem transformativen Charakter der Philosophie in Verbindung gebracht. So
sei die Philosophie als eine “radikale und d.h. auch gewaltsame Verwandlung [...] des indifferenzierenden und
normalisierenden Menschen zu denken” (Ebd., S. 157). Die philosophische Freiheit prisentiere sich demnach als
Unmdoglichkeit, sie sei eine Freiheit von allen Weltmdglichkeiten. In oder mit dieser “Unmdglichkeit” werde das
Subjekt, wohlgemerkt, “desintegriert” (oder ent-menscht) und somit befreit — das sei “die neoplatonische
Alternative” (ebd., S. 160).

8 Zitate aus Z-VII, XVII/27a.

9 E. Fink, Einleitung in die Philosophie, a.a.0., S.7

191



ist. Philosophie ist immer “in der duBlersten Gefahr, vor der Aufgabe ihrer Selbstbegriindung zu
versagen”,'’ sie ist immer unterwegs zu sich selbst. Daraus entsteht jene stindige, ungeldste
Spannung zwischen transzendentaler und mundaner Dimension, die das finksche Denken
wesentlich charakterisiert. Diese stidndige Unfertigkeit, diese Unmdglichkeit der dialektischen
letzten Synthesis ist kein Misserfolg des philosophischen Wissens. Thr entspricht die unendliche
Aufgabe, die jedem, der philosophiert, zukommt: dass dem Menschen in der Welt eine maximale
Freiheit zur Verfligung steht und seine Verantwortung darin liegt, “diese Freiheit zu iibernehmen
und auszufiillen”.!"" Soweit aber der Mensch frei ist, sein weltliches Dasein so und so zu fiihren und
eigenstindig Entscheidungen zu treffen, besteht auch die Moglichkeit, dass er diese andere Freiheit,
welche jenseits aller Weltmoglichkeiten liegt, verkennt. Dass er sie nicht sieht, dass er in seiner
vorgegebenen Weltlichkeit und in sich selbst gefangen bleibt, dass sie ihm versperrt bleibt, ist
immer moglich. Und so ist auch immer die Mdglichkeit des Missbrauchs der Freiheit mitgegeben,
welcher zu einer rein negativen Freiheit, d.h. zur verhdngnisvollen Verkehrung des Freiheitsideals

in der Weltbefangenheit fiihrt.

In seinen zahlreichen Werken aus der Nachkriegszeit (1946—1975), von denen viele den
Grundfragen der systematischen Piddagogik und den theoretischen Problemen der Erziehung
gewidmet sind, hat Fink die Freiheitsproblematik mit dem Phidnomen der Erziehung und der
Philosophie als Lebenslehre in Verbindung gebracht. Dabei ging es ihm um die Ermoglichung von
Freiheitsraumen menschlicher Koexistenz, in denen die Freiheit verantwortlich {ibernommen und
“in Ubung” gebracht werden kann. Zur gleichen Zeit hat er aber in den harten Jahren des Zweiten
Weltkriegs den immer mdglichen, verhidngnisvollen Missbrauch der Freiheit und seine Folgen aus
einer europdischen Perspektive wahrgenommen. “Europdisch ist die Freiheit des Geistes, und
gleichzeitig ihr Missbrauch” steht in seinem unverdffentlichten Kriegstagebuch Eremitie.
Aphorismen 1940-44."* In diesem Text prangert Fink an, wie Europa am Missbrauch der Freiheit
stirbt, indem die Idee der hochsten Befreiung sich in Wurzellosigkeit und Kollektivismus, in die
unbewusste Gefangenschaft in einer totalen technischen Welt, in die planetarische Profanierung des
Lebens und letztendlich in eine hochmiitige Selbstreflexion des frei gewordenen Menschen
verkehrt. Daraus kann nur die abgriindige Hilflosigkeit folgen, welcher der moderne Mensch

gegeniiber dem Nihilismus, diesem unheimlichen Gast unserer Kultur, ausgesetzt ist. Die Freiheit,

10 Ebd.
11 Vgl. das Interview “Freiheit durch Begrenzung. Ronald Bruzina, Cathrin Nielsen und Rainer Sepp im Gesprdch
iiber Eugen Finks Philosophie”, in: Information Philosophie, http://www.information-

philosophie.de/?a=1&t=184&n=2&y=1&c=3.
12 E. Fink, Eremitie. Aphorismen aus einem Kriegstagebuch 1940-44, unverdffentlichte Schrift im Fink-Archiv,
Signatur E15-103.

192



die Fink in seinen Uberlegungen anvisiert, ist die tiefe, dem gesellschaftlichen Leben
zugrundeliegende Dimension des Frei-seins. Diese iibergreifende Dimension ist jeglicher ethischen
Freiheit, jeder Redefreiheit oder Gewissensfreiheit vorausgesetzt. Die Philosophie kann einen
Zugang zu dieser anderen, “transzendentalen”, absoluten Dimension der Freiheit schaffen, die

unserer weltlichen Freiheit vorausgeht.

Die Aktualitit, oder besser gesagt, die dringende Notwendigkeit eines europdischen Denkens der
Freiheit, welches jeden Hochmut einer leeren Selbstreflexion aufgibt, steht derzeit ganz Europa
schmerzlich vor Augen. Dass der Mensch seinen Grund in jener Transzendenz erkenne, deren
Wesen Freiheit heif3t, will also keine naive Hoffnung sein, sondern eine Aufgabe, welche unsere

Verantwortung verlangt.

Europa stirbt am Missbrauch der Freiheit: die Befreiung des Individuums (Renaissance)
verkehrt sich in Wurzellosigkeit und Kollektivismus; die Emancipation des Menschen
von der Ubergewalt der Natur (Technik) verkehrt sich in eine Gefangenschaft des
Menschen in einer technischen Welt; die Entdeckung der metaphysischen Stellung des
Menschen (moderne Philosophie) verkehrt sich in eine narzissistische Anthropozentrik,
die Gott und das Seiende zu Geschdpfen des Menschen herabsetzt; die Befreiung von
einer sakralen allgemeinbindenden Lebensauslegung (Aufkldrung) verkehrt sich in eine
allgemeine Profanierung des Lebens. Der moderne Mensch ist ohne alle Weihen und
Mysterien, ohne den Segen der Erde und der himmlischen Gétter. Europa stirbt am
Missbrauch seiner Freiheit. Die Moglichkeit des Missbrauchs aber ist kein Einwand

gegen die Freiheit selbst, die hochste Idee des verniinftigen Menschen.

(aus E. Fink, Aphorismen aus einem Kriegstagebuch 1940-1944. Unverdffentlichtes Dokument im
Eugen-Fink-Archiv.)

193



Literaturverzeichnis

1. Werke Finks

Die bisher verdffentlichten Nachlassmaterialien aus Finks Assistentenzeit bei Husserl werden mit
Signatur und arabischer Seitenzahl (z.B. Z-IV, 27a), wie in den von R. Bruzina herausgegebenen
Bénden 3.1 und 3.2 der Eugen-Fink-Gesamtausgabe (EFGA) angegeben, zitiert. Dieses
Signatursystem weicht von dem archivinternen des Eugen-Fink-Archivs (EFA) an der Universitit

Freiburg ab.

Fink, Eugen. Gesamtausgabe, hrsg. von S. Gritzel, C. Nielsen und H.R. Sepp unter Mitwirkung von A. Hilt
und F.-A. Schwarz: Abt. 1, Phdnomenologie und Philosophie, Bd. 3. Phdnomenologische Werkstatt, hrsg.
von R. Bruzina, Teilband 1: Die Doktorarbeit und erste Assistenzjahre bei Husserl, Alber, Freiburg 2006;
Teilband 2: Die Bernauer Zeitmanuskripte, Cartesianische Meditationen und System der
phdnomenologischen Philosophie, Alber, Freiburg 2008.

——, Studien zur Phdnomenologie, 1930-1939, Nijhoff, Den Haag 1966 (Phaenomenologica 21)
(=Studien).

——, VI Cartesianische Meditation, Teil 1. Die Idee einer traszendentalen Methodenlehre, hrsg. von H.
Ebeling, J. Holl und G. Van Kerckhoven, Springer, Dordrecht 1988 (= VICM/1).

——, VI. Cartesianische Meditation. Teil 2. Ergédnzungsband: Texte aus dem Nachlass Eugen Finks (1932)
mit Anmerkungen und Beilagen aus dem Nachlass Edmund Husserls (1933/34), hrsg. von G. Van
Kerckhoven, Kluwer, Dordrecht 1988 (=VICM/2).

——, Vom Wesen des Enthusiasmus, Hans Chamier Verlag, Essen 1947 (=Enthusiasmus).

——, Ndhe und Distanz: phdnomenologische Vortrdge und Aufsdtze, hrsg. von F. A. Schwarz, Alber,
Freiburg 1976 (=ND).

——, Einleitung in die Philosophie, hrsg. von. F. A. Schwarz, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 1985
(= Einleitung).

——, Elemente einer Husserl-Kritik, unveroffentlichtes Dokument, EFA, Signatur: E15/441.

——, Eremitie. Aphorismen aus einem Kriegstagebuch 1940-44, unverdffentlichtes Dokument, EFA,
Signatur: E15/103.

——, Spiel als Weltsymbol, hrsg. von C. Nielsen und H.R. Sepp (Eugen Fink Gesamtausgabe, Bd. 7),
Freiburg/Miinchen 2010.

——, Sein, Wahrheit, Welt. Vor-Fragen zum Problem des Phdnomen-Begriffs, Nijhoff, Den Haag 1958
(Phaenomenologica 1).

——, Metaphysik der Erziehung im Weltverstindnis von Plato und Aristoteles, Klostermann, Frankfurt a. M.

1970.

194



——, Erziehungswissenschaft und Lebenslehre, Rombach, Freiburg 1970.

——, Grundfragen der systematischen Pddagogik, Rombach, Freiburg 1978.

——, Natur, Freiheit, Welt. Philosophie der Erziehung, hrsg. von F.A. Schwarz, Konigshausen & Neumann,
Wiirzburg 1992.

——, Presentificazione ed Immagine. Contributi alla fenomenologia dell'irrealta, hrsg. von. G.J. Giubilato,

Mimesis, Milano-Udine 2014.

II. Werke Husserls

Die Schriften Husserls werden nach der Husserliana (Hua) mit rémischer Bandnummerierung und
arabischer Seitenzahl (z.B. Hua I, S. 3) zitiert. Die wenigen Passagen aus dem Nachlass werden
unter der archivinternen Signatur des Manuskripts im Husserl-Archiv (z.B. Ms. P 2 1I/10)
angegeben. Briefe aus dem husserlschen Briefwechsel (Husserliana Dokumente III = Bw) werden

mit romischer Bandnummerierung und arabischer Seitenzahl (z.B. Bw VII, S. 16) zitiert.

Edmund Husserl, Husserliana. Gesammelte Werke, Nijhoff, Den Haag 1950 ff.

Hua I: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, hrsg. von S. Strasser, 1950.

Hua II: Die Idee der Phdnomenologie. Fiinf Vorlesungen, hrsg. von W. Biemel, 1958.

Hua IIl/1: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie. Erstes Buch:
Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenologie, hrsg. von K. Schumann, 1976.

Hua IV: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie. Zweites Buch:
Phéinomenologische Untersuchungen zur Konstitution, hrsg. von M. Biemel, Nachdruck 1991.

Hua V: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie. Drittes Buch: Die
Phéinomenologie und die Fundamente der Wissenschaften, hrsg. von M. Biemel, 1971.

Hua VI: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie. Eine
Einleitung in die ph&nomenologische Philosophie, hrsg. von W. Biemel, 1976.

Hua VII: Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte, hrsg. von R. Boehm. 1956.

Hua VIII: Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil: Theorie der phdnomenologischen Reduktion, hrsg. von
R. Boehm, 1959.

Hua X: Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917), hrsg. von R. Boehm, 1969.

Hua XI: Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten (1918-1926), hrsg.
Von M. Fleischer, 1966.

Hua XIII: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. Texte aus dem Nachlass. Erster Teil: 1905-1920, hrsg.
von Iso Kern, 1973

195



Hua XIV: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Zweiter Teil: 1921-1928,
hrsg. von I. Kern, 1973

Hua XV: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil: 1929-1935, hrsg.
von I. Kern, 1973

Hua XVII: Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft. Mit
ergdnzenden Texten, hrsg. von P. Janssen, 1974.

Hua XXVII: Aufsdtze und Vortrédge 1922-1937, hrsg. von T. Nenon und H.R. Sepp, 1989.

Hua XXXIII: Die Bernauer Manuskripte iiber das Zeitbewusstsein (1917/18), hrsg. von R. Bernet und D.
Lohmar, 2001.

Hua XXXIV: Zur phdnomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926-1935), hrsg. von S. Luft,
2002.

Hua XXXV: Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen 1922/23, hrsg. von B. Goossens, 2002.

Hua XXXVI: Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908-1921), hrsg. von R. D. Rollinger
in Verbindung mit R. Sowa, 2003.

Hua XXXIX: Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Texte aus dem
Nachlass (1916-1937), hrsg. von R. Sowa, 2008.

Hua XXXXII: Grenzprobleme der Phdinomenologie. Texte aus dem Nachlass (1908-1937), hrsg. von R.
Sowa und T. Vongher, 2014.

Hua Materialen IV, Natur und Geist. Vorlesungen Sommersemester 1919, hrsg. von M. Weiler, 2002.

Hua Materialen VIII, Spdte Texte tiber Zeitkonstitution (1929-1934): Die C-Manuskripte, hrsg. von D.
Lohmar, 2006.

Husserliana Dokumente III, Briefwechsel. In Verbindung mit Elisabeth Schuhmann, hrsg. von K.

Schuhmann, 1994 (Bd.e 1-9 mit einem Ergdnzungs- und Registerband).

AuBerhalb der Husserliana erschienene Schriften Husserls:

Husserl, Edmund. Briefe an Roman Ingarden, hrsg. von R. Ingarden, M. Nijhoff, Den Haag 1960
(Phaenomenologica 25).

Husserl, Edmund - Heidegger, Martin. Phdnomenologie (1927), hrsg. R. Cristin, Duncker & Humboldt,

Berlin 1999.

Husserl, Edmund. Randbemerkungen zu Heideggers Sein und Zeit und Kant und das Problem der

Metaphysik, in: Husserl Studies X1 1994, hrsg. Von R. Breeur, S. 3-63.

196



III. Werke Heideggers

Die Schriften Heideggers werden nach der Heidegger-Gesamtausgabe (GA) mit arabischer
Bandnummerierung und Seitenzahl (z.B. GA 9, S. 13) zitiert.

GA 2: Sein und Zeit (1927), hrsg. von F.-W. Von Herrmann, Klostermann, Frankfurt am Main 1977.

GA 9: Wegmarken (1916-1961), hrsg. von F.-W. Von Herrmann, Klostermann, Frankfurt a.M., 3. Auflage
2004.

GA 18: Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie (Wintersemester 1924), hrsg. von M. Michalski,
Klostermann, Frankfurt am Main, 2002.

HGA 14: Zur Sache des Denkens (1962 — 1964), hrsg. von F.-W. Von Herrmann, Klostermann, Frankfurt
a.M. 2007.

GA 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit (Wintersemester 1929/30),
hrsg. von F.-W. Von Herrmann, Klostermann, Frankfurt am Main, 3. Auflage 2004.

GA 45: Grundfragen der Philosophie. Ausgewdhlite "Probleme” der “Logik” (Wintersemester 1927/38),
hrsg. von F.-W. Von Herrmann, Klostermann, Frankfurt am Main, 2. Auflage 1992.

GA 58: Grundprobleme der Phdnomenologie (Wintersemester 1919/20), hrsg. von H.-H. Gander,
Klostermann, Frankfurt a.M., 2 durchges. Auflage 2010.

GA 60: Phdnomenologie des religiosen Lebens. 1. Einleitung in die Phdnomenologie der Religion
(Wintersemester 1920/21) 2. Augustinus und der Neuplatonismus (Sommersemester 1921) 3. Die
philosophischen Grundlagen der mittelalterlichen Mystik (Ausarbeitungen und Entwiirfe zu einer nicht
gehaltenen Vorlesung 1918/19), hrsg. von M. Jung/T. Regehly/C. Strube, Klostermann, Frankfurt a.M., 2.
iiberarb. Auflage 2011.

GA 61: Phdnomenologische Interpretationen zu Aristoteles. FEinfiihrung in die phdnomenologische
Forschung (Wintersemester 1921/22), hrsg. Von W. Brocker/K. Brocker-Oltmanns, Klostermann,
Frankfurt a.M., 2. durchges. Auflage 1994.

GA 64: Der Begriff der Zeit (1924), hrsg. von F.-W. Von Herrmann, Klostermann, Frankfurt a.M. 2004.

IV. Weitere Literatur

Adorno, Theodor W. Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien tiber Husserl und die phidnomenologischen
Antinomien, Kohlhammer, Stuttgart 1956

Altobrando, Andrea. Subjectivity; Nature and Freedom: An itinerary through Husserl’s philosophy, in:
Phenomenology 2010 (111), Selected Essays from the Euro-Mediterranean Area: In the Horizon of
Freedom, hrsg. von P. Kontos, A. Serrano de Haro, 1. Copoeru, Zeta Books, Bucharest 2010.

197



Aristoteles. Poetik, tibers. von M. Fuhrmann, Reclam, Miinchen 1976.

——, Metaphysik, Neubearbeitung der Ubersetzung von H. Boniz, Meiner, Hamburg 1989.

Avenarius, Richard. Der menschliche Weltbegriff, Reisland, Leipzig 1905.

Berger, Gaston. Le Cogito Dans La Philosophie de Husserl, Aubier/Editions Montaigne, Paris 1941.

Bernet, Rudolf / Kern, Iso / Marbach, Edvard. Edmund Husserl: Darstellung seines Denkens, Meiner,
Hamburg 1996.

Biemel, Walter. Husserls Encyclopaedia Britannica Artikel und Heideggers Anmerkungen dazu, in:
Tijdschrift voor Filosofie X11 1950, S. 246-280.

Blecha, Ivan. Zeitspielraum — Erscheinungsfeld/Weltganzes, in H.R. Sepp (Hg.), Metamorphose der
Phéinomenologie, Karl Alber, Freiburg/Miinchen 1999.

Blumenberg, Hans. Héhlenausgdnge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1989.

Boehm, Rudolf. Vom Gesichtspunkt der Phinomenologie, Nijhoff, Den Haag 1968.

Brandi, Cesare. Theorie der Restaurierung, hrsg. von U. Schidler-Saub, Siegl, Miinchen 2006.

Broekman, Jan M. Phdnomenologie und Egologie. Faktisches und transzendentales Ego bei Edmund
Husserl, Nijhoff, Den Haag 1963 (Phaenomenologica 12).

Bruzina, Ronald. Hinter der ausgeschriebenen Finkschen Meditation: Meontik — Pddagogik, in: A. Bohmer
(Hrsg.) Eugen Fink: Sozialphilosophie - Anthropologie - Kosmologie - Pddagogik — Methodik,
Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 2006.

——, Edmund Husserl & Eugen Fink. Beginnings and Ends in Phenomenology 1928-1938, Yale University
Press, New Haven/London 2004.

——, R. Bruzina, H. R. Sepp und C. Nielsen in Gesprdch iiber Eugen Finks Philosophie, in: Information
Philosophie. Zeitschrift fiir Philosophie, [http://www.information-
philosophie.de/?a=1&t=184&n=2&y=1&c=3].

Cairns, Dorion. Conversations with Husserl and Fink, Nijhoff, The Hague 1976 (Phaenomenologica 66).

Cobet, Thomas. Husserl, Kant und die praktische Philosophie. Analysen zur Moralitit und Freiheit,
Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 2003.

Conrad, Theodor. Bericht iiber die Anfinge der phdnomenologischen Bewegung, in: E. Ave-Lallemant/K.
Schumann (Hrsg.), Eine Zeitzeuge tiber die Anfinge der phdinomenologischen Bewegung: Theodor
Conrads Bericht aus dem Jahre 1945, Husserl Studies IX, 1999.

Cristin, Renato. Phdnomenologische Ontologie. Heideggers Auseinandersetzung mit Husserl (1916-1928),
in: R. Bernet, A. Denker, H. Zaborowski (hrsg.), Heidegger und Husserl. Heidegger Jahrbuch VI 2012,
Karl Alber, Freiburg/Miinchen, S. 43-68.

De Palma, Vittorio. Il soggetto e l'esperienza. La critica di Husserl a Kant e il problema fenomenologico del
trascendentale, Quodlibet, Macerata 2001.

Dilthey, Wilhelm. Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Gesammelte Schriften
7, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1992.

Drummond, John. Husserl on the Ways to the Performance of the Reduction, in: Man and World VIII 1975,

198



S. 47-69.

Diising, Karl. Subjektivitit und Freiheit. Untersuchungen zum Ildealismus bei Kant und Hegel, Frommann-
Holzboog, Stuttgard/Bad Cannstatt 2002.

Fabbianelli, Faustino/Luft, Sebastian (Hrsg.), Husser! und die klassische deutsche Philosophie, Springer,
New York/Dordrecht/London 2014 (Phaenomenologica 2012).

Fischer, Matthias. Differente Wissensfelder, einheitlicher Vernunftraum. Uber Husserls Begriff der
Einstellung, Fink Verlag, Miinchen 1985.

Gander, Hans-Helmut (Hrsg). Husser! Lexikon, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 2010.

Held, Klaus. Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des transzendentalen Ich bei Edmund
Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblemaktik, Nijhoff, Den Haag 1966 (Phaenomenologica, 23).

——, Husserls neue FEinfiihrung in die Philosophie: Der Begriff der Lebenswelt, in: Carl Friedrich
Gethmann (Hg.), Lebenswelt und Wissenschaft. Studien zum Verhdltnis von Phdnomenologie und
Wissenschaftstheorie, Bouvier Verlag, Bonn 1991.

——, Phdnomenologie und Philosophiegeschichte, in: M. Born (Hrsg.), Existenz und Wissenschaft.
Festschrift fiir Claudius Strube, Konigshausen und Neumann, Wiirzburg 2008.

——, Husserls Riickgang auf das phainomenon und die geschichtliche Stellung der Phdnomenologie, in:
E.W. Orth (Hrsg.), Phdnomenologische Forschungen X 1980, Alber, Freiburg/Miinchen.

——, Husserl und Heidegger tiber den Anfang der Philosophie, in: Heidegger Jahrbuch VI 2012, Karl Alber,
Freiburg/Miinchen, S. 70-71.

Iribarne, Julia V. La cuestion de la libertad en el pensamiento de Husserl, in: R. Rizo-Patron de Lerner
(Hrsg.), El pensamiento de Husserl en la reflexion filosdfica contemporanea, Pontificia Universidad de
Peru, Lima 1993, S. 3-20

Jinger, Ernst. Uber den Schmerz (1933), Ernst Jinger Werke Bd. 5, Ernst Klett, Stuttgart 1979ff.

Kern, Iso. Die drei Wege in die transzendentalphdnomenologische Reduktion in der Philosophie Edmund
Husserls, in: Tijdschrift voor filosofie XX1IV 1962, S. 303-349.

——, Husserl und Kant. Eine Untersuchung iiber Husserls Verhdltnis zu Kant und zum Neukantianismus,
Nijhoff, Den Haag 1964 (Phaenomenologica 16).

Lahbib, Oliver. De Husserl a Fichte: liberté et réflexivité dans le phénomeéne, Harmattan, Paris 2009.

Landgrebe, Ludwig. Der Weg der Phdnomenologie, Haus Mohn, Giitersloh 1963.

——, Wilhelm Diltheys Theorie der Geisteswissenschaften (Analyse ihrer Grundbegriffe), in: Jahrbuch fiir
Philosophie und phdnomenologische Forschung 1X 1928, S. 237-366.

Lavine, Jean-Francois. Husser! et la naissance de la phénoménologie (1900-1913). Des Recherches Logiques
aus Ideen: la genese de l'idéalisme transcendental phénoménologique, Puf, Paris 2000.

Lazzari, Riccardo. Eugen Fink le interpretazioni fenomenologiche di Kant, Franco Angeli, Milano 2009.

Lembeck, Karl-Heinz. Natiirliche Motive der transzendentalen Einstellung? Zum Methodenproblem der
Phéinomenologie, in: Phdnomenologische Forschungen 1 1999, Karl Alber, Freiburg/Miinchen.

Luft, Sebastian. Husserl's phenomenological Discovery of the natural Attitude, in: Continental Philosophy

199



Review XXXI 1998, 153-170.

——, Die Archivierung des husserlschen Nachlasses 1933—1935, in: Husserl Studies XX 2004, S. 1-23.

——, Phdnomenologie der Phdnomenologie. Systematik und Methodologie der Phdnomenologie in der
Auseinandersetzung zwischen Husserl und Fink, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht/Boston/London
2002 (Phaenomenologica 166).

Liithy, Martin. Vom Raum in der Fldche des Modernismus, in: A. Henning/ B. Obermayer/ G. Witte (Hrsg.),
Fraktur. Gestorte dsthetische Prisenz in Avantgarde und Spdtavantgarde, Wiener Slawistischer
Almanach, Bd. 63 1996, Wien/Miinchen.

Merleau-Ponty, Maurice. Phdnomenologie der Wahrnehmung, iibers. Von R. Bohem, De Gruyter, Berlin
1966.

Nenon, Thomas. Freedom, Responsibility and Self-Awareness in Husserl, in: The Bew Yearbook for
Phenomenology and Phenomenological Phylosophy 11 2002, Routledge, S. 1-21.

Platon Thedtet, aus dem Griechischen von F. Schleiermacher, Suhrkamp Studienbibliothek, Berlin 2007.

Rang, Bernhard. Kausalitit und Motivation: Untersuchungen zum Verhdltnis von Perspektivitit und
Objektivitdt in der Phdnomenologie Edmund Husserls, Nijhoff, Den Haag 1973 (Phaenomenologica 53).

Reiner, Hans. Freiheit, Wollen und Aktivitit. Phdnomenologische Untersuchungen in Richtung auf das
Problem der Willensfreiheit, Offizinen Richard Hadl, Leipzig 1927.

Seeman, Hans J. Bild als Widerstreit. Ein Beitrag zur Phdnomenologie der anschaulichen Unmoglichkeit,
Inauguraldissertation, Wuppertal 2002. (http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?7urn=urn%3Anbn%
3Ade%3Ahbz%3A468 20070839).

Sepp, Hans-Reiner. Bild. Phdnomenologie der Epoché I, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 2012.

Sommer, Manfred. Husserl und der friihe Positivismus, Klostermann, Frankfurt a.M. 1985.

Stroker, Elisabeth. Zur Problematik der Letzbegriindung in Husserls Phdnomenologie, in: W. Marx (Hrsg.),
Zur Selbstbegriindung der Philosophie seit Kant, Klostermann, Frankfurt am Main 1987, S. 107-129.

——, Husserls letzter Weg zur Transzendentalphilosophie im Krisis-Werk, in: ders. Phdnomenologische
Studien, Klostermann, Frankfurt a.M. 1987, S. 115-138.

——, Husserls transzendentale Phdnomenologie, Klostermann, Frankfurt a.M. 1987.

Trawny, Peter. Martin Heideggers Phdnomenologie der Welt, Karl Alber, Freiburg/Miinchen 1997.

——, Adyton. Heidegger esoterische Philosophie, Matthes & Seitz, Berlin 2010.

——, Irrnisfuge. Heideggers An-archie, Matthes & Seitz, Berlin 2014.

——, Finks “Lebenslehre”, in: A. Hilt / C. Nielsen (Hrsg.), Bildung im technischen Zeitalter. Sein, Mensch
und Welt nach Eugen Fink, Alber, Freiburg/Miinchen 2005, S. 342-362.

——, Technik Kapital Medium. Das Universale und die Freiheit, Matthes & Seitz, Berlin 2015.

Van Breda, Herman L. Husserl und das Problem der Freiheit, in: H. Noack, (Hrsg.), Husserl,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1973, S. 227-281.

Van Kerckhoven, Guy. Fenomenologia e riduzione tematica dell'essere, in: Atti del Seminario di Gargnano

(18-21 Aprile 1999), Franco Angeli, Milano 2002, S. 23-46.

200



——, Mundanisierung und Individuation. Die VI. Cartesianische Meditation und ihr Einsatz, Kénigshausen
& Neumann, Wiirzburg 2003.

Volpi, Franco. Heidegger e Aristotele, Laterza, Bari 2010.

Welton, Donn. The other Husserl. The Horizons oftranscendental Phenomenology, Indiana University Press,
Bloomington 2000.

Werner, Max. Die Phdnomenologie Edmund Husserls. Eine Einfiihrung, Fink, Miinchen 1989.

Withy Karel. Owned emotions. affective excellence in Heidegger on Aristoteles, in: D. Mc Manus (Hrsg.),
Heidegger, Authenticity and the Self, Routledge, New York 2015.

201



	1 Front
	2 Inhaltsverzeichnis
	3 Einleitung
	4 Kap. 1 korr
	5 Kap. 2 korr
	6 Kap. 3 korr
	7 Kap. 4 korr
	8 Kap. 5 korr
	9 Schluss_korr
	10 Literaturverzeichnis

