
����������	
���
����
	

���������������	�
����
��������
	��
�
���

������������������������� 

��!����!��������!��
�

"������!�����������
��
���!�������������������

�	��!
������
��#

$������������%�����&������
�!'���

����(�����
����)��*��������+�,,���!��

*
��������*
��

$�
*!����-!��$�����!�


!���

.���
��
�.����
/���!����

+�,,���!�/��	�0�,��	�����1�2



Die Dissertation kann wie folgt zitiert werden:

urn:nbn:de:hbz:468-20160211-110148-5
[http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn%3Anbn%3Ade%3Ahbz%3A468-20160211-110148-5]



���������	�
������



������

��	
���
	�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������

���������	�
��

��������	
�

��
��������
���
��
������
���
��������������
���

������������	���	�
�����
	����������������
���� 	!��	��	� 
�	��������������������������������������������� �"

��#��$���%�		���!��� 	!��	��	� 
�	���������������������������������������������������������������������������������������������� �&

��'������%�
(!�(����
���������������	���	�
����������������������������������������������������������������������������� ##

��)���� 	!��	��	� 
*��	���	�
����� 
!���	!���
��+������ 
�!�
!������������������������������������������������� #,

��-����� 
�!�
!� 
!�.�	!����	/0�����1�
�
������
2�	�(3����+ ���	��������	���	�
������������������'#

��"�������������	���*��	���	�
���!���	�4��	���������������������������������������������������������������������������� '"

��5��6
��*��	���	�
���!���	�%�		���!� (!�

��	�78�9:��������������������������������������������������������������)�

��,��� !��(!�

���
	������;�������������������������������������������������������������������������������������������������������� )"


����������

�������
���
�����������	������	�������������	����

��������		
�

�����
��
�������������������
��������������������������

������ !�*��	���	�
���!�������(
�����!��	< 	�!�����������������������������������������������������������������������)&

��#������ 
2��1�!!�	!�� <�
������
��	������������
�!�*�����������������������������������������������������������-)

��'���	< 	�� 
!�=�<���
	��+�	������� �����	 
���������>�
������������������������������������������������������������ -,

��)�����?(��� 	��������	!��


	��	0�>�����	��������	���	�
�������������������������������������������������� "#

��-������(�<����	���>����	��������
�!�*���0��
!
��
	������+������(�	�	�>�
��(���;�	�������������"5

��"��%�����
	������;� ���	 �������>�
�� 
!���	��� 
���	��!���*��
�!�*��!���	����	�+��!����������������������

@����	� ���
������
����������������������������������������������������������������������������������������������������������5A

��5��� ��� 
��%�
(!�(�!�		
	�� 
<�����>�
�!��
 ���	����B�		��
	��
	����B>���
	����!��*������ 5'

��,������4���+ ���	!<� ���C�
<!��


	������;�������!���!�D�����������������������������������������������������������5"



��������			
�

������������� !
����"��������#������������������
��������������

������� 	!��	��	� 
��E��	�
	������<����	��*���F0�$���G�
����������!����B� 		�


	����
�� 
�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������,�

��#���H�!��	�� 
���
!
��
	����!���
�� 
�!���
	�!*��	���	!0�E�
	�!����
	�� 
!��	< 	������

���
�!�*���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������,"

��'���H�!��	�� 
��E�
	�!����
	�� 
!�4���+ ���	�������������������������������������������������������������������������� &#

��)��I	�

�	�
�������� 

����
	� 	���	��*�����	�4���+ ���	�	������� ��� 
��.I	����+��������/�

�������
�!�*���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������&5

��-������! ��
�����%�		�����I	����+��������!���!����������������������������������������������������������������������� �A'

��"��@���

 ��
�0������
<� (����	�����	
���
	���	��������
�!�*���� 
!�������
����
��������

��� 
!<���
	�� 
!�����	 ���
����	���	!��


	��������������������������������������������������������������������� �A,

��5��I	����+���������(�! ������	�!1��!��H�!��	���

��4���+
�!��������4���+ ���	��!������

����	�!���������	!�� <����!�4�	!���	������������������������������������������������������������������������������ ��)

��,��4���+ ���	� 
!���
�!0�����;������������������������������������������������������������������������������������������������� �##

������������

 ��
!�����
���"�����
��

��������	�
�

����$�������
��
�������%�������


���������*��	���	�
���!�������
����	����������������������������������������������������������������������������������������#-

��#������4��� 
�������!�=�
�(�1
!!�!��	!�
	��!��	��;�	!���B%��
��
�������������������������������������������'�

��'���������
����	� 
!�J�����	�!�.;�	!���!/����������������������������������������������������������������������������������'-

��)�����
����	� 
!��� (
���
	����	�!�4���
�!���������������������������������������������������������������������������� �)#

��-�������
	� 	��%��
 ���	��������
����	���������������������������������������������������������������������������������� �)5

��"�������� 	!��	��	� 
��%��
 ���	������������������������������������������������������������������������������������������������ �-#



��������&
�

�'�������
��
������
��(������
��

�����>�
�(�< 	��	����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� �-&

��#��%��
��
� 	 
K!������>�
�(�< 	��	����������������������������������������������������������������������������������������"#

��'��� !��G�
�	�
����	�!���������������������������������������������������������������������������������������������������������������"-

��)������� ��� 
�!���
	���������
����	� 
!��	���	!��
	���������������������������������������������������������� �",

��-��@�	!���
��+��������������%�
(!� **����*���	�	�
	������=�<���
	��+�	���	�	�����������������������5#

��"������	�������	���!�����	!���
�����	�%�
(!� **����*���	�	0������	!��	������������������������������������5,

��5�������(!�

���	������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������,)

%��

!!�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������,,

����� �
�+�������	�!���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������&)



 1 

Einleitung 

 

 

Die Frage nach der Freiheit gehört zweifellos zu den zentralsten Problemen der 

Philosophiegeschichte und ist in verschiedenen Theorien unterschiedlich beantwortet worden. Die 

Phänomenologie Edmund Husserls galt indes immer als ein der Freiheitsthematik fernes Denken. 

Darauf hat Pater H.-L. van Breda, einer der Retter des husserschen Nachlasses und Mitbegründer 

des Husserl-Archivs in Leuven, schon in der unmittelbaren Nachkriegszeit deutlich hingewiesen.1 

Diese vermutliche Vernachlässigung der Freiheitsthematik in der Phänomenologie, oder mindestens 

die evidente Abwesenheit einer ausdrücklichen Beschäftigung mit dem Problem der Freiheit, 

scheint durch die sehr wenigen Textstellen, die in den veröffentlichten Hauptwerken Husserls den 

Fragen des Freiheitsbewusstseins und der Freiheitsausübung gewidmet sind, bestätigt zu werden. 

Ein klares Symptom dieser Sachlage ist, dass in der Husserl-Literatur und in den Sachregistern der 

maßgebenden Husserl-Monographien2 der Begriff der Freiheit überhaupt nicht auftaucht. Dem 

entspricht sicherlich auch die geringe Zahl an Schriften, die die einschlägige Forschungsliteratur 

dem Freiheitsbegriff Husserls gewidmet hat.3 Diese Nichtthematisierung der Freiheit, eines 

Themas, das wesentlich mit der Möglichkeit einer Theorie der Ethik verbunden ist, erscheint aber 

um so erstaunlicher, als die Phänomenologie ziemlich früh in ihrer geschichtlichen Entwicklung als 

!Erste Philosophie” auftrat4 und eine ethische Erneuerung der zu einem kritischen Stillstand 

gekommenen, von den dramatischen Ereignissen des Ersten Weltkrieges und seinen Auswirkungen 

                                                
1 Vgl. H.-L. van Breda, Husserl und das Problem der Freiheit, in: H. Noack (Hrsg.), Husserl, Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft, Darmstadt 1973, S. 227-281. Der Artikel ist die deutsche Übersetzung eines Vortrags, den van 
Breda 1949 auf dem IV Congrès des Sociétés de Philosophie de Langue Française (Originaltitel: Husserl et le 
problème de la liberté) hielt. 

2 Vgl. R.Bernet/I.Kern/E.Marbach, Edmund Husserl. Darstellung seines Denkens, Hamburg 1989; H-H. Gander 
(Hrsg.), Husserl-Lexikon, Darmstadt 2010; W. Marx, Die Phänomenologie Edmund Husserls. Eine Einführung, 
München 1987; E. Ströcker, Husserls transzendentale Phänomenologie, Frankfurt a. M. 1987. 

3 Eine der ersten phänomenologischen Untersuchungen zu den volitiven Lebensäußerungen und zur menschlichen 
Freiheit ist sicherlich die 1926/27 bei Husserl in Freiburg verteidigte Dissertation von Hans Reiner: Freiheit, Wollen 
und Aktivität. Phänomenologische Untersuchungen in Richtung auf das Problem der Willensfreiheit, Offizinen 
Richard Hadl, Leipzig 1927. Zur Freiheitsfrage bei Husserl siehe außerdem J. V. Iribarne, La cuestion de la libertad 
en el pensamiento de Husserl, in: R. Rizo-Patrón de Lerner (Hrsg.), El pensamiento de Husserl en la reflexión 
filosófica contemporánea, Pontificia Universidad de Peru, Lima 1993, S. 3-20. Unter den jüngsten die 
Freiheitsthematik behandelnden Beiträgen zur Husserl-Forschung seien folgende Schriften erwähnt: T. Cobet, 
Husserl, Kant und die praktische Philosophie. Analysen zur Moralität und Freiheit, Königshausen & Neumann, 
Würzburg 2003; O. Lahbib, De Husserl à Fichte: liberté et réflexivité dans le phénomène, Harmattan, Paris 2009; T. 
Nenon, Freedom, Responsibility and Self-Awareness in Husserl, in: The Bew Yearbook for Phenomenology and 
Phenomenological Philosophy II 2002, Routledge, S. 1-21. 

4 Einen systematisch ausgearbeiteten Höhepunkt auf Husserls Weg zur Entwicklung der Phänomenologie  bildet der 
Text der Vorlesung !Erste Philosophie”, die er unter diesem Titel im Winter-Semester 1923/24 an der Universität 
Freiburg gehalten hat. Vgl. Hua VII, Erste Philosophie (1923/24), Erster Teil: Kritische Ideengeschichte; Hua VIII, 
Zweiter Teil: Theorie der phänomenologischen Reduktion. 



 2 

schwer beschädigten europäischen Tradition5 anstrebte. Daraus lässt sich jedoch nicht schließen, 

dass sich von den Voraussetzungen der husserlschen Phänomenologie her keine Auffassung der 

Freiheit entwickeln ließe, wie die Werke vieler seiner Schüler (z.B. in erster Linie Heidegger, 

Landgrebe und Patocka) beweisen. Im Hintergrund der husserlschen Philosophie steht in der Tat ein 

komplexer, zwei Aspekte aufweisender Freiheitsbegriff, dessen beide einander entgegengesetzte 

Dimensionen sich durch die Dichotomie transzendental–mundan kennzeichnen lassen. Dabei muss 

aber festgehalten werden, dass dieser Freiheitsbegriff, dessen theoretischer Rahmen von den zwei 

Polen der transzendentalen und der mundanen Einstellung begrenzt wird, von Husserl nie ins 

Zentrum einer spezifischen Untersuchung gestellt wird. Vielmehr verwendet er ihn als operativen 

Begriff in unterschiedlichen Weisen zur Klärung verschiedener sachlicher Kontexte. Der 

Freiheitsbegriff taucht sowohl in einem methodologischen Zusammenhang in Bezug auf das Ideal 

der Voraussetzungslosigkeit des phänomenologischen Wissens als auch im Rahmen 

geschichtstheoretischer Überlegungen zur Geburt der Philosophie bei den Griechen und ihrer 

Entwicklung auf, in denen Husserl die Philosophiegeschichte als ein Freiheitsgeschehen deutet. 

Schließlich spricht Husserl von Freiheit auch in seiner Theorie der transzendentalen 

Intersubjektivität, um diejenige prinzipielle Wesensmöglichkeit des Menschen anzudeuten, die ihm 

eine inter-subjektive, gesellschaftliche und selbstbestimmte Lebensführung in Übereinstimmung 

mit den anderen Freiheitssubjekten erlaubt. 

 Eine kurze Erläuterung der fundamentalen Aspekte dieses polyedrischen Freiheitsbegriffs, 

der bei Husserl mehr oder weniger latent vorhanden ist, dient hier zugleich als Einleitung in die 

Dimension des Freiheitsdenkens bei einem ihm besonders vertrauten Schüler, nämlich Eugen Fink, 

dessen Denken die vorliegende Arbeit gewidmet ist. 

 

In seinem Redebeitrag zum IV Congrès des Sociétés de Philosophie de Langue Française (1949) 

hat van Breda – damals einer der wenigen Privilegierten, die Zugang zu unveröffentlichten 

Forschungsmanuskripten Husserls hatten – den Akzent darauf gesetzt, dass Husserl immer wieder 

betont habe, dass der Mensch frei sei. Eine ursprüngliche und radikale Freiheit des menschlichen 

Seins bilde die Grundlage für das gesamte Gebäude seiner Philosophie und sogar dafür, dass 

Phänomenologie überhaupt möglich ist. In diesem Zusammenhang deutet Husserls Auffassung der 

                                                
5 Zur Ethik der Erneuerung bei Husserl vgl. insbesondere die berühmten Kaizo-Artikel 1922/1923 in Hua XXVII, 

Aufsätze und Vorträge 1922-1937, und Hua VI, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 
transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie. Den Zusammenhang 
zwischen Konstitution der Ethik und freiem, selbstgelingenden Bewusstseinsleben behandelt z.B. Beatrice Centi in 
dem Aufsatz Formalismus und Antiformalismus in der Konstitution der Ethik: Husserl und Kant, in: F. Fabbianelli 
/S. Luft (Hrsg.), Husserl und die klassische deutsche Philosophie, Springer, New York/Dordrecht/London 2014 
(Phaenomenologica 2012), S. 195-211.  



 3 

Freiheit implizit auf ein aktives Ego der Akte und Entscheidungen, die aus seinem reflexiven 

Willen und seiner selbstbestimmten Vernunft hervorgehen. Seine Aussagen hierüber lassen diese 

!in Übung” befindliche Freiheit für die fundamentalsten Akte des transzendentalen Ego fast als 

absolut erscheinen. Die Einschränkung des Freiheitsbereichs des transzendentalen Bewusstseins 

und seiner konstitutiven Leistung – der Sinn-Stiftung oder Sinn-Gebung – ergibt sich in der 

phänomenologischen Theorie aus der Anerkennung der Bedingtheit unserer Welterfahrung durch 

einen passiv konstituierten Spielraum. Auf diese durch die Passivität der ursprünglichen 

Konstitutionsschichten des Bewusstseinslebens bedingte Freiheit hat z.B. Merleau-Ponty in den 

letzten Paragrafen seiner Phänomenologie der Wahrnehmung hingewiesen.6 Die Möglichkeit jedes 

freien Aktes gründet letztlich in der transzendentalen Freiheit des reinen Ich, phänomenologisch 

verstanden im Sinne einer willentlichen Betätigung innerhalb eines passiv-assoziativ konstituierten 

Spielraums möglicher intentionaler Zuwendungen, dem das transzendentale !Ich-kann” ausgeliefert 

ist. Die transzendentale Freiheit findet so ihre Grenzen an der elementaren Affektion der 

assoziativen Einheiten. Demzufolge taucht bei Husserl das Thema der Freiheit auch in Bezug auf 

die passive Genesis auf, die letztendlich die Bedingung ihrer Möglichkeit ausmacht. In seinen 

Analysen zur passiven Synthesis beschreibt Husserl daher diesen praktischen, passiv-affektiv 

konstituierten Spielraum unseres Weltbezuges auch als einen offenen !Horizont der Freiheit”.7 Das 

transzendentale System des !Ich-kann” ist letztendlich auf ein Ich-Bewusstsein orientiert, das in 

einem geregelten Raum kinästhetischer Freiheit tätig ist. Der Zusammenhang von kinästhetischer 

Welterfahrung und Vernunftmotivation bestimmt also den Rahmen dessen, was Husserl unter 

!Freiheit” versteht. Darauf weist auch deutlich B. Rang in seinem Buch Kausalität und Motivation 

hin. Indem er auf den zentralen § 58 der Ideen II Bezug nimmt, wo Husserl die Freiheit als 

vernünftige Selbstbestimmung und als !Autonomie der Vernunft” denkt, schreibt Rang: ![Laut 

Husserl] bin ich unfrei, sofern mich die habituell gewordenen Erfahrungen meiner Vergangenheit 

bestimmen, frei hingegen, sofern ich den Motiven der Vernunft folgen kann, die protentional in die 

offene Zukunft des kinästhetisch geregelten Erfahrungsprozesses weisen”.8 

 So viel zur oben genannten transzendentalen Dimension der Freiheit. Husserl glaubt nun 

aber, diese Freiheit ebenfalls, wenn auch in einem ganz anderen Umfang, in dem konkreten, 

!mundanen” – also konstituierten – Ego der sogenannten !natürlichen Einstellung” finden zu 

können. Diese diesseitige Freiheit des Menschen ist die notwendige Voraussetzung sowohl für das 

                                                
6 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, übers. von R. Bohem, De Gruyter, Berlin 1966, S. 514ff. 

Hier verweist Merleau-Ponty übrigens auf Finks Dissertation.  
7 Hua XI, S. 15.  
8 B. Rang, Kausalität und Motivation: Untersuchungen zum Verhältnis von Perspektivität und Objektivität in der 

Phänomenologie Edmund Husserls, Nijhoff, Den Haag 1973 (Phaenomenologica 53), S. 160ff. 



 4 

Überschreiten der Grenzen seiner dogmatischen Voreingenommenheit in der natürlichen 

Einstellung (in der Seinsgeltung der Welt) als auch für das Erreichen der transzendentalen Ebene 

der Philosophie durch einen freien Willensentschluss. Wenn der Mensch also radikal frei ist, ergibt 

sich die Frage, wie diese Freiheit zu verstehen ist und auf welchem Weg sie zu einer überzeugenden 

phänomenologischen Klärung gebracht werden kann. Husserl stellt, ohne viel zu erläutern, die 

These auf, dass die philosophische Erklärung dieser mundanen Freiheit und ihres Prinzips in der 

transzendentalen Sphäre durch das methodische Verfahren der reinen Phänomenologie gesucht und 

gefunden werden kann. Der methodische Oberbegriff für den Zugang zum phänomenologischen 

Forschungsfeld, für seine Erfassung und systematische Sicherung ist die Reduktion, die in mehreren 

Schritten vollzogen und von Husserl aus verschiedenen Kontexten heraus erläutert und präzisiert 

wird. Von daher ist die große Bedeutung verständlich, die der alternde und von politischer 

Verfolgung bedrohte !Meister der Wesensschau” der Reduktion beimisst, die ihn, wie er glaubte, in 

die Lage versetzte, uneingeschränkt seine menschliche Freiheit zu leben. Mit diesen Überlegungen 

beginnt sich der innere Zusammenhang von Freiheit und Reduktion in der Phänomenologie  

deutlich abzuzeichnen.  

 

Auf die grundlegende, die aus phänomenologischer Perspektive gesehene Freiheitsproblematik 

prägende Dichotomie !transzendental–mundan” und die wesentliche Rolle, welche die Reduktion in 

diesem Kontext spielt, hat erstmals Pater van Breda auch in Bezug auf das damals noch ziemlich 

unbekannte Nachlasswerk Husserls aufmerksam gemacht. So sei das Problem der Freiheit und ihrer 

Grenzen – d.h. primär das Problem des freien Bewusstseinsaktes und der äußeren Grenzen, die die 

menschliche Freiheit erfährt –, und gleichzeitig das, was !an ihr [der Freiheit] wesentlich ist, […] 

zunächst von der Theorie der unechten Existenz des Menschen in der natürlichen Einstellung aus”9 

angemessen zu stellen. Die phänomenologische Theorie der natürlichen Einstellung und die 

intentionale Analyse ihrer konstitutiven Strukturtypik10 seien aber für die transzendentale Theorie 

nur eine vorbereitende Betrachtung. Darum sei ihre wesentliche Aufgabe, eben die transzendentale 

Konstitution dieser allgemeinen Strukturtypik der erfahrungsmäßig gegebenen Welt auszulegen. 

Die statische Beschreibung eines intentionalen Erlebnisses durch die Analyse des 

                                                
9 H.-L. van Breda, Husserl und das Problem der Freiheit, a.a.O, S. 280. 
10 Siehe dazu Hua I, S. 87: !Die allgemeinste Typik, in der als Form alles Besondere beschlossen ist, wird bezeichnet 

durch unser allgemeines Schema ego-cogito-cogitatum. Auf sie beziehen sich die allgemeinsten Beschreibungen, die 
wir über Intentionalität, über die ihr zugehörige Synthesis usw. versucht haben. In der Besonderung dieser Typik 
und ihrer Deskription spielt aus leicht verständlichen Gründen der auf Seiten des cogitatum stehende intentionale 
Gegenstand die Rolle des transzendentalen Leitfadens für die Erschließung der typischen Mannigfaltigkeit von 
cogitationes, die in möglicher Synthesis ihn als denselben vermeinten bewusstseinsmäßig in sich tragen”. 



 5 

Korrelationskomplexes von Noesis und Noema11, der die grundlegende Differenzierung der 

allgemeinen Intentionalität des Bewusstseins ausmacht, stellt der Forschung dieser apriorischen 

Korrelation einen transzendentalen Leitfaden bereit, der mithin in andere, ganz neue Bahnen des 

transzendentalen Forschungsfeldes führt. Da der thematische Gegenstand der transzendentalen 

Phänomenologie das transzendentale Bewusstsein und seine konstituierende Aktivität ist, stellt die 

Theorie der transzendentalen Konstitution eins der ersten Hauptstücke dieser intentional-

konstitutiven Aufklärung der welterfahrenden Subjektivität dar. Die fundamentalste Aktivität des 

transzendentalen Ego ist also die Sinn-Stiftung (oder Sinn-Bildung). Diese schöpferische, 

konstituierende Aktivität sei, so merkt van Breda in seinen Schlussbemerkungen an, !durch und 

durch frei”, da sie der !direkte und unmittelbare Ausdruck der radikalen Autonomie und also der 

unveräußerlichen Freiheit des Geistes als solchen”12 sei. Diesem Freiheitsbegriff liegt also 

letztendlich die Idee eines Welttranszensus, eines befreienden Aufstiegs zum absoluten Prinzip der 

Konstitution zugrunde. Freiheit wiederzugewinnen hieße also, !sich von der Welt freizumachen 

oder wenigstens ihre autonome Quelle, das transzendentale Ego wiederzufinden”.13 Bekanntlich 

stellt diese Aufstiegsbewegung von der natürlichen zur transzendentalen Einstellung die 

phänomenologische Reduktion dar. 

 

Wenn diese Motive in Husserls Philosophie selbst miteingeschlossen und implizit, jedoch ziemlich 

verborgen geblieben sind, so tritt doch der wesentliche Zusammenhang zwischen Freiheit und 

Reduktion an prominenter Stelle im Denken seines ihm am nächsten stehenden Assistenten Eugen 

Fink explizit in Erscheinung. Anders als Heidegger, der in der transzendental-egologischen Position 

Husserls eine philosophische Sackgasse gesehen hat, war für Fink die transzendentale Egologie 

Husserl zwar auch eine gewisse !Abstraktion”, wohl aber !eine notwendige und nicht nur 

mögliche”.14 Dieser unleugbare Unterschied in der philosophischen Fragestellung zwischen dem 

Ansatz Heideggers und der husserlschen Phänomenologie, der z.B. in Sein und Zeit schon deutlich 

zu erkennen ist, hat aber Fink nicht daran gehindert, !in der Egologie, in der transzendentalen 

Wissenschaft vom Ich und dem, was zum Ich wesenhaft gehört” (d.h. in dem apriorischen 

Korrelationssystem von Welt und Subjektivität) den einzig möglichen Durchbruch zum 

!existenziellen Sinn der Philosophie” zu sehen. Diese sei immer ein je-meiniger Akt der 

!Philosophie als Befreiung, als Tathandlung des Einzelnen”.15 Insofern stimmen wir hier R. Cristin 

                                                
11 Vgl. Hua III/1, 188, 202ff. 
12 H.-L. van Breda, Husserl und das Problem der Freiheit, a.a.O, S. 280. 
13 Ebd., S. 281. 
14 Z-IV, 26a ff. 
15 Zitate aus ebd.  



 6 

zu, wenn er meint, dass für Fink einzig und allein der egologische Ansatz !der konkrete Boden für 

die rechtmäßige Ausweisung der Grunderkenntnisse der Phänomenologie ist”16 – trotz der Tatsache, 

dass für ihn dieser transzendentalen Egologie des Bewusstseinslebens notwendig eine gewisse 

Vorläufigkeit, eine philosophische Unvollständigkeit im Hinblick auf die Ganzheitsprobleme der 

Intersubjektivität und der Welt eignet. Finks Reflexion zeichnet tatsächlich ein synoptischer Blick 

über die einzelnen Wahrheiten und Verästelungen einer Philosophie aus – sei es nun die Heideggers 

oder Husserls –, der über das Abgesonderte und Abgeteilte hinaus den wesentlichen 

Zusammenhang zu sehen vermag. Lange Zeit galt Fink daher entweder als der berufene Interpret 

von Husserls Phänomenologie oder wurde als Philosoph im Denkschatten Heideggers angesehen. 

Beide Auffassungen greifen indes, wie R. Bruzina in seiner jüngsten, vorbildlichen Studie zur 

geistigen Zusammenarbeit zwischen Husserl und Fink deutlich macht, zu kurz.17 Insbesondere das 

dritte, historische Kapitel des Buches ist zu diesem Punkt aufschlussreich. Hier wird die frühe 

geistige Eigenständigkeit Finks gegenüber Heideggers und Husserls Denken folgendermaßen 

geschildert: !What Fink was working to achieve was a way in which the basic difference dividing 

Husserl and Heidegger in their own eyes could be linked in one dramatically convergent way, […] 

by addressing the very issue that lies at the heart of the differences between Husserl and Heidegger, 

to find therein the resources for moving beyond the achievements of both. […] Fink finds himself 

compelled to consider ‘a new third solution’, namely ‘the conception of the freedom from being on 

the part of spirit’”.18 In dieser Passage verweist bemerkenswerterweise auch R. Bruzina auf die 

Freiheitsthematik mit Bezug auf das eigenständige, die unterschiedlichen Perspektiven Husserls und 

Heideggers übergreifende Denken Finks. Seiner philosophischen Perspektive, der sogenannten 

!neuen dritten Lösung”, hatte dieser den Name !Meontik” – oder auch !meontische Integration” – 

gegeben. Daraus ist zu ersehen, dass für Finks Denken die Werke Husserls die notwendige 

Voraussetzung bilden und diejenigen Heideggers ihm immer ein entscheidender Prüfstein gewesen 

sind. Vom Ersten nimmt er seinen philosophischen Ausgang, und vom Zweiten wird er durch eine 

Auseinandersetzung, die sich über mehrere Jahre erstreckt, maßgeblich beeinflusst. Daher sind auch 

als Textgrundlage für diese Arbeit viele der Schriften und Vorlesungen Husserls und Heideggers 

aus der Vorkriegszeit herangezogen worden und werden dabei jeweils mit den Schriften Finks aus 

dieser Zeit (ca. 1927-1946) in Verbindung gebracht und kontextuell ausgelegt.  

 

                                                
16 R. Cristin, Phänomenologische Ontologie. Heideggers Auseinandersetzung mit Husserl (1916-1928), in: R. Bernet, 

A. Denker, H. Zaborowski (Hrsg.), Heidegger und Husserl. Heidegger-Jahrbuch VI 2012, S. 43-68. 
17 R. Bruzina, Edmund Husserl & Eugen Fink. Beginnings and Ends in Phenomenology, Yale University Press, New 

Haven/London 2004. 
18 Ebd., S. 130ff. 



 7 

Die vorliegende Untersuchung beschränkt sich ausdrücklich auf eine Frühphase des finkschen 

Denkens, wie die Zeitangabe im Untertitel deutlich macht. In dieser !ersten” Phase, deren 

Zeitrahmen mit Finks Ankunft 1926 in Freiburg bis zu seiner Habilitierung an der Universität 

Freiburg nach Kriegsende (1946) bestimmt werden kann, liegen meines Erachtens die 

entscheidenden Ursprünge seines Denkens. Wenn dieses auch nach dem Zweiten Weltkrieg andere 

Wege eingeschlagen hat und eigentlich von Anfang an gegenüber der in Subjekt und Bewusstsein 

verfangenen Transzendentalphilosophie Husserls, welche eine gewisse Überwindung ihrer Methode 

erforderte, eine kritische Position eingenommen hatte, ist das langjährige gemeinsame 

Philosophieren ("#µ$%&'"'$()*) im Rahmen der Husserl-Schule immer noch maßgebend geblieben 

– vor allem dank einer schonungslosen ideengeschichtlichen Auseinandersetzung mit ihren 

Grundproblemen. Seine unkonventionelle, bahnbrechende Dissertation von 1929 

!Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der Unwirklichkeit”, drei weitere 

Studien zur Phänomenologie,19 die er 1930-1939 veröffentlichte, und die umfangreichen 

Materialien, die um die Umarbeitung von Husserls Cartesianischen Meditationen und die damit 

zusammenhängende VI. Meditation kreisen,20 belegen den Reichtum seiner innovativen 

Weiterentwicklung der husserlschen Gedanken durch Kritik, Umwandlung und Weiterdenken.21 

Dies hebt auch G. van Kerkhovens Studie !Die VI. Cartesianische Meditation und ihr Einsatz” 

ausdrücklich hervor. Am Beispiel des gemeinsamen Philosophierens von Husserl und Fink zeige 

sich, !wie die Fortführung der Phänomenologie Husserls für eine jüngere Generation nur unter 

tiefgreifender Verwandlung ihrer impliziten operativen Voraussatzungen möglich wurde”.22 Für 

diese Fortführung der phänomenologischen Tradition durch tiefgreifende Verwandlung musste 

jedoch die Phänomenologie als solche zum Problem werden.23  

 

                                                
19 Alle drei samt der Dissertation sind nun veröffentlicht in: E. Fink, Studien zur Phänomenologie 1930–1939, Nijhoff, 

Den Haag 1966 (Phaenomenologica 21). 
20 E. Fink, VI. Cartesianische Meditation (Husserliana Dokumente II), Teilband I: Die Idee einer transzendentalen 

Methodenlehre, hrsg. von H. Ebeling, J. Holl und G. van Kerckhoven, Springer, Dordrecht 1988; Teilband II:  
Ergänzungsband: Texte aus dem Nachlass Eugen Finks (1932) mit Anmerkungen und Beilagen aus dem Nachlass 
Edmund Husserls (1933/34), hrsg. von G. van Kerckhoven, Kluwer, Dordrecht 1988. 

21 Vgl. auch Finks Antrittsvorlesung vom 26. Juli 1946 an der Universität Freiburg, welche den Titel Die 
Voraussetzung der Philosophie trägt und mit der er ausdrücklich die Fortführung der phänomenologischen Tradition 
unter einem kritischen Gesichtspunkt übernahm. Unveröffentlichtes Dokument im Eugen Fink Archiv, Signatur 
E15/136.  

22 G. van Kerckhoven, Mundanisierung und Individuation. Die VI. Cartesianische Meditation und ihr Einsatz, 
Königshausen & Neumann, Würzburg 2003, S. 16.  

23 Vgl. hierzu den berühmten Aufsatz aus dem Jahre 1939 über Das Problem der Phänomenologie Husserls. Ein 
späterer Text, in dem aber Fink immer noch die Absicht verfolgt, !phänomenologische Motive der Philosophie 
Husserls und Heideggers” mit seinem eigenen philosophischen Problemhorizont zu konfrontieren, ist die im WS 
1955/56 an der Universität Freiburg gehaltene Vorlesung über Sein, Wahrheit, Welt, welche aber den sehr 
bedeutungsvollen Zusatztitel trägt: !Vor-Fragen zum Problem des Phänomen-Begriffs”. Vgl. E. Fink, Sein, 
Wahrheit, Welt. Vor-Fragen zum Problem des Phänomen-Begriffs, Nijhoff, Den Haag 1958 (Phaenomenologica 1).  



 8 

Man kann sagen, dass nach der Habilitierung und mit der Professur an der Universität Freiburg, 

welche Fink weiterhin eine langjährige Forschungs- und Lehrtätigkeit ermöglichte, eine !zweite”, 

reife Phase seines Denkens anfängt. Im Zentrum dieses Denkens steht die Erziehung als 

fundamentalstes Lebensphänomen. Um sie kreist seine Spätphilosophie im Ganzen. Für ihn ist die 

Philosophie Pädagogik, oder besser gesagt, ihr Wesen ist von Anfang an !Lebenslehre” bzw. 

Paideia. Selbstverständlich ist eine solche Einsicht aus einer tiefgehenden Auseinandersetzung mit 

Sokrates, Platon und Aristoteles erwachsen, wie viele Werke der Siebzigerjahre beweisen.24 Seine 

Philosophie der Erziehung, oder besser gesagt, seine Philosophie als Erziehung liegt also expressis 

verbis jenseits des arbeitsteiligen Denkens !der modernen Arbeits- und Berufsorganisation, welche 

die Idee der Bildung” und ihr wahres Ideal zersetzt.26 Finks Vorhaben liegt aber auch vor jeder 

möglichen Form von pädagogischer Praxis, da er auf eine elementare Vorbesinnung über die 

Grundfragen der Erziehung !für eine künftige pädagogische Theorie, die den Menschen als 

Weltwesen begreift”,27  abzielt. Für diese Vorbesinnung !über die Seinsweise der Erziehung als 

eines Selbstverständnisses des Daseins”28 und über das in den Doppelbereich der Natur in uns und 

der Freiheit existierende Dasein, ist die Auslegung des Zusammenhangs von Natur, Freiheit und 

Welt maßgebend. Inwiefern diese erziehungsphilosophische Reflexion auf eine !pédagogie comme 

philosophie première” abzielt, deren Grundelemente das !noch nicht zu sich selbst gekommene 

Selbstbewusstsein” und die für dieses Bewusstsein noch nicht durchsichtige Freiheit sind, hat P. 

Trawny in einem Artikel über Finks !Lebenslehre” deutlich herausgestellt.29 So sei das !niemals 

völlig zu erreichende Ziel des Erziehungsprozesses […] die Freiheit, die Fink mit Hegel als ein zu 

sich selbst Kommen des 'Selbstbewusstseins' auffasst”.30 Der Mensch, dieses endliche Fragment, 

das sich niemals in der Parousie des absolut vollendeten Erziehungsprozesses befinden könne, ist 

letztendlich !aufgerufen”, diese ihm zugelassene maximale Freiheit in der Welt verantwortlich !zu 

übernehmen und auszufüllen” – so hat H.R. Sepp den Ansatzpunk Finks politischer Philosophie der 

Nachkriegszeit prägnant formuliert.31 Der Mensch muss also seine Freiheit !immer wieder neu 

entwerfen”, um sie zu realisieren. Dieser erneuernde Entwurf einer innersten Möglichkeit zur 

                                                
24 Vgl. E. Fink, Metaphysik der Erziehung im Weltverständnis von Plato und Aristoteles, Klostermann, Frankfurt a. M. 

1970; ders., Erziehungswissenschaft und Lebenslehre, Rombach, Freiburg 1970; ders., Grundfragen der 
systematischen Pädagogik, Rombach, Freiburg 1978.  

26  E. Fink, Natur, Freiheit, Welt. Philosophie der Erziehung, hrsg. von F.A. Schwarz, Königshausen & Neumann, 
Würzburg 1992, S. 13. 

27   Ebd., S. 196. 
28   Ebd. 
29 P. Trawny, Finks !Lebenslehre”, in: Bildung im technischen Zeitalter. Sein, Mensch und Welt nach Eugen Fink, 

hrsg. von A. Hilt und C. Nielsen, Alber, Freiburg/München 2005, S. 342-362. 
30 Ebd., S. 351. 
31 Siehe das Interview R. Bruzina, H. R. Sepp und C. Nielsen im Gespräch über Eugen Finks Philosophie, in: 

Information Philosophie, http://www.information-philosophie.de/?a=1&t=184&n=2&y=1&c=3. 



 9 

Freiheit ist auch das Wesen des eigentlichen Grundgedankens der Phänomenologie, der uns von der 

!natürlichen Einstellung” befreit und ihre Beschränktheit überwinden lässt: die phänomenologische 

Reduktion. Nach Finks Worten ist sie in Wahrheit keine !Methode, die einmal gelernt sein kann, 

sondern ist die Aufgabe der Philosophie, sofern deren Telos die Freiheit des Menschen ist”.32 So 

war die Tragödie des Zweiten Weltkriegs gewiss auch für Fink ein Bruch, doch leuchtet es ein, dass 

zwischen der erziehungsphilosophischen Reflexion der !zweiten” Phase und der !ersten” Periode in 

der phänomenologischen Werkstatt bei Husserl keine unüberbrückbare Zäsur besteht. Es scheint 

vielmehr, dass zwischen den Vorkriegs- und den Nachkriegsüberlegungen eine Kontinuität herrscht. 

Welche Art von Kontinuität, und wie Fink sie verstanden hat, ist am besten durch die Lektüre der 

ersten Vorlesung, die er im Sommersemester 1946 an der Universität Freiburg gehalten hat, 

nachzuvollziehen. Absicht dieser Arbeit ist es also auch, einen kleinen Beitrag zur Erforschung der 

Motive zu leisten, die aus der !phänomenologischen Werkstatt” bei Husserl stammen und in der 

reifen Phase des finkschen Denkens weiterhin eine wichtige Rolle spielen, um damit die 

kontinuierliche Weiterentwicklung des finkschen Denkens zu zeigen. 

 

In diesem Kontext ist die im Sommer 2004 von H. R. Sepp und C. Nielsen in Absprache mit F. A. 

Schwarz und der Familie Fink beschlossene Konzeption einer Gesamtausgabe der Werke Eugen 

Finks nicht nur ein Projekt, das dem Reichtum seines Denkens gerecht wird, sondern auch eine 

unabdingbare Bereitstellung philosophisch-philologischer Instrumente zur Unterstützung 

fachwissenschaftlicher Forschung. Sie reagiert also auch auf die philosophische Notwendigkeit, der 

geschichtlichen Entwicklung dieses Denkens im Ganzen, in all seinen Verästelungen nachspüren zu 

können. Wichtige Motive für diesen verlegerischen Schritt waren zum einen die Tatsache, dass 

heute fast alle von Fink selbst publizierten Werke vergriffen sind und daher ohnehin ihre 

Neuauflage zu erwägen wäre, und zum anderen die Edition des bisher unveröffentlichten 

Textmaterials.33 Ziel dieser Ausgabe ist also vor allem, unter Hinzunahme der noch unpublizierten 

Teile seines Nachlasses der Forschung die Möglichkeit zu geben, das umfangreiche Gesamtwerk 

seines Denkens in seiner Entwicklung in den Blick zu nehmen. Zu den ersten publizierten Texten 

gehört die umfangreiche Menge an !Aufzeichnungen”, die in erster Linie Gedankennotizen und 

                                                
32 Z-IV, 27a-b. 
33 Aus diesem neuen Bestand konnte ich 2013 zahlreiche Fink-Aufsätze, die die Weltbedeutung des Spiels erläutern, 

ins Italienische übersetzen. Die Edition ist beim Verlag Morcelliana zurzeit in Vorbereitung. Außerdem habe ich 
unter freundlicher Mitwirkung von Herrn Rainer Fink, dem Sohn Eugen Finks, Herrn Schwarz (dem damaligen 
Assistenten von Eugen Fink) und H.R. Sepp die erste Übersetzung ins Italienische und die kritische Ausgabe des 
Fink-Werks “Vergegenwärtigung und Bild” angefertigt (Mimesis Verlag, Milano-Udine, 2014). In ihr sind 
zahlreiche Materialien aus dem Fink-Nachlass als textkritischer Apparat enthalten. 



 10 

Entwürfe aus Finks Assistentenzeit bei Husserl sind. Diese von R. Bruzina erschlossenen Texte34 

bilden somit die fundamentale und aktuellste Textgrundlage nicht nur für die vorliegende Arbeit, 

sondern auch für jede gegenwärtige Fink-Forschung über die frühe, bei Husserl verbrachte Phase 

seiner philosophischen Tätigkeit. Diese Materialien sind aber wegen ihres fragmentarischen 

Charakters und ihrer labyrinthischen Beschaffenheit noch nicht gründlich bearbeitet worden. 

Hierbei hilft nur der eigene Nachvollzug der im philosophischen Denkraum zwischen Heidegger 

und Husserl angesiedelten Gedankengänge Finks. Es handelt sich um eine einzigartige 

Dokumentation: Das Nachlassmaterial belegt nicht nur die frühe Eigenständigkeit von Finks 

philosophischem Standpunkt, sondern spiegelt auch, wie die aus der Wuppertaler 

phänomenologischen Schule hervorgegangene Untersuchung Phänomenologie der 

Phänomenologie35 von S. Luft gezeigt hat, aus nächster Nähe die Entwicklung der Systematik und 

der Methode von Husserls Spätphilosophie in der Auseinandersetzung mit Fink wider. Außerdem 

zeigt Fink in diesen zahlreichen Aufzeichnungen – im Unterschied zu den damals von ihm 

publizierten Schriften – in radikaler Offenheit die Grenzen der philosophischen Konzepte von 

Husserl und Heidegger auf (so z. B. im Rahmen einer von ihm geplanten !Differenzschrift”, die die 

Positionen von Husserl und Heidegger kritisch ausloten sollte) und entwickelte damit, was 

insbesondere die Entwicklung eines !meontischen Denkens” betraf, schon sehr früh eine gegenüber 

Husserl und Heidegger eigenständige philosophische Position. Jede Facette dieses kritischen 

Neuansatzes, der direkt auf den Kern der Phänomenologie abzielt, stellt mit frappierender 

Entschlossenheit die Grundbegriffe des phänomenologischen Denkens – Intentionalität, Epoché, 

Subjektivität und Reduktion – infrage und bringt die phänomenologische Bewegung zu den 

Grundfragen der abendländischen Tradition zurück, zu denen die Freiheit wesentlich gehört. Wie 

Fink auf diese Vorfragen zum Problem der Phänomenologie zurückkommt, wird durch eine 

Vielzahl von Zusammenhängen und Bezugnahmen dokumentiert, welche auf die Thematik von 

Freiheit und Reduktion fokussiert sind.  

 

In dieser Untersuchung wird also die Frage nach dem inneren Zusammenhang zwischen 

Phänomenologie (und ihrem Grundgedanken: der Reduktion) und Freiheit bei Fink gestellt. Dabei 

soll uns die Phänomenologie keineswegs als – in den Schriften Husserls dokumentierte – fertige 

                                                
34 E. Fink, Gesamtausgabe (EFGA), Abt. 1, Phänomenologie und Philosophie, Bd. 3. Phänomenologische Werkstatt, 

hrsg. von R. Bruzina, Teilband 1: Die Doktorarbeit und erste Assistenzjahre bei Husserl, Alber, Freiburg 2006; 
Teilband 2: Die Bernauer Zeitmanuskripte, Cartesianische Meditationen und System der phänomenologischen 
Philosophie, Alber, Freiburg 2008. 

35 S. Luft, Phänomenologie der Phänomenologie. Systematik und Methodologie der Phänomenologie in der 
Auseinandersetzung zwischen Husserl und Fink, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht/Boston/London 2002 
(Phaenomenologica 166). 



 11 

Philosophie oder geschlossene Dogmatik gelten, sondern ist, ausgehend vom philosophischen 

Schaffen Husserls und der langjährigen Zusammenarbeit zwischen Husserl und Fink, als 

Methodenbegriff zu verstehen. Sie ist also keine bloße Richtung oder Standpunkt, keine 

bewusstseinsanalytische Philosophieschule, welche ihre Lehrmeinung in der Ideengeschichte zu 

behaupten hat. Um es mit den denkwürdigen Worten Heideggers auszudrücken: !Allein die 

Phänomenologie ist in ihrem Eigensten keine Richtung. Sie ist die zu Zeiten sich wandelnde und 

nur dadurch bleibende Möglichkeit des Denkens, dem Anspruch des zu Denkenden zu 

entsprechen.”36 So gehöre zu diesem eigensten, tiefen Verständnis der Phänomenologie !das 

Ergreifen ihrer als Möglichkeit”.37 Diese auch das finkschen Denken charakterisierende Auffassung 

der Phänomenologie ergibt sich daraus, dass die Phänomenologie ihren grundlegenden Prinzipien 

gemäß ein wahrhaft radikales, die !natürliche Einstellung” des Menschen miteinschließendes 

Fragen sein soll. Denn von daher stellt sich für Fink die Frage: !Ist die Phänomenologie eine im 

Horizont der menschlichen Möglichkeiten vorgegebene und gleichsam schon bereitliegende 

Möglichkeit, der Freiheit des Menschen anheimgegeben, die er ergreifen oder fahren lassen 

kann?”38 Die Antwort auf diese Grundfrage hängt von einer phänomenologischen Analyse der 

Reduktion ab, also von einer Selbstreflexion der Phänomenologie auf sich selbst und auf ihren 

Grundgedanken. Hier muss nochmals betont werden, dass Reduktion laut Fink grundsätzlich !keine 

Methode [ist], die einmal gelernt sein kann, sondern die Aufgabe der Philosophie, sofern deren 

Telos die Freiheit des Menschen ist.”39 Nur um der Freiheit willen existiert für Fink die 

Philosophie, weil die Motivation für die Reduktion einzig und allein der Wille zur Freiheit ist. 

Diese Freiheit wird aber nicht als Freiheit eines Tun- oder Lassen-Könnens verstanden, sondern sie 

ist die Befreiung der Existenz des Menschen. Sie ist die unser vertrautes In-der-Welt-zuhause-Sein 

erschütternde Einleitung der Befreiung aus der Unfreiheit der menschlichen Befangenheit in der 

Welt. Die !natürliche Einstellung” interpretiert Fink als eine Benommenheit von den Dingen, die 

das In-die-Welt-Hineinleben des Menschen grundlegend kennzeichnet. Damit sind 

Lebensstrukturen gemeint, !die nicht nur im theoretischen Weltbezug sich abspielen, sondern alles 

Weltleben durchherrschen”. Die natürliche Einstellung nennt also eine wesentliche Befangenheit. 

!Eine Befangenheit ist ein Verschlossensein in einem begrenzten Bereich des Offenen, ohne dass 

die Begrenztheit als solche erkannt wird.”40 Was ist also die Unfreiheit des Menschen? Was ist 

seine Befangenheit? Und was ist letztlich mit seiner Grundsituation in der Welt, seiner natürlichen 

                                                
36 GA 14, S. 101. 
37 GA 2, S. 51. 
38 VICM/1, S. 116. 
39 Z-IV, 27a-b. 
40 Zitate aus ND, S. 107. 



 12 

Einstellung gemeint? Alle diese wichtigen Fragen behandelt diese Dissertation ausführlich, um zu 

zeigen, dass die Reduktion – wie Fink in Bezug auf Husserl mehrmals kritisch hervorhebt – 

eigentlich keine Entdeckung einer neuen Seinsdimension ist. Es ist nicht so, dass anstelle der Welt 

die Region des reinen Bewusstseins zum Thema würde, sondern die Welt selbst wird zum Thema, 

aber nicht mehr in der Befangenheit der Weltgläubigkeit stehend, sondern in der absoluten 

Entschränktheit der befreiten transzendentalen Reflexion. Die Reduktion ermöglicht also einen 

Übergang aus der naiven Befangenheit in die Unbefangenheit der Freiheit, sie selbst ist ein 

gründliches, den natürlichen Weltboden erschütterndes Sich-Freimachen für eine andere Freiheit 

und für den wahren Beginn des Wissens. 

 

Die Arbeit wird einer hermeneutisch-phänomenologischen Methodologie folgen, d.h. sie zielt ab 

auf eine phänomenologische Auslegung des Freiheitsphänomens, wie Fink es betrachtet hat. Gemäß 

der philosophischen Hermeneutik ist jedes Verstehen ein Dialog, in dem eine zentrale Frage die 

Suche nach möglichen Sinnauslegungen motiviert. Zur hermeneutischen Situation einer speziellen 

Fragestellung gehört die so genannte Wirkungsgeschichte des zu betrachtenden Werkes und seiner 

Rezeption. Diese geschichtliche Situation bestimmt also den Rahmen unserer vorliegenden 

Forschung und gibt ihr ihren methodischen Ansatz vor. Die Vorgehensweise der Phänomenologie 

und ihre spezielle Begrifflichkeit werden unter die Lupe der Hermeneutik gelegt, um letztendlich zu 

einer umfassenden Thematisierung des phänomenologisierenden Lebens als theoretischer 

Wissenschaft zu gelangen. Deshalb wird in der vorliegenden Arbeit ein Dialog mit der Philosophie 

Finks geführt, durch den die zentrale Rolle der Reduktion, des eigentlichen methodischen 

Grundgedankens der Phänomenologie, und ihre enge Verbindung mit der Freiheitsproblematik zum 

Vorschein kommen soll. Die hermeneutische Methode auf die phänomenlogische Begrifflichkeit 

angewendet, bedeutet also letztendlich eine kritische Befragung der Reduktion auf ihren 

ontologischen Sinn hin. Diese Auslegung der Reduktion in Bezug auf die Faktizität des 

!Reduzierenden”, also des Menschen, der frei philosophiert, entspricht außerdem der Idee einer 

transzendentalen Methodenlehre, wie sie Fink selbst entworfen hat. 

 

Aus der erläuterten Fragestellung, Methodik und ihrer hermeneutischen Situation ergibt sich für die 

vorliegende Arbeit folgende Gliederung: Das erste Kapitel (Von der Transzendentalphilosophie zur 

Meontik) gibt eine einleitende Vorbetrachtung, in der die finksche Idee einer Meontik bzw. 

meontischen Philosophie ausgehend von Husserls Transzendentalphänomenologie dargelegt wird. 

Aufgrund a) einer Auseinandersetzung mit dem transzendentalen Idealismus Husserls und b) einer 

Infragestellung der Theorie der transzendentalen Konstitution und Selbst-Konstitution des absoluten 



 13 

Bewusstseins kommt Fink dahin, die Phänomenologie als Erscheinungslehre des transzendentalen 

Absoluten zu bestimmen. Als solche frage die Phänomenologie in ihrer Theorie der 

transzendentalen Konstitution nach dem Urverhältnis von Ursprung und Entsprungenheit, d.h. vom 

nicht seienden Absoluten (µ+ ,*) und seiender Welt. Für Fink heißt dieses apriorische Verhältnis 

!Freiheit”. Demzufolge sei die Idee einer me-ontischen Philosophie und Phänomenologie des 

Absoluten grundsätzlich eine !Lehre von der Freiheit”, deren Auslegung dann die zwei Hauptteile 

der Untersuchung gewidmet sind. 

 Der erste Teil befasst sich mit dem phänomenologischen Problem eines methodisch 

gesicherten Anfangs der Philosophie, und demzufolge auch mit der Frage, was am Ende 

Philosophie – als phänomenologische Meontik – wesentlich ist. Thema des zweiten Kapitels (Der 

Anfang der Philosophie und die Freiheitsproblematik) ist der Zusammenhang von Anfang und 

Freiheit. Zunächst wird das Problem des Anfangs bei Husserl in Hinblick auf das Ideal der 

Wissenschaft erläutert, danach folgt die eigentliche Darstellung des Prozesses, wie sich Fink durch 

Heidegger von Husserl löst und eine thematische Verschiebung vornimmt, die dem Problem der 

Welt und dementsprechend der Freiheit in seinem Denken eine vorherrschende Rolle zukommen 

lässt. 

 Auf dieser Grundlage behandelt das dritte Kapitel (Die radikale !Unmotiviertheit” der 

Philosophie und die Freiheit) die Frage nach der anfänglichen zur Philosophie treibenden 

Motivation. Durch eine Interpretation des Phänomens der Neutralität, die sich sowohl auf Husserls 

Begriff der !Vermöglichkeit” als auch auf Heideggers Begriff der !Grundstimmung” stützt, kommt 

Fink zu der Grundthese, dass alle mundanen Motivationen für die Begründung einer 

Transzendentalphilosophie unzulänglich sind. So erhebt Fink gegen Husserl denselben Vorwurf, 

den Husserl seinerseits 1924 in seinen kritischen Vorlesungen zur Ideengeschichte gegen Kant 

geltend machte: !in einer Transzendentalphilosophie ist alles und jedes transzendental”.41 Fink stellt 

damit die Gegenthese einer autonomen Motivation der Philosophie und ihrer radikalen 

Selbstaufstellung auf: Sie sei grundsätzlich mundan !unmotiviert”. Der dreifache Sinn dieser 

!Unmotiviertheit”, welche die Grundlage seines meontischen Denkens bildet, wird dann, auch unter 

Bezugnahme auf die zuletzt veröffentlichten Materialen aus dem Fink-Nachlass, dargelegt und 

erklärt. Die radikale Autonomie und mundane Unmotiviertheit der Philosophie hat zunächst einen 

sachlichen Sinn: !Im Horizont der wesenhaft geschlossenen natürlichen Einstellung [gibt es] kein 

Problem, als dessen Beantwortung sich die Phänomenologie herausstellen könnte”.42 Nicht in der 

natürlichen Einstellung des Menschen liege also die causa materialis der Philosophie. Zweitens 

                                                
41 Hua VII, S. 373. 
42 EFGA 3.2, S. 482.  



 14 

bedeute Unmotiviertheit keineswegs Motivlosigkeit, denn !alles Philosophieren ist wie jede Größe 

des Daseins […] in einer dämonischen Leidenschaft des Menschen”43 begründet. Von einem 

existenzialen Gesichtspunkt aus habe also die Philosophie ihre arché tes kinéseos (ihr Prinzip und 

Anfang der Bewegung) in einer Leidenschaft: !dem bios theoretikos”.44 Drittens zeige es sich, dass 

nicht mehr die Wissenschaft, sondern die Freiheit die Motivation – nun als Endzweck (causa 

finalis) verstanden – zur Philosophie darstelle. Telos der Philosophie sei eben die Befreiung der 

Existenz des Menschen. 

 Der zweite Teil dieser Arbeit hat demzufolge den Schlüsselbegriff der phänomenologischen 

Meontik als Freiheitslehre des Absoluten zum Gegenstand: die Reduktion als Befreiung. Das vierte 

Kapitel (Die Reduktion und ihre Situation) stellt eine radikalisierte phänomenologische Theorie der 

phänomenologischen Reduktion dar, welche in ihrer sowohl mundanen als auch transzendentalen 

Situation befragt wird. Diese Infragestellung der Phänomenologie selbst und ihrer Begrifflichkeit 

entspricht wesentlich der Grundabsicht der !Phänomenologie zweiter Stufe” Finks zur Systematik 

und Methodik der transzendentalen Reflexion. Dabei wird erklärt, inwiefern die Reduktion ihre 

notwendige mundane Situation hat. Dafür wird es zunächst notwendig sein, die Medialität des 

Bildbewusstseins zu analysieren, um danach den medialen Charakter der Reduktion und ihre 

zweifache Situation, sowohl die mundane als auch die transzendentale, angemessen verstehen zu 

können. Das fünfte und letzte Kapitel (Weltbefangenheit und Befreiung) zeigt dann, inwiefern für 

Fink die weltliche Situation der Reduktion eine wesenhaft unfreie ist, und in welchem Sinne die 

Reduktion als eine Befreiung verstanden werden kann. Dabei verlässt Fink die klassische 

Terminologie der !natürlichen Einstellung” zugunsten seiner eigenen: der !Weltbefangenheit”. Ihre 

Strukturanalyse macht die Grundlage für eine radikalisierte Auffassung der Reduktion als Befreiung 

von dieser Weltbefangenheit aus. Im Hinblick auf die Freiheitsproblematik und auf die angestrebte 

Befreiung des Menschen aus seiner !uneigentlichen Existenzweise” wird der Sinn der Reduktion als 

einer !Entmenschung” und als !Absolution” grundsätzlich umgedacht. 

 

Im Sinne all dieser Darlegungen beabsichtigt diese Arbeit zum Thema Freiheit und Reduktion bei 

Eugen Fink, die Eigenart und Besonderheit seines Denkens durch eine gründliche Untersuchung 

und Aufklärung seiner philosophischen Eigenständigkeit am Leitfaden des Freiheitsbegriffs 

darzustellen. Es scheint mir an der Zeit, die Aufmerksamkeit, die Fink selbst der Philosophie 

Husserls und ihrem philosophischen Grundansatz gewidmet hat und die man heute in hohem Maße 

der Philosophie Heideggers widmet, nun auch Finks eigenem philosophischen Denken zukommen 

                                                
43 Ebd., S. 481.  
44 Ebd. 



 15 

zu lassen und dessen Begrifflichkeit unter die Lupe der Forschung zu nehmen. Mit dieser Fink-

Interpretation möchte ich zugleich einen Beitrag zur phänomenologischen Sachproblematik von 

Philosophie und Freiheit leisten. In diesem Sinne darf die vorliegende Arbeit vielleicht den 

Anspruch erheben, ein Novum in der Forschung zu sein: Sie bedient sich der aktuellsten 

Textgrundlagen, um anhand der Philosophie Eugen Finks den wesentlichen Zusammenhang 

zwischen Philosophie und Freiheit – und letztlich zwischen transzendentaler und mundaner, 

gesellschaftlicher Dimension der Existenz – darzustellen. 



 16 

Vorbetrachtung 

 

Kapitel I 

Von der Transzendentalphänomenologie zur Meontik 

 

 

§ 1. Die Phänomenologie und die Rückkehr zum Transzendentalen 

 

Die Phänomenologie Husserls hat ihren Ursprung in einer Strömung des philosophischen Denkens 

des ausgehenden 19. Jahrhunderts, deren Hauptvertreter B. Bolzano, F. Brentano, K. Weierstraß 

und E. Mach waren und die der kritischen Methode transzendentalphilosophischer Prägung 

gegenüber fremd, wenn nicht sogar ablehnend gegenüberstand. Das geistige Milieu, von dem die 

Husserlsche Philosophie ausgeht, ist also durch eine dezidiert antimetaphysische, antispekulative 

Haltung und eine naturwissenschaftliche Weltanschauung bestimmt, deren Ausprägungen 

Positivismus, Psychologismus und Empirismus waren. Im Positivismus wird das erfahrungsmäßig 

Gegebene als letzte Instanz der wissenschaftlichen Erkenntnis angesehen, der empirische 

Psychologismus hatte die Bewusstseinstatsachen zum Gegenstand seiner Forschung. Beide verband 

die formale Leitidee der Philosophie als strenger Wissenschaft. Unleugbar ist aber, dass aus diesem 

geistigen Umfeld, das sich Ende des 19. Jahrhunderts etabliert hatte, entscheidende Elemente in die 

Phänomenologie Husserls eingeflossen sind, die sie nun wesentlich charakterisieren.1 Sie wäre ohne 

den Begriff der Gegebenheit, des Phänomens und seiner Erscheinungsweisen wohl undenkbar, so 

wie sich auch die Phänomenologie Husserls unmöglich verstehen ließe, wenn man von der 

Intentionalität und der Idee der strengen Wissenschaft absehen wollte.  

 Trotz alledem ist Husserl ab einer bestimmten Entwicklungsphase seines Denkwegs auf das 

Problem des Transzendentalen gestoßen und hat sich mit ihm auseinandergesetzt. Diese 

Auseinandersetzung ging sogar so weit, dass die Phänomenologie letztlich den Anspruch erheben 

konnte, als echte Erbin des kantschen Projekts einer Transzendentalphilosophie – wenn auch unter 

kritischem Blickwinkel – aufzutreten. Damit ist unvermeidlich die für die phänomenologische 

                                                
1 Vgl. dazu die sehr kritische Darstellung der Phänomenologie, die Fink 1939/40 nach dem Tode Husserls unter dem 

Titel !Elemente einer Husserl-Kritik” verfasste. In dieser Gedankensammlung, die Fink als eine Vorarbeit für ein 
geplantes Traktat über die phänomenologische Forschung diente, schreibt er z.B.: !Husserl geistiges Milieu: 
Positivismus, Psychologismus, Naturwissenschaft [...] naturwissenschaftliche Weltanschauung ohne Metaphysik, 
Psychologie des Bewusstseinstatsachen, Tatsachenkult des Positivismus, drei Namen: Mach – Brentano – 
Weierstrass!”. (EFA, E15/441). 

 



 17 

Bewegung und ihre Forschungskreise altbekannte Streitfrage verbunden, ob die Phänomenologie 

eine bloße Methode der neutralen Deskription von Erlebnissen, eine Art von Empiriographie2 sei 

und dementsprechend mit einem transzendentalen Ansatz unvereinbar bleibe – oder ob sie, als 

!reine” oder !transzendentale” Phänomenologie, eine völlig neuartige Wissenschaft verkörpere, die 

dem Idealismus und transzendentalen Projekt Kants verwandt sei.3 Doch auch dort, wo die 

Phänomenologie sich der Transzendentalphilosophie Kants annähert, bleibt sie genau deswegen von 

dieser verschieden, da die phänomenologische Reduktion, der Grundgedanke der 

Transzendentalphänomenologie Husserls, keineswegs die Urstiftung einer 

Transzendentaldimension wie jener der Kritik der reinen Vernunft ist. Wie Fink 1933 in seinem 

!Verteidigungsaufsatz” gegen die Kritiken an Husserl seitens des Neukantianismus schreibt: 

 

Die !transzendentale” Grundfrage nach der Möglichkeit objektiver Erkenntnis (im 

kritizistischen Sinne) wird in den Logischen Untersuchungen nicht gestellt und nicht 

beantwortet. Sie ist auch gar nicht in ihrem methodologischen Horizont da. Aber – 

ebensowenig in der durch die Ideen repräsentierten, vom Kritizismus als eine 

Hinwendung zu seiner Problematik interpretierten, zweiten Phase der 

phänomenologischen Philosophie Husserls.4 

 

Die Begegnung Husserls mit dem Transzendentalen entspricht nicht einer !spätreifen” Rezeption 

der philosophischen Problematik und Fragestellung der damals aufkommenden neukantianischen 

Schulen (der Marburger Schule Natorps oder der Badischen Schule Wildebrands und Rickerts), 

sondern kommt aus inneren Gründen zur Entfaltung, und zwar aus der mit der Veröffentlichung der 

Ideen (1913) öffentlich gewordenen Entwicklung des phänomenologischen Problems. Tatsächlich 

ging die phänomenologische Forschung mit diesem Werk über die korrelative Betrachtung der 

idealen logischen Gegenstände und der intentionalen Erlebnisse, in denen diese zur Gegebenheit 

kommen, hinaus. Das Thema der reinen Phänomenologie war nun das reine oder transzendentale 

                                                
2 Zur Empiriographie vgl. Hua XXXIX, Beilage XXVI, S. 382-384. Der 1927 geschriebene Text stammt aus den 

Seiten 7 und 8 des Husserlschen Manuskripts A V 17. Auf den Konvolutumschlag hat Fink dann folgende unter der 
Aufschrift !Empiriographie” aufgelisteten Angaben zum Inhalt geschrieben: !Deskription der Welt der Erfahrung. 
Struktur-Deskription: Natur – Person. Problem des Anfangs der Empiriographie. Typik der praktischen Umwelt”. 
(Hua XXXIX, S. 845). Die Empirio-graphie sei das Schreiben, das Beschreiben der Erfahrung, welche immer eine 
(Um-)Welterfahrung ist. 

3 Zu diesen zwei gegensätzlichen Deutungsrichtungen siehe I. Kern, Husserl und Kant. Eine Untersuchung über 
Husserls Verhältnis zu Kant und zum Neukantianismus, Nijhoff, Den Haag 1964 (Phaenomenologica 16), wo der 
Denkweg Husserls als eine fortschreitende Annäherung an Kants Philosophie gedeutet wird; dagegen V. De Palma, 
Il soggetto e l'esperienza. La critica di Husserl a Kant e il problema fenomenologico del trascendentale, Quodlibet, 
Macerata 2001. De Palma hebt den radikalen Objektivismus der Phänomenologie stark hervor und behauptet aus 
diesem Grunde ihre Unvereinbarkeit mit der Position des kantschen Idealismus. 

4 Studien, S. 92-93. 



 18 

Bewusstsein, in dem die weltliche Wirklichkeit konstituiert wird.5 In dem Maße, in dem die 

Phänomenologie auch terminologisch !transzendental” wurde, suchte Husserl einen 

Berührungspunkt zur Philosophie Kants, bis hin zur Anerkennung der in ihr sich historisch 

vollziehenden Revolution des Denkens. So schreibt Husserl im Text eines Vortrags, den er am 1. 

Mai 1924 zum 200. Geburtstag Kants an der Universität Freiburg gehalten hat:  

 

Kants Revolutionierung der Philosophie [gilt uns] als die historisch erste (und noch 

unvollkommene) Verwirklichung einer im Wesenssinn der Philosophie selbst 

vorgezeichneten Entwicklungswendung von der natürlichen zur transzendentalen 

Erkenntnismethode, von der positiven oder dogmatischen zur transzendentalen 

Welterkenntnis und Weltwissenschaft.6 

 

Die angesprochene Wendung im Wesen der Philosophie und ihrer Erkenntnismethode wäre dann 

mit der Transzendentalphänomenologie völlig zur Entfaltung gekommen. Vor allem die letzte Phase 

des husserlschen Denkens (die Zwanziger- und Dreißigerjahre) ist dadurch charakterisiert, dass er 

in der Philosophie Kants genuin phänomenologische Intuitionen und Ansätze erkennen will, welche 

aber nur rückblickend, d.h. nur ausgehend von seiner Transzendentalphänomenologie, vollkommen 

ersichtlich sind. Es zeigt sich darin ein Versuch, sich die Transzendentalphilosophie Kants zu eigen 

zu machen. Auf diese Weise interpretiert Husserl den kantischen Transzendentalismus als eine noch 

unvollkommene, aber auf dem richtigen Weg befindliche Vorankündigung des wirklich 

phänomenologischen Transzendentalwissens. Die Auseinandersetzung mit dem Erbe Kants stellt 

also gleichzeitig einen Versuch dar, die Phänomenologie – in ihrem Ursprung erneuernd und 

antimetaphysisch – in der Bewegung der Ideengeschichte zu verankern. Diese interpretierte Husserl 

als teleologische Entwicklung der menschlichen Vernunft von ihrer ersten Morgendämmerung in 

der "#$%&'µ( der Griechen bis hin zur transzendentalen Phänomenologie.7 

 

 

 

 
                                                
5 Der Begriff der !Wirklichkeit” schließt neben der realen, raum-zeitlich ausgedehnten Wirklichkeit auch die idealen, 

z.B. mathematischen oder logischen Wirklichkeiten ein. Vgl. Hua II, S. 75 und Hua III/1, S. 47, wo sich Husserl 
übrigens einen !platonisierenden Realisten” nennt.  

6 Hua VII, S. 285-86. 
7 Vgl. K. Held, Phänomenologie und Philosophiegeschichte, in: M. Born (Hrsg.), Existenz und Wissenschaft. 

Festschrift für Claudius Strube, Königshausenn & Neumann, Würzburg 2008; und ders., Husserls Rückgang auf das 
phainómenon und die geschichtliche Stellung der Phänomenologie, in: E.W. Orth (Hrsg.), Phänomenologische 
Forschungen 10 (1980), Alber, Freiburg/München. 



 19 

§ 2. Vom Sinn des Transzendentalen 

 

Die neuesten historisch-philologischen Studien zu Husserls Phänomenologie haben gezeigt,8 dass 

das Attribut !transzendental” mindestens seit den Vorlesungen über Logik und Erkenntnistheorie 

vom WS 1906/07 sein philosophisches Projekt bezeichnet hat. Dort heißt es, die Phänomenologie 

dürfe nicht nur als strenge und voraussetzungslose Beschreibung der Bewusstseinserlebnisse gelten, 

sondern sei Wissenschaft von der transzendentalen Subjektivität, die jede Objektivität der 

Erkenntnis konstituiere. Transzendentale Phänomenologie sei also die Phänomenologie des 

konstituierenden reinen Bewusstseins, das zwar immer ein Bewusstsein von etwas ist, aber nun rein 

!transzendental”, d.h. unter Ausschaltung aller empirischen Setzungen,9 betrachtet wird. Noch in 

ihrer vollen Ausgestaltung durch Husserls letzte große Arbeit tritt die phänomenologische 

Philosophie als Transzendentalphilosophie auf, die sich inmitten der dreißiger Jahre der Krise des 

europäischen Menschentums entgegenstellt. Hier bezeichnet Husserl als Transzendentalphilosophie 

im weitesten Sinn eine mit Descartes beginnende philosophiegeschichtliche Tradition, welche erst 

in der transzendentalen Phänomenologie zu ihrer Vollendung komme. Descartes sei der Erste, der 

das transzendentale !Motiv des Rückfragens nach der letzten Quelle der Erkenntnisbildungen”10 im 

ego cogito eingeführt habe. Die Entdeckung des ego cogito als Sinnes- und Geltungsquelle jedes 

subjektiven Weltbezuges habe dann, so Husserl z.B. in den Cartesianischen Meditationen, !eine 

neue Idee von Begründung, nämlich transzendentaler Begründung”11 ermöglicht. Die 

Phänomenologie stehe also auch in dieser Denklinie, besser noch, sie sei ihre Krönung. Auf dem 

Boden reiner phänomenologischer Deskription sei durch eine systematische Verdeutlichung und 

Enthüllung der verborgenen, konstituierenden Leistungen der Intentionalität, welche sich bei jedem 

Bewusstseinserlebnis im Wie seiner Gegebenheit zeigt, das transzendentale Problem des Seinssinns 

der Welt aufzuklären. 

 Aus alldem folge, dass die Bedeutung des Wortes !transzendental” konsequent und 

gründlich geklärt werden müsse, um eine Verständigung über diesen Begriff und über den Sinn, in 

dem Phänomenologie als transzendentale Theorie verstanden werden könne, zu erreichen. Diese 

Problematik war schon bei den Husserl-Schülern Gegenstand der philosophischen Debatte, als 1913 

in seinen Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, wie es hieß, 

die !transzendentale Wendung” öffentlich vollzogen wurde. Um die phänomenologische Bedeutung 
                                                
8 Siehe vor allem die detaillierte historische Rekonstruktion von J.-F. Lavine, Husserl et la naissance de la 

phénoménologie (1900-1913). Des Recherches Logiques aux Ideen: la genèse de l'idéalisme transcendental 
phénoménologique, PUF, Paris 2005, insbes. S. 527-616. 

9 Vgl. Hua XXIV, S. 425.  
10 Hua VI, S. 100. 
11 Hua I, S. 11.  



 20 

des Transzendentalen zu erfassen, darf dem Ausdruck !transzendental” nicht einfach die Bedeutung 

unterlegt werden, die dieser Begriff in der Philosophie vor Husserl (z.B. bei Kant) oder im 

damaligen Kritizismus (z.)B. Natorp, Riehl) hatte. Den Unterschied zwischen dem 

Transzendenzbegriff des Neukantianismus und dem von Husserls transzendentaler Phänomenologie 

hat Fink in seinem Aufsatz !Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls in der 

gegenwärtigen Kritik” (1933) auf die Formel gebracht, dass der Gegenbegriff zu !transzendental” 

für den Kritizismus !empirisch”, für Husserl aber !mundan” sei. Ersterer sei durch die für Husserl 

noch weltliche apriorische Form (die fundierende Sphäre der theoretischen Geltungen, die vor aller 

Erfahrung liegen) bestimmt, während für Husserl !transzendental” auf den durch 

phänomenologische Reduktion vollzogenen Transzensus von der Welt zur weltkonstituierenden, 

selbst nicht mundanen Subjektivität verweise und letztlich diese Subjektivität selbst bedeute. 

 Wenn allerdings G. Berger mit seinem Werk Le Cogito dans la philosophie de Husserl,12 in 

dem er die Frage nach dem Idealismus Husserls erneut aufwirft und sie völlig negativ beantwortet, 

eine völlige Verschiedenheit zwischen Kants und Husserls Transzendentalbegriff feststellen zu 

müssen glaubt, weil !transzendental” bei Husserl eine Wirklichkeit bezeichne – nämlich die 

transzendentale Subjektivität – und nur auf diese Wirklichkeit (das transzendentale Ich) angewendet 

werden könne, während dieser Ausdruck bei Kant eine Betrachtungsweise charakterisiere, so trifft 

er damit den Transzendentalbegriff Husserls nicht ganz richtig. Wie bei Kant bezeichnet er auch bei 

Husserl primär eine Problemstellung – die Frage nach dem apriorischen Fundament (Bedingung der 

Möglichkeit) der Transzendenz (Objektivität) – und eine Erkenntnisweise, nämlich den 

Erkenntnisweg !der eigenen Reflexivität, in der sich die Selbstbesinnung des Philosophen allein 

bewegen kann, der in der Situation ist, keine vorgegebene Philosophie, eigene wie fremde, 

voraussetzen zu können”.13 Husserls Gebrauch des Wortes !transzendental” hat also formal mit 

dem kantschen gemeinsam, dass es auch !Kritik” bedeutet, also nichts anderes als den absoluten 

Gegensatz zu jeder Art von Dogmatismus. Die Subjektivität wird dann insofern die 

!transzendentale” genannt, als sie die Transzendenz (die Objektivität) in sich konstituiert, und zwar 

in Verbindung mit jener transzendentalen Fragestellung nach der Bedingung der Möglichkeit. Die 

Bezeichnung der phänomenologischen Reduktion und im gleichen Sinne der reinen 

Erkenntnissphäre als !transzendentaler” beruht gerade darauf, dass wir in dieser Reduktion die 

absolute Sphäre, die das Forschungsfeld der Phänomenologie ausmacht, erreichen. Durch die 

transzendentale Reduktion, und nur durch sie, wird demnach das transzendentale Weltphänomen 

bzw. das absolut konkrete transzendentale Leben, in welchem die Welt und das Ich selbst als 

                                                
12 G. Berger, Le Cogito dans la philosophie de Husserl, Aubier/Éditions Montaigne, Paris 1941. 
13 Hua VI, S. 364.  



 21 

menschliches Subjekt ontische (konstituierte) Phänomene sind, beobachtbar. Diese Dimension des 

subjektiven Erfahrens, die durch den aktiven Vollzug der Epoché/Reduktion eröffnet wird, steht 

nicht mehr unter der natürlichen Apperzeptionsweise der personalistischen und dogmatischen 

Einstellung und wird deshalb von Husserl !reine transzendentale Erfahrung” genannt. 

Transzendental heißt also primär eine Fragestellung, eine Weise des philosophischen Fragens, das 

sich in einer einzigartigen Erkenntnishaltung konkretisiert, die im Gegensatz zu unserer natürlichen 

Lebenshaltung steht.  

 Mit der Anweisung zu einer Überwindung der !natürlichen Einstellung” stellt die 

Phänomenologie jene Beziehungskontinuität zwischen positiven Wissenschaften und 

Erkenntniskritik, die beim neukantianischen Fundierungsstreben der Naturwissenschaften und ihrer 

Geltung in der kritischen Philosophie als Theorie des Wissens vorausgesetzt bleibt, wesentlich 

infrage.14 Das Problem der Erkenntnis bzw. die Erkenntniskritik kann nicht auf dem Boden unserer 

natürlichen Einstellung und ihres weltlichen Horizonts entfaltet werden, da unser natürliches Leben 

von wissenschaftlichen und vor-wissenschaftlichen Wissensbeständen getragen ist, die sich wie 

geologische Schichten niedergeschlagen haben und nun unseren umweltlichen Habitus ausmachen. 

Es ist jedoch notwendig, diese Wissensverkrustung mittels einer radikalen Einstellungsänderung zu 

durchbrechen: Durch die Einklammerung jeglichen !natürlichen” Wissens gewinnt man einen 

möglichen Zugang zu jener absoluten Subjektivität, in deren Konstitutionsleistungen die Welt Sinn 

und Geltung bekommt.  

 Der Sinngehalt dieser phänomenologischen !Revolution der Denkart” ist aber laut Fink 

aufgrund der Missverständnisse, denen die phänomenologische Reduktion ausgesetzt ist, verkannt 

worden. Der Grundsinn phänomenologischer Transzendentalphilosophie sei kein konstitutiver 

Solipsismus, welcher durch die Erweiterung des phänomenologischen Forschungsfeldes auf die 

Problematik der Intersubjektivität nur nachträglich überwunden worden sei, sondern grundsätzlich 

die Frage nach dem Ursprung der Welt. Diese ist kein Chaos, sondern ein Kosmos: eine 

!geordnete”, mit Sinn erfüllte und sinnhafte Welt. Das phänomenologische Verständnis der Welt 

aus dem letzten Grund ihres Sinneshorizonts finde darin seine Hauptschwierigkeit, den Weltgrund 

zum Gegenstand einer theoretischen Erfahrung und Erkenntnis zu machen. Diese philosophische 

Grundfrage wird aber nicht in der Naivität gestellt, die !die Welt noch als die Allheit an sich 

                                                
14 So Husserl in seiner zweiten Vorlesung über die Idee der Phänomenologie (1907) und das In-Frage-Stellen 

jeglichen Wissens: !In Frage gestellt ist aber, da die Erkenntniskritik die Möglichkeit von Erkenntnis überhaupt, 
und zwar hinsichtlich ihrer Triftigkeit als Problem setzt, alle Erkenntnis. Fängt sie an, so kann ihr keine Erkenntnis 
als gegeben gelten. Sie darf also aus keiner vorwissenschaftlichen Erkenntnissphäre irgendetwas übernehmen, jede 
Erkenntnis trägt den Index der Fraglichkeit” (Hua II, S. 33). 



 22 

seiender Dinge”15 ansetzt, sondern in der transzendentalen Einstellung: jener Erkenntnismethode 

der Reduktion, in der eine Bewegung von der Welt zur transzendentalen, sinnkonstituierenden 

Subjektivität geschieht. Phänomenologie als Transzendentalphilosophie sei also  

 

das systematische Ganze von Grunderkenntnissen, durch die wir die Welt, sonst den 

umgreifenden Horizont jeglicher Erkenntnisproblematik, transzendieren und zum 

welttranszendenten Ursprung zurückgeleitet werden.16 

 

 

§ 3. Die Selbstbezüglichkeit der Phänomenologie 

 

Am Ende der Cartesianischen Meditationen schreibt Husserl, indem er einen Rückblick auf das 

durch die fünf Meditationen Gewonnene wirft, dass es eine !wesensmäßige Rückbeziehung der 

Phänomenologie auf sich selbst”17 gebe. Die Behauptung bezieht sich an dieser Stelle nicht so sehr 

auf den Selbstbegründungsanspruch der phänomenologischen Philosophie, sondern auf ihre 

operative Geschlossenheit, die Husserl als ein offenes System verstand. Es ist für die 

Phänomenologie eine methodologische Notwendigkeit, zunächst einer naiven, einer ersten Evidenz 

geradehin zu folgen und währenddessen Wesensdeskriptionen zu gewinnen, ohne sich um das damit 

erschlossene systematische Ganze zu kümmern. Erst später, !wiederholend und reflektierend und 

reflexive Deskriptionen vollziehend”,18 kann das kritische Bewusstsein überprüfen, inwiefern im 

Verfahren jener geraden Deskriptionen noch unbeachtete Voraussetzungen im Spiel sein mögen. 

Die konkrete Forschungsarbeit an den Phänomenen muss durch eine unendliche Selbstbefragung 

integriert werden. Ihr Ziel ist die ständige Überprüfung und Selbstprüfung. Das Eigentümliche der 

phänomenologischen Arbeitsweise sei eben, !dass alle systematischen Entwürfe keiner konkreten 

Forschung vorausgehen, sondern wachsen in den Analysen. Aber die Ermöglichung der füllenden 

Analysen sprengt wieder den systematischen Entwurf”.19 Die Beweglichkeit, die daraus folgt, 

charakterisiert die Phänomenologie als ein offenes System, dessen Dynamik sich in einer 

selbstüberwindenden Bewegung niederschlägt. In dieser immer revidierbaren Neuregelung der 

Maßstäbe wird jedes Mal eine neue Synthesis erreicht, die aber ihrerseits nur vorläufig sein kann. 

Sie bleibt nur solange in Geltung, als sie nicht von einer arbeitsanalytischen Einsicht widerlegt 

                                                
15 Studien, S. 102. 
16 Studien, S. 105.  
17 Hua I, S. 178.  
18 Hua VIII, S. 477 f.  
19 B-I, 22a. 



 23 

wird. Dann muss sie korrigiert, vielleicht auch ganz aufgehoben werden. Die einleitenden, 

allgemein systematischen Entwürfe folgen den konkreten Analysen, welche aber erst im Licht des 

höheren Zusammenhangs ihre spezifische Relevanz erhalten. Die Resultate jeder Einzelanalyse, 

jeder phänomenalen Untersuchung können in ihrer vollen Tragweite nicht ermessen werden, 

solange sie nicht einer ordnenden Selbst-Kritik und Selbst-Befragung unterzogen worden sind. 

 Daraus ergibt sich eine ganz besondere Spiralbewegung, die das phänomenologische 

Denken systematisch charakterisiert. Die verzögernde, !hemmende Funktion”20 jeder Einzelanalyse 

hatte Husserl am Anfang der zweiten Meditation gezwungen, das Problem der !Tragweite der 

transzendentalen Erkenntnis” zunächst außer Betracht zu lassen. Es sei angebracht, erst einmal die 

Einzelformen der phänomenologischen Forschung und die Gesamtleistung der transzendentalen 

Phänomenologie analytisch zu begründen und auszuarbeiten, und erst im Nachhinein eine mögliche 

Selbstkritik zu entwerfen. Mit dem vorletzten Paragrafen der Meditationen wird dann die erste 

reflexive Erkundung der transzendentalen Erfahrung abgeschlossen. Das Procedere war deshalb 

noch nicht im vollen Sinne philosophisch, weil, ähnlich wie für einen !Naturforscher in seiner 

Hingabe an die Evidenz der naturalen Erfahrung”, die !Fragen einer prinzipiellen Erfahrungskritik 

außer Thema”21 geblieben sind. 

 Die eigentümliche Selbstbezüglichkeit der Phänomenologie fordert letztlich eine breite 

Kritik der transzendentalen Erfahrung und der auf ihrem Boden gewonnenen und prädikativ 

explizierten Evidenzen. Diese liegt auf einer zweiten und höchsten Stufe der Selbstentfaltung ihrer 

Erkenntnis. Auch wenn die Meditationen im Wesentlichen ihren Zweck erfüllt hätten (wie Husserl 

im Schlusswort bekennt), blieben sie doch insofern einer gewissen philosophischen Naivität 

verhaftet, als die theoretischen intentionalen Leistungen, aus denen die Freilegung der 

transzendentalen Erfahrung entsprungen ist, noch nicht völlig erschlossen worden seien. Es bedürfe 

einer höherstufigen Kritik ihrer Gültigkeit. Nur so könne die endgültige !Enthüllung aller 

intentionalen Horizonte, durch die allein die 'Tragweite' der Evidenzen letztlich erfasst und 

korrelativ der Seinssinn der Gegenstände, der theoretischen Gebilde, der Werte und Zwecke 

ausgewertet werden kann”,22 geleistet werden. Eine echt universale und eidetische Selbstauslegung 

der transzendentalen Wissenschaft erfordert eine kritische Befragung ihrer Gültigkeit und 

Tragweite. Die !Selbstbezüglichkeit der Phänomenologie” birgt in sich also einerseits eine explizite 

Anerkennung der Vorläufigkeit, der die erste phänomenologische Arbeit an den Phänomenen 

ausgesetzt ist. Andererseits aber wird die selbstreflexive, selbstkritische Bewegtheit des Denkens 

                                                
20 Studien, S. 2.  
21 Hua I, S. 69.  
22 Ebd., S. 79. 



 24 

von der Möglichkeit der Iteration begleitet, welche schließlich zu einer vollen Reflexion auf die 

erste, notwendig beschränkte Freilegung des transzendentalen Feldes führt. 

 Die Aufgabe einer solchen transzendentalen Selbstkritik hat Husserl in der Tat bereits seit 

der Vorlesung !Grundprobleme der Phänomenologie” von 1910/11 im Auge gehabt.23 Eine 

ausführliche Ausarbeitung der Selbstkritik erfolgte jedoch erstmals mit der Vorlesung im 

Wintersemester 1922/23 !Einleitung in die Philosophie”.24 Auf diese Thematik wurde in den ein 

Jahr darauf folgenden Überlegungen zur !Ersten Philosophie” wieder hingedeutet. Doch diese 

verweisen lediglich auf die drängende Notwendigkeit, eine solche höherstufige Selbstkritik zu üben: 

!Also vor uns steht immer noch die große Aufgabe der apodiktischen Kritik der transzendentalen 

Erfahrung”.25 Am Schluss der Formalen und transzendentalen Logik (1929), in §107 über die 

!Vorzeichnung einer transzendentalen Theorie der Evidenz als intentionaler Leistung”, taucht die 

Notwendigkeit wieder auf: !Sehr spät habe ich erkannt, dass diese Kritik zurückführt auf eine letzte 

Kritik in Form einer Kritik derjenigen Evidenzen, die die Phänomenologie der ersten, selbst noch 

naiven Stufe geradehin vollzieht. Das aber sagt: Die an sich erste Erkenntniskritik, in der alle 

andere wurzelt, ist die transzendentale Selbstkritik der phänomenologischen Erkenntnis selbst”.26 

Der Titel !Phänomenologie der Phänomenologie”27 bezeichnete also für Husserl die Entfaltung 

einer transzendentalen, apodiktischen Kritik der Evidenzsphäre, der demnach eine Grenze gesetzt 

wird.28 Diese Selbstkritik entsprach wesensmäßig der methodischen Ausarbeitung des selbst-

bezüglichen Charakters der Phänomenologie. 

 Eugen Fink hat diesen Gedanken aus der Formalen und transzendentalen Logik Husserls 

explizit wieder aufgenommen und im ersten Paragrafen seiner 1929 verteidigten Dissertation über 

!Vergegenwärtigung und Bild” auf die Vorläufigkeit jeder phänomenologischen Analyse 

hingewiesen. Der Vorläufigkeitscharakter sei kein Mangel ihrer Arbeitsweise, sondern eine der drei 

fundamentalen Eigenschaften der phänomenologischen Wissenschaft selbst. Jede 

phänomenologische Analyse sei 1) wesenhaft vorläufig, 2) immer auch eine Zeitanalyse, 3) auf 

einen Leitfaden angewiesen.29 Auf die zwei letzten Eigenschaften können wir hier nicht ausführlich 

eingehen, weil ihre Erklärung die Kenntnis der Struktur der phänomenologischen Reduktion 

voraussetzt. An dieser Stelle hervorgehoben werden muss die Tatsache, dass Fink die Vorläufigkeit 

der phänomenologischen Analyse mit ihrer Bezogenheit auf das Apriori ihrer Entwurfssituation in 

                                                
23 Vgl. Hua XIII, S. 159. 
24 Vgl. Hua XXXV. 
25 Hua VIII, S. 169-171. 
26 Hua XVII, § 107. 
27 Vgl. Hua I, S. 178; Hua XVII, S. 294-295. 
28 Vgl. Hua XXXV, S. 126. 
29 Studien, S. 16.  



 25 

Verbindung bringt. Das bedeutet, dass auch die transzendentalen Einsichten und die apodiktischen 

Anschauungen ihre !Tragweite”, ihre bestimmte Relevanz innerhalb der jeweils inne gehaltenen 

reduktiven Stufe haben. Es könne wohl sein, dass aus nächster Nähe apodiktisch einsichtige 

Anschauungen, wie z.B. diejenigen, die zunächst in der subjektiven Explikation der 

transzendentalen Subjektivität fixiert werden, später eine Umwandlung erfahren mögen – wie es 

tatsächlich der Fall ist, wenn die phänomenologische Forschung zur anfangs noch verschlossenen 

Sphäre der transzendentalen Instersubjektivität übergeht. 

 Es bedarf also einer transzendentalen Selbstkritik, um den Geltungshorizont jeder 

phänomenologischen Analyse – auf welcher reduktiven Stufe sie auch liegen mag – aus seiner 

Verborgenheit herauszuholen. Das meint aber nicht, die Relativität jeder Analyse aufheben zu 

wollen, sondern ganz im Gegenteil, diese Relativität ausdrücklich zu erkennen und konsequent 

festzuhalten. Durch diese Besinnung auf den umgreifenden Horizont jeder ausgeführten Analyse 

will Fink die sogenannte !transzendentale Naivität”, die aus der Verabsolutierung einer speziellen 

Untersuchung entstehen kann, vermeiden. Die Erkennung des vorläufigen Charakters jeder Analyse 

zeigt sie in einer gewissen Relativität im unendlichen System der Phänomenologie. Die 

Einseitigkeit der transzendental erworbenen Erkenntnisse ist eine notwendige, da jede Erkenntnis 

immer mit einem apriorischen Horizont verbunden ist. Das verhindert jegliche naive 

Verabsolutierung ihrer Geltung. Unter dem Motto !Zu den Sachen selbst” steht also keineswegs 

!ein sich beruhigendes Hinweisen auf naive Evidenzen”, sondern eine nie zur Ruhe kommende 

Radikalisierung und Vertiefung der wirklichen Problematik der Phänomenologie (genitivus 

subjectivus). 

 Dass die Evidenz durchaus nicht die ultima ratio der phänomenologischen Philosophie sei, 

war Fink also schon von Anfang an klar. Das Desiderat einer methodologischen Kritik der 

Transzendentalphänomenologie konnte aber erst 1932 mit der VI. Cartesianischen Meditation: Die 

Idee einer transzendentalen Methodenlehre verwirklicht werden. Diese hat Fink im Hinblick auf 

Husserls Plan einer Umarbeitung und Erweiterung seiner Meditations Cartesiennes für das deutsche 

Publikum verfasst.  

 Man kann sagen, dass die Anregung zur methodischen Hinterfragung der inneren Horizonte 

der Phänomenologie innerhalb der Phänomenologie selbst liegt. Dazu drängt ihre eigentümliche 

Selbstbezogenheit, ihre selbstüberwindende Bewegung, ihre ständige Selbstbefragung und -

überprüfung, welche letztlich verhindern, dass sie sich in einer !philosophischen Naivität” einsperrt. 

aufheben. Doch während die wesentliche Aufgabe einer Selbstkritik für Husserl in der Prüfung der 

innerhalb der transzendentalen Einstellung erworbenen Evidenzen besteht, gestaltet sich für Fink 

eine solche Herausforderung ganz anders. Der methodische Horizont der ersten reduktiven 



 26 

Forschungen, die primäre Erschließung der transzendentalen Subjektivität in den ersten fünf 

Meditationen müsse im Ganzen überschritten werden. Sogar der Stil der intentional-konstitutiven 

Rückfrage soll preisgegeben werden, soweit diese in ihrem letzten Stadium das lediglich 

gegenwärtig koexistierende Monaden-All zum Thema hat. Was Fink fordert, ist ein nicht mehr 

reduktives, sondern konstruktives Hinausgehen über die phänomenale Gegebenheit des 

transzendentalen Lebens.30 Diese konstruktive Phänomenologie, die die !Außenhorizonte” des 

transzendentalen Lebens befragt und dadurch, als sie nach der Ganzheit dieses Lebens fragt, den 

Boden der transzendentalen Gegebenheit verlässt, charakterisiert ein Verfahren, die nicht mehr 

anschaulich, nicht mehr intuitiv, sondern eben konstruktiv ist. Konstruktionen sind alle Theorien, 

die mit derjenigen transzendentalen !Ungegebenheit” zu tun haben, auf die Husserl in der 

Betrachtung der Grenzprobleme der regressiven (genetischen) Phänomenologie hingewiesen hat. Es 

handelt sich also um die Fragen nach Anfang und Ende der egologischen und intersubjektiven 

Weltkonstitution, nach Schlaf und Traum, nach der prä-natalen und generativen Sinngebung – 

kurzum um alle dem Licht der Wachheit sich entziehenden Probleme, die Fink unter dem Titel 

!Transzendentale Dialektik” rubriziert. Ihre thematische Erforschung gehört zusammen mit der 

regressiven Phänomenologie aber nicht in die transzendentale Methodenlehre, sondern in die 

Elementarlehre, die das konstitutive Werden, die transzendentale Weltkonstitution zum Thema hat.  

 Doch der !Gesamtheit aller die intuitive Gegebenheit des transzendentalen Lebens 

übersteigenden motivierten Konstruktionen” kommt deshalb eine zentrale methodische Bedeutung 

zu, weil sie erlaubt, sowohl die Leistung als auch die Begrenztheit der ersten Meditationen im 

offenen Ganzen der phänomenologischen Systematik zu lokalisieren. Das ermöglicht es nämlich, 

eine Demarkationslinie zu ziehen, !gegen welche die Abhebung der methodischen Stufe der 

bisherigen Meditationen Relief gewinnt”.31 Den fünf Meditationen ihren methodischen Ort zu 

geben, ist Aufgabe der transzendentalen Methodenlehre. Es gehe dabei um eine transzendentale 

Befragung der phänomenologischen Methode im Ganzen, also um die Ausarbeitung der 

phänomenologischen Architektonik durch eine Infragestellung des ganzen transzendentalen Lebens 

in seinem theoretischen Tun.  

 

Es ist die eigene Aufgabe einer transzendentalen Methodenlehre, die ganze Systematik 

                                                
30 Im vierten Kapitel seiner Vorlesung !Grundprobleme der Phänomenologie” vom Wintersemester 1910/11 behandelt 

Husserl das Problem eines möglichen Hinausgehens über den Bereich des phänomenal Gegebenen. Es ist wohl kein 
Zufall, dass in diesem Kontext die Idee einer apodiktischen Kritik der phänomenologischen Erfahrung nach ihren 
Grundgestalten (Husserl nennt die Wahrnehmung, die Retention und die Wiedererinnerung) auftritt. Husserl hebt 
immer wieder ihren nachträglichen Charakter hervor: !Erst muss überhaupt reine phänomenologische Erfahrung 
gewonnen werden, dann erst kann apodiktische Kritik geübt werden” (Hua XIII, S. 159). 

31 VICM/1, S. 8.  



 27 

der phänomenologischen Fragestellungen, die Struktur des methodischen Vorgehens, 

die Dignität und den Stil transzendentaler Erkenntnis und !Wissenschaft” 

phänomenologisch verständlich zu machen, also das im phänomenologischen Arbeiten 

anonym fungierende phänomenologisierende Denken und Theoriebilden einer eigenen 

transzendentalen Analytik zu unterziehen und so die Phänomenologie zu vollenden in 

der letzten transzendentalen Selbstverständigung über sich selbst.32  

 

Die Überwindung der Vorläufigkeit der Meditationen und der ersten naiven Stufe der 

Phänomenologie im Allgemeinen ist also bei Fink weder eine Kritik der phänomenologischen 

Erkenntnis noch eine nachträgliche Aufzeichnung ihrer positiv angewandten Methode, sondern 

hauptsächlich die Eröffnung einer Tiefendimension des phänomenologischen Denkens. Hier ist das 

Feld der Grundmaße der Phänomenologie, jener !urlichtenden Begriffe”, aus denen der Entwurf 

ihrer Idee stammt. Diese letzte Selbstverständigung der Phänomenologie, die den durch die 

Reduktion etablierten transzendentalen Zuschauer und sein philosophisches Tun zum Thema hat, 

erzeugt gleichzeitig eine Infragestellung des gesamten phänomenologischen Projekts einer 

Transzendentalphilosophie. Die aus der inneren selbstbezüglichen Bewegung des husserlschen 

Systems stammende Aufgabe einer Kritik der Phänomenologie führt also letztlich zu ihrer 

Erneuerung durch die Eigeninterpretation Eugen Finks. 

 Das bestätigt auch der Entwurf eines Vorworts zu seiner Meditation, den Fink wohl in den 

Jahren vor dem Kriege geschrieben hat.33 Im Gegensatz zu der dem Text 1945 beigegebenen 

Vorbemerkung, in der eine gewisse Distanz zum Text und eine Einschränkung seines Gewichts zu 

spüren ist, tritt hier die Aufgabe einer Selbstauslegung der Phänomenologie und ihrer Erneuerung 

im Textentwurf deutlich hervor. Die VI Cartesianische Meditation gilt als ein Versuch, eine !Reihe 

von Problemen, die in Husserls Philosophie latent geblieben sind, zu formulieren”.34 Die Exposition 

der Methodenlehre, obwohl !in aller Nähe zu Husserls Philosophie”, der der !Gedanke einer 

Phänomenologie der Phänomenologie ein wesentliches Moment ihrer systematischen Konzeption” 

ist, wird somit als interpretativ gekennzeichnet. Sie war der erste Schritt zur Deutung einer Latenz, 

die in der Phänomenologie Husserls verborgen lag. Daher verstand sie sich auch als !Vorblick auf 

eine meontische Philosophie”. 

 

 

                                                
32 Ebd., S. 8-9. 
33 Ebd., S. 183.  
34 Ebd. 



 28 

§ 4. Transzendentalphänomenologie als konstitutiver Idealismus 

 

Ein wichtiges Resultat der Selbstinterpretationsbedürftigkeit der Phänomenologie ist ihre 

öffentliche Selbstdarstellung als !transzendentaler Idealismus”. Diese Selbstauslegung ist das 

Thema zahlreicher Nachlassmanuskripte aus den Jahren 1908-1921, die nun in Band XXVI der 

Husserliana gesammelt sind.35 Sie findet aber ihre deutlichste Formulierung in den Cartesianischen 

Meditationen. Hier schreibt Husserl (§ 41), dass die Phänomenologie !eo ipso transzendentaler 

Idealismus”36 sei und dass das systematische Ganze der Grunderkenntnisse der Phänomenologie die 

Form eines transzendentalen Idealismus habe. Daher sei der Idealismus notwendigerweise der !Stil 

einer Philosophie als einer transzendental-phänomenologischen”, und !korrelativ” mache er !für 

das Universum des für uns in Wirklichkeit und Möglichkeit Seienden den Stil seiner einzig 

möglichen Sinnesinterpretation”37 aus. In dieser Auffassung des Idealismus sollen also zwei Motive 

unterschieden werden, die sich aber natürlicherweise in den Überlegungen Husserls überschneiden.  

Idealismus sei erstens die notwendige Form der Philosophie als Transzendentalphilosophie. Daraus 

folge, dass der einzig mögliche philosophische Interpretationsstil dessen, was für uns Seiendes ist, 

Idealismus sei. Die Phänomenologie sei also Idealismus in diesem zweifachen Sinne. 

 

Die Phänomenologie ist eo ipso transzendentaler Idealismus. […] ein Idealismus, der 

nichts weiter ist als in Form systematisch egologischer Wissenschaft konsequent 

durchgeführte Selbstauslegung meines ego als Subjektes jeder möglichen Erkenntnis, 

und zwar in Hinsicht auf jeden Sinn von Seiendem, mit dem es für mich, das ego, eben 

soll Sinn haben können. […] Es ist die an jedem mir, dem ego, je erdenklichen Typus 

von Seiendem, […] überhaupt, in wirklicher Arbeit durchgeführte Sinnesauslegung. 

Dasselbe aber sagt: systematische Enthüllung der konstituierenden Intentionalität selbst. 

Der Erweis dieses Idealismus ist also die Phänomenologie selbst.38 

 

Anders als in den oben genannten frühen Forschungsmanuskripten, die teilweise auch aus 

Vorlesungen der Zehnerjahre stammen und wo Husserl sich bemüht, einen Beweis für die 

idealistische Position zu finden – und ihn möglichst präzis zu erläutern –, tritt mit den 

Cartesianischen Meditationen an die Stelle der missverständlichen Redeweise vom !Beweis” 

(probatio) der !Erweis” (demonstratio) des phänomenologisch-transzendentalen Idealismus. Es 
                                                
35 Vgl. Hua XXXVI, Transzendentaler Idealismus.  
36 Hua I, S. 118.  
37 Ebd., S. 119. 
38 Ebd. 



 29 

geht nicht mehr um Argumente, die ins philosophische Feld geführt werden, um die These zu 

beweisen, sondern um eine !Akkumulation phänomenologischer Aufweisungen”,39 in denen die 

ganze Phänomenologie als System des transzendentalen Idealismus erscheint. Der Unterschied liegt 

aber nicht nur in der argumentativen Strategie. Der Unterschied betrifft vielmehr die gesamte 

Gültigkeit der Behauptung !Phänomenologie ist eo ipso transzendentaler Idealismus”. Die probatio 

soll die Gültigkeit dieser Behauptung eben zuerst beweisen, bevor sie in Geltung tritt. Die 

demonstratio erweist dagegen etwas, das schon in Geltung ist. Es soll lediglich dargelegt, ausgelegt 

werden, um völlig verständlich zu werden. Noch im Nachwort (1930) zu seinen Ideen bezeichnet 

Husserl den transzendental-phänomenologischen Idealismus als eine !furchtlose Konsequenz” der 

Transzendentalphänomenologie.40 Idealismus sei also keine Sonderthese oder Theorie !unter 

anderen” im Spielraum der Philosophie, sondern !die transzendentale Philosophie als konkrete 

Wissenschaft ist […] in sich selbst universaler Idealismus”.41 Die begriffliche Entfaltung einer 

transzendentalen Analytik der Erfahrungskorrelation Welt/Ich zusammen mit der Selbstauslegung 

des ego cogito nach den konstitutiven Gesetzen der Intentionalität habe zur Folge, !dass hier 

Gedankengänge von entscheidender philosophischer Bedeutung (nämlich zu einem 'Idealismus' 

hindrängende) notwendig sich ergeben und unbedingt durchgedacht werden müssen”.42 Die 

demonstratio führe zum !notwendigen Ergebnis” des Idealismus. Das Ergebnis der 

phänomenologischen Sinneserklärung der Welt sei also, dass !nur die transzendentale Subjektivität 

den Seinssinn des absoluten Seins hat, dass nur sie 'irrelativ' ist, (d.i. nur auf sich selbst relativ), 

während die reale Welt zwar ist, aber eine wesensmäßige Relativität hat auf die transzendentale 

Subjektivität”.43 Die Welt ist also auf die transzendentale Subjektivität relativ, ist zwar nicht 

absolut, sondern verweist notwendigerweise auf eine sie erfahrende und darin Sinn gebende 

Subjektivität. Die Welt ist für Husserl !irrelativ” in dem Sinne, dass !sie nämlich ihren Sinn als 

seiende nur […] als intentionales Sinngebilde der transzendentalen Subjektivität”44 haben kann. 

Dies ist also die Grundthese des phänomenologischen Idealismus, wie sie auch in den Ideen 

formuliert wird: !Kein reales Sein, kein solches, das sich bewusstseinsmäßig durch Erscheinungen 

darstellt und ausweist, ist für das Sein des Bewusstseins selbst (im weitesten Sinne des 

Erlebnisstromes) notwendig. […] Andererseits ist die Welt der transzendenten 'res' durchaus auf 

Bewusstsein, und zwar nicht auf logisch erdachtes, sondern aktuelles angewiesen”.45 Das 

                                                
39 Vgl. Hua XXXVI, Einleitung des Herausgebers, S. XXXVII.  
40 Vgl. Hua V, S. 138-162. 
41 Ebd., S. 152. 
42 Ebd., S. 150. 
43 Ebd., S. 153. 
44 Ebd., S. 153.  
45 Hua III/1, S. 104.  



 30 

immanente Sein des Bewusstseins und seine Gegebenheitsweise – deren Selbstheit durch keine 

Abschattung gestört wird und somit als originäre Selbstgegebenheit bezeichnet werden kann – ist 

also !zweifellos in dem Sinne absolutes Sein, dass es prinzipiell nulla re indiget ad existendum”. 

Die Realität der transzendenten rerum ist immer perspektivisch gegeben und erscheint immer durch 

partielle Abschattungen, die auf ihre intentionale synthetische Leistung hinweisen. So ist die 

Realität zufällig und relativ, ein intentionales Korrelat des Bewusstseins, das dagegen notwendig 

und selbständig ist. So kann Husserl im § 55 seiner Ideen, wo er – wohl gemerkt – den !subjektiven 

Idealismus” zurückweist, zu dem Schluss kommen: !Alle realen Einheiten sind 'Einheiten des 

Sinnes'. Sinneseinheiten setzen […] sinngebendes Bewusstsein voraus, das seinerseits absolut und 

nicht selbst wieder durch Sinngebung ist.”46  

 Obwohl Husserl 1930 !hinsichtlich des transzendental-phänomenologischen Idealismus 

durchaus nichts zurückzunehmen”47 habe, schreibt er 1934 in seinem Briefwechsel mit dem 

französischen Philosophen und Religionsforscher Abbé Émile Baudin: !Kein gewöhnlicher 

!Realist” ist je so realistisch und so concret gewesen als ich, der phänomenologische 'Idealist' (ein 

Wort, das ich übrigens nicht mehr gebrauche).”48 Die Bezeichnung der Phänomenologie als 

transzendentaler Idealismus wird tatsächlich im letzten großen Werk Husserls, der Krisis der 

europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie, aufgegeben. Der Grund 

dafür scheint in einer klareren und festeren Selbstbemächtigung des Husserlschen Denkens zu 

liegen. Das phänomenologische Denken liegt absolut jenseits der Diskussion Idealismus/Realismus. 

Diese Zweiteilung hinterließ einen Rest, ein ganzes transzendentales Ungedachtes, das erst mit der 

Phänomenologie (und dank der Reduktion) erschlossen wird. Daher wird auch der Terminus 

!Idealismus” nicht mehr verwendet, anscheinend um mögliche Missverständnisse zu vermeiden. 

Das erhellt auch folgendes Zitat aus dem allerletzten Paragrafen des veröffentlichten Krisistextes:  

 

Das ist der letzte Sinn des Vorwurfs, den man der Philosophie aller Zeiten machen muss 

– mit Ausnahme der freilich die Methode verfehlenden Philosophie des Idealismus –, 

dass sie den naturalistischen Objektivismus nicht überwinden konnte. […] Wie gesagt, 

erst der Idealismus in allen seinen Formen versucht der Subjektivität als Subjektivität 

habhaft zu werden und dem gerecht zu werden, dass Welt nie anders dem Subjekt und 

Subjektgemeinschaften gegeben ist denn als die ihr mit jeweiligem Erfahrungsinhalt 

subjektiv relativ geltende, und als eine Welt, die in der Subjektivität und von ihr her 

                                                
46 Zitate aus ebd., S. 120.  
47 Hua V, S. 151. 
48 Bw VII, S. 16. 



 31 

immer neue Sinnverwandlungen annimmt, und dass auch die apodiktisch verharrende 

Überzeugung einer und derselben Welt als sich in wechselnder Weise subjektiv 

darstellender eine rein in der Subjektivität motivierte ist, deren Sinn Welt selbst, 

wirklich seiende Welt, die Subjektivität, die ihn zustande bringt, nie überschreitet. Aber 

der Idealismus war immer zu schnell mit seinen Theorien und konnte sich zumeist nicht 

von geheimen objektivistischen Voraussetzungen freimachen, oder er übersprang als 

spekulativer die Aufgabe, die aktuelle Subjektivität, als aktuelle phänomenale Welt in 

Anschaulichkeit in Geltung habende, konkret und analytisch zu befragen – was recht 

verstanden nichts anderes ist, als phänomenologische Reduktion vollziehen und 

transzendentale Phänomenologie ins Spiel setzen.49 

 

Sicherlich wollte Husserl erreichen, dass seine Phänomenologie weder mit den subjektiven 

Idealismen empirischer Art noch mit dem klassischen Deutschen Idealismus gleichgesetzt würde.50 

Das öffentliche Leben der Phänomenologie als eines transzendentalen Idealismus scheint also sehr 

kurz gewesen zu sein: Es erstreckt sich etwa von 1929 bis 1933. Es ist vielleicht kein Zufall, dass 

dies die Jahre sind, in denen Fink an der Gestaltung der Phänomenologie Husserls aktiv beteiligt 

war. Schon in seiner Dissertation von 1929 findet sich eine bestimmte Darstellung der 

Phänomenologie als Idealismus. Die Aufgabe des phänomenologischen Verständnisses bestünde 

eben in einer !Verständlichmachung der subjektiven Leistungen, in denen […] die wirkliche Welt 

selbst, nicht die 'Weltvorstellung' sich zeitigt und so als transzendentales Korrelat verständlich 

wird.”51 Das führe, so Fink in einem späteren Artikel vom 1933, zu der phänomenologisch-

ontologischen Fundamentalthese: ![...] das Seiende (d.i. der theoretische Gegenstand der 

Erkenntnis) ist, philosophisch betrachtet, prinzipiell Resultat einer 'Konstitution'.”52 Konstitution sei 

also der Gesamttitel für die angesprochenen subjektiven Leistungen, in denen die Sinngebung 

geschieht. Doch während die kritische Philosophie vom Gegensatz !empirisch – transzendental” 

beherrscht sei, bestimme die Phänomenologie durchaus der Gegensatz !mundan – transzendental”. 

Es gehe weder um einen !subjektiven Idealismus”, der !eine innerweltliche Vorgängigkeit des 

seienden menschlichen Subjektes gegenüber allem anderen Seienden”53 anerkennt, noch um einen 

!transzendentalen Idealismus” im Sinne des Kritizismus, der die Vorgängigkeit !der Form der 
                                                
49 Hua VI, S. 272.  
50 Eingehendere Untersuchungen über das Verhältnis Husserls zum Deutschen Idealismus finden sich bei R. Boehm, 

Vom Gesichtspunkt der Phänomenologie, Nijhoff, Den Haag 1968, S. 18-71; und F. Fabbianelli/S. Luft (Hrsg.), 
Husserl und die klassische deutsche Philosophie, Springer, New York/Dordrecht/London 2014 (Phaenomenologica 
212).  

51 Studien, S. 10.  
52 Studien, S. 96.  
53 Ebd., S. 147. 



 32 

Subjektivität (des transzendentalen Apriori) vor dem innerweltlichen Seienden”54 behauptet. Die 

Phänomenologie sei vielmehr ein konstitutiver Idealismus, welcher die Welt grundsätzlich im 

Rückgang auf den konstitutiven Ursprung begreift. Dieser Ursprung wird bei Husserl in der 

!transzendentalen Subjektivität” angesetzt; bei Fink wird sich jedoch herausstellen, dass es in 

diesem Punkt eine tiefe Divergenz gibt. Es sei hier vorläufig nur angemerkt, dass die husserlsche 

Auffassung der Welt als einer konstituierten Objektivation des absoluten Konstitutionsprozesses bei 

Fink einen enthüllenden Rückgang !durch die Stufen der Selbstobjektiviertheit hindurch bis in den 

letzten nicht mehr objektivierten Urgrund”55 der Welt impliziert. 

 

 

§ 5. Idealismus als Anschein: die weltliche Außenobjektivation der Phänomenologie 

 

Am Ende der Gesamtheit phänomenologischer Ausweisungen sowohl der (regressiv) gegebenen als 

auch der nur konstruierbaren Weltkonstitution, welche Fink unter den Titel !transzendentale 

Elementenlehre” führt, und nach ihrer methodischen Vervollständigung in der transzendentalen 

Methodenlehre, die den phänomenologisch-theoretisierenden Zuschauer und sein noch 

unbegriffenes Tun zum Thema hat, beschließt Fink nicht zufälligerweise seine VI. Cartesianische 

Meditation mit einer Charakterisierung der Phänomenologie als Idealismus. Idealismus bedeutet 

hier, dass die Welt als erscheinender Geltungszusammenhang für eine korrelative Erfahrungsinstanz 

nur durch Sinngebung, durch Konstitution !seiend” ist. Dasselbe meint auch Husserl, wenn er in 

den Ideen I schreibt, dass eine !absolute Realität”, die vom Bewusstsein unabhängig wäre, ein 

Widersinn wie etwa ein rundes Dreieck sei.56 Jede (konstituierte) Sinneseinheit setzt daher ein 

sinngebendes (konstituierendes) Bewusstsein voraus. Der transzendental-phänomenologischer 

Idealismus ist also ein intentional-konstitutiver Idealismus. Konstitution heißt aber keineswegs 

!Fabrikation”: Jedes mundane Verständnis dieses Begriffes, das ihn als Herstellen, Produktion, 

Verursachung auffasst, muss vom konstitutiven Idealismus abgehoben werden.57 Folglich darf die 

!Konstitution” nicht als eine !ontische Beziehung” gefasst werden. Welchen letzten Sinn die 

konstitutive Beziehung und welchen Sinn somit der transzendentale Idealismus hat, das ist nie 

durch ontische Begriffe (wie etwa Herstellung und Hergestelltes, Leistung und Geleistetes usw.) 

begreiflich zu machen. !Konstituieren” heißt in gar keinem Sinne !herstellen”, !bewirken”, 

!erzeugen” oder !produzieren”. Das transzendentale Subjekt ist keineswegs das einzig wirklich 
                                                
54 Ebd.  
55 Studien, S. 149.  
56 Vgl. Hua II/1, S. 120.  
57 Vgl. Z-III, 28a.  



 33 

Seiende, das alles andere erst herstellt und aus sich entlässt. Die Vorgängigkeit des transzendentalen 

Subjekts vor der Welt ist kein verursachendes/kausales Vorhergehen, sondern ein intentionales. Sie 

entspricht also dem ordo cognoscendi und nicht dem ordo essendi: Es ist keine ontologische 

Vorgängigkeit. Damit übereinstimmend drückt sich Husserl in einem Text aus dem Jahr 1908 aus, 

in dem er die Auflösung des empirischen Seinssinnes in Zusammenhänge des absoluten 

Bewusstseins behandelt:  

 

Das Ding löst sich nicht in Bewusstsein auf, sondern in Atome und Moleküle. Aber 

!Ein Ding ist in Wirklichkeit” und das !Es gibt eine Wirklichkeit” und dergleichen 

Erkenntnisse weisen auf Erkenntniszusammenhänge, auf Bewusstseinsgestaltungen 

zurück und in ihnen gewinnt das Sein des Dinges und das Sein aller dinglichen 

Sachverhalte seinen Sinn.58 

 

Der intentionale Idealismus stellt somit keine Rückführung des Seienden im Ganzen, der sinnhaften 

umgebenden Welt auf ein bestimmtes, vereinzelt aufgefasstes Seiendes – den Menschen oder die 

Subjektivität – dar. Die Rückführung des phänomenologischen Denkens auf eine solche Formel 

wäre ein Widersinn. Jede Überlegung über den möglichen Sinn des Idealismus in der 

Phänomenologie bleibe so lange eine !geschwätzige Rede”59, wie man die !Konstitution” und ihre 

nicht-ontische Beziehung als Problem nicht begriffen habe.60 

 Einzig aufgrund der in der Elementarlehre gewonnenen Erkenntnisse, und nur auf diesem 

auf phänomenologische Arbeit bezogenen Grund, kann die Phänomenologie als Idealismus in 

Erscheinung treten. Sie erweist sich also !in Bezug auf ihre Erkenntnisleistung”, die das 

konstitutive Weltwerden zum Thema hatte und als eine intentionale Korrelation analytisch 

aufgewiesen hat, als Idealismus – wie es im vorigen Paragrafen mit Rekurs auf die Ideen I dargelegt 

wurde. Die Anhäufung phänomenologischer Analysen über die synthetischen 

Konstitutionsleistungen des reinen Bewusstseins und seines Weltkorrelats begründet die 

idealistische Kennzeichnung der Phänomenologie.  

                                                
58 Hua XXXVI, S. 28-29. 
59 Z-IV, 97b. 
60 Eine Art von !Konstitution”, welche aber !ontisch” ausgelegt wird, stellt für Fink die Philosophie der symbolischen 

Formen Cassirers dar. In der Beziehung zwischen Sinnesdatum und Bedeutung ist natürlich nicht die Sinnlichkeit, 
sondern die Sinnhaftigkeit der Wahrnehmung das eigentliche Problem. !Unter ›symbolischer Prägnanz‹ … soll die 
Art verstanden werden, in der ein Wahrnehmungserlebnis (als ›sinnliches Erlebnis‹) zugleich einen bestimmten 
anschaulichen ›Sinn‹ in sich fasst und ihn zur unmittelbaren konkreten Darstellung bringt. Auf der Grundlage der 
Voraussetzung, dass die Wirklichkeit dem Menschen nur durch ein kulturell geformtes Medium zugänglich ist, 
haben sich bestimmte Grundformen des Weltverstehens herausgebildet, die Cassirer »symbolische Formen« nennt” 
(Z-IV, 97a-b).  



 34 

 Die Phänomenologie zeigt sich in der demonstratio (von lat. de-monstrare, intensiv für 

mostrare) ihrer Erkenntnisse als Idealismus.  An sich aber sei die phänomenologische Philosophie 

!weder ein Idealismus noch ein Realismus, noch sonst irgendeine standpunktliche Lehrmeinung”.61 

Eine solche Bezeichnung sage !in einer gewissen indirekten Weise” etwas über die 

Phänomenologie und ihre Gesamtleistung aus. Die Explikation der Phänomenologie als Idealismus 

ist laut Fink insofern !indirekt”, weil man, wenn man sie so bezeichnet, aus der transzendental-

phänomenologischen Einstellung gewissermaßen schon ausgetreten ist. !Idealismus” ist zwar eine 

Selbstcharakteristik, ein Selbstverständnis, eine Selbstanzeige der phänomenologischen Philosophie 

!in der und für die mundane Situation [ihrer] Erscheinung”.62 Nur als Außenobjektivation, als 

Auftritt in der natürlichen Einstellung, wo sie sich als !Philosophem in der Welt” präsentieren 

muss, begreift sich die phänomenologische Philosophie selbst als transzendentaler Idealismus. 

 

Sofern nun der Phänomenologe als philosophierender Mensch in der natürlichen 

Lebensgemeinschaft mit seinen Mitmenschen steht, muss er, um mit den Anderen über 

sein theoretisches Tun reden zu können, diesen Selbstbegriff auslegen, muss in der 

Diskussion seinen !Standpunkt” formulieren. !Phänomenologie als transzendentaler 

Idealismus” ist nichts anderes als die phänomenologische Diskussionsthese.63  

 

Dieser gemeinsame Boden, der gemeinsame Problemraum, welcher die Voraussetzung für jede 

Diskussion ist, wird aber mit der phänomenologischen Reduktion gesprengt und transzendiert. Der 

Diskussionsthese kommt also ein doppelter Charakter zu, je nachdem, ob sie vor oder nach dem 

Reduktionsvollzug ausgesprochen wird. !Vorerst in der natürlichen Einstellung beheimatet”, kann 

der Phänomenologe eine !Brücke zum natürlich-eingestellten Menschen” schlagen, indem er durch 

diese Diskussionsthese !den Anschein erweckt”, dass die Phänomenologie auf der gleichen Ebene 

stehe, die sich !im Zusammenhang der historischen Tradition aus traditionellen Problemmotiven 

begreifen”64 lasse. Nach der Reduktion und dem konsequenten Eingang in die transzendentale 

Einstellung zeige sich jedoch, dass die Phänomenologie !alle Formen der mundanen idealistischen 

Philosophie” transzendiert, sodass die Diskussionsthese ein !notwendiger Betrug”, ein notwendiger 

Schein war, der nun aufgehoben werden müsse. Den !phänomenologischen Idealismus” bestimmt 

Fink als ein Kurzwort, als eine formale Anzeige dessen, was nur anscheinend denselben Inhalt wie 

der dem Realismus entgegengesetzte mundane Idealismus hat. Die abgründige Andersartigkeit der 
                                                
61 VICM/1, S. 170. 
62 Ebd.  
63 Ebd., S. 171.  
64 Ebd., S. 173.  



 35 

phänomenologischen Position kann nun in fünf Grundthesen zusammengefasst werden: 

 

1) Das durch die Reduktion erzielte Hinausgehen (Transzensus) über die Welt stellt sich als 

eine Befreiung dar: es ist das Durchbrechen der natürlichen Weltbefangenheit des 

Menschen. 

 

2) Dadurch wird die !vortheoretische Erfahrungshaltung des Menschen zum Seienden”, die 

Husserl !natürliche Einstellung” genannt hat, radikal aufgehoben. Die phänomenologische 

Philosophie verzichtet auf jedes darin naiv vorgegebene Wissen (im weitesten Sinne). Das 

ist der Sinn der phänomenologischen "#*+'. 

 

3) Die metaphysische Dualität von Subjekt und Objekt wird im absoluten Idealismus nicht 

überwunden in einer bloßen Reflexionsphilosophie, die das Ganze der Welt auf das 

menschliche Subjekt zurückführt. M. a. W., der absolute Idealismus löst das traditionelle 

Problem des Streites zwischen !Realismus” und !Idealismus” nicht ontisch auf, d.h. nicht 

durch die Setzung eines !stärksten”, übermächtigen Seienden. Nicht durch eine !Diktatur 

des Seienden”, sondern durch die Rückführung alles Seienden, das als Seiendes immer ein 

!"#$%& ist, in das !& des !urgründigen”, ursprünglichen Nichts des meontischen Absoluten ist 

der sogenannte phänomenologisch-konstitutive Idealismus charakterisiert. 

 

4) Daraus folgt, dass die Phänomenologie keine !Verabsolutierung des Bewusstseins” und 

auch keine bloße Immanenzphilosophie ist. Phänomenologie ist eine transzendentale 

Interpretation des Seins aus der !nicht-seienden” Konstitution, welche in den konkret 

phänomenologischen Analysen ausgewiesen (de-monstriert) wird. 

 

5) Die Außenwelt ist ontologisch vom menschlichen Bewusstsein unabhängig; sie ist kein 

!Gebilde” des Menschen. Die Phänomenologie ist kein Subjektivismus, noch weniger ein 

Anthropozentrismus, bei dem die Transzendenz der Außenwelt von der 

Bewusstseinsimmanenz abhängig gemacht wird. 

 

 

 

 



 36 

§ 6. Die Idee einer phänomenologischen Meontik 

 

In den oben angeführten fünf Grundthesen über den wirklichen Sinn einer idealistischen Deutung 

der Phänomenologie kündigt sich ihre Neuinterpretation als Meontik im Ausgang von Husserls 

Ansatz an. Die ersten zwei Thesen, die die Reduktion und ihre Radikalisierung betreffen, werden 

im zweiten Teil (Reduktion und Befreiung, Kap. IV und V) dieser Arbeit diskutiert. Dagegen 

bestimmen die letzten zwei Thesen, nämlich Nr. 4 und 5, den allgemeinen Rahmen für die im ersten 

Teil (Anfang und Ende aller Philosophie ist – Freiheit, Kap. II und III) dargestellte 

Auseinandersetzung mit dem Ideal der Wissenschaft, das bei Husserl so maßgebend ist, und seiner 

Überwindung im Hinblick auf die Freiheitsproblematik. Bezug nehmend auf Punkt 3 und die darin 

vorkommende hermetische Formulierung !das ,! des ursprünglichen Nichts des meontischen 

Absoluten”, wo die Idee einer meontischen Philosophie zum Vorschein kommt, müssen nun ihre 

Grundzüge erklärt werden. 

 Der Terminus !Meontik”, mit dem Fink in den Jahren seiner Mitarbeit bei Husserl seine 

eigene Philosophie bestimmt, wird in den zu dieser Zeit veröffentlichten Schriften nirgends benutzt, 

sondern taucht weitgehend nur in seinen Privatnotizen auf. Daraus ergibt sich die große Bedeutung 

für die philosophische Forschung, die diesen neuen Materialien zukommt. Der Grund für das 

langjährige Schweigen über die Meontik ist – wie R. Bruzina, der Herausgeber dieser Texte, 

prägnant formuliert –, dass !die ganze Idee der Meontik eine solche ist, die dem herrschenden 

Charakter der Husserlschen Phänomenologie entgegensteht, nach dem alles überhaupt 

Thematisierte in anschaulicher Evidenz begründet werden muss”.65  

 Die Meontik stellt das umfangreiche Ergebnis jener Selbstkritik dar, die dem 

selbstbezüglichen Charakter der Phänomenologie entspricht und eine kritische Prüfung des 

Evidenzprinzips und seine analytische Entfaltung in viele Einzeluntersuchungen erfordert. Sie steht 

aber nicht bloß dem Evidenzprinzip entgegen, sondern liegt vielmehr jenseits des Evidenzbereiches 

und des ersten reduktiven Stadiums, bei dem die unmittelbar gegenwärtige Gegebenheit des Ego 

(und des in ihm mit-gegenwärtigen Anderen) untersucht wird. Die Meontik verfährt in der Tat nicht 

mehr !intuitiv”, sondern wesentlich !konstruktiv”, weil sie auf eine transzendentale 

!Ungegebenheit” bezogen ist – darauf wurde im vorigen Paragrafen 3 schon hingewiesen. Diese 

!Ungegebenheit” tritt innerhalb des phänomenologischen Systems durch die Frage nach der 

                                                
65 R. Bruzina, Hinter der ausgeschriebenen Finkschen Meditation: Meontik – Pädagogik, in: A. Böhmer (Hrsg.), 

Eugen Fink: Sozialphilosophie - Anthropologie - Kosmologie - Pädagogik – Methodik, Königshausen & Neumann, 
Würzburg 2006, S. 196. Einige Andeutungen auf meontische Positionen sind jedoch in den Aufsätzen Was will die 
Phänomenologie Husserls und Die Idee der Transcendentalphilosophie bei Kant und in der Phänomenologie zu 
finden (vgl. Studien, S. 42-43, 161ff.). 



 37 

Ganzheit des transzendentalen, letztkonstituierenden Lebens auf, bzw. durch die Frage, ob der 

konstituierende Urfluss einen Anfang und ein Ende haben kann. Zahlreiche Privatnotizen bezeugen 

Finks philosophische Beunruhigung in Ansehung der Tatsache, dass sich mit diesen Fragen ein 

ganz unbetretenes Land eröffnet. 

 

Der transzendentale Erlebnisstrom ist toto coelo verschieden vom !Welt-sein”, ist nicht 

von dieser Welt, ist meontisch?66 

 

Die genetischen Probleme: hat der reine Erlebnisstrom einen Anfang, ein Ende; fällt die 

!weltliche” Rede von Tod und Geburt mit dem Anfang- und Endproblem des 

transzendentalen Zeitbewusstseins zusammen?67 

 

Das transzendentale, reduktiv gegebene und regressiv enthüllte Leben wird zunächst und 

notwendigerweise als Erlebnisstrom gegenwärtiger Erfahrungskorrelation mit der Welt betrachtet. 

Die Analyse auf dieser !ersten Seefahrt” ist dadurch charakterisiert, dass sie nicht nur von der 

Vorgegebenheit der Welt zu ihrem Erscheinen, zu ihrem !Urphänomen” zurückfragt, sondern auch 

dadurch, dass sie das für die konstitutionsenthüllende Rückfrage notwendige Einsatzfeld in seiner 

ästhetischen (wahrnehmungsmäßigen) Typik statisch erforscht und dann genetisch abbaut. Am 

Ende dieser ersten Stufe des phänomenologischen Fragens befindet sich also die !konstitutive 

Rückfrage in das in den aktuellen Habitualitäten implizierte sedimentierte leistende Leben”,68 das 

der Gegenstand der genetischen Phänomenologie ist. All dem soll aber eine !zweite Seefahrt” 

folgen, welche dadurch motiviert ist, dass die transzendentale Egologie !durch die ihr eigene 

Problematik”69 ihre Grenze erfährt. Die zweite, erneute Seefahrt motiviert nämlich die Frage nach 

der vollen Reichweite der transzendentalen Subjektivität und ihren Ganzheitsstrukturen, die bisher 

außer Acht bleiben sollten. Die transzendentale Egologie ist die Analytik der !unmittelbar von der 

Reduktion aus erhellten Einbruchstelle in die transzendentale Subjektivität”, doch !in ihr liegt, 

wenn auch unenthüllt, die Totalität des transzendentalen Lebens beschlossen”,70 oder zumindest ein 

möglicher Zugang zu ihr. Zur Enthüllung des umfassenderen transzendentalen Sinnzusammenhangs 

und seines noch nur implizierten, noch dunklen Ganzheitshorizontes bedarf es einer Weiterbildung, 

einer Weiterentwicklung der auf das Ego zurückleitenden Methode – und zwar einer solchen, die 

                                                
66 Z-I, 32b. 
67 Z-I, 24a.  
68 VICM/1, S. 6. 
69 VICM/2, S. 144. 
70 Ebd., S. 245.  



 38 

zur Frage nach den bisher anonymen Horizonten führt, welche die transzendentale Gegebenheit des 

Ego noch umgeben. Darauf hat Fink in seinen Umarbeitungen der Cartesianischen Meditationen 

Husserls und insbesondere in den Umarbeitungsentwürfen für die fünfte Meditation energisch 

hingewiesen.71  

 Das Fragen nach den Ganzheitsstrukturen des reduktiv erschlossenen transzendentalen 

Lebens impliziert eine Hinwendung zur Frage nach der transzendentalen Geschichtlichkeit, nach 

seinem Anfang in der frühkindlichen Entwicklung und pränatalen Sinngebung und nach dem Tod, 

außerdem zur Frage nach den archaischen Aufbauprozessen des intersubjektiven Lebens, nach der 

Ganzheitsform des intersubjektiven Monadenalls (der monadischen Gemeinschaft) und der 

Totalitätsform der monadischen Historie. Es folgt eine notwendige Beschäftigung mit den !solchen 

mundanen Sinnbeständen transzendental zugrunde liegenden konstitutiven Sinngebungen”, die aber 

!im Seinszusammenhang der laufenden Weltkonstitution”72 nicht unmittelbar gegeben sind. Alle 

diese Fragestellungen haben die Eigentümlichkeit, dass es bei ihnen weder eine Gegebenheit gibt, 

mit der !eine Regression in die konstituierenden Tiefschichten einsetzen kann, noch eine implizite 

Gegebenheit des konstituierenden Lebens selbst”.73 Da hier auch keine implizite, genetisch 

enthüllbare Gegebenheit vorliegt, kann die genetische Methode der Rekonstruktion nicht 

angewendet werden. Es stellt sich die Frage also nach der Methode der !indirekten Konstruktion”74, 

die sich auf die transzendentale Ungegebenheit bezieht. !Ungegebenheit” bedeutet hier etwas, einen 

phänomenologischen Befund, der nicht anschaulich gegeben ist, d.h. in den transzendentalen 

Erlebnisstrom und seinen horizontalen Zeitigungsprozess nicht einholbar ist, da er außerhalb der 

Horizonte der Erfahrbarkeit und ihrer genetischen Rekonstruktion liegt. Er konstituiert erst die 

Zeithorizonte der Erfahrungskorrelation, in denen Erfahrbarkeit ist. Die archaischen, über die 

subjektiven Konstitutionsleistungen hinausgehenden und horizontbildenden Prozesse der Ur-

Zeitigung (der weltlichen Urkonstitution) können z. B. zu keiner gegenwärtigen oder 

erinnerungsmäßigen Selbstgegebenheit gebracht werden. Fink schreibt dazu metaphorisch:  

 

Man muss an den Klippen, an den Randproblemen der regressiven Analytik gestrandet 

sein, um von da aus den motivierenden Anstoß zu erhalten für den konstruktiven 

Entwurf.75 

 

                                                
71 Vgl. VICM/2, S. 244-275. 
72 VICM/1, S. 68-69.  
73 Ebd., S. 69. 
74 Vgl. auch Hua XXXIX, S. 480. 
75 VICM/1, S. 7-8. 



 39 

Dies ist der letzte und tiefste Sinn jener !zweiten phänomenologischen Seefahrt”, die den sicheren 

Hafen der ersten fünf Meditationen verlässt. Die Cartesianischen Meditationen interpretiert Fink 

also als Prolegomena zur echten transzendentalen Forschung, die ins Gebiet des Ungegebenen 

!konstruktiv” vordringe. Nach der sorgfältigen, wohl notwendigen Analytik des transzendentalen 

Egologie – unter dem Gesichtspunkt sowohl der statischen Deskription als auch der genetischen 

Rückfrage – stößt man auf die transzendentale Aufgabe einer !Befragung der Außenhorizonte der 

reduktiven Gegebenheit”,76 also einer Befragung dessen, was außerhalb der Innenhorizonte der 

Anschaulichkeit liegt. Das bringt eine gewisse Desorientierung, einen Verlust der 

phänomenologischen Orientierungspunkte mit sich bis zum Schiffbruch am letzten Rand des 

Horizontes. Doch dieses Scheitern hat einen positiven, motivierenden Sinn: Von da aus erhält man 

den Anstoß zur Weiterfahrt, zur Fortführung der Befragung – bis zum Vorstoß in die konstruktive 

Umwandlung der Phänomenologie. In diesem Sinne ist diese Deutung eine innere Möglichkeit der 

Transzendentalphänomenologie selbst, sie entsteht innerhalb des phänomenologischen Projekts, so 

wie es Husserl gedacht hatte, doch letztendlich transzendiert sie seine von der Berufung auf die 

unmittelbare Gegebenheit markierten Grenzen. Der Horizontverlust verursacht auch eine 

Veränderung der Perspektive und eine Verschiebung ihrer Achse: von der horizontalen Struktur, die 

so typisch für die husserlschen Analysen der Konstitution ist, zur tiefen Vertikalität des Finkschen 

Aufbaus. 

 

Das Grundproblem der Phänomenologie involviert […] einen Transzensus über die 

Welt hinaus und nicht nur über das innerweltlich Seiende; allerdings nicht zu einem 

weltjenseitigen Absoluten hin, wie die dogmatisch-spekulative Metaphysik, sondern 

indem sie die Welt erkenntnismäßig ausdrücklich zurücknimmt in die Tiefe des 

Absoluten, in der sie an sich – vor der phänomenologischen Reduktion – verborgen 

liegt.77 

 

Diese konstruktive Methode – das operative Zentrum der Meontik – setzt Fink nun ausdrücklich mit 

der transzendentalen Dialektik Kants in Verbindung. Drei Thesen bergen trotz der prinzipiellen, 

schon dargelegten Verschiedenheit der Fragestellung beider Philosophen das Gemeinsame mit dem 

kantschen Begriff. Es sei erstens das Grundproblem !des Verhältnisses des Gegebenen zum 

Ungegeben”.78 In beiden Fällen gehe es um !ungegebene Ganzheitsstrukturen”: bei Kant um die 

                                                
76 Ebd., S. 7. 
77 Studien, S. 106.  
78 VICM/1, S. 71.  



 40 

Totalität der Erscheinungen, die letztlich zu den kosmologischen Antinomien führt; bei Fink um die 

Totalität der transzendentalen Subjektivität über ihre bloß anschaulich gegebene Deutung hinaus. 

Kant habe außerdem gezeigt, dass die Verhältnisse des !Innerweltlichen” nicht auf die 

Weltganzheit anwendbar sind. Zweitens entspreche das Problem der Einheit (Seele) des Subjekts, 

das in den Paralogismen der reinen Vernunft Ausdruck findet, dem phänomenologischen Fragen 

nach Anfang und Ende des transzendental konstituierenden Lebens und seines Zusammenhangs mit 

dem konstituierten, psychischen Menschen. Drittens stehe die konstruktive Methode der 

meontischen Philosophie in grundsätzlichem Gegensatz zur anschaulichen Vorgehensweise der 

ersten, notwendig egologischen Analytik der Erlebnisse und ihrer Konstitution. Das sei eine 

wichtige Unterscheidung im Verstehensprinzip, das bei Kant nur regulativ verwendet wird. 

 Mit dem Begriff !Meontik” folgt Fink der griechischen Unterscheidung zwischen einer 

!subjektiven” und einer !objektiven” Negation, wie die Partikel !µ'-” und !%()” verdeutlichen. Die 

erste verneint die Sache als Gedachtes, hebt also ihre Unerreichbarkeit und Unbegrifflichkeit 

hervor; die zweite verneint dagegen die Wirklichkeit selbst. Zwei Fragmente bestätigen diese 

Interpretation:  

 

Zum Sinn des µ- ./. Es ist nicht 012 ./. Die erste Negation ist !pros hemas”, bedeutet 

die Unmöglichkeit, positiv über das Absolute/den Ursprung zu reden. Die zweite wäre 

eine bloße !negative” Negation, eine Nichtigkeit!79 

 
!Nichts” ist lediglich die Abwehr gegen die naiven ontischen Auffassungen.80 

 

In demselben Sinne erklärt R. Bruzina in seiner Studie über die Zusammenarbeit Husserls und 

Finks die lexikale Auswahl dieses Begriffes: !the meontic is a negation consequent upon the 

incapacity in the conditions obtaining for the one making the assertion to apply 'ontic' designations 

to that which is under discussion”.81 Jede Prädikation (Assertion) setzt Sprache als Mittel voraus. 

Obwohl in der phänomenologisch theoretisierenden Einstellung !kein Grund und kein Zwang für 

prädikative Äußerungen liegt”, ist die 3#456/%$7 !in einer Universaltendenz des konstituierenden 

Lebens”82 transzendental motiviert. Der konstitutive Prozess ist auf die Welt als Endprodukt der 

Sinngebung hin gerichtet. Die Welt ist sozusagen der Inbegriff aller konstitutiven Leistungen, 

welche das Geschehen der Verweltlichung sind. Auch der  Transzendentalphänomenologe wird in 

                                                
79 Z-IV, 57b. 
80 Z-VII, XXI/9a. 
81 R. Bruzina, Edmund Husserl & Eugen Fink, a.a.O., S. 567. 
82 VICM/1, S. 108.  



 41 

gewisser Weise von dieser teleologischen, weltfinalen Tendenz mitgenommen: In seinem 

theoretischen Tun entstehen gewisse !Impulse, die zur Äußerung der transzendentalen Erkenntnisse 

treiben und hinleiten”.83 In der Analyse des eigentümlichen Bedarfs nach Ausdrücklichkeit der 

Phänomenologie geht Fink jedoch von einer Nicht-Reduzierbarkeit der Sprache aus. Die Sprache ist 

in der natürlichen Einstellung, in der sie entsteht und sich entwickelt, unentrinnbar angesiedelt. Es 

gibt tatsächlich keine !transzendentale” oder neutrale Sprache, die dem Phänomenologen im 

Ausdrücken seiner transzendentalen Einsichten und Erkenntnisse irgendwelchen Beistand leisten 

könnte, sondern nur Sprachen im Plural, d.h. weltliche Mittel der Rede. Die Reduktion erzeugt 

keine transzendentale Sprache, etabliert hingegen einen Zuschauer, der !stumm” und !sprachlos” ist 

– es sei denn, dass er sich für die Mitteilung seines 89:;9</ seiner Muttersprache oder jeder anderen 

Sprache dieser Welt bedient. Die unvermeidliche Beheimatung der Sprache in der mundanen 

Dimension zeigt sich auch daran, dass “alle Begriffe Seinsbegriffe sind”,84 also auf Seiendes 

bezogene und daher für die Erklärung des Konstituiertwerdens nicht angemessene Begriffe sind. 

Daraus folgt die unvermeidbare  Unangemessenheit der Sprache hinsichtlich der Explikation und 

Bewahrung der transzendentalen Sphäre. Aber es gibt keine andere Möglichkeit, als diese Sprache 

zu benutzen. Das Medium der Sprache ist wesensmäßig auf Seiendes, Weltliches bezogen. Der 

Gegenstand der Phänomenologie, so wie Fink sie versteht, ist aber letztendlich ein Nicht-seiendes, 

ein Nicht-weltliches, ist !das absolute µ* +&”. Und nun kommen wir zum Sinn dieses Absoluten. 

 

 

§ 7. Zum phänomenologischen Sinn des absoluten µ* +& 

 

Die Meontik ist nicht nur die Bezeichnung der Verlegenheit der phänomenologischen Philosophie, 

aus der sie charakterisierenden transzendental-solipsistischen Reflexionseinsamkeit herauszutreten 

und ihre Erkenntnisse !zurück” in die natürliche Einstellung mittels einer !mundanen” Sprache 

mitzuteilen. Die Meontik ist vielmehr eine Anzeige des Gegenstands der phänomenologischen 

Philosophie überhaupt. Die Phänomenologie für immer (nur) auf die Deskription des Bewusstseins 

und seiner intentionalen Strukturen festzulegen, ist ein absurdes Missverständnis ihrer lebendigen 

philosophischen Intention. Das Reich des anschaulich-bewusstseinsmäßig gegebenen 

Beschreibbaren ist begrenzt, und diese notwendige Grenze findet die in analytisch-deskriptiver 

Methode fortschreitende Phänomenologie selbst – wie die Erläuterung der konstruktiven Methode 
                                                
83 Ebd., S. 108. Das nennt Fink die !zweite, uneigentliche Verweltlichung”; sie ist !der Inbegriff des konstitutiven 

Geschehens, das das Phänomenologisieren selbst in die Welt, d.i. In die natürliche Einstellung einstellt, es dort 
'lokalisiert' und 'temporalisiert', und in der Welt 'erscheinen' lässt.” 

84 Ebd., S. 94. 



 42 

aufgezeigt hat. 

 Für Husserl ist das einzige absolute Sein das !Subjektsein” des Bewusstseins, in dem die 

ursprüngliche Konstitution (Zeitkonstitution oder Zeitigung) des Bewusstseins selbst und des 

Universums transzendenter Objekte geschieht. Der Ausgang von der Apodiktizität des 

cartesianischen Satzes cogito ergo sum versperrt Husserl den Zugang zum meontischen Charakter 

des transzendentalen Bewusstseins. Er sehe nicht, so Fink, dass die gesuchte Apodiktizität des 

cartesianischen Prinzips eine innerweltliche Apodiktizität sei.85 Ihre apodiktische Gültigkeit beziehe 

sich auf eine !res cogitans”, auf ein binnenweltliches Seiendes. Man müsse also dieses absolute 

konstituierende Bewusstsein nicht am Leitfaden des mundanen Seinsbegriffs interpretieren86, 

sondern das verströmende emanierende Leben, den Urfluss der absoluten Zeitigung vor seinem 

#,&-. befragen. 

 Es gibt tatsächlich einige Forschungsmanuskripte Husserls, in denen er dieser 

Interpretationsrichtung nachgeht. Das erste ist ein früher Text aus dem Jahr 1908, der als Text Nr. 4 

im Band XXXVI der Husserliana (Transzendentaler Idealismus) veröffentlicht ist. Hier beschreibt 

Husserl den Fluss des absoluten Bewusstseins wie folgt:  

 

Das Bewusstsein, das Sein im radikalen Sinn, ist im radikalen, im echten Sinn des 

Wortes. Es ist die Wurzel und – in einem anderen Bild – die Quelle alles dessen, was 

sonst noch !Sein” heißt und heißen kann. Es ist die Wurzel: Es trägt jedes andere, sei es 

immanente, sei es transzendente individuelle Sein. Ist Sein individuelles Sein, dauernd 

und in seiner Dauer sich verändernd und nicht verändernd, zeitliches Sein, so ist 

Bewusstsein kein Sein. Es ist Träger der Zeit, aber nicht selbst und in sich selbst zeitlich 

seiend, was nicht hindert, dass es durch !Subjektivierung” (eine bestimmte Sorte von 

Objektivierung) Einordnung in die Zeit erhält und dann zum Dauernden, zum 

Zeitobjekt !gestaltet” wird. In sich selbst ist es aber unzeitlich […].87 

 

Das transzendentale Bewusstsein, der Kern oder die Wurzel aller Konstitution ist hier !kein Sein” 

und wird als !nicht-seiend” und !nicht zeitlich seiend” bestimmt, da es !Träger der Zeit” ist. 

Dementsprechend kann Fink in seinen Notizen behaupten, dass der absolute Charakter des 

transzendental-konstituierenden Bewusstseins, seine Absolutheit eigentlich ein Solutum ab esse 

bedeute. Absolutum esse, das absolute Sein, hätte also den Sinn: solutum ab esse, vom Sein 

                                                
85 Vgl. dazu die finksche Kritik an der Auffassung der Apodiktizität bei Husserl in VICM/2, S. 109-113; 148-157. 
86 Vgl. VICM/1, S. 83ff. 
87 Hua XXVI, S. 70.  



 43 

losgelöst und entbunden88. Die Frage nach dem Sein sei also nur im Rahmen der Welt sinnvoll zu 

stellen, nur im Rahmen dessen, was ist. Dagegen sei die phänomenologische Frage nach dem 

Ursprung eine Frage nach dem transzendental Absoluten, das nicht ist, vom dem aber alles Sein 

konstituiert wird.  

 Einige Jahre später versucht Husserl, die erwähnte !Subjektivierung” oder bestimmte Art 

von Objektivierung in einem anderen Manuskript zu präzisieren, das Fink sicherlich sehr gut 

kannte, da er es transkribiert und 1928-1934 für die damals geplante Veröffentlichung der Bernauer 

Manuskripte über das Zeitbewusstsein mehrmals bearbeitet hat.89 Dabei geht es um eine der ersten 

Betrachtungen des letztkonstituierenden Zeitbewusstseins, die als genetisch bezeichnet werden 

können. Der Gang der Beschreibung ist gleichsam ein Abstieg in die transzendentale, innere 

Geschichte des Ego, bis zum Rückgang auf das Urphänomenale des Ego: Das Ur-geschehen des 

Bewusstseinsstroms, den Urgrund dieses konstituierenden Verströmens und sich Verzeitigens – das 

Ur-Ich des !allzeitigenden” Lebens. 

 

Das identische, nicht gegenständlich Seiende und unzeitliche Ich als fungierender Pol 

(Urstand) des Erlebnisstroms, das Ich als identischer Pol für alle Erlebnisse und für 

alles in der Intentionalität der Erlebnisse selbst ontisch Beschlossene (z.B. die 

vermeinte Natur als vermeinte) der Pol ist für alle Zeitreihen und notwendig als das 

!über”-zeitlich ist, das Ich, für das sich die Zeit konstituiert, für das Zeitlichkeit, 

individuell singuläre Gegenständlichkeit in der Intentionalität der Erlebnissphäre da ist, 

das aber nicht selbst zeitlich ist. In diesem Sinn ist es also nicht !Seiendes”, sondern 

Gegenstück für alles Seiende, nicht ein Gegenstand, sondern Urstand für alle 

Gegenständlichkeit. […] Es ist das Namenlose über allem Fassbaren, (das) über allem 

nicht Stehende, nicht Schwebende, nicht Seiende, sondern Fungierende.90 

 

Wenn also !Seiendes” ein individuelles Seiendes bedeutet, das an eine Zeitstelle gebunden ist und 

durch sie zeitlich objektiviert ist, ist das Absolute des letztkonstituierenden Urflusses nicht 

!seiend”, un-zeitlich oder besser !über-”zeitlich. Doch dieses pulsierende, ur-stehende und 

strömende Zentrum des Konstitutionsgeschehens wird in der transzendentalen Reflexion sozusagen 

!gegenständlich, als identisches Funktionszentrum, als das Leistende für alle diese Leistungen”.91 

                                                
88 Vgl. Z-V, VII/12a ff.  
89 Vgl. B-I und die dazugehörigen Beilagen. Die finksche Transkription des husserlschen Manuskripts (L I 20, 2-6) 

weicht an verschiedenen Stellen vom Original ab. Vgl. EFGA 3.2, B-II, 244-250.  
90 Hua XXXIII, S. 277-8.  
91 Ebd. 



 44 

Diese bis ins Extreme radikal gereinigte, nicht mehr weltliche Noesis, die für sich selbst (noch 

nicht) noematisch geworden ist, ist nicht-seiend und nicht-zeitlich: ist meontisch.92 Nachträglich 

kann wohl eine Reflexion geübt werden und so die vorher anonym tätige reine Noesis retentional 

gefasst werden, aber – so Fink – !das Vorher-tätig-gewesen-sein” ist noch eine noematische 

Bestimmung. Diese noematische Bestimmung ist aber ein ontisches, innerzeitliches 

Auffassungsschema unserer mundanen Subjektivität, die die Zeit als Zeit-Strecke ansieht. Mit ihr 

wird bloß eine !zurückweisende” Anzeige einer noch unenthüllten, aktiv konstituierenden Latenz 

erreicht. 

 So kommentiert Fink in einer sehr wichtigen Notiz aus den Jahren 1930-1935 die damalige 

Position Husserls:  

 

Wenn Husserl Andeutungen macht auf die meontische Natur der absoluten 

Subjektivität, ohne aber radikal zu Ende zu gehen und die volle Tragweite einer 

meontischen Philosophie zu erkennen, wenn er auch die meontische Natur nur an 

peripheren Ausgestaltungen erfasst hat – so zeigt doch sein Ausdruck !vor-seiend” die 

meontische Natur an; aber im Terminus !vor-seiend” liegt doch noch ein ontisches 

Auffassungsschema […]. Das !Vorseiende” ist noch nicht seiend im eigentlichen Sinne 

usw. Die Zeit fungiert hier noch als Horizont des Verstehens! Deshalb sagen wir 

terminologisch: !me-ontisch”!!!93 

 

Das !Namenlose über allem Fassbaren” steht jenseits des Zeithorizontes, es konstituiert ihn. Da es 

nicht objektiviert, nicht zeitlich ist, ist es auch nicht anschaulich gegeben. Dieser Urgrund ist 

zugleich unbegreiflich, liegt unter den tiefsten Schichten der Konstitution, wo sich der Anfang der 

(primordialen) Subjektivität ereignet. Genau zu diesem Punkt eröffnen sich die angesprochenen 

Ganzheitsprobleme der Konstitution, d.h. der Struktur und Genesis des allumfassenden 

Welthorizontes. Darauf geht Husserl in einem Manuskript aus dem Jahr 1931 ein, das auch einige 

von Fink verfasste Angaben zum Inhaltsverzeichnis enthält. Daher kann man mit Sicherheit davon 

ausgehen, dass er den Text und seinen Inhalt gut kannte. Zur Konstitution der intersubjektiven Welt 

wird Folgendes gesagt: 

 

Das Universum des vorgegebenen Seins ist das Universum des für mich in einer 

gewissen Form der Endgeltung, der bleibenden !Relevanz” für mich konstituierten 

                                                
92 Vgl. Z-I, 19a. 
93 Z-XV, 26a ff.  



 45 

Seins. Was darüber hinausgeht in der Weise der konstituierenden Anonymität, in der 

Latenz, ist ein µ- ./, es ist nicht nichts, sondern !Voraussetzung” des Seins aus einer 

vergessenen Zeitigung, die noch nicht Zeitigung eines ./ ist und so hinterher zu 

enthüllende ist und als notwendig zu erkennende Funktion zur Ermöglichung für 

Seiendes (und damit zu einer nachkommenden Zeitigung gebracht wird).94 

 

Ausgehend von der phänomenalen Weltvorgegebenheit, die für mich als konstituierte Endgeltung 

das Endprodukt der teleologisch auf die Welt gerichteten, raumzeitlichen Konstitutionstendenz 

darstellt, zeigt sich nun, dass etwas "/ µ#"/ "/ 012.)3 liegt. Etwas geht über die Form dieser 

konstituierten Endgeltung hinaus – in der Weise einer !Anonymität”. Über das Konstituierte, auch 

über das Selbst-Konstituierte des Bewusstseins hinaus, !hinter” dem weltlichen Sein wohnt eine 

Latenz: eine vergessene, erinnerungsmäßig unerreichbare Zeitigung, die jedem Seienden vorangeht. 

Das entspricht auch den Resultaten jener phänomenologischen Untersuchungen über die 

Zeitlichkeit, die Fink in seinen Privatnotizen unter dem Titel !Eidetische Theorie des Vergessens” 

zusammengetragen hat. Ihnen hat er sich über mehrere Jahre hinaus intensiv gewidmet. In ihnen 

liegt außerdem der Kern seiner eigenen meontischen Philosophie beschlossen. Fink zeigt dabei, dass 

das Wesen der Zeit nicht in ihrem ekstatischen Horizont besteht. Nicht die Gegenwärtigung (bzw. 

gegenwärtige Wahrnehmung) mit ihren vergegenwärtigbaren Zeithorizonten Vergangenheit und 

Zukunft ist das transzendentale Gefüge der allerletzten Konstitutionsschicht, nämlich der 

Zeitkonstitution, sondern die Ent-Gegenwärtigung. Mit diesem Terminus meint Fink, es sei eine 

eidetische Notwendigkeit, dass !hinter jeder Gegenwart samt ihrer retentionalen Helle” (also ihrem 

Vergangenheitshorizont) !ein Dunkel, ein Vergessenheitshorizont liegt”. Dieser kann wohl durch 

Erinnerung enthüllt werden, doch nur bis zu einem gegebenen Maße, weil !eine restlose 

Enthüllung” wesensmäßig unmöglich sei. Daraus folgt, dass !jeder durch erinnernde Enthüllung 

erweiterten Helle ein noch nicht enthülltes Dunkel” vorausliegt. Und das sei !von fundamentaler 

Wichtigkeit für die Aufrollung der genetischen Probleme und für die Einsicht in den meontischen 

Sinn des transzendentalen Bewusstseins”.95 Das µ* +& ist in der Tat die Voraussetzung und die 

konstituierende Ermöglichung für jedes konstituierte Sein. Fink nennt es auch !Ursprung”.96  

 

Die Beziehung des !Absoluten” zum Ontischen nennen wir den !Ursprung”. 

!Ursprung” ist nicht innerweltlicher Anfang, sondern ist innerweltlich gesehen immer 

                                                
94 Hua XXXIX, S. 471. 
95 Alle Zitate aus Z-I, 28a-b. 
96 Vgl. Z-V, VI/4b. 



 46 

nach dem, dessen Ursprung er eben ist. !Ursprung” hat eine Vorgängigkeit &= 5>%9$, 

nicht #;47 ?µ@7.97 

 

Das !absolute Sein” ist also keineswegs ein Seiendes, das neben oder außerhalb des Seienden steht 

und in Ruhe liegt. Das nicht seiende Absolute ist nur in seiner Konstituiertheit, sonst !ist” es Nichts, 

ist nicht. Das ursprüngliche Absolute ist aber überhaupt nur zugänglich vom Ontischen, von der 

endlichen Sphäre der Konstituiertheit aus. So gesehen ist das Absolute !in gewisser Weise das 

Ontische selbst, aber so radikal befragt, dass es das Ontische ist, gewissermaßen vor seinem 

9A/6$”.98 Vor dem 9A/6$ heißt !jenseits des Seinsinnes”, "#B29$/6 &C7 *D%E67. 

 Die meontische Phänomenologie ist eben jener denkerische Vorstoß in das, was "#B29$/6 

&C7 *D%E67, jenseits des !Seins” überhaupt ist: in die meontische Dimension des Absoluten.99 Die 

Meontik ist also jene phänomenologische Reflexion, die über das Entsprungene hinaus zum 

(meontischen) Ursprung, d.h. !über das Horizontgebundene (das horizonthaft Konstituierte) zum 

Horizont-bildenden (dem nicht seienden Konstituierenden)”100 aufsteigt. So klärt sich auch der Sinn 

jener !Rückführung alles Seienden […] in das !& des urgründigen, ursprünglichen Nichts des 

meontischen Absoluten”.101 

 

 

§ 8. Das Absolute und die Freiheit 

 

Die meontische Philosophie Finks ist keine dunkle Flucht ins leere Nichts, keine weltverachtende 

Sehnsuchtsphilosophie nach einem unerreichbaren Ursprung (Origo). Sie sei vielmehr !Welttreue 

in vertieftem Sinne”. In ihr und durch ihr theoretisches Tun werde das Endliche, das weltliche Sein, 

das zeitlich Vergängliche keineswegs !zugunsten einer mystischen Versenkung in das Nichts”102 

preisgegeben oder verraten. Das weltliche Sein werde vor seinem 9A/6$ radikal befragt. Die 

begriffliche Aufweisung des durch den absolut-transzendentalen, nicht-seienden Prozess der 

Weltkonstitution Konstituiert-Seins bewahre vielmehr die unvergängliche Bedeutung des Irdischen. 

Den Prozess der Konstitution fasst Fink primär als Verendlichung103 des Absoluten in die intra-

                                                
97 Z-IV, 112b. 
98 Ebd. 
99 Vgl. Z-XV, 39b-c. 
100 Z-I, 64a-b.  
101 Z-VII, XVII/20a. 
102 Zitate aus Z-IX, V/3a. 
103 Schon in seiner Dissertation heißt es: !Das transzendentale Subjekt verendlicht sich notwendig zum Menschen” 

(Studien, S. 14). Noch in einer Notiz vom Anfang der Dreißigerjahre schreibt Fink: !Die Mensch-konstituierende 
Problemsphäre der Intentionalität bezeichnen wir terminologisch als 'Verendlichung'” (Z-XV, 62a). Vgl. auch Z-



 47 

mundane, prinzipiell konstituierte Korrelation !Subjekt-Objekt”, !Mensch-Gegenstand”. Seine 

Grundthese ist, dass alles Sein und alles Seiende, d.h. die Welt selbst prinzipiell ein konstitutives 

Resultat sei. Dabei sei aber !die Idee eines ontischen Resultates als eines Produktes von einem 

anderen Seienden grundsätzlich abzuwehren”. Es geht zwar nicht um die Erzeugung oder die 

Produktion eines Seienden durch ein anderes, sondern um das Urverhältnis von Ursprung und 

Entsprungenheit, vom nicht seienden Absolutem und seiender Welt.  

 

Das Absolute ist nur als seine Manifestation. Nicht ist zuerst das Absolute und dann 

manifestiert es sich (oder konstituiert die Welt), sondern es ist, sofern es sich 

manifestiert. !Konstitution” heißt also letztlich Manifestation oder Erscheinung des 

Absoluten. !Phänomenologie” = Erscheinungslehre des Absoluten”104.  

 

Das Urverhältnis zwischen Absolutem und seiner Manifestation heißt bei Fink: Freiheit. Doch es ist 

nicht jene Freiheit, die in der Subjektivität verankert ist. Sie ist die Freiheit der absoluten 

Manifestation, eine absolute Freiheit. Fundiert in der Transzendenz des absoluten Einen, und zwar 

in der Transzendenz über das Sein des Ur-Grundes der Subjektivität, wird mit !Freiheit” die 

Relation zwischen Ursprung und Entsprungenheit, zwischen dem Konstituierenden und dem 

Konstituierten benannt. Dass das Absolute und die Freiheit ein und dasselbe Grundproblem der 

Philosophie benennen, ist ja nicht Neues. Der deutsche Idealismus im Ganzen kreist wahrscheinlich 

um diese Frage. Das Wort !absolut” kommt vom Verb solvere (lat. lösen, loslösen, auflösen), 

dessen Partizip II absolutum (losgelöst) ist. Es zeigt eine Handlung der Befreiung an; oder besser 

das, was befreit ist. Doch auch dass das Absolute an sich absolute Freiheit sei, ist eine Behauptung, 

die in einer langen Tradition steht. Der Gedanke einer absoluten Freiheit taucht erst bei Plotin auf, 

der sie als absolute Transzendenz über das Sein des ur-einen Ursprungs denkt. Schelling hat diesen 

Gedanken einer über die endliche Freiheit der Subjektivität hinausragende Freiheit des Absoluten 

wieder aufgenommen. Fink steht in dieser Gedankenlinie, insofern für ihn das Absolute das 

philosophische Fundamentalproblem benennt. Dies ist das Problem der Freiheit.  

 

Im Folgenden soll also seine Idee einer me-ontischen Philosophie und Phänomenologie des 

Absoluten als Lehre von der Freiheit dargelegt werden. Diese Darstellung der phänomenologisch-

meontischen Freiheitslehre wird aus zwei Teilen bestehen: Zunächst wird die Frage nach dem 

Wesen der Philosophie, nach ihrem Anfang (3;+') und Ende (&BF*7) erörtert (erster Teil, Kap. II 

                                                                                                                                                            
IX, VII/6b. 

104 Z-XV, 92b. 



 48 

und III). Dabei wird sich zeigen, dass die Freiheit !Anfang und Ende aller Philosophie ist” 

(Schelling). Im zweiten Teil (Kap. IV und V) wird das Kernstück dieser Neuinterpretation der 

Phänomenologie dargelegt: die Reduktion als Befreiung. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



 49 

Erster Teil 

Anfang und Ende aller Philosophie ist – Freiheit! 

 

 

Kapitel II 

Der Anfang der Philosophie und die Freiheitsproblematik 

 

 

§ 1. Das phänomenologische Problem des Anfangs 

 

Den Anfang bestimmt Aristoteles als das, was selbst nicht mit Notwendigkeit auf etwas anderes 

folgt, nach dem jedoch notwendigerweise etwas anderes eintritt oder entsteht.1 Diese Definition, die 

er in seiner Poetik gibt, gilt sowohl für die Lehre der Dichtkunst als auch, und vielleicht noch in 

höherem Maß, für die Philosophie. Sie ist, mit jener verwandt, ein Denken des Anfangs. Laut 

Husserl liegt !im Wesen der Philosophie der Versuch eines einsamen Anfangs, des einsamen 

Ringens um den wahren Anfang”.2 In jedem wahrhaft radikalen philosophischen Denken geht es 

also (auch) um die Bestimmung seines Anfangs. Worin besteht aber die Wahrheit des Anfangs, um 

den einsam gekämpft wird? Wenn man die aristotelische Definition bedenkt, hat diese anfängliche 

Wahrheit einen doppelten Aspekt. Erstens den, dass der Anfang nicht etwas anderem folgt, sondern 

umgekehrt: dass alles andere ihm folgt. Zweitens die Notwendigkeit, mit der diese Korrelation von 

Anfang und Angefangenem geschieht. Das Erste, vom dem alles andere herkommt, ist also das 

principium der generierten Aufeinanderfolge. Der Bezug zwischen Anfang (dem principium) und 

Angefangenem (dem principiatum) wird von Aristoteles als ein notwendiger festgelegt. Diese 

Notwendigkeit betrifft sowohl das principium als auch das principiatum. Die Notwendigkeit 

bedeutet in Bezug auf den Anfang seine Autonomie, die nicht etwas anderem folgt. In Bezug auf 

das Angefangene drückt sie dagegen die notwendige Abhängigkeit vom principium aus. Das 

Herstammen von ihm ist also ein notwendiger Hergang. Aus dieser in einer doppelten 

Notwendigkeit verbundenen Relation von Anfang und Angefangenem lässt sich weiterhin der 

Anfang als fundamentum bestimmen, d.h. als Grund dessen, was von ihm notwendigerweise 

herkommt. Das Angefangene fußt auf einem ersten Fundament (dem Grund). Schließlich ist das 

fundamentum insofern ein fundamentum inconcussum (ein unerschütterlicher Grund), als es eben 

                                                
1    Aristoteles, Poetik, übers. Von M. Fuhrmann, Reclam, München 1976, S. 55. 
2    Hua VIII, S. 328. 



 50 

ein notwendiges ist. Die Frage nach einem ersten, unerschütterlichen Grund des Wissens benennt 

also das Problem des Anfangs der Philosophie. 

 Auch der Phänomenologie Husserls ist diese Problematik nicht fremd; sie wird vielmehr von 

dem Problem des Anfangs wesentlich bestimmt. Die Phänomenologie als absolute 

Universalwissensschaft muss sich einen angemessenen und absolut gerechtfertigten Anfang erst 

verschaffen. Anders bei den positiven Wissenschaften, die das jeweilige Ansatzfeld ihrer Forschung 

sozusagen als einen vorhandenen Seinsbezirk schon vorgegeben haben. Doch bisher, so glaubt 

Husserl, haben die Philosophen den Anfang entweder verkannt oder gar nicht richtig erfasst. Daher 

seine Forderung: !Wir müssen uns alles, was an philosophischen Anfängen geworden ist, allererst 

selbst erwerben”.3 Das phänomenologische Denken findet ihm zufolge also !den einzigen Ansatz 

eines wahren Anfangs derjenigen Erörterungen, die zu reinen Formulierungen der eigentümlichen 

Problematik der Vernunft führen können, [...] bei Descartes, in den beiden ersten Meditationen, also 

schon an der Eingangspforte der ganzen neueren Philosophie”.4 Dabei ist die Idee einer möglichen 

Universalwissenschaft, und zwar einer Philosophie im echten Sinne,5 sowohl bei Husserl als auch 

bei Descartes eine Art von Erkenntnis, in der es möglich ist, alle Erkenntnisleistungen zu 

rechtfertigen, ohne dabei etwas Unbegründetes vorauszusetzen. Die Idee einer durchaus 

begründeten Erkenntnis, die auf jede Voraussetzung verzichtet, gibt der angestrebten Begründung 

des philosophischen Denkens die Form einer Selbstbegründung seines Wissens. Das philosophische 

Wissen sei eben ein Wissen, das nur auf sich selbst gestellt ist. Die absolute Selbstbegründung6 

definiert also die Wahrheit des Anfangs der Phänomenologie. 

 Nicht nur sämtliche Einzelwissenschaften, sondern auch die Philosophie selbst bleibt 

insofern noch auf methodische und begriffliche Voraussetzungen angewiesen, als sie sich mit ihren 

fachwissenschaftlichen Mitteln nicht begründet hat. Das jeweilige thematische Forschungsfeld 

bleibt für die positiven Wissenschaften eine nicht zu hinterfragende Voraussetzung. Nicht jedoch 

für die Philosophie. Gegenüber dieser für die Einzelwissenschaften charakteristischen 

Unerreichbarkeit ihres ständig vorausgesetzten und als solcher hingenommenen Grundes, welche 

Husserl in seinen Vorlesungen vom Wintersemester 1922/23 als !Naivität”7 bezeichnet, fordert er 

für die Philosophie eine radikale Letztbegründung ihres Wissens: eine Begründung auf einem 

fundamentum inconcussum.  

 Das phänomenologische Problem des Anfangs als Problem einer radikalen 
                                                
3     Hua I, S. 53. 
4     Hua VIII, S. 328. 
5     Hua VIII, S. 259. 
6   E. Ströker, Zur Problematik der Letztbegründung in Husserls Phänomenologie, in: Zur Selbstbegründung der 

Philosophie seit Kant, hrsg. von W. Marx, Klostermann, Frankfurt a.M. 1987, S. 107-129. 
7 Hua XXXV, S. 9. 



 51 

Selbstbegründung der Philosophie steht also wie bei Descartes unter der Leitidee !einer in radikaler 

Echtheit zu begründenden Wissenschaft und letztlich einer universalen Wissenschaft”8. Diese 

universale Wissenschaft, die in der Tradition der prima philosophia den Letztbegründungsanspruch 

erhebt, sei eine Ur-Wissenschaft, weil sie das unerfragte und nie zum Problem gewordene 

fundamentum der positiven Wissenschaften zum Thema habe. Diese würden eben als !positiv” 

bezeichnet, weil sie im Gegensatz zu den normativen Wissenschaften ein Wissen seien, das 

unabhängig von metaphysischen Vorgaben bestehe. In diesem Sinne leiste die Philosophie eine 

Begründung jenes Anfangsgrundes, auf dem die Wissenschaften fußen können. Der Anspruch auf 

universale Wissenschaft bedeute aber noch wesentlicher die Notwendigkeit eines radikalen 

Neuanfangs der Philosophie selbst. Sie müsse als strenge Wissenschaft auftreten. Die 

wissenschaftliche Strenge eines solchen Neuanfangs beinhalte den Radikalismus der 

Selbstverantwortlichkeit einer !auf letzte erdenkliche Vorurteilslosigkeit abgestellten, [...] in 

wirklicher Autonomie aus letzten selbst erzeugten Evidenzen sich gestaltenden Philosophie”.9  

 Der von Husserl anvisierte Neuanfang der Philosophie als strenger Wissenschaft meint also 

die Erneuerung der Philosophie auf der Basis einer Selbstbegründung derselben. Diese könne nur 

kraft einer letzten Vorurteilslosigkeit und begrifflicher, aus den Evidenzen erwachsender Autonomie 

gelingen. !Wir fangen also neu an”, so Husserl in §3 der Cartesianischen Meditationen, !mit dem 

Entschluss radikal anfangender Philosophen, alle uns bisher geltenden Überzeugungen und darunter 

auch alle unsere Wissenschaften zunächst außer Spiel zu setzen”.10 Die gesuchte Vorurteilslosigkeit 

wird durch die phänomenologische Methode der "#$%& erschaffen. Die "#$%& ist das !universale 

Außergeltungsetzen (Inhibieren, Außerspielsetzen) aller Stellungnahmen zur vorgegebenen 

objektiven Welt”.11 Dank dieser !Einklammerung” der Erfahrungswelt und ihrer zum 

Erfahrungsleben gehörenden Geltungen, in denen auch die Wissenschaften ihren Platz haben, wird 

gleichzeitig eine Änderung der diesem Leben natürlichen Einstellung zu den Dingen in der Welt 

hervorgebracht. Damit soll also eine Wendung ermöglicht werden: eine Rückführung (Reduktion) 

des philosophischen Blickes auf das transzendentale Subjekt, auf das reine ego cogito als den 

apodiktisch letzten Boden, auf den sich eine radikale Philosophie stützen muss. Einzig und allein 

das ego cogito kann angesichts der Unzulänglichkeit der äußeren Erfahrung, welche aufgrund ihrer 

Perspektivität die Möglichkeit der Täuschung (und im Nachhinein der Korrektur) nicht ausschließt, 

jene begründende Evidenz gewährleisten, die systematisch zur Form einer begründeten Ordnung 

von Erkenntnissen – echten Erkenntnissen –gehört. Folglich wird die phänomenologische Frage 
                                                
8 Hua I, S. 48.  
9 Ebd., S. 49.  
10 Ebd., S. 55. 
11 Ebd., S. 60.  



 52 

nach dem Anfang als Frage nach den an sich ersten Erkenntnissen, welche den ganzen Stufenbau 

universaler Erkenntnis tragen sollen und können, bestimmt. Diese prima philosophia sei nur in der 

apodiktischen Evidenz des ego cogito zu finden, in der Zweifellosigkeit innerer Wahrnehmung.  

 Die Wesensbestimmung dieses ego cogitans sieht Husserl nun in der “Intentionalität”.12 Die 

Intentionalität sei die Grundeigenschaft des Bewusstseins, das immer ein Bewusstsein von etwas ist. 

Demzufolge sei das Ego, welches grundsätzlich ein Bewusstsein von... ist, immer auf irgendwelche 

Gegenständlichkeiten gerichtet. Diese sind von ihm vermeint, werden von ihm intendiert. So kann 

nur in !mein[em] reine[en] Leben mit all seinen reinen Erlebnissen und all seinen reinen 

Gemeintheiten, [im] Universum der Phänomene im Sinne der Phänomenologie”13 jene absolute 

Zweifellosigkeit auftreten, welche eine Wissenschaft aus absoluter Rechtfertigung gewährleisten 

kann. 

 Der methodische Oberbegriff für den Zugang zum Forschungsfeld der Phänomenologie, für 

seine Erfassung und systematische Sicherung ist nun die Reduktion. Diese enthält die "#$%& als 

ihren konstitutiven Moment und entfaltet sich in mehreren Schritten. Sie allein ermöglicht durch 

eine radikale Änderung derjenigen Einstellung, in der die natürliche, weltliche Erfahrung verläuft, 

den Eintritt in das absolut eigenständige Reich direkter Erfahrung: das Erfahrungsfeld der 

transzendentalen Subjektivität. Diese Einstellungsänderung und das Verlassen der natürlichen 

Einstellung mitsamt ihres Dogmatismus eröffnet den theoretischen und zunächst deskriptiv 

verfahrenden Gang in das bisher unzugänglich und verborgen gebliebene transzendentale Land. 

Dies ist die Urstätte aller Sinngebung und Seinsbewährung. Die Reduktion leite gewissermaßen den 

Aufstieg ein, der von der mundanen Subjektivität (dem psycho-physischen Menschen) zur 

!transzendentalen Subjektivität” führe. Diese transzendentale Subjektivität habe aber, wohlgemerkt, 

mit einem transzendentalen Anthropologismus oder einer reinen Psychologie14 nichts zu tun. Es 

seien viele Schritte notwendig, neue Überlegungen hinsichtlich Stil und Absichten vonnöten, um in 

                                                
12 Den Terminus übernimmt Husserl von seinem Lehrer F. Brentano, der seinerseits auf die mittelalterlich-

scholastische Verwendung des Begriffs zurückgreift. Bei Descartes ist dagegen das denkende Ich als ausschließlich 
denkende Substanz, res cogitans, gekennzeichnet und dies denkende Ding strikt vom rein körperlichen Dasein 
getrennt. Kein Attribut der Körperlichkeit kann dem ego cogito zukommen, da es von allen materiellen Dingen 
getrennt ist, die im Körper als res extensa auftreten. Demgemäß sei die bloße Materie, die res extensa, auch streng 
getrennt von der denkenden Substanz. 

13 Hua I, S. 60-61.  
14 Obwohl für den Psychologen die Welt in Geltung bleibt, weil er die Reduktion nicht vollzogen hat, besteht nach 

Husserl ein !wundersamer” Parallelismus: !Jedes Transzendentale und die Einstellung selbst spiegelt sich 
vollkommen im Psychologischen und jedes Psychologische im Transzendentalen” (Hua XXXIV, S. 4 ff.). Es ist nur 
eine !kleine Wendung”, die die gesamte transzendentale eidetische Phänomenologie von der deskriptiven 
Bewusstseinspsychologie trennt, doch eine entscheidende. Ohne Vollzug der transzendentalen Epoché und 
Reduktion bleibt die phänomenologische Einstellung versperrt. Aufgrund eben dieses Parallelismus, dieser 
!doppelten Edition” nicht nur der Subjektivität, sondern auch der Empirie – einmal als transzendentale und dann als 
psychologische – hat Husserl den Einführungsweg in die Phänomenologie als eine transzendentale Radikalisierung 
der deskriptiven Psychologie (z.B. Natorps) konzipiert. 



 53 

diesem !neuen Lande festen Fuß fassen [zu] können und nicht am Ende an seiner Küste [zu] 

scheitern. Denn diese Küste hat ihre Klippen, über ihr liegt das Gewölk der Unklarheit, das uns mit 

skeptischen Sturmwinden bedroht”.15 Der transzendentale Kontinent müsse erst erreicht werden, 

erst danach könne man anfangen, eine systematische Landkarte zu entwerfen.16 Der reduktive Weg, 

der zu ihm führe, sei aber lang und nicht einfach. 

 Daraus kann man die Schlussfolgerung ziehen, dass das Problem des Anfangs in der 

Phänomenologie Husserls die Frage nach dem voraussetzungslosen und im transzendentalen ego 

cogito apodiktisch ausweisbaren Ansatz einer universalen Wissenschaft, die eine transzendentale 

Selbstbegründung anstrebt, betrifft. Die 1907 von Husserl in Göttingen gehaltenen Vorlesungen 

stellen einen der ersten Versuche dar, die Idee der Phänomenologie und ihre methodischen 

Grundzüge im Anschluss an Descartes' Zweifelsbetrachtung systematisch zu entwickeln. Sie 

können daher als Vorlesungen über den ersten Anfang einer neuen, die Tradition des europäischen 

Denkens erneuernden, transzendentalen Ur-Wissenschaft gelesen werden. Diese Interpretation wird 

auch durch Husserls Äußerungen im Nachhinein zu dieser Vorlesung bekräftigt: !Das war ein neuer 

Anfang, leider von meinen Schülern nicht so verstanden und aufgenommen, wie ich es erhofft habe. 

Die Schwierigkeiten waren auch allzu groß und konnten im ersten Anhieb nicht überwunden 

werden”.17 Weitere Versuche zur Klarstellung und Vertiefung der Grundidee der Phänomenologie 

in den folgenden Jahren stellen z.B. sowohl die 1913 erschienenen Ideen I als auch die 1923/24 

gehaltenen Vorlesungen zur systematischen Begründung einer Ersten Philosophie dar. 1929 ist 

dann das Jahr der im Descartes-Amphitheater der Pariser Sorbonne gehaltenen zwei Vorträge mit 

dem Titel !Einleitung in die transzendentale Phänomenologie”. Angesichts des durch den Pariser 

Doppelvortrag hervorgerufenen !ungeahnten Erfolges und des lebhaften Interesses”18 überarbeitete 

Husserl schon auf der Rückreise von Paris nach Freiburg (über Straßburg) das Material zu einer 

umfassenderen Darstellung der Grundprobleme der transzendentalen Philosophie.19 Die 1931 auf 

Französisch (von Levinas übersetzten) veröffentlichten Meditations Cartesiennes entsprechen 

jenem Textmanuskript, an dem Husserl unmittelbar nach seiner Rückkehr in Freiburg (März-Mai 

1929) gearbeitet hatte. Eine geplante Umarbeitung dieses Textes in eine spezifisch für das deutsche 

Publikum gedachte Ausgabe, um !in die kritische Situation einzugreifen, in der jetzt die deutsche 

Philosophie steht”,20 kam nie zustande. Husserl und Fink arbeiteten daran viele Jahre lang 

                                                
15 Hua III, S. 45-46.  
16 Zu dieser Metapher vgl. den Brief Husserls an Pannwitz vom 28./29.2.1934 in BW VII, S. 222. 
17 Hua II, Einleitung des Herausgebers, S. X. 
18 Vgl. den Brief von Malvine Husserl an Roman Ingarden von 24.3.1929, wiedergegeben in Hua I, S. XXV.  
19 Vgl. Hua I, Einleitung des Herausgebers, S. XXIV-XXVI. 
20 So Husserls in einem Brief an R. Ingarden von 19.3.1930. Dort schreibt er: !Ich […] dürfte die deutsche 

Bearbeitung der Cartes[ianischen] Med[itationen] nicht aufschieben. Denn das wird das Hauptwerk meines Lebens 



 54 

zusammen, ungefähr bis 1934, als der Plan der deutschsprachigen Meditationen aus verschiedenen 

Gründen aufgegeben wurde. 

 Diese Umarbeitungen an den Cartesianischen Meditationen sind Gegenstand der 

Auseinandersetzungen zwischen dem jungen Fink und dem !alten Meister” Husserl gewesen. Hier 

entschied sich auch Finks Abschied von Husserls cartesianischem Ansatz. 

 

 

§ 2. Die außerwissenschaftliche Autonomie der Philosophie 

 

Der philosophische Ansatz scheint bei Husserl wie bei Descartes von derselben Problematik 

bestimmt zu sein. Beide nehmen ihren Ausgang von der Wissenschaft, welcher die Philosophie eine 

absolut sichere Grundlegung geben soll. In Bezug auf die Wissenschaften wäre demnach die 

Philosophie eine Ur-Wissenschaft, weil sie imstande sei, ihnen eine absolute und methodisch 

begründete Ausgangsbasis zu sichern. Ferner sei die Philosophie an sich eine strenge Wissenschaft, 

weil sie selbstbegründend sei. Sie gebe sich selbst jenen absolut sicheren Anfang, auf dem ihr 

Wissen wachsen kann. Diese zwei miteinander verbundenen Auffassungen der Philosophie als Ur-

Wissenschaft und als strenger Wissenschaft greifen auf das fundamentum inconcussum zurück. In 

der Suche nach dem unerschütterlichen Fundament würden also die Phänomenologie Husserls und 

die prima philosophia Descartes' formal übereinstimmen. Husserls !Cartesianismus” ist jedenfalls 

kein historischer, sondern phänomenologischer, d.h. intentionaler Art. Das fundamentum findet 

Husserl in der an sich ersten Evidenz des ego cogito, d.h. in der inneren Erfahrung des Subjekts. 

Und dieses Fundamentum ist auch inconcussum, weil die Bewusstseinsevidenz apodiktisch ist. Als 

Vorbild für diese Begründungsidee gelten also die Wissenschaft und ihre Strenge, deren Husserl 

sich als leitender Zweckidee für seine absolute Begründung der Philosophie bedient. 

 Unter den langen Umarbeitungsschriften21 der Cartesianischen Meditationen, an denen Fink 

                                                                                                                                                            
sein, ein Grundriß der mir zugewachsenen Philosophie, ein Fundamentalwerk der Methode u. der phil. Problematik. 
Mindestens für mich Abschluß u. letzte Klarheit, für die ich eintreten, mit der ich ruhig sterben kann. (Aber 
wichtiger ist, daß ich mich berufen fühle, dadurch entscheidend in die kritische Situation einzugreifen, in der jetzt 
die d[eutsche] Philosophie steht.) [… ] denn für das deutsche Publicum - in der jetzigen Situation (modische 
Schwenkung zu einer Philos. der 'Existenz', Preisgabe der 'Ph[ilosophie] als strenge Wissenschaft') bedarf es 
breiterer Exposition und Weiterführung bis zur obersten 'metaph[ysischen]' Problematik” (E. Husserl, Briefe an 
Roman Ingarden, Hrsg. R. Ingarden, M. Nijhoff, Den Haag 1960 (Phaenomenologica 25), S. 59). Unmittelbar nach 
der Veröffentlichung der Meditations in Frankreich sandte Ingarden einige kritische Bemerkungen zur französischen 
Fassung des Gedankengangs an Husserl, der diese eingehend las und in ihrer Tragweite prüfte. Die Bemerkungen 
Ingardens sind nun als Beilage in der Husserliana I veröffentlicht. Vgl. Hua I, S. 203-218. 

21 Der erste Entwurf Finks zur Umarbeitung der Meditationen stammt aus dem Sommer 1931. Dieser Text betrifft 
lediglich die erste Meditation, insbesondere den §3 und eine Neufassung der §§7-11 (Hua I, S. 48-65), und weist 
keine Randbemerkungen Husserls aus. Dagegen befasst sich die ein Jahr danach, im Sommer 1932, vorgenommene 
Revision mit allen fünf Meditationen und enthält zahlreiche Anmerkungen Husserls. Vgl. VICM/2, S. 106-133 und 



 55 

1931-1933 arbeitete, sind es vor allem die zwei Neufassungen der ersten Meditation, die im 

Vergleich zu Husserls cartesianischem Ansatz eine deutliche Änderung der Anfangsproblematik 

zeigen. An ihnen ist zu allererst auffällig, dass Fink die ersten Paragrafen der ersten Meditation über 

die !leitende Zweckidee einer absoluten Begründung der Wissenschaft”22 durch eine formale bzw. 

allgemeinere Kennzeichnung des Leitbegriffs der Philosophie ersetzt. Die wahre Philosophie sei 

wohl von einem !leidenschaftlichen Willen zur autonomen Selbstverantwortung und 

Rechtfertigung”, welche !nur in einer eigenartigen Revolution der Denkungsart”23 möglich sei, 

geleitet. Die cartesianischen Anspielungen reichen aber nur bis hierher. Nach dieser eher formalen 

Anerkennung der mit Descartes gemeinsamen Forderung einer radikalen Neubegründung des 

philosophischen Denkens wird das weitere Vorhaben der autonomen Selbstbegründung in beiden 

Finkschen Umarbeitungsentwürfen von der Idee der Wissenschaft endgültig getrennt. Der wahre 

Anfang der Philosophie ist – und das wird von Fink mehrmals wiederholt – die Proklamation ihrer 

unbedingten Erkenntnisautonomie. Die conditiones (d.h. sowohl das Bedingte als auch das 

Bedingende) ihrer Wissensform bestimme die Philosophie selbst. Darin, !dass Descartes diesen 

Umsturz unter der Leitidee einer absoluten Begründung der Wissenschaften vollzieht, und zwar 

durch ein methodisches Insspielsetzen einer universalen Zweifelsmethode”,24 solle man ihm nicht 

folgen. Das Problem des Anfangs betreffe ausschließlich die Aufgabe einer autonomen 

Rechtfertigung und Selbstbegründung der Philosophie, nicht eine Grundlegung der Wissenschaften. 

Dadurch distanziert sich Fink erheblich von der Leitidee Descartes'. Die Konsequenzen dieser 

Trennung zeigen sich auch in Bezug auf die in den weiteren Umarbeitungsschriften der 

Meditationen verschleierte Neuauslegung der Phänomenologie.  

 Die übliche, bei Husserl nach der Zweifelsmethode Descartes' gestaltete Motivation für die 

transzendentale Reduktion scheint Fink bedenklich zu sein25. Die eigenartige µ'()*+,-. '/. 011$ 

234$., welche durch den Vollzug der "#$%&/Reduktion zum Eintritt in die 

Transzendentalphilosophie führt, ist für ihn nicht durch ein !wissenschaft-theoretisches Anliegen” 

begründet. Der Grund dafür muss in einer unterschiedlichen Auffassung dessen, was mit !Wissen” 

gemeint ist, gesucht werden. Fink weist vorerst darauf hin, dass das menschliche Wissen nicht nur 

in der Form der Wissenschaften existiert. Es ist auch (und zum größten Teil) ein unermesslicher 

Reichtum an vor-wissenschaftlichen und vor-theoretischen Wissensbeständen, die dem 

wissenschaftlichen Wissen sozusagen vorausliegen. !Wissen” in weitesten Sinne sei eine bunte 

                                                                                                                                                            
134-275. 

22 Hua I, S. 48ff.  
23 VICM/2, S. 106.  
24 Ebd. 
25 Vgl. Z-IV, 15a. 



 56 

Mannigfaltigkeit von Überzeugungen, Ansichten, Glauben und praktischem Know-how, in der das 

menschliche Weltleben zunächst und zumeist verläuft. Das !Wissen” ist im natürlichen Weltleben 

des Menschen zunächst eine geistige Form der Kultur und nicht ausschließlich der Wissenschaft. 

Die ungeheure Menge kulturellen Wissens tritt vorerst in der Form der doxai auf. Der Terminus 

doxa bedeutet !Meinung” und alle diejenige Formen des !Fürwahrhaltens”, die als gängiges Wissen 

angesehen werden können. In der klassischen Erkenntnistheorie der Antike (Sokrates und Platon) 

bezeichnet doxa die Form der Erkenntnis, die auf der subjektiven Meinung beruht und somit keine 

objektive Gewissheit der Wahrheit besitzt. Doch wird dabei nicht skeptisch der relative Charakter 

dieses Wissens betont, sondern die Existenz der wahren und wissenschaftlichen Erkenntnis 

(!"#$%&µ'), die den Grund der mannigfaltigen doxai ausmacht, dialektisch abgeleitet. Auch Fink  

verweist zunächst auf die doxa als ein vor-wissenschaftliches Wissen über die natürliche Welt in 

diesem positiven und dialektischen Sinne. Die doxai könnten zum Teil als unmittelbare 

Erfahrungserwerbe in der persönlichen Lebensgeschichte direkt aus dem eigenen Erfahrungsleben 

entstehen. Zum anderen Teil könnten es aber auch indirekte, aus der Kommunikation mit Anderen 

vermittelte Wissenserwerbe sein. Ob nun mittelbar oder unmittelbar, sei das Wissen aber nicht bloß 

für einzelne Subjekte da, denen es zur Verfügung steht. Das Wissen sei vielmehr immer !mit 

individuellen oder allgemeinen Zweckbestimmungen den Subjekten als Subjekten habitueller 

Interessen geltend in einem kommunikativen Kreis von Menschen, die in einer generativen 

Lebensgemeinschaft leben, in der Einheit einer dauernden Traditionalität eine gemeinschaftlich 

vertraute Welt haben und dabei in einer vergemeinschafteten Habitualität”.26 Das Wissen als 

intersubjektive Form der menschlichen Kultur stehe wesensmäßig im Bann einer Tradition. Eine 

!durchgängige Traditionalität”27, die alle Formen des Wissens überspannt, ist laut Fink der 

Grundcharakter unseres natürlichen Dahinlebens in der Welt. Alle Wissensformen des Menschen 

seien durch ihre Gebundenheit an Gewohnheiten, an Habitualitäten, wesentlich durch einen 

allgemeinen und typischen Stil, der das Leben traditionell beherrsche, charakterisiert. In der Macht 

der Tradition, die sich unauffällig auf die inneren (persönlichen) und äußeren gemeinschaftlichen 

Formen des Wissens erstrecke, bekunde sich die Abhängigkeit unseres natürlichen Wissens. In 

Bezug auf dieses Ethos des Lebens zeige es sich nicht nur, dass wir inmitten einer lebendigen 

Tradition stehen, sondern auch, dass diese uns verdeckt und vorausgesetzt bleibe. Die natürliche 

Traditionsgebundenheit bleibt im natürlichen Leben zumeist unthematisch. Oft wird sie nie zu 

einem Problem. Sie zeigt keine problematische Fragwürdigkeit, sondern verläuft in ihrer 

vorausgesetzten Geltung. Darin, dass diese Macht der Tradition, nicht einmal ihre Erbschaft, 

                                                
26 Hua XXXIX, S. 58. 
27 VICM/2, S. 136.  



 57 

keineswegs sichtbar wird, bestätigt sich ständig der heteronome Charakter des menschlichen 

Wissens. Es wird sich seines Grundes, der sich in der traditionellen Vergangenheit verliert, nicht 

bewusst. Diese Grundhaltung des Lebens ist eben diejenige vor-philosophische und dogmatische 

Einstellung, die ihren Anfang immer hinter sich gelassen, inmitten der natürlichen Weltvertrautheit 

sogar vergessen hat. 

 Das menschliche Wissen im Allgemeinen ist also eine geistige Form der Kultur in einer 

Tradition. Mit diesem Argument weist Fink dann entschieden darauf hin, dass auch die 

Wissenschaft und ihr theoretisches Wissen zur Tradition gehören. 

 

Zur Traditionalität des Lebens gehören doch nicht nur das schlichte Erfahrungsleben 

und die schlichten Formen der Kommunikation samt den in ihnen zugänglichen 

Geltungen, sondern auch alle Wissenschaften, sofern sie doch theoretisch Aus- und 

Umgestaltungen der schlichten Erfahrungen sind […]. So etwas wie 'Wissenschaft' 

gehört also auch zum selbstverständlich hingenommenen Bestande der Welt, ist von 

vorneherein in der traditionell gebundenen Weltvertrautheit einbegriffen.28 

 

In welcher Weise die Wissenschaften aus dem vor-wissenschaftlichen Boden des Lebens (den 

schlichten Geltungen des Erfahrungslebens) entstehen, wie die theoria aus der praxis, aus dem 

alltäglichen Weltverständnis entsteht und sich über die gebräuchlichen doxai erhebt, das zu erklären 

wäre nun die Aufgabe einer intentionalen Auslegung des Ursprungs der Wissenschaften. Was aber 

das Problem des Anfangs angeht, dessen spezifisches Thema die vorurteilslose Selbstbegründung 

der Philosophie ist, zeigt es sich nun, dass auch die Wissenschaft der phänomenologischen Methode 

der "#$%& unterzogen werden muss. Die unbefragte Geltung der Wissenschaftsidee, die der 

Vertrautheit und dem Gewohnheitsstil der traditionellen, vor-philosophischen Welt-Erfahrung 

zugeordnet werden muss, darf nicht weiter unberührt in ihrer selbstverständlichen Gültigkeit 

bestehen. Sie darf nicht vorausgesetzt werden, sondern muss infrage gestellt werden. Als ein auf 

dem traditionellen Weltboden gewachsenes Wissen muss all das, was !Wissenschaft” ist, befragt 

werden. Die Idee der Wissenschaft selbst wird also !eingeklammert”, !außer Spiel gesetzt”. Das 

führt dazu, dass für den anfangenden Philosophen, der ein tiefes Misstrauen gegen alle bisher in 

Geltung stehenden Überzeugungen hat, die !Tatsächlichkeit” der Wissenschaft, wie Fink sagt, 

!außer Vollzug”29 steht. Die Universalität und Radikalität des phänomenologischen Neuanfangs 

lässt die Geltung der Wissenschaft keineswegs als objektive, neutrale Tatsache zum echten 

                                                
28 VICM/2, S. 140.  
29 Idem.  



 58 

transzendental-phänomenologischen Bewusstsein gehören. Aber nicht nur als Welttatsache, als 

gemeinschaftliche Tradition des Wissens, sondern auch als normierendes Ideal des philosophischen 

Wissens, als 45µ$. der Philosophie kann die Wissenschaft keinen Beitrag zur Aufgabe der 

autonomen Selbstbegründung leisten.30 Die Autonomie der Philosophie besteht in ihrer radikalen 

Wissensunabhängigkeit von jeder verfestigten Form dessen, was gemeinhin als fraglos gilt, und 

somit auch von der Idee der Wissenschaft und des wissenschaftlichen Wissens, sofern es zur 

unbefragten und ständig vorausgesetzten Traditionalität der Welt gehört. 

 

 

§ 3. Anfang als Befreiung von der Traditionalität der Welt 

 

 Traditionalität im phänomenologischen Sinne ist die intersubjektive Zeitigung des Horizonts 

jeder subjektiven Erfahrung, deren Zeithof (die ekstatische Form des Bewusstseinslebens) als 

einheitlicher Erlebnispol in einer geschichtlich erfahrenen und intersubjektiven Umwelt fungiert31. 

In einem späten Manuskript aus dem Jahr 1937, in dem es – wohlgemerkt – um eine gewisse 

Zurückweisung des cartesianischen Ansatzes geht, schreibt Husserl: !In dieser seienden Welt sind 

wir, bin ich, der Erfahrende, Erkennende, Wertende, Handelnde, kurz: der lebendige Mensch, 

immerfort das Zentrum; sie ist als meine Erfahrungswelt immerfort und notwendig um mich herum 

orientiert”32. Diese intersubjektive Umwelt geltender Erfahrung, in der das natürliche Leben sich 

abspielt, ist traditional orientiert. Die Tradition macht aus unserer Umwelt, die nie eine bloß 

neutrale Umgebung ist, eine Heimwelt, in der wir uns erkennen und !orientiert” sind. So Husserl 

zur Tradition:  

 

Jede Sondermenschheit lebt in einer, in ihrer Tradition, einer universalen Tradition, die 

sich in mannigfache Spezialtraditionen gliedert. „Tradition“ ist ein Begriff, der sich auf 

das geschichtliche Dasein des Menschen bezieht, d. i. auf das Dasein jedes Menschen 

als Gliedes einer historischen Menschheit, in welcher jede Gegenwart eine Formstruktur 

hat aus dem vergemeinschafteten Leben der Vergangenheit, dies kontinuierlich 

                                                
30 Diese Stellungnahme Finks erinnert an die meta-wissenschaftliche Position Heideggers in seiner Antrittsvorlesung 

Was ist Metaphysik (1929), die Fink persönlich hören durfte. Metaphysik, die hier als Bezeichnung des 
philosophischen Fragens gilt, erreicht !keine Strenge einer Wissenschaft”. Schließlich kann !die Philosophie nie am 
Maßstab der Idee der Wissenschaft gemessen werden” (vgl. GA 9, S. 122). Auf diese für Fink so wichtige Rede 
Heideggers und deren Interpretation innerhalb des Gedankengangs einer meontischen Philosophie qua Freiheitslehre 
wird der §6 Bezug nehmen.  

31 Vgl. Hua XXXIX, Die Lebenswelt. Dieser Band beinhaltet die wichtigsten Manuskripte Husserls zur Auslegung der 
vorgegebenen Welt und ihrer intersubjektiven Konstitution.  

32 Ebd., S. 253. 



 59 

verstanden.33  

 

Demzufolge ist das historische Dasein des Menschen eine kontinuierliche !Tradition aus Tradition 

aus Tradition”, eine horizontale Historizität. Die Historizität unserer Heimwelt erscheint als eine 

Einheit normaler Vertrautheit dessen, was im traditionellen Horizont der Erfahrung je erlebt wird 

(oder werden kann). Wenn also unser aktuelles und originäres Erfahrungsleben in einem für uns in 

seiner Fraglosigkeit undurchsichtigen traditionellen Stil verläuft, ist unser Weltbezug wesentlich ein 

67$., dessen intersubjektiv überlieferter Horizont immer vor dem des Einzelnen liegt und diesen 

prägt.  

 Fink zufolge kommt der Philosophie, wenn diese sich autonom und unabhängig begründen 

will, die einleitende Aufgabe zu, sich von den !Bindungen innerer und äußerer Traditionalität” zu 

lösen.34 Philosophie nehme ihren Anfang nicht im Anschluss an den cartesianischen 

Zweifelsversuch, sondern gerade in der Absicht, die traditionelle Horizontalität der menschlichen 

Erkenntnis zu durchbrechen.35 Die philosophische Bewegung des Anfangs gehe von einer gewissen 

Unruhe aus und münde in eine Befreiung von der Tradition. Dies sei der Geburtsakt der Philosophie 

und das Erwachen des philosophischen Geistes: eine gewaltsame Emanzipation, welche im 

Herausspringen aus der Traditionsgebundenheit ein Durchbrechen der Weltvertrautheit im Ganzen 

leiste. In dessen Folge stifte sich !die geistige Haltung, die für das universale Infragestellen der 

Welt erforderlich ist: der Habitus der reinen Selbstbesinnung”36. Diese emanzipierende, historisch-

horizontale Epoché37, der eine vorurteilslose Selbstbesinnung folgen kann, stellt also !den 

!Einzelnen aus der Gemeinschaft einer kollektiven Tradition heraus in die Einzigkeit seiner 

Selbstverantwortung”. Er wird frei für den Beginn des Philosophierens. Philosophieren ist ein 

Übersteigen der Traditionsgebundenheit, ein Sichhöherwerfen über die vertraute Welt hinaus. 

 Zwei weitere Aufsätze bekräftigen und bestätigen diese Interpretation. Der erste geht auf die 

Jahre des ,8µ9-1$,$9':4 mit Husserl zurück, der andere wurde 1939 kurz nach dem Tod Husserls 

veröffentlicht. Der 1935 auf Einladung der Kant-Gesellschaft gehaltene Vortrag über Die Idee der 

Transzendentalphilosophie bei Kant und in der Phänomenologie enthält eine – wenn auch ganz 

                                                
33 Ebd., S. 526. 
34 VICM/2, S. 137.  
35 Vgl. Z-IV, 91a. 
36 VICM/2, S. 137.  
37 Mit dieser geschichtlich-horizontalen Form der phänomenologischen Epoché hat die rein erkenntniskritische Epoché 

Husserls noch wenig zu tun. Dessen war sich Husserl offensichtlich bewusst, wie seinen Randbemerkungen zu 
Finks Umarbeitung der ersten Meditation aus dem Sommer 1932 zu entnehmen ist. Dort betont er, dass Epoché 
immer eine Erkenntnisepoché ist. Diesbezüglich sei auch !der alte Gedankengang”, d.h. der cartesianische Weg 
samt der Idee einer universalen Wissenschaft im Vergleich zu dem von Fink vorgeschlagenen Wandel richtiger. 
Daher ist Husserls Beurteilung dieser Assistenzentwürfe konsequent und drastisch: !unbrauchbar”, !Alles unklar!”, 
!Das ist zu vage und hat nichts Zwingendes” (vgl. die Fußnoten in VICM/2, S. 135, 137, 140). 



 60 

vorläufige – Einleitung in die Phänomenologie mit der Form einer Hinleitung zum Verständnis 

ihres Problems und anfänglichen Ansatzes. Daraus entstand die Aufgabe, !die grundsätzliche Weise 

des der Phänomenologie eigentümlichen philosophierenden Fragens in Sicht zu bringen”38. Wie der 

Titel des Vortrages und der Veranstaltungsort selbst vermuten lassen, sucht Fink hier einen Zugang 

zum phänomenologischen Problem des Anfangs nicht im Anschluss an Descartes, sondern vielmehr 

im Zusammenhang mit Kants Idealismus. Denn der deutsche Idealismus ist seit Kant wesentlich ein 

Idealismus der Freiheit39. Freiheit werde bei Kant als die reine Spontaneität der Vernunft selbst, 

grundlegend als Selbstbestimmung und Selbst-Gesetzgebung aufgefasst. Und so bietet Kants 

Philosophie mit ihrer regulativen Idee der Freiheit den richtigen Ersatz für das nun losgelassene 

Ideal der Wissenschaft. Ausgehend von der kantischen Motivation einer Neubegründung der 

Metaphysik und ihrer Selbstbegründung, die er mit dem Selbstbegründungsanspruch der 

Phänomenologie in Verbindung setzt, bestimmt Fink die Philosophie als ein Wissen, das sich selbst 

über den Dogmatismus erhebt, indem es im Vornherein die Bedingungen seiner Möglichkeit 

freilegt.40 Die Freilegung seiner eigenen Möglichkeit, die Selbstgesetzgebung des philosophischen 

Wissens soll aber nicht mehr im Hinblick auf die Wissenschaftlichkeit, sondern muss als autonome 

Befreiung von der dogmatischen Tradition geschehen. Philosophieren ist eigentlich eine 

Auflehnung, sogar ein Aufstand gegen die Geschichte, welche die zeitliche Horizontalität der 

Tradition ist. Es geht also darum, sich dem geistigen Bann der Tradition zu entziehen und dadurch, 

durch diesen grundsätzlichen Angriff auf die horizontale, längst undurchsichtig gewordene 

Traditionalität unseres Lebens, ihre Vergessenheit aufzuheben. Im Sich-Abwenden von der 

traditionellen Selbstverständlichkeit der Welt entsteht der Versuch, sich mit Gewalt aus dem 

Horizont des !dogmatischen” Lebens loszureißen. Dort, wo !die natürliche Welt im Ganzen infrage 

[ge]stellt”41 wird, steigt der Philosoph in die transzendentale, an den mundanen Vor-Urteilen und 

Vor-Entscheidungen unbeteiligte Einstellung auf. Diese echte philosophische Haltung sei also der 

Wille zur Vorurteilslosigkeit des Anfangs, zur Traditionslosigkeit. Und Fink wiederholt schließlich, 

um alle möglichen !erkenntnistheoretischen” Missverständnisse zu vermeiden, dass Tradition nicht 

nur Tradition des theoretischen Wissens, nicht nur eine überlieferte Auslegung der Philosophie- und 

Wissenschaftsgeschichte bedeute. Sie sei eher !die fast unfassbare Fülle von Wissens-Auflagen, die 

in unseren Alltag in die alltäglichste Verrichtung und Beschäftigung mit den Dingen eingegangen 

                                                
38 ND, S. 7. 
39 Vgl. dazu K. Düsing, Subjektivität und Freiheit. Untersuchungen zum Idealismus bei Kant und Hegel, Frommann-

Holzboog, Stuttgart/Bad Cannstatt 2002. 
40 ND, S. 19.  
41 Ebd., S. 13.  



 61 

sind”.42 

 Das Durchbrechen der Traditionsgebundenheit soll uns dem Horizont des dogmatischen, 

natürlichen Lebens entreißen. Dieses Verhalten zur Traditionalität bedeutet weder eine Zerstörung 

noch eine Verleugnung der Tradition, sondern eine bewusste Aneignung des Überlieferten. Die 

autonome Selbstbegründung der Philosophie ist notwendig mit einer Dekonstruktion der Tradition, 

einem Abbau der Geschichte verbunden. Die Wissensüberlieferung wird demnach in ihrer 

Begrifflichkeit kritisch de-konstruiert. Für diese Dekonstruktion gelten wesentlich die 

Ausführungen Heideggers über die positive Absicht der Destruktion in §6 von Sein und Zeit, wo er 

diese als wesentlichen Bestandteil der phänomenologischen Methode anerkennt. Der radikale 

Neubau der Philosophie sei notwendig !Destruktion”, d.h. !ein im historischen Rückgang auf die 

Tradition vollzogener Abbau des Überlieferten, was keine Negation und Verurteilung der Tradition 

zur Nichtigkeit, sondern umgekehrt gerade positive Aneignung ihrer bedeutet.”43 Die Destruktion 

ermögliche also eine !Aneignung der Vergangenheit in den vollen Besitz der eigensten 

Fragemöglichkeiten”.44 Die Bedeutung und Zielrichtung der Destruktion liege nicht in der 

Vergangenheit, sondern in der Gegenwart, dem aktuellen Situationsboden der Philosophie. 

 

Negierend verhält sich die Destruktion nicht zur Vergangenheit, ihre Kritik trifft das 

»Heute« und die herrschende Behandlungsart der Geschichte [...], mag sie 

doxographisch, geistesgeschichtlich oder problemgeschichtlich angelegt sein. Die 

Destruktion will aber nicht die Vergangenheit in Nichtigkeit begraben, sie hat positive 

Absicht.45 

 

Im phänomenologischen Abbau der Tradition als positiver Aneignung des Überlieferten wird, so 

Fink, !das Recht der Tradition nicht bestritten. Es wird gar nicht entschieden, was Vorurteil oder 

Wahrheit ist”. Das Recht der Tradition wird für die Gegenwart suspendiert, eingeklammert, außer 

Geltung gesetzt. So lautet der vorurteilslose Anfang, mit dem der Phänomenologie ansetzt, !keinen 

Glauben, keine Meinung, kein Wissen um die Dinge im voraus in Geltung zu halten”.46  

 Noch in dem 1939 in der Revue internationale de Philosophie erschienenen Artikel über 

Das Problem der Phänomenologie Edmund Husserls, in dem es um eine Erörterung des Ansatzes 

der Phänomenologie geht, stellt Fink den Anfang der Philosophie als eine Befreiung dar. So 

                                                
42 Ebd., S. 33.  
43 GA 2, S. 31 
44 Ebd., S. 29.  
45 Ebd., S. 31.  
46 Zitate aus ND, S. 34.  



 62 

schreibt er, die phänomenologische Grundüberzeugung bestehe darin, dass der Anfang der 

Philosophie !nicht in einem Beginnen eines Erkenntnisverfahrens”, sondern zuerst und vor allem in 

der freien Selbstbegründung der Philosophie zu suchen sei. Zu philosophieren zu beginnen bedeute 

also nicht die gelehrte Übung einer erkenntnistheoretischen Epoché. Es gelte vielmehr, !sich zuerst 

einmal zu befreien von der Bevormundung und ständigen, wenn auch bisher unmerklichen Leitung 

durch gewisse Denkgewohnheiten, Überzeugungen, angelernte und nie wirklich nachgeprüfte 

Theorien, Vormeinungen, Vorurteile, 'erkenntnistheoretische' Vorentscheidungen”.47 Die ungeheure 

und oft nie bewusste Macht solcher Vorentscheidungen bestehe darin, dass sie unterschwellig im 

Voraus bestimmen, was !Wissen” ist. Eine Wiedergewinnung der Ursprünglichkeit des Sehens, eine 

autonome Klarheit des Denkens sei nur einer geschichtlich-horizontalen Epoché zu verdanken. 

Diese Tendenz zur Ursprünglichkeit, zur Unmittelbarkeit des Sehens und der Anschauung, die die 

Phänomenologie so tief prägt, ist in der Tat ein Gegenzug gegen die Mittelbarkeit des menschlichen 

Lebens. !Mittelbar” ist das menschliche Verhalten zur Welt, sofern es sich immer auf dem Boden 

einer unaufgelösten, längst undurchsichtig gewordenen Traditionalität bewegt. Meint aber 

Traditionalität den Wesenszug der alltäglichen Bekümmerung des Menschen um seine Umwelt (die 

immer eine geschichtliche Heimwelt ist), so ist der Umgang im Modus der Mittelbarkeit der 

allumspannende und längst vergessene Horizont, von dem das sich selbst begründende Wissen der 

Philosophie befreien soll. 

 Das phänomenologische Problem des Anfangs in der Selbstbegründung betrifft also nicht 

die Selbstnormierung des wissenschaftlichen Wissens in der Evidenz des reinen ego cogito, wie es 

bei Husserl und Descartes der Fall ist, sondern eine bestimmte Idee der Freiheit als Befreiung von 

der Tradition. 

  

 

§ 4. Im Übergang der Einstellungen: Wege in die Phänomenologie 

 

 Die Frage nach dem Weg, der am besten vom Verlassen der natürlichen Einstellung zur 

phänomenologischen Einstellung führt, hat Husserl lebenslang beschäftigt. Darüber hinaus ist dies 

ein klassisches Thema unzähliger Beiträge zu seiner Philosophie geworden. Die Problematik des 

Weges in die Phänomenologie ist tatsächlich ein echter %(")*, einer der loci classici der 

phänomenologischen Forschung.48 Der Grundüberzeugung Husserls gemäß gerät niemand einfach 

                                                
47 Zitate aus Studien, S. 192.  
48 Folgende Werke verschaffen einen gründlichen Überblick über die verschiedenen Facetten der hier in Frage 

stehenden Problematik: L. Landgrebe, Der Weg der Phänomenologie, Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 1963; I. 



 63 

in die Philosophie, niemand wird zufällig Phänomenologe.49 Daher ist es von entscheidender 

Bedeutung, wie man sich zur Philosophie, zum bios theoretikos erhebt.  

 Die 1927 gescheiterte Zusammenarbeit zwischen Husserl und Heidegger an der Redaktion 

des Encyclopedia Britannica-Artikels50 hat nicht nur deutlich gezeigt, wie verschieden ihre 

Auffassung von Philosophie war, sondern auch, dass ihre Wege in die Philosophie völlig 

gegensätzlich waren. In den vier Bearbeitungen des Artikels beharrte Husserl immer auf einem 

durch die Psychologie hindurch gehenden Weg, welcher zu deren Radikalisierung in Gestalt einer 

eidetischen Psychologie als Propädeutik zur Transzendentalphänomenologie führen solle. 

Heidegger seinerseits verwarf einen solchen Ansatz zugunsten einer Auslegung des alltäglichen 

Seinsverständnisses.51 Nur darin waren sich beide einig, dass die Philosophie das Problem ihres 

Anfangs, d.h. die Beschäftigung mit dem in sie führenden Weg, nie übergehen dürfe, vor allem, 

wenn sie ihre Eigenart und radikale Andersartigkeit gegenüber den anderen Formen des Wissens 

behaupten wolle. 

 Bekanntlich hat Husserl mehrere Wege in die Phänomenologie, d.h. verschiedene Weisen, 

mit ihr zu beginnen, entworfen. !Verschiedene Wege führen zu demselben Desiderat einer 

Wissenschaft von der transzendentalen Subjektivität”,52 heißt es im Nachwort (1930) zu den Ideen 

I. Der Entwurf des bestmöglichen Weges dreht sich um die Frage nach der Modalität der 

Einstellungsänderung durch die Reduktion, also um die Frage, wie die Überwindung der natürlichen 

Einstellung möglich sei. Aus diesem Grund fällt die Frage nach dem Weg in die Phänomenologie 

mit der Frage nach dem Weg zum Vollzug der phänomenologischen Epoché und Reduktion 

                                                                                                                                                            
Kern, Die drei Wege in die transzendentalphänomenologische Reduktion in der Philosophie Edmund Husserls, in: 
Tijdschrift voor filosofie 24 (1962), S. 303-349; R. Boehm, Vom Gesichtspunkt der Phänomenologie, Nijhoff, Den 
Haag 1968, S. 186-216; E. Ströker, Husserls letzter Weg zur Transzendentalphilosophie im Krisis-Werk, in: E. 
Ströker, Phänomenologische Studien, Klostermann, Frankfurt a. M. 1987, S. 115-138; J. Drummond, Husserl on the 
Ways to the Performance of the Reduction, in: Man and World 8 (1975), S. 47-69; D. Welton, The other Husserl. 
The Horizons of Transcendental Phenomenology, Indiana University Press, Bloomington 2000. 

49 Vgl. Hua VIII, S. 19. 
50 Hua IX, S. 237-301. Die wichtigsten Texte dieser Auseinandersetzung (Briefe und Entwürfe) sind gesammelt 

worden in: E. Husserl – M. Heidegger, Phänomenologie (1927), hrsg. R. Cristin, Duncker & Humboldt, Berlin 
1999. Vgl. dazu auch W. Biemel, Husserls Encyclopaedia Britannica Artikel und Heideggers Anmerkungen dazu, 
in: Tijdschrift voor Filosofie, XII 1950, S. 246-280. 

51 Eine ausführliche Diskussion über die Bedeutung des !Weg”-Begriffs für das Heideggersche Denken, das von einer 
durchgängigen Semantik des !Weges” beseelt ist und sogar in einer Gesamtausgabe mit dem Leitspruch !Wege, 
nicht Werke” gekrönt wird, geht über die begrenzte Aufgabe dieser Untersuchung hinaus. Jedoch sei hier 
angemerkt, dass Heidegger selbst seine späten philosophischen Erinnerungen in einem Text zusammengefasst hat, 
der ausdrücklich !Phänomenologie” und !Weg” zu einer gewissen Einheit führt. Es ist außerdem der 
Grundcharakter von Heideggers Denken, unterwegs zu sein. Fern jeder romantischen Ästhetik des erhabenen und 
abenteuerhaften Wandermotivs, ist !das wesentliche Denken” eine (mythische) Erzählung der Geschichte des Seyns 
und eine Dichtung ihrer Tragik. Doch diesen Bezug habe der Mensch vergessen, und das hieß nun für Heidegger: 
!Irren” (errare), Irrwege begehen. Vgl. dazu P. Trawny, Irrnisfuge. Heideggers An-archie, Matthes & Seiz, Berlin 
2014.  

52 Hua VIII, S. 251. 



 64 

grundsätzlich zusammen. Die !verschiedenen Aufstiege zur Phänomenologie”53 hat Husserl in den 

Vorlesungen und Manuskripten der Zwanziger- und Dreißigerjahre besonders ausgearbeitet, erprobt 

und miteinander verglichen.54 Im Allgemeinen können drei Hauptformen des !Weges” festgestellt 

werden. Darüber ist sich die Husserl-Forschung einig, nur die genaue Anzahl der entworfenen 

Wege ist umstritten, weil in den Forschungsmanuskripten Husserls auch Mischformen auftauchen. 

In jedem Fall genügt hier eine Zusammenfassung. 

 Zum einen gibt es den berühmten “cartesianischen” Weg, bei dem ein meditierend 

vereinsamtes Ego sich auf die Idee der universellen Wissenschaftlichkeit (philosophia perennis) 

und auf ihre Selbstbegründung in der Evidenz der Erfahrung beruft. Wie in §1 geschildert, dienen 

dabei Descartes' Meditationes de prima philosophia als Urbild der philosophischen 

Selbstbesinnung. Diese Idee der echten Wissenschaft fungiert als regulative Idee und, darauf 

hinstrebend, müsste der philosophisch Anfangende erkennen, dass er “kein Urteil fällen oder in 

Geltung lassen darf, das nicht aus der Evidenz geschöpft [wurde], aus Erfahrungen, in denen die 

betreffenden Sachen und Sachverhalte als sie selbst gegenwärtig sind”.55 Da das Dasein der 

Außenwelt in der Erfahrung immer perspektivisch gegeben ist und deswegen keine apodiktische 

Evidenz gewährleisten kann, müsste der radikal meditierende Philosoph der epochalen (von "#$%&) 

Umwendung Descartes' folgen und sich der Evidenz des ego cogito als des “apodiktisch gewissen 

und letzten Urteilsbodens, auf den jede radikale Philosophie zu begründen ist”56 zuwenden. Die 

objektive Außenwelt wird mit der phänomenologischen Methode der Epoché eingeklammert und 

ihre Geltung außer Kraft gesetzt. Diese freie Urteils-Enthaltung über die Welt befreie folglich den 

Blick “für mein reines Leben mit all seinen reinen Erlebnissen und all seinen reinen Gemeintheiten, 

das Universum der Phänomene im Sinne der Phänomenologie”.57 Dementsprechend sei die 

phänomenologische Philosophie eine apriorische Wissenschaft, deren Forschungsfeld das Apriori 

der absoluten Selbstgegebenheit,58 des absoluten 9+;4',7+- innerhalb einer transzendentalen 

korrelativen Erfahrungsinstanz ist.  

 Zweitens kann der Durchbruch ins transzendentale Feld auch durch eine Wanderung durch 

die Psychologie erfolgen. Dieser Weg hat wesentlich mit den wissenschaftlichen Motiven einer 

reinen Psychologie zu tun. Hierbei knüpft Husserl an die Debatte zur Grundlegung der Psychologie 

                                                
53 Hua XXXV, S. 51. 
54 Der Band XXXIV der Husserliana enthält eine große Auswahl der wichtigsten Forschungsmanuskripte Husserls 

zum phänomenologischen Reduktionsvollzug. Vor allem in den Texten, die aus den Arbeiten am !Systematischen 
Werk” (1931) stammen, beschäftigt sich Husserl mit den Themen, die den Kern der Auseinandersetzung mit Fink 
ausmachen. Vgl. Hua XXXIV, S. 279-383. 

55 Hua I, S. 54. 
56 Ebd., S. 58.  
57 Ebd. 
58 Vgl. Hua II, S. 9. 



 65 

an, von der die damalige philosophische Diskussion beeinflusst war. Zu diesem Weg, welcher die 

Aufgabe hat, die Grundtypen des psychischen Lebens zu beschreiben und zu studieren, sagt Husserl 

in seinen Vorlesungen 1923/24: !Ich gehe aus von Beispielen, nehme Beispiele von 

Naturerkenntnis, von personaler Kulturerkenntnis als Leitfäden intentionaler Analyse, aber einer 

psychologischen, erhebe mich zu einer universalen egologischen Einstellung, sofern ich nicht, wie 

auf dem cartesianischen Wege, gleich von vornherein die ganze natürliche Welt ausschalte”.59 Die 

Bewusstseinsaktivität des natürlichen Subjekts werde durch eine allmähliche Radikalisierung des 

reflexiven Blicks auf das Feld der transzendentalen Erfahrung zurückgeführt. Diese Rückführung 

folge einer sozusagen !unnatürlichen” Richtung, da sie dem natürlich-psychologischen Verlauf des 

Lebens widerspreche. Der Betrachter der psychischen Akte müsse das Weltgelten, in dem er 

natürlich dahinlebe, außer Geltung setzen und damit seine Einstellung allmählich auf das rein 

Subjektive erweitern. Schließlich komme er zum entscheidenden Punkt, wo er seiner Naturalität 

entkleidet werde und daher transzendental denken könne. Hier habe er sich endgültig als 

unbeteiligter Zuschauer des grandiosen Schauspiels des Bewusstseinslebens etabliert. Dieser 

psychologische Weg geht auf Husserls Hochschätzung der Anfänge einer Bewusstseinswissenschaft 

im britischen Empirismus zurück, wobei er die “verhängnisvolle Trennung von 

Transzendentalphilosophie und Psychologie”60 in der weiteren geschichtlichen Entwicklung des 

Denkens bedauert. Hätte man also die psychologische Forschung eines Hume und Locke richtig 

verstanden, dann wäre nach Husserl eine solche umfassende Erforschung des Bewusstseins von 

selbst in die transzendentale Dimension übergegangen. Was beide Disziplinen voneinander trennt, 

ist der kleine, aber bedeutende Unterschied der !Vorzeichenänderung” der 

Bewusstseinsbetrachtung, welche durch die Reduktion erfolgt. Der Weg über die Psychologie folgt 

also der empirischen Psychologie, verlässt sie aber mit dem Vollzug der transzendentalen 

Reduktion und geht schließlich in die Phänomenologie als autonome Wissenschaft über. 

 Trotz der nie abgelehnten sachlichen Zusammengehörigkeit dieser zwei Möglichkeiten des 

Eintretens in die Transzendentalphänomenologie betont Husserl im Laufe der Zwanziger- und 

Dreißigerjahre die Mängel des cartesianischen Weges und versucht einen noch umfassenderen 

Einstieg in die Phänomenologie durch eine radikale Erweiterung der Motive des psychologischen 

Wegs zu entwerfen. Die Ergebnisse seiner gigantischen Vivisektion des Bewusstseins61 stellt 

Husserl 1936 in seinem letzten Werk Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

transzendentale Phänomenologie: Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie 
                                                
59 Hua VIII, S. 292. 
60 Hua VI, S. 201.  
61 Dieser Ausdruck stammt von Fink selbst, und zwar aus seinem Aufsatz “Die Spätphilosophie Husserls in der 

Freiburger Zeit” (1959); heute in: Nähe und Distanz, a.a.O., S. 205-227.  



 66 

zusammen, in dem er auch einen dritten Weg in die Phänomenologie durch die “Lebenswelt” 

vorschlägt. Mit dem Begriff der !Lebenswelt” erfasst Husserl philosophisch den allumspannenden 

Boden, worauf sich das ganze Menschenleben abspielt und praktisch ausrichtet. Die Lebenswelt sei 

die inter-subjektive Welt der Praxis, die alle Gegenstände, auf die sich das alltägliche menschliche 

Handeln bezieht und beziehen kann, aber auch alle individuellen und gemeinschaftlichen Interessen 

und Ziele, die die menschliche Praxis horizonthaft bestimmen, mit einschließt. Sie ist eine 

wahrnehmungsmäßig gegebene Welt, zugleich aber auch eine geistig-geschichtliche Kulturwelt, der 

die Merkmale der Perspektivität, Situativität und der Traditionalität zukommen. Die Lebenswelt ist 

die Welt des natürlichen, vor-wissenschaftlichen Lebens, wie es sich in der Einstimmigkeit der 

ungebrochenen natürlichen Erfahrung darstellt. Hierzu stellt sich die Phänomenologie die Aufgabe, 

eine allgemeine Ontologie dieser Lebenswelt zu entwerfen, die auf die individuelle Anschauung 

und somit auf die “lebensweltliche Erfahrung, die noch nichts von den Idealisierungen kennt, 

sondern ihr notwendiges Fundament ist”62 zurückgeht. Sie soll diejenigen apriorischen 

Strukturformen erklären, die die Wesensverfassung der Lebenswelt ausmachen und auf die darin 

fungierende, transzendentale Subjektivität hinweisen. Diese Ontologie der Lebenswelt wird als eine 

“konkret allgemeine Wesenslehre”63 der lebensweltlichen onta gedacht, die auf die Erfassung 

eidetisch-apriorischer Strukturen und die Beschreibung einer “festen Typik”64 der Erfahrungswelt 

abzielt. Ihre Aufgabe sei also, “die anschauliche Lebenswelt in ihrer konkreten Typik nach relativ 

dauernden Seinsgeltungen und Werdensgestaltungen zu beschreiben, sie in anschaulich geschöpften 

Begriffen zu fixieren und so gründlich kennenzulernen”.65 Damit können auch die indikativen 

Leitfäden für die konsequente und korrelative Beschreibung der cogitationes, der mannigfaltigen 

Bewusstseinsweisen, in denen das jeweilige cogitatum als identische Einheit gegeben ist, gewonnen 

werden. Diese Auslegung der universalen strömenden Konkretion der Welt als synthetischer Einheit 

in den Gegebenheitsweisen ihrer Geltung nennt Husserl transzendentale Ästhetik. Das Subjektive, 

das hier zu thematisieren ist, ist aber nicht mehr bloß das Einzelsubjekt der reinen Psychologie oder 

das solipsistische ego cogito der cartesianischen Zweifelsbetrachtung, sondern sozusagen die volle, 

praktisch fungierende, intersubjektive Konkretion des natürlichen Lebens in der Welt. Dies bedeutet 

allerdings keine Ablehnung des cartesianischen und des psychologischen Weges, sondern eine 

weitere Ergänzung ihrer Ansätze. 

 

                                                
62 Hua VI, S. 134 ff., S. 176.  
63 Ebd., S. 145. 
64 Ebd., S. 176. 
65 Husserliana Materialien IV, Natur und Geist. Vorlesungen Sommersemester 1919, S. 187. Die umfassenden 

Ergebnisse dieser Forschungsrichtung der Phänomenologie sind heute im Band XXXIX der Husserliana zugänglich. 



 67 

 

§ 5. Der befreiende Weg in die Philosophie: Auslegung der vorgegebenen Welt bei Fink 

 

Finks Vorschlag knüpft an diesen !lebensweltlichen” Weg an, doch modifiziert er ihn in Bezug auf 

die Freiheitsthematik tiefgehend. Wie in §2 gezeigt wurde, richtet sich der Anfang der Philosophie, 

dessen Aufgabe ihre autonome Selbstbegründung ist, nach der Leitidee der Freiheit. Philosophie ist, 

anders als die Wissenschaften, autonome Selbstaufstellung, ist der Entwurf ihrer unabhängigen, 

vorurteilslosen Wissensweise. Unabhängigkeit und Vorurteilslosigkeit, Grundelemente der freien 

Selbstbegründung, laufen in der Methode der phänomenologischen Epoché zusammen, mit der ein 

neuer Anfang durch die !destruktive” Befreiung von der Tradition gestiftet wird. Dieses 

gewaltsame und schonungslose Durchbrechen der Traditionalität setzt aber eine vorgegebene Welt 

voraus. Tradition ist ja immer als Tradition in einer Welt gegeben, d.h. in einer Umwelt bekannter 

und im Voraus angelegter, orientierender Gewohnheiten, Sitten und Bräuche. Die Bekanntheit 

dieser traditionellen Welt lässt sie eben als Heimwelt erscheinen. Doch !die Welt” selbst, als 

hypokeímenon jeder Erscheinungsform der Tradition, bleibt unsichtbar. Sie ist gleichsam der 

unsichtbare, nie thematisierte Träger der Tradition. Das Erscheinende sind die bunten Formen des 

natürlichen Weltlebens in bestimmten Heimwelten: sowohl die materielle als auch die geistige 

Kultur eines Volkes. Die Tradition hat sich immer schon horizontal in einer Welt gezeitigt, die von 

ihren Formen verdeckt bleibt. Tradition, m.a.W., setzt eine vorgegebene (Heim-)Welt voraus. 

 Das bedeutet aber nicht, dass die Idee der unabhängigen, im Hinblick auf die Freiheit 

umgesetzten Selbstbegründung der Philosophie etwas Unbefragtes, Vorausgesetztes bleiben würde.  

Diese ontologische !Voraussetzung” einer vorgegebenen Welt schlägt nicht auf die 

voraussetzungslose Bewegung der Befreiung zurück. In ihr wird die Welt nicht vorausgesetzt, 

sondern die Welt-Geltung im Ganzen, mitsamt ihren traditional geprägten Einzelgeltungen, wird 

eingeklammert. Die Epoché hat eine geschichtlich-destruktive Tragweite, ist eine Destruktion des 

Geltungshorizontes der Traditionalität, da sie sich auch der traditionellen, historischen Merkmale 

der Weltgeltung bemächtigt. Diese volle Einklammerung der Weltgeltung bedeutet natürlich nicht, 

dass man die Existenz der Welt zu leugnen versuchte. Die vorgegebene Welt als je-meinig 

erfahrene, erlebte und hingelebte wird zum bloßen !Phänomen”, dessen Auslegung die 

Anfangsaufgabe der Philosophie ist. Der Weg, der aus der Tradition zur freien Philosophie führt, 

beginnt also mit einer vorgängigen Analyse der Vorgegebenheit der Welt. 

 Dementsprechend ließ sich von Anbeginn an eine scharfe Kritik an den klassischen 

Einführungen Husserls in die Phänomenologie, nämlich der cartesianischen und der 

psychologischen, entwickeln. Das belegen die in der Mappe Z-V aus den Jahren 1928-29 



 68 

enthaltenen Nachlassmaterialen Finks mit außerordentlicher Klarheit. Der cartesianische Weg der 

Ideen I hatte laut Fink mit einem Sprung in die transzendentale Sphäre66 geführt. Der Übergang sei 

dort zu abrupt dargestellt worden. Das Problem liege hauptsächlich bei der Bestimmung der 

Epoché, die den Übergang der Einstellungsänderung ermöglichen solle.67 Der formale Begriff der 

Einklammerung/Ausschaltung der Generalthesis der natürlichen Einstellung (nämlich: dass die 

Welt ist), wäre somit unterbestimmt geblieben. Das wäre für ein genuines Verständnis des 

transzendentalphänomenologischen Projekts verhängnisvoll, wenn nicht sogar in seinen 

Konsequenzen fatal. Die Generalthese sei dort lediglich als der Grundcharakter der in der Erfahrung 

aktuell begegnenden Gegenstände verstanden worden, und die in den Ideen konsequent vollzogene 

Einklammerung der !Natur überhaupt” halte sich nur innerhalb der Grenzen der bloß 

gegenwärtigen, unmittelbar gegebenen Welt. Dass die Welt immer mehr als der Inbegriff aktueller 

Gegenstände (mehr als eine Art von summa entium) ist, ergibt sich aber eindeutig aus den 

welthaften Merkmalen der Traditionalität und Geschichtlichkeit, die von Fink bei seiner Darstellung 

dessen, was menschliches !Wissen” sei, hervorgehoben wurden. Hingegen bemächtige sich die aus 

dem cartesianischen Motiv erwachsene Epoché ausschließlich der gegenwärtigen 

Gegenständlichkeit – eines Ausschnitts aus der erfahrenen Gegenwart. Das habe eine unzureichende 

und ungenügend radikale Form der Reduktion zur Folge, nämlich eine Reduktion der 

gegenwärtigen Erfahrung auf den immanenten Erlebnisfluss. Die phänomenologische Reduktion als 

Überwindung der natürlichen Einstellung habe aber mit der Aufhebung der Generalthesis ihr 

endgültiges Stadium nicht erreicht, obwohl dies eine notwendige Entwicklungsphase sei. Die 

beanspruchte Einklammerung der Welt und ihrer Geltung im Ganzen müsse zuvor schon das 

Phänomen !Welt” eindringlicher und ausführlicher verstanden haben, um nicht in eine einseitige 

Verengung der echten philosophischen Problematik zu geraten. Das habe, aus Finks Perspektive, 

auch Husserl endlich zur Kenntnis genommen und sich diesen Gedanken in dem Maße angeeignet, 

dass auch er !den Weg von der Vorgegebenheit der Welt zur transzendentalen Subjektivität”68 gehe.  

 Was die zweite Form der Einleitung in die Phänomenologie angeht, nämlich den Weg über 

die Psychologie hindurch, war dieser in Finks Augen allzu sehr mit einer mundanen Wissenschaft 

verbunden. Der Ausgangspunkt der Phänomenologie sei dabei von Haus aus auf einen Fehlbegriff 

hin orientiert, nämlich !auf den Begriff der Phänomenologie als einer in der natürlichen 

Erfahrungspositivität steckenbleibenden, deskriptiven Wissenschaft”.69 Daher mündete der 

psychologische Weg notwendig in einen (wenn auch eidetischen) erkenntniskritischen 
                                                
66 Vgl. Z-V, I/1b. 
67 Vgl. Hua III/1, S. 61ff.  
68 Ebd.   
69 Studien, S. 92.  



 69 

Psychologismus, der nie imstande sein würde, sich über die natürliche Einstellung zu erheben – und 

ihren Stil zu durchbrechen. Der Weg, den Fink nun vorschlägt, ist die vorgängige Auslegung des 

natürlichen Weltlebens. Er geht somit von der Vorgegebenheit der Welt aus bis hinauf zur 

Notwendigkeit der Einführung der Reduktion.  

 In seiner Disposition zum +System der phänomenologischen Philosophie”,70 die Fink 1930 

im Rahmen der Zusammenarbeit mit Husserl an einem geplanten !großen systematischen Werk” 

der Phänomenologie anfertigte, fängt der Abschnitt über Anfang und Prinzip der Philosophie 

tatsächlich mit dem Thema !Die Philosophie in der Welt” an.71 Nach der Erläuterung der 

autonomen Begründung der Philosophie und ihrer absoluten Rechtfertigung steht dann die 

vorgegebene Welt als Leitfaden für die Betrachtung, die zur Reduktion führen soll. Die Aufgabe 

einer vorläufigen Deskription der Vorgegebenheit besteht dabei in einer erweiterten Thematisierung 

dessen, was !Tradition” ist. Erst nach einer Auslegung des Bekanntheitscharakters der Welt in allen 

ihren Dimensionen, unter denen die Geschichte eine wichtige Rolle spielt, wird im zweiten Absatz 

die phänomenologische Reduktion eingeführt und erläutert. Auf der Basis dieses vorbereitenden 

Inhaltsverzeichnisses hat Fink dann 1930/31 den ersten Teil des geplanten Werkes zu einem 

detaillierten Text ausgearbeitet.72 Die 100 Seiten starke Schrift wird aber von einem wohl auf 

Wunsch Husserls73 geänderten Gedankengang beherrscht, der der Leitidee !Philosophie als 

universale Wissenschaft” nachgeht. Diese Änderung hat eine Verzögerung der Erläuterung der 

Weltthematik zur Folge, die also erst in §5 vorkommt.74 

 Trotz der Wiederherstellung des alten !vertrauten” husserlschen Einleitungswegs gelingt es 

Fink, in den ersten Paragrafen des Textentwurfs den Fokus der Gedankenrichtung von der !Idee der 

universalen Wissenschaft” auf die Weltproblematik zu verschieben. Die Philosophie, wenn sie ihr 

Wesen autonom bestimmen soll, kann sich dabei nicht an der Vorgegebenheit der Tradition 

orientieren. Dennoch existiert sie zunächst als traditionelle Vorgegebenheit: als 

geistesgeschichtliche Tradition des Denkens und als vages, übliches Verständnis dessen, was mit 

!Philosophie” gemeint wird. Diese allgemeine Ausgelegtheit der Philosophie sei für das anfängliche 

Denken !der gefährlichste Schein”.75 Die traditionelle Interpretation der Philosophie verhindere 

nämlich ihr authentisches Wesen, das die !universale Menschheitsintention auf ein letztes und 

                                                
70 VICM/2, S. 3-9. 
71 Ebd., 4 
72 VICM/2, S. 10-105. 
73 Vgl. Anmerkung Husserls zur Disposition Finks, VICM/2, S. 4, Fußnote 2. Diese Randbemerkung Husserls besteht 

aus einer sehr präzisen Liste von Themen, die Fink nachher bei der Fassung des ersten Buches beachten sollten. 
Tatsächlich hat Fink dann dieser Anordnung des Gedankenganges gehorcht.  

74 VICM/2, S. 20-63.  
75 Ebd., S. 11. 



 70 

radikales Selbst- und Weltverstehen”76 sei. Die Gefahr für einen wirklichen Anfang der Philosophie 

sei also !die Meinung, es handle sich um ein Unterfangen, eben um eine Selbstbesinnung, wie wir 

sie schon kennen”.77 Das Problematische, was Fink hier beunruhigt, ist eben der unbefragte Sinn 

dieser Universalität. Keineswegs !darf sich die landläufige Meinung in das philosophische Denken 

einschleichen, dass das 'Universum', worauf sich die Philosophie bezieht, eines und einerlei mit 

dem landläufigen Begriff des Universums als Welt oder als All des Seienden ist”.78 Die 

Universalität der Philosophie ergibt sich nicht aus ihrem thematischen Gegenstand, der vermeintlich 

das Universum des Seienden, die summa entium wäre. Die Universalität betrifft vielmehr die Weise 

des philosophischen Fragens. Philosophie als universale Wissenschaft bedeutet keine faktische 

Befragung der Welt, sondern ein Erfragen ihres Ursprungs. Es ist ein Fragen über die Welt hinaus, 

das durch die Welttranszendierung mittels des Reduktionsvollzugs einen supra-mundanen Sinn 

bekommt. Dafür bedarf es aber, so Fink, eines langen Weges und einer Vielfalt an Stufen und 

Steigerungen. Die Meisterleistung der transzendentalen Infragestellung der Welt sieht er in einem 

!radikale[n] und unerbittliche[n] Angriff auf das Ganze unseres, allen Menschen gemeinsamen, 

natürlichen Lebens”. Es bedeute !ein Sich-Zerreißen von den lebendigen und ständig sich 

bewährenden wesentlichen Vorurteilen, Grundurteilen, die unsere natürliche Voreingenommenheit 

im In-die-Welt-Hineinleben”79 ausmachen. Frei sein für den Beginn und das Beginnen der 

Bewegung des Wissens bedeutet, !für das Unbekannte schlechthin bereit sein”. Es liegt also an der 

Philosophie, !unser eigenes Leben und die Welt, die unsere Lebenswelt ist, aus dem letzten Grunde 

zu begreifen”80. Nicht eine intentionale Auslegung der Welt als Korrelat der transzendentalen 

Subjektivität, wie bei Husserl, sondern eine Besinnung auf die Welt als Grundsituation unseres 

Lebens ist der Weg, den Fink einschlägt, um in die Philosophie einzuleiten. Bevor diese Besinnung 

eingehend charakterisiert werden kann, soll nun die philosophische Bedeutung der Frage nach der 

Welt im Ganzen dargestellt werden. 

 

 

§ 6. Sicherung der Frage nach der Welt als einer authentisch philosophischen. Ein versteckter 

Kommentar zu Sein und Zeit 

 

Bei der Einleitung in die Philosophie anhand des Weltproblems geht es Fink in seinem 

                                                
76 Ebd., S. 12.  
77 Ebd., S. 13.  
78 Ebd., S. 14. 
79 Beide Zitate aus ebd., S. 15.  
80 Ebd., S. 18.  



 71 

Anfangsstück allererst darum, die philosophische Bedeutsamkeit einer Auslegung des natürlichen 

Weltlebens hervorzuheben. Die Befragung des In-der-Welt-Seins des Menschen sei eine genuin 

philosophische Aufgabe, der eine spezifische Dignität zukomme. Die Frage nach der Welt, die 

vorwiegend übersehen und in ihrer Fragwürdigkeit nicht erkannt worden sei, sei eine Grundfrage 

der Philosophie. Noch in seiner ersten Vorlesung an der Universität Freiburg, welche nicht zufällig 

Einleitung in die Philosophie heißt, wird die exklusive Zugehörigkeit des Problems der Welt zur 

Philosophie behauptet. Philosophie sei ein Denken über die Welt im Ganzen, das nach ihrem 

Ursprung fragt. Dort nimmt Fink den Gedanken einer !Besinnung auf die Weltsituation” wieder auf 

und formuliert seine These folglich neu: !Trotz aller grandiosen Erweiterung des menschlichen 

Wissens in den Wissenschaften kommen diese nie auf die Welt. Wissenschaft geht prinzipiell auf 

Seiendes, und das heißt auf Binnenweltliches. Die Binnenweltzone ist das Feld der Wissenschaft. 

Es gibt keine Wissenschaft von der Welt”.81 

 Dies dringende Appellieren an den philosophischen Status der Weltfrage stimmt mit den 

Intentionen des Hauptwerks Heideggers überein. In Sein und Zeit hatte Heidegger die Ausarbeitung 

der Idee eines natürlichen Weltbegriffs als ein Desiderat bezeichnet, !das seit langem die 

Philosophie beunruhigt, bei dessen Erfüllung sie aber immer wieder versagt”.82 Die Analyse des 

weltlichen Daseins wird von ihm als Aufgabe der Philosophie behauptet und es wird, vor allem in 

den §§9-11, die eigentlich philosophische Aufgabe einer Analyse des In-der-Welt-Seins gegenüber 

den traditionell wissenschaftlichen Forschungsrichtungen abgegrenzt. In der Tat hat Fink, meiner 

Ansicht nach, auf den Seiten 20-24 seines Anfangsstücks einen phänomenologischen Kommentar zu 

den §§10-11 von Sein und Zeit geliefert. Ob Husserl während der Lektüre des finkschen 

Vorschlagstextes diese Referenz bemerkt hat, scheint mir fraglich zu sein. Keine von seinen 

Anmerkungen zu dieser Schrift weisen darauf hin, und seine Randbemerkungen zu den 

betreffenden Passagen von Sein und Zeit sind spärlich und von allgemeinem Charakter.83 Dass 

Heidegger in §11 von Sein und Zeit weder Avenarius84 noch Dilthey85 noch Husserl selbst erwähnt 

und die Rede vom !natürlichen Weltbegriff” als ein “matter of common knowledge rather than 

                                                
81 E. Fink, Einleitung in die Philosophie, Hrsg. F. A. Schwarz, Königshausen & Neumann, Würzburg 1985, S.96. Den 

Unterschied zwischen dem binnenweltlichen Bereich und der Welt selbst nennt Fink in dieser Vorlesung die 
!kosmologische Differenz”. Über die Weltauffassung als allumfassendes Erscheinungsfeld des Binnenweltlichen 
und ihre Voraussetzungen bei Fink siehe: I. Blecha, Zeitspielraum – Erscheinungsfeld/Weltganzes, in H.R. Sepp 
(Hrsg.), Metamorphose der Phänomenologie, Karl Alber, Freiburg/München 1999, S: 211-228. 

82 GA2, S. 69. 
83 Vgl. Randbemerkungen Husserls zu Heideggers Sein und Zeit und Kant und das Problem der Metaphysik, in: 

Husserl Studies 11, 1994, Hrsg. R. Breeur, S. 3-63. 
84 R. Avenarius, Der menschliche Weltbegriff, 1891. In diesem Werk beschreibt Avenarius die Welt, wie sie vor jeder 

Wissenschaft von jedem Menschen erfahren wird. Husserl hat erstmals 1902 das Werk eingehend studiert. Vgl. dazu 
M. Sommer, Husserl und der frühe Positivismus, Klostermann, Frankfurt a.M. 1985. 

85 W. Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (1910). Das Buch wurde vom 
Dilthey selbst an Husserl gesandt und von ihm im Herbst 1911 gründlich studiert.  



 72 

something developed by these two philosophers” betrachtet, wurde 1931 von Husserl während eines 

Gesprächs mit Fink und Dorion Cairns bitter angemerkt.86 

 Die Frage nach der weltlichen Existenz des Menschen ist nach Heidegger eine in erster 

Linie philosophische Frage. Die existenziale Analytik des Daseins liege !vor jeder Psychologie, 

Anthropologie und erst recht Biologie. In der Abgrenzung gegen diese möglichen Untersuchungen 

des Daseins kann das Thema der Analytik noch eine schärfere Umgrenzung erhalten. Ihre 

Notwendigkeit lässt sich damit zugleich noch eindringlicher beweisen”.87 Diese notwendige 

Umgrenzung zielt also auf eine Abgrenzung gegen die damaligen Konkurrenten der existentialen 

Analytik, diejenigen Disziplinen, die den Menschen in der Welt erforschten. Dies waren die 

philosophische Anthropologie Plessners und Schelers, die geisteswissenschaftliche Psychologie 

Diltheys und schließlich auch die Biologie, die in diesen Jahren mit dem Werk v. Uexkülls 

entscheidende Schritte gemacht hatte. Doch alle !bisherigen auf das Dasein zielenden 

Fragestellungen und Untersuchungen, unbeschadet ihrer sachlichen Ergiebigkeit, [hatten] das 

eigentliche, philosophische Problem verfehlt”.88 Diese Forschungsrichtungen seien noch in der 

Tradition verfangen, da sie sich an der Tradition der antik-christlichen Anthropologie orientierten. 

Maßgeblich seien dabei immer noch die zwei traditionellen Bestimmungen des Menschen als <=$4 

1>2$4 6%$4 und als imago dei.89  

 Gegenüber solchen Disziplinen, die das menschliche Dasein und Weltleben zum Thema 

haben, stellt Heidegger unmittelbar am Anfang des §11 fest: !Die Interpretation des Daseins in 

seiner Alltäglichkeit ist aber nicht identisch mit der Beschreibung einer primitiven Daseinsstufe, 

deren Kenntnis empirisch durch die Anthropologie vermittelt sein kann. […] bislang wird uns die 

Kenntnis der Primitiven durch die Ethnologie bereitgestellt. […] Ethnologie setzt selbst schon eine 

zureichende Analytik des Daseins als Leitfaden voraus”.90 Fink gibt in seinem Text die 

Formulierung Heideggers wieder und bemerkt, dass zur Analyse des natürlichen Lebens !weder die 

vergleichende Ethnologie noch die Primitivenforschung irgendeinen Beitrag zu leisten”91 

vermögen. Die positiven Wissenschaften, wie die Ethnologie, die Anthropologie, die Soziologie, 

aber auch die Alltagspsychologie bewegten sich noch in bestimmten !Vorbegriffen und 

Auslegungen” des menschlichen Lebens. Bei der Ausarbeitung eines philosophischen Begriffes der 

!natürlichen Welt” handle es sich, so Fink, !nicht um eine wesensmäßige oder idealtypische 

Konstruktion eines 'natürlichen Weltbegriffes', der invariant der Abfolge aller historischen 
                                                
86  Vgl. Dorion Cairns, Conversations with Husserl and Fink, The Hague 1976, S. 63. 
87 GA 2, S. 60.  
88 Ebd., S. 61.  
89 Vgl. ebd., S. 64-67.  
90 Ebd., S. 68-69. 
91 VICM/2, S. 20. 



 73 

Abwandlungen und faktischen Konkretionen zugrunde liegt”.92 Ein Gedanke, der jede ontische 

Infragestellung der Welt für unzureichend erklärt und allen wissenschaftlichen Versuchen, !an der 

faktischen, historisch bedingten Gegebenheit unseres Weltlebens Wesensallgemeinheiten ablesen 

zu wollen”, skeptisch gegenübersteht. Dasselbe Misstrauen gegen die Überfülle an 

wissenschaftlichen Informationen findet sich bei Heidegger wieder, für den der Reichtum an 

Kenntnissen über Kulturen und Daseinsformen des Menschen nur ein Schein ist. Dieser bedeutet 

eine Verführung des wesentlichen Denkens, genauso wie bei Fink, der auf einen gefährlichsten 

Schein der Philosophie hingewiesen hatte. Im Grunde, fährt Heidegger fort, !ist solche überreiche 

Kenntnis die Verführung zum Verkennen des eigentlichen Problems. Das synkretistische 

Allesvergleichen und Typisieren gibt nicht schon von selbst echte Wesenserkenntnis”.93  

 Die Schlussfolgerung ist letztendlich für beide Philosophen dieselbe. Heidegger stellt 

entschieden fest, !die Beherrschbarkeit des Mannigfaltigen in einer Tafel gewährleistet nicht ein 

wirkliches Verständnis dessen, was da geordnet vorliegt”.94 Fink wehrt sich seinerseits gegen das 

scheinbare Verständnis, das die Mannigfaltigkeit an Kenntnissen über das natürliche Leben bringe: 

!Eine Auslegung des natürlichen Weltlebens, welches selbst dessen Grundvoraussetzungen 

mitmacht, kann wohl eine ungeheure Mannigfaltigkeit konkreter Gestaltungen zur Darstellung 

bringen, zugleich ist sie aber philosophisch naiv”.95 Die Naivität des wissenschaftlichen 

Synkretismus kann nur eine philosophische Fragestellung beseitigen. Für eine echte philosophische 

Thematisierung der natürlichen Welt, von jeder naiven Anhäufung wissenschaftlichen Wissens 

befreit, bedarf es also einer radikal ansetzenden ursprünglichen Besinnung auf die Weltsituation. 

Der entschlossene Vollzug einer zum Äußersten radikalisierten Selbstbesinnung erscheint als der 

einzige Weg zur Philosophie. 

 

 

§ 7. Radikale Selbstbesinnung auf die Weltsituation. Er-Innerung und Weckung des Apriori. 

 

Welche Struktur hat nun jene radikale Selbstbesinnung auf die Weltsituation des Lebens, die den 

Grundansatz der Philosophie ausmacht? In dem Horizont der Welt, die die apriorische 

Grundsituation aller besonderen Situationen des menschlichen Lebens ist, liegt für Fink das 

Grundgeschehen unseres Lebens. Das apriorische !Geschehen der Welt” ist aber in tiefste 

Vergessenheit und Verborgenheit geraten. Unter den mannigfaltigen Formen der Vorgegebenheit in 
                                                
92 VICM/2, S. 20. 
93 GA 2, S. 69.  
94 Ebd., S. 70.  
95 VICM/2, S. 21. 



 74 

einer jeweiligen Heimwelt bleibt !die” Welt verborgen. Sie verbirgt sich sozusagen hinter ihren 

binnenweltlichen Erscheinungsformen. Diese Verborgenheit hat trotzdem keinen negativen Sinn. 

Vielmehr ist es die genuine !Gegebenheitsweise” des Welthorizontes, ungegeben zu sein, 

unsichtbar und verhüllt zu bleiben. Die verborgene Weltsituation, von der wir nichts wissen und 

nichts wissen können, ist jedoch eine universale Situation, die alle besonderen Situationen trägt. 

Und das ständige Voraussetzen der Weltexistenz ist, so Fink, !kein Akt, der in unser Willkür 

stünde”, sondern vielmehr !das innerste Wesen unseres menschlichen Daseins”.96 Im 

Sichtbarwerden dieser Ur-Voraussetzung erblickt er das Prinzip des philosophischen Denkens. Die 

philosophische Besinnung beginnt also mit einer einer Reflexion des Menschen auf seine 

Weltsituation, in der er sich befindet. Diese Situiertheit des menschlichen Lebens in der Welt ist die 

Bedingung der Möglichkeit aller sonstigen Sondersituationen. Die Besinnung auf diese welthafte 

Befindlichkeit bringt eine innere Durchleuchtung und Aufhellung des ursprünglichen und 

vorwissenschaftlichen Weltlebens zutage und ermöglicht einen analytischen Nachweis der in ihm 

verborgenen Fülle tief vergessener und dadurch dem analytischen Zugriff zunächst entzogener 

Voraussetzungen. Die Rückführung und Einbettung des relativen und in Wahrheit begrenzten 

!Universums” jeder Umwelt in ein absolutes Universum, sowie die Aufklärung der absoluten 

Gründe für eben diese Vergessenheit und Verborgenheit ist jene Aufgabe, die diesem Blick in den 

Abgrund zukommt. Nicht die Idee der Wissenschaft, sondern die radikalste Analytik der 

menschlichen Situiertheit in der Welt, des Beheimatet-Seins in der Welt, der Faktizität des 

menschlichen Daseins ist der innerste Trieb des philosophischen Fragens. Und es dürstet nach 

seiner Befreiung. 

 Diese von Fink gezeichnete Selbstbesinnung ist ein menschliches Erlebnis, das auf eine 

immer schon gestiftete und somit auch gefestigte gewöhnliche, traditionelle Selbstvergessenheit des 

Menschen in seiner Umwelt verweist. Sie hat einen eigenartigen Charakter, welcher !sie von allen 

sonstigen menschlichen Selbstbesinnungen abscheidet”.97 Ihre Andersartigkeit gründet einerseits in 

der Aufhebung dieser weltalten Selbstvergessenheit des Menschen und andererseits in der 

Ermöglichung einer Umwandlung zu einem neuen Lebensbeginn, !der sich antizipierend auf das 

ganze künftige Leben erstreckt”.98 Diese Bekehrung zum wahren, eigentlichen Leben, bei der 

sowohl Heideggers Begriff der !Eigentlichkeit” als auch Husserls eigene Metapher einer !religiösen 

Bekehrung”99 nachklingen, !entreißt uns dem Zug des gewohnheitsmäßigen Weltlebens”.100 Die 

                                                
96 Ebd. 
97 VICM/2, S. 24.  
98 VICM/2, S. 22.  
99 Siehe z.B. Hua VI, S. 140. 
100 Z-XII, I/2a ff.  



 75 

Befreiung von den Gewohnheiten und Selbstverständlichkeiten der Alltäglichkeit bekehrt uns zum 

eigentlichen Leben, zum bios theoretikos. Daraus ergibt sich, dass Fink in der existenzialen 

Analytik Heideggers nichts anderes als die Herausarbeitung des Ausgangspunkts der Philosophie 

sieht. Eine Interpretation, die folgende Notiz von Fink bestätigt. 

 

Die Situation des Fragenden, die eigene Frage selbst und ihre Motivation aus der 

Situation heraus, dieses rückbezügliche Selbstverständnis nach allen seinen 

!Selbstverständlichkeiten” zur thematischen Abhebung zu bringen, den !Zirkel in echter 

Weise” zu thematisieren, ist die phänomenologische Herausarbeitung der !natürlichen 

Einstellung” (Heideggers !Alltäglichkeit” und !Eigentlichkeit”).101  

 

Die Besinnung auf die weltliche Befindlichkeit des menschlichen Daseins sei der eigentliche 

!Angriff auf den Menschen: ist die aggressivste Thematisierung meiner Situation”. Mit dem 

Aufkommen der Weltfraglichkeit lässt der Besinnende die Welt nur als absolutes Phänomen gelten, 

von dem ihn eine gewisse Distanz scheidet. Im Verlust an Vertrautheit und Wohnlichkeit der Welt 

geschieht also ein !Rückzug des in die Welt naiv hineinglaubenden Lebens auf den letzten Halt, 

von dem es ausströmt”. Dabei handelt es sich nicht um eine !Absolutsetzung des welterfahrenden 

Bewusstseins”, sondern um einen Rückgang hinter die Endlichkeit, um einen !Versuch, diese 

abzuschütteln und loszulassen”. Mit dem Einsetzen der Philosophie vollzieht sich also ein Riss in 

unserer Existenz: Sie löst uns schmerzlich aus der Vertrautheit unserer traditionellen Umwelt. Vor 

die Rätselhaftigkeit der universalen Grundsituation gestellt, richtet sich dann das menschliche 

Dasein !erstmal auf einen absoluten Urgrund der Welt hin”, auf einen ersten vorahnenden Vorgriff 

auf das Absolute.102  

 Die besinnende Befreiung von der Endlichkeit ist ein Grundelement der meontischen Lehre 

der Freiheit. Ihr Anliegen ist, so schreibt Fink, !das der Welt und dem Menschen selbst vorgängige 

Leben, das allein die Stelle des Absoluten sein kann, zu enthüllen”. Wie aber ist dieser Rückgriff 

möglich? Die Reflexion, die diese rückgängige Enthüllung ermöglichen soll, ist bei Husserl die 

!transzendentale Reflexion”. In ihr wird die natürliche Welt-Geltung transzendiert und die 

korrelative transzendentale Sphäre der Sinngebung eröffnet. Die philosophische Deutung der 

Vorgegebenheit der Welt als Besinnung ist aber bei Fink ein In-die-Tiefe-Gehen der Existenz, ein 

schmerzliches Wecken einer Latenz. Sie ist die Störung eines weltalten Schlafes und einer 

Vergessenheit, keineswegs aber eine psychologische Re-flexion, keine Selbstbeobachtung 

                                                
101 Z-I, 54a. 
102 VICM/2, S. 30-31. 



 76 

(inspectio sui) des Bewusstseins. Fink bestimmt die Besinnung auf die Weltsituation als eine Er-

Innerung. Sie ist in der Tat eine recordatio, eine Anamnesis des vergessenen Weltapriori.  

 In dieser Hinsicht bewegt sich Fink nochmals näher an Heidegger als an Husserl. Für 

Husserl ist das Apriori selbst ein Erfahrbares, nämlich in dem gebenden Akt der Wesensschau. 

Innerhalb der genetischen Rückfrage an die transzendentale Konstitution der Welthabe ist es nun 

das Phänomen der !Umstülpung”, das die Vorgängigkeit des Apriori vor dem es anschauenden Akt 

der Reflexion zeigt.103 Das !an sich Erste” (das konstitutive Werden der Welt) erscheint, wird 

gegeben !pros hemas” als das Spätere. Es ist eben das, was als Letztes in der genetischen Rückfrage 

entdeckt werden kann. Bei Husserl geht es also vorwiegend um die Erfassung des Apriori, um seine 

Selbst-Gegebenheit in der Anschauung. Bei Heidegger dagegen geht es vor allem um den 

Vorgängigkeitscharakter des Apriori, das vor jeder erlebnismäßigen Gebung in der Vergessenheit 

liegt. Demzufolge wäre, so Fink, !die Zueignung des Wesens (des Apriori) in die ausdrückliche 

Habe eine schon innewohnende Habe, [eine] Anamnesis, [ein] Gegenzug gegen das ständige 

Vergessen”.104 Die Selbstbesinnung erinnert sich also an die ontologische Vorgängigkeit der Welt. 

Und !vorgängig” heißt hier !das jeweils schon voraus Wesende, das Gewesen, das Perfekt”.105 Die 

Welt ist das phänomenal nicht aufweisbare apriorische Perfekt, das die !kosmologische Differenz” 

gründet. Die Perfektivität der Welt schneidet einen Unterschied zwischen apriorischem Kosmos und 

binnenweltlichen Seienden, zwischen Absolutem und Endlichkeit. Durch die Er-Innerung macht 

sich diese aber auf zum Absoluten und beginnt damit den Weg ihrer Befreiung zu gehen.106 

 Doch die Hauptschwierigkeit dieses von Fink vorgeschlagenen Weges besteht nun darin zu 

zeigen, wie sich die natürliche Einstellung von sich heraus von ihrer Befangenheit und ihrer 

Naivität befreien kann. Die Möglichkeit eines Herausspringens aus der Natürlichkeit und Naivität 

des alltäglichen Weltlebens hängt hauptsächlich mit der Frage nach der Motivation, die zur 

Reduktion führen kann, zusammen. 

 

 

§ 8. Die Motivationsfrage (Aufstellung der Freiheitsthese) 

 

Die folgenden Überlegungen befassen sich mit der Frage nach der Motivation, die den Impuls zur 

                                                
103 Vgl. dazu Hua Materialien VIII, Späte Texte über Zeitkonstitution. 
104 Z-I, 150b.  
105 GA 2, S. 114. 
106 Angesichts dieses existenzialen Pathos, das Fink im innersten Kern der phänomenologischen Forschung bzw. des 

transzendentalen Denkens ansiedelt, scheint die Unzufriedenheit Husserls in Bezug auf den Entwurf für das 
systematische Werk verständlich. Tatsächlich war diese Vorlage für die Absichten Husserls !unbrauchbar”. Vgl. 
z.B. VICM/2, S. 22, Fußnote 53. 



 77 

philosophischen Besinnung und dann der Epoché/Reduktion geben kann. Es geht also darum, zu 

verstehen, wodurch die philosophische Besinnung motiviert ist. Wie das philosophische Fragen 

seinen Weg beginnen kann, wurde schon formal mit der Darstellung der Selbstbesinnung als Er-

Innerung gezeigt. Sofern die Phänomenologie ihren sachlichen Anfang eben von der 

transzendentalen Reduktion als der eröffnenden Bruchstelle ihrer eigentlichen Problemdimension 

nimmt, muss nun untersucht werden, warum dies überhaupt geschieht. Damit ist nach den Gründen 

gefragt, !von denen das Erkenntnisstreben des anfangenden Philosophen überhaupt gezwungen 

wird, oder gezwungen werden soll, die natürliche Einstellung preiszugeben und in den Vollzug der 

Reduktion einzutreten”.107 Es geht also um die zur Einstellungsänderung treibende Motivation: 

Warum sollte jemand die natürliche Einstellung hinter sich lassen, die Reduktion vollziehen und in 

die phänomenologisch-transzendentale Einstellung aufsteigen? Fink prägnante Formulierung des 

Problems in seiner VI Cartesianische Meditation lautet: !Warum, in aller Welt, soll ich denn den 

Erfahrungsglauben inhibieren?”.108 

 Um diese Frage beantworten zu können, müsste, so Husserl in einem Brief an Pearl Welch, 

!von der Tradition und der natürlichen vor-wissenschaftlichen Erfahrung aus (in der jedermann vor 

der Phänomenologie steht) ein Motivationsweg beschritten werden, der zu der revolutionären 

phänomenologischen Reduktion emporleitet”109. Es scheint wohl so, dass diese !Gründe” schon 

innerhalb der natürlichen Einstellung liegen. Doch ist diese zwingende Motivation für die 

phänomenologische Reduktion, so erwidert Fink in seinen Notizen zur geplanten und nie 

veröffentlichten Fortsetzung der Dissertationsschrift,110 äußerst schwer zu finden. Dort 

beabsichtigte er, seine These von der methodischen Horizontdestruktion als dem Abbau der 

traditionellen Vorgegebenheit der Welt ausführlicher darzustellen. In Bezug auf die !weltalte 

Vergessenheit” des Apriori, dessen Vorgängigkeit auf der Ebene der binnenweltlichen 

Wissenschaften unsichtbar bleibt, stand dort die Frage, ob die zwingende Motivation für das 
                                                
107 VICM/1, S. 33.  
108 Ebd., S. 34.  
109 BW 6, 657.  
110 Vgl. Z-IX, 37a. Bei der Veröffentlichung der Dissertation Finks in Husserls Jahrbuch für Philosophie und 

phänomenologische Forschung (1930, Band XI) wurde der Titel, mit dem sie 1929 an der Universität Freiburg 
eingereicht worden war, in !Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der Unwirklichkeit (I. 
Teil)” verändert. Zur interessanten Entstehungsgeschichte des Werkes siehe vor allem Finks Notizmappe Z-I (EGFA 
3.1), die Anmerkungen von R. Bruzina in seiner Einleitung zu diesem Band (S. XXVI-LII) und schließlich auch 
meine Vorbemerkung zur kritisch-philologischen Ausgabe und Übersetzung der Fink-Dissertation ins Italienische 
in: E. Fink, Presentificazione ed Immagine. Contributi alla fenomenologia dell'irrealtà, Hrsg. G.J. Giubilato, 
Mimesis, Milano-Udine 2014, S. XXII-XXVI. Die im neuen Titel enthaltene Angabe, dass es sich nur um den ersten 
Teil eines umfassenderen Werkes handle, ist insofern relevant, als Fink in der Fortsetzung beabsichtigte, seiner 
eigenen meontischen Position in expliziter Abgrenzung gegenüber Husserl (und Heidegger) Ausdruck zu geben. 
Vgl. z.B. Z-IX, IX/2a und 10a. Obwohl die Notizen und Entwürfe zu !Vergegenwärtigung und Bild II” sich auf die 
ganze Vorkriegszeit erstrecken, wurde eine solche Arbeit nie veröffentlicht. Sie ist auch in Finks Nachlass nicht zu 
finden. Laut Herrn Prof. von Herrmann, der in den Sechzigerjahren Finks Assistent war, existierte das Manuskript 
dieses Werks vor 1970 noch. Wahrscheinlich hat Fink es selbst vernichtet.  



 78 

reduktive Unternehmen innerhalb des natürlichen Horizonts oder nur in dessen Transzendierung, in 

dessen Durchbrechung zu finden sei. 

 Die Frage nach einer womöglich zwingenden Motivation der Reduktion gehört also zurecht 

zu den Hauptschwierigkeiten der phänomenologischen Konzeption, wenn sie sich als 

Transzendierung der natürlichen Einstellung versteht. Dieser Problematik hat Husserl in der Tat 

zahlreiche Forschungsmanuskripte gewidmet.111 Noch in dem berühmten Nachwort (1930) zu den 

Ideen I redet Husserl von einer schwer zu fassenden Motivation, einem ersten Anfang, der zum 

Herausgang aus der natürlich-naiven Einstellung befähigte. Aus ihr sollte !die phänomenologische 

Umstellung als ein absolutes Erfordernis erwachsen, damit die Philosophie überhaupt ihr 

eigentümliches Vorhaben auf den an sich ersten Erfahrungsboden stellen und somit überhaupt 

anfangen kann”.112 Eine solche Motivation !durchsichtig und zwingend herausstellen” zu können 

spielt eine absolut zentrale Rolle für eine Philosophie, die über die natürliche Positivität des Lebens 

hinausgehen will und die transzendentale Umstellung benötigt. Welches auch der Weg sein möge, 

der über die natürliche Einstellung hinaus führt, die Motivation müsse davor liegen. 

 Husserl glaubt zunächst, diese Motivation in der Freiheit des Menschen finden zu können. 

Der Übergang in die philosophische Einstellung ist, wie Husserl in den Ideen I erklärt, !Sache 

unserer vollkommenen Freiheit”.113 Dies allzeit mögliche Verfahren des universellen 

Zweifelsversuchs, das Descartes in seinen Meditationes de prima philosophia angewendet hat, 

!gehört in das Reich unserer vollkommenen Freiheit: Alles und jedes, wir mögen noch so fest 

davon überzeugt, ja seiner in adäquater Evidenz versichert sein, können wir zu bezweifeln 

versuchen”.114 Die Übung der "#$%&, der Urteils- und Glaubensenthaltung erlaube uns eine 

Erkenntnisfreiheit, die jedoch bedeute: !Die gesamten bisherigen Denkgewohnheiten ausschalten, 

die Geistesschranken erkennen und niederreißen, mit denen sie den Horizont unseres Denkens 

umstellen, und nun in voller Denkfreiheit die echten, die völlig neu zu stellenden philosophischen 

Probleme erfassen, die erst der allseitig entschränkte Horizont uns zugänglich macht [...]”.115 Auch 

die radikale Änderung der Generalthesis durch ihre Ausschaltung oder Einklammerung liege im 

Bereich des Wollens. Sie sei eine freie menschliche Entscheidung: !In Beziehung auf jede Thesis 

können wir und in voller Freiheit diese eigentümliche "#$%& üben, eine gewisse Urteilsenthaltung, 

die sich mit der unerschütterten und ev. unerschütterlichen, weil evidenten Überzeugung von der 

Wahrheit verträgt. Die Thesis wird 'außer Aktion gesetzt', eingeklammert, sie verwandelt sich in die 

                                                
111 Vgl. Hua XXXIV.  
112 Hua V, S. 142. 
113 Hua III/1, S. 63 
114 Ebd., S. 62.  
115 Ebd., S. 65.  



 79 

Modifikation 'eingeklammerte Thesis'”.116 Diese radikale Umwertung der Grundthesis, auf die sich 

das natürliche Leben und seine positive Glaubens- und Traditionswerte stützen, folgt einem freien 

Willensentschluss des Menschen.  

 Fink teilt sicherlich zumindest ansatzweise diese Auffassung. Zwar glaubt er wohl an die 

menschliche Freiheit des Philosophierens, doch bleibt er nicht dabei stehen. Die Überwindung 

dieser etwas naiven Position wird das Thema der folgenden Analysen sein; nun gilt es zu schildern, 

wie die Motivation zur Philosophie in der Freiheit des Menschen angelegt ist. Schon in den 

Umarbeitungsversuchen zu den Cartesianische Meditationen aus den Jahren 1931-1932 hatte er den 

Akzent darauf gelegt, dass es in unserer Freiheit liege, !statt im einfachen Ichbewusstsein 

dahinzuleben, zu reflektieren, d.h. das einfache Ichbewusstsein zum Gegenstande eines 

aufspringenden, ihm zusehenden Ichs zu machen”.117 Diese Freiheit der Inszenierung ist eine 

spezifische Spontaneität des Ich, die sich innerhalb des passiv-konstituierten Raums der 

Vorgegebenheit der Welt bewegt.118 Die Überwindung der natürlichen Einstellung (des einfachen 

Ichbewusstseins) durch eine dem Vollzug der Epoché/Reduktion entspringende Reflexion, durch 

die der transzendentale, nicht mitmachende, von der Tradition und ihren Vor-Geltungen befreite 

Zuschauer gestiftet werde, sei eine autarke Produktion der menschlichen Geistesfreiheit. Und das 

gelte sowohl für die gewöhnliche Reflexion als auch, und noch mehr, für die transzendentale 

Reflexion, bei der die Glaubensenthaltung (Epoché) erst zum ausdrücklichen Subjekt der 

Philosophie zurückführe. Die von der Epoché geleitete Befreiung vom traditionellen Habitus der 

Weltgeltung hebe das echt Philosophische hervor. Philosophieren als !Aufzug der Freiheit, als 

Heraufstieg des Menschen”119 sei also eine !vereinsamende Aufgabe”, welche !den Einzelnen aus 

der Gemeinschaft einer kollektiven Tradition heraus in die Einzigkeit seiner Selbstverantwortung 

stellt”.120 Die Kraft, den langen Gang der Befreiung von der Tradition zu gehen, muss jeder für sich 

aufbringen. Die Philosophie verwirklicht sich in der inneren Kraft des Einzelnen und hängt davon 

ab, wie er den epochalen Umsturz des Denkens zu vollziehen vermag. Deshalb hat, so Fink, !die 

Selbstverantwortung und letzte Rechtfertigung alles Wissens [...] ihren einzigen möglichen Ort in 

der Freiheit des Einzelnen”.121 Als Grundakt der Philosophie identifiziert er die freie und autonome 

Selbst-Besinnung, die als Er-Innerung an das letzte und innerste Apriori bezeichnet wurde.  

                                                
116 Ebd., S. 64.  
117 VICM/2, S. 126. 
118 Einige Anmerkungen Finks weisen darauf hin, dass diese !Freiheit” auch ein ontologisches Problem darstellt, ein 

Problem der Bewusstheit im Sinne des Gewissens (vgl. Z-IV, 24a). Bevor aber dies existenziale Freiheitsproblem 
betrachtet werden kann, muss zuvor die transzendentale Bedingung der Möglichkeit des freien Aktes der Epoché 
erklärt werden. 

119 Z-I, 73a. 
120 VICM/2, S. 108.  
121 Ebd.  



 80 

 Auch in dem 1939 veröffentlichten Artikel Das Problem der Phänomenologie Edmund 

Husserls kommt Fink auf diese Idee zurück. Das Hervorgehen der Philosophie ist kein !passives 

Geschehen, sondern wird nur wirklich im freien Einsatz des Menschen”.122 Dafür ist die Kraft 

!begrifflicher Erkenntnis” nötig, diejenige freie Motivation, die in der Innerlichkeit erwachen kann. 

Die Freiheit des einzelnen Menschen als Ort der Philosophie, an dem sich ihre Radikalität und 

autonome Selbstverantwortung entscheidet, verwirft jede Deutung des Philosophierens als müßigen 

Spiels des Daseins. Der Philosoph ist, war, und wird immer der !Funktionär” der Menschheit sein, 

gleichsam ihr Gewissen. In der Totenrede für Husserl heißt es: 

 

Der Blick auf Husserls Leben zeigt eine ursprüngliche Freiheit des Philosophierens, das 

um seiner selbst willen geschieht, elementar wie ein Naturereignis, nicht um der 

Beförderung des kulturellen Fortschritts willen, das entspringt aus der schöpferischen 

Not des Einzelnen, der seinen Lebensauftrag mitbringt und sich vollendend Größe und 

Grenze bewahrt.123  

 

Die Freiheit des Menschen ist also die notwendige Voraussetzung sowohl für das Überschreiten der 

Grenzen der der natürlichen Einstellung und ihrer selbstverständlichen Habe der Weltgeltung 

eingeborenen Naivität als auch für das Erreichen der transzendentalen Ebene der Philosophie. Mit 

dieser Freiheitsthese wird die Bedingung der Möglichkeit des Reduktionsvollzugs in den freien 

Willensentschluss des Menschen124 gestellt. Da sich die Möglichkeit der Reduktion aus einem 

autonomen und freien Akt ergibt,125 ist das philosophische Unternehmen der Phänomenologie im 

Ganzen in der menschlichen Freiheit begründet. 

 

 

                                                
122 Studien, S. 184.  
123 ND, S. 95.  
124 Vgl. auch Hua VIII, S. 6. 
125 Vgl. A. Altobrando, Subjectivity; Nature and Freedom: An itinerary through Husserl´s philosophy, in: 

Phenomenology 2010 (III), Selected Essays from the Euro-Mediterranean Area: In the Horizon of Freedom, hrsg. 
von P. Kontos, A. Serrano de Haro, I. Copoeru, Zeta Books, Bukarest 2010, S. 13-35. 



 81 

Kapitel III  

Die radikale Unmotiviertheit der Philosophie und die Freiheit 

 

 

§ 1. Transzendentale Gründung der freien Epoché: die Vermöglichkeit des !Ich-kann” und 

Neutralität 

 

Mit dem Verständnis der menschlichen Freiheit als motivierender Voraussetzung für die Epoché 

und die Reduktion ist die letzte Stufe, auf der die Motivationsproblematik entschieden werden kann, 

noch nicht erreicht. Der Übergang von der vor-philosophischen zur echten philosophischen 

Einstellung kann wohl auf der Basis eines Willensentschlusses vollzogen werden, der demgemäß 

als motivierender Anstoß angesehen wird. Die Epoché auszuüben und damit die drückende Last der 

Tradition abzuwerfen liegt sicherlich im Bereich der menschlichen Freiheit. Doch diese 

Willensfreiheit spielt sich auf der Oberfläche der Welterfahrung ab und ist in einer tiefer liegenden 

Dimension des transzendentalen Lebens begründet.  

 Die emanzipierende Macht der Philosophie und selbst die Möglichkeit einer solchen 

Emanzipation durch die horizontal-geschichtliche Einklammerung der Weltgeltung im Ganzen ist 

nicht schlichtweg ein Vermögen des Menschen, der eine Entscheidung zur theoria willentlich 

treffen kann. Die Möglichkeit des Anfangs ist dagegen in einer Vermöglichkeit des transzendentalen 

Bewusstseins begründet. Die Möglichkeit, die dem Menschen zur Verfügung steht, die Epoché zu 

vollziehen und sich dadurch von den Vorbestimmungen der Tradition zu befreien, ist im 

transzendentalen Aktleben des Ich, das ein Leben der freien Akte, des freien !Ich-kann” ist, 

gesichert. Husserl bestimmt das Wesen dieses transzendentalen !Ich-kann” als eine das Aktleben 

steuernde Entscheidungsvollmacht mit dem Terminus !Vermöglichkeit”. Mit diesem Begriff setzt er 

den Akzent auf die transzendentale Freiheit zur Verwirklichung von Möglichkeiten, die im 

Vermögen des reinen Bewusstseins stehen. Die Möglichkeit der freien Wahl und Entscheidung ist 

wohl mit dem erfahrenden Subjekt verbunden, aber im transzendentalen System der intentionalen 

Vermöglichkeiten fundiert.1  

 In einem Text vom Sommer 1931, d.h. aus jener Zeit, in der Fink mit der Umarbeitung der 

ersten cartesianischen Meditation beschäftigt war, befasst sich Husserl mit der Auslegung 

vorgegebener Welt und ihres normalen Bekanntheit- und Vertrautheitsstils. Hier bezeichnet er die 

horizontale Weltgeltung, in der das Erfahrungsleben sich vorfindet, keineswegs als ein leeres 

                                                
1   Siehe z.B. Hua IV, S. 11, 83.  



 82 

Kontinuum bzw. einen unendlichen Horizont des !und so weiter”, sondern als einen in der 

Bewusstseinssynthesis zentrierten Radius positiver Potentialitäten menschlichen Könnens. Diese 

sind die Vormöglichkeiten des transzendentalen Lebens innerhalb eines Welthorizontes möglicher 

Erfahrungsräume.  

 

Mein Leben ist durchaus Leben in Vermöglichkeiten, durchaus ein Leben intentionaler 

Synthesis, einer passiven Synthesis, die vielfältige Fortgangsrichtungen hat, in jeder 

Richtung, die verwirklicht wird, urzeitigend ist im ur-phänomenalen Strom. Diese 

passive Verlaufsstruktur <ist> aber vom wachen Ich, dem der Aktivitäten bzw. 

Vermögen, aktiv dirigiert, wobei aber alle Aktion ihren Horizont der Vermöglichkeiten 

hat.2 

 

Der horizontale Verlauf des Lebens haftet an einem freien Spielraum möglicher Verwirklichung 

bzw. Verwirklichungsenthaltung seiner aktiv gesteuerten Vermöglichkeiten. Die transzendentalen 

Vermöglichkeiten bilden sozusagen den Rahmen, in dem sich die menschlichen Möglichkeiten 

abspielen. Mit dem Begriff der !Vermöglichkeit” setzt Husserl also die Bedingung der Möglichkeit 

menschlicher Freiheit im transzendentalen !Ich kann”. Diesbezüglich hat K. Held in einem Artikel 

über den Begriff der Lebenswelt3 darauf hingewiesen, dass die Welt für die natürliche Einstellung 

und die in ihr heranreifenden Wissenschaften kein Gegenstand ist – und nie ein solches 

Forschungsobjekt sein kann –, !weil sie [die Welt] als universaler Verweisungszusammenhang der 

Spielraum meiner Vermöglichkeiten ist”.4 Die Welt bleibt im Unterschied zu den 

Einzelgegenständen, die in der binnenweltlichen Zone erscheinen, prinzipiell unthematisch. 

Ausgerechnet innerhalb des un-thematischen Welthorizontes und im Verhältnis zu den Weltdingen 

hat die menschliche Aktivität ihren freien Horizont der Vermöglichkeiten. Der Mensch, indem er 

Vollzieher seiner Akte ist, verfügt über einen freien Weltbezug, in dem er sich innerhalb eines 

Horizonts offener Möglichkeiten freiwillig steuert und entscheidet: !Die Vermöglichkeiten, die sich 

in meinem gerade aktuellen Erlebnis eines Gegenstandes oder Gegenstandszusammenhangs 

eröffnen, werden auf andere daran anschließende Erscheinungsweisen anderer Gegenstände 

verweisen. Indem mir dieser Tisch beispielsweise als etwas bewusst ist, was in einem Raum steht, 

ist damit unthematisch schon die Möglichkeit vorgezeichnet, die Aufmerksamkeit der Frage 

                                                
2 Hua XV, S. 203. 
3 K. Held, Husserls neue Einführung in die Philosophie: Der Begriff der Lebenswelt, in: Carl Friedrich Gethmann 

(Hg.), Lebenswelt und Wissenschaft. Studien zum Verhältnis von Phänomenologie und Wissenschaftstheorie, 
Bouvier Verlag, Bonn 1991, S.79-113. 

4 Ebd., S. 87.  



 83 

zuzuwenden, wie man aus diesem Raum hinausgehen oder hinausschauen kann”.5 

 Den wichtigsten Aspekt dieser – hier notwendigerweise verkürzten – Darlegung des 

transzendentalen !Ich-kann” sieht Held darin, dass im freien Spielraumhorizont der 

Vermöglichkeiten !die Gegebenheitsweisen eines Gegenstandes mir als ihrem Vollzieher zur 

Disposition [stehen]. Es liegt in meiner Entscheidungsvollmacht, in welchen Erscheinungsweisen 

ich mir den Gegenstand zur Gegebenheit bringe. Die Erscheinungsweisen sind Möglichkeiten 

meines freien subjektiven Vollzugs, sie sind – wie Husserl dies ausdrückt – meine 

'Vermöglichkeiten', d. h., sie sind Weisen meines Erfahren-Könnens. Weil mein Vermögen, die 

Einstellungen bzw. Perspektiven zu wechseln, frei ist, ist es nicht daran gebunden, sich dabei 

jeweils ausschließlich auf einen Gegenstand zu beziehen”.6 Wenn also die Perspektive- oder 

Einstellungsänderung im Vermögen des Menschen steht – und das war genau die im vorigen 

Paragrafen exponierte Husserlsche These –, dann ist die Möglichkeit eines freien Übergehens in 

eine andere Einstellung aufgrund einer entschlossenen Ausschaltung der Welt- und Seinsgeltung 

(Epoché) in der Vermöglichkeit des transzendentalen !Ich kann” gesichert. 

 Die faktische Freiheit der Epoché gründet also in der transzendentalen Freiheit des Ich-kann 

und seiner Vermöglichkeiten. Welcher besonderen Vermöglichkeit des transzendentalen Systems 

entspricht die faktische Möglichkeit des Menschen, die Erfahrungsgeltung der Welt in einem freien 

Entschluss des Willens de facto einzuklammern und zu suspendieren? Dabei handelt es sich um 

einen spezifischen Akt, der von Husserl in den Ideen I7 unter den auf die Glaubenssphäre 

bezogenen Bewusstseinsmodifikationen analysiert wird. Diese besondere intentionale Modifikation, 

welche !jede doxische Modalität, auf die sie bezogen wird, in gewisser Weise völlig aufhebt, völlig 

entkräftet – aber in total anderem Sinne wie die Negation”,8 ist die Neutralitätsmodifikation. Diese 

ist laut Husserl eine höchst bedeutsame und besondere Art Bewusstseinsmodifikation, da sie, indem 

sie jede doxische Modalität9 entkräftet, aber nicht negiert, die transzendentale Bedingung der 

Möglichkeit für den Epochévollzug darstellt. Neutralisierung ist in der Tat ein Sich-des-Leistens-

enthalten, ein Es-außer-Aktion-Setzen, eine Einklammerung dessen, woran man glaubte. Das wird 

nun !dahingestellt” gelassen, ohne !mitzutun”, sodass man sich in das vorherige Leisten 

!hineindenken” und das vorher Erlebte !bloß denken” kann. In der von der Neutralitätsmodifikation 

geleisteten Einklammerung hat, so Husserl in den Ideen, !alles die modifizierende 'Klammer', 

derjenigen nahe verwandt, von der wir früher soviel gesprochen haben, und die für die 

                                                
5 Ebd., S. 89-90.  
6 Ebd. 
7 Hua III/11, § 109 ff. 
8 Ebd., S. 247. 
9 Vgl. ebd., § 113-117. 



 84 

Wegbereitung zur Phänomenologie so wichtig ist”.10 Damit meint Husserl natürlich die vorher 

dargelegte Epoché. Mit diesen Worten erkennt er die Neutralitätsmodifikation explizit als 

Bedingung der Möglichkeit für die phänomenologische Epoché an, d.h. für den die 

phänomenologische Philosophie im Ganzen tragenden Akt einer freien Welteinklammerung. 

 Auf diese Untersuchungen Husserls in den Ideen I verweist Fink explizit in seiner 

Dissertation11, wo er sich ausführlich mit der Neutralitätsmodifikation im Rahmen einer Analytik 

des Bildbewusstseins befasst.12 Im Anschluss an Husserl bestimmt auch er das Wesen der 

Neutralisierung als ein Dahinstellen, ein Außer-Geltung-setzen. Die mögliche Verwirklichung einer 

solchen transzendental gegebenen Vermöglichkeit gehöre außerdem in die Freiheit des reinen Ich. 

Doch im Sinne der Fink eigenen meontischen Philosophie sei die Neutralisierung als eine gewisse 

!Freiheit vom Sein”13 zu verstehen: Sie betreffe also zuvörderst die Existenz des Menschen, nicht 

nur das transzendental konstituierende Bewusstsein. 

 

Die Neutralitätsmodifikation als eine universale Modifikation des ganzen Aktlebens ist 

primär ein Modus der Existenz des Ich in seinen Akten. Es ist in die Freiheit des reinen 

Ich gestellt, ob es im Modus des Neutralisierens, d.h. der Unechtheit seiner 

konstitutiven Leistungen existieren will.14 

 

Dem Zitat zufolge ist die Neutralisierung eine besondere Modifizierung des Erfahrungslebens im 

Ganzen. Sie erzeugt ein Glauben im Modus Als-ob,15 das die Existenzweise des Ich in seinen Akten 

betrifft. In seiner Analyse der Neutralitätserlebnisse unterscheidet Fink zwischen der Neutralität des 

Aktgehaltes, welche z.B. konstitutiv für das Bildbewusstsein ist,16 und einer existenzialen 

                                                
10 Ebd., S. 248.  
11 Wie G. van Kerkhoven in dem dieser Schrift gewidmeten Teil seiner Studie Mundanisierung und Individuation 

ausführt, !erwartete sich [Husserl] von dieser Arbeit eine Erhellung der Neutralitätsmodifikation der doxisch-
thetischen Akte, eine Modifikation, die als Vollzugsneutralisierung gerade den Begriff der Glaubensenthaltung, des 
Vollzugs der Reduktion bestimmte” (G. van Kerkhoven, Mundanisierung, a.a.O., S. 87). 

12 Vgl. Vergegenwärtigung und Bild, § 29. Neutralitätsmodifikation und Bildbewusstsein.  
13 Vgl. dazu R. Bruzina, Edmund Husserl and Eugen Fink, a.a.O., S. 133ff.  
14 Studien, S. 69.  
15 Ebd.  
16 Die Wahrnehmung eines Bildes besteht nach Fink in einem Erlebnis, das als !medialer Akt” charakterisiert werden 

kann. Dementsprechend geschehe das Bewusstsein von einem Bild in einem Akt, der ein Medium !für das 
Erscheinen und Sich-zeigen-können einer 'Unwirklichkeit' freihält” (Studien, S. 72). Um die Medialität des 
bildwahrnehmenden Aktes phänomenologisch auszuweisen, rekurriert Fink auf die Bestimmung der Fensterfunktion 
des Bildes. Diese unterscheidet sich nicht nur von Husserls Auffassung des Bildbewusstseins als intuitiver 
Vergegenwärtigung, sondern geht über sie hinaus in der phänomenologischen Aufweisung einer !Gehaltsneutralität” 
– einer !Unwirklichkeit” im Akt selbst. Vgl. dazu H.R. Sepp, Bild. Phänomenologie der Epoché I, Königshausen & 
Neumann, Würzburg 2012, insbes. S. 79-103; und ders., Vorwort zu E. Fink, Presentificazione ed Immagine. 
Contributi alla fenomenologia dell'irrealtà, Hrsg. G. J. Giubilato, Mimesis, Milano/Udine 2014, S. IX-XXI. Zur 
Phänomenologie des Bildes vgl. außerdem die Wuppertaler Dissertation von H. J. Seeman, Bild als Widerstreit. Ein 
Beitrag zur Phänomenologie der anschaulichen Unmöglichkeit, 2000 (http://elpub.bib.uni-



 85 

Neutralität des Vollzugs. Sie sei für die infrage stehende Problematik des Anfangs insofern von 

allergrößter Bedeutung, weil die transzendentale Reduktion den Typus einer Vollzugsneutralität 

kennzeichne. In ihr lebt das Ich !in den Erlebnissen ohne das innere Gewicht seiner Existenz”, 

wobei !die Positivität seiner Akte innerlich gebrochen und entkräftet”17 ist. Die Entkräftung und 

existenziale Gewichtslosigkeit, die aus der Neutralisierung folgen, haben allerdings nicht den Sinn 

der geläufigen Gleichgültigkeit. Sie sind nicht einfach sinnlos. Die Entkräftung des 

Erlebnisgewichts, die mit der Epoché auftritt, kann dagegen !in einem eminenten Sinne von einem 

Ichinteresse geführt sein”.18 Und tatsächlich wird sie von einem spezifischen Ichinteresse geführt:  

Sie wird nämlich im Hinblick auf den gewollten Vollzug der Epoché bewusst verwirklicht. Mit der 

neutralisierenden Einklammerung der Welt und ihrer Gesamtgeltung wird die Ausschaltung des 

weltlichen Seins willentlich verfolgt,19 um den Zugang zur transzendentalen Dimension der 

Philosophie zu erlangen. 

 Den aus dieser Darlegung hervorgehenden Zusammenhang von Freiheit und Epoché hat 

H.R. Sepp in seiner Studie zur Phänomenologie der Epoché folgenderweise zusammengefasst: !Die 

Freiheit zur Epoché besteht dann darin, dass hier Freiheit erst entbunden wird. Der Epoché-Vollzug 

macht von der prinzipiellen Möglichkeit Gebrauch, in ein freies Verhältnis zu dem Bereich zu 

gelangen, der als Umkreis des Sinns zugleich den Horizont für jeden freien Umgang mit Seiendem 

vorgibt”.20 Die entschlossene und freie Annahme dieser prinzipiellen Möglichkeit des menschlichen 

Daseins, die in einer transzendentalen Vermöglichkeit zur Neutralisierung begründet ist, muss 

dementsprechend !selbst erst ermöglicht, befreit, werden”.21 Die Epoché als faktischer 

Lebensvollzug eröffnet erst die Dimension dieser existenzialen Möglichkeit: !die Freiheit 

menschlicher Existenz sich zu verwirklichen und zu erheben, indem sie eine Einstellung außer Kraft 

setzt”.22 Somit hält die freie Epoché uns für den Beginn der Philosophie frei. 

 Die Möglichkeit der Epoché als freien Aktes menschlichen Willens ist in der Freiheit des 

reinen Ich begründet, dessen Leben ein Leben der Vermöglichkeiten ist. Unter diesen ist es 

                                                                                                                                                            
wuppertal.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-286/d029901.pdf). Die Anwendung des medialen Modells auf die 
phänomenologische Reduktion ist ein Schwerpunkt des IV. Kapitels dieser Arbeit.  

17 Studien, S. 70.  
18 Ebd. 
19 Vgl. Hua I, S. 60; Hua VIII, S. 417, Hua XXXIV, S. 138, 395. Husserl unterscheidet auch einen Epoché-Vollzug, 

der auf einzelne Bewusstseinsakte gerichtet ist und das darin Enthaltene einklammert (vgl. Hua VIII, S. 127, 292; 
Hua XXXIV, S. 129). Aus dieser !psychologischen” Epoché ergibt sich die Einstellung der rein eidetischen 
Psychologie, die, von einem methodologischen Gesichtspunkt aus bewertet, propädeutisch als Vorstufe zur reinen 
Transzendentalphilosophie gewertet wurde. Diese hat zum Thema die reinen Bewusstseinsakte und ihre 
Wesensform, interpretiert aber das reine Bewusstsein immer noch als psychische Form menschlichen Seienden, d.h. 
auf dem Boden der natürlichen Einstellung und im Ausgang von der vorgegebenen seienden Welt. 

20 H. R. Sepp, Bild. Phänomenologie der Epoché I, a.a.O., S. 274. 
21 Ebd., S. 264. 
22 Ebd. 



 86 

spezifisch die Neutralitätsmodifikation, welche die transzendentale Bedingung eines freien Epoché-

Vollzugs darstellt. In seinen Untersuchungen knüpft Fink zunächst an Husserls Ideen I an, doch für 

ihn hat die Neutralisierung keineswegs nur eine bewusstseinsanalytische Bedeutung. Vielmehr hebt 

er die existenziale Bedeutung der Neutralität hervor, diejenige existenziale Neutralisierung, in der 

das innere Gewicht der Existenz verschwindet. Bei Fink eröffnet sich eine existenziale 

Interpretation des Neutralitätsphänomens, welche im Anschluss an die Texte Heideggers erfolgt, 

mit denen sich er damals (1929) auseinandergesetzt haben dürfte. Dies ist nun das Thema der 

nächsten Betrachtungen. 

 

 

§ 2. Existenziale Auslegung des Neutralisierungsphänomens: Grundstimmung als Anfang der 

Philosophie 

 

Den zweiten Abschnitt seiner Promotionsschrift eröffnet Fink mit der Feststellung, dass die 

Neutralitätsmodifikation eine phänomenologische Problematik darstelle, die über die bloß 

erkenntnistheoretische Analyse der im Urteil vollzogenen Setzungen hinausgehe. Die 

Neutralisierung sei eine Grundmodifikation des egologischen Erlebnisstroms im Ganzen bzw. 

seines intentionalen Weltbezugs, welche !sich auf jedes konstituierende Erlebnis, auch auf die nicht 

im engeren Sinne objektivierenden, wie Stimmungen, Gefühle, usw.” erstrecke.23 Dieser – in 

Wahrheit sehr flüchtige – Hinweis auf die konstitutive Rolle der Stimmungen wird im 

Dissertationstext nicht mehr aufgenommen und weitergeführt. Doch er ist ein weiteres Indiz für die 

Relevanz der dauernden Auseinandersetzung mit dem Denken Heideggers, der übrigens als 

Zweitgutachter für Finks Promotion fungierte. In der Tat enthält die damalige Lehrtätigkeit 

Heideggers, z. B. die Eintrittsvorlesung !Was ist Metaphysik”24 (1929) und die Vorlesung des 

Wintersemesters 1929/30 !Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit”25, eine 

innovative, nicht urteilstheoretische Interpretation des Neutralitätsphänomens. Die Neutralität habe 

hauptsächlich mit Stimmungen zu tun, die – wie Angst und Langeweile – eine wirklich konstitutive, 

obwohl nicht objektivierende Funktion im menschlichen Dasein spielen. Schon in Sein und Zeit 

hatte die existenziale Analytik auf eine entscheidende Bedeutung der Stimmungen hingewiesen. Im 

offenbaren Gegensatz zu dem Vorrang, den die philosophische Tradition der Rationalität und den 

höheren Erkenntnisakten zuerkennt, misst Heidegger den Stimmungen eine hohe konstitutive 

                                                
23 Studien, S. 68. 
24 Vgl. GA 9, S. 103-122. 
25 Vgl. GA 29/30.  



 87 

Bedeutung für die menschliche Existenz bei. Unser Dasein sei ein In-der-Welt-sein, das sich 

wesentlich in Stimmungen eröffne: !Die Stimmung hat je schon das In-der-Welt-sein als Ganzes 

erschlossen und macht ein Sichrichten auf … allererst möglich”.26 So schreibt P. Trawny in seiner 

Studie Martin Heideggers Phänomenologie der Welt, die das Phänomen der Grundstimmung bei 

der Konstellation der Beiträge zur Philosophie neu gedeutet hat: !Die Welt [… wird] von der 

Stimmung als Ganzes erschlossen […] Dieses Ganze bleibt dort verschlossen, wo die Stimmung 

nicht als Grundstimmung erfahren wird. […] Die Grundstimmung eröffnet, indem sie einen Anfang 

ermöglicht”.27 Diese anfängliche und die Welt im Ganzen erschließende Grundstimmung, die 

Heidegger in seinen Marburger Vorlesungen in Bezug auf die aristotelische Theorie der "#$% 

(Leidenschaften, Gemüt) ausführlich interpretiert28 hat, wird mit den total !neutralisierenden” 

Stimmungen der Angst und der Langeweile identifiziert. In der Grunderfahrung, die aus ihnen 

hervortritt, liegt ein wesentlicher Zugang zum Anfang der Philosophie. 

 In Vergegenwärtigung und Bild bleiben die Anspielungen auf eine existenziale Auffassung 

der Neutralität auf das oben genannte Zitat beschränkt. Jedoch hat Fink in seinen Privatnotizen, die 

den ursprünglichen Plan seiner Dissertation enthalten, eine ausführliche Auseinandersetzung mit 

der existenzialen Analytik geführt. Die Darlegung des inneren Zusammenhangs zwischen 

Neutralität/Neutralisierung und motivierender Grundstimmung der Philosophie, den Fink in 

Anlehnung an Heideggers Philosophie beleuchtet, zeugt noch einmal von einer kritischen 

Stellungnahme gegenüber Husserl und gleichzeitig von einer Tendenz zur Radikalisierung und 

Überwindung seiner Bewusstseinsphilosophie. 

 Im Bezug auf die Husserlsche Auffassung der Neutralität als qualitativer Modifikation aller 

Bewusstseinsakte fragt sich Fink in seinen Bemerkungen zunächst, ob der !in den Logischen 

Untersuchungen und dann in den Ideen im wesentlichen beibehaltene Forschungshorizont”29 

wirklich genügt, um das Verhältnis zwischen Epoché und Neutralisierung (verstanden als 

Bedingung der Möglichkeit der Welteinklammerung) angemessen zu denken. Diese rhetorische 

Frage beantwortet er mit der Forderung nach einem wesentlich radikaleren Ansatz. Die Relation 

Epoché-Neutralität müsse dadurch eine Integration erfahren, dass das Problem auch ontologisch-

existenzial, d.h. eben sich auf Heidegger stützend, gestellt werde. Eine solche Radikalisierung des 

                                                
26 GA 2, S. 137. 
27 P. Trawny, Martin Heideggers Phänomenologie der Welt, Karl Alber, Freiburg/München 1997, S. 73. Trawny stellt 

jedoch ins Zentrum seiner Neuauslegung des Stimmungsphänomens das zweite Hauptwerk Heideggers, die Beiträge 
zur Philosophie (Vom Ereignis), während unsere Auslegung sich auf Sein und Zeit und auf die Vorlesungen 
Heideggers 1925-1930 beschränkt. 

28 Vgl. GA 18, S. 122. Dazu siehe auch K. Withy, Owned emotions: affective excellence in Heidegger on Aristoteles, 
in: D. Mc Manus (Hrsg.), Heidegger, Authenticity and the Self, Routledge, New York 2015; und F. Volpi, 
Heidegger e Aristotele, Laterza, Bari 2010. 

29 Z-I, 83a. 



 88 

Husserlschen Ansatzes hatte im originären Plan der Dissertation zur Folge, dass der konstitutiven 

Analytik der Neutralität, !die ihre erste aufweisende und ihren Problemreichtum offenbarende 

Erhellung im § 109 der Ideen gefunden hat”,30 eine ontisch-ontologische Erörterung der 

Neutralitätsmodifikation und ihres existenzialen Problems vorangehen sollte. Diese Erörterung der 

Neutralitätsmodifikation sollte von der Fundamentalontologie ausgehen und folgendermaßen 

gegliedert sein: 

 

1) Neutralität als ein Modus des Sich-verhaltens zu..., das Sein-bei als !Ort” der 

Neutralität; 

2) Neutralität als Gleichgültigkeit und das ontologisch-existenziale Problem derselben: 

Verlorenheit, Benommenheit, Freiheit; 

3) Der existenziale Zeitsinn der Neutralität: Zeitlosigkeit der Gegenwart.31 

 

Zu Punkt 1. Neutralität als ein Modus des Sich-verhaltens zu ... 

Aus der von der Fundamentalontologie Heideggers inspirierten Vorbemerkung, dass !neutral und 

gleichgültig nur ein Seiendes sein kann, zu dessen innerstem Wesen es gehört, interessiert zu 

sein”,32 zieht Fink die Schlussfolgerung, dass das Problem der Neutralität in seinem vollen Umfang 

nur nach einer vorgängigen Klärung des ontologischen Wesens des menschlichen Daseins 

angemessen zu stellen ist. Dies entspricht dem methodologischen Vorgehen Finks, nach dem die 

Untersuchung transzendentaler Probleme immer eines Leitfadens bedarf. Diesen findet Fink in 

Heideggers Fundamentalontologie und ihrem Hauptstück, welches die Ausarbeitung einer 

existenzialen Analytik ist. Die ontologische Charakterisierung des menschlichen Daseins als 

!Interessiertheit”, d.h. als ein intentionales Sich-Verhalten-zu, welches grundsätzlich ein praktisch-

orientiertes (sorgendes) In-der-Welt-Sein ist, gilt Fink als Leitfaden für seine Analyse. Diese 

Interessiertheit des Daseins heißt mit der Terminologie von Sein und Zeit: !Bedeutsamkeit, Weisen 

der Begegnung im besorgenden Umgang, Bewandtnis”.33 

 Die Bedeutsamkeit bezeichnet die Weise, mit der das Dasein in seinem Weltbezug den 

innerweltlichen Seienden begegnet. Diese kommen ihm nicht als Einzeldinge oder 

Einzelgegenstände entgegen, sondern stehen in einem allgemeinen Bedeutungszusammenhang, der 

eine horizontale Verweisungsstruktur der Welt ist und somit das In-der-Welt-Sein des Daseins 

                                                
30 Z-I, 84a. 
31 Ebd. 
32 Z-I, 85a-b 
33 Ebd. 



 89 

artikuliert.34 Der Umgang mit dem nichtdaseinsmäßigen Seienden stellt sich in der Gesamtheit der 

Weisen dar, in denen sich das Dasein um die innerweltlichen Seienden !sorgt”. Diese praktische 

Modalität des Umgehens mit und in einer Umwelt wird von Heidegger !Besorgen” genannt. Mit 

!Fürsorge” bezeichnet er dagegen die sorgende Begegnung mit dem Anderen, dessen Seinsweise 

als völlig verschieden von derjenigen der nichtdaseinsmäßigen Seienden erkannt wird. Besorgen 

und Fürsorge sind also die Grundweisen der Begegnung im besorgenden Umgang innerhalb einer 

Umwelt, auf die sich Fink bezieht. Mit dem Terminus !Bewandtnis” wird außerdem die Seinsweise 

der umweltlichen Sachen, d.h. der nichtdaseinsmäßigen Seienden definiert. In jeder Umwelt wird 

jedes Seiende als ein !Zeug” wahrgenommen, das eine spezifische Verwendbarkeit hat. So 

Heidegger in §18 von Sein und Zeit:  

 

Seiendes ist daraufhin entdeckt, dass es als dieses Seiende, das es ist, auf etwas 

verwiesen ist. Es hat mit ihm bei etwas sein Bewenden. Der Seinscharakter des 

Zuhandenen ist die Bewandtnis. […] Die Bewandtnisganzheit, die zum Beispiel das in 

einer Werkstatt Zuhandene in seiner Zuhandenheit konstituiert, ist "früher" als das 

einzelne Zeug, imgleichen die eines Hofes, mit all seinem Gerät und seinen 

Liegenschaften.35  

 

Das letzte Glied des Verweisungszusammenhanges, der jede Umwelt sinnhaft konstituiert, oder 

besser gesagt, das Zentrum jeder Bewandtnisumwelt ist ein Seiendes, !bei dem es keine Bewandtnis 

mehr hat, was selbst nicht Seiendes ist in der Seinsart des Zuhandenen innerhalb einer Welt, 

sondern Seiendes, dessen Sein als In-der-Welt-sein bestimmt ist, zu dessen Seinsverfassung 

Weltlichkeit selbst gehört”.36 Es ist der Mensch, dessen Wesen ein sorgendes Sich-Verhalten-zu 

ausmacht.  

 Nun ist laut Fink die Neutralisierung einzig aus dieser ontologischen Struktur des 

Bewandtniszusammenhangs angemessen zu interpretieren. Sie sei also eine besondere Modifikation 

der Struktur der Sorge, sozusagen eine Stilllegung der Verweisungsstruktur, die jedem besorgenden 

                                                
34 Im Rahmen seiner Untersuchungen über das Bildbewusstsein und die Neutralitätsmodifikation stellt Fink dagegen 

fest, dass die !Bedeutsamkeit eines Bildes primär nicht Bedeutsamkeit des Zeuges” ist, sondern eine solche, !die auf 
die Ganzheit des Lebens bezogen ist”. Diese auf das Ganze des Lebens bezogene Bedeutsamkeitsfunktion bestimmt 
er als eine symbolische, als eine zusammen-gesetzte (aus dem Griechischen !&'()*++,”): So schreibt Fink 
!Zweckfreiheit der Kunst. Kunst ist wesenhaft symbolisch, geht auf die Totalität des Lebens”. Daraus ergebe sich 
die Aufgabe einer existenzialen Interpretation der Bildlichkeit, der !Aufklärung der Lebenstendenzen und 
Lebensmöglichkeiten, die zum Ausdruck kommen in der 'zweckfreien' Repräsentation seiner selbst, die eben 
Selbstdarstellung und Überendlichung, Drang nach Unvergänglichkeit, Unvergänglichkeit in der Welt ist” (Z-I, 
97a).  

35 GA 2, S. 112. 
36 Ebd., S. 113.  



 90 

Sein-bei zukommt. Neutralität bedeutet hier also !Un-Bewandtnis”, doch eine solche, die selbst 

noch eine höchst eigenartige Bewandtnis hat. Welches ist diese Bewandtnis der neutralisierten  Un-

Bewandtnis? Damit kommen wir zu Punkt 2. 

 

Zu Punkt 2. Neutralität als Gleichgültigkeit und ihr ontologisch-existenziales Problem 

Wenn die Neutralität eine Modifizierung des Bewandtniszusammenhangs im Sinne einer 

Bewandtnislosigkeit ist, welche Bewandtnis kann sie noch haben? Was kann die neutrale 

Gleichgültigkeit angesichts der normal durch Interessen erschlossenen Umwelt bedeuten? Es bedarf 

hier einer existenzialen Explikation der Neutralität und jener Situation der menschlichen Existenz, 

in der die Umwelt !bewandtnislos”, gleichgültig, sozusagen neutralisiert erscheint. Die Phänomene, 

in denen sich eine solche Modifikation meldet, sind nach Heidegger die Stimmungen der Angst und 

der tiefen Langeweile. Die tiefe Langeweile bricht auf, wenn es einem langweilig ist. Sie lauert in 

den !Abgründen des Daseins wie ein schweigender Nebel hin- und herziehend”, und bringt alles !in 

eine merkwürdige Gleichgültigkeit”.37 In dieser Stimmung !sind wir nicht bloß der alltäglichen 

Personalität enthoben, ihr irgendwie fern und fremd, sondern in eins damit hinausgehoben auch 

über die jeweilige bestimmte Situation und das betreffende Seiende, das uns da umgibt”.38 Diese 

Gleichgültigkeit der Dinge zu uns und gleichzeitig unseres Verhaltens zu ihnen sei nicht ein 

Resultat bewusster Abschätzungen oder vernünftiger Überlegungen. Vielmehr werde da alles !mit 

einem Schlag” gleichgültig, alles !rückt in eine Gleichgültigkeit zusammen”.39 Dieser 

überraschende Verlust an !innere[m] Gewicht der Existenz” springt aber !nicht erst von einem 

Ding auf das andere über wie ein Feuer, um es zu verzehren, sondern mit einem Mal ist alles von 

dieser Gleichgültigkeit umfangen und umhalten. Das Seiende ist – wie wir sagen – im Ganzen 

gleichgültig geworden”.40 

 Innerhalb dieser Gedankenkonstellation erkennt Heidegger in seiner Antrittsvorlesung Was 

ist Metaphysik? (1929) der Stimmung der Angst eine ontologische Grundfunktion zu. In der Angst 

erführen wir eine !Unheimlichkeit”, bei der !alle Dinge und wir selbst in einer Gleichgültigkeit” 

versänken.41 Die Angst erzeuge also ein Schweben, !weil sie das Seiende im Ganzen zum 

Entgleiten bringt”,42 und in dieser unheimlichen Erschütterung unseres Daseins werde !das Seiende 

im Ganzen hinfällig”.43 Somit stelle uns die Angst vor das Nichts. Doch in ihr geschehe wohl 

                                                
37 GA 9, S. 110 
38 GA 29/30, S. 207. 
39 Ebd. 
40 Ebd., S. 208.  
41 GA 9, S. 111. 
42 Ebd. 
43 Ebd., S. 112.  



 91 

!keine Vernichtung des ganzen Seienden an sich”, ebenso wenig sei sie eine Verneinung der Welt. 

Vielmehr sei sie eine !Nichtung”44, eine Neutralisierung der seienden Welt und ihres Sinnes. In eins 

damit geschehe aber eine wunderbare Verwandlung des Menschen, welche Fink als Motivation der 

Philosophie in seiner Interpretation des griechischen thaumazein wieder aufnehmen wird. In der 

durch die Angst erweckten Neutralität gegenüber der Welt sehen Heidegger und Fink ein 

Phänomen, das !das Seiende in seiner vollen, bislang verborgenen Befremdlichkeit” offenbart”.45 

Das Erscheinen der Befremdlichkeit, Unheimlichkeit der Welt dränge also die neutralisierte 

!Hineingehaltenheit” der Existenz vor dem Nichts zu einem fragenden !Übersteigen des Seienden 

im Ganzen”. Das Hinaussein über das Seiende nennt Heidegger Transzendenz, Fink interpretiert es 

als eine Transzendierung der Endlichkeit. Ohne diese Offenbarung des Seienden im Ganzen würde 

es keine menschliche Freiheit geben: !So abgründig gräbt im Dasein die Verendlichung, dass sich 

unserer Freiheit die eigenste und tiefste Endlichkeit versagt”.46 Das Versagen der menschlichen 

Macht, die eher verschwindet und den Raum für ein Ergriffenwerden lassen muss, wird von Fink 

als Motiv seiner meontischen Fundierung der Philosophie übernommen  und weiterentwickelt.  

 

Zum Punkt 3) Der Zeitsinn der Neutralität: die Gegenwartslosigkeit 

Der Zeitcharakter der neutralisierenden Grundstimmungen, wie z.B. der tiefen Langeweile, besteht 

in einer eigenartigen Zeitlosigkeit der aktuellen, in ihrem Weltbezug !modifizierten” Erfahrung. 

Wenn einem also langweilig ist, entgleist in dieser Stimmung die normale, metrisch-chronologische 

Wahrnehmung der objektiven Zeit. Man ist gleichsam in eine zeitlose Leere verbannt und isoliert. 

Dies Phänomen nennt Heidegger die !Leergelassenheit”, die !Ausgeliefertheit des Daseins an das 

sich versagenden Seiende”.47 Das Neutralitätsphänomen begleitet eine Suspendierung des 

gewöhnlichen Zeitverlaufs und eine eigentümliche Hingehaltenheit, ein Dahingestellt-Bleiben in 

einer Verzögerung der Zeit. Man verbleibt sozusagen !schwebend” in der Zeit, ohne das innere 

Gewicht der eigenen Existenz, sodass es vergeblich ist, irgendwelchen Zeitvertrieb zu unternehmen. 

Darin zeigt sich die Übermächtigkeit dieser Grundstimmung gegenüber der Ohnmacht des 

menschlichen Daseins, das sich nicht mehr aus dieser !hellen Nacht” herausholen kann. Die tiefe 

Langeweile hat einen nicht-personalen Charakter, sie ist universal. Da sie ein ohnmächtiges 

Aussetzen an den unbestimmten Horizont der Zeit mit sich bringt, bietet sie laut Heidegger einen 

ursprünglichen Zugang zum Wesen der Zeit und ihrer horizontalen Zeitigung, die jenseits jeder 

messbaren Zeitspanne liegt. 
                                                
44 Ebd., S. 113.  
45 GA 9, S. 113.  
46 Ebd., S. 114.  
47 Vgl. GA 29/30, S. 206ff. 



 92 

 Heidegger und Fink erkennen den beiden Grundstimmungen der Angst und der Langeweile, 

da sie eine Neutralisierung des Seienden im Ganzen hervorbringen, eine offenbarende, enthüllende 

Funktion zu. In der Unheimlichkeit, die sie im Dasein hervorrufen, verschwinde das Seiende und 

diese Nichtung bzw. Neutralisierung des Weltsinnes, der plötzlich entgleite und neblig werde, 

motiviere ein Fragen, welches der Ursprung des philosophischen Denkens sei, und somit den 

Übergang zu einer philosophischen !Einstellung” oder !Existenzweise”. In explizitem Gegensatz zu 

Husserl und der erkenntniskritischen Gestaltung der Epochë glaubt also Fink, dass es eine 

Stimmung gebe, die eine Bekehrung von der natürlichen zur echt philosophischen Einstellung 

motivieren könne. Die neutralisierenden Grundstimmungen lassen das Dasein in seine Endlichkeit 

dahingestellt, tief im Nichts seiner Existenz verlassen. Doch !wenn die Befremdlichkeit des 

Seienden uns bedrängt, weckt es und zieht es auf sich die Verwunderung” einer Weltfrage: Warum 

das Seiende und nicht vielmehr das Nichts? Diese Frage ist dann der Ursprung (origo) und Anfang 

(principium) der Philosophie. Sie ist ihre -./0. 

 

 

§ 3. Existenziale Grundstimmung als Motivation 

 

Ein Echo des gleichsam verborgenen Gedankenganges, in dem Fink die Aufweisung der Neutralität 

als transzendentale Vermöglichkeit des reinen Ich und eine existenziale Interpretation derselben als 

Grundstimmung integriert, findet sich in jenem Anfangsstück48 für das mit Husserl geplante 

systematische Werk der Phänomenologie, das G. van Kerckhoven zutreffend als eine 

!Gegenexpertise des cartesianischen Standpunktes der [Cartesianischen] Meditationen”49 definiert 

hat. Das Scheitern des Experiments, zumindest was die geplante Erarbeitung eines umfassenden 

Werks zur Einleitung in die Transzendentalphilosophie angeht, nimmt ihm aber nicht die frische 

Klarheit, mit der Fink an einer erneuernden Selbstauslegung der Phänomenologie arbeitete. Auf der 

Textoberfläche tauchen bestimmte Elemente auf, die es zeigen, wie Fink einige von der Forschung 

bisher vernachlässigte Einflüsse hinsichtlich der Frage nach Motivation und Anfang der 

philosophischen Selbstbesinnung von Heidegger rezipiert und eigenständig neu interpretiert hat. 

Insbesondere über den Seiten 29-37 des finkschen Entwurfs, in denen es um das anfängliche 

Aufgehen des philosophischen Denkens geht, liegt sozusagen eine öffentlicher Reflex der privat 

entwickelten Deutung der Funktion der Stimmung für die Verbindung Anfangsproblem-Freiheit.  

 Darüber hinaus steht der Unterschied zwischen der erkenntniskritischen Form der Epoché, 

                                                
48 Vgl. VICM/2, S. 10-105. 
49 G. van Kerckhoven, Mundanisierung und Individuation, a.a.O., S. 109. 



 93 

die Husserl im freien Willensentschluss des Menschen begründet hat, und jener Radikalisierung der 

Reflexion im Inneren der natürlichen Einstellung, die Fink als Selbstbesinnung und Weg in die 

Philosophie versteht, auf dem Spiel. Formal wurde diese Selbstbesinnung als eine Er-Innerung an 

das Weltapriori bestimmt. Ihre Aufgabe sei das Wecken einer Latenz aus ihrem weltalten Schlaf, 

aus ihrer Vergessenheit. Mit dieser radikalen Besinnung auf die Weltsituation, die das Spezifische 

des philosophischen Fragens darstellt, frage der Mensch nach der Welt und ihrem Ursprung. Indem 

der Mensch nach der Welt fragt, so Fink, fragt er aber !nicht von sich weg, sondern im Stellen der 

Ursprungsfrage fragt er nach dem tiefsten Wesen seiner selbst, nach der verborgenen Weltgröße in 

ihm”.50 Er besinne sich auf das ihn existenzial situierende Dass-Sein der Welt und füge sich in ein 

Fragen nach dem nicht-seienden Urgrund dieser umweltlichen Situiertheit. 

 In seiner Schrift versucht Fink also eine Motivation zur Infragestellung der Welt 

auszumachen, die im Inneren des natürlichen Lebens erwachsen könnte – und dann so mächtig 

wäre, dass sie zum Durchbrechen der Lebenspositivität und zum Übersteigen über sie hinaus zu 

führen vermöge. Diese Motivation liege der Selbstbesinnung (der Frage nach dem Weltursprung) 

zugrunde und lasse dadurch den metaphysischen Überbau der sogenannten !transzendentalen 

Einstellung” aufleuchten.51 Das Ganze des Seins, so Fink, !ist nur verstehbar und zwar radikal 

verstehbar, wenn ich es aus seinem Ursprung her begreife”.52 Die Frage nach dem Ursprung erhebt 

sich auf dem Grund einer Motivation, die Fink in seinen Notizen zunächst ganz allgemein 

!existenziale Not” nennt.53 Was ist dann dies unausweichliche Drängende, das die Existenz 

gestimmt54 lässt und somit zur Philosophie motiviert? 

 Da die !zur Philosophie treibenden Anlässe”55 mannigfaltig sind und zumeist verborgen 

bleiben, scheint es Fink praktisch unmöglich, eine apodiktische und feststehende Motivation zur 

Infragestellung der Welt anzugeben. Das könnte den Anschein erwecken, dass der einfachste Weg, 

um eine Motivation zur Philosophie zu finden, eine Befragung der Philosophiegeschichte sei. Doch 

eine solche Beschäftigung mit der Geschichte des philosophischen Anfangs, auch wenn sie legitim 

                                                
50 Z-VII, XVII/21b.  
51 Von !metaphysischen Überbau der transzendentalen Einstellung” spricht auch K.-H. Lembeck in seinem Artikel 

Natürliche Motive der transzendentalen Einstellung? Zum Methodenproblem der Phänomenologie, in: 
Phänomenologische Forschungen 1 (1999), Karl Alber, Freiburg/München, S. 3-21. Dort distanziert sich der Autor 
vom Finks Denkweg und versucht, vor allem im Anschluss an der Tradition der frühromantischen Ästhetik, zu 
zeigen, wie natürliche Phänomene wie das Komische, der Humor, der Witz und besonders die Ironie als Quelle der 
transzendentalen Einstellung interpretiert werden können. Doch hat sich Fink in seinen Privatnotizen auch mit dem 
Phänomen der Ironie beschäftigt: erstens im Rahmen seiner Untersuchung des Bildphänomens und der 
Repräsentationen, zweitens in Bezug auf methodische Überlegungen über die phänomenologische Begrifflichkeit. 

52 Z-IV, 18b.  
53 Vgl. z. B. Z-VII, XVII/19a und  XVII/2la. 
54 !Stimmen” soll hier in dem Sinne des !sich für etwas entscheiden”, oder auch des !zu etwas geneigt sein” 

verstanden werden. Vgl. Das deutsche Wörterbuch von Jakob und Whilhelm Grimm, Bd. XVIII, S. 3093. 
55 VICM/2, S. 29.  



 94 

und eine interessante Forschungsrichtung sei, würde uns lediglich mit traditionell vorgegebenen 

Anstößen zum philosophischen Fragen konfrontieren. Unser Anfang dagegen, die je-meinige und 

ureigene Stiftung des philosophischen Habitus, gestalte sich als eine Befreiung vom vorgegebenen 

Traditionshorizont, wie sie von der autonomen Selbstbegründung der Philosophie verlangt werde. 

Fink bemüht sich infolgedessen zu zeigen, wie aus dem alltäglichen Leben zwingende Motive 

aufspringen, !die uns aus dem natürlichen gewohnten Dahinleben herausreißen”56 können. In 

bestimmten Lebensumständen ereigne sich eine Erschütterung des natürlichen Weltbodens, die !uns 

über alle Besorgnisse und Geschäftigkeiten unseres alltäglichen Weltlebens hinweg mit elementarer 

Gewalt auf das Problem der Welt”57 stoße. Das geschehe z.B. im Erleben eines Schicksalsschlags, 

in einem plötzlichen !Wachwerden des sonst verheimlichten Wissens um die letzten Dinge, um Tod 

und Vergänglichkeit, in den rätselhaften Stimmungen des Grauens und Entsetzens”.58 In all diesen 

Phänomenen verwandelt sich die altvertraute Heimwelt in ein Rätsel, in ein dunkles Mysterium, da 

sie ihren konstitutiven Vertrautheit- und Gewohnheitscharakter verliert. Dadurch wird eine 

Bruchlinie gegenüber dem gewöhnlichen Lebensstil gezogen. P. Trawny beschreibt den Sachverhalt 

in Bezug auf Heideggers Philosophie in einer Weise, die mit ihrem Anklang an Ernst Jünger auch 

unglaublich nah an dem finkschen Gedanken ist: !Es sind Grundstimmungen, die uns bewegen, 

diesen unseren von Katastrophen erschütterten Horizont – die 'Linie' – zu überschreiten”.59 Unsere 

Umwelt von Sicherheiten bricht in !extremen” Situationen des normalen Daseins zusammen – z.B. 

im Krieg, in der Nähe des Todes oder in jenem Moment, in dem uns die Vergänglichkeit der 

Existenz plötzlich ganz nah aufleuchtet. Die erschütternde Erfahrung der Zerbrechlichkeit unserer 

Weltsituation, unserer conditio humana, und auch der blitzartige Einbruch der immer ausgesparten 

Latenz des Todes, die das !memento mori” wieder wachruft, sind jene Motivationsformen der 

Philosophie, in denen das Denken die Konturen einer meditatio mortis oder einer Meditation de 

brevitate vitae annimmt. In ihnen besinnt sich dann der Philosoph auf die Weltsituation des 

Menschen und seine Vergänglichkeit. 

 Ungeheuer ist, so fährt Fink fort, !die philosophische Bedeutsamkeit dieser meistens 

religiösen Motivation”.60 In ihr orientiert sich das natürliche Leben erstmals auf einen absoluten 

Urgrund der Welt hin, auf einen ersten Vorgriff auf das Absolute. Philosophie und Religion sind, 

neben der Kunst, !absolute Verhältnisse, in denen der Mensch […] am Seinsgrund alles 

                                                
56 Ebd., S. 30. 
57 Ebd.,  
58 Ebd.,  
59 P. Trawny, Martin Heideggers Phänomenologie der Welt, a.a.O., S. 33. 
60 Ebd..  



 95 

Seienden”61 teilnimmt. Die Dreizahl dieser Bezugsrichtung zum Absoluten ist nicht zufällig, 

sondern hat ihren Grund in der Dreifaltigkeit des ur-einen Seinsgrundes, der sich jeweilig als !das 

Heilige, das Schöne und das Wahre”62 offenbart. Doch anders als die Religion muss die Philosophie 

der Strenge des Begreifens folgen, wobei !keine unmittelbare Auslegung” der motivierenden 

Stimmungs- und Erschütterungserlebnisse gestattet ist. 

 Der finksche Hinweis auf die Stimmungen und insbesondere auf die Stimmung des Grauens 

ist hier wichtig. Tatsächlich schreibt er in einer anderen Notiz, dass !die Philosophie auf dem 

Grunde des Grauens ruht”.63 Im Grauen sieht Fink die ausgezeichnete Weise jener Stimmung, die 

die Griechen thaumazein (Erstaunen) genannt haben. Zu den anderen Modalitäten des thaumazein 

zählt er die Grundstimmungen der !Rätselhaftigkeit, der Fremdheit, der Einsamkeit, der 

Verlorenheit und der Angst”.64 Einsamkeit und Angst verweisen deutlich auf Heideggers 

Philosophie. Die Angst sei jedoch laut Fink !keine so ursprüngliche Stimmung wie das Grauen”, 

sondern Angst und Entsetzen können als !Grundmodi des Grauens” betrachtet werden. !Das 

Inmittensein, Hineingeratensein, Gefangensein unter dem Seienden” offenbare sich in der 

Stimmung des Grauens, die also eine Grunderfahrung der Welt im Ganzen ermöglicht. Das Grauen 

kommt sozusagen von den Gegenständen her und in ihm, als einer !seltenen Stimmung, bricht die 

Gegenständlichkeit des Gegenstandes”65 auf. In diesem Zusammenbruch des Seinssinnes wird der 

Gegenstand neutralisiert und erscheint nur als Fremdes. Die Fremdheit, die im Grauen andrängt, ist 

die Fremdheit des Anderen, der vollkommen verdunkelten Außenwelt, einst so heimisch und 

vertraut. In der Berührung mit dem Grauen spüren wir !den kalten Atem des Fremden, des 

Unbegreiflichen”.66 Aus der Unheimlichkeit und Unbegreifbarkeit der vorgegebenen Welt könne 

also das philosophische Fragen erwachsen. 

  Trotz der Verschiedenheit aller faktischen Anlässe für die universale Infragestellung der 

Welt aus der aufbrechenden Unheimlichkeit und Rätselhaftigkeit der bekannten Heimwelt ist eine 

formale Charakterisierung dieser Erlebnisse möglich. Der jeweilige Ausgangspunkt dieser formalen 

Charakterisierung ist das natürliche Dahinleben in der Welt, welche als Umwelt der Vertrautheit 

und der Bekanntheit erscheint. Diese Lebenswelt ist also eine vertraute Heimwelt. Die 

Normalitätsstruktur des Daseins erfährt durch die neutralisierenden Stimmungserlebnisse eine so 

tiefe Erschütterung, dass !die Vertrautheit im Ganzen [aufgehoben] und in universale 

                                                
61 Enthusiasmus, S. 15. 
62 Ebd.  
63 Z-V, IV, 3a. 
64 Ebd. 
65   Ebd. 
66 Zitate aus Z-V, IV/3b. 



 96 

Rätselhaftigkeit verwandelt”67 wird. Die Aufhebung der Naivität des weltgewohnten Lebens in 

seiner Totalität durch den Fragwürdigkeitscharakter der nun als unheimlich vorgegebenen 

Heimwelt wäre demzufolge die Weckung des philosophischen Geistes durch jene Stimmung, in der 

!alle Dinge zusammenschießen zu einem bedeutungslosen Ganzen”68 und uns die Unheimlichkeit 

ergreift.  

 Hierzu muss allerdings angemerkt werden, dass !diese neue Befremdlichkeit der 

vertrautesten Gewohnheit in uns” geweckt wird, ohne dass !wir ihr durch einen willkürlichen 

Entschluss Genüge tun könnten”.69 Die Neutralisierung des natürlichen Weltlebens und seiner 

Geltung ist nicht ein Akt unserer Freiheit, sondern die Neutralität, die Nichtung, die 

Befremdlichkeit ergreift uns inmitten unserer Heimwelt durch eine Stimmung. Die Stimmung steht 

aber uns nicht beliebig zur Verfügung, so als ob ihr Eintreten frei abrufbar wäre. Im besten Fall 

könnte es  in der Macht menschlicher Freiheit liegen, das Stimmungsereignis heraufzubeschwören, 

nie aber, es zu erzeugen. Wie Fink sagt: Nicht wir haben die Stimmung, sondern sie hat uns. Und 

wir müssen für dieses Sichergreifenlassen frei sein, weil der Aufstieg nicht in einem Akt unserer 

Willkür entschieden wird. Sie ergreift uns und entfremdet uns in der Neutralisierung unserer 

Weltgewohnheit. So ungeheuer mächtig ist diese tiefe Weltgewohnheit, dass sich das !Loslassen 

und Preisgeben der natürlichen Einstellung” unserer Kontrolle entzieht: 

 

Ist diese Weltgewohnheit am Ende nichts anderes als eine ungeheuere Mannigfaltigkeit 

und synthetisch zusammenwirkende Einheit von ständig und unausdrücklich verborgen 

spielenden !Vorurteilen”, so ist mit einer reflektiven Sistierung !aller” Vorurteile, mit 

welchem Beginnen das Philosophieren, geleitet von der Absicht auf eine erste und 

untrügliche Wahrheit, anzuheben pflegt, zumeist doch nur eine oberflächige Schicht 

getroffen und inhibiert, während die von uns so gemeinhin durch Reflexion 

unfasslichen Grundvorurteile trotz aller kritischen Einstellung und aller Skepsis 

ungebrochen am Werk sind.70  

 

 Die erkenntniskritische oder skeptische Form der Epoché, d.h. die !Sistierung aller 

Vorurteile” bleibt nach Fink auf der Oberfläche des Weltphänomens und ihrer Gesamtheitsgeltung, 

weil sie sich auf das innerweltliche Ideal der Wissenschaft orientiert. Die Freiheit einer solchen 

                                                
67 VICM/2, S. 33.  
68 Z-IV, 99a-b. Diese kurze Notiz enthält eine Zusammenfassung der Antrittsvorlesung Heideggers Was ist 

Metaphysik?, die er am 24.7.1929 gehalten hat. 
69 VICM/2, S. 34. 
70 Ebd.  



 97 

Reflexion könne also nie den überlieferten Welthorizont im Ganzen durchbrechen, sondern 

höchstens den Horizont der unmittelbaren Gegebenheit inhibieren und infrage stellen. Dagegen 

vermöge die emanzipierende, historisch-horizontale Epoché, die den Kern der Besinnung auf die 

Welt ausmacht und aus einer Grundstimmung des menschlichen Daseins erwächst, den Menschen 

vor die gesamte vorgegebene, nun neutralisierte Welt zu stellen. Diese gelte dann !nunmehr als 

bloßes Phänomen unserer Situation”.71 Die Welt als Situationsphänomen des menschlichen Daseins 

ist nun der !universale Inbegriff” des Für-mich-Seienden geworden. Aus der existenzialen 

Umdeutung des Neutralitätsphänomens und der darauffolgenden Auslegung der in einer 

Grundstimmung aufbrechenden Neutralität, die das Philosophieren motiviert, ergebe sich eine 

existenziale Motivation für die Weltbesinnung. Die aus der Existenz selbst ausspringende 

Motivation bestehe in einer freien Antwort auf erlebte Stimmung, die das Dasein ergreife und es aus 

dem Vertrautheitszustand mit der Heimwelt heraustreibe. Doch selbst diese im Anschluss an 

Heidegger entwickelte Aufklärung der Motivation zur Philosophie ist etwas Vorläufiges. Das letzte 

Wort ist noch nicht gesprochen. 

 

 

§ 4. Unzulänglichkeit aller mundan konzipierten Motivationen. Die radikale !Unmotiviertheit” der 

Philosophie 

 

Finks Privatnotizen aus den späteren Zwanzigerjahren dokumentieren seine aufkeimende 

Unzufriedenheit in Bezug sowohl auf eine bewusstseinsanalytische als auch eine fundamental-

ontologische Interpretation der Motivationsproblematik. Da jene radikale Selbstbesinnung, die den 

Einzelnen in eine bestimmte Verantwortung des Fragens verpflichtet, den Philosophen im Faktum 

der Existenz vorfindet, kann die Faktizität menschlicher Existenz nicht vollkommen außer Acht 

gelassen werden. Doch bei der anfänglichen Motivation zur Philosophie geht es nicht ausschließlich 

um eine explizite Übernahme der Endlichkeit, deren erschütternden Vergänglichkeits- und 

Zerbrechlichkeitscharakter die Grundstimmungen in die Seele des Menschen hineinströmen lassen. 

Dies würde eine gewisse Fixierung der Grundmöglichkeiten des Philosophierens, eine gewisse 

Einengung der Philosophie auf eine bloße Fundamentalontologie bedeuten. Die Aufklärung der 

existenzialen Motivation der Philosophie ist demzufolge nach Fink !ein Vorläufiges”, das immer in 

gewisser Weise etwas !Künstliches” an sich habe, wenn es auch abgründig in der !eigensten und 

tiefsten Endlichkeit” geschehe.72 Fink erkennt wohl die aufsprengende Macht, die die 

                                                
71 VICM/2, S. 34. 
72 Vgl. z.B. Z-IX, VII/5a. 



 98 

neutralisierenden Stimmungen in der Seele wecken können. Er erkennt wohl auch die dadurch 

aufbrechende Fraglichkeit des Seienden im Ganzen an. Doch eine solche Fragestellung ist für ihn 

letztendlich unzulänglich, weil das !Übersteigen des Seienden im Ganzen”, der Transzensus der 

Welt nicht endlich motiviert sein kann. Es muss dagegen ausschließlich !transzendental”, d.h. 

absolut motiviert werden. Die Motivation muss also aus dem Absoluten herabkommen, um die 

Seele des Menschen zu erheben. 

 Eine bewusstseinsanalytische Bestimmung des Ursprungs der Philosophie erweist sich 

ihrerseits daher als unzulänglich, weil sie lediglich eine !ontisch-mundane” Motivation aufzuklären 

vermöge. Eine solche also, die hauptsächlich von der natürlich-eingestellten Freiheit des Menschen 

abhänge, wenn sie auch durch eine transzendentale Vermöglichkeit des reinen Subjekts a posteriori 

garantiert werde. Dadurch sei zwar nur eine äußerlich-formale Strukturtypik der Philosophie 

gewonnen: eine Philosophie als reine Selbst-Reflexion. Der Ansatz einer solchen Philosophie als 

transzendentaler Selbstreflexion sei aber völlig von der These menschlicher Freiheit abhängig und 

zeige ihre Mängel. Die Beschaffenheit der natürlichen Einstellung, von der die Bewegung der 

Philosophie ihren Ausgang nimmt, sei die Ursache einer solchen ungenügenden Radikalität. Die 

phänomenologische Theorie der natürlichen Einstellung73 zeige, dass diese von ihrer 

!Natürlichkeit”, d.h. ihrem normalen In-die-Welt-Geradehinleben, ihrem geworfenen 

Verschlossensein in der Welt nichts weiß. Genau darin bestehe ihre !Naivität”, die also einen 

strukturellen Mangel an Wissen (Unwissenheit) über sich selbst bedeute. Wenn also die natürliche 

Einstellung sich wesentlich verschlossen bleibe, könne sie auch nichts von der Möglichkeit einer 

Überwindung, eines Aufstiegs über ihre Naivität hinaus wissen. Das natürliche Leben, im 

natürlichen Welthorizont beschränkt und in seiner eigenen Selbstgenügsamkeit und sicheren 

Welthabe fortlebend, habe tatsächlich !keine Motive, […] in die transzendentale Einstellung 

überzugehen, also mittels der phänomenologischen Reduktion transzendentale Selbstbesinnung zu 

vollziehen”.74 Die natürliche Einstellung scheine eine !trotzige Autarkie” zu sein, in der es !der 

Endlichkeit […] ausschließlich um ihr Endlich-sein”75 gehe. 

 Mit der phänomenologischen Charakterisierung des natürlichen Weltlebens als einer 

trotzigen Autarkie hebt Fink eine Grundeinsicht hervor, die auch Heidegger in seinen frühen 

Freiburger Vorlesungen beleuchtet und phänomenologisch gedeutet hat.76 Das Phänomen !Leben” 

                                                
73 Vgl. S. Luft, Phänomenologie der Phänomenologie, a.a.O, S. 35-78. Vgl. dazu auch M. Fischer, Differente 

Wissensfelder, einheitlicher Vernunftraum. Über Husserls Begriff der Einstellung, Fink Verlag, München 1985; S. 
Luft, Husserl's phenomenological discovery of the natural attitude, in: Continental Philosophy Review 31 (1998), 
153-170. 

74 Hua III/1, S. 153. 
75 Z-IX, VII/5a.  
76 Vgl. GA 58, §§ 9-14; und GA 60, vor allem §3. Faktische Lebenserfahrung als Ausgangspunkt, §4. Die 



 99 

zeigt nach Heidegger eine eigentümliche Selbstgenügsamkeit, die seine Autarkie charakterisiert. 

Das Leben richte sich aus sich selbst heraus: Es sei selbst-genügsam in dem Sinne, dass es sich 

selbst genug und mit sich selbst zufrieden sei. Es brauche überhaupt nicht außer sich zu gehen, um 

seine Verwirklichung zu finden. Die faktische Lebenserfahrung verdecke !immer wieder eine etwa 

auftauchende philosophische Tendenz durch ihre Indifferenz und Selbstgenügsamkeit”,77 und in 

dieser selbstgenügsamen Bekümmerung um den binnenweltlichen Umgang mit dem 

innerweltlichen Seienden falle das Leben selbst !ständig in die Bedeutsamkeit” seiner vertrauten 

Umwelt ab. Die Autarkie des Lebens wäre also der verschlossene Ablauf der 

Bedeutsamkeitsfunktion, in deren Verweisungsstruktur die menschliche Welterfahrung verläuft und 

– vielleicht noch wichtiger – sich versteht. 

 Aus der binnenweltlichen natürlichen Einstellung heraus scheint in der Tat die Philosophie 

und die zu ihr treibende Reduktion etwas unnatürlich. Die !hinter” dem Reduktionsvollzug 

stehende transzendentale Landschaft bleibt, solange man diesseits des Eingangsorts sondiert, 

unsichtbar. Dies Außer-Sicht-Bleiben hat aber seinen wesentlichen Grund nicht in der 

überweltlichen Transzendenz des sonst verborgenen Absoluten, sondern in der Wesensbestimmung 

der natürlichen Einstellung. Eine transzendentale Motivation der Philosophie ist, so Fink, in der 

natürlichen Einstellung !gar nicht sichtlich zu machen”. Mit anderen Worten, !solange wir in der 

natürlichen Einstellung existieren, ist uns das Problem der Philosophie nicht nur 'unbekannt' als 

faktisch nicht gegeben, sondern auch unzugänglich”.78 Zum Wesen der natürlichen Einstellung 

gehöre eine Verschlossenheit gegen die Dimension des Transzendentalen, der ein selbstgenügsames 

Verfangensein in der natürlichen Welt entspreche. 

 Wenn also die Unzulänglichkeit sowohl der bewusstseinsanalytischen als auch der  

fundamentalontologischen Auslegung der Motivation darin besteht, dass beide zutiefst in der 

Autarkie und Selbstgenügsamkeit des Lebens verwurzelt sind und ihr nicht entrinnen können, 

scheint keine andere Alternative möglich, als dass die Philosophie ganz !unmotiviert” bleibt. 

Tatsächlich hat Fink in seinem Aufsatz Edmund Husserl in der gegenwärtigen Kritik die 

Unmotiviertheitsthese öffentlich vertreten. Der Artikel wurde 1933 mit einem Vorwort von Husserl 

in den Kant-Studien veröffentlicht und betraf vornehmlich die Einwände der Südwestdeutschen 

oder Badischen Schule des Neukantianismus, die in Rickert ihren Hauptvertreter hatte. Ohne die 

naukantianische Bewertung der Phänomenologie und die darauf folgenden Einwände gegen die 

Transzendentalphilosophie Husserls – die Fink energisch ablehnte und widerlegte –, ausführlich 

                                                                                                                                                            
Kenntnisnahme.  

77 GA 60, S. 15.  
78 Studien, S. 111. 



 100 

darzustellen, was hier leider nicht möglich ist, muss hervorgehoben werden, dass Husserl in seinem 

Vorwort völliges Vertrauen in Finks Worte äußerte. Er habe auf Wunsch der Redaktion die Schrift 

durchgesehen und sei mit den !philosophischen Intentionen, aber auch mit dem hauptsächlichen 

Gehalt [der] unveröffentlichten konkreten Untersuchungen auf das Vollkommenste vertraut 

geworden”. Aus diesem Grund, so schreibt Husserl weiter, könne er behaupten, !dass in derselben 

kein Satz ist, den ich mir nicht vollkommen zueigne, den ich nicht ausdrücklich als meine eigene 

Überzeugung anerkennen könnte”.79  

 Dennoch sind die darin enthaltenen Ausführungen und die zentralen Punkte des Artikels 

mehr oder weniger versteckte, für ein aufmerksames Auge sicherlich auffällige Wegmarken von 

Finks eigenem Denken, d.h. eines Denkens des nicht-seienden und nicht-gegebenen Absoluten, 

kurzum, einer meontischen Philosophie. So schreibt Fink, wenn die Phänomenologie Wissenschaft 

sein wolle, so bedeute dies !primär eine Verwandlung der Idee der Wissenschaft”. Sie realisiere mit 

ihrer Erkenntnis der Welt aus ihrem nicht-gegebenen Ursprung ein Wissen, !das prinzipiell alle 

Formen mundaner Erkenntnis (auch das Erkennen der vor aller Erfahrung liegenden Sinnsphäre) 

übersteigt”80. Dadurch setze sie einen !Neubegriff der Wissenschaft”, während der traditionelle 

Begriff der Wissenschaft !grundsätzlich welt-immanent” bleibe. Hier liege also ein abgrundtiefer 

Richtungsunterschied und eine Differenz zu jeder weltlichen Wissensform, weil die Philosophie 

über die Welt hinausfrage nach dem absoluten, nicht-seienden Weltursprung. Dies sei aber nur 

möglich mit einer der Phänomenologie eigentümlichen Erkenntnismethode, die !in einem radikalen 

Gegensatz zu aller glaubensmäßigen und spekulativen Metaphysik” stehe. Dieser notwendige 

Erkenntnisweg, ohne den es keine Phänomenologie gebe, heiße !phänomenologische Reduktion”: 

jener aufsteigende Transzensus, der zum welttranszendenten Ursprung emporleite. Hierzu merkt 

Fink aber an:  

 

Die Erkenntnisbewegung, die in der Reduktion geschieht, ist zwar ein transzendierender 

Übergang [...], aber prinzipiell innerhalb der Einheit des Absoluten, als welches wir im 

Durchgang durch die phänomenologische Philosophie das !konstitutive Werden” der 

Welt aus den Ursprüngen des !transzendentalen” Lebens erkennen. So wie die Welt nur 

ist, was sie ist, aus dem !Ursprung” her, so ist dieser selbst auch nur, was er ist, auf die 

Welt hin. Die Welt im Rückgang auf eine !Transzendenz” erkennen, die sie gerade 

wieder einbehält, bedeutet eine transzendentale Welterkenntnis realisieren. In diesem 

                                                
79 Zitate aus Ebd., VIII. 
80 Ebd., S. 106 f.  



 101 

Sinne allein ist die Phänomenologie !Transzendentalphilosophie”81. 

 

Der Transzensus über die Welt, und nicht nur über das innerweltliche Seiende, hinaus sei aber kein 

spekulativer Ausflug in ein metaphysisches Jenseits, sondern die erkenntnismäßige Zurücknahme 

der Welt in die Tiefe des Absoluten. Die Welt bleibe dem Absoluten immanent oder werde 

vielmehr als im Absoluten liegende entdeckt, aus ihrer tiefen Verborgenheit herausgeholt. Das 

Entscheidende dabei sei, dass eine solche Erkenntnisbewegung der Reduktion im Horizont der 

natürlichen Einstellung zunächst als ganz und gar unmotiviert auftrete. Man müsse diese 

!befremdende Unmotiviertheit” aushalten können, um der Gefahr zu entrinnen, diese zunächst 

unmotivierte Erkenntnisbewegung der Reduktion von vornherein auf eine mundane, traditionell 

vorgegebene Problematik abzustellen. So würde man den !allgemeinprinzipiellen Charakter” der 

Phänomenologie verfehlen, und das hätte wiederum zur Folge, dass man auch den Sinn !aller 

besonderen Erkenntnismethoden der Phänomenologie” und alle ihre Analysen missverstehen 

würde.  

 Auf diesem Artikel reagierte damals L. Landgrebe, Vorgänger Eugen Finks auf der 

Assistentenstelle bei Husserl82 und 1935 wegen der politischen Veränderungen in Deutschland nach 

Prag ausgewandert. Es ist tatsächlich ein Brief erhalten,83 der zwei Einwände gegen die in Finks 

Artikel vertretenen Hauptthesen enthält. Einerseits bestreitet Landgrebe den produktiven oder 

kreativen Charakter der absoluten Erkenntnis, der er infolge der Passivität der Urkonstitution 

Ohnmacht zuschreibt. Andererseits – und das ist hier das Wichtigste – stellt er die 

Unmotiviertheitsthese infrage: !Der Übergang zur phänomenologischen Reduktion ist, von der 

mundanen Einstellung her gesehen, unmotiviert”.84 Finks Antwort ist vom 5. Juni 1934 datiert. 

                                                
81 Ebd, S. 106.  
82 Ludwig Landgrebe war von 1923 bis 1930 Assistent bei Husserl. 1927 promovierte er mit einer Arbeit über 
!Wilhelm Diltheys Theorie der Geisteswissenschaften (Analyse ihrer Grundbegriffe)”, veröffentlicht in Husserls 
Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, IX 1928, S. 237-366. Nach seiner Auswanderung 
nach Prag habilitierte er sich 1935 an der Deutschen Universität in Prag bei Oskar Kraus mit einer Arbeit über 
Anton Martys Sprachphilosophie. 

83 Dieser !Einwändebrief” wurde am 6. April 1934 abgeschickt, wie den ersten Sätzen von Finks Antwortbrief zu 
entnehmen ist, in denen er sich für die späte Antwort entschuldigt. Schon Dezember 1933 hatte Husserl Landgrebe 
über den aktuellen Stand der Veröffentlichung des finkschen Artikels mitgeteilt: !Leider zieht sich die Ausgabe des 
ausstehenden Heftes der Kant-Studien ungemessen hinaus (Gleichschaltung!), […] und so können wir Ihnen noch 
immer die schon im Juli fertiggedruckte Finksche Abhandlung nicht zugehen lassen, die Ihnen viel zu sagen hat” 
(BW 4, 316). Als der Artikel Ende 1933 schließlich veröffentlicht wurde, fragte Husserl in seinem Brief an 
Landgrebe: !Haben Sie die ganz ausgezeichnete Finksche Abhandlung in den Kant-Studien studiert? Natürlich ist 
alles durchgesprochen und identisch mit meinen Ansichten” (BW 4, S. 319). Darauf antwortete Landgrebe am 8. 
Januar 1934: !Dr. Fink, der mir seine Abhandlung zugeschickt hat, will ich auch ausführlich darüber schreiben, 
sobald ich sie eingehend studiert und die nötige Ruhe dazu habe” (BW 4, 322). Am 6. April 1934 war die intensive 
Lektüre des finkschen Artikels offensichtlich beendet, und so teilte Landgrebe Husserl schriftlich mit: !An Dr. Fink 
habe ich nun endlich auch geschrieben und ihm eine Reihe von Fragen und Einwänden zu seiner Arbeit geschickt” 
(BW 4, S. 326). In der Tat hatte Landgrebe am selben Tag Fink seinen Brief mit den Einwänden zugeschickt.  

84 EFGA 3.2, S. 482.  



 102 

Obwohl er große Bedenken hatte, !so grundsätzliche Fragen in der zur Knappheit zwingenden Form 

eines Briefwechsels zu diskutieren”, nimmt er kurz Stellung zu den geäußerten Einwänden. Leider 

ist der zweite Teil dieses Briefes, in dem Fink die Phänomenologie als Erkenntnis des Absoluten 

ausdiskutiert hat, verloren gegangen, doch im ersten Abschnitt vermerkt er zur erwähnten 

Problematik der Unmotiviertheit ausdrücklich: !An der 'Unmotiviertheit' der Reduktion möchte ich 

unbedingt festhalten”.85 

 Was bedeutet nun diese in Anführungsstriche gesetzte Unmotiviertheit im Kontext seiner 

Neuinterpretation der Phänomenologie Husserls und der ontologischen Philosophie Heideggers im 

Sinne einer meontischen Philosophie des Absoluten als Freiheitslehre?86 Und spezifisch mit Bezug 

auf die Problematik des Anfangs formuliert: !Wodurch ist letzten Endes das phänomenologisch-

reduzierende Tun überhaupt motiviert, wenn es nicht durch Erkenntnisse geschehen soll, die im 

Horizont der natürlichen Einstellung gewonnen sind?”87 

 Der Sinn dieser eigentümlichen Unmotiviertheit lässt sich nur im Bezug auf die autonome 

Selbstbegründung der Philosophie klären. Philosophie ist, anders als die Wissenschaften, eine 

autonome Selbstaufstellung, deren Anfang laut Fink in einem dreifachen Entwurf geschieht.88 Die 

selbstbegründende Autonomie der Philosophie bestehe danach im Entwurf ihres Grundproblems, im 

Entwurf der philosophischen Existenzweise und schließlich im Entwurf ihrer autonomen 

Wissensweise, die ihr 12+34 (Zweck) enthält. Dieser dreifachen Selbstaufstellung der Philosophie 

als autonomem Entwurf ihres Grundproblems, ihrer Existenzweise und ihres Zweckes entspricht ein 

dreifacher Sinn der Unmotiviertheitsthese, den Fink in seinem Antwortbrief an Landgrebe 

zusammengefasst hat.  

 Unmotiviertheit hat zunächst einen ganz schlichten Sinn: !Im Horizont der wesenhaft 

geschlossenen natürlichen Einstellung [gibt es] kein Problem, als dessen Beantwortung sich die 

Phänomenologie herausstellen könnte”.89 Der nicht weltliche Charakter des phänomenologischen 

Grundproblems bedeute, dass die Phänomenologie über keine binnenweltliche causa materialis 

verfüge, und dass sie !erst im Welttranszendieren ihr transzendentales Problem entwerfen kann”.90 

Der autonome Entwurf des philosophischen Grundproblems gehe mit der sachlichen 

Unmotiviertheit der Philosophie zusammen, die mundan immer unerreichbar ist. (Dieses Problem 

wird das Thema der nächsten Abschnitte sein). 

 Zweitens besage die Unmotiviertheit keineswegs Motivlosigkeit, denn !alles Philosophieren 
                                                
85 Ebd., S. 481.  
86 Vgl. das erste Kapitel, in dem die Meontik dargestellt wird.  
87 VICM/1, S. 39.  
88 Vgl. Vom Wesen des Enthusiasmus, S. 15.  
89 EFGA 3.2, S. 482.  
90 Studien, S. 107.  



 103 

ist wie jede Größe des Daseins […] in einer dämonischen Leidenschaft des Menschen”91 motiviert. 

Von einem existenzialen Gesichtspunkt aus finde also die Philosophie ihre arché tes kinéseos (ihren 

Prinzip und Anfang der Bewegung) !in einer Leidenschaft: dem bios theoretikos”.92 Diese 

Leidenschaft, in einer dämonischen Motivation fundiert, deren sich der Mensch anfangs nicht 

bewusst ist und in der er zunächst kein Hauptdarsteller ist, nennt Fink in seinem Brief an Landgrebe 

zutreffend die !List der Vernunft”. All dem entspricht der autonome Entwurf der philosophischen 

Existenzweise, deren Problematik im folgenden §7 erörtert wird. 

 Die Anspielung an den berühmten Ausdruck Hegels ist insofern besonders zutreffend, als 

hier ein dritter Aspekt der Unmotiviertheitsthese zutage tritt. Es geht um einen zur Philosophie 

bewegenden Vorgang, durch den ein Zweck sich verwirklicht, dessen sich aber der Mensch 

bemächtigen kann – und dessen Anfang nicht ganz in der Verfügung des Menschen steht. Die 

Motivation – hier als Endzweck (causa finalis) verstanden – der Philosophie ist nicht mehr die 

Wissenschaft – wie es am Anfang des Kapitels dargelegt wurde –, sondern die Freiheit. Im 

autonomen Entwurf ihrer Wissensweise befreit sich die Philosophie von der traditionell 

vorgegebenen Zweckidee der Wissenschaft und erkennt ihre Aufgabe in der Verwirklichung 

absoluter Freiheit, d.h. in der Befreiung der menschlichen Existenz. Mit der in §16 enthaltenen 

Darstellung der Freiheit als 12+34 der Philosophie erreicht die Auslegung des dreifachen Charakters 

der “Unmotiviertheitsthese” eine gewisse Vollständigkeit: Das Problem des Anfangs wird durch die 

Einzelfragen nach Principium, Weg und Motivation der Philosophie erläutert. 

 

 

§ 5. Der sachliche Sinn der Unmotiviertheitsthese 

 

Die Unmotiviertheit der Philosophie hat zunächst einen rein sachlichen Sinn. Sie bedeutet laut Fink, 

dass es !im Horizont der wesenhaft geschlossenen natürlichen Einstellung kein Problem [gibt], als 

dessen Beantwortung sich die Phänomenologie herausstellen könnte”.93 Doch inwiefern kann man 

wirklich sagen, so fragt Landgrebe in seinem Einwändebrief,  

 

dass das Grundproblem der Phänomenologie in der natürlichen Einstellung überhaupt 

nicht als drängendes da ist, dass es erst durch den freien und weltlich nicht motivierten 

Übergang zur Reduktion geschaffen wird, dass also die Phänomenologie keinen 

                                                
91 EFGA 3.2, S. 481.  
92 Ebd. 
93 Ebd., S. 482. 



 104 

weltlichen Problemen als motivierenden Anlässen zugeordnet werden kann?94 

 

Landgrebe bezieht sich in seinem Schreiben zunächst auf die Freiheitsthese Husserls, auf !den 

freien Übergang zur Reduktion”, und erkennt dann die Fragwürdigkeit der finkschen 

Unmotiviertheitsthese und die Schwierigkeiten, die eine solche für die Phänomenologie und ihr 

offenes System bereitet. Die Phänomenologie muss zwangsläufig in der natürlichen Einstellung 

aufwachen und diese dann aber verlassen. Und die Motivation selbst für das Verlassen des 

natürlichen Lebens und seiner Positivität muss bereits !transzendental” sein. Das ist eine paradoxe 

Situation, und so fragt Landgrebe kurz darauf erstaunt: !Wie wäre dann der erste Schritt des 

Übergangs zur Reduktion analytisch zu verstehen?”95 Finks Antwort auf die Bedenken Landgrebes 

gegenüber seiner in der Kant-Studien-Abhandlung formulierten Unmotiviertheitsthese beschäftigt 

sich eingehend mit einer klaren Formulierung des rein sachlichen Sinnes der phänomenologischen 

!Unmotiviertheit”. Ihre Darlegung wird hier mit Passagen sowohl aus der erwähnten Abhandlung 

als auch aus der Sechsten cartesianischen Meditation, in der die Motivationsproblematik wenige 

Jahre zuvor eine erste Darstellungsform gefunden hatte,96 in Zusammenhang gebracht. 

 Die phänomenologische Fragestellung ist laut Fink keine Antwort auf ein offen bestehendes 

Problem, auf ein Problem also, das bereits die weltliche Existenz des Menschen beunruhige, denn  

 

kein Ausstand im Wissen, keine beunruhigende Antinomie oder Paradoxie motiviert als 

vorfindliches und offen bestehendes theoretisches Problem den Entwurf der 

phänomenologischen Frage.97  

 

Der selbstaufstellende Charakter der Philosophie, der ihre Autonomie ausmacht, ist so absolut, so 

unabhängig, dass der Entwurf ihres eigenen Grundproblems nicht im Horizont der natürlichen 

Einstellung geschehen kann, sondern nur in ihrer Transzendierung. Wie die allerersten Zeilen der 

Einleitung von Vergegenwärtigung und Bild klar machen, sind Probleme !nicht vorhanden, sie 

erwachsen allererst im Geschehen des Fragens”.98 Dies Erwachsen der Problemstellung aus der 

Anstrengung des Fragens bedeutet hier: nur im Geschehen des Transzensus des natürlichen 

                                                
94 Ebd., S. 483. 
95 Ebd., S. 484. 
96 Vgl. dazu die sehr präzise und dokumentierte Rekonstruktion der historischen Entstehungsgeschichte beider 

Schriften und ihres inneren philosophischen Zusammenhangs, der erst aus den neu veröffentlichten Privatnotizen 
Finks ersichtlich geworden ist und der sie mit der Durchsicht der Cartesianischen Meditationen 1931-1932 
verknüpfen lässt, in: R. Bruzina, Edmund Husserl & Eugen Fink. Beginnings and Ends in Phenomenology 1928-
1938, a.a.O., insbes. S. 44-54. 

97 EFGA 3.2, S. 482. 
98 Studien, S. 1.  



 105 

Welthorizontes. Wenn also (philosophische) Probleme generell !keine vorgegebenen 

Gegenständlichkeiten”99 sind, bietet die traditionelle Vorgegebenheit des Lebens, wie 

problematisch sie auch erscheinen mag, keine motivierenden Anlässe zur Philosophie. Das die 

Phänomenologie bewegende Problem bleibt innerhalb des traditionell ausgelegten Weltlebens 

sozusagen immer verdeckt, noch nicht durch die transzendentale Reduktion aufgedeckt und enthüllt. 

Es bleibt aus der Perspektive der natürlichen Einstellung noch unsichtbar. Aus diesem Grund kann 

die Phänomenologie im Hinblick auf mundane Probleme oder Fragwürdigkeiten gar nicht begriffen 

werden. Jedoch kann sie, so fährt Fink in seiner Abhandlung fort, natürlich !in mannigfacher Weise 

an mundane Probleme anknüpfen: sei es als Theorie der Erkenntnis, als Wissenschaftslehre, als 

Ontologie, als universale Selbstbesinnung usw.”100 Diese mundanen Probleme würden aber 

schließlich !alle […] durch das Einmünden in die phänomenologische Reduktion” grundsätzlich 

verwandelt. Die Phänomenologie erkenne letztendlich !ihren eigenen Ausgängen von weltlichen 

Problemstellungen nicht den Charakter philosophischer Besinnungen”101 zu und sie seien daher 

keine causa materialis ihres eigenen Fragens. 

 Diese sachliche Unmotiviertheit der phänomenologischen Reduktion, d.h. kein weltliches 

Problem als wirkliches Motiv zu haben, ist !ebenfalls Ausdruck der eigentümlichen Unbekanntheit 

der Reduktion”102 und ineins damit des eigentlichen Grundproblems der Philosophie in der 

natürlichen Einstellung. Unbekannt muss sie bleiben, weil sie innerhalb der natürlichen Einstellung 

per definitionem nicht auftreten kann, insofern sie ja gerade die Aufhebung derselben ist. Demnach 

ist nach Fink jede versuchende Exposition des Anfangs der Philosophie und Darstellung der 

Reduktion gleichsam ein Appell an den Vollzug der Reduktion, ohne den je-meinigen und 

persönlichen Nachvollzug des reduktiven Ganges würde sie prinzipiell unverständlich bleiben. 

 Verdecktheit, Unbekanntheit und Unverständlichkeit sind die Grundcharaktere dessen, was 

Fink die !seltsame Paradoxie des Anfangs der Philosophie”103 nennt. Diese Paradoxie steht in 

Wechselwirkung mit der Unmotiviertheitsthese und drückt sich !in der grundsätzlichen 

Verlegenheit aus, in die jeder Versuch, die phänomenologische Reduktion zu exponieren, gerät”. 

Da !erst in der Welttranszendierung” die Philosophie !selbst in ihrer !transzendentalen Motivation” 

erkennbar [wird]”,104 bestehe die Verlegenheit darin, dass die Reduktion sich selbst voraussetzt, und 

zwar so, !dass sie erst die Problemdimension aufreißt, im Hinblick auf die sie eine theoretische 

                                                
99 Ebd. 
100 Ebd., S. 108.  
101 Ebd. 
102 Ebd., S. 110.  
103 Ebd., S. 111.  
104 Ebd., S. 110.  



 106 

Erkenntnismöglichkeit begründet”.105 Die sachliche Unmotiviertheitsthese mündet also letztendlich 

in das Paradoxon, wonach der Anfang der Philosophie im Angefangenen liege. Diese petitio 

pricipii, die in der Natur des philosophischen Anfangs liege, sei die autonome Selbstaufstellung des 

Philosophierens und transzendentalen Entwurfs ihres Grundproblems und sodann die 

Grundhandlung der Philosophie. Sie bedeute !den ewigen Stein des Anstoßes für den gemeinen 

Verstand”.106 

 So schreibt Fink: !Das Problem einer Philosophie ist ihre ständig sich radikalisierende 

Grundfrage, in deren aktivem Entwurf und innerer Entfaltung sich eine neue Dimension möglichen 

Wissens bildet und die Selbstaufstellung und Selbstbegründung einer Philosophie geschieht.”107 

Durch die Epoché wird die Eröffnung einer neuen Dimension der Freiheit ermöglicht, aber es ist die 

menschliche, transzendental gegründete Freiheit zur Epoché, die erst diese Befreiung des Menschen 

bewirkt. Die Zirkelhaftigkeit dieser Sachlage schlägt sich in jener Paradoxiethese nieder, die 

feststellt, dass die Freiheitsthese bereits aus der Perspektive der nicht-natürlichen, bereits 

philosophischen Perspektive formuliert wird. Die Paradoxie deckt die Freiheitsthese Husserls als 

methodische Retrospektive auf, als Rekonstruktion einer schon vergangenen und vollzogenen 

Handlung, nämlich des Reduktionsvollzuges. Die Epoché/Reduktion liegt demnach schon immer 

!hinter den Rücken” des philosophierenden Subjekts, das nachträglich über sie redet. Jede 

Erläuterung der Reduktion ist wesentlich nachträglich zu dieser. Oder, was aber dasselbe ist: Die 

natürliche Einstellung kann per definitionem keine bewegende Motivation zur Selbstüberwindung 

enthalten. Anders gesagt, keine innerweltliche Erweiterung des Horizonts kommt über den 

Welthorizont hinaus. Damit ist von Fink keine Leugnung der Freiheit des Menschen gemeint, 

sondern nur ihre Tragweite infrage gestellt. Erst im Abschied von traditionell überlieferten und 

vorgegebenen Fragwürdigkeiten und im freien Neuanfang eröffne sich jene absolute Dimension der 

Freiheit, die der Phänomenologie bzw. Meontik gebührt.  

 Die Paradoxie des Anfangs, ein Ausdruck der schonungslosen Selbstbedingtheit allen 

phänomenologischen Verstehens und seiner autonomen Selbstaufstellung, wird von Fink im fünften 

Paragraphen seiner Transzendentalen Methodenlehre behandelt, wo er die Motivationsproblematik 

                                                
105 Ebd., S. 111. Wichtige Diskussionen zu dieser schwer zu lösenden Problematik, die S. Luft in seiner Studie 

Phänomenologie der Phänomenologie (vgl. S. 79-84) als Paradoxiethese der Freiheitsthese gegenüberstellt, finden 
sich in Dorion Cairns Conversations with Husserl and Fink. Insbesondere in den Einträgen vom November 1931 
taucht die Frage nach der Motivation für den Vollzug der phänomenologischen Epoche, und inwiefern sie vor der 
Epoché selbst liegen kann, auf. Husserls Antwort beschäftigt sich mit einigen Überlegungen, die uns in der 
natürlichen Einstellung in den Sinn kommen könnten: z.B. könne die Erfahrung der Welt und ihrer Gegenstände auf 
ein erfahrendes Subjekt verweisen und so möglicherweise zur Einsicht führen, dass sowohl das Ganze des Seins als 
auch die Einzelgegenstände durch Akte der Sinngebung konstituiert sind. (Vgl. Conversations with Husserl and 
Fink, a.a.O., S. 39). 

106 Enthusiasmus, S. 15.  
107 ND, S. 69. 



 107 

bzw. Unmotiviertheitsthese schildert.108 Wenn die Motivation weder, in Anlehnung an Husserl, 

bewusstseinsanalytisch noch, mit Bezug auf Heidegger, existenzial, sondern meontisch, d.h. vom 

Absoluten her interpretiert werden soll, muss dabei !der Begriff der Motivation […] allerdings auch 

aus den mundanen Vorstellungen losgemacht und in einem neuen transzendentalen Sinn gefasst 

werden”.109 Der transzendentale Sinn der Motivation, der der Unmotiviertheitsthese entspricht, 

muss im Ausgang von der Vergessenheit des Absoluten innerhalb der natürlichen Einstellung (vgl. 

hier, Kap. II, §7) als der Einbruch des Absoluten in die Welt verstanden werden. Das einbrechende 

Herabkommen einer Motivation aus der Transzendenz des me-ontischen Absoluten fasst Fink mit 

einem Terminus, den er Plotins Metaphysik des Einen entlehnt, als eine -+%$5(0 67.073.&54, als ein 

wahres Erwachen. Es ist das Erwachen einer Fragwürdigkeit, die den Menschen in der natürlichen 

Einstellung betrifft, doch ihren Horizont transzendiert. Sachliche Motivationen der Reduktion seien 

demgemäß ausschließlich Formen des phänomenologischen Vorwissens in statu nascendi, und zwar 

Vorerkenntnisse des Absoluten, !die erst die Fragestellungen ermöglichen, [und] den Vollzug der 

phänomenologischen Reduktion motivieren”.110 Das blitzartige Einleuchten dieser motivierenden 

Vorerkenntnisse, in denen sich das natürliche Weltleben !erstmals auf einen absoluten Urgrund der 

Welt hin” richtet, führt also !zum ersten Vorbegreifen des Absoluten”.111 Wenn die 

phänomenologische Reduktion erst in ihrem ausführlichen (d.h. transzendierenden) Vollzug die 

Problemdimension der Philosophie eröffnet, !so eröffnen diese vorspringenden 

phänomenologischen Vorerkenntnisse allererst die Richtung und die Möglichkeit des 

Reduzierens”.112 Damit stellt Fink den Sinn der autonomen Selbstbedingtheit der Philosophie 

genauer dar. Er präzisiert, dass !die Selbstvoraussetzung der phänomenologischen Reduktion also 

nicht derart [ist], dass sie sich als explizit vollzogene voraussetzt, sondern nur insofern sie erst 

beginnen kann, wenn ein transzendentales Wissen in Form einer extremen radikalen Fragestellung 

                                                
108 Landgrebe kannte damals diese Schrift wahrscheinlich nicht. Die VI. Cartesianische Meditation, deren Niederschrift 

Fink im Oktober 1932 abgeschlossen hatte, war nicht veröffentlicht worden und wurde es auch nicht, da die 
geplante deutsche Ausgabe der umgearbeiteten Cartesianischen Meditationen nie verwirklicht wurde. Wichtige 
Dokumente des Ideenaustausches zwischen Fink und Landgrebe, vermutlich auch bezüglich der 
Unmotiviertheitsthese, liegen in den Mappen Z-XIX II/1a-8a, Z-XX XX/1a-2b und 21a, Z-XXV und Z-XXVI–XXX 
des Fink-Nachlasses vor. Sie dokumentieren die Debatte zwischen den beiden Philosophen bis ca. 1940, sind aber 
leider noch nicht veröffentlicht. Im Briefwechsel Landgrebes mit Husserl (BW IV, S. 245-383) findet sich m. E. 
keinen Hinweis auf die von Fink verfasste VI. Cartesianische Meditation. Diese zirkulierte jedoch, wie der 
Herausgeber S. Ijsseling im Vorwort zum VICM/1 (S. XI) erklärt, schon vor dem Krieg !in einem kleinen Kreis von 
Phänomenologen”. Zu ihnen gehörte Landgrebe allerdings nicht, sondern D. Cairns, F. Kaufmann, S. Schütz, G. 
Berger, Tran Duc Tao und M. Merleau-Ponty, durch dessen Vorwort zu seiner Phänomenologie der Wahrnehmung 
(Paris, 1945) die Öffentlichkeit von der Existenz einer unveröffentlichten VI. Meditation erfuhr. 

109 VICM/1, S. 39.  
110 Ebd., S. 39.  
111 VICM/2, S. 30-31.  
112 VICM/1, S. 40.  



 108 

vorausgeht”.113 Auf die motivierenden Vorerkenntnisse in ihrer Struktur und in methodologischer 

Hinsicht soll hier nur formal hingewiesen werden. Die konkrete Analyse dieser !von außen” 

kommenden Motivation zur Philosophie wird in folgendem §7 dieses Kapitels stattfinden. 

  Mit seinem entschlossenen Festhalten an der Unmotiviertheitsthese, die einen zentralen 

Bestandteil seiner meontischen Philosophie darstellt, beabsichtigt Fink zu zeigen: !Solange wir in 

der natürlichen Einstellung existieren, ist uns das Problem der Philosophie nicht nur 'unbekannt' als 

faktisch nicht gegeben, sondern unzugänglich.”114 Die zum Wesen der natürlichen Einstellung 

gehörende Verschlossenheit gegenüber der Dimension des !Transzendentalen”, das Verfangensein 

in der Welt des natürlichen Lebens lasse die transzendentale Motivation zum Philosophieren 

letztlich als Unmotiviertheit erscheinen. Das bedeute, dass wir !gar nicht von vornherein in der 

Problematik der Philosophie”, sondern in einem ganz radikalen Sinn außerhalb ihrer stehen. Das 

Grundproblem der Philosophie, ihre causa materialis, sei eben !kein im Umkreis der natürlichen 

Einstellung exponierbares Problem“. Eine Einleitung in die Philosophie stelle sich also als das 

exemplum crucis der !in der natürlichen Einstellung einsetzenden Herausführung aus ihr”115 dar. 

 

 

§ 6. Korollarium: Die Aufgabe einer Einleitung in die Philosophie als exemplum crucis der 

Herausführung aus der natürlichen Einstellung 

 

Aus der sachlichen Unmotiviertheit der Philosophie, d.h. aus dem Nicht-Vorhandensein ihres 

Grundproblems entsteht die Aufgabe einer Einleitung in die Philosophie. Diese soll eine 

Herausführung116 aus der natürlichen Einstellung und ein schrittweiser Aufstieg in die absolute 

Dimension der Freiheit sein. Die Bewegung der Philosophie führt also aus dem natürlichen 

Dogmatismus heraus, indem sich ein wahres Erwachen aus dem dogmatischen Schlummer, aus der 

Befangenheit in der natürlichen Einstellung anbahnt. Solange die Idee der Philosophie in der naiven 

Positivität des Lebens beheimatet bleibt, d.h. solange sie anhand der traditionellen und weltlichen 

Idee der Wissenschaft erschlossen wird, ist eine echte Einleitungsproblematik nicht gegeben. 

 Die Notwendigkeit, in die Philosophie einzuleiten, ist zunächst und ersten Ranges eine 

systematische Frage der transzendentalen Methodenlehre, die Fink in seiner VI. Meditation 

ausgearbeitet hat. Die außerordentliche Wichtigkeit dieser Grundfrage für Finks eigene Philosophie 

beschränkt sich jedoch keineswegs auf die Schriften aus seiner Assistentenzeit bei Husserl. Nicht 
                                                
113 Ebd., S. 40.  
114 Studien, S. 111. 
115 Ebd.,  
116 Zum Begriff der “Herausführung” als Überwindung des natürlich eingestellten Lebens vgl. B-VII, XIV/6b.  



 109 

zufällig hat Fink seiner Antrittsvorlesung an der Universität Freiburg den Titel Die Voraussetzung 

der Philosophie gegeben und ferner seine erste, im Sommersemester 1946 gehaltene Vorlesung als 

Einleitung in die Philosophie117 verstanden. In ihr werden alle wesentlichen und entscheidenden 

Gedanken, die er während seiner Assistentenzeit bei Husserl zu diesem Thema entwickelt hatte, 

zusammengeführt und zusammengefasst. In diesem Sinne verstand er auch seine 1946 erfolgte 

Habilitation, die dem Senat der Universität als !Fall politischer Wiedergutmachung” galt und für 

Fink hochsymbolische Bedeutung hatte. In einem Brief an van Breda schreibt Fink: !Als Arbeit 

wählte ich daher die von Husserl aufs Höchste autorisierte 'Sechste Meditation' […]. Damit habe 

ich symbolisch zum Ausdruck gebracht, dass ich die Husserl-Tradition aufnehmen will, nicht in 

orthodoxer Nachfolge, aber in Fortführung der von Husserl empfangenen geistigen Impulse.”118 

Eine ausführliche Darlegung der Kontinuität des finkschen Denkens über die Zäsur des Krieges 

hinaus liegt aber außerhalb der begrenzten Aufgabe unserer Untersuchung. Allerdings soll mit 

dieser Arbeit, die seine Philosophie der Freiheit bis zum Ende der Kriegszeit zum Thema hat, ein 

kleiner Beitrag zur Darstellung dieser Kontinuität geleistet werden. 

 Im vorigen Paragrafen wurde gezeigt, was Fink mit seiner Unmotiviertheitsthese zunächst 

meint und wie im Horizont der wesenhaft geschlossenen natürlichen Einstellung keine causa 

materialis für die Philosophie vorliegt, d.h. kein Problem, !als dessen Beantwortung sich die 

Phänomenologie herausstellen könnte.” Mit dieser These, so Fink in seinem Brief an Landgrebe, 

 

möchte ich alle die Einleitungsversuche in die Phänomenologie [ablehnen], die – 

gleichsam pädagogisch – so tun, als begänne der Philosophierende selbst mit dem, den 

er !einführen” will, innerhalb der Sphäre des vorphilosophischen Wissens und der 

Wissenschaften, um dann durch bestimmte Widersprüche, Paradoxien und Antinomien 

motiviert hinaufzusteigen auf die Höhe der transzendentalen Betrachtung. Diese Fiktion 

des pädagogischen Weges, die vielfach die philosophische Literatur der Gegenwart 

beherrscht, halte ich für das direkte Gegenteil der eigentlichen 

Einleitungsproblematik.119 

                                                
117 Vgl. E. Fink, Einleitung in die Philosophie, Hrsg. F. A. Schwarz, Königshausen & Neumann, Würzburg 1985. Der 

Herausgeber setzt Anfangsproblem und Einleitungsproblematik in seinem Nachwort ausdrücklich in Verbindung: 
!Eine 'Einleitung in die Philosophie' steht für Eugen Fink deshalb vor einem schwierigen Problem, weil sie sich mit 
höchster Entschiedenheit auf den Anfang zustellen muss. Sie kann deshalb nur sein, sofern wir in uns selbst das 
Philosophieren einleiten. […] Vermutlich gibt es für den 'Anfänger' in der Philosophie keinen besseren Anfang als 
diesen. Daß diese 'Einleitung' zugleich Eugen Finks eigenste Grundfrage, das Weltproblem, im Zusammenhang der 
Urgliederung der Seinsfrage exponiert, macht diese Vorlesung überdies zu einer Einleitung in Eugen Finks eigenen 
Denkweg.” Vgl. ebd., S. 146. 

118 Brief zitiert nach VICM/1, S. XI.  
119 EFGA 3.2, S. 482.  



 110 

 

Wen Fink mit dem vagen Ausdruck !philosophische Literatur der Gegenwart” im Blick hat, ist 

weder aus dem Briefkontext noch aus seinen Privatnotizen zu entnehmen. Sicherlich stellt aber die 

Redeweise !Fiktion des pädagogischen Weges” eine indirekte und verblümte Kritik an Husserls 

Bemühungen dar, eine Mannigfaltigkeit von pädagogisch nachvollziehbaren Wegen in die 

transzendentale Einstellung zu entwerfen, um die Öffentlichkeit durch das Lösen von bestimmten 

Aporien120 in die Gedankenwelt der Transzendentalphänomenologie einzuführen. Was Fink 

grundsätzlich bestreitet, ist die Möglichkeit, eine kontinuierliche Motivation, die aus der natürlichen 

Einstellung führt, zu finden. Ihm zufolge ist dies vielmehr immer nur durch einen tiefen Bruch mit 

ihr möglich. Dieser tiefe Bruch erfordert mehr als eine bloße Überwindung der natürlichen 

Positivität, weil die Motivation gleichsam !von außerhalb der natürlichen Einstellung” kommen 

muss. Schon in der VI. Meditation steht demgemäß: !Wege in die Phänomenologie, im Sinne einer 

kontinuierlichen Motivation, in der natürlichen Einstellung beginnend und folgerichtig zwingend 

überleitend in die transzendentale Einstellung, gibt es nicht.”121 Auch die von Husserl entworfenen 

Wege greifen auf einen mundanen Anlass zurück und stellen also keine eigentlichen 

Zugangsweisen zur transzendentalen Dimension dar. !Auch der Weg von der Psychologie aus, der 

Weg von der Logik aus” usw. werden !überhaupt erst zu Wegen in die Phänomenologie […], wenn 

ein phänomenologisches Vorwissen den Weg bereits erhellt”.122  

 Die authentische Aufgabe einer Einleitung ist keine !Hinlenkung von Unwissenden auf 

einen für sich noch ausstehenden Gegenstandsbereich”. Die echte Einleitung ist immer mehr als 

eine bloße pädagogische Funktion, geht stets über die erzieherische Intention hinaus. Sie ist 

vielmehr, gemäß der Eigentümlichkeit der Philosophie, sich ihren Gegenstandsbereich erst autonom 

schaffen zu sollen, !das Erzeugen einer Fraglichkeit aus der Selbstverständlichkeit der allgemeinen 

Welt, die als selbstverständlich in Geltung war”. Die Einleitung in die Philosophie ist wesentlich die 

Begründung der Philosophie; sie unterscheidet sich also von jeder anderen Einleitung in eine 

Fachdisziplin durch die Tatsache, dass sie ihre Problematik erst erzeugen muss. 

 Dabei zeigt es sich, dass die Aufgabe der Einleitung keine bloß pädagogische Angelegenheit 

ist, sondern mit der Produktivität der philosophischen Problematik zu tun hat. Die autonome 

Selbstaufstellung der Philosophie als Entwurf ihres Grundproblems zeigt hier den produktiven 

Charakter des philosophischen Wissens. Landgrebe hat im zweiten Absatz seines Briefes an Fink 

                                                
120 Vgl. D. Cairns, Conversations with Husserl and Fink, a.a.O., S. 39.  
121 VICM/1, S. 37.  
122 Ebd., S. 37-38. Den Satz korrigiert Husserl auffallenderweise: !Zwingend wird der Weg freilich erst dann, wenn wir 

uns ein – zunächst ganz dunkles – Vorerschauen des transzendentalen Horizontes schon erworben hatten im ersten 
Sprung der Epoché und Reduktion” (vgl. ebd., Fußnote 88).  



 111 

diesen Punkt scharfsinnig formuliert: Wenn die Phänomenologie Erkenntnis des Absoluten sei, sei 

sie !zugleich eine kreative und nicht gegenüber dem Erfassten ohnmächtige Erkenntnis”.123 Die 

Produktivität des philosophischen Denkens bestehe eben darin, dass in ihm das Erfasste, das 

Gedachte (das bei Fink das Absolute ist), aus der ihm eigentümlichen Latenz herausgeholt und in 

diesem Begreifen begrifflich ent-nichtet wird. Das nicht-seiende Absolute, der Urgrund alles Seins, 

wird als Gegenstand der Philosophie im Denken aus seiner Nichtigkeit freigelegt und in die 

Begriffe entfaltet und verstanden. Das philosophische Denken sei also eine produktive Ent-nichtung 

der Nichtigkeit (Negativität) seines Gegenstandes (des Absoluten). Phänomenologisch formuliert: 

Die Reduktion führt zur Entdeckung der transzendentalen Subjektivität in ihrem ursprünglich 

konstituierenden Leisten, und dieses wird zunächst ausschließlich in der transzendentalen 

Gegenwart analysiert, d.h. innerhalb des Unmittelbar-Gegebenen. Das transzendentale Leisten aber, 

die sogenannte Konstitution, ragt über die bloß gegenwärtig gegebenen Grenzen der 

transzendentalen Erfahrung hinaus, da sie auf eine inter-subjektive Geschichte hinweist. Sowohl die 

Auslegung der Gegebenheit als auch die motivierte Konstruktion einer transzendentalen 

Vergangenheit sind aber wesentlich Erzeugnis der transzendentalen Reflexion, d.h. der 

philosophischen Tätigkeit des unbeteiligten Zuschauers. Dergestalt schreibt Fink in einer 

vermutlich aus den Jahren 1931/32 stammenden Notizenreihe, in der er sich mit dem meontischen 

Denken des Absoluten befasst:  

 

Die Phänomenologie ist eine Bewegung des Wissens [...]. Allerdings ist damit nicht 

gemeint eine Bewegung in der Erkenntnis. Eine solche gehört von jeher zur 

Philosophie. Sondern eine Bewegung des Wissens und Gewussten in innerer 

Verflechtung. Das Gewusste liegt nicht als vorgegebenes Wissbares schon bereit, es 

"ist" überhaupt nicht; sondern produktive Anschauung: ent-nichtende Intuition.124 

 

Diese Art Anschauung oder !ent-nichtende” Intuition wird insofern als produktiv bezeichnet, weil 

das in ihr Gewusste nicht vorweg vorhanden ist, sondern erst durch die Reduktion freigelegt werden 

muss, um zugänglich zu sein. Das bringt eben die Anfangsdimension der Philosophie in eine 

paradoxe Verlegenheit. Mit überraschender Umwandlung einer berühmten Formulierung Kants 

bestimmt Fink nun die Beziehung zwichen ohnmächtigem (oder bewusstseinsanalytisch 

aufweisendem) und schöpferischem (meontischem) Denken folgendermaßen: !Aufweisung allein 

                                                
123 EFGA 3.2, S. 483.  
124 Z-IX, VII/3a. Siehe auch Z-VIII, 13d; Z-IX, XVII/4a; Z-IX, 46a und 63a; Z-X, 20a und 25a; Z-XI, III/9a; Z-XI, 51b, 

54a. 



 112 

ist blind, Schöpfung allein ist leer.”125 Die Erste ist die fundamentale theoretische Leistung der 

Phänomenologie, so wie Husserl sie herausgearbeitet hat, d.h. die bewusstseinsanalytische 

Eidetisierung auf dem Boden der prädikativen Deskription der transzendentalen subjektiven 

Erfahrung. Diese transzendentale Empiriographie des Subjekts sei an allererster Stelle eine 

!transzendentale Ästhetik”, d.h. die Auslegung des raumzeitlichen Weltphänomens und korrelative 

Beschreibung der cogitationes und cogitata in ihrer invarianten Strukturtypik, die letztendlich alle 

Erfahrungseinheiten und Geltungen durchdringe. Aufgrund der damit gewonnenen 

!transzendentalen Leitfäden”, die als Indices des transzendentalen Konstitutionsprozesses 

fungierten, sei es dann möglich, eine konstitutive Rückfrage zur Genesis dieser beschriebenen 

Strukturen zu entwerfen – wie Husserl es selbst mit seiner genetischen Methode gezeigt hat. 

Genetische Phänomenologie und Transzendentale Ästhetik sind also die zwei Komponenten dessen, 

was Fink unter bewusstseinsanalytischer !Aufweisung” versteht. “Aufweisung” sei also die 

Entdeckung der transzendentalen Korrelation !Welt-Erfahrung” und die “Archäologie” dieses 

korrelativen Prozesses mittels der genetischen Rückfrage in die sedimentierte Geschichte der 

ursprünglichen Welt-Konstitution.126 

 Diese ganze phänomenologisch-analytische Aufweisungsarbeit bleibe !blind”, solange !die 

Gesamtheit aller die reduktive Gegebenheit des transzendentalen Lebens in motivierten 

Konstruktionen übersteigenden phänomenologischen Theorien”127 nicht entfaltet worden seien. 

Diese meontische Integration des Denkens Husserls, die Fink !transzendentale Dialektik” oder 

!konstruktive Phänomenologie” nennt, stelle die schöpferische Vollendung des analytischen Teils 

der Phänomenologie dar. Ist ihr Thema die Weltkonstitution, soweit sie !durch die Methode der 

Konstitutionsanalyse […] zur Ausweisung kommt”, so hat dagegen !die konstruktive 

Phänomenologie u.a. die transzendentalen Fragen nach 'Anfang' und 'Ende' […] aufzuwerfen und zu 

beantworten.”128 !Schöpferische Erkenntnis” sei also nicht nur eine äußerliche Bestimmung des 

autonomen Wesens der Philosophie als Selbstaufstellung, sondern wirklich ein zentraler 

!Methodenbegriff für transzendentale Erkenntnisse eigentümlicher Art”. Er bezeichne die 

!Bezogenheitsweise des phänomenologischen Erkennens zu seinem hier in Frage stehenden 

                                                
125 Z-X, 6a.  
126 So schreibt Fink in einer kritischen Notiz zu Husserl: !Husserls Ausgang bei der Innerweltlichkeit ist motiviert 

durch seine Idee der Ausweisung. Ausweisbar, anschaubar ist zumeist Einzelnes. Ein Zusammenhang ist nur 
Horizont-mäßig thematisierbar. Die Welt z.B. ist nie in ausweisende Anschauung zu bringen. Sie ist das – prinzipiell 
– Unausweisbare. Allerdings könnte die Idee der Ausweisung auch in einem formalisierten Sinne gefaßt werden, als 
die genuine Zugänglichkeit zu jedem 'Phänomen', z. B. also zur Ferne als Ferne, zum Un-anschaulichen als 
solchem” (Z-XI, 60a).  

127 VICM/1, S. 12.  
128 Ebd. 



 113 

Thema”129: die Ungegebenheit der absoluten Negativität, des nicht-seienden Ursprungs. Leer würde 

ein solches Denken bleiben, wenn nicht in den intentional-analytischen Aufweisungen 

phänomenologisch motiviert. Es wäre ein leeres Spekulieren, ohne jede philosophische Rigorosität. 

Doch so verstanden und in der analytisch-regressiven Analyse motiviert, sei die schöpferische 

Tätigkeit der Philosophie eine !phänomenologische Restitution der Spekulation als Methode der 

Entnichtung (meontische Produktivität) des Absoluten”.130 Meontische Philosophie sei also ein 

schöpferisches Wissen, das sich auf phänomenologische Aufweisungen stütze und diese aber 

übersteige. Aufweisung und Schöpfung, kritisches und spekulatives Denken, seien aber 

 

[...] je für sich ohnmächtig, die Philosophie, d. h. die Wirklichkeit des absoluten 

Begriffs wirklich sein zu lassen. Einzig in jener Einheit ihrer inneren Ineinssetzung 

geschieht die Mächtigkeit des philosophischen Fragens: das produktive Aufbrechen 

eines neuen Raumes der Fraglichkeit und der spähende Umblick, Vorblick und 

Rückblick, die forschende Sicht. Eine Philosophie, die alles und jedes zurückführt auf 

originale Selbstgegebenheit, schneidet sich ab von der Möglichkeit, 

'Selbstgegebenheiten' dort zu finden, wo der gemeine Verstand keine 'Räume' mehr 

vermutet, Sterne zu entdecken, die in noch nicht aufgebrochenen Himmeln stehen.131 

 

In der Notwendigkeit der Einleitung und ihrer Begründung offenbare sich das Wesen und das 

Grundproblem der Philosophie. Die echte Einleitung in die Philosophie beginnt nach Fink mit einer 

Erörterung der Notwendigkeit einer Einleitung. Die Notwendigkeit sei letztendlich keineswegs ein 

!Zeichen der Endlichkeit des philosophierenden Subjekts”, eine Spur unseres vergänglichen 

Daseins, sondern entspreche wesensmäßig dem Gegenstand der Philosophie: !Das wahre Thema 

der Philosophie ist der sich selbst wissende Geist”,132 das Absolute. Das Absolute !ist” aber, wenn 

es sich konstituiert und verweltlicht, immer schon außer sich. Das !Sein” des Absoluten ist sein 

Außer-sich-Sein, das Entstellt-Sein in die natürliche Einstellung, in das Resultat der Konstitution in 

die Welt. Das Absolute ist nur, insofern es sich in die Welt verendlicht hat. Und wenn auch 

!Einleiten immer die existenzielle Inangriffnahme des Einsetzens, das Wagnis des Denkens 

[besagt]”,133 ist die Einleitung in die Philosophie eigentlich eine existenziale Unmöglichkeit, weil 

!die Philosophie keine menschliche Möglichkeit ist”. Sie steht außerhalb der Macht des Menschen, 

                                                
129 Ebd., S. 62.  
130 Z-XI, 90a.  
131 Z-X, 6a.  
132 M-II, 3. 
133 Ebd. 



 114 

der ihr nur antworten kann. Die Philosophie ist ein Sich-ergreifen-Lassen von der Selbstbewegung 

des absoluten Geistes, der in der natürlichen Einstellung (in der Welt) eingestellt ist. Der Erörterung 

dieser These sind nun die nächsten Paragrafen gewidmet. 

 

 

§7. Unmotiviertheit besagt keineswegs existenzielle Motivlosigkeit. Motivation ist die dämonische 

Leidenschaft des Menschen 

 

Die philosophische Autonomie, !produktiv” einen neuen Anfang des Philosophierens zu schaffen 

und sein Grundproblem autonom zu entwerfen, macht nur den ersten Bestandteil der 

Unmotiviertheitsthese Finks aus. Der zweite Aspekt der autonomen Selbstaufstellung der 

Philosophie betrifft die philosophische Existenzweise des Menschen. Wie Fink in seinem 

Antwortbrief an Landgrebe erklärt hat, bedeutet die Unmotiviertheit !ja keineswegs 

Motivlosigkeit”, da !alles Philosophieren wie jede Größe des Daseins […] in einer dämonischen 

Leidenschaft des Menschen”134 motiviert ist. Es gilt nun, diese dämonische Leidenschaft der 

menschlichen Existenz, die zur Philosophie motivieren kann, zu verstehen. Die Philosophie, diese 

Größe der menschlichen Existenz, zu der sich Religion und Kunst hinzufügen, findet das Prinzip 

und den Anfang ihrer Bewegung (arché tes kinéseos) in einer Leidenschaft, die der philosophische 

Problementwurf motiviert und der ein Selbstentwurf der philosophischen Existenzweise entspricht. 

Diese !denkerische Leidenschaft, die [die] Befangenheit im traditional vorgegebenen 

Weltverständnis fragend sprengt”,135 hat etwas Dämonisches an sich: die erleidende Erfahrung des 

$*'µ#895(, derjenigen Verwunderung, in der das Problem – !im philosophischen Verstande”136 – 

erzeugt wird. In diesem Paragrafen wird also erstens die Erfahrung des Staunens dargestellt, dann 

ihre Struktur dargelegt und zum Schluss der von Fink bezeichnete !dämonische” Charakter dieser 

philosophischen Grunderfahrung expliziert. 

 Die Entstehung des philosophischen Geistes hat seit der Antike im $*'µ#895(, in dem 

Staunen vor der Welt (stupor mundi) ihr grundlegendes Ereignis gefunden. Im platonischen Dialog 

Theaitetos (155d) ist es Sokrates, der dem jungen Mathematiker Theaitetos entgegnet: “Denn gar 

sehr ist dies der Zustand eines Freundes der Weisheit, die Verwunderung; ja es gibt keinen anderen 

Anfang der Philosophie als diesen.”137 Das Motiv der Verwunderung nimmt auch Aristoteles 

                                                
134 EFGA 3.2, S. 481.  
135 ND, S. 57.   
136 Ebd., S. 62. 
137 !:#+* 7;. <5+3&=<3' 13>13 1? "#$34, 1? $*'µ#895(@ 3A 7;. B++% -./C <5+3&3<D*4 E *F1%”. Platon, Theaitetos, 

aus dem Griechischen von F. Schleiermacher, Suhrkamp Studienbibliothek, Berlin 2007, S. 53. 



 115 

wieder auf, indem er in der Metaphysik (982b11) schreibt: !Denn Verwunderung war den 

Menschen jetzt wie vormals der Anfang des Philosophierens”.138 Bei Platon und Aristoteles ist 

allerdings das Staunen eine allen Menschen eigene Fähigkeit, jenes "#$%& oder !Erleiden” zu 

erfahren, das zur wissenschaftlichen Auflösung gewisser Aporien anreizt. Daher wird ihm keine 

besondere Bedeutung zugeschrieben. In seinem Aufsatz “Husserl und Heidegger über den Anfang 

der Philosophie” hat K. Held darauf hingewiesen, dass die wissenschaftliche Neugier, die durch die 

aus diesen Aporien erwachsenen Unruhe motiviert ist, nach ihrer Befriedigung das Gefühl oder die 

Stimmung des Staunens verschwinden lässt.139 Diesem traditionellen Verständnis des $*'µ#895( 

gegenüber betont er demnach mit Recht, dass eine echte philosophische Besinnung auf den Anfang 

sich mit der Frage beschäftigen müsse, wie sich das $*'µ#895( von den allgemein dem Menschen 

eigenen Möglichkeiten des Staunens oder der Verwunderung unterscheide. Anders gesagt, müsse 

die Frage gestellt werden: !Was ist eigentlich das Philosophische am Staunen?”140 Diese 

Fragestellung sei überdies in einem phänomenologischen Kontext besonders gerechtfertigt, “weil 

die Phänomenologie sich seit ihrer Gründung durch Edmund Husserl die Aufgabe gestellt hat, die 

menschliche Erfahrung in ihrem ganzen – nicht sensualistisch verkürzten – Reichtum zu 

analysieren.”141 Die phänomenologische Analyse der anfänglichen Erfahrung des Staunens müsse 

also bei dieser Grundstimmung bleiben und dürfe sie nicht überspringen, d.h. sie staunend 

philosophisch auslegen. 

 Die Textgrundlage dieser Darstellung bilden vornehmlich zwei Schriften aus den Jahren 

1937-1939. Der erste Beitrag ist der 1937 verfasste Aufsatz !Die Entwicklung der Phänomenologie 

Edmund Husserls”,142 der als erster Abschnitt eines umfassenden Werkes über die Entwicklung der 

Phänomenologie geplant war und den, wie Fink anmerkt, !Husserl selbst noch während seiner 

Krankheit vor dem Tode gelesen hat.”143 Zahlreiche wichtige Gedanken aus dieser bis 1976 

unveröffentlicht gebliebenen Schrift hat Fink später in seinem Artikel !Das Problem der 
                                                
138 !D5; 7;. 1? $*'µ#895( 3G B($.3"35 H*I (>( H*I 1? ".J13( K.L*(13 <5+3&3<9M(”. Aristoteles, Metaphysik, 

Neubearbeitung der Übersetzung von H. Bonitz, Felix Meiner Verlag, Hamburg 1989, S. 13. 
139 K. Held, Husserl und Heidegger über den Anfang der Philosophie, in: Heidegger Jahrbuch 6 (2012), Karl Alber 

Verlag, Freiburg/München, S. 70-71. 
140 Ebd., S. 71. Hier schreibt Held, dass die Philosophen – Husserl eingeschlossen – dem traditionellen Verständnis des 
$*'µ#895( weitgehend gefolgt seien, aber dabei diese einfache Vorfrage übersprungen hätten. Nur Heidegger habe 
als Erster in seiner Vorlesung vom Wintersemester 1937/38 Grundfragen der Philosophie. Ausgewählte 
!Probleme” der !Logik” (GA 45) diese Frage gestellt. In dieser Vorlesung konzentriert sich Heidegger in der Tat 
auf die philosophische Grunderfahrung des $*'µ#895(, das als !Sache selbst” seiner Überlegungen gilt. Dabei zeigt 
er, wie sich die philosophische Stimmung des $*'µ#895( !von denjenigen Formen der Verwunderung-über-etwas 
unterscheidet, die uns aus dem vor-philosophischen Leben vertraut sind” (GA 45, S. 71). Im Bezug auf diese 
Problematik versteht sich die vorliegende Arbeit sozusagen als Anhang des heldschen Aufsatzes, da hier gezeigt 
wird, wie auch Fink sich in den Jahren 1929-1940 mit dieser Frage ausführlich befasst und das Philosophische am 
Staunen dargelegt hat.  

141 K. Held, Husserl und Heidegger über den Anfang der Philosophie, a.a.O., S. 70. 
142 ND, S. 45-74.  
143 Ebd., Anm. des Verf. 



 116 

Phänomenologie Edmund Husserls” überarbeitet, der 1939 in der Revue internationale de 

Philosophie erschienen ist.144 Tatsächlich enthalten beide Schriften Stellen, die eine ausführliche 

phänomenologische Interpretation des Staunens enthalten. Dazu soll ferner eine spätere (1940) 

Abhandlung über die Erfahrung des $*'µ#895( als Enthusiasmus in Betracht gezogen werden, weil 

in ihr der dämonische Charakter dieser philosophischen Grunderfahrung geklärt wird. 

 Seit der Antike gilt also die Erfahrung des Staunens als die Geburt der Philosophie. Laut 

Aristoteles erstreckt sich die Verwunderung anfangs !auf das nächstliegende Unerklärte”, dann 

schreitet sie allmählich fort bis hin zum Aufwerfen allgemeinerer Fragen. Dieses staunende Fragen 

gehört aber jemandem, der – wie Aristoteles behauptet – glaubt, die Sachen nicht zu kennen und an 

ihnen eine gewisse Fragwürdigkeit zu spüren. Diese Fragwürdigkeit, die Erfahrung des Nicht-

Erkennens und Nicht-Wissens um etwas, bezeichnet Fink in seiner Abhandlung über !Die 

Entwicklung der Phänomenologie Husserls” zuerst als ein Widerfahrnis, das den Menschen 

überfällt und seine natürliche Existenz erschütternd umwandelt. 

 

Im Staunen widerfährt dem Menschen eine ihn auf sich selbst vereinzelnde und 

vereinzigende Vereinsamung, die ihn löst aus der gemeinschaftlich immer schon 

beredeten, allgemeinverständlichen Sphäre traditionaler Welterkenntnis und ihn 

zurückbringt in den Urstand seiner Existenz.145 

 

Die offenkundige Tatsache, dass diese Erfahrung !doch ein Jedem und Jedermann bekanntes 

Erlebnis ist”,146 widerspricht nicht der hohen philosophischen Bedeutung, die ihr zuerkannt wird. 

Vielmehr zeigt sich gerade in Abgrenzung gegen das alltägliche Phänomen des Staunens, gegen 

seine Allbekanntheit und sein gewohntes Vorkommen die wesenhafte Struktur dieser 

philosophischen Grunderfahrung. Gemäß dem alltäglichen Verständnis dieser 

Fragwürdigkeitserfahrung sei !das Erstaunliche eine Eigenschaft an den Dingen selbst”,147 

gleichsam eine !Unbegreiflichkeit” oder !Undurchdringlichkeit” bestimmter rätselhaften Sachen, 

die der Mensch einfach !resigniert konstatieren kann, ohne sich zu verwandeln”.148 Ferner sei diese 

Unverständlichkeit ausschließlich auf ein bestimmtes Randgebiet unserer Umwelt bezogen: Sie 

liege an der Grenze unserer allvertrauten praktischen Lebensheimwelt und betreffe z.B. unser 

                                                
144 E. Fink, Das Problem der Phänomenologie Edmund Husserls, ursprünglich in: Revue internationale de Philosophie 

I (1939), 226-270; heute in: Studien, S. 179-223. 
145 ND, S. 62. 
146 Ebd., S. 62.  
147 Ebd., S. 63.  
148 Ebd. 



 117 

!geheimnisvolles Schicksal, die unnennbaren Mächte, das Übersinnliche”.149 Diese übliche, 

gleichsam beruhigende Auffassung des $*'µ#895(, die es außerhalb der zurechtgelegten, 

heimischen Welt beiseitelegt, stammt nach Fink von einer dem selbstgenügsamen Leben 

eigentümlichen Tendenz zur Sicherung der menschlichen Vertrautheit mit seiner traditional 

vorgegebenen Umwelt. Die !trotzige Autarkie”, die dem natürlichen Leben innewohnt, wurde in 

§12 schon beleuchtet. Hier zeigt sich wieder ihre urtümliche Neigung, !eine etwa auftauchende 

philosophische Tendenz durch ihre Indifferenz und Selbstgenügsamkeit” zu verdrängen. Dazu 

schreibt Fink:  

 

Es ist eine und dieselbe Lebenstendenz, die das Erstaunliche gleichsam !seßhaft” und 

als eine bestimmten Dingen zukommende Eigenschaft !dingfest” gemacht hat und so 

hinausgerückt hat an den Rand des Lebens.150 

 

Doch ganz vergebens ist der mittelmäßige Versuch, dem derart hinausgebannten 

!Geheimnisvollen” entfliehen und das eigene gesicherte Lebensumfeld, die !ruhende und 

bleibende, ein für alle Mal verstandene Ordnung der Dinge”151 gegen es verteidigen zu wollen. 

Gleichsam !hinter dem Rücken”, da und dort, allzeit und überall kann !der Schatten der 

Entfremdung fallen” und das Staunen den Menschen überfallen. Nicht als eine Eigenschaft 

bestimmter Dinge, die fern und marginal in ein Randgebiet des normalen Lebens verbannt sind, 

geschieht das Staunen. Vielmehr bricht es schonungslos auf und entfacht aus dem Ganzen der 

Erfahrungsdinge eine verkehrte Welt. Diese verdrehte Welt zeigt eine Unbekanntheit des Bekannten 

und Unvertrautheit des Vertrauten. Im Staunen geschieht also eine eigentümliche Verkehrung: Das 

Selbstverständliche wird gerade als Selbstverständlichkeit fragwürdig und das Bekannte !in einem 

bislang unbekannten Sinne unbekannt”.152 Die !verkehrte Welt” der Philosophie entspringt in der 

Unheimlichkeit des Staunens, das !unvermutet und ungerufen” im Menschen !als die jähe 

Verwandlung seines Aufenthaltes” in seiner vertrauten Heimwelt aufsteigen kann. Infolge des 

Einbrechens des Staunens zerbricht !die Vertrautheit, in der [der Mensch] heimisch unter den 

Dingen war”,153 der heimatliche Boden der Welterfahrung verliert seinen Vertrautheits- und 

Selbstverständlichkeitscharakter. Zwei Zitate drücken das vortrefflich aus:  

 

                                                
149 Ebd. 
150 ND, S. 63.  
151 Ebd. 
152 Studien, S. 182.  
153 ND, S. 64.  



 118 

Das Staunen wirft den Menschen aus der Befangenheit in der alltäglichen, 

gemeinschaftlich geteilten, traditionalen und abgenützten Vertrautheit mit dem 

Seienden heraus und lässt ihm diese als "Befangenheit" unheimlich werden.154 

 

Wie ein Feuer ist das Staunen, [… ein] Weltbrand, in dem alle Tradition, alle 

Vertrautheit […], das ganze vorgegebene nichtursprüngliche, traditional 

übernommene Weltverständnis zur brennenden Fragwürdigkeit wird […] 

gleichsam wie erstarrte Lava, wieder ins Glühen und in Bewegung kommt.155 

 

Die formale Wesensstruktur dieses Bruches innerhalb der natürlichen-traditionellen Einstellung 

bezeichnet Fink mit dem griechischen Wort NH"+%L54. Dies deutet er als ein Herausschlagen, ein 

Herauswerfen des Menschen aus der Grundweise seiner Existenz, aus !jenem lässigen 

Lebensvollzug auf dem Boden einer fraglosen und unbewegten Geltungstradition”.156 Die 

!ekplektische” (ent-setzende, heraus-schlagende) Struktur des Staunens zeigt wohl eine gewisse 

Verwandtschaft mit den !Stimmungen und Erfahrungen, die den Menschen in die Tiefe seines 

Wesens heimbringen: Schrecken, Angst, Grauen”.157 Doch ist das Staunen keineswegs nur eine 

Stimmung, sondern es ist die Grundstimmung des reinen Denkens. Es ist !ursprüngliche Theorie”, 

wie er sagt:  

 

Das Staunen ist ursprüngliche Theorie, sofern es dabei dem Menschen widerfährt, dass 

seine Wissenstraditionen, seine Vorerkenntnisse von Welt und Dinge zerfallen und er in 

die Not […] gerät und ein neuer Entwurf […] notwendig wird.158 

 

Die erschütternde Erfahrung des Staunens ist also ein ent-setzendes (ek-plektisches, heraus-

schlagendes) Widerfahrnis, das die natürliche Einstellung zerbricht und in eins damit im Menschen 

eine Selbstverwandlung erzwingt. Das $*'µ#895( hat eine dynamische Struktur: !Indem der 

Staunende sein Befangensein in der alltäglichen Vertrautheit mit der Welt loslässt, sein ruhendes 

                                                
154 Ebd. 
155 ND, S. 65. Der vom Staunen hervorgebrachte Riss in der Tradition als Motivation zu einer revolutionären Änderung 

des Denkens findet sich übrigens auch in einem Ende Juni/Juli 1937 datierten Manuskript Husserls über die 
Teleologie in der Philosophiegeschichte: !Bei den Griechen aber führt die aus ihrer besonderen historischen 
Verflechtung und nationalen Entwicklung verständlich gemachte Motivation zu einer total neuartigen Weltfrage 
bzw. zu einer universalen Neugier, einem $'(µ#)*+,, das alle naive traditionale Gebundenheit hinter sich läßt, 
indem sie nach dem an sich Seienden, ganz irrelativen, über-traditional 'Seienden' fragt” (Hua XXIX, S. 389).  

156 ND, S. 64.  
157 Studien, S. 183.  
158 Ebd. 



 119 

Weltverständnis preisgibt, kommt gerade sein Verstehen und seine weltliche Existenz in 

Bewegung.”159 Das Erstaunen über die Welt im Ganzen, diese akute Verwunderung ist der 

!plötzliche Übergang zwischen der bewegungslosen Ruhe und der bewegten Unruhe”160 des 

Philosophierens. Dadurch wird das Staunen als arché kinéseos, als Prinzip und Motivation der 

Philosophie bestimmt, denn !die Geburt der Philosophie ist die Verwunderung über das 

Selbstverständliche”.161 Dass der selbstaufstellende Charakter der Philosophie erstens in einem 

autonomen Entwurf ihres Grundproblems besteht und zweitens im staunenden Entwurf der 

philosophischen Existenzweise motiviert ist, besagt laut Fink aber nicht, !dass es in der Macht und 

Willkürfreiheit des Menschen läge”,162 das Staunen hervorzubringen und zu erzeugen. So wenig der 

Mensch dem $*'µ#895( entweichen kann, so wenig ist die Grundstimmung der Philosophie 

willentlich zu erzeugen. Die Stimmung der Verwunderung steigt im Menschen auf, kann jedoch 

nicht aus freiem Willen eingeleitet werden. Anders als bei dem husserlschen Akt der Epoché, die 

!Sache unserer vollkommenen Freiheit”163 ist, entzieht sich die anfängliche Grunderfahrung der 

Philosophie dem Reich menschlicher Freiheit. Vom Menschen wird vielmehr ein reaktives 

Verhalten verlangt. Er muss eine angemessene Antwort auf das, was ihm zustößt, bieten. 

 

Die wahre Freiheit des menschlichen Geistes ist die Selbstbestimmung zur wissenden 

Hinnahme dessen, was jenseits aller Menschenmacht ist, ein Sichfreigeben zum 

Erleiden der Gewalt des wahrhaft Seienden.164 

 

Die aushaltende und austragende Hinnahme der aus der Verwunderungserfahrung aufgestiegenen 

Fraglichkeit berührt die menschliche Freiheit, spricht sie an und verlangt vom freien Menschen eine 

Antwort auf die erschütternde Erfahrung. Sie setzt also ein Sich-Freigeben, Sich-Öffnen voraus. Die 

Annahme dieser Gabe ist kein passives Geschehen, sondern fordert den freien Einsatz des 

Menschen !im Aushalten und Austragen des Staunens in der wachen Kraft der begrifflichen 

Erkenntnis”. Denn der autonome Entwurf des Problems, der die wesentliche Grundhandlung der 

Philosophie ist, ist nicht lediglich ein Frageansatz, sondern die begriffliche !Entfaltung der 

staunenden Frage”.165  

 Zu diesem Punkt stellt sich aber erneut die Frage, ob und inwiefern die eigentümliche Kraft 

                                                
159 Ebd., S. 65.  
160 ND, S. 67.  
161 B-VII, 22a. 
162 Studien, S. 182.  
163 Hua III/1, S. 62.  
164 Studien, S. 184.  
165 Zitate aus: ebd.  



 120 

des Staunens, den Horizont der den Menschen definierenden natürlichen Einstellung erschütternd 

zu sprengen, dem Reflexionssubjekt gehört – oder vielmehr nicht. Die finksche Darstellung des 

Staunens und seiner Struktur ist durch einen besonderen Wortschatz der Unpersönlichkeit 

charakterisiert, der zu einer negativen Antwort tendieren lässt. Der Mensch kommt sehr oft im 

Dativ vor, und es gibt vor allem unpersönliche Formen, die das $*'µ#895(-Erleidnis 

charakterisieren. Es empfiehlt sich, einige davon hier zu wiedergeben. So schreibt Fink z.B.: !Im 

Staunen widerfährt dem Menschen eine […] Vereinsamung”;166 das $*'µ#895( sei !ein Verhältnis 

der Dinge zum Menschen”.167 Der Mensch erfährt das Staunen nicht als Subjekt, sondern als 

Objekt. In der !Aktion” des $*'µ#895( steht der Mensch in der semantischen Rolle des nicht aktiv 

Handelnden. Das staunende Subjekt ist sozusagen von dieser Erfahrung ergriffen, die 

Verwunderung erschüttert es und seine Heimwelt. Wie Fink sagt: !Das Staunen wirft den Menschen 

aus seiner Befangenheit”,168 es ist ein Widerfahrnis, !das den Menschen ent-setzt”.169 In der 

Abhandlung in den Kant-Studien wird die vorläufige und !skizzenhafte” Erörterung der 

Reduktionsmotivation als Ermöglichung der Philosophie mit der enigmatischen Feststellung 

beendet, dass man hier vor eine ausweglose Schwierigkeit gestellt sei. Das Enigma ist die 

Reduktion: 

 

[...] von ihr [der Reduktion] wie von einer ständig möglichen und im Horizont unserer 

menschlichen Möglichkeiten von vornherein liegenden Erkenntnishandlung reden zu 

müssen, während sie in der Tat keineswegs eine Möglichkeit unseres menschlichen 

Daseins darstellt.170  

  

Auf diese problematische Behauptung, die mit Husserls Überzeugungen sicherlich nicht 

übereinstimmt,171 hatte auch Landgrebe in seinem Einwändebrief reagiert. Mit dieser Behauptung 

wäre, ihm zufolge, der Begriff des Menschen zu sehr in seiner natürlichen Einstellung 

eingeschränkt. Ist aber diese natürliche Einstellung, so Landgrebe, !wirklich so grundsätzlich 

bruchlos? Ist nicht der Begriff des Menschen so sehr verkürzt, dass unter ihm ein Wesen befasst 

wäre, von dem überhaupt nicht zu verstehen wäre, wie es dazu kommt zu philosophieren?"172 

 Die am besten formulierte Antwort auf die Bedenken Landgrebes hat Fink dem Text eines 

                                                
166 ND, S. 62. 
167 Ebd. 
168 Ebd., S. 64.  
169 Ebd., S. 65.  
170 Studien, S. 110.  
171 Vgl. z.B. Hua XXXIV, S. 315ff; Hua I, S. 8, 56. 
172 EFGA 3.2, S. 483.  



 121 

Vortrags anvertraut, den er erstmals 1940 unter dem Titel !Vom Wesen des Enthusiasmus” in 

Löwen gehalten hat. Hier legt Fink das $*'µ#895( als eine !dämonische” Erfahrung aus, deren 

Wesen der Enthusiasmus ist. Der Terminus !Enthusiasmus” ist die Übernahme des griechischen 

Wortes 6($3'&5*&µ=4, das vom Verb !6($3'&5#895(” abgeleitet ist. O($3'&5#895( bedeutet: einen 

Gott in uns zu haben, von einer Gottheit inspiriert und beseelt sein, !das Überwältigt- und 

Eingenommensein vom Gott”. So schreibt Platon im Timaios (71e), dass niemand die 

gottbegeisterte und wahrhafte Seherkraft (µ*(15HP4 6($23' H*I -+%$3>4) mit Überlegung (N((3'4) 

ausübe, sondern entweder, während der Schlaf die Kraft seines Nachdenkens (<.3(0&9,4) fesselt, 

oder vermöge eines Fiebers oder einer durch Gottergriffenheit erzeugten Verwandlung (E Q5# 15(* 

6($3'&5*&µ?( "*.*++#L*4). Doch nach dem Moment der Verzückung müsse er über die Aussagen 

seiner Sehergabe und göttlichen Begeisterung (R"? 1P4 µ*(15HP4 19 H*I 6($3'&5*&15HP4) bestimmt 

(&'((32,) werden, es sich im Wachen oder im Schlafe ins Gedächtnis zurückzurufen und wohl zu 

erwägen und alle gehabten Erscheinungen (<*(1#&µ*1*) durch Nachdenken (+375&µS) genau zu 

unterscheiden (Q5*5.2,). In diesem Sinne ist die enthusiastische Erfahrung des Staunens eine 

dämonische, weil ein Q*5µ3( den Menschen beherrscht und in ihm eine Erfahrung heraufsteigen 

lässt, die ihn dann zur Strenge des Begriffs zwingt. Dämonisch ist also jene große Verwunderung, 

in welcher der Mensch sich befreit und erneut zur Welt im Ganzen fragend verhält. Dies ist die 

dämonische Leidenschaft, die die existenziale Motivation zur Philosophie ist: ein Erleidnis des 

Menschen, bei dem ihn ein Q*Dµ3( beseelt. Der Enthusiasmus als ausgezeichnete Form des 

Staunens ist also die Anfangserfahrung der Philosophie, die nicht in der Macht des Menschen steht, 

sondern von der er ergriffen wird.  

 Die formale Struktur des Enthusiasmus bezeichnet Fink in diesem Vortrag wiederum als die 

NH"+%L54, also die ent-setzende Erschütterung des tragenden Traditionalbodens. Es ist eine !Ent-

Setzung des Menschen aus dem Umkreis seiner endlichen, der irdischen Selbstbehauptung 

dienenden Zwecke”.173 In der Grunderfahrung des Entsetzens wird die Selbstgenügsamkeit des 

natürlichen Lebens durchbrochen und das in diesem Erleidnis ergriffene Subjekt !über alle 

Genügsamkeit beim Gegebenen” herausgerissen. Die Möglichkeit dieser Grunderfahrung !liegt 

aber nicht in dem Umkreis jederzeit verfügbarer Möglichkeiten” des Menschen, die nur freiwillig 

erzeugt werden können. Dagegen muss !der harrende Anruf aus der innersten Lebenstiefe 

kommen”.174 Die enthusiastische Seinsweise des Menschen, die echte philosophische Existenz,  ist 

eine, in !welcher der Mensch nicht im Umkreis seines endlichen Wesens und der damit gegebenen 

                                                
173 Ebd., S. 17. 
174 Ebd., S. 13.  



 122 

Möglichkeiten verbleibt, sondern wo er vom Übermenschlichen her hinausgehoben wird”.175 Die 

von Fink beschriebene Bewegung ist ein Über-sich-hinaus-getragen-Werden: Im Enthusiasmus 

geschieht eine Selbstüberschreitung der menschlichen Existenz, die endliche Selbstüberschreitung 

der Endlichkeit176 als ein !Sichergreifenlassen vom Gott”.177  

 Das Problem der Philosophie, das im enthusiastischen Staunen !dämonisch” motiviert und 

dementsprechend entworfen wird, entspringt nicht aus einem !beliebigen Zweifel am 

Feststehenden, aus der Zweifelsucht, aus dem bloßen Misstrauen des menschlichen Geistes”.178 Vor 

der Philosophie versagt die Selbstherrlichkeit des Menschen. 

 

 

§ 8. Motivation als Telos: die Freiheit 

 

Der dritte und letzte Aspekt der Unmotiviertheitsthese liegt nun im autonomen Entwurf des Zwecks 

der Philosophie. Motivation wird hier als 1T+34 (causa finalis) verstanden und bedeutet also 

!dasjenige, worumwillen etwas geschieht” - 13>13 Q` 1? 3U V(9H*.179 Im autonomen Entwurf ihrer 

Wissensweise und ihres Grundproblems, ineins mit dem Entwurf ihrer Existenzweise, hat sich die 

Philosophie von der traditionell vorgegebenen Zweckidee der Wissenschaft befreit. Im Gegensatz 

zu Husserl orientiert sich die finksche Begründung der Philosophie keineswegs an der 

!Wissenschaft”, da es keine natürlich eingestellte, !weltbefangene Motivation [gibt], die 

konsequent zur phänomenologischen Einstellung führen würde”180 und die Idee der Wissenschaft 

eine natürlich eingestellte ist. Die natürliche Einstellung sei in der Tat eine !Weltbefangenheit“: 

eine ontisch nicht zu überwindenden Autarkie, deren Selbstgenügsamkeitstendenz eine naive 

!Genügsamkeit beim Gegebenen” und eine Sicherung der !alltäglichen, gemeinschaftlich geteilten, 

traditionalen und abgenützten Vertrautheit” mit der vorgegebenen Heimwelt darstelle. Diesem 

!nicht-ursprüngliche[n], traditional übernommene[n] Weltverständnis gehört auch unsere 

Wissenstradition, d.h. auch die Idee der 'Wissenschaft' an. Die Idee der 'Wissenschaft' entspringt in 

der Weltbefangenheit.181 

 Daher ist laut Fink die Philosophie Husserls im Grund motivlos, und die bei ihm 

                                                
175 Ebd., S. 22.   
176 Ebd., S. 25.  
177 Ebd., S. 26. 
178 Studien, S. 182.  
179 Aristoteles, Metaphysik  W 1013*, 33.  
180 Z-IX, IX/2a. 
181 Vgl. Ebd. 



 123 

entscheidende Vorgabe der leitenden Zweckidee der Wissenschaften äußerliche Dekoration.182 Die 

Philosophie, so meint Fink, !wenn anders sie geschieht in der Einsamkeit der letzten Fragen, hat 

keine äußere Motivation”.183 Damit wendet sich Fink auch gegen Heideggers Position, wenn er 

schreibt, dass !mit dem groben Geschrei der Existenzialität ihre [der Philosophie] Motivation nicht 

geklärt”184 ist. Die Philosophie sei dagegen ganz der Freiheit überliefert und darum vollkommen 

motivlos. Von der !Motivlosigkeit” der Philosophie sprechen auch die Ausführungen für J. Patocka, 

die Fink 1933 niedergeschrieben hat.185 Mit dieser These bestreitet Fink, wie er in seinem 

Antwortbrief an Landgrebe klarmacht,  

 

dass die frühere Philosophie ihrer Intention nach schon auf den transcendentalen Boden 

abzielte, weder in Leibnizens Monadologie, noch in Berkeleys Spiritualismus usw. Die 

teleologische Einheit der Geschichte des Geistes ist kein "geisteswissenschaftliches 

Faktum", sondern allein eine philosophische Konstruktion, ist keine ontisch 

standhaltende Wahrheit, sondern eine spekulative Forderung. Mit dem tiefsten 

Misstrauen kann ich alle die Versuche, auch die phänomenologischen, ansehen, eine 

finale Sinnrichtung in der Geschichte des Geistes, mit dem Endzweck der gerade 

interpretierenden Philosophie, zu behaupten. Die philosophisch-spekulative Wahrheit 

über die Einheit des in der Geschichte sich äußernden Geistes darf nie zu einer massiv-

ontischen, kulturoptimistischen veräußerlicht werden. Husserls Interpretationen von 

Descartes, Hume usw. sind spekulativ, und keineswegs ausweisende Belege für das bei 

diesen Denkern vorhandene phänomenologische Problem186. 

 

Hier kann man eine deutliche Polemik gegen die husserlsche teleologische Auffassung der 

Geschichte als Verwirklichung des Vernunftideals sehen. Ein wichtiges Element dieser 

Distanzierung liegt darin, dass für Fink die Geschichte der Philosophie ihre Vollendung nicht in 

seinem aktuellen Philosophem hat. Das gegenwärtige Philosophieren ist nicht die Klimax einer 

langen Entwicklungsbewegung des Fortschritts, keine Krönung einer Entelechie der Menschheit. 

Die Philosophie ist Freiheit, weil sie autonom, selbstaufstellend ist und also um ihrer selbst willen 

geschieht. Sie hat aber auch ein 12+34, welches mit seiner freien Urstiftung in der Reduktion 

übereinstimmt.  

                                                
182 Vgl. Z-X, 28a. 
183 Ebd. 
184 Ebd. 
185 Vgl.  Z-XII, 6a. 
186 EFGA 3.2, S. 482.  



 124 

 

Die phänomenologische Reduktion ist keine Methode, die einmal gelernt sein kann, 

sondern ist die Aufgabe der Philosophie, sofern deren Telos die Freiheit des Menschen 

ist. Nur um der Freiheit willen existiert Philosophie. Motivation der Reduktion ist 

einzig der Wille zur Freiheit. Freiheit ist aber nicht die !Freiheit” eines Tun- und 

Lassen-könnens, sondern ist die Befreiung der Existenz des Menschen.187 

 

Der -./0 der Philosophie, ihrer selbstaufstellenden Freiheit, entspricht ihr 12+34, die Befreiung. 

Eins ist in dem anderen enthalten. Anfang und Ende der Philosophie fallen zusammen, weil sie 

vollkommen autotelisch ist. So kann man mit Schelling behaupten: Anfang und Ende aller 

Philosophie ist – Freiheit! 

 

 

 

                                                
187 Z-IV, 27a-b. 



 125 

Zweiter Teil 

Reduktion und Befreiung 

 

Kapitel IV 

Die Reduktion und ihre Situation 

 

 

§ 1. Die phänomenologische Reduktion 

 

Die transzendentale Reduktion ist der Schlüssel zum phänomenologischen Verstehen. Jede Art von 

!Phänomenologie” ist letztendlich nur die jeweilige Entfaltung dieses Grundgedankens. Er muss 

insofern als Grundakt der Phänomenologie angesehen werden, weil die Reduktion allererst die 

Möglichkeit zu philosophieren gibt. Sie ist, samt der ihr zugehörigen phänomenologischen Epoché, 

der radikale Anfang und Principium der Philosophie, wie im ersten Teil der vorliegenden Arbeit 

dargestellt wurde.1 Die Reduktion ist also auch der Schlüssel zur Phänomenologie als 

transzendentaler Philosophie: Einzig durch den Reduktionsvollzug hat man Zugang zur innersten 

Kammer des phänomenologischen Gebäudes. Hält man diese zentrale Bedeutung der Reduktion 

fest, und betrachtet man die phänomenologische Philosophie von diesem Standpunkt aus, so könnte 

man die Entwicklung des husserlschen Reduktionsgedankens von seinem Frühwerk (ab ca. 

1906/07) bis hin zur letzten, und doch unvollständig gebliebenen Gestaltung der Phänomenologie in 

der Krisis (1936) verfolgen. Doch das würde eine Gesamtinterpretation des husserlschen Denkens 

implizieren, die außerhalb der Grenzen unserer Untersuchung liegt.2 Wenn auch die Reduktion 

                                                
1 Die Ablehnung der Reduktion hat eine realistische und anti-transzendentale Strömung innerhalb der 

Phänomenologie in Gang gesetzt. Theodor Conrad hat z.B. die Position der sogenannten !München-Göttinger 
Schule” in der Formel !Phänomenologie ohne Reduktion” zusammengefasst. Vgl. T. Conrad, Bericht über die 
Anfänge der phänomenologischen Bewegung, in: E. Ave-Lallemant/K. Schumann (Hrsg.), Eine Zeitzeuge über die 
Anfänge der phänomenologischen Bewegung: Theodor Conrads Bericht aus dem Jahre 1945, Husserl Studies IX, 
1999, S. 83.  

2 Man könnte die geschichtliche Entwicklung des Reduktionsgedankens in drei Hauptphasen einteilen. Zum frühesten 
Zeitabschnitt gehören Die Idee der Phänomenologie (Fünf 1907 in Göttingen gehaltenen Vorlesungen, Hua II) und 
die Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie (Vorlesungen 1906/07, Hua XXIV). In der Vorlesung 
!Grundprobleme der Phänomenologie” (1910/11, Hua XII) findet sich die erste dokumentierte Ausdehnung der 
Reduktion auf die Intersubjektivität. Der Kulminationspunkt dieser ersten Phase sind die 1913 veröffentlichten 
Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, 1. Buch (Hua III/1). Die mittlere 
Phase umfasst ungefähr die Zwanzigerjahre. Dazu gehören die Vorlesung !Erste Philosophie” vom Wintersemester 
1923/24 (Hua VII, VIII) und die Vorlesung vom Wintersemester 1922/23, !Einleitung in die Philosophie” (Hua 
XXXV). Zu erwähnen sind auch die 1922 an der University of London gehaltenen !Londoner Vorlesungen” (in: 
Husserl Studies 16/3, 1999, S. 183-254), welche einen frühen Plan zum gesamten System der Phänomenologie 
bieten. Die letzte und dritte Phase bilden die Dreißigerjahre: Die Bände XIV, XV und XXXIV der Husserliana 
lassen die sehr komplizierte und radikalisierte Auffassung der Reduktion und ihre unabdingbare Bedeutung für die 



 126 

zunächst im Rahmen der phänomenologischen Erkenntnistheorie als Ausschaltung aller 

Transzendenzen und deren In-Geltung-Habens bereits vor der !Wende” zum transzendentalen 

Idealismus eingeführt wurde,3 steht sie doch mindestens seit den Ideen I !in untrennbarem 

Zusammenhang mit dem transzendental-phänomenologischen Idealismus”. Vor allem in den 

Zwanziger- und Dreißigerjahren erscheint die Reduktion als !pars pro toto für die Phänomenologie 

im Ganzen”.4 Damit stimmen auch die Behauptungen Husserls 1931 in einem Gespräch mit Fink 

und Cairns völlig überein. Cairns hat in seinen philosophischen Memoiren aus der Zeit seines 

Freiburger Aufenthalts geschrieben, für Husserl !the most important thing about his whole 

philosophy is the transcendental reduction”.5 Dem entspricht auch die systematische Anordnung 

und thematische Gliederung des Nachlasses Edmund Husserls, an der er 1933 – 1935 mit Hilfe 

seines Assistenten Fink und Dr. Landgrebe persönlich arbeitete. Die Systematik der 

Nachlassordnung, welche die endgültige Gliederung und Zusammenstellung unzähliger 

Manuskripten in sechs Mappen (von A bis F) führte, stimmt mit der Grundeinsicht Husserls 

zusammen, dass die Reduktion das Fundament der Phänomenologie bzw. der Philosophie ist, und 

dass sie wie eine philosophische Wasserscheide fungiert. Vor ihr liegt die uneigentliche, vor-

philosophische Einstellung, nach ihr die echte philosophische, d.h. transzendentale Forschung. Die 

Manuskripten seien also gemäß der Systematik der phänomenologischen Philosophie in zwei 

Hauptgruppen gegliedert. Die erste Gruppe bilden solche Forschungen, die sich mit !den sich schon 

in der ‘Natürlichen Einstellung’ (d.i. auf dem selbstverständlichen Boden der immer 

vorausgesetzten Weltgeltung) darbietenden Problemen”6 befassen. Dabei handelt es sich um die 

Manuskripten der Gruppe A, die Untersuchungen zur “mundanen Phänomenologie” enthalten. 

Diese sind in acht thematischen Untergruppen geteilt: Logik und formale Ontologie, formale Ethik, 

Ontologie (Eidetik und Methodologie), Wissenschaftslehre, intentionale Anthropologie, 

Psychologie und Theorie der Weltapperzeption. Die zweite Hauptgruppe hat die erst nach der 

phänomenologischen Reduktion auftauchenden transzendentalen Probleme zum Gegenstand: die 

Zeitkonstitution als formale Konstitution (Gruppe C), die primordiale Konstitution (die sogenannte 

“Urkonstitution”) (Gruppe D), die intersubjektive Konstitution (Gruppe E). Die übrigen 

Manuskripte zu Vorlesungen und Vorträge sind in der letzten Gruppe F gesammelt worden. Die 

erste, vortranszendentale (vorphilosophische) Hauptgruppe ist von der zweiten, transzendentalen 

                                                                                                                                                            
Transzendentalphänomenologie deutlich werden.  

3 Vgl. Hua II, insbesondere S. 39-52.  
4 Beide Zitate aus Hua XXXIV, Einleitung des Herausgebers, S. XXI. Vgl. auch den Brief Husserls an Ingarden vom 

13.11.1931: !Das Schwerste der Philosophie überhaupt ist die phänomenologische Reduktion, sie mit Verständnis zu 
durchdringen u. zu üben” (E.Husserl, Briefe an Roman Ingarden, Nijhoff, Den Haag I968, S. 74). 

5 D. Cairns, Conversations, a.a.O., S. 43.  
6    Ms. P 2 II/10. 



 127 

(eigentlich philosophischen) und ihrer Disziplinen durch die Übergangsgruppe B getrennt. Sie 

enthält alle der phänomenologischen Reduktion und ihrer Methodik gewidmeten Manuskripten, 

welche ihrerseits in viert Untergruppen geteilt sind: 1) Wege zur Reduktion, 2) die Reduktion selbst 

und ihre Methodologie, 3) vorläufige intentionale Analytik und 4) historisch-systematische 

Selbstcharakteristik der Phänomenologie. Die Archivierung des husserlschen Nachlasses und die 

Entwicklungsphasen der thematischen Anordnung aller Manuskripten in den Jahren 1933-1935 hat 

S. Luft 2004 in einem sehr detaillierten Artikel mit dem größten Sachverstand analysiert.7 Aus der 

vergleichenden Studie der drei, zu Husserls Lebenszeit verfassten Nachlassordnungen (zwei aus 

dem Jahr 1933 und eines letzten vom März 1935) geht deutlich hervor, dass !die Pläne und 

Übersichten über den Nachlass also alle mit Nachdruck die Differenz zwischen natürlicher und 

phänomenologischer Einstellung [betonen]”.8 Die Stiftung dieser phänomenologischen Differenz 

hängt von dem Reduktionsvollzug grundsätzlich ab.  

 Wenn man also von der zentralen Bedeutung der Reduktion ausgeht, gleicht jede 

phänomenologische Analyse und Problembetrachtung dem sorgfältigen Begehen eines unsichtbaren 

Kreises, der das bunte Reich der Erscheinungen beschreibt. Es lässt sich in aller Schärfe nach der 

phänomenologischen Korrleativmethode beleuchten, dabei wird durch die Methode der eidetischen 

Variation das invariante Wesen (Eidos) erfasst. Doch der tragende Mittelpunkt, um den die 

minuziöse Arbeit an den Phänomenen kreist – man könnte sagen, um den die Phänomenologie im 

Ganzen sich begrifflich entfaltet –, tritt in dieser ersten Problemdimension nicht hervor. Die 

grundlegende, tragende Mitte des offenen Systems der Phänomenologie ist die Reduktion. Ihr 

explizites Begreifen liegt in einer höheren, rückbezüglichen Dimension des phänomenologischen 

Denkens, die eine Phänomenologie zweiter Stufe verwendet. Der höhere Zusammenhang heißt 

grundsätzlich: transzendentale Methodenlehre, deren primäre Aufgabe in der Phänomenologie der 

phänomenologischen Reduktion besteht. Der Methodenlehre eignet eine hohe Einsicht, die sich 

eher auf das ganze, zusammenhängende Gefüge des phänomenologischen Denkens als auf die 

einzelnen gesonderten Analysen richtet. Ihr liegt also die gesamte Entfaltung der 

phänomenologischen Analytik und Konstitutionstheorie als notwendige Voraussetzung voraus. Das 

systematische Ganze erwächst tatsächlich nur aus den konkreten Einzelanalysen, die durch die 

Reduktion ermöglicht werden, und endet im bewussten Sich-selbst-Begreifen des reduktiven Tuns. 

Keine der unzähligen Einzelanalysen, in denen sich die transzendentale Erfahrung mit ihren 

Einsichten niedergeschlagen hat, ist !um ihrer selbst willen da”, jede untersteht dagegen einem 

                                                
7    S. Luft, Die Archivierung des husserlschen Nachlasses 1933–1935, in: Husserl Studies XX 2004, S. 1-23. 
8    Ebd., S. 10. 



 128 

!Zug zum Ganzen des Systems”, von dem sie geleitet und getrieben wird.9 Nur in dem Maße also, 

in dem die Einzelfrage durch die philosophische Grundfrage geleitet wird, !bestimmt sich die 

Abschätzbarkeit ihrer philosophischen Relevanz”.10 Die kritische Abschätzung der !Reduktion” und 

die Befragung ihrer philosophischen Tragweite im Lichte der meontischen Integration der 

Phänomenologie Husserls ist jene theoretische Operation, an der Fink während seiner gesamten 

Assistentenzeit bei Husserl gearbeitet hat. 

 Man kann sich die Phänomenologie als ein Denken vorstellen, das von zwei 

entgegengesetzten und genau deswegen sich wesentlich ergänzenden Grundtendenzen 

durchdrungen ist, deren Zentrum die Reduktion ist.11 Diese zweifache Spiralbewegung, die von der 

Reduktion hervorgerufen wird, ist sowohl ein Zurückholen aus der Verweltlichung heraus, d.h. aus 

der natürlichen Einstellung als dem Endresultat des Konstitutionsprozesses, als auch eine 

analytische Wiederholung dieses Konstitutionsprozesses, der in der sinnhaften Welt (Kosmos) sein 

teleologisches Endpunkt hat. Die Wiederholung des Konstitutionsprozesses ist die 

phänomenologische !Konstitutionslehre”. Von der Reduktion ermöglicht, eröffnet sie für den 

!phänomenologischen Zuschauer” das Reich der verborgenen, vergessenen intentionalen 

Konstitutionsleistungen der transzendentalen Subjektivität. Unter den Augen des Zuschauers spielt 

sich nun das vergessene !Drama der Weltkonstitution” ab: das ungeheure Schauspiel einer 

verborgenen Konstitutionsgeschichte, das er nun verfolgt. Das Phänomenologisieren ist in diesem 

Sinne ein Gegenspiel, d.h. eine Gegenbewegung gegen die !weltausgerichtete Konstitution”.12 

Wenn man der gesamten Ordnung dieses Prozesses folgt, eröffnet sich !zwischen Natur und Geist” 

eine Mannigfaltigkeit konstituierter Schichten, welche in der natürlichen und geistigen Welt ihre 

noematische Einheit finden. Korrelativ gibt es natürlich eine Mannigfaltigkeit an noetischen, 

konstituierenden Leistungen. Diese sind ebenso auf eine synthetisierende Einheit hin gerichtet, wie 

sie von ihr ausstrahlen: der transzendentalen Subjektivität. Das erste, niedrigste Niveau ist laut 

Husserl die Konstitution der reinen, materiellen Natur. Die Aistheta (Sinnesdinge) mit ihren 

verschiedenen Sinnesschichten der Wahrnehmbarkeit verweisen aber auf einen aisthetischen, 

erfahrenden Leib, dessen konstituierende Funktionen über eine bloß solipsistische Stufe 

hinausgehen. Das Endprodukt dieser leiblichen, kinesthetischen Konstitution ist das unendliche Feld 

einer objektiven und intersubjektiven Natur. Husserl begreift die Konstitution der animalischen 

Natur als die nächste Stufe dieser sehr differenzierten Schichtung, wobei das reine Ich und die 

seelische Realität in Zentrum seiner Untersuchungen stehen. Für die Konstitution einer vollen 
                                                
9 Studien, S. 2.  
10 Ebd. 
11 Vgl. Z-IV, 67a. 
12 VICM/1, S. 125.  



 129 

seelischen Realität habe also der Leib und das in ihm begründete Einfühlungsvermögen des 

Subjekts eine entscheidende Bedeutung. Die Konstitution spiele sich innerhalb einer Sphäre 

egologischer Urpräsenz, die sich im Zentrum eines Zeithofes befindet, zusammen mit einer 

intersubjektiven Appräsentation des Anderen ab. Nur in der dritten Schicht vollziehe sich die 

Konstitution der !geistigen Welt” und ihres !Trägers”: der Person.13 Aus dieser knappen 

Schilderung der Husserlschen Konstitutionslehre leuchtet trotz ihrer Kürze ein, dass die 

transzendentale Weltkonstitution !in den Synthesen und Einheitsbildungen, Habitualitäten und 

Potentialitäten des transzendentalen Lebens”14 als Hauptthema des phänomenologischen Denkens 

angesehen werden muss. Mit dem Ausdruck !transzendentales Leben” ist also nicht bloß ein 

solipsistisches Subjekt gemeint, sondern die allumfassende Einheit !einer sich im 

Konstitutionsprozess vergemeinschaftenden Monadenintersubjektivität”:15 das Monadenall und 

seine weltschöpferische, sinngebende Aktivität. Doch man muss sich das Schema der Konstitution 

nicht so vorstellen, dass das konstitutive Werden zwischen zwei entgegengesetzen Polen (Welt und 

Subjektivität) verliefe und es das bloß !zufällige” Praedicatum einer irgendwie substanziellen, von 

ihm unabhängigen Subjektivität wäre. Es gibt keine unbewegte, stillstehende Subjektivität, die auch 

konstituieren könnte. Das transzendentale, vergemeinschaftende Leben ist das !Wovon-aus” des 

konstitutiven Werdens, und die Welt (d.h. ihre endgültige Konstitutionsschicht: die natürliche 

Einstellung) das !Wohin” der teleologischen Terminierung. Nicht die Glieder der konstitutiven 

Korrelation, sondern die Korrelation selbst ist hier apriori. 

 

Nicht ist die transzendentale Subjektivität hier und die Welt dort, und zwischen beiden 

spielt die konstitutive Beziehung, sondern das Werden der Konstitution ist die 

Selbstverwirklichung der konstituierenden Subjektivität in der Weltverwirklichung.16 

 

Das Zitat drückt die Grundidee Finks aus. So sei eine philosophische Wieder-holung des 

Konstitutionsprozesses und seine Bereitstellung als Überschaubares durch die Freilegung der 

transzendentalen Dimension des Lebens nur aufgrund einer radikal transzendenten Zurück-holung 

des Philosophierenden aus der Verweltlichung zu bewirken. Diese Zurückholung aus der 

Konstituiertheit sei eben jener Welttranszensus, der die eigentliche Leistung des 

Reduktionsvollzuges darstellt. Demzufolge ist die Reduktion die Bedingung der Möglichkeit der 
                                                
13 Vgl. ebd., S. 172-280. Bemerkenswerterweise schließt Husserl seine Betrachtungen über die Konstitution der 

geistigen, höheren Stufe der Welt mit einem Vermerk über den !ontologischen Vorrang der geistigen Welt 
gegenüber der naturalistischen”, was auf seine idealistische Position hinweist. 

14 VICM/1, S. 11. 
15 Ebd. 
16 Ebd., S. 49. 



 130 

theoretischen Wiederholung des Konstitutionsprozesses, d.h. der phänomenologischen 

Konstitutionslehre im Ganzen. Das stimmt auch mit der Überzeugung Husserls überein. Für ihn ist 

tatsächlich die Reduktion die conditio sine qua non für die Methode der Rückfrage. Da sie einen 

!Aufstieg” vom Mundanen zum Transzendentalen darstellt, gewährt die Reduktion den einzigen 

phänomenologischen Zugang zu den Schaukammern, in denen sich die "#$%&'$()* (die Wieder-

holung) vollzieht.  

 Diesbezüglich legt Fink den Akzent darauf, dass es !einer vorgängigen Ausarbeitung 

dessen, woraus das Leben zurückgeholt werden soll”17 bedarf, um die reduktive !Zurückholung 

aus…” vollziehen zu können. Wenn die Zurückholung möglichst vollständig und erfolgreich sein 

soll, muss im Vorfeld schon geklärt sein, wie die Ausgangssituation des Transzensus beschaffen ist. 

Dies ist laut Fink das große Thema der phänomenologischen Ontologie, welche er in der 

Fundamentalontologie Heideggers verwirklicht sieht. Es bedarf also nach Fink einer eingehenden, 

ausgearbeiteten Analyse der Ausgangsbedingungen der Reduktion, die ihre Situation ausmachen. Es 

geht um ein phänomenologisches Verständnis dessen, wovon die transzendierende Bewegung 

ausgeht: eine Analyse des natürlichen In-der-Welt-Seins des Menschen. Die phänomenologische 

Reduktion ist aber 

 

keine Methode, die einmal gelernt sein kann, sondern ist die Aufgabe der Philosophie, 

sofern deren Telos die Freiheit des Menschen ist. Nur um der Freiheit willen existiert 

Philosophie. Motivation der Reduktion ist einzig der Wille zur Freiheit.18  

 

Auf die Freiheit als Motivation wurde im ersten Teil der vorliegenden Arbeit, wo die Freiheit als 

Anfang und Ende aller Philosophie galt, ausführlich eingegangen. Nun kommt es darauf an, zu 

zeigen, dass im Rahmen der phänomenologisch-meontischen Philosophie 

 

die Freiheit nicht die !Freiheit” eines Tun- und Lassen-könnens, sondern die Befreiung 

der Existenz des Menschen [ist].19  

 

Fink denkt die von der Reduktion eingeleitete, meontische Zurückholung aus dem In-der-Welt-Sein 

und der Faktizität unserer Situation explizit als einen Akt der Befreiung. Die Ausgangssituation der 

befreienden Bewegung muss notwendigerweise eine grundsätzlich unfreie sein. 

                                                
17 Z-IV, 67a.  
18 Z-IV, 27a.  
19 Ebd.  



 131 

 

Der Mensch ist wesenhaft in der Unfreiheit. Und nur weil er unfrei ist, kann er frei 

werden. […] Reduktion als Befreiung, als Einleitung der Befreiung, ist in der Unfreiheit 

einer Situation.20 

 

Diesem zweiten, einer Gesamtdarstellung der Reduktion als Befreiung gewidmeten Teil dieser 

Untersuchung kommt die Aufgabe zu, folgende zwei Aspekte zu klären: 

 

1) Inwiefern die Reduktion ihre notwendige mundane Situation hat. Dafür wird es zunächst 

notwendig sein, die Medialität des Bildbewusstseins zu analysieren, um danach den 

medialen Charakter der Reduktion und ihre zweifache Situation angemessen verstehen zu 

können (Kapitel IV). 

 

2) Dass diese Situation eine wesenhaft unfreie ist. Dabei verlässt Fink die Husserlsche 

Terminologie der !natürlichen Einstellung” zugunsten seiner eigenen Prägung: der 

!Weltbefangenheit”. Diese macht die Grundlage für eine radikalisierte Auffassung der 

Reduktion als Befreiung aus. In dieser Umdeutung wird die Reduktion als !Entmenschung” 

und !Absolution” gedacht. Dies ist die Thematik des fünften Kapitels.  

 

 

§ 2. Die Medialität des Bildbewusstseins und seine Fenster-Struktur 

 

Die Ausarbeitung der Situationslehre der Reduktion muss von einer vorbereitenden Analyse der 

Medialität des Bildbewusstseins bzw. des Bildphänomens ausgehen. Mit der Erläuterung des 

Medialitätscharakters solcher Phänomene wird der analytische Leitfaden für die Erklärung der 

Situation der Reduktion, welche zwischen mundaner und transzendentaler Dimension liegt, 

gewonnen. 

 Physische Bilder sind Phänomene der Sichtbarkeit und geben uns als solche etwas zu 

erkennen, was sie selbst als stoffliche Dinge im Kontinuum räumlich-zeitlicher Welterfahrung 

eigentlich nicht sind. Dadurch werden sie zu paradoxen Vexierbildern zwischen Sein und Nichtsein, 

denn das in oder auf dem Bild Gesehene und Erkannte ist !in der Wirklichkeit”, materiell überhaupt 

nicht da. Es ist zwar nicht da, aber es zeigt sich, es erscheint uns als ein Bild. Ein Gemälde besteht 

                                                
20 Ebd.  



 132 

z.B. aus einer Leinwand und den unzähligen mit Ölfarbe darauf gezogenen Pinselstrichen. Sie 

werden nicht gesehen: Man geht durch sie hindurch und erkennt sofort das Bild, das Dargestellte, 

das auf der Leinwand erscheint. Man verweilt bei dem !Darstellenden” nicht.21 Diese 

Wahrnehmung, die über die Materialität des Seins hinweggeht, stellt einen Typus höherer 

Anschauungskraft unseres Geistes dar. Bilder sind also wie Amphibien zwischen Sein und Nicht-

Sein, zwischen Wirklichkeit und Unwirklichkeit. Unser Leben im Ganzen ist Tag und Nacht von 

Bildern umringt, wir leben in einer bunten Welt von Bildern aller Art. Unser In-die-Welt-

Hineinleben ähnelt in der Tat einem Verweilen in einem überfüllten Bildersaal, der auf eine tiefere 

Einheit hinweist. Die Bilder bezeichnen aber einerseits weniger, andererseits mehr, als die 

Erfahrung umfasst. Es ist also keine Überraschung, dass die Phänomenologie im Bildphänomen 

bzw. Bildbewusstsein ein zentrales, kompliziertes Problem erkennt.22 Der klassischen 

Phänomenologie Husserls zufolge wird jedes Bild erst dann zum Bild, wenn es sich vor dem 

Hintergrund eines Raumkontinuums als Gesondertes abgrenzt und abhebt. Diese Sonderung 

geschehe durch eine feine und graduelle Abstufung von Wahrnehmung und 

Neutralitätsmodifikation, und zwar einer Modifikation, die den Wahrnehmungsakt betrifft – auch 

Vollzugsneutralisierung genannt –. Aufgrund dieser graduellen Neutralisierung erscheine der 

anschauliche Gegenstand des Bildbewusstseins, das Wahrgenommene, im Modus des !Als ob”. Im 

Modus des !Als ob” konstituiere sich die Unwirklichkeit des Bildes oder, besser gesagt, die 

Irrealität dessen, was auf dem und durch das Bild dargestellt wird. Es scheint genau so, als ob das 

Abgebildete wirklich gegenwärtig wäre. Unter unseren Augen eröffnet sich z. B. die unendliche, 

detailübersäte Winterlandschaft eines Peter Bruegel des Älteren oder wird die statische Gegenwart 

der weiten Wildnis auf einem Schwarz-Weiß-Foto vom Ansel Adams zugänglich.  

 Im Fall solcher physischer Bilder – d.h. es geht hier keineswegs um Fantasiebilder oder 

Traumbilder, denen ein ganz anderer phänomenaler Status zukommt – zeigt sich die zweifache 

Bedeutung des Begriffs !Bild”. Einerseits meint !Bild” das rein physische Ding: das bedruckte 

Papier, die bemalte Leinwand, den Rahmen, der an der Wand hängt. In diesem Sinne kann ein Bild 

                                                
21 Wohl vermag aber ein Restaurator sich auf das Material bzw. auf die !abbildende” Komposition konzentrieren, um 

Beschädigungen zu beheben und somit ihre darstellende Kraft völlig wiederherzustellen. Das ist aber nur eine 
modifizierte Betrachtung dessen, was notwendig vorausgesetzt werden muss: der reinen Bildwahrnehmung im 
medialen Bildbewusstsein. Über den Zusammenhang Phänomenologie/Restaurierung siehe C. Brandi, Theorie der 
Restaurierung, hrsg. von U. Schädler-Saub, Siegl 2006, wo das Kunstwerk nach der Korrelationsmethode der 
Phänomenologie analysiert wird. Die Restaurierung ist nach Brandi der methodologische Moment der Erkenntnis 
des Kunstwerks in seinem sowohl physischen als auch ästhetischen und historischen Bestand im Hinblick auf seine 
Weitergabe an die Zukunft. 

22 Als locus classicus der Phänomenologie der Bildlichkeit gelten natürlich die Manuskripte und Vorlesungstücken 
Husserls über die Fantasie und das Bildbewusstsein (Hua XXIII). Zur Bildtheorie etlicher Autoren aus der 
phänomenologischen Konstellation (neben Husserl, Heidegger und Fink werden u.a. Ingarden, Kaufmann und 
Becker betrachtet) siehe H.R. Sepp, Bild. Phänomenologie der Epoché I, a.a.O. 



 133 

z.B. schief hängen, eingerissen oder von der Zeit komplett zersetzt sein. Andererseits wird mit 

!Bild” das Bild-Subjekt, d.h. das durch die Farben, Formen, Zeichen, etc. Dargestellte, das 

erscheinende Subjekt des Bildes bezeichnet. Die phänomenologische Analyse geht davon aus und 

unterscheidet drei wesentliche Komponenten des Bildphänomens und – korrelativ – des 

Bildbewusstseins, da es ohne Erfahrung kein physisches Ding und ohne Wahrnehmung kein 

erscheinendes Bild gibt. In der Bildstruktur muss man also laut Husserl unterscheiden: erstens das 

physische Bild: das Ding aus Marmor, Plastik, Papier oder Kreide, die Leinwand usw. Das Bildding 

ist der physische !Träger” des Bildes. Zweitens ist da das abbildende Objekt, auch Bildobjekt 

genannt. Es können z.B. die verschiedenen Pinselstriche sein oder die vielen Tintentupfer, die ein 

menschliches Gesicht zeichnen. Drittens schließlich das Abgebildete, das Bild-Subjekt: eben das, 

was uns !als” Bild erscheint, z.B. eine Winterlandschaft, ein Porträt eines Mannes, das Foto eines 

Kindes.23 Das Bildsubjekt bildet sich ab, man könnte auch sagen, dass es sich in dem oder auf dem 

gegenwärtig wahrgenommenen Bildobjekt darstellt, welches seinerseits vom physischen 

Gegenstand !getragen” ist. Dem Bildsubjekt und dem Bildobjekt kommt eine gewisse Abhängigkeit 

von der ersten, den Untergrund bildenden physischen Schicht des Bildwahrnehmungsprozesses zu. 

Mit seiner Bildtheorie weist Husserl nebenbei auch darauf hin, dass der !Träger” selbst zum 

Erzeuger der Bildauffassung werden kann und insofern das faktische, dinglich-stoffliche Medium 

eine mit-konstitutive Rolle bei der Stiftung bildlicher Sichtbarkeit spielen kann. 

  Genau an diesem Punkt zeigt sich das Spezifische finkscher Bildanalyse. Einerseits folgt er 

den aus Husserls mikroskopischer Zerkleinerung des Bildbewusstseins stammenden Anregungen, 

andererseits aber richtet er sich gegen dessen einseitige Auffassung des Bildphänomens, der zufolge 

eine kontinuierliche Abstufung zwischen Wahrnehmung und Bildbewusstsein (d.h. dem 

einheitlichen Auffassungsergebnis der drei verschiedenen Komponenten) bestehe. Diese 

progressive Abstufung sei eine kontinuierliche, stetig durchlaufene intentionale Modifikation, die 

eine Steigerung des irrealen Charakters des Wahrgenommenen produziere. Diese Modifikation 

werde eben Vollzugsneutralisierung genannt, weil sie eine Neutralisierung des thetischen 

Aktcharakters !Existenz” sei: Durch sie geschehe eine Neutralisierung der Existenz-Setzungen, die 

den Gegenstand der Wahrnehmung betreffen und ihn als “Wirkliches” konstituieren. 

Folgendermaßen fasst H.R. Sepp in seiner Studie zur Erfahrung des Raumbildes, in welcher auch 

die mit dieser Erfahrung verbundene “lebensweltliche Modifikation” gedacht wird, den Kern von 

Husserls Position zusammen: Aus der Neutralitätsmodifikation des die “Wirklichkeit” setzenden 

Aktcharakters ergebe sich !eine neue positionale Setzung”, die !das Hingegebensein im Stand der 

                                                
23 Vgl. das Beispiel Husserls in Hua XXIII, S. 19.  



 134 

ersten Neutralisierung” neutralisiere und !zugleich das Scheinbild als Wirklichkeit, als Gesehenes 

dieses quasi-Sehens” setze. !Indem sie aber neutralisiert, [...] vollzieht sie den Quasi-Glauben nicht 

mit, sondern betrachtet reflexiv ihn und darin das Noema, das Bild”.24 

 Wenn einerseits unleugbar ist, dass in der Bildwahrnehmung eine Neutralisierung des 

wahrnehmenden Aktes stattfindet, ist andererseits für Fink klar, dass bei den Neutralitätserlebnissen 

auch eine Neutralisierung des Gehaltes aufzuweisen sein muss.25 In diesem Fall sind die neutralen 

Momente sozusagen in das materiale Wesen selbst eingetreten, sie liegen im !Sinneskern” und nicht 

nur in den !thetischen Charakteren” des noetischen Bildbewusstseins. Es hat eine feinste 

Modifikation der Materie stattgefunden, wodurch sich die Unwirklichkeit, das Scheinhafte des 

Bildes im neutralisierten Kern konstituiert hat. Fink fixiert terminologisch alle Akte dieser Gattung 

als !Repräsentationen”: Die Repräsentationen sind also keine vergegenwärtigenden Akte (wie z.B. 

die Fantasie und die Erinnerung), sondern Akte der Gegenwärtigung (wie die Wahrnehmung). Auch 

sie geben etwas als !gegenwärtig” vor, nur nicht !leibhaftig” wie die Wahrnehmung (der 

gegenwärtigende Akt par excellence), sondern im Modus des !Als ob”. Diese Modalität kann 

jedoch nur ausgehend von einem physischen, materiellen Wahrgenommenen konstituiert werden. 

Das konstitutive Resultat liege darin, dass das Bild wahrgenommen wird und der Bildgegenstand 

erscheint, !als ob” er wirklich leibhaftig da wäre. Unter Repräsentationen versteht Fink also alle 

Akte der Gegenwärtigung, die im Modus !als ob” geschehen; außer dem Bildbewusstsein erwähnt 

er auch das Spiel, die Ironie und Ähnliches.26  

 Solche gegenwärtigenden Akte im Modus des !Als ob” werden auch auch indirekte, mediale 

Akte genannt. Ihr wesentlicher Mittelbarkeitscharakter, d.h. die wesensmäßige Notwendigkeit eines 

Mediums, um überhaupt erscheinen, sich zeigen zu können, ist der wichtigste Befund der finkschen 

Untersuchungen zur Neutralitätsmodifikation und zur Theorie der Imagination. So ist die 

Bildwahrnehmung ein medialer Akt, weil sie in sich dank der Gehaltsneutralisierung ein Medium 

freihält für das Erscheinen einer “Unwirklichkeit” – eines unwirklichen Kindes, einer imaginären 

Landschaft, einer abgebildeten Person selbst. Die in der Repräsentation dargestellte unwirkliche 

Gegenständlichkeit ist eine objektive, keineswegs bloß immanente Einbildung wie eine 

Fantasievorstellung und auch kein blitzartig in den Sinn gekommenes Bild aus der Kindheit wie 

eine Erinnerung. Die Bildlichkeit der physischen Bilder ist grundsätzlich intersubjektiv erfahrbar. 

Im Bildphänomen ist also laut Fink zu unterscheiden: 1) die !physische” Seite, eine intersubjektiv 

erfahrbare Objektivität im Sinne der rein stofflichen Objektivität, und 2) eine Bedeutungsschicht, 

                                                
24 Alle Zitate aus H.R. Sepp, Bild. Phänomenologie der Epoché I, a.a.O., S. 46. 
25 Studien, S. 70ff. 
26 Z-I, 15b, 65b; EFGA 3.2, S. 143 ff. 



 135 

die allerdings auch prinzipiell intersubjektiv erfahrbar ist. Daraus ergibt sich wiederum eine 

dreifache Struktur: der Träger, das Repräsentierende und das Repräsentierte.  

 In seiner bahnbrechenden Dissertation mit dem Titel !Vergegenwärtigung und Bild” stellt 

Fink dann eine tiefere Bestimmung dieser Struktur vor und beschreibt das Bildphänomen als 

Fenster. Die intentionale Deutung der Bilderfahrung bzw. Bildwahrnehmung muss zunächst 

einsetzen mit der Statuierung des Unterschieds von “Träger” und “Getragenem”, wobei sogleich 

ersichtlich wird, dass das Getragene den Träger vollkommen verdeckt. Die “Verdecktheit” des 

Trägers ist keine negative Bestimmung seiner Möglichkeit zu erscheinen, sondern die genuine 

Weise seiner Gegebenheit. Die sogenannte !Bildwelt” ist dagegen das, was an dem Bild primär und 

unmittelbar wahrgenommen wird. Sie ist zugleich das Verdeckende, also das, was Träger und 

Repräsentierendes komplett überdeckt. Wie ist nun diese Überdeckung angemessen zu bestimmen? 

Laut Fink gehört die Überdeckung wesenhaft zur Bildwelt als deren !Lokalisation” in der 

wirklichen Welt. Sie sei der “Ort” des Fensters. Die repräsentierte Bildwelt muss wesensmäßig ein 

“Fenster” in die wirkliche Welt haben, sich nach ihr öffnen. Das Fenster ist der locus der Medialität, 

es bringt die repräsentierende Wirklichkeit und die repräsentierte Unwirklichkeit in Verbindung. 

Die widersprüchliche, mediale Einheit von realer Welt bzw. Wirklichkeit und Unwirklichkeit bzw. 

Bildwelt sei das Wesen der Bilderfahrung. Sie bestehe in einer zwieträchtigen Einheit, die eine 

dialektische Bewegung aufweise, aber nie zur letzten Synthesis, zum Stillstand komme. Es 

geschehe eine Öffnung in eine unwirkliche Bildwelt und ein wirkliches, ein erlebtes 

Betroffenwerden des Bilderfahrenden: ein Geschehen, das zwischen Sein und Nicht-Sein, 

Wirklichkeit und Unwirklichkeit kreist. Im Unterschied zur husserlschen Auffassung, die bei der 

Bildwahrnehmung eine kontinuierliche intentionale Modifikation (Neutralisierung) unterstellt, 

betont Fink den Bruchcharakter dieser medialen Erfahrung. Sie sei eine Sprengung des normalen 

Erfahrungshorizonts und keine stufenartige Erweiterung desselben, wie bei Husserls Theorie 

anzunehmen sei. Und diese Sprengung, dieser Eingang in die Bildwelt, sei der einzige Zugang zur 

Bildlichkeit, zum Medium des Fensters, mit seiner realen und irrealen Seite. Das Bildphänomen als 

medialer Akt sei wie ein Fenster, das sich in die Wirklichkeit hinein öffnet und durch das wir in die 

Unwirklichkeit schauen. 

 

§ 3. Die Reduktion als Ort eines !Fensters” 

 

Die angezeigte Fensterstruktur und ihr mediales Wesen, das zwischen Wirklichkeit und 

Unwirklichkeit kreist, wendet Fink explizit auf die phänomenologische Reduktion und ihre Gestalt 

an. Die Absicht dieser philosophischen Geste ist es zu zeigen, dass die Reduktion gleichsam ein 



 136 

Fenster ist, durch das die mundane und transzendentale Einstellung in Verbindung gebracht werden. 

Eine Entsprechung zwischen !Reduktion” und !Fenster” taucht schon den einleitenden Passagen 

von Vergegenwärtigung und Bild auf, wo der phänomenologische Transzensus (der Aufstieg in die 

Reflexion höherer Ordnung) als je-meiniger Gang zum absoluten, nicht seienden, nicht weltlichen 

Ursprung dargestellt wird. Die jeweilige reduktive Bewegung als je-meiniger radikalster Aufbruch 

ins Absolute solle es dann der spezifischen, notwendig begrenzten Einzeluntersuchung der 

Vergegenwärtigungs- und Bildphänomene ermöglichen, ein !Fenster ins Absolute”27 zu werden. 

Die Fenster-Metapher besitzt mehr als nur symbolische Kraft. Bei Fink hat sie nicht nur eine 

spezifische Funktion, sondern auch eine lange Tradition. Seit Leon Battista Alberti in seinem 

Theorietraktat über die Malerei (De pictura, 1435) die Metapher vom Bild als einem offenen 

Fenster (fenestra aperta) zur Welt eingeführt hat, ist sie zum theoretischen und ästhetischen 

Leitmotiv geworden. So schreibt Fink in seinen Privatnotizen: 

 

Der in der Dissertation noch als Gleichnis gebrauchte Begriff des Fensters ist mehr als 

ein solches, zeigt auf einen fundamentalen Charakter hin.28 

 

Dieser fundamentale Charakter der Reduktion als Fenster ist in seinem phänomenologischen 

Hauptwerk von 1932, das lange Zeit unveröffentlicht blieb, klar zu erkennen. In der VI. 

Cartesianischen Meditation, der systematischen Methodenlehre des phänomenologischen Denkens, 

wird die mediale Fensterstruktur auf die rein theoretische Sehfunktion des unbeteiligten Zuschauers 

übertragen.  

 Die Etablierung des Zuschauers gilt als das geheimnisvollste Ergebnis einer durch den 

Reduktionsvollzug zustande gekommenen Ichspaltung des philosophierenden Menschen.29 Mit der 

Unterbrechung des ursprünglichen Weltglaubens vom natürlichen Leben, d.h. mit der spezifisch 

phänomenologischen Glaubensenthaltung (Epoché) gegenüber dem Da-sein und So-sein der Welt 

(der Weltgeltung) – d.h. mit der Einklammerung und Ausschaltung der Generalthesis (Ur-+,-.) der 

natürlichen Einstellung – verwandelt sich der philosophierende Mensch freiwillig in einen reinen 

Zuschauer, in den theoretischen Betrachter dieses Lebens, des transzendentalen Ich-Lebens. Der 

tiefste Bruch besteht jedoch nicht zwischen dem natürlichen, konstituierten Ich und dem 

transzendentalen, konstituierenden Ich. Diese stehen in einem homogenen Seinszusammenhang, da 

sie die zwei Pole des Konstitutionsprozesses sind, zwischen denen er verläuft. Die radikalste 

                                                
27 Studien, S. 18. 
28 Z-XI, 40b. 
29 Vgl. z.B. Hua VIII, S. 92ff. 



 137 

Spaltung eröffnet sich dagegen zwischen diesen Anfangs- und Endpolen der Konstitution und dem 

ihr zuschauenden, transzendentalen Philosophen. 

 

Das phänomenologisierende Reflexionsich steht in einem tieferen Kontrast zu dem 

transzendentalen Leben, das es in weltkonstituierende Bewegung thematisch macht, als 

je ein Reflexionsich in der natürlichen Einstellung zu dem reflektiv erfassten Ichleben.30  

 

Der Grund dafür ist in dem gewaltigen Akt der Reduktion zu suchen. Der Philosoph hat sich aus der 

innersten Lebenstendenz des transzendentalen Lebens, aus dem Konstitutionsfluss !herausgerissen” 

und ist dergestalt zum reinen Auge geworden. Aus der Ferne eines frei geschaffenen Abstands 

betrachtet er das transzendentale Geschehen der konstituierenden Weltbewegung. Der 

transzendentale Zuschauer ist gleichsam ein unbeteiligtes Panopticum, er schaut durch ein durch die 

Reduktion eröffnetes Fenster hindurch das ungeheure Schauspiel der Konstitution. Dies Schauspiel 

!spielt” zwischen transzendental-konstituierender Subjektivität und ihrem konstituierten 

Endprodukt, der Mensch-Welt-Erfahrungskorrelation. Es ist ein konstituierendes Ausfließen, das in 

seinen genetischen Konstitutionsschichten wie an Indizien von Kristallisationen abgelesen werden 

kann. Wie Fink sagt, schaut der an diesem Prozess unbeteiligte Zuschauer das Drama der 

Weltkonstitution. Der Vorhang hat sich dank der vollzogenen Reduktion geöffnet, und auf der 

Bühne läuft das Schauspiel der apriorischen, konstitutiven Korrelation: das Werden der 

Konstitution als Selbstverwirklichung der konstituierenden Subjektivität in der konstituierten 

Welt.31 So bringt der Vollzug der Reduktion die eindeutige und unverlierbare Gewissheit mit sich,  

 

dass das eigentliche (letztwirkliche) Subjekt des Phänomenologisierens der 

transzendentale Zuschauer ist. Das Phänomenologisieren weist sich selbst aus als ein 

transzendentales Geschehen, und zwar als das Geschehen der transzendentalen 

Selbstbewegung des konstituierenden Lebens.32 

 

Das konstitutive Werden der Welt, die immer schon in Gang befindliche transzendentale 

!Kosmogonie”33 wird in ihrer teleologischen, weltfinalen Tendenz enthüllt und durch das reduktiv 

                                                
30 VICM/1, S. 12. 
31 Vgl. VICM/1, S. 49.  
32 Ebd., S. 124. 
33 Der Schritt von der lebensweltlichen Kosmologie Husserls (vgl. z.B. Hua XXXIX, S. 73ff.) zur meontischen 

Kosmogonie Finks markiert wahrscheinlich den Punkt, an dem beide Autoren auseinandergehen. Es gibt aber einige 
Manuskripte, in denen die Analyse der Zeitigung eine kosmogonische Perspektive erreicht und schwierige Probleme 
für die Transzendentalphilosophie bereitet: !Der Mensch und Tiere im Kosmos. Die Spezies homo unter den 



 138 

eröffnete Fenster geschaut. Dies ist laut Fink 

 

ein Urereignis im Leben der transzendentalen Subjektivität, sie kommt zu sich selbst, 

sie erwacht – um im Gleichnis zu reden – aus dem weltalten !Schlaf” des 

Aussersichseins.34 

 

Mit dem Vollzug der transzendentalen Reduktion hat sich das Fenster ins Absolute geöffnet. Der 

Philosoph schaut das transzendentale Werden der konstituierten, ihm in der natürlichen Einstellung 

vorgegebenen, geschichtlichen Welt. Es ist das vorher in einer anonymen Latenz, in einer weltalten 

Vergessenheit liegende Schauspiel der transzendentalen !Ontogenesis” durch das verströmende, 

emanierende absolute Leben. Im Augenblick der Reduktion öffnet sich auf der geschichtlichen 

Oberfläche der natürlichen Einstellung ein Fenster, durch welches das !Transzendentale” und das 

!Mundane” optisch verbunden werden. 

 Das !Historische” des menschlichen Geistes, welches Gegenstand der rekonstruktiven 

Wissenschaft geschichtlicher Tatsachen ist, erscheine nun als bloße Oberfläche. !Hinter” ihr 

erkenne man den “geologischen”, siderischen Grund der transzendentalen Konstitution. So spricht 

auch Husserl über die Auffassung dieses überzeitlichen – Zeit-konstituierenden – Verlaufs als Form 

einer !Gemeinschaftserinnerung” an die transzendentale Genesis und ihre Sedimentierungen.35 Die 

Reduktion sei also ein vollzugsmäßiger Einbruch aus der konstituierten mundanen Historie in die 

transzendentale Geschichte der Weltkonstitution, in die Konstitution der Welthistorie selbst.36 Doch 

ein neuer Akt dieser vorher verborgenen Geschichte habe nun angefangen: 

 

Mit der phänomenologischen Eröffnung der Geschichte der Konstitution (in welcher die 

Weltgeschichte nur als endkonstituierte !Schicht” liegt) [ist] diese selbst in ein neues 

                                                                                                                                                            
Tierspezies. Die Tierspezies kommen und gehen in der Erdgeschichte. […] Die Welt des Menschen als Welt aus 
menschlicher Generativität und Vergemeinschaftung. […] Die Die Welt sei als Kosmos betrachtet: als objektive 
raum-zeitliche Welt, Sternenwelt mit den darunter seienden Erden. Auf unserer Erde ist der Mensch ein 
'unbedeutendes' Vorkommnis. Ähnlich ist unsere Erde ein geringfügiger Himmelskörper, und so jede Erde im 
Sternenall. In der transzendentalen Betrachtung umgekehrt! Es heißt nun aber: Der Mensch entwickelt sich auf der 
Erde, er ist als Spezies in der universalen Speziesgenese auf seiner Erde geworden, Speziesgeburt. Die menschliche 
Spezies war einmal nicht. Die Erde selbst war einmal nicht, und jedwede Erde. Kann man nun sagen: Das 
Sternenall, darin das Erdenall, war einmal nicht? Das ist eine zeitliche Rede. Wir stehen in der Transzendentalität.” 
(Hua XV, S. 666ff.). 

34 Ebd. 
35 Hua VI, 231; Hua VIII, 236. 
36 Ohne auf das Problem der Geschichte eingehen zu können, ist hier trotzdem zu vermerken, dass Fink dem bloßen 

Parallelismus einen höchst problematischen Charakter zuerkennt. So schreibt er in seinen Privatnotizen 
“Korrespondiert der Weltgeschichte eine 'transzendentale Geschichte', die eine bloße 'Parallele' ist? Sind wir im 
selben Sinne als die phänomenologisch Reduzierenden in einem Zeitpunkt der 'transzendentalen Geschichte', wie 
wir als Menschen in einem Zeitpunkt der Weltgeschichte sind?” (Z-VII, XVI/14b). 



 139 

Stadium eingetreten. Der „Äon“ des Aussersichseins der transzendentalen Subjektivität 

ist zu Ende, die Geschichte ihrer !Anonymität” schliesst und beendigt sich mit der 

phänomenologischen Reduktion, sie tritt in das !Zeitalter“ des transzendentalen 

Prozesses des Zusichselbstkommens ein.37 

 

Das Fensters als Medium dieses Ur-Ereignisses öffne sich in eine zweifache Richtung: von der 

natürlichen Einstellung ins Absolute hin; aber durch die Öffnung des Fensters komme auch das 

Absolute zu sich selbst, es begreife sich selbst im mundan situierten Phänomenologisieren. So 

werde der jeweilig reduzierende Philosoph !zum transzendentalen Repräsentanten des 

Monadenuniversums”, das notwendig perspektivisch auf ihn hin zentriert ist. Es gehöre ihm !mit zu 

seinem transzendental-egologischen Bestande eben als sein Fenster”.38 

 Im Gegensatz zum Bildfenster, das sich aufgrund einer Übersteigung des Bild-Trägers und 

des Bildobjekts auf das Dargestellte hin gleichsam automatisch, fast ungewollt und unterschwellig 

öffnet, erfordert das Sich-Öffnen des Reduktions-Fensters einen aktiven, willentlichen Akt der 

Entschlossenheit. Diese setzt eine aktive Teilnahme an der Macht der Reduktion voraus. Wie auch 

Husserl sehr oft betont hat, wird niemand zufällig zum Phänomenologen. Man philosophiert nicht 

aus bloßem Zufall. Die echte Phänomenologie fängt erst nach der vollzogenen Reduktion an, und 

diese folgt einem freien und universalen Willensentschluss, in dem man sich entscheidet, die 

Reduktion bewusst und wollend zu vollziehen. Das ist der Geburtsakt der Phänomenologie: die 

Durchführung des reduktiven Aktes. Dieser Akt stiftet einen Bruch in der Kontinuität unseres In-

der-Welt-Dahinlebens, er erzeugt nämlich einen Bruch mit unserer “natürlichen” Erfahrung und 

ihrem mundanen Stil, aus denen man !herausgerissen” wird. Somit wird für den Philosophierenden 

die ganze Weltsituation umgewälzt. Wie Fink sagt, ist die Reduktion eine !Erschütterung, welche 

die Weltvertrautheit im Ganzen aufhebt und sie in eine radikale Rätselhaftigkeit verwandelt”.39 Es 

ist ein Zerbrechen der natürlichen Selbst- und Weltbekanntheit. Die Reduktion, in ihrem 

vollzugsmäßigen Charakter beleuchtet, ist der Grundakt der phänomenologischen Philosophie, von 

dem alles abhängt. Der Phänomenologe muss also die transzendentale Oberfläche, die Schicht der 

Endkonstituiertheit, aktiv zerschneiden. Er muss gleichsam der Membrane der natürlichen 

Einstellung eine Zäsur, einen Riss zufügen, um die reduktive Öffnung hervorzubringen. Der Riss 

muss wiederum aus der Perspektive der Medialität beleuchtet werden: Durch das Zerreißen der 

normalen, natürlichen Einstellung des Lebens in der Welt wird ein Schnitt in die Normalitätsfläche 

                                                
37 VICM/1, S. 144.  
38 Z-VII, VI/1a. 
39 VICM/2, S. 33. 



 140 

dieses Weltlebens gemacht. Durch den Riss werden nun zum ersten Mal zwei Dimensionen, die 

menschliche und die transzendentale, in Verbindung gebracht. Erstens wird der Mensch “aus seiner 

natürlichen Situation, aus der Lebenssicherheit unserer Gewohnheiten, aus der 

Selbstverständlichkeit unserer normalen Welterfahrung, unserer traditionellen Überzeugungen”40 

herausgerissen. Die Reduktion, die uns dem Lauf des gewohnheitsmäßigen Weltlebens entreißt, 

ermöglicht die transzendentale Einstellung und Erfahrung und die darin realisierte 

Transzendentalphänomenologie. Zweitens wird der rein theoretisch erfahrene transzendentale 

Ursprung alles Seienden “aus dem Nicht”,41 aus seiner Nichtigkeit gerissen und in der 

transzendentalen Analyse ent-nichtet, d.h. begrifflich verstanden und ausgelegt. Diese produktive 

Entnichtung, das Herausholen aus der Negativität der absoluten Transzendenz ist die mühsame 

Aufgabe der phänomenologischen Analytik als Erscheinungslehre des Absoluten. Die ganze 

Gewaltsamkeit, die Spannung und die Anstrengung des Vollzugs des Philosophierens 

versinnbildlicht Fink mit dem Höhlengleichnis Platons: “Die philosophische Entfesselung, das 

Sich-Losreißen aus der Macht der naiven Hingegebenheit an die Welt, das Heraustreten aus der uns 

immer geborgen haltenden Vertrautheit mit dem Seienden”42 erfordere eine Aktion des Sich-

Befreiens aus der Höhle. Diese aktive, performative Teilnahme an der Macht der Reduktion heißt, 

in die noch intakte Umhüllung der natürlichen Einstellung eine Wunde zu schneiden. Der Vollzug 

eines Risses erzeugt eine Wunde: “Die Front des transzendentalen Lebens hat in der Reflexion”  – 

d.h. in der reduktiven Besinnung auf die Welt – “ihre Wunde. Aller Durchbruch ist nur hier 

möglich”.43 Jeder performative Versuch, die natürliche Einstellung abzuschütteln, zu durchreißen, 

loszulassen ist also mit dem Schmerz einer Wunde verbunden, die den Ort des Sichlosreißens 

markiert. Die Reduktion ist wie eine schmerzliche Befreiung: ein Sich-Freimachen, das dem 

Schmerz der “/012%34 56$*6($&%7”,44 des wahren Erwachens ähnelt. Dieses wahre Erwachen ist 

aber ein wahres Aufsteigen des Denkens im Ganzen, der freie Aufstieg des Menschen. So schreibt 

Fink: “Nur im Aufstieg aus der Höhle der Weltbefangenheit, im Durchgang durch den Schmerz der 

Selbstbefreiung ist die Reduktion zu vollziehen”.45 Außerdem gehört laut Ernst Jünger der Schmerz 

!zu jenen Schlüsseln, mit denen man nicht nur das Innerste, sondern zugleich die Welt erschließt”.46 

In der Tat führt der performative, aktiv vollzogene Welttranszensus der phänomenologischen 

Reduktion nicht “von der Welt weg und zu einem von ihr getrennten (nur durch eine Relation 

                                                
40 Z-VII, VIII/1a ff. 
41 Z-V, VI/19a. 
42 Studien, S. 160. 
43 Z-IV, 51a. 
44 Vgl. Plotin Enneaden, III/6, 6, 71.  
45 Studien, S. 160-161. 
46 E. Jünger, Über den Schmerz (1933), Ernst Jünger Werke Bd. 5, Ernst Klett, Stuttgart, S. 151. 



 141 

verbundenen) Ursprung”, sondern er ist die schmerzhafte Öffnung eines Fensters ins Absolute 

durch einen Riss in unserem vertrauten Weltleben. Zugleich ist er “die Einbehaltung der Welt in das 

freigelegte Universum des absoluten Seins. Die Welt bleibt dem Absoluten immanent, [...] sie wird 

als im Absoluten liegende entdeckt”.47 So bleibe !die auf den Schmerz gerichtete” transzendentale 

Bewegung der Selbstbefreiung !als ein erstaunliches Zeichen bestehen; in ihr verrät sich der 

negative Abdruck einer metaphysischen Struktur”.48 

 Diese auf die Reduktion angewendete Fensterstruktur des Bildes mit ihrem performativen 

Zerreißen der Weltvertrautheit und der normalen Welterfahrung ähnelt den berühmten Kunstwerken 

von Lucio Fontana, den Schnittbildern, und seiner Idee der Bild-Kunst. Diese geschlitzten Bilder, I 

Tagli, sind performative Bilder und bestehen grundsätzlich aus drei Komponenten: dem Schnitt und 

der vornehmlich monochromen Fläche (der Farbschicht), welche auf dem Bildträger (Leinwand) 

liegt. Die homogene Fläche des Bildes stellt einen leeren, unmarkierten Raum dar. Vor dem Akt des 

Reißens ist sie wie eine leere Bühne, die noch auf die Akteure wartet. Die Eröffnung des 

transzendentalen Schauspiels ist noch nicht eingetreten, es bleibt hinter der traditionellen Bildfläche 

noch unzugänglich und verborgen. Mit dem Schnitt kommt aber die wahre Doppelnatur (die 

Medialität) der Leinwandfläche zum Vorschein: Sie ist sowohl materieller Träger des Bildes als 

auch Erscheinungsort eines Unwirklichen – die Öffnung zu einem Anderen. Wenn er ein Bild mit 

einem Schnitt mache, so behauptete Fontana, wolle er kein Bild machen. Er eröffne einen Raum, 

eine neue Dimension: die Dimension der Unwirklichkeit in der Wirklichkeit. Fontanas aktive Kunst 

schlitzt nicht nur die Leinwand auf, sondern sprengt zugleich  mit ihrem Riss schmerzhaft das, was 

als  Repräsentation gilt. Er überführt den durch Repräsentation eröffneten klassischen Raum des 

Bildes in eine performativ, aktiv eröffnete Räumlichkeit  – er ersetzt die “represented spatiality” 

durch eine “acted spatiality”.49 Was das Bild zeigt, ist die Spur dieses eröffnenden Akts. Die Tagli 

von Lucio Fontana sind Bilder, sind Bild-Fenster, mediale Fenster, die ein performatives Geschehen 

voraussetzen: das Zerbrechen des !natürlichen” (traditionellen) Bildraumes durch die Schaffung 

einer Zäsur, durch einen Schnitt in die Oberfläche der kontinuierlichen, zweidimensionalen Front 

des Bildes. Durch den Riss tritt man ins Unendliche hinein. 

 

 

 

                                                
47 Studien, S. 105. 
48 E. Jünger, Über den Schmerz, a.a.O., S. 197. 
49 Vgl. M. Lüthy, Vom Raum in der Fläche des Modernismus, in: A. Henning, B. Obermayr, G. Witte (Hrsg.), Fraktur. 

Gestörte ästhetische Präsenz in Avantgarde und Spätavantgarde (Wiener Slawistischer Almanach, Bd. 63, 1996), 
Wien/München.  



 142 

§ 4. Reduktion als Etablierung eines Mediums 

 

Der Reduktionsvollzug ist ein Akt, der in sich ein Medium für das Erscheinen des sonst 

verborgenen Transzendentalen bzw. des Absoluten freihält. Das Erscheinen ist aber ein weltliches, 

es erscheint in der Welt. Das Medium, welches mit dem Reduktionsvollzug freigelegt wird, ist 

jedoch auch !transzendental”: es ist der phänomenologische Zuschauer – der Philosoph. Die 

Bedeutungen des Wortes !Medium” sind zahlreich und können in diesem Kontext zu gefährlichen 

Missverständnissen führen. Daher soll hier zunächst erwähnt werden, in welchem Sinne 

phänomenologisch vom transzendentalen Philosophierenden als Medium gesprochen werden kann. 

 Unter Medium versteht man heute zumeist ein Kommunikationsmittel, mithilfe dessen eine 

Nachricht beliebiger Art vom Absender zum Empfänger übermittelt wird. Das Medium ist also das 

Instrument dieser Übermittlung; sei es nonverbale oder verbale Sprache, ein Buch, ein Fernseh- 

oder Radiogerät oder ein Computer, das Medium ermöglicht die Übermittlung einer Nachricht oder 

irgendeines Inhalts von einem Kommunikationspol zum anderen. Dieser Funktion entsprechend 

befindet sich das Medium wesensmäßig in einem !Dazwischen”, in einem Durchgangsraum 

zwischen Absender und Empfänger, wo das Kommunikationsgeschehen erfolgt. Dieser 

Verbindungscharakter zwischen zwei fernen !Polen”, die somit !in Kommunikation gesetzt 

werden”, tritt auch bei einer zweiten Bedeutung des Wortes !Medium” deutlich hervor, jedoch ohne 

jeglichen mechanischen oder instrumentellen Beiklang. Das Medium als Person, die für 

Verbindungen zum übersinnlichen Bereich besonders befähigt ist, ist der Schamane, der 

Medizinmann. Er leitet die !hieratische Handlung” des Kultspiels, wo !das zerstreute, ins 

Tagtägliche auseinandergefallene Lebensganze sich wieder sammelt in der Vergegenwärtigung der 

Götter”.50 Die mediale Übermittlung zwischen der Welt der Sterblichen und dem !Jenseits”, der 

Welt der Geister hat meist religiöse Bedeutung und gehört der spirituellen Weltanschauung an. Mit 

jeder dieser ersten zwei Formen der Medialität hat der phänomenologische Zuschauer etwas 

gemeinsam. Ihm kommt insofern eine Vermittlungsfunktion zu, als er seine in der transzendentalen 

Einstellung erworbenen Erkenntnisse und Einsichten in die natürliche Einstellung zurückbringen 

soll, um sie dort !prädikativ” zu explizieren. Dieses !Explizieren” und !kommunikative 

Aussprechen” in der Welt, in der Philosophie existiert, nennt Fink !sekundäre, uneigentliche 

Verweltlichung”.51 Der Philosoph fungiert also als Medium für die Objektivation der 

                                                
50 E. Fink, Spiel als Weltsymbol, hrsg. von C. Nielsen und H.R. Sepp (Eugen Fink Gesamtausgabe, Bd. 7), 

Freiburg/München 2010, S. 227. Es handelt sich um ein Zitat aus dem 1975 verfassten Aufsatz !Spiel und Feier”, 
der in der Gesamtausgabe als zur kosmologischen Anthropologie gehörender Text dem großen Späthauptwerk 
!Spiel als Weltsymbol” beigefügt ist. 

51 Im Gegensatz zu der ersten, eigentlichen Verweltlichung, welche der Konstitutionsprozess darstellt. Zur 



 143 

Transzendentalphänomenologie, deren Wissensbestände aus der einsamen, transzendentalen 

Einstellung herausgetragen werden. Die Außenobjektivation solcher transzendentalen Erkenntnisse 

in eine intersubjektive natürliche Welt, in der sie später insbesondere von der 

Philosophengemeinschaft diskutiert werden können, geschieht durch das personale Medium des 

Philosophen, der meditierend in die transzendentale Einstellung vorgestoßen ist. Als Vollstrecker 

einer Mitteilungsaufgabe, die eine wesentliche Rolle in der zunächst notwendig solipsistisch 

verfahrenden, vereinsamenden Transzendentalforschung spielt, befindet sich der Philosoph mitten 

im Zentrum einer zweifachen Bewegung: von der natürlichen in die transzendentale Einstellung und 

zurück. Und hier leuchtet die metaphorische Ähnlichkeit mit der zweiten Bedeutung des Wortes 

!Medium” als Person ein. Der transzendentale Zuschauer bewegt sich im offenen Raum zwischen 

zwei Reichen, fast als sei er ein Schamane. In diesem Dazwischen fungierend, bringt er durch sich 

hindurch die natürliche und die transzendentale Einstellung in Verbindung. Er ist das Medium ihrer 

Verbindungsmöglichkeit. 

 Der mediale Charakter wird jedoch am treffendsten charakterisiert, wenn er in Bezug auf die 

sprachwissenschaftliche Bedeutung des Wortes !Medium” gedacht wird. Neben dem Sanskrit gibt 

es besonders im Altgriechischen eine mediale Diathese (von +%82#&%7, !Aufstellung”, und zwar 

bezeichnet sie den Status des Subjekts hinsichtlich der vom Verb ausgedrückten Aktion), die 

zwischen Aktiv und Passiv liegt. Diese mediale Diathese, die im Deutschen oft durch eine 

Reflexivform ausgedrückt wird, äußert ein partikuläres Interesse oder eine besondere Teilnahme des 

Subjekts an der Aktion, die es gerade vollzieht. Das Subjekt vollzieht die Aktion in seiner eigenen 

Interessensphäre. Und so kommt dem phänomenologisierenden Zuschauer ein besonderes 

philosophisches Interesse zu, unbeteiligt zu sein. Er vollzieht nämlich die Reduktion im Hinblick 

auf ein !interessenhaftes” Ziel: an dem Konstitutionsprozess unbeteiligt zu sein und diesen rein 

transzendental, theoretisch erfahren zu können. Desgleichen ist der Zuschauer gleichzeitig aktiv und 

passiv, er steht im “Zwischen”: Er ist aktiv, weil er !phänomenologisiert”, aber auch passiv, weil er 

an dem Konstitutionsprozess !unbeteiligt” ist. Der Transzendentalphilosoph ist also ein Medium 

zwischen natürlicher und transzendentaler Einstellung. Fink nennt ihn auch den !funktionellen 

Exponenten” des transzendental konstituierenden Lebens, weil er durch seine transzendentale 

Tätigkeit (die Transzendentalphilosophie) das Selbstbewusstsein der konstituierenden Subjektivität 

ermögliche. Mit anderen Worten: In ihm wird der Konstitutionsprozess des transzendentalen 

Lebens für sich selbst !durchsichtig”, in ihm begreift das absolute Leben sich selbst. Folglich sei er 

 

                                                                                                                                                            
Phänomenologie der Prädikation und der Sprache siehe VICM/1, S. 93-111. 



 144 

nichts anders als der Exponent, den das in der Weltkonstitution stehende 

transzendentale Leben auswirft, um durch diesen zu sich selbst zu kommen.52 

 

Er ist das ausgeworfene Medium eines Prozesses des Zu-sich-selbst-Kommens des transzendental 

konstituierenden, absoluten Lebens, das aus seiner Anonymität herausgeholt wird und dank eines 

!Gegenspiels” (des Phänomenologisierens) begrifflich beleuchtet wird. Die Phänomenologie ist 

sozusagen das Gegenspiel des konstitutiven Werdens, weil sie es !rückläufig” begeht. In der 

phänomenologischen Rückfrage wird ja die Genese der Konstitution anschaulich ans Licht 

gebracht, sie wird zur anschaulichen Gegebenheit gebracht und so expliziert. Diese Rekonstruktion 

der genetisch verborgenen Konstitutionsgeschichte ist auch eine Herausholung aus der Anonymität, 

aus der Latenz des konstituierenden Lebens.53 !Anonymität” hat hier eine transzendentale 

Bedeutung und bezeichnet laut Fink die Weise, in der die transzendentale Weltkonstitution immer 

schon verlief und darin unbeachtet geblieben ist. Diese Selbstverschlossenheit und 

Selbstvergessenheit des absolut konstituierenden Transzendentallebens macht letztendlich das 

Wesen dessen aus, was Husserl die “natürliche Einstellung” nennt.  

 

Das phänomenologisierende Ich ist nichts anderes als der vom weltkonstituierenden 

Leben selbst ausgeworfene Exponent transzendentaler Selbstbesinnung, in welchem das 

Für-sich-Werden des konstituierenden Lebens möglich werden soll.54 

 

So geschehe dank der phänomenologischen Reduktion und des durch sie etablierten Zuschauers ein 

reflexives Erwachen der vorher verdeckten, nun entdeckten transzendentalen Weltkonstitution. Im 

Thematisieren des phänomenologischen Zuschauers und durch dies Medium hindurch vollziehe 

sich die Bewegung des absoluten Selbstbewusstseins: der dialektische Prozess der transzendentalen 

Selbstbewusstwerdung. In diesem Stadium kommt laut Fink die konstitutive Kosmogonie 

(Weltkonstitution) zu sich selbst, sie trete aus der Dunkelheit ihrer eigenen Verborgenheit, aus dem 

objektivierten !Außersichsein” in der natürlichen Einstellung heraus und erscheine in die Helligkeit 

des transzendentalen !Fürsichseins”.55 Das helle Selbstbegreifen des absolut konstituierenden 

Lebens sei aber ohne den phänomenologischen Zuschauer ganz unmöglich, weil er  das Medium 

                                                
52 VICM/1, S. 65.  
53 Zur Methode der Rekonstruktion siehe Hua XXXIX, S. 163, 228 und insbesondere S. 432-437. Der Text Nr. 43 über 

das Anfangsproblem der Subjektivität befasst sich explizit mit der Methode der Rekonstruktion, welcher die 
Aufgabe zukommt, Einsichten über das zu gewinnen, was nicht direkt erfahren und erfahrbar ist – also über das 
Reich der vergessenen Konstitution. 

54 Ebd., S. 73. 
55 VICM/1, S. 15. 



 145 

der dialektischen Selbstbewegung des Absoluten sei. Der Philosoph hat mit dem Reduktionsvollzug 

ein !Fenster ins Absolute” geöffnet. Dadurch erhebt er sich in die transzendentale Einstellung, aber 

auch das Absolute begreift sich selbst. So wird der Philosoph zum !Einfallsort” des Absoluten und 

gleichzeitig zum !Ort” des Aufstiegs ins absolute Leben. Der Mensch ist letztendlich !die 

metaphysische Lücke im Kosmos”, der !Statthalter” des Absoluten, wie Fink in seinen Notizen 

schreibt.56 Demzufolge kann er die Formulierung !Der Mensch ist Platzhalter des Nichts”,57 deren 

sich Heidegger in seiner Antrittsvorlesung 1929 Was ist Metaphysik bedient, in einem 

phänomenologischen Sinne verbessern: 

 

Der Mensch ist der Platzhalter des Absoluten, in zweifachem Sinne: 1) anstelle des 

Absoluten (Einfallstor), 2) er hält in seinem Sein das Absolute aus.58 

 

Der Blick, der hinter die Kulissen der Phänomenologie als bloß deskriptiver Wissenschaft geworfen 

wird, zeigt die übliche Gegenüberstellung von natürlicher und transzendentaler Einstellung als eine 

vorläufige, wenn nicht sogar unvollständige Perspektive. Beide Einstellungen scheinen sich 

vollständig auszuschließen, stehen aber in Wahrheit in einem einheitlichen Wesenszusammenhang: 

Fink sagt, dass sie sich !gegenseitig umgreifen und aufeinander gegenseitig bezogen sind”.59 Sie 

seien wie die zwei Seiten ein und derselben Medaille: hier der transzendentale, das Sein 

konstituierende Prozess der Weltkonstitution, dort dessen konstitutives Resultat, die sinnhafte Welt 

der natürlichen Einstellung. Die natürliche Einstellung sei eigentlich ein integrales Moment des 

transzendentalen Lebens selbst und keineswegs ein unfertiger, verfallener, zu missachtender 

Zustand des Menschseins. Sie sei vielmehr das !Sein des Menschen in der Welt nach allen seinen 

Modi”,60 der !Inbegriff” der endkonstituierten, d.h. in die seiende Welt hinunter objektivierten, 

transzendentalen Subjektivität. 

 Die Absicht dieser Darstellung des medialen Charakters des phänomenologischen 

Zuschauers, welcher zwischen natürlicher und transzendentaler Einstellung !vermittelt”, ist zu 

zeigen, dass der Begriff der !natürlichen Einstellung” eigentlich ein transzendentaler Begriff ist. Er 

ist ja sogar ein Grundbegriff der meontischen Philosophie61 und keineswegs eine bloße 

Begriffsbildung in der natürlichen Einstellung. Als solcher kann er weder bestimmt noch erklärt 

werden, wenn man innerhalb der natürlichen Einstellung verbleibt. Man muss dagegen über sie 
                                                
56 Z-V, VI/1b 
57 GA 9, S. 118. 
58 Z-V, VI/21b. 
59 Vgl. Studien, S. 14.  
60 Ebd. 
61 Z-VII, VIII/6a. 



 146 

hinaus sein, um sie definieren zu können. Als transzendentaler Begriff ist die natürliche Einstellung 

nur in der phänomenologisch-philosophischen Einstellung angemessen zu bestimmen und zu 

analysieren. Solange man in der natürlichen Einstellung verbleibt, kann sie gar nicht in ihrem 

eigentlichen Wesen beschrieben werden: !in ihrer verstockten und selbstgenügsamen 

Verschlossenheit gegen die transzendentale Tiefendimension der konstituierenden Subjektivität”62 

ist man !blind” für ihre konstituierende Leistungen. Im täglichen Wortgebrauch bedeutet 

!Einstellung” eine bestimmte Haltung oder Verhaltensweise des Menschen, z.B. jene, die seinem 

Beruf, seinem Charakter, seiner kulturellen Umwelt entspricht.63 Mit dem phänomenologischen 

Begriff der !natürlichen Einstellung” ist jedoch etwas anderes gemeint, das keine solche mundane 

Verhaltungsweise des Menschen ist, sondern der Grund, auf dem sie alle ermöglicht werden. 

!Natürliche Einstellung” meint die Bedingung der Möglichkeit aller faktischen Einstellungen. Dafür 

hat Husserl, etwas missverständlich vielleicht, wieder den Terminus !Einstellung” verwendet. Doch 

alle faktischen, konkreten Verhaltungen des natürlichen Menschen verbleiben grundsätzlich 

innerhalb der natürlichen Einstellung. So setzt eine wirklich philosophische, transzendentale 

Auslegung der natürlichen Einstellung und ihres Wesens !das reduktive Entkommensein aus dieser 

Befangenheit”64 voraus. Dieser Durchbruch geschieht eben durch die Reduktion, mit der der 

Zuschauer etabliert wird. Ihm, dem an der natürlichen Einstellung unbeteiligten Zuschauer, 

erscheint sie als konstitutives Resultat, als Endresultat der konstitutiven Leistungen der 

transzendentalen Subjektivität, als Endresultat des Weltkonstitutionsprozesses. Die natürliche 

Einstellung als transzendentaler Begriff meint also die Ent-stellung in die Welt des absoluten, 

verströmend konstituierenden Lebens.65 Wenn daher !transzendentale und natürliche Einstellung 

sich zueinander in einem gegenseitigen Umgriff” verhalten, insofern die !transzendentale 

Einstellung” ein !Vorkommnis in der natürlichen Welt” ist, und andererseits !die natürliche 

Einstellung eine notwendige (keine zufällige) Weise der Selbstapperzeption der transzendentalen 

Subjektivität”66 darstellt, so gehört die Theorie dieser Bezüge in die phänomenologische 

Ausarbeitung der Situation der Reduktion.  

 Dem medialen Charakter der Reduktion zufolge ist die Situation eine zweifache: sowohl 

eine transzendentale als auch eine mundane, je nachdem, in welcher Hinsicht sie betrachtet wird. 

Der Wechsel der Perspektive ändert jedoch nichts an diesem reduktiven Strukturmoment, er wird 
                                                
62 Z-XII, 23b. 
63 Vgl. dazu die Überlegungen Husserls über die Urstiftung einer rein theoretischen, philosophischen Einstellung 

(5"%&'*µ1) im Ausgang von der natürlichen, in habituellen Berufsaufgaben verharrenden Einstellung (+,-.) des 
gemeinschaftlichen Lebens in seinem Manuskript !Teleologie in der Philosophiegeschichte” (1936-37), in Hua 
XXIX, S. 362-420. 

64 Studien, S. 113.  
65 Vgl. Z-IV, 124a. 
66 Z-IV, 113a-b. 



 147 

nur anders zur Ansicht freigegeben. Während einer seiner Aspekte klargestellt wird, fällt der 

Schatten auf die andere Seite. Die zwei aufeinander bezogenen Aspekte der Situation der Reduktion 

sind das Thema der folgenden Abschnitte. 

 

 

§ 5. Die mundane Situation der Reduktion 

 

!Die Reduktion selbst hat ihre mundane Situation, in der sie anhebt und in der sie irgendwie 

verbleibt”.67 Mit diesen enigmatischen Worten eröffnet Fink in Vergegenwärtigung und Bild seine 

existenziale Interpretation der phänomenologischen Reduktion, als er im fünften Paragrafen seiner 

Dissertation die vorherige, sehr knappe Darstellung der Reduktion durch eine Erörterung ihrer 

Situation ergänzt. Eine solche Zurückführung der transzendentalen Reduktion auf ihre 

eigentümliche Situativität ist keine spekulative Konstruktion, sondern eine logische Konsequenz 

aus seiner Art und Weise, die Phänomenologie Husserls zu lesen und zu interpretieren. Obwohl bei 

ihm die existenzialen Grundbedingungen der phänomenologischen Reduktion nicht ausdrücklich zu 

finden sind, seien sie – so Fink – doch in seiner Transzendentalphänomenologie angelegt.68 

Dagegen fand Fink sie deutlich und explizit in der suggestiven Wirkung, welche die tiefgehende 

Lektüre der Werke Heideggers und seine Vorlesungen damals hatten. Der Einfluss des 

heideggerschen Denkens auf Finks eigene Philosophie ist außerordentlich groß und bedarf keines 

weiteren Belegs. Aber es ist das Eigentümliche an Fink, dass er von Anbeginn an sowohl die 

heideggersche als auch die husserlsche Position in ein übergeordnetes Ganzes integriert, welches 

!seine” Meontik ist. Auch seine Situationslehre bewegt sich exemplarisch und eigenständig auf dem 

schmalen Grat zwischen zwei Denkrichtungen, die sich im weiteren Verlauf ihrer Entwicklung und 

Wirkungsgeschichte immer mehr getrennt haben.69 In einer Notiz aus den dreißigen Jahren merkt er 

                                                
67 Studien, S. 14.  
68 Vgl. z.B. Husserls Manuskript Psychologie und Phänomenologie in Parallelismus (22. Juli 1932), wo er nach einer 

Auslegung des menschlichen Daseins in der natürlichen Einstellung zur Explikation jener wundersamen Deckung 
von transzendentaler und mundaner (psychologischer) Subjektivität kommt. Hier heißt es: !die transzendentale 
Weltkonstitution ist die des natürlichen Daseins und Lebens der transzendentalen Subjektivität, dessen Eigenheit es 
ist, dass darin alles und jedes thematisch verweltlicht bewusst ist und so die Subjektivität nur als weltliche. Oder 
auch das ist das Eigentümliche der transzendentalen Subjektivität als natürlich-menschliches und weltliches Dasein 
konstituierende, dass sie für sich selbst in diesem Stand notwendig verborgen, dass sie anonym ist. Erst die 
transzendentale Epoché und Reduktion erlöst die transzendentale Subjektivität aus ihrer Selbstverborgenheit und 
erhebt sie zum neuen Stand, dem des transzendentalen Selbstbewusstseins” (Hua XXXIV, S. 399). Die seit 2008 
veröffentlichten Manuskripte über die Auslegung der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution (Hua XXXIX) 
bieten eine sehr reiche Ausgangsbasis für eine mögliche Untersuchung dieser Problematik bei Husserl in ihren 
Einzelheiten. 

69 Auch darin liegt m.E. die Faszination eines Denkers, der nicht das Abgesonderte und Abgeteilte, sondern vielmehr 
den bedeutenden Zusammenhang zu sehen vermag. Indem er einen synoptischen Blick über die einzelnen 
Wahrheiten besitzt, kann er die Ähnlichkeit in der Tiefe spüren. Anscheinend hat auch Husserls selbst seinen 



 148 

sardonisch an, dass die Situation gar nicht nur den !Inbegriff der faktischen Existenz des Denkers, 

[...] die heute so viel beredete !existenzielle” Wurzelhaftigkeit und Bodenständigkeit”70 bedeute. 

Wennschon diese Bemerkung unzweifelhaft Heideggers Denken und Jargon betrifft, bleibt doch 

auch Husserl keineswegs von der Kritik verschont. Der Grundirrtum Husserls in seiner Lehre der 

natürlichen Einstellung sei hauptsächlich die Meinung, dass die Voraussetzungen, in denen man 

sich situationshaft (d.h. mit Heidegger !geworfen-entwerfend”) befinde, einfach und problemlos 

außer Geltung gesetzt, eingeklammert werden könnten; so als ob die geschichtliche Situation 

unserer Existenz, in der Philosophie geschieht, ein persönlicher Besitz, ein disponibles Kapital sei, 

über das man frei verfügt. Dass die natürliche Einstellung als Situation der Reduktion kein bloßer 

Schleier erkenntnistheoretischer Art, keine Anhäufung von Vorurteilen ist, deren Geltung uns wie 

eine Täuschung umfängt, soll die in diesem Paragrafen vorgenommene Spezifizierung der drei 

Grundcharaktere dessen, was Fink unter !Situation” versteht, erklären. Die Leitfrage, mit der die 

angesprochenen Grundcharaktere erhellt werden, ist folgende: Was heißt es, dass die Reduktion in 

einer mundanen Situation anhebt? 

 !Das entscheidende Moment an dieser mundanen Situation ist, dass die phänomenologische 

Reduktion als die Aufhebung der natürlichen Einstellung einsetzt”.71 Aber die natürliche und die 

transzendentale Einstellung sind nicht entgegengesetzt, sondern gehören in einem dritten, höheren 

Seinszusammenhang zusammen, wie der vorige Abschnitt gezeigt hat. Beide sind  Stationen der 

Seinsweise des transzendentalen, konstituierenden Lebens. Die natürliche Einstellung als 

Einsatzsituation der Reduktion ist der Inbegriff aller Welt- und Selbstapperzeptionen der 

transzendentalen Subjektivität, in denen sie sich in die Welt hinein als Mensch konstituiert hat. 

                                                                                                                                                            
mitphilosophierenden Mitarbeiter dafür besonders geschätzt. In einem Brief, den Husserl 1930 an seinen Bruder 
Albert geschrieben hat, heißt es einmal: !Allergrößten Dank schulde ich meinem jungen Mitarbeiter Fink. Ein 
unglaublich begabter Mensch: ohne die tägliche Aussprache mit ihm könnte ich nicht durchführen, was ich vorhabe. 
Wo mein Gedächtnis nachlässt, hilft mir seine Jugend, jede Wendung meiner vielverästelten phänomenologischen 
Aufweisungen (sozusagen eine Unzahl mikroskopischer Quer- und Längsschnitte und Präparate) beherrscht er und 
in dem Gespräch mit ihm habe ich oft die besten Einfälle, plötzlich sehe ich die lang gesuchten 
Zusammengehörigkeiten, die innere Ordnung, in der alles schon zusammenstimmt” (BW IX, S. 80.). In seiner 
unveröffentlichten intellektuellen Autobiografie !Politische Geschichte meiner wissenschaftlichen Laufbahn”, die 
Fink am 1. Juni 1945 niedergeschrieben hat und die im Eugen-Fink-Archiv unter der Signatur E 015-496 aufbewahrt 
wird, befindet sich eine Bestätigung der husserlschen Worte: !Sieben Jahre lang hat Husserl täglich in 
mehrstündigen Gesprächen mich in seine gesamten, über vier Jahrzehnte sich erstreckenden analytischen 
Forschungen eingeführt, die in seinen Manuskripten vorlagen. Ich habe dadurch, wie kein zweiter Mensch, einen 
umfassenden Einblick in die philosophische Problematik Husserls, in ihre innersten Antriebe und 
unausgesprochenen Horizonte, in die unedierten Manuskriptmassen und Publikationsentwürfe gewonnen. […] 
Husserl, der weit davon entfernt war, sich in mir einen Paradeschüler zu erziehen, hat meine Mitarbeit vor allem 
wegen ihrer starken kritischen Tendenz geschätzt: […] Husserl hat meine geistige Selbständigkeit gerade dadurch 
anerkannt, dass er immer meinen produktiven Widerspruch und meine Kritik suchte, die er als Stimulanz zur 
Objektivierung seiner schöpferischen Gedanken brauchte. So entstanden gerade in diesen sieben Jahren die 
wichtigsten Forschungsmanuskripte. In dieser Zeit, in der Husserl die Ernte seines langen Forscherlebens 
einzubringen versuchte, habe ich für ihn gleichsam als geistiger Katalysator gewirkt”. 

70 Z-X, 19a. 
71 Studien, S. 15.  



 149 

Anders gesagt, stellt die Situation ein Strukturmoment der Reduktion selbst dar. Die Reduktion  

 

ist nicht ein für allemal !hinter sich gelassen”, sondern bestimmt als !Wovon aus” das 

Reduzieren selbst und das Reduktum. Zunächst ist die !natürliche Einstellung” ein 

notwendiger Gegenbegriff zur !reduktiven Einstellung”, dient dazu, den Sinn der 

Reduktion abzuheben. Ferner fungiert sie als !Leitfadenstätte” für die konstitutive 

Analyse. – Die natürliche Einstellung ist ein ständiges Thema der konstitutiven Analytik 

selbst: Nämlich als !Wohin” der Konstitution: [sie] ist die Einstellung der 

mundanisierten Subjektivität. Sofern nun alle Konstitutionsanalytik nichts anderes ist 

als die Aufklärung der Mundanisierung, die Zurückführung von Mensch und Welt auf 

die !Quellen des Ursprungs”, ist die Phänomenologie selbst nichts anderes als die 

transzendental-aufklärende Theorie der natürlichen Einstellung.72 

 

Mit diesem Verständnis des eigentlichen Orts der natürlichen Einstellung im systematischen 

Ganzen des phänomenologischen Denkens und mit der Hervorhebung ihrer grundsätzlichen 

Bedeutung (sowohl als !Wovon aus” als auch als !Wohin” der Konstitution) soll jene tückische 

Gefahr  vermieden werden, welche !in der phänomenologischen Epoché eine harmlose 

Glaubensenthaltung zu Zwecken der Gewissheit”73 sieht. In der phänomenologischen Reduktion 

manifestiert sich im Gegenteil der ungeheure Versuch, !den Menschen in die Tiefe seines 

Ursprungs” zurückzubringen und die Philosophie des Menschen !als existenziale Möglichkeit” in 

dem nicht-seienden, absoluten Ursprung zu begründen. 

 Daraus ergibt sich ein weiterer Aspekt der finkschen Situationslehre. Der Aufbruch ins 

Absolute, der reduktive Transzensus des Denkens über die Konstituiertheit der natürlichen 

Einstellung hinaus, setzt wesensmäßig die Vorgegebenheit der Welt, und diese eben als eine erlebte, 

als eine leiblich-ästhetisch erfahrene voraus. Indem er reduziert, befindet sich der Philosoph 

inmitten einer fertig konstituierten Welt, mit anderen Menschen umgehend und bezogen auf eine 

intersubjektive, geschichtlich und traditionell vermittelte Weltsituation. Ist bei Husserl dieser 

sinnhafte Kosmos die Lebenswelt der Erfahrung samt all ihren möglichen Weisen des Erfahrens 

und korrelativ dazu, bedeutet also !Erfahrung” keineswegs nur ein bloß !vernehmendes 

Hinsehen”74, sondern ist !der formalisierte Titel” für alle situationshaften Modi des natürlichen 

Lebens im Ganzen. Eine solche Lebens-Welt ist die notwendige Ausgangssituation aller 

                                                
72 Z-IV, 125a. 
73 Vgl. Z-IV, 135a. 
74 Z-XI, 51a. 



 150 

phänomenologischen Aufklärungen, aller transzendentalen Einzelanalysen. Es ist die Situation, in 

der die in der transzendentalen Aktualität der Weltkonstitution stehende Subjektivität zu erreichen 

ist. Nur von einer vorgegebenen Welt her, reduktiv aufsteigend ist das Fenster ins Absolute zu 

öffnen. Daraus kann man folgern, dass die Reduktion nur auf der Grundlage einer geschichtlichen 

Welt möglich ist.  

 Welches ist also der Zusammenhang von Situation und Geschichte? Schon in der 

Dissertation75 verweist Fink explizit auf diese Problematik. Aber erst in seinem Entwurf zu einem 

Anfangsstück des systematischen Werkes (1930) und seinen Privatnotizen wird ausführlich auf sie 

eingegangen. Der phänomenologische, durch die Epoché erzielte Rückzug !des sonst naiv in die 

Welt hinausglaubenden Lebens” lasse die Welt nur als unsere Allsituation korrelativ gelten. Sie 

wird zum Situationsphänomen unserer mundanen, faktischen Existenz: zu einem Allphänomen, das 

ständig da ist, immer da gewesen ist und da sein wird. Dieser Rückzug in die Faktizität der 

Weltsituation sei, so argumentiert Fink weiter, !weit entfernt von einer selbstgewissen, sicheren und 

beruhigten Ansetzung eines solipsistischen Ego, von der Harmlosigkeit eines weltlosen Subjekts”.76 

Sicherlich kann man den Satz als Antwort auf die heideggersche Kritik an Husserl verstehen, dass 

seine Phänomenologie die Geschichte und die Geschichtlichkeit vergessen habe und in der 

erkenntniskritischen Trockenheit einer lebensfernen, rechnerisch objektivierenden, reinen Theorie 

verlaufe.77 Ein Erlebnisstrom, der von vornherein in !transzendentaler Einstellung” verläuft, lässt 

sich tatsächlich nicht denken. Dies wäre ein Widersinn, weil die weltliche Endkonstituiertheit 

wesenhaft zum transzendentalen Leben gehört, da dies ein konstituierendes (Fink sagt auch 

!emanierendes”) ist.78 Umso mehr betont Fink die Notwendigkeit, eine !objektive” Bestimmung 

dieser Situation nach dem Muster der gegenwärtigen Vorhandenheit zu vermeiden. Die 

vorgegebene, mit geschichtlichen Merkmalen wahrgenommene und traditionell überlieferte Welt 

!umfasst ja nicht nur die gegenwärtige Welt, […], sondern umspannt die Totalität des 

gegenwärtigen (ob wahrgenommenen oder nicht wahrgenommenen), vergangenen und künftigen 

Seienden”.79 Die Geschichtlichkeit der Welt, der Aufbau der geschichtlichen Welt gehöre zur 

mundanen Situation, zur Situation der Endkonstituiertheit des transzendentalen Lebens. Die 

                                                
75 Vgl. Studien, S. 15. 
76 VICM/2, S. 28. 
77 Schon in einer 1928 für die Dissertation geschriebenen Notiz kann man lesen: !Im § über die Situation der 

Reduktion ist auf Heidegger insofern Bezug zu nehmen, als gesagt werden soll, dass Reduktion immer nur möglich 
ist aufgrund einer Geschichte, also immer die Subjektivität bereits eine konstituierte Welt und in eins damit ein 
System von Selbstapperzeptionen inne hat, das nicht analytisch auflösbar ist. Heideggers These von der 
Geworfenheit (Schon-Sein...) und der Vorgängigkeit des Seins vor der faktischen Erfahrung des Seienden ist eine 
Interpretation des phänomenalen Befindens der Geschichtlichkeit der Reduktion, die wesenhaft zu ihrer Situation 
gehört” (Z-II, 38a). Im fünften Paragrafen von Vergegenwärtigung und Bild wird jedoch Heidegger nicht genannt.  

78 Vgl. Z-IV, 14a. 
79 Ebd. 



 151 

Analyse der Situiertheit der Reduktion versucht zu zeigen, dass diese Situation nicht 

!geschichtlich” ist, weil sie !in der Geschichte steht”, sondern umgekehrt, dass sie geschichtlich nur 

sein kann, weil die Geschichte in ihr ist.80 So ist der radikal verstandene Begriff der !Situation” kein 

historischer oder binnengeschichtlicher (inner-zeitlicher) Begriff, sondern der Inbegriff der weltlich 

konstituierten, nicht-mundanen (transzendentalen) Subjektivität. Wie Fink sagt, ist die Situation 

nicht in der objektiven Weltgeschichte, sondern umgekehrt: Die Geschichte ist in der Situation. Die 

Geschichte und die menschliche Auffassung der Gegenwart !als einer weltzeitlichen”, als einer 

Gegenwart in der Geschichte gehört mit zur Situation, zu ihrem wesentlichen !natürlichen” 

Bestand.81 Und so kann der Entwurf des reduktiven Aktes mitten in dieser geschichtlichen 

Geworfenheit geschehen. Diese übersteige der reduzierende Philosoph wesentlich, indem er einen 

Sprung !hinter” die situative Endkonstituiertheit, hinter die faktische Endlichkeit zurück in das 

konstitutive Leben wagt. 

 Der dritte Charakter der mundanen Situiertheit der Reduktion ist mit der mundanen 

Geschichtlichkeit, die in der Situation mit eingeschlossen ist, verbunden. Der dritte Aspekt betrifft 

den Reduktionsvollzug, also jenen Akt des reduzierenden Ich, mit dem die selbstgenügsame 

Traditionalität der Welt durchbrochen wird. Die Frage lautet nun: Wer reduziert? Wer fängt an zu 

reduzieren? Fink antwortet: Wesenhaft ein empirischer Mensch, und zwar ein geschichtlicher 

Mensch. Zur Konkretion der phänomenologischen Erfahrung gehöre also die geschichtliche Je-

meinigkeit des Vollzugs, den der Einzelne ausführt. Diese Je-meinigkeit sei die !unaustauschbare, 

unauswechselbare und je-meinige Faktizität”82 des reduktiven Aktes, die in der mundanen Situation 

des Reduzierenden gründet. Dazu schreibt Fink: 

 

Faktizität des Reduzierenden? Diese gründet in der Situation der Reduktion. Reduktion 

üben oder philosophieren ist eine Seinsweise des Menschen. Die Faktizität des 

Philosophierenden bestimmt nicht nur sein Philosophieren, sondern auch das Worüber 

seines Philosophierens, das Wovon aus... seines Philosophierens und die Möglichkeiten 

seines Philosophierens. Die Faktizität des Philosophierenden ist je-meinig.83 

                                                
80 Vgl. dazu die Parallelargumentation, die Heidegger in §72 von Sein und Zeit verwendet, um zu zeigen, dass die 

Geschichtlichkeit der in der Welt seienden Existenz und ihre (vulgäre) Auffassung als Historie in der reinen 
Zeitlichkeit des Daseins gegründet sind. 

81 Vgl. VICM/2, S. 28-29; Z-V, VII/3a; Z-V, VII/4a und Z-VI, 19a: !Was einzig auf dem 'transzendentalen Boden' 
antreffbar ist, ist das gegenwärtige fließende transzendentale Bewusstseinsleben. Die Gegenwärtigkeit des 
transzendentalen Lebens ist charakterisiert, dass sie in der konstitutiven Deckung steht mit der Gegenwart der 
Weltzeit, d.h. m. a. W. die Selbstapperzeption des transzendentalen Lebens objektiviert sich zur Gegenwart der 
Weltzeit. Ferner ist die transzendentale Subjektivität (wenn schon verstanden als Intersubjektivität) eine solche 
transzendentale Koexistenz”. 

82 Studien, S. 15.  
83 Z-VI, 21a. 



 152 

 

Der Situationslehre mit ihren drei mundanen Merkmalen (Ausgangssituation, Geschichtlichkeit und 

Je-meinigkeit) entspricht eine Idee phänomenologischer Forschung, welche eine Analyse der 

Vorgegebenheit der Welt (des In-der-Welt-Seins) erfordert, um ihre Übersteigung in die absolute 

Freiheit vollziehen zu können. Ausgangssituation, Geschichtlichkeit und Je-meinigkeit bestimmen 

also die faktische Situation, in der die phänomenologische Reduktion anhebt. Was heißt es aber, 

dass sie in dieser Situation auch irgendwie verbleibt und verbleiben muss? Um eine Antwort auf 

diese Frage geben zu können, ist es notwendig, einen Blick auf die transzendentale Seite der 

Situation zu werfen. 

 

 

§ 6. Die transzendentale Situation 

 

Die Phänomenologie vertritt die Idee einer radikalen Grundlegung der Philosophie in einer 

absoluten, transzendentalen Selbstbesinnung. !Das erst in der reinen Selbstbesinnung sich 

enthüllende Selbst”84 ist laut Fink der in dieser Grundlegungsidee angesetzte Grund. Damit meint 

er, dass das zuerst Gegebene in der phänomenologischen Reduktion die transzendentale Egologie 

des Erfahrungslebens ist. Zwar ist die Idee der Selbstbesinnung als des bewegenden Anfangs der 

Philosophie eine neue, eine spezifisch phänomenologische. Diese radikal neue Selbstbesinnung 

wird bei Husserl in Form der transzendentalen, inneren Wahrnehmung – welcher einzig 

unmittelbare Evidenz zukommt – geleistet. Fink lehnt allerdings diese bloß erkenntnistheoretische 

Einschränkung auf eine !Inspectio sui”85 grundsätzlich ab. Die in der Reduktion fundierte 

Selbstbesinnung sei vielmehr eine Grunderfahrung, die das philosophische Denken in Bewegung 

bringt. Die erschütternde Grunderfahrung muss aber ein entschlossener, philosophischer Wille 

begleiten, die Welt aus dem absolut konstituierenden Leben, aus jener Ursprungsdimension, welche 

Fink sehr bemerkenswert auch den !Geist”86 nennt, zu verstehen. In dieser Selbstbesinnung werde 

die Selbstverwirklichung, die Selbstkonstitution, die Verweltlichung des Geistes für einen 

Zuschauer sichtbar. Doch er als Funktionär des Geistes (des absolut konstituierenden Lebens, der 

transzendentalen Subjektivität) steht in der Welt, in der faktischen Konstituiertheit, wozu ein 

                                                
84 Studien, S. 165. 
85 Vgl. Hua IV, §54. Das Ich in der inspectio sui, S. 211ff; und die Beilage VI, Inspectio sui (!Ich tue” und !Ich 

habe”), S. 316ff. 
86 Vgl. z.B. Studien, S. 169 und Z-XIII, 39a, wo Fink seine meontische Interpretation der Phänomenologie Husserls 
!Metaphysik des Geistes” nennt und auch auf die Formel !Nicht die Immanenz des Geistes im Leben - sondern die 
Immanenz des Lebens im Geiste” (Z-XIII, 40a) bringt. Der Zusammenhang zwischen der !Meontik” und der 
!Metaphysik des Geistes” bei Fink wird explizit bestätigt bei R. Bruzina, E. Husserl & E. Fink, a.a.O., S. 316-359. 



 153 

Wissen um sich selbst als ein !Seiendes unter dem Seienden” gehört. Der Geist befindet sich also 

zunächst und zumeist, aber wesentlich, in einer Selbstausgelegtheit seines Selbst: in der 

Selbstausgelegtheit des natürlichen Lebens, in dem der Mensch nach seiner conditio fragt.  

 

Umfangen vom Kosmos, eingelagert in die unendliche Vielfalt der Dinge, gemeinsam 

mit ihnen in dem einen Raum, in der einen Zeit, preisgegeben den überlegenen Mächten 

der Natur, ohnmächtig vor dem waltenden Schicksal, versteht und spricht sich der Geist 

an als !Menschen”.87 

 

Gerade aus diesem kosmologischen Horizont des menschlichen Selbstverständnisses und seines 

Wissens, !in welchem unbewegt der Geist immer schon rührt”,88 soll die Grunderfahrung der 

Reduktion herausführen. Nur derart kann jene phänomenologische, radikal neue Grundlegung der 

Philosophie gelingen, die mit ihrer !epochalen” Selbstverantwortung !in äußerster Schärfe und 

Konsequenz jede naive Inanspruchnahme des mundan-ontologischen Selbstverständnisses”89 

unterbindet. Für diesen selbstbefreienden Prozess ist von entscheidender Bedeutung, dass jede 

Selbstbesinnung vom Wissen !um die Situation, in der sie anhebt, [...] die sie durchsichtig machen 

will”90, ausgeht. Die erste Frage lautete tatsächlich: Welches ist nun die Situation, aus der die 

Selbstbesinnung der phänomenologischen Grundlegungsmethode hervorgeht? Diese wurde als die 

natürliche Einstellung bestimmt. Ihre Grundcharaktere wurden als Ausgangssituation, 

Geschichtlichkeit und Je-meinigkeit bezeichnet. Was bedeutet aber all das für den transzendentalen 

Zuschauer? Wie steht es also mit der Situiertheit bei der !transzendentalen Seite” des Mediums? 

Dies ist auch die Grundfrage, mit der sich Fink in seiner Sechsten Cartesianischen Meditation 

beschäftigt hat. Konzipiert als Methodenlehre der Phänomenologie, also als eine Phänomenologie 

des phänomenologischen Denkens, ist ihr thematischer Gegenstand der durch die Reduktion 

etablierte !unbeteiligte Zuschauer”: das phänomenologisierende Ich.  

 

Die zentrale Fragestellung ist hier: Wie ist das phänomenologisierende Ich in der 

Durchführung der analytischen Auslegung der transzendentalen Subjektivität und in 

ihrer konstitutiven Befragung dabei?91 

 

                                                
87 Studien, S. 168.  
88 Ebd. 
89 Ebd., S. 169. 
90 Ebd. 
91 VICM/1, S. 55.  



 154 

Das !Wie” der Auslegung und Befragung des transzendental konstituierenden Lebens wird hier 

vom Fink betrachtet: !Welches ist die Situation der phänomenologischen Analyse”?92 Es handelt 

sich also nicht um die !natürliche”, mundane Erfahrung, deren Naivität durch die Reduktion 

überstiegen wird. Nicht die Situation des natürlichen, konstituierten Menschen steht hier infrage.  

Es geht auch nicht um die (transzendental) konstitutive Erfahrung, deren Analyse so sorgfältig in 

der konstitutiven Rückfrage durchgeführt wird. Nicht das absolute Weltwerden und der 

Konstitutionsprozess ist hier Gegenstand der phänomenologischen Sicht, sondern das 

phänomenologische Auge selbst. Es geht hier um die spezifische Art und Weise der 

transzendentalen Erfahrung des Zuschauers, dessen Thema das konstitutive Weltwerden ist. 

Dementsprechend ist das Problem der transzendentalen Situation der phänomenologischen Analyse  

 

die transzendentale Interpretation der Gegebenheit aller analytischen Bestände und 

Sachverhalte für den phänomenologisierenden Zuschauer.93 

 

Wie ist also der phänomenologische Zuschauer im Vollzug der reduktiv ermöglichten 

transzendentalen Erfahrung bei seinem thematischen Gegenstand dabei? Solche Überlegungen über 

das Sein-bei des Zuschauers bei seinem thematischen Gegenstand sind keine bloße 

Komplizierungen, sondern ein Hinweis auf ein bisher noch verborgenes und wenig beachtetes 

Problem, dessen Verständnis mit einem widersprüchlichen Begriff von Einheit zu kämpfen hat. Wie 

soll die Einheit, sogar die Identität vom (angeschauten) Konstitutionsprozess des transzendentalen 

Lebens und dem unbeteiligten Zuschauer gedacht werden? Zu diesem Thema erklärt K. Held im 

zweiten Teil seines Buches Lebendige Gegenwart, der dem Rätsel der Seinsweise der 

transzendentalen Subjektivität gewidmet ist: 

 

[...] nur in und mittels der phänomenologischen Reflexion wird die urphänomenale 

strömende-stehende Selbstgegenwart des Ich erfahren und als Bedingung der 

Möglichkeit für Reflexion aufgewiesen.94 

 

Der Satz bedeutet zweierlei. Einmal besagt er, dass das transzendentale Leben, das ich unmittelbar 

durch die Reduktion finde, sich als !lebendige Gegenwart”, als strömende Selbstanwesenheit 

meines transzendentalen Lebens gibt. Mit dem Akt einer reflektiven Selbstgegenwärtigung wird 
                                                
92 Ebd., S. 57. 
93 Ebd.  
94 K. Held, Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des transzendentalen Ich bei Edmund Husserl, 

entwickelt am Leitfaden der Zeitproblemaktik, a.a.O., S. 96. 



 155 

zwar ein Erlebnisströmen enthüllt, das notwendig mein Bewusstseinsleben ist. Diese 

Selbstidentifikation des Ich – so schreibt Held weiter –, sei !offenbar nicht durch die 

Selbstgegenwärtigung ins Werk gesetzt, sondern nur nachträglich aufgedeckt”.95 Sie sei kein 

Produkt der Reflexion, sondern ein immer schon geschehenes Urereignis des transzendentalen 

Bewusstseinslebens. Zweitens zeige sich also, dass diese !rätselhafte, vor der Reflexion liegende 

und durch sie nur aufgedeckte, nach-vollzogene”96 stehend-strömende Ur-Gegenwart des 

transzendentalen Lebens genau die Bedingung der Möglichkeit für die transzendentale Reflexion 

ist, der sie immer schon vorausgegangen ist. Die Gegenwart des transzendentalen, reflektierenden 

Zuschauers und die urtümliche Gegenwart, welche eben durch diese transzendentale Reflexion 

enthüllt wird, sind unausweichlich miteinander verbunden. 

 

Die notwendige Vorausgesetztheit des phänomenologisierenden Ich für die analytischen 

Aufweisungen der Konstitution hat ihr Gegenspiel in der Vorausgesetztheit des 

weltkonstituierenden Lebens für die Möglichkeit, einen transzendentalen Zuschauer zu 

etablieren.97  

 

Die strömend-stehende Gegenwart des transzendentalen Lebens sei die Bedingung der Möglichkeit 

für die reflexive Gegenwart des Zuschauers, in der die !lebendige Gegenwart” entdeckt wird. Diese  

gehe unabhängig von jeder phänomenologischen Schau vonstatten. Sie sei eigentlich immer schon 

im Gang gewesen, und sei jene absolute Verzeitigung, in der !alle Zeit und Weltzeit” in jedem 

Sinne liege. Doch sie ist wiederum nur dank der phänomenologischen Reflexion des Zuschauers, 

und nur auf dem Weg einer stufenweisen Rückfrage in die Genesis des Selbstzeitigungsprozesses 

des absoluten Lebens freizulegen.98 Der konstituierende Prozess ist eben das, woran der Zuschauer 

!unbeteiligt” ist. Dementsprechend kann er ihn philosophisch anschauen (theorein). In diesem 

Sinne befindet sich der Zuschauer in einer transzendentalen Situation: Er befindet sich inmitten der 

Weltkonstitution, welche die notwendige Voraussetzung seiner Phänomenologie ausmacht. Das 

transzendentale Philosophieren des Zuschauers ist von der transzendentalen Situation der schon 

laufenden und seit jeher in Gang gesetzten Weltkonstitution umschlossen.  

 Die gegenseitige Bedingtheit transzendentaler Reflexion und transzendental verströmenden, 

konstituierenden Lebens samt ihrem konstitutiven Endresultat (der vorgegebenen Welt) verweist 

                                                
95 Ebd. 
96 Ebd.  
97 VICM/1, S. 65.  
98 Vgl. dazu Husserls Manuskript vom 21./22. September 1934 !Zeitigung – Monade”, in: Hua XV, S. 666-670; und 

dasjenige zur Urzeitigung der Welt (1933) in: Hua XXXIX, S. 557-570. 



 156 

auf eine höhere, gegensätzliche Einheit der beiden Momente. Diese, die transzendentale 

Konstitution und die phänomenologische Reflexion, erscheinen als Spiel und Gegenspiel eines 

absoluten Einen.  

 

Alles ist eins – das Absolute in seiner Einheit: Einheit einer absoluten Selbstzeitigung, 

das Absolute in seinen Zeitmodalitäten sich zeitigend in dem absoluten Strömen, der 

!strömend lebendigen”, der urtümlichen Gegenwart, der des Absoluten in seiner 

Einheit, All-Einheit!, welche alles, was irgend ist, in sich selbst zeitigt und gezeitigt hat. 

Darin die Stufen des Absoluten: das Absolute als absolutes !menschliches” Monadenall. 

Das Absolute als Vernunft und in der Zeitigung der Vernunft: Entwicklung der 

vernunftmonadischen Allheit: Geschichte im prägnanten Sinn. […] Es sind Stufen des 

absoluten Systems des absolut gezeitigten Seins.99 

 

Der Philosoph (der transzendentale Zuschauer) sei der einzige Exponent dieses ungeheuren Systems 

des absolut gezeitigten Seins. Ohne seine produktive philosophische Aktivität, mit der er die 

vergessene Geschichte dieser absoluten Zeitigung stufenweise aufspürt und aus ihrer Latenz 

herausholt, würde all dies unter der Weltoberfläche unserer Naivität versinken und daher auch 

unbeachtet bleiben. Der Philosoph ist nichts anderes als der Repräsentant des absoluten Lebens, 

durch den dieses aufgezeigt, begrifflich ausgelegt und erfasst wird. Da aber die transzendentale 

Konstitution die Bedingung der Möglichkeit für die philosophische Reflexion der Phänomenologie 

ist, kann man sagen – so Fink –, dass der Philosoph aus dem in der Weltkonstitution strömend-

stehenden Absoluten ausgeworfen wird.  

 Nur aus dieser transzendentalen Situiertheit der Phänomenologie ist die Reduktion radikal 

zu verstehen. Der Prozess des !Fürsichwerdens” des transzendentalen Lebens durch den Zuschauer 

als Medium besteht aus zwei Tendenzen, welche in der Reduktion – in der ereignishaften 

Etablierung des Zuschauers – konvergieren. So müsse der phänomenologisch-meontische Aufstieg 

zum Absoluten nicht nur notwendig von der natürlichen Einstellung ausgehen, sondern auch in sie 

zurückkehren: 

 

[...] wenn eben der Philosophierende für die Anderen, mit denen er in einer letzten 

transzendentalen Lebensgemeinsamkeit steht, die aber noch in der beschränkten 

Situation der natürlichen Einstellung befangen sind, mitphilosophiert.100 

                                                
99 Ebd., S. 669. 
100 VICM/1, S. 109. 



 157 

 

Diese anscheinende Rückkehr in die natürliche Einstellung – nach dem großen Aufbruch über sie 

hinaus zur transzendentalen Einstellung und nach der langen, vereinsamenden Wanderschaft in den 

transzendentalen Kontinent, der nun erkundet wurde – stellt die phänomenologisch erworbenen 

Erkenntnisse gerade in die Situation der natürlichen Einstellung zurück. Letztendlich ist es für diese 

und in dieser Welt, dass die Philosophie existiert. Es gibt weder eine transzendentale Sprache noch 

eine in der transzendentalen Einstellung dauerhaft verbleibende Philosophie. Das 

!Phänomenologisieren” muss notwendig in einer weltlichen Situation erscheinen und sich dort 

objektivieren. Dadurch erscheint es !in einer bestimmten historischen Situation inmitten der 

abendländischen Geistesgeschichte”.101 Diese transzendental motivierte Angewiesenheit des 

phänomenologischen Denken auf seine !mundane Äusserungssituation” besagt nun: 

 

Alle transzendentale Selbsterkenntnis, die sich in der Rückfrage in die Konstitution 

realisiert, geht nicht nur bloß aus von der natürlichen Einstellung, sondern bleibt auch 

auf sie zurückbezogen.102 

 

Damit ist der Sinn jener enigmatischen Wörter, mit denen Fink seine Dissertation eröffnet hat, 

erklärt: !Die Reduktion selbst hat ihre mundane Situation, in der sie anhebt und in der sie irgendwie 

verbleibt”.103 Eine Bestätigung dieser Interpretation findet sich in seiner schon zitierten Privatnotiz, 

die im Rahmen einer radikalisierten Phänomenologie der Reduktion ihre meontische Bedeutung 

zuerkennt: 

 

Die phänomenologische Reduktion ist keine Methode, die einmal gelernt sein kann, 

sondern ist die Aufgabe der Philosophie, sofern deren Telos die Freiheit des Menschen 

ist. Nur um der Freiheit willen existiert Philosophie. Motivation der Reduktion ist 

einzig der Wille zur Freiheit. Freiheit ist aber nicht die !Freiheit” eines Tun- und 

Lassen-könnens, sondern ist die Befreiung der Existenz des Menschen. Der Mensch ist 

wesenhaft in der Unfreiheit. Und nur weil er unfrei ist, kann er frei werden. Die 

Unfreiheit gehört so wesenhaft zu ihm, dass auch seine Freiheit nichtig ist. Reduktion 

                                                
101 Ebd., S. 142.  
102 Entsprechend redet auch Merleau-Ponty in seiner Phänomenologie der Wahrnehmung von der !Unmöglichkeit einer 

vollständigen Reduktion”, auch wenn es bei ihm der präreflexive Charakter des être au monde ist, der un-
reduzierbar bleibt.  

103 Studien, S. 14.  



 158 

als Befreiung, als Einleitung der Befreiung, ist in der Unfreiheit einer Situation.104 

 

Diese Aufzeichnung wurde 1928/29 gemacht und bezieht sich offensichtlich auf den fünften 

Paragrafen von Vergegenwärtigung und Bild über die Situation der Reduktion, in den die 

Freiheitsidee jedoch gar nicht aufgenommen wurde. Man kann mit Recht nach dem Grund für diese 

Nichtberücksichtigung fragen. Wenn er eine für ihn so wichtige Thematik wie jene der Freiheit in 

die Dissertationsschrift nicht aufgenommen hat, scheint die plausible Begründung darin zu liegen, 

dass er sie schon gegen Ende der Zwanzigerjahre einem eigenen Projekt vorbehalten wollte. Das 

über Husserl und Heidegger hinausgehende eigene philosophische Projekt war eben die Idee einer 

me-ontischen Philosophie und Phänomenologie des Absoluten als Lehre von der Freiheit.105 

Weitere Privatnotizen und Aufzeichnungen, die aus den Dreißigerjahren stammen, können dies 

belegen. In den zahlreichen Entwürfen zur Abfassung der Sechsten Cartesianischen Meditation ist 

zu lesen: 

 

Die Lehre von der Situation der Philosophie ist das entscheidende Grundstück für den 

Ansatz einer meontischen Philosophie.106  

 

Die Darstellung der Reduktion als Befreiung, als Beginn der Befreiung aus der Unfreiheit der 

natürlichen Situation, in der der Mensch sich befindet, ist das Thema des nächsten, letzten Kapitels. 

                                                
104 Z-IV, 27a. 
105 Z-IV, 57b. 
106 Z-X, 19a. 



 159 

Kapitel 5.  

Weltbefangenheit und Befreiung  
 

 

§ 1. Weltbefangenheit 

 

Eine der wichtigsten Konsequenzen aus der Darstellung der zweifachen Situation der Reduktion ist 

die Neubestimmung des Begriffs !natürliche Einstellung”. Diese ist keineswegs eine bloß 

unwissenschaftliche Haltung, welche letztendlich zu verwerfen ist, sondern in Wahrheit ein 

ständiges Thema der konstitutiven Analytik: nämlich als !Wohin”, als Endresultat des 

Konstitutionsprozesses. Ist die natürliche Einstellung die Einstellung der mundanisierten, 

konstituierten Subjektivität, so ist !die Phänomenologie selbst nichts anderes als die transzendental-

aufklärende Theorie der natürlichen Einstellung”.1 Hierzu hat Guy van Kerckhoven angemerkt, dass  

Fink mit dem Begriff der natürlichen Einstellung diese !über die realisierende Selbstauffassung – 

als Ontifizierung des reinen Ego, dessen Selbstdeklination, indem es sich als kinästhetisches 

Subjekt konstituiert – hinaus erweitert, sie an das Problem der konkreten Individuation, der 

Konstitution der Menschlichkeit heranführt”.2 Diese Erweiterung der natürlichen Einstellung, in 

deren Auslegung das Problem der Individuation, der Konstitution des faktischen Menschen 

einbegriffen ist, bilde sicherlich eine bedeutsame Diskrepanz zu Husserl, da er !den Unterschied 

zwischen transzendentalem Subjekt und dem Menschen noch nicht in die Dimension der 

Individuation”3 verlege. Diese Sicht auf Finks eigene Philosophie der Zwanziger- und 

Dreißigerjahre, die auch van Kerckhoven in der Meontik erkennt,4 muss nun aufgrund der neu 

zugänglichen Textgrundlagen, d.h. der in den Privatnotizen Finks enthaltenen Texte, ergänzt 

werden. Eine aufmerksame Lektüre dieser neuen Materialien und ein Überblick über ihre verästelte, 

fragmentarische Gedankenentwicklung zeigt, dass die Neubestimmung der natürlichen Einstellung 

nicht nur eine Verlegung des Konstitutionsprozesses in die Dimension der Individuation impliziert, 

sondern dass sie als !Weltbefangenheit” umgedeutet wird. 

 Dass dieser Begriff und seine nur in den Privatnotizen vorhandene theoretische 

Ausarbeitung eine zentrale Rolle innerhalb der meontischen Phänomenologie spielt, belegen 

zahlreiche Passagen. Die Weltbefangenheit taucht zwar flüchtig auch in manchen veröffentlichten 

                                                
1 Z-IV, 125a. 
2 Mundanisierung, S. 98.  
3 VICM/1, S. 183. 
4 Vgl. z.B. Mundanisierung, S. 100 ff.  



 160 

Schriften auf, doch dort wird sie nie ausführlich entfaltet und begrifflich erklärt. Aber sie ist bei 

Fink eine Bezeichnung für eine zentrale Problematik der phänomenologischen Philosophie. So 

schreibt er in seinen Privatmaterialien: !Weltbefangenheit als ein Titel für ein zentrales Problem der 

Philosophie. Das als der eigentliche Schlüsselbegriff zum Wesen der Philosophie selbst”.5 Die von 

Dorion Cairns in seinem philosophischen Tagebuch festgehaltenen Gespräche mit Fink aus den 

Dreißigerjahren belegen die Entstehung der Terminologie der !Weltbefangenheit” aus der 

Umdeutung der natürlichen Einstellung im Sinne der Meontik. Nachdem Cairns sich notiert hat, 

dass !Fink himself is inclined to speak of the transcendental as meontic rather than ontic”,6 schreibt 

er am 23.9.1932: 

 

The term !natürliche Einstellung” (natural attitude) is dangerous as suggesting a sort of 

(arbitrary?) !attitude”. Fink prefers to say !Weltbefangenheit” (entanglement in the 

world). The transcendental ego lives then as it were in the superficies of its life. The 

transcendental reduction makes the third dimension transparent, enables the ego to see 

the lower levels of world constitution.7  

 

Die natürliche Einstellung sei keine Haltung des Menschen unter anderen, sondern das Wesen der 

Menschlichkeit selbst, sofern das menschliche Leben ein In-die-Welt-Hineinleben ist. Die 

natürliche Einstellung sei das Endergebnis der Konstitution der Menschlichkeit selbst, d.h. der 

Mundanisierung der transzendentalen Subjektivität in den faktischen Menschen. In Abgrenzung 

gegen Husserl zieht Fink also den Terminus !Weltbefangenheit” vor, und er zeigt die Grenzen der 

Husserlschen Auffassung an:  

 

Terminologisch statt !natürliche Einstellung” !Weltbefangenheit”: Der Husserlsche 

Ausdruck natürliche Einstellung ist missverständlich und von ihm selbst in zweifacher 

Weise gebraucht: 1) die unmittelbare Lebenseinstellung, die vortheoretische im 

Gegensatz zur theoretischen-reflektierten; 2) Gegenbegriff zur transzendentalen 

Einstellung.8 

 

Husserls Ausdruck !natürliche Einstellung” hat die Unzuträglichkeit bei sich, dass er 

missverstanden wird als !vortheoretische”, !zunächst und zumeist” Einstellung, als 
                                                
5 Z-XV, 37a 
6 Conversations, S. 57. 
7 Ebd., S. 95. 
8 Z-XI, III/5a. 



 161 

!natürlicher Weltbegriff”.9 

 

Beide Zitate haben mit !Missverständnissen” zu tun. Das erste Zitat erhebt einen anscheinend nur 

terminologischen Einwand gegen Husserl. Doch der Wunsch, Missverständnisse möglichst zu 

vermeiden, kaschiert einen wesentlichen Unterschied in der Auffassung der Phänomenologie im 

Ganzen. Die natürliche Einstellung ist einerseits wohl eine unmittelbare, nicht philosophische, nicht 

phänomenologische !Haltung” des menschlichen Lebens. Doch keineswegs ist sie ein 

!Gegenbegriff” zur transzendental-phänomenologischen Einstellung, wie die Betrachtungen über 

die Situation der Reduktion bewiesen haben.10 Das zweite Zitat geht seinerseits spezifisch auf eins 

der möglichen Missverständnisse hinsichtlich der !natürlichen Einstellung” in Bezug auf 

Heideggers Philosophie ein und nimmt von ihm Abstand. Darin zeigt sich nochmals die mühevolle 

Auseinandersetzung mit Heideggers Denken, die der Gebrauch seines Jargons (!zunächst und 

zumeist”) verrät. Die existenziale Analytik Heideggers mit ihrer Ausweisung der ontologischen 

Geworfenheit und Endlichkeit der menschlichen Existenz könne als Ganzheitsauslegung der 

Weltbefangenheit gelesen werden,11 doch vom Gesichtspunkt der transzendentalen Meontik bleibe 

eine solche Interpretation unzureichend. Die Fundamentalontologie Heideggers sei noch mit der 

Situation der Weltbefangenheit, den konstitutiven Endprodukten und somit der !transzendentalen 

Oberfläche” verbunden. Sie sei zwar eine !immanente”, d.h. befangene Auslegung der 

Weltbefangenheit; eine Auslegung also, die in ihrer weltbefangenen Situation gefangen geblieben 

sei. Sie habe den meontischen Rang der Konstitution nicht erkannt: dass das !Sein” ein Resultat des 

nicht-seienden Konstitutionsprozesses ist, dass also die Weltbefangenheit der Horizont alles Seins 

ist. Zu dem besonderen Verhältnis, das Fink zwischen der Fundamentalontologie des Daseins in 

Sein und Zeit und seiner meontisch-spekulatuiven Perspektive sieht, gibt uns folgende Notiz 

Auskunft:  

 

Die existenziale Analytik ist – wenn auch nicht als positive Wissenschaft – auf dem 

Boden der Weltbefangenheit. Ihr Wissen ist prinzipiell !befangenes Wissen”. Sie 

analysiert die konkrete Existenz des Menschen. Gewiss, aber !Konkretion” ist hier die 

wesentliche Fülle von Seinsphänomenen, die dem seienden Subjekt, dem Menschen, 

eignen. Der Mensch aber ist spekulativ – ein !konstitutives Resultat”. !Phänomenologie 
                                                
9 Z-XV, 37b. 
10 Obwohl für Fink die Husserlsche !Deskription der natürlichen Einstellung [...] unzureichend ist und damit 

notwendig im Gefolge auch die Darstellung der phänomenologischen Reduktion”, würdigt er jedoch !in der 
formalen Allgemeinheit der Husserlschen Fassung […] den grundsätzlichen Rahmen für eine konkretere 
Ausführung” der meontischen Analyse der Weltbefangenheit. Zitate aus Z-IX, XVII/6a. 

11 Vgl. z.B. Z-I, 54a. 



 162 

des Bewusstseins” (und zwar des konstituierenden) ist prinzipiell nicht vergleichbar mit 

der Existenz.12 

 

Das Sein denkt Fink als ein notwendiges !Moment” des konstituierenden Prozesses, und zwar als 

!'Wohin' des Weltsturzes des sich entnichtenden Absoluten”. Die menschliche Existenz sei daher 

kein Urphänomen, sondern ein konstitutives Resultat der Mundanisierung (Individuation) des 

absoluten, konstituierenden Lebens. Die !natürliche” Einstellung sei eben die !Ent-stellung des 

Absoluten, als Emanation, als absolute Entnichtung im Weltsturz”.13 Der transzendental-

phänomenologische Begriff der Weltbefangenheit umschreibe das, was !als Reich der Entstelltheit 

des Absoluten”14 erscheint. Das Sein werde also in einem Sturz des Absoluten konstituiert, eben als 

Welt, als jene absolute Oberfläche, in der der faktische Mensch befangen ist. Die Welt ist die 

Manifestation des Absoluten, welches nur !ist”, indem es sich manifestiert. Sonst ist es nicht, !ist” 

Nichts, µ" #$.  

 Aber die Philosophie sei eben ein Fragen nach dem konstituierenden, nicht seienden 

Ursprung der konstituierten Welt. Zum Wesen der Philosophie selbst als Frage nach dem 

meontischen Ursprung gehöre die !Weltbefangenheit” als ihr eigentlicher !Schlüsselbegriff”: !'in 

ihr' oder 'über sie hinaus', das entscheidet einzig über Dogmatismus der Philosophie und Freiheit 

derselben”.15 Das Wesen der Philosophie und ihre Freiheit entscheide sich nun an der gelungenen 

Befreiung von der Weltbefangenheit. Doch dafür müsse erst wieder ein Verständnis !für die 

Schwierigkeit des Ausbruchs aus der Weltbefangenheit, [aus der] Welt als universaler 

Seinshorizont”,16 aus der Unfreiheit der Situation erweckt werden. 

 

 

§ 2. Strukturanalyse der Weltbefangenheit 

 

Die Analyse der Situation der Reduktion hat in der natürlichen Einstellung sowohl die 

Ausgangssituation als auch den Endpunkt (das !Wohin”) für das phänomenologische Denken 

festgelegt. Dieses hat also zu seinem ständigen Thema die natürliche Einstellung, aber nicht weil es 

zur Wissenschaft unterwegs ist, sondern weil es ein Denken der Freiheit ist. Philosophieren als 

Aufzug der Freiheit ist das Heraussteigen des Menschen aus seiner natürlich und notwendig 

                                                
12 Z-XV, 18a. 
13 Z-IX, 25a. 
14 Z-IX, XVII/6a. 
15 Z-XV, 37a. 
16 Z-IX, XVII/6a. 



 163 

weltbefangenen Situation. Die Freiheit muss aber letztendlich in die natürliche Einstellung 

hineinwirken.  

 Mit dem Begriff der !Einstellung” bezieht sich Fink – anders als Husserl – nicht so sehr auf 

seine Herkunft aus der technischen Sprache der Fotografie und aus der empirischen Psychologie des 

XIX Jahrhunderts,17 sondern vielmehr auf die heideggersche Umdeutung der aristotelischen %&'(: 

der gewohnheitsmäßigen Disposition18 und ihrer Struktur. Diese sei nach Heidegger eine 

Grundbestimmung der !Befindlichkeit”, welche mit !Verstehen” und !Rede” die existenziale 

Bestimmung des Daseins ausmache. So sei die %&'( !die Bestimmung der Eigentlichkeit des Daseins 

in einem Moment des Gefasstseins für etwas: die verschiedenen %&)'( als die verschiedenen Weisen 

des Gefasstseinkönnens. […]  Das Gefasstsein ist nicht ein beliebiges und unbestimmtes, in der %&'( 

liegt die primäre Orientierung auf den *+',-(: »Ich bin da, es mag kommen, was will!« Dieses Da-

sein, Auf-dem-Posten-Sein in seiner Lage, seiner Sache gegenüber, das charakterisiert die %&'(”.19 

Meines Erachtens bietet die heideggersche Bestimmung der !Einstellung” als %&'(, welche auf die 

Befindlichkeit orientiert ist und in der Sorge ihre einheitliche Wurzel hat, Fink die Möglichkeit, sich  

bei dem Phänomen der !Einstellung” nicht einem cogito, sondern einer praktischen, umweltlichen 

Erschlossenheit der menschlichen Existenz zuzuwenden. Das !Worum-willen” der Philosophie sei 

letztendlich die Freiheit, die Befreiung der Existenz, nicht die Wissenschaft.  

 Doch der phänomenologisch-konstitutive Rückgang vom gegenstandsausgerichteten 

(natürlich eingestellten) zum transzendental-konstituierenden Leben ist keineswegs eine 

Zurückwendung auf das Dasein qua Transzendenz (qua Entwurf des Seinsverständnisses) und damit 

eine ontologische Thematisierung des Seins des Seienden. Wenn auch der Begriff der Einstellung 

von Fink existenzial-analytisch erörtert wird und somit eine faktische Kennzeichnung bekommt, ist 

die phänomenologische Reduktion kein ausdrücklicher Vollzug der ontologischen Differenz, welche 

im Zentrum des Seinsdenkens bei Heidegger steht. In seinem Artikel über die Philosophie als 

Überwindung der Naivität, in welchem Fink seine Überlegungen zur !ontologischen Differenz” 

zusammengetragen hat, liegt eine phänomenologische Interpretation jenes nicht nur theoretischen, 

                                                
17 Vgl. J. Broekman, Phänomenologie und Egologie. Faktisches und transzendentales Ego bei Edmund Husserl, 

Nijhoff, Den Haag 1963 (Phaenomenologica 12), S. 56; T. W. Adorno, Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien 
über Husserl und die phänomenologischen Antinomien, Kohlhammer, Stuttgart 1956, S. 205ff. Hier schreibt Adorno 
in Bezug auf die Ausschaltung der natürlichen Einstellung: !Nicht umsonst ist der Ausdruck 'Einstellung' Husserl 
mit dem bürgerlich-privaten Allerweltsrelativismus gemeinsam, der Verhaltensweisen und Meinungen weniger von 
verpflichtender Erkenntnis als vom zufälligen Sosein der urteilenden Person abhängig macht. Beide mögen das 
Wort von der Sprache der Photographie geborgt haben. […] Gleich dem Photographen älteren Stils verhüllt sich 
der Phänomenologe mit dem schwarzen Tuch seiner !"#$% […]. Wie in der Photographie Camera obscura und 
registriertes Objekt zueinander gehören, so in der Phänomenologie Bewusstseinsimmanenz und naiver Realismus”. 
Zu diesem Zusammenhang, der letztendlich die idealistische Position Husserls eines absoluten Bewusstseins 
angreift, vgl. S. Luft, Phänomenologie der Phänomenologie, a.a.O., S. 39. 

18 GA 18, S. 172-190.  
19 Ebd., S. 176. 



 164 

sondern auch praktischen Gefasstseins für etwas, das die weltbefangene Einstellung ausmacht.  

 

Die binnenweltliche Zukehr zu den Dingen können wir also interpretieren als eine 

Benommenheit von den Dingen, das In-die-Welt-Hineinleben als die Weltbefangenheit 

des Menschen. Damit meinen wir Lebensstrukturen, die nicht nur im theoretischen 

Weltbezug sich abspielen, sondern alles Weltleben durchherrschen. Die Natürliche 

Einstellung ist wesentlich eine Befangenheit. Eine Befangenheit ist ein 

Verschlossensein in einem begrenzten Bereich des Offenen, ohne dass die Begrenztheit 

als solche erkannt wird.20 

 

Es ist also eine verhängnisvolle, aber wesentliche Tendenz des natürlichen Lebens, sich in seiner 

Situation und ihren Mitteln zu verfangen. Und zwar derart, dass es durch die Zwecke selbst völlig 

verhüllt wird. Heidegger nennt diese ursprüngliche Bewegtheit des Lebens !Ruinanz”. Der ruinante 

Charakter des konstituierten Lebens, das ständig von sich selbst weg in die Weltlichkeit hinfällt, 

habe zur Folge, dass der Mensch !natürlich” eingestellt ist, weil er in seinem Umgang mit der Welt 

diese !im voraus in selbstverständlicher und fragloser Geltung hält und belässt”.21 Die 

Strukturanalyse der Befangenheit zeigt also, dass sie eine notwendige, konstitutiv motivierte 

Disposition, eine in der Welt auftretende Haltung ist. An ihr werden gleichzeitig ein !Nur-offen-

Sein-für” und ein !Verschlossen-sein-gegen” offenbar.22 Das ist ein wichtiges Moment der 

Weltbefangenheit: die Benommenheit von... !Von etwas benommen sein, an es verloren sein, in 

ihm aufgehen, auf es fixiert sein”, ist eine fundierte Struktur der Befangenheit. So in etwas 

befangen, !bin ich zugleich an das verloren, an das preisgegeben, wofür ich gemäß der 

Befangenheit nur offen sein kann”.23 Diese Befangenheit in der Welt ist also eine wesentliche 

Disposition der natürlichen Einstellung. Zweitens sei außerdem der natürliche Mensch 

weltbefangen,  

 

solange sein Selbstverständnis sein eigenes Subjekt-Sein als ein Sein in der Welt, also 

im Bereiche der intentionalen Sinngebilde setzt, und das heißt: sein eigenes 

sinnbildendes Leben durch die eigene Gebilde-Apperzeption (Ich ein Mensch in der 

Welt) verdeckt  hält.24 

                                                
20 ND, S. 104.  
21 Ebd., S. 88. 
22 Vgl. Finks Ausführungen in Z-XIII, XVIII/2a ff.  
23 Zitate aus ND, S. 88. 
24 Ebd., 89. 



 165 

 

Diese sei, so merkt Fink in seinem Nachruf auf Husserl (Juni 1938) an, !eine überaus komplexe und 

undurchsichtige Seite seiner philosophischen Lebensbewegung”: eine Tendenz zur 

!Entnaturalisierung des Geistes”. Damit hängt der dritte Charakter der Weltbefangenheit 

zusammen. Es sei !der Einstand des Menschen in perfekten”,25 (d.h. fertig konstituierten) 

intentionalen Korrelationssystemen. Der Mensch sei in einer konstitutiven Verflechtung von 

intentionalgeschichtlichen Prozessen, welche er nicht sieht und !vergessen” hat, faktisch ein-

gestellt. Ist die Befangenheit in einem Horizont das !Nur-offen-Sein für das in diesem Horizonte 

Stehende und Verlorensein an dieses”, wissen wir also in der Befangenheit nichts um sie. Sie ist als 

solche nicht gewusst, nicht thematisch, nicht sichtbar. Für Fink stellt sie gerade !die Schranke und 

Grenze des Wissbaren überhaupt” dar.  

 Nur im Ausbruch aus der Befangenheit wäre es möglich, sie in den Blick zu bekommen. Sie 

kann nur gewusst werden, wenn sie aufgehoben, wenn man über sie hinaus ist. Die Philosophie ist 

eben jene Bewegung, die auf die Überwindung der Weltbefangenheit hin tendiert. Im autonomen, 

selbst-aufstellenden philosophischen Denken wird die Weltbefangenheit in einem traditionell 

vorgegebenen Weltverständnis !fragend” gesprengt.26 Diese Art und Weise des 

phänomenologischen Fragens ist eine transzendentale, d.h. durch die Reduktion ermöglichte 

Weltbefragung. So führt die phänomenologische Reduktion als das radikalste Sichfreimachen des 

Menschen aus der Befangenheit in die Unbefangenheit, aus der unfreien Situation in das wahre 

Erwachen der Freiheit.27 Bevor jedoch die Reduktion als jene !Befreiung”, die sie ist, dargestellt 

werden kann, muss erst noch der unfreie Dogmatismus der weltbefangenen Situation in den Blick 

kommen. 

 

 

§ 3. Das Höhlengleichnis 

 

Die Naivität der natürlich weltbefangenen Einstellung des Menschen besteht darin, dass diese 

immer unthematisch bleibt und bleiben soll. Die Unmittelbarkeit des Lebens wird in diesem nicht 

infrage gestellt. Die Weltbenommenheit zeigt eine gewisse occlusio28 gegen sich selbst, wie eine 

                                                
25 Ebd.  
26 Vgl. Studien, S. 57.  
27 Z-XI, 77a. 
28 In seinen Vorlesungen von Wintersemester 1921/22 spricht Heidegger von der Abriegelung als einer der 

Grundkategorien des Bezugsinns des Lebens. Dieser Bezugsinn sei hauptsächlich kein theoretischer, sondern ein 
praktisch umgehender Weltbezug. !Im Sichmitnehmenlassen von den Bedeutsamkeiten der Welt, in dem 
hyperbolischen Ausbilden neuer Möglichkeiten erfahrbarer und zu besorgender Welt geht sich zwar das faktische 



 166 

Art von !absolutem Vorurteil”,29 eine absolute Vergessenheit von sich selbst und in sich selbst. Das 

!Nichtwissen um sich selbst” ist nicht nur ein konstitutives Resultat, sondern hat auch eine 

gnoseologische Konnotation: Es ist eine Erkenntnisbeschränktheit, eine Weltgläubigkeit. In ihr 

entsteht der Dogmatismus als eine Absolutsetzung dessen, was in Wahrheit relativ ist. Die 

Weltbefangenheit ist also wesentlich ein Bereich des Dogmatismus, eine Gefangenschaft in den 

mundanen, für die transzendentale Dimension des Lebens blinden !Wahrheiten”. Davon befreie 

sich die transzendentale Einstellung wie von dem !dogmatischen Schlummer”, der das natürliche 

Leben und Lebensbewusstsein der Welt konstituiert. Die Lehre von der natürlichen Einstellung als 

weltbefangener, in der Unfreiheit der occlusio stehender Situation des faktischen Menschen ist 

letztendlich bei Fink eine !Dogmatologie”. 

 

Alle mundanen Möglichkeiten wissenschaftlicher und philosophischer Erkenntnis 

bewegen sich !blind” auf dem Boden der Natürlichen Einstellung, sie sind dogmatisch. 

[…] Mit der Erkenntnis des Dogmatismus als solchen beginnt die Philosophie, das 

Erwachen aus dem dogmatischen Schlummer. Einleitung in die Philosophie ist die 

Herausleitung aus dem Dogmatismus.30 

 

Alle [...] im traditionellen Philosophieren gegebenen Unterscheidungen, so wichtig und 

erleuchtend sie sein mögen, sind prinzipiell dogmatisch. Dogmatisch: Ist kein Vorwurf, 

als ob man nach Willkür auch nicht dogmatisch sein könne. Notwendig ist der Mensch 

dogmatisch, weil Menschsein selbst existenter Dogmatismus ist.31 

 

Der Mensch ist insofern existenter Dogmatismus, weil er in der Selbstgenügsamkeit und 

Selbstzufriedenheit seines Lebens verweilt. Soweit das eine ständige Möglichkeit des Menschlichen 

ist, welche Fink die !sich nur negativ verhaltende Freiheit”32 nennt, bedeutet diese selbstgenügsame 

occlusio des Lebens gegen sich selbst ein !Verfängnis des Menschen in sich selbst”,33 in seiner 

Innerlichkeit. Diese Situation lasse sich nun durch das platonische Höhlengleichnis, !das größte 

visionäre Sinnbild alles Philosophierens”,34 veranschaulichen. Diesen Versuch hat Fink in seinem 

                                                                                                                                                            
Leben, als ihm selbst, ständig aus dem Weg. […] Im Sorgen riegelt sich das Leben gegen sich selbst ab und wird 
sich in der Abriegelung gerade nicht los”. (HGA 61, S. 107). 

29 Vgl. VICM/2, S. 17. 
30 M-II, 3. 
31 Z-IX, 11a. 
32 Enthusiasmus, S. 20; Eremitie, Aph. 41, 46, 56. Besonders in der Moderne sieht Fink die negative Freiheit des in 

sich selbst verfangenen, weltbefangenen Menschen verwirklicht.  
33 Enthusiasmus, S. 20.  
34 Studien, S. 158. 



 167 

1934 veröffentlichten Artikel Was will die Phänomenologie Edmund Husserls gewagt.35 Den 

Anlass dazu gab das paradoxe Verhältnis der Phänomenologie Husserls zum Zeitalter, deren 

außerordentliche Wirkung auf das philosophische Denken auf einem nicht wirklichen Verständnis 

ihrer Grundlegungsidee und Methode fußte. So bemüht sich Fink, ihre außerordentliche 

geistesgeschichtliche Mächtigkeit hervorzuheben und das Wesen der Phänomenologie selbst zum 

Vorschein kommen lassen. Freilich sei das Höhlengleichnis eine List der philosophischen Vernunft 

Platons, die zu seiner Philosophie und ihrem Sinn gehöre. Aber die Anwendung auf die 

Phänomenologie und ihre meontische Umdeutung zeige auf jeden Fall !eine aufhellende, 

symbolisch-erschließende Leuchtkraft”.36 Die Höhle und die in ihr gefesselten, dem Eingang 

abgekehrten Menschen, welche nun die auf der Höhlenwand sich abzeichnenden Schatten für das 

wirklich Seiende halten, werden für eine phänomenologische Auslegung zum Gleichnis 

 

der ständigen Weltsituation des Menschen. Wir sind immer unbeweglich gefesselt im 

Banne einer übermächtigen Tradition von !Vorurteilen”, die uns abgekehrt halten vom 

wirklich Seienden und uns der Welt der !Schatten” zukehren, den Schatten unserer 

selbst und der Dinge. […] Die in der ständigen Weltsituation allein mögliche 

Erkenntnis vermag also nie zu einem wirklichen Begreifen der ihr zugänglichen Dinge 

zu werden, weil wir gerade der Dimension abgekehrt bleiben, von woher erst diese 

eigentlich verstanden werden können. Bestimmter ausgedrückt: Befangen und gefangen 

in der !Höhle” der Welt, nur offen für weltlich Seiendes (!Schatten”), uns selbst auch 

als weltlich seiend, als "Schatten" ansprechend, haben wir zwar eine weltlich verhaftete 

Idee der Erkenntnis und in Steigerung: die Idee einer weltlichen "Wissenschaft". […] 

Dabei ist uns diese Weltbefangenheit (die Gefangenschaft in der Höhle) nicht als 

Zwang und Einengung bewusst, im Gegenteil, wir sind so sehr der Macht dieser unser 

ganzes Dasein von Grund auf bestimmenden Grundhaltung überliefert, dass uns die 

Welt als das Ganze des Seienden schlechthin fraglos und in tiefster 

Selbstverständlichkeit gilt.37 

                                                
35 Es sei hier angemerkt, dass Blumenberg in seiner Untersuchung über die absoluten Metaphern, die zu den 

Grundbeständen der philosophischen Sprache zählen, der Auslegung der !Höhlenausgänge” unvergessliche Seiten 
gewidmet hat. Dabei hat er sich sowohl mit der Metapher des phänomenologischen Zuschauers als Panoptikum, die 
hier in Kapitel 4 angesprochen wurde, als auch mit der Bedeutung des Höhlengleichnisses für die Phänomenologie 
Husserls ausführlich befasst. Seiner Meinung nach ist &die Gestalt, die der Begründer der Phänomenologie dem 
Höhlengleichnis gegeben hat, kaum noch als Rezeption des platonischen Kunstmythos erkennbar”. Daher handle es 
sich bei Husserl eher um ein Gedankenexperiment, das eine solipsistische Subjektivität inszeniert. Vgl. H. 
Blumenberg, Höhlenausgänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1989, S. 445-449, 678-670 und vor allem 700-718. 

36 Studien, S. 158.  
37 Ebd., S. 159. 



 168 

 

Wenn nun einer der Gefangenen sich von den Fesseln zu befreien und den von der langen 

Unbewegtheit verursachten Schmerz auszuhalten vermöchte, so würde er, zum Eingang der Höhle 

aufgestiegen, vom Sonnenlicht zunächst geblendet. Wenn er aber allmählich zu sehen lernte, würde 

er die Schatten als solche erkennen und ihre !Schattenhaftigkeit” verstehen. Seine Erkenntnis-

Vermöglichkeit befände sich nun auf einem ganz anderen Niveau als die derer, die noch in der 

Höhle gefangen sind und ihrer Schattenerkenntnis naiv vertrauen. Ihr Verstehen sei nicht nur ein 

Verstehen einer Schattenwelt, auch ihre Erkenntnis sei eine Schattenerkenntnis. Die in diesem 

Gleichnis erlebte !Gewaltsamkeit, Spannung und Anstrengung” versinnbildliche also jene 

!Entfesselung, das Sich-Losreißen aus der Macht der naiven Hingegebenheit an die Welt”, die mit 

dem schmerzlichen Vollzug der Reduktion auftritt. Nur im !Aufstieg aus der Höhle der 

Weltbefangenheit, im Durchbruch durch den Schmerz der Selbstbefreiung”38 könne das Zeitalter 

die meontische Philosophie und ihre Entfesselung aus der Unbewegtheit verstehen. Dafür bedürfe 

es aber einer radikalisierten Auffassung der Reduktion.  

 

 

§ 4. Die Radikalisierung der Reduktion als Entmenschung 

  

Eugen Finks philosophische Bemühungen und Anstrengungen kreisen vom Beginn seiner 

Assistentenzeit bei Husserl an um die Reduktion und ihre eigentliche, nicht bloß erkenntniskritische 

Bedeutung. Schon in seiner ersten akademischen Schrift, jener Preisschrift nämlich, die er 1928 für 

ein Preisausschreiben der Philosophischen Fakultät der Universität Freiburg verfasste, wurde klar, 

dass er der Reduktion eine zentrale Bedeutung beimaß. Zwar ist die Untersuchung nach Angaben 

des Verfassers selbst nicht nur fragmentarisch und unvollständig geblieben, sondern auch 

thematisch auf die !zwei fundamentalsten Bewusstseinsmodifikationen”,40 die Vergegenwärtigung 

und die Neutralität, begrenzt. Vor allem Letztere hat die Rolle des Schlusssteins der 

Phänomenologie im Ganzen, da ohne Neutralität keine Reduktion möglich ist.41 So erklärt Fink 

gleich zu Anfang, dass es sich um eine Wesensanalyse solcher Phänomene handle und dass seine 

Darlegungen sich dabei !nicht im Rahmen einer eidetischen Psychologie” bewegten, sondern !von 

vorneherein in die Einstellung der phänomenologischen Reduktion”42 gingen. Die 80 Seiten starke 

Schrift zeigt aber auch einen reifen und kritischen Umgang mit den Werken Husserls. Es ist Fink 
                                                
38 Ebd., S. 161.  
40 EFGA 3.2, S. 108. 
41 Vgl. hier Kap. III, § 1, 2.  
42 EFGA 3.2, S. 112.  



 169 

bereits klar, dass dem phänomenologischen Rückgang in das absolute, konstituierende und sich 

selbst konstituierende Bewusstsein – das er hier reine Noesis nennt – Grenzen seiner Relevanz 

gegeben sind, und dass  

 

ein letztes methodisch integrales Verständnis erst im Rahmen der universalen 

Phänomenologie möglich ist: unsere Haltung und Einstellung und korrelativ die uns 

zugänglichen Horizonte phänomenologisch befragbaren Seins sind abstraktiv und 

müssen wieder in die Ganzheitsstrukturen zurückgenommen werden und von dort aus 

ihren systematischen Sinn und Bedeutung empfangen. Diese Zurücknahme ist uns hier 

nicht möglich, wir begnügen uns mit dem Bewusstsein der Vorläufigkeit unserer 

Analysen.43 

 

Die als notwendig anerkannte Zurücknahme der jeweiligen reduktiven Stufe und der auf ihr 

erfolgten Auslegungen des transzendentalen Bewusstseins auf die umfassenden Ganzheitsstrukturen 

dieser befragten Subjektivität erfordere ein !letztes, methodisch integrales Verständnis” der 

Phänomenologie, d.h. eine meontische Kenntnisnahme der absoluten Konstitutionsbewegung im 

Ganzen und des ihr entgegenlaufenden phänomenologischen Denkens dieses Absoluten. Beides ist 

aber von der Reduktion und ihrer Tragweite abhängig. 

 Ein weiterer Schritt auf den Weg einer radikalisierten Auffassung der Reduktion im 

meontischen Sinne erfolgt in der Dissertation Vergegenwärtigung und Bild (1929), die eine 

Erweiterung und Umarbeitung der Preisschrift darstellt. Hier stellt Fink schon fest, dass die 

natürliche Einstellung ihr eigenes und wahrhaftes transzendentales Recht habe, weil sie zur Natur 

des Menschen gehöre. Sie sei nämlich seine !wesenhafte” Einstellung, d.h. sie mache das 

!Menschsein selbst”44 aus. Der Mensch sei tatsächlich – von einer integralen Perspektive her 

gesehen – jenes Seiende, das in das Ganze der Welt ein-gestellt ist. Diese Ein-stellung sei aber kein 

bloß zufälliges, unvernünftiges und sinnloses (ohne Ratio) Geschehen, sondern eben ein 

konstitutives Resultat: die Einstellung der mundanisierten Subjektivität, die Mundanisierung des 

Absoluten in eine konstituierte, mit Sinn versehene Welt. Ureigenes Resultat der Weltkonstitution 

sei es aber, dass für das natürlich eingestellte Leben das !Sein der Welt” immer vorausgesetzt ist. 

Es ist der unsichtbare Grund, der es trägt. Dies macht letztendlich das Wesen dessen aus, was 

Husserl die !Generalthesis” der natürlichen Einstellung nennt: die Vorausgesetztheit der seienden 

Welt und des Ich als Seiendem in dieser Welt. Diese ursprüngliche Voraussetzung oder Ur-.-&+ des 

                                                
43 Ebd., S. 113.  
44 Studien, S. 11.  



 170 

Lebens begreift Fink als eine Befangenheit, eine Gefangenschaft in einer notwendigen, aber 

dogmatischen Voraussetzung, die uns zur Binnenweltlichkeit verdammt. Die Reduktion sei 

demzufolge eben der entschlossene Versuch, diese Weltbefangenheit durch Einklammerung ihrer 

Geltung aufzuheben und zu durchbrechen.45 Doch diese Einklammerung ist nicht nur auf die 

Geltung der Außenwelt beschränkt: 

 

Von der Einklammerung der seienden Welt wird der Einklammernde, der jeweilige 

philosophierende Mensch mitbetroffen, sofern er sich selbst apperzipiert und in dieser 

Apperzeption sich vorgehalten ist als ein Seiendes in der Welt, eben als !Mensch”.46 

 

Die Aufhebung der natürlichen Einstellung durch die Epochè/Reduktion ergreift auch den 

philosophierenden Menschen in seiner Innerlichkeit, in seiner für ihn immer selbstverständlichen 

Menschlichkeit. Nicht nur seine Weltapperzeption wird erschüttert und infrage gestellt, sondern 

auch seine Selbstapperzeption als !Mensch” erfährt eine Erschütterung durch die schonungslose 

Kraft der Reduktion. Der Selbsteinklammerung des Menschen in seiner weltlichen Menschlichkeit 

stelle sich nun die phänomenologische Frage !nach der Seinsweise der transzendental-

konstituierenden, noch nicht als menschliche apperzipierten” Subjektivität und ihren Erlebnissen. 

Diese Frage könne laut Fink !im Umkreise der Ontologie des Menschen grundsätzlich nie 

entschieden werden”,47 weil sich die Ontologie eben auf dem Boden des endkonstituierten Seins 

bewege. Sie stelle allerdings eine integrale Aufgabe der Phänomenologie dar. Doch !inwiefern der 

primäre Sinn und die innerste Absicht der phänomenologischen Reduktion [...] als 

!Entmenschung”48 bestimmt werden müsse, vermag er in der Dissertation noch nicht zu klären.  

 Das ganze Bestreben bestehe darin, den Weg der Weltkonstitution und des genetischen 

Aufbaus der Subjektivität als !Mensch in der Welt” rückwärts zu gehen. Es heiße, das menschliche 

Leben, die fertig konstituierte und weltbefangene Faktizität seines In-der-Welt-Seins zum 

absoluten, konstituierenden Leben zurückzuführen: eine Hinführung des faktischen Menschen zur 

transzendentalen Subjektivität, bevor sie sich in die weltliche !Menschlichkeit” objektiviert habe. 

Um diese !Vermenschung” des Absoluten zu verstehen, müsse man, so Fink, eine !Ent-

menschung” vollziehen. Die Schilderung der Reduktion, die Fink in seinem Entwurf zu einem 

Anfangsstück zum System der Phänomenologie (1930)49 verfasst hat, steht im Dienste eines solchen 

                                                
45 Vgl. ebd., S. 12. 
46 Ebd., S. 13.  
47 Ebd., S. 9.  
48 Ebd., S. 13.  
49 VICM/2, S. 63-105. 



 171 

Versuches. Es sei eine Umwandlung, eine Umwendung des faktischen Menschen erforderlich, um 

eine Rückkehr in den Prozess der Konstitution der Menschlichkeit zu wagen. Die Ausführung einer 

solchen Rückführung zur !Hintermenschlichkeit”50 sei möglich durch ein Zerbrechen der 

menschlichen Selbstbekanntheit, jener Urbekanntheit des menschlichen Ich mit sich selbst, welche 

zum natürlichen Leben gehöre. So könne die transzendentale, anonyme, !den Menschen tragende 

und durch ihn ständig verdeckt gehaltene”51 Sphäre freigelegt werden.  

 Die entscheidende Frage formuliert Husserl in einer Randbemerkung zu dieser Passage 

folgendermaßen: !In welchem Sinne ist das Anonyme bekannt?”52 Wie kann diese ursprüngliche, 

transzendentale Subjektivität, !in deren Leben sich nicht nur die Welt als der Inbegriff der 

menschlichen Erfahrung […], sondern auch die Menschlichkeit” selbst konstituiert, reduktiv 

erreicht und aus ihrer Anonymität herausgeholt werden? Anders gesagt, welchen Status haben die 

Selbstapperzeptionen dieser Subjektivität, in denen sie sowohl sich selbst als Mensch, als auch ihre 

menschliche Erfahrung der Welt konstituiert? 

 Infrage steht hier die Konstitution jener apriorischen Korrelation, die die erfahrene Umwelt 

und die Menschlichkeit des Lebens, die menschliche Umwelt und das sie erfahrende Subjekt als 

Mensch verbindet. Diese Korrelation, ihre absolut vorausgesetzte Geltung müsse der 

transzendentale Zuschauer hinter sich bringen. Das transzendental-reflektierende Ich soll sich ent-

menschen und die Struktur der Selbstapperzeptionen thematisieren, vor allem jener, in der die 

Selbstapperzeption als ”Ich, der Mensch” enthalten ist.53 Die dadurch gestiftete Differenz und der 

erreichte reflexive Abstand zum !natürlichen Leben”, so meint auch G. van Kerckhoven, seien nur 

von der Reduktion als Entmenschung54 einzusetzen. Durch eine Sprengung der Identität zwischen 

dem phänomenologischen Zuschauer und dem ihn tragenden Menschen würden alle die 

charakteristischen Strukturmomente der Menschlichkeit, die normalerweise in unserer 

Welterfahrung (auch unbewusst) fungieren – wie Geburt, Tod, Generativität des Lebens und 

Rezeptivität der Erfahrung – vollständig eingeklammert.55 Dies sei aber kein Reinigungsakt, der 

sich nur im Inneren des natürlichen Lebenszusammenhangs abspiele, sondern die radikalste 

Befragung der Rolle der Selbstapperzeptionen, in denen die Mannigfaltigkeit der menschlichen 

Weltbezüge zum menschlichen, sinnhaften Lebenszusammenhang wird.  

 Im ersten Umarbeitungsversuch der Ersten Cartesianischen Meditation vom Sommer 193156 

                                                
50 Ebd., S. 64. Vgl. dazu auch Mundanisierung, S. 151. 
51 VICM/2, S. 64. 
52 Ebd. 
53 Vgl. VICM/2, S. 83. 
54 Mundanisierung, S. 158. 
55 Vgl. VICM/2, S. 83. 
56 Ebd., S. 106-133.  



 172 

erscheint die Reduktion als eine tiefgreifende Revolution !gegenüber der gemeinhinnigen 

natürlichen Weltansicht”. Der Sinn des binnenweltlichen Erfahrungslebens wird durch eine 

/),'+0102 34( 5672( überwunden, durch welche  

 

nicht nur der bisherige Lebensstil geändert [wird], sondern vor allem eine 

Durchsichtigkeit seiner Beschränktheit im Übergang in eine Einstellung gewinnt, die 

allererst die wahre und konkrete Totalität des für sich selbst erhellten Lebens zugänglich 

macht.57 

 

Demgemäß oszillieren Sinn und Tragweite der Reduktion !zwischen dem Ziel einer intramundanen 

Befreiung und dem des existenzialen Überschreitens der Binnenweltlichkeit”58 und letztendlich 

einer Transzendierung der Endlichkeit. Mit der Entmenschung erreicht die phänomenologische 

Reduktion endgültig das Stadium einer Selbstbefreiung der Existenz, einer Überwindung der ein-

gestellten Endlichkeit durch eine !freie Selbstvernichtung” der Menschlichkeit.  

 

 

§ 5. Konstitutive Theorie der Selbstapperzeptionen und die Befreiung von ihnen 

 

Wie bemächtigt sich die mundanisierende Selbstauffassung der intentionalen Erlebnisse als der 

psychischen Akte, indem sie diese als Akte eines Menschen in der Welt konstituiert? Anders als 

Kant stellt Fink die !transzendentale Apperzeption” keineswegs dem empirischen Ich gegenüber. 

Für Kant ist die transzendentale bzw. reine Apperzeption der empirischen entgegengesetzt. In der 

reinen Vernunft wird der Bezug aller Vorstellungen auf ein sie umfassendes, sich stets gleich 

bleibendes Bewusstsein dank des bewussten !ich denke” hergestellt. Die reine Apperzeption bildet 

somit das Vermögen, die Einheit aller Verstandes- und Vernunfterkenntnis zu stiften, und sie liegt 

der empirischen Apperzeption logisch zugrunde. Die transzendentale oder reine Apperzeption ist 

somit das rein formale, ursprüngliche, stets identische Selbstbewusstsein, das alles Vorstellen und 

alle Begriffe begleitende und bedingende Bewusstsein des !Ich denke”, die Beziehung alles 

Vorstellbaren auf ein es umfassendes Bewusstsein. Die transzendentale Einheit der Apperzeption – 

im Unterschied von deren empirisch-subjektiver, psychologischer Einheit – ist rein objektiv: Sie ist 

die Urbedingung aller Erkenntnis, aller Arten von Beziehung auf Objekte, aller Synthese von Daten 

zur Einheit objektiver Erkenntnis, alles einheitlichen Zusammenhanges in einer Erfahrung 

                                                
57 Ebd., S. 119. 
58 Mundanisierung, S. 181. 



 173 

überhaupt. Dagegen notiert Fink in seinem Artikel, in dem er die Phänomenologie gegen die 

Missverständnisse seitens des Neukantianismus zu verteidigen versucht, dass die transzendentale 

Selbstapperzeption der empirischen nicht !in einer höheren Einheit” entgegengesetzt, sondern dass 

sie – phänomenologisch gedacht – !das Prinzip der unauflöslichen Einheit des Ich, die Einheitsform 

des weltbefangenen Ich”59 sei. Diese unauflösliche, psychologische Einheit des Ich sei in dem 

absolut konkreten, transzendentalen Leben konstituiert, dessen !Ergebnisse” die Welt und das Ich 

selbst als menschliches Subjekt, !ontische Phänomene” sind. Demzufolge habe die entmenschende 

reduktive Transzendierung der meontischen Phänomenologie !mit einer ontischen 

(immanenzphilosophischen) oder transzendental-apriorischen ('kritischen') Subjektivierung der 

Welt”60 nichts zu tun. Sie sei keine Subjektivierung der Welt, keine Rückführung der Welt auf ein 

irgendwie bestimmtes weltliches Seiendes, sondern eine !transzendentale Auffassung der Welt als 

einer konstituierten Objektivation der absoluten Subjektivität”.61 Und die Radikalisierung der 

Reduktion geht genau in die Richtung einer Freilegung dieser Ur-Auffassungen, die das 

Seelenleben zu einer einheitlichen Ganzheit überlagern und diese weltliche Selbst-Objektivation des 

absoluten Lebens – welches Fink, wie schon angedeutet wurde, auch !reinen Geist” nennt – 

ermöglichen. 

 Fink unterscheidet zumindest drei Ebenen der mundanisierenden Selbstapperzeptionen. 

Erstens gibt es all jene Wissensauflagen, die ich mir im Umgang mit den Anderen erwerbe, und die 

also nicht originär aus meinem eigenen erfahrenen Wissen stammen. Zweitens kommt der eigene 

Leib, und zwar das innere Gefühl der Leiblichkeit ins Spiel. Diese ist in zweifacher Weise gegeben: 

einmal als agierender Leib !in dem ganz unmittelbaren Innenbewusstsein” der eigenen 

Potenzialitäten und ihres Zentrums, zweitens aber auch als !Körper” in der Apperzeption der 

Außenwelt. Mein Leib gibt sich mir in der Außenapperzeption als !reale Körperlichkeit”, als Organ 

meiner Vermöglichkeiten. Die dritte Ebene der Selbstapperzeptionen sei jene der seelische 

Auffassung meines Bewusstseins: Hier werde !die innere Erfahrung als die in der Welt befindliche 

'Innerlichkeitssphäre' des Menschen aufgefasst”.62 Die drei verschiedenen Schichten der 

mundanisierenden Selbstapperzeptionen fußen auf dem letzten Grund der Selbstkonstitution des 

Bewusstseins. Ihr Zustandekommen ist nur durch ihn ermöglicht. Diesen Grund nennt Fink 

Urnoematisierung. Die Ur-noematisierung sei die !Ontisierung”, das Mundan- und Menschlich-

Werden des transzendentalen, absoluten Bewusstseins !in der konstitutiv tief liegendsten 

                                                
59 Zitate aus Studien, S. 123.  
60 Ebd., S. 148. 
61 Ebd. 
62 Zitate aus VICM/2, S. 166-169. 



 174 

Selbstauffassung”.63 

 

Unter dem Titel !Urnoematisierung” verstehen wir die eigentümliche Zeitigungsweise 

des Bewusstseins, wodurch dieses allererst sein eigenes Sein konstituiert und seine 

eigene Konstitution als eine seiende auffasst.64 

 

Wenn die drei oben genannten selbstapperzeptiven Grundformen in ihre konstituierende Leistung 

eingesetzt werden, ist das Bewusstsein bereits ein !ontisches” Bewusstsein, mit ontischen 

Auffassungen behaftet: es ist ein menschlich-seiendes Bewusstsein. Demnach liegt laut Fink der 

ontischen Bewusstseinsweise eine nicht ontische, sondern meontische voraus. Diese vor-zeitliche 

oder über-zeitliche Urform des Bewusstseins, welche Husserl in seiner zeitkonstitutiven Theorie der 

Lebendigen Gegenwart als stehend-strömende Ur-Gegenwart bestimmt, ist die ursprünglichste 

Selbstkonstitution des Bewusstseins und seiner Noeme. Gegen den verstärkten, in seinen späten 

Texten zur Zeitkonstitution (den C-Manuskripten) spürbaren Präsenzialismus Husserls der 

Dreißigerjahre hat Fink seine Zeituntersuchungen zur !Emanation” des meontischen, vor- und 

überzeitlichen Absoluten ins endliche Sein auf dem Weg der Weltzeit als !umgreifendem, 

überobjektivem, übersubjektivem Urgeschehen”65 entwickelt. Das hat ihn letztendlich zu einer 

Achronologie der Zeit geführt, welche die Zeitkonstitution aus ihrem meontischen Gesichtspunkt 

darstellen sollte. Leider sei das Ergebnis dieses ungeheuren Versuchs !missglückt”: Wahrscheinlich 

hat Fink selbst sein Zeitbuch Anfang der Siebzigerjahre vernichtet.66 

  Aber zurück zur Urnoematisierung: Nachdrücklich weist Fink hinsichtlich ihres Wesens als 

erster Grundstufe der Selbstkonstitution darauf hin, dass sie weltlich und nicht reflexiv !ausgerüstet” 

sei.67 Wohl kann man, Husserl zufolge, von diesem urtümlichen, sich als !Urseiendes” 

konstituierenden Prozess nur aus der transzendentalen Reflexion des phänomenologischen 

Zuschauers wissen. Aber diese Möglichkeit ist nur insofern gegeben, weil dieser !Urstrom” der 

Urzeitigung ein Grundwesen hat, das eine immer schon !in beständigem strömenden Gang” 

stehende !wundersame Synthesis” ist. In dieser ur-noematischen Synthesis konstituiert sich der vor-

zeitliche Fluss in eine einheitliche Identität, als identitäres und !individuelles Sein”.68 

                                                
63 Z-I, 53a. 
64 M-I, 10. 
65 Fünf lose Blätter, EFGA 3.2, S. 439 ff.  
66 Vgl. dazu ebd., S. 441 und EFGA 3.1, Einleitung des Herausgebers, S. XXXIX. Hier wird von R. Bruzina der 

mündliche Bericht Prof. von Herrmanns, des damaligen Assistenten von Fink, wiedergegeben, nach dem 1970 das 
Typoskript des Zeitbuchs noch existierte. 

67  Z-I, 65b. 
68 Vgl. Hua Materialien VIII, S. 1-9, wo das Urphänomen der Welt- und Zeitkonstitution von Husserl auch als !Puls 

des Lebens” beschrieben wird. Vgl. auch Text Nr. 10, Grundstrukturen der konkreten Subjektivität, S. 35-37, sowie 



 175 

 Die Problematik der Selbstapperzeption des transzendentalen Bewusstseins als 

psychophysischer Mensch hat Husserl bekanntlich in dem wichtigen §45 der Fünften 

Cartesianischen Mediation betrachtet. Hier schreibt er, Bezug nehmend auf die vorangehenden vier 

Meditationen:  

 

Die letzten wie diese gesamten Meditationen haben wir in der Einstellung der 

transzendentalen Reduktion vollzogen, also ich, der Meditierende, als transzendentales 

ego. Es ist nun die Frage, wie ich, das auf das rein Eigenheitliche reduzierte Menschen-

Ich im ebenso reduzierten Weltphänomen, und ich als das transzendentale ego 

zueinander sich verhalten. […] Wir können nun sagen: Indem ich als dieses ego die für 

mich seiende Welt als Phänomen (als Korrelat) konstituiert habe und fortgehend weiter 

konstituiere, habe ich unter dem Titel Ich, im gewöhnlichen Sinne des menschlich-

personalen Ich, innerhalb der gesamten konstituierten Welt eine verweltlichende 

Selbstapperzeption in entsprechenden konstitutiven Synthesen vollzogen und halte sie 

in beständiger Fortgeltung und Fortbildung. Alles transzendental mir als diesem letzten 

ego Eigenheitliche tritt vermöge dieser Verweltlichung in meine Seele als Psychisches 

ein. Die verweltlichende Apperzeption finde ich vor und kann nun von der Seele als 

Phänomen und als Teil im Phänomen Mensch zurückgehen auf mich als das universale, 

absolute, das transzendentale ego. Wenn ich also als dieses ego mein Phänomen der 

objektiven Welt auf mein Eigenheitliches reduziere und nun dazunehme, was ich irgend 

sonst als mir eigen finde (das nach jener Reduktion Fremdes nicht mehr enthalten 

kann), so ist dieses gesamte Eigenheitliche meines ego wiederzufinden in dem 

reduzierten Weltphänomen als das Eigenheitliche meiner Seele, nur dass es hier als 

Komponente meiner Weltapperzeption ein transzendental Sekundäres ist.69 

 

Dies !transzendental Sekundäre” des Ego ist die Sphäre des Fremden, welche von der !Sphäre 

seiner Eigenheit – mit der zusammenhängenden Schicht seiner Welterfahrung, in der alles Fremde 

abgeblendet ist” – zu unterscheiden ist. Dabei, so betont Husserl, !gehört aber doch jedes 

Bewußtsein von Fremdem, jede Erscheinungsweise von ihm mit in die erste Sphäre”.70 

Dementsprechend identifiziert Husserl zwei methodische Wege, um die Konstitution der 

psychologischen Menschlichkeit zu erschließen, je nachdem, ob der Konstitutionsprozess genetisch 
                                                                                                                                                            

Text Nr. 43, Die Endlichkeit des primordialen Ego, S. 154-166, wo das Problem des Anfangs und Endes des 
weltlichen Lebens erörtert wird.  

69 Hua I, S. 130-131. 
70 Ebd.  



 176 

in der primordialen Sphäre der Eigenheit oder der sekundären Sphäre der Intersubjektivität 

geschieht.71 Die phänomenologische Selbstbesinnung habe zwei Vorgehensweisen zur Verfügung: 

eine mittelbare und eine unmittelbare, d.h. einen direkten und einen indirekten Weg zur Enthüllung 

der Weltkonstitution im primordialen Ego. Der direkte Weg sei die genetische Rückfrage in die 

konstitutiven Strukturen, die zum menschlichen Ego bis zur frühen Kindheit, soweit sie überhaupt 

erkennbar ist und zu anschaulicher Gegebenheit gebracht werden kann,  gehören. Von hier aus gehe 

!der Weg über andere Menschen […] und die von außen her erfahrenen generativen 

Zusammenhänge. Zuerst gegeben ist der fremde Säugling und von da die Selbstapperzeption als 

Mensch, der eine Säuglingskindheit hatte. So gibt das eine abzuscheidende Stufe in der 

konstitutiven Problematik”.72 Die Selbstapperzeption als Ich-Mensch sei wohl in der originalen 

Selbsterfahrung gegeben, doch sei ihre Genese nicht ausschließlich eine ur-modale oder primordiale 

Konstitution. Es bedürfe dafür der intersubjektiven, generativen Zusammenhänge, welche 

letztendlich nicht direkt, sondern nur dank der intersubjektiven Appräsentation und Einfühlung 

erfahrbar sind. Mit dieser Frage nach einem einheitlichen und kohärenten psychophysischen 

Zusammenhang hat sich Husserl im zweiten Teil seiner Vorlesungen Einführung in die 

Phänomenologie vom Wintersemester 1926/27 befasst. Obwohl er hier diesen Zusammenhang in 

der Originalsphäre verortet, also, wie der Herausgeber dieses Textes I. Kern (1973) vermerkt, 

!unter Ausschluss aller appräsentativen Sinnesmomente, die der psychophysischen Erfahrung durch 

die 'Einfühlung' zuwachsen”,73 entwickelt Husserl !von neuem den Gedanken, dass die 

Selbstapperzeption als objektive psychophysische Einheit Mensch auf der 'Einfühlung' beruht”74 

und also keine !originale” Apperzeption ist.  

 Hier wird ein großer Unterschied zu Husserl sichtbar, weil für Fink die Selbstapperzeptionen 

!Ich” und !Welt” gleichsam die ersten Hypostasen des Konstitutionsprozesses sind, welcher vom 

absoluten, emanierenden Leben ausgeht. Die entscheidende Geste der phänomenologischen 

Reduktion bestehe daher in der Einklammerung und Ausschaltung jeder Geltung meines weltlichen 

Seins als !Subjekts”. Das subjektive Sein meines Ego als Sein eines in der Welt existierenden 

Seienden impliziert wesensnotwendig die objektive Habe einer Weltgeltung. Es wäre ja wohl irrig, 

von einem weltlosen Subjekt zu reden. Es gibt kein Subjekt ohne Objekt. Vehement behauptet Fink 

jedoch in seinen zweiten Umarbeitungsversuchen der ersten husserlschen Meditation aus dem 

                                                
71 Vgl. dazu Hua XXXIV, Text Nr. 9, Rückgang auf das Ich in der urlebendigen Gegenwart, S. 162-176; und Text Nr. 

20, Wie sich der Rückgang auf das Urphänomenale des Ego gestalten muss, S. 298, 301.  
72 Hua XXXIX, S. 482. 
73 Hua XIV, S. XXXIII.  
74 Ebd.; vgl. auch S. 81, 358f., 468. 



 177 

Sommer 1932,75 dass jene Epoché, jene Außer-Geltung-Setzung, welche die subjektive 

Seinsgeltung meines menschlichen In-der-Welt-Seins, d.h. letztendlich meine Selbstapperzeption 

als menschliches Ich in der Welt betreffen solle, das Wichtigste am Vollzug der Reduktion sei. In 

dieser Selbsteinklammerung liege das Schwergewicht der phänomenologischen Verwandlung, 

welche von einer bloß auf die Gegenstände der Außenwelt gerichteten Epoché zu unterscheiden sei. 

Zwischen den zwei Phasen des Transzendierens liege eine !grundsätzliche Verschiedenheit”, da 

sich die entmenschende Reduktion im Grunde nicht mehr auf dem Boden der Welt abspiele.  

 In dieser Hinsicht zeigt sich ein großer Unterschied zu Husserls Auffassung der 

konstitutiven Prozesses der Selbstapperzeption. Für ihn haben nämlich !meine Selbstauschaltung” 

und die !Ausschaltung der Welt” eine identische, umkehrbare Bedeutung.76 Sie bedeuten ein und 

dasselbe, weil die Selbstapperzeptionen !Ich als Mensch” und !als in der seienden Welt seiend” 

letztendlich in einer einzigen Realitätsauffassung zusammenfließen, welche den transzendentalen 

Sinn der Subjekt-Objekt Beziehung konstituiert. Für Fink hat aber das Ablegen der Gewänder der 

Menschlichkeit eine ganz andere Tragweite. Hierzu möchten wir an die Reflexionen von G. van 

Kerckhoven anknüpfen, der Licht in die finksche Idee einer entmenschenden Ausschaltung der 

Selbstapperzeptionen gebracht hat. Die Außer-Geltung-Setzung der Gesamtheit der 

mundanisierenden Selbstapperzeptionen affiziere das meditierende Subjekt selbst, und so bestehe 

der wesentliche Schritt der entmenschenden Reduktion  

 

in einem Bruch mit der transparent, hinfällig werdenden Voraussetzung, dass es ein 

menschliche Ego ist, das die Epoché vollzieht. Die Epoché wird so zum Aufbruch, 

durch den sich das meditierende Subjekt als Subjekt übersteigt und ein 

!durchscheinendes” wird, durch den es das Subjekt erscheinen lässt, das in Wahrheit die 

phänomenologische Reduktion vollzieht: die transzendentale Subjektivität.77 

 

Somit sei der transzendentale Zuschauer – wie in Kapitel 4 dargelegt wurde – eine Funktion des 

transzendentalen, absoluten Lebens, das durch ihn hindurch zu sich selbst komme. Noch in der VI. 

Cartesianischen Meditation, einem Text also, der eigentlich für Husserl geschrieben wurde, 

behauptet Fink, dass das Ereignis der Reduktion !eine Selbstaufhebung des Menschen [ist], der sich 

von seiner verhüllenden Verkleidung befreit”.78 In der Entmenschung werde die natürliche 

                                                
75 VICM/2, S. 134-191. 
76 Vgl. ebd., Anm. 157, S. 165.  
77 Mundanisierung, S. 227.  
78 VICM/1, S. 43 und die Fußnote 112, welche Husserls ambigue Position zur Reduktion als Entmenschung belegt.  



 178 

Einstellung, welche !nicht bloß die 'naive' im Gegensatz zur wissenschaftlichen ist”,79 aufgehoben 

und so überschreite der Mensch sich selbst, transzendiere er seine Menschlichkeit. Diese 

Transzendenzbewegung, die im Vollzug der Reduktion erfolgt, hat den Sinn einer Preisgabe der 

natürlich eingestellten Autarkie des Lebens,80 den Sinn einer nicht ontischen Vernichtung der 

!Maske der existenten Subjektivität”, die nun durchsichtig geworden ist.81 Abschließend lässt sich 

also behaupten, dass die so radikal verstandene Reduktion in einer ersten Phase als ein Übergehen 

von der intentionalen Innenpsychologie auf das Gebiet des rein Seelischen und der intentionalen 

psychischen Akte hin zu fassen ist, also als eine erste egologische Reduktion. Im Nachhinein zeige 

sich aber ihr wahrer Gehalt als Entmenschung, als Selbstüberschreitung des Denkens selbst, sodass 

letztendlich  

 

das Phänomenologisieren überhaupt keine Menschenmöglichkeit ist, sondern gerade die 

Entmenschung des Menschen, das Vergehen der menschlichen Existenz (als einer 

weltbefangenen und naiven Selbstapperzeption) in das transzendentale Subjekt 

bedeutet.82 

 

 

§ 6. Die nicht genetisch konstituierten Selbstauffassungen: die Instände 

 

In seiner Phänomenologie der Intersubjektivität weist Husserl auf eine besonders wichtige Art von 

Auffassung hin, welche wesentlich zur Konstitution der seelischen Menschheit beiträgt. Dies sei die 

analogisierende Appräsentation, die er als !mittelbare Intentionalität der Fremderfahrung”83 

bestimmt. Durch die leibliche Einfühlung und aufgrund der Paarungsassoziation sei die 

apperzeptive Sinnesübertragung möglich, in der ich mich als Ich gegenüber einem alter ego 

auffasse. Dies sei das Grundprinzip der genetischen Konstitution – im Gegensatz zur in der 

Wahrnehmung zentrierten statischen Konstitution. Husserls Beschäftigung mit genetischen 

Betrachtungen zielt also darauf, die konstitutive Geschichte des Bewusstseins im Sinne einer 

!Geschichte aller möglichen Apperzeptionen”84 ausfindig zu machen. Im Gegensatz zu Husserl, bei 

dem die Selbstauffassungen aus dem Umgang mit den Anderen, aus der Einfühlung mit ihnen und 

also letztendlich aus dem !sekundären” Bereich der Intersubjektivität stammen, glaubt Fink, dass  
                                                
79 Z-VII, XXI/12a. 
80 Vgl. Z-VII, XI.V/1b. 
81 Vgl. Z-XI, 72a. 
82 VICM/1, S. 132. Siehe dazu unsere Ausführungen in Kapitel 4, § 8. 
83 Hua I, S. 138. 
84 Hua XI, S. 339. 



 179 

die Selbstauffassungen erstens zur unmittelbaren, originären Sphäre der Selbstkonstitution der 

Subjektivität gehören und zweitens !durchaus nicht von einem generellen Typus sind, sondern 

spezielle und in reinen Wesenheiten gründende Verschiedenheit ihrer Konstitution”85 haben. Damit 

nimmt er deutlich von Husserls Phänomenologie und ihrem egologischen Ansatz Abstand. Wörtlich 

behauptet er, dass  

 

alle Selbstauffassungen, die konstituiert werden durch !Rückauffassungen”, und zwar 

genetisch enthüllbar sind, einer Grundgattung an[gehören]. Die andere Grundgattung 

wären die in regionaler Gemeinschaft stehenden !Instände”. Für diese gilt, dass sie 

prinzipiell keine genetische intentionalkonstitutive Aufklärung zulassen; sondern die 

intentionale phänomenologische Aufklärung bedarf hier neuer Methoden für die 

angemessene Verstehens-Thematisierung der !Instände”. Während z.B. die 

!Apperzeption” des eigenen Leibes als naturales Objekt genetisch konstituiert wird, wie 

ferner die Wesensstrukturen der Welt assoziativ erwachsen, Verfestigungen der 

!Gewohnheit” sind, – so sind [die Instände] ganz im Gegensatz dazu [...] eidetische 

Strukturen, die nicht durch die übliche temporale Interpretation aufgeklärt werden 

können. M. a. W. Selbstauffassungen, die !intentionale Traditionen” sind, bedürfen zu 

ihrer phänomenologischen Aufklärung !der Zeit als des Horizontes eines jeden 

Seinsverständnisses”. Aber die !Instände” sind die Zeit selbst oder besser dasjenige, 

was die Zeit zur Zeitlichkeit menschlichen Daseins macht. Ihre Seinsweise selbst ist 

zeitlich in einem Sinn, sie konstituieren die Zeit, werden aber nicht in der Zeit 

konstituiert. Ihre Konstituierungsproblematik führt auf die phänomenologischen 

Randprobleme der !Ontifikation der Zeit” und ist ausdrückliches Einleitungsthema für 

eine transzendentale Meontik.86 

 

Es geht dabei offensichtlich um die sogenannten !Grenzprobleme” der Phänomenologie, die 

Husserl in seiner Arbeitsphilosophie eigentlich !Probleme jener höheren Stufen” oder !Probleme 

zweiter Stufe”, !höchste und letzte Fragen”, !metaphysische Probleme” bzw. !metaphysische 

Fragen” nannte.87 Aber während er die innerhalb der universalen Konstitutionsproblematik 

auftretenden Probleme von Geburt, Schlaf und Tod immer entweder regressiv analytisch oder durch 

die Methode der Limes-Bildung, d.h. der Konstruktion von idealen Grenzen der Erfahrbarkeit, 

                                                
85 Z-IV, 44a-b. 
86 Ebd. 
87 Vgl. die Beschreibungen in der Einleitung des Herausgebers in Hua XXXXII, S. XIX-XLIV. 



 180 

welche nie zur völligen anschaulichen Erfüllung kommen können, zu lösen versuchte, summiert 

Fink sie endgültig unter der Grundgattung der !nicht genetisch konstituierten” Instände. Daher 

seien sie nicht intentional konstitutiv aufzuklären, sondern bedürften einer !konstruktiven” 

Methode, welche die transzendentale Ungegebenheit in Angriff nehmen solle. Dass die 

Selbstkonstitution des Bewusstseins nicht mit dem Modell der üblichen Gegenstandskonstitution 

verstehbar ist, hatte Husserl vielleicht schon bei seinen Vorlesungen zur Phänomenologie des 

inneren Zeitbewusstseins (1905) eingeleuchtet, als er im Wesen der Retention eine doppelte 

intentionale Richtung bestimmte: eine Querintentionaliätt und eine Längsintentionalität. Die erste 

sei eine Retention der Objekte und ihrer zeitlichen Aufeinanderfolge. Dank ihr wird das 

Bewusstsein der Dauer in der immanenten Zeit konstituiert. Die Längsintentionalität sei dagegen 

auf dieselben Retentionen gerichtet, sie sei Retention der Retentionen. In ihr ist das retentionale 

Bewusstsein Bewusstsein der eigenen Dauer. Es sei ein erster Versuch, das Erscheinen des 

Bewusstseins für sich selbst intentional konstitutiv aufzuklären89. Aber seit den Bernauer 

Manuskripten über das Zeitbewusstsein (1917/18), in denen Husserl das klassische 

Konstitutionsschema Inhalt/Auffassung für die Analytik der Ur-Noematisierung des 

konstituierenden Urflusses als unbrauchbar und nicht phänomenologisch angemessen erkennt, ist 

ihm sicherlich ganz klar, dass das Problem der einheitlichen Konstitution des Bewusstseins in einer 

zeitlichen Synthesis nicht auf der Basis der Gegenstandskonstitution zu erklären ist. Auch in den 

späten C-Manuskripten90 verzichtet er auf den Gebrauch eines solchen Schemas, das trotzdem 

immer noch seine Gültigkeit für die Konstitution der Gegenstände im immanenten Bewusstsein 

behält. Was Fink aber hier sagt, ist, dass diese zweite Gattung von Selbstapperzeptionen erst den 

Rahmen ergibt, innerhalb dessen die Selbstkonstitution der Subjektivität, die intentionale 

Konstitution der Gegenstände und darauf folgend die Verfestigung einer !intentionalen Tradition” 

(Habitualisierung) geschehen kann. Die transzendentalen Instände seien aus diesem Grund nicht in 

der Zeit, sondern bildeten den Zeithorizont selbst, die Zeitlichkeit der existenten Subjektivität. 

 

Intentionalität als Intention auf Gegenstände ist nicht die alleinige Weise des Seins der 

transzendentalen Subjektivität; Haben von Gegenständen setzt schon Zeitlichkeit 

voraus, als die Horizonte, in denen Gegenstand erscheinen kann.91 

 

Offensichtlich bewegen sich diese Überlegungen in jenen schwierigsten Bezirken der 

                                                
89 Vgl. Hua X, § 39. Die doppelte Intentionalität der Retention und die Konstitution des Bewusstseinsflusses, S. 80ff. 
90 Hua Materialien VII. 
91 Z-IV, 18a-b. 



 181 

Phänomenologie, in denen die Aufklärung des Eidos und der Endlichkeit der Subjektivität zum 

Thema einer meontischen Phänomenologie der Instände wird. Die Termini !Instand”, !Instände” 

sind ab 1927 in den Privatnotizen Finks häufig sowohl in der substantivischen als auch 

adjektivischen Form !inständig” zu finden, und er machte systematischen Gebrauch davon. Mit 

ihnen will Fink innerhalb seiner Konstitutionstheorie als Selbstobjektivation des absoluten Lebens 

die absoluten Grundstrukturen des aktuell in der Welt situierten menschlichen Bewusstseins und der 

menschlichen Existenz im Ganzen bezeichnen. Durch die Instände, von denen er die Geschichte, 

die Geburt, den Tod, das Sein-bei und das Schicksal erwähnt, habe das subjektive Leben als Leben 

eines faktischen Menschen seinen konkreten Stand in der Welt. Die Instände sind also die 

ursprünglichsten Weisen der Selbstkonstitution der absoluten Subjektivität, die in ihnen sich 

mundanisiert, sich ontifiziert, sich verweltlicht.  

 

Ontifikation: Unter diesem Titel versteht die meontische Phänomenologie die Weise der 

Emanation des Ursprungs. !Phänomenologie des Absoluten” ist nichts anderes als die 

Aufweisung der Ontifikation des Absoluten. Statt Konstitution sagen wir Ontifikation.92 

 

So erklärt sich auch, warum Fink die die Selbstapperzeptionen konstituierende Theorie der 

Einfühlung kritisiert.93 Der zentrale Instand ist laut Fink der Instand der Endlichkeit, weil die 

Selbstkonstitution des transzendentalen, absoluten Lebens zum weltlichen, menschlichen Leben in 

erster Linie eine Verendlichung, eine Selbstkontingentisierung in die Endlichkeit bedeutet.  

 

Der Erlebnisstrom ist nicht ein Strömen von intentionalen Erlebnissen, die dann einen 

vereinigenden Strukturmoment, eine Polarisierung auf das Ich haben, er ist vielmehr die 

                                                
92 Z-V, III/6b. 
93 Vgl. z.B. Z-IV, 88a-b: !Husserls 'Theorie der Einfühlung'  hat den radikalen Mangel, daß er erstens die intentionale 

Analyse der Fremderfahrung orientiert nach dem 'Leitfaden'  einer vulgären Ontologie: der Andere ist für mich 
primär da als vorhandenes Objekt. […] Ist die intentionale Analyse der Präsenzgegebenheit des oder der Anderen 
zureichend für die konstitutive Aufhellung des Mitseins? Offenbar nicht. […] Ist also der Leiblichkeitsaspekt der im 
konstituierenden Sinn vorgängige Sinneszug? Oder ist nicht vielmehr die gegenständliche Apperzeption, hier wie 
überall, nur aufzuhellen in den Horizonten einer umfassenden Sinnauslegung der Instände? Ist der Andere primär 
ein vorhandenes Ding, das ich als seiend setze oder evtl. 'durchstreiche' oder ist er primär als 'Instand' zu 
bestimmen und aus seinem Instandscharakter allererst die angemessene ontologische Interpretation seines 
Seinssinnes zu gewinnen, und so allererst das Sekundärphänomen zu verstehen, was Täuschung über die reale-
körperliche Existenz besagt? […] Die Notwendigkeit, die konstitutive 'Lehre von der Einfühlung' als Problem der 
Selbstauffassung durchzuführen, erhellt darum, dass der Sinn 'Anderer Mensch' doch nur dann 'eingefühlt' werden 
kann, wenn auseinanderlegbar in der konstitutiven Intentionalität beschlossen ist, was Mensch überhaupt ist. Das 
heißt nicht, dass zunächst ein Mensch als Inbegriff von Inständigkeiten konstituiert sein müsste, und dann der 
Sinnesübertrag stattfände, sondern zum Sinne: 'Mensch' gehört schon das Mitsein mit andern. Aber die 
Sinnesübertragung beschränkt sich auch nicht bloß auf die transzendental-reduzierte primordiale Sphäre und die in 
ihr konstituierte Selbstapperzeption leiblichen Wesens, sondern umgreift die horizontalen Instandsbestimmtheiten, 
in denen allein die Kontinuation der Akte als der Inbegriff der primordialen Sphäre sich abzuspielen vermag.”  



 182 

Einheit der Instände. Erst aus dem extatischen Horizont der Instände: 

Geschichte/Geburt/Tod/Sein-bei/Schicksal, kann allererst Erfahrung geschehen.94 

 

Die Seinsart der transzendentalen Subjektivität ist durch und durch Intentionalität, ein 

sinnhaftes Ganzes, dessen Sinnhaftigkeit sich !ausweltet”, Welt ist der Inbegriff der 

Instände, in denen das transzendentale Leben steht.95  

 

Einzelne Autoren der Fink-Forschung haben ausdrücklich die Ähnlichkeit der Instände mit den 

Heideggerschen Existenzialien erwähnt. Der Begriff von !Existenzialien” wird von Heidegger in 

Sein und Zeit96 systematisch eingeführt, um den Unterschied zwischen den ontologischen 

Charakteren des Daseins (wie dem Selbst, der Alltäglichkeit, der Rede, der Stimmung, der Angst 

und dem Tod) und den Kategorien, die für das Verständnis des nichtdaseinsmäßigen Seienden 

angewendet werden, klarzumachen. Die Anwendung solcher Kategorien auf das Dasein würde dazu 

führen, dass die Existenz als eine bloße Sache unter anderen Sachen, als eine bloße Vorhandenheit 

verstanden wird. Gegen diese Vergegenständlichung der Existenz erlauben es die Existenzialien, 

die Seinsweise des Daseins in seinem eigentümlichen Bewegtheitscharakter formal anzuzeigen. Als 

formale Anzeigen oder auch als hermeneutische Kategorien der Faktizität erschließen sie die 

Grundstrukturen oder Grundbestimmungen97 des Daseins selbst. G. van Kerckhoven hat z.B. darauf 

hingewiesen,98 dass sowohl mit den Inständen als auch mit den Existenzialien die 

Ganzheitsstrukturen des konkreten menschlichen Lebens in seinem geschichtlichen In-der-Welt-

Sein gedacht werden. Als solche stellen sie gleichsam ein transzendentales Urgeschehen dar. R. 

Lazzari sieht in seiner Studie über Eugen Fink und die phänomenologischen Interpretationen 

Kants99 die Affinität darin, dass beide Philosophen die  Grundweise des Lebens, d.h. die horizontal 

ekstatischen Modi, in denen die menschliche Subjektivität ihren Stand in der Welt hat und sich ihrer 

selbst bewusst ist, im Blick haben. In ihnen sei außerdem die eigentliche Möglichkeit für das 

endliche Leben enthalten, seiner Tiefe und Grenzen bewusst zu werden. R. Bruzina unterstreicht 

nicht nur die Nähe der beiden Begriffe und dessen, was damals mit !Inständen” und 

!Existenzialien” gemeint wurde, sondern konzentriert sich auch auf die Terminologie der 

!Instände” und weist darin einen entscheidenden Unterschied zwischen Heidegger und Fink auf. 

                                                
94 Z-IV, 55a. 
95 Z-IV, 18b. 
96 Vgl. GA 2, S, 59, 60. 
97 Vgl. GA 64, S. 17-44.  
98 G. van Kerckhoven, Fenomenologia e riduzione tematica dell'essere, in: Atti del Seminario di Gargnano (18-21 

Aprile 1999), Franco Angeli, Milano 2002, S. 23-46. 
99 R. Lazzari, Eugen Fink e le interpretazioni fenomenologiche di Kant, Franco Angeli, Milano 2009.  



 183 

Auch bei Heidegger sei in der Tat von !Inständigkeit” die Rede. Doch in diesem Fall gebe es keine 

Ähnlichkeit mit der finkschen Begriffsbildung.100 Heidegger bedient sich auch einer weiteren 

Variante, !Inständlichkeit”, die bei Fink nicht zu finden ist. Bei Heidegger bekommt der Begriff 

außerdem erst innerhalb des !Beiträge”-Projekts und seiner Konstellation eine wichtige Bedeutung. 

 Auf der Basis der letzten Bände der Eugen-Fink-Gesamtausgabe möchte ich einen kleinen 

Schritt weiter gehen und behaupten, dass sich hinter der begrifflichen Affinität zwischen den 

Inständen und den Existenzialien der philosophische Versuch Finks verbirgt, auf die notwendige 

Unvollständigkeit von Sein und Zeit eine Antwort zu geben. In den letzten, dramatischen Paragrafen 

seines Hauptwerks !erwacht” bei Heidegger !ein schweres Bedenken” hinsichtlich der existenzialen 

Analytik. Diese sei noch !einseitig” geblieben. So fragt er: ![...] ist denn in der Tat das Ganze des 

Daseins hinsichtlich seines eigentlichen Ganzseins in die Vorhabe der existenzialen Analyse 

gebracht?”101 Diese auf die Ganzheit des Daseins bezogene Fragestellung hatte in der Tat bisher nur 

mit Rücksicht auf das Sein zum Ende, das Sein zum Tode ihre erste Antwort gefunden. 

 

Das andere !Ende” aber ist der !Anfang”, die !Geburt”. Erst das Seiende !zwischen” 

Geburt und Tod stellt das gesuchte Ganze dar. Sonach blieb die bisherige Orientierung 

der Analytik bei aller Tendenz auf das existierende Ganzsein und trotz der genuinen 

Explikation des eigentlichen und uneigentlichen Seins zum Tode !einseitig”.102 

 

Bei dieser Einseitigkeit ist das transzendentale Projekt von Sein und Zeit stehengeblieben. 

Heidegger vermochte die Frage nach der Ganzheit des Daseins und seiner Herkunft auf dem Weg 

einer ontologischen Analyse des existierenden Ganzseins nicht angemessen zu stellen. Die 

Befragung der Geschichtlichkeit des Daseins durch eine Auseinandersetzung mit den Werken von 

W. Dilthey und P. Yorck von Wartenburg und die Analyse der ursprünglichen Zeitlichkeit in der 

Auseinandersetzung mit Hegel waren die letzten Vorbereitungsstufen, um !das ursprüngliche 

Ganze des faktischen Daseins hinsichtlich der Möglichkeiten des eigentlichen und uneigentlichen 

Existierens existenzial-ontologisch aus seinem Grund”103 in den letzten dramatischen Paragrafen 

von Sein und Zeit zu fassen. Dieser Schritt blieb aber unvollendet. Die Frage nach dem Sein verirrte 

sich in eine Einbahnstraße. 

  Wie kann man also die Herkunft des Daseins denken? Wie soll man seinen Ursprung, sein 

!Woher” begreifen? Nach Finks eigener, meontischer Perspektive stehen die Fundamentalontologie 
                                                
100 R. Bruzina, Edmund Husserl & Eugen Fink, a.a.O., S. 571-572. 
101 GA 2, S. 493. 
102 Ebd. 
103 Ebd., S. 575.  



 184 

Heideggers und die Konstitutionslehre der Phänomenologie in einem wechselseitigen Bezug. 

Heideggers Fundamentalontologie sei eine Erhellung des Daseins hinsichtlich seiner apriorischen 

Strukturen (wie Umwelt, Geworfenheit, Entwurf) in der Endlichkeit, d.h. eine phänomenologische 

Ausarbeitung der natürlichen Einstellung.104 Was er dabei aber nicht sehe, ist, dass diese 

existenziale Analytik als Hermeneutik der Faktizität das Dasein als !Vorgegebenes” und das 

Seinsverständnis als !Vorausgesetztes” annimmt, ohne zu erkennen, dass 

 

es sich um eine Verweltlichung (als Verweltlichung der transzendentalen Subjektivität) 

handelt. Das In-der-Welt-Sein ist die existenziale Urbestimmung des mundanisierten 

Subjekts. Aber auch die transzendentale Subjektivität hat die Bestimmung der 

!Weltlichkeit”: aber als eine konstitutive: d. h. es gehört in den Stil des konstituierenden 

Lebens, sich zu verweltlichen.105  

 

Aus diesem Grunde könne Heidegger die konstitutive Herkunft des Daseins und seiner 

ontologischen Grundstrukturen nicht erklären. !Für Heidegger war die Philosophie als ein Fragen 

nach dem Sein ein solches nach dem Ganzen”.106 Sein Versuch, diese Ganzheit auf dem Weg der 

existenzialen Analytik zu fassen, sei an der Frage nach der Herkunft, nach dem anderen !Ende” des 

Daseins gescheitert. Fink sieht den Grund dieses ersten Schiffbruchs im Meer des Seins 

hauptsächlich darin, dass Heidegger zwar die endkonstituierten, faktisch ausgelegten Existenzialien 

sehe, aber die Verweltlichung des Absoluten in die Instände nicht. So sehe er die Transzendenz, 

aber nicht die Konstitution. Und daher sei ihm der Zugang zur Ganzheitsauslegung des Daseins in 

Bezug auf seine Herkunft, seine genetisch-transzendentale Konstitution versperrt geblieben.  

 

 

§ 7. Die Absolution 

 

Die Reduktion als eine Entmenschung des Menschen, als die extremste Verwandlung der Seele, als 

Zugrundegehen der Existenz und als Zerstörung des mundan-ontischen Sinnes des Lebens erreicht 

ihr letztes Stadium in der Befreiung von den Inständen, d.h. in dem Sich-loslösen von den nicht 

genetisch konstituierten, sondern ontologisch konstituierenden Selbstauffassungen. In ihnen hat sich 

das Absolute ent-stellt, d.h. sich selbst apperzeptiv aus seinem transzendentalen Primat, aus seiner 

                                                
104  Vgl. Z-I, 54a. 
105  Z-IV, 132b. 
106  P. Trawny, Adyton. Heideggers esoterische Philosophie, Matthes & Seitz, Berlin 2010, S. 55. 



 185 

absoluten Transzendenz (und aus seiner transzendentalen Notwendigkeit) in eine mundane 

!Stellung im Kosmos” verendlicht. In der Thematisierung der selbstapperzeptiven Instände sieht 

Fink ausdrücklich den höchsten Sinn der Reduktion.107 Diese selbstbefreiende Thematisierung 

ergibt aber keine ontologische Erkenntnis, sondern vielmehr eine meontische Erkenntnis des 

Ontologischen (des Seins). Die weltliche !Endlichkeit” ist  

 

phänomenologisch ein integrales Moment des Absoluten, ihm zugehörig als das Wohin 

seines Weltsturzes, seiner Verendlichung, Selbstbestimmung, Selbstverwirklichung. Die 

Analytik der Endlichkeit, die sie nicht als !Resultat” konstitutiver Prozesse begreifen 

kann, sie also nicht einstellen kann in den Zusammenhang einer absoluten Philosophie, 

vermag also den innersten Sinn der Endlichkeit nicht zu fassen. Die Strukturen der 

!Endlichkeit” sind lediglich Indizes für konstitutive Probleme der Selbst-Konstitution 

des Absoluten (Verendlichung).108 

 

Diese letzte Stufe des reduktiven Aufstiegs, in der die Strukturen des !Weltsturzes” konstruktiv 

thematisierbar werden, setzt ihre Überwindung voraus. Diese Überwindung heißt Absolution. Die 

Ab-solution ist die Ab-lösung des Lebens !aus den Banden des Lebens, aus der Weltbefangenheit”, 

welche das !inständige Gestelltsein in das Seiende des existenten Menschen ist”. In dieser 

Befreiung von den Inständen erreicht der eigentliche Hinaufstieg zum Absoluten die endgültige 

Zurückführung (reductio) ins Ursprüngliche. Die Absolution ist gleichzeitig eine Überwindung des 

Menschen. In ihr überwindet der Mensch sich selbst und versteht seine Menschlichkeit nun absolut, 

jenseits des Denkens und des Seins. Er begreift sich !als Inbegriff des Weltsturzes Gottes, als das 

Aussersichgehen, als Emanation des Absoluten”.109 In der Absolution befreit sich der Mensch zum 

ursprünglichen Absoluten. 

 

Die phänomenologische Reduktion (radikaler gefasst als meontische Absolution!) ist 

nicht die Entdeckung einer neuen Seinsdimension; nicht macht der Philosoph statt – wie 

in den traditionellen Philosophemen – der Welt die !Region des reinen Bewusstseins” 

zum Thema, sondern er macht die Welt zum Thema, aber nicht mehr in der 

Befangenheit der Weltgläubigkeit stehend, sondern in der absoluten Entschränktheit 

stehend: die Welt als das Ende des meontischen Prozesses des Weltsturzes – oder das 

                                                
107  U-IV, 49. 
108  Z-XV, 103a-b. 
109  Z-XV, 62a. 



 186 

Sein als Gewordenes des konstitutiven Werdens. Die phänomenologische Reduktion 

führt aus der Befangenheit in die Unbefangenheit. Die !Einklammerung” als das 

Sichfreimachen, als der Schmerz des Erwachens, als das Weh, das sich der absolute 

Geist selbst antut.110 

 

Die Reduktion als Absolution führt zu einer Freiheit, die eine transzendierende 8*9+:'( (Ausgang, 

Entkommen) ist. Die !Ekbasis” als Aufstieg über das Weltliche hinaus ist die philosophische 

Tendenz, sich aus den Inständen zu befreien, oder besser gesagt, sie in der Form der absoluten 

Reflexion zu haben. Sie ist, religiös ausgedrückt, der Weg zu Gott. Die Methode der meontischen 

Absolution führt letztendlich zu jenem absoluten Prinzip zurück, aus dem sie hervorgegangen ist.  

 

Die meontisch-konstitutive Phänomenologie überspringt nicht die Endlichkeit, sondern 

springt ab von der Endlichkeit in die Unendlichkeit des weltstürzend sich 

verendlichenden Ursprungs”.111 

 

 Die ;,72 dieser transzendenten Bewegung zur Freiheit, zur Befreiung ist aber nicht nur der Anfang 

als durchgängiges Prinzip dieser Bewegung, welches sie beherrscht, sondern stets !ein Anfang, 

welcher die Bewegung nur anstößt, um sich dann in sich selbst zurückzuziehen”.112 Er muss in 

seiner Verweigerung wieder entdeckt und erreicht werden. Das Absolute ist die ;,72 der 

Konstitution. Es ist absolute Freiheit, ist freie *+3<9+:'(. Dieses Wort nennt das emanative, 

konstitutive Heraustreten vom Einen ins seiende Weltliche. Die absolute Freiheit ist demnach !das 

katabantische Ergreifen des In-der-Welt-seins”, ist die !Tathandlung aus dem absoluten Wesen 

heraus”. Diese katabantische, freie Selbstentfremdung des Absoluten wird in der ekbantischen 

Absolution rückgängig entdeckt, begrifflich ausgelegt, aus der Nichtigkeit ihrer absoluten 

Transzendenz herausgeholt. Im Gegenspiel zwischen reduktiver 8*9+:'( und konstitutiver  

*+3<9+':( vervollständigt sich die Idee einer me-ontischen Philosophie und Phänomenologie des 

Absoluten als Lehre von der Freiheit.  

 

Nur scheinbar ist diese Form von !Unio mystica” als ein gewisser Übergang der Philosophie in 

ekstatische Religiosität zu verstehen. In Wahrheit ist die meontische Absolution von der Endlichkeit 

                                                
110  Z-XI, 77a. 
111  Z-IX, VII/6b. 
112  P. Trawny, Adyton, a.a.O., S. 58. 



 187 

der eigentliche Anfang der Philosophie.113 Es geht Fink eigentlich um eine Vorbereitung des freien 

Denkens, eine Einweisung in die Philosophie und ihre Freiheit, letztendlich um einen 

pädagogischen Weg aus der Höhle. So leuchtet es am Schluss ein, dass man gerade erst bereit wäre, 

mit dem Philosophieren anzufangen. 

                                                
113  Z-XI, 79a. 



 188 

Schluss 

 

 

Die Freiheit und das Absolute sind die aufeinander bezogenen Konvergenzpunkte von Eugen Finks 

phänomenologischem Denken in seiner ersten Phase. Zwischen ihnen vermittelt die Reduktion, die 

im Zentrum der wechselseitigen Bezogenheit von Absolutem und Freiheit steht. Das berühmte Zitat 

Schellings, wonach Anfang und Ende aller Philosophie die Freiheit sei, fasst den in der 

vorliegenden Arbeit dargestellten Zusammenhang von Freiheit und Reduktion in der 

phänomenologisch-meontischen Philosophie Finks treffend zusammen. In ihm sind alle 

Grundelemente der finkschen Meontik konzentriert, als wären sie in einer glanzvollen sprachlichen 

Formulierung verdichtet, die gleichzeitig Sinn und Tiefe enthält. Der Verweis auf Schelling soll 

tatsächlich nicht nur darauf hinweisen, dass Finks Phänomenologie grundsätzlich Philosophie des 

Absoluten ist, sondern auch seine Grundüberzeugung zum Ausdruck bringen, dass die Philosophie 

als !Erscheinungslehre” des Absoluten mit der Freiheitsthematik untrennbar verbunden ist. So ist 

hier die Idee einer meontischen Philosophie und Phänomenologie des Absoluten als Lehre von der 

Freiheit dargestellt worden. 

 

Freiheit bezeichnet bei Fink grundsätzlich die Relation zwischen absolutem Ursprung und 

konstituierter Entsprungenheit bzw. zwischen dem Konstituierenden und dem Konstituierten, 

welche den korrelativen Spielraum zwischen der Subjektivität und der Welt umreißt. Diese 

Korrelation wird aber von ihm keineswegs am Modell einer innerweltlichen Freiheit interpretiert, so 

als ob es um eine Beziehung der Art Subjekt-Objekt, oder auch Ursache-Wirkung gehe. Finks 

Radikalisierung der Phänomenologie Husserls zielt vielmehr grundsätzlich auf die Überwindung 

des konstitutiven Horizont-Modells ab, das die transzendentale Grundstruktur der Erfahrungswelt 

darstellt. Bei Fink geht es um die Konstitution der Erfahrungshorizonte selbst, also nicht um eine 

horizontale, sondern um die vertikale Konstitution des Welthorizontes im Ganzen. Dieses Problem 

betrifft die Beziehung des Absoluten zur Welt, d.h. die Relation zwischen dem Transzendentalen 

und dem Weltlichen überhaupt. Daran zeigt sich noch deutlich die prägende Kraft der die 

husserlschen Phänomenologie so gründlich bestimmenden Dichotomie transzendental – mundan. 

Diese wird aber bei Fink nicht mehr horizontal, sondern vertikal bzw. nach der Achse der 

meontischen Mundanisierung ausgelegt. Diese konstitutive, horizontbildende vertikale Relation 

zwischen absolutem Ursprung und konstituierter Entsprungenheit bezeichnet Fink auch mit dem 



 189 

Begriff !Emanation” oder !Ontifikation” – um terminologisch von Husserl Abstand zu nehmen.1 

Die Korrelation zwischen Konstituierendem und Konstituiertem ist also keine innerweltliche, 

sondern eine Korrelation a priori. Ihre Priorität betrifft den Zwiespalt zwischen dem absoluten, 

nicht-seienden Ursprung des konstituierenden Lebens und seinem Endresultat, der konstituierten 

Welt. Damit meint Fink, dass nicht die Glieder der konstitutiven Beziehung (Subjektivität und 

Welt), sondern ihre Beziehung selbst das !Frühere” ist. Wenn also dieses korrelative Werden der 

transzendentalen Konstitution Freiheit heißt, ist diese !die Selbstverwirklichung der 

konstituierenden Subjektivität in der Weltverwirklichung”.2 

 

Die Relation zwischen absolutem Ursprung und konstituierter Entsprungenheit und das konstitutive 

Weltwerden werden in ihrer apriorischen Eigenart in zweierlei Hinsicht als Freiheitsgeschehen 

interpretiert. Die Bewegung der Freiheit zeigt somit eine doppelte Richtung: 

 Erstens bedeutet !Freiheit” eine absolute Freiheit, d.h. die Freiheit des Absoluten. In der 

katabantischen (konstitutiven) Emanation des absoluten Lebens geschieht der freie Akt par 

excellence: das ontifizierende Heraustreten vom Einen ins seiende Weltliche, die freie 

Selbstentfremdung des Absoluten. Dies !ist” nur in seiner Emanation oder als seine 

Weltverwirklichung. Die Endlichkeit ist daher kein zusätzliches, sondern !ein integrales Moment 

des Absoluten, ihm zugehörig als das Wohin seines Welt-Sturzes”,3 d.h. als Resultat seiner 

mundanisierenden Emanation. 

 Zweitens bedeutet !Freiheit” die welttranszendierende Bewegung einer menschlichen 

Befreiung, die in und mit der Philosophie geschieht und die ihr Wesen ist. Es scheint mir, dass bei 

Fink diese zweite, die Gegenbewegung zum absoluten Freiheitsbegriff der transzendentalen 

Konstitution darstellende und ihn ergänzende Figur der Freiheit von größerer Bedeutung ist, da sie 

die unkritische Übernahme des gemeinschaftlichen und geschichtlichen Welthorizonts infrage stellt 

und somit die Eröffnung eines selbstbestimmten Handlungs- und Verantwortungsraums 
                                                
1 Husserl spricht seinerseits auch von einem !Einströmen” des Transzendentalen in sein notwendiges natur-

psychisches Korrelat, vor allem in den Vorstudien (1935) zu seinem Werk Die Krisis der europäischen 
Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. In einem mit dem Titel !Einströmen” versehenen 
Nachlassmanuskript aus dem Jahre 1935 ist zu lesen: ![...] mit dem Einbruch der phänomenologischen Reduktion 
[erhalten] die weltlichen Subjekte den Sinn von Mundanisierungen, ihre Ichakte von Mundanisierungen der 
transzendentalen Ichakte. […] die gesamte mundane Subjektivität und ihr gesamtes psychisches Leben und seine 
intentionalen Gehalte ist mundanisiertes Transzendentales. […] Der transzendentale Horizont der Allheit, 
Allgemeinschaft der transzendentalen Subjekte [hat] die konstituierte Welt als Korrelat in sich horizontal 
vorgezeichnet […]”. Trotz der Tatsache, dass bei Husserl das Absolute eine absolute Pluralität, d.h. eine 
intermonadische Gemeinschaft ist, während bei Fink das Absolute sich dem absolut Einen der neuplatonischen 
Tradition annähert, kommt Husserl schließlich zum Schluss, dass !total betrachtet die transzendentale 
Allsubjektivität absolut seiende Allheit, ein Absolutes [ist], das in der Wesensform 'ens a se' ist” (Hua XXIX, S. 
77ff.). 

2 VICM/1, S. 49. 
3 Z-XV, 103a. 



 190 

menschlicher Existenz in der Welt anvisiert. Das steht natürlich in unmittelbarer Nähe zur 

erzieherischen Thematik der zweiten, reifen Phase seines Denkens nach dem Zweiten Weltkrieg, 

wo die Erziehung als fundamentales Lebensphänomen ins Zentrum seiner Philosophie als Paideia, 

als Lebenslehre des menschlichen Weltwesens rückt.  

 

In diesem zweiten Sinn bedeutet Freiheit also die ekbantische, welttranszendierende Freiheit der 

Philosophie, oder besser gesagt, als Philosophie. Innerhalb des transzendentalen, absoluten, 

weltkonstituierenden und sich selbst unthematischen Lebens setzt mit der philosophischen 

Reflexion eine eigentümliche Gegenbewegung ein. Im phänomenologisch-meontischen Denken 

vollzieht sich die !"#$%#&!' der weltausgerichteten Konstitution, ein reflexives Zurücklaufen, die 

begriffliche Wieder-holung des katabantischen Weltsturzes des Absoluten. Mit der 

phänomenologischen Rückfrage nach der freien Selbst- und Weltkonstitution des Geistes und mit 

ihrer genetischen Enthüllung wird der konstitutive Prozess der Mundanisierung dank einer 

transzendental re-konstruierten Erinnerungsgeschichte zur analytischen Entfaltung gebracht. Der 

Sinn der phänomenologischen Meontik liegt überhaupt darin, die aufsteigende Rückkehr zum 

absoluten Ursprung zu unternehmen. Diese meta-transzendentale Reflexion, die in den 

Radikalisierungsformen der Reduktion (Entmenschung und Absolution) ihr operatives Zentrum hat, 

holt das immer schon geschehene, apriori verlaufene Werden der Konstitution begrifflich wieder. In 

diesem Begreifen des bisher anonym verlaufenen und unenthüllten Konstitutionsprozesses kehrt das 

endlich Konstituierte, von dem die reflexive Bewegung notwendig ihren Ausgang nimmt, in das 

Konstituierende zurück, aus dem es eigentlich stammt. Aber auch die umgekehrte, entgegengesetzte 

Perspektive ist wahr: Das transzendental konstituierende Leben kehrt dank der begrifflichen 

Aufhebung seines !Außer-sich-seins” in die Konstituiertheit der natürlichen Einstellung bzw. der 

Weltbefangenheit zu sich selbst zurück. So geht es aus dem Stadium eines anonymen, in der 

konstituierten Zerstreutheit beharrenden !An-sich-seins” in das Stadium des für sich selbst erhellten 

!Für-sich-seins” über. Ort dieses Innewerdens des transzendentalen Lebens durch all seine 

Horizonte von Weltkonstitution ist die phänomenologisch-meontische Reflexion der Philosophie.  

 

Um den katabantischen Exzess des Absoluten bzw. seine freie Emanation, und die absolut 

transzendente Freiheit des Konstitutionsprozesses in ihrem nicht seienden Ursprung jenseits des 

konstituierten, weltlichen Seins anschaulich-begrifflich zu ergreifen, ist anch Fink eine reduktiv-

absolutive Befreiung von den endkonstituierten, selbstapperzeptiven Strukturen der Endlichkeit 

vonnöten. Nur durch die Reduktion hindurch ereigne sich jene geistige, philosophische 

Selbstüberwindung der Endlichkeit, die den !Weg aus der Endlichkeit in die Unendlichkeit des 



 191 

absoluten Wissens”4 gehe. Die ekbantische Freiheit, die durch die welttranszendierende 

Beweglichkeit der Philosophie ermöglicht wird, da sie ihrem Wesen nach ihr Anfang und Ende in 

der Freiheit hat, bestehe grundsätzlich in einer Befreiung der menschlichen Existenz aus den 

Banden der fertig konstituierten Endlichkeit. Durch diese ekbantische Befreiung werde, so Fink, die 

endliche Existenz frei !zum zweiten Leben im Sturz der Katabase”5. Die Schlusssteine dieser 

Freiheitsauffassung sind die Reduktion und ihre radikalisierte Form: die Absolution. Durch die 

Reduktion/Absolution wird die Existenz des Menschen von ihrer uneigentlichen Existenzweise 

befreit. Ein solches Philosophieren, welches den Exzess des transzendentalen Lebens denkt, hat 

aber den Menschen selbst ent-menscht, hat ihn zu Ende gedacht. Daher bestimmt Fink seine 

phänomenologische Meontik auch als ein katastrophales Denken. Die Absolution rufe den 

ontischen Untergang des Ich, den !Abstieg der Seele” hervor, und so sei das eigentliche 

Grundgeschehen der Philosophie !die Katastrophe der Individualität, die Entmenschung”.6 

Philosophieren ist nur scheinbar eine Menschenmöglichkeit, weil es eigentlich eine Entmenschung, 

den radikalsten Angriff auf den Menschen hervorbringt. So ist die Philosophie eine menschliche 

!Unmöglichkeit”, die jenseits aller Weltmöglichkeiten liegt. Indem der Mensch von ihnen befreit 

wird, wird er eigentlich frei für eine andere Freiheit. Mit der Philosophie und der Ent-menschung 

geschehe also die größte Selbstverwandlung des Menschen.7 Diese andere, philosophische Freiheit 

ist für Fink letztendlich der ekstatische !Ausstieg der Seele aus der dunklen Höhle des 

Menschentums und das Zurücktreten in sie, wissend um das Licht. Philosophieren – das ist der 

weiteste Sprung der Menschensehnsucht”.8  

 

In dieser ()%)*%#&+' des Menschen, die der !"#$%#&!' des meontischen Philosophierens entspricht, 

sind der Anfang der Philosophie und ihre Autonomie als Disziplin bewahrt. So sagt Fink: “Ob 

Philosophie möglich ist oder nicht, entscheidet nur die Philosophie”.9 Die autonome 

Selbstaufstellung des philosophischen Wissens hat für ihn den Sinn einer autonomen 

Selbstbegründung, die in einem Akt der Freiheit geschieht und doch nie vollkommen zu erreichen 

                                                
4 Z-VII, 2a. 
5 Z-IV, 45a. 
6 Zitate aus Z-VI, 55a. 
7 In seiner zuletzt erschienenen Veröffentlichung Technik, Kapital, Medium. Das Universale und die Freiheit 

(Matthes & Seitz, Berlin 2015) hat P. Trawny die Dimension dieser anderen, in der Innerweltlichkeit unmöglichen 
Freiheit umrissen und ausdrücklich mit dem transformativen Charakter der Philosophie in Verbindung gebracht. So 
sei die Philosophie als eine !radikale und d.h. auch gewaltsame Verwandlung […] des indifferenzierenden und 
normalisierenden Menschen zu denken” (Ebd., S. 157). Die philosophische Freiheit präsentiere sich demnach als 
Unmöglichkeit, sie sei eine Freiheit von allen Weltmöglichkeiten. In oder mit dieser !Unmöglichkeit” werde das 
Subjekt, wohlgemerkt, !desintegriert” (oder ent-menscht) und somit befreit – das sei !die neoplatonische 
Alternative” (ebd., S. 160). 

8 Zitate aus Z-VII, XVII/27a. 
9 E. Fink, Einleitung in die Philosophie, a.a.O., S.7 



 192 

ist. Philosophie ist immer “in der äußersten Gefahr, vor der Aufgabe ihrer Selbstbegründung zu 

versagen”,10 sie ist immer unterwegs zu sich selbst. Daraus entsteht jene ständige, ungelöste 

Spannung zwischen transzendentaler und mundaner Dimension, die das finksche Denken 

wesentlich charakterisiert. Diese ständige Unfertigkeit, diese Unmöglichkeit der dialektischen 

letzten Synthesis ist kein Misserfolg des philosophischen Wissens. Ihr entspricht die unendliche 

Aufgabe, die jedem, der philosophiert, zukommt: dass dem Menschen in der Welt eine maximale 

Freiheit zur Verfügung steht und seine Verantwortung darin liegt, !diese Freiheit zu übernehmen 

und auszufüllen”.11 Soweit aber der Mensch frei ist, sein weltliches Dasein so und so zu führen und 

eigenständig Entscheidungen zu treffen, besteht auch die Möglichkeit, dass er diese andere Freiheit, 

welche jenseits aller Weltmöglichkeiten liegt, verkennt. Dass er sie nicht sieht, dass er in seiner 

vorgegebenen Weltlichkeit und in sich selbst gefangen bleibt, dass sie ihm versperrt bleibt, ist 

immer möglich. Und so ist auch immer die Möglichkeit des Missbrauchs der Freiheit mitgegeben, 

welcher zu einer rein negativen Freiheit, d.h. zur verhängnisvollen Verkehrung des Freiheitsideals 

in der Weltbefangenheit führt.  

 

In seinen zahlreichen Werken aus der Nachkriegszeit (1946–1975), von denen viele den 

Grundfragen der systematischen Pädagogik und den theoretischen Problemen der Erziehung 

gewidmet sind, hat Fink die Freiheitsproblematik mit dem Phänomen der Erziehung und der 

Philosophie als Lebenslehre in Verbindung gebracht. Dabei ging es ihm um die Ermöglichung von 

Freiheitsräumen menschlicher Koexistenz, in denen die Freiheit verantwortlich übernommen und 

!in Übung” gebracht werden kann. Zur gleichen Zeit hat er aber in den harten Jahren des Zweiten 

Weltkriegs den immer möglichen, verhängnisvollen Missbrauch der Freiheit und seine Folgen aus 

einer europäischen Perspektive wahrgenommen. “Europäisch ist die Freiheit des Geistes, und 

gleichzeitig ihr Missbrauch” steht in seinem unveröffentlichten Kriegstagebuch Eremitie. 

Aphorismen 1940-44.12 In diesem Text prangert Fink an, wie Europa am Missbrauch der Freiheit 

stirbt, indem die Idee der höchsten Befreiung sich in Wurzellosigkeit und Kollektivismus, in die 

unbewusste Gefangenschaft in einer totalen technischen Welt, in die planetarische Profanierung des 

Lebens und letztendlich in eine hochmütige Selbstreflexion des frei gewordenen Menschen 

verkehrt. Daraus kann nur die abgründige Hilflosigkeit folgen, welcher der moderne Mensch 

gegenüber dem Nihilismus, diesem unheimlichen Gast unserer Kultur, ausgesetzt ist. Die Freiheit, 
                                                
10 Ebd. 
11 Vgl. das Interview !Freiheit durch Begrenzung. Ronald Bruzina, Cathrin Nielsen und Rainer Sepp im Gespräch 

über Eugen Finks Philosophie”, in: Information Philosophie, http://www.information-
philosophie.de/?a=1&t=184&n=2&y=1&c=3. 

12 E. Fink, Eremitie. Aphorismen aus einem Kriegstagebuch 1940-44, unveröffentlichte Schrift im Fink-Archiv, 
Signatur E15-103. 



 193 

die Fink in seinen Überlegungen anvisiert, ist die tiefe, dem gesellschaftlichen Leben 

zugrundeliegende Dimension des Frei-seins. Diese übergreifende Dimension ist jeglicher ethischen 

Freiheit, jeder Redefreiheit oder Gewissensfreiheit vorausgesetzt. Die Philosophie kann einen 

Zugang zu dieser anderen, !transzendentalen”, absoluten Dimension der Freiheit schaffen, die 

unserer weltlichen Freiheit vorausgeht.  

 

Die Aktualität, oder besser gesagt, die dringende Notwendigkeit eines europäischen Denkens der 

Freiheit, welches jeden Hochmut einer leeren Selbstreflexion aufgibt, steht derzeit ganz Europa 

schmerzlich vor Augen. Dass der Mensch seinen Grund in jener Transzendenz erkenne, deren 

Wesen Freiheit heißt, will also keine naive Hoffnung sein, sondern eine Aufgabe, welche unsere 

Verantwortung verlangt. 

 

 

Europa stirbt am Missbrauch der Freiheit: die Befreiung des Individuums (Renaissance) 

verkehrt sich in Wurzellosigkeit und Kollektivismus; die Emancipation des Menschen 

von der Übergewalt der Natur (Technik) verkehrt sich in eine Gefangenschaft des 

Menschen in einer technischen Welt; die Entdeckung der metaphysischen Stellung des 

Menschen (moderne Philosophie) verkehrt sich in eine narzissistische Anthropozentrik, 

die Gott und das Seiende zu Geschöpfen des Menschen herabsetzt; die Befreiung von 

einer sakralen allgemeinbindenden Lebensauslegung (Aufklärung) verkehrt sich in eine 

allgemeine Profanierung des Lebens. Der moderne Mensch ist ohne alle Weihen und 

Mysterien, ohne den Segen der Erde und der himmlischen Götter. Europa stirbt am 

Missbrauch seiner Freiheit. Die Möglichkeit des Missbrauchs aber ist kein Einwand 

gegen die Freiheit selbst, die höchste Idee des vernünftigen Menschen. 

 

(aus E. Fink, Aphorismen aus einem Kriegstagebuch 1940-1944. Unveröffentlichtes Dokument im 

Eugen-Fink-Archiv.) 

 

 

 

 

 



 194 

Literaturverzeichnis 
 

I. Werke Finks 

 

Die bisher veröffentlichten Nachlassmaterialien aus Finks Assistentenzeit bei Husserl werden mit 

Signatur und arabischer Seitenzahl (z.B. Z-IV, 27a), wie in den von R. Bruzina herausgegebenen 

Bänden 3.1 und 3.2 der Eugen-Fink-Gesamtausgabe (EFGA) angegeben, zitiert. Dieses 

Signatursystem weicht von dem archivinternen des Eugen-Fink-Archivs (EFA) an der Universität 

Freiburg ab. 

 

Fink, Eugen. Gesamtausgabe, hrsg. von S. Grätzel, C. Nielsen und H.R. Sepp unter Mitwirkung von A. Hilt 

und F.-A. Schwarz: Abt. 1, Phänomenologie und Philosophie, Bd. 3. Phänomenologische Werkstatt, hrsg. 

von R. Bruzina, Teilband 1: Die Doktorarbeit und erste Assistenzjahre bei Husserl, Alber, Freiburg 2006; 

Teilband 2: Die Bernauer Zeitmanuskripte, Cartesianische Meditationen und System der 

phänomenologischen Philosophie, Alber, Freiburg 2008. 

––––, Studien zur Phänomenologie, 1930–1939, Nijhoff, Den Haag 1966 (Phaenomenologica 21) 

(=Studien).  

––––, VI Cartesianische Meditation, Teil 1. Die Idee einer traszendentalen Methodenlehre, hrsg. von H. 

Ebeling, J. Holl und G. Van Kerckhoven, Springer, Dordrecht 1988 (= VICM/1). 

––––, VI. Cartesianische Meditation. Teil 2. Ergänzungsband: Texte aus dem Nachlass Eugen Finks (1932) 

mit Anmerkungen und Beilagen aus dem Nachlass Edmund Husserls (1933/34), hrsg. von G. Van 

Kerckhoven, Kluwer, Dordrecht 1988 (=VICM/2).  

––––, Vom Wesen des Enthusiasmus, Hans Chamier Verlag, Essen 1947 (=Enthusiasmus). 

––––, Nähe und Distanz: phänomenologische Vorträge und Aufsätze, hrsg. von F. A. Schwarz, Alber, 

Freiburg 1976 (=ND). 

––––, Einleitung in die Philosophie, hrsg. von. F. A. Schwarz, Königshausen & Neumann, Würzburg 1985 

(= Einleitung). 

––––, Elemente einer Husserl-Kritik, unveröffentlichtes Dokument, EFA, Signatur: E15/441. 

––––, Eremitie. Aphorismen aus einem Kriegstagebuch 1940-44, unveröffentlichtes Dokument, EFA, 

Signatur: E15/103. 

––––, Spiel als Weltsymbol, hrsg. von C. Nielsen und H.R. Sepp (Eugen Fink Gesamtausgabe, Bd. 7), 

Freiburg/München 2010. 

––––, Sein, Wahrheit, Welt. Vor-Fragen zum Problem des Phänomen-Begriffs, Nijhoff, Den Haag 1958 

(Phaenomenologica 1).  

––––, Metaphysik der Erziehung im Weltverständnis von Plato und Aristoteles, Klostermann, Frankfurt a. M. 

1970.  



 195 

––––, Erziehungswissenschaft und Lebenslehre, Rombach, Freiburg 1970.  

––––, Grundfragen der systematischen Pädagogik, Rombach, Freiburg 1978.  

––––, Natur, Freiheit, Welt. Philosophie der Erziehung, hrsg. von F.A. Schwarz, Königshausen & Neumann, 

Würzburg 1992.  

––––, Presentificazione ed Immagine. Contributi alla fenomenologia dell'irrealtà, hrsg. von. G.J. Giubilato, 

Mimesis, Milano-Udine 2014. 

 

 

II. Werke Husserls 

 

Die Schriften Husserls werden nach der Husserliana (Hua) mit römischer Bandnummerierung und 

arabischer Seitenzahl (z.B. Hua I, S. 3) zitiert. Die wenigen Passagen aus dem Nachlass werden 

unter der archivinternen Signatur des Manuskripts im Husserl-Archiv (z.B. Ms. P 2 II/10) 

angegeben. Briefe aus dem husserlschen Briefwechsel (Husserliana Dokumente III = Bw) werden 

mit römischer Bandnummerierung und arabischer Seitenzahl (z.B. Bw VII, S. 16) zitiert. 

 

Edmund Husserl, Husserliana. Gesammelte Werke, Nijhoff, Den Haag 1950 ff.  

 

Hua I: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, hrsg. von S. Strasser, 1950. 

Hua II: Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen, hrsg. von W. Biemel, 1958. 

Hua III/1: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Erstes Buch: 

Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, hrsg. von K. Schumann, 1976. 

Hua IV: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Zweites Buch: 

Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, hrsg. von M. Biemel, Nachdruck 1991. 

Hua V: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Drittes Buch: Die 

Phänomenologie und die Fundamente der Wissenschaften, hrsg. von M. Biemel, 1971. 

Hua VI: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine 

Einleitung in die phänomenologische Philosophie, hrsg. von W. Biemel, 1976. 

Hua VII: Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte, hrsg. von R. Boehm. 1956. 

Hua VIII: Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil: Theorie der phänomenologischen Reduktion, hrsg. von 

R. Boehm, 1959.  

Hua X: Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917), hrsg. von R. Boehm, 1969. 

Hua XI: Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten (1918-1926), hrsg. 

Von M. Fleischer, 1966. 

Hua XIII: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Erster Teil: 1905-1920, hrsg. 

von Iso Kern, 1973 



 196 

Hua XIV: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Zweiter Teil: 1921-1928, 

hrsg. von I. Kern, 1973 

Hua XV: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil: 1929-1935, hrsg. 

von I. Kern, 1973 

Hua XVII: Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft. Mit 

ergänzenden Texten, hrsg. von P. Janssen, 1974. 

Hua XXVII: Aufsätze und Vorträge 1922-1937, hrsg. von T. Nenon und H.R. Sepp, 1989. 

Hua XXXIII: Die Bernauer Manuskripte über das Zeitbewusstsein (1917/18), hrsg. von R. Bernet und D. 

Lohmar, 2001. 

Hua XXXIV: Zur phänomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926-1935), hrsg. von S. Luft, 

2002. 

Hua XXXV: Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen 1922/23, hrsg. von B. Goossens, 2002. 

Hua XXXVI: Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908-1921), hrsg. von R. D. Rollinger 

in Verbindung mit R. Sowa, 2003. 

Hua XXXIX: Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Texte aus dem 

Nachlass (1916-1937), hrsg. von R. Sowa, 2008. 

Hua XXXXII: Grenzprobleme der Phänomenologie. Texte aus dem Nachlass (1908-1937), hrsg. von R. 

Sowa und T. Vongher, 2014. 

Hua Materialen IV, Natur und Geist. Vorlesungen Sommersemester 1919, hrsg. von M. Weiler, 2002. 

Hua Materialen VIII, Späte Texte über Zeitkonstitution (1929-1934): Die C-Manuskripte, hrsg. von D. 

Lohmar, 2006. 

Husserliana Dokumente III, Briefwechsel. In Verbindung mit Elisabeth Schuhmann, hrsg. von K. 

Schuhmann, 1994 (Bd.e 1-9 mit einem Ergänzungs- und Registerband).  

 

Außerhalb der Husserliana erschienene Schriften Husserls: 

Husserl, Edmund. Briefe an Roman Ingarden, hrsg. von R. Ingarden, M. Nijhoff, Den Haag 1960 

(Phaenomenologica 25). 

Husserl, Edmund - Heidegger, Martin. Phänomenologie (1927), hrsg. R. Cristin, Duncker & Humboldt, 

Berlin 1999. 

Husserl, Edmund. Randbemerkungen zu Heideggers Sein und Zeit und Kant und das Problem der 

Metaphysik, in: Husserl Studies XI 1994, hrsg. Von R. Breeur, S. 3-63.  

 

 

 

 

 

 



 197 

III. Werke Heideggers 

 

Die Schriften Heideggers werden nach der Heidegger-Gesamtausgabe (GA) mit arabischer 

Bandnummerierung und Seitenzahl (z.B. GA 9, S. 13) zitiert. 

 

GA 2: Sein und Zeit (1927), hrsg. von F.-W. Von Herrmann, Klostermann, Frankfurt am Main 1977. 

GA 9: Wegmarken (1916-1961), hrsg. von F.-W. Von Herrmann, Klostermann, Frankfurt a.M., 3. Auflage 

2004. 

GA 18: Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie (Wintersemester 1924), hrsg. von M. Michalski, 

Klostermann, Frankfurt am Main, 2002. 

HGA 14: Zur Sache des Denkens (1962 – 1964), hrsg. von F.-W. Von Herrmann, Klostermann, Frankfurt 

a.M. 2007. 

GA 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit (Wintersemester 1929/30), 

hrsg. von F.-W. Von Herrmann, Klostermann, Frankfurt am Main, 3. Auflage 2004. 

GA 45: Grundfragen der Philosophie. Ausgewählte !Probleme” der !Logik” (Wintersemester 1927/38), 

hrsg. von F.-W. Von Herrmann, Klostermann, Frankfurt am Main, 2. Auflage 1992. 

GA 58: Grundprobleme der Phänomenologie (Wintersemester 1919/20), hrsg. von H.-H. Gander, 

Klostermann, Frankfurt a.M., 2 durchges. Auflage 2010. 

GA 60: Phänomenologie des religiösen Lebens. 1. Einleitung in die Phänomenologie der Religion 

(Wintersemester 1920/21) 2. Augustinus und der Neuplatonismus (Sommersemester 1921) 3. Die 

philosophischen Grundlagen der mittelalterlichen Mystik (Ausarbeitungen und Entwürfe zu einer nicht 

gehaltenen Vorlesung 1918/19), hrsg. von M. Jung/T. Regehly/C. Strube, Klostermann, Frankfurt a.M., 2. 

überarb. Auflage 2011. 

GA 61: Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung in die phänomenologische 

Forschung (Wintersemester 1921/22), hrsg. Von W. Bröcker/K. Bröcker-Oltmanns, Klostermann, 

Frankfurt a.M., 2. durchges. Auflage 1994. 

GA 64: Der Begriff der Zeit (1924), hrsg. von F.-W. Von Herrmann, Klostermann, Frankfurt a.M. 2004. 

 

 

IV. Weitere Literatur 

 

Adorno, Theodor W. Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien über Husserl und die phänomenologischen 

Antinomien, Kohlhammer, Stuttgart 1956 

Altobrando, Andrea. Subjectivity; Nature and Freedom: An itinerary through Husserl´s philosophy, in: 

Phenomenology 2010 (III), Selected Essays from the Euro-Mediterranean Area: In the Horizon of 

Freedom, hrsg. von P. Kontos, A. Serrano de Haro, I. Copoeru, Zeta Books, Bucharest 2010. 



 198 

Aristoteles. Poetik, übers. von M. Fuhrmann, Reclam, München 1976. 

––––, Metaphysik, Neubearbeitung der Übersetzung von H. Boniz, Meiner, Hamburg 1989. 

Avenarius, Richard. Der menschliche Weltbegriff, Reisland, Leipzig 1905. 

Berger, Gaston. Le Cogito Dans La Philosophie de Husserl, Aubier/Éditions Montaigne, Paris 1941. 

Bernet, Rudolf / Kern, Iso / Marbach, Eduard. Edmund Husserl: Darstellung seines Denkens, Meiner, 

Hamburg 1996. 

Biemel, Walter. Husserls Encyclopaedia Britannica Artikel und Heideggers Anmerkungen dazu, in: 

Tijdschrift voor Filosofie XII 1950, S. 246-280. 

Blecha, Ivan. Zeitspielraum – Erscheinungsfeld/Weltganzes, in H.R. Sepp (Hg.), Metamorphose der 

Phänomenologie, Karl Alber, Freiburg/München 1999. 

Blumenberg, Hans. Höhlenausgänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1989. 

Boehm, Rudolf. Vom Gesichtspunkt der Phänomenologie, Nijhoff, Den Haag 1968. 

Brandi, Cesare. Theorie der Restaurierung, hrsg. von U. Schädler-Saub, Siegl, München 2006. 

Broekman, Jan M. Phänomenologie und Egologie. Faktisches und transzendentales Ego bei Edmund 

Husserl, Nijhoff, Den Haag 1963 (Phaenomenologica 12). 

Bruzina, Ronald. Hinter der ausgeschriebenen Finkschen Meditation: Meontik – Pädagogik, in: A. Böhmer 

(Hrsg.) Eugen Fink: Sozialphilosophie - Anthropologie - Kosmologie - Pädagogik – Methodik, 

Königshausen & Neumann, Würzburg 2006. 

––––, Edmund Husserl & Eugen Fink. Beginnings and Ends in Phenomenology 1928-1938, Yale University 

Press, New Haven/London 2004. 

––––, R. Bruzina, H. R. Sepp und C. Nielsen in Gespräch über Eugen Finks Philosophie, in: Information 

Philosophie. Zeitschrift für Philosophie, [http://www.information-

philosophie.de/?a=1&t=184&n=2&y=1&c=3]. 

Cairns, Dorion. Conversations with Husserl and Fink, Nijhoff, The Hague 1976 (Phaenomenologica 66). 

Cobet, Thomas. Husserl, Kant und die praktische Philosophie. Analysen zur Moralität und Freiheit, 

Königshausen & Neumann, Würzburg 2003. 

Conrad, Theodor. Bericht über die Anfänge der phänomenologischen Bewegung, in: E. Ave-Lallemant/K. 

Schumann (Hrsg.), Eine Zeitzeuge über die Anfänge der phänomenologischen Bewegung: Theodor 

Conrads Bericht aus dem Jahre 1945, Husserl Studies IX, 1999. 

Cristin, Renato. Phänomenologische Ontologie. Heideggers Auseinandersetzung mit Husserl (1916-1928), 

in: R. Bernet, A. Denker, H. Zaborowski (hrsg.), Heidegger und Husserl. Heidegger Jahrbuch VI 2012, 

Karl Alber, Freiburg/München, S. 43-68. 

De Palma, Vittorio. Il soggetto e l'esperienza. La critica di Husserl a Kant e il problema fenomenologico del 

trascendentale, Quodlibet, Macerata 2001. 

Dilthey, Wilhelm. Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Gesammelte Schriften 

7, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1992. 

Drummond, John.  Husserl on the Ways to the Performance of the Reduction, in: Man and World VIII 1975, 



 199 

S. 47-69. 

Düsing, Karl. Subjektivität und Freiheit. Untersuchungen zum Idealismus bei Kant und Hegel, Frommann-

Holzboog, Stuttgard/Bad Cannstatt 2002. 

Fabbianelli, Faustino/Luft, Sebastian (Hrsg.), Husserl und die klassische deutsche Philosophie, Springer, 

New York/Dordrecht/London 2014 (Phaenomenologica 2012).  

Fischer, Matthias. Differente Wissensfelder, einheitlicher Vernunftraum. Über Husserls Begriff der 

Einstellung, Fink Verlag, München 1985. 

Gander, Hans-Helmut (Hrsg). Husserl Lexikon, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 2010.  

Held, Klaus. Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des transzendentalen Ich bei Edmund 

Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblemaktik, Nijhoff, Den Haag 1966 (Phaenomenologica, 23). 

––––, Husserls neue Einführung in die Philosophie: Der Begriff der Lebenswelt, in: Carl Friedrich 

Gethmann (Hg.), Lebenswelt und Wissenschaft. Studien zum Verhältnis von Phänomenologie und 

Wissenschaftstheorie, Bouvier Verlag, Bonn 1991. 

––––, Phänomenologie und Philosophiegeschichte, in: M. Born (Hrsg.), Existenz und Wissenschaft. 

Festschrift für Claudius Strube, Königshausen und Neumann, Würzburg 2008. 

––––, Husserls Rückgang auf das phainómenon und die geschichtliche Stellung der Phänomenologie, in: 

E.W. Orth (Hrsg.), Phänomenologische Forschungen X 1980, Alber, Freiburg/München. 

––––, Husserl und Heidegger über den Anfang der Philosophie, in: Heidegger Jahrbuch VI 2012, Karl Alber, 

Freiburg/München, S. 70-71.  

Iribarne, Julia V. La cuestion de la libertad en el pensamiento de Husserl, in: R. Rizo-Patròn de Lerner 

(Hrsg.), El pensamiento de Husserl en la reflexión filosófica contemporánea, Pontificia Universidad de 

Peru, Lima 1993, S. 3-20 

Jünger, Ernst. Über den Schmerz (1933), Ernst Jünger Werke Bd. 5, Ernst Klett, Stuttgart 1979ff. 

Kern, Iso. Die drei Wege in die transzendentalphänomenologische Reduktion in der Philosophie Edmund 

Husserls, in: Tijdschrift voor filosofie XXIV 1962, S. 303-349. 

––––, Husserl und Kant. Eine Untersuchung über Husserls Verhältnis zu Kant und zum Neukantianismus, 

Nijhoff, Den Haag 1964 (Phaenomenologica 16). 

Lahbib, Oliver. De Husserl à Fichte: liberté et réflexivité dans le phénomène, Harmattan, Paris 2009. 

Landgrebe, Ludwig. Der Weg der Phänomenologie, Haus Mohn, Gütersloh 1963. 

––––, Wilhelm Diltheys Theorie der Geisteswissenschaften (Analyse ihrer Grundbegriffe), in: Jahrbuch für 

Philosophie und phänomenologische Forschung IX 1928, S. 237-366. 

Lavine, Jean-François. Husserl et la naissance de la phénoménologie (1900-1913). Des Recherches Logiques 

aus Ideen: la genèse de l'idéalisme transcendental phénoménologique, Puf, Paris 2000. 

Lazzari, Riccardo. Eugen Fink le interpretazioni fenomenologiche di Kant, Franco Angeli, Milano 2009. 

Lembeck, Karl-Heinz. Natürliche Motive der transzendentalen Einstellung? Zum Methodenproblem der 

Phänomenologie, in: Phänomenologische Forschungen I 1999, Karl Alber, Freiburg/München. 

Luft, Sebastian. Husserl's phenomenological Discovery of the natural Attitude, in: Continental Philosophy 



 200 

Review XXXI 1998, 153-170. 

––––, Die Archivierung des husserlschen Nachlasses 1933–1935, in: Husserl Studies XX 2004, S. 1-23. 

––––, Phänomenologie der Phänomenologie. Systematik und Methodologie der Phänomenologie in der 

Auseinandersetzung zwischen Husserl und Fink, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht/Boston/London 

2002 (Phaenomenologica 166). 

Lüthy, Martin. Vom Raum in der Fläche des Modernismus, in: A. Henning/ B. Obermayer/ G. Witte (Hrsg.), 

Fraktur. Gestörte ästhetische Präsenz in Avantgarde und Spätavantgarde, Wiener Slawistischer 

Almanach, Bd. 63 1996, Wien/München. 

Merleau-Ponty, Maurice. Phänomenologie der Wahrnehmung, übers. Von R. Bohem, De Gruyter, Berlin 

1966. 

Nenon, Thomas. Freedom, Responsibility and Self-Awareness in Husserl, in: The Bew Yearbook for 

Phenomenology and Phenomenological Phylosophy II 2002, Routledge, S. 1-21. 

Platon Theätet, aus dem Griechischen von F. Schleiermacher, Suhrkamp Studienbibliothek, Berlin 2007. 

Rang, Bernhard. Kausalität und Motivation: Untersuchungen zum Verhältnis von Perspektivität und 

Objektivität in der Phänomenologie Edmund Husserls, Nijhoff, Den Haag 1973 (Phaenomenologica 53). 

Reiner, Hans. Freiheit, Wollen und Aktivität. Phänomenologische Untersuchungen in Richtung auf das 

Problem der Willensfreiheit, Offizinen Richard Hadl, Leipzig 1927. 

Seeman, Hans J. Bild als Widerstreit. Ein Beitrag zur Phänomenologie der anschaulichen Unmöglichkeit, 

Inauguraldissertation, Wuppertal 2002. (http://nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn%3Anbn% 

3Ade%3Ahbz%3A468 20070839). 

Sepp, Hans-Reiner. Bild. Phänomenologie der Epoché I, Königshausen & Neumann, Würzburg 2012. 

Sommer, Manfred. Husserl und der frühe Positivismus, Klostermann, Frankfurt a.M. 1985. 

Ströker, Elisabeth. Zur Problematik der Letzbegründung in Husserls Phänomenologie, in: W. Marx (Hrsg.), 

Zur Selbstbegründung der Philosophie seit Kant, Klostermann, Frankfurt am Main 1987, S. 107-129. 

––––, Husserls letzter Weg zur Transzendentalphilosophie im Krisis-Werk, in: ders. Phänomenologische 

Studien, Klostermann, Frankfurt a.M. 1987, S. 115-138. 

––––, Husserls transzendentale Phänomenologie, Klostermann, Frankfurt a.M. 1987.  

Trawny, Peter. Martin Heideggers Phänomenologie der Welt, Karl Alber, Freiburg/München 1997. 

––––, Adyton. Heidegger esoterische Philosophie, Matthes & Seitz, Berlin 2010. 

––––, Irrnisfuge. Heideggers An-archie, Matthes & Seitz, Berlin 2014. 

––––, Finks !Lebenslehre”, in: A. Hilt / C. Nielsen (Hrsg.), Bildung im technischen Zeitalter. Sein, Mensch 

und Welt nach Eugen Fink, Alber, Freiburg/München 2005, S. 342-362. 

––––, Technik Kapital Medium. Das Universale und die Freiheit, Matthes & Seitz, Berlin 2015. 

Van Breda, Herman L. Husserl und das Problem der Freiheit, in: H. Noack, (Hrsg.), Husserl, 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1973, S. 227-281. 

Van Kerckhoven, Guy. Fenomenologia e riduzione tematica dell'essere, in: Atti del Seminario di Gargnano 

(18-21 Aprile 1999), Franco Angeli, Milano 2002, S. 23-46. 



 201 

––––, Mundanisierung und Individuation. Die VI. Cartesianische Meditation und ihr Einsatz, Königshausen 

& Neumann, Würzburg 2003. 

Volpi, Franco. Heidegger e Aristotele, Laterza, Bari 2010. 

Welton, Donn. The other Husserl. The Horizons oftranscendental Phenomenology, Indiana University Press, 

Bloomington 2000. 

Werner, Max. Die Phänomenologie Edmund Husserls. Eine Einführung, Fink, München 1989.  

Withy Karel. Owned emotions: affective excellence in Heidegger on Aristoteles, in: D. Mc Manus (Hrsg.), 

Heidegger, Authenticity and the Self, Routledge, New York 2015. 


	1 Front
	2 Inhaltsverzeichnis
	3 Einleitung
	4 Kap. 1 korr
	5 Kap. 2 korr
	6 Kap. 3 korr
	7 Kap. 4 korr
	8 Kap. 5 korr
	9 Schluss_korr
	10 Literaturverzeichnis

