
… Materie – Resonanz – Lebenswerk.
Über das Bildungspotenzial des Materials

Sarah StaroskyDissertationsschrift Bergische Universität Wuppertal

Sa
ra

h 
St

ar
os

ky
   

…
 M

at
eri

e –
 R

eso
na

nz
 –

 L
eb

en
sw

erk
.



2 3

… Materie – Resonanz – Lebenswerk.
Über das Bildungspotenzial des Materials



4 5

… Materie – Resonanz – Lebenswerk.
Über das Bildungspotenzial des Materials

Dissertation
zur Erlangung des akademischen Grades
Doctor paedagogiae (Dr. paed.)
an der Bergischen Universität Wuppertal

vorgelegt von
Sarah Starosky

Erstgutachter: Prof. Dr. Jochen Krautz, Bergische Universität Wuppertal
Zweitgutachter: Prof. em. Dr. Hubert Sowa, PH Ludwigsburg

Tag der mündlichen Prüfung: 2. Oktober 2025

Wuppertal 2025



6 7

Dank

Diese Arbeit verdankt sich einem Geflecht aus Anregungen, Gesprächen und 
Momenten des Innehaltens.

Mein besonderer Dank gilt Prof. Dr. Jochen Krautz, der diesen Weg mit klarem Blick, 
Vertrauen und wacher Aufmerksamkeit begleitet hat. 
Seine Fragen, seine Ermutigung und sein Gespür für die Verbindung von Kunst, 
Bildung und Verantwortung haben diese Arbeit wesentlich geprägt.

Den Kolleginnen und Kollegen danke ich für den anregenden fachlichen Austausch.

Meinem Mann und unseren beiden Kindern danke ich für ihre Geduld und ihre 
Nähe. Ohne sie hätte diese Arbeit keinen Halt und kein Zuhause gefunden.

Und schließlich gilt mein Dank den Dingen selbst – den Materialien, die Widerstand 
geleistet und Resonanz erzeugt haben. Ohne ihre leise Mitwirkung wäre diese Arbeit 
nicht dieselbe geworden.

Sarah Starosky



8 9

Einleitung    14

Forschungsanliegen    16
Theoretischer Hintergrund und methodischer Zugang    17
Aufbau der Arbeit    19
Teil 1 – Materie/ Teil 2 – Resonanz/ Teil 3 – Lebenswerk    20 

Teil 1 – Materie    22
Vorbemerkung

1 Materie in Philosophie und Phänomenologie    22
1.1 Terminologische Divergenzen    26
1.2 Materie bis Werkstoff – Synonyme in der Fachliteratur    26
1.3 Zusammenfassung     29
1.4 Materialresonanz     30
1.5 Zusammenfassung    31

2 Die Bedeutung der Materie in der Evolution    33
Vorbemerkung

2.1 Seinsformen und Wirkweisen    33
2.2 Materie in der Phylogenese: Differenz, Transformation und Weltanteile    34
2.3 Lebendige Materie: Repräsentationen, Bilder, Ereignisse    36
2.4 Tierwelt    37
2.5 Tiere – und ihr Umgang mit Material    38
2.6 Handeln als evolviertes Prinzip    39
2.7 Zusammenfassung der Erkenntnisse    40

3 Übergangszone: Material handhaben    42
Vorbemerkung

3.1 Hand und Hirn    43
3.2 Mensch und Material: Verstehen und Gestalten    44
3.3 Kulturelle Evolution    46
3.4 Materielles Erbe    49

3.5 Die Bedeutung des Materials in der Ontogenese  51
Vorbemerkung

3.5.1 Welt wahrnehmen    51
3.5.2 Werkreife und Werksinn    53
3.5.3 Von der Materialerfahrung zum Können    54
3.6 Zusammenfassung    55
3.7 Leiblichkeit als Vollzugsform von Bildung    58

Teil 2 – Resonanz    60
Vorbemerkung

4 Bildung und ihr Begriff    61
4.1 Zusammenfassung    63
4.2  Allgemeinbildung    64
4.3  Humboldt – wenn die Welt bricht    64
4.4 Zusammenfassung     66
4.5  Ästhetische Erziehung bei Schiller    67
4.6 Stoff und Form     68
4.7 Zusammenfassung     69

5 Resonanz als Weiterführung des Bildungsbegriffs 71

5.1 Bildung als leiblicher Resonanzprozess    72
5.2  Bildungskategorien als heuristisches Raster    73
5.3 Grundkategorien des Bildungsprozesses   74
5.4 Dimensionen der Bildungswirkung     74
5.5 Ermöglichungsbedingungen von Bildung    75
5.6 Zwischenfazit    75

6 Das Bildungspotenzial des Materials und seine Resonanzen in der Kunst- und 
Werkpädagogik    76
Vorbemerkung

6.1 Handbuch der Kunst- und Werkerziehung   77
6.1.2 Band II²     78
6.1.3 Band II³: Werkunterricht und Technik    79
6.1.4 Band V¹ – Kunstbetrachtung: Ursprung, Werkmittel und Wirkung der bildenden Kunst    80
6.2 Von Bildungserwartungen in der Waldorfpädagogik    82 
6.3 Material als Medium in der Hochschullehre     83
6.4 Seitenstränge und anschließende Perspektiven    86

7 Resonanzen im Werkprozess    88

7.1 Abgeleitete Kategorien materialbezogener Bildungsprozesse    88
7.2 Zusammenfassung    89

8 Von der Theorie zur Empirie    90
Vorbemerkung

9 Forschungsmethodik     91
9.1 Begründung zur Methode     93
9.2 Autoethnografie     95



10 11

9.3 Die Introspektion als Methode der Selbstbeobachtung    96
9.4 Phänomenologie    98
9.5 Hermeneutische Praxisforschung durch Video- und Fotografie    101
9.6  Hermeneutische Einbindung der visuellen Daten    103
9.7 Qualitative Inhaltsanalyse    105
9.8 Hermeneutik    107
10 Untersuchungsdesign und Datenerhebung    108
10.1 Datenerhebung    110
10.2 Voraussetzung und forschungsbiografischer Kontext   110
10.3 Aufgabenstellung     111
10.4 Datenaufbereitung    112
10.5 Prozess der Datenerhebung    114

11 Phänomenologie des Drehens an der Töpferscheibe  115
Vorbemerkungen
12 Auswertung des Bildmaterials    127
13 Zusammenfassung    137
14 Erarbeitete Kategorien    138

15 Die Hermeneutik der phänomenologischen Beschreibung  140
Ton drehen: Erfahren, berührt und artikuliert

15.1 Reizendes Material erfahren    140
15.2 Individuelle und kulturelle Umgangsweisen    141
15.3 Eindruck und Ausdruck    141
15.4 Handbewegungen und Schlussfolgerungen    142
15.5 Erfahrungsräume    143
15.6 Haut und Handlung    144
15.7 Technik und Tradition     145
15.8 Ausrichten und Rotation    145
15.9 Gegenseitige Berührung gestaltet    147
15.10 Form    148
16 Zusammenfassung des Drehens an der Töpferscheibe    149

17 Phänomenologie des Schlagens einer Schale aus Holz    153
Vorbemerkung

18 Auswertung des Bildmaterials    162
19 Zusammenfassung    174  
20 Erarbeitete Kategorien    176

21 Hermeneutik des Herstellens einer Schale aus Eichenholz   178
Widerstand, Werkzeug und Werk

21.1 Vorstellungen und das Fremde in einem Selbst    178
21.2 Widerstand    179
21.3 Erinnern und Nachahmen    181
21.4 Eigenbewegung    183
21.5 Formfindung   185
21.6 Werkzeug und Rhythmus   186
21.7 Verletzen und Schmerz   187
22 Zusammenfassung des Schlagens einer Schale aus Eichenholz   189
   

23 Das Plastizieren einer Tonkugel –  eine qualitativ-quantitative 
Betrachtung    192
Vorbemerkung

23.1 Forschungsdesign    192
23.2 Erhebung und Setting   194
23.3 Verortung: Ästhetische Produktion    195
23.4 Theoretische Grundlage: Rubikon und Schiller    196
23.5 Datenaufbereitung und Analyse   197

24 Ergebnisse    197
24.1 Phasenstruktur des Werkprozesses   197
24.2 Strategien    199
24.3 Leibliche Resonanzen und Sinnesmodalitäten    200
24.4 Material-Form-Distanz (dMF)    202
24.5 Exemplarische Fallanalyse: Wechsel von mentaler und körperlicher Handlung    204



12 13

24.6 Dynamische Verkörperung     206
24.7 Zusammenfassung     206
25 Diskussion    209

Teil 3 – Lebenswerk    211
Vorbemerkung

26 Materie und Leib   213
27 Zwischen Drehen und Werden – Bildungspotenziale an der Töpferscheibe    214
28  Wenn das Holz antwortet – Resonante Bildungsprozesse beim Schlagen einer Holzschale   216
29 Wenn Stoff und Form oszillieren – über das Plastizieren einer Tonkugel    218
30 Systematische Auswertung der resonanten Bildungsmomente      219
31 Zusammenfassende Betrachtung der drei Werkprozesse    221
32 Bedeutung für die Kunst- und Werkpädagogische Praxis    223
33 Folgerungen für die Kunstpädagogik    225
34 Ausblick    227
35 Bildung als Lebenswerk   229

Quellenangaben
Literaturverzeichnis    230
Onlinequellen    246

Abbildungsverzeichnis    246



14 15

Einleitung

Meine persönlichen Beobachtungen von Kindern und Jugendlichen – ebenso von 
Studierenden – in der Auseinandersetzung mit dem Material gaben Anlass dazu, 
den Werkprozess und die materialbezogene, werkende, gestaltende Arbeit zum For-
schungsgegenstand zu machen1. In meiner Tätigkeit als Werkpädagogin konnte ich 
Jugendliche in multiplen Problemlagen am Übergang von Schule zu Beruf begleiten 
und durch werkpädagogische Angebote innerhalb der Produktionsschule2  eine Wei-
terentwicklungsperspektive zur beruflichen und sozialen Integration anbieten.

In jenen Beobachtungen zeigte sich ein bemerkenswertes Phänomen: Der wer-
kende und gestaltende Umgang mit dem Material selbst ermöglichte Momente der 
Bindung an die Aufgabe und des sachbezogenen Lernens, die der inhaltlich-thema-
tischen oder funktionalen Bedeutung des Werkstücks vorgelagert waren. Tätigkeiten 
wie das Schleifen eines Holzes, das langsame Verdichten der Oberfläche und das 
händische, mühsame Polieren von Stahl wurden konzentriert, achtsam und genau 
durchgeführt – Eigenschaften, die diesen Jugendlichen in der Schule oft abgesprochen 
wurden. In ihrer Werktätigkeit machten sich Teilnehmer und Teilnehmerinnen das 
Material zu eigen; das Material hingegen verlangte das Einhalten spezifischer Regeln 
und Strukturen. Somit schloss ich auf ein spezielles Resonanzverhältnis zwischen 
Subjekt und Objekt.

Diese Beobachtungen verweisen auf ein Erfahrungswissen, das auch in künst-
lerischen und kunstpädagogischen Reflexionen immer wieder aufscheint. So finden 
sich in Tagebüchern und Notizen von Bildhauer:innen zahlreiche Überlegungen zur 
Bedeutung des Materials. Werden diese auch kontrovers diskutiert, so herrscht Einig-
keit darin, dass Handwerk und Technik Voraussetzung für den Umgang mit ihm sind 
(vgl. Trier 1992: 56–80).

1 Teile der hier dargestellten Überlegungen wurden erstmals veröffentlicht im Abstract: Starosky, S., 
„Materialbezogene Werkprozesse erforschen“, in: 18. Kunstpädagogisches Forschungskolloquium. Material  und 
Materialität  in ästhetischen Erfahrungen, Institut für Kunst/Kunstpädagogik, Universität Osnabrück, 2024.

2  Der Begriff Produktionsschule bezeichnet eine Bildungseinrichtung, die Schülerinnen und Schüler, oft-
mals aus komplizierten Lebenssituationen („Schulverweigerer“),  ab  der  8. Klasse bis zum Alter  von 27 Jah-
ren aufnimmt. Dieses Konzept ist ein Übergangssystem, das in verschiedenen Modellen handlungsbezoge-
ne Lernprozesse durch praktisches Tun in den Vordergrund stellt. Ziel ist es, den Jugendlichen eine Teilhabe 
am gesellschaftlichen Leben, u.a. durch eine Berufsperspektive, zu ermöglichen (vgl. Mertens 2021: 143).

Die Kunstpädagogin Marta Bergemann-Könitzer notierte Anfang des 20. Jahrhun-
derts ähnliche Beobachtungen; sie schreibt: „Denn die Beschaffenheit des Materials 
ist für die Art und Weise der Betätigung in hohem Maße mitbestimmend“ (1930: 12). 
Diese Bestimmung manifestiert sich in materialspezifischen Interaktionsweisen: Ein 
Stein verlangt beispielsweise bei seiner Bearbeitung körperliche Kraft, während Teig sich 
durch händische Knetbewegungen formen lässt. Porzellan hingegen speichert unprä-
zise ausgeführte Bewegungen irreversibel in seinem Gefüge. Holz z. B. stellt besondere 
Ansprüche, wie z. B., mit der Maserung zu arbeiten anstatt dagegen (vgl. Starosky 2022). 
Die Materialien fordern somit spezifische Verhaltensweisen ein und prägen dadurch die 
Erfahrung derjenigen, die mit ihnen arbeiten. Es kann von dialogischen Bewegungen 
zwischen Werkenden und Material gesprochen werden (vgl. Ross & Glăveanu 2023).

Nach dem Gestaltpsychologen James Gibson fordert das Material dazu auf, 
es zu verändern (vgl. 1982: 137), und die jeweilige Konsistenz bietet unterschied-
liche Möglichkeiten des Handelns und der Handhabung (vgl. Gibson 1973: 65).
In solchen Interaktionsweisen zeigt sich, dass Materialität nicht nur handwerk-
lich, sondern auch bildend wirkt: Sie fordert zur Auseinandersetzung heraus 
und eröffnet Erfahrungsräume, in denen Lernen leiblich und situativ geschieht.
Der Kunsthistoriker Horst Bredekamp schreibt: 

Ein komplexerer Sinn der Gestaltung umfasst die Anerkennung, dass der Gestal-
tende im Prozess der Formgebung seinerseits gestaltet wird. Dieser Begriff des 
Schöpferischen baut die Spirale einer Wechselwirkung zwischen Idee, Materie 
und Form auf, in der Bescheidenheit oder gar Demut, zumindest aber Respekt 
zur Bestimmung des eigenen Tuns gehören. (2020: 44)

Der hier beschriebene Doppelaspekt – dass Formgebung nicht nur das Objekt, 
sondern auch das Subjekt verändert – findet auch in der soziologischen Perspektive 
Bestätigung.  So führt Hartmut Rosa in seiner Resonanztheorie aus, dass die Erfah-
rung am Material für den Menschen fundamental ist, denn ob am Stein oder mit 
Teig – der Mensch antwortet darauf (vgl. 2019: 396). Mit dem Begriff der Resonanz 
beschreibt Rosa (ebd.) dabei eine Wechselbeziehung zwischen Subjekt und Welt, bei 
der beide Seiten aufeinander einwirken und sich gegenseitig verändern. Solche Reso-
nanzerfahrungen können Bildungsprozesse in Gang setzen, die zum Teil bereits bil-
dungstheoretisch reflektiert sind, aber noch weiter abgegrenzt und untersucht werden 
sollten (vgl. Beljan/Winkler 2019: 39). Der Schluss liegt nahe, dass der gestaltende 



16 17

Theoretischer Hintergrund und methodischer Zugang

Anknüpfend an die Beobachtungen, die auf den vorherigen Seiten geschildert wurden, 
befasst sich diese Forschungsarbeit mit dem Bildungspotenzial des Materials, welches in der 
kunst- und werkpädagogischen Literatur immer wieder thematisiert wird (siehe Kapitel 6). 

Um das Thema einzuordnen: Historisch gesehen gehörte das Werken auch zum 
Kunstunterricht und damit zur Kunstpädagogik (vgl. Krautz 2022: 32). Heute ist 
das Werken vielerorts aus den Schulen verdrängt, doch lässt es sich unter anderem 
in Weiterbildungsmaßnahmen wie in Jugendhilfeeinrichtungen, in der Erzieher und 
Erzieherinnenausbildung oder in außerschulischen Angeboten finden. Die fachim-
manenten Lern- und Arbeitsprozesse im Umgang mit Material stehen häufig auch 
im Zusammenhang mit dem Kunstunterricht, etwa beim plastischen Arbeiten oder 
bei der Herstellung von Designobjekten.  Im Kompetenzbereich „Produktion“, der im 
Kernlehrplan NRW für die gymnasiale Oberstufe verankert ist, werden Ziele definiert, 
die dem Werken inhärent sind, wie zum Beispiel, die Schülerinnen und Schüler:
 
• „(ELP 3) erproben und beurteilen Ausdrucksqualitäten plastischer Bildgestaltungen 
unter Anwendung modellierender Verfahren“;

• „(ELP 4) variieren und bewerten materialgebundene Impulse, die von den spezifischen 
Bezügen zwischen Materialien, Werkzeugen und Bildverfahren (Zeichnen, Malen und 
Plastizieren) ausgehen,“

• „(ELP 5) beurteilen die Einsatzmöglichkeiten von Materialien, Werkzeugen und 
Bildverfahren (Zeichnen, Malen und Plastizieren)“ (vgl. schulentwicklung. nrw. o.J.).

Die im Kernlehrplan NRW festgelegten Kompetenzen verdeutlichen die Einbet-
tung von Aspekten des Werkens in den Kunstunterricht. Lucas König positioniert das 
Werken aufgrund seiner Vielschichtigkeit auch an der Schnittstelle zwischen techni-
scher Bildung, Kunstpädagogik und allgemeiner Bildung (vgl. König 2022: 5–6). Unter 
Berücksichtigung der angeführten Aspekte wird in dieser Arbeit das Werken dem Kunst-
unterricht angegliedert, wie es seit den 1960er-Jahren der Fall ist (vgl. Engels 2015). Das 
Ziel der Kunstpädagogik ist es, Menschen unterschiedlichen Alters – von Kindern über 
Jugendliche bis hin zu Erwachsenen und älteren Menschen – durch Kunst zu bilden. 

Die schulische Kunstpädagogik unterliegt Lehrplänen und Richtlinien, die von 

Umgang mit Material Aspekte der Bildung evoziert. Auch andere Wissenschaften 
unterstellen dem Material sinnstiftende und gesellschaftsfördernde Wirkungen (vgl. 
Crawford 2021: 255–270; Malafouris 2018; Sennett 2008: 162–196). Insbesondere in 
der Kunstpädagogik wird das Bildungspotenzial des Materials immer wieder vermu-
tet, woraus ganze didaktische Konzepte erwachsen (vgl. Kathke 2003, König 2022). 
Bisher bleibt jedoch offen, was sich wie genau und in welchen Bezügen zeigt. Den 
dialogischen Bewegungen zwischen Werkenden und Material liegt eine subjektive 
Erfahrungsdimension zugrunde, die bisher methodisch kaum erschlossen wurde. Die 
Kritik am Mangel wissenschaftlicher Empirie in der Kunstpädagogik ist bereits formu-
liert worden (vgl. Peez 2005: 7). Doch in Zeiten zunehmender digitaler Bildwelten, dem 
Einsatz von KI und stetig neuen Technologien ist es notwendig, die Frage zu stellen, 
ob sich der gestaltende und werkende Umgang mit Materialien sowie das händische 
Tun noch legitimieren und wissenschaftlich fundieren lässt.

Forschungsanliegen

Hieraus ergibt sich der Anspruch, die Vermutungen über das Bildungspotenzial des 
Materials zu untersuchen und dem Diskurs zugänglich zu machen. Die folgenden 
Forschungsfragen bilden die Ausgangslage für diese Arbeit:

1. 
Wo zeigen sich in evolutionären Prozessen Materialresonanzen3?

2. 
Welche resonanten Bildungspotenziale4  lassen sich in der werkenden, gestaltenden 

Arbeit mit Material finden?

3. 
Was bedeuten diese Ergebnisse für Bildung, insbesondere für den Kunstunterricht?

3 Der Begriff Materialresonanz wird im Abschnitt 1.4 ausgeführt.

4 Bildungspotenziale und Bildungsziele des Kunstunterrichts sind eng miteinander verknüpft. Bildungspo-
tenziale eröffnen Möglichkeitsräume; mit Blick auf den Materialbezug können sich beispielsweise Vorstel-
lungsvermögen und Körpertechniken sowie ein Verständnis von Gestaltungsprinzipien ausbilden. Diese 
Potenziale können auch zu Selbstwirksamkeitserfahrungen führen (vgl. Glas/Krautz/Sowa 2023, S.120).



18 19

den Ministerien der verschiedenen Bundesländer erstellt werden (vgl. Jordan/Rett-
kowski-Felten 2011:  28–29).  Diese curricularen und historischen Verortungen bilden 
den Rahmen, um anschließend die theoretische Perspektive auf das Material und sein 
Bildungspotenzial zu entwickeln. Um dieses Potenzial zu erörtern, muss der Blick 
zunächst auf den Menschen selbst gerichtet werden. Konkret: Wo zeigen sich in evolu-
tionären Prozessen Resonanzen im Umgang mit Material? Resonanz ist ein Modus von 
Subjekt und Welt, da beide sich wechselseitig berühren, antworten und verändern (vgl. 
Rosa 2019: 298). Anders ausgedrückt ist Resonanz ein Wirken und Zurückwirken, bei 
dem das Selbst bewegt wird und Selbstwirksamkeit erfährt (vgl. Küster 2023: 193–194).  

Um dieser Frage nachzugehen, ist es folgerichtig, dass das Werken anthropo-
logisch verortet wird, denn: „Werken als Phänomen resultiert phylogenetisch aus 
unserem In-der-Weltsein und der im Laufe der menschlichen Evolution entwickelten 
Fähigkeit, die Stofflichkeit der Welt bewusst zu gestalten“ (Krautz 2022: 33). „Es geht 
der Pädagogischen Anthropologie also um das Verhältnis des Menschen zu seiner 
Welt, zu seinen Mitmenschen und zu sich selbst“ (Fischer 1975: 86). Deshalb stützt sich 
das Forschungsvorhaben auf ein kunstpädagogisches Verständnis, das sich zunächst 
aus einer Frage konstituiert: „Was die Kunst für den Menschen ist?“, daraus folgt 
eine weitere Frage, „was der Mensch ist und wie das Fach zu seinem Menschsein und 

-werden beitragen kann“ (Krautz 2020: 13). 
	
Die daraus abgeleitete Theorie – die relationale Anthropologie– versteht 

den Menschen in einem wechselseitigen triadischen Verhältnis: zu sich (Ich), zu 
anderen (Du/Wir) und zur Welt (Weltoffenheit). Aus diesen Weltverhältnis-
sen heraus werden Beziehungsweisen und Bezogenheiten, Erfahrungen sowie 
Aneignungen ausgehandelt, auch andere Faktoren als eröffnend oder bindend 
akzeptiert. Die relationale Anthropologie entfaltet sich in verschiedenen Theo-
riesträngen der Bezugswissenschaften. Für die Kunst- und Gestaltungspraxis 
münden diese Stränge in der Entwicklungspsychologie und in den Kunstwis-
senschaften, in Bildungstheorien und in der Pädagogik (vgl. Krautz 2017: 15–25). 

Es liefern auch andere Wissenschaften ergänzende und wertvolle Gedanken. Der 
erste Teil dieser Arbeit wird in seiner Inhaltsbestimmung u.a. mittels der Anthro-
pologie, Entwicklungspsychologie und Psychologie ausgearbeitet. Als methodischen 
Zugang für die Kunstpraxisforschung ist diese Forschungsarbeit im zweiten Teil 
einer empirischen, phänomenologisch-hermeneutischen Forschung zuzuordnen, da 
sie Erkenntnisse freilegt, die auf leiblichen Erfahrungen beruhen. Dazu wird die 
Erste-Person-Perspektive, also der introspektive Zugang gewählt. Dieser Blick nach 

innen, auch Selbstbeobachtung genannt – hat das Ziel, die erlebte Erfahrungsdimen-
sion, wie z.B. kognitive und mentale Vorgänge, etwa Vorstellungen oder Erinnerun-
gen, an die Oberfläche zu bringen (vgl. Varela/Shear 1999: 1–14). Denn: Bildende 
Erfahrungen lassen sich nur sehr begrenzt aus der Dritte-Person-Perspektive erfassen, 
weil zwischen Erfahrendem und Beobachter eine unüberbrückbare Distanz herrscht, 
die sich in unterschiedlichen Wahrnehmungen sowie in kommunikativer Unschärfe 
zeigt – und so zu falschen Schlüssen führen kann. Das Innenleben lässt sich nur 
durch persönliche Schilderung darlegen. Das „Können“ und die Erfahrungsdimen-
sion ist in der Person verborgen; nur sie kann es mitteilen (vgl. Sowa 2019: 68-69). 

Peez schreibt richtigerweise: „Der Bewusstseinszustand und somit auch die Erfah-
rung eines anderen Menschen sind nicht direkt zugänglich“ (2001: 19). Eine Studie im 
Mixed-Methods-Design, in der qualitative und quantitative Daten ausgewertet werden, 
ergänzt diese Arbeit. Eine abschließende Diskussion der erlangten Erkenntnisse fragt 
danach, welche Konsequenzen sich daraus für den Kunst- und Werkunterricht ergeben.

Aufbau der Arbeit

Die Arbeit gliedert sich in drei Teile, die sich von der theoretischen Grundlegung über 
die Analyse des Resonanzbegriffs bis hin zur empirisch-reflexiven Untersuchung der 
eigenen Werkpraxis entfalten. Sie bewegt sich damit von der Frage nach dem Wesen 
der Materie über die Bedingungen von Resonanz hin zu den leiblich erfahrbaren 
Prozessen von Bildung.



20 21

Teil 1 – Materie

In diesem Teil der Arbeit wird der Begriff der Materie aus philosophischer, phäno-
menologischer und kunstpädagogischer Perspektive entfaltet. Dabei zeigt sich, dass 
Materie als etwas verstanden werden kann, das Resonanz hervorruft und Bildungs-
prozesse anstößt. Über die Analyse verschiedener Begriffsverwendungen und evolu-
tionärer Bedingungen wird der zentrale Begriff der Materialresonanz entwickelt – das 
wechselseitige Antwortverhältnis zwischen Lebewesen und Material. Es wird skizziert, 
welche Bedeutung dem Material in kosmischen, evolutiven und anthropologischen 
Prozessen zukommt.

Dazu wird der Materialumgang von der kleinsten Einheit der Lebewesen – der 
Zelle – bis hin zu anderen Lebewesen diskutiert. Auf dem Weg zur Menschwerdung, so 
wird erörtert, folgt das Handeln an Materie unterschiedlichen Zielen, Plänen, Unter-
scheidungen und Reflexionsvermögen. In Abgrenzung zum Affen, dem nächsten Ver-
wandten des Menschen, ist es die Hand, die sich zu einem Resonanzorgan ausgebildet 
hat, und als manipulative Schnittstelle auf die materielle Welt antwortet und durch 
ihr Begreifen mentale Repräsentationen ermöglicht. Auch in der Ontogenese beginnt 
die Ausbildung von Können mit materiellen Resonanzerfahrungen, die bereits in der 
frühen Lebensphase einsetzen und unabdingbar sind, um sich die Welt zu erschließen.
Dieses Kapitel bildet den theoretischen Ausgangspunkt, an den die folgenden Über-
legungen zum Bildungsbegriff und zur Resonanzpädagogik anschließen.

Teil 2 – Resonanz

Der zweite Teil entwickelt den theoretischen Rahmen der Arbeit und führt die unter-
schiedlichen Diskurse zu Bildung, Leiblichkeit und Resonanz zusammen. Zunächst 
wird der Bildungsbegriff in seiner historischen und systematischen Offenheit rekonst-
ruiert. Bildung erscheint als Prozess der Welt- und Selbstbeziehung, der sich in tätiger 
Auseinandersetzung mit Wirklichkeit ereignet. 

Die klassischen Bildungstheorien – insbesondere bei Humboldt und Schiller – 
werden als Bewegungen zwischen Selbsttätigkeit und Empfänglichkeit, Freiheit und 

Form, Stoff und Geist gelesen. Bildung wird dadurch als dynamisches Beziehungs-
gefüge sichtbar, in dem Formung und Lebendigkeit einander bedingen. Aus diesen 
theoretischen Grundlagen werden zentrale Kategorien und Dimensionen von Reso-
nanz abgeleitet, die als heuristisches Raster für die empirische Untersuchung dienen. 
Kunstpädagogische Bezüge werden sichtbar, in denen Resonanz als Bildungsmodus 
erfahrbar wird. 

Diese theoretischen Einsichten werden im praktischen Forschen überprüft. Zwei 
Werkprozesse – das Arbeiten mit Holz und das Drehen an der Töpferscheibe – die-
nen als Untersuchungsfelder. In introspektiver und phänomenologischer Perspektive 
werden die Bildungspotenziale des Materials analysiert. Eine ergänzende Studie mit 
externen Teilnehmer:innen erweitert und vertieft die Forschungsdaten.

Teil 3 – Lebenswerk

Der dritte Teil bündelt die theoretischen und praktischen Erkenntnisse und öffnet sie 
in einen biografischen und pädagogischen Horizont. Er fragt danach, wie sich die 
Auseinandersetzung an Materialien in ein umfassenderes Verständnis von Bildung 
einfügt. Zentral ist dabei die Frage, was die Ergebnisse dieser Arbeit für Schülerinnen 
und Schüler bedeuten. Pädagogisch verweist dieser Teil auf die Notwendigkeit, hand-
werkliches Können und Resonanzfähigkeit miteinander zu verbinden. Kunst- und 
Werkunterricht werden als Räume erfahrbar, in denen Weltbegegnung und Selbst-
bildung zusammenfallen.

Die Erkenntnisse dieser Arbeit sprechen für eine Bildungskonzeption, die mate-
rielle Erfahrungen als konstitutives Element integriert und dabei traditionelle Prakti-
ken mit zeitgemäßen Anforderungen verbindet. Kunst- und Werkunterricht können 
in diesem Kontext als zentrale Räume wirken, in denen die fundamentale Dimension 
des Materiellen erfahrbar wird und zur ganzheitlichen Entwicklung des Menschen 
beiträgt; dies insbesondere als Pendant zur Digitalisierungswelle.

Lebenswerk wird als Sinnzusammenhang einer Lebensspanne verstanden und 
befragt – als fortgesetzter Dialog zwischen Mensch, Material und Geist, in dem jede 
Spur im Material auch eine Spur des Lernenden in der Welt hinterlässt.



22 23

Teil 1 – Materie

Vorbemerkung
Dieses Kapitel widmet sich dem Begriff der Materie und dem Material in ihrem 
Spannungsfeld zwischen Philosophie, Phänomenologie und Kunstpädagogik. Der 
Begriff entzieht sich einer eindeutigen Bestimmung, weil er zwischen unterschiedlichen 
Disziplinen oszilliert. Auch die Begriffe „Rohstoff“ und „Werkstoff“ werden in diesem 
Zusammenhang betrachtet – nicht, um sie terminologisch zu trennen, sondern um 
ihre feinen Bedeutungsnuancen zu beleuchten; denn obwohl sie im alltäglichen und 
wissenschaftlichen Sprachgebrauch häufig synonym verwendet werden, verweisen sie 
auf unterschiedliche Haltungen. Eine abschließende Definition kann und soll diese 
Arbeit nicht leisten. Sie sucht vielmehr nach einer erkenntnistheoretischen Haltung, 
die den offenen, erfahrungsbezogenen Charakter von Materie erfasst. Eine solche Per-
spektive vermeidet es, das Material auf physikalische oder begrifflich fixierte Aspekte 
zu reduzieren, und öffnet den Blick für seine leiblichen, bildenden Dimensionen.

In diesem Sinne entfalten die folgenden Abschnitte einen Weg durch verschie-
dene Denklandschaften. Es wird gezeigt, dass Materie oft als Vermittlerin zwischen 
Form, Möglichkeit und Wirkung gedacht wurde. Daraus ergibt sich die leitende These, 
dass Materie kein passives „Etwas“ ist, sondern ein Resonanzpartner menschlicher 
Erfahrung.

1 Materie in Philosophie und Phänomenologie

Die begriffsgeschichtliche Entwicklung – von den antiken Vorstellungen bis zu phä-
nomenologischen Ansätzen der Gegenwart – kreist immer wieder um die Frage nach 
der Produktivität und Beschaffenheit der Materie (vgl. Köhler/Siebenpfeiffer/Wagner-
Egelhaaf 2013). Dabei zeigt sich, dass der Materialbegriff fortlaufend neu interpretiert 
und in unterschiedliche theoretische Kontexte eingebettet wird. Zugleich erscheint er 
nicht nur als philosophischer Schlüsselbegriff, sondern als transdisziplinäres Faszino-
sum, an das sich vielfältige wissenschaftliche Diskurse anschließen (ebd.: 12).

Bereits Heinz Happ (1971) hat sich eingehend mit dem philosophischen Mate-
riebegriff auseinandergesetzt. Er zeichnet nicht nur die antiken Denkbewegungen 

nach, sondern auch ihre Deutung in der Neuzeit. Besonders arbeitet er heraus, dass 
das aristotelische Prinzip der hylē nicht als bloß passives Stoffprinzip zu verstehen ist, 
sondern als ein das gesamte Sein durchwirkendes Seinsprinzip – als reine Möglich-
keit, die zugleich ein eigenständiges Gegenprinzip zur Form bildet, ohne von dieser 
abgeleitet zu sein (vgl. Happ 1971: 808).

Happ unterscheidet zwei Haupttypen antiker Reflexion:

1. eine Denkweise, die in der Materie ein „geistiges Seinsprinzip von umfassender 
Wirksamkeit“ erkennt“;

2. eine Auffassung, die Materie als Stoff, Körperliches oder Masse begreift, wie sie 
etwa die Stoa vertritt.

Diese beiden Typen, so Happ, treten in der Ideengeschichte selten rein, meist in 
Mischformen auf; doch gerade in ihrem „dialektischen Pendeln“ lasse sich die Ent-
wicklung des Materiebegriffs nachvollziehen (ebd.: 809). Er verlangt zudem, „daß der 
Materie-Begriff einer antiken Vergangenheit erst historisch richtig gesehen wird, ehe 
man ihm zustimmt oder ihn ablehnt“ (ebd.: 815). Damit rückt Happ die Materie in 
eine Zwischenstellung zwischen metaphysischer Idee und physischer Substanz. Sie 
ist weder reine Formlosigkeit noch bloßes Material, sondern eine Potenz, die das 
Seiende selbst in Bewegung hält – ein Gedanke, der in mittelalterlichen und phäno-
menologischen Ansätzen wiederkehrt. Schon im Mittelalter beschreibt der Philosoph 
Raimundus Lullus Materie als etwas, das durch Rezeption zur Entstehung von etwas 
Neuem führt, und er betont ihren doppelten Charakter:

Es spricht die Materie: Ich bin ein Seiendes [ens], aus dem etwas entsteht durch 
Empfangen [passionando], und dies substantiell und akzidentiell, weil ich zwei-
fach [duplex] bin. Denn aus mir, die ich ursprünglich bin, entsteht gesonderte 
Materie, die ein substantieller Teil der Substanz ist, wie zum Beispiel die Materie 
der Rose, des Pferdes und dergleichen. Akzidentiell jedoch bin ich, so wie das 
Eisen Möglichkeit zum Schwert ist und die Grammatik zum Grammatiker. 
Spricht die Materie: Ich bin aus passiver Güte, Größe, Dauer, Macht, Antrieb, 
Streben, Vermögen und dergleichen.5

5 „[Übersetzt nach Raimundus Lullus, De Materia, aus: Liber lamentationis philosophia (1311), hg. von 
Hermogenes Harada, ROL, op. 170, Bd. 7 (CCCM 32), Turnhout 1975, S. 93–96.]“ (Köhler et al. 2013: 25).



24 25

Materie ist sowohl substanzielle Grundlage als auch akzidentielle Möglichkeit. Substan-
ziell ist Materie selbst Teil einer Substanz. Akzidentiell dient sie als Potenzial für etwas 
anderes, wie das Eisen für ein Schwert. Dieser Gedankengang impliziert, dass Materie 
dem Menschen ermöglicht, eine bisher noch unbekannte Form in die Welt zu bringen.

An diese Tradition knüpft Martin Heidegger an, wenn er in seiner Deutung 
der vier aristotelischen Ursachen (causa materialis, formalis, finalis, efficiens) das 
Hervorbringen (poiēsis) als Entbergen (alētheia) versteht – als Prozess, in dem Wahr-
heit als ein Sich-Zeigen geschieht (vgl. 2002: 9–13). Damit verschiebt sich die Frage 
nach Materie von der Substanz zur Erfahrung des Hervorbringens. Materie ist 
hier kein neutraler Stoff, sondern Bestandteil eines herstellenden Weltverhältnisses: 
eines „In-der-Welt-Seins“, das sich im Tun, Wahrnehmen und Erfahren vollzieht 
(vgl. Heidegger 1989: 164). Diese Denkbewegung führt zur Phänomenologie, die 
nicht das Sein der Dinge, sondern ihr Erscheinen im Erleben untersucht. Edmund 
Husserl bestimmt den Leib als Schnittstelle zwischen Materie und Erfahrung:

Der Leib konstituiert sich also ursprünglich auf doppelte Weise: einerseits ist 
er physisches Ding, Materie, er hat seine Extension, in die seine realen Eigen-
schaften, die Farbigkeit, Glätte, Härte, Wärme und was dergleichen materielle 
Eigenschaften mehr sind, eingehen: andererseits finde ich auf ihm, und empfinde 
ich „auf“ ihm und „in“ ihm: die Wärme auf dem Handrücken, die Kälte in den 
Füßen, die Berührungsempfindungen an den Fingerspitzen. (2003: 150)

Husserls Gedanke lässt sich dahingehend interpretieren, dass der Körper nicht 
nur ein objektives materielles Ding in der Welt ist, sondern eine subjektive Dimension 
des Erlebens aufweist. Der Leib ist damit zugleich Teil der physischen Welt und Ort 
der Selbst- und Welterfahrung. In der Berührung, im Widerstand oder in der Form-
gebung erfährt sich das Subjekt als Teil eines größeren Zusammenhangs.

Maurice Merleau-Ponty vertieft diesen Gedanken, indem er den Leib nicht als 
passiv Gegebenes versteht, sondern als eine Dimension, in der Empfinden und Aus-
druck untrennbar miteinander verschränkt sind. Der Leib ist dabei nicht bloß Träger 
von Wahrnehmung, sondern der Ort, an dem sich Weltbezug überhaupt erst vollzieht 
(vgl. 1966: 239–283).

Pierre Teilhard de Chardin sieht Materie als Trägerin geistiger Potenziale, die 

fortwährende Wandlung ermöglicht. Materie ist nie statisch, sondern Teil einer uni-
versalen Dynamik, die Leben, Denken und Geist verbindet (vgl. 2008: 62 ff.). 

In dieser Linie wird Materie zu einem Beziehungsbegriff: Sie ist nicht nur Stoff, 
sondern Geschehen – ein Raum, in dem Form, Erfahrung und Sinn ineinander über-
gehen. Während die Philosophie das Wesen der Materie zu bestimmen sucht und 
danach fragt, wie der Mensch sie und sich wahrnimmt, richtet der folgende kultur-
wissenschaftliche und ästhetische Ansatz den Blick auf materielle Qualitäten und 
deren Gestaltbarkeit.

Gernot Böhme liefert hierzu einen zentralen Beitrag. Er führt materia auf das 
lateinische „Bauholz“ zurück – eine Etymologie, die bereits das Herstellen, Bauen 
und Formen impliziert (vgl. 2013: 50). Damit wird deutlich, dass Materie seit Jahr-
tausenden als aktive Komponente des Herstellungsprozesses verstanden wird. Das 
Verständnis von Materie als „Bauholz“ verweist zugleich auf Zweck, Funktion und 
auf die Möglichkeit ästhetischer Gestaltung (ebd.). Darüber hinaus beschreibt Böhme 
materielles Gestalten als eine tief verwurzelte menschliche Praxis, die kulturell und 
historisch geprägt ist und in der Materialität selbst sinnlich und real erfahrbar wird 
(ebd.: 51–52). Materie existiert demnach nicht isoliert vom Menschen, sondern eröffnet 
Atmosphären – Qualitäten, die an individuelle Erfahrungen gebunden sind, subjek-
tive Wahrnehmungen prägen und leiblich gespürt werden (ebd.: 55 ff.). Damit steht 
Böhme in Nähe zu Heidegger, der das Herstellen als Grundfigur des menschlichen 
Weltbezugs begreift. Im Unterschied zu Heidegger, der das Entbergen als ontologi-
sches Geschehen deutet, interessiert Böhme, wie Materie in kulturellen und leiblichen 
Praktiken wirkt – wie sie affiziert und Wahrnehmung formt. Dadurch entsteht ein 
Resonanzraum zwischen Körper und Welt, in dem sich das Subjekt seiner sinnlichen 
Eingebundenheit bewusst wird. 

In dieser Perspektive ist das Gestalten mit Material mehr als ein technischer Vor-
gang; es ist eine Form leiblicher Welterkenntnis. Materie bildet, indem sie Widerstand, 
Form und Erfahrung zugleich bietet. Diese doppelte Bewegung – das Gebildet-Werden 
und das Bilden durch Tun – konstituiert den pädagogisch relevanten Kern des Mate-
rialbegriffs. Er eröffnet ein Denken von Bildung, das nicht auf Sprache oder Kognition 
reduziert ist, sondern in der leiblich-sinnlichen Erfahrung gründet. Während die 
philosophische Tradition Materie primär ontologisch oder phänomenologisch deutet, 
rückt die Kunstpädagogik ihre handlungspraktische Dimension in den Vordergrund. 
Beide Perspektiven überschneiden sich im Moment der leiblichen Auseinandersetzung 
mit einem Widerstand bietenden Stoff.



26 27

1.1 Terminologische Divergenzen

Die Diskussion um den Materialbegriff zeigt, dass in Philosophie eine Vielzahl von 
Bezeichnungen nebeneinander existieren. In der kunstpädagogischen Literatur wer-
den „Materie“, „Material“ und „Werkstoff“ häufig synonym verwendet, obwohl sie 
unterschiedliche Akzentsetzungen besitzen. So heißt es im Wörterbuch zu Ästhetischen 
Grundbegriffen, dass sich die Begriffe Materie und Material kaum voneinander differen-
zieren ließen. Der Unterschied liegt darin, dass Material nur natürliche und artifizielle 
Stoffe umfasst, die zur Weiterverarbeitung verwendet werden. Material ist somit der 
Ausgangsstoff künstlerischer Gestaltung (vgl. Barck et al. 2010: 866–875). 

Hingegen definiert die Materialenzyklopädie für Kreative wie folgt: „Materie kann 
auch als eine Art Oberkategorie angesehen werden, für all das, was umgebend ist, 
aus dem sich unterschiedliche Materialien strukturieren, die sich der Mensch nutzbar 
macht“ (Ternaux 2022: 7). Im Lexikon des künstlerischen Materials wird deutlich, dass die 
Begriffe sowohl synonym als auch spezifisch verwendet werden. Holz wird hier neben 
Stein als ein Grundstoff sowie als Material ausgewiesen (vgl. Wagner et al. 2019: 145).

In dem Buch Grundbegriffe der Kunstwissenschaft kommt zum Ausdruck, dass der 
Begriff Materie durch antike Geschlechterklischees geprägt ist, da die „weibliche 
Materie“ dem „männlichen Schöpfer“ gegenübergestellt wurde (vgl. Rübel 2018: 
226). Die Materie wird zur „Mutterfigur“ und Materialien, so lässt sich schlussfol-
gern, zum „Nachwuchs“. Das Lexikon der Kunstpädagogik fasst den Umgang und die 
Veränderungsprozesse mit Material in den Künsten zusammen. So heißt es, dass heute 
jedes Material künstlerisch genutzt werden könne, auch Lebensmittel. Zudem nutzt 
die zeitgenössische Kunst vermehrt den Körper oder immaterielle Inhalte, und es 
entstehen Neuauffassungen dazu, wie sich Materialien, wie z. B. Keramik, einsetzen 
lassen (vgl. Pauls 2022: 360ff.).

1.2 Materie bis Werkstoff – Synonyme in der Fachliteratur

Abseits dieser Begriffsbestimmungen zeigt sich in den folgenden exemplarischen Text-
auszügen aus der kunst- und werkpädagogischen Literatur ein breites Spektrum von 
Auslegungen sowie Versuchen der Präzisierung. Die folgenden Beispiele zeigen, wie 
breit dieses Spektrum ist und wie unterschiedlich die theoretischen und praktischen 
Akzentsetzungen ausfallen. So steht „Material“ für den physischen Stoff, wie der natür-

liche Stein einer ist, aber auch für ein industriell hergestelltes „Etwas“, wie aus diesem 
Absatz deutlich wird:

Aktuelles künstlerisches Handeln mit Material, das lassen die in diesem Band 
versammelten Beiträge aus unterschiedlichen Disziplinen und Gattungen deut-
lich werden, d. h. der Umgang mit physischen Stoffen wie Stein, Holz, Metall 
oder mit Alltagsmaterialien und Lebensmitteln, mit edlen, ewigen oder epheme-
ren, instabilen und armen Materialien, mit immateriellen Daten oder dinglich-
physischen Formen, ist stets kognitiv und sinnlich motiviert. (Autsch 2017: 11)

Eine gedankliche Parallele, die jedes Material der künstlerischen Gestaltung unter-
wirft, findet sich schon einige Jahrzehnte zuvor, im Handbuch für Kunst- und Werkerziehung. 
Hier heißt es: „Dies ist unbestreitbar: Alles, was an Materie vorhanden und „zuhanden“ 
ist, wird auch für den Bereich der künstlerischen Gestaltung grundsätzlich zugelassen“ 
(Stelzer 1957: 9). Außerdem:

– Auch der Unterricht des modernen Kunsterziehers bedient sich jener im Mate-
rial verborgenen, die Gestaltungsideen befruchtenden Kräfte – und er vor allem 
weiß, daß es vom Holzbrettchen zu aufgelesenen Steinen, von den Abfällen der 
Konservenfabrikation bis zu allen anderen konventionellen und unkonventionel-
len Stoffen kein Material gibt, welches nicht fruchtbar gemacht werden könnte 
im Dienste der künstlerischen Gestaltung. (ebd.: 12)

In dem Lehrbuch Didaktik des Kunstunterrichts lässt sich eine weitere Kategorie finden, 
die der „händisch verformbaren Materialien“. Gemeint ist damit Ton, Knetmasse, 
Wachs oder Ähnliches (vgl. Glas/Krautz/Sowa 2023: 105). Ganz anders verhält es 
sich mit folgender Interpretation:

Denn tatsächlich ist Material weder Materie noch ein Objekt und schon gar 
kein Werkzeug. Materialien sind Werkstoffe, Stoffe für ein Werk, also einen 
gestalterischen Akt im weitesten Sinne, bei dem etwas entsteht. Materialien 
können mensch- oder naturgemacht, hart oder weich, schwer oder leicht sein. 
Ihre Eigenschaften bestimmen ihre Funktion. (Müller-Reismann 2021: 79)



28 29

Der Kunstwissenschaftler Matthias Duderstadt empfiehlt einen Materialbegriff, der 
drei Stufen vereint. Erstens: Unter Materie fallen unbearbeitete Stoffe, die naturbelas-
sen sind. Zweitens: Material ist ein geformter Rohstoff. Drittens: Zum Materialbegriff 
zählt auch die Verarbeitung eines Stoffes zu einem Objekt oder Ding (vgl. 1997: 76 ff.). 
Schwierig ist eine Erörterung, wie die Begriffe sich entsprechen, voneinander abzu-
grenzen oder zu präzisieren sind. Eine Systematik oder Klärung ist, wie in anderen 
Bereichen, kaum möglich. Dennoch gibt es Versuche solcher Ansätze, Klöckner grenzt 
Werkstoffe vom Rohstoff ab, denn diese sind in der Regel schon von der Industrie 
vorgearbeitet und in einer „Form“ (vgl. 1969: 20). Holz ist ein Naturmaterial und 
einer der häufigsten benutzten Werkstoffe (vgl. Kälberer 1980: 13). Mehrgardt gliedert 
Werkstoffe wie folgt:

[...] die in der gegebenen Form zu benutzen sind, mit denen die Kinder vor-
züglich bauen, die wir ‚vorgeformte‘ nennen: Klötze, Leistenabschnitte, Rund-
holzstücke, Schachteln, Nägel, Perlen, Kugeln – Dann in formbare, die mit 
den Händen zu gestalten sind, bei denen die Kinder dann die Techniken und 
vielleicht auch einige Hilfsmittel selbst erfinden können: Plastilin, Ton, Knüll-
papier, Papierstücke und- streifen, Drahtstücke, Blechstreifen, Lappen, Wolle, 
Gips – schließlich in zu verarbeitende Werkstoffe, die erprobte Techniken und 
Werkzeuge einfordern: Stein, Holz, Metall, Glas, Papier, Kunststoffe. (1968: 52)

Auch in der Kunst- und Werkpädagogik zeigt sich, dass mit unterschiedlichen 
Begriffen und Deutungen gearbeitet wird, um das weite Spektrum der Materialität 
und ihrer Erscheinungsformen zu erfassen. Es finden sich Überschneidungen, Unter-
teilungen, Abgrenzungen sowie Versuche, terminologische Präzision zu erreichen. Ob 
Rohstoff, Material, Werkstoff oder Immaterielles – allen gemeinsam ist, dass sie über 
spezifische Eigenschaften und Qualitäten verfügen, die je nach Lebewesen, Situation 
und Leiblichkeit unterschiedlich wahrnehmbar sind. Diese unterschiedlichen Ansätze 
zeigen: Der Materialbegriff ist unscharf, aber gerade dieses Unscharfe bildet den 
Reichtum des Feldes ab. Materialität ist vielgestaltig, relational und stets an Wahr-
nehmung, Handlung und Kontext gebunden.

1.3 Zusammenfassung

In diesem ersten Kapitel stand der Materialbegriff im Mittelpunkt, insbesondere in sei-
ner philosophischen und phänomenologischen Dimension. Ergänzend wurden lexika-
lische und kunstpädagogische Quellen herangezogen, um die terminologische Vielfalt 
und historische Tiefenschichtung des Begriffs zu beleuchten. Die phänomenologische 
Perspektive fragt danach, wie Materie und Material in der Wahrnehmung erscheinen 
und in welcher Weise sie mit dem Menschen korrelieren müssen, um Bedeutung zu 
erlangen.

In der Kunst- und Werkpädagogik zeigen sich verschiedene, teils überlappende 
Begriffsverwendungen. Anschließend an Duderstadt lässt sich Materie als unbearbei-
tete Grundlage verstehen (vgl. 1997: 76 ff.), während Klöckner darauf hinweist, dass 
Materialien bereits verändert sind und meist ein technisches Verfahren durchlaufen 
haben (vgl. 1969: 20). Der Begriff Materialresonanz dient in dieser Arbeit dazu, das 
Antwortverhalten von Lebewesen auf die Eigenschaften und Qualitäten von Materie 
zu fassen.

Im Anschluss an diese Differenzierung wird Materie als umfassende Kategorie 
des Materialen gefasst, Material als das, was im gestalterischen Tun Form annimmt, 
und Werkstoff als technisch vor- oder aufbereitete Materie. Diese Unterscheidung 
verdeutlicht die Vielschichtigkeit des Begriffs, ohne seine Offenheit einzuschränken. 
Sie dient weniger der terminologischen Abgrenzung als der methodischen Offenhal-
tung des Gegenstandes und erlaubt, Materialität als Beziehungsfeld zu verstehen – als 
Schnittpunkt von Welt, Leib und Handlung. 

Damit ist eine Grundlage geschaffen, die bildenden Potenziale der Materialien 
nicht primär über ihre physische Beschaffenheit, sondern über ihre Wirkungsbezie-
hungen im gestalterischen Prozess zu untersuchen. In dieser Arbeit fungiert Materie 
damit als relationales Grundmoment bildender Prozesse. Sie ist Ort, Medium und 
Widerstand des Erfahrens zugleich.

Nachdem gezeigt wurde, dass Materie nahezu „alles bis nichts“ bedeuten kann, 
richtet sich der folgende Abschnitt auf ihre Rolle in phylogenetischen und ontogene-
tischen Prozessen. Ausgangspunkt ist die Annahme, dass sich Materialresonanz in 
Formen der Affizierung zeigt – etwa durch Widerstand, Struktur oder andere mate-
riale Qualitäten, auf die das Subjekt leiblich antwortet und dadurch neue Erfahrungen 
hervorbringt.



30 31

Damit wird sichtbar: Diese Begriffe markieren keine trennscharfen Kategorien, son-
dern ein kontinuierliches Spektrum möglicher Zugänge zur Materie. Für die vorlie-
gende Arbeit ist dieses Spektrum zentral, weil sich in ihm jene Resonanzbeziehungen 
zwischen Mensch und Material verorten lassen, die den Ausgangspunkt der weiteren 
Untersuchung bilden. Für eine Bildungstheorie bedeutet dies, dass materielle Erfah-
rung nicht bloß Rahmen oder Anlass, sondern selbst Ort der Bildung ist. In der Aus-
einandersetzung mit Material geschieht Subjektwerdung – als leibliche Antwort auf die 
Widerstände und Möglichkeiten der Welt. Damit wird Materie zu einer Grundkate-
gorie bildender Prozesse. Sie vermittelt zwischen Innen und Außen, Geist und Kör-
per, Möglichkeit und Wirklichkeit. Diese Vermittlungsfunktion ist die Voraussetzung 
dessen, was im folgenden als Materialresonanz beschrieben wird: das wechselseitige 
Sich-Bilden-Lassen von Mensch und Material.

1.4 Materialresonanz

Die zuvor dargestellten Ansätze münden in die Annahme, dass Materie und Mensch in 
einem reziproken Verhältnis stehen. Diese wechselseitige Bezogenheit wird im Folgen-
den unter dem Begriff der Materialresonanz gefasst. Der Begriff der Resonanz gewinnt 
in unterschiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen zunehmend an Bedeutung (vgl. 
Bauer 2019; Wils 2018; Scheurle 2013; Waldenfels 2019). 

Zur Veranschaulichung, was Resonanz ist, wird in verschiedenen Kontexten die 
„Metapher“ zweier Stimmgabeln herangezogen: Wenn eine Stimmgabel durch Eigen-
frequenz schwingt, kann diese die Schwingung einer anderen Stimmgabel auslösen. 
Das bedeutet, dass ein schwingender Körper einen anderen in Bewegung versetzen 
kann, und zudem können sich beide gegenseitig verstärken oder der angestoßene Kör-
per kann seine Schwingung um ein Vielfaches erhöhen. Dieses Prinzip lässt sich auch 
auf andere Gegebenheiten übertragen, auf Planetensysteme, deren Eigenschwingun-
gen aufeinander abgestimmt sind, auf Meereswellen, die „schwappen“, auf zwischen-
menschliche Beziehungen, bei denen etwas ausgelöst wird, wie in Bildungskontexten 
(vgl. Rosa 2019: 282; Fuchs 2018: 197; Küster 2019: 192). 

Resonanz beschreibt ein Geschehen des Antwortens und Berührt-Werdens: Etwas 
spricht uns an – und wir antworten leiblich, emotional, gedanklich. Diese wech-
selseitige Beeinflussung kann als gegenseitiges Antworten oder als Schaffung eines 
gemeinsamen Bezugsraums beschrieben werden. Aus phänomenologischer Perspektive 

lässt sich diese Dynamik als leibliches Antwortgeschehen verstehen. Qualitäten wie 
Gewicht, Temperatur oder Haptik affizieren den Körper; sie fordern ihn zur Reaktion 
auf – ein Gedanke, der an James Gibsons Konzept der affordances erinnert (1982: 137). 
Materialresonanz bezeichnet somit eine Form leiblich-ästhetischer Kommunikation, 
in der Subjekt und Material in einem dialogischen Verhältnis stehen. 

Das Hervorbringen dieser Leiblichkeit ist Ausdruck von Resonanzfähigkeit 
(vgl. Waldenfels 2019: 261 ff.), also jener Fähigkeit, auf die Welt zu antworten und 
sich von ihr affizieren zu lassen. Damit berührt Resonanzfähigkeit unmittelbar die 
Frage nach Bildung, da sich Bildung als bewusste Form dieser leiblichen Antwort 
verstehen lässt. Die Art, wie wir unseren Körper als Leib erleben, entsteht durch 
ständige Wechselwirkung mit der Umwelt (vgl. Etzelmüller/Fuchs/Tewes 2017: 64). 
Der Mensch ist nicht nur ein biologischer Körper, sondern wird durch die dyna-
mische, empfindende und reagierende Interaktion mit der Welt geformt und erlebt.

In dieser Arbeit wird Materialresonanz verstanden als das leiblich-ästhetische 
Antwortgeschehen zwischen Mensch und Material. Sie entsteht, wenn das Material 
auf das Tun reagiert – durch Widerstand, Form, Klang oder Textur – und das Subjekt 
dadurch seine eigene Wirksamkeit erfährt (vgl. Rosa 2019: 396 f.; Küster 2023: 193 f.).

Diese Offenheit des Antwortens ist zugleich hermeneutisch zu verstehen: Im Tun 
vollzieht sich ein Verstehen, das nicht theoretisch vorgängig ist, sondern aus der Erfah-
rung selbst hervorgeht. Damit wird die Verbindung zwischen phänomenologischem 
Beschreiben und hermeneutischem Deuten sichtbar – ein Zusammenhang, der die 
methodologische Grundlage der gesamten Arbeit bildet.

1.5 Zusammenfassung

Das erste Kapitel hat gezeigt, dass der Begriff Materie nicht auf eine disziplinäre Per-
spektive zu reduzieren ist, sondern ein interdisziplinäres Spannungsfeld bildet, in dem 
philosophische, phänomenologische und kunstpädagogische Sichtweisen ineinander-
greifen. Philosophisch erscheint Materie seit Aristoteles als Prinzip der Möglichkeit 
– als das, was Werden und Gestalt zulässt. Mit Lullus und Heidegger gewinnt sie eine 
aktive Dimension: Sie ist nicht bloß Träger, sondern Mitursache des Hervorbringens 
(poiēsis). Phänomenologisch werden Materie und deren Charaktere zum Erfahrungs-
raum, in dem sich leibliche Wahrnehmung und Weltbezug verschränken (Husserl, 



32 33

Merleau-Ponty). Kulturwissenschaftlich schließlich wird sie als energetisches, affekti-
ves Medium verstanden, das Atmosphären und Bedeutungen hervorbringt (Böhme).
In der kunstpädagogischen Literatur zeigt sich, dass der Materialbegriff zwischen 
Rohstoff, Material und Werkstoff oszilliert und keine eindeutige Definition zulässt. 
Entscheidend ist weniger die terminologische Trennschärfe als das Bewusstsein, dass 
alle Formen von Materialität Wahrnehmung, Handlung und Denken prägen. Aus 
diesen Perspektiven ergibt sich, dass Materie nicht als passives Etwas verstanden 
werden kann, sondern als aktives Gegenüber, das Resonanz hervorruft. Diese Reso-
nanz manifestiert sich im körperlichen und gestalterischen Tun – in den Bewegungen, 
Widerständen und Antworten, die zwischen Mensch und Material entstehen. Damit 
wird deutlich: Materie bildet, indem sie den Menschen affiziert und ihm im Tun ein 
Verhältnis zu sich selbst und zur Welt eröffnet. Der Begriff Materialresonanz fasst diese 
Zusammenhänge theoretisch. Er beschreibt das leiblich-ästhetische Antwortgeschehen, 
in dem Subjekt und Material aufeinander bezogen sind und Bildung als Prozess der 
Selbst- und Welterfahrung erfahrbar wird.

Hartmut Rosa schlussfolgert, dass es „aus evolutionspsychologischer Sicht nicht 
unwahrscheinlich ist, dass die spezifische Qualität der Resonanzfähigkeit die Ent-
wicklung des Menschen erst ermöglicht hat“ (2019: 247)6. Damit deutet sich an, dass 
Resonanz nicht nur eine soziale oder ästhetische Erfahrung beschreibt, sondern eine 
grundlegende Bedingung menschlicher Weltbeziehung.

Wenn Resonanzfähigkeit als anthropologische Disposition verstanden wird, stellt 
sich die Frage, in welchen evolutionären und entwicklungspsychologischen Prozessen 
sie sich andeutet oder nachvollziehen lässt. Die vorliegende Arbeit nähert sich dieser 
Frage rekonstruktiv und phänomenologisch: Sie fragt danach, wo sich materielle Reso-
nanzphänomene zeigen und wie sie als bildende Erfahrungen gedeutet werden können. 

Das folgende Kapitel richtet daher den Blick auf die phylogenetischen und ontoge-
netischen Voraussetzungen von Materialresonanz. Es untersucht, wie sich im Verlauf 
der menschlichen Entwicklung Formen des Antwortverhaltens herausgebildet haben, 
die zur Grundlage gestalterischer, leiblicher und bildender Prozesse wurden.

6 Rosa stützt sich dabei auf die Arbeiten der Neurowissenschaftlerin Tanja Singer, insbesondere auf 
deren Beitrag „The Past, Present and Future of Social Neuroscience: A European Perspective“ in 
NeuroImage 61 (2012), 437–449 (zit. nach Rosa).

2 Die Bedeutung der Materie in der Evolution

Vorbemerkung
Gibson weist darauf hin, dass die Wahrnehmung von Materialien und ihren Eigen-
schaften stets in einem ökologischen Kontext zu verstehen ist (vgl. 1982). Nur weil 
Materie entstanden und in spezifischen Zusammenhängen vorhanden ist, kann sie 
überhaupt bearbeitet und intentional gestaltet werden. Im Sinne einer relationalen 
Anthropologie zu denken heißt daher für die Kunstpädagogik: sich bewusst zu machen, 
dass jede Form des Gestaltens darauf beruht, dass Materie dem Menschen vorausliegt 
und zugleich gegenübertritt. Darin liegt ein Kern von Weltverständnis.

Wird die Evolution ernst genommen (vgl. Sommer 2010: 39), erscheint Materie als 
bedeutsames Bindeglied zwischen Vergangenheit und Gegenwart – als das Tote und 
das Lebendige zugleich. Ihre Erscheinungsformen sind vielfältig; einige Grundthemen 
wiederholen sich und erzeugen gerade dadurch Differenz (vgl. Stevens 1988: 9). An 
diese Überlegung anschließend untersucht der vorliegende Text die Seinsformen und 
Wirkweisen der kosmischen Evolution sowie jene fundamentalen Prozesse, die zur Ent-
stehung des Universums und der vielfältigen materiellen Formen des Lebens führten.

Ausgehend vom Urknall vor etwa 13,8 Milliarden Jahren wird beschrieben, wie 
aus einem heißen, homogenen Zustand eine kühle, strukturierte Materie entstand, 
aus der Sterne, Galaxien und schließlich Planeten hervorgingen. Im Spannungsfeld 
zwischen emergenten Lebensformen und ihrer materiellen Umwelt richtet sich der 
Blick sodann auf die evolutionäre Entwicklung des Menschen, die sich bis zu einem 
gemeinsamen Ursprung mit primitiven Organismen zurückverfolgen lässt. Vor diesem 
Hintergrund zielt der folgende Text darauf ab, die Leserinnen und Leser für die reso-
nanten Zusammenhänge zwischen Evolution, Materie, Leben und der intentionalen 
Gestaltung von Material zu sensibilisieren.

2.1 Seinsformen und Wirkweisen

Die kosmische Evolution beschreibt jene fundamentalen Prozesse, die zur Entstehung 
des Universums und aller darin enthaltenen Formen des Seins führten. Sie begann 
vor etwa 13,8 Milliarden Jahren mit der Verdichtung von Energie zu Materie. Aus 
der Primärsubstanz des Wasserstoffs bildeten sich im Verlauf komplexer astrophysi-



34 35

kalischer Vorgänge Sterne, Galaxien und Planetensysteme (vgl. Schurz 2011: 107 ff.).
Wie Harald Lesch zusammenfasst: „Das Universum fing sehr heiß, mit einer gleich-
mäßigen Materieverteilung an, und ist heute dagegen kalt und von geklumpter Materie 
geprägt“ (2010: 1). Diese Verdichtung und Differenzierung bildet den Ausgangspunkt 
aller späteren Formen von Komplexität.

Der Übergang von hochenergetischen Zuständen zu stabilen Aggregationen ist 
ein kontinuierlicher Prozess, der nicht nur die physikalischen Grenzen des Universums 
definiert, sondern auch die Voraussetzungen für das Leben schafft. Aus physikali-
scher Materie wird – in bestimmten Konstellationen – eine materiell-energetische 
Ordnung, die sich selbst erhält und verändert. War die Erde lange Zeit allenfalls ein 
Potenzial für Evolution, wurde mit der Entstehung eines Urorganismus ein Möglich-
keitsraum eröffnet, aus dem eine Stammesgeschichte folgte, dessen äonenalter Strom 
nicht abreißt (vgl. Sommer 2010: 39). Mit ihm wurde die Erde vom Potenzialraum zur 
Bühne der Evolution. Das Lebendige steht seither in einer andauernden Verbundenheit 
mit den materiell-energetischen „Seinsformen“ der Welt (Lesch 2010: 1). Lehrende 
und Lernende sind, im übertragenen Sinn, auf denselben Ursprung zurückverwiesen: 

„Wir stammen aus derselben Urzeit“ (Maturana/Varela 1987: 64).

Für die Kunst- und Werkpädagogik ist diese Einsicht zentral: Materie ist nicht 
bloß Gegenstand, an dem gehandelt wird, sondern Teil jener Welt, aus der das Han-
delnde selbst hervorgegangen ist. Bildung kann daher als Fortsetzung kosmischer und 
biologischer Selbstorganisation verstanden werden – als bewusster, kulturell reflek-
tierter Akt der Weltgestaltung.

2.2 Materie in der Phylogenese: Differenz, Transformation und Weltanteile

Der Versuch, die Vergangenheit hinsichtlich der ersten Lebewesen und ihres Umgangs 
mit Material zu befragen, kann nur fragmentarisch erfolgen. Die Frage bleibt dennoch 
von besonderem Interesse, da sich der Mensch aus diesen frühen Lebensformen ent-
wickelt hat und dadurch etwas über sich selbst erfährt, das auch für Bildungsprozesse 
fruchtbar werden kann. Der Mensch ist das Produkt biologischer Evolution; sein Ver-
halten und seine Physiologie lassen sich aus der Vergangenheit verstehen, die er mit 
den Säugetieren teilt (vgl. Sachser 2020: 35).

Bereits in frühen Entwicklungsstufen der Evolution setzte eine Differenzierungs-

fähigkeit ein, durch die primitive Organismen materielle Unterschiede in ihrer Umwelt 
wahrnehmen und darauf reagieren konnten (vgl. Schönhammer 2013: 100). Die Zelle 
– als kleinste Einheit des Lebendigen – verfügt über eine durchlässige Membran, die 
äußeren Druck abpuffert und den Stoffaustausch selektiv reguliert (vgl. Sennett 2009: 
302). In Helmuth Plessners Perspektive bedeutet dies, dass Leben nur existieren kann, 
indem es sich gegen das Äußere abgrenzt und doch mit ihm im Austausch bleibt – eine 
paradoxe Spannung zwischen Abgeschlossenheit und Offenheit, zwischen Selbst und 
Welt (vgl. 1965: 196).

Daraus folgt eine erste Schlussfolgerung: Um mit Materie umzugehen, benötigt 
jedes Lebewesen einen plastischen Körper, der Grenzen verschieben und auf Ein-
wirkungen reagieren kann – eine „Verschiebbarkeit der Grenzkonturen“ (ebd.: 1965: 
124). Lebewesen sind auf Stoffwechsel angewiesen; sie nehmen Materie und Energie 
aus der Umwelt auf, transformieren sie und erhalten dadurch ihre Existenz (vgl. Fuchs 
2021: 111). Diese Prozesse markieren den Ursprung dessen, was später als Resonanz-
fähigkeit bezeichnet werden kann: die Fähigkeit, auf die materiellen Qualitäten der 
Umwelt zu antworten.

Nicht alles, was die Welt bietet, ist verwertbar – manche Stoffe sind lebensförder-
lich, andere zerstörerisch. Die Fähigkeit zur Unterscheidung entsteht somit im direkten 
Austausch mit Materie (vgl. Damasio 2017: 28). In dieser wechselseitigen Abhängigkeit 
konstituiert sich eine primäre Beziehung zwischen Lebewesen und Welt. Kein Orga-
nismus kann ohne die Systeme existieren, in denen Materie und Energie zirkulieren. 
Hans Jonas beschreibt dieses Verhältnis als eine „Freiheit des Tuns, aber nicht des 
Unterlassens“ (1997: 159). Überleben impliziert Handlung – und aus diesem Hand-
lungszwang erwächst das, was Jonas das „Welt-Haben“ nennt: die Erfahrung, dass 
Leben auf die Welt angewiesen ist, zugleich aber die Fähigkeit besitzt, sich in ihr zu 
behaupten (ebd.). Dieses Wechselverhältnis von Angewiesenheit und Vermögen prägt 
die leibliche Struktur des Lebendigen. Wie Merleau-Ponty formuliert: 

Zwei Dinge stehen fest, was die Freiheit betrifft: daß wir nie determiniert sind und 
daß wir uns nie ändern, daß wir, wenn wir zurückblicken, in unserer Vergangenheit 
immer die Ankündigung dessen werden entdecken können, was wir geworden sind. Uns 
obliegt es, beides zugleich zu begreifen – d.h. zu begreifen, sich Freiheit in uns Bahn 
bricht, ohne unsere Verbindung zur Welt zu kappen (2003: 21). 

Leben bedeutet, auf Einwirkungen zu reagieren und sie zugleich zu transformie-
ren. Hierin liegt der Ursprung einer Dynamik, die bildungstheoretisch als Resonanz-



36 37

prozess verstanden werden kann: Zwischen Organismus und Umwelt entsteht ein 
fortlaufender Dialog, in dem Wahrnehmung, Bewegung und Anpassung ineinander-
greifen.

Thomas Fuchs und Kurt Goldstein beschreiben diese Dynamik als Responsivität 
– eine leibliche Empfänglichkeit und Antwortbereitschaft, die mit dem Stoffwechsel 
beginnt. Reiz und Antwort bilden dabei einen kreisförmig geschlossenen Prozess, in 
dem Organismus und Umwelt einander verändern (vgl. Fuchs 2009: 5 ff.; Goldstein 
2014: 334–336). Diese Responsivität begründet jene Selbstorganisation, die Leben 
auszeichnet (vgl. Varela et al. 1987: 56).

Damit lässt sich festhalten: Schon in der biologischen Evolution zeigt sich Materie 
nicht als passives Substrat, sondern als Mitakteur in einem sich selbst organisierenden 
System. Bildung knüpft an dieses Prinzip an – als bewusste Fortsetzung jener Reso-
nanzprozesse, die das Lebendige von Anfang an kennzeichnen.

2.3 Lebendige Materie: Repräsentationen, Bilder, Ereignisse

Im Verlauf der Evolution zeigte sich, dass aus den primären biologischen Anlagen und 
der Fähigkeit von Organismen, sich durch Homöostase selbst zu regulieren, zuneh-
mend komplexe Lebensformen hervorgingen (vgl. Goldstein 2014: 48). Mit ihnen 
entstanden Nervensysteme und Wahrnehmungsorgane, die neue Formen der Welt-
begegnung ermöglichten. André Leroi-Gourhan beschreibt diesen entscheidenden 
Schritt: „Das Nervensystem ist der offenkundigste Nutznießer der Evolution, der ihr 
seinerseits eine außerorganische Richtung verleiht, führt es doch zum menschlichen 
Gehirn“ (1988: 49).

Das Nervensystem bildet die Grundlage dafür, dass Umweltreize nicht mehr 
bloß physiologische Impulse bleiben, sondern in Verbindung mit dem Körper und 
seinen Sinnesmodalitäten zu Repräsentationen werden – zu Bildern und Ereignissen, 
die Innen- und Außenwelt verschränken (vgl. Damasio 2017: 89). Während Materie 
in frühen Phasen des Lebens vor allem im Stoffwechsel zirkulierte, kam es mit der 
Ausbildung des Nervensystems zu einer Verinnerlichung des Äußeren. Organe fungie-
ren als vermittelnde Instanzen, die den Kontakt zur Umwelt herstellen und zugleich 
strukturieren (vgl. Plessner 1965: 192–194).

Diese Entwicklung kann als eine frühe Bildungsbewegung verstanden werden, an 
der Materie unmittelbar beteiligt ist: Mit der Differenzierung materiell-energetischer 
Seinsformen entstehen neue Ebenen der Selbst- und Weltwahrnehmung. In ihnen 
liegt die Voraussetzung für Transformation und Modifikation – für jenes Vermö-
gen, äußere Eindrücke in innere Bilder zu übersetzen und daraus Handlungs- und 
Gestaltungsformen zu entwickeln. Damit erweist sich das Nervensystem nicht nur 
als biologische Errungenschaft, sondern als Medium einer materialen Reflexivität: 
Es speichert, übersetzt und ordnet materielle Erfahrungen. Diese Fähigkeit, Materie 
zu verinnerlichen und in symbolische Formen zu überführen, bildet die Grundlage 
dessen, was in bildungstheoretischer Perspektive als Erfahrung an der Welt verstanden 
werden kann. Bildung beginnt dort, wo Wahrnehmung in Bedeutung übergeht – wo 
das Lebendige nicht nur reagiert, sondern deutet.

2.4 Tierwelt

Alle Lebewesen sind phylogenetisch durch einen gemeinsamen Stammbaum verbun-
den, und der Umgang mit materiellen Stoffen bildet ein universelles, wenn auch art-
spezifisch ausgeprägtes Prinzip. Der Blick in die Tierwelt zeigt, dass Tiere die Eigen-
schaften von Materialien nicht nur als Nahrungsquelle nutzen, sondern auch zum 
Bau von Behausungen, Nestern oder Kokons sowie für einfache Werkzeuge. Bienen 
bauen Waben, Schnecken Gehäuse (vgl. Klöckner 1969: 19). Solche Strukturen dienen 
funktionalen Zwecken, können aber zugleich als eindrückliche Manifestationen einer 
materialen Intelligenz gelten, die sich in der Evolution bewährt hat7.

Aus biologischer Perspektive zeigen diese Praktiken eine erstaunliche Angepasst-
heit an materialspezifische Bedingungen: Wachs, Lehm, Holz oder Speichel werden je 
nach Konsistenz und Stabilität genutzt. Das Verhalten bleibt dabei an die jeweiligen 
artspezifischen Anlagen gebunden. Veränderungen der Umwelt können diese Muster 
zwar modifizieren (vgl. Darwin 2014: 248), doch die grundlegenden Gattungsmerk-
male bleiben stabil (vgl. Wuketits 2010: 29). „Tiere haben gewissermaßen nur die 
Freiheit zu einer einzigen Gestalt“ (Klöckner 1969: 19).

7 Diese Beobachtungen lassen sich auch didaktisch fruchtbar machen: Tierische Konstruktionen 
verdeutlichen Prinzipien von Statik, Materialeignung und Verbindung. Sie können im Kunst- und 
Werkunterricht als Anschauungsmodelle dienen, um die Wechselwirkung von Form, Funktion und 
Material zu erschließen (vgl. Weber 2017: 557–569).



38 39

Gleichzeitig verweist das tierische Verhalten auf eine Grenze, die für Bildungsprozesse 
entscheidend ist: Tierische Materialverwendung bleibt funktional, zweckgerichtet und 
durch Instinkte gesteuert. Sie erzeugt zwar Strukturen, aber keine Bedeutungen im 
menschlichen Sinn. Der Mensch hingegen kann Materialität symbolisch, ästhetisch 
und normativ formen – er transformiert sie in kulturelle Ausdrucksformen. Damit 
markiert die Tierwelt eine Übergangszone zwischen Natur und Kultur: Sie zeigt, dass 
die Fähigkeit zum Umgang mit Material tief im Lebendigen verankert ist, dass Bil-
dung jedoch dort beginnt, wo Handeln reflexiv, bewusst und bedeutungsbildend wird.

2.5 Tiere – und ihr Umgang mit Material

Das Verhalten von Tieren zeigt in vielfältiger Weise, wie tief der Umgang mit Material 
im Lebendigen verankert ist. Der Bau eines Termitenhügels dient der Art zum Schutz 
und zur Organisation, das Werkzeug eines Affen zur Nahrungsbeschaffung. Solche 
Handlungen sind zielgerichtet, doch sie folgen überwiegend instinktiven Programmen. 
Der Anthropologe Michael Tomasello beschreibt dies als „umweltbedingte Formung“, 
deren Sinn sich aus unmittelbaren Zwecken ergibt (vgl. Tomasello 2013: 33; 2006: 43).

Leroi-Gourhan ergänzt diese Beobachtung um eine körperlich-technische Dimension:

Die Großaffen greifen, tasten, sammeln, kneten, zupfen und manipulieren; sie 
zerreißen Gegenstände zwischen den Fingern und Zähnen und zermahlen sie 
mit den Mahlzähnen […] Dieses Inventar enthält bereits alles Nötige, um die 
Operationen auszuführen, die man aus den frühen Werkzeugen schließen kann 
(1988: 300).

Diese Beschreibung verdeutlicht, dass bereits im tierischen Umgang mit Materie 
haptische und motorische Intelligenzformen angelegt sind. Sie bilden gewissermaßen 
ein prä-reflexives Fundament späterer menschlicher Gestaltungstätigkeit. Dennoch 
bleibt umstritten, ob solche Handlungen bereits als Werkzeuggebrauch oder als kul-
turelle Praxis zu verstehen sind (vgl. Wuketits 2010: 31). Diese Sichtweise könnte als 
anthropozentrisch kritisiert werden, da sie menschliche Perspektiven in die Interpre-
tation tierischen Verhaltens einfließen lässt: Sie schreibt dem Tier etwas zu, was der 

„Heim- und Handwerker“ kann (vgl. Janich 2010: 70–71). Schimpansen etwa öffnen 

Nüsse mit Steinen, verändern diese Werkzeuge jedoch nicht – sie nutzen, was die 
Umwelt bereitstellt (vgl. Parzinger 2016: 32). Das Materialhandeln der Tiere bleibt 
habitualisiert, es wiederholt sich über Generationen hinweg weitgehend unverändert.

Schon Charles Darwin sah in solchen Praktiken mögliche Vorformen mensch-
licher Kunst und Technik (vgl. Menninghaus 2011: 205). Dennoch fehlt hier das, was 
Bildung auszeichnet: die bewusste Überschreitung des Gegebenen. Tiere handeln 
funktional, aber nicht intentional im symbolischen Sinn. Sie schaffen keine Artefakte, 
die über den Moment hinaus Bedeutung tragen (vgl. Stabrey 2017: 8).

Horst Bredekamp verweist allerdings auf Beobachtungen, die diese Grenze leicht 
verschieben. Wenn Schimpansen Steine in Wurzelgabelungen legen, transformieren 
sie natürliches Material durch eine kleine Geste in ein Bild – sie handeln damit, so 
Bredekamp, im Keim „symbolisch“ (2016: 17–23). In solchen Momenten zeigt sich ein 
Übergangsphänomen: Handlung wird Ausdruck, Material wird Medium.

Diese Schwelle zwischen Zweck und Ausdruck markiert eine entscheidende Zone 
der Evolution: Hier beginnt der Prozess, in dem Resonanz auf Materialität zu Gestal-
tungswillen wird. Aus bildungstheoretischer Sicht liegt hierin der Ursprung jener 
Fähigkeit, die später als Selbstbildung am Material verstanden werden kann. Denn 
Bildung setzt genau dort an, wo der Umgang mit Material nicht nur auf Reize antwor-
tet, sondern Fragen hervorbringt: Was lässt sich damit tun? Wie kann es verwandelt, 
gedeutet oder geteilt werden?

2.6 Handeln als evolviertes Prinzip

Der Übergang vom tierischen zum menschlichen Materialverhalten ist somit kein 
Bruch, sondern eine Entfaltung des Resonanzprinzips: Was beim Tier als leiblich-funk-
tionales Handeln erscheint – ein Tun, das auf unmittelbare Zwecke gerichtet ist –, wird 
beim Menschen zur intentional gestalteten Form, zum bewussten Hervorbringen, das 
über die Bedürfnisbefriedigung hinausweist. Diese Entwicklung kann als ein Prozess 
zunehmender Selbstorganisation verstanden werden. Michael Tomasello unterscheidet 
vier Stufen psychologischen Handelns, die evolutionär aufeinander aufbauen. Damit 
zeigt er, dass Intelligenz nicht als Hierarchie von Fähigkeiten, sondern als Erweiterung 
von Kontroll- und Reflexionsmöglichkeiten zu begreifen ist. Spinnen oder Ameisen 
führen hochkomplexe Verhaltensprogramme aus, verfügen jedoch nicht über bewusste 



40 41

Steuerung, sondern folgen genetisch verankerten Mustern. Säugetiere und Primaten 
hingegen können Handlungen flexibel anpassen und Entscheidungen treffen, die über 
das reine Reiz-Reaktions-Schema hinausgehen (vgl. Tomasello 2024: 11–14).

Tomasello beschreibt diese Entwicklung als Kontinuum: vom reaktiven Organis-
mus über das zielgerichtete Tier hin zum intentional handelnden Menschen. Exem-
plarisch verdeutlicht er dies an fünf Modellen: das wurmartige Wesen als lebendiger 
Reaktor, Reptilien als zweckorientierte, Eichhörnchen und Ratten als intentionale, 
Schimpansen als rationale und Frühmenschen schließlich als sozial-normative 
Akteure (ebd.: 45). Diese Differenzierung verweist auf eine allmähliche Verschiebung 
der Handlungsebene: von der biologischen Reaktion zur sozialen Regelbindung.

Zwar sind diese Überlegungen, wie Tomasello betont, spekulativ (ebd.: 47), doch 
lassen sie sich für den hier verfolgten Zusammenhang fruchtbar machen: Handeln 
erscheint als evolutionär hervorgebrachtes Prinzip der Selbstorganisation, das in unter-
schiedlichen Ausprägungen mit Materie in Beziehung tritt. Organismen reagieren 
nicht nur auf Reize, sondern strukturieren ihre Umwelt aktiv um. Sie entwickeln 
Formen des Feedbacks, in denen Erfahrung, Lernen und Anpassung miteinander ver-
schränkt sind (ebd.: 189). Diese Rückkopplungsprozesse bilden die Grundlage dessen, 
was später als kulturelle und bildende Praxis bezeichnet werden kann. So verstanden, 
ist Bildung kein Zusatz zur Evolution, sondern ihre reflexive Fortsetzung. Der Mensch 
bildet sich, indem er seine Resonanzen erkennt, gestaltet und in kulturelle Formen 
überführt. Damit wird Resonanz zum Prinzip der Selbstgestaltung – zu jener Bewe-
gung, in der das Lebendige sich selbst begreift und formt.

2.7 Zusammenfassung der Erkenntnisse

In diesem Kapitel konnte gezeigt werden, dass Materie – sowohl tote als auch 
lebendige – die Grundbedingung jedes Gestaltens und damit jedes Bildungs-
prozesses bildet. Die Fähigkeit des Lebendigen, Materie zu differenzieren, zu 
transformieren und in Beziehung zu setzen, markiert die Schwelle, an der 
sich Leben von unbelebter Natur unterscheidet. Diese Differenzierung erweist 
sich als Ursprung von Responsivität: der Fähigkeit, auf Reize der Welt zu ant-
worten und dadurch Formen des Selbst und der Umwelt hervorzubringen.
Dieses Wechselspiel von Rezeptivität und Selbsttätigkeit kann als Materialresonanz 
verstanden werden, die mit dem Stoffwechsel beginnt und sich in allen evolutiven 

Entwicklungsstufen fortsetzt. Aus ihr entstehen Wahrnehmung, Nervensysteme und 
Repräsentationsfähigkeit – jene Grundlagen, auf denen Bewusstsein und schließlich 
kulturelles Handeln aufbauen. Der Blick in die Tierwelt verdeutlicht, dass material-
bezogenes Verhalten funktional, aber nicht reflexiv ist. Tiere nutzen Materialien in 
festgelegten Mustern und zum unmittelbaren Zweck; sie verändern, aber sie gestal-
ten nicht im eigentlichen Sinn. Mit dem Menschen tritt eine neue Dimension hinzu: 
die Fähigkeit, Materialität symbolisch und normativ zu formen und so Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft zu verbinden. In diesem Sinn wird der Mensch zum 
Geschichtswesen, das materiell Geschichte schreibt: Er verwandelt seine Resonanzen 
mit der Welt in sichtbare Formen und Artefakte, die von seinem fortgesetzten Versuch, 
Natur in Kultur zu überführen, Zeugnis ablegen (vgl. Rüsen 2020: 74 f.). Durch diese 
Materialisierungen gewinnt das Zeitliche Gestalt – Geschichte wird zu einer Form 
der Selbstvergewisserung des Menschen in der Materie.

Damit wird sichtbar, dass Materialität selbst als Resonanz- und Widerstandsord-
nung die Bedingung von Bildung ist. Bildung entsteht dort, wo der leibliche Umgang 
mit Materialität Differenz hervorbringt, Reflexion ermöglicht und Formgebung zu 
einer Weise des Welt- und Selbstbezugs wird.

Um der Frage nach dem Umgang mit dem Material in der Evolution weiter 
nachzugehen, erscheint es sinnvoll, Primaten als Ausgangspunkt für die menschli-
che Entwicklung zu betrachten (vgl. Martin 2010: 79–81). Bekanntlich stimmen das 
Genom des Menschen und das des Schimpansen zu etwa 95 Prozent überein (vgl. 
Parzinger 2016: 29). Die ersten Hominiden lebten vor mehreren Millionen Jahren 
(vgl. Gibson 1973: 46). In Abgrenzung zum Affen ist es insbesondere die menschliche 
Hand, die sich im Laufe der Evolution zu einem vielseitigen Werkzeug entwickelte. 
Sie wurde zu einem Organ, das differenzierte Bewegungen und Handlungen ausfüh-
ren kann – und damit die Voraussetzung für kulturelles und symbolisches Handeln 
bildet. Auch wenn diese Ausbildung der Hand aus heutiger Sicht einen evolutionären 
Wendepunkt markiert, bleibt sie im Gesamtgeschehen ein „Nichtereignis“, weil der 
Mensch in seiner spezifischen Form zufällig entstanden ist (vgl. Wilson 1988: 148). 

Gerade darin aber liegt ihre Bedeutung: Die Hand ist das markante Unterschei-
dungsmerkmal zwischen Affe und Mensch. Als manipulierende Schnittstelle zwischen 
Körper und Welt antwortet sie auf materielle Gegebenheiten – sie ist ein Resonanzorgan. 
Damit bereitet die Evolution des Materials jene Bedingungen vor, unter denen Bildung 
als leiblich-materielle Transformation denkbar wird. Das folgende Kapitel wird diesen 
Gedanken konkretisieren, indem es die menschliche Hand als organische Schnittstelle 



42 43

zwischen Materialität, Wahrnehmung und Gestaltung untersucht – als jenes Resonanz-
organ, in dem sich die theoretischen Linien von Leib, Materie und Bildung verdichten.

„Menschsein ist kein Zustand, sondern eine ständige Wandlung, ein Werdendes“ 
(Klöckner 1969: 422).

3 Übergangszone: Material handhaben

Vorbemerkung
In diesem Kapitel wird gezeigt, dass sich in der menschlichen Evolution vor etwa vier 
bis sechs Millionen Jahren eine bedeutende morphologische Veränderung vollzog. 
Nachdem zuvor dargelegt wurde, dass Bildungsprozesse stets in materiellen Bedin-
gungen und Erfahrungen verankert sind, rückt nun die Hand in den Mittelpunkt 
– als jenes Organ, in dem sich diese Bedingung leiblich konkretisiert. Sie verbindet 
Wahrnehmung, Bewegung und Denken und bildet damit die Schnittstelle, an der sich 
Resonanz in Handlung übersetzt.

Dadurch eröffneten sich neue Möglichkeiten des Denkens, Herstellens und Gestal-
tens, aus denen über lange Zeiträume Epochen, soziale Gefüge, Machtstrukturen 
und ein materielles Erbe hervorgingen, auf das wir heute zurückblicken und das uns 
prägt. Es wird aufgezeigt, dass sich Materie, Material und Werkstoffe wie ein roter 
Faden nicht nur durch die Phylogenese, sondern ebenso durch die Ontogenese ziehen. 

Die Menschwerdung wird dabei nicht nur als begleitet, sondern als in Resonanz 
mit der Materie geworden verstanden: Der Mensch verkörpert materielle Vorstellun-
gen. Daraus ergibt sich die bleibende Bedeutung materieller Praxis – von der frühen 
Kindheit bis zur Identitätsbildung in der Adoleszenz.

3.1 Hand und Hirn

Die Entwicklung des aufrechten Gangs machte die Hände frei und eröffnete neue 
Möglichkeiten, Materie zu begreifen und zu gestalten. Zugleich kam es zu einem 
markanten Anstieg des Hirnvolumens, der zur Ausbildung spezifischer Areale führte, 
die für Entscheidungsfindung und handlungsrelevante Prozesse verantwortlich sind 
(vgl. Oerter 2014: 28–29). Diese anatomische und neurologische Entwicklung war 
nicht nur ein biologischer, sondern auch ein kultureller Einschnitt: Sie veränderte die 
Beziehung des Menschen zur Welt grundlegend.

Eine entscheidende Rolle spielte dabei die Umformung des Daumensattelge-
lenks. Der Daumen verlagerte sich zunehmend zur Speichenseite und verlängerte 
sich, wodurch eine exakte Opposition von Daumen, Handfläche und Fingern mög-
lich wurde. Diese Anpassung ermöglichte differenzierte Greiftechniken – neben dem 
Hakengriff auch den Seiten- und den Spitzgriff – und bereitete die Herstellung früher 
Werkzeuge wie des Faustkeils vor (vgl. Wehr/Weinmann 2009: 62–72). 

Die evolutionäre Entwicklung der Hand eröffnete Hominiden neue Perspektiven 
im Umgang mit Materialien. Die Fähigkeit, Objekte präzise zu greifen, zu ertasten 
und in die Hand zu nehmen, ermöglichte ihnen, Materie aktiv zu manipulieren – eine 
neue Qualität des Handelns: Das Denken verlagerte sich in die Bewegung.

Diese Veränderungen hatten weitreichende Folgen für Alltag und Lebensweise: 
Die „neue“ Handhabung von Materialien eröffnete ein erweitertes Spektrum an Hand-
lungsmöglichkeiten. Der Materialumgang beeinflusste maßgeblich die Geschicklichkeit 
der Finger und prägte deren sinnliche Wahrnehmung. Kinästhetische Wahrnehmung 
und Tastsinn sind entscheidend, weil sie Eindrücke über neuronale Verknüpfungen 
so weiterleiten, dass diese in spezifischen Gehirnarealen transformiert und interpre-
tiert werden. Dabei verwandeln sich Eindrücke in kognitive Repräsentationen der 
Außenwelt (ebd.: 29–30). Durch die Ausbildung des Gehirns bzw. seiner neuronaler 
Verknüpfungen, die an die sensorische Entwicklung gekoppelt sind, kommt es zu kohä-
renten Wahrnehmungen sowie zu Spuren in Form von Verstärkung oder Reduktion 
von Synapsen, die Lernprozesse und die Ausbildung von Fähigkeiten ermöglichen 
(Holm-Hadulla 2011: 59–60). 

Es ist anzunehmen, dass der Materialumgang und die damit verbundenen Errun-
genschaften einen Rückkopplungseffekt erzeugten (vgl. Schüttelpelz 2021:29). Diese 
dynamische Wechselwirkung – das wechselseitige „Wirken und Zurückwirken“ – 



44 45

begründet eine frühe Form materialer Resonanz, in der sich materielles Wahrnehmen, 
Tun und Denken gegenseitig modulieren. Das Denken selbst ist das Ergebnis neuro-
naler Anpassungen im Gehirn, die durch körperliche Wahrnehmung der Umwelt, 
durch das Körperschema – also die Fähigkeit, den eigenen Körper zu bewegen und 
zu handeln – geprägt sind (vgl. Noë 2010: 97–101). Die wechselseitige Ausbildung von 
Körper und Umwelt, von Hand und Gehirn, führte zu Veränderungen sowohl im 
Körper als auch in den Gedanken und gemeinschaftlichen Praktiken (ebda.: 86–87).

Die Entwicklung der Hand und die dadurch möglichen Werkzeugherstel-
lungen führten zu einem evolutionären Fortschritt im menschlichen Gehirn, 
der häufig als Koevolution beschrieben wird (vgl. Wilson 1998: 186; Malafou-
ris 2013). Prägnant zusammengefasst: „We make things which in turn make us“ 
(Ihde/Malafouris 2019: 196–197). Während wir Materie verändern, verändert sie uns.

So gesehen ist die Hand eine Antwort auf das Material – ein Resonanzorgan. 
Durch Berührungen der gegenständlichen Welt hat sie sich plastiziert und in die 
Lage versetzt, die Welt zu manipulieren (vgl. Gebauer 2021: 45–46). Durch die Hand 
konnte der Mensch sich zunächst am Material bilden, es anschließend verändern 
und so eine „körperhafte Vorstellung“ gewinnen, die Grundlage jeglicher abstrakten 
Verstehensvollzüge ist (vgl. Sowa 2017: 373 ff.). 

Die Menschwerdung vollzog sich in Resonanz zum Material; der Mensch ver-
körpert materielle Vorstellungen. Diese verkörperten Vorstellungen sind nicht nur 
geistige Konzepte, sondern manifestieren sich in Gesten, im Habitus und in konkreten 
materiellen Formen. Das Weltverständnis wurzelt demnach in der Art und Weise, wie 
mit Materialien interagiert wird und in welche Kontexte sie eingefügt werden.

3.2 Mensch und Material: Verstehen und Gestalten 

Die Funde von Faustkeilen aus unterschiedlichen Epochen – einige davon älter als 
2,7 Millionen Jahre – eröffnen einen Blick auf die Anfänge menschlichen Denkens 
und Gestaltens. Bereits in diesen frühen Artefakten zeigen sich Prinzipien, die über 
reine Zweckmäßigkeit hinausweisen. Der Archäologe Hermann Parzinger schluss-
folgert: „Diese einfachen Geröllgeräte zeugen zum ersten Mal in der Menschheitsge-
schichte davon, dass ihre Schöpfer in der Lage waren, Probleme nicht nur zu erkennen, 
sondern sie auch durch zielgerichtetes Denken und Handeln zu lösen“ (2016: 33).

Wer jemals versucht hat, einen Stein zu bearbeiten, weiß, dass dies ein komplexer, plan-
voller Prozess ist (vgl. Leroi-Gourhan 1988: 128). Nicht jeder Stein lässt sich formen; 
nur bei bestimmten Gesteinen springen Abschläge scharfkantig ab. Erst durch einen 
präzisen Einfallwinkel und die richtige Schlagenergie lösen sich kontrollierte Späne 
(vgl. Conard/Kind 2017: 43). In dieser leiblich erfahrenen Präzision liegt mehr als 
bloße Technik – sie ist ein Ausdruck von Aufmerksamkeit, von Denken in Bewegung. 
Gerade darin offenbart sich das, was Alva Noë als „enactive mind8“  beschreibt: 
Denken ist kein innerer Vorgang, sondern ein leiblicher Vollzug in der Welt. Das 
Bewusstsein formt sich im Tun; Wahrnehmen und Handeln verschränken sich zu 
einem Prozess des Begreifens im wörtlichen Sinn (vgl. 2010: 97–101). Dieses Zusam-
menspiel von Wahrnehmen und Handeln ist nicht nur individuell bedeutsam, sondern 
auch sozial:  Solche Tätigkeiten setzen differenzierte Bewegungen und eine koordi-
nierte Zusammenarbeit von Hand und Auge voraus. Daraus lässt sich schließen, dass 
Wissen und Können bereits in frühester Zeit durch Nachahmung und gemeinsames 
Tun vermittelt wurden – eine frühe Form von Lehren und Lernen (vgl. Sowa 2019: 24). 

Aus der Praxis entsteht Bedeutung. Im Herstellen verbindet sich Handeln mit 
Deuten – das Werk wird zu einem Medium des Denkens. Im Umkehrschluss bedeutet 
dies: Ohne Sinn für Materie hätte sich der Mensch nicht dazu ausbilden können, die 
Welt eigenständig zu verändern – und das bereits vor Millionen von Jahren. Diese 
Verflechtung von Materialität und Sinn greift auch Tim Ingold auf: 

Die Welt ist in ihrer Materialität von Gegensätzen geprägt – einerseits zeigt 
sich in ihr die rohe Körperlichkeit ihres materiellen Charakters, andererseits 
offenbart sich an ihr das Wirken des Menschen, der sich diese Körperlichkeit 
aneignet, um Materialität in soziale und historische Kontexte zu überführen 
und mit Sinn zu belegen (vgl. 2013: 27). 

Der enorme archäologische Fundus lässt auf eine sogenannte kulturelle Evolution 
schließen, deren Medium das Material ist – ein Medium, das tiefgreifende Auswir-
kungen auf menschliche Identität und Gemeinschaft hatte.

8 Dies verweist darauf, dass Kognition nicht als isolierter geistiger Prozess verstanden werden kann, 
sondern als ein leiblich verankertes, aktives In-der-Welt-Sein. Wahrnehmung, Handlung und Umwelt 
stehen dabei in einer wechselseitigen, untrennbaren Beziehung (vgl. Fingerhut/Hufendiek/Wild 2013).



46 47

Was tun die Künste, die das Feuer wirkt, anderes, als die grundlegende Eroberung des Menschen 
zu zelebrieren? Sie stammen von seinen ersten Handwerkern ab. Kaum hat er das Feuer gezähmt, 
kaum diese Glut sich untertan gemacht und durch sie den Ton und die Metalle, 
woraus er Werkzeuge, Waffen, Hausrat schuf, da lenkt er es auch schon ab, 
damit es ihm ein Wert der Betrachtung und Lust sei. Es hat einen ersten Menschen gegeben, der, 
gedankenabwesend ein beliebiges grobes Gefäß liebkosend, in sich den Gedanken keimen fühlte, 
ein anderes Gefäß auszuformen, nur um es liebkosen zu können. 
(Valéry 1995: 444)

3.3 Kulturelle Evolution

In der Evolutionsgeschichte des Menschen vollzog sich vor etwa 700000 Jahren eine 
entscheidende morphologische Wandlung, die den Übergang vom Tier zum moder-
nen Menschen markiert. Diese Entwicklung verlief jedoch nicht geradlinig, sondern 
asynchron (vgl. Schrenk 2010: 51). Daraus ergibt sich ein fragmentarisches Bild der 
Menschwerdung, weshalb die Analyse überlieferter Artefakte – insbesondere im Hin-
blick auf den Umgang mit Materialien – von besonderer Bedeutung ist. Wo also zeigen 
sich in evolutionären Prozessen Materialresonanzen? 

Vor etwa 100000 Jahren begannen die kulturellen Leistungen des Menschen signi-
fikant zuzunehmen. In dieser Zeit treten menschliches Denken und ein ausgeprägtes 
Bewusstsein hervor, während die biologische Evolution – gemessen an morphologi-
schen Veränderungen – deutlich langsamer voranschreitet (ebd.). In dieser Periode 
erlangte der menschliche Körper eine neue Form, die zuvor unmögliche Bewegungs-
muster eröffnete und kreatives Denken förderte. Daraus folgt zunächst: Sobald die 
Grundlagen für strategisches Handeln und Denken gelegt waren – ein Prozess, der 
Millionen Jahre in Anspruch nahm –, erscheinen die nachfolgenden Fortschritte ver-
gleichsweise einfach (vgl. Brooks 2013: 146). 

Diese Entwicklungen ebneten den Weg für den intentionalen Umgang mit Mate-
rialien, die sowohl für Alltagsbewältigung und Gestaltung als auch für die Herstellung 
von Werkzeugen entscheidend wurden. Daraus resultierte die Fähigkeit, die materielle 
Umwelt aktiv zu gestalten. Ein bedeutendes Beispiel für den frühen Materialumgang 
ist die Entdeckung einer etwa 120000 Jahre alten Holzlanze in Niedersachsen. An 
ihr lässt sich nachweisen, dass Holz nicht nur ein relevanter Rohstoff war, sondern 
dass der Homo heidelbergensis organische Materialien bereits regelmäßig nutzte (vgl. 
Bánffy 2019: 61). Nicht nur Materialkenntnis, Funktion und Formverständnis – etwa 

das Gespür für Proportionen – gaben diesem Werkzeug Gestalt und ermöglichten eine 
effiziente Jagd. Zugleich bezeugt es ein grundlegendes Verständnis für die spezifischen 
Eigenschaften des Materials. Auch andere Materialien – etwa Muscheln, Knochen, 
Geweih oder Holz – wurden zur Herstellung von Waffen und Werkzeugen verwendet 
(vgl. ebenda 2019: 33; Conard 2023; Kricheldorf 2012: 41–43). 

Insbesondere Funde, die auf ein Alter von etwa 75000 Jahren datiert sind, ver-
weisen auf den Beginn einer kulturellen Moderne und markieren eine grundlegende 
Trennung zwischen den Menschenarten. Diese Artefakte zeigen deutlich Planungs-
vermögen und Innovationskraft (vgl. Parzinger 2016: 47). Zudem wird deutlich, dass 
sogenannte Bildschöpfungen – also gestaltete Ausdrucksformen – nicht willkürlich, 
sondern absichtsvoll geschaffen wurden, um Materialität hervorzuheben.

Dazu zählen perforierte Muscheln sowie abstrakt und zu regelmäßigen Mustern 
gravierte Ockersteine (vgl. Bredekamp 2015: 35–36). Felsbilder, die an spezifischen 
Orten entstanden, zeigen darüber hinaus, wie das Trägermaterial – der Fels – selbst 
in die symbolische Bedeutung der Kunst integriert wurde (vgl. Grube 2018: 69–70). 
Solche ‚Bilder‘ sind gesehen, gedacht und geschaffen. 

Ein Bild verwandelt das Material in etwas anderes: Es verändert nicht nur sei-
nen Zustand, sondern verleiht ihm Bedeutung – ein bisher vernachlässigter Gedanke, 
denn das Material selbst macht erst Bilder möglich (vgl. Krautz 2020: 65; Bredekamp 
2020: 26). Dies verweist auf die kognitiven und poetischen Fähigkeiten, die sich im 
Umgang mit Material ausgebildet haben. Vor etwa 40000 Jahren kommt es zu einer 
regelrechten kulturellen Explosion, die eine enorme Bandbreite an Gegenständen 
hervorbringt – wie zahlreiche Funde belegen. Die paläolithische Kunst bringt sowohl 
religiöse Kleinkunst – etwa Figuren und Schmuck – als auch Gebrauchsgegenstände 
wie Harpunen hervor (vgl. Lorblanchet/Bosinski 2000). Diese Periode ist – wie bereits 
ausgeführt – von einem auffälligen Sprung in der kulturellen Ausdrucksform gekenn-
zeichnet. Der Kulturphilosoph Jean Gebser jedoch vertritt folgende Ansicht:

Kein Prozeß von wirklicher Entscheidung, kein Prozeß also, der mehr ist als ein bloßes 
hier-und dorthin tastendes, fast spielerisches Geschehen mit seinen Vor- und Rück-
läufigkeiten, kein Prozeß, der wirklich entscheidend ist, verläuft kontinuierlich, sondern 
stets quantenmäßig – oder wenn Sie es statt physikalisch biologisch ausgedrückt haben 
wollen: er verläuft mutierend, d.h. sprunghaft. (1999: 16) 



48 49

Aus der Betrachtung der hier geschilderten materiellen Auseinandersetzungen lässt 
sich schließen, dass die kulturelle Evolution in Wechselwirkung mit dem Material 
entstand. Jede materielle Entdeckung, das regelmäßige Nutzen von Material, die 
Entwicklung hin zum Werkstoff, die Objektschaffung und das Werkzeug sind Aus-
druck eines sich ausbildenden menschlichen Geistes – gegründet auf den Körper und 
die sich entwickelnde Fähigkeit der Hand. Jede Exteriorisierung führte zu einem 
Bumerangeffekt und brachte neue Implikationen mit sich (vgl. Schüttelpelz 2021: 29).

Exteriorisierung geschieht rekursiv oder gar nicht, und ihre Konsequenzen kön-
nen - und zwar auch und gerade im Nachweis akkumulierender Erfindungs-
schritte - in keiner Geschichte weltweiter ,Stufen‘ oder Evolutions-Stufen erfasst 
werden (ebd.: 30). 

Kricheldorf fasst zusammen: „Die zivilisatorischen Entwicklungsschübe in der 
Frühzeit der Menschheitsgeschichte zeigt, dass diese im Wesentlichen von der Ent-
deckung der Materialien abhängig waren“ (2012: 51).

Schon im 19. Jahrhundert prägte Christian Thomsen durch die Dreiteilung der 
Vorgeschichte (Stein-, Bronze-, Eisenzeit) das Materialdenken der Archäologie und 
weist damit auf die zentrale Rolle von Werkstoffen in der Technik- und Gesellschafts-
entwicklung hin (vgl. Conard/Kind 2017: 41). Die Entdeckung und Nutzung von 
Metallen wie Kupfer und Bronze veränderte die Welt grundlegend. Wie Hermann 
Parzinger beschreibt, entstanden neben Metallhandwerkern, die Schmuck oder Waf-
fen herstellten, organisierte Gruppen für den Rohstoffabbau; zugleich bildeten sich 
Eliten, Führungsschichten und komplexe Gesellschaftsstrukturen. Mit der Entdeckung 
neuer Materialien und dem Wissen um ihre spezifischen Eigenschaften entwickelten 
sich zugleich Machtstrukturen (vgl. Parzinger 2016: 83–99). Die sogenannte ‚kreative 
Explosion‘ vor etwa 40000 Jahren lässt sich möglicherweise dadurch erklären, dass 
das Material für den Menschen zu einem Katalysator seiner bislang schlummernden 
Fähigkeiten wurde. Materielle Funde deuten auf eine enge Verbindung zwischen Den-
ken und einer Praxis des Übens hin (vgl. Menninghaus 2011: 205–216).

Tomasello prägte in diesem Zusammenhang den Begriff des ‚Wagenheberef-
fekts‘. Er bezeichnet das Prinzip, das Wissen, Können und Werkzeuge von Gene-
ration zu Generation weitergegeben werden, sodass der Mensch nicht immer von 
Neuem beginnen muss, sondern bereits Erbrachtes nutzen und modifizieren kann 

(vgl. Tomasello 2020: 14). „Dieser biologische Mechanismus besteht in der sozialen 
oder kulturellen Weitergabe, die auf einer um viele Größenordnungen schnelleren 
Zeitskala operiert als die Prozesse der organischen Evolution“ (Tomasello 2002: 15).

Im kunstpädagogischen Kontext dieser Arbeit lassen sich die historischen Wur-
zeln materialbezogener Gestaltungsprozesse bis in die Urzeit zurückverfolgen. Alles, 
was zur historischen Entwicklung des Faches Kunst beigetragen hat – von der Schwä-
bischen Alb über die ägyptischen Pyramiden bis zu den Künsten der Antike, des 
Mittelalters, der Neuzeit und der Gegenwart (vgl. Jordan/Rettkowski-Felten 2011: 
36–53) – ist im Vergleich nur ein Wimpernschlag in der Menschheitsgeschichte. 

Im Lichte dieser Ausführungen lässt sich festhalten, dass morphologische Verän-
derungen – insbesondere die Evolution der Hand – entscheidend für die Entwicklung 
des menschlichen Materialumgangs waren. Diese Fortschritte hatten weitreichende 
physiologische, kognitive und soziale Folgen. Wie Tomasello feststellt, sind die Anpas-
sungen des Menschen nicht rein biologischer Natur, sondern beruhen auf einer Akku-
mulation der zuvor beschriebenen Faktoren (vgl. Tomasello 2002: 24). 

Materialresonanzen treten dort auf, wo der Mensch im Tun auf das Material 
antwortet – und das Material seinerseits zurückwirkt, indem es Denken, Bewegung 
und Gestaltungsprozesse formt.

3.4 Materielles Erbe

Durch das Weiterreichen und den Tausch eröffnen sich neue Dimensionen des 
sozialen Umgangs (vgl. Schrenk 2010: 51). Diese ‚Stoffgeschichten‘ und die mate-
rielle Kultur haben bis heute Bestand und prägen auch gegenwärtig politische und 
ökonomische Interessen (vgl. Fuchs 2023: 69–70). Hierin zeigt sich eine anhaltende 
menschliche Verbundenheit mit den ‚materiell-energetischen Seinsformen‘, die – wie 
eingangs dieses Kapitels erörtert – einst die Entwicklung des Lebens in der Evolution 
beeinflussten und dies auch heute noch in ökologischen und sozialen Prozessen tun.

Karl Bühler weist auf eine Besonderheit hin, die die bildende Kraft des Materials 
aus einer anderen Perspektive beleuchtet. Er argumentiert, dass das ‚lebendige Prinzip 
der schöpferischen Tätigkeit‘ tief im Menschen verwurzelt sei. Kultur sei demnach 
nicht einfach vom Himmel gefallen; es gab keinen vorgezeichneten Plan und keinen 



50 51

Baumeister – vielmehr sind kulturelle Ausdrucksformen emergent aus dem Menschsein 
hervorgegangen. Trotz aller Widerstände – etwa durch geschichtliche Umbrüche oder 
Zerstörung – bleibt das schöpferische Prinzip eine unvergleichliche Kraftquelle, die 
sich stets durchsetzt (vgl. Bühler 1930: 462–464). Diese Überlegungen verweisen auf 
eine grundlegende Fähigkeit zur Bildsamkeit, die – unabhängig von institutionellen 
Rahmenbedingungen wie Schulen – in einem kontinuierlichen Prozess der Weitergabe 
von Wissen und Können wirksam ist.

Die materielle Kraft zeigt sich auch in politischen Konflikten – etwa dann, wenn 
gezielt materielles Erbe wie Baudenkmäler oder Tempelanlagen aus Stein zerstört 
werden (vgl. Bredekamp 2015: 27). Rainer Holm-Hadulla bemerkt treffend, dass der 
größte Teil menschlichen Wissens in kulturellen Dingen – wie Geschichten, Bau-
ten und Kunstwerken – bewahrt ist (2011: 56). Die Zerstörung solcher Werke – das 
gewaltsame Auflösen materieller Ausdrucksformen – ist nicht nur ein Angriff auf die 
schöpferische Kraft des Menschen, sondern kann auch als Versuch verstanden werden, 
Autonomie und Verletzlichkeit gegeneinander auszuspielen, die sich in der Fähigkeit 
zur Bildung an der Sache, an der Welt und in Gemeinschaft zeigen. Von den frühesten 
Zeiten bis ins Anthropozän sind alle Epochen durch das aktive Handeln des Menschen 
an Materialien und Stoffen geprägt (vgl. Wulf 2020: 200).

Wie Lambros Malafouris ausführt, sind der Mensch und sein Umgang mit Mate-
rie ko-konstituiert. Er regt dazu an, offene Fragen zur Evolution und zu ihrer materiel-
len Dimension neu zu betrachten (vgl. 2019: 8). Nicht nur der Begriff des Anthropozäns, 
sondern auch Konzepte wie Technosphäre oder Technozän stoßen neue Debatten an 
(vgl. Trischler/Will 2020: 237). Während analoges und digitales Arbeiten zunehmend 
Synergien eingehen und ‚neue Werkzeuge‘ wie Apps das Handlungsrepertoire erwei-
tern, stellt sich die Frage, „ob der homo digitalis den homo sapiens verdrängen wird 
– und ob Menschen dann überhaupt noch Menschen wären“ (ebda.: 22). 

Einige Aspekte dieser Ko-Konstitution wurden im Rahmen dieser Arbeit bereits 
beleuchtet. Dabei wurde einerseits die Bildsamkeit des Menschen am Material in der 
Phylogenese aufgezeigt und andererseits das materielle Erbe als Kulturgut heraus-
gestellt. Um die Bedeutung des Materials weiter zu vertiefen, soll im nächsten Schritt 
die Ontogenese in den Blick genommen werden.

3.5 Die Bedeutung des Materials in der Ontogenese

Vorbemerkung
Der Mensch ist darauf angewiesen, sich die Welt zu erschließen. Materialerfahrungen 
spielen bereits in der frühen Lebensphase eine entscheidende Rolle, da sie maßgeb-
lich zur Herausbildung des Selbstkonzepts beitragen. Erst durch diese Erfahrungen 
wird ein grundlegendes Verständnis der Umwelt und damit auch der eigenen Identi-
tät möglich. Dieser Abschnitt untersucht, wie die ontogenetische Entwicklung durch 
solche Erfahrungen geprägt wird und welche Auswirkungen dies auf die von Kindern 
ausgehenden Lernprozesse hat.

3.5.1 Welt wahrnehmen

Die Wahrnehmungsfähigkeiten von Neugeborenen sind bereits gut entwickelt (vgl. 
Gazzaniga/Heatheron/Halpern 2017: 500). Unmittelbar nach der Geburt jedoch 
kann es – so Rosa – zu Erfahrungen einer ‚nicht-responsiven und nicht-elastischen 
Umwelt‘ kommen, etwa durch den Kontakt mit kalten, medizinischen Oberflächen. 
Diese nicht-responsiven Erfahrungen können jedoch durch die Haptik und die Berüh-
rung der mütterlichen Haut überschrieben und in Resonanz verwandelt werden – ein 
Prozess, aus dem sich Selbst und Welt konstituieren (vgl. 2019: 88). Sinnliche Wahr-
nehmung und emotionale Bindungen sind Grundvoraussetzungen für die menschliche 
Entwicklung.

Der Tastsinn ermöglicht den ersten Kontakt zur Welt (vgl. Goddard 2016: 110). 
Bereits vor der Geburt ist der Palmarreflex (Greifreflex) so weit entwickelt, dass in den 
ersten zwölf Lebenswochen deutliche Aktivitäten beobachtet werden können. Dieser 
Reflex bewirkt, dass sich die Finger bei Berührung oder Druck auf die Handinnen-
flächen schließen. Später wandelt sich diese Reaktion zum sogenannten Pinzetten-
griff – das bedeutet, dass nun gezielt Gegenstände und Materialien gegriffen werden 
können (ebd.: 9–32). 

In den ersten Lebensmonaten beginnen sich Handlungen und ihre Intentionalität 
auszubilden (vgl. Oerter 2011: 3). Mit dem Material, das die Welt bereithält, bildet 
das Kind seine Innenwelt; durch sensorische Eindrücke reifen die neuronalen Verbin-
dungen im Gehirn (vgl. Holm-Hadulla 2011: 182). Bildhaft gesprochen lässt sich ein 



52 53

Säugling mit einem Gefäß vergleichen, das Eindrücke aufnimmt. Dieser Prozess führt 
zur Bildung eines subjektiven Bewusstseins, das erkennt, dass außerhalb des Selbst 
eine Welt existiert (vgl. Bauer 2019: 14–31). Mit etwa acht Monaten sind Kleinkinder 
in der Lage, ihre Aufmerksamkeit gemeinsam mit anderen auf Objekte zu richten. 
Sie verwenden die Zeigegeste zur Kommunikation; durch Fingerbewegungen zeigen, 
berühren und begreifen sie Objekte (vgl. Tomasello 2020: 149). 

Sie verändern ihre Umgebung, indem sie ihren Körper durch Bewegungen und 
Gesten einsetzen, um Materialien zu manipulieren – etwa indem sie Papier zerknüllen 
oder Nahrung mit den Händen walken; dabei richten sie ihre Aufmerksamkeit sowohl 
auf Objekte als auch auf andere Menschen. Es versteht sich von selbst, dass es wichtig 
ist, für kontinuierliche und sinnvolle Einflüsse zu sorgen, die im Körpergedächtnis 
abgespeichert werden und den Kern, die innere Einstellung und Gefühlswelt des 
heranwachsenden Kindes bilden (vgl. Bauer 2019: 14–31).

Auch wenn der Materialumgang in den ersten Lebensjahren noch etwas unbe-
holfen wirkt, zeigen diese Beobachtungen – im Sinne Piagets gedeutet –, dass Kinder 
bereits in der Lage sind, Objekte zu erkennen, auf sie einzuwirken und sie durch 
Bewegung zu verändern. Aus entwicklungspsychologischer Sicht erwächst aus dieser 
Interaktion mit Objekten Erkenntnis auf Seiten des Subjekts. Elementare sensomo-
torische Handlungen münden in intellektuelle Handlungen; daher ist die Erfahrung 
der materiellen Umwelt ein zentraler Faktor für die Individualgenese (vgl. Piaget 
2016: 43- 44; 95). In diesem anfänglich autonomen Erforschen liegt ein bedeutsamer 
Mehrwert: Kinder erzeugen dadurch Informationen und lernen ‚Neues von der Welt‘ 
kennen. Der frühe Umgang mit Materialien wirkt sich nachweislich auf spätere Lern- 
und Schulleistungen aus (vgl. Oerter/Montada 1995: 110). Auch Gibson betont den 
Wert direkter Materialerfahrungen:

In einer solch explorierenden Einstellung, z.B. des Schauens, des Kostens, des 
Abtasten sind irgendwelche Empfindungserlebnisse nur zufällige Begleiterschei-
nungen des Explorierens; was dabei herauskommt und sich deutlich abhebt, 
ist die Information über ein Objekt, das man betrachtet, kostet oder abtastet 
(Gibson 1973: 21).

Im Laufe des Lebens werden anfänglich reflexhafte Bewegungen zu zielgerich-
tetem Handeln. Dabei ist die materielle Eigenschaft eines Gegenstands maßgeblich 

für die Attraktivität des Umgangs, die ein Kind ihm entgegenbringt. Das Kind baut 
und verändert; fehlt etwas, deutet es das Objekt um, bis es zu etwas anderem wird (vgl. 
Oerter 2011: 4–5). Gebauer beschreibt die komplexe Struktur dieser frühen Ereignisse 
folgendermaßen:

Menschen sind, anders als Tiere, immer Teil von Situationen – sie mögen zufäl-
lig hineingeraten sein, aber wenn sie erst einmal anwesend sind, verändert sich 
die Situation. Dies geschieht schon mit kleinen Kindern. Ihre noch ganz unbe-
arbeitete Natur kommt als ein neuer Anteil am Gesellschaftlichen in die Welt. 
Sie sind in eine materielle Praxis involviert, die sich nicht auf das Praktische 
beschränkt, sondern diese von den ersten Akten an durch gegenseitige Einwir-
kung umwandelt. (2020: 41)

Diese materielle Praxis ist Grundlage nicht nur der Entwicklung, sondern auch 
psychischer Gesundheit und sozialer Interaktion (vgl. Gibson 1973: 170). Während 
der Materialumgang in den ersten Jahren noch von Unangemessenheit und Willkür 
geprägt ist und mit Hantieren und Probieren einhergeht, entsteht daraus allmählich 
eine Werkreife, die von Objektivität, Sachlichkeit sowie von Wollen und Können 
getragen wird (vgl. Bühler 1959: 167–169). Schließlich lernt das Kind, aus all diesen 
verschiedenen Parametern – Sinneseindrücken, leiblichen Wahrnehmungen, Erinne-
rungen und Gefühlen – eine kohärente Innenwelt zu bilden, was mit der Ausbildung 
mentaler Repräsentationen einhergeht (vgl. Holm-Hadulla 2011: 184).

3.5.2 Werkreife und Werksinn

Der Zugang zu unterschiedlichen Materialien ist entscheidend für die Ausbildung 
spezifischer Fähigkeiten, etwa für Differenzierungsvermögen und vielfältige Hand-
lungsmöglichkeiten (vgl. Wessels 1969: 148). Vor diesem Hintergrund ist es kaum 
überraschend, dass Materialien als ‚Lehrmeister des Kindes‘ betrachtet werden können 
(vgl. Oerter/Montada 1995: 110).

Dass sich bei Kindern ein Bedürfnis nach materiellem Lernen als stabile 
Haltung ausbildet, hat der Psychoanalytiker Erik H. Erikson mit dem Begriff des 
‚Werksinns‘ beschrieben. Er gründet auf der Beobachtung, dass Kinder ab einem 



54 55

bestimmten Alter die Anerkennung von Erwachsenen suchen – und deshalb begin-
nen, Dinge herzustellen. Sie wollen nützlich sein und arbeiten dabei nicht selten 
überaus engagiert. In seinem Handeln geht das Kind dabei auf die Gesetze der 
Materialität und der Werkzeuge ein (vgl. 2017: 102). „Es entwickelt eine Lust an 
der Vollendung eines Werkes durch Stetigkeit und andauernden Fleiß“ (ebda.: 103).

Auch in der Jugend und bis ins hohe Alter bleibt der Mensch darauf angewiesen, 
gestaltende Erfahrungen zu machen – etwa durch bildnerisches Arbeiten –, damit 
Wahrnehmungen und Gefühle kohärent strukturiert werden und das Denken in Bewe-
gung bleibt (vgl. Holm-Hadulla 2011: 185). Dadurch wird nicht nur das persönliche 
Wohlbefinden und die Gesundheit, sondern auch die soziale Kohärenz gestärkt – wie 
umfangreiche Untersuchungen zeigen (vgl. Fancourt/Finn 2019). Es ist wesentlich, 
zwischen den Fähigkeiten von Kindern und Erwachsenen zu unterscheiden. Festzu-
halten ist: Können setzt sich in beiden Fällen aus Teilkomponenten zusammen, die 
gemeinsam die Gesamtheit einer Handlung bilden (vgl. Sowa 2019: 140–141). 

Die Fähigkeit, etwas ‚können zu können‘, ist kein Ergebnis individueller Willkür; 
sie lässt sich nicht unabhängig vom sozialen und kulturellen Kontext betrachten. Viel-
mehr ist sie – wie bereits beschrieben – das Ergebnis eines kontinuierlichen Prozesses 
kultureller Weitergabe, dem sich jede Generation stellen muss: durch ‚Vormachen, 
Mitmachen, Nachmachen‘ (ebd.: 24). Zugleich hinterlässt Kultur ihren Fingerabdruck 
im menschlichen Gehirn und prägt, wie Individuen die Welt wahrnehmen und in ihr 
handeln (vgl. Bauer 2019: 174).

Die Kunst um der Kunst Willen ist absurd. Kunst, um zu erziehen – tendenziös–, ist absurd“ 
(Giacometti 2006: 141).

3.5.3 Von der Materialerfahrung zum Können

Hinter jedem Können liegt eine téchne. In der Tradition der griechischen Kunstlehre 
bezeichnet téchne die Fähigkeit, ein Ziel durch eine strukturiert geplante Abfolge von 
Teilhandlungen zu erreichen – getragen von einer findigen Denkart, die auch Umwege 
einschließt (vgl. Sowa 2019: 122–124). Wie in den vorherigen Abschnitten gezeigt 
wurde, lassen die umfangreichen Materialkenntnisse und archäologischen Funde dar-
auf schließen, dass bereits in der Frühzeit eine frühe Form von Kunstlehre existierte, 

in der bestimmte Techniken und Fertigkeiten durch praktische Erfahrung gesichert 
und weitergegeben wurden. Dieses Wissen, das stets mit Praxis verbunden war, wurde 
bereits in antiken Werkstätten und auch im Mittelalter systematisch gesammelt und 
vermittelt, damit Künstler ein höheres Können entwickeln und anwenden konnten 
(vgl. Sowa 2020: 31f.). In der Frühzeit, so wurde exemplarisch herausgearbeitet, lassen 
die umfangreichen Materialkenntnisse und Fundstücke darauf schließen, dass eine 
frühe Form der Kunstlehre installiert war, deren Akteure bestimmte Techniken und 
Können – durch praktische Erfahrung – gesichert und weitergegeben haben.

Im Umgang mit Material gilt es daher, Erfahrungen anzuregen, zu differenzie-
ren und bewusst zu gestalten. Materialerfahrungen beginnen spielerisch und können 
allmählich in eine sachliche Haltung überführt werden – vorausgesetzt, sie werden 
angemessen begleitet und unterstützt. Deshalb ist es sinnvoll, nicht nur auf Kompe-
tenzen zu setzen, sondern auf einen ‚Vollbegriff des Könnens‘, der Wollen, Vorstellen 
und Ausführen als Einheit begreift (vgl. Sowa 2019: 28). Die Ausbildung von Können 
beginnt mit materiellen Resonanzerfahrungen, die bereits in der frühen Lebensphase 
einsetzen und unabdingbar sind, um sich die Welt zu erschließen. Doch um sich 
ganzheitlich zu bilden, braucht es das Einüben und einen differenzierten Zugang zu 
den Dingen – auch, damit das Neue in die Welt kommen kann (vgl. Holm-Hadulla 
2011: 185–190).

3.6 Zusammenfassung

In diesem Kapitel wurde herausgearbeitet, dass die Entstehung und Verfügbarkeit von 
Materie – ob lebendig oder leblos – die Grundlage allen Gestaltens bildet. Die Diffe-
renzierung und Transformation von Materie beziehungsweise materiell gebundener 
Energie ist ein Spezifikum des Lebendigen. Von den einfachsten Lebensformen bis 
zum Menschen lässt sich eine zunehmende Antwortbereitschaft auf Reize beobachten 

– eine Resonanz, die nur möglich ist, weil die Welt selbst solche Impulse aussendet. 
Im fortwährenden Wechselspiel von Reiz und Antwort entstanden Nervensysteme, 
Wahrnehmungsorgane und schließlich die Fähigkeit zur Repräsentation.

Mit dem aufrechten Gang wurden die Hände frei – eine Veränderung, die den 
Umgang mit Materialien grundlegend revolutionierte. Die Umformung des Dau-
mensattelgelenks ermöglichte neue Greiftechniken wie den Hakengriff, den Seit-zu-
Seit-Griff und den Spitzgriff (vgl. Wehr/Weinmann 2009: 62–72). Dadurch konnten 



56 57

Hominiden Materialien gezielt bearbeiten und Werkzeuge wie den Faustkeil her-
stellen. Parallel dazu nahm das Hirnvolumen zu, und es bildeten sich Areale für 
Entscheidungsfindung und Problemlösung (vgl. Oerter 2014: 44 ff.). Geist, Hand und 
Materie traten in eine wechselseitige Dynamik ein: Jede Handlung am Material ver-
änderte zugleich die Struktur des Denkens. Die Hand – verstanden als Resonanz-
organ – formte die Welt, während die Welt im Gegenzug die Hand formte. In dieser 
Wechselwirkung liegt der Ursprung einer materiell begründeten Menschwerdung: Der 
Mensch verkörpert materielle Vorstellungen. Der Umgang mit Materie erzeugte nicht 
nur Fertigkeiten, sondern auch soziale Resonanzen. In der gemeinsamen Herstellung 
und Weitergabe von Werkzeugen entstanden Formen des Lernens, die Tomasello als 

„Wagenhebereffekt“ beschreibt – die kulturelle Weitergabe von Wissen und Können 
über Generationen hinweg (vgl. Tomasello 2020: 14). So wurde Materialerfahrung 
zu einer treibenden Kraft kultureller Identitätsbildung, aber auch zur Basis sozialer 
Ordnungen und Machtstrukturen.

Resonanz zeigt sich damit auf mehreren Ebenen: in der morphologischen Anpas-
sung des Körpers, in der kognitiven Entwicklung durch Materialerfahrung und in 
der sozialen Dimension des Zusammenlebens. Menschwerdung vollzog sich dem-
nach in Resonanz mit dem Material, der Mensch verkörpert Vorstellungen. Diese 
Wechselwirkungen prägen bis heute das Selbstverständnis des Menschen und die 
Entwicklung seiner Kulturen. Auf individueller Ebene wiederum wird das Kind erst 
durch den Kontakt mit Materialien zu einem aktiven Akteur (vgl. Bauer 2019: 106). 
Die materielle Praxis – von den ersten Greifbewegungen bis zur Adoleszenz – bildet 
ein zentrales Fundament für die Ausbildung des Selbstkonzepts (vgl. Erikson 1980). 

Im Verlauf der ontogenetischen Entwicklung wandeln sich reflexhafte Bewegun-
gen in zielgerichtetes Handeln. Aus anfänglicher Unkoordiniertheit entsteht Sach-
lichkeit, aus Versuch und Irrtum erwächst Könnerschaft. Materialerfahrungen regen 
das Denken an, strukturieren Wahrnehmung und Gefühl und tragen zur Ausbildung 
eines kohärenten Bewusstseins bei (vgl. Holm-Hadulla 2011: 86).

So zeigt sich: Materialerfahrungen prägen die körperliche, kognitive, emotionale 
und soziale Entwicklung und bilden das Fundament des subjektiven Bewusstseins. 
Die menschliche Evolution ist untrennbar mit materiellen Wechselwirkungen ver-
bunden. Der Umgang mit Material war von Beginn an ein Bildungsprozess – nicht 
immer intendiert, aber stets wirkkräftig. Wie Malafouris betont, wirken archäologi-
sche Artefakte nicht bloß als Abbilder der Realität, sondern gestalten sie aktiv mit 
(vgl. 2013: 118) – sowohl im fertigen Werk als auch im Prozess seines Entstehens.

Diese Befunde bilden die Grundlage einer Bildungstheorie des Materials, in der 
Materie als ko-konstitutiver Akteur der Erkenntnisbildung verstanden wird. Bildung 
erscheint darin nicht als primär geistiger Prozess oder als Kompetenzaneignung von 
Wissen, sondern als material-leiblicher Vollzug, in dem Wahrnehmen, Handeln und 
Denken unauflöslich miteinander verschränkt sind. Die Hand übernimmt dabei eine 
vermittelnde Funktion: Sie ist zugleich Resonanzorgan und Erkenntnisinstrument. 
Durch sie entsteht eine dichte Rückkopplung zwischen Körper und Welt, in der das 
Subjekt seine kognitiven, affektiven und praktischen Strukturen fortwährend reorgani-
siert. Daraus folgt eine systematische Neuakzentuierung kunstpädagogischer Theorie:

1.	 Materialität wirkt im Bildungsprozess nicht als passives, sondern als aktiver Objekt, 
dessen Eigenschaften – Widerständigkeit, Formbarkeit, Brüchigkeit – Erkenntnisfor-
men hervorbringen.

2.	 Primäre Leiblichkeit ist nicht Voraussetzung, sondern Prinzip des Bildens: Körper-
liche Vollzüge wie Greifen, Tasten oder Krafteinsatz sind selbst Strukturbedingungen 
des Denkens.

3.	 Bildung vollzieht sich nach einer rekursiven Logik von Exteriorisierung und Reso-
nanz und Reorganisation: Was geformt wird, formt das Subjekt zurück.

Diese Perspektive verschiebt den Fokus von der Repräsentation zur Resonanz, von 
der Symbolproduktion zur leiblich-materiellen Mit-Erzeugung von Welt. In der Ver-
bindung von archäologischen, entwicklungspsychologischen und kulturellen Befunden 
entsteht so ein konsistentes Modell material-leiblicher Bildung, das phylogenetische, 
ontogenetische und pädagogische Dimensionen integriert.

Daraus ergeben sich zentrale Implikationen für Theorie und Praxis: Material-
zugang, Werkprozessorientierung, leibbezogene Reflexion und kulturelle Weitergabe 
(Tomasellos „Wagenhebereffekt“) sind keine Randphänomene, sondern tragende 
Strukturmomente von Bildungsprozessen. Bildung wird so als resonanzbasiertes Welt- 
und Selbstverhältnis fassbar – ein Prozess, in dem der Mensch durch die Materie der 
Welt geformt wird, während er selbst die Welt formt.

Damit ist die Grundlage für die weitere Untersuchung gelegt:
Wenn Materie nicht als passives Objekt, sondern als aktives Gegenüber verstanden 
werden muss, dann stellt sich die Frage, wie sich diese Resonanz auf Bildungsprozesse 
auswirkt.



58 59

Bildung scheint in diesem Zusammenhang nicht nur ein geistiger oder sozialer Vor-
gang zu sein, sondern ein leiblich-materialer Prozess. Wie dieser Zusammenhang von 
Materie, Resonanz und Bildung theoretisch zu fassen ist, wird im folgenden Kapitel 
untersucht, das sich dem Bildungsbegriff zuwendet und entfaltet.

3.7 Leiblichkeit als Vollzugsform von Bildung

Aus den dargestellten Überlegungen lässt sich eine zentrale bildungstheoretische Ein-
sicht gewinnen: Bildung ist kein rein geistiger, sozialer oder kompetenzorientierter 
Vorgang, sondern ein materiell fundierter Prozess der Selbstorganisation. Der Mensch 
bildet sich, weil und insofern er materiell verfasst ist – weil seine Wahrnehmung, 
Bewegung, Handlung und Reflexion aus denselben energetisch-stofflichen Prinzipien 
hervorgehen, die die Evolution des Lebendigen tragen.

Damit wird Materie selbst zum Bildungsprinzip: Sie antwortet auf Einwirkungen, 
begrenzt und ermöglicht zugleich. In dieser Wechselwirkung entsteht das, was hier 
als Materialresonanz bezeichnet wird – die Fähigkeit des Lebendigen, auf materielle 
Strukturen zu reagieren und sie in leibliche Erfahrung zu übersetzen. Bildung voll-
zieht sich somit in der Spannung von Widerstand und Antwort, von Formung und 
Rückmeldung.

Diese Perspektive erweitert den Bildungsbegriff grundlegend. Sie zeigt, dass Bil-
dung nicht im Bewusstsein beginnt, sondern in der primären Leiblichkeit: im Tasten, 
Greifen, Halten, im rhythmischen Wechsel von Aktivität und Responsivität. Der Leib 
ist nicht Träger, sondern Ursprung von Erkenntnis. In seiner Beziehung zur Materie 
verwirklicht sich jene ursprüngliche Form des Denkens, die als Gestaltbildung ver-
standen werden kann – eine Verwandlung von Welt in Bedeutung.

Eine Bildungstheorie des Materials versteht Bildung daher als Fortsetzung evo-
lutionärer Selbstorganisation auf kultureller Ebene. Im Umgang mit Material setzt 
sich die Dynamik der Natur reflektiert fort: Der Mensch wird zum Mitgestalter jener 
Prozesse, aus denen er selbst hervorgegangen ist. 

Bildung erscheint so als Resonanzphänomen zwischen materiell-energetischen 
Seinsformen und Bewusstsein – als ein leiblich-materialer Dialog, in dem Weltaneig-
nung und Selbstwerdung untrennbar verbunden sind. Dabei ist jedoch zu betonen, 

dass Bildung in diesem Verständnis nicht automatisch geschieht. Die leiblich-mate-
rielle Verfasstheit des Menschen bildet die Bedingung von Bildung, nicht ihre Garantie. 
Erst im bewussten, reflektierten und kulturell vermittelten Umgang mit Material wird 
Resonanz zu einem Bildungsprozess im eigentlichen Sinn. 

Bildung bleibt damit ein kontingentes, offenes Geschehen – ein Vorgang, der sich 
zwar auf evolutionäre Prinzipien gründet, sie jedoch im Denken und Gestalten über-
steigt. In dieser Spannung zwischen Natur und Kultur, Leib und Geist, setzt sich der 
Bildungsprozess fort – als bewusste Antwort auf die Welt, die uns hervorgebracht hat.



60 61

Teil 2 – Resonanz

Vorbemerkung
Damit ein Organismus Reize empfangen kann, benötigt er eine Umwelt, die sie aus-
sendet (vgl. Teil 1). Ebenso benötigt der Mensch Stimulantien, die Bildungsprozesse 
anstoßen, damit er sein Potenzial entfalten kann (vgl. Wulf 2020: 7–9). Mit Bildungs-
prozessen ist gemeint, „dass Menschen in der Auseinandersetzung mit neuen Pro-
blemlagen neue Dispositionen der Wahrnehmung, Deutung und Bearbeitung von 
Problemen hervorbringen, die es ihnen erlauben, diesen Problemen besser als bisher 
gerecht zu werden“ (Koller 2023: 15). 

Wenn Bildung als Beziehung zwischen Mensch und Welt verstanden wird, dann 
ist Resonanz ihre elementare Form. Resonanz bezeichnet nicht bloß ein physikalisches 
Mitschwingen, sondern eine Weise des In-der-Welt-Seins, in der Wahrnehmung, Emp-
findung und Handlung aufeinander antworten. Der Leib bildet dabei die vermittelnde 
Instanz: Er empfängt, reagiert und gestaltet. In ihm konkretisiert sich jene dynamische 
Beziehung, in der das Subjekt der Welt antwortet und sich zugleich durch sie formt.

Rosa beschreibt Resonanz als „Antwortbeziehung“, in der sich Subjekt und Welt 
gegenseitig berühren, ohne sich aufzulösen (vgl. Rosa 2019). 

Während Teil 1 die anthropologischen und philosophischen Voraussetzungen 
dieser Beziehung entfaltet hat, untersucht Teil 2 nun die Bedingungen und Erschei-
nungsformen der Resonanz im Gestalten selbst. Ausgangspunkt sind zentrale Bildungs-
theorien (Humboldt, Schiller), die als theoretischer Resonanzrahmen rekonstruiert 
werden, bevor die empirischen Studien zeigen, wie Materialresonanz im konkreten 
Werkprozess erfahrbar wird.

Ziel dieses Teils ist es, den Resonanzbegriff bildungstheoretisch zu fundieren und 
empirisch zu erproben: Wie entstehen bildende Resonanzmomente im Umgang mit 
Material – und wie lassen sie sich für die Kunstpädagogik fruchtbar machen?

4 Bildung und ihr Begriff

Seit Jahrhunderten reißt das Bestreben nicht ab, den Menschen in seinen Fähigkeiten 
zu bilden. Immer wieder haben Vordenker, Mitdenker und Nachdenker den Begriff 
der Bildung geprägt, gewandelt, kritisch befragt – und neu zum Leuchten gebracht 
(vgl. Hastedt 2024).

Bildung zielt auf das Verhältnis des Menschen zu sich selbst und zur Welt. Selbst 
in Theorien, die dieses Verhältnis ins Zentrum rücken, bleibt Bildung unweigerlich von 
den historischen und gesellschaftlichen Bedingungen ihrer Zeit beeinflusst. Politische 
Strömungen, gesellschaftliche Entwicklungen und historische Brüche greifen ein, ver-
schieben Bedeutungen, verändern die Richtung des Strebens. Bildung lässt sich daher 
nicht außerhalb ihrer Zeit denken; sie ist Spiegel und Seismograph zugleich – ein Echo 
von Utopien, Krisen und Hoffnungen (vgl. Wulf 2020: 22). Bildung ist ereignishaft: 
Sie entsteht, wo Menschen der Welt handelnd und deutend begegnen, und sie bleibt 
offen – ein Suchbild, das mehr Fragen stellt, als es Antworten gibt (vgl. Rittelmeyer 
2011: 13 ff.).

Doch diese Offenheit bleibt nicht theoretisch. Bildung ereignet sich dort, wo der 
Mensch der Welt begegnet – im Staunen, im Scheitern, im Deuten, im Gestalten. Diese 
Prozesse verlaufen selten geradlinig; sie kennen Pausen, Brüche und Umwege. In ihnen 
entfaltet sich jene produktive Kraft, die den Menschen formt, während er Bedeutungen 
schafft (vgl. Dörpinghaus/Uphoff 2012: 113–138). Bildung ist kein Zustand, sondern 
Bewegung – ein energetisches Geschehen, das entsteht, wenn sich menschliche Kraft 
auf ein Außen richtet (vgl. Wulf 2020: 56).

Bildung gründet zugleich auf einem Menschenbild – einem stillen Hintergrund, 
der vorgibt, was der Mensch ist und was er werden kann. Thomas Damberger schreibt:

Bildung bedeutet Menschenbildung. Nur mit Blick auf den Menschen sprechen 
wir von Bildung. Wir können aber nur dann Menschen bilden – oder etwas 
genauer formuliert: die Bildung des Menschen ermöglichen –, wenn wir uns 
unseres Menschenbildes, auf das unser pädagogisches Bemühen abzielt, bewusst 
werden. (Damberger 2021: 9)

Wenn Bildung also immer ein bestimmtes Bild vom Menschen voraussetzt, stellt 



62 63

sich unausweichlich die Frage, worauf dieses Bild zielt: Was macht ein gelungenes 
Leben aus? Konrad Paul Liessmann fasst dies in der schlichten, aber weitreichenden 
Frage zusammen: Inwiefern kann Bildung dazu beitragen, ein solches Leben zu ver-
wirklichen? (vgl. 2017: 69)

Um diese Fragen zu fassen, lohnt der Blick auf jene Denker, die Bildung als 
Lebensform verstanden haben. Einer von ihnen war Johann Heinrich Pestalozzi. Er 
war der Ansicht, der Mensch müsse sich als Ganzes entfalten – zusammengefasst in 
Herz, Hand und Kopf. Gefühl, Tat und Verstand tragen zur Bildung des Menschen 
nur dann bei, wenn sie zusammenwirken (vgl. Klika 2018: 79). Diese Idee wirkt fort – 
bis in die Gegenwart. So heißt es im Bayerischen Schulgesetz: „Die Schulen haben den 
in der Verfassung verankerten Bildungs- und Erziehungsauftrag zu verwirklichen. Sie 
sollen Wissen und Können vermitteln sowie Geist und Körper, Herz und Charakter 
bilden“ (BayEUG, § 21).

Auch wenn es scheinen mag, dass dieser ganzheitliche Ansatz in Zeiten des 
Digitalen verloren ginge oder rückwärtsgewandt sei, bleibt er doch aktuell – ver-
ankert in einem Geflecht aus körperlichen, seelischen und sozialen Kräften, als 
ein Beziehungsgewebe, das den Menschen mit sich selbst und der Welt verbindet.

Während Pestalozzi die Ganzheitlichkeit menschlicher Bildung betont, legte 
Jean-Jacques Rousseau zuvor das Fundament einer Bildungsidee, die Freiheit 
und Selbsttätigkeit ins Zentrum stellt, denn in ihr liegt das Potenzial mensch-
licher Handlung und Selbstgestaltung (vgl. Middel 2017: 145–148). In seinem 
Roman Émile verbindet Rousseau Denken und Handeln zu einer Einheit. Der 
junge Zögling lernt aus eigenem Antrieb ein Handwerk, denkt über Naturphä-
nomene nach und entdeckt, dass Tun und Denken einander bedingen (vgl. 2019).

Rousseau schreibt:
„Wenn ich ein Kind, anstatt es fortwährend über den Büchern sitzen zu lassen, in 
einer Werkstatt beschäftige, so arbeiten seine Hände zum Vorteil des Geistes; 
es wird Philosoph, trotzdem es sich nur für einen Handwerker hält“ (ebd.: 283).

Pures Wissen, das sich aus einer Vielzahl an Informationen speist, genügt nicht. 
Erst das Tun der Hände vervollständigt den Geist – es führt zu einem praktischen 
Wissen, zu einer Form von Weisheit, die sich auch jenseits akademischer Bildung ent-
falten kann. Rousseau deutet damit Bildung als ein Verhältnis zwischen Erkenntnis 
und Handlung – ein Gedanke, der bis heute in pädagogischen Diskursen fortlebt.

Darüber hinaus entzaubert Rousseau den göttlichen Ursprung des Wissens und ersetzt 
ihn durch die menschliche Fähigkeit zur Selbstermächtigung (vgl. Wulf 2020: 29–30). 
Bildung wird zur Bewegung zwischen Denken und Tun, zwischen Freiheit und Verant-
wortung. Sie fördert Autonomie und Selbstgestaltung. Die Aktualität des händischen 
Tuns hebt Liessmann heute hervor: Seine Abwesenheit, so warnt er, könne keine ange-
messene Antwort auf die Herausforderungen der digitalen Welt sein (vgl. Liessmann 
2017: 113–126). Bildung ist kein abgeschlossenes Ziel, sondern ein offener Prozess des 
Werdens zwischen Selbst und Welt – nicht reduktiv, sondern relational und ganzheitlich.

4.1 Zusammenfassung

Bildung ist stets an ein bestimmtes Menschenbild gebunden. Folgerichtig muss jedes 
Bildungsverständnis vom Menschen in seiner jeweiligen Verfasstheit ausgehen. Bildung 
vollzieht sich nie ohne das Subjekt selbst – sie erfordert seine Aktivität, Anstrengung 
und Reflexion. Zugleich ist Bildung auf andere Menschen angewiesen und besitzt 
damit eine relationale Dimension.

Bildungsprozesse entstehen aus Erfahrung, oft verbunden mit Momenten der Ver-
zögerung. Ihre produktive Kraft entfaltet sich über die Zeit hinweg – in jenem Prozess, in 
dem der Mensch seine Welt deutet und gestaltet (vgl. Dörpinghaus/Uphoff 2012: 113–138).

Im Folgenden richtet sich der Blick auf zwei wegweisende Ansätze, die im soge-
nannten „pädagogischen 18. Jahrhundert“ entwickelt wurden (vgl. Damberger 2021: 
64). Sie greifen antike Bildungskonzepte auf und „heben“ sie im hegelianischen Sinne 
auf – bewahren, verändern und überführen sie zugleich (vgl. Klafki 2007: 15). 

Anknüpfend an die im Vorkapitel skizzierte Conditio humana – den Menschen 
als leiblich-sinnliches, handelndes und soziales Wesen – werden im Folgenden zwei 
klassische Bildungskonzepte fokussiert, die diese Grundannahme unterschiedlich ent-
falten: Wilhelm von Humboldt akzentuiert die Wechselwirkung von Empfänglichkeit 
und Selbsttätigkeit als Form menschlicher Weltbeziehung; Friedrich Schiller ergänzt 
dies um eine ästhetische Binnenvermittlung zwischen Sinnlichkeit und Vernunft. Beide 
Perspektiven bieten damit das begriffliche Fundament, um Materialresonanzen als 
Bildungsphänomen zu fassen.



64 65

4.2  Allgemeinbildung

Zwischen etwa 1770 und 1830 entfaltet sich eine erste reflexive Auseinandersetzung 
mit dem Begriff der Allgemeinbildung. Noch ist es zu früh, von einer systematischen 
Theorie zu sprechen, doch es entstehen humanistische Ansätze, die den Menschen 
und die Entfaltung seiner Potenziale in den Mittelpunkt stellen. Diesen Bestrebungen 
steht ein damals vorherrschendes philanthropisches Bildungsverständnis gegenüber, 
das die Nützlichkeit von Erziehung und die berufliche Verwertbarkeit von Bildung 
betont und sie vom gesellschaftlichen Stand her denkt (vgl. Damberger 2021: 64).

In dieser Zeit prägen Denker wie Herder, Lessing, Schiller und Goethe den Bil-
dungsbegriff maßgeblich – durch ihre Beiträge zur Anthropologie, Kunst und Kultur. 
Während Goethe sich dem Thema über einen biografischen, dialogischen Zugang 
nähert und die Dichtung, etwa in Wilhelm Meisters Lehrjahre9, als Reflexionsraum nutzt, 
formulieren Pestalozzi, Kant und Fröbel ihre Überzeugungen argumentativ. Die Den-
ker inspirieren und kritisieren sich gegenseitig; Humboldt wiederum lässt sich in seinen 
Überlegungen von Schiller beeinflussen (vgl. Muhlack 1995: 10).

Diese vielstimmigen Ansätze münden in einen Diskurs, der den Menschen zuneh-
mend als selbsttätiges Subjekt begreift. In dieser Entwicklung nimmt Wilhelm von 
Humboldt eine Schlüsselposition ein. Er führt die Idee der Bildung über die Reflexion 
der menschlichen Freiheit hinaus – hin zu einem Denken, das die Wechselwirkung 
zwischen Individuum und Welt in den Mittelpunkt stellt.

4.3  Humboldt – wenn die Welt bricht

Humboldt, der selbst nie eine Schule besucht hat (vgl. Casale 2022: 90), reist im jun-
gen Alter von 20 Jahren – zur Zeit der Französischen Revolution – von der Schweiz 
nach Paris. Der Pädagoge Clemens Menze schließt aus Humboldts Briefwechseln und 
Notizen, dass diese Erfahrungen prägend waren und den entscheidenden Anstoß zu 
seiner Bildungstheorie gaben (vgl. Benner 2023: 30). Auch Franz-Michael Konrad 
verweist auf die Revolution und ihre gesellschaftlichen Erschütterungen, insbesondere 

9 In diesem Werk geht es um einen jungen Mann, der Schauspieler werden will, stattdessen in das 
Leben geworfen wird und dadurch einen anderen Bildungsweg, der zwar nicht linear, aber persön-
lichkeitsfördernd ist, erfährt (vgl. Goethe 1988).

auf das kollektive Bedürfnis nach Halt (vgl. Konrad 2010: 42). Vermutlich war dies 
für Humboldt ein Schlüsselerlebnis: Als Reaktion darauf entzündete sich in ihm ein 
Bildungstrieb, der ihn „weckte oder aktivierte“ und sich in seiner Willenskraft und 
biografischen Veränderung widerspiegelte (vgl. Rittelmeyer 2011: 59).

Deshalb bewertet Humboldt die Frage nach der Position des Menschen neu – 
indem er danach fragt, inwieweit der Staat die Freiheit und Unabhängigkeit seiner 
Bürger eingrenzen darf (vgl. Benner 2023: 31). Damit legt er 1792 die Grundlage für 
seinen ersten bildungstheoretischen Entwurf. Gleichzeitig untersucht er, wie eng Politik 
und Pädagogik miteinander verflochten sind (ebd.: 65).

Humboldt führt aus, dass der Mensch sich zu einem Ganzen ausbilden soll. Dazu 
bedarf es Freiheit und einer Mannigfaltigkeit von Situationen. Form und Materie ste-
hen hierbei in wechselseitiger Beziehung: Je vielfältiger beide zusammenwirken, desto 
erhabener wird die Gestalt – und mit ihr der Mensch (vgl. Humboldt 2017: 78–79). 
Humboldt denkt in Zusammenhängen; für ihn ist der Mensch gestaltbar, körperlich 
wie geistig, und die Welt der Raum seiner Möglichkeiten.

Im Umkehrschluss beschreibt er die Folgen einer Bildung, die sich allein am 
Nützlichkeitsdenken orientiert (vgl. Damberger 2021: 65). Dann, so Humboldt, findet 
sich der Einzelne in Situationen wieder, in denen er willkürliche oder zufällige Ent-
scheidungen treffen muss (vgl. Humboldt 2017: 5). Er entwickelt die Idee, dass der 
Mensch sich und seine Fähigkeiten ausbilden und mit der Welt verknüpfen soll. Dazu 
benötige er, wie Humboldt schreibt, „einen Gegenstand, der die Wechselwirkung 
seiner Empfänglichkeit mit seiner Selbsttätigkeit möglich mache“ (ebd.: 9). Bildung 
entsteht also dort, wo der Mensch sich gestalten und biografisch verändern kann – 
in Resonanz mit der Welt und ihren Dingen. Wechselwirkung bedeutet, dass Emp-
fänglichkeit und Selbsttätigkeit einander bedingen: Der Mensch kann fühlen und 
wahrnehmen, zugleich aber auch aktiv auf das Erfahrene antworten. Diese doppelte 
Bewegung – von Aufnahme und Gestaltung – verleiht dem eigenen Dasein Sinn und 
Form (vgl. Casale 2022: 92).

Darüber hinaus schlussfolgert Humboldt, dass es dem Einzelnen obliegt, für den 
eigenen Halt zu sorgen. Weder Staat noch Institutionen sind verlässlich, und die Welt 
bleibt von Brüchen durchzogen. Bildung kann und muss daher helfen, in einer Welt, deren 
einzige Konstante der Wandel ist, in sich selbst Halt zu finden (vgl. Konrad 2010: 43). 



66 67

4.4 Zusammenfassung

Humboldts Bildungsbegriff zielt auf die ganzheitliche Ausbildung des Menschen. Bil-
dung bedeutet für ihn die Verbindung von Selbst- und Weltverhältnis – sie fördert 
Autonomie, Selbstermächtigung und die Fähigkeit, in einer sich wandelnden Welt 
urteils- und entscheidungsfähig zu bleiben. Sie beruht auf einem Gegenstand, an dem 
Empfänglichkeit und Selbsttätigkeit in Wechselwirkung treten. In dieser Spannung 
zwischen Aufnehmen und Gestalten entsteht Erkenntnis. Bildung eröffnet somit Pro-
zesse, in denen Kritikfähigkeit, Reflexion und Verantwortlichkeit wachsen können.

In Anlehnung an die klassische Bildungstheorie zielt Humboldt auf Prozesse der 
„Wechselwirkung“ zwischen Ich und Welt, die in den Modi von „Selbsttätigkeit“ und 
„Empfänglichkeit“ verlaufen. Diese Prozesse besitzen das Potenzial, das Selbst-, Mit- 
und Weltverhältnis des Menschen zu verwandeln – hin zu größerer Sensibilität, Tiefe 
und Verantwortlichkeit (vgl. Krautz 2017: 15).

Käthe Meyer-Drawe beschreibt solche Erfahrungen als „Widerfahrnisse“: Der 
Mensch wird in der Begegnung mit Dingen oder im Erleben von Ereignissen, die 
ihn stören oder irritieren, angerührt und tritt dadurch in Kontakt mit der Welt (vgl. 
Meyer-Drawe 2012: 17–25). Momente dieser Wechselwirkung sind weder positiv noch 
negativ zu bewerten – sie verändern das, was bisher war. Gerade das Scheitern oder 
das Erleiden von Enttäuschung kann ein neues Verhältnis zu sich selbst eröffnen und 
zur fruchtbaren Bildungserfahrung werden (vgl. Buck 1989: 77).

Bildung in diesem Sinn befähigt das Individuum, Welt zu ergreifen, auch wenn 
sie sich widersetzt oder Brüche zeigt. Sie umfasst das Allgemeine, das Besondere und 
das Können als Dimensionen menschlicher Entwicklung (vgl. Sowa 2019: 35).

Während Humboldt den Bildungsprozess als Wechselwirkung zwischen Ich und 
Welt beschreibt – als einen dynamischen Dialog, in dem der Mensch sich selbst formt, 
indem er auf die Welt antwortet –, verlagert Schiller den Blick stärker nach innen. Er 
erweitert Humboldts Verständnis um eine ästhetische Dimension, in der die Freiheit 
des Menschen nicht allein aus seiner Beziehung zur Welt, sondern aus der Harmonie 
seiner inneren Kräfte hervorgeht (vgl. Schiller 1989: 35 ff.).

4.5 Ästhetische Erziehung bei Schiller

Schiller widmet sich in vielen seiner Schriften dem Verhältnis von Natur, Kultur und 
Mensch. Besonders in seinen literarischen und theaterästhetischen Arbeiten untersucht 
er, wie Kunst zur Bildung des Menschen beitragen kann (vgl. Schneider 2021: 57).

Wie Humboldt wird auch Schiller von den Erschütterungen der Französischen 
Revolution geprägt. Die Erfahrung, dass der Staat sich gegen seine Bürger wendet und 
Freiheit in Gewalt umschlägt, führt ihn zu einer grundlegenden Frage: Wie kann der 
Mensch Vernunft und Selbstbestimmung erlangen, ohne dass er von außen erzogen 
oder gezwungen wird? Als enttäuschte Sympathisanten der Revolution bleibt ihm 
nur die Idee einer inneren Freiheit – verwirklicht in Selbstbestimmung, Maß und 
Verantwortung. Diese Erfahrung wird für Schiller zum Ausgangspunkt seiner Briefe 
über die ästhetische Erziehung des Menschen (ebd.: 62). 

Enttäuscht vom Scheitern politischer Freiheit fragt er, wie eine wahrhaft freie 
Gesellschaft möglich ist, wenn der Mensch innerlich unfrei bleibt (vgl. Schiller 2024: 
3. Brief ). Schiller erkennt, dass der Staat kein normatives Gebilde ist, sondern von 
der moralischen und geistigen Haltung seiner Bürger getragen wird. Ein guter Staat 
kann also nur dort bestehen, wo die Menschen, die ihn bilden, sich selbst gebildet 
haben (ebd.:  2. Brief ). Daraus entwickelt Schiller ein Gedankenmodell, in dem er die 
Menschen – und die von ihnen hervorgebrachten Staatsformen – unterscheidet. Ent-
scheidend ist für ihn die Frage, wie das Individuum Freiheit und Selbstbestimmung 
erlangen kann, obwohl es in ein Geflecht aus Gesetzen, Zwängen und gesellschaftli-
chen Erwartungen eingebunden ist (vgl. Dietrich/Krinninger/Schuberth 2012: 35–38).

Seine Antwort findet er in der Kunst: Sie soll den Menschen befähigen, die Span-
nung zwischen Sinnlichkeit und Vernunft zu gestalten und in Harmonie zu bringen 
– eine „ästhetische Bildung“, die den Menschen zu sich selbst führt und damit die 
Grundlage gesellschaftlicher Freiheit bildet (vgl. Schiller 2024: 2. Brief ). Er verdichtet 
diesen Gedanken zu einem anthropologischen Modell, das Bildung als inneres Span-
nungsfeld beschreibt (siehe Abb. 1).

Um die Bedingungen dieser Freiheit zu bestimmen, untersucht er die Beziehung 
zwischen den Trieben, die den Menschen bewegen – und entwickelt daraus sein Konzept 
von Stoff-, Form- und Spieltrieb (ebd.: 12.–16. Brief ). Damit überwindet er den Dualismus 
des aristotelischen Modells von ‚hyle‘ und ‚morphe‘ (vgl. Schneider 2021: 64; Kapitel 1).



68 69

Abb. 1: Der Spieltrieb vermittelt zwischen Stoff- und Formtrieb und bringt beide in ein Gleichge-
wicht. In ihm wird Freiheit erfahrbar – als Einheit von Sinnlichkeit und Vernunft.

4.6 Stoff und Form

Damit verschiebt Schiller die Perspektive von der Wechselwirkung zwischen Mensch 
und Welt hin zur Wechselwirkung der inneren Kräfte des Menschen selbst. Wo Hum-
boldt Empfänglichkeit und Selbsttätigkeit beschreibt, erkennt Schiller in der Verbin-
dung von Sinnlichkeit und Formtrieb – vermittelt durch den Spieltrieb – ein Prinzip. 
Bildung wird so nicht nur ein Verhältnis zur Welt, sondern ein Verhältnis zu sich 
selbst – ein ästhetischer Prozess, in dem Freiheit Gestalt gewinnt. Schiller sieht den 
Menschen in einem Spannungsverhältnis zwischen Natur und Vernunft. Er ist einer-
seits sinnlich, begehrend, wandelbar – andererseits vernunftbegabt, auf Form, Maß 
und Gesetz gerichtet. Um diese Gegensätze zu denken, ohne sie gegeneinander aus-
zuspielen, entwickelt Schiller in seinen Briefen über die ästhetische Erziehung des 
Menschen das Modell der Triebe (vgl. Schiller 2024).

Der Stofftrieb entspringt der Sinnlichkeit: Er zielt auf Veränderung, Bewegung 
und Wahrnehmung. Er bindet den Menschen an das Leben und an das, was ihn affi-
ziert – an den Stoff der Welt (ebd.: 12. Brief ).

Der Formtrieb dagegen entspringt der Vernunft; er strebt nach Beständigkeit, 
Ordnung und Gesetz. Er sucht das Allgemeine und Dauerhafte im Wandel der 
Erscheinungen. Diese beiden Kräfte stehen in Spannung zwischen Natur und Ver-
nunft zueinander – sie bedingen sich, aber sie trennen auch. Damit der Mensch nicht 
zerrissen wird führt Schiller einen dritten Trieb ein: den Spieltrieb. Er vermittelt 
zwischen Stoff und Form, zwischen Sinnlichkeit und Vernunft. Im Spiel – verstanden 

als freies, zweckfreies Handeln – vereinen sich Wahrnehmung und Gestaltung, Gefühl 
und Denken. Der Mensch erlebt sich darin zugleich als sinnlich und als geistig frei. 

„Der Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist 
nur da ganz Mensch, wo er spielt“ (ebd.: 13–15. Brief ).

Für Schiller ist dieses Spiel keine Flucht aus der Wirklichkeit, sondern ein Zustand 
produktiver Freiheit. Hier kann der Mensch die Welt erfahren, deuten und gestalten, 
ohne durch äußere Zwecke bestimmt zu sein. In diesem Sinne ist das Spiel – wie auch 
das künstlerische Handeln – ein Bildungsraum: ein Ort, an dem sich das Subjekt im 
Umgang mit Form und Material selbst bildet, wo Empfänglichkeit und Selbsttätigkeit 
in Resonanz treten – ganz im Sinne der klassischen Bildungsidee. Schillers Gedanke 
des Spieltriebs lässt sich als eine frühe Beschreibung ästhetischer Bildung verstehen.

Im Spiel – verstanden als freies, zweckfreies Tun – erfährt der Mensch sich als 
handelndes, wahrnehmendes und gestaltendes Wesen. Diese Erfahrung hat nichts 
Beliebiges; sie stiftet Sinn. Indem der Mensch mit Formen, Stoffen oder Bedeutungen 
experimentiert, wird er sich seiner selbst und seiner Beziehung zur Welt bewusst. Er 
übt Freiheit ein – nicht als Abwesenheit von Regeln, sondern als Fähigkeit, in der 
Offenheit des Spiels Gestalt zu geben. Regeln und Muster entspringen der Sache und 
nicht aus Willkür. Damit berührt Schiller ein pädagogisches Grundmotiv, das bis in 
die Gegenwart wirkt:

Bildung versteht sich als ein ästhetischer Prozess, in dem Denken und Handeln, 
Wahrnehmen und Erfinden ineinandergreifen. Gemeint ist keine selbstgenügsame 
Sinnlichkeit, sondern die Bewahrung eines Freiheitsmoments, das ohne kontinuierliche 
Arbeit an sich selbst im Denken und Tun eingeschränkt werden kann.

Hier begegnet der Mensch der Welt nicht nur theoretisch, sondern körperlich, 
wahrnehmend, denkend und schöpferisch – und genau in dieser Resonanz entfaltet 
sich Bildung als lebendige Erfahrung.

4.7 Zusammenfassung

Während der Mensch über Jahrhunderte seine Bildung aus der Auseinandersetzung 
mit seiner Umwelt schöpfte – aus erfahrungsbasierter Praxis und der Beziehung zu 
sich selbst, zu anderen und zur Welt –, entwickelten sich spätestens seit der Antike 

Stofftrieb

ist sinnlich rezeptiv

verändert das Subjekt

richtet sich auf das Leben und Werden

bindet den Menschen an Natur und 
Bedürfnis

Sinneserfahrung und Wahrnehmung

Formtrieb

entspringt der Vernunft

strebt nach Gesetz, Beständigkeit, 
Gestalt

drängt das Subjekt, Welt und Ordnung 
zu erfassen

behauptet das Subjekt gegenüber 
dem Wandel

Denken und Gesetze

Spieltrieb

vermittelt

verbindet in Freiheit

will empfangen und hervorbringen

Sinnlichkeit und Vernunft



70 71

Konzepte, die diese Entwicklung theoretisch fundierten. Sie verfolgten unterschied-
liche, aber auch gemeinsame Ziele: die Förderung menschlicher Selbstbestimmung, 
Urteilskraft und Gestaltungsfähigkeit.

Zwei bildungstheoretische Ansätze – die von Humboldt und Schiller – wurden 
exemplarisch erörtert. Während Humboldt Bildung als allgemeines, auf Selbsttätigkeit 
und Autonomie gerichtetes Prinzip versteht und Einseitigkeit im Machen wie im Denken 
ablehnt, setzt Schiller einen hohen Maßstab an die Erziehung durch Ästhetik, Wahr-
nehmung und die Wirkkraft der Kunst. Beide Konzepte entstehen aus dem Versuch, 
gesellschaftliche „Störungen“ – etwa Unterdrückung, Angst und Orientierungslosigkeit 

– zu überwinden. Der verbindende Gedanke liegt in der wechselseitigen Durchdringung 
von Mensch und Welt, von Empfänglichkeit und Selbsttätigkeit (vgl. Rosa 2019: 411).

Die Gegenüberstellung zeigt, dass Bildung nicht unilateral verstanden werden 
kann. Im Kern geht es darum, dass im Menschen etwas berührt, stimuliert oder 
angestoßen wird – eine Bewegung, aus der sich ganzheitliche Veränderung und Befä-
higung entfalten können. Bildung dient damit der Vorbereitung auf das Leben und 
die Zukunft. Der Umgang mit Material kann, wie Humboldt betont, solche Prozesse 
ermöglichen, weil er ein leibliches Lernen mit Hand und Geist fördert. Durch prak-
tisches Können entwickeln sich Autonomie und Selbstermächtigung: Wer weiß, wie 
man etwas herstellt, kann Ideen in die Realität überführen und die Welt gestalten. Dies 
eröffnet auch die Möglichkeit, kritisch über das eigene Tun zu reflektieren und Urteils-
fähigkeit zu entwickeln – eine Grundlage konzentrierter, verantwortlicher Handlung.

Auch Schillers Ansatz lässt sich auf den Umgang mit Material übertragen. Die 
Überführung von Stoff und Form bildet die Grundlage des materialbezogenen Tuns. 
Ist der Werkstoff zu Beginn noch in seiner eigenen Gestalt, steht der Mensch vor der 
Aufgabe, ihn in eine selbst entworfene Form zu bringen. Sinnliche Erfahrung (Stoff) 
und Regelhaftigkeit (Form) wechseln einander ab; im Spiel, als zeitlicher Struktur und 
vermittelnder Bewegung, entsteht ein Möglichkeitsraum. Dabei geht es nicht um eine 
Sinnlichkeit, die sich selbst genügt, sondern um die Bewahrung eines Freiheitsmo-
ments, das Gefahr läuft, durch mangelnde Arbeit an sich selbst – im Denken wie im 
Machen – beschnitten zu werden. Sowohl bei Humboldt als auch bei Schiller zeigt sich 
Bildung als Beziehungsgeschehen – als Prozess, in dem der Mensch sich in Resonanz 
mit Welt, Stoff und sich selbst erfährt. Genau an diesem Punkt knüpft die moderne 
Resonanztheorie von Hartmut Rosa an, die die Idee der Wechselwirkung systematisch 
weiterführt und in den Kontext gegenwärtiger Bildungsprozesse überträgt.

5 Resonanz als Weiterführung des Bildungsbegriffs

Versteht man Bildung im Sinne Humboldts als Wechselwirkung und Beziehung zwi-
schen Mensch und Welt, so lässt sich sein bildungstheoretisches Konstrukt als ein 
Strukturmodell begreifen, an das die Resonanzpädagogik anschließt (vgl. Rosa/End-
res 2016):

Bildung in einem resonanztheoretisch verstandenen Sinne zielt aber weder auf 
Selbst- noch auf Weltbildung als solche, sondern auf Weltbeziehungsbildung: […] 
Weltanverwandlung. (Rosa 2019: 408)

Resonanz ist demnach ein Modus des Antwortverhältnisses zwischen Subjekt und 
Welt: Beide berühren, antworten und verändern einander (ebd.: 298). Hier zeigt sich 
eine klare Korrespondenz zu Humboldts Konzept der „Empfänglichkeit“ und „Selbst-
tätigkeit“ (vgl. Humboldt 2017: 25).

Durch Affizierung und wechselseitige Beziehung zwischen Schüler:innen, Welt, 
Lernstoff und Lehrenden werden Bildungsprozesse stimuliert und gestaltet. Den 
Begriff „Resonanzpädagogik“ belegt Rosa mit der Idee, eine Pädagogik anzuwen-
den, die Kinder und Jugendliche positiv bewegt und befähigt (vgl.Rosa/Endres 2016).

Zentral ist dabei die Erfahrung von Selbstwirksamkeit – also die Fähigkeit, auf 
äußere Reize, Inhalte oder Gegenstände nicht nur zu reagieren, sondern sich zu ihnen 
intentional gestaltend in Beziehung zu setzen. Diese Stimuli können fachliche, mate-
rielle oder symbolische Formen annehmen, zu denen eine Positionierung erforderlich 
ist (vgl. Rosa 2019: 404).

Hartmut Rosa beschreibt Resonanz wie folgt:

Resonanz können wir nun aber mittels der Spiegelneuronen- und Empathiet-
heorien einerseits und der Selbstwirksamkeitsforschung andererseits genauer 
bestimmen als ein spezifisch kognitives, affektives und leibliches Weltverhältnis, 
bei dem Subjekte auf der einen Seite durch einen bestimmten Weltausschnitt 
berührt und bisweilen bis in ihre neuronale Basis ›erschüttert‹ werden, bei dem 
sie aber auf der anderen Seite auch selbst ›antwortend‹, handelnd und einwir-



72 73

kend auf Welt bezogen sind und sich als wirksam erfahren – dies ist die Natur 
des Antwortverhältnisses oder des ›vibrierenden Drahtes‹ zwischen Subjekt 
und Welt. Die leuchtenden Augen eines Menschen können dann als sicht- und 
tendenziell messbares Indiz dafür gelesen werden, dass der ›Resonanzdraht‹ in 
beide Richtungen in Bewegung ist: Das Subjekt entwickelt ein intrinsisches, ten-
denziell handlungsorientierendes und öffnendes Interesse nach außen, während 
es zugleich von außen in Schwingung versetzt oder affiziert wird (2019: 279).

Auch wenn Humboldt die soziale Dimension nicht ausdrücklich entfaltet, bleibt 
Bildung immer auf Andere bezogen. Schulen stehen daher vor der Aufgabe, Reso-
nanzräume zu eröffnen, die Beziehungen zwischen Lernenden, Lehrenden und Welt 
ermöglichen – und damit Bildung im eigentlichen, menschlichen Sinne fördern (vgl. 
Beljan/Winkler 2019). Folgende empirische allgemeinbildende Kategorien lassen sich 
aus dem Erörterten ableiten:

• Empfänglichkeit und Selbsttätigkeit
• Affizierung
• Stimulantien
• Positionierung
• Leiblichkeit
• Doppelaspekt der Gestaltung von Subjekt und Objekt
• innerliche und äußerliche Handlungen
• Verantwortlichkeit
• Resilienz

5.1 Bildung als leiblicher Resonanzprozess

Bildung wird in dieser Arbeit anthropologisch als ein Prozess verstanden, der das 
Individuum in seinen ganzheitlichen Fähigkeiten stärkt, Fachlichkeit fördert und dazu 
befähigt, Störungen oder Widerfahrnisse so zu wandeln, dass in ihm selbst jener Halt 
entsteht, den es in einer veränderlichen Welt braucht. Dabei werden emotionale ebenso 
wie kognitive und leibliche Aspekte berücksichtigt, da der Mensch ein fühlendes, den-
kendes und handelndes Wesen ist (vgl. Huber/Krause 2018: 7). Diese ganzheitliche 
Perspektive zeigt sich besonders deutlich im Verhältnis von Gefühl und Leiblichkeit:
„Den Gefühlen kommt wegen der besonderen Leib-Geist-Komponente – also leiblich 

spürbar und zugleich geistig (kognitiv) benennbar zu sein – eine besondere Bedeutung 
im Bildungsprozess zu“ (Klika 2018: 86).

Über diesen emotional-leiblichen Zugang öffnet sich das Subjekt zugleich für 
Resonanzen mit der Welt. Diese Resonanzen verlangen – um wirksam zu werden 
– nach einer kognitiven Durchdringung: Durch Denken und Reflexion werden sie 
verstehbar und in ein Selbst- und Weltverständnis integriert. Darüber hinaus steht 
das Subjekt in einer verantwortlichen, relationalen Beziehung zur Welt, zu anderen 
Menschen und zur Kultur. Wie die anthropologischen Überlegungen gezeigt haben, 
kann insbesondere der Umgang mit Material, mit Kunst, Bild und Werk, Bildungs-
prozesse evozieren, weil der Mensch resonanzfähig ist. Solche Prozesse legen nicht 
nur handwerkliche, gestalterische und technische Grundlagen, sondern eröffnen auch 
inhaltliche Bezüge zu Fragen der Umwelt- und Daseinsgestaltung – und damit zur 
Rolle des Menschen in der Welt (vgl. Wessels 1969: 59–174). Gerade deshalb verliert 
das Handeln mit Material, Werkzeug und Körper auch in einer digitalen Welt nichts 
von seiner Aktualität (vgl. Wiesmüller 2023: 20–28).

5.2  Bildungskategorien als heuristisches Raster

Die vorangehenden Überlegungen haben gezeigt, dass Bildung als vielschichtiger 
Prozess zu verstehen ist, in dem der Mensch in Beziehung zu sich selbst, zur Welt und 
zu anderen tritt. Von Humboldt über Schiller bis zu Rosa zeichnet sich eine Linie 
ab: Bildung vollzieht sich in Wechselwirkung, in Resonanz und in leiblich-sinnlicher 
Erfahrung. Sie ist weder rein kognitiv noch ausschließlich praktisch, sondern relational 
(vgl. Krautz 2017). Um dieses Verständnis analytisch handhabbar zu machen, werden 
im Folgenden zentrale Kategorien gebündelt. Sie ergeben sich aus der Verbindung 
klassischer Bildungstheorie (Humboldt; Schiller), reformpädagogischer und erfah-
rungsbasierter Ansätze (Rousseau; Pestalozzi; Meyer-Drawe) sowie der Resonanztheo-
rie (Rosa; Fuchs; Beljan/Winkler). Die Kategorien werden in drei Ebenen entfaltet:

1. Grundkategorien des Bildungsprozesses,

2. Dimensionen der Bildungswirkung und

3. Ermöglichungsbedingungen von Bildung.



74 75

5.3 Grundkategorien des Bildungsprozesses

Empfänglichkeit und Selbsttätigkeit
In Anlehnung an Humboldt entsteht Bildung dort, wo das Subjekt in Wechselwirkung 
mit der Welt tritt – wo Wahrnehmung (Empfänglichkeit) und aktives Gestalten (Selbst-
tätigkeit) einander durchdringen (vgl. Humboldt 2017: 9; Casale 2022: 92). Bildung 
bedeutet somit, Welt aufzunehmen und zugleich gestaltend zu antworten.

Affizierung und Resonanz
Wie Rosa ausführt, wird der Mensch in der Begegnung mit Welt berührt und antwor-
tet darauf handelnd; Bildung ist somit ein „Antwortverhältnis“ (vgl. Rosa 2019: 298, 
396–397, Rosa 2019 b: 38 f.). Dieses Moment des Berührtwerdens und die Fähigkeit 
zur Responsivität bildet den Ausgangspunkt jeder Transformation.

Leiblichkeit
Erfahrung ereignet sich leiblich; der Leib ist Medium der Begegnung mit Welt und 
Widerstand (vgl. Meyer-Drawe 2003 ; Fuchs 2020: 22ff.). Leiblichkeit macht Bildung 
spürbar und erfahrbar, sie verankert sie im Körpergedächtnis.

Innerliche und äußerliche Handlungen
Bildung entsteht, wenn innere Prozesse (Reflexion, Vorstellung, Affekt) und äußere 
Handlungen (Gestaltung, Bewegung, Ausdruck) ineinandergreifen (vgl. Schiller 2024; 
Rousseau 2019; Pestalozzi; Klika 2018: 79, 86). Dieses Zusammenspiel lässt den Men-
schen zugleich denkend und handelnd werden.

5.4 Dimensionen der Bildungswirkung

Verantwortlichkeit und Kritikfähigkeit
Bildung befähigt zu Urteil und verantwortlichem Handeln; sie ist stets auch ein ethi-
sches Projekt (vgl. Klafki 2007).

Autonomie und Selbstermächtigung
Bildung ermöglicht Selbstbestimmung und Wirksamkeitserleben (vgl. Humboldt 2017; 
Liessmann 2017; Rosa 2019: 404). 
Der Mensch erfährt sich als Handelnder und Gestaltender.

Resilienz und Weltbewältigung
Bildung stiftet inneren Halt im Umgang mit Brüchen und Wandel (vgl. Humboldt  
2017; Konrad 2010: 43; Rosa/Endres 2016). Sie stärkt die Fähigkeit, Krisen produktiv 
zu verarbeiten und daraus Neues zu entwickeln.

Positionierung
Bildung umfasst die Fähigkeit, in pluralen Kontexten eine begründete Haltung ein-
zunehmen. Sie verbindet Urteil, Affekt und Verantwortung (vgl. Schiller 2024; Klafki 
2007; Liesmann 2017; Rosa/Endres 2016; Rosa 2019).

5.5 Ermöglichungsbedingungen von Bildung

Stimulantien und Resonanzräume
Bildung braucht Anlässe, Irritationen und materiale Widerstände. Resonanzräume 
können ästhetischer, sozialer oder materieller Natur sein – überall dort, wo Begegnung 
und Antwort möglich werden (vgl. Rosa 2016: 279; Beljan/Winkler 2019).

Möglichkeitsräume
Offenheit für Neues ist Voraussetzung für Bildung. In solchen Möglichkeitsräumen 
gelingen Experiment, Entwurf und Erneuerung (vgl. Schiller 2024).

Ganzheitlichkeit
Im Sinne Pestalozzis zeigt sich Bildung in der Einheit von „Herz, Hand und Kopf“ 
– als Integration körperlicher, geistiger, emotionaler und sozialer Dimensionen (vgl. 
Pestalozzi 1821; Klika 2018: 79; BayEUG § 21).

5.6 Zwischenfazit

Die dargestellten Kategorien bilden den theoretischen Rahmen für die empirische 
Betrachtung. Sie dienen als heuristisches Raster, um Bildungsprozesse im Kontext 
von Materialität, Resonanz und introspektiver Erfahrung zu beschreiben.

Die hergeleiteten Bildungskategorien verdeutlichen, dass Bildung stets in einem 
Spannungsfeld von Sinnlichkeit, Handlung und Reflexion steht. Sie eröffnen damit 



76 77

einen begrifflichen Raum, in dem Bildungsprozesse in Beziehung zu Resonanz, Mate-
rialität und leiblicher Erfahrung verstanden werden können.

Ausgehend von diesem Fundament richtet sich der Blick nun auf die kunst- und 
werkpädagogische Literatur, in der das Material selbst als Träger und Medium sol-
cher Bildungsprozesse beschrieben wird. Um die unterschiedlichen Facetten dieses 
Zusammenhangs sichtbar zu machen, werden im Folgenden historische, werkpäda-
gogische und hochschuldidaktische Positionen herangezogen, die den Bildungswert 
des Materials aus verschiedenen Perspektiven beleuchten. Dabei wird gefragt, wie 
Materialität Bildung ermöglicht, welche Erfahrungen sie hervorruft und inwiefern 
sich daraus Resonanzen zwischen Mensch und Welt ergeben.

6 Das Bildungspotenzial des Materials und 
seine Resonanzen in der Kunst- und Werkpädagogik

Vorbemerkung
Schon in frühen Ansätzen, die als Vorläufer der Werkpädagogik gelten – etwa bei 
Comenius – wird dem Handwerk und dem damit verbundenen Umgang mit Mate-
rialien eine allgemeinbildende Bedeutung zugeschrieben (vgl. Wessels 1969: 12). Das 
Material galt hier als Medium der Weltaneignung – als Substanz, über die sich Denken, 
Fühlen und Handeln miteinander verbinden.

Die vorliegende Untersuchung widmet sich den Bildungspotenzialen des Mate-
rials, wie sie in der kunst- und werkpädagogischen Literatur diskutiert werden. Dass 
Materialien ein bildendes Moment besitzen, wurde bereits in den vorangegangenen 
Kapiteln als anthropologische Konstante herausgearbeitet. Im Folgenden wird nun 
systematisch der Frage nachgegangen, wie sich diese Vermutungen in der Fachlite-
ratur konkret niederschlagen. Dabei liegt der Fokus auf jenen Quellen, die über ihre 
historische und theoretische Relevanz hinaus exemplarisch verdeutlichen, wie das 
Verhältnis von Mensch, Material und Bildung gedacht wurde und wird. Die Auswahl 
der herangezogenen Ansätze folgt einer methodischen Dreiteilung:

1.  Historisch fundierte Positionen werden herangezogen, weil sie in 
der Nachkriegszeit einen entscheidenden Beitrag zur Systematisierung und 
Institutionalisierung kunstpädagogischer Theorien leisteten und als Refe-

renzrahmen für spätere bildungstheoretische Diskussionen gelten können.

2.  Schließlich werden hochschuldidaktische Modelle – wie das Materialstudium 
bei Itten – in Beziehung zu zeitgenössischen Ansätzen gesetzt, die Materialität im 
Kontext von Digitalisierung und Lehre neu verhandeln. Weitere Stimmen – wie Sara 
Hornäk – werden einbezogen, um die Weiterentwicklung des Materialbegriffs im 
Kontext der Digitalisierung und Entmaterialisierung zu beleuchten. 

3.  Ergänzend werden kunst- und werkpädagogische Texte des 21. Jahrhunderts 
betrachtet. Sie dienen der Verortung des Materialbezugs in einem umfassenderen, 
anthropologischen Verständnis von Bildung. Sie verdeutlichen, dass Materialerfah-
rung nicht nur eine didaktische Methode, sondern eine anthropologische Konstante 
menschlicher Weltaneignung ist.

Diese Eingrenzung ermöglicht eine kontrastive und zugleich genealogische Pers-
pektive: von den frühen, anthropologisch begründeten Überlegungen bis hin zu gegen-
wärtigen Entwürfen, in denen Materialität zunehmend medial, virtuell oder hybrid 
verstanden wird.

6.1 Handbuch der Kunst- und Werkerziehung

Bereits der erste Band Grundfragen der Kunstpädagogik – eine Neubearbeitung von Her-
bert Trümpers Kunstpädagogischen Grundlagen von 1953 – markiert eine grund-
legende inhaltliche und systematische Neuorientierung des Faches (vgl. Engels 2015: 
113, 297). Während Trümper im Vorwort des Handbuchs der Kunst- und Werkerziehung 
die handwerkliche Tätigkeit als „im Wesen des Menschen selbst begründet“ beschreibt 
(Trümper 1957:8), betont die Neubearbeitung von 1975 stärker didaktische und bil-
dungstheoretische Aspekte (vgl. Engels 2015: 113).

Der zweite Band, Werkerziehung und plastisches Gestalten, den Karl Klöckner 1961 und 
1969 herausgab, folgt dagegen noch Trümpers ursprünglicher Intention (vgl. Engels 
2015: 184). Im Vorwort dieses Bandes positioniert sich Trümper mit Nachdruck:

Die Forderung nach Handbetätigung, nach dem Umgang mit Werkzeug und Mate-
rial ist uralt und im Wesen des Menschen selbst begründet. Jeder Bildungsprozeß, 
der die gestaltende Auseinandersetzung mit widerständigen Werkstoffen und die 



78 79

dabei gewonnen Erfahrungen, Einsichten und Fertigkeiten ausschließt, bleibt unvoll-
kommen. Eine gründliche und umfassende Bildung verlangt auch eine lebendige 
Beziehung zu der vom Menschen geschaffenen Umwelt und den Arbeitsformen 
handwerklicher und industrieller Gestaltung (1969: 7–8).

Trümper versteht Bildung als einen Prozess, der ohne die leiblich-konkrete Erfahrung 
von Material unvollständig bleibt. Materialerfahrung gilt ihm als im Wesen des Men-
schen verankert – als anthropologische Grundlage allgemeiner Bildung. Materiale 
Widerständigkeit wird hier als bildendes Moment verstanden: 

Das Gestalten an Werkstoffen wie Ton oder Holz erfordert Anpassung, Umdenken 
und körperliches Tun. Klöckner spricht von einem „Werkstoffwillen“ – einem inneren 
Gesetz des Materials, das die Formgebung mitbestimmt (vgl. 1969: 20 f.). Diese Ausein-
andersetzung führt zu räumlichem Denken, motorischer Geschicklichkeit und zur Aus-
bildung eines „Formsinns“, in dem sich seelische Inhalte manifestieren (ebd.: 504–506).

6.1.2 Band II²

In Band II² des Handbuchs der Kunst- und Werkerziehung vertieft Karl Klöckner die von 
Trümper formulierte Idee einer anthropologisch begründeten Bildung durch Mate-
rialerfahrung. Er beschreibt, dass Menschsein durch den Umgang mit Stoffen und 
Materialien wesentlich geprägt ist und dass diese unterschiedliche Qualitäten auf-
weisen, die über Haptik, Sehen, Riechen und Schmecken wahrgenommen werden 
können (vgl. 1969: 15f.).

Insbesondere Kinder, so Klöckner, lernen über sinnlich-motorische Mate-
rialkontakte: Sie entwickeln eine „Intelligenz der Sinne und der Hand“, die 
eng mit den Anfängen des begrifflichen Denkens verbunden ist (ebd.: 16). 
Materiale Widerständigkeit wird hier als bildendes Moment verstanden. Das Gestalten 
an Werkstoffen wie Ton oder Holz erfordert Anpassung, Umdenken und körperli-
ches Tun. Klöckner spricht von einem „Werkstoffwillen“ – einem inneren Gesetz des 
Materials, das die Formgebung mitbestimmt (ebd.: 19 f.). Diese Auseinandersetzung 
führt zu räumlichem Denken, motorischer Geschicklichkeit und zur Ausbildung eines 

„Formsinns“, in dem sich seelische Inhalte manifestieren (ebd.: 504–506).

Klöckner deutet damit das Verhältnis von Mensch und Material als ein Wechsel-

spiel von Widerstand und Gestaltung. Auf der Seite des Materials zeigen sich Eigen-
schaften wie Härte, Elastizität oder Struktur; auf der Seite des Subjekts entstehen dar-
aus Wahrnehmung, Motorik, das Bewusstsein des eigenen Könnens und das Denken 
in Formzusammenhängen. Bildung vollzieht sich demnach nicht gegen das Material, 
sondern durch es – im tätigen, leiblichen Dialog. Während Klöckner das bildende 
Moment des Materials im sinnlich-formenden Tun verortet, erweitert Kaul diese Per-
spektive um eine technisch-strukturelle Dimension.

6.1.3 Band II³: Werkunterricht und Technik

Im darauffolgenden Band II³, der den Titel Werkunterricht und Technik trägt, verschiebt 
sich der Fokus vom künstlerischen zum technischen Umgang mit Material. Willi 
Kaul betont, dass sich der Werkunterricht nicht allein auf handwerkliche Fähigkei-
ten beschränken darf, sondern ein grundlegendes Verständnis von Materialeigen-
schaften, Kräften und Wirkungszusammenhängen vermitteln soll (vgl. 1973: 28–39).

Kaul beschreibt, dass jedes Material nach einem „inneren Ordnungsgefüge“ 
aufgebaut sei, das eine „mannigfaltige und doch begrenzte Reihe von Bearbeitungs- 
und Gestaltungsmöglichkeiten“ eröffne. Diese seien nur durch „elementare Aufga-
ben“ erfahrbar, die auf „selbstgewonnene, grundlegende Erfahrungen“ zielen (ebd.: 
176). Solche Lernprozesse fordern sowohl die intellektuelle als auch die gestalteri-
sche Seite des Menschen heraus, indem sie Einfühlung, Gestaltung und technisches 
Denken miteinander verknüpfen. Der Umgang mit Material fördert dabei ein Ver-
ständnis für die Gesetzmäßigkeiten der Dinge und deren zweckdienliche Gestaltung. 

Besonders plastische Materialien wie Ton dienen hier als Beispiel: Ihre Formbar-
keit und Widerständigkeit verlangen die bewusste Kontrolle physikalischer Parameter 
– etwa Wassergehalt oder Dichte –, wodurch Ursache und Wirkung handlungsbezogen 
erfahrbar werden (ebd.: 110–139). Das Wissen über Kräfte und Stoffe – etwa über die 
Konsistenz von Ton oder die Elastizität von Holz – bildet die Grundlage, um in der 
Welt wirksam zu werden. Bildung zeigt sich damit als wechselseitiger Prozess zwischen 
Mensch und Materie: Der Werkstoff wirkt bildend zurück, indem er Widerstände setzt, 
Anpassung fordert und die Wahrnehmung schärft.

Kauls Ansatz erweitert somit die kunstpädagogische Perspektive um eine tech-
nische Dimension. Bildung am Material wird nicht nur als ästhetische, sondern auch 



80 81

als physikalische und erkenntnistheoretische Praxis verstanden – als Erschließung 
der Welt über die Erfahrung von Struktur, Ordnung und Wirkung. Er fasst diesen 
Zusammenhang schließlich in einem pädagogischen Prinzip zusammen: „Der Vor-
gang des Machens wird sichtbar“ (ebd.: 176). In dieser Sichtweise wird das Machen 
selbst zum Erkenntnisprozess – die Bearbeitung des Materials wird zur Reflexion in 
Handlung. Werkunterricht bedeutet somit nicht nur das Erlernen technischer Fertig-
keiten, sondern die Bildung eines praktischen Weltverhältnisses, das Denken, Fühlen 
und Handeln gleichermaßen beansprucht.

Der Band verdeutlicht, dass Werkunterricht wesentlich zur Ausbildung eines struk-
turellen Denkens beiträgt: Schüler:innen lernen, Materialeigenschaften zu erkennen, 
Kräfte und Wirkungen zu verstehen und sie gezielt einzusetzen (ebd.: 35 f.). Dadurch 
werden Grunderfahrungen gewonnen, die das Verhältnis von Mensch, Werkzeug 
und Umwelt prägen. 

Während Kaul das technisch-praktische Lernen als Zugang zu den Gesetzmäßig-
keiten der Dinge versteht, verlagert sich der Blick bei Stelzer stärker auf die geistig-
ästhetische Dimension des Materiellen. Wo Kaul die Struktur und Wirkung des Stoffes 
empirisch ergründet, begreift Stelzer den Werkstoff als Träger geistiger Formkräfte. 
In seiner morphologischen Betrachtung wird das Verhältnis von Mensch und Mate-
rial nicht mehr nur als handlungsorientiertes, sondern als erkenntnistheoretisches 
Geschehen verstanden. Der Stoff erscheint hier als Vermittler zwischen dem Sinn-
lich-Leiblichen und dem Geistigen – als jene Schwelle, an der die sinnliche Erfahrung 
in geistige Form übergeht. Diese Perspektive erweitert den pädagogischen Diskurs 
um eine kulturphilosophische Dimension, in der Material nicht nur Gegenstand der 
Bearbeitung, sondern zugleich Medium der Selbst- und Welterkenntnis wird.

6.1.4 Band V¹ – Kunstbetrachtung: Ursprung, Werkmittel und Wirkung der 
bildenden Kunst

Mit Band V¹ verschiebt sich der Schwerpunkt erneut – von der technisch-praktischen 
Auseinandersetzung bei Kaul hin zur ästhetisch-geistigen Dimension der Material-
erfahrung. In diesem Band steht nicht mehr das Bearbeiten, sondern das Begreifen 
von Material im Zentrum. Otto Stelzer betont, dass Kunst nur dort entsteht, wo ein 
„Bündnis von Stoff und Geist, von ‚außen‘ und ‚innen‘“ geschlossen wird (1957: 10). 
Material wird damit zum Vermittler zwischen Wahrnehmung, Denken und Schöpfung.

In der Plastik zeigt sich dieses Verhältnis exemplarisch. Stelzer beschreibt die Plastik 
als „Kunst des Tastsinns“ – als eine der ältesten Ausdrucksformen des Menschen, 
die auf einer unmittelbaren leiblichen Begegnung mit der Welt beruht (ebd.: 14). Der 
Werkstoff überträgt dem Gestaltenden seine Qualitäten, während das tastende Begrei-
fen zugleich zur Formbildung führt. Die Materialgerechtigkeit – das Wissen darum, 
was ein Stoff leisten oder nicht leisten kann – erscheint als Voraussetzung künstlerischer 
Arbeit. Der Geist, so Stelzer, könne das Material „an seine Grenzen bringen“, doch 
mache gerade diese Grenze das handwerkliche Können sichtbar (ebd.: 21 ff.). Stelzer 
nennt exemplarisch Ton, Stein und Holz als Werkstoffe, an denen sich der Dialog 
zwischen Hand und Stoff am deutlichsten vollziehe (ebd.: 23). Die körperliche Arbeit 
an ihnen verlangt Präsenz, Genauigkeit und Ausdauer; sie schult den Tastsinn und 
fördert das räumliche Denken.

Stelzers Verständnis von Materialität als Vermittlerin zwischen Stoff und Geist 
bildet einen zentralen Bezugspunkt kunstpädagogischer Theoriebildung der Nach-
kriegszeit. Zugleich bleibt diese Sicht in der ästhetischen Dimension verankert und 
berücksichtigt nur bedingt die pädagogischen und psychomotorischen Wirkungen des 
Materials. In den folgenden Jahrzehnten erweitern Werkpädagogen und Kunstpäd-
agoginnen diesen Ansatz: Sie untersuchen das Material nicht mehr allein als Träger 
künstlerischer Form, sondern als Medium der Erfahrung, der Bewegung und der 
Selbstbildung.

Diese von Stelzer theoretisch beschriebene Einheit von Stoff und Geist findet ihre 
konkrete Entsprechung im plastischen Gestalten. Empirische Beobachtungen wie jene 
von Marta Bergemann-Könitzer zeigen, wie sich diese Verbindung in der leiblich-
praktischen Auseinandersetzung tatsächlich vollzieht. Im Umgang mit formbaren 
Materialien wie Sand oder Ton wird das Wechselspiel zwischen Materialwiderstand, 
Bewegung und Gestalt erfahrbar: Der Körper antwortet auf den Stoff, das Material 
reagiert auf die Bewegung. Bildung vollzieht sich hier als dialogischer Prozess – als 
tätiges Erkennen, in dem Wahrnehmung, Denken und Gefühl eine Einheit bilden 
(Bergemann-Könitzer 1929: 4). Das Kind, so Bergemann-Könitzer, erwirbt durch 
diese Tätigkeit „wertvolle Leibesübungen und Geschicklichkeitsproben“ (1930: 12). 

Bildung wird hier als leibliche Tätigkeit sichtbar, in der Bewegung, Wahrneh-
mung und Denken untrennbar verschränkt sind. Neuere Untersuchungen – etwa von 
Becker (2003) und Orth (2016) – bestätigen diese Beobachtungen: Der Umgang mit 
plastischen Massen wie Ton fördert nicht nur motorische und räumliche Fähigkeiten, 
sondern auch emotionale Selbstregulation und Reflexionsvermögen. Das plastische 



82 83

Arbeiten eröffnet somit einen Erfahrungsraum, in dem sich Handlung, Empfindung 
und Erkenntnis gegenseitig bedingen.

Wie Sidonie Engels herausarbeitet, prägte das Handbuch der Kunst- und 
Werkerziehung mit seinen Bänden zwischen 1953 und 1979 maßgeb-
lich die Systematik und Institutionalisierung kunstpädagogischer Theorien 
(vgl. Engels 2015: 11–13; 184; 297). Stelzers Beitrag kann daher als ästhe-
tisch-ideeller Fixpunkt innerhalb dieses Spektrums verstanden werden.

Vor diesem Hintergrund richtet sich der Blick im Folgenden auf pädagogische 
Ansätze, die das Material explizit als aktiven Partner im Bildungsprozess verstehen 
– als Medium, das Wahrnehmung, Handlung und Denken in Bewegung setzt und 
Resonanzen im Menschen selbst hervorruft.

6.2 Von Bildungserwartungen in der Waldorfpädagogik

In der Waldorfpädagogik wird der künstlerisch-handwerkliche Unterricht, das 
Werken und die Arbeit am Material, als ein kontinuierliches und verbinden-
des Element der pädagogischen Arbeit verstanden. Mehr noch: Es wird von 
konkreten Bildungserwartungen im Umgang mit Materialien ausgegangen.

In der Überzeugung, dass künstlerisches Arbeiten Beobachtungsgabe, Denkpro-
zesse und Handeln fördert, werden künstlerische Prozesse und die Arbeit mit Materia-
lien gezielt angeregt (vgl. Wiehl 2021: 223). Die Arbeit mit Materialien soll Willens- und 
Gestaltkräfte entwickeln: Durch die Auseinandersetzung mit Wachs, Ton, Holz oder 
Stein lassen sich Erkenntniskräfte, Formverständnis, Schlagfertigkeit und Selbstbewusst-
sein ausbilden (vgl. Clausen/Riedel 1995: 366). Daneben gilt es, Werkstoffe zu erleben, 
um mit ihnen in Verbindung zu treten – um also die Umwelt wahrzunehmen und ihre 
Möglichkeiten spielerisch und später sachbezogen zu nutzen (vgl. Martin 1991: 15–47).

Der Umgang mit Ton fördere ein spezifisches Materialempfinden: Das Auf-
bauen einer Form, etwa eines Gefäßes, aktiviere „innere Aufrichtkräfte“ ( Jünemann/
Weitmann 2007: 98). Das Plastizieren einer Kugel setze ein Wechselspiel zwischen 
der plastizierenden Person und der keramischen Masse voraus – ein „Kräfteerle-
ben“, das Willen, Gefühl und Formbewusstsein miteinander verbindet (ebd.: 103). 
Der Umgang mit Kupfer wiederum sei „energiezehrend“ und daher der Lebens-

phase der Pubertät verwandt, deren innere Umformungsprozesse Zeit und Kraft 
benötigen. Entsprechend könne der Werkstoff in höheren Schulklassen zur Aus-
bildung von Identität und Selbstbewusstsein beitragen (vgl. Hinrichsen 2022: 168).

Diese expliziten Bildungserwartungen basieren auf Beobachtungen, Interpreta-
tionen und Zuweisungen; sie leiten sich aus der Überzeugung ab, dass es des künstle-
rischen Prozesses zur Menschwerdung bedarf – eines Prozesses, der stets an Material 
gebunden ist. Material fungiert dabei als Vermittler zwischen Subjekt und Welt, als 
Resonanzträger und Erfahrungsraum, in dem sich leibliches Tun und geistige Ent-
wicklung wechselseitig durchdringen.

6.3 Material als Medium in der Hochschullehre

Auch in der Hochschullehre hat sich der Umgang mit Material als eigenständige bil-
dende Praxis etabliert. Ein prägender Ausgangspunkt liegt in der Lehre des Bauhauses, 
insbesondere im Materialstudium von Johannes Itten. Ab 1919 war der von ihm kon-
zipierte Vorkurs für alle Studierenden verpflichtend und bildete das Fundament der 
künstlerischen Ausbildung. Itten verstand die Arbeit am Material nicht als bloß techni-
sche Einführung, sondern als Schulung der Wahrnehmung, Empfindung und geistigen 
Beweglichkeit. Das Materialstudium sollte eine „Sensibilisierung der Sinne“ fördern und 
zugleich die „Gesetzmäßigkeiten der Materie“ erfahrbar machen (vgl. Wessels 1969: 195).

Itten ließ die Studierenden Materialien zunächst sammeln, ordnen und beschrei-
ben, bevor sie sie in sogenannten „Tastskalen“ oder Collagen zueinander in Beziehung 
setzten. Dabei sollten Struktur, Dichte und Textur durch den Tastsinn erkannt und 
benannt werden (ebd.: 174 f.). „Im spielerisch-kreativen Umgang mit den Materialien 
wurden deren Eigenschaften und Formgesetze individuell, ohne historische Vorgaben 
oder Belehrungen erfasst. Die ganze Umwelt und Lebenswelt konnte somit neu ent-
deckt, zusammengesetzt und gestaltet werden“ (Nerdinger 2018: 29 f.). Das Material 
wurde hier zu einem Erkenntnisträger: Es lehrt, indem es Widerstand bietet und 
Resonanz erzeugt.

László Moholy-Nagy und Josef Albers führten diesen Ansatz weiter. Für sie waren 
Material- und Tastübungen keine theoretischen Experimente, sondern ‚praxiserzeu-
gende Erkenntnisformen‘, die ihre Kraft aus dem tätigen Umgang mit Stoffen entfalten 
(vgl. Holländer/Wiedemeyer 2022: 76 ff.). Diese Methodik übertrugen sie in ihre Lehre, 



84 85

wo das „Anschauen durch Tun“ zur Grundlage gestalterischer Bildung wurde. Das 
Materialstudium in dieser Tradition markiert damit den Übergang von der hand-
werklich-technischen zur reflexiv-ästhetischen Dimension des Lernens: Durch das 
Tun, das Scheitern und die Wahrnehmung von Widerstand entsteht Wissen, das nicht 
theoretisch vermittelt, sondern leiblich begriffen wird. Der Kunstpädagoge Hanns 
Hoffmann-Lederer regte seine Studierenden an, Materialien nicht nur technisch zu 
bearbeiten, sondern sie wahrnehmend und denkend zu durchdringen. Er forderte 
ein „äußeres Sehen“ und ein „inneres Schauen“ von Materie (zit. nach Theinert/
Wick 2021: 60f.). Hoffmann-Lederer verstand die Materialbegegnung als meditative 
Annäherung, als einen Prozess, der kontemplatives Denken mit physischem Tun ver-
bindet. Er forderte dazu auf, bei jeder Arbeit zu fragen: „Wo kommt sie her? War sie 
so von Ursprung an?“ (ebd.: 62).

Auch in der Nachfolge des Bauhauses entstanden an den deutschen Kunst-
hochschulen unterschiedliche Konzepte, die das Material als erkenntnisbil-
dendes Medium einsetzten. So betonte der Bauhäusler Alfred Ehrhardt an 
der Landeskunstschule Hamburg die Notwendigkeit, die inneren und äuße-
ren Energien, Strukturen und Texturen der Materie kennenzulernen, um dar-
aus Gestaltung zu entwickeln (vgl. Ehrhardt 1932: 375). Im Zentrum stand das 
unbefangene Arbeiten am Material – jenseits von reiner Handwerklichkeit oder 
technischer Präzision – mit dem Ziel, schöpferische Kräfte zu aktivieren und ein 
vertieftes Bewusstsein für die stoffliche Welt zu entwickeln (vgl. Wessels 1969: 31).

Der Kunstpädagoge Gert Selle griff diese Tradition auf und erweiterte sie um 
eine reflexive Dimension. In seinen Lehrversuchen der 1980er-Jahre stellte er den 
Prozess der Selbsterfahrung während des Arbeitens in den Mittelpunkt. Studierende 
sollten ihr eigenes Tun beobachten, verschriftlichen und anschließend reflektieren 
(vgl. 1988: 108 ff.). Selle beschreibt die Wirkung dieser Übungen als „Erweiterung 
des Materials durch Erfahrung“: Durch Wahrnehmung und Handlung verändere 
sich nicht nur der Stoff, sondern auch das Selbstverständnis des Gestaltenden. „Es ist 
das Selbst, das Spuren hinterlässt, jedoch in Verbundenheit mit dem Stoff“ (ebd.: 39).

Selles Ansatz, sich auf die Innerlichkeit während des Werkprozesses zu konzent-
rieren und ein Bewusstsein für sich und den eigenen Gestaltungsprozess auszubilden, 
berührt dabei in besonderer Weise das professionelle Selbstverständnis angehender 
Kunstpädagog:innen (vgl. Peez 2018: 71–74). Zugleich unterscheidet er sich deutlich 
von den traditionellen, formalästhetisch orientierten Lehren, wie etwa den Übungen 
des Bauhauses. Dennoch verzichtet Selle weitgehend auf eine methodische Absiche-

rung seiner Thesen und bleibt damit angreifbar – was sich in teils scharfer Kritik von 
Fachkollegen niederschlägt (vgl. Krautz 2004: 242 ff.).

Während Selle den Blick nach innen richtet und die Selbstbeobachtung im Werk-
prozess als Kern ästhetischer Bildung versteht (vgl. Selle 1988: 108 ff.; Peez 2018: 71 f.), 
betont Sara Hornäk die Wechselwirkung zwischen Material und Prozess im Kontext 
künstlerisch-experimenteller Lehre. In ihren hochschuldidaktischen Beobachtungen 
beschreibt sie, wie Studierende im freien Umgang mit Materialien ein Verständnis 
für ihre Eigenlogik und Widerständigkeit entwickeln. 

Aus dem experimentellen Umgang mit Material heraus entwickeln die Studie-
renden plastische Gestaltungen. Von Bedeutung ist dabei vor allem, mit den 
Eigenarten und dem physikalischen Verhalten des mitgebrachten Materials 
zu spielen, herauszufinden, wie sich das Material verarbeiten lässt und wel-
che Techniken ihm entsprechen könnten. Lässt es sich knicken, falten, rollen, 
zerschneiden, ineinanderstecken, montieren oder verschrauben? Brauchen wir 
Zusatzmittel und -stoffe, oder gibt das Material selbst die Verbindungsweisen 
vor?“ Die Studierenden werden aufgefordert, Handlungsweisen zu entwickeln, 
die dem Material angemessen sind, sodass sich „Material und Prozess aufein-
ander beziehen und auseinander ergeben ( 2017: 64).

Hornäk führt damit die Idee der ästhetischen Erfahrung als Wechselspiel von 
Wahrnehmung, Handlung und Reflexion weiter und überträgt sie auf eine zeitgenös-
sische, prozessorientierte Kunstpädagogik. Bildung zeigt sich hier als dynamischer 
Resonanzraum zwischen Subjekt und Stoff – ein Konzept, das die materialgebundene 
Erkenntnis ebenso ernst nimmt wie die Offenheit des künstlerischen Prozesses und der 
Skulptur (ebd.: 68). Damit verschiebt sich der Fokus von der Reproduktion ästhetischer 
Formen hin zur Erfahrung von Differenz und Nichtwissen als Bildungsimpuls. Mate-
rialität wird hier nicht als fertige Größe verstanden, sondern als offenes Gegenüber, 
das Wahrnehmung, Denken und Handeln gleichermaßen herausfordert. In dieser 
Perspektive wird das Material zum Medium der Erkenntnis –  im Bildungsprozess, der 
Resonanz erzeugt und Selbstverhältnisse sichtbar macht, dabei jedoch Gefahr läuft, 
sich in Basteln oder „Gefühlsduselei“ zu verlieren, statt Können zu fördern.



86 87

6.4 Seitenstränge und anschließende Perspektiven

Die zuvor dargestellten Positionen markieren zentrale Linien der materialbezogenen 
Lehre in der Kunstpädagogik. Daneben existieren jedoch Seitenstränge, die das Ver-
ständnis von Materialität in unterschiedlichen Kontexten – werkpädagogisch, anthro-
pologisch und bildungstheoretisch – fortschreiben. Sie werden im Folgenden nicht im 
Detail erörtert, sondern exemplarisch herangezogen, um das Gesamtbild der Diskus-
sion zu vervollständigen. Diese Beispiele zeigen, dass sich die Auseinandersetzung mit 
Materialität stets zwischen sinnlicher Erfahrung, Weltbezug und Bildungsanspruch 
entfaltet – und sich quer durch die Epochen als roter Faden der Kunstpädagogik zieht.

Wessels hebt hervor, dass das „materialspezifische Hantieren“ den Ausgangspunkt 
aller bildenden Tätigkeit darstellt. In der Berührung und Bearbeitung von Stoffen 
vollzieht sich der Übergang vom Spiel zur Arbeit, vom Erleben zum Gestalten: „Mit 
ihm beginnt sowohl in der Ontogenese als auch in der Aktualgenese der Vorgang 
des eigentlichen ‚Werkens‘ “(1969: 149). Aus dem Hantierspiel heraus entstehen Auf-
gaben, in denen sich die Eigenschaften des Materials und das Bewegungsvermögen 
des Menschen „zur optimalen Entsprechung“ verbinden (ebd.). Material und Mensch 
treten in eine Resonanzbeziehung, in der Wahrnehmung, Bewegung und Erkenntnis 
ineinandergreifen.

Kurt Staguhn beschreibt Materialerfahrung als anthropologische Konstante. Der 
Mensch kommt von frühester Kindheit an mit Materialien in Berührung, lernt sie 
kennen, unterscheidet und bewertet sie. Diese Erfahrungen, so Staguhn, gehören zu 
den „elementarsten und fundamentalsten Begegnungen mit der Umwelt“. Sie ermög-
lichen eine „angemessene, materialgerechte Haltung“ gegenüber den Dingen (1977: 
52). Materialerfahrung wird so zur Basis einer Bildung, die Wahrnehmung, Urteil 
und Handlung miteinander verschränkt.

Während in den frühen Ansätzen das Material als unmittelbarer Resonanzpartner 
des Körpers verstanden wird, richtet sich die Aufmerksamkeit in neueren Diskursen 
zunehmend auf die veränderten Bedingungen von Materialität in einer digital gepräg-
ten Welt. Die Frage, wie sich ästhetische Erfahrung, leibliche Präsenz und stoffliche 
Resonanz in einer entmaterialisierten Umgebung behaupten, bildet den Ausgangs-
punkt aktueller kunstpädagogischer Reflexionen. Hier setzen Autor:innen wie Petra 
Kathke, Carl-Peter Buschkühle und Johannes Gfüllner an: Sie suchen nach Wegen, 
die bildende Kraft des Materiellen auch in einem erweiterten, digitalen Kontext neu 
zu bestimmen.

Gfüllner weist darauf hin, dass ästhetische Materialerfahrungen durch digitale Tech-
nologien zunehmend verdrängt werden und einer „Entmaterialisierung“ weichen, die 
konkrete Handlungserfahrungen ersetzt. Damit gehen, so seine Kritik, grundlegende 
Fähigkeiten zur Wirklichkeitsgestaltung verloren – insbesondere die Erfahrung, durch 
eigene Tätigkeit Spuren in der Welt zu hinterlassen (vgl.2015: 61–63). In der Folge 
drohe die Fähigkeit zum konstruktiven und autonomen Umgang mit Wirklichkeit zu 
schwinden (ebd.: 61 f.). Gfüllner fordert, den körperlich-sinnlichen Zugang zum Mate-
rial als Grundkompetenz ästhetischer Bildung zu bewahren. Nur wer im Umgang mit 
Werkzeugen, Widerständen und physischen Stoffen Selbstwirksamkeit erfährt, kann 
Lebensvorstellungen und Konzepte „in die Realität überführen“ (ebd.: 105).

Carl-Peter Buschkühle knüpft daran an, indem er Materialität als kulturellen Wis-
sensspeicher beschreibt. Seit der Frühzeit, so Buschkühle, sei das Bearbeiten von Stof-
fen Quelle und Träger kultureller Werte. Die Moderne jedoch habe durch technische 
Innovationen eine „Imitation und Simulation von Materialität“ hervorgebracht, die das 
Verhältnis des Menschen zur stofflichen Welt zunehmend entfremde (vgl. 2017: 167). Bil-
dung am Material wird hier als Gegenbewegung zur Entfremdung verstanden – als Mög-
lichkeit, über stoffliche Erfahrung erneut Resonanz mit der Wirklichkeit aufzunehmen.

Petra Kathke führt diese Perspektive in der Gegenwart fort. Sie versteht ästhetische 
Materialerfahrung als ein Wechselspiel von Wahrnehmung, Handlung und Reflexion. 
Über die Auseinandersetzung mit dem Stoff, so Kathke, entstünden „bewusstseinsver-
ändernde Interaktionen“, die Prozesse der Persönlichkeitsbildung anstoßen (vgl. 2017: 
237 f.). Der Umgang mit Material sei demnach nicht nur ein kognitiver oder hand-
werklicher, sondern zugleich ein emotionaler und leiblicher Vorgang. Damit knüpft 
sie an den Bildungsbegriff der ästhetischen Erfahrung an, der zwischen Rezeption 
und Produktion changiert. Offen bleibt jedoch, an welcher Stelle ästhetische Erfah-
rung in ein Können übergeht – und wie sich dieser Übergang pädagogisch gestalten 
lässt. Diese Stimmen – von der anthropologisch fundierten Werkpädagogik bis hin 
zu digitalen Gegenwartsansätzen – zeigen, dass Materialität als Bildungsmedium in 
Bewegung bleibt. Ob als Resonanzpartner des Körpers, als kultureller Wissensspeicher 
oder als Prüfstein ästhetischer Reflexion: Das Material bleibt ein zentrales Medium 
menschlicher Weltaneignung, das zwischen Leib, Denken und Kultur vermittelt.



88 89

7 Resonanzen im Werkprozess

In der Zusammenschau dieser Ansätze wird deutlich, dass sich Bildung im Umgang 
mit Material stets in Resonanz vollzieht – als Wechselwirkung von Handlung, Wahr-
nehmung und Reflexion. Die beschriebenen Positionen lassen sich daher weniger als 
voneinander getrennte Theorien verstehen, denn als miteinander verbundene Linien, 
die gemeinsam das Feld kunstpädagogischer Materialbildung strukturieren. Die im 
Folgenden herausgearbeiteten Kategorien verdichten diese Linien zu einem Gesamt-
bild, das die unterschiedlichen theoretischen und praktischen Dimensionen des Mate-
rials als bildendes Medium sichtbar macht.

Zusammenfassend zeigt sich, dass in der kunst- und werkpädagogischen Lite-
ratur eine Vielzahl von Ansätzen existiert, die das Bildungspotenzial des Materials 
auf unterschiedliche Weise beschreiben und deuten. Diese Perspektiven beruhen auf 
Beobachtungen, praktischen Erfahrungen und theoretischen Ableitungen aus schuli-
schen wie außerschulischen Kontexten. 

7.1 Abgeleitete Kategorien materialbezogener Bildungsprozesse

Diese Kategorien verdeutlichen, dass Bildung im Umgang mit Material nicht auf 
kognitive, technische oder ästhetische Dimensionen beschränkt ist, sondern als ein 
ganzheitlicher Prozess verstanden werden muss, in dem Sinnlichkeit, Denken, Han-
deln und Reflexion ineinandergreifen (siehe Abb. 2).

Resonantes Moment Beschreibung 
und theoretische 

Verankerung

Belege aus der 
kunst- und werkpädagogischen und 

bildungstheoretischen Literatur

Leiblich-sinnliche Wahrnehmung Bildung beginnt in der leiblichen Af-
fizierung durch Material: Berührung, 
Wechselwirkung, Widerstand, Klang 
und Rhythmus erzeugen eine erste 
Form von Weltbezug.

Meyer-Drawe 2012; 
Fuchs 2020: 21ff.;
Stelzer 1957: 10 f.; 
Klöckner 1969: 16

Gestaltende Selbsttätigkeit In der tätigen Auseinandersetzung 
mit Stoffen entfaltet sich Selbstwirk-
samkeit; das Tun wird zum Denken in 
Handlung.

Humboldt 2017: 9; 
Casale 2022: 92; 
Trümper 1969: 7 f.; 
Kaul 1973: 176

Reflexive und ästhetische 
Urteilskraft

Bildung schließt bewusste Wahrneh-
mung und Reflexion des eigenen 
Handelns ein; Resonanz wird sprach-
lich und kognitiv gefasst.

Schiller 2024; 
Selle 1988: 39, 108 ff.;
Hornäk 2017: 64, 68

Charaktere Material tritt als aktiver Partner auf; 
Widerstand und Materialgesetz.

Rosa 2019: 393; 
Klöckner 1969: 19 f.; 
Stelzer 1957: 21 ff.; 
Buschkühle 2017: 167

Ganzheitlichkeit Bildung integriert körperliche, emo-
tionale, kognitive und soziale Dimen-
sionen; Werkstatt und Unterricht sind 
Resonanzräume.

Pestalozzi 1821; 
Klika 2018: 79; 
Wessels 1969: 149; 
Staguhn 1977: 52; 
Rosa 2019: 408 f.

Abb. 2: Abgeleitete Kategorien materialbezogener Bildungsprozesse.

7.2 Zusammenfassung

Das Material fungiert als Resonanzpartner menschlicher Bildung: Es antwortet auf 
das Tun, widersetzt sich, fordert heraus und eröffnet neue Formen der Weltbegegnung. 



90 91

Von den frühen, anthropologisch fundierten Konzepten der Werkpädagogik bis hin zu 
den gegenwärtigen, digital erweiterten Ansätzen bleibt der Gedanke zentral, dass Bil-
dung dort entsteht, wo der Mensch dem Stoff begegnet – tastend, denkend, gestaltend.
So verstanden wird Materialität zum Medium, das Wahrnehmen, Denken und Han-
deln koppelt und Beziehungen zwischen Subjekt und Welt ermöglicht. Bildung zeigt 
sich hier als dialogischer Prozess.

Damit knüpft die Analyse unmittelbar an die zuvor entwickelten Resonanz- und 
Bildungskategorien an: Materialität erweist sich als Ort der Selbst- und Welterfah-
rung, wo Freiheit, Gestaltung und Erkenntnis leiblich erfahrbar werden. Die zuvor 
hergeleiteten Resonanz-Kategorien beschreiben primär Beziehungs- und Prozessquali-
täten (Affizierung, Antwort, Selbstwirksamkeit), während die Bildungskategorien heu-
ristische Ergebnis- und Fähigkeitsdimensionen bündeln (z.B. Urteilskraft, Resilienz, 
Könnerschaft). Gemeinsam bilden sie den Bezugsrahmen der folgenden Analyse, ohne 
sich inhaltlich zu duplizieren.

8 Von der Theorie zur Empirie

Vorbemerkung
Wie in den vorangegangenen Kapiteln erläutert, wird das Bildungspotenzial des 
Materials in der Kunst- und Werkpädagogik immer wieder diskutiert und theore-
tisch reflektiert. In der einschlägigen Fachliteratur finden sich zahlreiche Hinweise 
auf unterschiedliche Bildungswirkungen, die sich aus dem Umgang mit Materialien 
ergeben. Diese sogenannten Materialresonanzen lassen auf ein Wechselverhältnis 
zwischen Subjekt (dem Individuum) und Objekt (dem Material) schließen, das sich 
innerhalb eines zeitlich situierten Werkprozesses vollzieht. Ziel der vorliegenden Arbeit 
ist es, diese resonanten Bildungspotenziale zu identifizieren und empirisch sichtbar 
zu machen. 

Zu diesem Zweck wurden drei unterschiedliche Forschungssettings entwickelt, die 
die Introspektion als methodischen Zugang nutzen. Entscheidend ist, dass der Werk-
prozess selbst zum Gegenstand der Betrachtung wird: Das entstehende Werk ist zwar 
notwendiges Produkt, jedoch nicht primärer Untersuchungsfokus. Im Zentrum der 
Forschungsarbeit stehen vielmehr die resonanten Bildungspotenziale des Materials, die 
sich im Prozess des Tuns manifestieren. Im Folgenden werden die Forschungsmetho-
dik, die eingesetzten Instrumente und die Verfahren der Auswertung dargestellt. Wie 

die Forschungsliteratur zeigt, wird angenommen, dass Materialien in der Kunst- und 
Werkpädagogik nicht lediglich als äußere Stimuli wirken, sondern als aktive Partner 
im Bildungsprozess verstanden werden können. Sie initiieren und strukturieren Erfah-
rungen, die sich in leiblichen, mentalen oder emotionalen Prozessen niederschlagen. 
Diese Resonanzen, die zwischen Subjekt und Material entstehen, gilt es so zu erfassen, 
dass sie pädagogisch anschlussfähig werden.

Die im Kapitel 5 und 7 entwickelten Kategorien bilden hierfür die theoretische 
Grundlage. Sie dienen als Indikatoren, um die empirischen Befunde zu deuten und im 
Hinblick auf ihr Bildungspotenzial zu analysieren. Es wird davon ausgegangen, dass 
resonante Momente während des Werkprozesses auftreten, die sich auf unterschied-
lichen Ebenen zeigen – etwa in Wahrnehmung, Bewegung, Assoziation, Denken, 
Emotion oder motorischer Tätigkeit. Diese Überlegungen führen zu der leitenden 
Forschungsfrage:

Welche resonanten Bildungspotenziale lassen sich in der werkenden, gestaltenden 
Arbeit mit Material finden?

9 Forschungsmethodik

Im Zentrum dieser Arbeit steht das Erleben innerhalb des Werkprozesses – also die 
unmittelbare Auseinandersetzung mit dem Material –, da das Forschungsinteresse 
auf den dort entstehenden Bildungsmomenten liegt. Diese Fokussierung bringt eine 
methodologische Herausforderung mit sich: Das fertige Werk lässt zwar Rückschlüsse 
auf seine Herstellung zu und ermöglicht die Beschreibung von Materialität oder Ver-
fahren, doch der eigentliche Prozess – das implizite Wissen und Können – ist in der 
individuellen Erfahrung der Person verankert, die das Werk hergestellt hat. Dieses 
Wissen ist leiblich und verkörpert, somit für Dritte nicht unmittelbar zugänglich. Es 
kann nur über das bewusste Innewerden, also über Selbstreflexion, an die Oberfläche 
gebracht werden (vgl. Sowa 2019: 68–69).

Aus diesem Grund wurde ein Forschungsdesign entwickelt, das die Innenpers-
pektive des Werkprozesses methodisch erfasst. Ziel ist es, die leibliche Beschreibung 
dessen, was sich während der Auseinandersetzung mit dem Material ereignet, zu 
ermöglichen. Signifikante Momente, die auf Bildungspotenziale hinweisen, sollen 
dabei durch qualitative Forschung sichtbar gemacht werden. Diese Herangehensweise 



92 93

ist geeignet, da sie einerseits nach der Beschaffenheit des Untersuchungsgegenstands 
fragt (vgl. Kirchmaier 2022: 2) und andererseits mit Wahrnehmungen, Beobachtungen 
und Beschreibungen operiert, die als Indikatoren dienen, um die Forschungsfrage zu 
beantworten oder zu überprüfen (vgl. Aeppli et al. 2023: 113–115). 

Damit knüpft das methodische Vorgehen an die im theoretischen Teil entwickelten 
Überlegungen zur Resonanz als relationales Geschehen zwischen Subjekt und Mate-
rial an. Die qualitative Forschung erscheint in diesem Kontext besonders angemessen, 
weil sie es ermöglicht, das subjektive Erleben als Quelle wissenschaftlicher Erkenntnis 
ernst zu nehmen. Sie fragt nicht nach messbaren Daten, sondern nach der Bedeutung 
von Erfahrung und Sinn. 

Damit wird zugleich eine klare Abgrenzung zur quantitativen Forschung vor-
genommen, deren Ursprung in den Naturwissenschaften liegt. Im Gegensatz zur 
quantitativen Forschung, die ihren Ursprung in den Naturwissenschaften hat und 
auf Messung, Zählung und statistischer Auswertung beruht, verfolgt die qualitative 
Forschung einen interpretativen Ansatz. Sie fragt nach dem Wie eines Phänomens 
– also nach seiner Bedeutung, seinem Erscheinen und seinem Zusammenhang mit 
individuellen oder sozialen Kontexten. Hier kommen verschiedene Ansätze zum Ein-
satz, wie Interviews, Fotos oder Tagebucheinträge, um ein umfassendes Verständnis 
zu entwickeln und eine Theorie zu formulieren (vgl. Döring/Bortz 2016: 184).

Eine besondere Herausforderung der qualitativen Forschung besteht darin, subjek-
tive Erfahrungen methodisch zu erfassen – insbesondere dann, wenn es um leibliche 
und emotionale Dimensionen geht. Zwar können physiologische Merkmale erhoben 
werden, doch liefern sie keine Aussage über das Erleben selbst, das sich in Sprache, 
Gestik und Mimik ausdrückt (vgl. Kochinka 2004: 20–22).

Um methodische Strenge zu gewährleisten, ist es notwendig, ein transparentes 
und nachvollziehbares Forschungsdesign zu entwickeln, das die gewählten Verfah-
ren systematisch begründet und ihre Anwendung offenlegt (vgl. Döring/Bortz 2016: 
107–108). Diese Nachvollziehbarkeit bildet die Grundlage wissenschaftlicher Validität.

Vor diesem Hintergrund wurde die Introspektion als zentraler methodischer 
Zugang gewählt, um die Wechselwirkungen zwischen Subjekt und Material – also 
die Materialresonanz – zu erforschen. Mit Introspektion ist hier die bewusste Selbst-
beobachtung des eigenen Erlebens gemeint. Sie erlaubt es, subjektive Wahrnehmun-
gen, Empfindungen und kognitive Prozesse während des Werkens zu erfassen und 

zu reflektieren. Dabei dient das forschende Subjekt zugleich als Beobachterin und 
Handelnde, was einen reflexiven Umgang mit der eigenen Position erfordert.

Zur Absicherung und Erweiterung der introspektiven Daten werden ergänzend 
Video- und Fotomaterialien eingesetzt. Diese visuellen Daten dienen nicht nur der 
Dokumentation, sondern ermöglichen eine systematische Analyse der Prozesse. Durch 
die hermeneutische Deutung dieser Aufzeichnungen lassen sich zusätzliche Einsichten 
in die Dynamiken der Materialresonanz gewinnen und die introspektiven Beschrei-
bungen triangulieren.

9.1 Begründung zur Methode

Zur Beantwortung der Forschungsfrage stehen grundsätzlich verschiedene methodi-
sche Zugänge zur Verfügung. In der vorliegenden Arbeit wurde die qualitative For-
schung als methodischer Rahmen gewählt, da sie ein besonders geeignetes Instrument 
bietet, um subjektive Erfahrungen, Sinnbildungsprozesse und Bedeutungsstrukturen 
zu erfassen. 

In der qualitativen Forschung werden subjektive Perspektiven, narrative Beschrei-
bungen oder symbolische Ausdrucksformen als Daten verstanden, die Aufschluss über 
menschliches Erleben und Handeln geben können. Diese Herangehensweise ist beson-
ders geeignet, wenn es – wie hier – darum geht, Bildungsprozesse in der Praxis zu 
untersuchen. 

Ziel der gewählten Vorgehensweise ist nicht die Verallgemeinerung im statisti-
schen Sinn, sondern das Verstehen individueller Erfahrungen in ihrer Tiefe, ihrer 
situativen Einbettung und ihrer symbolischen Ausdrucksform. Eine zentrale Heraus-
forderung der qualitativen Forschung besteht darin, subjektive Erlebnisse – insbeson-
dere Gefühle oder leibliche Wahrnehmungen – methodisch zu erfassen. Qualitative 
Forschung betrachtet das Subjekt nicht als ein Messobjekt, sondern als verstehendes 
und deutendes Wesen.

Die Introspektion bietet sich als zentraler Zugang dieser Arbeit an, da sie ermög-
licht, das Wechselspiel zwischen Subjekt und Material – die sogenannte Materialreso-
nanz – aus der Innenperspektive zu erfassen. Sie richtet den Blick auf die unmittelbare 
Wahrnehmung, das leibliche Spüren und die entstehenden Sinnzusammenhänge im 



94 95

Prozess des materialbezogenen Herstellens. Diese Perspektive erlaubt es, die subjekti-
ven Bildungserfahrungen zu rekonstruieren, die während des Werkprozesses entstehen.

Um die Validität der introspektiven Beobachtungen zu sichern, werden ergänzend 
visuelle Daten in Form von Video- und Fotomaterial herangezogen. Diese Materialien 
dienen einerseits der Dokumentation, andererseits als zusätzliche Datenebene, die eine 
hermeneutische Rekonstruktion des Prozesses ermöglicht. Sie erweitern die Selbst-
beobachtung um eine distanzierte Perspektive, wodurch die eigene Wahrnehmung 
überprüft und kontextualisiert werden kann. Diese Form der Datentriangulation dient 
zugleich der methodischen Qualitätssicherung, wie sie Flick (2011) fordert. 

Insgesamt ermöglicht das gewählte methodische Vorgehen eine Verbindung von 
phänomenologisch-introspektiver Beschreibung und hermeneutisch-interpretativer 
Deutung (siehe Abb. 3). Damit wird das Erleben des Werkprozesses nicht nur beschrie-
ben, sondern zugleich auf seine Bedeutung hin befragt – eine Verbindung, die dem 
Anliegen der Arbeit, das Bildungspotenzial in der gestaltenden Materialpraxis zu 
erforschen, in besonderer Weise entspricht.

Instrument Methodischer Bezug Ziel

Selbstbeschreibung Autoethnographie kontextualisierung der Erfahrung

Introspektion Erste-Person-Perspektive Erfassen des inneren Erlebens

Phänomenologie Hussserl, Merlau-Ponty Beschreibung der Erscheinung des Erlebens

Video- und Fotodokumentation visuelle Datenerhebung Analyse nonverbaler und leiblicher Pro-
zesse

Qualitative Inhaltsanalyse Mayring, Kuckartz Systematische Auswertung der Textdaten

Hermeneutik Danner, Gadamer Sinnverstehen und Deuten der Erfahrung

Abb. 3: Die verschiedenen Instrumente und Ziele.

9.2 Autoethnographie

In der vorliegenden Arbeit wird zunächst die eigene Erfahrungsdimension im 
Umgang mit Material und Werkstoff untersucht. Um dies zu ermöglichen, ist es not-
wendig, das vorhandene Vorwissen sowie die persönliche Perspektive methodisch 
zu kontextualisieren. Die Soziologin Margrit Schreier weist darauf hin, dass jede 
Auseinandersetzung mit einem bestimmten Forschungsthema zugleich persönliche 
Motive und biografische Prägungen offenlegt (vgl. Schreier 2017). Die Autoethno-
graphie (AE) stellt einen Forschungsansatz dar, in dem die Beschreibung des eige-
nen Erlebens bewusst einbezogen wird und in dem subjektive Unschärfen nicht als 
methodische Schwäche, sondern als Teil der Erkenntnisgewinnung verstanden werden.

Ein Schlüsselwerk dieses Ansatzes ist Carolyn Ellis’ Final Negotiations, in dem sie 
persönliche und soziale Erfahrungen retrospektiv reflektiert und sowohl autobiogra-
fisch als auch soziologisch kontextualisiert (vgl. Ellis 2009: 3). Diese doppelte Verortung 
– zwischen persönlicher Erfahrung und sozialem Kontext – bildet das methodologische 
Kernprinzip der Autoethnographie. Sie erlaubt es, individuelles Erleben als Ausgangs-
punkt wissenschaftlicher Erkenntnis zu nutzen, ohne in bloße Subjektivität zu verfallen.

In der Autoethnographie werden prägende Erfahrungen retrospektiv erzählt und 
in Beziehung zu kulturellen, sozialen oder professionellen Zusammenhängen gesetzt. 
Hierbei können unterschiedliche Materialien – wie Texte, Fotos oder audiovisuelle 
Daten – als Reflexionsinstrumente genutzt werden. Solche Materialien dienen nicht 
nur der Illustration, sondern fungieren als Resonanzträger für die Erinnerung und 
ermöglichen eine vielschichtige Rekonstruktion des Erlebten. In der Kunst- und Werk-
pädagogik werden durch das Können subjektive Erfahrung, Körperwissen und gestal-
terisches Handeln abgerufen, deren Ursprung zurückliegt, aber durchscheint.

Die autoethnographische Vorgehensweise erlaubt zudem eine Umschreibung des 
Erlebten durch Perspektivwechsel – etwa durch das Schreiben in der zweiten oder 
dritten Person oder durch die nachträgliche Integration externer Sichtweisen. Diese 
Form der Reflexivität macht es möglich, subjektive Erfahrungen so zu beschreiben, 
dass sie für Außenstehende nachvollziehbar werden (vgl. Adams et al. 2020: 472–475).

Ein Beispiel für die Anwendung autoethnographischer Forschung kann eine per-
sönliche Erzählung über den beruflichen Werdegang sein (vgl. Birck 2003), in der 
professionelle Erfahrungen, emotionale Dimensionen und Lernprozesse gleicherma-
ßen reflektiert werden. Wie bereits im theoretischen Teil ausgeführt, beruht auch die 



96 97

vorliegende Arbeit auf beruflichen Erfahrungen im Bereich der Jugendberufshilfe und 
der universitären Lehre. Sie reflektiert zugleich das persönliche Interesse der Forsche-
rin am Thema des materialen Lernens. Durch den introspektiven Zugang erfolgt eine 
Analyse und Deutung der Inhalte auf Grundlage eigener Aufzeichnungen, Notizen 
und Beschreibungen.

Da die Forscherin zugleich Subjekt und Beobachterin des Prozesses ist, ist eine 
bewusste Selbstreflexion der Forschendenrolle erforderlich. Die Bezugnahme auf die 
eigene Biografie ist dabei kein Störfaktor, sondern integraler Bestandteil des Erkennt-
nisprozesses. Aufgrund des beruflichen Hintergrunds werden bestehende Wissens- und 
Könnensstrukturen offengelegt und reflektiert. 

Zu diesem Zweck werden in einem gesonderten Kapitel die biografischen und 
soziokulturellen Erfahrungen sowie das Forschungsinteresse skizziert. Diese Kon-
textualisierung dient dazu, die subjektive Perspektive transparent zu machen und 
mögliche Einflussfaktoren auf Wahrnehmung, Deutung und Analyse offenzulegen. 
Die autoethnografische Selbstverortung bildet somit auch die Grundlage für den int-
rospektiven Zugang, der im weiteren Verlauf der Arbeit die unmittelbare Erfahrungs-
dimension des Werkprozesses fokussiert.

9.3 Die Introspektion als Methode der Selbstbeobachtung

Die Introspektion – verstanden als bewusste Selbstbeobachtung oder Forschung aus 
der Ersten-Person-Perspektive – untersucht das innere Erleben in all seinen Facet-
ten. Ihr Ziel ist es, leibliche, emotionale und kognitive Wahrnehmungen sichtbar zu 
machen und zu beschreiben, wie sie im Prozess des Erfahrens entstehen und Gestalt 
annehmen. Bereits René Descartes nutzte introspektive Verfahren, um das Verhältnis 
zwischen Geist, Wissen und Realität zu analysieren (vgl. Lefrançois 2015: 32).

Introspektive Ansätze zielen darauf ab, einen möglichst direkten Zugang zu 
Phänomenen des Erlebens zu ermöglichen. Dabei steht nicht die objektive Messung, 
sondern die Plausibilität und Nachvollziehbarkeit der Beschreibung durch kritische 
Prüfung im Vordergrund (vgl. Kochinka 2004: 21). Im 19. Jahrhundert wurde die 
Methode in unterschiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen etabliert, insbesondere 
in Philosophie und Psychologie. Zu den wichtigsten frühen Vertretern zählen Franz 
Brentano, Wilhelm Wundt und Karl Bühler, die jeweils eigene methodische Akzente 

setzten (vgl. Witt 2010: 454). Wundt etwa unterschied zwischen dem erfahrenden 
Subjekt und dem Gegenstand der Erfahrung. Er definierte zwei Dimensionen des Erle-
bens: den Inhalt der Erfahrung und ihre inhaltliche Auffassung durch die Person (vgl. 
Kochinka 2004: 171–172). Er nutzte introspektive Verfahren, um empirische Daten 
über Bewusstseinsvorgänge zu gewinnen, und entwickelte experimentelle Settings, die 
naturwissenschaftlich ausgerichtet waren. So ließ er Versuchspersonen beispielsweise 
beschreiben, welche Empfindungen eine Haarnadel auf der Haut auslöste und welche 
spontanen Vorstellungen damit verknüpft waren (vgl. Witt 2010: 454–455).

Bühler verfolgte dagegen einen stärker sprach- und denkpsychologischen Ansatz. 
Er interessierte sich weniger für die Inhalte der Wahrnehmung als für die Struktur 
des Denkens. Seine Versuchspersonen sollten ihre Denkprozesse beim Bearbeiten 
von Aphorismen oder Aufgaben introspektiv beschreiben. Franz Brentano wiede-
rum unterschied klar zwischen innerer Wahrnehmung und innerer Beobachtung und 
betonte die intentionale Struktur des Bewusstseins.

Die Diskussion dieser Ansätze führte zu einer Reihe methodischer Einwände, die bis 
heute relevant sind. Zu den zentralen Kritikpunkten gehören:

• Das Spaltungsargument: Es sei unmöglich, gleichzeitig zu erleben und das Erleben 
zu beobachten.

• Reaktivität: Der Beobachtungsakt selbst verändere das Erlebte.

• Mangelnde Prüfbarkeit: Subjektive Daten seien intersubjektiv schwer überprüfbar 
(ebd.: 454–458).

Diese Kritikpunkte sind nicht gänzlich unbegründet, wurden jedoch im Laufe 
der Forschung weiter differenziert. Die Verdrängung der Introspektion durch den 
Behaviorismus bleibt fraglich, was gegenwärtige introspektive Ansätze und Verfahren 
deutlich machen (ebd.). In der heutigen qualitativen Methodologie wird Introspektion 
nicht mehr als introspektive „Selbstbespiegelung“ verstanden, sondern als reflexive 
wissenschaftliche Praxis, die das Bewusstsein als Erkenntnisquelle ernst nimmt.

Ein aktueller Bezug ergibt sich zu den „micro-phenomenological“ Ansätzen 
von Francisco J. Varela und Claire Petitmengin, die auf eine systematische Erschlie-
ßung subjektiver Erfahrung zielen. In Anlehnung an Varela, Thompson und Rosch 
(vgl. 1991: 9–12) wird Erfahrung nicht als bloß subjektives Nebenprodukt, sondern als 



98 99

konstitutiver Bestandteil von Erkenntnis verstanden. Ihre enaktivistische Perspektive 
rehabilitiert die Erste-Person-Erfahrung als notwendige Dimension wissenschaftlicher 
Untersuchung. In diesem Sinne wird auch in der vorliegenden Arbeit die introspek-
tive Selbstbeobachtung als ein methodisch strukturierter Zugang aufgefasst, der das 
leibliche Erleben im Werkprozess erschließt. Ziel ist es, die implizite Struktur von 
Erfahrungen – zu rekonstruieren und zugänglich zu machen. Für die vorliegende 
Arbeit wird die Introspektion als Methode eingesetzt, um während des Werkprozesses 
erlebte Erfahrungen, mentale Abläufe und körperliche Vorgänge zu dokumentieren. 

Mentale Vorgänge beziehen sich dabei sowohl auf bewusste als auch auf unbe-
wusste Inhalte, die im Werkprozess wirksam werden (vgl. Ansorge/Leder 2017: 1). 
Dass die Introspektion in den letzten Jahren eine Renaissance als wissenschaftliches 
Verfahren erlebt, zeigt sich daran, dass sie zunehmend zur Erforschung von Bewusst-
seinsphänomenen eingesetzt wird (vgl. Wagemann 2019: 85).

Die Introspektion erlaubt es somit, die Erfahrungsdimension innerhalb des Werk-
prozesses differenziert zu erfassen. Sie bringt zum Ausdruck, wie sich Wahrnehmung, 
Gedanke, Emotion und Bewegung wechselseitig durchdringen. Diese Perspektive 
ergänzt die in der Kunst- und Werkpädagogik bislang überwiegend theoretisch ver-
muteten Bildungspotenziale des Materials um eine empirisch fundierte Dimension.
Käte Meyer-Drawe weist darauf hin, dass phänomenologisch-pädagogische Forschung 
die Leiblichkeit und Sinneserfahrung des Menschen als grundlegende Bedingung 
des Lernens und Erkennens begreift, statt den Menschen als rein objektiv-abstrakte 
Größe zu fassen. In diesem Verständnis wird wissenschaftliche Erkenntnis erst durch 
gelebte Erfahrung vollständig (vgl. 2003). Um solche Erfahrungen zu untersuchen, 
braucht es einen Zugang, der ihre Gestalt und Zusammenhänge offenlegt – genau das 
leistet die Introspektion. Sie eröffnet eine Art forschender Wahrnehmung, die sich auf 
das leiblich-affektive Erleben richtet und das Unsagbare methodisch anschlussfähig 
macht. Damit wird die Introspektion zu einem Instrument, das das Erfahrungswis-
sen materialbezogener Praxis sichtbar macht – nicht als bloße Selbstbeschreibung, 
sondern als wissenschaftlich reflektierter Erkenntnisakt, in dem sich Erleben, Denken 
und Deuten verschränken.

9.4 Phänomenologie

Um die im Werkprozess erlebten Vorgänge differenziert darlegen zu können, wird 

in dieser Arbeit die Phänomenologie als erkenntnistheoretischer und methodischer 
Zugang herangezogen. Der Ausdruck „Phänomen“ stammt aus dem Griechischen 
(phainómenon) und bedeutet „das Erscheinende“ (vgl. Casale 2022: 24). Phänomeno-
logie bezeichnet demnach eine Methode, die sich der genauen Beschreibung dessen 
widmet, was erscheint – und zwar so, wie es sich im Bewusstsein zeigt.

Im Zentrum dieses Ansatzes steht die Frage, wie sich Sinn und Bedeutung aus 
Erfahrung konstituieren. Edmund Husserl, als Begründer dieser Denkrichtung, ver-
stand die Phänomenologie als „Wissenschaft von den Wesensstrukturen des Bewusst-
seins“ (vgl. Peucker 2017: 65–68). Er entwickelte damit eine Methode, die Erfah-
rung nicht von außen, sondern von innen her, also aus der Perspektive des Erlebens, 
erschließt. Diese Form des Erkennens beruht auf einer intuitiven Evidenz, die sich in 
der bewussten Hinwendung zum Phänomen einstellt.

Von Husserls Grundlegung ausgehend, wurde die Phänomenologie im Laufe des 
20. Jahrhunderts von verschiedenen Denkern weiterentwickelt, die jeweils unterschied-
liche Schwerpunkte setzten. Trotz dieser Vielfalt bleibt ihr gemeinsamer Kern die 
Rückbesinnung auf die Erfahrung selbst – darauf was sich in Wahrnehmung, Denken 
und Empfinden unmittelbar zeigt (vgl. Brinkmann 2017: 17 ff.). 

Einen entscheidenden Übergang von der Bewusstseins- zur Leibphänomenologie 
vollzieht Maurice Merleau-Ponty. In seinem Vorwort zur Phänomenologie der Wahrneh-
mung (1966) vergleicht er die phänomenologische Arbeit mit der Mühsamkeit eines 
Kunstwerks: Sie entsteht im Werden, in statu nascendi, und gewinnt ihre Form erst im 
Vollzug des Beschreibens (ebd.: 18). Diese Analogie ist besonders fruchtbar für den 
kunstpädagogischen Kontext: Wie im schöpferischen Prozess eines Werkes entfaltet 
sich auch die phänomenologische Beschreibung durch eine beharrliche, wahrneh-
mende Aufmerksamkeit gegenüber dem, was sich zeigt.

Ziel phänomenologischer Forschung ist es daher, die Strukturen des Erlebens frei-
zulegen. Dabei geht es neben einer präzisen Beschreibung, „was tatsächlich gegeben“ 
ist, auch darum, abseits von herkömmlichen, bekannten und anerkannten Begrif-
fen eine Einigung zu erreichen (vgl. Danner 2006: 133). Der Leib bildet dabei den 
zentralen Bezugspunkt des Erlebens, da er die Schnittstelle von Wahrnehmung und 
Handlung darstellt (vgl. Westphal 2014: 1–4). Merleau-Ponty beschreibt den Leib nicht 
als bloßes Objekt in der Welt, sondern als das Zentrum des Weltbezugs, vergleich-
bar mit der Funktion des Herzens im Organismus (vgl. 1966: 239). Diese leibliche 
Wende innerhalb der Phänomenologie prägt auch ihre Anwendung in ästhetischen 



100 101

und pädagogischen Kontexten. Phänomenologisch orientierte Deutungsverfahren 
beziehen sich daher nicht nur auf kognitive, sondern wesentlich auf leibliche und 
affektive Erfahrungsdimensionen (vgl. Peez 2001: 307). Gefühle, Bewegungen und 
Wahrnehmungen werden als bedeutungstragende Anteile des Erlebens verstanden.

In der neueren phänomenologischen Diskussion hebt Thomas Fuchs hervor, dass 
in jeder Erfahrung mehr enthalten ist als ein gegenständliches Faktum: Sie umfasst 
stets auch die besondere Seinsweise des Wahrgenommenen sowie die Struktur des 
Erlebens selbst (vgl. 2020: 14). Damit verschiebt sich der Fokus von der reinen Bewusst-
seinsbeschreibung hin zur Verflechtung von Wahrnehmung, Leib und Welt.

Alexander Schnell beschreibt Phänomenologie als Bewegung der Sinnbildung: 
Ein Phänomen tritt in Erscheinung, dem gegenüber sich das Bewusstsein öffnet – ohne 
Gewähr, dass daraus bereits Sinn entsteht. Erst im reflektierten Erleben konstituiert 
sich Bedeutung (vgl. 2019: 120–123). Da sich Phänomenologie, so Schnell, als „absolute 
Voraussetzungslosigkeit“ versteht (ebd.: 43), bietet sie einen offenen Zugang zu Bil-
dungsprozessen, insbesondere zu solchen, die sich in ästhetischen oder künstlerischen 
Kontexten vollziehen (vgl. Krautz 2020: 153).

Seit Husserl und insbesondere durch seine Nachfolger ist die Phänomenologie 
zunehmend in pädagogische Zusammenhänge integriert worden. Vor allem in der 
phänomenologischen Pädagogik, wie sie etwa Lippitz (vgl. 2019) oder Meyer-Drawe 
(2003) vertreten, wird Erfahrung als Ursprung von Bildung verstanden – als Prozess, 
in dem sich Welt und Selbst im Erleben wechselseitig konstituieren.

Im Verlauf des Erlebens bildet sich, wie Bernhard Waldenfels beschreibt, ein 
„Relief der Erfahrung“ (vgl. 2002: 33): Bestimmte Grenzen treten hervor, andere 
verbleiben im Hintergrund. Diese Figur-Grund-Dynamik lenkt die Aufmerksam-
keit und erzeugt ein sinnhaftes Gefüge, das den Prozess des Erkennens und Deutens 
strukturiert.

Phänomenologie eröffnet damit eine erkenntnistheoretische Grundlage für die 
kunstpädagogische Forschung. Sie ermöglicht es, relevante Strukturen ästhetischer 
Erfahrung herauszuarbeiten und Bildungsvorgänge als Prozesse der Wahrnehmung, 
Bewegung und Sinnkonstitution zu begreifen. Sie bietet einen Weg, das im Tun implizit 
Gewusste zu artikulieren und methodisch zu reflektieren. Während der naturwissen-
schaftliche Zugang auf objektive Beschreibung zielt, bleibt der phänomenologische 
Weg an die Ich-Perspektive gebunden – er bringt das lebendige, leiblich erfahrene Wis-

sen ans Licht, das durch sprachlichen Ausdruck sichtbar wird (vgl. Tengely 2007: 207).

9.5 Hermeneutische Praxisforschung durch Video- und Fotografie

Das hermeneutische Verstehen visueller Daten – etwa von Video- oder Fotoaufnahmen 
– ermöglicht es, Prozesse und Phänomene in der kunstpädagogischen Forschung nicht 
nur zu dokumentieren, sondern im Sinne eines vertieften Sinnverstehens zu deuten. 
Jochen Krautz betont, dass das hermeneutische Erfassen solcher Bildsequenzen zu 
verdichteten Interpretationen ihrer kunstpädagogischen und didaktischen Bedeutung 
führen kann (vgl. 2020: 154).

Die Verwendung von Video- und Fotomaterialien bietet eine methodische Erwei-
terung der introspektiven Forschung. Im Gegensatz zur ausschließlich subjektiven 
Selbstbeobachtung ermöglicht das visuelle Material eine sekundäre, distanzierte Per-
spektive, die die eigene Wahrnehmung überprüfbar und reflektierbar macht. Video-
daten können mehrfach betrachtet, verlangsamt oder in Ausschnitten analysiert wer-
den, wodurch sich Bewegungen, Gesten und Mimik differenziert untersuchen lassen. 
Diese multiperspektivische Betrachtung eröffnet eine tiefere Einsicht in nonverbale 
Ausdrucksformen, die für das Verständnis von Handlungsmustern zentral sind (vgl. 
Brinkmann/Rödel 2017: 528–530).

Obwohl Videomaterial keine direkten Informationen über innere Zustände liefert, 
erlaubt es doch, Verhaltensmuster und Ausdrucksqualitäten sichtbar zu machen, die 
auf emotionale, kognitive oder leibliche Prozesse verweisen. Die Kamera dient dabei 
nicht der Inszenierung, sondern der stillen Beobachtung. Das Forschungsdesign sieht 
vor, dass die Kamera auf einem Stativ in räumlicher Distanz positioniert ist, um 
selektive Eingriffe zu vermeiden. So entsteht eine formale Dokumentation des Hand-
lungsgeschehens, die zugleich die Spontaneität des Werkprozesses respektiert (vgl. 
Reichertz 2017: 104).

Brinkmann und Rödel weisen darauf hin, dass die Videographie es erlaubt, das 
implizite Wissen des leiblich-materialen Handelns – also das Nicht-Sagbare, aber 
Zeigbare – zu thematisieren (vgl. 2017: 522). Diese Sichtweise deckt sich mit dem 
Anliegen der vorliegenden Arbeit, die resonanten Bildungspotenziale des Materials 
im Tun zu erfassen.



102 103

Fotografien ergänzen das Videomaterial, indem sie Zustandsmomente festhalten, die 
im Prozess selbst flüchtig wären. Sie ermöglichen sowohl eine Reflexion eigener Wahr-
nehmungen als auch eine Vermittlung der Erfahrung an Dritte. Gleichwohl ist zu 
beachten, dass jede Fotografie nur einen selektiven Ausschnitt der Realität einfängt 
(vgl. Peez 2001: 147). In dieser Arbeit dienen fotografische Aufnahmen daher primär 
dazu, Gesten, Körperhaltungen oder Materialkontakte im Werkprozess exemplarisch 
zu dokumentieren und sichtbar zu machen, was sich im introspektiven Bericht nur 
beschreibend erfassen lässt.

Visuelle Daten werden somit nicht bloß als Belege, sondern als Interpretations-
räume verstanden. Sie erlauben es, die symbolische, emotionale und leibliche Dimen-
sion gestaltender Tätigkeit sichtbar zu machen und mit den introspektiven Beschrei-
bungen in Beziehung zu setzen. Die Triangulation dieser Verfahren – Introspektion, 
Video- und Fotodaten – gewährleistet methodische Qualitätssicherung und ermöglicht 
eine mehrdimensionale Analyse des Erlebens.

In dieser Perspektive wird das hermeneutische Verstehen zum Schlüssel: Es 
ermöglicht, die aufgezeichneten Phänomene im Licht der subjektiven Erfahrung und 
des theoretischen Kontextes zu deuten. In der pädagogischen Praxis findet dieser 
Zugang etwa in der videobasierten Unterrichtsforschung Anwendung. Corsten et al. 
(2019) zeigen, dass Lehrkräfte durch Videoanalysen ihr eigenes Handeln reflektieren 
und die Wirkung pädagogischer Interaktionen besser verstehen können. Dies fördert 
die professionelle Entwicklung, indem es die Wahrnehmung für subtile, oft leiblich 
vermittelte Dynamiken schärft.

Auch in der vorliegenden Forschung dient die Videographie nicht nur der Doku-
mentation, sondern der Erweiterung des Blicks auf das Erfahrbare. Die Kombina-
tion von introspektiver Beschreibung und hermeneutischer Videoanalyse ermöglicht 
es, ästhetische Prozesse in ihrer Prozesshaftigkeit, Emotionalität und Materialität zu 
erfassen. Fotos und Filmsequenzen werden dabei sowohl zur Validierung der intro-
spektiven Daten als auch zur Erweiterung der Interpretation herangezogen. Auffällig-
keiten – unerwartete Bewegungen, Gesten oder Handlungsverläufe – werden gezielt 
untersucht und im Lichte der hermeneutischen Deutung gedeutet.

Zusammenfassend lässt sich festhalten:
Die hermeneutische Praxisforschung mit Video- und Fotografie ermöglicht es, leib-
liche, materielle und symbolische Dimensionen materialbezogener Prozesse sichtbar 

zu machen. Sie verbindet dokumentarische Genauigkeit mit interpretativer Tiefe und 
trägt so dazu bei, die Bildungspotenziale ästhetischer Erfahrung empirisch zu erschlie-
ßen. In dieser Triangulation von introspektiver Erfahrung, visueller Beobachtung 
und hermeneutischer Auslegung entfaltet sich Forschung als ein dialogischer Prozess 
zwischen Sehen, Deuten und Verstehen.

9.6  Hermeneutische Einbindung der visuellen Daten

Die im methodologischen Teil beschriebene hermeneutische Praxisforschung durch 
Video- und Fotografie im vorangegangenen Kapitel bildet den theoretischen Rahmen 
für die Integration der Abbildungen in die Analyse.

Die Fotografien sind nicht als bloße Illustrationen oder Belege zu verstehen, son-
dern als eigenständige hermeneutische Zeugnisse, die in der Triangulation von intro-
spektiver Erfahrung, visueller Beobachtung und interpretativer Deutung eine zweite 
Erkenntnisebene eröffnen.

Damit wird der Anspruch eingelöst, visuelles Material als Instrument der Ver-
stehensvertiefung zu nutzen – nicht zur Veranschaulichung, sondern zur Erkenntnis-
produktion im Sinne ästhetischer Evidenz.

Im Anschluss an den Ansatz von Brinkmann und Rödel (vgl. 2017: 528 f.) erlaubt 
die Bildanalyse, das implizite, leiblich-materiale Wissen sichtbar zu machen, das sich 
im Tun ausdrückt, aber sprachlich nur schwer zu fassen ist. Die Kamera dient dabei 
nicht der Inszenierung, sondern der reflexiven Beobachtung: Sie rahmt, fokussiert 
und wiederholt. Durch dieses wiederholte Sehen wird die Aufmerksamkeit auf Ges-
ten, Bewegungen und Widerstände gelenkt, die das Bildungsgeschehen im Material 
konstituieren. So wird das Visuelle selbst zum Ort des Verstehens.

In dieser Perspektive steht die Fotografie in einem dialogischen Verhältnis zum 
Text. Während die introspektiven Notizen das subjektive Erleben beschreiben, eröff-
nen die fotografischen Sequenzen eine objektivierende, aber zugleich ästhetisch-affi-
zierende Ebene: Sie zeigen die Begegnung zwischen Leib und Material, das Moment 
der Bewegung, das Formen der Hände, das Innehalten. Damit entsteht eine doppelte 
Hermeneutik:



104 105

• Der Text deutet das Bild,

• das Bild aber befragt den Text – es zeigt, was die Sprache nur andeutet.

Der fotografische Blick folgt den Bewegungen des Forschenden und wird selbst Teil des 
Prozesses – eine „Mitbewegung des Sehens“, die den Resonanzgedanken der Arbeit 
bildlich aufgreift.

Bohnsack weist darauf hin, dass Bilder „implizite Ordnungen des Handelns“ offen-
legen: Sie verdichten jene verkörperten Wissensformen, die dem Handeln zugrunde 
liegen (vgl. 2014: 61f.). Diese implizite Dimension tritt auch hier hervor – etwa in 
den Bildfolgen, die den Moment des Formens zeigen. Sie offenbaren nicht nur Tätig-
keit, sondern ein Sich-Verstehen im Tun; sie sind Ausdruck einer leiblich gebundenen 
Erkenntnisweise. In diesem Sinne besitzen die Fotografien eine doppelte Funktion: 
Sie dokumentieren das Geschehen und erweitern zugleich die Erkenntnisperspek-
tive. Die Kamera registriert Bewegung, aber sie evoziert auch Wahrnehmung. Der 
ästhetische Eigenwert der Aufnahmen liegt damit nicht im „Schönen“ oder Kompo-
sitorischen, sondern im Sichtbarmachen von Erfahrung – im Zeigen des Übergangs 
zwischen Material und Bedeutung, zwischen Handlung und Sinn.

Die fotografischen Stillstände – die eingefrorenen Momente zwischen Bewegung 
und Form – lassen diesen Widerfahrnischarakter sichtbar werden: Das Material ant-
wortet, der Leib reagiert, der Blick registriert. Das Bild wird so zum Medium der 
Begegnung und zum Ort hermeneutischer Reflexion. Zusammenfassend erfüllen die 
Fotografien innerhalb des empirischen Teils drei zentrale Funktionen:

1. Dokumentation: Sie halten Prozesse fest, die flüchtig oder unbewusst bleiben.

2. Reflexion: Sie ermöglichen die hermeneutische Auseinandersetzung mit den   
eigenen Gesten und Wahrnehmungen.

3. Erkenntnis: Sie eröffnen über ihren ästhetischen Eigenwert einen zusätzlichen 
Zugang zu den leiblich-materialen Resonanzen des Bildungsprozesses.

Im Verbund mit den introspektiven Beschreibungen und den theoretischen Bezü-
gen der Arbeit entsteht so eine mehrdimensionale hermeneutische Analyse, die den 
Anspruch dieser Dissertation konkret einlöst: Bildung im Umgang mit Material nicht 

nur sprachlich zu fassen, sondern sinnlich, leiblich und visuell zu verstehen. Aus meiner 
Ausbildung (siehe Abschnitt 10.2) weiß ich, dass das Medium – in seiner Verbindung 
von technischer Präzision und ästhetischer Sensibilität – die Qualität von Bewegung, 
Licht und Form sichtbar machen kann. Im Forschungsprozess wird die Kamera zum 
Medium des Nachsehens: Sie macht erfahrbar, was im Tun selbst zu schnell, zu selbst-
verständlich oder zu beiläufig geschieht. Das Fotografieren wird so zu einem zweiten, 
reflexiven Handeln – zu einem Sehen, das das Machen begleitet, befragt und vertieft.

9.7 Qualitative Inhaltsanalyse

Auf Grundlage der phänomenologischen Beschreibung und der hermeneutischen Deu-
tung folgt die Auswertung der erhobenen Daten mittels qualitativer Inhaltsanalyse. 
Dieses Verfahren ermöglicht es, die im Material enthaltenen Bedeutungsstrukturen 
systematisch herauszuarbeiten und auf die forschungsleitende Fragestellung zu bezie-
hen. Damit bildet die Inhaltsanalyse das methodische Bindeglied zwischen der inter-
pretativen Tiefenstruktur der Hermeneutik und der nachvollziehbaren Strukturierung 
empirischer Daten.

Die qualitative Inhaltsanalyse wurde insbesondere durch Philipp Mayring ent-
wickelt und in der sozial- und erziehungswissenschaftlichen Forschung etabliert (vgl. 
Mayring 2022: 8 f.). Sie beruht auf der Annahme, dass Texte – und im weiteren Sinne 
auch visuelle oder auditive Materialien – Träger von Bedeutung sind, die durch metho-
disch kontrollierte Interpretation erschlossen werden können. Durch die Verbindung 
von Regelgeleitetheit und inhaltlicher Offenheit bietet die Methode eine Balance zwi-
schen analytischer Strenge und interpretativer Sensibilität (vgl. Kuckartz 2018: 22).

Das Verfahren zeichnet sich dadurch aus, dass es aus dem Material heraus Kate-
gorien bildet, die zentrale Aspekte der Forschungsfrage reflektieren. Diese Kategorien 
dienen nicht nur der Strukturierung, sondern auch der inhaltlichen Verdichtung des 
Materials. Mayring unterscheidet drei Grundformen der Analyse: Zusammenfassung, 
Explikation und Strukturierung.

• Bei der Zusammenfassung wird das Material auf seine wesentlichen Bedeutungs-
gehalte reduziert.



106 107

• Die Explikation erweitert den Text durch kontextbezogene Informationen, um das 
Verständnis zu vertiefen.

• Die Strukturierung schließlich ordnet die Einzelelemente des Materials in ein über-
greifendes Kategoriensystem ein, um Bezüge und Muster sichtbar zu machen (vgl. 
Mayring 2022: 66).

In dieser Arbeit wird die Inhaltsanalyse eingesetzt, um die phänomenologisch 
gewonnenen Beschreibungen und hermeneutischen Interpretationen zu verdichten und 
zu systematisieren. Die Kategorien werden dabei sowohl induktiv aus dem Material 
heraus entwickelt als auch deduktiv aus der Theorie abgeleitet (vgl. Hug/Poscharnig 
2020: 153ff.). So entsteht ein flexibles Kategoriensystem, das die Offenheit der quali-
tativen Forschung wahrt, zugleich aber auf theoretisch fundierte Leitbegriffe verweist.

Ein besonderer Fokus liegt auf jenen Kategorien, die bereits in Kapitel 5 als kunst-
pädagogische Bildungsmomente herausgearbeitet wurden und unter dem Begriff des 
leiblichen Lernens zusammengefasst sind – etwa „Assoziation“, „Motorik der Hand“ 
oder „Resonanz“. Sie fungieren als heuristische Bezugspunkte für die Analyse der 
introspektiven und visuellen Daten. Darüber hinaus können im Zuge der Auswer-
tung sogenannte „bewegliche Kategorien“ entstehen, die auf unerwartete Phänomene 
reagieren und die Offenheit des Forschungsprozesses sichern.

In methodologischer Hinsicht knüpft die qualitative Inhaltsanalyse an die her-
meneutische Haltung an: Auch sie versteht Verstehen als einen zirkulären Prozess 
zwischen Teil und Ganzem, zwischen Vorwissen und neuem Sinn. Kategorienbildung 
bedeutet in diesem Sinne nicht Reduktion, sondern Reflexionsverdichtung – ein Fort-
schreiben der hermeneutischen Bewegung auf der Ebene der empirischen Analyse 
(vgl. Danner 2006: 60 ff.)

Durch diese Vorgehensweise wird die Forschung sowohl methodisch nachvollzieh-
bar als auch interpretativ anschlussfähig. Die Inhaltsanalyse bietet damit ein Verfah-
ren, das die subjektive Erfahrungsdimension der Phänomenologie, die Deutungstiefe 
der Hermeneutik und die wissenschaftliche Systematik der empirischen Forschung zu 
einer kohärenten Methodik verbindet.

9.8 Hermeneutik

Die Hermeneutik bildet eine grundlegende Methode geisteswissenschaftlicher For-
schung und ist auch für pädagogische und kunstpädagogische Fragestellungen zentral 
(vgl. Krautz 2020: 151). Der Begriff „Hermeneutik“ leitet sich aus dem Griechischen 
ab und bedeutet „Kunst der Auslegung“ oder „Deutung“. Ihr wesentliches Ziel besteht 
darin, den Prozess des Verstehens zu untersuchen und zu strukturieren (vgl. Danner 
2006: 34–35). Im Kern geht es darum, Sinn zu verstehen – also Wahrnehmungen, 
Handlungen oder Texte in ihrer Bedeutung zu erfassen (ebd.:  37–38). Verstehen ist 
dabei nicht bloß Reproduktion, sondern eine aktive Sinnbildung: etwas als etwas zu 
begreifen (ebd.:  72).

Bereits Martin Heidegger fasst Verstehen nicht als methodischen Akt, sondern als 
Grundstruktur menschlicher Existenz (vgl. Varela/Thompson/Rosch 2013: 296). In 
Sein und Zeit beschreibt er das Verstehen als eine Weise des In-der-Welt-Seins: Der 
Mensch begegnet der Welt immer schon deutend. Diese Bewegung des Verstehens ist 
zirkulär, da jedes Begreifen von einem Vorverständnis ausgeht, das sich im Prozess 
des Deutens fortwährend wandelt. Heidegger bezeichnet diesen Zusammenhang als 
„hermeneutischen Zirkel“ und hebt hervor, dass er keine methodische Schwäche, 
sondern die ontologische Bedingung des Verstehens darstellt (vgl. Heidegger 1927: 
200; § 32, S. 150–155). Hermeneutik wird bei ihm so zu einer Praxis der Welt- und 
Selbsterschließung, die im alltäglichen Leben gründet (vgl. Demmerling 2015: 84 f.).

Helmut Danner greift diesen Gedanken auf und überträgt ihn in den Kontext 
geisteswissenschaftlicher Pädagogik. Auch für ihn ist Verstehen keine bloße Methode, 
sondern eine Haltung des Forschers, die auf Sinnverstehen und Deutung zielt. Danner 
beschreibt Verstehen als kreisförmige, zirkulierende Bewegung, in der sich Denken 
und Erfahrung zwischen Teil und Ganzem, zwischen Vorwissen und neuer Einsicht 
bewegen. Diese Bewegung – der hermeneutische Zirkel – bildet für ihn die Grund-
struktur des Verstehens (vgl. Danner: 60 ff.). 

Der Zirkel ist dabei Ausdruck der Tatsache, dass jedes Verstehen von einem Vor-
verständnis ausgeht, das sich im Verlauf der Interpretation verändert und erweitert 
(ebd.: 72). Im Prozess des Textverständnisses kann dieses Vorwissen im Dialog mit dem 
Sinngehalt überprüft und weiterentwickelt werden (ebd.: 73 ff.). Schließlich verweist 
die hermeneutische Differenz auf das produktive Spannungsverhältnis zwischen Nähe 
und Distanz: Verstehen bleibt stets vorläufig, offen und von der Begegnung mit dem 
Fremden her motiviert (ebd.: 117 f.). Damit wird Hermeneutik bei Danner zu einer 



108 109

pädagogischen Grundhaltung, die Verstehen als Prozess wechselseitiger Erschließung 
von Erfahrung und Bedeutung begreift.

Käte Meyer-Drawe führt diese Perspektive weiter, indem sie hermeneutische und 
phänomenologische Tradition miteinander verschränkt. Sie zeigt, dass bereits Heideg-
gers frühe Hermeneutik der Faktizität das konkrete, gelebte Leben in den Mittelpunkt 
rückt: Verstehen beginnt im Alltäglichen, in der Begegnung mit dem, was uns wider-
fährt (vgl. 2003:  512). Hermeneutik ist somit keine Methode der Distanz, sondern 
eine Weise des eingelassenen, teilnehmenden Begreifens menschlicher Erfahrung. 
Meyer-Drawe beschreibt sie als auf die „erschließende und verbindende Kraft der 
Sprache“ gegründet (ebda.:  505), durch die Erfahrung Gestalt annimmt und Bedeu-
tung gewinnt. Im Gegensatz dazu richtet die Phänomenologie ihr Augenmerk stärker 
auf die Leiblichkeit des Menschen und auf jene Momente des Erfahrens, die sich der 
Sprache entziehen. In dieser Spannung – zwischen sprachlicher Erschließung und leib-
licher Unverfügbarkeit – entfaltet sich nach Meyer-Drawe ein vertieftes Verständnis 
des Lernens und Verstehens. Für eine Hermeneutik der Erfahrung, so betont sie, sind 
auch Text- und Werkinterpretationen nur Spezialfälle der allgemeinen Auslegung von 
Erfahrung selbst (vgl. Schröder 1974: 138, zit. nach Meyer-Drawe 2008: 506). Damit 
wird Hermeneutik als ein Zugang deutlich, der das Sinnverstehen menschlicher Welt-
bezüge in den Mittelpunkt rückt.

Gerade in der kunstpädagogischen Forschung erhält diese Sichtweise besondere 
Relevanz: Das Deuten ästhetischer Phänomene wird als Form des Selbst- und Weltver-
stehens begreifbar. In dieser Arbeit werden zunächst phänomenologische Kategorien 
– etwa die „Assoziation“ – beschrieben und wissenschaftlich gefasst. Die hermeneuti-
sche Auslegung erweitert diese Beschreibung, indem sie das Sinnverständnis auf eine 
übergeordnete Fragestellung hin bezieht und das Vorwissen sowie die Perspektive 
des Interpreten dialogisch einbezieht (vgl. Danner 2006: 95–116). Damit wird die 
Hermeneutik zum interpretativen Rahmen, der Wahrnehmung, Erfahrung und Deu-
tung miteinander verschränkt und das Forschen selbst als einen verstehenden, sich 
wandelnden Prozess begreift.

10 Untersuchungsdesign und Datenerhebung

Ausgehend von der Annahme, dass Materialien nicht nur Werkstoffe, sondern Trä-
ger bildender Potenziale sind, wurde ein Untersuchungsdesign entwickelt, das zwei 

handwerklich-gestalterische Werkprozesse  in ihrer jeweiligen Erfahrungsdimension 
erforscht. Ziel ist es, zu ergründen, welche Resonanzmomente sich im handwerklich-
gestalterischen Umgang mit unterschiedlichen Materialien zeigen und wie diese als 
bildungsrelevante Prozesse verstanden werden können.

Die Untersuchung beruht auf der introspektiven Selbstbeobachtung während des 
Werkprozesses und wird durch audiovisuelle Aufzeichnungen ergänzt. Beide Werk-
prozesse finden in universitären Werkstätten an Tagen ohne Publikumsverkehr statt, 
um eine konzentrierte und ungestörte Auseinandersetzung mit Material und Hand-
lung zu ermöglichen.

Zwei Materialien wurden ausgewählt, um unterschiedliche Erfahrungsqualitäten zu 
erfassen:

 • Ton: ein weiches, formbares Material, das unmittelbar auf Berührung reagiert. Die 
Arbeit erfolgt an der Drehscheibe – eine Technik, die hohe Aufmerksamkeit, regel-
mäßige Bewegung und leibliche Koordination erfordert. Der Fokus liegt nicht auf der 
Gestaltung des Gefäßes, sondern auf dem Prozesshaften Erleben des Materials im 
Moment des Formens. Das bedeutet nicht, dass dabei keine Form entsteht. 

• Holz: ein widerständiges, faseriges Material, das den Einsatz von Werkzeugen ver-
langt. Seine Bearbeitung erfordert handwerkliches Geschick und eine sensible Anpas-
sung an Materialeigenschaften wie Maserung oder Härte. Dadurch entstehen andere 
Resonanzbeziehungen als beim Ton – weniger durch unmittelbare Haptik, stärker 
durch Kraftdosierung und Werkzeugführung.

Beide Prozesse werden filmisch dokumentiert. Ergänzend werden während des 
Tuns stichpunktartige Notizen verfasst, die spontane Gedanken, Empfindungen und 
Beobachtungen festhalten. Eine Fotokamera dient dazu, prägnante Situationen, Ges-
ten oder Veränderungen im Material festzuhalten, die für den weiteren Analyseprozess 
relevant sein könnten.

Diese mehrperspektivische Datenerhebung – introspektiv, visuell, leiblich – bil-
det die Grundlage für eine phänomenologische Beschreibung und hermeneutische 
Deutung des Werkprozesses. Die Notizen werden nach Beendigung der Tätigkeit zu 
ganzen Sätzen verdichtet. Anschließend werden die Sätze mit dem restlichen Daten-
material angereichert und systematisch ergänzt.



110 111

10.1 Datenerhebung

Die Werkprozesse werden über mehrere Tage hinweg aufgezeichnet; die Dauer der 
Sequenzen variiert je nach Verlauf. Die Videoaufnahmen erfassen primär Hand-
lungsabläufe und körperliche Bewegungen, während die schriftlichen Notizen und 
nachträglichen Protokolle die subjektive Erfahrungsdimension ergänzen.

Die Kombination aus Selbstbeschreibung, Video- und Fotomaterial sowie reflexi-
ver Nachzeichnung ermöglicht eine Triangulation der Daten (vgl. Maleyka et al. 2018: 
719 f.; Brinkmann/Rödel 2017: 528–530). Dadurch entsteht eine dichte empirische 
Grundlage, die sowohl leibliche als auch sprachliche Ausdrucksformen berücksichtigt.

10.2 Voraussetzung und forschungsbiografischer Kontext

Da die Untersuchung introspektiv angelegt ist, wird die Forscherin selbst zum for-
schenden Subjekt und Instrument der Erkenntnis. Die biografischen Erfahrungen, 
handwerklichen Fertigkeiten und ästhetischen Prägungen sind integraler Bestandteil 
der Forschungsperspektive. In einer Veröffentlichung aus dem Jahr 2018 beschreibe 
ich retrospektiv die Motivation, die mich in jungen Jahren dazu veranlasste, eine 
Ausbildung zur Steinmetzin und Bildhauerin zu beginnen (vgl. Starosky 2021). Diese 
Entscheidung bildet die Grundlage für weitere bildungsbiografische Stationen und 
im Laufe des letzten Jahrzehnts habe ich meine Arbeitsweisen zunehmend erweitert, 
insbesondere durch den Einfluss eines Designstudiums. Neben Stein, Ton und Gips 
arbeitete ich auch mit Holz, Porzellan, Metall, Pappe, Stoff und Garn sowie mit ver-
schiedenen digitalen Verfahren und Tools. Durch die Zusammenarbeit mit Hand-
werkern, Künstlern und Gestaltern konnte ich mir zudem verschiedene Perspektiven 
und Techniken aneignen.

Auch die Fotografie wurde Teil meines Ausdrucksrepertoires, als technisches 
Instrument stellt mich die Kamera mit ihren vielen Einstellungsmöglichkeiten vor 
Herausforderungen, doch geht es mir darum, Bilder nicht technisch richtig, sondern in 
ihrer für mich erscheinenden Atmosphäre durch den Bildausschnitt einzufangen. Die 
Technik des Drehens an der Töpferscheibe fasziniert mich besonders; sie hat mir eine 
ausgebildete Keramikerin gezeigt. Der Umgang mit dem Material und mit meinem 
Körper bringt eine Form hervor, die nicht nur nutzbar ist, sondern hohe ästhetische 
Qualitäten aufweisen kann. Die Formenvielfalt sowie die Möglichkeiten der Variation 

stehen in Zusammenhang einer gewissen Strenge akkurater Bewegungsformen. Zudem 
ist der der bereits benutzte Ton nahezu immer wieder verwendbar.

Ähnlich verhält es sich mit dem Material Holz. Hier habe ich meine Kenntnisse 
aus der Steinbildhauerei auf das Holz übertragen und durch Nachfragen, Beobach-
tungen und eigene Recherchen weitere Techniken erlernt. Dennoch unterscheiden sich 
die Werkzeuge der Steinbildhauerei erheblich von denen eines Holzbildhauers, und 
auch der Umgang mit den beiden Materialien gestaltet sich unterschiedlich. Während 
Stein bestimmte Spezifika wie Einschlüsse aufweist, hat Holz Fasern, die die Rich-
tung der Bearbeitung bestimmen. Das bringt Herausforderungen mit sich, die mein 
intuitives Verständnis für die Materialität auf die Probe stellen. Nicht immer bin ich 
mir sicher, wie das Material reagieren wird, und häufig fehlt mir die Übung, sodass 
Bewegungen unsicher oder ganz vergessen erscheinen. Möglicherweise kann ich auch 
die benötigte Zeit für die Bearbeitung nicht genau einschätzen, wodurch unvorher-
gesehene Herausforderungen auftreten.

Diese persönliche Skizzierung verdeutlicht, dass meine Notizen, Beschreibun-
gen und die anschließende Deutung eng mit meiner Biografie – meinem Wissen und 
Können – sowie meinen Intentionen und Erfahrungen verknüpft sind. Es ist daher 
entscheidend, dass dieser Aspekt in den Forschungssettings Berücksichtigung findet. 
Diese biografische Verortung ist wesentlich, da sie das Verständnis der Material-
erfahrung prägt. Das im Prozess hervortretende Wissen ist verkörpertes, oft latentes 
Wissen, das sich im Tun selbst artikuliert. Mentale Vorgänge beziehen sich sowohl auf 
bewusste als auch auf unbewusste Inhalte (vgl. Ansorge/Leder 2017: 1). Durch bewuss-
tes Einbeziehen dieser Voraussetzungen wird die introspektive Forschung methodisch 
transparent und reflexiv begründet.

10.3 Aufgabenstellung

Ziel der Untersuchung ist es, das Bildungspotenzial der Materialien innerhalb von 
Werkprozessen zu erfassen. Die Arbeitsphasen mit Ton und Holz werden dafür mög-
lichst offen gestaltet: Es werden keine Formen oder Funktionen vorgegeben, sondern 
diese entstehen aus dem Arbeitssetting und dem vorhandenen Material heraus.

Das Werk wird also nicht vorab geplant und verweist auf keinen inhaltlich-künst-
lerischen Ansatz, sondern entwickelt sich aus einem pragmatischen, handwerklichen 



112 113

Umgang mit dem Material. Gestalterische Entscheidungen entstehen im Tun – sie 
werden nicht vorweggenommen.

Beim Arbeiten mit Ton wird aus praktischen Gründen eine weiße Drehmasse 
verwendet. Beim Holzprozess wird das vorhandene Material im Werkraum spontan 
gewählt. Beide Herangehensweisen sollen das unvoreingenommene Eintreten in den 
Prozess fördern und verhindern, dass vorgefertigte Intentionen die Materialerfahrung 
überlagern.

10.4 Datenaufbereitung

Die schriftlichen Aufzeichnungen werden nach Abschluss des Werkprozesses transkri-
biert und in digitaler Form (Word-Dokumente) gespeichert. Im Anschluss erfolgt die 
phänomenologische Verdichtung, in der die Erlebnisse und Wahrnehmungen zusam-
mengeführt und auf ihre leiblichen und sinnlichen Dimensionen hin fokussiert werden. 
Anschließend werden diese Verdichtungen durch die Video- und Fotodokumentation 
erweitert und ergänzt, um eine möglichst umfassende Darstellung des Werkprozesses 
zu erstellen. Dabei fließen verschiedene Erfahrungsdimensionen, Gedanken sowie 
körperliche Wahrnehmungen in die Beschreibungen ein.

Um die Nachvollziehbarkeit der Datenerhebung und -aufbereitung zu gewähr-
leisten, wird der Übergang von den stichpunktartigen Notizen zum verdichteten Text 
systematisch gestaltet. Während des Werkprozesses werden spontane Beobachtungen, 
Empfindungen und Gedanken in Form kurzer Stichpunkte notiert – möglichst ohne 
Bewertung oder theoretische Deutung. Diese erste Ebene folgt der phänomenologi-
schen Haltung der Epoché im Sinne Husserls, also der Zurückhaltung gegenüber vor-
schnellen Urteilen, um das Erlebte in seiner Unmittelbarkeit und Präsenz zu erfassen 
(vgl. Husserl 1976: 62).

Unmittelbar nach Abschluss des Werkprozesses werden die Notizen in einem 
zweiten Schritt zu einem zusammenhängenden Text ausgearbeitet. Dabei erfolgt eine 
sprachliche Erweiterung, die das situative Erleben präzisiert, ohne die ursprüngliche 
Erfahrungsqualität zu verfälschen. Die Verdichtung lässt sich im Sinne Waldenfels’ als 
Bewegung verstehen, in der sich Erfahrung zu einer Gestalt formt: Vordergründiges 
tritt hervor, anderes bleibt im Hintergrund, wodurch ein sinnhaftes Relief entsteht 
(vgl. Waldenfels 2002: 33 f.). Diese sprachliche Transformation bewahrt die Mehr-

deutigkeit und Offenheit des Erlebten, während sie gleichzeitig eine Struktur schafft, 
die wissenschaftlich analysierbar bleibt.

Die phänomenologische Verdichtung geschieht somit in drei Phasen:

1. Unmittelbare Aufzeichnung – spontane, unvermittelte Stichpunkte während 
des Prozesses;

2. erweiterte Beschreibung – zeitnahe Ausformulierung der Notizen, Ergänzung 
räumlicher und leiblicher Bezüge

3. Reflektierte Verdichtung – Herausarbeitung der zentralen Erlebnisstrukturen 
unter Wahrung ihrer ursprünglichen Spannung.

Erst im Anschluss erfolgt die hermeneutische Deutung, bei der die so entstandenen 
Texte auf ihren Sinn hin interpretiert werden. Damit bleibt die phänomenologische 
Beschreibung zunächst beschreibend und offen, bevor sie im hermeneutischen Zugriff 
in ein reflektiertes Verständnis überführt wird.

Parallel dazu werden die Video- und Fotodaten gesichtet, nummeriert und mit 
Zeitangaben versehen. Die Analyse folgt einer chronologischen und thematischen 
Ordnung: Bewegungsabläufe, Materialreaktionen, Pausen und körperliche Gesten 
werden markiert und kommentiert. Diese Dokumente bilden die Grundlage für die 
anschließende Kategoriebildung, die mithilfe der qualitativen Inhaltsanalyse erfolgt 
(vgl. Mayring 2022: 49 f.).

Die Auswertung integriert phänomenologische Beschreibung, introspektive 
Selbstbeobachtung und hermeneutische Deutung zu einem methodisch kontrollier-
ten Erkenntnisprozess. Durch die Verschränkung dieser unterschiedlichen Daten-
quellen entsteht eine mehrdimensionale Perspektive auf die Bildungspotenziale der 
Materialien – ein Ansatz, der die Offenheit künstlerischer Prozesse mit der Strenge 
wissenschaftlicher Reflexion vereint. Die folgenden Seiten geben einen Überblick über 
die erstellten Daten (phänomenologische Beschreibung), die Kategoriebildung am 
Text sowie die Auswertung des Video- und Fotomaterials. Zudem wird eine bildliche 
Übersicht der Kategorien angefertigt. Dieses Datenmaterial bildet im Anschluss die 
Grundlage für die hermeneutische Deutung.



114 115

10.5 Prozess der Datenerhebung

Auf den folgenden Seiten wird schrittweise die Überleitung vom Werkprozess des Dre-
hens an der Töpferscheibe hin zur Empirie nachgezeichnet. Anhand der Untersuchung 
der Notizen, der Fotografi en und des Videomaterials wurde die phänomenologische 
Beschreibung verfasst (Abb. 1). In einem nächsten Schritt wurden diese Materialien 
auf sinnhafte Kategorien untersucht (Abb. 1a). Anschließend wurde der Text durch 
die Bezugswissenschaften hermeneutisch gedeutet (Abb. 1b).

11 Phänomenologie des Drehens an der Töpferscheibe

Vorbemerkung
Auf den nun folgenden Seiten wird der Werkprozess des Drehens an der Töpferscheibe 
aus phänomenologischer Sicht geschildert. Die Fotografi en und Videostills wurden in 
dem Zeitraum vom 7.2.2020 bis zum 19.2.2020 aufgenommen. 

In diesem Zeitfenster wurden auch die introspektiven Notizen verfasst. Anschließend 
bildeten die Notizen – in Verbindung mit den angefertigten Foto-und Bildmaterial – 
den Boden meiner Phänomenologie, die sukzessive ausformuliert wurde. Anschließend 
erfolgte die hermeneutische Deutung.

Abb. 1: Phänomenologische
 Beschreibung

Abb. 1a: Kategorien

Abb. 1b: Deutung



116 117

Vor dem Kanon der vielen Schritte, die es bedarf, 
um überhaupt erst mit dem Töpfern an der Drehscheibe beginnen zu 
können, gibt es einen Moment, der für mich besonders ist: 
Da ist plötzlich der intensive Geruch, vertraut und unvermittelt, 
er erinnert an Erde und Wasser, und er durchströmt den Raum. 
Er lässt er mich orientierungslos zurück, denn er stört angenehm, 
da ist keine belegte Erinnerung, da ist kein Ort oder eine Begebenheit, 
da ist kein Bild, das ich verknüpfen kann, 
da ist das Material, der Geruch des Tons und die Atmosphäre, 
die verrät, dass der Raum eben diesen enthält. 
Der Geruch ist unbelastet, er nimmt nicht vorweg, was kommen kann. 
Er ist nicht zuerst das rückblickende Gefühl in meiner Hand, 
das einsetzen wird, er ist auch nicht die Masse in meinen Augen, 
obwohl ich weiß, wie sie aussieht, sondern vorerst eine Spur, 
der ich bedingt folgen kann, die eine Sehnsucht mit sich bringt 
und versöhnt, weil ich weiß, dass das, was vor mir liegt, keine Absicht, 
sondern ein Weg ist. Meine präsenten und unbekannten Erinnerungen, 
Geschichten, Bilder sind geschaffen und irgendwo in mir vorhanden, 
das Drehen an der Töpferscheibe hingegen ist ein Prozess, 
der wieder und wieder mit einem Anfang beginnt und etwas entstehen lässt. 
Dabei ist es mein Körper, der zu einem zentralen Akteur wird, 
er kann durch gezielte Bewegungen und Berührungen die Struktur des 
Materials verändern sowie Zustände anordnen. 
Über die Zeit lässt sich beobachten, 
wie durch den Einsatz meiner selbst und der Technik aus einem 
unstrukturierten Gebilde eine höchst präzise Form 
und aus der weichen Materialität eine feste, statische Keramik wird. 
Die Plastizität des Tons lässt sich – durch den von mir aufgebauten 
Druck – in konkave und konvexe Flächen verwandeln; 
dabei ist für mich nicht primär die Formvollendung das Faszinierende, 
sondern, dass ich Materialität untersuchen und verändern kann. 
Über meine Wahrnehmung führe ich Handlungen aus, 
und es entstehen Konsequenzen. 

Der Ton, der aus Sedimenten und Mineralien besteht, 
der ähnlich unscheinbar wie eine Handvoll Asche oder Staub daherkommt, 
kann ausdrucksstark und bedeutsam werden. 
Wie eine Ähre, die sich zerreiben und mahlen lässt. 
Denn wird eine Ähre durch die Finger betastet und mit Wasser 
angereichert, dann lässt sich Teig daraus machen, 
und das ist geschichtlich für den Menschen nicht nur existenziell, 
sondern bedeutsam. Auch die wenigen Buchstaben des Alphabets erzählen 
in Kombinationen mit Gefühlen und Gedanken unzählige Geschichten. 
Aus einem Haufen schlammigem Gemisch in Verbindung mit dem 
Menschen entstehen Gegenstände und Gefäße. 
Aus dieser folgenreichen Entdeckung, dass aus wenig viel werden kann 
und dass das Selbst daran und darüber mitwirkt, 
entfachte sich vermutlich der Funke von Kultur.
Die Hand führt, an welchem Material auch immer, Taten und Handlungen 
aus, sie knüpft immer an die Vergangenheit an und lässt gleichzeitig die 
Zukunft eintreten. Ich fühle mich mit der Hand am Ton verwurzelt, 
vielleicht weil es das Menschsein ausmacht, 
denn unsere Vorfahren haben jegliche Materie inspiziert, betastet, 
zerrieben, gedrückt und angeschaut. Gleichzeitig weiß ich, die Hand ist es, 
die tötet. Schaue ich mir meine Hände an, sind sie mir fremd, 
und unter vielen würde ich sie vermutlich nur schwer als die meinen 
erkennen. Über die Jahre haben sie sich verändert und haben viele Griffe 
erlernt, die Erinnerungen daran sind vergessen.
Wenn meine Hand am Ton arbeitet, dann ist es, 
als ob sie ein Eigenleben führte. Ich denke nach, 
wenn ich an der Drehscheibe arbeite, denke sehnsüchtig, denke gerne, 
weil ich dann die Welt erkunde, während ich mich aufgehoben fühle. 
Die Technik des Drehens wurde mir gezeigt, ich habe sie mir angeschaut, 
verstanden, missverstanden und vergessen, selbst hinzugefügt, 
nun drehe ich, wie ich es eben mache. 
Ich drehe. Konzentriert, hellwach und entspannt, ein wenig aufgeregt, 
wohl auch angespannt, ich lauere. Ich will etwas finden. 

05

10

15

20

25

30

35

40

45

50

55

60

65

Störung/ Geruch

Individuelle & kulturelle
Umgangsweisen



118 119

Ich finde die passenden Abläufe, die richtigen Positionen, 
einen Zeitpunkt oder auch nicht, dann finde ich das Zulassen. 
Bestimmte Felder meiner Haut nehmen wahr, dass der Ton kühl, 
stabil, weich und zäh ist. Er lässt sich durch Streichbewegungen glätten. 
Die Fingerspitze hinterlässt auf ihm gut sichtbar ihren Abdruck, 
die feinen Papillarleisten bilden sich ab, werden zu einem Eindruck, 
ich sehe etwas, das ich doch recht selten anschaue, den Abdruck meiner 
Haut auf dem „Fremden“ und nicht den Ton auf meiner Haut. 
Das Prinzip lässt sich mit anderen Gegenständen oder Handfiguren 
wiederholen. Dinge oder ich bilden sich im Material ab, 
die Struktur speichert Bilder und Informationen. 
Diese Erfahrung prägt sich ein, sie ist so simpel wie Erkenntnisreich.
Nach einer ersten Bestandsaufnahme, die nötig ist, 
um die Beschaffenheit des Tons abzuschätzen, ist es meine rechte Hand 
– sie ist die stärkere –, die ich nutze, um eine Menge direkt aus der 
kompakten Masse herauszugreifen. 
Meine Hand durchdringt, verschiebt, verteilt das Material, das ist mühsam, 
und beide Beine, die die Bewegung des Arms unterstützen, 
stemmen sich gen Boden. Der Körper gibt die nötige Statik, 
um die vielen kleinen Operationen genau ausführen zu können. 
Vermutlich arbeiten die Muskeln, Bänder, Sehnen, Knochen auf das Muy 
genau und generieren Geschicklichkeit. 
Kühl wie ein Gewebe hüllt die Masse die Haut ein, von den Fingern bis 
zum Handgelenk, und an der Außenseite der Hand entsteht Druck. 
Wie unstrukturiert sich das Material verteilt! 
Ab und zu erblicke ich Teile der Finger, eher den aufgewühlten Ton, 
sie arbeiten und inspizieren und melden etwas zurück: 
keine tastbaren Lufteinschlüsse, keine Hohlräume, keine Leere, 
keine Verfestigungen. Aus diesem beständigen Reiz lässt sich schlussfolgern, 
der Ton ist fast homogen, vielleicht ein wenig zu nass, er klebt.
Das Geräusch in meinen Ohren erinnert an einen schlammigen 
Spaziergang, wenn zwischen Fuß und Matschboden ein Sog entsteht. 
Gedanken spazieren mit mir. Ich erinnere mich an jenes und dieses, 

das ich vergleiche. Da war ein Ort und dieses Geräusch, lauter 
Ähnlichkeiten tauchen auf. Die rechte Hand hat sich eine Position erobert, 
von hier aus kann sie gut agieren. Ton wird entnommen, separiert. 
Ich greife. Die Greifbewegung wirkt im Vergleich zu den vorherigen 
Bewegungen souverän, bestimmt und sogar aggressiv. 
Während die Finger sich spreizen, strecken und beugen, 
Knöchel sich anspannen und krümmen, die Haut viele kleine Falten 
schlägt, wird die Innenfläche – der Handmitte – zu einem konkaven 
Hohlraum, zur Hohlhand. Dieser mittlere Bereich erfasst eine Menge Ton, 
die sich einfügt und die Form der Hand ausfüllt. 
Durch kleine rotierende Bewegungen des Handgelenks und der Finger 
schätze ich das Volumen des erfassten Quantums ab, vergrößere oder 
verringere den Radius, um das Fassungsvermögen auszuloten. 
Es braucht kein Instrument, keine Waage; über ein inneres Hinhorchen, 
mit ähnlicher dichter Konzentration wie der, die während des Zuhörens im 
Gespräch aufgebracht wird, gelingt es mir, Informationen zum Gewicht im 
Verhältnis zu mir) zu generieren. Ich bin der Maßstab für das, 
was ich hier tue. Während die Hand mühsam agiert, 
um ein Ergebnis zu erhalten, lasse ich sie sich in einer schnellen Bewegung 
aus dem Tonkorpus zurückziehen und ein heterogener Tonklumpen wird 
sichtbar. Die Haut durchzieht stellenweise ein leichter Schmerz, zu fühlen 
ist die zirkulierende Luftströmung, die aus einer Richtung, 
wie eine sanfte Brise, über die Stellen, an denen die Spuren des Materials 
haften, zieht. Sie fließt vom Fenster her und zieht Richtung Tür. 
Zeitgleich, sehe ich, bewegt sich feiner Staub, fällt runter, 
die Schwerkraft und die Bewegung meines Körpers verwirbeln ihn. 
Derweil hat der Ton auf meiner Haut die Temperatur des Körpers 
angenommen und seine Feuchtigkeit entweicht. Er ist getrocknet und seine 
dünne, zugleich dichte Schicht begräbt die feinen Haare meines Arms, 
die sich dagegen sperren und aufrichten. Die linke Hand beginnt die 
Schicht auf der anderen Hand durch leichte Bewegungen abzutragen 
und zu entfernen. Dazu nutze ich das Wasser, der Einsatz ist effektiv. 
Schlamm läuft an meinen Armen hinunter. Nun kann die Arbeit 

70

75

80

85

90

95

100

105

110

115

120

125

130

Handbewgung &
Schlussfolgerungen

Haut & Handlung

Erfahrungsräume

Eindruck & Ausdruck 
als Prinzip



120 121

konzentriert fortgeführt werden, denn auch nur ein leichter Schmerz zieht 
Aufmerksamkeit auf sich, d.h. die nötige Konzentration ab. Es kommt zu 
einem systematischen Bruch. Der sinnlichen Erfahrung von eben wird ein 
streng rhythmisches Moment hinzugefügt. In regelmäßigen Abständen und 
durch eine bestimmte Technik, die sich seit Jahrtausenden bewährt und 
durchgesetzt hat, wird der Ton geknetet. Aus Respekt vor der Tradition 
und aus Ehrfurcht vor den Konsequenzen davor, es nicht so zu tun, knete 
ich, wie es sich gehört. Ich fühle mich beobachtet, dabei kontrolliere ich 
mich nur selbst. Die linke Hand unterstützt die rechte Hand und lässt aus 
dem Klumpen, der ein morphologisches Etwas ist, einen gleichmäßigen 
Körper werden, der durch den Einsatz der verschiedenen Handflächen, 
der Ballen und Glieder, rund und schneckenartig wirkt. Über das 
Aussehen, über die Farbe, die Oberflächenspannung und Struktur weiß 
ich, ob der Tonklumpen auf der Töpferscheibe zur weiteren Bearbeitung 
funktioniert. Der Sinn der einzelnen Momente lässt sich erst im Nachhinein 
zusammenfügen, die konzentrierten Extrakte führen also zu einem 
Ergebnis, einem Zwischenschritt für den nächsten Moment. Ich setze 
mich, richte den Körper mittig zur Drehscheibe, justiere hier und da ein 
wenig nach, orientiere mich dazu an einem sichtbaren Fixpunkt – das ist 
die Mitte der Scheibe – und setze mich dazu in Bezug. Ich, der Ton und 
die Drehscheibe, wir bilden einen Raum in einem Raum. Der Tisch und 
das Waschbecken, die Werkzeuge, obwohl einige Meter entfernt, verlieren 
ihre Distanz und wirken eindimensional, da in meiner Vorstellung alles 
miteinander verbunden ist. Dann werfe ich den Tonklumpen auf den 
Metallteller. Er haftet. Doch beginne ich mit dem automatisierten Drehen 
des Tellers, wird die Wucht der Masse, die durch die Bewegung schwerer 
wird, den Tonklumpen beschleunigen und von der Mitte wegwandern 
lassen. Der Zeigefinger verstreicht den Ton an der Grenze zum 
metallischen Drehteller, sodass der Ton und das Metall aneinanderhaften. 
Das Zusammenbringen beider Materialien durch die schlichte Bewegung 
des Fingers, die Spur durch Druck und Zug ist in ihrer Auswirkung 
wesentlich. Was ich da sehe, verstehe ich irgendwie und dann eher nicht. 
Der Fuß bedient das Pedal, der Zeigefinger zieht seine Spur am unteren 

Rand des Tons, dadurch verbindet sich die Haut, die Masse und Metall. 
Die Reibung meines Bewegung erzeugt Hitze und lässt meine Fingerspitze 
brennen, sie ist heiß. Diese gemachte Erfahrung, das erlebte Gefühl und 
das gesehene Bild, haben Bestand. Um den Schmerz zu vermeiden,tauche 
ich die beiden Hände in kaltes Wasser und verteile es durch verschiede 
Bewegungen mit dem Material; die Daumenballen drängen den Ton, um 
ihn zu zentrieren. Die Handinnenflächen ziehen ihn herauf und drücken 
hinunter, gleichmäßig versuche ich meinen Oberkörper zu steuern, sachte 
und aufmerksam stützen sich meine Hände gegenseitig, und die Finger 
nah beieinander, bilden eine Wand. Der Ton ist weich und fließend, aber 
auch sehr widerständig und widerwillig. Er lässt sich weder einfach noch 
schwer formen, sondern in sanften und kontrollierten Etappen. Ich ändere 
die Bewegung. Das Ändern einer Bewegung ist äußerst komplex. Scheinbar 
gibt es eine innere Intuition, die schon vorher irgendwo Befehle gibt, damit 
alle Glieder zum rechten Zeitpunkt die formenden Gesten ausgeführt 
haben. Gleichmäßig und mit Bedacht beugt sich der Rücken, die Schultern 
und Arme, die Hände leiten die Kraft weiter, die einzelnen Finger leiten 
sie zu einer Bewegungsfigur aus und schließen den Vorgang ab.Ich stelle 
mir angesichts des Tonklumpens, die Frage, welche Art von Gefäß er 
werden kann, und ich weiß, dass sogar das „Nicht-Werden-Können“ mir 
zur Erkenntnis verhilft. Das ungefähre Gespür für die Masse sowie das 
grundlegende Verständnis darüber, dass der Finger durch Druck einen 
Abdruck auf der Oberfläche hinterlässt. Auch das Wissen ist vorhanden, 
dass ein Abdruck noch kein Ausdruck ist und ein Tonklumpen noch kein 
organisierter Körper. Das Wasser, der Ton und meine Haut, werden 
für einen kurzen Augenblick eins,manchmal bemerke ich dazwischen 
den Widerstand meiner  Fingerknochen. Die Ellenbogen gegen die 
Hüftknochen gestützt, gebe ich den Armen und Händen den nötigen Halt. 
Mein Körper bildet einen stabilen Rahmen, ein Gerüst. Schließe ich die 
Augen, finde ich heraus, wo etwas passieren muss, wie ich dieses oder jenes 
passieren lassen kann. Ich halte die Luft an und atme weiter, mein Herz 
schlägt stärker als zuvor, als ich es noch nicht gespürt hatte. Zwischen dem 
Moment eben und jetzt liegen viele Stationen, 

135

140

145

150

155

160

170

175

180

185

190

195

200

Technik & Tradition

Ausrichten & 
Rotation

Gegenseitige Berührung
gestaltet



122 123

die hier ist real. Während die Gleichmäßigkeit des Prozesses sich entfaltet 
und zu einer Konstante wird, sind es die ungewöhnlichen Erscheinungen 
wie der Schmerz und das Pulsieren, die Aufmerksamkeit abziehen und auf 
mich selbst lenken. Wirken die Hände leicht und strukturiert, 
liegt dahinter die Kraft meines Körpers, die Schwere meines Gewichts 
sowie die Dominanz einer genauen Bewegung. 
Ich wechsele die Position, verbiege mich, kontrolliere, indem ich schaue und 
fühle, höre und darüber nachdenke. Ich erzeuge Moment für Moment. 
Die Masse ziehe ich mit beiden Händen hoch, senke sie ab. 
Der Ton und der Teller, drehen sich ebenmäßig. 
Die Rotation, die ich wahrnehme, ist beharrlich symmetrisch. 
Der kleine Tonkörper schwingt auf der größeren Metallfläche mit und 
gemeinsam werden sie zu einem unscharfen Bild, das Formen und Schatten 
schluckt und in regelmäßigen Bahnen kreist. 
Da ist der Geruch, ich sehe Farben, das Licht spiegelt sich ein und gleich-
zeitig Schatten. Der Drehprozess wird flüssiger und leichter, 
die Geschwindigkeit, mit der sich der Ton gegen meine Hände bewegt und 
in Verbindung mit meinen Handinnenflächen agiert, ist einladend und ent-
führt, weil das Tempo den zähen Fluss von eben ablöst. 
Da ist die Mitte der Mitte, melden die Augen zurück, der Daumen, 
der durch meinen Arm senkrecht, gerade und statisch in Position gebracht 
ist, wird zum Zentrum geführt. Die Daumenspitze setzt auf dem drehenden 
Tonkörper auf und dreht sich hinein, ein Loch entsteht. 
Die Hand verteilt Wasser, das innen im hohlen Ton die Innenwände 
entlanggleitet und die linke Hand mischt sich ab jetzt fortwährend ein. 
Haut und Material gleichen sich durch die gegenseitige Berührung an, 
der Ton fließt über die Hände, Beschaffenheit und Temperatur sind nun 
kaum voneinander zu unterscheiden, mal scheint alles kalt, mal warm. 
Die Hand wird zur Form, das Material nimmt diese Form an. 
Die Fingerspitzen führen die Masse in eine Richtung, 
der Daumen ebnet mit. Während die rechte Handinnenfläche das Gefäß 
stützt, greift die linke Hand – die Finger – in das Material hinein und zieht 
es mit der Kraft der Fingerkuppen nach oben, die rechte Hand geht außen 

mit, und so bricht der Ton auf. Er wölbt sich präzise. 
Erfährt die Fingerspitze den Ton oder erfahre ich die Fingerspitze? 
Es sind die kaum auszulotenden Grenzen des Körpers, des eigenen und des 
anderen, die durch Berührung in Kontakt treten, um ihre Zugehörigkeit 
zu suchen. Der Ton bringt wie der Töpfernde seine materialspezifischen 
Eigenschaften mit. Somit sind es zwei Körper, von denen situative wirkende 
Kräfte ausgehen und die solchen unterliegen. 
Berührung verändert die Beschaffenheit des Tons sowie den Töpfernden 
selbst. Mit geschlossenen Augen lässt sich zeigen, 
dass nur über die halb geöffneten Handinnenflächen spürbar ist, 
wie der drehende Ton die Handkrümmung adaptiert. 
Während die Hand sich wölbt, ist ihre Form schon mental repräsentiert. 
Die Form ist innerlich übersetzt und erzeugt eine Vorstellung, 
parallel dazu untersuchen die einzelnen tastenden Finger den Werkstoff. 
Mit einer gewissen Anspannung erreicht die Konzentrationen einen 
Höhepunkt.Der Atem stockt, die fortan auszuführende Bewegung soll nur 
in einen Bereich des Körpers fließen. Dazu stützt sich der Ellbogen auf 
den Hüftknochen, um starr der Hand den Halt zur präzisen Rotation zu 
geben. Der Daumen, der Zeigefinger, sein Knöchel, die Fingerspitzen, 
jede Sehne, jeder Knochen – ummantelt von der Haut –: 
Sie wirken unsichtbar mit, und zusammen sind sie in der Lage, 
den Ton äußerst präzise, nahezu mathematisch perfekt zu verteilen. 
Die Bewegung des Körpers, in der Hand zum Ausdruck gebracht,
bringt im Ton einen Vektor hervor.
Erfahren lässt sich, wie schwer sich bestimmen lässt, wo die Grenzen und 
Wirkweisen „des anderen“, also des Materials, zu verorten sind, 
wenn das „Ich“ sich über ebendieses spürt. 
Erfährt die Fingerspitze den Ton oder erfährt der Leib seine Fingerspitze? 
Lenkt der Ton den Finger oder ist es umgekehrt?
Es sind die kaum auszulotenden Grenzen des Körpers, 
des eigenen und des anderen, die durch Berührung in Kontakt treten, 
um dann ihre Zugehörigkeit zu suchen. 
Durch das ständige Abfragen wie sich der Ton zu mir verhält und 

205

230

235

240

245

250

255

260

265

270

275

280

285

Form



124 125

umgekehrt, bilde und erzeuge ich mich selbst. 
Begreife ich diese Welt? 
Ich finde Ausdrucksformen und Handgriffe, eine Möglichkeit, 
mich durch die Hand zu artikulieren. 
Es bildet sich eine Form heraus, das geschieht nicht plötzlich, 
sie wächst langsam an meinen Fingern und Bewegungen entlang, 
gemeinsam suchen das Material und ich ihre Form.
Die konvexen und konkaven Flächen bringe ich auf den möglichen 
Höhepunkt. Wird überschritten, wird das Gefüge des Materials verletzt 
und die eben noch vorhandene Form eingebüßt. 
Sie ist aber nun da und verlangt danach, alles Überflüssige zu entfernen,
es braucht Klärung, weiß ich. Wenn es keine Handfigur mehr gibt, 
die ich sinnvoll einsetzen kann, um das Material dahin zu schieben, 
wo es gebraucht wird, wenn die Tonwand sich gleichmäßig fühlen lässt
und kein Abtrag der Masse mehr stattfinden kann, 
halte ich die Drehscheibe an. 
Zum Ende des Drehprozesses mag eine gedrehte Form aus handwerklicher 
Sicht für gut befunden werden, wenn der Ton gleichmäßig verteilt ist. 
Der Gegenstand, die ausgehöhlte Form wird vorsichtig abgenommen und 
zum Trocknen auf die Seite gestellt.

290

295

300

305

310



126 127

12 Auswertung des Bildmaterials

Dies folgenden Standbilder stammen aus einer Videoaufnahme von 2020 
und zeigen nur einen Bruchteil des hochkomplexen Bewegungsgefüges des 
Drehens an der Töpferscheibe. Der gesamte Körper ist in den Prozess 
eingebunden: Der Kopf neigt sich dem entstehenden Gefäß zu, 
prüft die Form, zieht sich zurück und nähert sich erneut, 
um sie aus wechselnden Perspektiven zu erfassen. 
Die Hände agieren in einem fein abgestimmten Wechselspiel. 
Mal führt eine Hand, mal greifen beide ineinander, 
bis hin zu einzelnen Fingern, die mit höchster Präzision minimale, 
aber entscheidende Korrekturen am Material vornehmen. 
Hinter jeder Geste steht der gesamte Bewegungsapparat – Schultern, Arme, 
Gelenke, Sehnen. Das Material reagiert unmittelbar: 
Die Masse wird durch Druck, Rotation und Loslassen transformiert. 
Binnen weniger Sekunden vollzieht sich eine deutliche Veränderung – 
der Batzen öffnet sich, wird zur Höhlung, zum Gefäß.
Diese Sequenzen machen sichtbar, dass Formbildung ein dialogischer 
Prozess zwischen Körper und Material ist. Bewegung, Wahrnehmung 
und Widerstand greifen ineinander; der Leib antwortet auf Beschaffenheit 
und Charakter des Materials, während dieses zugleich den Handlungsspiel-
raum begrenzt und erweitert. Die Kamera hält diese Übergänge fest: 
Sie zeigt nicht nur das Machen, sondern das Werden – 
den Moment, in dem Wahrnehmung und Formbildung zusammenfallen.



129128

Abb. 2: 
Zu sehen ist ein Stück Ton, dessen Oberfläche einen Abdruck mit deutlich erkenn-
baren Papillarleisten zeigt. Die Spuren veranschaulichen den stillen Dialog 
zwischen Hand und Material: Der tastende Kontakt hinterlässt einen Eindruck, 
der zum Bild wird.



130 131

Abb. 3 – 5: 
Das Bild zeigt einen Moment sichtbarer Resonanz zwischen Hand, 
Material und Subjekt. Feine Fingerabdrücke – Papillarleisten – 
überziehen die Oberfläche des Tons. Sie bilden ein Netz aus Spuren, 
das sonst nahezu unsichtbar bliebe: einen Abdruck meiner Identität. 
Die zarten Linien, denen ich im Alltag kaum Beachtung schenke, 
prägen sich in den Ton ein und werden dort haltbar – archiviert. 
So wird das Material nicht nur zum Gegenstand der Gestaltung, 
sondern zum Spiegel meines eigenen Leibes. 
Es speichert meinen Tastsinn, meine Bewegungen, mein Tun. 
Darin liegt ein doppeltes Erkenntnismoment: 
Ich erkenne das Material – seine Beschaffenheit, seine Plastizität – 
und zugleich erkenne ich mich selbst, indem es mir meine Spuren zurückmeldet. 
Die Geste der Hand erscheint souverän und bestimmt. 
In diesem Augenblick wird das Wechselverhältnis von Hand und Material greifbar: 
Der Ton antwortet auf den Druck, die Hand reagiert auf die Eigenschaften des 
Materials. Der Körper wird zum Maßstab – 
und zugleich zum Erkenntnisinstrument.



132 133

Abb. 6, 7: 
Diese Aufnahmen veranschaulichen den Prozess des Zentrierens – jenen Übergang, 
bei dem der Ton vom Batzen zur formbaren Masse wird. 
Der Zeigefinger gleitet an der Grenze zwischen Ton und Metall entlang, 
verstreicht die Masse und verbindet beide Materialien. 
Diese scheinbar minimale Handlung stabilisiert den gesamten Vorgang: 
Sie verhindert das Verrutschen des Tons 
und ermöglicht den Aufbau einer zentrierten Form.



134 135

Abb. 8–14: 
Diese Bildsequenzen zeigen den fortschreitenden Prozess der Formgebung auf der Drehscheibe. 
Der Tonkörper ist zentriert und in gleichmäßige Rotation versetzt. 
Beide Hände umschließen den Tonkörper seitlich und oben, 
wodurch eine kontrollierte Aufwärtsbewegung unterstützt wird. 
Das Material beginnt sich zu öffnen und nach oben zu dehnen. 
Die Oberfläche zeigt glatte, gleichmäßig verlaufende Linien, 
die auf eine konstante Drehgeschwindigkeit und gleichmäßigen Druck hinweisen.
Die Fingerspitzen führen die Bewegung, während die Handflächen stabilisieren. 
Der Rand der entstehenden Schale hebt sich leicht an; 
Wandstärke und Proportionen werden ausbalanciert.
 Die Hände haben sich gelockert, die Finger agieren differenzierter, 
die Fingerspitzen übertragen ihre Kraft und das Feingefühl sichtbar auf den Rand. 
Der Prozess zeigt eine zunehmende Präzision in der Handhabung
und eine Verdichtung der formalen Ordnung.



136 137

13 Zusammenfassung

In den Fotografien zum Drehen an der Töpferscheibe wird der Werkprozess als leib-
lich-resonantes Geschehen sichtbar. Der Körper ist vollständig in die Bewegung ein-
gebunden; Haltung, Atmung und Kraftverteilung bilden ein rhythmisches Gefüge, 
in dem Kontrolle und Hingabe fortwährend ineinander übergehen.

Die Sequenzen zeigen, wie die ungeformte Masse durch Druck, Zug und Rota-
tion in eine geordnete Struktur überführt wird. Jede Geste steht in unmittelbarem 
Austausch mit dem Material, das seinerseits auf Berührung und Bewegung reagiert. 
Form entsteht in dieser wechselseitigen Abstimmung – nicht als festgelegtes Ergebnis, 
sondern als Prozess der Wahrnehmung und Korrektur.

Das Material erweist sich dabei als eigenständiges Etwas: Es antwortet, widersetzt 
sich, verändert den Ablauf. Die sichtbaren Spuren – Fingerabdrücke, Linien, feine 
Druckstellen – werden zu Sedimenten leiblicher Erfahrung. Sie verweisen auf ein ver-
körpertes Denken, in dem sich Wahrnehmen und Gestalten überlagern. Das Drehen 
wird so zum Bild einer tätigen Erkenntnis, in der Körper und Material gemeinsam 
Form hervorbringen. Dabei sind die fertigen Gefäße zwar das Ergebnis dieses Prozes-
ses – eines Prozesses, zu dem ebenso das Gelingen wie das Scheitern gehört (Abb. 16).

Abb. 15: 
Dabei sind die fertigen Gefäße zwar das Ergebnis dieses Prozesses – eines Prozesses, zu dem 
ebenso das Gelingen wie das Scheitern gehört.



138 139

Absatz 10.:
Formprozess

Körpertechnik

Deutung:
Vorstellen

Überprüfen
Ausdrücken
Ausführen
Beenden

Titel:
Form

Absatz 9.:
Formprozess

Körpertechnik

Deutung:
Resonanz

Fühlen
Repräsentieren

Titel:
Gegenseitige Berührung 

gestaltet

Vorphase Hinführung Haupthandlung

Absatz 1.:
Wahrnehmung

Außenwelt/ Material
Reiz

Geruch

Mentaler Vorgang
Inhalte: Erinnerungen,

Erfahrungen

Deutung:
Matrialerfahrungen

Können
Bewegung

Titel:
Reizendes Material 

erfahren

Absatz 2.:
Mentaler Vorgang

Inhalte: Ich,
Andere Menschen,

Kultur

Deutung:
Relationaliät

Sinnverstehen
Bildung

Titel:
Individuelle und kulturelle 

Umgangsweisen

Absatz 3.:
Wahrnehmung

Material und Körper
Taktil
Visuell

Mentaler Vorgang
Inhalte: Ich,
Ausdruck,
Material,

Speichermedium,
Eindruck

Deutung:
Materialerfahrungen
Materialbewusstsein

Titel:
Eindruck und Ausdruck

Absatz 4.:
Wahrnehmung 

Körper
Handbewegungen

Mentaler Vorgang
Inhalte: Qualitäten,
Schlussfolgerung

Deutung:
Hand & Denken

Titel:
Handbewegungen und 

Schlussfolgerungen

Absatz 5.:
Wahrnehmung 

Material
Audio

Mentaler Vorgang
Inhalte: Analogien,

Assoziationen,
Erfahrungswissen, usw.

Deutung:
Erfahrung
Können

Titel:
Erfahrungsräume

Absatz 6.:
Wahrnehmung Material 

Haptik
Schmerz

Verhalten
Bewegung
Reaktion

Deutung:
Verändertes Verhalten

Handlung

Titel:
Haut und Handlung

Absatz 7.:
Technik

Körpertechnik

Deutung:
Lernen & Tradieren

Titel:
Technik & Tradition

Absatz 8.:
Formprozess

Körpertechnik

Deutung:
Erfahrung

Wahrnehmung
Können

Gestalten
Autonomie

Titel:
Ausrichten und Rotation

Betreten der Werkstatt Erster taktiler 
Materialkontakt

DrehprozessOrganisation

Ende
Anfang

Diese Phase beeinhaltet das Betreten der Werkstatt, die Orga-
nisation des Arbeitsprozesses, das Bereitlegen von Werkzeug 

Diese Phase beeinhaltet das Vorbereiten des Materials, durch 
Kneten, Portionieren.

Das materielle Formgebende Verfahren steht im Vordergrund. Form

Werkprozess Drehen an der Töpferscheibe

14 Erarbeitete Kategorien
	
Die Analyse erfolgte durch eine systematische Prüfung jedes Satzes und Absatzes der 
phänomenologischen Beschreibung auf mögliche relevante Inhalte hin (Abb. 16). Aus 
dieser detaillierten Untersuchung wurden Kategorien entwickelt, die als orientierendes 
Fundament für die nachfolgende hermeneutische Deutung dienten. 

Der gewählte methodische Ansatz erhöht die Transparenz des Analyseprozes-
ses und ermöglicht ein präzises Erfassen der zugrunde liegenden Strukturen. Die 
gebildeten Kategorien erleichtern die Einbindung theoretischer Konzepte aus den 
Bezugswissenschaften, wodurch eine systematisch nachvollziehbare Untersuchung 
der Phänomene möglich ist.



140 141

15 Die Hermeneutik der phänomenologischen Beschreibung
Ton drehen: Erfahren, berührt und artikuliert

Dieses Kapitel ist der Versuch einer phänomenologisch-hermeneutischen Betrachtung des Werkpro-
zesses des Drehens an der Töpferscheibe.

15.1 Reizendes Material erfahren

Der Werkprozess hat noch nicht begonnen, rückt jedoch beim Betreten der Werkstatt 
durch die Wahrnehmung des Materials näher. Mit dem Öffnen der Türe wird der Ton 
wahrnehmbar, allem voran ist es der intensive Geruch, der reizt (Z. 3–17). Es heißt, 
dass ein Reiz dann auftritt, wenn die Monotonie eines Zeitfensters durchbrochen wird 
und eine Veränderung einkehrt. Obwohl das Riechen und die Atmung zusammen-
gehören, kann sich die Aufmerksamkeit nur auf einen Sinn verlagern, während das 
Atmen beiläufig und selbstverständlich stattfindet. Gibson erklärt, dass der Mensch 
das riecht, was sein Interesse weckt. Erst nach der Identifikation dessen, was das 
Gerochene ist, kann die Frage beantwortet werden, was damit zu tun ist (vgl. Gibson: 
86-187). Der Ton, seine unsichtbare Präsenz, löst Erinnerungen an „Erde und Wasser“ 
sowie verschiedene Gefühle und Gedanken aus (Z. 4–18).

Mit Waldenfels interpretiert hat in der Vergangenheit eine Affizierung, ausgehend 
von diesem Werkstoff, stattgefunden. Er hat sich als „Etwas“ im Inneren ausgebreitet 
und organisiert; das zeigt sich an Übergangszonen, wo sich Regeln und Routinen, 
Intuition und Unvorhergesehenes begegnen. Diese innere Organisation ist Grundlage, 
um die Grenzen des Möglichen zu erweitern (vgl. 2019: 173).

Fuchs schlussfolgert: „Unsere primäre Erfahrung besteht also in holistischen Ein-
drücken von Ausdrucks-, Wahrnehmungs- und Bewegungsgestalten“ (2017: 64). Der 
Körper hat bereits durch viele verschiedene Situationen erfahren und gelernt, sich 
zu den Materialien der Umwelt zu verhalten; es lässt sich sagen, „daß jeder Mensch 
einen umfassenden Schatz an Erfahrungen besitzt.“ „Und auch ohne systematischen 
Unterricht ist der Mensch imstande, materialgerecht zu handeln oder zumindest im 
Umgang materialgemäß zu reagieren und sich angemessen zu verhalten“ (Staghuhn 
1977: 52). Der Geruch des Tons – in diesem Absatz exemplarisch betrachtet – kann 
den olfaktorischen Sinn dergestalt stimulieren, dass der Reiz einen inneren Dialog 
anstößt. Die damit verbundenen Erinnerungen und Erfahrungen bilden den Aus-
gangspunkt für Neues.

15.2 Individuelle und kulturelle Umgangsweisen

Der Ton und die Entdeckung seiner Eigenschaften, die der Hand, die Möglichkeit der 
Ausbildung zur Plastizität, diese Dinge, sind existenziell und Grundlage von Kultur 
(Z. 24–47). Die Geschichte des Drehens an der Töpferscheibe hat eine Entwicklungs-
geschichte von ca. 5000 Jahren; die Scheibe gilt als eines der ältesten mechanischen 
Arbeitsgeräte der Menschheit. Die nötigen Handgriffe zur Formung sind im Wesentli-
chen dieselben geblieben (vgl. Rieth 1960: 72). Einerseits ist die Hand zur Formgebung 
unabdingbar, andererseits ist es die Mechanik der rotierenden Scheibe, die ihr diese 
tragende Rolle zuweist. Aus phylogenetischer Perspektive jahrtausendealt – aus der 
Sicht desjenigen, der dieses Handwerk heute lernt, nicht.

Die Technik des Drehens und der Umgang mit dem Ton knüpfen in zweifacher 
Hinsicht an bisher gemachte Erfahrungen an: Da sind die individuellen, aber auch 
die kulturellen Umgangsweisen, die ein Verhalten mit auf den Weg gegeben haben. 
Die meisten unserer gewohnheitsmäßigen Handlungen, auf physischer oder physischer 
Ebene, konstituieren sich dort, wo Geist, Körper und Kultur aufeinandertreffen (vgl. 
Malafouris 2019: 1). Diese Überlegung lässt sich über Erkenntnisse zum aufrechten 
Gang veranschaulichen. Erst die Frage, wie dieser Vorgang zu verstehen ist, führte 
zu Antworten wie der, dass die vorderen Gliedmaßen Freiheiten gewannen, die es 
ermöglichten, neue Fähigkeiten – etwa das Greifen – auszubilden. Der Ton lässt sich 
bearbeiten, weil sich der Körperapparat zu dieser Fertigkeit hin entwickelt hat (vgl. 
Wilson 2002: 246). So gesehen ist die Handlung stets auch eine Tat unserer Vorfahren 
– eine andauernde Retention.

Während der Vorarbeiten, die zum Drehprozess führen, wird also deutlich, dass 
ein fundamentales Repertoire an bereits entwickelten Fähigkeiten vorhanden ist. Der 
Körper hat durch vielfältige Erfahrungen gelernt, sich entsprechend den Materialien 
der Umwelt zu verhalten; diese Fähigkeiten sind inkorporiert. Bewegungen wie das 
Greifen und Drücken sind daher verankert und abrufbar.

15.3 Eindruck und Ausdruck

Erst durch das Berühren des Tons lässt sich seine Beschaffenheit einordnen. Die Fin-
gerspitze meldet in nur wenigen Sekunden zurück: Sie teilt mit, dass der Ton kühl, 
stabil, weich und zäh ist. „Er lässt sich durch Streichbewegung glätten“ (Z. 70). All 
diese Qualitäten werden von der Hand an das Gehirn weitergeleitet, was auf die 



142 143

wechselseitige Angewiesenheit von Wahrnehmung, Handeln und Denken verweist 
(vgl. Wehr/Weinmann 2009: 20-57).

Wie aus der phänomenologischen Beschreibung im Weiteren hervorgeht, entsteht 
durch die Erkundung des Materials ein Abdruck, der die Papillarleisten sichtbar wer-
den lässt (Z. 72). Die plastische Masse nimmt diese tastenden Bewegungen auf und 
speichert sie in ihrem Gefüge. Materialerkundung ist immer auch Selbsterkundung 
– ein Prozess des Ausdrucks und des Findens (vgl. Selle 1988: 48). Anders gesagt: In 
der stillen Kommunikation zwischen Hand und Material entfaltet sich ein Dialog, in 
dem der tastende Ausdruck einen Eindruck hinterlässt, der im Material fortbesteht 
(vgl. Abb. 2).

15.4 Handbewegungen und Schlussfolgerungen

Arm, Beine, Kopf, Muskeln, Sehnen interagieren präzise und ein geschickter Umgang 
mit dem Ton gelingt. Das Material wiederum baut Druck auf. „Kühl und bedeckt, 
wie ein Gewebe, hüllt die Masse die Haut ein, von den Fingern bis zum Handgelenk, 
und an der Außenseite der Hand entsteht ein Druck“ (Z. 88–89). Den Druck spürend, 
fast sich dagegen aufbäumend, positionieren sich die einzelnen Finger, ein jeder von 
ihnen führt eine Bewegungsfi gur aus, gemeinsam einen Handlungsakt.

Der mittlere Bereich erfasst eine Menge Ton, die sich einfügt und die Form der 
Hand ausfüllt. „Von allen menschlichen Gliedern verfügt die Hand über das größte 
Repertoire unterschiedlicher und willentlich steuerbarer Bewegungen“ (Sennett 2008: 
201). Die Greifbewegung wirkt im Vergleich zu den vorherigen Bewegungen souverän 
und bestimmt (vgl. Abb. 3–5). Sie beginnt stets mit der „Antizipation ihres Endes“, 
weiß Merleau-Ponty (1966: 129). Das bedeutet: Die Hand ist schon bei der Sache, 
bevor sie dort angekommen ist; sie „denkt im Voraus“, obwohl das unmöglich ist. Die 
Hand, führt Taten und Handlungen aus, sie operiert. Im Fachterminus wird dieses 
Phänomen „Prehension“ genannt (vgl. Sennett 2008: 209) und lässt sich in Phasen 
untergliedern. Neben der Antizipation, also dem Vorwegnehmen einer Bewegungs-
fi gur durch die Hand, werden Sinnesdaten im Gehirn, durch Berührung übertragen 
sowie sprachlich erkannt und durchdacht (ebd.). Diese vielen Informationen entstehen 
in den Tastkörperchen, den Muskel- und Sehnenspindeln der Hand und nehmen einen 
komplexen Weg – vereinfacht ausgedrückt, über die Nerven des Arms in Richtung 
Rückenmark–, werden dort an verschiedene synaptische Schaltstellen weitergeleitet, 
moduliert und schlussendlich im Gehirn repräsentiert, hin zu mentalen Karten und 

dreidimensionalen Vorstellungen (vgl. Wehr/Weinmann 2009: 19–59).

Das Greifen setzt zugleich die Fähigkeit des Loslassens voraus; was selbstverständ-
lich erscheint, ist ein „Lernakt“ sondergleichen und verweist auf die wechselseitige 
Abhängigkeit von Gehirn und Hand. Denn das Greifen und Begreifen, das Loslas-
senkönnen, sind sowohl kognitive wie physische Fertigkeiten (vgl. Sennett 2008: 204). 
Das Loslassen lässt sich in zweifacher Hinsicht lernen. Einerseits sind es die Hände, 
die diesen Akt vollziehen, andererseits lässt sich das Loslassen denken und konsequent 
umsetzen. Fuchs schlussfolgert, dass „das Gehirn - ein Beziehungsorgan“ ist und das 
Bewusstsein sich aus einem Wechselspiel verkörperter Subjektivität speist (vgl. 2021: 
141–142). Aus den Berührungen der Finger werden Gedanken. Dies zeigt sich eins zu 
eins in diesem Satz: „keine tastbaren Lufteinschlüsse, keine Hohlräume, keine Leere, 
keine Verfestigungen“. Daraus folgt die Schlussfolgerung der „Ton ist homogen…“ 
(Z. 94–95). Die Tätigkeit der Hand ist der Stoff , der Inhalt, die Auff assung. Henri 
Focillon schreibt treff end: „Durch die Hand kommt der Mensch in Berührung mit 
der Härte des Denkens“ (2017: 7).

15.5 Erfahrungsräume

In der phänomenologischen Beschreibung heißt es: „Das Geräusch in meinem Ohren 
erinnert an einem schlammigen Spaziergang, wenn zwischen Fuß und Matschboden 
ein Sog entsteht“ (Z. 97–98). Dies bedeutet, dass Erinnerungen an andere Orte und 
ihre Materialien, wie der Matsch oder das Geräusch des Sogs, dabei helfen, gedank-
liche Brücken zu schlagen. Wird das Gehörte interpretiert, werden Gedächtnisinhalte 
vorangegangener Erfahrungen abgerufen und verglichen; Hören und Gedächtnis 
korrelieren miteinander (vgl. Ansorge/Leder 2017: 93). Schemata, Analogien oder 
Assoziationen entstehen während des Umgangs mit dem Ton, und durch sie gelingt 
es auch, sich der Bearbeitungstechnik anzunähern. Es ist etwas vorhanden, das sich 
zeigt oder fi nden lässt, da der Leib Erfahrung nicht unvermittelt aufnimmt, sondern 
sie bereits vor-refl exiv strukturiert (Merleau-Ponty 1966: 210–213). Husserl schreibt, 
Erfahrung, sei niemals leer, sondern immer schon eingebettet in weitere Möglichkei-
ten, Bestimmung zu erfahren (vgl. 1976: 27). Dies bedeutet, dass der Werkprozess kein 
neutrales Widerfahrnis ist, sondern schon in Verweisungszusammenhängen steht, und 
hilft auch dem Neuling, sich dem Drehen anzunähern. 

Hierdurch wird deutlich, was László Tengelyi meint, wenn er schreibt, dass es, 
um eine Erfahrung zu machen, einer Position bedarf (vgl. 2007: 42). Der leibliche 



144 145

Status quo gibt der Erfahrung ihren Raum, das „Ich“ ist der Maßstab dafür, was es 
im Prozess verwirklicht, denn Wahrnehmen ist implizites Erinnern und geprägt von 
unserer leiblichen Geschichte“ (Fuchs 2000: 78).

15.6 Haut und Handlung

Haftet das Material an der Haut, verändert sich das Gefühl, durchzogen von einem 
stellenweisen leichten Schmerz, ist es die zirkulierende Luftströmung – die aus einer 
Richtung – spürbar wird. Das Spüren von Kälte und Wärme auf der Haut ist rela-
tiv, nicht exakt und hängt von der eigenen Temperatur sowie von der Leitfähig-
keit des wahrnehmenden Materials ab. Das eigene Spüren hängt mit der Außenwelt 
zusammen. Über vier unterschiedliche Typen von Rezeptoren verfügt die Haut; sie 
unterscheiden sich hinsichtlich ihrer Adaptionsgeschwindigkeit sowie in der Größe 
des Areals, das sie versorgen. Das Gehirn ist in der Lage, diese Reizqualitäten, also 
eingehende Signale einzuordnen (vgl. Wehr/Weimann 2009: 25). Derweil verändert 
auch der Ton seine Temperatur, nimmt die des Körpers an und seine Feuchtigkeit 
entweicht. Er trocknet, und seine dünne, zugleich dichte Schicht begräbt die feinen 
Haare des Arms, die sich dagegen sperren und aufrichten.

„Sogar die Haarwurzeln besitzen Berührungsrezeptoren. Genau wie Fische 
Bewegungen durch die Bewegung von Haaren auf ihrer Körperoberfl äche wahr-
nehmen und das Gleichgewichtssystem durch die Bewegung von Flüssigkeit über die 
Haarzellen funktioniert, ist der Berührungssinn grundlegend für das Funktionieren 
von Gleichgewicht, Orientierung und Bewegung“ (Goddard 2016: 25). Schmerzt die 
Haut, so sind es Erkundungsbewegungen, die versuchen, Information über die Umwelt 
zu kanalisieren, damit die Gefährlichkeit der Ursache sowie die Sicherheitsgrenze 
für ihre Manipulation eingeschätzt werden kann (vgl. Gibson 1973: 169–170). Sig-
nale, die nach- und nebeneinander Meldungen übertragen, und deren Leistungen 
sich großenteils unbemerkt vollziehen, schaff en eine Statik eines sich bewegendes 
Körpers im Raum. Der Trocknung des Materials wird Wasser entgegengesetzt, die 
Temperaturschwankungen versucht auszugleichen und die Haut von Partikeln befreit 
(Z.125–136). Die Wirkweise eines Materials wird durch die eines anderen abgemildert 
oder aufgehoben; kein Werkzeug kann die haptischen Eindrücke des Tons auf den 
Rezeptoren der Haut ersetzen. Erst mittels der Wahrnehmung kann der Töpfernde 
die Masse umstrukturieren und eine Form hervorbringen.

15.7 Technik und Tradition

Vorweg und in regelmäßigen Abständen wird mittels einer bestimmten Technik, die 
sich über Generationen hinweg bewährt und durchgesetzt hat, der Ton geknetet. Der 
sinnlichen Erfahrung wird ein streng rhythmisches Moment hinzugefügt, es kommt 
zu einem systematischen Bruch. Die linke Hand unterstützt die rechte Hand und lässt 
aus dem Klumpen, der ein morphologisches Etwas ist, einen gleichmäßigen Körper 
werden, der durch den Einsatz der verschiedenen Handfl ächen, der Ballen und Glie-
der, rund und schneckenartig wirkt. Während die Finger sich spreizen, strecken und 
beugen, ihre Knöchel sich anspannen und krümmen, die Haut viele kleine Falten 
schlägt, wird die Innenfl äche – der Handmitte – zu einem konkaven Hohlraum, zur 
Hohlhand. „Ich fühle mich beobachtet, dabei kontrolliere ich mich nur selbst“ (Z. 
140–141). Insofern verantworte mein Tun durch eine Technik und setze mich in Bezug 
zu der Sache, die ich gelernt habe und anwenden will. 

15.8 Ausrichten und Rotation

Nun beginnt der Werkprozess, die Vorarbeiten sind weitestgehend abgeschlossen. 
Das Material kann in eine Form überführt werden. Es formiert sich der Körper, er 
justiert sich mittig zur Drehscheibe, er setzt sich zu ihr in Bezug (Z. 152). Zu Beginn 
des Drehvorgangs wird ein kräftiger Wurf eingesetzt, damit der Tonklumpen – in 
der Mitte der Drehscheibe – fest platziert ist. In einem weiteren Schritt verstreicht 
der Zeigefi nger den Ton an seiner Grenze zur Drehscheibe, so dass der Ton und das 
Metall, aneinanderhaften. Die Kombination, das Zusammenbringen beider Materia-
lien durch die schlichte Bewegung des Fingers – der in der keramischen Masse durch 
Druck und Zug eine fugenähnliche Spur zieht –, ist in ihrer Auswirkung wesentlich. 
Denn beginnt die Scheibe zu rotieren, bleibt Tonkörper vorerst statisch, bis die Kraft 
der Eigenmasse unter der Beschleunigung des drehenden Tellers ihre Bindung verliert. 
Um sich der wirkenden Kraft entgegenzusetzen, beugt und justiert sich der Rumpf 
dem Tonklumpen entgegen (Z. 160ff .).

Die Hände weisen dem Ton durch Druck eine Form zu (Z. 182f.; Abb. 8). Wieder 
zeigt sich: Die bisher vollzogenen Körperpositionen, das Werfen, das aufrechte Sitzen, 
das Zusammenführen unterschiedlicher Materialien durch Bewegung, das Neigen,– 
sie sind bereits durch die Erfahrung besetzt und verankert. Zum Vorteil gereicht, dass 
ein „implizites Leibgedächtnis“ die Vergangenheit als latente, gegenwärtige Erfahrung 
in sich trägt (vgl. Fuchs 2000: 71-72). Um Erfahrungen an der Drehscheibe machen 



146 147

zu können, wird also das bisher Widerfahrene genutzt sowie das Fremde – das wirkt 
– absorbiert.

Doch was trägt der drehende Ton in sich, was bringt der Töpfernde mit? Durch 
die Wahrnehmung und die Fähigkeit des Körpers, sich zum Raum auszurichten, ent-
wickelt sich die Möglichkeit, das ursprüngliche Stück Ton zu verändern. Der Ton – 
seine Materialeigenschaften – lassen dies zu. Beginnt die Scheibe zu rotieren, so bleibt 
der Tonkörper vorerst statisch, bis die Kraft der Eigenmasse unter der Beschleunigung 
des drehenden Tellers ihre Bindung verliert. Die Hand setzt sich diesem Vorgang 
entgegen. Es sind physikalische Grundgesetze, die sich hier zeigen, und es sind die 
unterschiedlichen Sinneskanäle, die die keramische Masse wahrnehmen. Die Augen,– 
genau genommen sind es die Pupillen–, die in bestimmte Bereiche blicken und sich 
flink bewegen, fangen die entstehenden Bilder ein. „Da ist ein Geruch in der Luft und 
da ist ein Aussehen, da ist Farbe und Oberflächenspannung, eine verhältnismäßige 
Größe zu den anderen Dingen. Licht spiegelt sich ein und auch Schatten“ (Z. 238). 
Vollzogene Handbewegungen, Geste um Geste erzeugen das nächste Moment. Die 
ausgeführten Bewegungen am Material und die daraus resultierende Form sind irre-
versibel, während die Dinge im Raum statisch sind. Die Eigenbewegung ergibt sich 
aus der Situation heraus. Fuchs formuliert treffend: „Wir leben nicht in einer physika-
lischen Welt, sondern in einer Welt, die erfüllt ist von Anmutungen, Ausstrahlungen, 
Atmosphären, Stimmungen und Gefühlsschwingungen – kurz, von affektiven Quali-
täten aller Art. Wir leben nicht in einem geometrischen oder physikalischen, sondern 
in einem affektiven Raum oder auch Stimmungsraum“ (2018: 1–2).

Während des Drehprozesses zeigt sich die Stimmung plastisch: Der Töpfernde 
ist ergriffen von der Voraussetzung, die das Material anbietet; und er äußert er sich 
durch das Formen. Denken und Handeln fallen ineinander, beispielsweise dann, wenn 
in Sekundenschnelle der Ton trocknet und rissig wird, er an Bindungskraft verliert. 
Aufgrund der materialspezifischen Eigenschaften sowie durch die Beschleunigung 
der Masse durch den Drehteller und die der damit einsetzenden Reibung, die einen 
Wärmefluss an der Haut erzeugt (vgl. Gibson 1973: 168–169) bedarf es des Einsatz 
von Wasser, damit der Ton sich aufgrund seiner Silikatstruktur (vgl. Kricheldorf 2012: 
78) überhaupt geschmeidig verteilen und aushöhlen lässt. Der Töpfernde verarbeitet 
nicht nur ein Material, sondern auch den Raum und das Licht, auf das zu achten 
ist, weil es die Form zeichnet und modelliert; er lernt, dass seine Handlungen – im 
Kleinen wie im Großen – eine Auswirkung haben. Der ausführende Körper bewegt 
sich zum sich drehenden Material, das sich stetig umbildet. Es steht zu vermuten, 
dass die Welt und die eigene Wirklichkeit sich durch den Werkprozess ein Stück weit 

aufeinander zu bewegen. Die Kunst des Drehens liegt darin, in jedem Augenblick 
das richtige Verhältnis und Gleichgewicht von Wirkung zu finden (vgl. Malafouris 
2019: 11). Das dahinterliegende Können lässt sich in zwei Aufmerksamkeitsstränge 
unterteilen: Einerseits liegt die Aufmerksamkeit auf dem Körper, andererseits auf dem 
noch Herzustellenden, beide Enden münden in der Fähigkeit spontaner Bewegung, 
die Lebewesen ausweisen (vgl. Sowa 2019: 125). Von diesem Ende hergedacht sind es 
die Fähigkeit der Bewegung und die damit verbundenen Materialerfahrungen, die 
Verhalten ausmachen und Grundlage für Lernen sind. Es sind Bewegungen, die das 
Material verändern, und es sind Bewegungen, die das Lebendige vom Toten unter-
scheiden.

15.9 Gegenseitige Berührung gestaltet

Ton und kaltes Wasser – zwei unterschiedlich reizende Flüssigkeiten, die an der Ober-
fläche miteinander zu einem schlammigen Gemisch verschmelzen. Im Drehprozess, 
wenn beide Hände sich gegenseitig dabei helfen, das Material zu verteilen, bilden sie 
mit der schlammigen Masse eine fast untrennbare Einheit. Haut und Material gleichen 
sich über die gegenseitige Berührung an, der Ton fließt über die Hände, Beschaf-
fenheit und Temperatur sind nun kaum voneinander zu unterscheiden, mal scheint 
alles kalt, mal warm (Z.247f.). Merleau-Ponty führt aus, dass ein Gegenstand durch 
seine wahrnehmbaren Spezifika einem Organismus gleicht: „Ein Gegenstand ist ein 
Organismus von Farben, Düften, Tönen, Tasterscheinungen, die einander wechsel-
seitig symbolisieren und modifizieren und miteinander zusammenstimmen in einer 
realen Logik, deren Analyse und Auslegung die längst nicht vollendete Aufgabe der 
Wissenschaft ist“ (1966: 61). 

Wird die Beschreibung des Gegenstands auf den Drehton und die entstehende 
Form übertragen, wird dieser durch seine wahrnehmbaren Eigenschaften zur einem 
vielseitigen Körper, der dem Menschen – der auch von materieller Substanz ist – in 
seiner Materialbeschaffenheit ähnlich wird. Der Ton bringt wie der Töpfernde seine 
materialspezifischen Eigenschaften mit. Somit sind es zwei Körper, von denen situa-
tive wirkende Kräfte ausgehen und die solchen unterliegen. Berührung verändert die 
Beschaffenheit des Tons sowie den Töpfernden selbst (Z.263 ff.). Mit geschlossenen 
Augen lässt sich zeigen, dass nur über die halb geöffneten Handinnenflächen spürbar 
ist, wie der drehende Ton sich der Handkrümmung adaptiert. Während die Hand 
sich wölbt, ist ihre Form schon mental repräsentiert (Z. 267.).



148 149

15.10 Form

„Die Form ist innerlich übersetzt und erzeugt eine Vorstellung, parallel dazu unter-
suchen die einzelnen tastenden Finger den Werkstoff  (Z.268). Dahinter liegen kompli-
zierte Bewegungsmuster der Hand sowie hochempfi ndlicher Sinnesorgane, die jede 
Positionsänderung sensitiv aufspüren, um kontrolliert Funktionen auszuführen (vgl. 
Wehr/Weinmann 2009: 71). „Erfahren lässt sich, wie schwer sich bestimmen lässt, wo 
die Grenzen und Wirkweisen „des Anderen“, also des Materials zu verorten sind, wenn 
das „Ich“ sich über ebendieses spürt. Erfährt die Fingerspitze den Ton oder erfährt 
der Leib seine Fingerspitze? Lenkt der Ton den Finger oder ist es umgekehrt? Es sind 
die kaum auszulotenden Grenzen des Körpers, des Eigenen und des anderen, die 
durch Berührung in Kontakt treten, um dann ihre Zugehörigkeit zu suchen“ (Z.286 
f.). Während die Aufmerksamkeit sich auf den Ton richtet oder auf die Hand, lässt sich 
einem Phänomen begegnen, das Gibson beschreibt: „Es ist, als ob derselbe Reiz zwei 
mögliche Pole der Erfahrung hätte, einen objektiven und einen subjektiven“ (Gibson 
1973: 133). Malafouris schreibt, dass beim Töpfern an der Drehscheibe wechselseitig 
das Organische in das Anorganische überführt wird (vgl. 2013: 213). Der Töpfernde 
erfährt eine Diff erenz; das bedeutet, dass er über zwei extrem gegensätzliche Bereiche 
verfügt.  Er erlebt und überführt lebendige und tote Materie, die sich voneinander 
in ihrer Organisationsform unterscheiden, aber nur er – der Töpfernde – kann eine 
Relation konstituieren. Über das ständige Abfragen, wie sich der Ton zum Leib verhält 
und umgekehrt, bildet und erzeugt sich der Töpfernde selbst. Er hat seine Welt oder 
begreift seine Welt (vgl. Merleau-Ponty 1966: 170). Er fi ndet Ausdrucksformen und 
Handgriff e, eine Möglichkeit, sich durch die Hand zu artikulieren (Abb. 8–13). Im 
Gegensatz zu anderen Sinnesorganen liegt hierin die Einzigartigkeit des haptischen 
Systems; es kann die Umwelt erkunden und ist gleichzeitig ein Ausführungsorgan, das 
kann. Erlebnisse haben und Tun fallen gewissermaßen zusammen (vgl Gibson 1973: 
134). Die Handfi guren schreiben ein eigenes Alphabet und stoßen bestimmte form-
bildende Prozesse an. Das, was dem Leib widerfährt, und das, was er wahrnimmt, 
kann er mittels seines haptischen Systems strukturell verändern. Dem drehenden Ton, 
der kein Bewusstsein hat, sich jedoch fühlen lässt, werden Eigenschaften zugewiesen.

„Erlernt ist eine Bewegung, wenn der Leib sie verstanden hat, d. h. wenn er sie 
seiner ‚Welt‘ einverleibt hat, und seinen Leib bewegen heißt immer, durch ihn hin-
durch auf die Dinge abzielen, ihn einer Auff orderung entsprechen lassen, die an ihn 
ohne den Umweg über irgendeine Vorstellung ergeht“ (Merleau-Ponty 1966: 168).

Der Weg zur Herstellung bringt nicht nur ein Gefäß hervor, sondern auch eine 

veränderte Person, die sich durch den Leib zum Raum und seinen materiellen Gebil-
den entäußert hat. Zum Ende des Drehprozesses mag eine gedrehte Form aus hand-
werklicher Sicht u.a. für gut befunden werden, wenn der Ton gleichmäßig verteilt 
ist und die konvexen, konkaven oder planen Flächen der dreidimensionalen Form 
sorgfältig ausgearbeitet sind. Dabei sind die fertigen Gefäße zwar das Ergebnis dieses 
Prozesses – eines Prozesses, zu dem ebenso das Gelingen wie das Scheitern gehört 
(Abb. 15). Das Gefäß ist nicht nur Träger einer ausgebildeten Handwerklichkeit, son-
dern mit ihm bildet sich ein Wille zur Qualität aus. Der Umgang mit Materialität 
ist keineswegs redundant, sondern – wie an diesem Werkprozess dargelegt– kann aus 
dem Stück Ton ein eigener Anspruch erwachsen, die Welt mitzugestalten. Das zeigt, 
dass die eigene, in sich selbst verwirklichte Erfahrung ein machtvolles Instrument ist; 
sie prägt, setzt produktive und zerstörerische Kräfte frei, ist Grundlage für Handlung 
und Urteil und eröff net einen wechselseitigen Austausch mit der Umwelt (vgl. Laing 
1973: 22).

16 Zusammenfassung des Drehens an der Töpferscheibe

Der Werkprozess „Des Drehens an der Töpferscheibe“ hatte das Ziel, zu untersuchen, 
welche bildsamen Resonanzmomente sich innerhalb des Verfahrens mit der kerami-
schen Masse – dem Drehton – fi nden lassen. Wie in Kapitel 5 und 7 dargelegt, wird 
angenommen, dass das Bildungspotenzial des Materials sich in der Entfaltung von 
leiblichen Dynamiken, also in Vorgängen der Wechselwirkung, die auf mentaler oder 
körperlicher Ebene stattfi nden, zeigt. Im Folgenden werden die einzelnen Absätze 
komprimiert zusammengefasst. Es wird erörtert, inwiefern die Ergebnisse bildungs-
bedeutsam – im Sinne eines Resonanzmoments – sind.

Reizendes Material erfahren: In diesem Abschnitt wurde deutlich, dass Materialien 
die Sinne stimulieren. Dabei kann ein bestimmter Reiz in den Vordergrund (Geruch) 
rücken oder sogar ausgeblendet werden (Atmung). Unterschiedliche Sinnesapparate 
melden Qualitäten und Informationen zurück, auf die Aufmerksamkeit gelenkt wird. 
Materialerfahrungen stoßen darüber hinaus das assoziative Denken an; infolgedessen 
entstehen Analogien, Vergleiche oder Assoziationen oder auch Kindheitserinnerun-
gen. Insofern kann das Subjekt in Resonanz mit dem Material in seine Erfahrungen 
und Erinnerungen eintreten und sie in neue Kontexte einbetten.

Individuelle und kulturelle Umgangsweisen: Die Technik des Töpferns, die auf eine lange 
Geschichte zurückblickt, zeigt, dass die grundlegenden Handgriff e zur Formgebung 



150 151

über die Zeit hinweg weitgehend konstant geblieben sind. Die Interaktion zwischen 
der Hand und der rotierenden Töpferscheibe ist sowohl historisch als auch kulturell 
geprägt und verbindet individuelle sowie kollektive Erfahrungen. Die Bewegungen 
der Hand haben sich auch im Umgang mit Materialien wie Ton entwickelt und aus-
gebildet. Verschiedene Techniken, Gesten und Verfahren wurden und werden von 
Generation zu Generation weitergegeben und perfektioniert. Handwerk ist das Resul-
tat gekonnter Körpertechniken, die aus dem Zusammenspiel von Körper, Leib und 
Materie entstehen. Der Prozess der Formgebung ist demnach nicht nur eine technische 
Übung, sondern ein Dialog zwischen dem Töpfernden und dem Material selbst, der 
durch die Bewegung des Körpers das Material in greifbare Objekte verwandelt.

Eindruck und Ausdruck: Durch das Fühlen der unterschiedlichen Eigenschaften des 
Materials – wie Kühle, Stabilität, Weichheit und Zähigkeit – wird eine direkte Ver-
bindung zwischen der eigenen Physis und dem Material hergestellt. Diese sensorische 
Wahrnehmung ist entscheidend, um das Material zu verstehen und adäquat mit ihm 
umzugehen. Der Ton speichert, was er erfährt; die plastische Masse nimmt die tas-
tenden Bewegungen auf und hinterlässt wiederum visuelle Eindrücke. Dies bedeutet, 
dass die Erkundung des Materials immer auch ein Ausdruck des eigenen Wesens und 
ein Weg des Findens ist. Das visuelle Bild, das beim Arbeiten mit dem Ton entsteht, 
wird zu einem inneren Bild, das schließlich zu Gedanken führt. Diese Gedanken 
basieren auf einem logischen Bewegungsablauf und regen gleichzeitig dazu an, über 
das Geschehen und seine mögliche Bedeutung nachzudenken. Aus dem Zusammen-
wirken der verschiedenen Erfahrungsdimensionen entsteht als Resonanz eine Gestal-
tungskraft.

Handbewegungen und Schlussfolgerungen: Das Zusammenspiel von Hand und Sinnen 
ermöglicht erst die Materialverarbeitung und Formgebung. Hinter den Gesten der 
Hände liegt der gesamte Bewegungsapparat, der seine Gelenke und Sehnen streckt 
und auf das Material ausrichtet. Die Antizipation und das vorausschauende Han-
deln verweisen auf die Verbindung zwischen Denken und Handeln. Insofern regt das 
Material zum präzisen Machen, zur Ausbildung einer Motorik, zum Denken und 
Handeln an.

Erfahrungsräume: Der Vergleich des Geräuschs, das beim Arbeiten mit Ton entsteht, 
mit einem schlammigen Spaziergang zeigt, wie tief auditive Erlebnisse verwurzelt sind 
und wie sie Erinnerungen an frühere Erfahrungen heraufbeschwören können. Eine 
solche Verknüpfung von Wahrnehmung und Erinnerung ermöglicht es, gedankliche 
Brücken zu schlagen und unterschiedliche Materialien sowie ihre Eigenschaften mit-

einander zu vergleichen. Materielle Erfahrungen fördern somit Lernprozesse.

Haut und Handlung: Die Beschreibung des physischen Empfindens von Kälte, 
Wärme und sogar Schmerz beim Umgang mit dem Material hebt hervor, wie wich-
tig die eigene Wahrnehmung für den Prozess ist, und zeigt, dass der Bildungsprozess 
stark sowohl körperlich als auch haptisch geprägt ist. In der Wechselwirkung von 
Empfänglichkeit und Selbsttätigkeit wird Handlung gebildet.

Technik und Tradition: Als bildungsbedeutsame Erkenntnis zeigt sich, dass das 
Lernen und Bewahren kultureller Techniken Selbstkontrolle und Disziplin erfordert. 
Dabei sind regelmäßiges Üben und das Einhalten bestimmter Regeln entscheidend 
für Qualität und Authentizität. Der Prozess des Lernens und Sicherns sollte jedoch 
eine Ausgewogenheit zwischen diesen beiden Polen finden, um in einer lebendigen 
Praxis Ausdruck zu finden.

Ausrichten und Rotation: Es sind physikalische Prinzipien sowie ästhetische Überle-
gungen, die während des „Drehens“ Berücksichtigung finden. Darüber hinaus werden 
Fähigkeiten gefördert, die in vielen Bereichen des Lebens von Vorteil sind, wie zum 
Beispiel die Eigenwahrnehmung im Raum, die körperliche Ausrichtung im Bezug 
zu den Dingen und das Hervorbringen von Bewegungen, um ein Ziel zu erreichen. 
Eine Sensibilisierung für die Wechselwirkungen zwischen Material, Raum und Licht 
fördert präzises Handeln und Positionieren sowie das Bewusstsein dafür, dass Dinge 
in Beziehung zueinanderstehen und kleine Eingriffe kausale Folgen haben können.

Gegenseitige Berührung gestaltet: Die wahrnehmbare Wechselwirkung von Mensch 
und Material, Material und Mensch, zeigt sich in einer Übereinstimmung, in der das 
Subjekt eine Aufhebung im Objekt erfährt. In dieser Lebendigkeit wird der Gestalter 
zum Medium seiner selbst, des Anderen und des Bezugsraumes – der Welt.

Form: Die Form ist das Ergebnis des eigenen Wissens und Könnens sowie des 
Zufalls und der Materialeigenschaften. Gezielte Intention und ungeplantes Fremdes 
kommen in einem dynamischen Prozess zusammen. Form ist der Umschlagplatz für 
Reflexion und konstituiert sich aus materieller Resonanz.

In Anbetracht der vermuteten Bildungspotenziale, die auf  S. 85 ff. als Kategorien 
abgeleitet wurden, lassen sich im Prozess des Drehens Übereinstimmungen feststellen, 
die beispielsweise in den Bereichen Wahrnehmung, Sinnes- und Körpererfahrungen, 
Gefühle, assoziatives Denken, Handwerklichkeit, Geschicklichkeit, Könnerschaft, 



152 153

Begegnung mit Regeln, Weltzugang, Urteilsvermögen und Reflexion sichtbar werden.
In dieser Arbeit wurde der Weg des Scheiterns bisher nicht untersucht, obwohl einige 
Gefäße während der Herstellung zusammensackten sind, was in der Regel mit Frus-
trationen einhergeht. Gerade der Moment des Scheiterns wird als relevante Erfahrung 
in der künstlerischen Praxis betrachtet (vgl. Kirschenmann 2022). 

Während meiner Notizen trat dieser Aspekt in den Hintergrund; dies könnte 
auch darauf zurückzuführen sein, dass der Werkprozess zeitlich gedehnt ist, was die 
Konzentration beeinträchtigt. Die Aufmerksamkeit wurde auf andere Beobachtungen 
gelenkt. Einige ergänzende Einsichten konnten aus der Außenperspektive gewonnen 
werden, die ansonsten verloren gegangen wäre. Deshalb ist es sinnvoll, introspektive 
Untersuchungen mittels Video- und Fotoaufnahmen durchzuführen.

17 Phänomenologie des Schlagens einer Schale aus Holz

Vorbemerkung
Auf den nun folgenden Seiten wird der Werkprozess des Schlagens einer Schale aus 
Holz aus phänomenologischer Sicht geschildert. Die Fotografien und Videostills wur-
den im Zeitraum von 7.12.2023 bis zum 19.12.2023 aufgenommen. In diesem Zeit-
fenster wurden auch die introspektiven Notizen verfasst. Anschließend bildeten die 
Notizen – in Verbindung mit den angefertigten Foto- und Bildmaterial – den Boden 
meiner Phänomenologie, die sukzessive ausformuliert wurde. Danach erfolgte die 
hermeneutische Deutung9.1

9 Auszüge des Textes sowie der dahinterliegenden Phänomenologie wurden 2022 als Beitrag publi-
ziert (vgl. Starosky 2022).



154 155

Noch bevor ich mit der Holzbearbeitung beginne, habe ich gedankliche 
Konstruktionen präfiguriert, um aus dem Material Holz etwas herstellen zu 
können. Es hat sich jedoch weder eine konkrete Vorstellung noch ein Plan 
ausgebildet, wie das Werkstück aussehen soll; auch bleibt vorerst offen, 
ob es überhaupt einer bestimmten Funktion gerecht werden wird. 
Diese vagen Vorüberlegungen sind nötig, um mich mental auf das noch 
unbekannte Ziel einlassen zu können. Dabei ist es ein gewisser innerlicher 
Druck, eine Anspannung, die mich ergreift, dem gefassten Entschluss, das 
Holz zu bearbeiten, angemessen entsprechen zu können.
In der Werkstatt finde ich zwischen den verschiedenen Hölzern, 
den weichen oder harten, den rot getönten oder hellen ein Eichenbrett, 
das ich auswähle; es ist lang und flach, ich weiß, dass die Eiche 
widerständig ist, und es ist der Widerstand, der mich fasziniert. 
Warum ich den Widerstand mag? Ich weiß es nicht. Vielleicht, weil ich 
dort meinen Emotionen begegne, diese Art des Erlebens meiner selbst 
– katapultiert mich aus einer Ausgeglichenheit, dort begegne ich einem 
intelligenten Teil von mir, dem ich vertraue, den ich besitze. Vielleicht ist 
es die Intuition? Mir ist klar, dass Emotionen und Gefühle trügen können, 
obwohl sie das Gegenteil suggerieren; ich denke, dass sie gerade deswegen 
die einzige Möglichkeit zur Überprüfung von Geschehnissen bieten.
Die Eiche ist in meiner Vorstellung groß und kraftvoll, ihre gerundeten 
wolkenähnlichen Blätter bewegen sich im Wind, ich kann dieses Bild nicht 
scharfstellen, gleich daneben schieben sich Dinge, die daraus entstanden 
sind, wie Särge, Wohnzimmermöbel oder Schnitzereien, Skulpturen, 
geschnitzte Reliefs, die alte Männer mit Pfeifen zeigen, Holzbären 
auf einem Regal. Diese Dinge sind Werke der Hand und des Geistes, 
entstanden durch Bilder in den Augen, durch Gefühle im Inneren und 
durch die Berührungen auf der Haut. In der Retrospektive tauchen Gärten 
meiner Kindheit auf, in denen ich auf- und ab rannte; große Bäume stehen 
darin, Pappeln. Ich weiß, eine Pappel ist keine Eiche, dennoch taucht sie 
auf. So bleibt die Eiche ein Baum, der mehr Baum als Eiche ist.
Geräusche und Bewegungen nehmen mich ein, da ist etwas in meinem 
Gedächtnis, aber da ist kein sichtbarer Augenblick, kein Klang in meinem 

05

10

15

20

25

30

Ohr, obwohl ich weiß, dass es jene Momente gab und sie in meiner 
Vorstellung ein Stück weit bleiben. Aus einer inneren Kraft höre ich das 
Rauschen und Brausen der Blätter; obwohl da kein Geräusch ist, kann 
ich es lauter oder leiser werden lassen. Ich durchdringe den virtuellen 
und realen Raum wie der Wind, der aus der Unsichtbarkeit emporsteigt 
und zu dem Luftzug wird, der berührt. Nach einer Weile der Auswahl, 
der Abwägung, nehme ich das Brett, das in etwa halb so groß ist wie ich 
selbst, und lege es auf den Werktisch. Was bisher vorgestellt war aus der 
bisherigen, problematisierten und gedachten Herleitung, wie sich zu dem 
Holz zu verhalten ist, man könnte fast meinen aus der Fiktion, schiebt 
sich die Wahrnehmung als ein veränderbarer Faktor daneben, sobald 
der zu bearbeitende Werkstoff real erfahrbar wird. Durchdrungen von 
der relativen Größe des Bretts, des Gewichts, das festgehalten in meinen 
Armen liegt, halb oder doppelt so groß ist wie mein eigener Körper, wirke 
ich, nein, meine eigene Statur sonderbar. Das Brett führt mich, denn mein 
Körper richtet sich danach aus. Das Stück Eichenholz wiegt schwer.
Es sind nur wenige Meter von der Wand zum Tisch, doch das Verhältnis 
von transportierendem Körper zu transportiertem Brett lässt Sonderbares 
zum Vorschein kommen, denn allein die Größe des Brettes vereinnahmt 
mich. Während ich es greife, es dann in meinen Armen liegt, zieht die 
Schwerkraft meine Arme und das Brett nach unten. Die Zugkräfte 
wirken auf mich, die Wirbelsäule rotiert und die Füße gehen intuitiv nur 
kleine Schritte. Das Transportieren des Brettes – von A nach B – ist ein 
beziehungsreicher Akt, es lässt meinen Körper extendieren, er ist kurzfristig 
um das Volumen des Brettes vergrößert worden. Das Raumgefühl 
verändert sich, die Wände und Kanten der Dinge scheinen plötzlich viel 
näher und störender als noch eben, und auch die Handhabung stellt den 
tragenden Körper vor ungeahnte Herausforderungen. Die unmittelbare 
Präsenz des Holzes fügt ein bisher kaum bedachtes Moment hinzu: die 
Eigenbewegung. Sonst wenig beachtet, zeigt sich beim Beobachten, wie 
ausgeklügelt und apparathaft die Arme agieren, in rechten Winkeln und 
Klappbewegungen, während die Hände greifen, die Beine sich beugen und 
durchdrücken, der Rücken sich wendet, biegt und neigt.

Vorstellen

Erinnern & 
Nachahmen

Eigenbewegung

Widerstand

35

40

45

50

55

60

65



156 157

Liegt das Brett auf dem Werktisch, ist der Eindruck der Extension im 
Nu verschwunden. Mit dem Verschwinden ändert sich zunächst die 
Perspektive, die Augen schauen auf die Oberfläche des Bretts hinunter; 
dort unten, etwa hüfthoch, wird eine Fläche sichtbar, ein Ausschnitt, 
eher rechteckig als quadratisch, genau genommen voller Rundungen und 
diffuser, scharfer und unscharfer fleckenhafter, farbiger Bereiche, und 
man sieht den eigenen Körper mit: schemenhaft den Bauch, ein Stück von 
der Nasenspitze, je nach Blickwinkel, störend. Durch den hauchdünnen 
Fingernagel, der von links nach rechts streift, entsteht ein Gefühl in der 
Fingerspitze, zu bemerken ist eine brüchige Struktur. Die Rinde ist trocken, 
das Holz ist statisch, spröde, durchdrungen von sanften Linien in den 
Tönen weiß, gelb, rot und braun; kleine, getrocknete Wassertropfen sind 
in der Oberfläche eingespeichert und werden zu einem unaufdringlichen 
Muster; all diese Eindrücke lassen zufällige Überlegungen entstehen, sie 
schaffen Fragen, die nach Erklärungen suchen. Gefühle und Gedanken 
treffen aufeinander, sind beweglich, ihnen lässt sich nachgehen.
Bis hierhin unscharf ist noch die Form, wie die Schale aussehen 
soll. Das muss erst noch beantwortet werden, und die vielen 
Vorstellungsbilder eines möglichen Aussehens machen es nicht einfacher. 
Durch den Blick in Bücher mit ihren Vorschlägen wird das eigene 
„Wahrnehmungsarchiv“ um das „Weltwahrnehmungsarchiv“ erweitert, 
jedoch ist auch das mimetische Adaptieren einer Form nicht einfach. 
Es gibt verschiedene Herangehensweisen, um eine Formensprache 
zu entwickeln, und sie anzuwenden will erlernt sein. So kann es sein, 
dass die Form vorher konstruiert und entworfen ist und der Werkstoff 
danach ausgesucht wird. Ein recht pragmatischer Ansatz ist es, vom 
vorhandenen Material auszugehen, also die Form über die Materialität 
zu bestimmen. Das bedeutet, dass die Maße des Ausgangsmaterials die 
Gestaltungsentscheidungen vorbestimmen.
Ist das Holzstück vermessen, ein rechter Winkel gefunden, lassen sich 
maximal lange Linien, die parallel zueinander fluchten, eine Mittellinie 
sowie zwei Halbkreise an den Enden anzeichnen, die die Ausgangsbasis 
einer schlichten und logischen Gestaltung bilden Von hier aus beginnt die 

erste sichtbare Entscheidung, die auf die noch herauszuarbeitende Form 
hinweist. Die Linie ist mehr als eine gezogene Spur, aber weniger als ein 
Plan. In der Dreidimensionalität wird die eindimensional gezeichnete 
Linie eher zu einem Netz, denn in diesem Fall muss sie auf alle Seiten 
übertragen werden. Die Tiefen wie Höhen, die Seiten und Rundungen, 
die Winkel und Flächen müssen aufeinander Bezug nehmen und sich 
treffen. Diese Markierungen strukturieren die Arbeitsschritte und teilen 
mit, wo überschüssiges Material entfernt werden muss. Durch angebrachte 
Zeichen findet eine Rückkopplung zur Denkstruktur statt, die sich auch 
durch andere lesen und beschreiben lässt. Die gezeichneten Linien und 
Kreise sind in ihrer Plausibilität sehr dienlich, denn aus ihnen kann fast 
alles entstehen. Arbeitet man das Material in der Mitte erst einmal heraus, 
ergibt sich daraus eine Hohlform, es wird Platz geschaffen. Aus dem Stück 
Holz in Verbindung mit den Markierungen und durch die Aushöhlung 
entsteht folglich eine Schale. Nachdem die gestalterischen Fragen geklärt 
sind, die Form angezeichnet und das geeignete Werkzeug bereitgelegt ist, 
wird der erste Schlag gesetzt. Dieser erste Schlag ist eher ein Test, 
um ein Gefühl für das Zusammenspiel von Körper, Oberfläche und 
Werkzeug zu erlangen. Ein Abdruck der Klinge zeigt sich im Holz. 
Es heißt, Holz sei lebendig. Die Oberfläche ist verletzt, die Fasern sind 
getrennt. Diese Verletzung ist nicht an einen persönlichen Schmerz 
gekoppelt, aber eine Grenzüberschreitung allemal, denn diese Grenze, 
dieser kleine Einschnitt, trennt Richtungen und schafft hierdurch Bereiche, 
strukturiert das Material in seinem natürlichen Wachstum um. Durch 
das Öffnen dieser materiellen Oberfläche, durch das Heraustrennen 
der Fasern entwickeln sich Fragestellungen und eine Verantwortlichkeit 
im Umgang mit Gefüge und Strukturen. Wenn Holz lebendig ist, heißt 
das, es ist ein Gefüge aus Zellen, wie auch der Mensch. Das Öffnen der 
Oberfläche hat etwas von einer Operation: Da ist die Nähe zum eigenen 
Körper, eine Verletzlichkeit, die mit dem Eindringen durch Fremdes 
beginnt. Das Verletzen der Haut, der Blick in innere Bereiche, Schmerz. 
Das Bewusstsein kennt Schmerz und damit einhergehend latente Vorsicht, 
eine über sich selbst gelernte Verantwortlichkeit im Umgang mit der 

Formfindung

70

75

80

85

90

95

100

105

110

115

120

125

130



158 159

anderen Struktur. Es ist nicht der Rückschlag des Werkzeugs, sondern das 
Bild der geöffneten Oberfläche, der Auswirkungen auf dem Material, das 
sich spüren lässt und zu einer innerlichen Beunruhigung wird. Es lässt sich 
schlussfolgern, dass das Gefühl des Schmerzes und die Möglichkeit der 
Schmerzvermeidung dazu führt, das Holz nicht verletzten noch zerstören 
zu wollen. Dies führt dazu, ein Gespür für den Materialcharakter und die 
Faserrichtung, also ein materialgerechtes Arbeiten, zu entwickeln.
Der Beitel wird an der vorgezeichneten Kontur der markierten Grenze 
entlanggeführt, die Linie drängt dazu, eine systematische Reihenfolge 
einzuhalten, wie ein Pfad, der den Weg vorgibt und gerade deshalb zum 
Folgen einlädt, da das Suchen ausbleibt. Fest umklammert die linke Hand 
den Holzgriff, während der rechte Arm sich hebt und senkt und mit der 
Kraft des fallenlassenden Arms auf den Knüpfel einwirkt, die Eisenklinge 
anschiebt, in das Holz treibt. Das Handgelenk am Hammer ist überstreckt, 
kleinste Handbinnenmuskeln spannen sich an oder entspannen sich in 
mehrmals in einer Sekunde. Das Eisen wird angesetzt, das Eisen wird 
sukzessive weitergeschoben, der Takt des hölzernen Knüpfels, der auf den 
Hohlbeitel einschlägt, wird zum Rhythmus. Stück für Stück schält sich die 
Tiefe heraus, Millimeter für Millimeter weicht das Material über die ganze 
Länge der angezeichneten Form. In kleinen Schritten wandern der Blick 
und die Füße weiter, bis das Ende der Schale erreicht ist.
Dabei drehen sich der Kopf und die Wirbelsäule leicht mit, während beide 
Hände die Werkzeuge fest umklammern. Schon kleinste Veränderungen 
der Körperpositionen verändern die Technik und können die Kraft oder 
Präzision sowie gesundheitliche Faktoren beeinflussen. Der Rhythmus, das 
regelmäßige Geräusch von Holz auf Holz, besänftigt. Dem regelmäßigen 
Ton zugewandt, der weder zu laut noch zu leise ist, sondern wohltemperiert, 
breitet sich eine innerliche Ruhe aus, die wiederum zu einer ausdauernden 
Kraft wird. Der Klang von Holz auf Holz ist mehr als ein regelmäßiges 
Geräusch. Der Ton und dieser Takt sind wie ein wiedererkennbares Muster, 
ein Kommen und Gehen. Auf Klang folgt Stille, während das eigene Herz 
pocht und sich mit den anderen Geräuschen verbindet.
Sichtbar wird eine Kuhle in der Mitte des Holzes. Der Werkprozess beginnt 

sich zu entfalten. Die stetige Wiederholung ähnlicher Vorgänge wie das 
Ausführen gleicher Bewegungen, um das Material abzutragen, ziehen sich 
noch über Stunden hinweg. Zur Erinnerung: Das Eisen wird angesetzt, 
das Eisen wird sukzessive weitergeschoben. Fest umklammert die linke 
Hand den Holzgriff, während der rechte Arm sich hebt und senkt und mit 
der Kraft des fallenden Arms auf den Knüpfel einwirkt, die Eisenklinge 
anschiebt, in das Holz treibt. Kleine oder größere Holzspäne verteilen 
sich in der entstandenen Senke auf dem Tisch und dem Boden. Über 
das Werkzeug als die Verlängerung der Hand lässt sich fühlen, dass das 
Material an manchen Stellen weich, an manchen hingegen sehr hart ist.
Durch die Klinge des Werkzeugs prellt die massive Härte und Kraft hoch 
in den Griff, zurück durch das Handgelenk in den Arm bis zur Schulter. 
Das Schulterblatt schmerzt, und kreisrund pulsiert ein Bereich. Auch 
der Fuß hat begonnen zu schmerzen. An den Handinnenflächen bilden 
sich Schwielen. Gleichwohl wehrt sich die Haut gegen die permanente 
Belastung und den Druck, sie hält aus, aber beginnt sich zu wehren, 
sie wird trotz der Verdickung empfindsamer. Es braucht eine andere 
Perspektive, eine andere Position, einen anderen Arbeitsschritt, denn die 
Kraft, die Konzentration, der Wille, schwinden über die Zeit. 
Der Beitel und der Knüpfel werden gegen die Säge eingetauscht und 
zur Abwechslung wird sich dem Entfernen des Materials an den Seiten 
gewidmet). Es zeigt sich, dass regelmäßige Vorgänge dazu animieren, 
auszuscheren, Abwechslung zu suchen oder selbst zu erzeugen. Aber auch 
dieser Arbeitsgang – so wird sich zeigen – wird zu einem Zwang, denn 
gewissermaßen dominiert die Eiche, die unvergleichbar zäh ist, die Zeit.
Die Säge in der Hand, sind es Schub- und Zugkräfte, die der Körper 
aufbaut, um so die kleinen Metallzähne durch das Holz zu schieben und 
zu durchtrennen. Millimeter für Millimeter weicht das Material, nur 
durch Ausdauer misst der Schnitt nach einiger Zeit ein paar Zentimeter. 
Um ein kleines Stück von ungefähr 10x8 cm auszusägen, braucht es 
aufgrund des Widerstands des Materials dreieinhalb Stunden; für ein 
etwas größeres Stück sind es acht Stunden. Diese Feststellung ist amüsant, 
andererseits zunehmend irritierend. In die zu Anfang ausgeführten 

Werkzeug &
Rhythmus

Verletzen &
Schmerz

135

140

145

150

155

160

170

175

180

185

190

195

200



160 161

präzisen Bewegungen schleichen sich sinnlose – willkürliche – Figuren 
ein; die Ordnungsstrukturen, die das Führen des Werkzeugs verlangt, 
sind immer schwieriger einzuhalten. Werkzeuge werden ersetzt, auf der 
Suche nach der richtigen Säge werden die passenden Positionen gesucht, 
Bewegungen unpräzise ausgeführt. Plötzlich stützt die rechte die linke 
Hand ab und hilft ihr beim Sägen, kurz darauf übernimmt ganz die linke 
Hand, was dazu führt, dass der Schnitt sperrig wird und noch langsamer 
in die Tiefe wächst. Es werden Pausen gemacht, öfter mit dem Handfeger 
gefegt, obwohl es nichts zum Fegen gibt, und der Kopf beginnt, sich 
gänzlich abzuwenden, sodass der Blick in die Ferne schweift und nicht 
mehr beim Werkstück verweilt. Ein innerliches Jammern breitet sich aus, 
das ein verbietender Unterton zu vereiteln versucht. Verärgerung folgt 
aus der Langsamkeit der Veränderung. Distanziert ist das Holz. Körper 
und Werkzeug wirken im Vergleich zum scheinbar unveränderlichen 
statischen Material fast lächerlich und unentwegt in Aufruhr. Es scheint 
fast so, als ob es schweigt und völlig wertfrei existiert. Es ist die Ausdauer, 
durch die es gelingt, das Stück abzutrennen, und ist der richtige Zeitpunkt 
gekommen, fällt es einfach herunter, vollkommen banal. Der Widerstand 
des Materials hat schlechthin das Aushalten durch eigens aufgebrachten 
Zwang gelehrt. Ich zwinge mich durchzuhalten, weil das Material mich 
zwingt, seine Eigenschaften auszuhalten. Ich stelle fest, dass ich mich 
aushalten muss, dass es meine Eigenschaften und die des Materials sind, 
die mühsam zusammenfinden und eine Form entstehen lassen. Dabei 
verschwimmen die Grenzen ich bin mir nicht sicher, wann ich mich und 
wann ich das Holz fühle. Das Werkstück, die Holzschale nimmt Raum 
ein, nicht nur den in der Werkstatt, sondern auch mental werden immer 
wieder Schritte der Verarbeitung durchgespielt, Vorstellungen erweitert, 
versucht das Endprodukt zu sehen, zu verbessern, die Form von allen Seiten 
zu betrachten. Nach einer Weile, nach Tagen, so scheint es mir, gewöhne 
ich mich über immer längere Phasen an die monotonen Schritte, während 
die Form immer weiter Gestalt annimmt. Es tritt eine Sicherheit ein, eine 
Hingabe, die Teilbereiche möglichst präzise auszuarbeiten. Der Prozess ist 
nicht automatisiert, sondern wird so durchdringend, dass das Anfertigen 

der Notizen und das Beobachten nicht mehr gelingen will. Es scheint, als 
ob ich abtauchte, und das lasse ich zu. Vielleicht bin ich im Flow, dieser 
Aspekt soll an dieser Stelle nicht weiter analysiert werden. 
Doch empfinde ich dabei eine Zufriedenheit, eine Art Selbstvertrauen, weil 
ich weiß, was zu tun ist. Nachdem die Oberfläche gebürstet und geschliffen, 
im Anschluss geölt ist, nehme ich die Schale mit nach Hause. Sie fügt sich 
schnell in das Gesamtbild des Hauses ein, sie ist nicht fremd, ich bewundere 
sie auch nicht, da ist auch keine außerordentliche Freude, sondern sie steht 
selbstverständlich auf dem Holztisch und wird benutzt. 
Die Höhlung des entnommenen Materials wird nach und nach mit anderen 
Materialien gefüllt.
 

205

230

235

240

245

250

255

260

265



162 163

intentionalem Handeln und der Bereitschaft, sich durch die Widerständigkeit des 
Materials affizieren zu lassen. Der Rückzug vor dem Material eröffnet nicht nur eine 
Pause, sondern erzeugt die Voraussetzung für eine bewusster gesteuerte Rückkehr 
zum Objekt.

Die Video-Stills erfüllen insofern nicht nur eine dokumentarische Funktion. Sie 
fungieren als eigenständige Erkenntnisträger: Sie verdichten jene leiblich-materialen 
Prozesse, die in einer sprachlichen Beschreibung nur annäherungsweise erfasst werden 
können, und machen die Gestaltbildung als wechselseitigen Prozess zwischen Körper, 
Material und Werkzeug sichtbar.

18 Auswertung des Bildmaterials

Die Abbildung  zeigt eine Sequenz von 36 Video-Stills vom 7.02.–19.02.2020, die 
den Werkprozess der Bearbeitung einer Holzschale dokumentieren. Die Aufnahmen 
erfassen Momente rhythmischer Wiederholung und konzentrierter Körperbewegung. 
Sie visualisieren damit nicht lediglich die zeitliche Abfolge technischer Handgriffe, 
sondern fungieren als Spur einer leiblich vermittelten Auseinandersetzung mit dem 
Material (Abb. 1–2).

In der Sequenz treten wiederkehrende Gesten hervor: das Ansetzen des Werkzeugs, 
das Sägen, das Ausweichen vor dem Widerstand, das kurzzeitige Zurücktreten sowie 
das erneute Annähern an das Werkstück. Diese Bewegungsfiguren verdeutlichen die 
dialogische Struktur der Materialbearbeitung. Die Hand reagiert auf die Beschaffenheit 
des Holzes; der Körper richtet sich aufgrund materialer Rückmeldungen neu aus, 
variiert Haltung, Kraftaufwand und Bewegungsrichtung. 

Das Material erscheint dabei als widerständiges Gegenüber, das Formprozesse 
ermöglicht, zugleich aber begrenzt. Der Arbeitsraum – bestehend aus Tisch, Werkzeug 
und Wandfläche – bleibt über alle Stills hinweg konstant und bildet den räumlichen 
Rahmen, in dem sich diese Interaktion vollzieht. Er fungiert als stabile Bezugsstruktur, 
vor der sich leibliche Wahrnehmung und motorische Anpassung abzeichnen. 

In einzelnen Aufnahmen wird sichtbar, dass die Aufmerksamkeit nicht 
kontinuierlich gleichgerichtet ist. Kurze Unterbrechungen, Zwischenbewegungen 
oder minimale Ablenkungen markieren Momente, in denen sich der Körper dem 
Material partiell entzieht. Diese Ersatzhandlungen sind jedoch nicht als Defizite zu 
interpretieren, sondern als integrale Bestandteile eines dynamischen Anpassungs- und 
Orientierungsprozesses. In ihrer Gesamtheit lassen die Stills den Werkprozess als eine 
Bewegungsfigur erkennen – ein Wechselspiel zwischen Nähe und Distanz, Kontrolle 
und Loslassen, Aktivität und rezeptiver Wahrnehmung. 

Die Sequenz zeigt, dass Resonanz auch in Momenten der temporären 
Distanzierung entsteht. Der Körper reagiert sowohl mit Einlassen auf das Material 
als auch mit Abwehr, Zögern oder Zurücknahme. Diese Unterbrechungen provozieren 
Neuorientierung und ermöglichen eine präzisere Fortsetzung des Gestaltens. Sie stellen 
somit keinen Bruch, sondern eine notwendige Phase der Regulation leiblicher und 
kognitiver Prozesse dar. In diesen Spannungsverhältnissen tritt ein bildungstheoretisch 
relevanter Modus hervor: Bildung erscheint als Wechselbewegung zwischen 



164 165

Abb. 1,2: Video-stills



166 167

Abb. 2: 
Die linke Aufnahme zeigt die aufgebrochene Oberfläche des Holzes. Splitter, Risse 
und Kerben ziehen sich über die Fläche wie Spuren einer Operation, die an der 
Schnittstelle zwischen Verletzung und Formung aufscheinen. Die Materie ist geöff-
net und in Transformation begriffen. In der Nähe der verletzten Oberfläche liegt 
ein Moment der Intimität – eine fast körperliche Berührung. Bildung zeigt sich hier 
als Erfahrung als eine leibliche Auseinandersetzung mit der Grenze. Das Holz trägt 
Spuren und ist lebendig wie der Körper selbst. In dieser Ambivalenz wird sichtbar, 
dass Resonanz kein harmonischer Zustand ist, sondern ein Prozess wechselseitiger 
Verwundbarkeit: Das Material formt, indem es geformt wird; das Subjekt lernt, 
indem es berührt und berührt wird.



168 169

Abb. 3: 
Diese Fotografie zeigt den Körper in mehrfach überlagerter Bewegung: 
die Arme in Bewegung, der Holzklüpfel in der Hand, das Werkzeug im Holz. 
Drei Phasen des Schlagens und Formens sind zugleich sichtbar – eine Sequenz, 
die Rhythmus und Wiederholung in einem einzigen Bild einfängt. 
Durch die Mehrfachbelichtung verschmelzen die Bewegungen zu einer Figur, 
die zugleich arbeitet, innehält und fortsetzt.
Der Körper ist nach vorn geneigt, konzentriert, in den Prozess vertieft. 
Der Klüpfel schwingt in einer Linie, die den Takt der Handlung spürbar macht. 
Der Blick folgt der Bewegung, der gesamte Oberkörper scheint auf die Bahn des 
Werkzeugs ausgerichtet. In dieser gebündelten Energie zeigt sich Arbeit als Verkör-
perung – als Zusammenspiel von Kraft, Aufmerksamkeit und Materialwiderstand.

Abb. 4,5:
Das Werkzeug wird zur Verlängerung der Hand.
Das Eisen wird angesetzt, das Eisen wird sukzessive weitergeschoben, 
der Takt des Holzknüpfels wird zum Rhythmus. Stück für Stück schält sich 
die Tiefe heraus, Millimeter für Millimeter weicht das Material.



170 171

Abb. 6:
Die Fotografie zeigt eine Hand, die über einer halb bearbeiteten Holzfläche schwebt. 
Auf der Werkbank liegen Holzspäne, ein Beitel und ein Klüpfel– Werkzeuge des Bearbeitens, 
nun in Ruhe. Die Hand hat sich vom Werkzeug gelöst, die Geste verweist auf das Nachspü-
ren des Materials: Der Körper überprüft, was entstanden ist, und prüft zugleich sich selbst. 
Die Handlung ist suspendiert, das Tun verwandelt sich in Wahrnehmung. 
Bildung zeigt sich in diesem Bild nicht als Tätigkeit, sondern als Gestalt des Innehaltens: 
im Aufschub, im Lauschen auf die Antwort des Materials, in der Fähigkeit,
in der Pause zwischen Handlung und Wahrnehmung Erkenntnis zu gewinnen.

Abb. 7: Durch die Mehrfachbelichtung wird Zeit – das Werkgeschehen – zur verdichte-
ten Bewegung von Rhythmus, Wiederholung und Anstrengung. 
Der Körper kippt leicht nach vorn und beugt sich dem Material zu, während die Beine 
bereits eine Gegenbewegung andeuten. Die Arbeit am Material ist nie statisch, 
sondern pendelt in Bewegungen.



172 173

Abb. 8–9: Mit den Fotografien der Holzschale öffnet sich der Blick vom Prozess zum 
Objekt. Die Schale, zunächst leer und als Werkstück gezeigt, wird in ihrer gefüllten Form 
Teil einer alltäglichen Szene. In dieser Gegenüberstellung wird der Übergang vom Gestal-
ten zum Gebrauchen, vom Werk zur Selbstverständlichkeit sichtbar. 
Das Objekt tritt aus der konzentrierten Situation des Machens in den Raum des Lebens 
über – es wird Träger und Bestandteil, der über die Werkstatt hinausreicht.



174 175

19 Zusammenfassung

In der fotografischen Serie zur Holzarbeit verdichtet sich der Werkprozess zu einer 
körperlichen Form der Erkenntnis. Die Sequenzen zeigen wiederkehrende Gesten 
des Ansetzens, Sägens und Zurücktretens, die keinen linearen Ablauf, sondern einen 
rhythmischen Austausch zwischen Körper, Werkzeug und Material sichtbar machen. 
Arbeit erscheint hier als pendelnde Bewegung zwischen Nähe und Distanz, Kontrolle 
und Loslassen.

Die Spuren auf der Haut – Schwielen, Druckstellen, leichte Rötungen – verweisen 
auf die physische Rückmeldung des Materials. In ihnen wird die Anstrengung als 
Form der Wahrnehmung lesbar: Schmerz, Reibung und Ermüdung verwandeln sich 
in Wissen über die materielle Beschaffenheit. Die ruhende Hand über der Holzfläche 
markiert den Moment des Innehaltens, in dem Tun und Wahrnehmen ineinander 
übergehen. Die Mehrfachbelichtungen führen diese Dynamik fort, indem sie Bewe-
gung und Zeit ineinanderblenden. Sie machen sichtbar, dass Gestaltung nicht im 
abgeschlossenen Ergebnis, sondern im Prozess selbst entsteht – in der Wiederholung, 
im Rhythmus. Resonanz zeigt sich hier als zeitliches Geschehen, in dem Körper, 
Werkzeug und Material aufeinander antworten. Das Arbeiten mit Holz wird so zu 
einer tätigen Auseinandersetzung, in der Form, Bewegung und Wahrnehmung zu 
einer gemeinsamen Sprache des Leibes verschmelzen.

Mit den Fotografien der Holzschale (Abb. 8–9.) öffnet sich der Blick vom Prozess 
zum Objekt. Die Schale, zunächst leer und als Werkstück gezeigt, wird in ihrer gefüll-
ten Form Teil einer alltäglichen Szene. In dieser Gegenüberstellung wird der Übergang 
vom Gestalten zum Gebrauchen, vom Werk zur Selbstverständlichkeit sichtbar. Das 
Objekt tritt aus der konzentrierten Situation des Machens in den Raum des Lebens 
über – es wird Träger und Bestandteil, der über die Werkstatt hinausreicht.

Insgesamt zeigen die Bilder, dass Resonanz nicht mit Harmonie gleichzusetzen 
ist. Sie ereignet sich ebenso in Unterbrechung, Abwehr und Ermüdung wie in Hin-
gabe und Aufmerksamkeit. Bildung entsteht in dieser Spannung zwischen Selbst- und 
Fremdwahrnehmung. Die visuellen Dokumente machen damit sichtbar, was sich in 
Worten nur annähern lässt: dass das Gestalten mit Material eine Form des Denkens 
ist – ein leibliches Erkennen durch Tun. Diese Erkenntnis führt im nächsten Kapitel 
in den introspektiven Bereich über, in dem das Erleben des Werkprozesses selbst zum 
Gegenstand der Reflexion wird.



176 177

20 Erarbeitete Kategorien

Die Analyse erfolgte durch eine systematische Prüfung jedes Satzes und Absatzes der 
phänomenologischen Beschreibung auf mögliche relevante Inhalte hin (Abb. 1). Aus 
dieser detaillierten Untersuchung wurden Kategorien entwickelt, die als orientierendes 
Fundament für die nachfolgende hermeneutische Deutung dienten. 

Der gewählte methodische Ansatz erhöht die Transparenz des Analyseprozesses 
und ermöglicht ein präzises Erfassen der zugrunde liegenden Strukturen. Die 
gebildeten Kategorien erleichtern die Einbindung theoretischer Konzepte aus den 
Bezugswissenschaften, wodurch eine systematisch nachvollziehbare Untersuchung 
der Phänomene möglich ist



178 179

21 Hermeneutik des Herstellens einer Schale aus Eichenholz
Widerstand, Werkzeug und Werk

Dieses Kapitel ist der Versuch einer phänomenologisch-hermeneutischen Betrachtung des 
Werkprozesseses des Herstellens einer Schale aus Eichenholz.

21.1 Vorstellungen und das Fremde in einem Selbst

Die erste Zeile der phänomenologischen Beschreibung legt dar, dass es eine mentale 
Hinführung zum Werkprozess gibt, denn gleich die erste Zeile lautet: „Noch bevor ich 
mit der Holzbearbeitung beginne, habe ich gedankliche Konstruktionen präfiguriert, 
um aus dem Material Holz etwas herstellen zu können.“ Die mir selbst gestellte 
Aufgabe, das Holz zu bearbeiten, lässt Empfindungen, wie den innerlichen Druck 
oder eine Anspannung entstehen, (vgl. Z. 1-3). 

Der Werkprozess beginnt mit einer Phase – noch weit vor der eigentlichen 
Handlung –, in der ich mein Wissen und Können abrufe, um das etwaige Ziel zu 
antizipieren. Genaugenommen bilden sich körperhafte Vorstellungen, denn diese 
fügen sich aus wahrgenommenen Informationen zusammen und operieren mit 
gesammelten Eindrücken (vgl. Sowa 2015: 100). Dabei wird Handlungsvorstellen und 
Herstellungswissen integriert und wechselseitig in Beziehung gesetzt; im Rückgriff rufe 
ich Bewegungsabläufe und Materialerfahrungen ab, überlege Arbeitsschritte, denke 
an Werkzeuge, Techniken und bin gewissermaßen selbst ein Instrument (vgl. Polanyi 
2016: 23), indem ich mich auf die Aufgabe hin überprüfe und sortiere. 

Da jedoch noch kein Plan vorhanden ist (Z. 3), sondern da dieser im Entstehen 
ist, fehlt nach Dewey zu diesem Zeitpunkt noch eine „geordnete Beziehung vieler 
Teilelemente“ (2021: 137). Vielleicht ist es die Unordnung der Beziehungen, vielleicht 
ist es das unbekannte Ziel, das mich nervös macht. Setze ich das Unbekannte mit dem 
Fremden gleich, lässt sich an Waldenfels anknüpfen und mit Husserls Begriffsprägung 
der Fremderfahrung deuten.

Eine Fremderfahrung zeichnet sich dadurch aus, dass das Ich eine Antwort auf 
ein Ereignis von außen gibt, dass die Antwort beim Fremden beginnt. „Das Fremde“ 
bezeichnet dabei eine leibhaftige Abwesenheit (vgl. Waldenfels 2016: 26). Übertragen 
auf die geschilderte Situation; lässt sich deuten, dass meine eigenen körperhaften 
Vorstellungen nicht genügen, um die herzustellende Form vollumfänglich zu 

antizipieren. Bisher habe ich den Werkstoff, mit dem ich fortan arbeiten werde, noch 
nicht ausgewählt, ich kenne weder die Maße noch die Farben oder das Gewicht. 
Natürlich habe ich bereits Holz wahrgenommen, ich kann verschiedene Aspekte der 
Materialität beschreiben, doch scheinbar kann ich mein Vorhaben erst konkretisieren, 
wenn der zu verwende Werkstoff vorliegt.  Erst dann bin ich in der Lage, den 
Ansprüchen der Materialität zu entsprechen. Schon Sartre befasste sich mit dem 
Phänomen des Imaginären und der Frage, worin der Unterschied zur Wahrnehmung 
besteht; er arbeitete heraus, dass die Vorstellung im Gegensatz zur Wahrnehmung von 
„wesenhafter Armut“ ist, weil keine Beziehungen existieren, es sei denn, sie werden 
gedacht (vgl. 1971: 23–25). 

Meine Gedanken stellen zwar Beziehungen her, doch ich begegne den Grenzen 
meiner Leiblichkeit, es entfaltet sich eine Wirkung ohne Identifizierung (ebd.: 21), 
denn das Identifizierungsobjekt – das Holz und die daraus entstehende Form – ist 
meiner subjektiven Vorstellung inhärent, doch mehr als Lücke; ich muss das Holz 
wahrnehmen, um seine Form zu bestimmen, um dann den Werkprozess zu organisieren. 
Insofern sind meine Vorstellungen arm, da die Wahrnehmung fehlt; Vorstellung und 
Wahrnehmungen bedingen sich, sind aber nicht ein und dasselbe (vgl. McGinn 2007: 20).

21.2 Widerstand 

Die Auswahl der Materialität wird in der Phänomenologischen Beschreibung notiert 
und fragt sogleich nach einer Erklärung. Einerseits scheint die Stimulation der eige-
nen Emotionen ein Grund zu sein, gleichzeitig werden diese in Frage gestellt und so 
zu einem Korrektiv. Das ausgewählte Brett ist aus Eiche, es ist widerständig und es 
übt eine Faszination auf mich aus; darüber stelle ich mir die Frage: „Warum mag ich 
den Widerstand?“ Die Antwort: „Ich weiß es nicht. Vielleicht, weil ich dort meinen 
Emotionen begegne; diese Art des Erlebens meiner Selbst katapultiert mich aus einer 
Ausgeglichenheit, dort begegne ich einem intelligenten Teil von mir, dem ich vertraue, 
den ich besitze. Intuition? Mir ist klar, dass Emotionen und Gefühle trügen können, 
obwohl sie das Gegenteil suggerieren, ich denke, dass sie gerade deswegen die einzige 
Möglichkeit zur Überprüfung von Geschehnissen bieten“ (Z. 14–29). 

Hermann Schmitz schreibt, dass der Mensch sich zu Gefühlen verhalten muss. 
Er kann sich ihnen nicht entziehen, somit stellen sie eine Aufgabe an das Individuum 
und das Leben; sie fordern eine „Verbindlichkeit, die mehr ist als Spielerei oder die 
Last, mit sich selbst zurechtzukommen, weil man nun einmal da ist“ (2011: 119). Die 



180 181

Materialität fordert nicht nur körperliche, sondern auch mentale Empfindsamkeit 
heraus, deren Ablehnung oder Zugewandtheit das Moment und die daraus folgende 
Situation bestimmt. 

Widerstand fordert Widerstand oder aber Beweglichkeit ein Rosa beschreibt 
widerständiges Material als unbeherrschbar, unberechenbar und unvorhersehbar (vgl. 
2019: 396). Dem gegenüber lässt sich aus handwerklicher Sicht einwenden, dass auch 
widerständiges Material sehr wohl kontrolliert werden kann. Ein ausgebildeter Hand-
werker weiß, welche Schritte einzuleiten sind, um beispielsweise brüchiges Material 
in Form zu bringen. Der Steinbildhauer kann durch Übung hören lernen, ob sich im 
Stein ein Riss verbirgt, und somit das Risiko von unvorhersehbaren Widerständen 
vermeiden. Es ist die Empfindsamkeit der Sinne, die Widerstand auflösen kann.

Sennett schlägt vor, zwei Formen von Widerstand zu unterscheiden: Da ist zum 
einem vorgefundener, zum anderen selbstgeschaffener Widerstand. Dem vorgefun-
denen Widerstand lässt sich in einem handwerklichen oder künstlerischen Prozess 
begegnen, wenn unvorhergesehene Ereignisse stattfinden, wie z.B. Risse im Material. 
Der selbstgeschaffene Widerstand tritt dann auf, wenn beispielsweise ein Maler, der 
Farbe entfernt und an der Stelle neu beginnt, sich selbst ein Hindernis in den Weg 
gelegt hat. Sennett führt weiter aus, dass dem Widerstand des Materials mittels Tech-
nik oder durch Geduld begegnet werden kann. Dem widerständigen Material mittels 
Technik zu antworten, bedeutet, externe Hilfsmittel zu nutzen; der zweite Vorschlag 
verlangt das Ausbilden einer Tugend, einer geistigen Haltung. Die Herausforderung 
liegt darin, dass die auszuhaltende Zeit kaum einschätzbar ist, daraus kann folgen, 
dass die eigenen Erwartungen zu überprüfen und neu auszurichten sind, dabei ist auch 
das Scheitern ein relevanter Teil des Prozesses. Ein anderes Hilfsmittel im Umgang 
mit Widerständen ist die Selektion. Das bedeutet, dass zuerst die nachgiebigste Stelle 
gesucht und sich damit befasst wird, um dann zu Komplexerem zu gelangen (vgl. 
Sennett 2008:  286–295). 

Die von Sennett eingebrachte Ausbildung der Tugend Geduld, die ein situatives 
Erdulden einschließt, sowie die Gefahr des Scheiterns veranlassen danach zu fragen, 
wie sich diese Erfahrungen als bildend verstehen lassen. Rosa erörtert, dass auch aus 
Phänomenen, wie dem Weinen eine Weltbeziehung hervorgehen kann (vgl. 2019: 32 
ff.). Und wie sich im Verlauf des Werkprozesses noch zeigen wird, gehören der Schmerz 
und das Aushalten bei der Bearbeitung eines harten Holzes dazu, zwar ohne Tränen, 
aber verstimmt (Z. 234). 

Diese Fragilität bildet und bindet an die eigenen Fähigkeiten, mehr noch, sie verlangt 
nach einer Befähigung, die immer wieder zur Disposition steht.

21.3 Erinnern und Nachahmen

Mit dem Eichenbrett entstehen Erinnerungen an kulturelle Objekte, an meine Kind-
heit – an Bestandteile des Baumes sowie an hölzerne Gegenstände. So heißt es: „Die 
Eiche ist in meiner Vorstellung groß und kraftvoll, ihre gerundeten wolkenähnlichen 
Blätter bewegen sich im Wind, ich kann dieses Bild nicht scharfstellen, gleich daneben 
schieben sich Dinge, die daraus entstanden sind, wie Särge, Wohnzimmermöbel oder 
Schnitzereien, Skulpturen, geschnitzte Reliefs, die alte Männer mit Pfeifen zeigen, 
Holzbären auf einem Regal. Diese Dinge sind Werke der Hand und des Geistes, 
entstanden durch Bilder in den Augen, durch Gefühle im Inneren und durch die 
Berührungen auf der Haut. In der Retrospektive tauchen Gärten meiner Kindheit 
auf, in denen ich auf und ab rannte; große Bäume stehen darin, Pappeln. Ich weiß, 
eine Pappel ist keine Eiche, dennoch taucht sie auf“ (Z. 21ff.).

Beim Hinterfragen und Deuten meiner Beschreibung stoße ich auf Rousseau, er ist 
mir bekannt, da sein Roman Émile erste werkpädagogische Überlegungen angestoßen 
hat. Anders hingegen sind seine Texte „Bekenntnisse“ (Rousseau 2022); hier widmet 
er sich autobiografisch und intensiv Erinnerungsphänomenen und beschreibt zurück-
liegende Jahre seiner Jugend und des Heranwachsens. In der Auseinandersetzung mit 
seinen subjektiven Erinnerungen aus der Vergangenheit richtet Rosseau kritisch die 
Frage der Glaubwürdigkeit gegen sich selbst und kommt zu der Schlussfolgerung, dass 
der Affekt oder die Gefühle den objektiven Wahrheitsanspruch von Erinnerungen 
trügen (vgl. Assmann 2010: 252). Er führt aus: „Ich kann Lücken in den Tatsachen 
lassen, sie verschieben, mich in den Daten irren, aber ich kann mich nicht über das 
täuschen, was ich gefühlt habe“ (Rosseau 2022: 274). 

Erklären lässt sich dies damit, dass der Körper ein Resonanzorgan ist. Die Reso-
nanz zeigt sich in Empfindungen, Gefühlen und Emotionen, die durch Dinge in der 
Umwelt stimuliert werden. „Interozeptive, propriozeptive und kinästhetische Empfin-
dungen sind keine bloßen Begleiterscheinungen, sondern konstitutiv für Emotionen“ 
(Fuchs 2020b: 21). Das notierte Geschehen macht den komplexen und zeitlich schnell 
stattfindenden Prozess sichtbar: Aus den Qualitäten des Eichenbrettes konstituie-
ren sich in mir Emotionen. Das Holz hat mich demnach affiziert und eröffnet eine 
Resonanz, die sich in einer Überlagerung von Erinnerungen und in verschiedenen 



182 183

Vorstellungen abbildet, die wiederum zu Gedanken werden. Mit Blick auf Rousseau 
und die Eingangs gestellte Frage nach dem Wahrheitsgehalt von Erinnerungen, bzw. 
deren Grundlage in Gefühlen, kann aus wissenschaftlicher Sicht eingeräumt werden, 
dass ein Gefühl, das durch etwas affiziert wird, zunächst einer Erfassung von Quali-
täten mündet. Ein weiterer Aspekt meines Textes wird beleuchtet: „Geräusche und 
Bewegungen nehmen mich ein“; „Aus einer inneren Kraft höre ich das Rauschen 
und Brausen der Blätter, obwohl da kein Geräusch ist, kann ich es lauter oder leiser 
werden lassen“ (Z. 35ff.).

Das Eichenholz regt mich dazu an, Geräusche des Baumes zu rekonstruieren, 
sogar innerlich nachzuahmen und zu variieren. Für das Nachahmen gibt es seit Jahr-
tausenden den Begriff der Mimesis. Er verweist auf den affizierenden Charakter von 
Dingen, Geschehnissen, Ähnlichkeiten sowie auf den produzierenden, nachahmenden 
Umgang mit diesen (vgl. Krautz/Sowa 2017b: 5). Dass es in der Phase der Kindheit 
zu einer mimetischen Aneignung über die Materialität der Dinge kommt, erörtert 
der Erziehungswissenschaftler Christoph Wulf.  Er schreibt, dass die Dinge für das 
Kind nicht leblos sind, sondern Gerüche verströmen, Geräusche verursachen und zum 
Tasten anregen, – das Kind nutzt all diese umgebenden Dinge und stellt Ähnlichkei-
ten und Beziehungen her, es nutzt seinen Körper und Ausdruck nahezu performativ. 
In diesem Zusammenhang verweist er auf Walter Benjamin, der seine Erinnerungen 
an mimetische Prozessen in seiner Kindheit verschriftlicht hat. Benjamin beschreibt 
zurückliegende Erinnerungen wie Orte, Situationen, die an Räume und Gespräche 
gekoppelt sind, oder Begebenheiten wie das Fangen von Schmetterlingen, das in nach-
ahmenden flatterhaften Bewegungen mündet (vgl. 2017: 16). 

In diesem Fall hat das Holz eine mimetische Erfahrungen in Anlehnung an 
meine Kindheit ausgelöst. Insofern hat hier ein Bildungsprozess am Material Holz 
stattgefunden, der mit dem Baum beginnt und seine Eigenschaften, wie das Geräusch 
der Blätter, miteinbezieht und verinnerlicht, andererseits zukunftsoffen zu etwas Indi-
viduellem geworden ist (vgl. Z .30f.).

Benjamin selbst beschreibt auch, wie Erinnerungen mit falschen Inhalten ver-
knüpft wurden; erst im Erwachsenenalter konnte er diese richtig einordnen (vgl. 2023: 
16.). Die Erinnerung liegt demnach auch in der Zukunft und sie kann erst von dort aus 
korrigiert werden. Bildungsprozesse sind nicht abgeschlossen, sondern angewiesen auf 
Revitalisierung und Überprüfung, damit Trugschlüsse als solche zu erkennen sind.

Aus der phänomenologischen Beschreibung und ihrer Deutung lässt sich bis hierher 
resümieren: Der Werkprozess beginnt mit einer Phase, in der sich körperhafte Vor-
stellungen ausbilden, noch bevor die eigentliche Handlung eingesetzt hat. 

Dabei entstehen Emotionen und Unsicherheiten, die sich dadurch erklären lassen, 
dass nicht alle nötigen Wahrnehmungen und Faktoren der Materialität und des Werk-
prozesses bekannt sind, sondern sich erst allmählich freisetzen lassen. Die Möglichkeit, 
das Holz trotz seiner Widerständigkeit zu bearbeiten, kann ich ergreifen, weil mir das 
Material zur Verfügung steht; das Material ist in der Welt vorhanden. Insofern liegt 
in der Widerständigkeit ein relationales Moment, da ich eine Antwort verantworte, 
die, wie meine Notiz zeigt, unscharf sein kann, und dazu auffordert, Denken und 
Empfinden auszuweiten. Die Faszination des Widerstands erklärt sich aus der Leiden-
schaft für das Lebendige.

21.4 Eigenbewegung

Die erste aktive Handlungsphase tritt ein: „Nach einer Weile der Auswahl, der Abwä-
gung, nehme ich das Brett, das in etwa halb so groß ist wie ich selbst, und lege es auf 
den Werktisch“ (Z. 39ff.). Die Auswahl des Materials geht zunächst mit Eigenbewe-
gungen sowie einer Körperverortung im Raum einher. Nach Gibson bin ich nun in 
der Position eines wachen und aufmerksamen Beobachters, der Reize sucht, sich über 
sie informiert, sogar manipuliert, wie durch Berührungen oder Ausweichbewegungen 
(vgl. 1973: 54). Es handelt sich um eine selbstvermittelte Reizung, da mein Verhalten 
aus einer aktiv geschaffenen Situation dem Aufenthalt in der Werkstatt) herrührt. 
Bezugnehmend auf die vorherigen Ausführungen sind es an dieser Stelle schon zwei 
aktiv selbst geschaffene Situationen, zu denen es sich zu verhalten gilt: der Widerstand 
des Materials und der dazugehörige Kontext, der Werkstattbereich. 

So kann der Transport eines Brettes den Körper zu einem leiblichen Respons 
zwingen, da das Gleichgeweicht gehalten werden will. Das Brett wird also in einem 
erweiterten Sinne zum Teil des Körpers. Der Körper wird buchstäblich zu einem 
anderen als ohne. Neben der aktiv selbstvermittelten Wahrnehmung, die sich durch 
das selbstständige Einstellen von Organen auf die Umgebung, z.B. in Erkundungs-
bewegungen, zeigt, ist es auch die selbstvermittelte Propriozeption, die zum Tragen 
kommt, ein kontrolliertes motorisches Selbstverhalten, das sich auf den eigenen Körper 
bezieht (Z. 65).



184 185

„Das Wissen um die Augenblickliche Position der Gliedmaßen und die Wahrnehmung 
der eigenen Bewegung (kinästhetische Wahrnehmung) sind notwendige Bedingungen 
für alle Formen zielgerichteter Handlungen“ (Wehr/Weinmann 2005: 25–26).

Zwischen den Tischen, Geräten und Werkzeugen gelingt es sich zu organisie-
ren, zu bewegen. Die Dinge, obwohl einige Meter entfernt, verlieren ihre Distanz 
und wirken eindimensional, denn in der Vorstellung gelingt es, sie miteinander zu 
verbinden. Aus dieser Beobachtung lässt sich nach Gibson folgender Aspekt heraus-
arbeiten: Es ist es eine geografi sche Orientierung, eine Art kognitive Karte, die ein 
räumliches Außen und Innen, sowie die Gegenstände wahrnehmen lässt. Eine Sicht 
führt zur nächsten, gleichsam zu Orten, die sich hintereinander befi nden (vgl. Gibson 
1973: 258). Wie ein Orientierungssystem leiten die Objekte im Raum auch die inter-
personalen Beziehungsgefl echte, sodass die spezifi schen Eigenschaften des Materials 
genutzt werden können.

Tatsächlich schätzt der leibliche Status quo die Beschaff enheit, die Distanzen 
der Dinge ab und orientiert sich. Er manövriert an den Tischen und Bänken vorbei, 
beugt, wendet sich. Es zeigt sich die „Propriozeption“, die ein Gespür für Proportion 
im Raum ist, in der Berührungssinn, Eigenwahrnehmung und Wahrnehmung der 
Eigenbewegung, die Grundlage des taktilen Erkennens bildet (vgl. Wehr/ Weinmann 
2009: 25–26).

Größe, Gewicht, Farben, Formen, Härten und andere Parameter des Werkstückes 
werden abgeschätzt. Dass hierin eine Fähigkeit liegt, entfaltet Waldenfels.
„Eines Gespürs besonderer Art bedarf es bei der Abschätzung von Größe, Menge, 
Entfernung, Geschwindigkeit oder Zeitdauer, die sich mit einem Ungefähr, einem à 
peu près, also mit Nährungswerten begnügt, die einen „quasiqualitativen“ Charakter 
haben“ (2019: 37). „Doch dabei übersehen wir, daß es einen Genauigkeitsverzicht gibt, 
der seine eigenen Vorzüge hat. Mit Schätzungen, die nicht nachrechnen oder nach-
messen, entwickeln wir ein Gespür für Unberechenbares“ (ebd.).

Aus der Beobachterperspektive wird off enbar, wie ausgeklügelt und sonst wenig 
beachtet, wie nahezu apparathaft die Arme agieren, in rechten Winkeln und Klapp-
bewegungen, während die Hände greifen, die Beine sich beugen und durchdrücken, 
der Rücken sich wendet, biegt und neigt. Das Unberechenbare lässt sich demnach 
durch ein Gespür kalkulieren. Ich werde gewissenmaßen selbst zu einem Werkzeug, 
indem ich mich auf den Gegenstand hin überprüfe.

Das Ausführen jeder einzelnen Bewegung ist hierarchisch aufgebaut. Eine kleine 
Bewegung ist Teil einer größeren (Abb. 6). Rührt sich ein Finger, ist er über sechs 
Gelenke mit der Wirbelsäule verbunden (vgl. Gibson 1973: 137). „Der Tastsinn ver-
mittelt ein Gespür für die Oberfl äche aber keine Vorstellung von der Form, Dimension 
und Stellung im Raum. Erst die Integration von Berührungssinn, Eigenwahrnehmung 
und Wahrnehmung der Eigenbewegung ermöglicht die räumliche Vorstellung eines 
dreidimensionalen Gegenstandes“ (Wehr/Weinmann 2009: 25–26). Die vielen unter-
schiedlichen Bewegungen sind fundamental, da sich aus ihnen Sinn konstituiert, sie 
gliedern Vorgänge, initiieren Handlungsprozesse und ermöglichen einen relationalen 
Weltzugang (vgl. Scherer/Bietz 2013: 7–20)

21.5 Formfi ndung

In seiner gut zu erkennenden Grundform, dem Rechteck, fordert das Holzbrett dazu 
auf, es zu verändern; diese Ausgangsform regt einen Pragmatismus an (Z. 90f.), durch 
rudimentäre Elemente kann der noch versteckten Form zur Sichtbarkeit verholfen 
werden. Der Impuls geht also vom Werkstoff  in seiner schon zugeschnittenen Grund-
form aus, da hier der Beginn eines Geschehens stattfi nden kann (vgl. Klöckner 1969: 
40). Darauf reagiere ich als Gestaltenwollende). Hier lässt sich an Überlegungen von 
Gibson anknüpfen, der davon ausgeht, dass die Dinge in der Umwelt den Menschen 
„auff ordern“ (vgl. Gibson 1982: 137), was er als ihren Aff ordanzcharakter beschreibt. 
In dieser Auff orderung, der ich durch mein Arbeiten nachgekommen bin, um dar-
auf zu antworten, wird ganz konkret fassbar, was Waldenfels als pathisch-responsive 
Struktur beschreibt (vgl. 2019: 18), als Wechsel von Leiden und Antworten, bildungs-
theoretisch formuliert also die Wechselwirkung von „Empfänglichkeit“ und „Selbst-
tätigkeit“. Schon hier bildet also das Material auch mich.

Meine Gestaltung ist eine kreative Antwort auf seinen Anspruch. Um das Material 
in eine Form zu überführen, braucht es Formvorstellungen und Gestaltbilder, also 
die imaginative Vorwegnahme eines möglichen Ergebnisses. Dazu erfolgte auch in 
meinem Prozess ein Rückgriff  auf bereits ausgebildete eigene Wahrnehmungen und 
Erfahrungen (vgl. Sowa 2017: 237–238). Zusätzliche Anregungen aus der Literatur, 
durch Originale und Vorlagen, können dabei unterstützen, Vorstellungen und eine 
Formensprache zu entwickeln. Diese äußeren Anreize dienen auch dazu, das Stück 
Holz, das bearbeitet wird, in eine kulturelle Semiotik einzufügen, sodass es als ein 
Werk unter Ähnlichen erkannt wird. Mit Leroi-Gourhan gesagt: „Der Mensch ist nur 
in dem Maße Mensch, wie er mit seinesgleichen zusammenkommt und sich mit den 



186 187

Symbolen seiner raison dêtre umgibt“ (1988: 387). 

Die Bearbeitung von Materialien, das Herstellen einer Form, ist ein sozialer Akt, 
übr den es gelingt, sich in eine Gesellschaft einzubringen. Auch meine Formvorstellung 
ist also konventionell und kulturell geprägt, wobei diese kulturellen Konventionen aber 
durch meine leibliche Erfahrung übersetzt werden müssen: Es spielt eine große Rolle, 
dass ich aufgrund meines ausgebildeten Könnens und meiner praktischen Erfahrung 
solche Vorstellungen bilden und eben auch umsetzen kann. Beherrsche ich das nicht, 
sind mein Formrepertoire und meine Gestaltungsmöglichkeit stark eingeschränkt. 

Ich kann mir womöglich etwas vorstellen, diese Vorstellungen aber nicht realisie-
ren (vgl. Krautz/Sowa 2013). Der resonante Prozess der Formfi ndung hängt also von 
vorangegangen Lern- und Erfahrungsprozessen ab: Meine Antwort auf die Aff ordanz 
des Materials ist könnensabhängig. Eine bildende Wechselwirkung mit Material, die 
der Sachseite des Prozesses ebenso gerecht wird wie der Subjektseite, setzt den Erwerb 
entsprechenden Könnens und Wissens voraus und bildet dieses zugleich.

21.6 Werkzeug und Rhythmus

Es ist mehr oder weniger eine nebenläufi ge Randnotiz, die auf das Thema Werk-
zeug lenkt und dadurch die Selbstverständlichkeit der Nutzung off enlegt (vgl. Z. 140), 
doch in der Phänomenologie ist es das „Zeug“ – wie ein Hammer, ein Werkzeug, 
dem Bedeutung zu kommt, weil es über sich selbst hinaus einen Zweck hat, wie einen 
Nagel einzuschlagen und somit in Verweisungszusammenhänge eingebettet ist (vgl. 
Haugeland 2013: 137). In diesem Verweisungszusammenhang befi nde ich mich und 
auch der ist ausgehend von den materialspezifi schen Eigenschaften die jenes „Zeug“ 
wie ein Werkzeug angestoßen haben. Merlau-Ponty weiß: „Daß man ein menschliches 
Objekt gebraucht, bedeutet stets mehr oder weniger, daß man seinerseits den Sinn der 
Arbeit, die es hervorgebracht hat, erfaßt und aufgreift“ (2010: 195). In der Bearbeitung 
von Holz sind es meist gefertigte Werkzeuge aus Metall, wie Hohleisen oder Sägen, die 
durch Zug- oder Schiebkräfte die materielle Struktur verändern. Zwei grundlegende 
Bearbeitungsprinzipien lassen sich ausmachen: Schneiden und Schaben. 

Die Axt, der Bohrer oder die Säge fi nden ihre Ursprünge bereits in der Steinzeit; 
so wird die Axt als ein Vorläufer aller Messer, Stech- und Hohlbeitel angesehen (vgl. 
Klöckner 1969: 245). In dem Werkzeug schillert inhärent geistiges Erbe, das sich erst 
durch und zur Materialität komplexe Gedanken erlaubt hat. 

Der Beitel wird an der vorgezeichneten Kontur der markierten Grenze entlanggeführt, 
die Linie drängt dazu, eine systematische Reihenfolge einzuhalten, wie ein Pfad, der 
den Weg vorgibt und gerade deshalb zum Folgen einlädt, da das Suchen ausbleibt. Fest 
umklammert die linke Hand den Holzgriff , während der rechte Arm sich hebt und 
senkt und mit der Kraft des fallenlassenden Arms auf den Knüpfel einwirkt, fortan 
die Eisenklinge anschiebt, in das Holz treibt (vgl. Abb. 3). Das Werkzeug wird zur 
Verlängerung der Hand. Das Eisen wird angesetzt, das Eisen wird sukzessive weiter-
geschoben, der Takt des hölzernen Knüpfels, der auf den Holhbeitel einschlägt, wird 
zum Rhythmus; Stück für Stück schält sich die Tiefe heraus, Millimeter für Millimeter 
weicht das Material – über die ganze Länge der angezeichneten Form (Abb. 4–5). Der 
Rhythmus, das regelmäßige Geräusch von Holz auf Holz besänftigt (Z. 157).

Der Klang entsteht durch erzeugte Bewegungen, die Material zu Material 
führen, zum Vibrieren bringen, so dass Schallwellen vom Objekt in die Luft über-
tragen werden und das Gehör erreichen (vgl. Goldstein 2023: 259f.). Über einige 
Meter hinweg kann der geschulte Meister hören, ob das Material richtig bearbei-
tet wird. Dass der Rhythmus ein Schöpfer von Zeit, Raum und Formen ist, sogar 
den Scheitelpunkt zu der Menschwerdung markiert, da bestimmte Fertigungs-
techniken wie das Schlagen von Steinen aus wiederholbarer Intervalle kennen 
und alle Kulturen durchdrungen haben, den Menschen belebten und für ihn Aus-
drucksformen fi nden lassen, beschreibt Leroi-Gourhan (vgl. 1980: 384). Walden-
fels drückt passend aus: „Aus all dem folgt, daß das Hören respondierend ist, daß 
es auf etwas hört, noch bevor es etwas als etwas hört und versteht“ (2021: 383).

21.7 Verletzen und Schmerz

Wie körperlich direkt, ja fast brutal diese Wechselwirkung dann trotz dieses Könnens 
verläuft, machen die Momente von Jammer, Schmerz und Verletzlichkeit deutlich. 
Gefühle wie Schmerz oder Freude sind es, so der Neurowissenschaftler Antonio Dama-
sio, die den Menschen von anderen Lebewesen unterscheiden, Kultur hervorbrachten 
und sie –bis heute – antreiben. Denn das Gefühl des Schmerzes regte dazu an, Pro-
bleme zu lösen oder Reaktionen folgen zu lassen (vgl. Damasio 2017: 13–20). Daraus 
lässt sich folgern, dass die Materialeigenschaften sowie die Atmosphäre, das leibliche 
Spüren der Veränderung des Materials und die Möglichkeit der Schmerzvermeidung 
dazu führten, das Holz nicht verletzen noch zerstören zu wollen. Das harte Eichenholz 
fordert geradezu seine adäquate Bearbeitung von mir ein, weil sonst mein Schmerz 
größer wird. Das zeigt sich beispielsweise darin, dass die Faserrichtung ausgelotet 



188 189

wird. Das Material strukturiert das eigene Verhalten mit, denn eine Arbeitsweise, 
die sich gegen das Material richtet, indem sie Widerstände brechen will, wäre kontra-
produktiv (vgl. Sennett 2008: 226). „Materialgerechtigkeit“, so wird hier deutlich, ist 
also nicht allein eine klassische ästhetische Setzung, sondern resultiert auch aus der 
womöglich schmerzhaften Resonanz des Materials. So ist wiederum, bildungstheore-
tisch gefasst, die Arbeit am Holz auch Arbeit am eigenen Selbst, denn das Erleben der 
materialbezogenen Widerstände, das Erkennen und Empfi nden von Ähnlichkeiten, 
die lebendige Organismen ausmachen, das Bild der geöff neten Oberfl äche und das 
der Fasern, das Verletzen von Grenzen lassen den Werkenden zwischen Selbst- und 
Weltbezug changieren (Abb.2).

Als Folge daraus entsteht eine Verantwortlichkeit und Sensibilität gegenüber dem 
Material, das nun nicht mehr als „toter“ Stoff , sondern als lebendig in Analogie zu 
mir selbst empfunden wird.

Gleichzeitig erfährt der eigene Körper Schmerz, denn durch die Härte des Mate-
rials, durch die Klinge des Werkzeugs prellt die massive Härte und Kraft hoch in den 
Griff , zurück in den Arm, durch das Handgelenk in die Schulter; die Handinnenfl ä-
chen bilden Schwielen. Als Reaktion ist die Schwiele das Ergebnis einer permanenten 
Reizung, sie ist eine körperliche Antwort auf Reibung und Widerstand (vgl. Abb. 23). 
Jedoch ist die Schwiele kein schützendes Polster, sondern sie „die Schwiele sensibilisiert 
die Hand für kleinste räumliche Bereiche und stimuliert das Empfi ndungsvermögen 
der Fingerspitzen. Man könnte sagen, die Schwiele leiste für die Hand etwas Ähnliches 
wie das Zoomobjektiv für die Kamera“, so Sennett in seinem Buch über das Handwerk 
(2008: 206). Die Schwiele holt Entferntes heran, lässt es groß und dominant werden; 
sie vergrößert die Empfi ndung. Der eigene wahrnehmbare Schmerz, verbunden mit 
dem Wunsch nach Schmerzvermeidung, die körperliche Befi ndlichkeit hat Einfl uss 
auf das Erleben, die Gefühlswelt, auf die Gedanken. Ein innerliches Jammern breitet 
sich aus, das ein verbietender Unterton zu vereiteln versucht.

Hierzu stellt der Philosoph und Anthropologe Helmut Plessner fest, dass das Phä-
nomen der Selbstrührung, des „Sich-Bedauerns“ kindlichen Zügen entspricht, z.B. 
dann, wenn ein Kind fällt, dem jemand zuschaut, sodann mit Weinen beginnt, was 
es ohne Zuschauer nicht getan hätte. Diese emotionalen Regungen bieten eine Mög-
lichkeit, in Distanz zur Welt zu treten (vgl. 2019: 193–196). Diese Distanzierung vom 
schmerzbringenden Holz wurde in meinem Prozess verstärkt durch Ersatzhandlun-
gen wie das eigentliche sinnlosen Fegen der Werkbank (Abb. 1–2). Mit Marcel Mauss 
gedeutet, begegne ich mir selbst als einem dressierten Tier, dass mit der Technik und 

sich selbst in einem Konfl ikt steht ,Schüttelpelz präzisiert, dass, während der Körper 
dem Gebrauch unterworfen wird, er zwischen zwei Imperativen, den sozialen und 
dem körperlichen Ansprüchen eingeklemmt ist und in einer Krise, sich selbst der 
Lächerlichkeit preisgibt (vgl. Schüttelpelz 2010: 6f.).

Im Vergleich zu dieser inneren Erregung und der äußeren Geschäftigkeit des 
Schlagens bleibt das Holz unveränderlich und statisch. Es scheint fast so, als ob es 
schwiege und völlig wertfrei existiert. Mit Merleau-Ponty ausgedrückt: „Doch das 
Ding ignoriert uns und ruht in sich“ (1966: 372). Der Widerstand des Materials lehrt 
hier schlechthin das Aushalten des Schmerzes. Lernen bedeutet also auch, sich dem 
Anspruch des Materials zu unterstellen, auch wenn entsprechende emotionale Lagen 
und körperlichen Schmerzen ausgelöst werden. Nur das Aushalten sowie ein resoluter 
Umgang mit der eigenen Körperlichkeit ermöglichen es, den Werkstoff  zu bearbeiten 
und in eine Form zu überführen. Die eigene Erfahrung im geschilderten Prozess bleibt 
jedoch noch zu deuten: Die fertige Schale löste in mir keine spezielle Zufriedenheit 
oder Stolz aus. Dies ist bei Kindern und Jugendlichen in der Regel anders. Womög-
lich ist der Vorgang mir zu vertraut oder er war zu sehr Teil eines Forschungssettings 
(Abb. 8).

22 Zusammenfassung des Schlagens einer Schale aus Eichenholz

Der Werkprozess „Schlagen einer Holzschale“ hatte das Ziel, die resonanten Momente 
im Umgang mit dem Material Holz herauszuarbeiten, um sie als Bildungspotenziale 
zu extrahieren. Wie dargelegt, wird angenommen, dass das Bildungspotenzial des 
Materials sich in der Entfaltung von leiblichen Dynamiken, also in Vorgängen der 
Wechselwirkung, die auf mentaler oder körperlicher Ebene stattfi nden, zeigt. Diese 
Doppeldynamiken sind in chronologischer Reihenfolge – der phänomenologischen 
Beschreibung folgend – zusammengefasst:

Der erste Abschnitt Vorstellungen und das Fremde in einem Selbst wird als eine Phase 
des Vorstellens gedeutet: Denn vor dem Beginn des Werkprozess, der eigentlichen 
Handlung, wird das Ziel (Werk) durch gedankliche Konstruktionen wie Planungs-
überlegungen und Vorwegnahme eines „real-möglichen“ Objekts antizipiert. Dabei 
entstehen Vorstellungen, die aus gesammelten Eindrücken und Erfahrungen gebil-
det werden. Das Abrufen und Formen dieser Vorstellungen führt zu Emotionen wie 
Nervosität. Im Kontext der Fremderfahrung gedeutet, sind die eigenen Vorstellungen 
unzureichend, um das Unbekannte und das noch nicht existente Werk vorwegzuneh-



190 191

men. Das Vorhaben, das Material zu bearbeiten, erfordert eine innere Organisation, 
bei der Erfahrung, Wissen und Können zu Vorstellungen werden, und bei der Struk-
turierung des Weges hin zum Ziel, unterstützt. Dabei wird das „noch nicht entdeckte 
Neue“ zu einem Stressor, der sich positiv wandeln lässt. Es wird deutlich, dass Vor-
stellungen sich aus Wahrnehmungen konstituieren und aneinandergebunden sind. 
Vorstellungen sind resonant und werden an und durch Materialerfahrungen leiblich 
gebildet und erweitert.

Widerstand: Im Umgang mit Material, wie hier mit dem Eichenholz, kommt es zu 
emotionalen Verfassungen und Gefühlen auf Seiten des Subjekts, die stimulierend, 
aber auch herausfordernd wirken können. Es bilden sich in der Folge mentale und 
körperliche Antworten. Der Umgang mit Widerstand kann demnach lehrreich sein, er 
inkludiert auch das Scheitern. Als Resonanzmoment verstanden, kann der Widerstand 
eine persönlichkeitsbildende Weiterentwicklung anstoßen, und zwar dadurch, dass 
Situationen wiederholt bzw. überwunden werden. Es zeigt sich zudem, dass der Wider-
stand des Materials ein zentrales Bildungsmoment dieses Prozesses ist: Mir steht die 
Welt, so wie sie mir im Holzstück begegnet, keineswegs zur willkürlichen Verfügung.

Materialerfahrungen und Mimesis: Mit der Materialauswahl werden Erinnerungen 
und Gefühle, die sich auf Vergangenes beziehen, stimuliert und lassen sich in der 
Gegenwart aktualisieren. Das Material Holz ist neben seinen spezifischen Material-
eigenschaften – die dem Menschen aufgrund der zellulären Struktur verwandt sind 
– auch kultureller Träger von Ideen und Symbolen. Diese Faktoren erzeugen Erin-
nerungen und Gefühle; gleichzeitig ist es möglich, sie über das Tun und die daraus 
entstandenen Schlussfolgerungen, als Gehalte kritisch zu prüfen. Das Eichenholz regte 
in dieser Untersuchung das aktive Nachahmen von Bewegungen und Geräuschen eines 
Baumes an. In Resonanz durch sinnliche Interaktion an materiellen Gegenständen 
baut der Mensch Beziehungen auf, die in den weiteren Lebensphasen aktualisiert oder 
reflektiert werden können.

Bewegen und Denken: Die körperliche Wahrnehmung wird durch den Transport 
des Holzes verändert, das Körpergefühl weitet sich auf den Raum aus und antwortet 
auf das Holzbrett. So kann der Transport eines Brettes den Körper zu einer leibli-
chen Respons zwingen, das Gleichgewicht gehalten werden will. Das Brett wird also 
in einem erweiterten Sinne zum Teil des Körpers; der Körper wird buchstäblich zu 
einem anderen als ohne.

Formfindung: Jedes Material, ob in natürlicher, amorpher oder vorgefertigter Form 
als Werkstoff, lädt zur Veränderung ein, und der manipulative Akt ist eine Antwort 
darauf. Die Gestaltung des Materials ist immer kulturell geprägt, sie gründet auf 
Werten, Traditionen und Normen. Insofern berührt der Prozess auch eine soziale 
Dimension der Weltgestaltung und verweist auf ein relationales Bildungsmoment.

Werkzeug und Rhythmus: Ein Werkzeug steht in Verweisungszusammenhänge. Es ist 
nicht nur ein funktionaler Gegenstand, sondern ihm sind Ebenen des Verstehens inhä-
rent. Das Material Holz hat den Menschen dazu veranlasst, spezifische Werkzeuge zu 
entwickeln, die nicht nur eine Verlängerung der Hand sind, sondern deren Vorläufer 
sich bis in die Frühzeit zurückverfolgen lassen. Verschiedene Sinne werden durch die 
Bearbeitung des Materials mittels des Werkzeuges angeregt und lenken durch ihre 
Rückmeldung bezüglich des Klangs, der optischen Präzision, der eigenen Kraft, den 
Werkprozess mit. Die Handhabung des Werkzeugs wird zu einem Resonanzraum, 
in dem traditionelles Wissen, materielle Eigenschaften und individuelle Erfahrung 
miteinander in Beziehung treten.

Schmerz: Emotionale Verfassungen wie der Schmerz bei der Entstehung einer 
Schwiele beeinflussen die Selbstwahrnehmung und bieten eine Möglichkeit zur Selbst-
reflexion. Durch eine solche unmittelbare Erfahrung und Distanzierung wird nicht 
nur ein physisches Leiden erkannt, sondern das Potenzial der Transformation und die 
Möglichkeit zur Selbstfindung: Denn die Eigenheiten des Materials werden zu einem 
Lehrmeister der eigenen adäquaten Erwiderung auf die Ansprüche der Welt. Im Sinne 
der Resonanz zeigt sich hier ein Bildungsmoment als Beziehungserfahrung, in der das 
Subjekt sowohl berührt wird als auch selbst berührend wirkt.



192 193

23 Das Plastizieren einer Tonkugel – 
     eine qualitativ-quantitative Betrachtung

Vorbemerkung
In den vorangegangenen Kapiteln wurde Introspektion als Zugang genutzt, ergänzt 
durch ein phänomenologisch-hermeneutisches Verfahren zur Deutung. Dieses 
Kapitel präsentiert einen anderen Ansatz zur Untersuchung des Bildungspotenzials 
des Materials. Dazu wurde eine Studie, deren Auswertung introspektiver Beschrei-
bungen innerhalb eines Mixed-Method-Designs erfolgte, das qualitative und quan-
titative Ansätze verband, durchgeführt102.

Ziel der Studie war es auch, zu überprüfen, ob die in den Kapiteln 5 bis 7 rekons-
truierten Momente der Erfahrung sich bei anderen Personen empirisch erfassen lassen 
– und ob sie sich als Bildungsmomente in der Lehre inszenieren lassen. 

Damit verschiebt sich die Perspektive von der Selbstbeobachtung zur Untersu-
chung Dritter: zu Studierenden, die aus Ton eine Kugel plastizieren und während-
dessen ihre Wahrnehmungen und Gedanken protokollieren. Didaktisch entscheidend 
ist, dass es sich nicht um „Fachstudierende“, sondern um angehende Pädagog:innen 
handelt. Die Untersuchung adressiert damit genau jene heterogene Könnensstruktur, 
die in Bildungsprozessen vorausgesetzt, aber selten untersucht wird. 

23.1 Forschungsdesign

Um zu verstehen, was Menschen erleben, wenn sie mit Material arbeiten, bietet 
sich ergänzend zur bisherigen phänomenologisch-hermeneutischen Forschung eine 
Mixed-Methods-Studie an. Dieser Ansatz wird nicht als einheitlich definiert, sondern 
beschreibt die Kombination qualitativer und quantitativer Daten innerhalb eines For-
schungsvorhabens, das auf die Integration unterschiedlicher Erkenntnisperspektiven 
zielt. Kuckartz beschreibt Mixed Methods als gleichrangige Erhebung und Auswer-
tung von qualitativen und quantitativen Daten, wobei die Verbindung beider Ebenen 

10 Die dargestellte Studie wurde ursprünglich in Kooperation mit Prof. Dr. Johannes Wagemann im 
Rahmen eines gemeinsamen Forschungsprojekts durchgeführt und erstmals unter dem Titel „Aesthetic 
Production in Clay Molding: Mental and Dynamically Embodied Action Mediate Between Formal 
and Material Aspects of Experience“ im Jahr 2025 veröffentlicht. Die Studie entstand gemeinsam, mit 
unterschiedlichen Gewichtungen in der Zusammenarbeit.

zu einem vertieften, mehrdimensionalen Verständnis komplexer Phänomene führe 
(vgl. Kuckartz 2014: 33). Ähnlich betont Creswell (2015), dass Mixed Methods weni-
ger eine Methodenkombination als vielmehr eine Forschungslogik darstellten, die 
zwischen empirischer Nachvollziehbarkeit und interpretativer Sinnrekonstruktion 
vermittle. 

Bereits im frühen 20. Jahrhundert wurden solche Verbindungen praktiziert, etwa 
durch die Kombination introspektiver Selbstberichte und quantitativer Auszählun-
gen (vgl. Schreier/Odag 2020: 160–164). Charakteristisch für Mixed Methods ist die 
Gleichrangigkeit der Datenebenen (vgl. Grecu/Völcker 2018: 232). Dieses „pragma-
tische Mittelfeld“ gilt als erkenntnistheoretisch produktiv, weil es qualitative Dichte 
mit quantitativer Systematik verbindet (vgl. Völcker/Meyer/Jörke 2019: 105–113). 

Im Rahmen dieser Arbeit wird dieser Ansatz nicht additiv, sondern integrativ 
und phänomenologisch fundiert verstanden. Die qualitative Datenerhebung erfolgte 
in der Erste-Person-Perspektive und bildet den Kern der Untersuchung. Die anschlie-
ßende quantitative Ebene beruhte auf denselben Daten – eine Vorgehensweise, die 
Inkommensurabilitätsprobleme vermeidet, weil beide Perspektiven auf derselben 
Erfahrungsbasis ruhen (vgl. Wagemann/Starosky 2025: 5–6). Das Forschungsdesign 
verknüpft so die Stärken beider Ansätze: Die qualitative Analyse erfasst die subjektive 
Erfahrungsdimension, während die quantitative Ebene Musterbildung und Vergleich-
barkeit herstellt. Diese Integration erzeugt eine wechselseitige Tiefenschärfe: Durch die 
Codierung wird das implizite Erfahrungswissen sichtbar, durch die Quantifizierung 
seine Verteilung überprüfbar.

Dieses Vorgehen entspricht der formulierten Zielsetzung, qualitative Introspek-
tionen und quantitative Strukturen zu „verbinden, ohne den phänomenalen Gehalt 
der Erfahrung zu verlieren“ (ebd.: 2025: 2–3). In der Konsequenz werden Mixed 
Methods hier als ein transformativ-ästhetischer Zugang verstanden: als Methode, die 
Erfahrungsprozesse empirisch fassbar macht, ohne sie zu reduzieren. Das erlaubt, 
materialbezogene Bildungsprozesse nicht nur zu beschreiben, sondern in ihrer leib-
lich-symbolischen Struktur zu analysieren – und damit das Bildungspotenzial von 
Materialität wissenschaftlich zu begründen.

Da sich die Introspektion in den Kapiteln 11 und 21 sowie in anderen Forschungs-
versuchen (vgl. Wagemann 2019) als geeignetes Instrument erwiesen hat, bildet sie 
auch hier den qualitativen Ausgangspunkt. 

0



194 195

23.2 Erhebung und Setting

Die Untersuchung wurde 2022 an der Alanus-Hochschule in Mannheim durchgeführt 
und hatte das Ziel, die Dimension des Erlebens im Umgang mit der plastischen Masse 
Ton zu erfassen. 30 Studierende im Alter zwischen 21 und 44 Jahren nahmen an der 
Studie teil. Es handelte sich um angehende Pädagog:innen, deren Ausbildung künst-
lerische Praxis als Bestandteil von Persönlichkeitsentwicklung integriert. 

Die Teilnehmenden wurden in drei Gruppen mit jeweils acht bis elf Personen ein-
geteilt. Jede Person erhielt eine vorportionierte Masse von 500 Gramm Ton und die 
Aufgabe, daraus innerhalb von 25 Minuten eine geschlossene, hohle Kugel zu formen. 
Während der plastischen Arbeit fertigten die Studierenden stichpunktartige Notizen 
über ihre physischen und mentalen Wahrnehmungen an (Abb. 1). Nach Abschluss des 
Arbeitsprozesses wurden diese Aufzeichnungen in einem zweiten Schritt zu zusam-
menhängenden Protokollen verdichtet. Die gesamte Sitzung – einschließlich der Nach-
bereitungsphase – dauerte etwa 45 Minuten.

Die Untersuchung fand in einem Werkraum statt, in dem sechs Stehtische zur 
Verfügung standen. Das Setting war bewusst einfach und funktional gestaltet, um 
äußere Ablenkungen zu minimieren und die Aufmerksamkeit auf die leiblich-sinnliche 
Erfahrung des Materials zu lenken. Auf Werkzeugeinsatz und verbale Kommunikation 
wurde vollständig verzichtet. Diese Entscheidung stellte sicher, dass die Aufmerk-
samkeit der Proband:innen auf das Material sowie sich selbst gerichtet blieb und das 
emergente Verhältnis zwischen Subjekt und Objekt präzise beobachtet werden konnte.

Vor Beginn der Aufgabe beantworteten die Teilnehmenden einen kurzen Frage-
bogen, der ihr Vorwissen, ihre bisherigen Materialerfahrungen und ihre Einstellungen 
zum Werkstoff Ton erfasste. Die Fragen lauteten wie folgt:

1: Was wissen Sie über Ton?

2: Welche Erfahrung haben Sie bisher mit Ton gemacht?

3: Woran erinnern Sie sich, wenn Sie an Ton denken?

4: Ergänzen Sie:
Ton ähnelt ... und beschreiben Sie warum.

5: Was gefällt Ihnen am Ton?

6: Was gefällt Ihnen nicht am Ton?

Diese Eingangsdaten dienten dazu, mögliche Vorerfahrungen sichtbar zu 
machen und die anschließenden Protokolle kontextualisieren zu können (vgl. 
Wagemann/ Starosky 2025: 6f.). Dieses experimentelle Setting kombinierte qua-
litative und quantitative Datenerhebung. Die qualitative Komponente umfasste 
die introspektiven Protokolle der Teilnehmenden, während die quantitative 
Dimension durch die anschließende Codierung und Frequenzanalyse dersel-
ben Texte realisiert wurde. Das Forschungsdesign erlaubte es somit, gleichzeitig 
subjektive Erfahrungen und objektive Strukturen des Werkprozesses zu erfas-
sen – eine doppelte Perspektive, die den Anspruch der Arbeit, ästhetische Erfah-
rung als leiblich-symbolischen Bildungsprozess zu verstehen, methodisch umsetzt.

23.3 Verortung: Ästhetische Produktion

Der Ausdruck, Ästhetik stammt etymologisch aus dem Altgriechischen (aísthēsis) 
und bedeutet wörtlich „sinnliche Wahrnehmung“ (vgl. Küster 2023: 49). In der vor-
liegenden Studie wird er weiter gefasst: Er umfasst eine grundlegende Alltagsdi-
mension des Erlebens, in der Menschen ihre materielle Umwelt aktiv manipulieren 
und gestalten – etwa beim Kochen, im Spiel oder in der Interaktion mit Objekten 
im Raum (vgl. Peez 2005: 13). Holm-Hadulla beschreibt diese Haltung als produk-
tiv und kreativ und verortet ihre Praxis im alltäglichen Handeln (vgl. 2011: 226).

Der zentrale Begriff „ästhetische Produktion“ der den Titel der Studie prägt, 
bezeichnet das sinnlich-geistige Zusammenwirken von Produktion und Rezeption 
im Vollzug des Tuns. Er schließt künstlerische, handwerkliche, technische und gestal-
terische Prozesse ein, ohne sich auf eine Domäne zu beschränken (vgl. Park 2023).
Für die empirische Untersuchung bildet der Doppelrahmen aus dem Rubikon-Modell 
(Planen – Handeln – Bewerten) und Schillers Konzept der ästhetischen Triebe 
(Formtrieb, Stofftrieb, Spieltrieb) eine hinreichende theoretische Grundlage. Beide 
Modelle erfassen die Dynamik zwischen Materialerfahrung, Handlung und Refle-
xion und ermöglichen so eine systematische Analyse der beobachteten Werkprozesse.



196 197

23.4 Theoretische Grundlage: Rubikon und Schiller

Das theoretische Gerüst bildet zum einen das Rubikon-Modell der Handlungspha-
sen, zum anderen Schillers Konzept des Spieltriebs, dem zufolge Formtrieb und 
Stofftrieb durch den Spieltrieb in ein Gleichgewicht gelangen (vgl. Abschnitt 4.6).
Das Rubikon-Modell (Achtziger/Gollwitzer 2018) unterscheidet vier Phasen des Han-
delns – Abwägen, Planen, Handeln und Bewerten – mit jeweils spezifischen Bewusst-
seinslagen. In der prädezisionalen Phase dominieren Zielintentionen („Was will ich errei-
chen?“), in der präaktionalen Phase Durchführungsintentionen („Wie setze ich es um?“). 
Handeln wird dabei nicht als bloßes Reiz-Reaktions-Muster verstanden, sondern als sinn-
stiftender Prozess, der sowohl die Zielwahl als auch deren Umsetzung umfasst (ebd.: 357).

Aufgrund des Forschungssettings entfällt die prädezisionale Phase des Abwä-
gens (vgl. Wagemann/Starosky 2025: 9f.). Die verbleibenden Phasen struktu-
rieren den Werkprozess und ermöglichen eine empirische Unterscheidung zwi-
schen mentalen (planenden, bewertenden) und körperlichen (handelnden) Akten. 
Wie in Kapitel 4 entfaltet, versteht Schiller ästhetische Erfahrung als dynamische Ver-
mittlung zwischen Stofftrieb (sinnlich-leibliche Wahrnehmung) und Formtrieb (geistige 
Ordnung, Vorstellung). Das dort entwickelte Konzept der ästhetischen Freiheit im 
Spiel bildet hier den theoretischen Hintergrund, wird jedoch empirisch konkretisiert.

Dies führte zur Hypothesenbildung:

(Hypothese 1): Zunächst wurde davon ausgegangen, dass auf Seiten des Objekts Form- 
und stoffbezogene Erfahrungen, also mentale und körperbezogene Aspekte des Erle-
bens, sich während der Handlungsphase aufeinander zu bewegen.

(Hypothese 2): Im Weiteren ist davon auszugehen, dass auf Seiten des Subjekts die men-
talen Handlungen in der ersten und letzten Phase (Planung und Bewertung) stärker 
ausgeprägt sind, während körperliche Handlungen in der mittleren Phase (Handeln) 
die Oberhand gewinnen (vgl. Wagemann/Starosky 2025: 157). 

Zur Beantwortung liefert das Rubikon-Modell die zeitliche Struktur, Schiller die quali-
tative Logik. Beide zusammen ermöglichen Bildung als Bewegungsfigur zu beschreiben:

• der Stofftrieb öffnet das Subjekt zur Welt, wie z.B. der körperlichen Handlung;

• der Formtrieb ordnet und entwirft mentale Handlung;

• das Spiel, der Prozess synchronisiert beide zu einer resonanten Handlungseinheit.

Damit wird Schillers Ästhetik im Kontext dieser Studie nicht erneut begründet, 
sondern methodisch verlebendigt: als interpretativer Leitfaden, der das Übergangsfeld 
zwischen sinnlicher Erfahrung, mentaler Formbildung und Bildungsprozess erschließt.

23.5 Datenaufbereitung und Analyse

Die Auswertung der Daten – einschließlich der Transkription der Protokolle, der 
systematischen Codierung, der Intercoder-Reliabilitätstests sowie der quantitativen 
Analysen – ist in der Originalpublikation von Wagemann und Starosky umfassend 
dokumentiert. Da sämtliche Verfahren, Kennzahlen und Diagramme im Artikel ein-
sehbar sind, wird hier auf eine erneute Darstellung verzichtet. Im Folgenden werden 
die zentralen empirischen Befunde zusammengefasst und im Hinblick auf ihre bil-
dungstheoretische Bedeutung interpretiert.

24 Ergebnisse

Die empirischen Ergebnisse bestätigen nicht nur die beiden vorangestellten The-
sen, sondern auch die zentrale Annahme der in dieser Arbeit entwickelten Bildungs-
theorie, wonach Bildung als leiblich-materialer Prozess der Resonanz zu verstehen ist. 
Bereits im theoretischen Teil wurde herausgearbeitet, dass Materie nicht als passiver 
Träger von Form, sondern als Bedingung des Lebendigen und damit auch des Bil-
dungsprozesses zu begreifen ist (siehe Teil 1. und 2.). Um diese theoretische Annahme 
empirisch zu präzisieren, lohnt zunächst ein Blick auf die grundlegende Struktur des 
Werkprozesses, wie sie sich in den introspektiven Protokollen abzeichnet.

24.1 Phasenstruktur des Werkprozesses

Die Auswertung der introspektiven Protokolle zeigt, dass sich der Werkprozess 
beim Plastizieren der Tonkugel in drei deutlich unterscheidbare Handlungsphasen 
gliedert: Planen, Handeln und Bewerten. Es zeigt sich, dass in der Planungsphase 
die mentalen Aktivitäten dominieren: Die Teilnehmenden formulieren Ziele, reflek-



198 199

tieren mögliche Vorgehensweisen und entwerfen innere Bilder der Form. Typische 
sprachliche Marker in den Protokollen sind Formulierungen wie „Auf einmal kam 
mir die Idee, …“, „Wie gehe ich vor? Plastiziere ich mehrere ovale Bahnen und füge 
sie zusammen?“ oder „Zuerst überlegte ich mir die Größe der Kugel…“

Die Handlungsphase ist hingegen durch körperliche, taktile und motorische 
Beschreibungen gekennzeichnet – „Mit dem Daumen drückte ich im Folgenden ein 
Loch in die Kugel hinein und schuf mit dem Daumen einen Innenraum und gleichzei-
tig mit dem Rest der Hand den Außenraum“, „Bemerkt, jetzt ist leichter Fingerdruck 
gefragt“, „Erst begann ich mit einem Finger (Zeigefinger) sanft in die Kugel zu stechen. 
Hier tritt die direkte leibliche Interaktion mit dem Material in den Vordergrund.

In der abschließenden Bewertungsphase wird das Erlebte sprachlich gefasst, mit der 
intendierten Form verglichen und kritisch reflektiert „Die Form lag nun schön in 
meiner Hand, ich fühlte das Gewicht davon und sah die schalige, runde Form.“ Sie 
zeigt die stärkste Verdichtung von Selbst- und Materialbezug.

Die quantitative Auswertung bestätigt diese qualitative Differenzierung. Der 
Anteil von Ich-Formulierungen nimmt über den Prozess hinweg ab, während die 
Zahl objektbezogener Beschreibungen zunimmt. Dieser sprachliche Wandel zeigt an, 
dass sich die Wahrnehmung der Studierenden im Verlauf des Werkprozesses von der 
Selbstfokussierung zur Auseinandersetzung mit dem Material verschiebt. Die Ergeb-
nisse stützen somit die Annahme, dass ästhetisch-praktische Prozesse einer eigenen 
zeitlichen Logik folgen, in der kognitive, sensorische und reflexive Anteile abwechselnd 
dominieren (vgl. Wagemann/Starosky 2025: 172–174).

Diese Phasenstruktur bildet den methodischen und theoretischen Ausgangspunkt 
der weiteren Analysen. Sie verdeutlicht, dass Bildung im Werkprozess kein zufälliges 
Geschehen ist, sondern einem rhythmischen Wechsel zwischen mentaler Antizipation, 
leiblichem Vollzug und reflexiver Distanzierung folgt – einer Bewegung, die in späte-
ren Abschnitten als Bildungsdynamik zwischen Stoff und Form weiter ausgeführt wird.

24.2 Strategien

Darüber hinaus konnten in der Untersuchung vier charakteristische Strategien identi-
fiziert werden, die die Studierenden wählten, um die Aufgabe der hohlen Kugel zu 
realisieren (vgl. Wagemann/Starosky 2025, 13: 32f.). 

Diese Strategien spiegeln individuelle Weisen des leiblich-sinnlichen Umgangs mit 
dem Material wider.

1. Gesamtform mit Innenaushöhlung: Die Kugel wird aus einer geschlossenen Masse 
geformt, der Innenraum anschließend durch Aushöhlen nach außen hin erweitert und 
schließlich wieder verschlossen.

2. Schalenverfahren: Zunächst entsteht eine offene Schale, die durch das Anfügen von 
Ton schrittweise zur Kugel geschlossen wird.

3. Halbkugelverfahren: Zwei Halbkugeln werden separat gefertigt und anschließend 
miteinander verbunden.

4. Additives Verfahren: Mehrere kleinere Teilformen werden zu einer geschlossenen 
Kugel zusammengesetzt (Abb. 2).

Abb. 2: Die vier unterschiedlichen Strategien.

Diese Strategien unterscheiden sich sowohl in der zeitlichen Gewichtung der 
Handlungsphasen als auch in der Art der sinnlich-leiblichen Auseinandersetzung. 
Während die Strategien 1 und 2 längere Evaluationsphasen aufweisen, in denen das 
Ergebnis betrachtet und korrigiert wird, sind die Strategien 3 und 4 stärker durch 
vorbereitende und ausführende Phasen geprägt. Die Wahl der Strategie bestimmt 
somit, welche Form der Aufmerksamkeit und welche Resonanz mit dem Material im 
Vordergrund steht:

• Die Strategien 1 und 2 fördern eine zirkuläre Bewegung von Wahrnehmen und 
Korrigieren,

• die Strategien 3 und 4 eine eher serielle, planvoll strukturierte Ausführung.

Insgesamt konnte in 26 der 30 Protokolle die jeweilige Vorgehensweise eindeutig 



200 201

zugeordnet werden. Die Differenzierung der Strategien verdeutlicht, dass Bildung im 
Werkprozess nicht standardisiert, sondern individuell variabel verläuft. Die verschie-
denen Herangehensweisen illustrieren, wie Lernende auf die Widerständigkeit und 
spezifischen Charaktere des Materials reagieren und daraus eigene körperlich-mentale 
Handlungsmuster entwickeln (vgl. Wagemann/Starosky 2025: 165; 172). Beispielhafte 
Protokollaussagen verdeutlichen die Wechselwirkung von Handlung und Empfindung:

„Ich wollte vom Denken ins Handeln kommen.“
„Ich fühle den Innenraum der Kugel und zugleich den Innenraum meines Körpers.“

Solche Beschreibungen zeigen, dass die Bearbeitung des Materials eine Resonanz-
bewegung auslöst, in der motorische Tätigkeit, Wahrnehmung und mentale Handlung 
sich gegenseitig modulieren. In Anlehnung an Fuchs kann dieses Wechselspiel als Form 
eines impliziten Wissens verstanden werden, das aus der unmittelbaren Interaktion 
zwischen Leib und Material entsteht (2017: 64). Die vier Designstrategien veranschau-
lichen somit unterschiedliche Modi dieses leiblichen Lernens und zeigen, dass sich Bil-
dung im Werkprozess als resonante Aushandlung von Struktur und Offenheit vollzieht.

24.3 Leibliche Resonanzen und Sinnesmodalitäten

Die qualitativen Daten dokumentieren eine Vielzahl leiblicher Wahrnehmungen, die 
während des Plastizierens auftraten und den Werkprozess strukturierten. In nahezu 
allen Protokollen beschreiben die Studierenden sensorische Eindrücke wie Druck, 
Widerstand, Geruch, Temperatur, Feuchtigkeit, Klang und Haptik des Materials. 
Diese Wahrnehmungen der Qualitäten sind nicht beiläufig, sondern bilden den eigent-
lichen Erfahrungsgehalt des Tuns. Typische Formulierungen lauten etwa:

„Mit geschlossenen Augen fühle ich kleine Hügel und Dellen.“

„Beim leichten Draufschlagen klingt die Kugel hohl.“

„Das Material wurde zunehmend wärmer.“

Solche Äußerungen machen deutlich, dass die Arbeit am Material eine synäs-
thetische Erfahrung hervorruft, in der verschiedene Sinnesmodalitäten miteinander 
verschränkt sind. Die visuelle Kontrolle, das taktile Fühlen, der Klang und die Tem-

peraturwahrnehmung bilden ein sensorisches Ensemble, das im Vollzug des Arbeitens 
integriert wird. Die Beobachtungen aus der fotografischen Dokumentation stützen 
diese Einschätzung: Die Hände und Finger der Studierenden wechselten rhythmisch 
zwischen Druck und Entlastung, zwischen beidhändigem Formen und punktuellem 
Tasten. Auch der Tisch fungierte dabei als Widerlager, das durch Resonanz neue 
Bewegungsimpulse auslöste und als materieller Bestandteil des situationsbezogenen 
Feldes Wahrnehmung und Handlung gleichermaßen ko-konstituierte (Abb. 3).

Im Sinne von Fuchs (2017: 66 ff.) lässt sich dieser Zusammenhang als Ausdruck 
einer dynamischen Verkörperung verstehen. Die Wahrnehmung des Materials verän-
dert die Körperhaltung, das Bewegungstempo und den Rhythmus – und umgekehrt. 
Das Material wirkt als Katalysator leiblicher Selbstwahrnehmung: Es antwortet durch 
seinen Widerstand, durch Nachgeben, durch Temperaturveränderung. Die Wahrneh-
mung wird damit zu einem Prozess des Antwortens – ein leibliches „Dialogisieren“ 
mit der Welt.

In bildungstheoretischer Perspektive zeigen diese Befunde, dass sich Erkenntnis 
in ästhetischen Prozessen nicht durch begriffliche Distanz, sondern durch leibliche 
Resonanz vollzieht. Der Körper wird zum Medium der Reflexion: Das Spüren, Tas-
ten und Korrigieren eröffnet einen Erfahrungsraum, in dem Denken und Handeln 
untrennbar werden. Diese Einheit lässt sich als empirische Bestätigung der im theo-
retischen Teil formulierten Annahme verstehen, dass Bildung auf leiblicher Respon-
sivität beruht – auf der Fähigkeit, auf die Welt zu antworten und in dieser Antwort 
sich selbst zu erfahren.



202 203

Abb. 3: Leibliche Resonanzen im Wechselspiel.

24.4 Material-Form-Distanz (dMF)

Ein zentraler Befund der quantitativen Analyse betrifft die Veränderung der Mate-
rial–Form-Distanz (dMF). Diese Kennzahl beschreibt den semantischen Abstand 
zwischen materialbezogenen und formbezogenen Begriffen in den introspektiven 
Protokollen. Analysiert wurde, wie häufig und in welchem Zusammenhang Wörter 
wie „Ton“, „Masse“, „Oberfläche“ einerseits und „Form“, „Kugel“, „Rundung“ ande-
rerseits auftreten. Je enger diese Begriffe im Text beieinanderliegen, desto stärker ist 
die Integration von Stoff- und Formbezug. Die Ergebnisse zeigen, dass die Material–
Form-Distanz im Verlauf des Werkprozesses signifikant abnimmt (vgl. Wagemann/
Starosky 2025: 14). 

Zu Beginn dominieren getrennte Bezüge auf Material und Form: Die Teilnehmen-
den sprechen zunächst über den Ton als Substanz („weich“, „feucht“, „widerständig“) 
und erst anschließend über Gestaltmerkmale („rund“, „geschlossen“, „symmetrisch“). 
Mit fortschreitendem Tun verschmelzen diese Ebenen zunehmend. In späteren Passa-
gen werden Form und Material häufig in einem Satz oder sogar in einer Wortgruppe 

verbunden („runde Masse“, „hohle Kugel“). Dieser Befund deutet darauf hin, dass sich 
während des plastischen Prozesses eine progressive Integration von Wahrnehmung, 
Bewegung und Vorstellung vollzieht. Die dMF fungiert damit als empirischer Indi-
kator für die Resonanz zwischen Subjekt und Material. Je stärker Form- und Stoffbe-
züge ineinander übergehen, desto mehr scheint der Werkprozess von einer Oszillation 
zwischen Empfänglichkeit und Gestaltung getragen zu sein – jenem Wechselspiel, das 
im theoretischen Teil dieser Arbeit als Bildung im Modus der Resonanz beschrieben 
wurde (ebd.: 2025 :174–75).

Im Rückgriff auf Schillers Ästhetik lässt sich dieser Befund als empirische Rea-
lisierung der Vermittlung von Stoff- und Formtrieb interpretieren. Der Werkprozess 
zeigt, dass beide Triebe nicht in Opposition stehen, sondern in der Tätigkeit eine 
zeitliche und qualitative Einheit bilden. Während der Stofftrieb das sinnlich-leibliche 
Erleben des Materials aktiviert, ordnet der Formtrieb dieses Erleben durch Vorstellung 
und Struktur. Das Zusammenspiel beider Impulse führt im Verlauf des Arbeitens zu 
einer zunehmenden Annäherung – im empirischen Datensatz sichtbar als abnehmende 
Material-Form-Distanz. Die beobachtete Abnahme der Material-Form-Distanz im 
Verlauf des plastischen Arbeitens zeigt, dass die Differenz von Stoff und Form nicht 
statisch ist, sondern sich in einer wechselseitigen Annäherung vollzieht. 

Damit lässt sich empirisch belegen, was im Theorieabschnitt konzeptionell ent-
faltet wurde: Bildung entsteht dort, wo der Mensch im tätigen Umgang mit Materie 
eine Antwortbewegung vollzieht und dabei seine eigene Wahrnehmung transformiert. 
Die qualitative Auswertung der Protokolle verdeutlicht, dass sich diese Transformation 
nicht allein auf kognitive Prozesse beschränkt, sondern im Leib vollzogen wird. Die 
Studierenden beschreiben sensorische Phänomene – Druck, Widerstand, Temperatur 
– als Momente der Erkenntnis. In der körperlichen Resonanz mit dem Material formt 
sich Bewusstsein als Handlungssinn. Hierin spiegelt sich der Gedanke, dass Bildung 
ein resonantes Verhältnis von Ich und Welt impliziert, in dem Wahrnehmung und 
Ausdruck untrennbar miteinander verbunden sind (vgl. Rosa 2019; Fuchs 2017). 

Insgesamt stützt die empirische Studie die These, dass sich Bildung als Bewegung 
zwischen Stoff und Form vollzieht. Sie zeigt, dass die Arbeit mit Material mehr ist als 
ein Mittel zur Veranschaulichung – sie ist eine epistemische Praxis, in der sich Wahr-
nehmung, Handlung und Reflexion wechselseitig durchdringen. Damit liefert die 
Untersuchung nicht nur eine empirische Plausibilisierung des theoretischen Modells, 
sondern auch einen Beitrag zur Grundlegung einer Materialresonanz der Bildung, 
die den Leib als Träger und Ort dieser Prozesse ernst nimmt.



204 205

24.5 Exemplarische Fallanalyse: Wechsel von mentaler und körperlicher 
Handlung

Exemplarisch verdeutlicht die folgende introspektive Schilderung eines Studierenden 
die enge Verzahnung von Planen, Handeln und Reflektieren sowie das wechselseitige 
Bedingungsverhältnis zwischen mentalen und körperbezogenen Handlungen:

„Zunächst stelle ich mir die Frage, wie ich es realisieren kann, eine hohle Kugel 
zu formen. Baue ich den Ton von außen auf oder nehme ich etwas weg? Diese 
Gedanken habe ich zunächst zur Seite geschoben und begann mit dem Weich-
klopfen des Materials. Ich wollte vom Denken ins Handeln kommen. Ich schlug 
den Ton mehrmals auf den Tisch. Dieser Vorgang war anregend, und von lauter 
Härte und Grobheit bekam ich fast schon Mitleid mit dem Tonklumpen. So 
zurück zur Frage: Wie gehe ich vor? Plastiziere ich mehrere ovale Bahnen und 
füge sie zusammen? Wie bei einem Globus oder Lederball? Oder forme ich eine 
Art Vase, die ich am Schluss schließen würde? Ich habe mich für die „Vase“ 
entschieden. Zunächst forme ich grob einen Ball und begann dann, diesen 
durch ein kleines Loch auszuhöhlen. Meine Bewegungen wurden nun immer 
feiner. Aus dem anfänglichen, harten Klopfen wurde ein zärtliches Streicheln. 
Es kam mir fast so vor, als hätte ich das Bedürfnis, meine Grobheit wieder gut 
zu machen. Ich streichelte und streichelte, doch das Loch wollte sich einfach 
nicht schließen.“

Diese Schilderung zeigt, wie sich im plastischen Arbeiten mentale Planung und 
leibliche Erfahrung zyklisch aktualisieren. Der Handlung geht ein imaginativer Ent-
wurf voraus, der verschiedene Strategien (additiv oder subtraktiv) abwägt. Mit dem 
Übergang ins Tun wird dieser Entwurf verkörpert: Das Denken wird Bewegung, das 
Körperhandeln wiederum Anlass für neue Reflexion. Bildung zeigt sich hier als pro-
zessuale Selbstkorrektur, in der sich Wahrnehmen, Fühlen und Denken gegenseitig 
modulieren. Aus dieser Perspektive wird die Fallanalyse zu einem Beispiel resonanter 
Verkörperung, wenn es heißt:

„Aus dem anfänglichen, harten Klopfen wurde ein zärtliches Streicheln. Es kam mir 
fast so vor, als hätte ich das Bedürfnis, meine Grobheit wieder gut zu machen.“

Bemerkenswert ist, dass die Veränderung der Berührungsgeste („hartes Klopfen“ – 
„zärtliches Streicheln“) nicht nur ein technischer, sondern ein emotional-kognitiver 
Umschlag ist. Der Studierende erlebt den Ton als Gegenüber, bei dem das grobe 
Verhalten als wieder gut zu machen gilt. Der Werkprozess erhält damit dialogischen 
Charakter: Der Ton antwortet auf die Bewegung – durch Widerstand, Nachgeben oder 
Formveränderung – und löst im Subjekt emotionale und moralische Resonanzen aus. 
Bildung erscheint hier als relationale Selbstaffektion: Das Subjekt erfährt sich, indem 
es auf die Resonanz des Materials reagiert. In dieser Veränderung manifestiert sich 
der resonante Charakter leiblicher Bildung – das Subjekt antwortet nicht nur auf das 
Material, sondern wird selbst durch das Material moduliert.

Diese Beobachtung lässt sich im Licht der theoretischen Grundlegung dieser 
Arbeit deuten. Im Sinne der Reflexionsform der Evolution, die in Teil 1 entwickelt 
wurde, kann der hier beschriebene Prozess als Mikromodell eines allgemeinen Bil-
dungsprinzips gelesen werden: Wie in der Evolution durch Differenzierung und Reso-
nanz neue Formen entstehen, so differenziert und integriert sich auch das Bewusstsein 
im Werkprozess. Die wiederholten und rekursiven Übergänge der Phasen zwischen 
Planen, Handeln und Urteilen stellen die reflexive Selbstorganisation des Lebendigen 
dar – Bildung als „bewusste Fortsetzung evolutionärer Formbildung“.
Eine zweite Schilderung verstärkt diese Interpretation:

„Ich forme den Ton und merke das Verhältnis von Außen und Innen. Außen 
streiche ich und innen drücke ich meinen Daumen gegen den Ton. Ich gelange 
vom Teller hin zur Schale über den Brunnen zur Kokosnuss. Ich habe die 
Kokosnuss im Sinn, weil die Kugel nur noch eine kleine Öffnung hat – so, als 
würde noch ein Strohhalm hindurchpassen.“

Hier tritt die leiblich-räumliche Imagination hervor. Der Studierende erfährt Innen 
und Außen, Oberfläche, Innenraum und Leere, Hand und Material als korrespondie-
rende Dimensionen. Bekannte Formen („Teller“, „Schale“, „Brunnen“, „Kokosnuss“) 
dienen als analoge Repräsentationen (vgl. Gazzaniga et al. 2011: 431), die Wahrnehmung 
und Vorstellung koppeln. Damit wird sichtbar, dass Bildung nicht nur im Denken, sondern 
im Gestus des Körpers geschieht – als Prozess der leiblich-symbolischen Artikulation.
Aus dieser Perspektive wird die Fallanalyse zu einem Beispiel resonanter Verkörperung: 
Das Subjekt begegnet dem Material nicht als Objekt, sondern als Widerpart, an dem es 
sich selbst erfährt. In der Konsequenz lässt sich sagen: Der Werkprozess offenbart Bildung 



206 207

als resonantes Selbstverhältnis – eine Bewegung, in der sich der Mensch über die Bezie-
hung zur Materie in Form bringt. Die Hand formt den Ton, der Ton formt die Hand; aus 
diesem doppelten Formungsprozess entsteht jene Erfahrung der Selbst- und Weltverbun-
denheit, die im Zentrum einer materialästhetisch begründeten Bildungstheorie steht.

24.6 Dynamische Verkörperung

Die Analyse der Protokolle zeigt, dass sich körperliche und mentale Handlungen im 
Werkprozess nicht linear, sondern rekursiv alternierend entfalten. In der Planungs-
phase dominieren kognitive Operationen – das Vorstellen oder Antizipieren; in der 
Handlungsphase tritt die sinnlich, handwerkliche-leibliche Auseinandersetzung mit 
dem Material in den Vordergrund; in der Bewertungsphase verschränken sich beide 
Dimensionen, wenn Wahrnehmung und Reflexion ineinander übergehen. Diese 
Oszillation bestätigt, dass Bildung in ästhetischen Prozessen nicht als Abfolge klar 
getrennter Schritte, sondern als dynamische Verkörperung von Denken und Tun zu 
verstehen ist.

Die Daten stützen diese Annahme quantitativ: Mentale Handlungen treten beson-
ders in der ersten und letzten Phase gehäuft auf, während körperliche Aktivitäten in 
der mittleren Phase überwiegen (vgl. Wagemann & Starosky 2025: 15). Dieses Muster 
lässt sich als eine rhythmische Selbstorganisation interpretieren, in der Wahrnehmung, 
Bewegung und Bedeutung in stetiger Wechselwirkung stehen. Die dynamische Ver-
körperung, wie sie im plastischen Arbeiten sichtbar wird, entspricht somit jener Form 
von Resonanz, die im theoretischen Teil als „leibliche Antwort auf die Welt“ beschrie-
ben wurde. Bildung wird in diesem Sinne zu einem Prozess der Selbsterfahrung im 
Medium des Materials.

24.7 Zusammenfassung

Die Untersuchung zum Plastizieren einer hohlen Tonkugel zeigt, dass sich ästhetisch-
praktische Lernprozesse in einer charakteristischen Struktur entfalten, die sowohl 
qualitativ als auch quantitativ erfassbar ist.  Zu Beginn lässt sich eine deutliche Pha-
senstruktur erkennen: Planen, Handeln und Bewerten bilden drei distinkte, aber auf-
einander bezogene Sequenzen, die jeweils unterschiedliche Bewusstseinslagen aktivie-
ren – mentale Antizipation, leiblich-taktile Ausführung und reflexive Distanzierung. 
Diese rhythmische Abfolge bestätigt Modelle ästhetischer Lernprozesse, in denen Vor-

stellung, Handlung und Reflexion als sich wechselseitig hervorbringende Momente 
beschrieben werden (vgl. Dewey 2021; Klika 2018). Bildung erscheint hier als zeitlich 
strukturierte Selbstorganisation, in der Erfahrung, Erkenntnis und Ausdruck in ein 
bewegtes Verhältnis treten.

Auf den Fotografien wird aus der Dritte-Beobachter-Perspektive ersichtlich, wie 
die Hände und die einzelnen Finger durch verschiedene Bewegungen dazu einge-
setzt werden, die plastische Masse, den Ton, in eine Kugelform zu überführen. Mal 
wechseln sich die beiden Hände ab, mal übernimmt nur der Daumen die Tätigkeit, 
dann arbeiten alle Finger gemeinsam. Die Form der Hand bildet eine Höhle, um dem 
Material von außen eine Form zuzuweisen. Die Kugelform wird aus dem Hohlraum 
der Hand gebildet (Abb.4).

Die empirische Analyse des Plastizierens ergab vier Designstrategien, die verdeut-
lichen, dass dieser Werkprozess stets individuell geprägt ist, zugleich aber systematische 
Gemeinsamkeiten aufweist. Unterschiede in der Gewichtung der Phasen sowie im 
Verhältnis von Materialerfahrung und Formbildung zeigen, dass Bildung im Werk-
prozess keine standardisierte Abfolge darstellt, sondern eine jeweils eigene Form der 
Resonanz zwischen Mensch und Material. Der Gestaltungsakt wird damit zu einer 
subjektiven Antwort auf die Widerständigkeit und Responsivität des Stoffes – zu einem 
sichtbaren Ausdruck leiblicher Resonanz.

In der kunst- und werkpädagogischen Literatur finden sich hierzu korrespondierende 
Überlegungen. Wessels beschreibt das Werkgeschehen als dynamisches Verhältnis 
von Spiel und Arbeit und betont, dass „aus Spiel Arbeit“ werde, wenn Spontaneität 
und Zielgerichtetheit in ein Gleichgewicht treten (vgl. 1969: 51). Damit verweist er 
auf jene Übergangszone, in der Exploration in Sachlichkeit übergeht und Bildung als 
Rhythmisierung von Freiheit und Form erfahrbar wird. Diese Struktur bestätigt die in 
Kapitel 5 und 7 herausgearbeiteten Kategorien und damit formulierten Hypothesen:

•	 Erstens beginnt Bildung in der leiblich-sinnlichen Resonanz – im unmittelbaren 
Tasten, und Spüren.

•	 Zweitens entsteht sie durch gestaltende Selbsttätigkeit, die Wahrnehmung und 
Bewegung zu einem verkörperten Denken verbindet.

•	 Drittens mündet sie in Reflexion und Urteilskraft, indem der eigene Prozess beob-
achtet und begründet wird.



208 209

•	

Abb. 4: Verschiedene Handgesten und Bewegungsfiguren.

Die Analyse des Plastizierens zeigt damit exemplarisch, dass ästhetische Praxis 
ein komplexes Bildungsfeld eröffnet, in dem Wahrnehmen, Handeln und Denken

ineinander übergehen. Bildung erweist sich hier als Resonanzprozess, der von der sinn-
lichen Affizierung bis zur reflexiven Distanz reicht – ein leiblich-materielles Gesche-
hen, in dem sich das Subjekt formend zur Welt und zu sich selbst in Beziehung setzt. 
Die Untersuchung dokumentiert zudem eine dichte, multisensorische Erfahrungsqua-
lität. Das Material wird als warm, glatt, porös oder widerständig beschrieben. Diese 
leiblichen Resonanzen fungieren als Träger des Erkenntnisprozesses und bestätigen 
die These, dass Wahrnehmung selbst ein bildendes Moment besitzt. 

Ein weiteres Ergebnis betrifft die Material-Form-Distanz (dMF): Die semanti-
sche Analyse zeigt eine deutliche Verringerung der Distanz zwischen material- und 
formbezogenen Begriffen im Verlauf des Prozesses. Diese Annäherung weist auf eine 
zunehmende Integration von sinnlicher Wahrnehmung und kognitiver Struktur hin 
– ein empirischer Beleg dafür, dass Bildung als Bewegung zwischen Stoff und Form 
verstanden werden kann (vgl. Schiller 2024; Malafouris 2013). Das Denken materia-
lisiert sich, während das Material zugleich Träger von Gedanke wird.

Der gesamte Prozess lässt sich schließlich als dynamische Verkörperung beschrei-
ben: Körperliche und mentale Handlungen wechseln oszillierend ab; das Denken wird 
im Tun konkret, das Tun selbst zum Träger von Bedeutung. Diese Oszillation verweist 
auf ein verkörpertes Wissen (embodied knowledge), das sich ausschließlich im Vollzug 
ästhetischer Praxis entfaltet (vgl. Csikszentmihalyi 1990; Polanyi 2016; Fuchs 2020).

25 Diskussion

Die Erste-Person-Perspektive bietet – wie bereits in den vorangegangenen Untersu-
chungen – eine fruchtbare Grundlage für qualitative Datenerzeugung. Sie ermöglicht 
den direkten Zugang zu subjektiven Erlebnisstrukturen und macht sichtbar, wie sich 
Bildung im leiblichen Vollzug entfaltet. Die ausgewerteten Daten zeigen eindrucks-
voll, dass bereits bei einer vermeintlich „einfachen Aufgabe“ – dem Plastizieren einer 
Kugel aus 500 Gramm Ton – eine Vielzahl komplexer Dynamiken auftritt. Über das 
Material werden individuelle Strategien entwickelt, vielfältige Material- und Former-
fahrungen gemacht und Denken wie Handeln gleichermaßen angeregt. Damit unter-
streicht die Studie die Bildungswirksamkeit materieller Resonanz auch in scheinbar 
trivialen Prozessen.



210 211

„Die unvermeidliche Sterblichkeit des Menschen verlangt ihm eine besondere Sinnbildung ab, die über 
den innerweltlichen Ablauf seines Lebens zwischen Geburt und Tod hinaus eine Dauer in anderer 
Gestalt und Wirklichkeitsdimension verspricht.“ (Rüsen 2019: 15)

Teil 3 – Lebenswerk

Vorbemerkung
Der Titel dieses letzten Kapitels – wie auch jener der gesamten Arbeit – mag sperrig 
erscheinen. Doch spiegelt sich darin bereits das Thema: Diese Untersuchung führt 
vor Augen, dass Materie – sei sie belebt oder unbelebt – sich nicht fügen lässt, weder 
sprachlich noch tatsächlich. „Per aspera ad astra“ – durch das Raue zu den Sternen 
– kann hier doppelt gelesen werden: Das Raue, die Materialität bindet uns an unsere 
Wurzeln, daran, woraus wir leben, und führt zugleich über diese Bindung hinaus – zur 
Erkenntnis als Produkt des Lebens selbst.

Die Arbeit hat gezeigt, dass Materie Bestandteil des Bildungsprozesses ist: Sie 
provoziert Differenz und Widerstand, rhythmisiert Bewegung, fordert Wahrnehmung 
und bildet das Denken aus. Damit begründet sie eine anthropologische Konstante, die 
in der Neuzeit oft durch kognitive und Kompetenzparadigmen überdeckt wurde, nun 
aber – gestützt auf neuere Ansätze wie Resonanzpädagogik und die Embodimentfor-
schung – wieder in den Fokus rückt (vgl. Fuchs 2020; Rosa 2019). Im Anschluss an Jörn 
Rüsen kann diese tätige Weltbeziehung als geschichtliche Selbstdeutung verstanden 
werden. Er beschreibt Geschichte als eine „zeitliche Bewegung“, in der Vergangenheit, 
Gegenwart und Zukunft zu einem einheitlichen Phänomen verwoben sind (vgl. 2020: 
73). In diesem Sinn wird jedes Gestalten zur Form der Sinnbildung: Die Hand greift 
nach der Welt, verändert sie – und bewahrt im gleichen Akt Spuren des Gewesenen. 

Lebenswerk bezeichnet eine biografische Verdichtung, in der individuelles Tun 
in den Fluss kultureller Geschichte eingeht. Zugleich stellt sich darin die Frage nach 
Bildung – danach, was ein Mensch werden kann und was er am Ende seines Lebens 
geworden ist.



212 213

Diese geschichtliche Dimension vollzieht sich leiblich, wie Henri Focillon an der 
handwerklichen Geste zeigt. Mit ihm lässt sich sagen, dass in jeder handwerklich-
künstlerischen Handlung eine archaische Erfahrung menschlicher Weltaneignung 
weiterlebt: „Der Künstler, der sein Holz schnitzt, sein Metall hämmert, seinen Ton 
knetet, seinen Steinblock zurechthaut, erhält bis in unsere Tage eine Vergangenheit 
des Menschen, des früheren Menschen, aufrecht, ohne die wir nicht wären“ (Focillon 
2017: 23). Damit verweist er auf eine anthropologische Konstante, die schon in der 
kindlichen Exploration weiterlebt.

In dieser Perspektive erscheint das Lebenswerk nicht nur als Summe geschaffe-
ner Objekte, sondern als Formgeschichte des Subjekts selbst – als Verdichtung von 
Erfahrung, Erinnerung und leiblicher Praxis. Jede Arbeit am Material knüpft an eine 
anthropologische Tradition an, in der der Mensch durch die Hand und seinen Leib 
zur Welt tritt.

Im Sinne der Materialresonanz (vgl. Abschnitt. 1.4) wird Bildung als ein Gesche-
hen verstanden, das ein Antwortverhältnis zwischen Mensch und Welt anstößt. Darin 
stehen Affizierung, Rezeption und Selbsttätigkeit in produktiver Spannung (vgl. Rosa 
2019: 298). Diese Spannung erweist sich als produktiv, weil sie Formung erst ermög-
licht. In jedem Akt des Gestaltens bildet sich ein Moment von Selbst- und Welterkennt-
nis aus.

Im Zentrum steht somit die Einsicht, dass Bildung ein Formungsprozess der Welt 
ist, in dem sich zugleich das Selbst formt. Sie ereignet sich leiblich – dem Material 
folgend, in der Bewegung von Empfangen, Antworten, Gestalten und Reflektieren. 
Doch Bildung ist keine Selbstverständlichkeit. Sie entsteht erst dort, wo der Mensch 
im bewussten Umgang mit auf die Welt antwortet – im Spannungsfeld von Natur und 
Leib, Kultur und Geist. 

Von hier aus öffnet sich der Blick auf die Kunstpädagogik – und auf die abschlie-
ßende Leitfrage dieser Arbeit: Was bedeuten diese Erkenntnisse für den Kunst- und 
Werkunterricht? Im Folgenden werden die Forschungsergebnisse noch einmal zusam-
mengefasst und in ihren pädagogischen Implikationen reflektiert.

26 Materie und Leib

Die theoretische Fundierung (Teil 1.) zeigte, dass Bildung in der Ko-Produktivität 
von Mensch und Materie gründet. Der Mensch ist nicht Schöpfer ex nihilo, sondern 
antwortendes, tastendes, veränderndes Wesen, dessen Erkenntnisfähigkeit aus der 
Auseinandersetzung mit den „materiell-energetischen Seinformen“ hervorgeht. 

Der Umgang mit Material war stets ein Bildungsprozess, wenn auch nicht immer 
intentional oder reflexiv gerichtet. Das Arbeiten am Stoff der Welt war nie bloß ein 
technischer oder utilitaristischer Akt, sondern stets ein Akt der Erkenntnis. Der 
Mensch lernte, indem er berührte, drückte, schliff und formte – und im praktischen 
Umgang mit Material bildeten sich zugleich seine kognitiven, sensorischen und emo-
tionalen Strukturen aus.

Die Hand fungiert dabei als Resonanzorgan: Sie vermittelt zwischen Innen und 
Außen, zwischen Gedanke und Material, zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit. 
Über die Hand wird die Verflechtung von Geist, Körper und Materie konkret erfahr-
bar (vgl. Oerter 2014: 28-29; Wehr/Weinmann 2009). Das Tun am Material bildet 
damit ein Erkenntnisfeld eigener Art – ein Wissen des Leibes, das sich weder in Spra-
che noch in reiner Technik erschöpft.

Über  Jahrtausende hinweg sind Mensch und Materie in einem gemeinsamen Pro-
zess der Ko-Evolution verbunden gewesen und gewachsen. Dieser Prozess impliziert, 
dass das materialbezogene und künstlerische Tun nicht lediglich Ausdruck kultureller 
Identität ist, sondern deren konstitutive Voraussetzung bildet. Archäologische Funde 
und Artefakte – von den Werkzeugen der Steinzeit bis zu den komplexen Erzeug-
nissen der Bronze- und Eisenzeit – belegen diese enge Verflechtung von Materialität, 
Gestaltung und Erkenntnis. Sie lassen erkennen, dass der Mensch nicht erst in der 
Reflexion, sondern bereits im tätigen Umgang mit der materiellen Welt zu sich selbst 
kommt. Bildung erscheint somit als ein kontingenter, historisch gewachsener, aber 
in seiner Grundstruktur materiell fundierter Prozess – ein Prozess, in dem die Welt 
durch die Hand des Menschen Form gewinnt und der Mensch durch seine materielle 
Tätigkeit sich selbst formt.

Damit wird deutlich, dass Bildung als material-leiblicher Vollzug zu begreifen ist. 
Materie wirkt nicht passiv, sondern als aktiver Mitspieler, dessen Widerstände und 
Formkräfte kognitive, emotionale und gestalterische Prozesse anregen. Leiblichkeit 
ist dabei nicht bloß Voraussetzung, sondern konstitutives Prinzip des Bildens – sie 



214 215

strukturiert das Denken, bevor es bewusst wird. Diese anthropologische Grundle-
gung führt zu drei zentralen Einsichten, die für die folgende Auswertung leitend sind:

1.Bildung gründet in der Ko-Produktivität von Mensch und Material.

2. Bildung vollzieht sich als Resonanzgeschehen zwischen Innen und Außen, in 
dem sich Wahrnehmung und Gestaltung gegenseitig hervorbringen.

3. Bildung am Material ist evolutionär kontingent, leiblich fundiert und kulturell 
vermittelbar. 

Die im weiteren Verlauf untersuchten Resonanzmomente in den verschiedenen 
Werkprozessen sind keine subjektiven Einzelphänomene, sondern Ausdruck einer Bil-
dungslogik, die sich sowohl in anthropologischen und evolutiven Modellen des Lernens 
als auch in den kunst- und werkpädagogischen Kategorien der Materialpotenziale 
(Kapitel 5, 7) widerspiegelt. Diese Kategorien, ursprünglich aus pädagogisch-herme-
neutischen Überlegungen hervorgegangen, finden in den empirischen Beobachtungen 
eine exemplarische Bestätigung. Abschließend werden die Ergebnisse in Rückbindung 
an die erarbeiteten Kategorien zusammengeführt und hinsichtlich ihrer pädagogi-
schen Bedeutung reflektiert.

27 Zwischen Drehen und Werden – Bildungspotenziale an der Töpferscheibe

Dieser Werkprozess (Kapitel 15) verdeutlicht, wie sich Bildung im Medium des 
Materials als leiblich-rhythmische Formung vollzieht.

In der Begegnung mit der plastischen Masse werden die Grundkategorien von 
Empfänglichkeit und Selbsttätigkeit (vgl. Humboldt 2017; Casale 2022: 92) unmittelbar 
erfahrbar: Das Material fordert Aufmerksamkeit, Koordination und Konzentration 
zugleich. Der Körper reagiert auf die Reize des Tons – Kälte, Feuchtigkeit, Wider-
stand – und bringt sie in eine eigene Ordnung. Das Subjekt wird affiziert und antwortet 
handelnd (vgl. Waldenfels 2019: 173). Diese leiblich-affektive Rückkopplung bildet das 
Grundmuster dessen, was Rosa als Resonanz bezeichnet (2019).

Die Arbeit an der rotierenden Masse verbindet Wahrnehmung und Bewegung 
zu einem verkörperten Wissen (vgl. Fuchs 2017: 73). Greifen und Begreifen fallen 

hier buchstäblich zusammen: Die Hand tastet, denkt und formt zugleich. In dieser 
Oszillation von Denken und Tun manifestiert sich das Zusammenspiel innerer und 
äußerer Handlungen (vgl. Schiller 2024). Planung, Technik und Intuition verschmel-
zen zu einem kontinuierlichen Lernprozess, in dem Formbildung und Selbstbildung 
untrennbar werden (vgl. Stelzer 1957: 10).

Die Erfahrung der Materialqualitäten umfasst alle Sinne: Klang, Temperatur und 
Rhythmus verschränken sich zu einer Einheit der Wahrnehmung, wie sie auch in der 
Bauhaus-Tradition beschrieben wird (vgl. Staguhn 1977: 52; Wessels 1969: 174, 195; 
Theinert/Wick 2021: 60 f.). Das Formwerden der Masse ist dabei nicht bloß Resultat 
technischer Beherrschung, sondern Ausdruck einer dialogischen Weltbeziehung: Das 
Material antwortet, indem es auf den Eingriff der Hand reagiert und seine Struktur 
verändert. In der entstehenden Form spiegelt sich dieser Dialog als sichtbares Gestalt-
werden.

In dieser Beschreibung verdichtet sich das pädagogische Potenzial des Werkpro-
zesses: Das Formwerden wird zur Schule des Sehens, Urteilens und Gestaltens – eine 
Erfahrung, in der Weltaneignung und Selbstbildung untrennbar ineinandergreifen.

Diese existentielle Dimension erhält im pädagogischen Kontext eine besondere 
Bedeutung. Das Töpfern ist zugleich individuelle Erfahrung und kulturell vermitteltes 
Handwerk. Es verweist auf tradierte Körpertechniken, deren Wiederholung Disziplin 
und Selbstkontrolle erfordert. Der Lernprozess folgt einem Gleichgewicht von Regel 
und Freiheit, Routine und Spontaneität – und aktualisiert damit autonome Selbst-
ermächtigung im Medium kultureller Praxis (vgl. Liessmann 2017: 113–126; Glas/
Krautz/Sowa 2023: 24 f.).

Schülerinnen und Schüler erhalten die Möglichkeit, eine jahrtausendealte, nach 
wie vor relevante Handwerkstechnik zu erlernen. Diese erfordert präzise Bewegungs-
abläufe und die geschickte Anwendung einfacher Werkzeuge, was zu einem komplexen 
Herstellungsprozess führt. Hierdurch entwickeln die Lernenden ein Bewusstsein für 
ihre Hände, die als eigene Organe agieren und eine zentrale Rolle im Schaffensprozess 
spielen. Das kontinuierliche Üben wird zur Grundvoraussetzung für das Gelingen 
keramischer Arbeiten (vgl. Sowa 2019: 31).

Im Üben bildet sich der Lernende selbst – auch in seinen kognitiven Fähigkeiten. 
Holm-Hadulla beschreibt diesen Prozess so: „Die entsprechenden Fertigkeiten werden 
langsam erworben und bedürfen konzentrierter Aufmerksamkeit beim Üben sowie 



216 217

bewusster Wiederholungen …“ (2011: 63). Die in der keramischen Praxis geschulte 
„Schule des Sehens, Urteilens und Gestaltens“ mündet in eine ethische Dimension. 
Denn das sorgfältige Planen und präzise Umsetzen am Material, das die Gestaltung 
eines funktional und ästhetisch überzeugenden Objekts erfordert, schärft das Bewusst-
sein für die Wirkung des eigenen Handelns. Das, was der Einzelne hervorbringt, kann 
das Leben anderer bereichern – etwa durch die Herstellung von Gefäßen, die im All-
tag nützlich sind. Lernende erfahren, wie ihr individuelles Tun über den Schaffensakt 
hinausreicht. Diese Verantwortung des praktischen Tuns für das Gemeinwohl wurde 
bereits von Platon und Aristoteles philosophisch verankert (vgl. Sowa 2019: 15), als 
diese den Wert des Handwerks für die Gemeinschaft betonten – beispielsweise durch 
die Herstellung von Gefäßen, die im Alltag nützlich sind und das Leben mitgestalten.

Zugleich bleibt das Drehen an der Töpferscheibe im schulischen Kontext mit orga-
nisatorischen Herausforderungen verbunden, wie ein Bericht aus einer Waldorfschule 
zeigt (vgl. Stietencron 2008: 10). Dennoch wird der Umgang mit der Töpferscheibe in 
der österreichischen Handreichung Werken (vgl. NCoC 2021:11) als zentrales Verfah-
ren des Werkunterrichts ausgewiesen – ein Hinweis darauf, dass diese uralte Technik 
auch heute noch bildungsrelevant bleibt.

28  Wenn das Holz antwortet – Resonante Bildungsprozesse 
beim Schlagen einer Holzschale

Der Werkprozess des Schlagens einer Holzschale (Kapitel 21) zeigte, wie Bildung 
im Materialprozess als leiblich-situierte Wechselwirkung zwischen Subjekt und Welt 
erfahrbar wird. Durch phänomenologische Aufmerksamkeit lassen sich Störungen, 
die als Phänomen wahrnehmbar werden, aber in alltäglichen Situationen unbemerkt 
bleiben, heben. So kann der Transport eines Brettes den Körper zu einer leiblichen 
Respons zwingen, in dem das Gleichgeweicht gehalten werden will. Das Brett wird 
also in einem erweiterten Sinne zum Teil des Körpers und der Körper wird buch-
stäblich zu einem anderen als ohne Brett (vgl. Starosky 2022). Das Aushalten einer 
Handlung, deren Ergebnis nicht sofort, sondern nach einer gewissen Zeit sichtbar wird, 
lehrt nicht nur die Planung einer Sache, damit sie gelingt und die Zeit nicht verloren 
ist, sondern auch Geduld. Bildung zeigt sich in der Fähigkeit, diesen Widerstand als 
Einladung zu begreifen, als Aufforderung zur Erweiterung des eigenen Könnens und 
zur Präzision des Handelns.

Diese Beobachtungen lassen sich in bildungstheoretischer Perspektive präzisieren: 
In der mentalen Antizipation zeigt sich das Spannungsfeld von Empfänglichkeit und 
Selbsttätigkeit (vgl. Humboldt 2017). Vorstellungen entstehen aus Wahrnehmung, wer-
den aber zugleich gestaltend fortgeführt (vgl. Krautz 2020: 84 ff.).

Der anschließende Umgang mit dem widerständigen Material offenbart Affi-
zierung und Resonanz. Das Eichenholz ruft körperliche und emotionale Antworten 
hervor; seine Härte und Struktur werden zum Ausgangspunkt einer dialogischen Welt-
beziehung, in der das Subjekt lernt, Differenzen produktiv zu gestalten (vgl. Gfüllner 
2015: 99–105; Hils/Homolka 1981: 11–12).

Die physischen und sensomotorischen Anforderungen des Prozesses verankern 
Lernen im Körper und machen Leiblichkeit als Bildungsprinzip erfahrbar. In der 
Verbindung von Planen, Handeln und Reflektieren tritt eine enge Verflechtung von 
inneren und äußeren Handlungen (Schiller 2024) hervor: Denken konkretisiert sich 
im Tun, das Tun wird Träger von Bedeutung. Erfahrungen des Gelingens, aber auch 
des Scheiterns, führen zu Momenten der Selbstermächtigung und Resilienz (vgl. 
Wulf 2020: 29f.; Humboldt 2017). Der Körper erfährt Widerstand, Überwindung 
und Schmerz – und gewinnt daraus Selbstwirksamkeit.

Das Werkzeug fungiert als Vermittlungsinstanz zwischen Hand und Material. Es 
erweitert den Körper und schafft einen Resonanzraum, in dem traditionelles Wissen, 
technische Fertigkeit und persönliche Erfahrung ineinandergreifen. Handwerkliches 
Können entspricht dem Menschen (vgl. Klöckner 1969; Trümper 1957). Der gesamte 
Prozess zeigt sich als ganzheitliches Lernfeld, in dem Wahrnehmen, Denken, Fühlen 
und Handeln eine untrennbare Einheit bilden – eine Konkretisierung der pestalozzi-
schen Trias von „Herz, Hand und Kopf“.

Letztlich unterwerfe nicht nur ich den Ton oder das Holz meinem Gestaltungswil-
len, sondern das Material unterwirft mich genauso seinen spezifischen Eigenschaften. 
Das bildungstheoretische Konstrukt einer „Wechselwirkung“ von Ich und Welt wird 
hier als widerständiger, schmerzhafter Prozess händisch greifbar. Dabei muss ich 
zugleich meine inneren Widerstände bearbeiten und überwinden, um das Werk zu 
Ende zu führen. Es braucht Durchhaltewillen, der hier zugleich gebildet wird. Und 
schließlich fordert der Widerstand des Materials zu Erweiterung des eigenen Könnens 
auf, zu einer sachangemessenen Arbeit. Sachlichkeit als Bildungsziel (vgl. Breithausen 
2014) bildet sich hier gewissermaßen notwendigerweise aus.  



218 219

29 Wenn Stoff und Form oszillieren – über das Plastizieren einer Tonkugel

Der Werkprozess des Plastizierens einer hohlen Tonkugel zeigt, dass sich Bildung im 
Medium des Materials als leiblich-sinnlicher und reflexiver Gestaltungsprozess voll-
zieht. Planen, Handeln und Bewerten bilden drei aufeinander bezogene Sequenzen, 
die unterschiedliche Bewusstseinsformen aktivieren – von der mentalen Antizipation 
über das taktil-leibliche Tun bis hin zur reflexiven Distanzierung. Diese Abfolge bestä-
tigt Modelle ästhetischer Erfahrung, in denen Vorstellung, Handlung und Reflexion 
als sich wechselseitig bedingende Momente eines dynamischen Lernprozesses verstan-
den werden (vgl. Dewey 2021; Berner 2022: 44 ff.). Bildung erscheint somit als zeitlich 
gegliederte Selbstorganisation, in der Erfahrung und Erkenntnis ineinandergreifen.

Die Beobachtungen zeigen, dass das plastische Gestalten kein standardisiertes 
Verfahren darstellt, sondern ein individuelles Antwortgeschehen auf die Widerständig-
keit des Materials, das sich in der Ausbildung von Strategien zeigt. Der Gestaltungsakt 
ist Ausdruck einer leiblichen Resonanz zwischen Mensch und Stoff: Das Material 
fordert, es antwortet und es verändert zugleich die Handlung des Gestaltenden.

Im Verlauf des Prozesses wurde eine zunehmende Integration von sinnlicher 
Wahrnehmung und kognitiver Struktur sichtbar. Dies zeigt sich auch in der Verrin-
gerung der Material-Form-Distanz (dMF), die auf eine engere Verbindung zwischen 
stofflicher Erfahrung und formaler Ordnung hinweist (vgl. Schiller 2024; Malafouris 
2013). Das Denken konkretisiert sich im Tun, während das Material selbst Bedeu-
tungsträger wird.

Das Plastizieren erfordert eine hohe Sensibilität für Materialqualitäten – etwa 
Feuchtigkeit, Temperatur und Konsistenz – und verdeutlicht, dass Wahrnehmung 
selbst ein bildendes Moment besitzt. In der körperlichen Auseinandersetzung entstehen 
verkörperte Erkenntnisformen (embodied knowledge), die sich zunächst nicht durch 
sprachliche Reflexion, sondern durch praktisches Handeln erschließen (vgl. Fuchs 
2020; Polanyi 2016).

In der Gesamtschau zeigt der Prozess eine Oszillation zwischen Kontrolle und 
Hingabe, zwischen Distanz und Verschmelzung. Diese Struktur kennzeichnet ihn als 
eigenständigen Typ ästhetischer Resonanz, der zwischen der immersiven Einheit des 
Drehens und der widerständigen Differenz des Schlagens vermittelt. Bildung erscheint 
hier als bewegte Balance von Wahrnehmen, Handeln und Reflektieren – als Prozess 
der Selbst- und Welterschließung im Medium des Materials.

30 Systematische Auswertung der resonanten Bildungsmomente

Die Rückbindung der empirischen Befunde an die theoretischen Kategorien zeigt, 
dass sich die im Werkprozess beobachteten Phänomene in eine konsistente Bildungs-
logik einfügen. Um die Ergebnisse nicht nur beschreibend, sondern analytisch zu 
erfassen, folgt nun eine systematische Auswertung der resonanten Bildungsmomente, 
die in der theoretischen Grundlegung als zentrale Strukturmomente des Lernens am 
Material identifiziert wurden. Diese Auswertung dient dazu, die im theoretischen Teil 
entwickelten Annahmen mit den empirisch beobachteten Erfahrungen in Beziehung 
zu setzen und auf ihre kunst- und werkpädagogische Tragweite hin zu prüfen.

Die in den drei Werkprozessen gewonnenen Daten erlauben eine differenzierte 
Auswertung der resonanten Bildungsmomente, die im theoretischen Teil (Kap. 3 f., 
S. 57 f.) als leitende Kategorien eingeführt wurden. 

Leiblich-sinnliche Resonanz: Am Ursprung materialbezogener Bildungsprozesse steht 
das sinnliche Erleben. In allen Werkprozessen zeigte sich, dass Affizierung und kör-
perliche Antwort eine Form von Resonanz bilden. Geruch, Berührung, Widerstand, 
Klang, Temperatur und Rhythmus erzeugen jene Spannung, in der Bildung ihren 
Anfang nimmt. Diese leibliche Dimension bestätigt sowohl die Annahme Meyer-
Drawes, dass der Leib das eigentliche Medium von Erfahrung ist (vgl. 2008: 160), als 
auch Fuchs’ Verständnis des Körpers als „Ort des Wissens“ (vgl. 2020: 14). Bereits in 
der kunstpädagogischen Tradition findet sich dieser Gedanke: Stelzer beschreibt die 
Plastik als „Kunst des Tastsinns“, in der „ein Bündnis von Stoff und Geist“ geschlossen 
werde (vgl. 1957: 10, 14). Ebenso betont Klöckner, dass Kinder über den sinnlich-moto-
rischen Kontakt mit Materialien eine „Intelligenz der Sinne und der Hand“ entwickeln 
(vgl. 1969: 16). Leiblichkeit bildet somit das Fundament resonanter Bildung: Sie macht 
Lernen spürbar und verankert Erkenntnis im Körpergedächtnis.

Gestaltende Selbsttätigkeit: Das zweite Moment betrifft die aktive Formung, die Hum-
boldt als Selbsttätigkeit bezeichnet. Bildung entsteht dort, wo das Subjekt auf das 
Erfahrene antwortet, indem es handelt, verändert und gestaltet vgl. (Humboldt 2017: 
9; Casale 2022: 92). In der Arbeit an Ton oder Holz wird dieses Moment unmittelbar 
erfahrbar: Der Mensch formt das Material – und wird im Tun geformt. 

In der Werkpädagogik wurde dieses Prinzip früh hervorgehoben. Trümper sah 



220 221

die Handbetätigung als „im Wesen des Menschen selbst begründet“ und erklärte, dass 
Bildung unvollkommen bleibe, wo der gestaltende Umgang mit Material fehle (vgl. 
Trümper 1969: 8). Kaul ergänzte diesen Gedanken um eine technische Dimension: 
Jedes Material eröffne eine begrenzte Reihe von Gestaltungsmöglichkeiten, deren 
Erprobung Denken, Fühlen und Handeln gleichermaßen fordere (vgl. Kaul 1973: 96). 
Empirisch zeigte sich dieses Moment besonders deutlich im Drehen an der Töpfer-
scheibe, wo Wahrnehmung, Bewegung und Planung in ein rhythmisches Verhältnis 
treten. Das Tun wird hier selbst zum Erkenntnisprozess – zur Form von Denken in 
Handlung. Bildung vollzieht sich als tätige Antwort auf die Welt.

Reflexive und ästhetische Urteilskraft: Neben der körperlichen und handlungsbezoge-
nen Dimension erwies sich die reflexive Durchdringung des Werkprozesses als kon-
stitutiv. Resonanz entsteht nicht nur im Tun, sondern auch in der bewussten Wahr-
nehmung und Bewertung des eigenen Handelns. Damit wird sichtbar, was Schiller als 
„ästhetische Erziehung“ bezeichnete: die Fähigkeit, zwischen Empfinden und Vernunft 
zu vermitteln (vgl. Schiller 2024). In der kunstpädagogischen Literatur hat vor allem 
Gert Selle diesen Aspekt betont. In seinen Lehrversuchen forderte er Studierende dazu 
auf, ihr eigenes Tun zu beobachten, zu verschriftlichen und zu reflektieren. Dadurch 
werde das Material zum Spiegel des Selbst, der Gestaltungsprozess zur Selbsterkennt-
nis (vgl. 1988: 39, 108 ff.). Sara Hornäk knüpft daran an, wenn sie beschreibt, wie im 
experimentellen Umgang mit Stoffen Material und Prozess sich gegenseitig bedingen 
und ein Denken „aus der Bewegung heraus“ entsteht (vgl. 2017: 64, 68). Die Reflexion 
bildet damit die kognitive Resonanzebene: Sie schließt an das körperlich Erfahrene an 
und überführt es in Sprache, Urteil und Bewusstsein. So wird Bildung zur Bewegung 
zwischen Machen und Deuten – eine dialektische Form der Weltaneignung.

Materiale Widerständigkeit und Dialog: Ein zentrales Ergebnis der empirischen Ana-
lyse betrifft das Moment der Widerständigkeit. Ton, Holz oder Stein fordern ein 
Gegenüber, das sich auf ihre Eigenlogik einlässt. Diese dialogische Struktur – das 
„Antwortverhältnis“ zwischen Subjekt und Stoff – bestimmt die Qualität resonanter 
Erfahrung. Das Material antwortet, indem es sich verändert oder widersetzt; der 
Mensch lernt, Differenzen produktiv zu gestalten.

Schon Klöckner sprach von einem „Werkstoffwillen“, einem inneren Gesetz des 
Materials, das den Formprozess mitbestimmt (vgl. 1969: 19 f.). Stelzer sah darin die 
notwendige Bedingung handwerklicher Kunst: Materialgerechtigkeit bedeute, „die 
Grenzen des Stoffes zu erkennen und in ihnen zu gestalten“ (Stelzer 1957: 21 ff.). 
Buschkühle überträgt diesen Gedanken in die Gegenwart: Materialarbeit sei eine 

„Gegenbewegung zur Entfremdung“, weil sie den Menschen in Resonanz mit der 
stofflichen Welt bringe (vgl. 2017: 167). Die Widerständigkeit des Materials erweist 
sich damit als pädagogischer Wert: Sie zwingt zur Aufmerksamkeit, zur Anpassung 
und zum kreativen Aushandeln – eine Erfahrung, die zugleich ästhetisch, ethisch und 
existenziell ist.

Ganzheitlichkeit und Resonanzräume: Schließlich zeigt sich, dass alle vorhergehenden 
Momente in einer ganzheitlichen Ordnung zusammenlaufen. Bildung am Material 
integriert körperliche, emotionale, kognitive und soziale Dimensionen. Sie entspricht 
dem klassischen Ideal Pestalozzis, der in der Einheit von „Herz, Hand und Kopf“ die 
Bedingung menschlicher Bildung sah (vgl. Pestalozzi 1821; Klika 2018: 79; BayEUG 
§ 21). Diese Ganzheitlichkeit wurde von Staguhn als anthropologische Konstante 
beschrieben: Der Mensch entwickle durch Materialerfahrungen eine „angemessene, 
materialgerechte Haltung“ zur Welt (vgl. 1977: 52). 

Wessels ergänzte, dass das „materialspezifische Hantieren“ den Übergang vom 
Spiel zur Arbeit markiere – als Moment, in dem Wahrnehmung, Bewegung und 
Erkenntnis zur „optimalen Entsprechung“ finden (vgl. 1969: 149). In der Gewichtung 
der Befunde zeigt sich, dass leiblich-sinnliche und materiale Resonanz die Grundlage 
aller weiteren Bildungsdimensionen bildet. Auf ihr bauen Selbsttätigkeit und Reflexion 
auf, während Ganzheitlichkeit den umfassenden Rahmen liefert, in dem Bildung als 
Resonanzgeschehen erfahrbar wird. Damit lassen sich die in der kunst- und werk-
pädagogischen Literatur angenommenen Bildungsmomente (vgl. Kap. 8) empirisch 
bestätigen. Die Ergebnisse verdeutlichen, dass Bildung im Umgang mit Material kein 
additives Gefüge einzelner Kompetenzen ist, sondern eine resonante Struktur: ein 
lebendiges Verhältnis zwischen Affizierung, Handlung und Reflexion, in dem der 
Mensch sich selbst und die Welt gestaltet.

31 Zusammenfassende Betrachtung der drei Werkprozesse

Die drei untersuchten Werkprozesse – Drehen, Schlagen und Plastizieren – zeigen 
in unterschiedlicher Ausprägung, wie Bildung im Medium des Materials als leib-
lich-sinnlicher und reflexiver Prozess der Selbstorganisation erfahrbar wird. Trotz 
ihrer Verschiedenheit lassen sich gemeinsame Strukturmerkmale und unterschiedliche 
Resonanzformen erkennen, die sich im Rahmen der zuvor ausgewerteten Bildungsmo-
mente systematisch zuordnen lassen. Das Drehen an der Töpferscheibe repräsentiert 



222 223

eine Form der Verschmelzung. Wahrnehmung, Bewegung und Material geraten in 
rhythmische Übereinstimmung. Die Hände arbeiten im Gleichklang mit der Rotation 
zu einer kontinuierlichen Bewegung. Bildung zeigt sich hier als Erfahrung gelingen-
der Einheit von Körper, Denken und Stoff – als Moment der Synchronisierung von 
Innen- und Außenwelt.

Das Schlagen einer Holzschale steht dagegen für die Erfahrung von Widerstän-
digkeit. Das harte Material verlangt ein dosiertes, präzises Handeln und eine große 
Sensibilität für Werkzeug, Rhythmus und Kraft. Bildung vollzieht sich hier im Aus-
handeln von Differenzen und im Überwinden von Grenzen. Die dialogische Struktur 
wird als wechselseitige Beeinflussung erfahrbar, in der Ausdauern, Selbstwirksamkeit 
und Geduld entstehen.

Das Plastizieren einer hohlen Tonkugel schließlich markiert eine Oszillation 
zwischen mentalen und körperlichen Vorgängen, zwischen Distanz und Nähe. Der 
Prozess bewegt sich zwischen Struktur und Spontaneität, Planung und Intuition. 
Bildung wird hier als balancierendes Wechselspiel von Wahrnehmen, Handeln und 
Reflektieren sichtbar – ein intermediärer Resonanztyp. 

In der Zusammenschau verdeutlichen die drei Prozesse, dass Bildung im Werk-
geschehen stets in der Spannung zwischen Empfänglichkeit und Selbsttätigkeit, zwi-
schen Rezeption und Produktion entsteht. Die spezifischen Resonanzformen bilden 
komplementäre Ausdrucksweisen derselben Grundstruktur: Bildung als rhythmische 
Selbstorganisation zwischen Stoff und Form, Affizierung und Antwort, Wahrnehmen 
und Denken. Diese dialogische Struktur zwischen Mensch und Material ist das eigent-
liche Bildungsfeld kunstpädagogischer Praxis. Das Machen selbst wird zum Ort der 
Erkenntnis, in dem Denken, Fühlen und Wollen in Bewegung geraten. Die Erfahrung, 
Material zu verändern, erzeugt Selbstwirksamkeit und begründet Autonomie. Das 
Ringen mit Widerstand und das produktive Scheitern führen zur Ausbildung von 
Resilienz im Sinne einer aktiven Weltbewältigung – Kategorien, die, wie in Kapitel 
6 gezeigt, in der kunst- und werkpädagogischen Literatur etabliert sind. Zugleich 
erfordert jeder Eingriff ins Material ein Maß an Urteil und Verantwortung: Der 
Gestaltende muss abwägen, wie und warum er eingreift. Damit konkretisiert sich der 
Gedanke, dass Bildung stets auch ethische Bildung ist – Befähigung zu begründetem, 
verantwortlichem Handeln (vgl. Schneider 2021: 57).

32 Bedeutung für die Kunst- und Werkpädagogische Praxis

Der Werkprozess ist eine Erfahrungsform antwortender Weltbeziehung. In der leib-
lichen Auseinandersetzung mit dem Material konkretisiert sich Bildung als Bewegung, 
in der der Mensch die Welt gestaltet – und sich selbst. Auf dieser Grundlage lassen 
sich die pädagogischen Konsequenzen formulieren, die sich aus den vorliegenden 
Erkenntnissen für den Kunst- und Werkunterricht ergeben – insbesondere im Hin-
blick auf dessen allgemeinbildenden Auftrag und seine Relevanz in einer zunehmend 
digitalisierten Lernkultur.

Die Arbeit hat gezeigt, dass der Umgang mit Materie, die daraus resultierenden 
Materialerfahrungen sowie das sich konstituierende Wissen und Können im Umgang 
mit ihm nicht nur eine entwicklungspsychologische Notwendigkeit darstellen, sondern 
von einem grundlegenden Bildungsbedürfnis begleitet werden (vgl. Kap. 3). In einer 
Zeit zunehmender digitaler Bildwelten, künstlicher Intelligenz und sich rasch wan-
delnder Technologien stellt sich daher die berechtigte Frage nach der Legitimation 
künstlerisch-gestaltender Prozesse, des werkenden Umgangs mit Materialien und des 
händischen Tuns.

Gerade der Kunstunterricht besitzt hier eine unverzichtbare Vermittlungsfunk-
tion. Er ist einer der letzten schulischen Räume, in denen Wahrnehmen, Bewegen, 
Denken und Gestalten in einer sinnlich erfahrbaren Einheit zusammenfinden. Wäh-
rend viele Lernprozesse auf Abstraktion, Repräsentation und digitale Vermittlung 
zielen, wird hier die Materialität der Welt erfahrbar und buchstäblich begreifbar. 
Der Kunst- und Werkunterricht ist der Ort, an dem Schüler:innen Welt nicht nur 
betrachten, sondern berühren – und sich in dieser Berührung selbst erfahren. Diese 
doppelte Bewegung – Gestalten und Gestaltet-Werden – bildet den Kern der kunst-
pädagogischen Praxis.

Neurowissenschaftliche Befunde unterstützen diese Perspektive: Körperlich-
manuelles Tun ist eine grundlegende Voraussetzung für kognitive Leistungen. Das 
Gehirn benötigt sensorische und motorische Reize, um neuronale Netzwerke auszu-
bilden; es ist evolutiv nicht auf heutige Informationsfluten ausgerichtet, sondern basiert 
auf phylogenetischen Strukturen, die in komplexer Wechselwirkung mit jüngeren 
Hirnarealen stehen (vgl. Rittelmeyer 2002: 188; Holm-Hadulla 2011: 57;  Jäncke 2021: 
41). Der Kunst- und Werkunterricht kann diese anthropologischen Voraussetzungen 
erfüllen, indem er einen strukturierten und begleiteten Umgang mit dem Material der 
Welt ermöglicht und so eine relationale Selbst- und Welterfahrung eröffnet.



224 225

Materialresonanz fungiert dabei als Katalysator von Selbsterfahrung: Sie stärkt Selbst-
bezug und Eigenwahrnehmung (vgl. Wilsmann 2025: 20 ff.) und macht Bildungspro-
zesse leiblich spürbar. In dieser Perspektive beschreibt Materialresonanz nicht lediglich 
eine Methode, sondern den Bildungsmodus des Kunst- und Werkunterrichts selbst. 
Dort, wo Material antwortet, entsteht eine Beziehung zwischen Welt und Subjekt, die 
sich nicht im Symbolischen erschöpft. Kinder und Jugendliche, die modellieren, sägen, 
schleifen oder drehen, erfahren Widerstand und Gelingen als leibliche Prozesse; sie 
lernen, Differenzen wahrzunehmen, Entscheidungen zu treffen und Verantwortung 
zu übernehmen. Solche Erfahrungen fördern Selbstwahrnehmung, Konzentration 
und Urteilsfähigkeit – zentrale Dimensionen von Bildung im humboldtschen Sinn.

Die pädagogische Konsequenz liegt in der notwendigen und qualifizierten Beglei-
tung dieser Prozesse. Kinder und Jugendliche sollten Materialkenntnisse, den Umgang 
mit Werkzeugen und die Darstellung ihrer Vorstellungen altersgerecht erlernen. Dies 
setzt voraus, dass Lehrende selbst mit diesem „Stoff“ vertraut sind und die Auseinan-
dersetzung mit Materie nicht nur als spielerische Erfahrung, sondern als substanziellen 
Bildungsprozess verstehen. 

Die Erkenntnisse dieser Arbeit plädieren somit für eine Praxis der Kunst- und 
Werkpädagogik, die materielle Erfahrungen als konstitutives Element integriert und 
traditionelles handwerklich-gestalterisches Können mit zeitgemäßen Anforderungen 
verbindet. Kunst- und Werkunterricht können in diesem Kontext als zentrale Räume 
wirken, in denen die fundamentale Dimension des Materiellen erfahrbar wird und 
zur ganzheitlichen Entwicklung des Menschen beiträgt.

33 Folgerungen für die Kunstpädagogik

Aus den theoretischen und empirischen Befunden dieser Arbeit ergeben sich darüber 
hinaus weitreichende Konsequenzen für die Kunstpädagogik als wissenschaftliche 
Disziplin und für Bildungsprozesse im Allgemeinen. Wird Bildung als Resonanzge-
schehen verstanden, kann sie nicht auf kognitive Wissensvermittlung und messbare 
Kompetenzen reduziert werden. In einer bildungspolitischen Landschaft, die von 
PISA-Standards und digitalen Lernplattformen dominiert wird, mahnt diese Pers-
pektive zur Rückbesinnung auf leibliche Resonanz als grundlegende Bedingung von 
Welt- und Selbstverhältnis.

Schulen und Universitäten sollten strukturell Räume schaffen, in denen Materie 
„antwortet“ – sei es in Werkstätten, Gärten oder hybriden Formaten, die Digitales mit 
Analogem verbinden. Der Kunstpädagoge Joachim Penzel fasst dies in seinem Plädo-
yer für eine neue Kultur der Achtsamkeit, die gerade durch kunstpädagogische Praxis 
gefördert werden kann (vgl. Penzel o. J.). Achtsamkeit ist dabei in einem erweiterten 
Sinne zu verstehen: als Grundeinstellung dem Lernen gegenüber, im Umgang mit sich 
selbst, mit anderen Lebewesen und mit Dingen (ebd.: 10). Sie wird zu einer Grund-
haltung, die Resonanzfähigkeit im leiblichen, emotionalen und kognitiven Sinn stärkt.

Eine resonanztheoretisch ausgerichtete Kunstpädagogik erfordert Lernräume, 
in denen Wahrnehmen, Handeln und Denken in einen leiblich-materiellen Zusam-
menhang treten. Unterricht wird damit zu einem Ort, an dem Weltbegegnung sinn-
lich, handelnd und reflektiert zugleich geschieht (vgl. Beljan/Winkler 2019). Zugleich 
zeigen die Ergebnisse, dass diese Einsichten über den Kunstunterricht im engeren 
Sinn hinausreichen: Eine Bildung, die den Menschen als leiblich-resonantes Wesen 
begreift, erweitert den Bildungsbegriff insgesamt. Sie stellt Beziehung, Erfahrung 
und Gestaltbildung ins Zentrum und erinnert daran, dass Erkenntnis nicht von der 
Welt getrennt, sondern in ihr verkörpert ist. Bildung heißt in diesem Sinn, die eigene 
Resonanzfähigkeit im Denken, Fühlen und Handeln zu schulen.

Für die Kunstpädagogik bedeutet dies, Leiblichkeit und Materialität des Lernens 
systematisch ernst zu nehmen. Der Umgang mit Materialien, Werkstoffen, Werk-
zeugen und Formen ist nicht bloß Medium des Ausdrucks, sondern selbst Träger 
von Erkenntnis. Lehrkräfte sollten Resonanzräume schaffen, in denen Lernende dem 
Material antworten können – durch Wahrnehmung, Gestaltung und Reflexion. Sol-
che Prozesse fördern Selbstwirksamkeit, Konzentration und Urteilskraft; sie bilden 
das Fundament ästhetischer Erfahrung und eines relationalen Weltbezugs. Daraus 



226 227

folgt: Die Lehrperson muss das hierfür notwendige Können systematisch vermitteln 
(vgl. Uhlig et al. 2021: 7). Allein durch Experimentieren oder Basteln entstehen sol-
che anspruchsvollen Bildungsprozesse nicht. Ohne gezielte Unterstützung beenden 
Lernende den Arbeitsprozess oft schnell wieder, wenn sie an Grenzen oder Schwierig-
keiten stoßen.

Der Kunst- und Werkunterricht steht exemplarisch für eine Pädagogik, die Welt 
nicht nur abbildet, sondern mit ihr arbeitet. Er hält eine anthropologische Kontinui-
tät aufrecht: dass Bildung dort beginnt, wo der Mensch etwas in die Hand nimmt. In 
der praktischen Tätigkeit – im Formen, Schneiden, Kneten, Bauen – wird sichtbar, 
dass Bildung ein dialogischer Prozess ist: Der Mensch gestaltet die Welt, und die Welt 
gestaltet ihn. Diese theoretischen Überlegungen spiegeln sich – in unterschiedlicher 
Ausprägung – auch in aktuellen bildungspolitischen Rahmungen der Kunst- und 
Werkpädagogik wider. In Österreich wird das Werken als Forschungsfach verstanden, 
wobei der Werkprozess im Mittelpunkt steht und in drei Kompetenzbereiche und 
Phasen untergliedert wird: „Entwicklung, Herstellung, Reflexion“ (Neubacher 2022: 
99–105). Diese Phasen sind iterativ und nicht linear aufbauend zu verstehen. In dieser 
Rahmung wird der Werkprozess als wissensgenerierend betrachtet. Insofern wird das 
Fach zu einem Bindeglied zwischen analogen handwerklichen Verfahren und einer 
digitalen Zukunft (ebd.).

Geht der Blick in die Schweiz, stellt der bildnerische Prozess im Lehrplan 21 
Produktion und Rezeption gleichwertig nebeneinander, während die Aspekte von 
Produktion, Rezeption, Reflexion und Kommunikation zirkulär aufeinander Bezug 
nehmen (vgl. Glaser-Henzer 2017: 150). In einer Kultur, die zunehmend von digitalen 
und immateriellen Lernformen geprägt ist, gewinnen reale, körperlich-sinnliche Lern-
prozesse damit neue Bedeutung. Dieses zur digitalisierten Lebenswelt komplementäre 
Bildungsangebot schafft jene leiblichen Wissens- und Könnensvoraussetzungen, die 
notwendig sind, um in Lebens- und Arbeitswelten kompetent mit digitalen Gestal-
tungsmöglichkeiten umgehen zu können.

Dazu gehört die nur über leibliches Lernen mögliche Ausbildung des räumlichen 
Wahrnehmungs-, Vorstellungs- und Darstellungsvermögens sowie die Entwicklung 
sachbezogener Kreativität und motorischer Geschicklichkeit. Damit wird deutlich: 
Kunst- und Werkpädagogik eröffnen Erfahrungsräume, in denen der Mensch seine 
Resonanzfähigkeit bildet – eine Kompetenz, die in einer zunehmend digitalisierten 
Welt grundlegender wird, statt obsolet wird.

34 Ausblick

Notwendigerweise sollten Folgestudien ein weiteres Spektrum von Materialauswahl 
sowie entwicklungspsychologische Aspekte bei Kindern und Jugendlichen berück-
sichtigen. Für künftige Forschungsvorhaben ist angedacht, unterschiedliche Material-
qualitäten systematisch zu vergleichen sowie altersspezifische Fragestellungen vertieft 
zu untersuchen. 

Insbesondere sollten Kinder und Jugendliche verschiedener Altersstufen in wei-
teren Forschungssettings stärker einbezogen werden, um ein differenziertes Bild des 
Materialerlebens und dessen Bildungspotenziale zu gewinnen. Zudem wäre eine ver-
tiefte Untersuchung der Unterschiede zwischen den verschiedenen Materialqualitäten 
(hart/weich, formstabil/formbar etc.) und ihrer spezifischen Wirkung auf die Reso-
nanzerfahrung wünschenswert.

Weitere Untersuchungen sollten andere Materialqualitäten systematisch ein-
beziehen – etwa harte, widerständige Stoffe (Holz, Metall, Stein). Jede Materialität 
erzeugt spezifische Resonanzformen und Handlungsanforderungen, die unterschied-
liche Aspekte von Wahrnehmung, Körperlichkeit und Urteilskraft aktivieren.

Ein systematischer Materialvergleich (z. B. Ton vs. Holz vs. Metall) würde klä-
ren, inwieweit die identifizierten Designstrategien materialabhängig oder übertragbar 
sind. Dies könnte Aufschluss über universelle Strukturen resonanter Bildung einerseits 
und materialspezifische Bildungspotenziale andererseits geben. Die Studie fokussiert 
erwachsene Proband:innen. Kinder- und jugendbezogene Studien sind erforderlich, 
um zu prüfen, wie sich leiblich-materielle Resonanzfähigkeit über die Lebensspanne 
entwickelt und welche altersgerechten Material- und Aufgabenformate optimale Bil-
dungseffekte erzielen.

Eine Verknüpfung mit neurowissenschaftlichen Methoden (z. B. Eye-Tracking) 
oder bewegungsanalytischen Verfahren (Motion Capture) könnte die leiblichen Mikro-
prozesse sichtbar machen, die in der Erste-Person-Perspektive nur phänomenologisch 
beschreibbar sind. Schließlich bleibt zu klären, wie die gewonnenen Erkenntnisse in 
konkrete Unterrichtskonzepte übersetzt werden können – etwa durch die Entwicklung 
materialbasierter Lernsequenzen oder Resonanzdidaktiken für Kunst-, Werk- Design- 
und Technikunterricht. Die vorliegende Arbeit legt damit kein abschließendes Modell 
vor, sondern einen fundierten Ausgangspunkt. 



228 229

Die Bildungswirksamkeit des Materiellen ist empirisch belegt – ihre volle Tragweite 
wird jedoch erst durch systematische Erweiterung auf andere Materialien, Altersstufen 
und Kontexte sichtbar werden. Nur so kann die resonanztheoretische Kunstpädagogik 
von einer heuristischen Perspektive zu einer evidenzbasierten Praxis reifen.

„Und immer liegt der Akzent auf der Selbst-Bildung. Die Sich-Bildenden, 
das sind Herrgottschnitzer am eigenen Leib: Bildhauer ihrer selbst, die jeden Morgen vor dem 
Spiegel stehen und sich überlegen, wie sie heute sein sollen. Dies ist keineswegs eine altertümliche 
oder veraltete oder skurrile Vorstellung. Das machen wir tatsächlich ganz regelmäßig in unserem 
ganz normalen Alltagsleben. Wir alle arbeiten an uns selbst als Kunstwerk.“ 
(Bilstein, 2018, Wilsmann 2025: 22)

35 Bildung als Lebenswerk

Am Ende dieser Arbeit wird deutlich, dass Bildung mehr ist als Wissensaneignung oder 
Kompetenzentwicklung oder messbarer Bildungsstandards. Sie ist ein existentieller 
Prozess der Selbst- und Weltformung, der in der Auseinandersetzung mit Materie, 
Werkzeug und Welt geschieht. Das Konzept des Lebenswerks bündelt diese Erkennt-
nis: Es bezeichnet das Ineinander von Biografie, Tätigkeit und Weltbezug. Im Tun am 
Material verdichten sich Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu einer sinnhaften 
Gestalt. Jede Spur, die die Hand oder das Werkzeug im Stoff hinterlässt, ist auch eine 
Spur des Lernenden in der Welt. 

Im Zeitalter digitaler Beschleunigung und zunehmender Entkörperlichung erin-
nert diese Arbeit daran, dass der Mensch ein leiblich resonantes Wesen bleibt. Bil-
dung geschieht dort, wo Welt berührt, antwortet und Form annimmt – und wo der 
Mensch durch diese Formung zu sich selbst kommt. In diesem Sinn ist Bildung immer 
auch ein Lebenswerk: ein fortgesetzter Dialog zwischen materiellen Seinsformen und 
Geist, zwischen dem, was gegeben ist, und dem, was daraus wird. In der Verbindung 
beider, der Werkwelt und Denkwelt, durch Form und Inhalt kommt das Wesenhafte 
künstlerischer Bildung zum Tragen. Im Kern geht es um „schöpferische Welt- und 
Selbstbildung“ (vgl. Buschkühle 2017: 263–268).



230 231

Quellenangaben

Literaturverzeichnis

Adams, T. E., Ellis, C., Bochner, A. P., Ploder, A., & Stadlbauer, J. (2020): Autoethnogra-
fie. In G. Mey & K. Mruck (Hrsg.): Handbuch Qualitative Forschung in der Psychologie. 
Bd. 2: Designs und Verfahren. 2., erweiterte und überarbeitete Aufl. Wiesbaden: Springer.

Aeppli, J., Gasser, L., Gutzwiller, E., & Tettenborn Schärer, A. (2023): Empirisches wissen-
schaftliches Arbeiten: Ein Studienbuch für die Bildungswissenschaften. 5., überarbeitete 
Aufl. Stuttgart: Julius Klinkhardt.

Agamben, G. (2012): Der Mensch ohne Inhalt. Berlin: Suhrkamp.

Agostini, E. (2020): Aisthesis – Pathos – Ethos: Zur Heranbildung einer pädagogischen 
Achtsamkeit und Zuwendung im professionellen Lehrer/-innenhandeln. Innsbruck: Stu-
dien.

Ansorge, U., & Leder, H. (2017): Wahrnehmung und Aufmerksamkeit. 2. Aufl. Wiesbaden: 
Springer.

Assmann, A. (2010): Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Ge-
dächtnisses. 5. Aufl. München: C.H. Beck.

Autsch, S., & Hornäk, S. (2017): Materialhandlungen. Greifen, Stellen, Legen, Zerstören, 
Zeigen, Inszenieren. In S. Autsch & S. Hornäk (Hrsg.): Material und künstlerisches Han-
deln. Positionen und Perspektiven in der Gegenwartskunst. Bielefeld: Transcript. S. 7–21.

Bánffy, E., Hofmann, K. P., & Rummel v., P. (Hrsg.) (2019): Spuren des Menschen. 800000 
Jahre Geschichte in Europa. Freiburg: Herder.

Bauer, J. (2019): Wer wir werden, was wir sind. Die Entstehung des menschlichen Selbst 
durch Resonanz. 2. Aufl. München: Blessing.

Barck, K., Fontius, M., Schlenstedt, D., Steinwachs, B., & Wolfzettel, F. (Hrsg.) (2010): 
Ästhetische Grundbegriffe. Studienausgabe. Harmonie bis Material. Bd. 3. Stuttgart: 
Metzler.

Becker, S. (2003): Plastisches Gestalten von Kindern und Jugendlichen. Entwicklungspro-
zesse im Formen und Modellieren. Donauwörth: Auer.

Beljan, J., & Winkler, M. (2019): Resonanzpädagogik auf dem Prüfstand: Über Hoffnungen 
und Zweifel an einem neuen Ansatz. Weinheim: Beltz.

Benjamin, W. (2023): Berliner Kindheit um neunzehnhundert. Fassung letzter Hand. 8. 
Aufl. Berlin: Suhrkamp.

Benner, D. (2023): Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie: Eine problemgeschichtliche 
Studie zum Begründungszusammenhang moderner Anthropologie, Gesellschaftstheorie 
und Bildungsreform. 4. Aufl. Weinheim: Beltz Juventa.

Bergemann-Könitzer, M., & Rothe, R. (Hrsg.) (1929): Plastisches Gestalten als Ausgang für 
die Werktätigkeit in der Schule. Gestaltende Arbeit. Bd. 12. Wien.

Bergemann-Könitzer, M., & Peterson, Peter (Hrsg.) (1930): Das plastische Gestalten des 
Kleinkindes. Bd. 12. Weimar: Böhlau.

Berner, N. (2022): Kernfragen der Kunstdidaktik. Bern: Haupt.

Böhme, G. (2022): Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik. 5. Aufl. Berlin: Suhrkamp.

Bohnsack, R. (2014): Rekonstruktive Sozialforschung. Einführung in qualitative Metho-
den. 10., überarbeitete Aufl. Opladen & Toronto: Barbara Budrich.

Bredekamp, H. (2015): Der Bildakt. Berlin: Klaus Wagenbach.

Bredekamp, H. (2016): Bildaktive Gestaltungsformen von Tier und Mensch. In N. Doll, H. 
Bredekamp & W. Schäffner (Hrsg.): In +ultra. Gestaltung schafft Wissen. Ein interdiszipli-
näres Labor der Humboldt-Universität zu Berlin. Leipzig: E.A. Seemann. S. 17–25.

Bredekamp, H. (2020): Ursprung und Geltung bildaktiver Prozesse. In J. Kirschenmann 
& F. Schulz (Hrsg.): Fokussierungen. Kunst- und Bildgeschichte als kunstpädagogisches 
Bezugsfeld. Band 19, Band 1 der Sonderreihe Kunst-Geschichte-Unterricht. München: 
KREAplus. S. 26–47.

Breithausen, J. (2014): Bildung und Sachlichkeit. In: Zeitschrift für Pädagogik, Jg. 60, H. 2, 
S. 271–285.

Brinkmann, M. (2017): Phänomenologische Erziehungswissenschaft. Ein systematischer 
Überblick von ihren Anfängen bis heute. In M. Brinkmann, M. F. Buck & S. Rödel Sales 
(Hrsg.): Pädagogik – Phänomenologie. Verhältnisbestimmungen und Herausforderungen. 
Bd. 3. Wiesbaden: Springer. S. 17–46.

Brooks, R. (2013): Intelligenz ohne Repräsentation. In J. Fingerhut, R. Hufendiek & M. 
Wild (Hrsg.): Philosophie der Verkörperung. Grundlagentexte zu einer aktuellen Debatte. 



232 233

Berlin: Suhrkamp. S. 144–173.

Buck, G. (1989): Lernen und Erfahrung – Epagogik: zum Begriff der didaktischen Induktion. 4. 
Aufl., Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Bühler, C. M., Harvey, H., & Kube, E. (1959): Der menschliche Lebenslauf als psychologisches Prob-
lem. 2., völlig veränd. Aufl. Göttingen: Hogrefe.

Bühler, K. (1930): Die geistige Entwicklung des Kindes. 6. Aufl., Jena: Gustav Fischer.

Buschkühle, C.-P., Kettel, J., & Urlaß, M. (Hrsg.) (2017): Künstlerische Bildung. Theorie und Praxis 
einer künstlerischen Kunstpädagogik. Schriftenreihe Kunst und Bildung, Bd. 14. Oberhausen: 
Athena.

Casale, R. (2022): Einführung in die Erziehungs- und Bildungsphilosophie. Paderborn: Brill Schö-
ningh.

Chardin, P. T. (2008): The Phenomenon of Man. Harper Perennial Modern Classics.

Clausen, A.-U., & Riedel, M. (1985): Methodisches Arbeitsbuch, 2. Plastisches Gestalten: Anre-
gungen für Erzieher, Eltern, Interessierte u. Suchende, d. sich plast. betätigen wollen mit d. Hand, 
in Sand, Wolle, Stoff, Wachs, Ton, Stein u.a.m. u.d. dazugehörige Materialkunde; Erfahrungen in 
e. Waldorfsch., in d. Heilpädagogik, in d. Gefängnisarbeit, in öffentl. Kursen. 3. Aufl. Stuttgart: 
Mellinger.

Crawford, M. B. (2010): Shop Class as Soulcraft. An Inquiry into the Value of Work.
New York: Penguin Press.

Cupchik, G. C. (1992): From perception to production: A multilevel analysis of the aesthetic process. 
In G. C. Cupchik & J. László, Emerging visions of the aesthetic process: Psychology, semiology, and 
philosophy. Cambridge University Press, S. 83–99.

Csikszentmihalyi, M., & Schiefele, U. (1992): Chapter VIII: Arts Education, Human Development, 
and the Quality of Experience. Teachers College Record,169–191.

Conard, N.J., & Kind, C.J. (2023): Als der Mensch die Kunst erfand. Eiszeithöhlen der Schwäbischen 
Alb. 4. Aufl. Darmstadt: Herder.

Corsten, M., Pierburg, M., Wolff, D., Hauenschild, K., Schmidt-Thieme, B., Schütte, U. & Zoureli-
dis, S. (Hrsg.): Qualitative Videoanalyse in Schule und Unterricht. Weinheim: Beltz Juventa.

Crawford, M. B. (2021): Ich schraube, also bin ich. Vom Glück, etwas mit den eigenen Händen zu 
schaffen. 6. Aufl. Berlin: List.

Creswell, J. W. (2015): A concise introduction to mixed methods research. Los Angeles [u.a.]: Sage. 

Damasio, A. (2017): Im Anfang war das Gefühl. Der biologische Ursprung menschlicher Kultur. 
München: Siedler. [E-Book].

Damberger, T. (2021): Bildung und Erziehung heute: Eine erzählerische Hin- und Einführung. 
Weinheim: Beltz Juventa.

Danner, H. (2006): Methoden geisteswissenschaftlicher Pädagogik: Einführung in Hermeneutik, 
Phänomenologie und Dialektik. 5., überarb. u. erw. Aufl. München. Basel: Ernst Reinhardt.

Darwin, C. (2014): Die Entstehung der Arten. 6. Aufl. Hamburg: Nikol.

Decher, F. (2012): Die Schule der Philosophen: große Denker über Bildung und Erziehung. Darm-
stadt: Lambert Schneider.

Demmerling, C. (2015): Hermeneutik der Alltäglichkeit und In-der-Welt-sein (§ 25–38) In: Rentsch, 
Thomas. Martin Heidegger: Sein und Zeit. Berlin/München/Boston: De Gruyter, S. 83–108. 
https://doi.org/10.1515/9783110379396.83

Dewey,  J. (2021). Kunst als Erfahrung. 10. Aufl. Berlin: Suhrkamp.

Dietrich, C., Krinninger & D., Schubert, V. (2024): Einführung in die Ästhetische Bildung. Grund-
lagentexte Pädagogik. 3. Aufl. Weinheim: Beltz Juventa.

Dörpinghaus, A., & Uphoff, I. K. (2011). Grundbegriffe der Pädagogik. Darmstadt: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft. [E-Book].

Dörpinghaus, A., & Uphoff, I. K. (2012): Die Abschaffung der Zeit. Wie man Bildung erfolgreich ver-
hindert. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Döring, N., & Bortz, J. (2016): Forschungsmethoden und Evaluation in den Sozial- und Humanwis-
senschaften. 5. Aufl. Berlin, Heidelberg: Springer.

Duderstadt, M. (1997): Ästhetik und Stofflichkeit. Ein Betrag zur elementaren Bildung. Weinheim: 
Deutscher Studien-Verlag.

Ehrhardt, A. (1932): Gestaltungslehre. Die Praxis eines zeitgemäßen Kunst- und Werkunterrichts. 
Weimar: Böhlau.

Ellis, C. (1995): Final Negotiations. A Story of Love, Loss, and Chronical Illness. Philadelphia: 
Temple University Press.

Engels, S. (2015): Kunstbetrachtung in der Schule. Theoretische Grundlagen der Kunstpädagogik im 
„Handbuch der Kunst- und Werkerziehung“ (1953–1979). Bielefeld: Transcript.

Erikson, E. H. (2017): Identität und Lebenszyklus. 28. Aufl. Berlin: Suhrkamp.

Etzelmüller, G., Thomas,  F.  & Tewes, C. (Hrsg.) (2017): Verkörpertes Wissen – verkörpertes Ge-
dächtnis. Verkörperung - eine neue interdisziplinäre Anthropologie. Berlin/Boston: De Gruyter. S. 
1-32. https://doi.org/10.1515/9783110528626-003

Fancourt, D., & Finn, S. (2019): What is the evidence on the role of the arts in improving health and 
well-being? A scoping review. URL: https://doi.org/10.18261/issn.2535-7913-2020-01-08
(Zugriff: 2.1.2023).

Fingerhut, J., & Hufendiek, R., & Wild, M. (Hrsg.) (2013): Philosophie der Verkörperung: Grundla-
gentexte zu einer aktuellen Debatte. Berlin: Suhrkamp.



234 235

Fischer, G.H. (1975): Kunstdidaktik aus pädagogisch-anthropologischer Sicht. In: Zeinert, O. (Hrsg.) 
(1975): Grundfragen der Kunstpädagogik. S. 78–151.

Flick, U. (2011).: Triangulation: Eine Einführung. 3., aktualisierte Aufl. Wiesbaden: Springer. 
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92864-7

Focillon, H. (2017): Lob der Hand. Leipzig. Spector Books.

Friedauer, D. (2018): Gefühl und Empfindung. In: M. Huber & S. Krause (Hrsg.): Bildung und Emo-
tion. Wiesbaden. Springer VS., S.59–74.

Fuchs, T. (2000): Das Gedächtnis des Leibes. In: Phänomenologische Forschungen. Neue Folge, 5(1). 
Hamburg: Meiner, S. 71–89.

Fuchs, T. (2009): Reiz und Responsivität. In: R. Hampe, P. Martius, D. Ritschl, F. v.
Spreti & P. Stadler (Hrsg.) KunstReiz. Neurobiologische Aspekte künstlerischer Thera-
pien, S. 77-90. Frank & Timme, Berlin. https://doi.org/10.1016/B978-3-437-23796-6.00004-8

Fuchs, T. (2013): Phänomenologie der Stimmungen. In: F. Reents & B. Meyer-Sickendiek (Hrsg.): Stim-
mung und Methode. Phänomenologie der Stimmungen. Tübingen: Mohr Siebeck, S. 11–15.

Fuchs, T (2017): Verkörpertes Wissen– verkörpertes Gedächtnis. In: G. Etzelmüller, F. Thomas & C. 
Tewes (Hrsg.): Verkörpertes Wissen – verkörpertes Gedächtnis. Verkörperung – eine neue interdiszip-
linäre Anthropologie. Berlin/Boston: De Gruyter. S. 57–78. https://doi.org/10.1515/9783110528626-
003

Fuchs, T. (2018 [2000]): Leib. Raum. Person. Entwurf einer phänomenologischen Anthropologie. 2. 
Aufl. Stuttgart: Klett-Cotta.

Fuchs, T. (2020): Randzonen der Erfahrung. Beiträge zur phänomenologischen Psychopathologie. Bd 
9. Freiburg: Alber.

Fuchs, T. (2020b): Verkörperte Emotionen und ihre Regulation. In: S. Barnow (Hrsg.), Handbuch 
Emotionsregulation. Berlin/Heidelberg: Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-662-60280-5_2

Fuchs, T. (2021): Das Gehirn – ein Beziehungsorgan. Eine phänomenologisch-ökologische Konzeption. 
6., erweiterte und aktualisierte Aufl. Stuttgart: Kohlhammer. https://doi.org/10.17433/978-3-17-
039465-0

Fuchs, T. & Thadden, E. (Hrsg.) (2023): Verkörperung und Beziehung. Für einen zeitgemäßen Huma-
nismus. Edition Erich Fromm Lectures (5).  München: Zeuys Books.

Gazzaniga, M., Heatherton, T., & Halpern, D. (2017): Psychologie, Weinheim: Beltz.

Gebauer, G. (2021): Wie wird man ein Mensch? Anthropologie als Grundlage der Philosophie. Biele-
feld: Transcript.

Gebser, J. (1999): Vorlesungen und Reden zu „Ursprung und Gegenwart“, Bd. V/1. Stuttgart: Novalis.

Gfüllner, J. (2015): Werkstück Gesundheit. Angewandtes Gestalten im Jugendalter unter dem Gesichts-
punkt der Salutogenese. München: kopaed.

Giacometti, A., Palmer, M.L. & Chaussende, F. (Hrsg.) (2006): Gestern, Flugsand. Schriften. Zürich: 
Scheidegger & Spiess.

Gibson, J. J. (1982): Wahrnehmung und Umwelt: der ökologische Ansatz in der visuellen Wahrneh-
mung. München: Urban & Schwarzenberg.

Gibson, J. J. & Kohler, I. (Hrsg.) (1973): Die Sinne und der Prozeß der Wahrnehmung. Bern/ Stutt-
gart/Wien: Huber.

Glas, A., Krautz, J., & Sowa, H. (2023): Didaktik des Kunstunterrichts. Ein Lehrbuch für Studium 
und Praxis. Stuttgart. Kohlhammer.

Glaser-Henzer, E. (2017): Methoden im Wandel. Gedanken zum Entstehungsprozess der Portfolio-
arbeit in Kunst und Design. In: N. Berner & C. Rieder (Hrsg.): In: Fachdidaktik Kunst & Design. 
Lehren und Lernen mit Portfolios. Bern: Haupt, S.137–154.

Goddard, B. (2016): Greifen und BeGreifen. Wie Lernen und Verhalten mit frühkindlichen Reflexen 
zusammenhängen. 11. Aufl. Kirchzarten bei Freiburg: VAK.

Goethe, J. W., & Richter, K. (Hrsg.) (1988): Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens, Bd. 5. 
Wilhelm Meisters Lehrjahre. München: Hanser.

Goldstein, K. (2014): Der Aufbau des Organismus: Einführung in die Biologie unter besonderer Be-
rücksichtigung der Erfahrungen am kranken Menschen. Paderborn: Fink.

Goldstein, E. B., Cacciamani L., & Gegenfurtner K. R. (2023). Wahrnehmungspsychologie. Der 
Grundkurs. 10. vollst. Überarb. u. aktualisierte Aufl. Berlin: Springer.

Gosztonyi A. (1968): Der Mensch und die Evolution. Teilhard de Chardins philosophische Anthro-
pologie. München: C.H.Beck.

Grecu, A.L., Völcker, M. (2018): Mixed Methods. In: M. Maier, C. Keßler, U. Deppe, A. Leuthold-
Wergin & S. Sandring (Hrsg.): Qualitative Bildungsforschung. Studien zur Schul- und Bildungsfor-
schung, Bd. 68. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-18597-8_13

Grube, G. (2018): Felsbilder. In: M. Lauschke & P. Schneider (Hrsg.): 23 Manifeste zu Bildakt und 
Verkörperung. Berlin/Boston: De Gruyter. S. 69–76. https://doi.org/10.1515/9783110561913-010

Grunwald, M. (2020): Homo Hapticus. Der Mensch als Kontaktwesen lernt mit allen Sinnen, exem-
plarisch dargestellt anhand des Tastsinnes. In: u. Hermann (Hrsg.): Neurodidaktik.Grundlagen für 
eine Neuropsychologie des Lernens. 3. Aufl. Weinheim: Beltz,  S.111–129.

Haugeland, J. (2013): Der verkörperte und eingebettete Geist [1995]. In: J. Fingerhut, R. Hufendiek 
& M. Wild, (Hrsg.): Philosophie der Verkörperung. Grundlagentexte zu einer aktuellen Debatte. 
Frankfurt am Main. Suhrkamp, S. 105–143.

Happ, H. (2011 [1971]). Hyle: Studien zum aristotelischen Materie-Begriff. Berlin/New York: De 
Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110816747

Hastedt, H. (2024): Was ist Bildung? Eine Textanthologie. Stuttgart: Reclam.



236 237

Heckhausen, J., & Heckhausen, H.  (Hrsg.) (2018): Motivation und Volition im Handlungsverlauf. In: 
Dies. (Hrsg.) Motivation und Handeln. 5.Aufl. Berlin/ Heidelberg: Springer. S.358–388.

Heidegger, M. (1989 [1927]): Die Grundprobleme der Phänomenologie. 2.Aufl. Frankfurt am Main: 
Klostermann.

Heidegger, M. (2002): Die Technik und die Kehre. 10. Aufl. Stuttgart: Klett Cotta.

Hils, K., & Homolka, E. J. (1981): Formen in Ton. Kassel. Stauda Verlag.

Hinrichsen, H. (2022): Das große Buch vom Werken. Mit Hand, Herz und Kopf. Stuttgart: Freies 
Geistesleben.

Holländer, F., & Wiedemeyer, N. (Hrsg.) (2022): Original Bauhaus Übungsbuch. 2. Aufl. München/
London/New York. Prestel Verlag.

Holm-Hadulla, R. M. (2011): Kreativität zwischen Schöpfung und Zerstörung: Konzepte aus 
Kulturwissenschaften, Psychologie, Neurobiologie und ihre praktischen Anwendungen. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht.

Hornäk, S. (2017): Material und Prozess. Künstlerische und kunstpädagogische Notizen: In S. 
Autsch & S. Hornäk (Hrsg.): Material und künstlerisches Handeln. Positionen und Perspektiven in 
der Gegenwartskunst. Bielefeld: Transcript. S. 53–70.

Huber, M. & Krause, S. (Hrsg.) (2018): Bildung und Emotion. In: Bildung und Emotion. Wiesbaden. 
Springer VS, S.1-13.

Hug, T. & Poscheschnik, G. (2020): Empirisch Forschen. Die Planung und Umsetzung von Projekten 
im Studium.3. Aufl. München. UVK.

Humboldt, W. v., & Lauer, G. (Hrsg.) (2017): Schriften zur Bildung. Ditzingen: Reclam.

Husserl, E. (1912/2023): Einleitung in die Phänomenologie. Vorlesung 1912. In: Vongehr, T. 
(Hrsg.) (2023): Husserliana: Edmund Husserl – Materialien, (10) Springer: Cham. https://doi.
org/10.1007/978-3-031-19558-7

Husserl, E. (1976): Erfahrung und Urteil: Untersuchungen zur Genealogie der Logik (5. Aufl., mit 
erg. Reg.). Hamburg: Meiner.

Husserl, E. (2003): Arbeit an den Phänomenen. Ausgewählte Schriften. Herausgegeben und mit 
einem Nachwort versehen von Bernhard Waldenfels. München: Wilhelm Fink.

Ihde, D., & Malafouris, L. (2019): Homo faber Revisited: Postphenomenology and Material Engage-
ment Theory. Philos. Technol. 32, S. 195–214. https://doi.org/10.1007/s13347-018-0321-7

Ingold, T. (2013): Making: anthropology, archaeology, art and architecture. London; New York: 
Routledge, Taylor & Francis.

Janich, P. (2015): Handwerk und Mundwerk. Über das Herstellen von Wissen. München: C.H. Beck.

Jonas, H. (1987): Das Prinzip Verantwortung: Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisa-

tion. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Jordan, M., & Rettkowski-Felten, M. (2011): Wahrnehmen und Gestalten. Kunstpädagogik für so-
zialpädagogische Berufsfelder. Köln: Eins.

Jordan, S., & Müller, J. (Hrsg.) (2018): Grundbegriffe der Kunstwissenschaft. Durchges. Ausgabe 
2018 des Lexikon für Kunstwissenschaft. Hundert Grundbegriffe. Ditzingen: Reclam.

Jünemann, M., & Weitmann, F. (2007): Der künstlerische Unterricht in der Waldorfschule. Malen 
und Zeichnen. Menschenkunde und Erziehung 29. 5. Aufl. Stuttgart: Freies Geistesleben.

Kälberer, G. (1980): Elementares Bauen: Arbeitsanregungen für naive, konstruktive und funktionale 
Bauaufgaben. Ravensburg: Otto Maier.

Kathke, P. (2001): Sinn und Eigensinn des Materials, Bd. 1: Sand und Erde, Gezweig, Geäst und Ge-
hölz, Feuer, Ruß und Asche: Projekte. Anregungen. Aktionen. Weinheim, Basel, Berlin: Beltz.

Kathke, P. (2001): Sinn und Eigensinn des Materials, Bd. 2: Papier und Pappe, Farbe, Stoffe und 
Textilien, Schnur, Draht und Faden: Projekte. Anregungen. Aktionen. Weinheim, Basel, Berlin: 
Beltz.

Kaul, W. (1973): Werkunterricht und Technik. Grundlagen und Aufgaben des funktional-konstrukti-
ven Werkens. Handbuch der Kunst- und Werkerziehung (Bd. II.3). Berlin.

Kerbs, D., & Lebede, G. (1976). Historische Kunstpädagogik: Quellenlage, Forschungsstand, Doku-
mentation. Köln: DuMont.

Kirchmair, R. (2022): Qualitative Forschungsmethoden. Anwendungsorientiert: vom Insider aus der 
Marktforschung lernen. Berlin, Heidelberg: Springer.

Kirschenmann, J. (2022): Gelingendes Scheitern ist auch eine Lösung. Zum Scheitern in Kunst und 
Kunstpädagogik. In: Kunst +Unterricht 463/464, S. 4-11.

Klafki, W. (2007): Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik, Zeitgemäße Allgemeinbildung 
und kritisch konstruktive Didaktik, 6. Aufl. Weinheim: Beltz. [E-Book]

Klika, D. (2018): Bildung und Emotion. In: M. Huber & S. Krause (Hrsg.): Bildung und Emotion. 
Wiesbaden: Springer VS, S.75-89.

Klöckner, K. & Otto, G. (Hrsg.) (1969): Werken und plastisches Gestalten. Handbuch der Kunst- und 
Werkerziehung, Bd. 2.1., 3. Aufl. Berlin: Rembrandt. 

Kochinka, A. (2004): Emotionstheorien. Begriffliche Arbeit am Gefühl. Bielefeld: Transcript.

Köhler, S. G., Siebenpfeiffer, H., & Wagner-Egelhaaf, M. (Hrsg.) (2013): Materie. Grundlagentexte 
und Theoriegeschichte. Berlin: Suhrkamp.

Koller, H.-C. (2023): Bildung anders denken. Einführung in die Theorie transformatorischer Bil-
dungsprozesse. 3., erw. u. aktualisierte Aufl. Stuttgart: Kohlhammer.

König, L. (2022): Bildung durch Werken. Zwischen technischer Bildung, Kunstpädagogik und all-



238 239

gemeiner Bildung. Imago. Zeitschrift für Kunstpädagogik. (15), S. 5–19.

Konrad, F.-M. (2010): Wilhelm von Humboldt. Bern/ Stuttgart/Wien: Haupt.

Krautz, J. (2004): Vom Sinn des Sichtbaren. John Bergers Ästhetik und Ethik als Impuls für die 
Kunstpädagogik am Beispiel der Fotografie. Schriften zur Kunstpädagogik und Ästhetischen Er-
ziehung, Bd. 1. Hamburg: Dr. Kovač.

Krautz, J., & Sowa, H. (Hrsg.) (2013): Lernen, Üben, Können. Kunst + Unterricht. 369/370.

Krautz, J. (Hrsg.) (2017): Beziehungsweisen und Bezogenheiten. In: J. Krautz (Hrsg.): Relationalität 
in Pädagogik, Kunst und Kunstpädagogik. München: kopaed, S. 11–27.

Krautz, J., & Sowa, H. (2017b): Mimesis. Zur Kunstpädagogischen Aktualität eines alten Prinzips. 
Imago. Zeitschrift für Kunstpädagogik. 4, S. 4-13.

Krautz, J. (2020): Kunstpädagogik. Eine systematische Einführung. Boston, MA; Singapore; Pader-
born, Deutschland; Leiden: Wilhelm Fink.

Krautz, J. (2022): Gestaltendes Werken. Zur Aktualität einer Aufgabe des Kunstunterrichts. In: Ima-
go. Zeitschrift für Kunstpädagogik. 15, Imago. Zeitschrift für Kunstpädagogik. 15, S.31–38.

Kricheldorf, H. R. (2012): Menschen und ihre Materialien: von der Steinzeit bis heute. Weinheim: 
Wiley-VCH.

Kuckartz, U. (2014): Mixed Methods. Methodologie, Forschungsdesigns und Analyseverfahren. 
Wiesbaden: Springer.

Kuckartz, U. (2018): Qualitative Inhaltsanalyse. Methoden, Praxis, Computerunterstützung. 4.Aufl. 
Weinheim: Beltz.

Küster, R.L.A. (2023): Prinzip Schönheit. Ästhetik als kognitive Welterschließung in Natur, Design 
und Psychologie. 2. Aufl. Oetwil am See: Olms.

Laing, R. D. (1973): Phänomenologie der Erfahrung. 6. Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Lefrançois, G. R. (2015): Psychologie des Lernens (5. Aufl.). Berlin: Springer.

Leroi-Gourhan, A. (1988): Hand und Wort: Die Evolution von Technik, Sprache und Kunst. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Lesch, H. (2010): Was hat das Universum mit uns zu tun? In: J. Oehler (Hrsg.): Der Mensch – Evolu-
tion, Natur und Kultur. Berlin/ Heidelberg: Springer, S.1-23.

Liessmann, K. P. (2017): Bildung als Provokation. 2. Aufl. Wien: Zsolnay.

Lippitz, W., & Brinkmann, M. (Hrsg.) (2019): Phänomene der Erziehung und Bildung. Wiesbaden: 
Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-658-24187-2

Lorblanchet, M., & Bosinski, G. (2000): Höhlenmalerei: ein Handbuch. Darmstadt: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft.

Malafouris, L. (2013): How things shape the mind: A theory of material engagement. Cambridge, 
MA: MIT Press.

Malafouris, L. (2019): Mind and material engagement. In: Phenomenology and the Cognitive Scien-
ces, 18, S. 1-17.  Springer. https://doi.org/10.1007/s11097-018-9606-7

Maleyka, L., Oswald, S., Herma, H., & Corsten, M. (2018): Filmische Selbstdokumentationen als 
Datenmaterial. In: Moritz, C., & Corsten, M. (Hrsg.) Handbuch Qualitative Videoanalyse. Wiesba-
den: Springer VS. S. 719 –733. https://doi.org/10.1007/978-3-658-15894-1_38

Martin, M. (1991): Der künstlerisch-handwerkliche Unterricht in der Waldorfschule. Stuttgart: Freies 
Geistesleben.

Martin, R.D. (2010): Die Evolution des menschlichen Körpers. In: Fischer, P.E. & Wiegandt, K. 
(Hrsg.): Evolution und Kultur des Menschen. Forum für Verantwortung. Frankfurt am Main: Fi-
scher. S. 74-109.

Maturana, H.R., & Varela, F. J. (1987): Der Baum der Erkenntnis. Wie wir die Welt durch unsere 
Wahrnehmung erschaffen – die biologischen Wurzeln des menschlichen Erkennens. Bern, München, 
Wien: Scherz.

Mayring, P. (2022): Qualitative Inhaltsanalyse. Grundlagen und Techniken. 13., überarbeitete Aufl. 
Weinheim: Beltz.

McGinn, C. (2007): Das geistige Auge. Von der Macht der Vorstellungskraft. Darmstadt: Primus.

Mehrgardt, O. (1968 [1961]): Zur Klärung des Fachgebietes Werken. In: Ansätze zur Werkdidaktik 
seit 1945. Beiträge zum Werkunterricht. Weinheim/Berlin: Beltz. S. 41–97.

Menninghaus, W. (2011): Wozu Kunst? Ästhetik nach Darwin. Berlin: Suhrkamp.

Merleau-Ponty, M., & Boehm, R. (1966 [erschienen 2008]): Phänomenologie der Wahrnehmung (6. 
Aufl., photomechan. Nachdr. 1974). Berlin: De Gruyter.

Merleau-Ponty, M. (2003): Das Auge und der Geist. Aus dem Französischen von Hans Werner 
Arndt. Hamburg: Felix Meiner.

Mertens, M. (2021): Produktionsschulen – ein pluralistisch-pädagogisches Bildungsangebot am Über-
gangssystem. In: Grundbildung in der Arbeitswelt gestalten: Praxisbeispiele, Gelingensbedingungen 
und Perspektiven. Bielefeld: wbv. S. 143–147.

Meyer-Drawe, K. (2003): Lernen als Erfahrung. In: Zeitschrift für Erziehungswissenschaft, 6 (4), 
S. 505-514.

Meyer-Drawe, K. (2008): Diskurse des Lernens. München: Fink. 

Meyer-Drawe, K. (2012): Empfänglich sein für die Welt: ein Beitrag zur Bildungstheorie. In: Dör-
pinghaus, A., & Nießeler, A. (Hrsg.): Dinge in der Welt der Bildung – Bildung in der Welt der Dinge. 
Paderborn: Königshausen & Neumann. S. 13–28.

Middel, C. (2017): Schiller und die Philosophische Anthropologie des 20. Jahrhunderts: Ein ideenge-



240 241

schichtlicher Brückenschlag. Berlin/ Boston: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110524949
Muhlack, U. (1967): Das zeitgenössische Frankreich in der Politik Humboldts. Lübeck: Matthiesen.

Müller-Reissmann, F. (2021): Materialien der 2020 Jahre: Perspektiven, Chancen, Risiken. In: V. 
Dittli (Hrsg.): Werk-Stoff. Zug: Kantonsschule Zug, S. 78–83.

Neubacher, E. (2022): Werken als Bildungsfach in Österreich. Fachverständnis und Unterrichtspra-
xis. Imago. Zeitschrift für Kunstpädagogik. 15, S. 99–105.

Nerdinger, Winfried (2018): Das Bauhaus. Werkstatt der Moderne. München: C.H. Beck.

Noë, A. (2010): Du bist nicht dein Gehirn. Eine radikale Philosophie des Bewusstseins. München/
Zürich: Piper.

Oerter, R. (2011): Psychologie des Spiels. 2. Aufl., Weinheim: Beltz.

Oerter, R. (2014): Der Mensch, das wundersame Wesen. Was Evolution, Kultur und Ontogenese aus 
uns machen. Wiesbaden: Springer-Spektrum.

Oerter, R., & Montada, L. (1995): Entwicklungspsychologie. 3. Aufl. Weinheim: Beltz.

Park. J.H. (2023): Wissenschaftsdidaktik des Designs. In: G. Reinmann & R. Rhein (Hrsg.): Wissen-
schaftsdidaktik II. Einzelne Disziplinen. Bielefeld. Transcript, S. 165–198.

Parzinger, H. (2016): Abenteuer Archäologie. Eine Reise durch die Menschheitsgeschichte. 2. Aufl., 
München: C.H. Beck.

Pauls, K. (2022): Materialität. In: Bering, K., Niehoff, R., & Pauls, K. (Hrsg.): Lexikon der Kunstpä-
dagogik, 2. Aufl. Bielefeld: wbv.

Petitmengin, C. (2006): Describing One’s Subjective Experience in the Second Person: Phenomeno-
logy and the Cognitive Sciences, 5 (3–4), S. 229–269.

Peez, G. (2001): Qualitative empirische Forschung in der Kunstpädagogik: methodologische Analy-
sen und praxisbezogene Konzepte zu Fallstudien über ästhetische Prozesse, biografische Aspekte und 
soziale Interaktion in unterschiedlichen Bereichen der Kunstpädagogik. 2. Aufl. Norderstedt: Books 
on Demand.

Peez, G. (2005): Evaluation ästhetischer Erfahrungs- und Bildungsprozesse. Beispiele zu ihrer empi-
rischen Forschung. München: kopaed.

Peez, G. (2018): Einführung in die Kunstpädagogik. 5., aktualisierte Aufl. Stuttgart. https://doi.
org/10.17433/978-3-17-041223-1

Pelowski, M., Cotter, K. N., Specker, E., Fingerhut, J., Trupp, M. D., & Speidel, K. (2024): How las-
ting is the impact of art?: An exploratory study of the incidence and duration of art exhibition-indu-
ced prosocial attitude change using a 2-week daily diary method. Psychology of Aesthetics, Creativi-
ty, and the Arts. Advance online publication. https://doi.org/10.1037/aca0000670

Peucker, H. (2017): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und Phänomenologischen Philosophie. 
In: S. Luft & M. Wehrle (Hrsg.): Husserl-Handbuch. Stuttgart: J.B. Metzler. S. 65–74. https://doi.

org/10.1007/978-3-476-05417-3

Piaget, J. (2016): Meine Theorie der geistigen Entwicklung. 4. Aufl. Weinheim: Beltz.

Plessner, H., & Heiseler, J. H. (Hrsg.) (1965): Die Stufen des Organischen und der Mensch: Ein-
leitung in die philosophische Anthropologie. 2. Aufl. Berlin/ Boston: De Gruyter. https://doi.
org/10.1515/9783111701028

Plessner, H. (2019): Philosophische Anthropologie. Göttinger Vorlesung vom Sommersemester 1961. 
Hrsg. v. J. Gruevska, H.-U. Lessing & K. Liggieri. 2. Aufl. Berlin: Suhrkamp.

Polanyi, M. (2016): Implizites Wissen. 2. Aufl. Frankfurt am Main. Suhrkamp.

Reichertz, J. (Hrsg. 2018): Die Kunstlehre der wissenssoziologisch-hermeneutischen Videointer-
pretation. In: Moritz, C. & Corsten, M. (Hrsg.): Handbuch Qualitative Videoanalyse. Wiesbaden: 
Springer. S. 101–120. DOI: 10.1007/978-3-658-15894-1_28

Rieth, A. (1960): 5000 Jahre Töpferscheibe. Konstanz: Thorbecke.

Rittelmeyer, C. (2011): Bildung: Ein pädagogischer Grundbegriff. Stuttgart: Kohlhammer.

Rosa, H., & Endres, W. (2016): Resonanzpädagogik. Wenn es im Klassenzimmer knistert. 2. Aufl. 
Weinheim/ Basel: Beltz.

Rosa, H. (2019): Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.

Rosa, H. (2019b): Unverfügbarkeit. 2. Aufl. Wien/Salzburg: Residenz.

Ross, W. & Glăveanu, V. (2023): The constraints of habit: craft, repetition, and creativity. Phenome-
nology and the Cognitive Sciences. 24, S. 251–271. https://doi.org/10.1007/s11097-023-09902-5

Rousseau, J.-J., Sckommodau, E., Rang, M., & Zumhof, T. (2019): Émile oder über die Erziehung. 
Ditzingen: Reclam.

Rousseau, J.-J. (2022): Bekenntnisse. 11.Aufl. Berlin: Insel.

Rübel, D. (2018): Materie. Grundbegriffe der Kunstwissenschaft. In: S. Jordan, & J. Müller (Hrsg.): 
Durchgesehene Ausgabe 2018 des Lexikon Kunstwissenschaft. Hundert Grundbegriffe. Ditzingen: 
Reclam, S. 226–228.

Rüsen, J. (2020). Historische Sinnbildung: Grundlagen, Formen, Entwicklungen. Wiesbaden: Sprin-
ger. https://doi.org/10.1007/978-3-658-32171-0

Sachser, N. (2004): Neugier, Spiel und Lernen: Verhaltensbiologische Anmerkungen zur Kindheit. 
In: U. Hermann (Hrsg.) (2020): Neurodidaktik. Grundlagen für eine Neuropsychologie des Lernens. 
3. Aufl. Weinheim/Basel: Beltz, S. 35–47.

Sartre,  J.-P. (1971): Das Imaginäre: Phänomenologische Psychologie der Einbildungskraft. Reinbek: 
Rowohlt.

Scherer, H.-G. & Bietz, J. (2013): Basiswissen Didaktik des Bewegungs- und Sportunterrichts. 



242 243

Lehren und Lernen von Bewegungen. Bd.4. Baltmannsweiler: Schneider.

Scheuerle, H. J. (2013): Das Gehirn ist nicht einsam. Resonanzen zwischen Gehirn, Leib und Um-
welt. Stuttgart: Kohlhammer.

Schiller, F. (1962) Sämtliche Werke, Bd. 1–5. 3. Aufl. Hrsg. von G. Fricke, H.G. Göpfert und H. 
Stubenrauch. München: Hanser.

Schiller, F. (2024 [1795]): Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen. 
Ditzingen: Reclam.

Schneider, A. (2019): Bilderschließung zwischen Unbestimmtheit und Konkretion. Vermessung 
eines Rezeptionsästhetischen Beziehungsgeflechts aus kunstpädagogischer Sicht. Imago.Kunst.
Pädagogik. Didaktik. Bd. 9. München: kopaed.

Schneider, N. (2021): Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne. Eine para-
digmatische Einführung. 7. Aufl. Ditzingen: Reclam.

Schnell, A. (2020): Seinsschwingungen: zur Frage nach dem Sein in der transzendentalen Phänome-
nologie. Tübingen: Mohr Siebeck.

Schnell, A. (2019): Was ist Phänomenologie? Frankfurt am Main: Klostermann.

Schönhammer, R. (2013): Einführung in die Wahrnehmungspsychologie. Sinne, Körper, Bewegung. 
2. Aufl. Wien: facultas wuv.

Schreier, M., & Odağ, Ö. (2020): Mixed Methods. In: G. Mey, & K.  Mruck (Hrsg.): Handbuch 
Qualitative Forschung in der Psychologie. Bd. 2: Designs und Verfahren. Wiesbaden. S. 159–184.

Schrenk, F. (2010): Menschwerdung I – Die Auskunft der Fossilien. In: P.E. Fischer & K. Wiegandt 
(Hrsg.): Evolution und Kultur des Menschen. Frankfurt am Main: Fischer, S. 32–56.

Schurz, G. (2011): Evolution in Natur und Kultur: Eine Einführung in die verallgemeinerte Evolu-
tionstheorie. Heidelberg: Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-8274-2666-6

Schüttelpelz, E. (2010): Körpertechniken. In: L. Engell & B. Siegert (Hrsg.): Zeitschrift für Medien- 
und Kulturtechnikforschung: Schwerpunkt Kulturtechnik. Hamburg: Meiner, S. 101–120.

Schüttelpelz, E. (2021): Vom Werkzeug zum Behälter, vom Behälter zum Medium. In: N. Engel-
hardt & J. F. M., Schick, (Hrsg.): Körper und Imaginationstechniken. Erfinden, Schöpfen, Machen. 
Bielefeld: Transcript, S. 25–72.

Selle, G. (1988): Gebrauch der Sinne: Eine kunstpädagogische Praxis. Reinbek: Rowohlt.

Selle, G. (Hrsg.) (1990): Experiment Ästhetische Bildung. Aktuelle Beispiele für Handeln und Ver-
stehen. Reinbek: Rowohlt.

Sennett, R. (2008): Handwerk. 3. Aufl. Berlin: Berlin.

Smorlaski, P. (2017): Rhetorik der Stadt. Praktiken des Zeigens, Orientierung und Place-Making im 
urbanen Raum. Bielefeld: Transcript.

Sommer, V. (2010): Evolution ernst nehmen. In: J. Oehler (Hrsg.): Der Mensch – Evolution, Natur 
und Kultur. Beiträge zu unserem heutigem Menschenbild. Berlin/Heidelberg: Springer, S. 39–58.

Sowa, H. (2015): Gemeinsam vorstellen lernen. Theorie und Didaktik der kooperativen Vorstellungs-
bildung. Imago. Zeitschrift für Kunstpädagogik. München: kopaed.

Sowa, H. (2017): Didaktik und Erforschung der plastischen Gestaltung (Einleitung). In: H. Sowa & S. 
Fröhlich (Hrsg.) (2017): Bildung der Imagination, Bd. 4. Oberhausen: Athena, S. 235–246.

Sowa, H. (2019): Die Kunst und ihre Lehre. Fachsystematik – Bildungssinn – Didaktik. Teil 1: Musen 
und Techne. Imago. Kunst. Pädagogik. Didaktik. Schriftenreihe (8.1). München: kopaed.

Stabrey, U. (2017): Archäologische Untersuchungen. Über Temporalität und Dinge. Bielefeld: Tran-
script.

Staguhn, K. (1977): Didaktik der Werkerziehung und der Technischen Grundbildung. Wien: Öster-
reichischer Bundesverlag.

Starosky, S. (2021): Material Stein. Ein biographischer Erfahrungsbericht. Imago. Zeitschrift für 
Kunstpädagogik, 12. S.59–64.

Starosky, S. (2022): Das Bildungspotenzial des Materials. Phänomenologische Untersuchung eines 
Werkprozesses. Imago. Zeitschrift für Kunstpädagogik, 15, S.54–67.

Stelzer, O. (1957): Kunst-Betrachtung. Ursprung, Werkmittel und Wirkung der bildenden Kunst. In: 
H. Trümper H. (Hrsg.): Handbuch der Kunst- und Werkerziehung (V. 1). Berlin: Rembrandt.

Stevens, P.S. (1988): Formen in der Natur. 2. Aufl. München: Oldenbourg.

Tengelyi, L. (2007): Erfahrung und Ausdruck. Phänomenologie im Umbruch bei Husserl und Seinen 
Nachfolgern. Dordrecht: Springer. https://doi.org/10.1007/978-1-4020-5434-1

Ternaux, É. (Hrsg.) (2022): Materials Encyclopedia for Creatives. Berlin/Boston: Birkhäuser.

Tewes C. (2007): Grundlegungen der Bewusstseinsforschung. Studien zu Daniel Dennett und Ed-
mund Husserl. In: J.-L. Marion, M. M. Olivetti & W. Schweidler (Hrsg.): Phänomenologie. Texte 
und Kontexte. Bd. 14. München: Karl Alber. https://doi.org/10.5771/9783495997345

Theinert, J., & Wick, R. K. (2021): Wissendes Gestalten. Die Gestaltungslehre des Bauhäuslers 
Hanns Hoffmann-Lederer. Stuttgart: Arnoldsche.

Tomasello, M. (2002): Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens: zur Evolution der 
Kognition. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Tomasello, M. (2020): Mensch werden. Eine Theorie der Ontogenese. Berlin: Suhrkamp. [E-Book].

Tomasello, M. (2024): Die Evolution des Handelns: Von den Eidechsen zum Menschen. Ein neues 
Standardwerk der Evolutionspsychologie. Frankfurt am Main/Berlin: Suhrkamp .

Trier, E. (1992): Bildhauertheorien im 20. Jahrhundert. 4. Aufl. Berlin: Geb. Mann.



244 245

Uhlig, B., Fortuna, F., Gonser, L., Graham, S., & Leibbrand, M. (2021): Kunstunterricht planen. 
Handout zur Planung von Kunstunterricht: Planen mit dem Hildesheimer Modell. 2. Aufl. Mün-
chen: kopaed.

Valéry, P. (1995): Von der überragenden Würde der Künste, die das Feuer wirkt. In: Schmidt-Rade-
feldt (Hrsg.): Werke. Bd. 6. Frankfurt am Main: Insel Verlag.

Varela, F. J., Thompson, E. & Rosch, E. (1991): The Embodied Mind: Cognitive Science and Human 
Experience. Cambridge, MA: MIT Press.

Varela, F. J. & Shear, J. (Hrsg.) (1999): First-person Methodologies. In: F. J. Varela & J. Shear, (Hrsg.): 
The View from Within. Journal of Consciousness Studies 6 (2–3), S. 1–14.

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. (2013): Enaktivismus – verkörperte Kognition. In: J. Finger-
hut, R. Hufendiek & M. Wild (Hrsg.): Philosophie der Verkörperung. Berlin: Suhrkamp. S. 293–324.

Völcker, M., Meyer, K. & Jörke, D. (2019): Erkenntnistheoretische Grundlagen von Mixed Methods: 
In: J. Lüdemann & A. Otto (Hrsg): Triangulation und Mixed Methods - Reflexionen theoretischer 
und forschungspraktischer Herausforderungen. Wiesbaden: Springer, S. 103-139.

Wagemann, J. (2019): Anthropologie des Ich. Methode und Ergebnisse erstpersonaler Bewusstseins-
forschung. In: Wiehl, A. (Hrsg.): Studienbuch Waldorf-Schulpädagogik. Bad Heilbrunn: Klinkhardt, 
S. 83–102.

Wagemann, J., & Starosky, S. (2025): Aesthetic Production in Clay Molding: Mental and Dynami-
cally Embodied Action Mediate Between Formal and Material Aspects of Experience. Empirical 
Studies of the Arts. https://doi.org/10.1177/02762374241255875

Wagner, M., Rübel, D., Hackenschmidt, S. (2019): Lexikon des künstlerischen Materials. Werkstoffe 
der modernen Kunst von Abfall bis Zinn. 3. Aufl. München: Beck.

Waldenfels, B. (2016): Topographie des Fremden. 7. Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Waldenfels, B. (2019): Erfahrung, die zur Sprache drängt. Studien zur Psychoanalyse und Psychothe-
rapie aus phänomenologischer Sicht. Berlin: Suhrkamp.

Waldenfels, B. (2019b): Sinne und Künste im Wechselspiel. Modi ästhetischer Erfahrung. 3.Aufl. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Waldenfels, B., Giuliani R. (Hrsg.) (2021): Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phänomenologie des 
Leibes. 8.Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Weber, T. (2017): Über bauende Gestaltungsprozesse sprechen. Am Beispiel der Bauweise von Tieren 
und der Konstruktion und Gestaltung im Technischen Gestalten. In: H. Sowa, H. & S. Fröhlich 
(Hrsg.): Bildung der Imagination. Bd. 4: Verkörperte Raumvorstellung – Gestaltungsdidaktische 
Praxis und Forschung. Oberhausen: Athena. S. 557–569.

Wehr, M. & Weinmann, M. (Hrsg.) (2009): Die Hand. Werkzeug des Geistes. Heidelberg: Spektrum. 

Wessels, B. (1969): Die Werkerziehung. Didaktische Grundrisse. 2. Aufl. Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

Westphal, K. (2014): Phänomenologie als Forschungsstil und seine Be-deutung für die kulturelle und 
ästhetische Bildung. Kulturelle Bildung online. https://www.kubi-online.de/artikel/phaenomenolo-
gie-forschungsstil-seine-bedeutung-kulturelle-aesthetische-bildung (letzter Zugriff am 29.04.2025).

Wicki, W. (2015): Entwicklungspsychologie. 3. überarb. Aufl. München/Basel: Ernst Reinhardt.

Wiehl, A. (2021): Die Ausbildung pädagogischer Wahrnehmung und Reflexion durch die Integration 
kreativer Übungen in das wissenschaftliche Studium. In: T. Stoltz & A. Wiehl (Hrsg.): Education – 
Spirituality – Creativity. Reflections on Waldorf Education. Wiesbaden: Springer, S. 223–245.

Wiesmüller, C. (2023): Werken als wirkliche Bildung. In: Imago. Zeitschrift für Kunstpädagogik. 
(15), S. 20–30.

Wils, J.P. (Hrsg.) (2018): Resonanz. Im interdisziplinären Gespräch mit Hartmut Rosa. Texte & Kon-
texte der Philosophie. (3), Baden-Baden: Nomos.

Wilsmann, S. (2025): Individuelle Förderung im Kunstunterricht: Anregungen zum Umgang mit 
Heterogenität und Vielfalt. 2. Aufl. Hannover: Kallmeyer/Friedrich.

Wilson, F.R. (2002 [1998]): Die Hand – Geniestreich der Evolution. Ihr Einfluss auf Gehirn, Sprache 
und Kultur des Menschen. Hamburg: Rowohlt.

Witt, H. (2010): Introspektion. In: G. Mey & K. Mruck  (2020): Handbuch Qualitative Forschung in 
der Psychologie. 2. Aufl. Wiesbaden: Springer, S. 454–458.

Wuketits, F. M. (2010): Treibende Kräfte in Natur und Kultur. In: J. Oehler (Hrsg.): Der Mensch – 
Evolution, Natur und Kultur. Beiträge zu unserem heutigem Menschenbild. Heidelberg: Springer, 
S. 25–38.

Wulf, C. (2017): Mimesis. Eine Anthropologische Bedingung des Menschen. In: Imago. Zeitschrift 
für Kunstpädagogik, 4, S. 14–26.

Wulf, C. (2020): Bildung als Wissen vom Menschen im Anthropozän. Weinheim/Basel: Beltz Juventa.

Wyss, B. (2021): Flirten mit der Vernunft. Weltzugang und Welterzeugung durch Ästhetische Bildung. 
In: S. Bachmann, F. Bertschy, D. Künszli, T. Leonhard & R. Peyer (Hrsg.): Die Bildung der Generalis-
tinnen und Generalisten. Perspektiven auf Fachlichkeit im Studium zur Lehrperson für Kindergarten 
und Primarschule. Bad Heilbrunn: Klinkhardt, S. 41–62.

Zitzlsperger, P. (2021): Das Design-Dilemma zwischen Kunst und Problemlösung. Berlin: Hatje Cantz.



246 247

Onlinequellen

Bayerisches Staatsministerium für Unterricht und Kultus (o. J.): Bayerisches Gesetz über das Erzie-
hungs- und Unterrichtswesen (BayEUG). Online verfügbar unter: https://www.gesetze-bayern.de/
Content/Document/BayEUG-1 (Zugriff: 28.4.2024).

National Center of Competence (NCoC) für Kulturelle Bildung an der Pädagogischen Hochschule 
Niederösterreich (Hg.) (2021): Handreichung Werken. Unterstützt vom Bundesministerium für Bil-
dung, Wissenschaft und Forschung und Vertreter*innen der Bildungsdirektionen. Mai 2021. Online 
verfügbar unter: https://www.boekwe.at/wp-content/uploads/MAI_2021_Handreichung_Werken_
NEU.pdf (Zugriff: 2.1.2023).

Birck, A. (2003): Laura promoviert. Forum Qualitative Sozialforschung/ Forum: Qualitative Social 
Research [Online], Art. 17. URL: http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0114-fqs0302171 (letzter Zugriff 
am 28.4.2024).

Ministerium für Schule und Bildung des Landes Nordrhein-Westfalen (o. J.): Schulinterner Lehrplan 
Kunst – Beispiel UV EF 5. Online verfügbar unter: https://www.schulentwicklung.nrw.de/lehrplae-
ne/lehrplannavigator-s-ii/gymnasiale-oberstufe/kunst/hinweise-und-beispiele/schulinterner-lehr-
plan/uv-ef-5.html (Zugriff: 28.4.2024).

Penzel, J. (o. J.): IKP – Methoden Achtsamkeit 2A. In: Integrale Kunstpädagogik. Online verfügbar 
unter: https://www.integrale-kunstpaedagogik.de/assets/ikp__methoden_achtsamkeit2a.pdf (Zugriff: 
09.11.2025).

Schreier, M. (2017): Kontexte qualitativer Sozialforschung. Forum Qualitative Sozialforschung. 18(2), 
Art. 6. URL: http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0114-fqs170263. (letzter Zugriff am 29.04.2024).

Starosky, S.  (2024): Materialbezogene Werkprozesse erforschen. Abstract in: 18. Kunstpädagogisches 
Forschungskolloquium. Material und Materialität in ästhetischen Erfahrungen, Institut für Kunst/
Kunstpädagogik, Universität Osnabrück. Online verfügbar unter: https://www.kunstakademie-mu-
enster.de/fileadmin/media/Website_2018/Kunst_wissenschaftliche_professuren_mitarbeiter/Birgit_
Engel/PDFs/PDFs_092023/Programm_18.KupaedFoKo_2024.pdf (Zugriff: 9.11.2025).

Abbildungen
Alle Abbildungen stammen aus der Hand der Autorin.



248

Aus Gründen des Datenschutzes ist der Lebenslauf  in der elektronischen Version nicht enthalten.




