POLYPHEM






Vestigia luvenci

Rezeptionsspuren des ersten
Bibelepikers

Philipp Buckl, Stefan Freund (Hrsg.)

STVDIA MONTANA



Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet iiber dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2025 Polyphem-Verlag, Wuppertal
Dieses Werk ist lizenziert unter CC BY-NC 4.0.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en

Einbandgestaltung und Satz: Patrick Leiverkus

Umschlag: Ausschnitt aus: Iuvencus, Gaius Vettius Aquilinus:
Historia evangelica heroicis versibus conscripta, Titel.
Universitits- und Landesbibliothek Diisseldorf,
urn:nbn:de:hbz:061:1-19847

ISBN 978-3-96954-011-4

Besuchen Sie uns im Internet: www.polyphem-verlag.de



Inhaltsverzeichnis

Vorwort

Einleitung: Die Spuren des ersten Bibelepikers
Philipp Buckl und Stefan Freund

Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzahlung und
Deutung bei Prudentius
Bardo Maria Gauly

Juvencus bei Paulinus von Nola
Stefan Freund

Juvencus und Sedulius
Carl P.E. Springer

Das Vaterunser: Von Juvencus zu Sedulius
Dorothea Weber

Juvencus beim Heptateuchdichter
Michele Cutino

Juvencus bei Dracontius
Maria Jennifer Falcone

Erste Untersuchungsergebnisse zur Art und Weise der
Verwendung von Versen des Juvencus in der Dichtung
des 5. und 6. Jahrhunderts: Beispiele aus den carmina

des Avitus von Vienne
Luciana Furbetta

Vestigia luvenci bei Ennodius
Christoph Schubert

39

62

83

104

122

146

187



Inhaltsverzeichnis

Juvencus bei Arator
Bruno Bureau

Juvencus in den In Euangelia libri XIl des Severus
(von Malaga?)
Francesco Lubian

Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen
hagiographischen Gedichten
Maria Veronese

Zwischen ,Versmaterial*‘ und subtiler Kommentierungs-
instanz — Zu Juvencus und anderen christlichen
Dichtern in der lateinischen Dichtung des Humanisten
Lorenz Rhodoman (1545-1606)

Stefan Weise

luvencus in musica — zwei Beispiele aus dem
20. Jahrhundert
Victoria Zimmerl-Panagl

Altithronus, flammiuomus und lucifluus: Drei
adjektivische Komposita bei Juvencus und
in der folgenden spatantiken Dichtung
Donato De Gianni

Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick
auf die Rezeption
Katharina Pohl

Die Vier-Biicher-Form in der lateinischen Bibelepik
Thomas Gdrtner

Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank
der Juvencus-Rezeption
Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

Verzeichnis der Beitragerinnen und Beitrager

213

243

287

316

344

363

398

419

438
464



Vorwort

Der vorliegende Band versammelt die Vortrédge, die auf der inter-
nationalen Tagung ,,Vestigia Iuvenci. Rezeptionsspuren des ersten
Bibelepikers* am 25. und 26. Mai 2023 an der Bergischen Universi-
tat Wuppertal gehalten wurden. Die Tagung selbst wurde von der
Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG) finanziert. Thematisch war
sie eingebettet in das ebenfalls von der DFG und von der Agence nati-
onale de la recherche geférderte deutsch-franzdsische Projekt ,,Latei-
nische Bibeldichtung in Antike und Mittelalter (4.-13. Jh.) zwischen
Intertextualitit und Rezeption in der Grammatik/Poésie Biblique
Latine de I’Antiquité au Moyen-Age (IVe-XIlIle s.) entre intertextua-
lité et réception grammaticale* (PoBLAM). Die Publikation auch als
E-Book mit Open Access wurde bezuschusst von der Bergischen Uni-
versitdt Wuppertal.

Sowohl den férdernden Institutionen als auch den Beteiligten
am Projekt PoBLAM sind wir zu grolem Dank verpflichtet. Natiir-
lich hitte ohne die engagierten Vortragenden, die sich nicht nur auf
eine enge Themenfokussierung, sondern auch auf eine Publikation
in deutscher Sprache eingelassen haben, dieses Buch gar nicht erst
entstehen kénnen. Fiir ihre Umsicht bei Korrekturen und redaktio-
neller Bearbeitung danken wir Katharina Lohr und Annika Roes.

Die Leserinnen und Leser schlieflich bitten wir um Nachsicht
einerseits fiir die uns anzulastenden verbleibenden Unzuldnglich-
keiten und andererseits fiir das Fehlen eines Stellenregisters sowie
eines Personen- und Sachindex: Ersteres wird hoffentlich dadurch
ein wenig kompensiert, dass die englischsprachigen Zusammenfas-
sungen am Beginn eines jeden Beitrags die behandelten Stellen auf-
fithren, Letzteres durch die digitale Zuginglichkeit des Bandes im
Open Access.

Philipp Buckl und Stefan Freund Wuppertal, im Mirz 2025






Einleitung: Die Spuren des ersten
Bibelepikers

Philipp Buckl und Stefan Freund

Als Juvencus im Jahr 329 seine Euangeliorum libri quattuor verfasst,
liegt das Ende der Christenverfolgungen keine zwei Jahrzehnte zu-
riick und die religionspolitische Neuorientierung, die man gemein-
hin als Konstantinische Wende bezeichnet, wird gerade seit Kons-
tantins Erringung der Alleinherrschaft 325 immer klarer greifbar.
Damit gehort das Werk, rein chronologisch betrachtet, in den viel-
leicht folgenreichsten Transformationsprozess des ,langen vierten
Jahrhunderts‘, also der Zeit, in der die Antike christlich wird. An
einer historischen Gelenkstelle angesiedelt, stellen die vier Biicher
epischer Paraphrase der vier Evangelien einen bedeutsamen Neu-
ansatz dar: Es entsteht eine neue Gattung, die Bibelepik. Dieses
Genre erlebt in der ausgehenden Antike, im Mittelalter und bis in
die Frithe Neuzeit in lateinischen, griechischen und spater national-
sprachlichen Werken eine enorme Bliite. Fiir die sprachlichen und
darstellerischen Probleme, die sich bei der Episierung eines bibli-
schen Stoffes stellen, bietet Juvencus - notgedrungen - als Erster
eine Losung. Zu diesem gattungsgeschichtlichen Aspekt ldsst sich
in poetologischer Hinsicht festhalten: Juvencus ist nicht der erste
christliche Dichter, aber er ist der erste, der sein Tun reflektiert. In
seinem Prodmium nimmt es ein christlicher epischer Erzéhler vol-
ler Selbstbewusstsein mit den Dichterheroen der griechischen und
rémischen Antike, mit Homer und Vergil, auf und will sie iibertref-
fen. Zu diesem Konzept der aemulatio, die in der Fiillung traditionel-
ler paganer Form durch christliche Inhalte besteht, miissen sich alle



Philipp Buckl und Stefan Freund

christlichen Dichterinnen und Dichter spiterer Zeit nolentes volentes
zwangsldufig irgendwie verhalten.

Der gerade skizzierten Bedeutung des Juvencus fiir das Genre
der Bibeldichtung und die christliche Poetologie steht gegeniiber,
dass er und sein (Euvre in der Prosa der Antike nur vereinzelt er-
wiahnt oder auch zitiert werden. Hieronymus gibt an drei Stellen die
wichtigsten literaturgeschichtlichen Eckdaten an - es handele sich
um einen Presbyter aus Spanien, der in Hexametern die Evangelien
wiedergegeben habe' - und zitiert in seinem Kommentar zum Mat-
thausevangelium zustimmend die Deutung der Geschenke der drei
Weisen, die Juvencus bietet.? Orosius scheint in seiner Historia adu-
ersus paganos auf eine Wendung aus der praefatio des Juvencus anzu-
spielen.’ Vigilius von Thapsus verwendet in seinem Werk gegen den

1 Hier. vir. ill. 84,1f. Iuuencus, nobilissimi generis Hispanus, presbyter, quattuor eu-
angelia hexametris uersibus paene ad uerbum transferens, quattuor libros conposuit,
et nonnulla, eodem metro, ad sacramentorum ordinem pertinentia. Floruit sub Cons-
tantino principe. - ,,Juvencus, ein Spanier von edelster Herkunft und Priester,
verfasste, indem er die vier Evangelien fast wortwértlich in Hexametern iiber-
trug, vier Biicher sowie einige andere Werke im selben VersmaR, die die Ord-
nung der Sakramente betreffen. Er wirkte zur Zeit des Kaisers Konstantin.“;
chron. ad 329 p. Chr. [uuencus presbyter natione Hispanus euangelia heroicis uer-
sibus explicat. - ,,Juvencus, ein Priester spanischer Herkunft, legt die Evange-
lien in heroischen Versen dar.“; epist. 70,5 Iuuencus presbyter sub Constantino
historiam domini saluatoris uersibus explicauit nec pertimuit euangelii maiestatem
sub metri leges mittere. - ,, Juvencus, ein Priester zur Zeit Konstantins, legte die
Geschichte des Herrn und Erldsers in Versen dar und scheute sich nicht, die
Erhabenheit des Evangeliums in die Gesetze des Metrums zu fassen.*

2 Hier. in Matth. 2,11 1. 144-147 pulcherrime munerum sacramenta Iuuencus pres-
biter uno uersiculo conprehendit: ‘thus aurum murram regique hominique deoque
/ dona ferunt. (luvenc. 1,250f.) - ,,Sehr schon fasste der Priester Juvencus die
Heilsgeheimnisse der Gaben in einem einzigen Vers zusammen: ,Weihrauch,
Gold und Myrrhe bringen sie als Gaben dem K6nig, dem Menschen und Gott.*

3 Oros. hist. 4,20,7 Sed haec uarietas scriptorum utique fallacia est; fallaciae autem
causa profecto adulatio est, dum uictoris laudes accumulare uirtutemque patriae
extollere uel praesentibus uel posteris student: alioquin, si inquisitus non fuisset nu-
merus, nec qualiscumque fuisset expressus. - ,,Aber diese Verschiedenheit der Be-
richte ist sicherlich triigerisch; und der Grund fiir diese Tduschung ist zweifel-
los Schmeichelei, da sie bemiiht sind, entweder fiir die Gegenwart oder fiir die
Nachwelt die Lobgesénge des Siegers aufzuhiufen und die Vortrefflichkeit des
Vaterlandes zu verherrlichen. Andernfalls wire, wenn die Zahl der Taten nicht
erfragt worden wire, sie auch nicht in irgendeiner Weise angegeben worden.*



Einleitung: Die Spuren des ersten Bibelepikers

Eutychetes eine Formulierung des Juvencus iiber die drei Weisen*
- also aus dem schon von Hieronymus zitierten Zusammenhang.
Umso wichtiger fiir ein Bild der antiken Juvencus-Rezeption ist
der Befund der Dichtung - und zwar die konkreten Spuren, die Ju-
vencus hinterlassen hat. Dabei geht es erstens natiirlich um die Fra-
ge, wie bekannt und wie weit verbreitet der Text des Juvencus ist.
Zweitens ist die Rezeption des Juvencus wichtig fiir das Verstidndns
der Gattung Bibelepik: Gattungskohirenz und Gattungsentwicklung
vollziehen sich in der Antike (und beim Epos) nicht so sehr in der
Beachtung bestimmter abstrakter Gattungsregeln, sondern in der
imitatio und aemulatio der als vorbildhaft betrachteten Vertreter der
Gattung. Und drittens ist die Rezeption des Juvencus von Interesse
iiber alle Gattungsgrenzen hinweg: Auch in der paganen Dichtung
erfolgt poetische Dichterrezeption intertextuell, in der Ubernah-
me von Junkturen, in Anspielungen und im variierenden Aufgrei-
fen von Strukturen. Fiir die christliche Dichtung bietet Juvencus ein
Modell, wie der zugrundeliegende Referenztext, die Bibel, konkret
poetisch wiedergegeben werden kann.
Der vorliegende Band will Schlaglichter auf die Rezeption des Ju-

nach Tuvenc. praef. 8 adcumulant quorum famam laudesque poetae. - ,,Die Dich-
ter hdufen deren Ruhm und Lobgesinge auf.“

4 Vigil. Thaps. c. Eutych. 4,11 Si enim diceret: ‘Alius iacebat in pannis, alius praedica-
batur ab angelis; alium Herodes quaerebat occidere, alium gestiebant magi suppliciter
adorare, rectius argueretur male sensisse. Cum uero eundem dicat cunis inuolutum,
quem milia praedicant angelorum; eundem Herodis insidiis adpetitum, quem, callens
astris, quaesiuit cura magorum: quid conaris ad diuisionis uitium reflectere quae
in uno Christo ad demonstrationem dicta sunt utriusque naturae? - ,Denn wenn
er gesagt hitte: Der eine lag in Windeln, ein anderer wurde von Engeln ver-
kiindet; den einen suchte Herodes zu téten, einen anderen wollten die Ma-
gier ehrfiirchtig anbeten’, dann kénnte man ihm mit Recht vorwerfen, falsch
gedacht zu haben. Da er aber von demselben sagt, dass er in der Krippe lag,
den Tausende von Engeln verkiinden; dass derselbe den Nachstellungen des
Herodes ausgesetzt war, den - kundig in den Sternen - die Magier suchend ver-
ehrten: Warum versuchst du, es dem Fehler der Trennung zuzuschreiben, was
doch an dem einen Christus gesagt ist, um beide Naturen (die géttliche und die
menschliche) zu zeigen?* nach Tuvenc. 1,257f. At ferus Herodes sibimet succedere
credit, / quem callens astris quaesisset cara Magorum. - ,Doch der grausame He-
rodes glaubt, dass an seine Stelle treten werde, der von der Sorge der Magier,
kundig in den Sternen, gesucht worden war.*



Philipp Buckl und Stefan Freund

vencus werfen - sowohl bei den Bibeldichtern (Sedulius, dem Hep-
tateuchdichter, Avitus von Vienne, Dracontius, Arator, Severus von
Malaga) als auch in der sonstigen christlichen Dichtung (Pruden-
tius, Paulinus von Nola, Ennodius), Ausblicke reichen in die mittel-
lateinische und die frithneuzeitliche Dichtung. Hinzu kommen the-
matische, motivische und sprachliche Lingsschnittuntersuchungen
- und ein Blick in die neueste Zeit, der sich auf die Rezeption in der
Musik und ein Datenbankprojekt bezieht. - Natiirlich sind weder
alle fiir die Antike wichtigen Rezeptionsaspekte angesprochen noch
erst recht das Mittelalter oder die Frithe Neuzeit auch nur anni-
hernd iiberblickt. Gleichwohl ist zu hoffen, dass auch schon diese
einzelnen Spuren Bewegungsrichtungen erahnen lassen.

In chronologischer Anordnung beschiftigt sich zunichst Bardo
Maria Gauly mit den wenigen Spuren in der poetischen Sprache des
Prudentius (348/9-nach 405), die Juvencus hinterlassen hat. Diese
haben nichtsdestoweniger sowohl die Technik des Prudentius, ein-
zelne biblische Perikopen aus ihrem Kontext zu isolieren und litera-
rische Vignetten zu schaffen, als auch seine Tendenz, die Ereignisse
zu enthistorisieren, beeinflusst. Dies ldsst sich anhand mehrerer
Texte zeigen, die biblische Passagen iiber die wunderbare Rettung
aus dem Wasser aufgreifen. Die Rezeption dieser Passagen ist kons-
titutiv fiir die praefationes der beiden Biicher von Contra Symmachum:
Jeweils wird die Paraphrase der biblischen Erzdhlung mit einer al-
legorischen Deutung kombiniert. Prudentius fiithrt dabei das Motiv
des Schiffbruchs in die Texte ein, das in der biblischen Vorlage ge-
fehlt hatte.

Mit den Juvencus-Zitaten bei Paulinus von Nola (353-431) setzt
sich der Beitrag von Stefan Freund auseinander: Diese lassen keinen
Zweifel, dass der erste biblische Epiker als eines der klaren poeti-
schen Vorbilder fiir Paulinus dient. Einerseits iibernimmt Pauli-
nus poetische Formeln von Juvencus, einschlieBlich Hexameter-
schliissen und anderer Verkniipfungen. Teilweise scheint Paulinus
von Nola der einzige erkennbare Nachahmer von Juvencus zu sein,
wihrend er diese an anderer Stelle als integralen Bestandteil einer
christlichen poetischen Diktion einfiigt. Konkret nutzt Paulinus von
Nola wirkungsvolle Formulierungselemente des Juvencus, um die



Einleitung: Die Spuren des ersten Bibelepikers

Figur des Heiligen Felix in seinen Natalicia hervorzuheben. Ein zwei-
tes Modell der Rezeption ist die Ubernahme von Sprachelementen
aus paganer Dichtung, die Juvencus christianisert hat und die Pauli-
nus von Nola in dieser neuen Sinnaufladung heranzieht.

Carl P. E. Springer setzt mit seinem Beitrag einen neuen Akzent
in der vieldiskutierten Frage, inwieweit der Autor der Euangeliorum
libri quattuor aus dem vierten Jahrhundert Sedulius’ (erste Hilfte
des fiinften Jahrhunderts) Paschale carmen ein Jahrhundert spater
beeinflusst haben konnte. Dabei liegt der Fokus auf der Art und Wei-
se, wie spitere Leser, vor allem im Mittelalter und in der Frithen
Neuzeit (als beide Gedichte erhebliche Popularitit genossen), auf
Juvencus und Sedulius reagierten. Das bedeutet, dass sich das Le-
sepublikum ebenso hiufig riickwirts wie vorwirts bewegt, wobei
als chronologische Ausgangspunkte nicht nur die Autoren und ihre
Werke selbst, sondern auch die Reaktionen ihrer spiteren Leser zu
wihlen sind. Dabei wird insbesondere die reiche Handschriftentra-
dition beriicksichtigt.

Der Beitrag von Dorothea Weber beleuchtet den Einfluss von Ju-
vencus auf Sedulius anhand der poetischen Umsetzung des Vater-
unsers. Eine Untersuchung der Elemente, die nicht auf Juvencus zu-
riickzufiihren sind, zeigt, dass Sedulius seinem Text nicht nur eine
stirkere exegetische Dimension verleiht, sondern ihn auch durch
eine pastorale Dimension bereichert und zu einem rechtschaffenen
Leben aufruft. Dies, der begleitende Brief an Macedonius, die praefa-
tio und der Beginn des Hauptteils fithren zu der Annahme, dass das
Werk als Lehrgedicht konzipiert ist und der Dichter aus der Pers-
pektive eines Katecheten spricht.

Der Beitrag von Michele Cutino untersucht die zentralen Anspie-
lungen des Heptateuchdichters (erste Hilfte des fiinften Jahrhun-
derts) auf Juvencus’ Euangeliorum libri quattuor. Dabei geht es um die
Technik bei Anspielungen, das Aufgreifen formelhafter Elemente
und die Abweichungen vom Vorbild. An einzelnen Stellen lésst sich
zeigen, dass die Verdnderungen gegeniiber Juvencus darauf abzie-
len, eine christologische Lesart des Alten Testaments zu ermogli-
chen.



Philipp Buckl und Stefan Freund

Der Beitrag von Maria Jennifer Falcone untersucht die Pridsenz von
Juvencus in den christlichen Werken des Dracontius (Ende des fiinf-
ten Jahrhunderts). Die Ubereinstimmungen beschrinken sich nicht
auf stoffliche Parallelen bei Evangelienperikopen, vielmehr lésst
sich auch beobachten, dass Dracontius in priziser Weise Formu-
lierungen von Juvencus iibernimmt. Dahinter scheint das Streben
nach intertextueller Komplexitit und spezifisch christlicher
Literarisierung zu stehen.

Im Beitrag von Luciana Furbetta geht es um die lexikalische Wie-
derverwendung und die intertextuelle Prisenz von Juvencus in der
Dichtung des fiinften und sechsten Jahrhunderts. Im Zentrum steht,
nach einem Forschungsiiberblick iiber die Juvencus-Rezeption in
dieser Epoche, das Bibelepos De spiritalis historiae gestis des Avitus
von Vienne (um 500), der an mehreren Stellen sprachliche Elemente
des Juvencus aufgreift.

Ennodius von Pavia (ca. 473/4-521) erwéhnt, wie Christoph Schu-
bert zeigt, Juvencus in seinem umfangreichen Werk nie und nur
wenige Stellen lassen sich als klare Anspielungen auf die Euange-
liorum libri quattuor identifizieren. Anhand ausgewihlter Beispiele
zeigt dieser Beitrag die unterschiedlichen Grade der Plausibilitit,
mit denen eine spezifische Textreferenz nachvollziehbar gemacht
werden kann. Eine mogliche Erklarung dafiir, warum Juvencus nicht
hiufiger zitiert wurde, liegt wahrscheinlich weniger in den litera-
rischen Profilen von Juvencus und Ennodius oder den historischen
Umstédnden, sondern eher darin, dass die Bibelepik in den Augen
des Ennodius eine para-kanonische Gattung darstellt.

Mit der Juvencus-Rezeption bei Arator (um 550) beschiftigt sich
Bruno Bureau: Der Dichter zieht Juvencus als formales Vorbild her-
an, geht aber auch weiter und entwickelt einen regelrechten poeti-
schen und geistlichen Dialog mit Juvencus. Mitunter préizisiert und
kommentiert Arator den fritheren Bibelepiker, gelegentlich kriti-
siert er auch dessen Behandlung der Evangelien. In beiden Fillen
wird deutlich, dass Arator Juvencus nicht nur als Dichter, sondern
auch als Theologen betrachtet und ihn in seine Liste der auctoritates
einordnet. Dies fiigt sich zu einer auch im Decretum Gelasianum fass-



Einleitung: Die Spuren des ersten Bibelepikers

baren Tendenz, die Bibeldichtung auch unter der MaRgabe einer
kirchlichen Lehrkonformitit zu betrachten.

Francesco Lubian untersucht den Einfluss von Juvencus’ Euangeliorum
libri quattuor auf die 717 erhaltenen Verse von Severus’ In Euange-
lia libri XII (um 600). Zunichst vergleicht er beide Paraphrasen. Der
Schwerpunkt liegt auf ihrer internen Struktur und der Erzdhlkom-
position, insbesondere auf den unterschiedlichen Weisen, wie die
beiden Dichter biblische Quellen kombinieren, exegetische Bemer-
kungen anbringen und metaliterarische Verweise einsetzen. Dann
geht es um den Einfluss des Juvencus auf die poetische Sprache von
Severus, sowohl allgemein als auch bei der Darstellung spezifischer
Episoden. AbschlieRend wird die Frage aufgeworfen, inwiefern sich
Parallelen zu Juvencus heranziehen lassen, um die Liicken im frag-
mentum Treuericum, in dem Severus allein iiberliefert ist, zu schlie-
Ren.

Ins frithe Mittelalter fithrt der Beitrag von Maria Veronese. Sein
Gegenstand ist es, die Rezeption von Juvencus in zwei anonymen
mittellateinischen hagiographischen Gedichten aus dem achten
Jahrhundert zu analysieren, in der Vita sancti Eligii (BHL 2478) und in
den Miracula Nynie episcopi (BHL 6240; CPL 2152). Neben der Verwen-
dung zahlreicher klassischer und christlicher Dichter zeigen beide
Werke eine umfangreiche Nutzung von Juvencus’ Werk, die weit
iber das hinausreicht, was die vorliegenden Ausgaben dokumentie-
ren. Beide Gedichte, jeweils poetische Fassungen von Prosatexten,
stammen aus zwei unterschiedlichen geographischen Regionen: St.
Amand und York. Die beiden Werke richten sich an unterschiedliche
Zielgruppen: Die Vita sancti Eligii ist, zumindest gemdR den Angaben
des Autors, fiir ein gebildetes Lesepublikum geschrieben, wihrend
die Miracula Nynie episcopi fiir ein Schiilerpublikum bestimmt sind.
Die Analyse ermdglicht es, zwei verschiedene Weisen der Verwen-
dung von Juvencus’ Werk in zwei unterschiedlichen kulturellen
Kontexten zu bewerten.

Ein Beispiel zur Juvencus-Rezeption des (Spit-)Humanismus
bietet der Beitrag von Stefan Weise. Er analysiert die Verwendung
der christlichen lateinischen Dichter der Antike (insbesondere des
Juvencus, aber auch des Prudentius und anderer) in den poetischen



Philipp Buckl und Stefan Freund

Werken des Laurentius Rhodoman (1545-1606). Die Analyse ist in
vier Teile gegliedert: Der erste Teil bietet eine allgemeine Beschrei-
bung von Rhodomans lateinischem Stil; der zweite untersucht sei-
nen Platz in der Debatte iiber die Rolle der paganen Mythologie in
der zeitgendssischen Dichtung; der dritte stellt seine allgemeine
Poetik kurz vor; und der vierte diskutiert verschiedene Passagen
in seinen mythologischen Gedichten Troica und Ilias parua sowie
in seinen christlichen Gedichten. Das Fazit ist ambivalent: Obwohl
der Einfluss der christlichen lateinischen Dichtung der Antike auf
Rhodoman unbestreitbar ist, bleibt oft unklar, ob es sich um ein ab-
sichtliches intertextuelles Spiel handelt oder ob Rhodoman einfach
geeignete poetische Wendungen nutzt, die sowohl von paganen als
auch von christlichen Dichtern entlehnt sind.

Der Beitrag von Victoria Zimmerl-Panagl untersucht die Rezep-
tion des Juvencus in der Musik. Wahrend Texte anderer spdtantiker
christlicher Dichter, die in der Liturgie verwendet wurden, besser
bekannt und hiufiger vertont wurden, griffen Komponisten nur
selten auf Juvencus zuriick. Zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert
lassen sich aber finden, die die praefatio des Juvencus zum Ausgangs-
punkt nehmen. Sie werden néher analysiert.

Nach diesem exemplarischen chronologischen Durchgang wer-
den Einzelfragen in den Blick genommen - zunichst eine lexikali-
sche, die den Einfluss des Juvencus auf die christliche Dichterspra-
che aufwirft: Im Beitrag von Donato De Gianni ndmlich geht es um
drei erstmals bei Juvencus bezeugte zusammengesetzte Adjektive
(altithronus, flammiuomus und lucifluus). Wihrend das erste eine la-
teinische Adaption des griechischen 0yi9govog ist und méglicher-
weise bereits in lateinischen Schulbiichern und Glossaren kursierte,
sind die beiden anderen von Juvencus geprigte Neologismen. Der
Beitrag analysiert den Kontext der Belege in den Euangeliorum libri
quattuor durch einen Vergleich mit dhnlichen, an anderer Stelle im
Werk des Dichters verwendeten Bildern. Fiir jeden dieser Begriffe
wird zudem seine spitere Verwendung in der lateinischen Dichtung
nachgezeichnet. Ahnlichkeiten im Kontext und weitere lexikalische
Ubereinstimmungen zeigen dabei, dass die Ubernahme oft auf eine
direkte Auseinandersetzung mit Juvencus zuriickgeht.



Einleitung: Die Spuren des ersten Bibelepikers

Mit einer motivischen Frage setzt sich Katharina Pohl auseinander:
Sie untersucht die Rezeption der Szenen, Darstellungen und For-
mulierungen des Dankens bei Juvencus. Im Vergleich mit spiteren
Bibelepikern streicht Juvencus zwar einerseits einige Aussagen des
Dankens und tiberfiihrt sie in das ohnehin verwandte Gotteslob. An
manchen Stellen aber fiigt Juvencus andererseits einen Dank an
Gott ein und liefert dabei auch Formulierungen, die in der spiteren
christlichen Dichtung iibernommen werden.

Mit dem von Juvencus etablierten Strukturkonzept einer Gliede-
rung in vier Biicher beschiftigt sich der Beitrag von Thomas Gdrtner:
Die Aufteilung in vier Biicher, die Juvencus wohl in Anlehnung an
die vier Evangelien vorlegt, wird in der Folgezeit seltener aufgrif-
fen als diejenige in fiinf Biicher, wie sie sich bei Sedulius findet, wo
auf ein Buch zum Alten Testament vier Biicher zum Neuen folgen.
Dieser Gliederung wiederum liegt wahrscheinlich die Anregung des
Juvencus zugrunde. Die Umsetzung zeigt aber eine Abgrenzung des
Sedulius von Juvencus: Wihrend Juvencus am Anfang und Ende der
Biicher raue Uberginge vermeidet, bevorzugt Sedulius den harten
Ubergang und die klarere Struktur.

Der letzte Beitrag von Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Bur-
ri fithrt auf die wissenschaftliche Metaebene und diskutiert die
Erfassung der Juvencus-Rezeption in einer Datenbank. Diese bietet
similia, Zitate und andere Nachweise, die nach quantitativen und
qualitativen Merkmalen strukturiert sind. Neben wértlichen und
synonymen Zitaten konnen auch géngige Anpassungen eines iden-
tischen Motivs ein Hinweis auf die Rezeption von Juvencus sein.

Bei all dem handelt es sich, wie schon gesagt, um Einzelbeispie-
le. Gleichwohl zeigen sich Grundziige in der Rezeption des ersten
Bibeldichters in deren Licht etwas schirfer: Juvencus avanciert
zwar nicht selbst zum Klassiker der christlichen Dichtung, zu de-
ren explizitem Referenzpunkt, mit seinem Werk hinterlésst er aber
allenthalben Spuren, denen die christliche Dichtung der folgenden
Jahrhunderte folgt.






Schiffbruch im Seesturm.
Biblische Erzahlung und Deutung
bei Prudentius

Bardo Maria Gauly

Abstract: Juvencus has left few marks in Prudentius’ poetical lan-
guage; but both his technique to isolate single biblical pericopes
from their context and to create literary vignettes and his ten-
dency to de-historicize the events, have influenced Prudentius.
This can be shown by discussing several texts that adopt biblical
passages on the miraculous rescue from the water: the pericopes
on the storm over the sea of Galilee (Mt 8,23-27, Iuvenc. 2,25-42),
on Jesus walking on water (Mt 14,22-33, Iuvenc. 3,93-128) and
on Paul’s arrival at Malta (Apg 27,13-28,6). The reception of the-
se passages is constitutive for the praefationes of the two books of
Contra Symmachum (c. Symm. 1 praef.; 2 praef.; cf. tituli 137-140).
In both, the paraphrase of the biblical narration is combined with
allegorical interpretation,; for this, the motive of shipwreck, which
is absent from the text of the bible, is introduced: The rhetorical
fight against the advocate of pagan culture is seen as the existen-
tial task of the faithful Christian.

In Herzogs grundlegender Untersuchung der spatantiken Bibelepik
(1975) ist Prudentius gewissermafen der Fluchtpunkt, auf den die
mit Juvencus beginnende Entwicklung poetischer Erzdhlung bib-
lischer Geschichten zulduft. Juvencus’ Paraphrase biblischer Peri-
kopen antworte auf die spezifischen Bediirfnisse christlicher Leser
nach neuen Formen von Poesie, indem sie die biblischen Geschichten



20

Bardo Maria Gauly

enthistorisiere und sich als Gegenstand andichtiger Lektiire anbie-
te.! Man hat an dieser These kritisiert, dass sie den Klassizismus des
Bibelepos marginalisiere, der darauf ziele, gebildete Eliten fiir die
biblischen Geschichten zu gewinnen,’ doch auch wenn man das in
Rechnung stellt, bleibt, meine ich, richtig an Herzogs Entwurf, dass
er Wert darauf legt, Form und Gehalt christlicher Dichtung nicht zu
trennen und so das Neue der christlichen Poesie der Spatantike her-
auszuarbeiten. Dass Prudentius hier weiter geht und weiter kommt
als Juvencus, soll im Folgenden in einer Fallstudie gezeigt werden,
die seine Rezeption eines Komplexes mehrerer Bibelperikopen in
den Blick nimmt, denen gemeinsam ist, dass sie vom Seesturm und
von Jesu wundersamem Gang iiber das Wasser sprechen. Prudentius
referiert auf sie in mehreren Werken, und er verbindet dabei Er-
zdhlung und Deutung miteinander, wobei Letztere dem jeweiligen
argumentativen Kontext angepasst ist. Was Prudentius zudem von
Juvencus unterscheidet, ist, dass das sprechende beziehungsweise
dichtende Ich seine eigene Subjektivitit in die jeweilige Erzdhlung
und Deutung einschreibt.

Das Matthdusevangelium, dem Juvencus in erster Linie folgt,
erzdhlt zunichst, wie die Jiinger, die mit Jesus iiber den See Gene-
zareth fahren, von einem Sturm iiberrascht werden, wihrend Jesus
schlaft; als sie ihn wecken, beruhigt er den Sturm und tadelt ihre
Kleingldubigkeit (Mt 8,23-27). Juvencus’ Paraphrase hilt sich eng an
den Text; der Wortwechsel wird, wie in der Bibel, in direkter Rede
wiedergegeben; auch die Deutung des Wunders ist gleich: Die Jiinger
erkennen Jesu Macht iiber die Natur. Die zweite Perikope (Mt 14,22~
33) handelt von einem verwandten Wunder: Nach der Speisung der
Fiinftausend weist Jesus die Jiinger an, ans andere Ufer des Sees zu

1 Herzog 1975, 52-154; zur Vermeidung von Orts- und Zeitangaben 124-130. Al-
tere Untersuchungen zum Verhiltnis von Juvencus und Prudentius beschrin-
ken sich in der Regel auf gemeinsame sprachliche Charakteristika (Manitius
1890; Vega 1945); eindeutige sprachliche Indizien fiir eine Abhingigkeit des
Prudentius von Juvencus gibt es wenige; siehe Trankle 2008, 17 mit Anm. 32.
Vgl. auch Smolak 2000 zur Juvencus-Rezeption in Prud. cath. 9.

2 Charlet 1988, 82-85. Zu Prudentius’ Rezeption der klassischen Pritexte in den
Passagen iiber den Seesturm und den Gang iiber das Wasser siehe auch Charlet
1989.



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzahlung und Deutung bei Prudentius

fahren, wihrend er sich zum Gebet zuriickzieht. Als widrige Winde
aufkommen, eilt Jesus den Jiingern iiber das Wasser zu Hilfe; Petrus’
Wunsch, es ihm gleichzutun, droht an seiner Kleingldubigkeit zu
scheitern, sodass Jesus ihn retten muss. Erneut beruhigen sich die
Winde durch Jesu Eingreifen.’ Auch hier folgt Juvencus’ Erzahlung
dem Evangelium eng; doch ist die Sprache stirker als im ersten Fall
episch markiert, wie man etwa an Petrus’ Worten sehen kann: Der
schlichte Wunsch, es dem Herrn nachzutun, wird in hochpoetischer
Sprache formuliert (Iuvenc. 3,111-113):*

Si tua nos uere dignatur uisere uirtus,
me pariter permitte tuo super aequora iussu
fluctibus in liquidis inmersos figere gressus.

Wenn deine Macht uns aufzusuchen geruht, dann gebiete du mir und
lass auch mich meine Schritte auf das klare Wasser setzen und iiber die
Fluten gehen.

Beide Passagen lehnen sich sprachlich an epische Seesturmerzih-
lungen an, insbesondere an das erste Buch der Aeneis (V. 34-179);
auch in der zweiten Perikope wird zumindest eine Gefihrdung
durch stiirmische Winde angedeutet. Die fiir den modernen Leser
iiberraschende Kennzeichnung des Sees als ,,Meer* ist wohl nicht
mit der Referenz auf Vergil in Verbindung zu bringen, da schon im
griechischen Text des Evangeliums (an beiden Stellen) von 6dAacoa
die Rede ist, was dann auch in der Vetus Latina mit mare wiederge-
geben wird.’

Die beiden Perikopen werden von Prudentius mehrfach heran-
gezogen, in Zitat, Anspielung und Deutung; dabei werden sie mitun-
ter miteinander verbunden oder auch mit weiteren biblischen Tex-
ten verkniipft. Eine Entwicklung der Auseinandersetzung mit ihnen

3 Mt 8,23-27 und Iuvenc. 2,25-42; Mt 14,22-33 und Iuvenc. 3,93-128; zu Juven-
cus’ Sturmszene siehe Schubert 2019, 87-93.

4 Mt 14,28.

5  Die Bezeichnungen fiir das Meer sind durchgehend poetisch, z.B. fretum in Iu-
venc. 2,41; 3,94, altum in 2,27 oder pontus in 3,115; vgl. Mt 8,24-27; 14,25f. Dazu
Ratkowitsch 1986, 49. Auch bei Sedulius wird die Fahrt iiber den See zur Reise
iiber den Ozean; siehe Schubert 2019, 95 mit Verweis auf carm. pasch. 3,46-51.

21



22

Bardo Maria Gauly

ldsst sich nicht ausmachen, weil die Voraussetzung dafiir fehlt, eine
verldssliche relative Chronologie der verschiedenen Werke. In der
Apotheosis, einem hexametrischen Lehrgedicht, das verschiedene
Irrlehren zu widerlegen sucht, wendet sich der Dichter unter ande-
rem gegen judenchristliche Hiretiker, die eine géttliche Natur Jesu
leugnen. Dagegen wird auch seine Macht iiber die Natur angefiihrt,
die mit der Beruhigung des Seesturms und dem Gang iiber das Was-
ser illustriert wird (Prud. apoth. 650-671, hier 650-654):¢

Insanos uideo subito mitescere uentos 650
cum iubeat Christus; uideo luctantia magnis

aequora turbinibus tranquillo marmore tendi

imperio Christi; uideo calcatus eundem

cum patitur gurges tergum solidante liquore.

Ich sehe, dass sich die rasenden Winde auf einen Schlag beruhigen,
wenn Christus es gebietet; ich sehe, dass die Fluten, von tobenden
Stiirmen gepeitscht, zur stillen Fliche werden, wenn Christus es be-
fiehlt; und ich sehe, dass sich die Oberfliche des Wassers verfestigt
und die Wogen dulden, von ihm betreten zu werden.

Die Argumentation wird noch weiter rhetorisch entfaltet, aber die
Deutung der Passage bleibt nah am biblischen Text, weil schon im
Evangelium die Jiinger den Gehorsam der Natur zum Anlass neh-
men, nach Jesu Wesen zu fragen.

Auf Jesu Gang iiber das Wasser und die Rettung Petri beziehen
sich Verse, die Teil von Prudentius’ Tituli historiarum sind, einer Rei-
he von hexametrischen Vierzeilern, die auf verschiedene biblische
Perikopen verweisen.” Wie in anderen Sammlungen von spéatanti-

6  Auf einen Einfluss von Juvencus kénnte der Begriff imperium deuten, der in
der Vetus Latina nicht erscheint, aber in der Paraphrase (Iuvenc. 2,38; 41). Auf-
fillig ist die Wiederholung von uideo; man kénnte hier auch an Referenzen auf
Bilder denken.

7  Prud. tituli 137-140 (Nr. 35); vergleichbar erscheinen die Claudian zugeschrie-
benen Miracula Christi (carm. min. app. 21,13f.): Nutantem quatit unda Petrum,
cui Christus in alto / et dextra gressus firmat et ore fidem. - ,,Petrus schwankt, die
Woge lésst ihn zittern; doch Christus starkt mit der Rechten seinen Schritt auf
dem Meer und mit dem Wort seinen Glauben.*



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzahlung und Deutung bei Prudentius

ken Bildepigrammen ist die Frage der Referenz auf bestimmte Orte
oder Darstellungen schwierig zu kldren; es ist zumindest denkbar,
dass die Texte autonome literarische Versionen bieten, die dem Le-
ser mit Hilfe entsprechender Verweise die einschldgigen Perikopen
der Bibel ins Geddchtnis rufen.® Dass es aber schon friih Bilder mit
vergleichbaren biblischen Darstellungen gab, zeigt eine Wand in der
Hauskirche von Dura-Europos aus dem dritten Jahrhundert:® Chris-
tus reicht Petrus die rettende Hand, nachdem dieser das Schiff der
Junger verlassen hat. Wie im Bild wird in Prudentius’ Versen weder
der Schauplatz der Szene noch ihr Protagonist Petrus spezifiziert
(Prud. tituli 137-140 (Nr. 35)):

Per mare ambulat Christus

It mare per medium dominus fluctusque liquentes

calce terens iubet instabili descendere cumba

discipulum, sed mortalis trepidatio plantas

mergit at ille manum regit et uestigia firmat. 140

Mitten iiber den See schreitet der Herr, das klare Wasser benetzt seine
FiiRe; er weist seinen Jiinger an, den schwankenden Kahn zu verlassen,
doch ldsst dessen irdische Furcht ihn sinken; der Herr aber reicht ihm
die Hand und verleiht ihm sicheren Schritt.

Der Text bietet keine explizite Deutung der Perikope, hat aber eine
implizite Appellstruktur: Der Leser ist aufgefordert, seine Zuver-
sicht auf den Herrn zu setzen. Unabhingig davon, ob die Verse eine
Bilderbibel begleiten oder ein literarisches Aquivalent zu einer Bil-
derbibel darstellen, sie wirken wie ein einzelnes Bild, weil sie eine
kleine Episode aus ihrem biblischen Kontext 16sen und den Leser

8  Lubian 2016; vgl. dagegen Pillinger 1980, 12-15 sowie den Kommentar ad loc.
(S. 90).

9  Kraeling 1967, 61-65 mit Tf. XXXVI, XXXVII und XXXVIII 2; vgl. Pillinger 1980,
90f. mit Abb. 54. Nur drei Darstellungen der Geschichte sind fiir das vierte
Jahrhundert zu belegen, neben der genannten ein Fries auf einem Sarkophag
aus San Callisto in Rom und das Kuppelmosaik im Baptisterium San Giovanni
in fonte in Neapel; siehe dazu Schliesser 2020, 69-78. Schon Tertullian hatte
die Perikope allegorisch gedeutet, als er die Frage aufwarf, ob Petrus’ Versin-
ken in den Fluten als Taufe gelten konne (bapt. 12); siehe Schliesser 2020, 62f.

23



24

Bardo Maria Gauly

zur Reflexion ihrer Bedeutung einladen. Die Enthistorisierung, von
der Herzog mit Bezug auf Juvencus sprach, ist hier durch den Ver-
zicht auf eine fortlaufende Erzdhlung noch stérker zu greifen.

Fiir ein anderes Werk des Prudentius hat die Rezeption der beiden
Bibelstellen konstitutive Bedeutung; in dem zwei Biicher umfassen-
den hexametrischen Gedicht Contra Symmachum werden die Motive
des Seesturms und des Gangs iiber das Wasser in den beiden praefa-
tiones aufgegriffen, die den Biichern jeweils vorangestellt sind; und
sie werden mit einer weiteren Perikope verbunden, die bei Juvencus
nicht steht, da sie der Apostelgeschichte entstammt. Das Werk gibt
sich als Antwort auf die dritte relatio des Symmachus, obwohl die
Abfassung dieser Bittschrift, die fiir den Erhalt des Victoria-Alta-
res in der Kurie eintrat, bereits etwa 20 Jahre zuriicklag. Prudentius
jedenfalls erweckt den Eindruck, dass es noch immer eine lebendige
pagane Opposition gibt, die sich fiir eine Restauration der traditio-
nellen Kulte einsetze. Die beiden praefationes erzdhlen zunichst eine
Episode aus den biblischen Schriften und geben dann jeweils eine
allegorische Deutung. Anders als der argumentative Haupttext, der
die Absurditit des paganen Aberglaubens nachzuweisen sucht und
die Durchsetzung des christlichen Glaubens unter Theodosius fei-
ert, sind die praefationes in lyrischen Versen (Asklepiadeen bezie-
hungsweise Glykoneen) gehalten, und die metrische Gestalt weist,
noch bevor die Erzdhlung durch die Interpretation abgeldst wird,
darauf hin, dass die Lektiire der Bibel subjektiv ist, also durch die
Wahrnehmung des sprechenden Ich bestimmt ist, darin den hagio-
graphischen Hymnen in der Sammlung Peristephanon vergleichbar.
Und fiir den neunten Hymnus in Prudentius’ Liber cathemerinon hat
Kurt Smolak wahrscheinlich gemacht, dass die Er6ffnungsstrophe
auf Juvencus’ praefatio verweist, zugleich aber die eigene Dichtung
durch Attribute wie dulce oder melodum in die Tradition der horazi-
schen Oden stellt.”® Man konnte natiirlich auch noch auf die zur Me-
tonymie herabgestuften Camene (V. 3) verweisen. Zumindest in den
lyrischen Gedichten des Prudentius ist also damit zu rechnen, dass

10 Smolak 2000, 218-221; vgl. Prud. cath. 9,1-3 mit Iuvenc. praef. 19.



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzahlung und Deutung bei Prudentius

sich das dichtende Ich in den Text einschreibt und die biblischen
Texte im Licht der eigenen Erfahrungen und Bediirfnisse liest.

Die praefatio des ersten Buches Contra Symmachum paraphrasiert
zunichst zwei aufeinander folgende Passagen der Apostelgeschich-
te: Paulus befindet sich auf der Fahrt nach Rom, wo er vor Gericht
gestellt werden soll. Nachdem das Schiff in Kreta in See gestochen
ist, gerit es in einen Sturm, der mehrere Tage anhilt, und treibt hilf-
los umher. Als die Seeleute Land sehen, fiirchten sie, an den Klippen
zu zerschellen, bevor es ihnen gelingt, an einer flachen Bucht anzu-
landen." Sie erfahren, dass sie in Malta gestrandet sind, und werden
von den Einheimischen freundlich aufgenommen, die ein Feuer ent-
fachen, um die Kleidung zu trocknen und die Ankémmlinge zu wér-
men. Als Paulus ein Biindel Reisig ins Feuer werfen will, bei3t sich
eine Schlange, die sich zwischen den Asten verborgen hat, an sei-
nem Arm fest, doch es gelingt ihm, sie abzuschiitteln und ins Feuer
zu werfen; die Augenzeugen halten ihn daraufhin fiir einen Gott.*
Wihrend in der biblischen Erzdhlung eine Reihe von Protagonisten
auftreten, neben Paulus noch die rémischen Soldaten und ihr
Hauptmann, die Seeleute und die Bewohner Maltas, konzentriert
sich Prudentius’ Version allein auf die Hauptfigur, die auch an ihrem
Anfang steht (Prud. c. Symm. 1 praef. 1-12):

Paulus, praeco dei, qui fera gentium

primus corda sacro perdomuit stilo

Christum per populos ritibus asperis

inmanes placido dogmate seminans,

inmansueta suas ut cerimonias 5
gens pagana deo sperneret agnito,

actus turbinibus forte nigerrimis

hibernum pelagus iam rate debili

et uim nauifragi pertulerat noti.

Sed, cum caerulei proelia gurgitis 10
iussisset domini dextra quiescere,

ad portum fluitans cumba relabitur.

11 Apg 27,13-44; zu den beiden Passagen der Apostelgeschichte siehe Borsting-
haus 2010.
12 Apg 28,1-6.

25



26

Bardo Maria Gauly

Paulus verkiindete Gott und gewann als erster die schwer zu bekehren-
den Heiden mit heiligen Schriften; in allen V6lkern, die durch grausige
Kulte verroht waren, site er Christi sanfte Lehren: Die Heiden sollten
Gott erkennen und ihre Riten aufgeben. Einst musste er im Winter eine
Seefahrt auf einem zerbrechlichen Kahn unternehmen, wurde von
finsteren Stiirmen hin und her geworfen, und schon drohte die Gewalt
des Stidwinds das Schiff zu zerbrechen. Doch als die Rechte des Herrn
dem Toben der Meeresflut Einhalt gebot, gleitet das Boot mit sanftem
Schaukeln zum Hafen.

Im zweiten Teil der Erzdhlung werden zwar auch ,,andere* (V. 31
alii) erwihnt, doch steht erneut Paulus im Zentrum; er selbst ist es,
der versucht, das Feuer anzufachen (von den Bewohnern Maltas ist
nicht die Rede), als er von der Schlange gebissen wird. Bevor er sie
abschiittelt, erhebt er aber seine Augen zum Himmel und wendet
sich im Gebet an Christus.

Die Szene der beiden Episoden wird weder geographisch noch
zeitlich bestimmt; ein christliches Lesepublikum wird sie vermut-
lich aus eigener Bibelkenntnis einordnen konnen; aber das dndert
nichts daran, dass die Ereignisse aus ihrem historischen Kontext
herausgenommen sind, und das wird auch nicht kaschiert, sondern
geradezu markiert durch das forte in V. 7; die gleiche Verwendung
des Adverbs wird uns auch zu Beginn der zweiten praefatio wieder
begegnen und auch in den Mdrtyrerhymnen findet sie sich, wenn es
darum geht, eine historische Datierung zu vermeiden und statt des-
sen die Ereignisse in einer Sphire der Zeitlosigkeit anzusiedeln.
Wenn aber die Episoden fiir sich stehen, dann ist fiir die Leserin oder
den Leser zunichst unklar, warum die beiden Ereignisse, Seesturm
und Schlangenbiss, die in der Apostelgeschichte einen narrativen
Zusammenhang haben, hier miteinander verbunden werden; das
wird erst verstandlich, wenn die sich anschlieRende Deutung der
Perikopen mit in Betracht gezogen wird. Davor aber noch ein Hin-
weis auf einen weiteren Unterschied zwischen Prudentius’ Version
und der der Apostelgeschichte: In der Bibel ist nur davon die Rede,
dass der Sturm tiber Tage anhielt; wann und wie er endet, wird nicht

13 Prud. c. Symm. 2 praef. 3; vgl. z.B. perist. 1,40; 14,11.



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzahlung und Deutung bei Prudentius

erzdhlt; bei Prudentius ist es aber ,,die Rechte des Herrn*, die den
Sturm beruhigt, ein Motiv, das offenbar aus der Perikope iiber den
Sturm auf dem See Genezareth genommen ist. Fiir eine allegorische
Betrachtung ist irrelevant, wann und wo ein Sturm stattgefunden
hat; und fiir eine christlich-allegorische Betrachtung ist letztlich
immer Gottes Wille die entscheidende Instanz.

Die Grenze zwischen Erzdhlung und Deutung ist klar markiert:
Mit sic und nunc wird die Lehre aus der biblischen Geschichte fiir
die Gegenwart des Sprechers angekiindigt (Prud. c. Symm. 1 praef.
45-58):

Sic nunc post hiemem uimque trucis freti 45
quo iactata ratis tunc Sapientiae est

cum sub sacricolis territa regibus

uix panso poterat currere carbaso

adflictosque suos turbine saeculi

uectarat rabidis fluctibus innatans, 50
morsum uulnificum lex pia pertulit.

Occultabat enim se prius abditum

uirus nec grauidum protulerat caput

contentum inuolucris atque cubilibus

subter conprimere clausa silentia. 55
Sed dum forte latens inpietas riget

dextram iustitiae pigra momorderat

succensi stomacho fellis inaestuans.

So ist es auch jetzt: Erst herrschte der Sturm und die Gewalt der to-
benden See, in denen das Schiff der Weisheit umhergeworfen wurde,
als es unter der Schreckensherrschaft der Gotzendiener seine Segel
kaum einmal weit entfalten konnte und seine Passagiere, die vom Wir-
bel der Zeit gebeutelt waren, {iber rasende Fluten trug; doch jetzt hat
das Gesetz der Frommen einen verderblichen Biss erlitten. Denn zuvor
verbarg sich die giftige Schlange im Stillen und hatte ihr gefdhrliches
Haupt nicht erhoben; sie begniigte sich damit, still im versteckten La-
ger zu warten. Aber noch wihrend die Gottlosigkeit unbeweglich im
Verborgenen ruht, hatte sie sich schon in der Hand der Gerechtigkeit
verbissen und spie voll Wut heille Galle.

27



28

Bardo Maria Gauly

Die in diesem Auszug anklingenden Motive werden auch im Folgen-
den noch weiter variiert; zwei Bilder fiir die Situation der Christen
werden kombiniert; zunichst sind sie als Passagiere eines Schif-
fes dem Toben des Seesturms ausgesetzt, dann, kaum dem Sturm
entronnen, droht neue Gefahr durch das Gift einer Schlange, und
damit ist, wie im Folgenden klar wird, das Gift einer Beredsamkeit
gemeint, die dem schon iiberwundenen Aberglauben zu seinen al-
ten Rechten verhelfen will. Der Name Symmachus fillt nicht (und
das bleibt im ganzen Werk so), aber dass er gemeint ist, ergibt sich
ja schon aus dem Titel des Werkes. Damit werden also die Zeit vor
der Durchsetzung des Christentums mit der gefahrlichen Seefahrt
und die dritte relatio des Stadtprifekten mit dem Biss der Schlan-
ge gleichgesetzt. Das ist historisch in mehr als einer Hinsicht nicht
iiberzeugend - Symmachus’ Bittschrift war weder ein singulires,
isoliertes noch ein iiberraschendes Ereignis -, aber rhetorisch ist
die Verkniipfung der Bilder wirkungsvoll: Die Warnung, dass die
Gefdhrdung des Christentums nur scheinbar Vergangenheit ist,
wird durch das Bild der geretteten Schiffbriichigen anschaulich, die
sich in falscher Sicherheit wihnen. Wir haben es also eher mit einer
pseudo-historischen Konstruktion zu tun, und dazu passt, dass wir
in V. 56 erneut das omindse forte haben, das man wohl als Ableh-
nung jeder prézisen Datierung lesen muss.

In der Apostelgeschichte ist die wundersame Rettung des Paulus
vor der Schlange fiir die Umstehenden Beweis seiner Nihe zu gott-
lichen Sphiren; die Schlange selbst ist in der Erzdhlung nur eine
Schlange, und es gibt kein Indiz dafiir, dass sie fiir etwas anderes
steht. Anders in Prudentius’ praefatio, wo durchgehend mit den
metaphorischen Bedeutungen gespielt wird; hier verkorpert die
Schlange, wie in den biblischen Schriften zumeist, das Bose, den Tod
oder die Versuchung. Allerdings gibt es auch Gegenbeispiele; so for-
dert Jesus von den Aposteln, als er sie aussendet (Mt 10,16): TivecOe
o0V @pdéviuol ¢ oi 8geig (,erweist euch als klug wie die Schlan-
gen“). Wenn Prudentius Symmachus in die Nihe der biblischen
Schlange riickt, dann mag die christliche Leserschaft beide Aspek-
te des Tieres bedenken; denn der pagane Politiker wird im ganzen
Werk mit Respekt behandelt, auch wenn sein Plddoyer als abgrund-



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzahlung und Deutung bei Prudentius

tief verfehlt und irrefithrend kritisiert wird; rhetorische Begabung
und damit Klugheit werden ihm nie abgesprochen.' Und so schlief3t
auch die praefatio mit einer Fiirbitte fiir den Gegner (Prud. c. Symm.
1 praef. 80-89):

Saluator generis Romulei, precor, 80
qui cunctis ueniam das pereuntibus,

qui nullum statuis non operis tui

mortalem, facili quem releues manu,

huius, si potis est, iam miserescito

praeruptam in foueam praecipitis uiri! 85
Spirat sacrilegis flatibus inscius

erroresque suos indocilis fouet.

Obtestor, iubeas ne citus inpetus

arsurum mediis inferat ignibus.

Der du Romulus’ Volk erlgst, ich bitte dich: Du verzeihst ja allen, die
auf dem Weg ins Verderben sind; fiir dich ist jeder Mensch Teil deines
Werkes und so rettest du ihn mit giitiger Hand. Erbarme dich jetzt,
wenn mdglich, dieses Mannes, der in jidhen Abgrund zu stiirzen droht!
Ohne es zu wissen, atmet er gottloses Gift aus und verharrt, ohne sich
belehren zu lassen, in seinem Irrtum. Ich flehe dich an: Lass nicht zu,
dass ihn der ungestiime Schwung seiner Rede mitten in das Feuer des
Verderbens trigt.

Die verschiedenen Sinnebenen sind nicht voneinander zu l8sen,
und die Allegorie ist ohne die vorausgehende biblische Erzihlung
nicht zu fassen (wie zum Beispiel in der Referenz auf den Gifthauch
der Schlange); die Ambivalenzen sind bis ins Detail durchgefiihrt,
wie sich etwa an der Schlusswendung zeigen lédsst: Der rhetorische
Schwung, der Symmachus in den Untergang zu reien droht, ver-
weist auf das Ende der Schlange, wie es die Version der praefatio er-
zihlt; nachdem Paulus sich von ihr befreit hat, wirft sie sich (anders
als in der Apostelgeschichte) gewissermaRen selbst in die Flammen
(Prud. c. Symm. 1 praef. 43f.):

14 Vgl. insbesondere Prud. c. Symm. 1,632-645.

29



30

Bardo Maria Gauly

Hydrum praecipitem dum rotat inpetus
arsurum mediis intulit ignibus.

Thr Schwung wirbelte die Schlange rasend im Kreis, bis er sie mitten in
das Feuer des Verderbens trug.

Das Zitat des Verses aus der Erzdhlung macht klar, dass Symmachus’
moglicher Untergang nicht christlichen Ressentiments geschuldet
wire, sondern dem eigenen Tun. Der Sprecher, der sich anschickt,
ein Pladoyer gegen den paganen Gegner zu halten, schreibt sich in
die praefatio ein, aber nicht als Widersacher, der die Vernichtung der
paganen Reaktion wiinscht, sondern als Symmachus’ Fiirsprecher
vor Gott.

Die praefatio zum zweiten Buch ist erkennbar als Pendant zur
ersten konzipiert. Wir haben es wieder mit einem lyrischen Vers-
mal zu tun, und man konnte daran denken, dass Glykoneen oft als
Abschluss von Strophen mit ldngeren Versen (wie Asklepiadeen)
Verwendung finden. Sie weist die gleiche klare Zweiteilung auf, da
auch hier auf die Paraphrase einer neutestamentlichen Perikope
eine davon abgegrenzte allegorische Interpretation folgt. Beide zu-
grundeliegenden Passagen handeln von Stiirmen und der wunder-
samen Errettung aus dem Wasser. Und beide konzentrieren sich,
abweichend von der Bibel, auf den Protagonisten, in diesem Fall auf
Petrus, der wie Jesus auf dem Wasser wandeln will. Damit steht die
Auseinandersetzung mit dem, was der Dichter als pagane Reaktion
wahrnimmt, gewissermaflen unter dem Patronat der wichtigsten
Apostel und Begriinder der rémischen Kirche, auch wenn dieses
Motiv in den praefationes nicht explizit zur Sprache kommt - eben-
so wenig wie in dem beiden Aposteln gewidmeten Martyrerhym-
nus; ein besonderer Machtanspruch der beiden wird nur im Lau-
rentiushymnus formuliert.”® Und noch eines verbindet die beiden
Vorreden; in beiden spielt das Motiv des Schiffbruchs eine zentrale
Rolle. Im ersten Fall ist das weniger iiberraschend, weil zumindest
die Gefahr eines Schiffbruchs in der Apostelgeschichte angedeutet

15 Vgl. Prud. perist. 12; 2,409-484.



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzahlung und Deutung bei Prudentius

wird; im zweiten Fall ist nur von widrigen Winden die Rede, die den
Jiingern Furcht einfloRen.

Der Anfang ist wieder durch den Namen des Apostels markiert
(Prud. c. Symm. 2 praef. 1-20):

Simon, quem uocitant Petrum,

summus discipulus dei,

lucis forte sub exitu,

cum uesper croceus rubet,

curuam uulserat ancoram 5
captans flamina linteis

et transnare uolens fretum.

Nox uentum mouet obuium,

fundo qui mare misceat,

iactatam quatiat ratem. 10
Clamor nauticus aethera

plangens atque ululans ferit

cum stridore rudentium

nec quidquam suberat spei

mergendis prope naufragis, 15
cum Christum procul aspicit

pallens turba periculis

calcantem pedibus mare,

ac si per solidam uiam

siccum litus obambulet. 20

Simon, den man Petrus nennt, Gottes wichtigster Jiinger, hatte einst,
als der Tag sich neigte und der Abend sich golden rétete, den Anker ge-
hievt; Wind sollte die Segel bauschen, da er den See tiberqueren wollte.
Doch in der Nacht erhob sich Gegenwind, der das Meer tief aufwiihlte
und das Schiff hin und her schleuderte. Seemannsgeschrei erhob sich
mit Klagen und Jammern zum Himmel, da die Taue dchzten und die
Hoffnung, dem Untergang zu entgehen, schwand, da sie dem Schiff-
bruch nahe waren. Sie erbleichten ob der Gefahren, doch sahen sie
plotzlich alle Christus in der Ferne, wie er auf dem Meer wandelte, als
ob er auf festem Weg am trockenen Strand spaziere.

Im Folgenden riickt Petrus allein ins Zentrum; wihrend die anderen
Jiinger Furcht zeigen, bittet er den Herrn, ihn am Wunder teilhaben

31



32

Bardo Maria Gauly

zu lassen. Als ihn Jesus auffordert, aus dem Boot auszusteigen, ver-
lasst ihn der Mut, und er droht, im Wasser zu versinken. Jesus schilt
seine Kleingldubigkeit und rettet ihn. Der biblische Pratext spricht
ebenso wenig von einem Sturm wie die entsprechende Erzdhlung
des Juvencus; in beiden ist nur von widrigen Winden die Rede; und
in beiden resultiert die Furcht der Jiinger nicht aus den nautischen
Bedingungen, sondern aus der Erscheinung des tiber den Wassern
wandelnden Jesus. Erst Prudentius stilisiert die ungiinstigen Win-
de zum Seesturm, indem er wieder die entsprechenden Anleihen
an vergilische Formulierungen macht.' Und da auch das Motiv des
Schiffbruchs in den Pritexten keine Rolle spielt, wire es in seiner
Erzdhlung fehl am Platze, wenn er es nicht fiir die Allegorese be-
notigte. Dementsprechend wird seine Einfithrung durch inter-
ne Fokalisierung kaschiert, indem den Jiingern Furcht vor einem
Schiffbruch zugeschrieben wird; der Schiffbruch ist nur beinahe ein
Schiffbruch (V. 15). Das Bibelepos des Sedulius scheint dann, sowohl
was das Motiv des Seesturms als auch das des Schiffbruchs betrifft,
Prudentius zu folgen."’

Der Beginn des Abschnittes, in dem die Perikope ausgelegt wird,
ist wie an der entsprechenden Stelle der ersten praefatio durch sic
markiert. Ich iibersetze (Prud. c. Symm. 2 praef. 44-66):

Sic me tuta silentia

egressum dubiis loquax 45
infert lingua periculis

non ut discipulum Petrum

fidentem merito et fide

sed quem culpa frequens leuem

uoluat per freta naufragum. 50
Sum plane temerarius,

qui noctis mihi conscius

quam uitae in tenebris ago,

puppem credere fluctibus

tanti non timeam uiri, 55

16 Siehe Garutis Kommentar (1996) zu V. 11-13.
17 Sedul. carm. pasch. 3,54f. Weder Ratkowitsch 1986, 51f. noch Green 2006, 199-
202 notieren Sedulius’ Abweichung vom biblischen Text.



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzahlung und Deutung bei Prudentius

quo nunc nemo disertior.

Exultat fremit intonat

uentisque eloquii tumet;

cui mersare facillimum est

tractandae indocilem ratis, 60
ni tu, Christe potens, manum

dextro numine porrigas,

facundi oris ut inpetus

non me fluctibus obruat,

sed sensim gradiens uadis 65
insistam fluitantibus.

So verlasse ich die Sicherheit des Schweigens und lasse mich von mei-
ner geschwitzigen Zunge der Gefahr eines ungewissen Ausgangs aus-
setzen; ich kann nicht wie Jesu Jiinger Petrus auf mein Verdienst und
meinen Glauben vertrauen; meine Schuld l4sst mich ja oft schiffbrii-
chig hierhin und dorthin iiber das Meer treiben. Welch schreckliche
Torheit: Obwohl ich mir bewusst bin, dass ich mein Leben im Dunkel
der Nacht verbringe, scheue ich mich nicht, mein Schiff den Fluten der
Beredsamkeit eines Mannes anzuvertrauen, den derzeit niemand dar-
in tibertrifft. Mit Jubel, Getdse und Donner tonen laut die Winde seiner
Rede. Thm ist es ein Leichtes, mich zu versenken, da ich das Boot zu
lenken nie gelernt habe - es sei denn, du, Christus, reichst mir in dei-
ner Macht die Hand und zeigst dich mir gnédig; dann kann mich der
Schwung seiner gelehrten Rede nicht in den Fluten ertrinken, dann
betrete ich die wogenden Fluten und schreite langsam darauf.

Die erste praefatio endete mit einem Gebet fiir Symmachus, der Ge-
fahr lauft, seine Erlgsung zu verwirken, weil ihn der Schwung der
eigenen Rede ins Verderben stiirzt. Hier nun ist es der Sprecher
selbst, der durch die Lust an der rhetorischen Auseinandersetzung
gefahrdet erscheint. Dabei aber werden zwei Ebenen der Argumen-
tation nicht klar geschieden: Zum einen lassen sich die Verse auf die
technische Begabung des Redners beziehen. Der Sprecher erklart
seinen Gegner zum besten Redner der Epoche (V. 56). Sich selbst
bezeichnet er als loquax (V. 45), also als jemanden, der gern redet,
ohne dass Begabung und Ausbildung der Lust an der Rede geniigen.
Die Selbstkritik scheint sich zuné4chst auf eine mégliche Selbstiiber-

33



34

Bardo Maria Gauly

schitzung zu beziehen. Aber daneben ist von culpa die Rede (V. 49).
Und auch der Vergleich mit Petrus weist darauf, dass es weniger
um rhetorische Begabung geht als um den christlichen Glauben;
schlieRlich war der Apostel ja von Jesus wegen seiner Kleinglaubig-
keit gescholten worden. Und wie Petrus wendet sich der Sprecher
an Christus, um seinen Beistand zu erbitten; die Frage ist: Wobei
soll Christus dem Sprecher helfen? Es geht offensichtlich nicht um
rhetorische Inspiration oder technische Fertigkeiten, die sich der
Sprecher von Gott erhofft, sondern Beistand im Glauben, sodass
implizit zwei Formen von Redekunst unterschieden werden, eine
erste, pagane, die rhetorisches Getdse erzeugt (V. 57f.), und eine
zweite, christliche, deren Substanz in ihrem Anspruch auf Wahrheit
besteht. Die Schuld, der der Sprecher zu erliegen droht, bestiinde
dann darin, die beiden Formen nicht zu unterscheiden und Sym-
machus auf seinem Feld der Rede begegnen zu wollen, anstatt eine
andere Art des Redens dagegen zu setzen.

Diese Schuld nun beschwort die Gefahr eines Schiffbruchs her-
auf (V. 49f.), und damit ist eben nicht ein rhetorischer Schiffbruch
gemeint, sondern die Gefahr der Kleingldubigkeit. Die Evangelien
sprechen, wo es um Petrus’ Versuch, auf dem Wasser zu wandeln,
geht, nicht von Schiffbruch. Aber die Metapher kommt im Neuen
Testament vor. Im pseudo-paulinischen ersten Timotheus-Brief
wird der Adressat aufgefordert, den ,,guten Kampf zu kimpfen“ und
,»den Glauben und das gute Gewissen zu bewahren, die von einigen
aufgegeben wurden, sodass sie im Glauben Schiffbruch erlitten ha-
ben*“.!® Voraussetzung fiir den Kampf gegen die pagane Reaktion ist
nicht rhetorische Begabung und Ausbildung, sondern Festigkeit im
Glauben; die Metapher vom Schiffbruch ist damit eine ,,Daseinsme-
tapher* im Sinne Hans Blumenbergs.” Der Dichter zeigt sich damit
als gldaubiger Christ und doch von Kleinmut gefahrdet. Die praefa-
tiones sind lyrische Rede; der Dichter schreibt sich in sein Plddoyer
gegen die traditionelle romische Religion selbst ein und kommuni-

18 1 Tim 1,19 [...] #xwv micTv kai &yadrv cuveidnowy, fv Tveg dnwodpevor mepi
Vv nioTv évavdynoav.

19 ,Paradigma einer Daseinsmetapher” lautet der Untertitel zu Blumenbergs
Untersuchung der Metaphorik des Schiffbruchs (zuerst 1979).



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzahlung und Deutung bei Prudentius

ziert dem Leser seine subjektive Wahrnehmung des Kampfes, den
er fiihrt. Er bietet ihm so ein Identifikationsmodell; der Leser ist
eingeladen, mit dem kleingldubigen Petrus beziehungsweise dem
kleingldubigen Dichter den Versuch zu unternehmen, sich auf den
Beistand des Herrn einzulassen.

Die vorgestellte Kommunikationssituation ist damit mit der der
Mdrtyrerhymnen vergleichbar, in denen der Sprecher die Erinne-
rungsorte an die Heiligen aufsucht, von ihrer Glaubensfestigkeit bis
in den Tod erzdhlt und um ihre Fiirsprache bei Gott bittet. Auch in
diesen lyrischen Gedichten zeigt er sich als unvollkommener Christ,
der der Fiirsprache der Heiligen und der Barmherzigkeit Gottes be-
darf. Und er stellt eine Verbindung zwischen den Adressaten des
Gedichtes, den Christen, her, die, wie er, die Mirtyrer feiern und
sich an sie mit ihren Bitten wenden; so fordert er etwa am Ende des
Hymnus auf die spanische Martyrerin Eulalia seine Mitchristen auf,
der Heiligen Blumen zu streuen, bevor er die eigene Dichtung zu
seinem persdnlichen Beitrag erkldrt (perist. 3,206-210):

Ista comantibus e foliis

munera, uirgo puerque, date!

Ast ego serta choro in medio

texta feram pede dactylico,

uilia marcida, festa tamen. 210

Diese Bliitenblitter seien eure festlichen Gaben, ihr Mddchen und Jun-
gen! Ich aber will mitten in eurem Kreis die Krinze, die ich aus Dakty-
len geflochten habe, bringen; sind sie auch schlicht und welk, so tra-
gen sie doch zum Fest bei.

Goldhill hat mit solchen Szenen bei Prudentius sein Plddoyer fiir
eine Literaturgeschichte des Lesens untermauert, indem er die Kor-
perlichkeit der christlichen Literaturrezeption der Spatantike her-
ausgestellt hat.? Ein vergleichbares Kommunikationsmodell bieten
unsere praefationes zu den beiden Biichern Contra Symmachum; sie
sind zentral fiir das Verstdndnis des Werkes, weil sie die Subjektivi-

20 Goldhill 1999, 76-83.

35



36

Bardo Maria Gauly

tdt des Bemiithens um ein angemessenes Verstindnis des christli-
chen Glaubens vor Augen fiihren.

Juvencus spielte in meinem Beitrag eine eher marginale Rolle;
das liegt daran, dass sich kaum einmal direkte sprachliche Beziige
zwischen Prudentius und seiner Bibeldichtung ausmachen lassen.
Was die poetische Sprache angeht, zeigt Prudentius (nicht nur ge-
geniiber Juvencus) eine grofRe Selbstindigkeit. Aber man darf an-
nehmen, dass er sich von der Technik anregen liel3, einzelne Peri-
kopen des Neuen Testamentes in der Art von Vignetten vor Augen
zu stellen. Anders als bei Juvencus werden sie aber mit Deutungen
verbunden, und dabei werden fiir die praefationes des antipaganen
Plddoyers Contra Symmachum mehrere Passagen, die man Seestiicke
nennen konnte, zu einem bedeutungstragenden Komplex verbun-
den, die Beruhigung des Sturms auf dem See Genezareth, Petrus’
Versuch, auf dem Wasser des Sees zu wandeln, aber auch die bei-
den miteinander verbundenen Szenen der Apostelgeschichte, die
von Paulus’ Rettung, zunichst vor dem Schiffbruch, dann vor der
Schlange, erzédhlen. Die Originalitdt der Konzeption resultiert aus
der Integration der ,,Daseinsmetapher* des Schiffbruchs, die so von
den biblischen Pritexten nicht vorgegeben war. Sie ist Beleg fiir
eine lyrische Sprechhaltung, die das christliche Lesepublikum ein-
14dt, die Erfahrungen des Dichters nachzuvollziehen.

Literaturverzeichnis

Blumenberg, Hans, Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Da-
seinsmetapher, Frankfurt am Main 1979.

Borstinghaus, Jens, Sturmfahrt und Schiffbruch. Zur lukanischen
Verwendung eines literarischen Topos in Apostelgeschichte
27,1-28,6, Tiibingen 2010.

Charlet, Jean-Louis, Aesthetic trends in late Latin poetry (325-410),
Philologus 132 (1988) 74-85.

Charlet, Jean-Louis, La tempéte apaisée et la marche sur I’eau dans
la poésie de Prudence, Studi tardoantichi 7 (1989) 227-247.



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzahlung und Deutung bei Prudentius

Cunningham, Maurice P., Aurelii Prudentii Clementis Carmina,
Turnhout 1966.

Garuti, Giovanni, Prudentius, Contra Symmachum. Testo, traduzione
e commento, UAquila 1996.

Goldhill, Simon, Literary history without literature: Reading practi-
ces in the ancient world, SubStance 28 (1999) 57-89.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Herzog, Reinhart, Die Bibelepik der lateinischen Spitantike. For-
mengeschichte einer erbaulichen Gattung, Bd. 1, Miinchen 1975.

Huemer, Johannes, Gai Vetti Aquilini Iuvenci Evangeliorum libri
quattuor, Wien 1891.

Kraeling, Carl Hermann, The Christian building, New Haven 1967
(The excavations at Dura-Europos. Final report 8,2).

Lubian, Francesco, I tituli historiarum tardoantichi come forma di
“riscrittura biblica epigrammatica” - con un commento a Prud.
ditt. XXXIV, Interférences. Ars scribendi 9 (2016) 1-28.

Manitius, Max, Zu Juvencus und Prudentius, Rheinisches Museum
fiir Philologie 45 (1890) 485-491.

Pillinger, Renate, Die Tituli Historiarum oder das sogenannte Ditto-
chaeon des Prudentius. Versuch eines philologisch-archéologi-
schen Kommentars, Wien 1980.

Ratkowitsch, Christine, Vergils Seesturm bei Iuvencus und Sedulius,
Jahrbuch fiir Antike und Christentum 29 (1986) 40-58.

Schliesser, Benjamin, Der Seewandel des Petrus (Mt 14,28-31) in
frithchristlicher Literatur und Kunst. Zur Wirkungsgeschichte
einer unbequemen Petruserzihlung, in: Jorg Frey/Martin Wall-
raff (Hrsg.), Petrusliteratur und Petrusarchiologie. Romische
Begegnungen, Tiibingen 2020, 43-86.

Schubert, Christoph, Between imitation and transformation: The
(un)conventional use of epic structures in the Latin biblical
poetry of Late Antiquity, in: Christiane Reitz/Simone Finkmann
(Hrsg.), Structures of epic poetry, Bd. 3: Continuity, Berlin 2019,
79-133.

37



38 Bardo Maria Gauly

Smolak, Kurt, Der Hymnus fiir jede Gebetsstunde (Prudentius, Cat-
hemerinon 9). Eine interpretierende Analyse, Wiener Studien 113
(2000) 215-236.

Trénkle, Hermann, Prudentius. Contra Symmachum - Gegen Symma-
chus, Lateinisch - deutsch, Turnhout 2008.

Vega, P. Angel Custodio, Capitulos de un libro. Juvenco y Prudencio,
La ciudad de Dios: Revista quincenal religiosa, cientifica y litera-
ria 157 (1945) 209-247.



Juvencus bei Paulinus von Nola

Stefan Freund

Abstract: Even a cursory glance at all the quotations from Juvencus
in Paulinus of Nola reveals that the first biblical epic poet serves
as one of Paulinus’ clear poetic role models. On the one hand, Pau-
linus adopts poetic formulae coined by Juvencus, including both
hexameter closures and other junctures. In part, Paulinus of Nola
appears to be the only discernible imitator of Juvencus, while at
times he seems to incorporate these as an integral part of Chris-
tian poetic diction. An individual examination of three examples
(Iuvenc. 1,579 cited in Paul. Nol. carm. 14,7; Iuvenc. 1,366 and
2,437 cited in Paul. Nol. carm. 23,224 and 29,32; Iuvenc. 3,16 cited
in Prud. cath. 7,36 and Paul. Nol. carm. 18,141) supports the con-
clusion that Paulinus of Nola uses Juvencus’ effective formulation
elements precisely to elevate the figure of Saint Felix in his Nata-
licia. There is a range of possible evidence for junctures from the
older poetry which Juvencus attributes to a Christian interpretati-
on. An exemplary study (Iuvenc. 1,339 and Paul. Nol. carm. 20,106;
Iuvenc. 1,697 and Paul. Nol. carm. 15,289; Iuvenc. 2,420 and Paul.
Nol. carm. 16,10; 18,46) shows that the Christianising influence of
Juvencus can be demonstrated with varying degrees of clarity.

Nach der Centonendichterin Proba und in etwa zeitgleich mit Pru-
dentius gehort Paulinus von Nola zu den ersten Vertretern der
christlichen lateinischen Dichtung, bei denen Juvencus seine Spu-
ren hinterlassen hat. Dabei muss Paulinus von Nola als eine der pra-
genden Gestalten des lateinischen Christentums im vierten Jahr-

39



40

Stefan Freund

hundert ein wichtiger Gradmesser fiir die Rezeption des Juvencus
sein.

Beginnenwir daher miteinemkurzenBlickaufden Autorundsein
Werk:! Meropius Pontius Paulinus wird um 350 in Bordeaux in eine
reiche Familie geboren, die Landereien in Siidfrankreich, Spanien
und Kampanien besitzt. Er erhidlt eine vorziigliche Ausbildung.
Einer seiner Lehrer ist Ausonius. Mit ihm freundet er sich auch
an. Paulinus beginnt eine Amterlaufbahn, die ihn nach Kampanien
fithrt. Die dortige Verehrung des Heiligen Felix beeindruckt ihn
nachhaltig. Aus seiner Ehe mit Therasia geht ein Sohn hervor, der
jedochbald stirbt. Nach seiner Taufe im Jahr 389 in Bordeaux wendet
er sich einem asketischen Leben zu, er verschenkt sein Vermogen,
394 wird er in Barcelona zum Priester geweiht. 395 begibt er sich mit
seiner Gattin nach Nola in Kampanien. Dort beginnt er beim Grab
des Heiligen Felix ein monastisches Leben. Er sorgt fiir den Ausbau
des Ortes Cimitile als Pilgerstdtte und, durch den Austausch mit
fithrenden Personlichkeiten der Zeit, fiir ihre Bekanntheit. Zwischen
408 und 415 stirbt Therasia. 410 wird Paulinus Bischof. Er stirbt am
22.Juni 431. Uberliefert ist sein umfangreiches Werk aus 51 Briefen,
darunter acht an ihn gerichtete, und 33 Gedichten, von denen heute
28 als echt gelten. Durch seine Verbindung mit Personlichkeiten wie
Ausonius und Augustinus, zu denen er in Briefkontakt steht, aber
auch durch seine herausragende Bildung und seine Hinwendung
zum asketischen Christentum verbinden sich in Paulinus wichtige
Linien des intellektuellen, spirituellen und literarischen Lebens im
vierten Jahrhundert.

Moglicherweise lernt Paulinus das Werk des Juvencus bereits bei
seinem Lehrer Ausonius kennen, der seinerseits mehrfach Formeln
daraus nutzt.?

1 Dazu jetzt umfassend Divjak/Schmidt 2020.

2 Besonders signifikant sind die gemeinsamen Hexameterschliisse sollemnia pa-
schae Auson. 27,2,9 Green = 397,9 Souchay wie Iuvenc. 2,153 (dann Paul. Petric.
Mart. 5,652) und ignicomus sol Auson. 27,14b,8 Green = 396,8 Souchay wie Iu-
venc. 3,1, die nur in der Flexionsform variierenden Hexameterschliisse in sae-
cula regnans Auson. 2,3,83 Green = 153,83 Souchay wie in saecula regnat Iuvenc.
4,812 und properata morte Auson. 6,3 Green = 320,3 Souchay wie properata morte
relinquet Iuvenc. 4,16, der nur in der Flexionsform variierende Hexameterbe-



Juvencus bei Paulinus von Nola

Einen ersten Eindruck von der Rolle, die Juvencus im dichterischen
Werk - in den Prosapassagen der Briefe hat die Forschung, soweit
ich sehe, bislang noch keine Spuren des Juvencus gefunden - des
Paulinus im Vergleich zu anderen Dichtern spielt, vermitteln be-
reits die Indices der Ausgaben:®

Vergil ovid Juvencus Horaz Statius
Hartel/Kamptner 1999 576 126 92 81 31
Dolveck 2015 271 80 32 48 30

Daran lésst sich, mit aller Vorsicht formuliert, die Vermutung kntip-
fen, dass der erste Bibeldichter bereits nach wenigen Jahrzehnten
in den weiteren Kanon der zu imitierenden Dichter vorgedrungen
ist. Ein ndchster Blick muss dann der Verteilung der Reminiszenzen

ginn crimine adulterii Auson. 11,23,3 = 213,3 Souchay wie crimen adulterii Iuvenc.
3,478, sowie die Junktur errori obnoxius (vgl. Auson. 2,3,52 Green = 153,52 Sou-
chay und Tuvenc. 4,29) und die Bezeichnung Gottes als pater rerum (vgl. Auson.
4,6 Green = 317,6 Souchay und Iuvenc. 1,16). - Bemerkenswert ist in diesem
Zusammenhang fiir Paulinus von Nola die in der Forschung zu diesem oft nicht
(z.B. bei Sassi 2020, 20) rezipierte Umakzentuierung bei Green, der zunéchst
(1971, 51) die Parallelen zwischen Juvencus und Ausonius (nur einen Teil der
oben aufgezihlten) fiir nicht zwingend signifikant erklirt (,,Ausonius quotes
him [sc. Juvencus] very little, if at all.“) und daher annimmt, Paulinus von Nola
habe Juvencus erst spater in Spanien kennengelernt. Spiter aber kommt Green
(1991, XXI; vgl. Green 2006, 129), anscheinend auf der Basis weiterer Nachwei-
se, zu dem Schluss ,,He [sc. Ausonius] certainly echoes and quotes Juvencus®.
Damit wird man nun tatsdchlich auch eine frithe Begegnung des Paulinus von
Nola mit Juvencus fiir moglich erachten.

3 Natiirlich erzeugen dergleichen Ubersichten eine Scheinobjektivitit: Zum
einen sind hier die zitierten Stellen aufgelistet, man miisste also sowohl die
Linge des jeweiligen Oeuvres als auch Mehrfachzitate beriicksichtigen, um
wirklich die Nutzungsintensitét zu erfassen. Zum anderen divergieren die hier
betrachteten Similien in der Deutlichkeit der Bezugnahme. Und drittens ist
hier die Gesamtheit der jeweils in die Ausgaben aufgenommenen Werke be-
riicksichtigt - darunter auch solche, die sicher nicht Paulinus von Nola gehs-
ren. Diese Unsicherheitsfaktoren treffen aber auf alle Autoren gleichermafen
zu. Die Gegeniiberstellung hat jedenfalls in erster Linie illustrativen Charak-
ter.

41



Stefan Freund

iiber das Corpus der unter dem Namen des Paulinus von Nola iiber-
lieferten Gedichte gelten:*

Lingein Anzahlder Inhalt, gegebenenfalls

ichi
Gedicht Versen  Parallelen Datierung Versmaf

1° 9 0 Geschenkbegleitgedicht: Drosseln Hexameter

2 12 0 Geschenkbegleitgedicht: Muscheln Hexameter

3 12 0 Fragment aus poe.tlscher Fassung Hexameter
zu Suetons De regibus

6 330 - Bibelpar?phrase:Joham'les— Hexameter
Panegyricus (Laus Ioannis), 393

7 51 0 Bibelparaphrase: Psalm 1 jambischer Trimeter

8 32 1 Bibelparaphrase: Psalm 2 Hexameter

9 71 0 Bibelparaphrase: Psalm 137 Hexameter

10 331 0 Versepistel an Ausonius polymetrisch

11 68 0 Versepistel an Ausonius polymetrisch
Natalicium 1: Noch auf dem Weg

12 H

39 0 nach Nola, 395 exameter

13 36 0 Natalicium 2: Erster Jahrestag, 396 Hexameter
Natalicium 3: Pilgerzug nach Nola

14 135 1 Hexameter

3 (Aen. 7), 397 xamete
15 361 3 Natalicium 4: Vita des Felix, 398 Hexameter

4 Wiederum ermittelt nach den Indices von Hartel/Kamptner 1999 und Dolveck
2015.

5 Hier zugrunde gelegt ist die Zdhlung der Gedichte nach Hartel/Kamptner
1999.



Juvencus bei Paulinus von Nola 43

16 299 5 Natalicium 5: Vita des Felix, 399 Hexameter
17 340 2 Propemptikon fiir Bischof Nicetas sapphische Strophe
18 468 9 Natalicium 6: Wunder des Felix, 400 Hexameter
19 730 6 Zg;alicium 11: Wunder des Felix, Hexameter

Natalicium 12: Strafe fiir einen

20 444 5 . Hexameter
Eidbruch, 406
Natalicium 13: Portrit der

21 857 7 . . olymetrisch
Asketengemeinschaft in Nola POy
Versepistel an Jovius, einen

22 167 1 Landsmann aus Aquitanien, tiber Hexameter
dessen Zweifel an der christlichen
Lehre

23 335 3 Natalicium 7: Wunder des Felix, 401 Hexameter
Versepistel an Cytherius:

24 942 7 Mirakelbericht, Hagiographie, Jambus
Erziehung
Epithalamium fiir Julian von

25 241 1 p J v elegisches Distichon
Aeclanum
Natalicium 8: Predigt nach Schlacht

26 429 5 von Pollentia, Wunder des Felix, = Hexameter
402

27 647 7 Natalicium 9: Bauten von Nola Hexameter

28 325 3 Natalicium 10: Bauten von Nola Hexameter

29 35 ) Natalicium 14 (nur Fragmente), Hexameter

408/409

Consolatio an Pneumatius und
31 632 8 elegisches Distichon
Fidelis zum Tod des Sohnes g

Eine Sonderstellung nimmt dabei ganz offensichtlich die Laus Io-
annis (carm. 6) ein, ein Bibelgedicht iiber das Leben Johannes des
Téufers in 330 Hexametern. Sie soll bei den folgenden Uberlegun-
gen nicht mehr beriicksichtigt werden, und zwar aus zwei Griinden:



44

Stefan Freund

Zum einen hat man in der neueren Forschung die Verfasserschaft
des Paulinus fiir die Laus loannis mit gewichtigen Griinden in Zweifel
gezogen,® zum anderen iiberschneiden sich Juvencus und die Laus
Ioannis thematisch so unmittelbar, dass eine Untersuchung in die-
sem Fall unter der Mal3gabe einer direkten imitatio und aemulatio ge-
fithrt werden und auch die unterschiedlichen Schwerpunktsetzun-
gen in der Darstellung des neutestamentlichen Johannes-Stoffes
beriicksichtigen miisste.” Zudem hat sich die bisherige Forschung
bereits zur Juvencus-Rezeption bei Paulinus von Nola auf die Laus
Ioannis konzentriert® und sie auch als programmatisch vorbildhaft
fiir die Bibelparaphrastik in der Laus Ioannis® und poetologisch im-
pulsgebend erkannt.’

Hier soll es jedoch darum gehen, wie Paulinus von Nola als der
fiir uns erste als Personlichkeit fassbare christliche lateinische
Dichter nach Juvencus dessen Bibelepos in der gesamten Breite
seines dichterischen Schaffens aufgreift. Fiir diese Werke hat die
Forschung im Wesentlichen die Tatsache der minder bedeutsamen
Nutzung konstatiert' oder sie fiir Einzelstellen ausgewiesen'? und
betrachtet - so hat man etwa bei der Einfithrung des Lobes des

6 Zum Stand Schmidt 2020, 375.

7  Dieser Frage soll in der Dissertation von Philipp Buckl ein eigenes Kapitel ge-
widmet sein.

8  So etwa Flury 1973; Walsh 1975, 17; Skeb 1997, 98-100; Trout 1999, 99; Nazzaro
2001; Nazzaro 2002/2006; Nazzaro 2003; Nazzaro 2004a; Nazzaro 2004b; Nazza-
ro 2006/2007; Nazzaro 2009; Divjak/Schmidt 2020, 364.

9  Herzog 1975, LXXVI sieht in der Laus loannis die ,,Endstufe der paraphrasti-
schen Form*; Kirsch 1985, 111 erkennt keine programmatische Weiterentwick-
lung gegeniiber Juvencus, dagegen jedoch Skeb 1997, 128 Anm. 202.

10 So greift etwa die Laus Ioannis in poetologisch-reflexiven Passagen (Paul. Nol.
carm. 6,7f.; 15; 26-49; v.a. 30; 38-42; 45) die Gewidsser-Metaphorik auf, die sich
auch in der praefatio des Juvencus (9f.; 25-27) findet, dazu Kohlwes 1979, 167-
169.

11 Vgl Green 1971, 51f.: ,,We should not expect echoes to be frequent or resoun-
ding; for Juvencus was a translator, and in addition did much borrowing of the
classics himself. Moreover, there would be little point in frequently quoting an
unknown author unless his expression merited it.”

12 Neues gegeniiber den Indices findet sich etwa bei Kirstein 2000, 144; Surmann
2005, 58; Filosini 2008, 130. Salvini 2011 geht im Einleitungskapitel ,,Da Gerola-
mo aBeda“ (8-24) seines Buches zur Juvencus-Rezeption auf Paulinus von Nola
nicht ein. Shanzer 2021, 190-204 vergleicht die Darstellungen des Tanzes der



Juvencus bei Paulinus von Nola

Heiligen Felix Parallelen zu Juvencus gesehen.”® Auch das Konzept,
dass sich der Dichter mit seinem Werk eine Anwartschaft auf ewiges
Heil erwerben kénne, wurde als gemeinsames Motiv angesprochen. ™

Die folgenden Uberlegungen wollen angesichts dessen einen
ungefihren Gesamtiiberblick tiiber die Juvencus-Nutzung bei
Paulinus von Nola bieten. Im Mittelpunkt stehen daher die Gedichte
(auRer der Laus Ioannis), fiir die man in der Forschung Beziige auf
Juvencus namhaft gemacht hat, ndmlich: aus den Natalicia die
carmina 18,16, 27, 26, 20, 21 und 19, die Consolatio an Pneumatius und
Fidelis (carm. 31) und die umfangreiche polymetrische Versepistel
an Cytherius (carm. 24).

Ich werde im Folgenden in zwei Schritten vorgehen: Zunéchst
werde ich diejenigen Stellen betrachten, an denen unserem Befund
nach Paulinus von Nola Formulierungen verwendet, die Juvencus
gepragt hat (1.1), und zwar zunichst Versschliisse (1.1.1) und
dann anderes Material (1.1.2). Drei ausgewihlte Beispiele werden
anschlieBend (1.2) genauer untersucht: der Priifer des Herzens
(1.2.1), der schwarze Ddmon (1.2.2) und der siebenfiltige Himmel
(1.2.3).

Der zweite Teil ist solchen Wendungen gewidmet, die zwar
schon vor Juvencus in der Dichtung belegt sind, aber von diesem
eine spezifisch christliche Deutung erfahren haben und unter dieser
MaRgabe rezipiert werden. Nach einem Uberblick (2.1) werde ich
an wiederum drei exemplarischen Fillen (2.2.1-2.2.3) die Frage zu
erértern suchen, wie sicher eine solche christliche Uberformung
durch Juvencus belegt werden kann. Dabei soll stets auch im Blick
gehalten werden, wo Juvencus exklusiv von Paulinus rezipiert zu
werden scheint und wo es sich um Wendungen handelt, die mit
Juvencus ins Gemeingut christlicher Dichtersprache iibergehen.

Salome Iuvenc. 3,33-69 und Paul. Nol. carm. 25,113-140 (sowie weitere christ-
liche Zeugnisse), Zitatbeziehungen scheinen nicht vorzuliegen.

13 So verweist Surmann 2005, 30f. fiir Paul. Nol. carm. 29,23f. [...] ut diuina mei bene
gesta patroni / Felicis referam auf Iuvenc. praef. 19f. Nam mihi carmen erit Christi
uitalia gesta, / diuinum populis falsi sine crimine donum.

14 So Kamptner 2005, 92: Paul. Nol. carm. 18,48 und Iuvenc. praef. 22-24.

45



46

Stefan Freund

| Paulinus verwendet von Juvencus gepragte
Formeln

1.1 Uberblick iiber das Material

I.1.1 Versschlisse

Am deutlichsten zeigt sich die Ubernahme von Formelgut, das
auf Juvencus zuriickgeht, an den Versschliissen. In einigen Fillen
scheint nur Paulinus von Nola hier Material von Juvencus zu nut-
zen, das in der spiteren lateinischen christlichen Dichtung nicht
mehr aufgegriffen wird:

- Saluator Iesus (Iuvenc. 1,769, aus der Heilung der Schwiegermut-
ter des Petrus nach Mt 8,15) ist zu finden bei Paulinus von Nola
in der Consolatio (carm. 31,425 rumpe mei lapidem cordis, saluator
Iesus).

- Careceris atri*® erscheint bei Juvencus (1,517) und dann bei Pauli-
nus von Nola (carm. 26,298).1¢

Trotz Verdnderungen in ihrer Abhdngigkeit klar erkennbar sind die

folgenden Versschliisse:

- Pertendere gressum bei Juvencus (1,241) und pertendere cursum bei
Paulinus von Nola (carm. 20,160) fiir ,die Reise fortsetzen®,”

- bei cunctatio mentis des Juvencus (1,33) ersetzt Paulinus von Nola
(carm. 27,416) den Nominativ durch das im Ablativ metrisch
dquivalente, sehr seltene®® cunctamine.

An anderen Stellen greift Paulinus Versschliisse des ersten Bibel-

epikers auf, die weiteren Nachhall in der christlichen lateinischen

Dichtung finden:

- Gloria Christus ist bei Juvencus (praef. 24; 2,134) erstmals in der
lateinischen Dichtung belegt, es erscheint (auch in der Variante

15 Vgl. aber schon [Sen.] Herc. O. 1141 Laxabit atri carceris iam iam fores.

16 Vgl ferner Paul. Nol. carm. 15,241 [...] fugit atri carceris horror.

17 Vgl ThLL X,1 1779,40f.

18 Vgl. ThLL IV 1390,82-1391,3 mit insgesamt vier Belegen, an derselben Verspo-
sition Avien. Arat. 135 cunctamina lapsu.



Juvencus bei Paulinus von Nola 47

gloria Christi) dreimal in den Epigrammen des Damasus," sechs-
mal bei Paulinus von Nola,”® einmal bei Prudentius (c. Symm.
2,772) und dann in der spiteren christlichen Dichtung.?!

- Ante tribunal findet sich seit Juvencus (4,590) bei Prudentius
(perist. 11,77), Paulinus von Nola (Epitaphium Cynegii 9 = CIL X
1370,9 = CLE 684,9), Sedulius (carm. pasch. 5,139) und weiteren
christlichen Dichtern.?

Besonders der Schluss der vier Biicher des Juvencus wirkt nach:

- Insaeculauitam erscheint bei Juvencus (4,811, vorletzter Vers des
Werkes) und dann bei Paulinus von Pella (orat. 19, letzter Vers);
Paulinus von Nola (carm. 22,64) und Paulinus Biterrae (epigr. 12)
verwenden in saecula uitae.

- Aufin saecula regnat endet der Schlussvers des Juvencus (4,812),
bei Ausonius (2,3,83 Green = 153,83 Souchay, drittletzter Vers)
findet sich in saecula regnans, bei Paulinus von Nola (9,36) in sae-
cula regni, bei Prudentius (c. Symm. 1,540) und Venantius Fortu-
natus (Mart. 4,614) in saecula regno.

Bei manchen Versschliissen kommen andere Nutzer Juvencus noch

etwas naher als Paulinus von Nola:

- Munerauerbiist bei Juvencus (1,764) und dann bei Alcimus Avitus
(carm. 4,419) belegt, bei Paulinus von Nola munere uerbi (carm.
22,25).

- Perpete uita findet sich bei Juvencus (2,508) und beim Hepta-
teuchdichter (lev. 240), bei Paulinus von Nola uitae perpetis
(carm. 24,843, jambischer Trimeter).

- Dominumque deumque findet sich zweimal bei Juvencus (1,24 und
4,49); als Versschluss greifen dies das Carmen aduersus Marcioni-
tas (4,221) und Venantius Fortunatus (Mart. 3,200; carm. 2,15,19)
auf, im Versinneren Paulinus von Nola (carm. 27,418) und Sedu-
lius (carm. pasch. 2,216).

19 Damas. carm. 1,7; 8,9; 21,3 Ferrua Christi.

20 Paul. Nol. carm. 14,43; 18,439; 23,251; 27,492 und epist. 32,10,1 Christi; carm. 6,2
Christe.

21 Carm. adv. Marc. 3,269; Paul. Petric. Mart. 5,434; Alc. Avit. carm. 2,34; Coripp.
Ioh. 4,269; Ven. Fort. Mart. 2,298; 441.

22 Orient. carm. app. 3,174; Sidon. carm. 7,523; Drac. laud. dei 2,469 etc.



48

Stefan Freund

Bei den meisten der hier zusammengetragenen Versschliisse ist ein
semantischer Bezug auf spezifische Themen des Christentums er-
kennbar. Sie ergdnzen somit das aus der klassischen Dichtung iiber-
nommene Formelgut.

1.1.2 Sonstige Junkturen

Auch bei Junkturen im Versinneren rezipiert Paulinus von Nola Ma-
terial aus Juvencus:

Tenebris carceris verwendet Juvencus ofter (1,517; 3,48; 450),
ebenso Paulinus von Nola (carm. 21,264; 24,759).

Pretioso sanguine verwendet Juvencus (3,611), dann Paulinus von
Nola (carm. 19,7; 27,306).

Iam desperantibus erscheint in der Dichtung nur bei Juvencus
(1,579) und dann bei Paulinus von Nola (carm. 16,219).

Die Formulierung munera trina bei Juvencus (1,249) wird bei Pau-
linus von Nola in einem jambischen Vers (carm. 24,797) in trino
trinitatis munere aufgegriffen.

Der Ausdruck uela tumescunt wird nach Juvencus (2,25f.) bei Pau-
linus von Nola (carm. 17,104) verwendet.?

Den Versbeginn uipereae gentis suboles des Juvencus (1,328) iiber-
nimmt Paulinus von Nola zweimal (carm. 9,53; 23,46) in der
Form uipeream subolem.*

Doch wie bei den Verschliissen, so sind auch viele Junkturen, in de-
nen Paulinus von Nola von Juvencus beeinflusst scheint, noch bei
anderen christlichen Dichtern nachgewiesen, so etwa:

Die Junktur puro corde findet sich bei Juvencus (1,463), dann bei
Paulinus von Nola (carm. 24,287; 773) und bei spiteren Dich-
tern.”

Corporeis oculis findet sich bei Juvencus (1,319), dann bei Pruden-
tius (ham. 893) und Paulinus von Nola (carm. 31,207) sowie bei
Pseudo-Prosper (carm. de prov. 160).

Diuino munere erscheint bei Juvencus (2,187), dann bei Paulinus

23
24
25

Vgl. Kirstein 2000, 144.
Vgl. Surmann 2005, 58; 219.
Drac. laud. dei 2, 754; Hymn. 44b,15 Walpole; CLE 115,4.



Juvencus bei Paulinus von Nola

von Nola (carm. 25,143), Paulinus von Pella (euch. 112), Paulinus
von Petricordia (Mart. 2,537; 4,113; 333) und 6fter.2¢
Auch hier zeigt sich eine semantische Ausrichtung auf christliche
Themen. Man wird all dies als Belege fiir die wichtige Rolle des Ju-
vencus bei der Herausbildung einer christlichen Dichtersprache he-
ranziehen konnen.

1.2 Ausgewibhlte Beispiele

1.2.1 Scrutator cordis — Der Prifer des Herzens

In seiner Wiedergabe des Gebotes Mt 6,3f., beim mildtitigen Schen-
ken solle die linke Hand nicht wissen, was die rechte tue, der Vater
werde es vergelten, formt Juvencus die Aussage pater tuus, qui uidet
in absconso, reddet tibi in palam (Vet. Lat.””) um zu rependet / occulti
solus scrutator praemia cordis (1,578f.). Aus dem ,Vater, der das Ver-
borgene sieht, wird also der ,einzige Priifer des geheimen Herzens".
Hinter dieser Zuspitzung des Bibelepikers scheint die Bezeichnung
Gottes als ,Priifer auf Herz und Nieren® - scrutator renis et cordis —
aus Offb 2,23% zu stehen. Paulinus von Nola betont zu Beginn des
dritten Natalicium (carm. 14), dass Felix zwar ein Bekenner sei, aber
nicht das Martyrium erlitten habe; Gott stelle eine solche Marty-
riumsbereitschaft dem Martyrium gleich, denn er sei ein ,Priifer
des schweigenden Herzens‘ (carm. 14,7 cordis taciti scrutator). Zwar
wird die Bezeichnung Gottes als scrutator cordis (also auch ohne die
Nieren) in der christlichen Prosa &fter aufgegriffen,” doch in der

26 Eug. Tolet. carm. 8,29; CLE 777,5; 779,1.

27 Der Evangelientext der Vetus Latina ist hier nach Jiilicher (1963; 21970; 21972;
21976) zitiert.

28 So fiir die Vetus Latina belegt Cypr. testim. 3,56 1. 8, der Ausdruck des Priifens
auf Herz und Nieren‘ geht zuriick auf die (sprachlich der uns interessierenden
Formulierung etwas ferner stehenden) alttestamentlichen Aussagen Ps 7,10
£tdlwv kapdiag kai veppolg 0 0ed¢ (Vet. Lat. Sabatier scruta corda et renes deus),
Jer 11,20 kpivwv dikaia Sokiudlwv veppoLg kal kapdiag, Spr 24,12 kUplog
kapdiag mdvrwv yvwoket (Vet. Lat. Sabatier deus corda omnium nouit).

29 Etwa Tert. anim. 15,4 scrutatorem et dispectorem cordis deum legimus; Cypr. epist.
57,3,3 de his iudicat occultorum scrutator et cognitor cito uenturus et de arcanis cor-

49



50

Stefan Freund

Dichtung findet sie sich nur bei Juvencus und Paulinus - und zwar
in derselben Versposition,® jeweils mit einem Attribut zu cor und
im Zusammenhang damit, dass Gott individuell den Lohn fiir ein
von aullen nicht erkennbares frommes Verhalten zumisst (Offb 2,23
geht es hingegen vor allem um Strafen fiir die Verfolger und Gottes-
feinde). Daher wird man durchaus annehmen kénnen, dass Paulinus
von Nola an dieser fiir das Lob des Felix bedeutsamen Stelle auf eine
Formulierung zuriickgreift, die ein in der christlichen Literatur 6f-
ter verwendetes Bild fiir Gott, der das Innere des Menschen kenne,
in zugleich biblischer wie poetischer Gestalt bietet.

1.2.2 Der schwarze Damon

Ausgangspunkt sind zwei Stellen bei Juvencus, an denen dieser den
Bibeltext weiter entfaltet. Die bei Mt 4,1 knapp gehaltene Einleitung
der Versuchung Jesu in der Wiiste (Vet. Lat. tunc Iesus ductus est in
desertum ab spiritu, ut temptaretur a diabolo) erginzt Juvencus unter
anderem um die Aussage, dass der Neid den schwarzen Sinn des
Diamons ergreife (1,366f. mox liuor daemonis atram / cum terrore ra-
pit mentem). Und bei der Aussendung der Jiinger fordert Jesus diese
nach Mt 10,8 dazu auf, Kranke zu heilen, Tote aufzuerwecken, Aus-
sdtzige rein zu machen und Ddmonen auszutreiben. Bei Juvencus
lautet die Formulierung (2,436f.):

Pergentes uero similem mihi sumite mentem,
ut uobis subigat uirtutes daemonis atri.

Wenn ihr geht, nehmt einen Geist an, der meinem entspricht, dass er
euch die Michte des schwarzen Ddmons unterwirft.

dis atque abditis iudicaturus; Ambr. epist. 5,23,6 sed quae occulta hominibus, deo
nota sunt; nouit enim omnia qui scrutator est cordis.

30 Ebenso auch der erste Beleg Lucan. 4,297f. (ein Vergleich: der Wassermangel
zwingt die bei Ilerda eingeschlossenen Pompejaner tiefer zu graben als die
Goldsucher in Asturien) Non se tam penitus, tam longe luce relicta / merserit Asty-
rici scrutator pallidus auri. Die Stelle scheint mir ndher an Tuvenc. 1,578 (selbe
Versposition, Enjambement, geschlossene Wortstellung mit dem Genitivattri-
but zu scrutator, beides mit Attribut) zu liegen als die von Kievits 1940, 137
angegebene Lucan. 5,122.



Juvencus bei Paulinus von Nola

Die Junktur daemon ater erscheint hier erstmals,*' dann zweimal bei
Paulinus von Nola, und wiederum als Versschluss: Ebenfalls im Ge-
nitiv am Ende eines Fragments aus den Natalicia - Paulinus will Gott
als denjenigen preisen, mit dessen Kraft Felix die Kranken besuche
und ,,die von der Kraft des schwarzen Ddmons gefangenen Seelen
befreit” (carm. 29,32f. captiuasque animas ui daemonis atri / absolu-
it). Auch die zweite Stelle, aus dem siebten Natalicium, bezieht sich
auf die von Gott verliehene Kraft des Felix, der eine Augenverlet-
zung des Mitbruders Teridius auf wundersame Weise heilt. Ange-
rufen wird Felix in diesem Zusammenhang mit den Worten (carm.
23,223-225):

[...] te quoque dextra potentem
sanifera uirtute dedit, qua daemonas atros
excruciando domas. 225

[...] die rechte Hand Gottes schenkte auch dich, erméchtigt mit heilen-
der Kraft, mit der du die schwarzen Ddmonen quilst und bezwingst.

Hier ist nun, wie bei Iuvenc. 2,437, von uirtus die Rede - dort war
es freilich die bose Kraft des Damons, hier ist es die heilende des
Felix. Gleichwohl ist die kontextuelle Ndhe beider Paulinus-Stellen
zu Juvencus, insbesondere zur Aussendung der Jiinger (2,436f.), un-
bestreitbar: So wie den Jiingern die Kraft zugesprochen wird, Men-
schen zu heilen, indem sie den schwarzen Damon iiberwinden, so ist
auch Felix diese Kraft geschenkt. Umso auffilliger ist die Anlehnung
an Juvencus beziiglich des ,schwarzen‘ Ddmons, als der Bibelepiker
diese Farbangabe in beiden Fillen der biblischen Vorlage hinzu-
gefiigt hatte. Paulinus tibernimmt diese Nuance an den genannten
Stellen fiir seine poetische Darstellung des Ddmons, dem sein Held
Felix - wie Jesus und seine Jiinger bei Juvencus - entgegentritt.

1.2.3 Der siebenfiltige Himmel

Die Offnung des Himmels bei der Taufe Jesu schildert Mt 3,16 recht
niichtern - in der Vetus Latina liest man: Aperti sunt ei caeli (,die Him-

31 Vgl ThLLII 1061,28f.

51



52

Stefan Freund

mel 6ffneten sich ihm‘). Juvencus macht daraus den Vers 1,356:
Scinditur auricolor caeli septemplicis aethra (,die goldfarbene Atherluft
des siebenfiltigen Himmels spaltet sich‘). Das ist gesucht poetisch,*
besonders aufschlussreich ist septemplex: Der Ausdruck findet sich
erstmals bei Vergil (Aen. 12,925 - fiir einen Schild mit sieben Schich-
ten),* aber nur hier bei Juvencus als Junktur mit caelum - und hat
im biblischen Text keinerlei Aquivalent. Ob die Siebenzahl nur Teil
der pleonastischen Wiedergabe des Plurals caeli ist, ob sie auf die jii-
dische-babylonische Vorstellung von sieben Himmeln anspielt oder
auf die sieben Planetensphéren der griechisch-romischen Vorstel-
lungswelt, ist umstritten® und fiir uns weniger wichtig. Jedenfalls
benutzt zunichst Prudentius die von Juvencus geprégte Junktur: Im
Fastenhymnus sagt er, Mose habe den ,Fiirsten des siebenfiltigen
Himmels* (cath. 7,36 caeli principem septemplicis) nicht ohne vorhe-
riges Fasten sehen konnen, gemeint ist dabei die Gottesbegegnung
bei der Ubergabe der Zehn Gebote (v.a. Ex 34,28; Dtn 9,9). Dann
schildert Paulinus von Nola im sechsten Natalicium, wie die ,Scharen
des siebenfiltigen Himmels* (carm. 18,141 septemplicis agmina cae-
li) den verstorbenen Felix in den Himmel geleiten. Gemeinsam ist
allen drei Stellen nicht nur die ungew6hnliche Wendung im Geni-
tiv, sondern vor allem, dass die ,Siebenfiltigkeit* des Himmels eine
sachlich redundante Angabe ist. Sie dient jeweils dazu, die Trans-
zendenz der gottlichen Sphire, die in einer liminalen Situation zur
menschlichen Sphire erscheint, zu illustrieren. Hierfiir stellt Juven-
cus offensichtlich Prudentius und Paulinus von Nola eine geeignete
Ausdrucksform zur Verfiigung.

32 Vgl. Fichtner 1994, 62-72: Scinditur (statt des einfachen aperiri) ist ein vergili-
scher Versanfang, auricolor ein Hapax, aethra ein Poetismus.

33 Dann bei Ovid und in der nachklassischen Dichtung.

34 Fiir Fichtner 1994, 68-70 ist die Sache unklar, fiir Liebrand 2021, 106-108 trifft
die planetarische Deutung zu.



Juvencus bei Paulinus von Nola

2 Paulinus verwendet von Juvencus christianisierte
Formeln

2.1 Uberblick iiber das Material

Die bislang diskutierten Versschliisse und Junkturen sind erstmals

bei Juvencus belegt und werden dann von Paulinus von Nola und

hiufig auch von weiteren christlichen Dichtern rezipiert. In einigen

Fillen jedoch iibertragt Juvencus Material aus der paganen Dich-

tung in einen christlichen Kontext - und darin folgt ihm jeweils

Paulinus von Nola:

- Der vergilische Hexameterschluss miserabile uulgus (Aen. 2,798)
erscheint auch in der weiteren paganen Dichtung.* Juvencus
(4,516) verwendet ihn fiir die Hascher, die Jesus gefangen neh-
men (Mt 26,47), Paulinus von Nola fiir die Zuschauer bei einem
Wunder des Felix (carm. 20,115).

- Als Hexameterschluss erscheint culmina caeli erstmals in astro-
nomischem Kontext bei Manilius (1,150); Juvencus (3,456) und
Paulinus von Nola (carm. 10,120) iibernehmen dies in Aussagen
iiber die GréRe Gottes.*

- Bei Statius findet sich 6fter der Ausdruck gaudia celare (Theb.
10,185; 454f.; Ach. 1,753),” ihn iibernehmen Juvencus (1,50) und
Paulinus von Nola (carm. 18,431).

Wie schon bei den von Juvencus selbst geprédgten Formeln zu be-

obachten war, finden viele der von Juvencus in einen christlichen

Kontext gesetzten Wendungen aus der paganen Dichtung weitere

Verbreitung:

- Der Hexameterschluss turba suorum findet sich bei Ovid (met.
3,564) und Lucan (6,251), dann bei Juvencus (4,785), Paulinus von
Nola (carm. 20,95) und Paulinus von Petricordia (Mart. 5,838).

- Die Junktur mandata dei zwischen Trithemimeres und Penthemi-
meres findet sich erstmals bei Silius Italicus (13,343, iiber einen

35 Lucan. 6,110; Anth. 223,15 Riese.
36 Vgl. Filosini 2008, 130.
37 Vgl ThLL I 765,60f.

53



54

Stefan Freund

Auftrag des Jupiter an Pan),*® dann bei Juvencus (1,38) - recht
exponiert fiir die Botschaft des Engels Gabriel an Zacharias. In
derselben Position erscheint dann der Ausdruck je einmal bei
Paulinus von Nola (carm. 15,245)* und dreimal beim Hepta-
teuchdichter,” ferner bei weiteren christlichen Dichtern.*
Monitis caelestibus erscheint - stets in dieser Flexionsform - bei
ovid (met. 1,396f., iiber die Anweisung der Gotter an Deukalion
und Pyrrha; 14,293, iiber die Warnungen an Odysseus vor Kirke)
und spéter bei Juvencus (1,183; 255), dann bei Paulinus von Nola
(carm. 16,44) und in einem inschriftlich {iberlieferten Gedicht
(CIL XI 258,21).

Die erstmals bei Martial (10,25,4) belegte Junktur pectora plebis
erscheint als Hexameterschluss bei Juvencus (2,93; 712), dann
bei Paulinus von Nola (carm. 19,108) und bei Paulinus von Petri-
cordia (Mart. 2,469; 515).

Juvencus nimmt im Versbeginn inde domum remeat (1,47) paga-
ne poetische Formeln auf,* Paulinus von Nola (carm. 28,115 ipse
domum remeans; carm. 18,466f. inde domum [...] / [...] remeabat)
scheint davon angeregt.

Die Junktur lacrimis profusis ist hdufig bei Ovid (epist. 10,55; met.
7,91; 9,680; 11,418 und an anderen Stellen), mit Juvencus (1,296)
beginnt ihre Rezeption in der christlichen lateinischen Dich-
tung (Paul. Nol. carm. 26,176; Sedul. carm. pasch. 4,69; 5,11).

Wie deutlich im Einzelfall die urspriinglichen Kontexte und die
Ubernahmen durch Juvencus nachwirken, bediirfte einer genau-
eren Untersuchung der semantischen Entwicklung.*

38
39
40
41

42

43

Vgl. Stat. Theb. 3,321 saeua dei mandata ferens.

Ferner in der Laus Ioannis, Paul. Nol. carm. 6,44; 198.

Cypr. Gall. exod. 477; 566, iud. 740.

Carm. adv. Marc. 3,138; Prosp. carm. de ingrat. 460; Victorin. leg. dom. 158; in
anderer Position Carm. adv. Marc. 5,122; Prosp. epigr. 38,2.

Vgl. Verg. Aen. 2,756 inde domum; Ov. fast. 2,95 inde domum repetens; 5,455 inde
domum redeunt; Pont. 4,4,41 inde domum repetes; Iuv. 12,87 inde domum repetam.
Auch ist in manchen Fillen die Riickfithrung auf einen bestimmten Pritext
schwierig. Dass Polyptoton von iustus beispielsweise, Iuvenc. 1,124 iuste iusto
seruire queamus und Paul. Nol. carm. 8,27 uia iusta iuste pereatis, kann, muss aber
nicht auf Plaut. Amph. 34 iustae ab iustis iustus sum orator datus zuriickgehen,



Juvencus bei Paulinus von Nola

2.2 Ausgewihlte Beispiele

2.2.1 Vincla pedum - Sandale oder Lahmheit?

Die juxtapositive Junktur uincla pedum findet sich erstmals in der
Liebeselegie. Tibull (1,6,38) driickt damit die Bereitschaft des ele-
gischen Ich aus, fiir die Geliebte Fesseln zu ertragen. Bei Ovid hin-
gegen (am. 3,1,14) geht es eigentlich um die Tragddie, die der Ko-
thurn als Schniirstiefel (eben uincla pedum) symbolisiert. An diese
Bedeutung kniipft dann Juvencus (1,339) an, wenn er in diesen
Worten Johannes den Téufer iiber Jesus sagen ldsst: ,Ich bin nicht
wert, ihm die Schuhe zu tragen’ (calciamenta portare) (Mt 3,11) und
diese Schuhe metonymisch als uincla pedum wiedergibt.* Bei Alci-
mus Avitus (carm. 5,452) hingegen stehen die uincla pedum fiir die
Sandalen der Israeliten auf dem Wiistenzug. Anders aber Paulinus
von Nola in einer Wundergeschichte: Nach einer Verfehlung stiirzt
ein Mann bewegungsunfihig vom Pferd und bleibt gleichsam wie
mit zusammengebundenen Fiilen liegen.” Kurz darauf gesteht
er seinen Helfern, die ihn nicht wieder aufrichten konnen, dass
die ,unsichtbaren FuRfesseln‘ (carm. 20,106 caecaque uincla pedum)
seine verdiente Strafe seien, doch durch das Wirken des Heiligen
Felix wird er geheilt.*® Die uincla pedum sind hier also keine FuR-

auch eine eigenstidndige Bildung ist denkbar (vgl. Cic. leg. 3,9 duella iusta iuste
gerunto).

44 Dahinter kénnte eine etymologische Anspielung auf die OUmodrjpata (< déw)
des griechischen Textes liegen. Eher aber klingen die Parallelstellen durch,
wo nicht vom Hinterhertragen der Schuhe (Mt 3,11 00 o0k eiul ikavog T
vnodfuata factdoat), sondern vom Lésen der Riemen die Rede ist (Mk 1,7 o0k
gipl 1kavog kOPag Aboat Tov ipdvta t@v dmodnudtwv adtod, Lk 3,16 00 ok
iyl ikavog Aboat TOV ipdvta T@v drodnudtwy avtod - hierauf verweist Ficht-
ner 1994, 12 - und Joh 1,27 o0 o0k €iyi €106 fva Abow adTod TOV iudvta Tod
omodfpatog).

45 Paul. Nol. carm. 20,89-92 lapsus equo et quasi fixus humi se tollere rursus / ad con-
sistendum reparato robore surgens / non potuit coepitque pedes clamare ligatos / id-
que probare iacens plantis quasi compede iunctis.

46 Paul. Nol. carm. 20,103-111 [...] lapsi attenta tenebat / cura uiri, qua paulatim
quasi corpore fracto / nitentem et genibus rigidis prodire negantem / caecaque uincla
pedum pariter meritumque ruinae / illius et poenae lacrimosa uoce fatentem / luce
palam, manibus graue subuectantibus aegri / corpus, fida cohors sanctas referebat

55



56

Stefan Freund

bekleidung, wie bei Juvencus, sondern eine Lihmung. Zwischen die-
sen beiden Polen changiert in der Forschung das Verstdndnis der
Junktur bei Prudentius: In seinen Tituli erzahlt dieser von Mose am
brennenden Dornbusch; die kleine Szene endet damit, dass dieser
sich ,die uincla pedum 16st* und dann zum Pharao eilt.”” Teilweise
versteht man dies so, dass Mose sich die Schuhe ausziehe.”® Dazu
wird er zwar in der biblischen Vorlage am Beginn der Szene auf-
gefordert (Ex 3,5), an dieser Stelle, vor dem Aufbruch zum Pharao,
wire das jedoch unmotiviert. Daher wird man eher annehmen, dass
die uincla pedum fiir die ldhmende Angst und Zogerlichkeit stehen,
die Mose bislang gehindert haben (so in Ex 4,10; 13) und die er nun
iiberwindet.*” Somit steht Prudentius hier bei Paulinus von Nola, Ju-
vencus liegt fern.

2.2.2 Sentibus uua — Heilszeit oder &80vatov?

Den Hexameterschluss sentibus uua in Vergils vierter Ekloge (29)
- im Goldenen Zeitalter wachsen Trauben aus Dornengestriipp -
ibernimmt Juvencus (1,697 sentibus uuas). Er verwendet ihn jedoch,
relativ nah am Text des Matthdusevangeliums,*® um damit vor den
triigerischen Versprechen falscher Propheten zu warnen: ,An ihren
Friichten werdet ihr sie erkennen. Erntet man von Dornen Trau-
ben?‘ Die Betonung liegt darin, dass das wunderhafte Versprechen
erwartungsgemaf nicht eintritt - es wachsen bei den falschen Pro-
pheten keine Trauben aus den Dornen. Bei Paulinus von Nola (carm.
15,289 de sentibus uuam) hingegen tun sie das sehr wohl: Bei ihm ent-
stehen auf wundersame Weise nihrende Trauben aus einem Dor-
nengestriipp, als der Heilige Felix sich um den v6llig entkrifteten

in aulas, / orantem medici Felicis ad ipsa reduci / limina, mox illic certum reperire
medellam.

47 Prud. tituli 29-32 Sentibus inuolitans deus igneus ore corusco / compellat iuuenem,
pecoris tunc forte magistrum. / Ille capit iussus uirgam, fit uipera uirga. / Soluit uincla
pedum, properat Faraonis ad arce.

48 Il 6te ses sandales* (Lavarenne 1963, 206), ,,Dann 13st jener die Schuhbinder*
(Fels 2011, 335), ,,Ai calzari i lacci scioglie* (Nasilli 2018, 39).

49 In diesem Sinne Thomson 1953, 351: ,,He unlooses the ties on his feets*.

50 Mt 7,16 a fructibus eorum cognoscetis eos. Numquid colligunt de spinis uuas aut de
tribulis ficus?



Juvencus bei Paulinus von Nola

Bischof Maximus kiimmert, der keine andere Nahrung mehr auf-
nehmen kann. Hier kénnte man sich nun im Hinblick auf Paulinus
von Nola fragen: Soll man in diesem Traubenwunder des Heiligen
Felix Juvencus horen und die Reminiszenz als Beweis lesen, dass Fe-
lix ein wahrer Prophet ist? Oder soll man Vergil durchscheinen se-
hen, dessen angekiindigte Heilszeit sich im Wirken des Felix durch
das Eingreifen Gottes schon punktuell verwirklicht? Oder mutet uns
Paulinus hier eine Triangulation der Szenen zu?

2.2.3 Munera linguae — von der Schmeichelei zum Gottesge-
schenk

Bei Martial (7,88,9), wo er erstmals belegt ist, bezeichnet der He-
xameterschluss blandae munere linguae falsche Schmeicheleien, die
einen Dichter {iber seinen Ruhm tduschen kénnten. Ganz anders ist
die Verwendung bei Juvencus (2,420), wo man sanae [...] munera lin-
guae liest: Er verwendet den Ausdruck im Zusammenhang mit der
Heilung eines Stummen (Mt 9,33), den Jesus von seinem Ddmon be-
freit. Das wirft ein ganz neues Licht auf das, was mit munus linguae
gemeint ist: Es ist die gnadenhafte, gottgeschenkte und auf Gott hin-
geordnete Fahigkeit zur Sprache. Paulinus von Nola setzt die Formel
in seinen Natalicia in einen poetologischen Kontext und bezeichnet
damit das Potential und die Aufgabe des Dichters, in seinem poeti-
schen Werk Gott zu dienen (carm. 16,10 famulae [...] munere linguae;
carm. 18,46f. munere linguae / [...] famulor). Der Heptateuchdichter
verwendet munera linguae (gen. 873) fiir den Erstgeburtssegen, den
Isaak seinem Sohn Esau verspricht (gen. 27,4) - wiederum impli-
ziert der Ausdruck eine letztlich auf Gottes Wirken zuriickfithrba-
re Gabe und Aufgabe fiir den Menschen. Bei Sedulius (carm. pasch.
2,146) bezeichnet munera linguae, semantisch nahe an Juvencus, die
Sprechfdhigkeit, die Zacharias nach seinem Verstummen wunder-
bar zuriickerhilt (Lk 1,64). Juvencus macht also den Ausdruck mu-
nera linguae zu einer Formel fiir die géttliche Gabe der Sprache. Hier
liegt somit die fassbare und von Paulinus von Nola und Spéteren
rezipierte ,Christianisierung’ eines in der paganen Dichtung ver-
wendeten Ausdrucks durch den ersten Bibelepiker vor.

57



58

Stefan Freund

3 Zusammenfassung: Juvencus-Nutzung bei
Paulinus von Nola

Schon ein erster Blick auf die Gesamtheit der Juvencus-Zitate bei
Paulinus von Nola zeigt, dass der erste Bibelepiker zu den fassbaren
poetischen Vorbildern des Paulinus gehort. Zum einen verwendet
Paulinus poetische Formeln, die Juvencus gepragt hat. Dabei han-
delt es sich sowohl um Hexameterschliisse als auch um sonstige
Junkturen. Teilweise ist Paulinus von Nola dabei der einzige fiir uns
greifbare Nachahmer des Juvencus, teilweise scheint der erste Bi-
belepiker einen festen Bestandteil christlicher poetischer Diktion
zu liefern. Eine Einzeluntersuchung dreier Beispiele (Iuvenc. 1,579
zitiert Paul. Nol. carm. 14,7; Iuvenc. 1366 und 2,437 zitiert Paul. Nol.
carm. 23,224 und 29,32; Iuvenc. 3,16 zitiert Prud. cath. 7,36 und Paul.
Nol. carm. 18,141) erlaubt den Schluss, dass Paulinus von Nola gera-
de zur Stilisierung der Person des Heiligen Felix in seinen Natalicia
wirkungsvolle Formulierungselemente aus der Feder des Juvencus
benutzt. Fiir Junkturen aus der &lteren Dichtung, die Juvencus einer
christlichen Deutung erschlief3t, findet sich eine Reihe von mogli-
chen Belegen. Eine exemplarische Untersuchung (Iuvenc. 1,339 und
Paul. Nol. carm. 20,106; Iuvenc. 1,697 und Paul. Nol. carm. 15,289;
Tuvenc. 2,420 und Paul. Nol. carm. 16,10; 18,46) zeigt, dass der chris-
tianisierende Einfluss des Juvencus sich in unterschiedlicher Ein-
deutigkeit nachweisen lésst.

Literaturverzeichnis

Divjak, Johannes/Schmidt, Peter Lebrecht, HLL 6,1 (2020) § 627.

Dolveck, Franz, Paulini Nolani Carmina, Turnhout 2015.

Fels, Wolfgang, Prudentius: Das Gesamtwerk. Eingeleitet, iibersetzt
und kommentiert, Stuttgart 2011.

Fichtner, Rudolf, Taufe und Versuchung Jesu in den Evangeliorum
libri quattuor des Bibeldichters Juvencus (1,346-408), Stuttgart
1994.

Filosini, Stefania, Paolino di Nola, Carmi 10 e 11. Introduzione, testo,
traduzione e commento, Roma 2008.



Juvencus bei Paulinus von Nola

Flury, Peter, Das sechste Gedicht des Paulinus von Nola, Vigiliae
Christianae 27 (1973) 129-145.

Green, Roger P. H., The poetry of Paulinus of Nola. A study of his
Latinity, Bruxelles 1971.

Green, Roger P. H., The works of Ausonius. Edited with introduction
and commentary, Oxford 1991.

Hartel, Wilhelm von/Kamptner, Margit, Sancti Pontii Meropii Pauli-
ni Nolani carmina, Wien 21999.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 4: Johannes-Evangelium, Berlin 1963.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 2: Marcus-Evangelium, Berlin 21970.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 1: Matthdus-Evangelium, Berlin 21972.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 3: Lucas-Evangelium, Berlin *1976.

Kamptner, Margit, Paulinus von Nola, Carmen 18. Text, Einleitung
und Kommentar, Wien 2005.

Kievits, Herman Hendrik, Ad Iuvenci Evangeliorum librum primum
commentarius exegeticus, Groningen 1940.

Kirsch, Wolfgang, Zum Verhiltnis von Poetologie und Poetik bei
Paulinus von Nola, Mittellateinisches Jahrbuch 20 (1985) 103-
111.

Kirstein, Robert, Paulinus Nolanus, Carmen 17, Basel 2000.

Kohlwes, Klaus, Christliche Dichtung und stilistische Form bei Pau-
linus von Nola, Bonn 1979.

Liebrand, Konstantin, Der Fastenhymnus des Prudentius (cath. 7).
Einleitung, Ubersetzung, Kommentar, Basel 2021.

Nasilli, Nina, Prudenzio: Dittochaeon - Doppio nutrimento. Traduzio-
ne, cura e disegni, Ro Ferrarese 2018.

Nazzaro, Antonio V., Luca 1,39-56 nelle parafrasi di Giovenco
(1,80-104) e Paolino (Carm. 6,139-178), Impegno e dialogo 14
(2001) 191-204.

Nazzaro, Antonio V., La nascita di Giovanni Battista (Lc 1,57-80) nel-
le riscritture metriche di Giovenco (1,105-32) e Paolino di Nola
(c. 6,179-228), Impegno e dialogo 15 (2002/2006), 133-146.

59



60

Stefan Freund

Nazzaro, Antonio V., 'Annunzio dell’Angelo a Zaccaria (Lc 1,5-25)
nelle parafrasi di Giovenco (1,1-51) e Paolino di Nola (carm.
6,27-107), in: Rossana Barcellona/Teresa Sardella (Hrsg.), Mu-
nera amicitiae: Studi di storia e cultura sulla Tarda Antichita of-
ferti a Salvatore Pricoco, Soveria Mannelli 2003, 283-306.

Nazzaro, Antonio V., UAnnunzio dell’Angelo a Maria (Lc 1,26-38)
nelle riscritture metriche di Giovenco (1,52-79) e Paolino di
Nola (Carm. 6,108-38), in: Anna Maria Taragna (Hrsg.), La poesia
tardoantica e medievale: Atti del II Convegno Internazionale di
Studi, Perugia, 15-16 novembre 2001, Alessandria 2004a, 19-33.

Nazzaro, Antonio V., La visita di Maria a Elisabetta (Lc 1,39-56) nel-
le riscritture metriche di Giovenco (1,80-104) e Paolino di Nola
(Carm. 6,139-78), in: Ugo Criscuolo (Hrsg.), Societas studiorum:
per Salvatore D’Elia, Napoli 2004b, 355-370.

Nazzaro, Antonio V., La veste e il cibo del Battista (Mc 1,6 = Mt 3,4)
nelle riscritture metriche di Giovenco (1,323-25) e Paolino di
Nola (Carm. 6, 229-54), Rendiconti della Accademia di Archeolo-
gia, Lettere e Belle Arti 74 (2006/2007) 315-324.

Nazzaro, Antonio V., Riscrittura di Luca 1,39-41 nella poesia cristia-
na antica (Giovenco, Paolino) e umanistica (B. Spagnoli, I. San-
nazaro, M. G. Vida), Impegno e dialogo 16 (2009) 93-106.

Salvini, Andrea, Giovenco nel Medioevo. Una ricerca, Novi Ligure
2011.

Sassi, Isléme, Paulinus und sein Nola. Werbung fiir ein spatantikes
Pilgerzentrum, Basel 2020.

Schmidt, Peter-Lebrecht, HLL 6,1 (2020) § 628.1.

Shanzer, Danuta, Salome’s dance: Heads and bodies between nar-
rative and intertextuality, in: Laura Gianvittorio-Ungar/Karin
Schlapbach (Hrsg.), Choreonarratives: Dancing stories in Greek
and Roman antiquity and beyond, Leiden 2021, 180-213.

Skeb, Matthias, Christo vivere. Studien zum literarischen Christus-
bild des Paulinus von Nola, Bonn 1997.

Surmann, Beate, Licht-Blick. Paulinus Nolanus, carm. 23. Edition,
Ubersetzung, Kommentar, Trier 2005.

Thomson, Henry J., Prudentius. With an English translation, Bd. 2,
Cambridge/Mass. 1953.



Juvencus bei Paulinus von Nola

Trout, Dennis, Paulinus of Nola. Life, letters, and poems, Berkely
1999.

Walsh, Peter, The poems of St. Paulinus of Nola. Translated and an-
notated, New York 1975.

61



Juvencus und Sedulius

Carl P.E. Springer

Abstract: When thinking about the relationship of one author to
another working in the same literary genre or tradition, scholars
often focus their attention on questions related to how the later
author may have been influenced by the earlier one. The relation-
ship between the early Christian Latin biblical poets Juvencus and
Sedulius has often been approached with an eye to demonstrating
how the fourth-century author of the Euangeliorum libri quattuor
may have influenced Sedulius’s Paschale carmen a century later.

This paper pays less attention to questions of sources and in-
fluence or what we imagine to be authorial intentions and focuses
more on the ways in which later readers, primarily in the Midd-
le Ages and the early modern period (when both of these poems
enjoyed considerable popularity), responded to Juvencus and Se-
dulius. This means that we will be working backwards as often as
forwards, taking as our chronological starting point not only the
authors themselves and their works but also their subsequent rea-
ders’ responses to them, paying close attention to the rich manu-
script tradition, as we explore the relationship between these two
important biblical epic poets from a different perspective than
usual.

Wenn es um die Beziehung eines Autors zu einem anderen geht,
der in der gleichen literarischen Gattung oder Tradition arbeitet,
konzentrieren sich die Wissenschaftler hiufig auf die Frage, wie
der spitere Autor vom fritheren beeinflusst worden sein konnte.
Die Beziehung zwischen den friithchristlichen lateinischen Bibel-



Juvencus und Sedulius

dichtern Juvencus und Sedulius zum Beispiel ist meist mit dem Ziel
untersucht worden, zu zeigen, wie der Autor der Euangeliorum libri
quattuor aus dem vierten Jahrhundert Sedulius’ Paschale carmen ein
Jahrhundert spater beeinflusst haben konnte.! Das ist nicht weiter
verwunderlich, wenn man bedenkt, dass wir uns die Zeit normaler-
weise als einen Pfeil vorstellen, der sich in seiner Flugbahn vorwirts
und nicht riickwirts bewegt. Das ist die Art und Weise, in der wir
normalerweise die Erfahrung unseres eigenen biologischen Lebens
betrachten.? Auch als Studierende der Literaturgeschichte ordnen
wir Autoren und ihre Werke ganz selbstverstédndlich auf einer chro-
nologischen Zeitachse ein, die mit den fritheren Autoren beginnt
und von dort aus weitergeht.

Dies ist aus vielerlei Griinden sinnvoll, auch aus piddagogischen
Griinden. Man muss sich mit den fritheren, grundlegenden Werken
auseinandersetzen, bevor man sich mit den spiteren Werken be-
schiftigt, die sie nachahmen. Vergil wird normalerweise vor Statius
gelesen. Aber nur weil es aus padagogischen oder anderen Griin-
den praktisch ist, literarische Werke auf diese Weise zu ordnen,
bedeutet dies nicht, dass dies ein neutraler oder selbstverstindli-
cher Prozess ist. Es gibt hier eine Tendenz, und diese Tendenz ent-
spricht der Bedeutung, die die Literaturwissenschaft traditionell
den Quellen zuweist. Ein Ergebnis dieser Tendenz ist, dass den
frithen lateinischen Epen traditionell mehr wissenschaftliche Auf-
merksamkeit geschenkt wird als den spdteren.’ Die relativ wenigen

1 Vgl z.B. Costanza 1985.

2 Zu Aristoteles’ Assoziation der Erzihlform der traditionellen Geschichte (An-
fang, Mitte und Ende) mit der Biologie siehe Gibson 2007, 47-49. Ein Roman
aus dem Jahr 1991 von Martin Amis, Time’s Arrow, der das Leben eines deut-
schen Arztes in umgekehrter Reihenfolge erzihlt, ist eine seltene Ausnahme
von der iiblichen chronologischen Gliederung der Belletristik und stellt daher
eine gewisse Herausforderung beim Lesen dar.

3 In der Vergangenheit haben viele groere, umfassende Studien zur abend-
landischen epischen Tradition, einschlieRlich populirer Lehrbiicher und Sam-
melbinde, Juvencus und Sedulius und die anderen biblischen Epen der Spat-
antike v6llig ignoriert und sind, wenn man so will, von Homer und Vergil zu
Dante und Milton iibergesprungen (z.B. Newman 1986). Dieses Defizit wird seit
Kurzem zunehmend beriicksichtigt (siehe z.B. Dennis Trouts Kapitel zu Latin
Christian Epics of Late Antiquity in Foley 2005).

63



64

Carl P.E. Springer

Wissenschaftlerinnen und Wissenschafler (meist aus der Klassichen
Philologie), die sich mit den Epen der Spatantike befassen, tun dies
zwangsldufig erst nach der Lektiire fritherer epischer Autoren.* Ob
gewollt oder ungewollt, auf jeden Fall aber als Folge dieser Tendenz
haben Literaturhistoriker, die sich fiir Fragen der Verursachung in-
teressieren, den fritheren Epen explizit oder implizit eine gréRere
Bedeutung (und vielleicht auch einen héheren Wert) beigemessen.
SchlieRlich suchen Historiker (und vielleicht wir alle) instinktiv in
der Vergangenheit nach den bestimmenden Kriften, die die Gegen-
wart préagen.® Es ist daher nicht verwunderlich, dass der frithere
Juvencus und nicht der spitere Sedulius in den letzten Jahren den
Lowenanteil an wissenschaftlicher Aufmerksamkeit erhalten hat.®
Tatsdchlich konnen (und sollten) literarische Werke, die
Jahrzehnte oder sogar Jahrhunderte voneinander entfernt sind,
aber in beide Richtungen gelesen werden, nicht nur vorwirts,
sondern auch riickwirts. Dies ist kein so seltsames kritisches Ver-
fahren, wie es zunichst klingen mag. SchlieBlich verbringen wir
Menschen mit zunehmendem Alter immer mehr Zeit damit, uns an
unsere Vergangenheit zu erinnern (oder davon zu triumen). Und
dabei interpretieren wir diese Vergangenheit standig neu, interpre-
tieren sie um und verdndern sie sogar grundlegend.” Das Gleiche
gilt fiir unsere Lesegewohnheiten. Wenn wir einmal einen Autor ge-
lesen haben, der in demselben Genre schreibt oder sich mit dem-
selben Thema beschiftigt wie ein fritherer Autor, ist es praktisch

4 Es gibt Medidvisten und Philologen der Frithen Neuzeit (siehe z.B. Lewalski
1966), die zum Verstindnis spaterer Dichter wie Milton auf die biblischen Epen
der Spitantike zuriickgreifen, aber das sind Ausnahmen.

5 Die Suche nach der ultimativen Quelle kann zu einer frustrierenden Rekursion
fithren. Wir kénnen Homer und Vergil als die Ausgangspunkte der griechi-
schen bzw. rémischen epischen Tradition betrachten, aber beide waren von
fritheren, menschlichen Quellen abhingig und nicht einfach von der gottli-
chen Quelle der Inspiration, der Muse, die sie anrufen.

6 Nach der Zahl der Eintrige in der I'Annee Philologique zu urteilen, iiberwie-
gen die Studien, die sich seit 1975 mit Juvencus befassen, deutlich gegeniiber
denen, die sich mit Sedulius befassen.

7  Siehe die Aufsitze, die sich mit komplexen Fragen des menschlichen Gedé4cht-
nisses und seiner Beziehung zur Autobiographie befassen, gesammelt in Rubin
1995.



Juvencus und Sedulius

unmoglich, beide Autoren auf dieselbe Weise zu lesen, wie wir es ge-
tan haben, als wir ihre Werke getrennt voneinander gelesen haben.
Man denke daran, wie wir verwandte Werke wie die Ilias und die
Odyssee oder das Alte und das Neue Testament neu lesen - in beide
Richtungen, wenn man so will.

Statt von ,,Quellen” und ,,Einfluss* zu sprechen, ziehen es viele
Literaturhistoriker heute vor, das Wort ,,Rezeption* zu verwenden.
Vergil verwendet nicht gedankenlos homerische Ideen und Diktion.
Statius verdndert das vergilische Epos und ist selbst das Vorbild,
das spitere Autoren nachahmen und mit dem sie rivalisieren. Es ist
nicht mehr zeitgemil3, den Cento von Proba abzutun, nur weil er
so stark von Vergil abhéngig ist.® Sicherlich wird es dem Leser, der
ihre Adaption vergilischer Zeilen und Halbzeilen in Anwendung auf
eine biblische Episode studiert hat, schwerfallen, dieselben Phrasen
in den Eklogen, den Georgica oder der Aeneis zu finden, ohne sich an
ihre christliche Umsetzung in ihrem Gedicht zu erinnern. Einige
Wissenschaftler der Rezeptionsgeschichte sind so weit gegangen,
Begriffe wie ,,Transformation“ oder ,,wechselseitige Schopfung*
(Allelopoiesis) zu verwenden, um den Eindruck zu vermeiden, dass
ein literarisches Werk vollig passiv rezipiert wird.’

In den letzten Jahren haben Altphilologen und andere Wissen-
schaftler den kulturellen Erzeugnissen der Spitantike, darunter
den Hexameter-Paraphrasen biblischer Texte, mehr wissenschaftli-
che Aufmerksamkeit gewidmet als friiher. Seit der bahnbrechenden
Studie von Peter Brown in den frithen 1970er Jahren haben Histori-
ker begonnen, die ,,Welt der Spitantike* mit gré8erem Respekt zu
behandeln, die heute oft als eine Periode mit eigener Identitit und
nicht nur als Ubergangsepoche betrachtet wird und schon gar nicht
als eine, die von der Idee des Niedergangs und der Dekadenz ge-
prégt ist, die lange Zeit mit dem Namen des englischen Historikers
Edward Gibbon aus dem 18. Jahrhundert verbunden war.*® Etwa zur
gleichen Zeit begann Reinhart Herzog darauf zu bestehen, die Bi-

8  Siehe z.B. Bright 1984.
9  Baker/Helmrath/Kallendorf 2019, 4.
10 Brown 1971.

65



66

Carl P.E. Springer

belepik als eine eigene literarische Gattung oder einen eigenen Mo-
dus zu behandeln, der es wert ist, um seiner selbst willen studiert
zu werden, als eine mehr oder weniger in sich geschlossene Reihe
dhnlicher poetischer Werke.!! Die Bibelepik hat eine ganz eigene
Asthetik, Motivation und Geschichte. Thr einzigartiger literaturge-
schichtlicher Bogen beginnt weniger mit Homer oder pater Ennius
als mit Juvencus. Die anschliefende literarische Tradition scheint
sich in den folgenden Jahrhunderten wie ein roter Faden bis hin zu
Milton und Klopstock zu ziehen.'> Das Versdumnis der Bibelepik, die
konventionellen (aber willkiirlichen) historischen Trennungen zwi-
schen Antike, Mittelalter und Moderne zu respektieren, mag erkli-
ren, warum sie in der Vergangenheit so oft durch die Maschen der
Wissenschaft gefallen ist und von Altphilologen, Medidvisten und
Neo-Latinisten gleichermafen vernachlissigt wurde, trotz ihrer
offensichtlichen Bedeutung fiir die gréRere europdische kulturelle
Tradition.

Seit Herzogs bahnbrechendem Werk hat die Forschung zu Ju-
vencus und Sedulius und anderen biblischen Epikern der Spatantike
exponentiell zugenommen.' Studenten der christlichen Poesie der
Spatantike haben unschitzbare Arbeit geleistet und versucht, die
unterschiedlichen poetischen Programme dieser beiden Autoren
zu ermitteln. Solche Studien haben dazu beigetragen, deutlich zu
machen, dass Sedulius hochstwahrscheinlich das Werk des Juven-
cus kannte (auch wenn er es nicht erwidhnt) und méglicherweise be-
absichtigte, mit seinem eigenen Werk das seines Vorgingers nicht
nur nachzuahmen, sondern es zu verbessern. Auch wenn der Wert

11 Herzog 1975. Fiir eine friihe, kiirzere Formulierung des Arguments, dass das
biblische Epos eine echte literarische Tradition und keine rein literarische Ku-
riositat ist, siehe Wehrli 1963.

12 Einige der gleichen iibergreifenden Argumente wurden bereits in Springer
2003 dargelegt. Fiir eine diachrone Analyse einer spezifischen biblischen Epi-
sode, wie sie von lateinischen Dichtern in diesen Jahrhunderten behandelt
wurde, siehe Roling 2006.

13 Das wissenschaftliche Tempo scheint sich zu beschleunigen. Ein fliichtiger
Blick in die I'Annee Philologique zeigt, dass sich die wissenschaftliche Be-
schiftigung mit Sedulius und Juvencus in den ersten Jahren dieses Jahrhun-
derts mehr als verdoppelt hat, verglichen mit den 25 Jahren nach der Versf-
fentlichung von Herzogs Werk im Jahr 1975.



Juvencus und Sedulius

einer solchen traditionellen, auf den Autor ausgerichteten Wissen-
schaft unbestreitbar ist, hat sie doch ihre Grenzen. Die Fragen nach
der Absicht des Autors, die sie aufwirft, sind schwer endgiiltig zu
beantworten. Da wir so wenig iiber diese beiden Autoren wissen,
auller dem, was wir aus ihren Werken selbst, einigen frithen und
sehr viel spiteren Zeugnissen (vielleicht véllig unzuverlissigen)
biographischer Uberlieferungen entnehmen kénnen, kommen bei
dem Versuch, solche Autorenfragen zu beantworten, zwangsldufig
viele Vermutungen ins Spiel.

Wie ,,episch* haben sich Dichter wie Juvencus und Sedulius ihre
eigenen christlichen Hexametergedichte vorgestellt? Wenn Sedu-
lius eine bekannte vergilische Phrase verwendet, imitiert er dann
Vergil selbst oder einen anderen epischen Dichter wie Juvencus
oder Proba? Wie konnten wir das jemals mit Sicherheit wissen?
Wenn wir meinen, bei einem spateren Dichter eine vergilische imi-
tatio zu entdecken, wie kdnnen wir dann sicher sein, dass es sich
um eine absichtliche Kontrastimitation handelt, wie Klaus Thraede
es so treffend formulierte?'* Oder geht es einfach darum, dass ein
Dichter eine ererbte kulturelle Sprache verwendet und an dem teil-
hat, was ein fritherer Autor zum ererbten Kulturgut eines spiteren
Autors beigetragen hat (und was daher relativ bedeutungslos ist)?
Wie oft sollten wir die erkldrten Absichten dieser Autoren fiir bare
Miinze nehmen?* Hat Sedulius lediglich frithere antipagane Rheto-
rik aufgegriffen, wenn er beispielsweise die Leser aufforderte, den
»schmutzigen Gestank® der ,attischen Philosophie* (Sedul. carm.
pasch. 1,37-44) hinter sich zu lassen und der Wahrheit des Evange-
liums nachzugehen? Hatte er tatsichlich heidnische Leser im Sinn,
die er mit seiner Poesie zu bekehren hoffte (in der Mitte des fiinften
Jahrhunderts gab es noch einige von ihnen in Rom und an anderen
Orten)? Oder war diese Ansprache an die Heiden einfach ein altbe-
kannter rhetorischer Topos, von dem Sedulius wusste, dass er bei
seinen tatsdchlichen Lesern, wie dem Presbyter Macedonius und

14 Thraede 1962.
15 Z.B. Mazzega 1996, 16.

67



68

Carl P.E. Springer

seinem Freundeskreis, die alle offenbar gldubige Christen waren,
gut ankommen wiirde?¢

Dies sind die Fragen, die traditionell von Literaturwissenschaft-
lern gestellt werden, die sich in der Vergangenheit diesen beiden
Werken gewidmet haben, ich méchte hier jedoch einen anderen An-
satz vorschlagen, der sich an Ideen orientiert, die mit Roland Bart-
hes’ ,,Tod des Autors“ und Hans Robert Jauss’ ,,Rezeptionsisthetik
verbunden sind."” Im Folgenden schlage ich vor, weniger auf Fragen
der Quellen und des Einflusses oder auf das, was wir uns unter den
Absichten des Autors vorstellen, zu achten, sondern uns mehr auf
die Art und Weise zu konzentrieren, wie spitere Leser, vor allem im
Mittelalter und in der Frithen Neuzeit (als sich beide Gedichte gro-
Ber Beliebtheit erfreuten), auf Juvencus und Sedulius reagierten.
Das bedeutet, dass wir ebenso oft riickwirts wie vorwirts arbeiten
werden, wobei wir als chronologischen Ausgangspunkt nicht die
Autoren selbst und ihre Werke nehmen, sondern die Reaktionen
ihrer Leser darauf, wobei wir die reiche handschriftliche Uberliefe-
rung beider Dichter genauer beachten.

Der erste Punkt, den ich hier ansprechen mdéchte, ist ziemlich
offensichtlich und sicherlich unbestreitbar. In den Jahrhunderten
nach der Komposition des Paschale carmen miissen die Leser von Se-
dulius sein Werk als eng mit dem von Juvencus verbunden angese-
hen haben. Ich war besonders erfreut, als 2006 Roger Greens Buch
mit dem Titel Latin Epics of the New Testament erschien, denn er wahl-
te die drei Hexametergedichte von Juvencus, Sedulius und Arator
aus, um sie einer vergleichenden Analyse zu unterziehen.'® In dieser
Hinsicht kann Green als Fortsetzung des wissenschaftlichen Weges
betrachtet werden, den Herzog eingeschlagen hat, der diese Werke
zu Recht als grundlegende Bestandteile eines eigenen literarischen
Kanons betrachtete.”

16 Mehr iiber den Kreis des Macedonius und seine mogliche Beziehung zu Seduli-
us und seinem Gedicht siehe Springer 2020.

17 Barthes 1977; Jauss 1982.

18 Green 2006.

19 Herzog 1975, XIX. Wir kennen nicht alle anderen, spiteren Werke, die Herzog
in die Kategorie der Bibelepik aufgenommen haben kénnte, da er starb, bevor



Juvencus und Sedulius

Der Titel von Green ist jedoch etwas irrefithrend. Keines dieser drei
Gedichte behandelt das gesamte Neue Testament, die siebenund-
zwanzig Biicher, die mit Matthdus beginnen und mit der Offenba-
rung enden. Juvencus konzentriert sich ausschlielich auf die vier
Evangelien, wihrend Sedulius im ersten Buch seines Gedichts Ma-
terial aus dem Alten Testament und (in den nichsten vier Biichern)
aus den Evangelien behandelt. Das Thema von Arator ist die Apos-
telgeschichte. Dariiber hinaus hitte Green auch Proba in den Mix
einbeziehen kénnen (sollen). Thre poetische Technik unterscheidet
sich von der des Juvencus und des Sedulius, aber der Aufbau ihres
Cento (der sowohl Episoden aus dem Alten Testament als auch aus
den Evangelien behandelt) kénnte durchaus die Struktur des Pa-
schale carmen beeinflusst haben. In der Tat erscheint Probas Cento
in der handschriftlichen Uberlieferung oft in unmittelbarer Nihe
zu den Werken von Juvencus, Sedulius und/oder Arator. In einer
Handschrift aus dem neunten Jahrhundert in der Badischen Lan-
desbibliothek in Karlsruhe (Aug. 217; Reichenau) folgt ihr Cento un-
mittelbar nach den Gedichten von Juvencus und Sedulius.?’ Wenn
wir vier biblische Epen als das Zentrum eines spatantiken Kanons
betrachten wiirden, wire Proba eine bessere Kandidatin als Avitus
(oder ein anderer Autor), um sich in die einflussreichen Reihen von
Juvencus, Sedulius und Arator einzureihen.*

Aber Greens Buch macht etwas ganz richtig. Seine Entschei-
dung, diese drei Autoren, Juvencus, Sedulius und Arator, gemein-
sam zu untersuchen, spiegelt ein Muster wider, das in mittelalter-
lichen Handschriften und frithen Druckausgaben hiufig zu finden

der zweite Band seiner geplanten Studie abgeschlossen werden konnte. In der
Tat wire es schwierig gewesen, eine solche Studie in nur einem zusitzlichen
Band abzuschlieRfen, wenn man die Anzahl der Hexameter-Paraphrasen der
Bibel bedenkt, die in der Frithen Neuzeit entstanden. Siehe z.B. Czapla 2015.

20 Springer 1995, 57f.

21 Vier ist eine beliebte vormoderne Zahl fiir solche kanonischen Kategorisie-
rungen, wahrscheinlich in Anlehnung an den Prizedenzfall der vier Evange-
listen (siehe aber auch die vier Stimmungen und die vier Elemente). Es gibt
sowohl vier lateinische als auch vier griechische Kirchenviter. Sedulius gehort
zu einem Quartett frither lateinischer Hymnenschreiber, darunter Ambrosius,
Prudentius und Gregorius (Springer 1995, 12f.).

69



70

Carl P.E. Springer

ist. Diese Autoren wurden oft in einem einzigen Band zusammenge-
fasst. In der Universitdtsbibliothek Cambridge, GG. 5. 35 (s. xi; S. Au-
gustine, Canterbury) finden wir zum Beispiel Sedulius auf ff. 53-84,
davor Juvencus auf ff. 1-53 und gefolgt von Arator auf ff. 84-126.
Es gibt mindestens sieben weitere dhnliche Handschriften, die ich
entdeckt habe. Wie Green waren auch die mittelalterlichen Leser,
die beschlossen, die drei Gedichte zusammenzufassen, offensicht-
lich der Ansicht, dass sie markante Gemeinsamkeiten hatten, die sie
mit anderen Gedichten nicht hitten, auch nicht mit denen anderer
christlicher lateinischer Dichter wie Prudentius, mit denen diese
drei Autoren sonst so viel gemeinsam haben.

Tatsdchlich gibt es mehr kodikologische Belege dafiir, dass Ju-
vencus und Sedulius als literarisches Duo angesehen wurden, als
dafiir, dass sie als Teil einer Trilogie betrachtet wurden, zu der
auch Arator gehorte. Es gibt mindestens neunzehn Handschriften
aus dem neunten bis sechzehnten Jahrhundert, die in Belgien, Eng-
land, Frankreich, Deutschland, Italien und der Schweiz geschrie-
ben wurden, in denen diese beiden Autoren gemeinsam erscheinen
- ohne Arator. In der St. Galler Stiftsbibliothek 197 (s. ix-x) wird
zum Beispiel Juvencus (S. 330-368) direkt vor Sedulius (S. 368-397)
angefiihrt.” Diese Manuskripte machen fast fiinfzehn Prozent der
Handschriften aus, die die mehr oder weniger intakten Werke des
Sedulius enthalten. Von den Manuskripten, die nicht sein vollstan-
diges Werk enthalten oder die florilegisch sind, gibt es elf, in denen
Juvencus und Sedulius in unmittelbarer Nihe zueinander stehen.
Von diesen enthalten nur fiinf Passagen von Arator.

Das vielleicht auffilligste Beispiel fiir diese Paarung von Juven-
cus und Sedulius ist Paris, Bibliothéque Nationale Lat. 10307 (neun-
tes Jahrhundert; Ostfrankreich).?* Der groRe Katalogisierer Leopold
Delisle beschrieb die Handschrift so, dass sie nur la préface de Sedulius
enthilt, gefolgt von Juvencus’ Euangeliorum libri quattuor. Delisle war
offensichtlich durch das Erscheinen der Anfangszeilen des Gedichts

22 Springer 1995, 43f.
23 Springer 1995, 97f.
24 Springer 1995, 84f.



Juvencus und Sedulius

von Juvencus auf f. 2r verwirrt und nahm an, dass die Handschrift
nach dem Erscheinen des Gedichts von Juvencus nicht mehr mit der
Poesie von Sedulius fortfuhr. Tatsdchlich aber hat der Schreiber den
Text von Sedulius’ Paschale carmen, der sich bis f. 34 in parallelen Spal-
ten mit dem des Juvencus abwechselt, weitergefiihrt. Das Vorhan-
densein dieses Sedulius-Textes in dieser frithen Handschrift neben
dem des Juvencus war bis 1995 unbekannt. Wie genau der Schreiber
dieses Manuskripts diese beiden Werke nebeneinander gelesen ha-
ben mayg, ist unklar, aber es steht aul3er Frage, dass er sie als dullerst
komplementir betrachtete.

Vielleicht hilft es uns, die Bedeutung der Ndhe von Juvencus und
Sedulius in der handschriftlichen Uberlieferung zu erkennen, wenn
wir andere Autoren betrachten, mit denen Sedulius in Verbindung
gebracht werden konnte. Es ist selten, dass seine Werke in der Ndhe
der von ihm paraphrasierten Evangelien zu finden sind, aber wir fin-
den ihn manchmal in der Ndhe der heidnischen lateinischen Dichter,
deren Werke er nachahmt. Beispielsweise folgt seine Dichtung den
Eklogen des Vergil in London, British Library, Harley 3072 (zehntes
Jahrhundert).” Eine Handschrift aus dem neunten Jahrhundert in
Laon, Bibliothéque Municipale 468, enthidlt einen Kommentar zu
Vergil unmittelbar vor einer Sammlung von Glossen zu Sedulius.?
Manchmal finden sich Sedulius’ Werke Seite an Seite mit den Pro-
sawerken der Kirchenviter. In London, British Library, Harley 3012
(neuntes Jahrhundert; Tours), zum Beispiel, folgt Sedulius’ Paschale
opus auf Augustinus’ De quantitate animae.” Dennoch ist es nicht Ver-
gil oder Augustinus, sondern Juvencus, den wir in der handschriftli-
chen Uberlieferung am hiufigsten in enger Verbindung mit Sedulius
finden.

Auf den ersten Blick macht diese Verbindung zwischen Juvencus
und Sedulius durchaus Sinn. Die beiden Autoren haben viel gemein-
sam. Beide sind friihchristliche Dichter, die lateinische daktylische
Hexameter und die traditionelle epische Diktion verwenden, um die

25 Springer 1995, 63f.
26 Springer 1995, 138f.
27 Springer 1995, 63.

71



72

Carl P.E. Springer

Geschichten der Evangelien in Versen zu erzidhlen. Beide erheben
den Anspruch, ihren heidnischen literarischen Vorfahren tiber-
legen zu sein. Beide nehmen ein Vierbuchformat fiir ihre Behand-
lung der Evangelien an, zweifellos eine Hommage an die kanonische
Zahl.”® Beide konstruieren eine Tatian dhnliche Harmonie der vier
Evangelien, anstatt einem einzigen Evangelium zu folgen.

Der kodikologische Nachweis, dass diese beiden Autoren von den
vormodernen Lesern als komplementdr angesehen wurden, wird
auBerhalb der handschriftlichen Uberlieferung bestétigt. Wahrend
Hieronymus und Gennadius in ihrem De uiris illustribus nur Juven-
cus erwahnen, werden beide Autoren im Gelasianischen Dekret er-
wiahnt. Aus einer Subskription in Orléans, Bibliotheque Municipale
295, einer in Reims geschriebenen Handschrift aus dem neunten
Jahrhundert, erfahren wir, dass Arator beschloss, sich auf die Apos-
telgeschichte zu konzentrieren, gerade weil sowohl Juvencus als
auch Sedulius bereits ,,die evangelischen Handlungen geschrieben
hatten“.” Venantius Fortunatus stellt die beiden Autoren in chro-
nologischer Reihenfolge in aufeinanderfolgenden Zeilen seiner Vita
Sancti Martini auf. In einer Beschreibung seiner Bibliothek fiihrt Isi-
dor von Sevilla Juvencus und Sedulius in derselben Zeile auf, nach-
dem er sich auf Vergil und andere heidnische lateinische Dichter
sowie auf Prudentius und Avitus bezogen hat. In Alkuins Katalog
der Biicher, die ihm der Erzbischof von York geschenkt hatte, ste-
hen Sedulius und Juvencus an der Spitze einer Liste, die auch andere
beliebte christliche lateinische Dichter wie Prudentius und Arator
enthilt. Es gibt viele weitere Beispiele fiir Autoren, die die beiden
Dichter mit der Karolingerzeit verbinden, darunter Theodulph von
Orléans, Ermoldus Nigellus, Hrabanus Maurus und Notker Balbulus.
Eine Liste von Biichern, die ein Abt des Klosters S. Peter in Bath kurz
nach 1066 der Kirche S. Vaast in Arras schenkte, enthilt beide Au-

28 Das Material, das auf das erste Buch von Sedulius’ Gedicht folgt, wird in der
handschriftlichen Uberlieferung hiufig, aber nicht immer, in vier Biicher un-
terteilt. Sedulius selbst stellt die Verbindung zwischen seinen eigenen quattuor
mirabilium diuinorum libellos und den quattuor euangeliorum dicta in seinem Vor-
wort an Macedonius her (CSEL 10, 12).

29 CSEL 72, XXX.



Juvencus und Sedulius

toren in einem Band. Um 1200 stellt Sextus Amarcius Juvencus und
Sedulius in dieselbe Reihe wie Avitus und Arator. Ein Jahrhundert
spater spielt Petrarca, wie wir sehen werden, direkt und indirekt auf
ihre Namen an. John Colet, der Dekan von St. Pauls in London, zihlte
Sedulius und Juvencus zu den ,,Christyn auctours that wrote theyre
wisdom with clene and chast laten other in verse or in prose®. Eine
Reihe von frithneuzeitlichen Herausgebern wie Aldus Manutius und
Reinhard Lorichius nahmen beide Dichter zusammen mit anderen
frithchristlichen lateinischen Dichtern in dieselbe Ausgabe auf.*

Hier gibt es noch viel Raum fiir weitere Untersuchungen. Man
konnte versuchen festzustellen, ob es Assoziationsmuster fiir die
beiden fraglichen Autoren gibt, die moglicherweise mit bestimmten
Skriptorien oder gemeinsamen Texttraditionen verbunden sind.
Die zahlreichen Schreibervermerke in diesen Manuskripten kénn-
ten untersucht werden, um herauszufinden, warum und wie die
vormodernen Leser und Schreiber Juvencus so eng mit Sedulius in
Verbindung brachten. Frithe gedruckte Ausgaben sind reich an vor-
bereitenden und erginzenden Materialien, einschlielich der noch
weitgehend unerforschten liminalen Poesie,*! die diese und andere
biblische Dichter der Spatantike behandeln. Hier gibt es eine Fiille
von Leserreaktionen, die auf eine weitere wissenschaftliche Unter-
suchung warten.

Da es mir hier nicht um die Beantwortung solcher Fragen geht,
sondern nur darum, sie zu stellen, méchte ich nun eine zweite Fra-
ge stellen, die sich nicht mit den wahrgenommenen Ahnlichkeiten
zwischen den beiden Dichtern, sondern mit den Unterschieden be-
fasst. Deutet die Art und Weise, in der Juvencus und Sedulius in der
spiteren Uberlieferung miteinander in Verbindung gebracht wer-
den, darauf hin, dass die vormodernen Leser den einen dem anderen
vorzogen? Konnte aus der Sicht dieser frithen Leser beider Gedichte
das eine Gedicht nicht nur als Ergéinzung des anderen gesehen wer-
den, sondern auch als vorrangig oder von gréfSerem Wert?

30 Fiir bibliographische Details zu diesem Absatz siehe die Ubersicht in Springer
1988, 128-141.

31 Dieser beschreibende Begriff, der anderen, stets abwertenden Begriffen vor-
zuziehen ist, ist der von van Dam 2015, 51.

73



74

Carl P.E. Springer

Angesichts der notorischen Variabilitit des menschlichen Ge-
schmacks ist es aus wissenschaftlicher Sicht nicht ganz einfach,
einen Wert zu bestimmen. Wir Philologen bevorzugen unbestreitba-
re Fakten und keine Werturteile, die auf Gefithlen, Meinungen und
personlichen Neigungen beruhen. Doch so sehr sich Literaturwis-
senschaftler auch um so etwas wie wissenschaftliche Objektivitét
und leidenschaftslose Analyse bemiihen mdgen, sie miissen auch
zugeben, dass selbst in ihrer ,objektivsten” Wissenschaft Wert-
urteile implizit enthalten sind. Man braucht sich nur anzuschauen,
was die Gelehrten nicht studieren, um zu entdecken, was sie mehr
und was sie weniger - oder gar nicht - schitzen. Unser gelehrtes
Schweigen kann recht eloquent sein. Tatsdchlich war die literari-
sche Bewertung schon immer von zentraler Bedeutung fiir Litera-
turwissenschaftler, ob sie nun offen zugegeben wird oder nicht.
Fiir den allgemeinen Leser, also fiir diejenigen, die das, was
sie lesen, einfach aus Lust und Laune lesen, ist der literarische
Wert sicherlich von groter Bedeutung. Man denke nur an die
offensichtliche Freude, die das Lesepublikum an der Bewertung
literarischer Werke hat. Man braucht nur kurz ins Internet zu gehen,
um die Beliebtheit von , Top-Ten“- oder ,, Top-Hundert“-Listen zu
entdecken, zum Beispiel ,,Die hundert besten Romane aller Zeiten“.
Wissenschaftler ziehen es heute vielleicht vor, ihre personli-
chen literarischen Vorlieben in ihrer beruflichen Arbeit nicht of-
fen zum Ausdruck zu bringen, aber das bedeutet nicht, dass sie die
Vorlieben anderer nicht auf ziemlich objektive Weise untersuchen
konnen. Die Leser der Vormoderne hatten nicht das gleiche Fein-
gefiihl wie die heutigen Gelehrten, wenn es darum ging, ausdriick-
liche Werturteile iiber literarische Werke abzugeben. Hieronymus
scheute sich keineswegs, die poetischen Bemithungen von Proba zu
kritisieren.* Jahrhundertelang wurde Vergil gegeniiber Homer be-
vorzugt, weil seine Aeneis als ausgefeilter galt als die Ilias und die
Odyssee. Zoilus war so kritisch gegeniiber dem Vater der abendlén-
dischen Dichtung, dass er den Beinamen Homeromastix erhielt.
Horaz hat seine berithmte Anklageschrift gegen Homer in einem

32 Springer 1993.



Juvencus und Sedulius

knappen, aber vernichtenden Satz formuliert: dormitat Homerus (ars
358). Im Gegensatz dazu waren Juvencus und Sedulius wihrend des
gesamten Mittelalters hoch angesehen und wurden bis in die Frii-
he Neuzeit hinein nie negativ kritisiert. Sextus Amarcius beschreibt
in seinen Versen die biblischen Epen als ,,konigliches Material“ in
,»grob gefertigten GefidRen* (Sermones 3,270-272):

Alchimus, Arator, Sedulius, atque Iuuencus 270
non bene tornatis apponunt regia uasis
fercula: miror eos, non audeo uituperare.

Der Topos der irdischen GefédRe, die prachtige Schitze enthalten,
geht auf die Beschreibung seines eigenen Dienstes durch den Apos-
tel Paulus zuriick (2 Kor 4,7), ein christlicher Gemeinplatz, den Se-
dulius in der Vorrede zu seinem Werk aufgreift (Sedul. carm. pasch.
1,15f.):

At nos exiguum de paupere carpsimus horto, 15
rubra quod appositum testa ministrat holus.

Der Dichter des fiinften Jahrhunderts hitte Amarcius’ Bemerkung
iiber den bescheidenen Charakter seiner Poesie nicht als negative
Kritik aufgefasst, sondern eher als Bestitigung dessen, was er selbst
iber das poetische Gefdl§ zu sagen hatte, das er konstruiert hatte,
um seinen erhabenen biblischen Inhalt aufzunehmen. Dass Amarci-
us nicht negativ sein will, wird durch seine Schlussbemerkung be-
stétigt: ,,Ich bewundere sie und wage es nicht, sie zu kritisieren®.
Mehrere Jahrhunderte spiter, aber in dhnlicher Weise, beschreibt
Juan Luis Vives in seinem Traktat On Education die Poesie von Juven-
cus und Sedulius als ,,schlammig* und fiigt schnell hinzu, dass ihre
Gedichte auch ,,gesundheitsférdernd* sind.* Dies ist hochstwahr-
scheinlich eine Anspielung auf den Jordan, in den der widerstreben-
de syrische Fedlhauptmann Naaman eintauchen musste, um seinen
Aussatz zu heilen (2 K6n 5), und stellt somit ebenfalls keine negative
Kritik dar.

33 Springer 1988, 137.

75



76

Carl P.E. Springer

In diesem Sinne finden wir, wenn wir uns ins sechzehnte Jahrhun-
dert begeben, Erasmus, der seine uneingeschrinkte Abneigung
gegen diese Gedichte zum Ausdruck bringt. Fiir den kultivierten
niederldndischen Humanisten war Prudentius der einzige stilvolle
Autor unter den christlichen lateinischen Dichtern der Antike.*
Mit dieser Meinung war er zweifellos nicht allein. Um 1700 hatte
man begonnen, die lateinischen biblischen Epen der Spitantike
nicht nur zu kritisieren, sondern zu ignorieren - ein weitaus schlim-
meres Schicksal. Die Zahl der gedruckten Ausgaben, in denen die
Werke von Juvencus und Sedulius erscheinen, geht danach dras-
tisch zuriick.

Mit dem Beginn des Zeitalters der Aufkldrung im achtzehnten
Jahrhundert wurde das offenkundige Christentum dieser Gedichte
fiir Altphilologen, die sich den heidnischen Géttern mehr verbun-
den fiihlten als den biblischen, vermutlich zunehmend unange-
nehm.* Nidher an unserer Zeit, in der Mitte des zwanzigsten Jahr-
hunderts, hielt der bedeutende Literaturhistoriker Ernst Robert
Curtius die biblischen Epen der Spitantike fiir wichtig genug, um
sie in seiner Studie iiber die lateinische Literatur des Mittelalters
an prominenter Stelle zu beriicksichtigen, was aber nicht bedeutet,
dass er sie mochte. ,,Sie zu lesen ist eine Qual“, erklirte er.’ Curtius
meinte, ihre poetische Technik unterscheide sich kaum von derje-
nigen, die von antiken Schiilern in ihren eher langweiligen Progym-
nasmata verwendet wurde.”” Dennoch scheint er Juvencus gegen-
iiber Sedulius bevorzugt zu haben, wobei er letzteren besonders
verurteilt. Man kann sich vorstellen, dass die relative Einfachheit
von Juvencus’ Ansatz der Bibelparaphrase Curtius’ eigenem horazi-
schen dsthetischen Empfinden (simplex et unum) und vielleicht auch
seinen protestantischen Wurzeln (sola scriptura) entgegenkam.*®

34 Springer 1988, 138.

35 Siehe Gay 1966 fiir die enge Verbindung zwischen der Aufklarungsbewegung
und dem griechisch-romischen Heidentum.

36 Curtius 1953, 36.

37 Curtius 1953, 148. Siehe Roberts 1985 fiir eine ausfiihrliche Untersuchung.

38 Curtius’ Vater war ein prominenter lutherischer Kirchenmann, und Curtius
selbst machte sein Abitur am berithmten lutherischen Gymnasium in Straf-
burg.



Juvencus und Sedulius

Wenn wir nach der Lektiire des Paschale carmen zu Juvencus’ Gedicht
zuriickkehren, fillt auf, dass es sich viel getreuer an die biblischen
Texte hilt. Seine biblische Paraphrase ist paene ad uerbum, wie Hi-
eronymus es beschrieben hat.* Im Gegensatz dazu war die Poesie
(und Prosa) des Sedulius fiir Curtius’ literarischen Geschmack viel
zu schwiilstig und extravagant.

Eine offensichtliche Moglichkeit, den Wert, der Juvencus be-
ziehungsweise Sedulius von den vormodernen Lesern beigemessen
wurde, abzuschitzen, besteht darin, die erhaltenen Handschriften
zu zdhlen, die ihre Werke aus dem Mittelalter enthalten. Daraus
wird ersichtlich, dass das Interesse an Sedulius im Mittelalter und
in der Frithen Neuzeit nur noch zunahm. Seine Popularitit in diesen
Jahrhunderten wird unter den christlichen lateinischen Dichtern
der Spitantike nur von Prudentius iibertroffen.” Allein aus dem
fiinfzehnten Jahrhundert sind nahezu fiinfzig Handschriften mit
Werken des Sedulius erhalten geblieben. Aus dem fiinfzehnten und
sechzehnten Jahrhundert sind etwa vierzig frithe Druckausgaben mit
seinen Gedichten iiberliefert.*

Eine andere Méglichkeit, sich dieser Frage zu nidhern, besteht
darin, die Reihenfolge zu untersuchen, in der Juvencus und Seduli-
us in den iiberlieferten Handschriften erscheinen. Da Juvencus der
frithere Autor war, wiirde man ihn in einem Band, der beide Autoren
enthalt, natiirlich an die erste Stelle setzen, wie es Green und vie-
le frithneuzeitliche Herausgeber getan haben, aber das ist nicht die
Reihenfolge, in der sie immer in den Handschriften erscheinen. In
etwa der Hilfte der Manuskripte, die ich ausfindig machen konnte, in
denen die beiden Autoren gemeinsam erscheinen, steht Sedulius an
erster Stelle. Was konnte eine solche Priorisierung bedeuten?

Vielleicht war es fiir die mittelalterlichen Schreiber angesichts
der relativen Ungewissheit in Bezug auf die Biographien beider Au-
toren schwierig, die beiden Werke so genau zu datieren, wie es den
Wissenschaftlern heute moglich ist. Die Unterschiede in der Reihen-

39 Siehe Green 2006, 1.

40 Glauche 1970, 124 Anm. 43.

41 Zur Verteilung der sedulischen Handschriften iiber die mittelalterlichen Jahr-
hunderte siehe Springer 2013, XIX.

77



78

Carl P.E. Springer

folge spiegeln vielleicht einfach diese chronologische Unsicherheit
wider. Es gibt jedoch noch eine andere mégliche Erkliarung, die mit
der Art der Werke selbst zu tun hat. Sedulius’ Entscheidung, in ei-
nem ersten Buch alttestamentliche Prazedenzfille fiir die wunder-
samen Ereignisse der Evangelien einzufithren, unterscheidet sein
Werk deutlich von Juvencus’ Euangeliorum libri quattuor. Dachten die
mittelalterlichen Schreiber, die beschlossen Sedulius vor Juvencus
zu setzen, an die Tatsache, dass das alttestamentliche Material im
ersten Buch von Sedulius’ Gedicht dem Evangelium vorausging und
es vorwegnahm? War es aus diesem Grund padagogisch wertvoller,
das Werk des Sedulius zuerst zu lesen?

Oder zogen einige mittelalterliche Leser den offenkundigen
christologischen Schwerpunkt von Sedulius’ Werk, einschlielich
seiner hiufigen typologischen Interpretationen, dem subtileren
Ansatz der Exegese von Juvencus vor?* Wollten sie mit dieser An-
ordnung der Werke zum Ausdruck bringen, dass sie den literari-
schen Stil des iiberschwinglich frommen Sedulius dem des relativ
zuriickhaltenden Juvencus vorziehen?

Konnte die Erhohung des Status von Sedulius zum antistes in den
akrostichen Gedichten, die seine Werke in der handschriftlichen
Uberlieferung begleiten, etwas mit dem Wunsch spiterer Leser zu
tun haben, ihm einen hoheren kirchlichen Status zuzuweisen als
dem Presbyter Juvencus? In seinen Widmungsbriefen gibt es keinen
Hinweis darauf, dass Sedulius etwas anderes war als ein Laie, viel-
leicht ein grammaticus oder ein rhetor, wie einige der handschrift-
lichen Subskriptionen nahelegen.®

Andere Quellen als Handschriften konnten uns auch bei der Be-
antwortung der Frage helfen, wie die vormodernen Leser die beiden
Autoren in Bezug auf ihre Prioritdt und/oder Bevorzugung sahen.
Das Gelasianische Dekret scheint Sedulius gegeniiber Juvencus zu
bevorzugen. Ersterer wird an erster Stelle erwédhnt und als uenerabi-
lis beschrieben und mit ,,auffilligem Lob“ bedacht. Juvencus scheint

42 Springer 2023. Die exegetischen Strategien von Juvencus sind viel diskreter, ,,by
stealth®, wie Green 2007 beschreibt.
43 Springer 1988, 28.



Juvencus und Sedulius

eher ein nachtriglicher Gedanke zu sein und wird weniger enthu-
siastisch begriift. Die Verwendung einer Litotes (opus non sperni-
mur) ldsst die Wertschdtzung von Juvencus im Vergleich dazu etwas
lauwarm erscheinen. Alkuins Katalog stellt den Autor des Paschale
carmen an die Spitze einer langen Liste, die auch andere populire
christliche lateinische Dichter wie Juvencus und Arator umfasst. Er-
moldus Nigellus setzt Sedulius ebenfalls an die erste Stelle, noch vor
Juvencus.*

Petrarcas Bucolicum carmen enthilt offensichtliche Anspielun-
gen auf die Namen Arator, Sedulius und Prudentius, aber nicht di-
rekt auf Juvencus. Wahrscheinlich ist hier ein Ochse impliziert (iu-
uencus bedeutet im Lateinischen ,,Ochse*), damit der arator sein Feld
so emsig pfliigen kann, aber Petrarca iiberldsst es dem Leser, diese
Assoziation herzustellen. Ist sein Schweigen in dieser Hinsicht ein
Hinweis auf seine Geringschitzung von Juvencus oder ein Hinweis
auf die Intelligenz des Lesers (Bucolicum carmen 10,311-315)?

Longe ibi trans fluuium, regum inter busta seorsum,

unus erat rutilus diuini ruris arator

qui pinguem scabro sulcabat uomere campum.

Huic comes, hinc prudens, hinc sedulus alter aranti

certabant rigido glebas confringere rastro. 315

Die frithesten gedruckten Ausgaben, die beide Autoren enthalten,
neigen dazu, sie in chronologischer Reihenfolge aufzufiihren. Es ist
jedoch anzumerken, dass es zahlreiche frithe Druckausgaben (ein-
schlieRlich Inkunabeln) von Sedulius gibt, die Juvencus nicht enthal-
ten.*

AbschlieRend mdchte ich anmerken, dass es nicht mein Ziel war,
eine der von mir aufgeworfenen spezifischen Fragen zur Beziehung
zwischen diesen beiden wichtigen biblischen Epen der Spitantike
endgiiltig zu beantworten. Es sind eindeutig noch viele weitere Un-
tersuchungen erforderlich. Ich hoffe jedoch, dass ich in der Lage war,
einige alternative Perspektiven anzubieten, wie Wissenschaftler in

44  Siehe Springer 1988, 133.
45 Fiir frithe gedruckte Ausgaben von Sedulius, siehe Springer 1995, 211-215.

79



80

Carl P.E. Springer

Zukunft die Beziehung zwischen Juvencus und Sedulius untersuchen
konnten. Wenn jiingere Kollegen in meinen Beobachtungen neue
Ideen oder neue Wege finden, die es wert sind, weiterverfolgt zu wer-
den, bin ich als jemand, der als eine Art Veteran auf diesem Gebiet
angesehen werden kann, sehr zufrieden.

Literaturverzeichnis

Baker, Patrick/Helmrath, Johannes/Kallendorf, Craig (Hrsg.), Be-
yond Reception: Renaissance Humanism and the Transformation
of Classical Antiquity, Berlin 2019.

Barthes, Roland, Image, Music, Text. Translated by Stephen Heath,
New York 1977.

Bergin, Thomas, Petrarch’s Bucolicum Carmen, New Haven 1974.

Bright, David, Theory and Practice in the Vergilian Cento, Illinois
Classical Studies 9 (1984) 79-90.

Brown, Peter, The World of Late Antiquity, New York 1971.

Costanza, Salvatore, Da Giovenco a Sedulio: I proemi degli Evangelio-
rum libri e del Carmen paschale, Civilta classica e cristiana 6 (1985)
253-86.

Czapla, Ralf Georg, Das Bibelepos in der Frithen Neuzeit: Zur deut-
schen Geschichte einer europdischen Gattung, Berlin 2013.

Curtius, Ernst Robert, European Literature and the Latin Middle
Ages. Translated by Willard Trask, New York 1953.

van Dam, Harm-Jan, Poems on the Threshold: Neo-Latin carmina
liminaria, in: Astrid Steiner-Weber/Karl Enenkel (Hrsg.), Acta
Conventus Neo-Latini Monasteriensis, Leiden 2015, 50-81.

Foley, John Miles, A Companion to Ancient Epic, Oxford 2005.

Gay, Peter, The Enlightenment: The Rise of Modern Paganism, New
York 1966.

Gibson, Arthur, What is Literature?, Bern 2007.

Glauche, Giinter, Schullektiire im Mittelalter. Entstehung und Wand-
lungen des Lektiirekanons bis 100 nach den Quellen dargestellt,
Miinchen 1970.



Juvencus und Sedulius

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Green, Roger P. H., The Evangeliorum Libri of Juvencus: Exegesis by
Stealth?, in: Willemien Otten/Karla Pollman (Hrsg.), Poetry and
Exegesis in Premodern Latin Christianity, Leiden 2007, 65-80.

Herzog, Reinhart, Die Bibelepik der lateinischen Spatantike: Form-
geschichte einer erbaulichen Gattung, Bd. 1, Miinchen 1975.

Jauss, Hans Robert, Toward an Aesthetic of Reception. Translated by
Timothy Bahti, Minneapolis 1982.

Lewalski, Barbara, Milton’s Brief Epic: The Genre, Meaning, and Art
of Paradise Regained, Providence 1966.

Manitius, Karl (Hrsg.), Sextus Amarcius Sermones, Weimar 1969.

Mazzega, Michael, Sedulius, Carmen Paschale, Buch III. Ein Kommen-
tar, Basel 1996.

Newman, John Kevin, The Classical Epic Tradition, Madison 1986.

Roberts, Michael, Biblical Epic and Rhetorical Paraphrase in Late
Antiquity, Liverpool 1985.

Roling, Bernd, Zwischen epischer Theologie und theologischer Epik:
die Versuchung Christi in der lateinischen Bibeldichtung von Iu-
vencus bis Robert Clarke, Frithmittelalterliche Studien 40 (2006)
327-382.

Rubin, David C. (Hrsg.), Remembering our Past: Studies in Autobiogra-
phical Memory, Cambridge 1995.

Springer, Carl P. E., The Biblical Epic in Late Antiquity and the Early
Modern Period: The Poetics of Tradition, in: Zweder von Martels/
Victor M. Schmidt (Hrsg.), Antiquity Renewed: Late Classical and
Early Modern Themes, Leuven 2003, 103-126.

Springer, Carl P. E., The Manuscripts of Sedulius: A Provisional
Handlist, Philadelphia 1995.

Springer, Carl P. E., The Gospel as Epic in Late Antiquity: The Paschale
Carmen of Sedulius, Leiden 1988.

Springer, Carl P. E., Jerome and the Cento of Proba, in: Elizabeth A.
Livingstone (Hrsg.), Nachleben of the Fathers. Studia Patristica,
Bd. 28: Other Latin Authors, Leuven 1993, 96-105.

Springer, Carl P. E., The Old Testament in the Poetry of Sedulius: Ty-
pological and Rhetorical Considerations, in: Donato De Gianni/

8l



82

Carl P.E. Springer

Stefan Freund (Hrsg.), Das Alte Testament in der Dichtung der
Antike. Paraphrase, Exegese, Intertextualitdt und Figurenzeich-
nung, Wiesbaden 2023, 251-67.

Springer, Carl P. E., Sedulius, The Paschal Song and Hymns, Atlanta
2013.

Springer, Carl. P. E., Sedulius’ Peter: Intention and Authority in the
Paschale Carmen, in: Roald Dijkstra (Hrsg.), The Early Reception
and Appropriation of the Apostle Peter (60-800 CE). The An-
chors of the Fisherman, Leiden 2020, 188-199.

Thraede, Klaus, Epos, RAC 5 (1962) 983-1042.

Wehrli, Max, Sacra poesis. Bibelepik als europdische Tradition, in:
Siegfried Gutenbrunner/Friedrich Maurer (Hrsg.), Die Wissen-
schaft von deutscher Sprache und Dichtung. Methoden, Proble-
me, Aufgaben. Festschrift fiir Friedrich Maurer, Stuttgart 1963,
262-283.



Das Vaterunser:
Von Juvencus zu Sedulius

Dorothea Weber

Abstract: The paper seeks to shed light on the influence of Juven-
cus on Sedulius using the example of the poetic realisation of the
Lord’s Prayer (Mt 6,9-13; Iuvenc. 1,580-589; Sedul. carm. pasch.
2,231-300). To this end, it first identifies the details in which Se-
dulius follows Juvencus and where he goes beyond him. An exa-
mination of the elements that cannot be traced back to Juvencus
shows that Sedulius not only gives his text a stronger exegetical
dimension, but also enriches it with a pastoral dimension by cal-
ling on the readers to lead a righteous life. In combination with an
interpretation of the accompanying letter to Macedonius (epist.
p- 5,10-6,1), of the praefatio and of the beginning of the main part
(carm. pasch. 1,17; 26; 58f.; 60-103), this feature leads to the hypo-
thesis that the work is conceived as a didactic poem and that the
poet adopts the speaking attitude of a catechist.

Die folgenden Uberlegungen versuchen, sich dem iibergeordneten
Thema zu ndhern, indem sie den ,,Spuren* des Juvencus dort nach-
gehen, wo diese in einem spéteren Text zunédchst zwar noch kennt-
lich sind, doch zunehmend von dessen Andersartigkeit iiberlagert
werden. Im folgenden Vergleich zwischen der poetischen Wieder-
gabe des Vaterunsers bei Juvencus und jener bei Sedulius sollen
Ahnlichkeiten wie Unterschiede beschrieben werden. Als Ausdruck
einer bestimmten Rezeptionshaltung verstanden, wird die augen-
fillige Andersartigkeit des Sedulius-Textes zu der Frage fiihren,

83



84

Dorothea Weber

welche Riickschliisse sie auf das Verstindnis des Carmen paschale
als Ganzes und dessen gegeniiber Juvencus’ Euangeliorum libri ver-
dndertes literarisches Konzept erlauben. Die Tatsache, dass der re-
zipierende Text das Vorliegende just nicht linear fortsetzt, soll also
dazu beitragen, das kiinstlerische Wollen seines Autors zu klaren.
Biblische Grundlage fiir Juvencus wie Sedulius ist das Vaterun-
ser im Wortlaut des Matthdusevangeliums (6,9-13).! In ihm ist die
Bergpredigt, in der Jesus das Gebet lehrt, préludiert von der Beru-
fung der ersten Jiinger (Mt 4,18-22) und von summarisch berichte-
ten Massenheilungen (Mt 4,23f.); diese beiden kurzen Erzihleinhei-
ten bilden gemeinsam insofern den Rahmen fiir den Sprechakt der
Bergpredigt, als die Menschenmenge einen weiteren und die Jiinger
einen engeren Kreis um Jesus bilden,? der ,,seine Stimme als Leh-
rer und Richter*® erhebt. Dieser narrativen Struktur folgt Juvencus
exakt: Auch bei ihm schlie3t die Bergpredigt (1,452-730), die mit
insgesamt ca. 280 Versen mehr als ein Drittel des ersten Buchs ein-
nimmt, an die Berufung der Jiinger (1,421-434) und die Massenhei-
lungen (1,435-451) an; die beiden Gruppen werden als Adressaten
der Rede Jesu sogar explizit genannt.’ Auf die Bergpredigt folgt, wie
bei Mt 8,1, die Beschreibung der Jesus nachfolgenden Menschen-
massen (1,732) und, wie bei Mt 8,2-4, die Schilderung der Heilung
eines Aussitzigen (1,733-740). - Die Bergpredigt selbst setzt Juven-
cus im Groflen und Ganzen unauffillig um, auler poetischer Am-
plifizierung und Verkiirzung im Sinne der brevitas sowie kleinrdu-
migen Umreihungen mancher Erzdhlelemente nimmt er in seinem
Text keine inhaltlich substanziellen Modifikationen vor. Dasselbe

1  Die kiirzere Version bei Lk 11,1-4 enthilt nicht die Attribute in der Anrede an
den Vater (Mt 6,9 noster qui in caelis es), die dritte Bitte (Mt 6,10 fiat uoluntas
tua sicut in caelo et in terra) und den zweiten Teil der sechsten Bitte (Mt 6,13 sed
libera nos a malo); diese bei Lukas nicht vorhandenen Elemente finden sich bei
beiden Dichtern. - Die Verse 6,9a und 14f. werden als Einleitung bzw. Resiimee
im Folgenden mitangefiihrt.

2 Dazu Thraede 2002, 377.

Thraede 2002, 383.

4 Tuvenc. 1,452f. Hos populos cernens praecelsa rupe resedit / ac sic discipulis gremium
cingentibus infit.

w



Das Vaterunser: Von Juvencus zu Sedulius

gilt fiir die Einleitung zum Vaterunser (Iuvenc. 1,580-589 nach Mt
6,5-8):

Sunt quos praetumidae tollit iactatio mentis 580
et precibus propriis gaudent adsistere turbas

multifluisque diem uerbis ducendo fatigant:

his uotis pompae fructus succedit inanis.

Sed secreta domus precibus penetralia castis

claudantur paucisque deum uenerabere uerbis. 585
Scit pater ipse tui quae sit trepidatio cordis.

Nil absente deo loquimur, nil abdita clausum

pectoris antra tegunt, praesens deus omnia cernit.

Manche erhebt der Stolz ihres durch und durch eingebildeten Sinns,
sie freuen sich, wenn bei ihren Gebeten Menschenmengen anwesend
sind, und sie vergeuden mit vielflieRenden Worten den Tag. Diesen
prunkvollen Bitten ist eine leere Wirkung beschieden. Doch fiir from-
me Gebete versperre man das abgeschiedene Innere des Hauses; ver-
ehre Gott mit nur wenigen Worten. Der Vater kennt die dngstliche
Sorge deines Herzens. Wir sprechen ja nichts, bei dem Gott nicht an-
wesend wire, nichts ist in der verborgenen Hohle deines Herzens ver-
deckt: Gott ist da, er sieht alles.

Im Vergleich zu Mt 6,5-8° verkiirzt Juvencus die Mahnung vor vielen
Worten, indem er sie zum einen in 1,582 (multifluis) gewissermafen
vorwegnehmend andeutet, zum anderen in 1,585 (paucis [...] uerbis)
von einem ganzen Bibelvers (Mt 6,7) zu einem einzigen ablativi-
schen Ausdruck reduziert. Das durch eine Einleitung (Mt 6,9) und
ein Resiimee (Mt 6,14f.) gerahmte Vaterunser gibt Juvencus in einer
Art epischen Gebets wieder. Es ist etwas ldnger als der im Matthadus-
evangelium iiberlieferte Wortlaut, deutlich nach einzelnen Bitten

5 Inder Vulgata (der Wortlaut ist mit jenem der Vetus Latina beinahe identisch)
lautet die Stelle: °Et cum oratis, non eritis sicut hypocritae, qui amant in synagogis et
in angulis platearum stantes orare, ut uideantur ab hominibus. Amen dico uobis, rece-
perunt mercedem suam. °Tu autem cum orabis, intra in cubiculum tuum et cluso ostio
tuo ora patrem tuum in abscondito, et pater tuus qui uidet in abscondito reddet tibi.
’Orantes autem nolite multum loqui sicut ethnici. Putant enim quia in multiloquio suo
exaudiantur. *Nolite ergo adsimilari eis. Scit enim pater uester quibus opus sit uobis,
antequam petatis eum.

85



Dorothea Weber

strukturiert, die jeweils zwischen einem und drei Verse umfassen,
und zum Teil exegetisch aufgeladen.

Vulg. (Vet. Lat.)® Matth. 6,9-15
°Sic ergo uos orabitis:
pater noster qui in caelis es,

sanctificetur nomen tuum, L

yeniat (VL: adueniat) regnum tuum, 1L

fiat uoluntas tua sicut in caeloetin ~ 1IL

terra.

Panem nostrum supersubstantialem IV.
(VL: cotidianum) da nobis hodie

2et dimitte nobis debita nostra, sicut V.
et nos dimisimus (VL: dimittimus)
debitoribus nostris.

Et ne inducas nos in temptationem, VI

sed libera nos a malo.

14Si enim dimiseritis hominibus peccata
eorum, dimittet et uobis pater uester
caelestis delicta uestra.

15Si autem non dimiseritis hominibus,
nec pater uester dimittet peccata
uestra.

Iuvenc. 1,589-603
His igitur uotum placeat concludere uerbis:
sidereo genitor residens in uertice caeli, 590

nominis, oramus, ueneratio sanctificetur
in nobis, pater alte, tui:

tranquillaque mundo
adueniat regnumque tuum lux alma reclaudat.

Sic caelo ut terris fiat tua clara uoluntas,

uitalisque hodie sancti substantia panis 595
proueniat nobis;

tua mox largitio soluat
innumera indulgens erroris debita praui;
et nos haut aliter concedere foenora nostris.

Tetri saeua procul temptatio daemonis absit,
eque malis tua nos in lucem dextera tollat. 600

Sic etenim genitor populis delicta remittet,
si uestra alterni uobis peccata uelitis
cedere nec durum erratis intendere pectus.

Mit folgenden Worten soll man sein Gebet umschlieRen: Schépfer, der
du deinen Thron im gestirnten hohen Himmel hast, wir bitten dich,
die Verehrung deines Namens, erhabener Vater, werde in uns gehei-
ligt: Ruhiges Licht komme auf die Welt und gnadiges Licht erdffne uns
dein Reich. Im Himmel wie auf Erden geschehe dein herrlicher Wille,
und die Grundlage des lebensspendenden Brots werde uns heute zu-
teil; dann moge uns deine GroRziigigkeit die zahllose Schuld unseres
bésen Irrens nachsichtig erlassen, sodass (siehe aber Anm. 7) auch wir
den Unseren in derselben Weise die Zinsen nachsehen. Des schreckli-

Wo Juvencus der abweichende Wortlaut einer Tradition der Vetus Latina vor-
gelegen sein diirfte, wird er in Klammern (VL) angegeben.



Das Vaterunser: Von Juvencus zu Sedulius

chen Didmons furchtbare Versuchung sei fern, und aus den Ubeln hebe
uns deine Rechte zum Licht. Denn dann wird der Schépfer seinen Vol-
kern die Schuld vergeben, wenn ihr bereit seid, euch untereinander
die Siinden nachzusehen, und nicht den falschen Weg wihlt, ein hartes
Herz zu zeigen.

Da Detailanalysen und Untersuchungen der in die poetische Trans-
position eingeflossenen exegetischen Tradition insbesondere von
Klaus Bernhard Schnurr und Ian Boxall bereits vorliegen, kann der
Vergleich im Folgenden kurz ausfallen: Die erste Bitte ist bei Juven-
cus um den Ort der Heiligung des Namens Gottes (1,592 in nobis) er-
weitert, in der zweiten weist die iiberschieRende Wendung ,,ruhe-
volles und erhabenes Licht“ (1,592f. tranquilla [...] lux alma) auf eine
eschatologische Deutung des Gottesreichs hin. Bitte drei ist frei von
exegetischen Zusdtzen, Bitte vier deutet die biblische Wendung des
panis supersubstantialis als uitalis substantia panis offenkundig in eu-
charistischem Sinn. Die zweite Hilfte der fiinften Bitte ist syntak-
tisch schwierig,” der Vers aber exegetisch vermutlich unauffillig; in
der letzten Bitte wird durch den Zusatz von tetri daemonis der Gedan-
ke abgewehrt, Gott sei es, der den Menschen versucht; des Weiteren
deutet Juvencus das mattheische a malo als Neutrum (,,das Bose*),
mit in lucem deutet er, wie bereits in 1,593 (lux), eine eschatologische
Dimension an. - Auch wenn bei ihm die Brotbitte eucharistisch ge-
meint sein diirfte und die Stindenvergebung der fiinften Bitte per
se einen Konnex zur Eucharistie aufweist, ldsst sich Juvencus’ Text
doch kein Hinweis darauf entnehmen, dass er auf die liturgische
Verwendung des biblischen Vaterunsers abhebt.

Dass Sedulius im Carmen paschale den Pratext grundsitzlich we-
sentlich stdrker exegetisch durchdringt als Juvencus, ist eine be-
kannte Tatsache.® Sie trifft auch auf das Vaterunser zu.’

7  Der Infinitiv in 1,598 (concedere) scheint final-konsekutiv zu verstehen zu sein
(Leumann/Hofmann/Szantyr 21971-1979, 2,347%-348").

8 Roberts 1985, 137; 155-158; Green 2006, 226-244; McBrine 2017, 93-123; Ro-
berts 2020, 3-12.

9  Die Interpretation von Ratkowitsch 1989, dass Sedulius generell anti-arianisch
orientiert sei, was sich in seiner poetischen Umsetzung des Vaterunsers zeige,
wurde von Green 2006, 179 zurecht problematisiert.

87



88

Dorothea Weber

Die Einleitung (Mt 6,5-8) fasst Sedulius stark verkiirzend in drei
Versen zusammen und verbindet sie in seiner Paraphrase syntak-
tisch mit Mt 6,9; ebenso frei verfahrt er mit dem Resiimee des Evan-
gelisten (Mt 6,14f.; Sedul. carm. pasch. 2,288-300).

Vulg. (Vet. Lat.)" Matth. Sedul. carm. pasch. 2,231-300
6,5-15

°Et cum oratis, non eritis
sicut hypocritae, qui amant
in synagogis et in angulis
platearum stantes orare, ut
uideantur ab hominibus.
Amen dico uobis, receperunt
mercedem suam.

STu autem cum orabis, intra
in cubiculum tuum et cluso

ostio tuo ora patrem tuum in Quin etiam celerem cupiens conferre salutem
abscondito, et pater tuus qui orandi praecepta dedit, iudexque benignus
uidet in abscondito reddet tibi. indulgenda peti breuiter iubet, ut cito praestet,

’Orantes autem nolite multum

loqui sicut ethnici. Putant

enim quia in multiloquio suo

exaudiantur. sic dicens orate"!
®Nolite ergo adsimilari eis. Scit

enim pater uester quibus opus

sit uobis, antequam petatis

eum.

°Sic ergo uos orabitis:

pater noster qui in caelis es, patrem, baptismate nostrum,
iure suum; propriumgque homini concessit honorem 235
et quod solus habet cunctos permisit habere.
Qui dominum caeli patrem memoramus, in ipso
iam fratres nos esse decet nec origine carnis
germanum tractare odium, sed spiritus igne
flagrantes abolere doli monumenta uetusti 240
atque nouum gestare hominem, ne forsan ab alto
degenerent terrena Deo, cui nos duce Christo
fecit adoptiuos caelestis gratia natos.

10 Der Wortlaut der Vetus Latina ist annidhernd identisch, siehe Anm. 6. Jene Ab-
weichungen von der Vulgata, die Sedulius vorgelegen sein diirften, sind in
Klammern (VL) angegeben.

11 Zur Frage der Interpunktion siehe unten S. 94.



Das Vaterunser: Von Juvencus zu Sedulius

sanctificetur nomen tuum, L

oueniat regnum tuum, 1I.

fiat uoluntas tua sicut in caelo 1I1.
etinterra.

"Panem nostrum .
supersubstantialem (VL:
cotidianum) da nobis hodie

¢t dimitte nobis debita V.
nostra, sicut et nos dimisimus
(VL: dimittimus) debitoribus
nostris.

BEt ne inducas nos in VI

temptationem, sed libera nos
a malo.

Sanctificetur ubi dominus, qui cuncta creando
sanctificat, nisi corde pio, nisi pectore casto?
Vt mereamur eum nos sanctificare colendo,
annuat ipse prior, sicut benedicier idem

se iubet a nobis, a quo benedicimur omnes.

Adueniat regnum iam iamque scilicet illud,
morte uacans et fine carens, cui nulla per aeuum
tempora succedunt, quia nescit tempus habere
continuus sine nocte dies: ubi principe Christo
nobile perpetua caput amplectente corona
uictor opima ferens gaudebit praemia miles.

Hoc iugibus uotis, hoc nocte dieque precemur,

illius ut fiat caelo terraque uoluntas,

qui nusquam uult esse nefas hostemque nocentem
utque polo sic pellat humo, ne corpora nostra
tamquam uile solum saeuus sibi uindicet hydrus;
sed qui cuncta fouet plena pietate redundans
omnipotens animas pariter conseruet et artus:
altera pars etenim caeli sumus, altera terrae.

Annonam fidei speramus pane diurno,

ne mens nostra famem doctrinae sentiat umquam

a Christo ieiuna, suo qui corpore et ore

nos saturat simul ipse manens uerbumque cibusque.
Dulcia nam domini nostris in faucibus haerent
eloquia exuperantque fauos atque omnia mella.

Debita laxari qui nobis cuncta rogamus,

nos quoque laxemus; proprii nam cautio uerbi
spondentes manifesta tenet, grauiusque soluti
nectimur alterius si soluere uincla negemus:
incipietque pius decies millena talenta

dimittens dominus, si nos affligere propter

denarios centum conseruum senserit ullum,

tradere confestim tortoribus, inque feroci

carcere constricti non permittemur abire,

donec cuncta breuem reddamus adusque quadrantem.

Non quia nos dominus, lucis uia, semita pacis,

in laqueos temptantis agat, sed cam mala nostra
deserit, ire sinit. Nam quisquis retia mundi
deliciosa sequens luxus et gaudia blandae
perditionis amat, deus hunc, uirtutis amator,
linquit, et ingreditur qua se temptatio ducit.

Ab hac ergo pedem retro faciamus et artum
corde petamus iter, tenuis qua semita monstrat
ire per angustam regna ad caelestia portam.

245

250

255

260

265

270

275

280

285

89



90

145i enim dimiseritis
hominibus peccata eorum,

Dorothea Weber

Si cupimus uitare malum, debemus adire
sectarique bonum: hic quia liberat, ille trucidat;

dimittet et uobis pater uester hic alit, ille necat. Nam quantum sidera terris, 290
caelestis delicta uestra. ignis aquis, lumen tenebris, concordia bellis,

uita sepulturis, tantum bona longius absunt

dissociata malis. Dextrum quicumque necesse est

aut laeuum gradiatur iter. Sed dextra bonorum
15Si autem non dimiseritis semita conspicuos uocat in sua gaudia iustos 295
hominibus, nec pater uester inque tuos, patriarcha, sinus: at laeua malorum
dimittet peccata uestra. exercet poenas et ad impia tartara mittit.

Ergo agnis ouibusque dei est haec sola uoluntas

et bona libertas: euadere torua cruenti

ora lupi uitaque frui per pascua Christi. 300

Da er [Jesus] auch einen schnellen Weg zum Heil gewéhren wollte, gab
er Anweisungen fiir das Gebet, und als wohlmeinender Richter heiRt
er uns, kurz um Vergebung zu bitten, damit er sie schnell gewdhrt.
Er sagt: ,So sollt ihr beten’, ndmlich zum Vater, der durch die Taufe
unser, dem Rechtsstatus nach aber seiner ist. (235) Er gewéhrte den
Menschen seinen eigenen Ehrenrang und erlaubte allen, das zu haben,
was nur er hat. Wenn wir den Herrn des Himmels Vater nennen, miis-
sen wir in ihm schon Briider sein und nicht gemiR unserer fleisch-
lichen Abkunft Bruderhass hegen, sondern brennend vom Feuer des
Geists (240) das Mahnmal der alten Missetat tilgen und den neuen
Menschen'? tragen, damit das Irdische nicht undhnlich wird dem Gott
in der Hohe, als dessen Kinder uns die himmlische Gnade unter der
Fithrung Christi angenommen hat.

Geheiligt werde der Herr, der alles heiligt, indem er schuf, wo (245)
wenn nicht in einem frommen Herzen, wenn nicht in einer keuschen
Brust? Dass wir wiirdig sind, ihn durch unsere Verehrung zu heiligen,
mdge er zuvor ebenso gewihren, wie er uns heilt, ihn zu segnen®, er,
von dem wir alle gesegnet werden.

Sein Reich komme jetzt, jenes Reich ndmlich, das (250) frei ist von
Tod, kein Ende hat und dem in Ewigkeit keine Zeiten folgen, weil ein
Tag, der andauert ohne Nacht, Zeit nicht kennt; dort wird unter Chris-

12 Eph4,24.
13 Vgl. z.B. Ps 65,8; 67,27.



Das Vaterunser: Von Juvencus zu Sedulius

ti Herrschaft der siegreiche Soldat, der reiche Beute bringt, voll der
Freude sein, das edle Haupt umwunden mit einem unvergénglichen
Kranz.

(255) Darum wollen wir in bestindigem Beten, darum bei Tag und
Nacht bitten: dass im Himmel wie auf Erden der Wille dessen geschehe,
der keine Siinde will, und dass er den bdsen Feind aus dem Himmel wie
von der Erde vertreibe, damit die schreckliche Schlange sich nicht un-
serer Kdrper beméchtigt, als wiren sie wertlose Erde. (260) Vielmehr
bewahre der Allmichtige, der alles in der reichen Fiille seiner Liebe
hegt, unsere Seelen ebenso wie unsere Glieder, denn der eine Teil von
uns gehort zum Himmel, der andere zur Erde.

Nahrung im Glauben erhoffen wir durch das tégliche Brot, auf dass un-
ser Sinn niemals den Hunger nach Lehre verspiire, (265) da er Christus
nicht isst, der mit seinem Leib und seinem Mund uns sittigt, indem er
Wort ist und auch Speise. Denn die siilen Reden des Herrn haften in
unserer Kehle und iibertreffen alle Honigwaben und -tropfen.

Wenn wir bitten, dass uns alle Schulden gelést werden, (270) miissen
auch wir sie 13sen. Denn eine klare Verpflichtung, die wir mit unserem
eigenen Wort eingehen, bindet uns, und wenn wir Loslgsung erlangt
haben, werden wir nur noch fester gefesselt, sollten wir uns weigern,
die Fesseln eines anderen zu l6sen. Der liebende Herr, der uns zehn-
tausend Talente erldsst, wird uns sogleich den Henkern iibergeben,
wenn er merkt, (275) dass wir einen Mitsklaven wegen hundert De-
nar in Bedringnis bringen, und, angekettet im schrecklichen Kerker,
werden wir nicht freikommen, bis wir alles bis auf den letzten Heller
zuriickzahlen,

nicht weil uns der Herr, der Weg des Lichts und Pfad des Friedens, (280)
in die Netze des Versuchers treibt, sondern uns dorthin gehen lasst,
wenn er sich unserer Fehler nicht annimmt. Denn wer die lockenden
Netze der Uppigkeit der Welt und die Freuden einer wohligen Verderb-
nis aufsucht und liebt, den verlésst Gott, der die Tugend liebt, und er
geht, wohin ihn die Versuchung fiihrt. (285) Von ihr weg wollen wir
den Schritt riickwérts wenden und im Herzen den engen Weg aufsu-
chen, wo der schmale Pfad uns durch die enge Pforte zum Himmel-
reich zu gehen weist.

Wenn wir das Bose meiden wollen, miissen wir das Gute aufsuchen
und ihm folgen, denn dieses befreit, jenes metzelt nieder, (290) dieses
nihrt, jenes tétet. Denn wie weit die Gestirne von der Erde entfernt
sind, das Feuer vom Wasser, das Licht von der Finsternis, die Eintracht

91



92

Dorothea Weber

vom Krieg und das Leben vom Grab, so weit ist das Gute vom B&sen
entfernt. Den rechten oder linken Weg muss jeder gehen: (295) Der
rechte Pfad des Guten l4ddt die herrlichen Gerechten zu den ihnen be-
reiteten Freuden und in deinen SchoR, o Patriarch, ein. Der linke be-
straft aber fiir die Ubel und fiihrt zur bésen Unterwelt. Daher wollen
Gottes Limmer und Schafe nur dies und haben die gute Freiheit dazu:
dem grausamen Maul (300) des blutigen Wolfs entkommen und sich
des Lebens erfreuen auf Christi Weide.

In einzelnen Wendungen zumal zu Beginn seiner Paraphrase des
Vaterunsers deckt sich Sedulius’ Text wohl nicht zufillig mit je-
nen des Juvencus. In diesem Sinn lieBen sich sanctificetur (2,244),
adueniat regnum (2,249)* und fiat caelo terraque uoluntas (2,256) viel-
leicht als window references, somit als Riickgriff iiber Juvencus auf
die Bibel, verstehen. Auch exegetisch ldsst Sedulius zunéchst relativ
deutlich Juvencus als seinen Bezugstext erkennen, beispielsweise in
2,245 (corde pio, pectore casto), wo das bloR angedeutete Interpreta-
ment des Juvencus (1,592 in nobis) erklirend ausgefiihrt wird, oder
in 2,250-254, wo das Gottesreich als ein Reich, das frei ist von Zeit
und Verginglichkeit, Juvencus’ implizite eschatologische Deutung
(1,592f. tranquillaque [...] lux alma) mittels einer expliziten Formulie-
rung prézisiert. Diese Technik der Weiterfithrung des bei Juvencus
Angelegten reicht bis zur Auslegung der vierten Bitte, der Brotbitte:
Sedulius deutet sie sowohl eucharistisch auf die Bitte um Christus
als Brot, wie dies Juvencus (1,595f.) angedeutet hatte, als auch auf
Christus als Wort nach Joh 1,1.

Bei der fiinften Bitte aber verldsst Sedulius die vestigia Iuvenci: Er
interessiert sich namlich nicht so sehr fiir den vergebenden Gott als
fiir die Verpflichtung des Menschen, seinerseits seinem Nichsten zu
vergeben (2,269-272). Zur Verstirkung spielt er, wie in der Vater-
unser-Exegese nicht uniiblich, das Gleichnis des unbarmherzigen

14 Der Bibelvers wird z.B. von Cyprian (domin. orat. 7f.) und Augustinus (epist.
130,21 u.8.) mit adueniat zitiert.

15 Zum Honigvergleich in 2,268 vgl. die verbreitete eucharistische Deutung von
Ps 33,9 (gustate et uidete quoniam suauis est Dominus) z.B. bei Ambr. myst. 9,58;
Aug. in psalm. 5,15.



Das Vaterunser: Von Juvencus zu Sedulius

Knechts aus Mt 18,23-35 ein,'® an das er Mt 5,26 anschlieft (2,273~
278). Bemerkenswert ist, dass er offenbar Menschen im Auge hat,
die bereits Vergebung erlangt haben (2,271 soluti); er setzt damit die
Situation eines durch Siindenvergebung (zum Beispiel in der Tau-
fe) von Schuld befreiten Menschen voraus (dazu siehe unten). Auch
in der sechsten Bitte ist Juvencus als Hintergrundtext nur noch in
der Formulierung lucis uia (2,279, siehe Iuvenc. 1,600 in lucem) sche-
menhaft kenntlich; theologisch aber hebt Sedulius auf die Thematik
von Pridestination und freiem Willen ab, indem er Versuchung und
Stinde mit der Entscheidung des Individuums, sich vom Weg Gottes
abzuwenden, begriindet. Wahrend Juvencus nach dem Vaterunser
den biblischen Pritext linear, also mit der Wiedergabe von Mt 6
fortsetzt, geht Sedulius unter Anwendung des aus Mt 7,13f. entnom-
menen Bilds des schmalen Wegs, der zum Himmel fiihrt (2,285-287),
zu einer Protreptik iiber, den rechten Weg zu wihlen, der ins gliick-
selige ewige Leben fiihrt (2,288-300).

Mit V. 300 ist bei Sedulius der Abschluss von Buch zwei erreicht.
Zwar ist die Unterteilung des Carmen paschale in fiinf Biicher nicht
gesichert - in den Handschriften weicht mitunter die tatsdchliche
Buchzahl (meist fiinf) von der in den Paratexten genannten Buchzahl
(oft vier) ab, Isidor kannte gar eine Unterteilung in drei Biicher®® -,
aber allem Anschein nach liegt in allen Gliederungsvarianten hier,
das heif3t nach dem Vaterunser und dem exhortativen Annex der V.
288-300, eine Buchgrenze. Das ergibt auch Sinn, denn hier kommt
der erste Teil der sogenannten Jesus-Biographie, die Buch zwei aus-
macht, zu ihrem Ende: Sie beginnt mit Jesu Geburt, dem Besuch der
Magier und dem bethlehemitischen Kindermord (2,35-133) und
umfasst danach an gréfReren Szenen nur noch Jesu Taufe im Jordan
(2,139-174), seine Versuchung in der Wiiste (2,175-214) und die Be-

16 Sowohl der Gedankengang als solcher als auch die Verbindung mit dem Gleich-
nis sind Hinweise darauf, dass Sedulius’ Bibeltext in V. 12 nicht die priteritale
Form dimisimus, wie sie die Vulgata bietet, sondern das Présens aus einer Tra-
dition der Vetus Latina aufwies.

17 Zur Kombination der fiinften Bitte mit Mt 18 siehe Schnurr 1985, 39-41; zur
Kombination mit Mt 5,26 Schnurr 1985, 97f.

18 Dazu Panagl 2010, 216-221.

93



94

Dorothea Weber

rufung der Jiinger (2,215-230); darauf folgt - gewissermaRen als Ab-
schluss und Hohepunkt dieser Einheit - das Vaterunser (2,231-300).
Dieses ist also gar nicht als Teil der Bergpredigt eingefiihrt, viel-
mehr ist die Bergpredigt als solche tiberhaupt nicht erzihlt, das Va-
terunser erfihrt bei Sedulius also gar keine Verortung, bloR eine
vergleichsweise ausfiihrliche Einleitung, in der die Kiirze des Gebets
mit Gottes Bereitschaft, einen raschen Weg zum Heil zu zeigen, be-
griindet und als Ziel des Gebets die Siindenvergebung, also nur die
Erfiillung der fiinften Bitte, genannt wird (2,231-233). Die Kiirze des
Gebets, die in diesen Versen thematisiert wird, entspricht der Mah-
nung Jesu bei Mt 6,7, steht aber im Gegensatz zu der langen Exegese
des Vaterunsers, die folgt. Genau umgekehrt hatte es Juvencus an-
gelegt, wenn er die Anweisung, ein Gebet kurz zu halten, extrem
verkiirzt (genau genommen nur 1,585 paucis), doch die Kiirze des
eigentlichen Gebets beibehilt, indem sein klassizistischer Hymnus
auf Gott nur gerade einmal elf Verse umfasst.

Mit V. 234 beginnt bei Sedulius die Auseinandersetzung mit dem
Text des Vaterunsers. Hier kann ein Vergleich mit Mt 6,9 helfen, die
Interpunktion zu korrigieren und damit ein weiteres Charakteristi-
kum des Textes deutlicher hervortreten zu lassen: Das Einleitungs-
wort sic entspricht ja offenbar dem Einleitungswort von Mt 6,9 und
gehort bei Sedulius daher zu orate, nicht zu dicens; zu interpungie-
ren ist daher: “sic” dicens “orate” ([...] und er sagte: ,,So betet*). Hier
ist Jesu direkte Rede aber schon wieder zu Ende, denn was folgt, ist
syntaktisch in indirekte Rede transponiert und inhaltlich rein exe-
getisch. Diese Uberlegung fiihrt zu dem befremdlichen und einer
Erkldarung bediirfenden Befund, dass Sedulius das Vaterunser nur
kommentiert, aber nicht wiedergibt. Dieser Befund zeigt sich be-
sonders deutlich in der sechsten Bitte, die Sedulius nicht einmal
als eigene Bitte kommentiert, sondern in der syntaktischen Form
eines kausalen Gliedsatzes zur Erkldrung der vorangehenden Bitte
um Siindenvergebung heranzieht. Das biblische Vaterunser ist dem-
nach nur in einzelnen Wértern anzitiert, aber als (versifiziertes) Ge-
bet gar nicht vorhanden. Dass Sedulius in diesem Abschnitt davon



Das Vaterunser: Von Juvencus zu Sedulius

abgeht, den Bibeltext, den er kommentiert, zu paraphrasieren, ist
sehr auffallend.”

Mit dieser Tatsache steht offenbar jene in Verbindung, dass in
allen Handschriften (sofern die von Huemer zur Textkonstitution
herangezogenen Handschriften ein verlissliches Bild liefern) der
Bibeltext des Vaterunsers Vers fiir Vers zum Beginn des jeweiligen
Abschnitts gesetzt ist, und zwar, soweit ich aus Stichproben sehe,
im Text, nicht in margine. Da die Worte des Vaterunsers nicht ins
Metrum passen, wurden sie in den modernen Editionen als Inter-
polationen getilgt.” Inkonsequent ist freilich, dass im Opus pascha-
le, wo genau derselbe Befund vorliegt - die Handschriften bieten
den jeweiligen Bibelvers am Beginn jedes Abschnitts des Vaterun-
ser-Kommentars -, die Bibelverse von den Editoren in textu belassen
wurden, ihnen somit als genuiner Text gelten; wenn die Bibelzitate
denn nicht auch hier - wie im Carmen paschale - als spatere Ergan-
zungen des Textes anzusehen sind, was durchaus méglich ist, wiirde
Sedulius im Opus paschale zu einer in Bibelkommentaren iiblichen
Form der Bibelexegese, ndmlich jener eines kleinteiligen Lemma-
kommentars iibergehen.”

Fiir das Carmen paschale werfen beide prinzipiell moglichen text-
kritischen Entscheidungen, ndmlich die Bibelverse in Prosa im Text
zu belassen oder sie gegen die Uberlieferung zu tilgen, interpreta-
torische Probleme auf: Im ersteren Fall wiirden sie die Versstruktur
des Werks auf eine Weise durchbrechen, die vermuten ldsst, dass die
Prosaeinlagen nicht vom impliziten Sprecher der Verse, sondern
einer anderen Person(engruppe), beispielsweise den impliziten Ad-

19 Andere Worte Jesu gibt Sedulius in direkter Rede wieder (z.B. 5,6-8; 80-81)
bzw. hilt in der Wiedergabe direkter Reden Jesu den biblischen Wortlaut nach
Mdglichkeit prasent (Roberts 1985, 138f.). Wo er aber Jesu Worte iibergeht, wie
er es mit der Bergpredigt (mit Ausnahme des Vaterunsers) oder z.B. den Ein-
setzungsworten tut, kommentiert er sie auch nicht. - Allgemein iiber die se-
lektive Ubernahme der biblischen Vorlage siehe Roberts 1985, 144.

20 Dass die Verse des Vaterunsers in einem frithen Stadium der Uberlieferung
zunichst in margine notiert wurden und dann in den - vermutlich ohne Vers-
trennung geschriebenen - Text gerieten, ist leicht vorstellbar.

21 Zum Kommentarcharakter des Opus paschale Deerberg 2011, 428; zur Ausle-
gung der vierten Bitte des Vaterunsers im Opus paschale Deerberg 2011, 428f.

95



96

Dorothea Weber

ressaten des Werks, gesprochen werden sollten. Da aber der Text
keinen Hinweis auf die Funktion der eingestreuten Sdtze enthilt
und ein punktuelles Abgehen vom VersmaR fiir ein antikes hexame-
trisches Werk ohnehin vollig unparallelisierbar wire, erscheint die-
se Losung nicht gangbar. Doch auch wenn man sich mit Huemer zur
Tilgung der Worte des Vaterunsers entschlieft, ist der Text nicht
ohne Weiteres verstdndlich. Im Folgenden soll eine Erkldrung ver-
sucht werden, die bei dem literarischen Genus des Carmen paschale
und seiner Selbststilisierung ansetzt:

Daniel Deerberg identifizierte das Carmen paschale tiberzeugend
als katechetisch-erbaulichen Text und machte auf Ahnlichkeiten
zur Katechese” aufmerksam, wie sie Augustinus in seinen beiden
Musterkatechesen in De cathechizandis rudibus (capp. 24,16-49,25;
52,26-55,27) beschrieb.” DemgemiR soll in der Katechese die Heils-
geschichte von der Weltschopfung bis in die Gegenwart selektiv und
exemplarisch vorgestellt werden; es gehe nicht darum, die zahl-
losen Einzelerzdhlungen der Bibel vorzutragen, vielmehr sollen
aus dem Alten Testament nur jene Erzdhlungen, die eine christo-
logische Deutung erlauben, und allgemein nur die wunder-barsten
Begebenheiten (mirabiliora) ausgewihlt werden.? Dieselben Krite-
rien liegen der Auswahl der Perikopen aus dem Alten Testament
im ersten Teil des ersten Buchs des Carmen paschale zugrunde: In
einem einleitenden umfangreichen Hymnus (1,60-102) wird Gottes
Wirken bei der Schépfung (1,61-69), dem Siindenfall (1,70-72) und

22 Zur Struktur katechetischen Unterrichts in der Spitantike siehe Daniélou/du
Charlat 1968; Renoux 1984, 399-420; Auf der Maur 2003, bes. 195 (Tabelle 7:
Lesungen zu den Taufkatechesen in der Quadragesima).

23 Deerberg 2011, 433-460.

24 Aug. catech. rud. 5,3 non tamen propterea debemus totum pentateuchum, totosque
iudicum et regnorum et esdrae libros, totumque euangelium et actus apostolorum, uel,
si ad uerbum edidicimus, memoriter reddere, uel nostris uerbis omnia quae his uolu-
minibus continentur narrando euoluere et explicare; quod nec tempus capit, nec ulla
necessitas postulat: sed cuncta summatim generatimque complecti, ita ut eligantur
quaedam mirabiliora, quae suauius audiuntur atque in ipsis articulis constituta sunt,
et ea tamquam in inuolucris ostendere statimque a conspectu abripere non oportet, sed
aliquantum immorando quasi resoluere atque expandere, et inspicienda atque miran-
da offerre animis auditorum: cetera uero celeri percursione inserendo contexere.



Das Vaterunser: Von Juvencus zu Sedulius

der Sintflut (1,73-78)% in Zusammenhang mit Gottes unbedingtem
Heilswillen gebracht. Die Perikopen, die im folgenden Abschnitt von
Buch eins (103-219) jeweils nur kurz eingefiihrt sind, erzihlen aus-
nahmslos von Wundern,? die die Uberlegenheit von Gottes Macht
iiber die Naturgesetze biblisch belegen sollen (1,220-241). Dass im
zweiten Teil von Buch eins nach einem Binnenproomium auf Chris-
tus (1,282-290) Trinit4t und Christologie behandelt werden, passt
ebenso in den thematischen Rahmen einer Katechese. Doch nicht
nur Buch eins kann als poetische Katechese bezeichnet werden,
dasselbe Prinzip lédsst sich in den Biichern zwei und fiinf, wo es um
die christologisch relevantesten Ausschnitte der Jesus-Biographie
geht, beobachten. Die Erzihlungen aus Buch drei und vier gelten
wiederum den Wundertaten Jesu;?’” sie werden freilich nicht um
ihrer selbst willen paraphrasiert, sondern um jeweils eine zweite,
mystische Sinnebene aufzudecken.?

Die Deutung des Carmen paschale als poetische Katechese ge-
winnt durch den Begleitbrief an Macedonius und durch die praefatio
an Tiefenschirfe: Der Begleitbrief nennt als Werkintention namlich
nicht etwa die Bekehrung von Heiden, sondern die moralische Fes-
tigung von Personen, die mit dem Christentum bereits sympathi-
sieren, eine Form von ,,Bekehrung* schon erfahren haben und sich
um die Aufnahme in die Kirche bewerben wollen: Horum itaque mores
non repudiandos aestimo sed pro insita consuetudine uel natura tractan-

25 Dies entspricht den ersten drei biblischen Erzihlungen, die Augustinus in sei-
ner lingeren Musterkatechese vorstellt (catech. rud. 28,17-32,19).

26 Enochs hohes Alter (Gen 5), Sara (Gen 18), Opferung Isaacs (Gen 22), Lot (Gen
19), der brennende Dornbusch (Ex 3), die Schlange in der Wiiste (Ex 4; 7),
Durchzug durch das Schilfmeer (Ex 14), Manna (Ex 16), Moses schldgt Was-
ser aus dem Felsen (Ex 17), Bileams Eselin (Num 22), Stillstand der Sonne (Jos
10), Speisung des Elias durch einen Raben (1 K6n 17), Elias’ Himmelfahrt (2
Kon 2), Ezechias’ hinausgeschobener Tod (2 K6n 20), Jonas Errettung (Jona 1),
die drei Jiinglinge im Feuerofen (Dan 3), Nebukadnezars Fall (Dan 4), Daniel in
der Lowengrube (Dan 6). - Fiir den Nachweis der Bibelstellen ist der Abschnitt
LI Addenda et corrigenda ad app. font. et loc. sim.“ in Huemer/Panagl 22007,
487-499 unentbehrlich.

27 Uber die zentrale Rolle der Wundererzihlungen bei Sedulius siehe Roberts
1985, 110-113.

28 Deerberg 2011, 382-388.

97



98

Dorothea Weber

dos, ut quisque suo magis ingenio uoluntarius adquiratur deo. Nec differt
qua quis occasione inbuatur ad fidem, dum tamen uiam libertatis ingres-
sus non repetat iniquae seruitutis laqueos, quibus ante fuerat inretitus (p.
5,10-6,1).” Wenn es in der praefatio heiRt, dass diese am dsterlichen
Mahl (paschales [...] dapes) teilnehmen wollen,* handelt es sich um
Personen noch vor der Taufe, die in der Regel in der Osternacht
stattfand, und vor dem erstmaligen Empfang der Eucharistie im
Rahmen der Osternachtsliturgie. Auf einer weiteren Verstindnis-
ebene meint das Gsterliche Mahl das Carmen paschale selbst:*! Im
Sinn des Bescheidenheitstopos wird es als holus** bezeichnet, also
als ein vegetarisches Gericht, wie man es Genesenden reichte, die
Normalkost noch nicht vertrugen;* als solches ist holus aber auch
eine Fastenspeise, wie sie gut in die Quadragesima und hier wie-
derum zur Taufvorbereitung passt, in der strenges Fasten geboten
war;* Sedulius setzt somit in der praefatio sein Carmen paschale als
einfaches Mahl vom Speiseluxus der weltlichen Literatur auf dem
Tisch der Reichen ab; anders als deren iippige Kost ist sein Werk
didtetisch und spirituell wertvoll.

Aus dem Proémium, das auf die praefatio folgt, l4sst sich die fiir
Sedulius spezifische Ndhe und Distanz zu Juvencus gut erkennen:
Juvencus hatte in seiner praefatio sein Bibelepos mit den Epen Ho-
mers und Vergils, also den beiden epischen Supertexten der Anti-

29 ,Ihr (noch ungefestigter) Charakter soll, meine ich, nicht zuriickgewiesen,
sondern entsprechend der tief verwurzelten Gewohnheit und ihrem Wesen
behandelt werden, damit ein jeder gemiR seiner eigenen Veranlagung sich
freiwillig fiir Gott gewinnen ldsst. Es ist auch gleichgiiltig, unter welchen du-
Reren Umstdnden jemand sich in den Glauben einweihen lisst, solange er nur,
wenn er den Weg der Wahrheit beschreitet, nicht wieder zu den Fallstricken
ungerechter Knechtschaft, in denen er einst gefangen war, zuriickkehrt.” - Zur
konzeptuell intendierten Leserschaft sieche Deerberg 2011, 433-435; 451-455.

30 Praef. 1 Paschales quicumque dapes conuiua requiris.

31 Zu antiken und biblischen Beispielen der Speise als Metapher fiir Schrift und
Literatur siehe Curtius *1954, 144-146; Ott 2011, 33-35.

32 Praef. 16. Als erster und letzter Begriff rahmen paschales dapes (praef. 1) und
holus, beides Metaphern fiir das Carmen paschale, die praefatio.

33 Z.B. ThLL 1V,3 2862,49-60. Die Spiritualisierung dieser vegetarischen Speise
geht auf R6m 14,2 zuriick: qui autem infirmus est (sc. fide), holus manducat.

34 Deerberg 2011, 438.



Das Vaterunser: Von Juvencus zu Sedulius

ke, kontrastiert:* Als mythologische Heldenepen sind sie fiktionale
Dichtung, vermitteln somit nach antiker Terminologie ,Liigen‘,*
sein Epos aber ist ein historisches, ,,wahres“ Epos, das Christi le-
bensspendende Gaben zum Inhalt hat.” Auch Sedulius geht zu-
nichst, allerdings ohne auf ein literarisches Genus abzuheben, auf
die traditionelle Dichtung ein. Sie vermittelt ,Liigen‘ (1,17 figmenta
poetae; 1,22 mendacia), indem sie von der nicht-christlichen Religion
(1,21 rituque magistro) vorgegebene, somit verwerfliche Inhalte ver-
mittelt (1,20f. nefandarum [...] contagia rerum, scelerum monumenta).
Als Inhalt seines Gesangs nennt Sedulius in Modifizierung der For-
mulierung, die Juvencus verwendet hatte, die herrlichen Wunderta-
ten des heilbringenden Christus.*® Im Weiteren thematisiert er aber
nicht seine Hoffnung auf das ewige Leben, sondern darauf, seine
Leser zu Pflanzen im {ippigen Garten zu machen, die durch Bewdis-
serung hundertfache Frucht tragen,® also durch die Taufe zu wert-
vollen Gliedern in der Kirche werden. Der gegeniiber Juvencus neue
Bezug auf Leser, denen der Dichter zu einem besseren Leben verhel-
fen will, geht einher mit einer anderen Sprechhaltung: Sie ist durch
den im gesamten Carmen paschale immer wieder apostrophierten
Adressatenkreis stark rezipientenorientiert. Das Carmen paschale ist
demnach ein Lehrgedicht. Dorthin, ins Lehrgedicht, nicht ins Epos,
gehort auch der Hymnus auf Gott, mit dem Sedulius nach dem po-
etologischen Prodmium das Werk eréffnet (1,60-103), wie dies bei-
spielsweise Lukrez mit dem Hymnus auf Venus oder Vergil mit dem
Hymnus auf die zwolf ldndlichen Gottheiten getan hatten.” Wenn
Sedulius in seinem Hymnus den absoluten Heilswillen Gottes an der
Erschaffung des Himmels, der Erde, des Meeres, der Sonne und des

35 Tuvenc. praef. 9f. Hos celsi cantus Smyrnae de fonte fluentes, / illos Minciadae cele-
brat dulcedo Maronis.

36 Iuvenc. praef. 16 mendacia. Allgemein zur Vorstellung der Dichterliige in der
Antike und zu seiner Problematik siehe Feddern 2018, bes. 119-383 (Kapitel 4:
,Fiktion auf der Ebene der Geschichte*).

37 Tuvenc. praef. 19f. Nam mihi carmen erit Christi uitalia gesta, / diuinum populis falsi
sine crimine donum.

38 Sedul. carm. pasch. 1,26 (Cur [...]) clara salutiferi taceam miracula Christi?

39 Sedul. carm. pasch. 1,58f., nach Mt 13,7f. (vgl. Mk 4,7f; Lk 8,7f.).

40 Lucr. 1,1-43; Verg. georg. 1,1-23.

99



100

Dorothea Weber

Mondes, des Tages und der Nacht (nach Gen 1), des Menschen aus
der Erde (nach Gen 2), dessen Heil Gott auch nach dem Siindenfall
will, und der Neuschépfung des Menschen aus den Nachkommen
Noahs nach der Sintflut festmacht, hat er damit auch Perikopen aus
dem Alten Testament eingespielt, die nach Augustins Anweisung in
der Katechese unverzichtbar sind.” Entsprechend setzt der Lauf-
text, der auf den Hymnus folgt und mit den Wundern des Alten Tes-
taments beginnt, erst bei Enoch ein.

Indem Sedulius die Form des Lehrgedichts wahlt und nicht die
des Epos, wie Juvencus es getan hatte, nimmt er auch eine andere
Verortung des eigenen dichterischen Tuns im Rahmen der Kirche
vor: Juvencus hatte sein Werk als Verkiindigung des Evangeliums
verstanden und sich selbst damit als Diakon stilisiert,*? Sedulius
nimmt hingegen den Gestus des Katecheten ein. Damit schreibt er
eine Tendenz fort, die sich in der lateinischen Spitantike beispiels-
weise in einzelnen Gedichten des Cathemerinon-Zyklus des Pruden-
tius findet” und die in der Bibeldichtung des fiinften Jahrhunderts
nahe Parallelen hat: Pseudo-Hilarius baut in sein Doppelgedicht
(Metrum in Genesim, Carmen de euangelio) die liturgischen Marker
Sursum corda, Vere dignum et iustum est und Benedictus ein, was ihn
als Zelebranten jenes Abschnitts einer liturgischen Feier, die zwi-
schen der Lesung und der Eucharistie stattfindet, erkennen ladsst.*
Marius Victorius scheint seine Alethia in Analogie zu einer Taufkate-
chese angelegt zu haben® und damit seinem Lehrgedicht dieselbe
Funktion in der christlichen Lebenswelt zu geben, die auch Sedulius
fiir das Carmen paschale beansprucht.

Der gegeniiber Juvencus andere Gestus, mit dem Sedulius
spricht, kann auch den so unterschiedlichen Umgang mit dem Va-
terunser erkldren: Juvencus, der am Bibeltext entlang dichtete,

41 Siehe oben Anm. 25.

42 Dazu Miiller 2016, 305-307; Weber 2018, 38.

43 Zur Selbststilisierung des poetischen Ichs in Prudentius’ cath. 5 als Diakon,
cath. 9 als Psalmode und cath. 10 als Zelebrant einer Begrabnisliturgie vgl.
Smolak 2000, 221-224.

44 Siehe Kreuz 2006, 82-90.

45 Dazu Weber 2013, 198f.



Das Vaterunser: Von Juvencus zu Sedulius

konnte Jesu Mustergebet in der epischen Gebetsform des Hymnus
wiedergeben; fiir Sedulius hingegen stellte das Vaterunser einen
Sonderfall seines Stoffs dar, da der Wortlaut des Vaterunsers den
Katechumenen, an die er sein Werk richtete, noch gar nicht be-
kannt war: Ahnlich wie das Symbolum wurde ihnen das Vaterunser
erst am Palmsonntag oder zu Beginn der Karwoche ,,iibergeben*,*
damit sie es auswendig lernten und in der Osternachtsfeier, in der
sie getauft wurden, erstmals gemeinsam mit der ganzen Gemeinde
sprechen konnten; moglicherweise wurde der Wortlaut des Vater-
unsers in der Katechese daher nicht angefiihrt. In diesem Umstand
kann die Erkldrung dafiir liegen, dass das Herrengebet im Carmen
paschale nicht als Gebet, das heiRt in der Form eines hexametrischen
Hymnus, angefiihrt wurde, sondern sich die Katechumenen als kon-
zeptuell intendierte Leserschaft vorerst mit der Erklirung eines
Textes, den sie noch gar nicht kannten, begniigen mussten. Die Be-
deutung freilich, die das Vaterunser als Teil der Liturgie fiir sie be-
kommen sollte, ldsst sich an der prominenten Positionierung dieses
Abschnitts am Ende des zweiten Buchs des Carmen paschale ablesen.

Literaturverzeichnis

Auf der Maur, Hansjorg, Die Osterfeier in der alten Kirche, aus dem
Nachlaf herausgegeben von R. Mener und W. G. Schopf, mit
einem Beitrag von Clemens Leonhard, Miinster 2003.

Boxall, Ian, Matthew Through the Centuries, Hoboken 2019.

Chan, Anna Kai-Yung, Il rito della consegna del Padre Nostro (Matth.
6,9-13) nei Sermoni LVI-LIX di Sant’Agostino di Ippona, Ecclesia
Orans 10 (1993) 287-312.

Curtius, Ernst Robert, Europdische Literatur und lateinisches Mit-
telalter, Bern 21954,

Daniélou, Jean/du Charlat, Régine, La cathéchése aux premiers sie-
cles, Paris 1968.

46 Daniélou 1968, 61f.; Chan 1993, 289-301; Klockener 2012-2018, 343f. mit weite-
rer Sekundarliteratur.

101



102

Dorothea Weber

Deerberg, Daniel, Der Sturz des Judas. Kommentar (5,1-163) und
Studien zur poetischen Erbauung bei Sedulius, Miinster 2011.

Feddern, Stefan, Der antike Fiktionalitdtsdiskurs, Berlin 2018.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Huemer, Johannes/Panagl, Victoria, Sedulius, Opera omnia, Wien
22007.

Klockener, Martin, Oratio dominica, Augustinus-Lexikon 4 (2012-
2018) 337-347.

Kreuz, Gottfried E., Pseudo-Hilarius, Metrum in Genesin, Carmen de
evangelio. Einleitung, Text und Kommentar, Wien 2006.

Leumann, Manu/Hofmann, Johann Baptist/Szantyr, Anton, Lateini-
sche Grammatik. Handbuch der Altertumswissenschaft II 2, 1-3,
21971-1979.

McBrine, Patrick, Biblical Epics in Late Antiquity and Anglo-Saxon
England. Divina in Laude Voluntas, Toronto 2017.

Miiller, Michael, Tod und Auferstehung Jesu Christi bei luvencus (IV
570-812). Untersuchungen zu Dichtkunst, Theologie und Zweck
der Evangeliorum Libri Quattuor, Stuttgart 2016.

Ott, Christine, Feinschmecker und Biicherfresser: Esskultur und lite-
rarische Einverleibung als Mythen der Moderne, Miinchen 2011.

Panagl, Victoria, Parva loquor ... Remarks on the Structure of Seduli-
us’ Carmen Paschale, in: Clara Burini De Lorenzi/Miryam De Gae-
tano (Hrsg.), La poesia tardoantica e medievale. IV Convegno
internazionale di studi, Perugia, 15-17 novembre 2007, Atti in
onore di A. Isola, Alessandria 2010, 205-221.

Ratkowitsch, Christine, Rezension zu Carl P.E. Springer, The Gospel
as Epic in Late Antiquity: The Paschale Carmen of Sedulius, Jahr-
buch fiir Antike und Christentum 32 (1989) 197-203.

Renoux, Charles, La lecture biblique dans la liturgie de Jérusalem,
in: Claude Mondésert (Hrsg.), Le monde grec ancien et la Bible,
Paris 1984, 399-420.

Roberts, Michael, Biblical epic and rhetorical paraphrase in late an-
tiquity, Liverpool 1985.



Das Vaterunser: Von Juvencus zu Sedulius

Roberts, Michael, Narrative and Exegesis in Sedulius’ Carmen pascha-
le, in: Michele Cutino (Hrsg.), Poetry, Bible and Theology from
Late Antiquity to the Middle Ages, Berlin 2020, 3-12.

Schnurr, Klaus Bernhard, Héren und Handeln. Lateinische Ausle-
gungen des Vaterunsers in der Alten Kirche bis zum 5. Jahrhun-
dert, Freiburg 1985.

Smolak, Kurt, Der Hymnus fiir jede Gebetsstunde (Prudentius,
Cathemerinon 9). Eine interpretierende Analyse, Wiener Studien
113 (2000) 215-236.

Thraede, Klaus, Juvencus: Der Ubergang zur ,Bergpredigt’ des Mat-
thausevangeliums, in: Wilhelm Bliimer (Hrsg.), Alvarium: Fest-
schrift fiir Christian Gnilka, Miinster 2002, 377-384.

Weber, Dorothea, Die Alethia des Claudius Marius Victorius und ihr
Verhiltnis zu Lukrez, in: Victoria Zimmerl-Panagl (Hrsg.), Dulce
melos 11, Akten des 5. internationalen Symposiums Lateinische
und griechische Dichtung in Spitantike, Mittelalter und Neu-
zeit, Wien, 25.-27. November 2010, Pisa 2013, 183-199.

Weber, Dorothea, Symmikta [uvenciana. Zur Entstehung einiger Plus-
verse und zum Epilog des Juvencus, in: Maria Grazia Moroni u.a.
(Hrsg.), Poesia tardoantica e medievale. Atti del VI convegno in-
ternazionale di studi, Macerata, 3-5 dicembre 2013, Pisa 2018,
29-43,

103



104

Juvencus beim Heptateuchdichter

Michele Cutino

Abstract: This paper examines the main allusions to Juvencus’ Eu-
angeliorum libri by the Heptateuch poet, focusing on intertextual
allusiveness, the reuse of Juvencus’ formal elements, and devia-
tions from the model. There are also occasional instances where
adaptations of the model aim for a Christological reading of the
Old Testament. The key passages considered here are exod. 135-
138; 165-168; 374-377; 968-970; num. 592; deut. 61-63.

Der Beitrag, den ich hier vorstelle, ist gewissermafen ein unicum,
das die Verwendung des ersten lateinischen Bibeldichters Juvencus
durch den Heptateuchdichter in Ermangelung echter Prizedenzfal-
le zu bedenken geben soll, abgesehen von dem Index der auctores
imitatores, der als Anhang zu R. Peipers kritischer Ausgabe (CSEL
23 [1891]) vorliegt.! In diesem Verzeichnis finden sich einige Hin-
weise auf Juvencus’ Werk, die aber weitgehend unzureichend und
oft nicht nur irrefithrend sind, da der intertextuelle Bezug nicht
besteht, sondern auch bedeutungslos, da die imitierte Form keine
Eigenheit von Juvencus’ Euangeliorum libri, sondern Teil einer viel
alteren Tradition ist.

Es liegt auf der Hand, dass nur eine neue, geeignete Similien be-
riicksichtigende Edition, wie sie von einem Team im Rahmen des
ANR-DFG-Projekts PoOBLAM gerade vorbereitet wird,? eine Edition,
die nach Mdglichkeit von umfassenden Kommentaren begleitet

1  Peiper 1891, 275-295.
2 Vgl. poblam.u-strasbg.fr [letztes Aufrufdatum 30.08.2024].



Juvencus beim Heptateuchdichter

wird, es ermdglichen wird, ein vollstidndiges Korpus intertextueller
Beziige aufzuzeigen. Der bereits weit fortgeschrittene Kommentar
zum Buch Genesis von Renaud Lestrade,® derjenige zu Exodus, den
ich im Rahmen meiner Edition dieses Textes in Anmerkungen aus-
arbeiten werde, sowie die einzelnen Beitrige,* die zu den anderen
Biichern zu entstehen beginnen,’ zeigen jedoch, dass wir bereits
jetzt tiber umfangreicheres Material als Peipers Edition verfiigen,
auf dessen Grundlage wir interessante Uberlegungen anstellen kén-
nen - und zwar in zweierlei Hinsicht: einerseits in formaler Hin-
sicht, indem {iberpriift wird, in welcher Weise der Begriinder der
Gattung des biblischen Epos in lateinischer Sprache anklingt und
zitiert wird, andererseits auch in interpretativer Hinsicht, indem
untersucht wird, ob solche Wiederverwendungen in manchen Fil-
len tiber eine bloRe formale Anpassung hinausgehen und durch die
Anspielungstechnik eine inhaltliche Bezugnahme herstellen. Dieser
zweite Aspekt wire natiirlich besonders interessant, da die beiden
Gedichte thematisch nicht homogen sind, da das eine auf den Evan-
gelien und das andere auf Teilen des Alten Testaments beruht.

| Intertextuelle Anspielungen

Lassen Sie uns der Reihe nach vorgehen. Zunichst kann ich klar
sagen, dass es sehr selten ist, dass unser Dichter Juvencus nach
vergilischer Art wiederverwendet, der dagegen sein auctor par ex-
cellence ist: Im Hinblick auf Vergil ist die Art und Weise der Uber-
nahme durch den Heptateuchdichter aufgrund der vollstindigen
Zitation von Hemistichien oder ganzer Verse teilweise fast einem
Cento dhnlich, wobei manchmal ein einziger Begriff variiert wird;
der Heptateuchdichter will offensichtlich, dass diese Ubernahmen
leicht wahrgenommen werden.

Lestrade 2021.

Cutino 2023b; Cutino 2024.

Ich verweise vor allem auf die Aufsdtze in Cutino 2023a.
Cutino 2023b, 24-28.

o U W

105



106

Michele Cutino

Hinsichtlich der Euangeliorum libri von Juvencus sind solche Fille
sehr selten; ich beschrinke mich hier auf einen, den ich auch im
Hinblick auf das, was er durch die Anspielung evoziert, fiir bedeut-
sam halte: Es handelt sich um die poetische Ausgestaltung von Num
24,1-3 iiber die dritte Prophezeiung Bileams, der, von Balak, dem
Konig von Moab, auf den Berg Peor iiber der Wiiste gefiihrt, nach
dem vom Konig angeordneten Opfer Israel nicht verflucht, wie es
der Konig wiinscht, sondern, als er Israel vom Berg herab nach
Stimmen geordnet sieht, vom géttlichen Geist erfiillt, Israel seg-
net.” Der Moment, in dem Bileam, von Gott inspiriert, Israel seg-
net, statt es zu verfluchen, wird in den V. 695f. wie folgt geschildert
(Cypr. Gall. num. 695£.):

Vertice de cuius populum per castra locatum 695
ut uidit, docili deprompsit pectore uerba

Der zweite Halbvers aus V. 696 lehnt sich, nur in Abweichung der
Zeitstufe des Verbs, vollstindig an eine Passage aus dem vierten
Buch von Juvencus’ Euangeliorum libri an,® in der es um die Ankiindi-
gung des Leidens Christi vor den Aposteln am Olberg und die Ver-
leugnung des Petrus geht (Iuvenc. 4,458f.):

Montis Oliueti conscendunt culmina cuncti.
Talia cum Christus depromit pectore uerba

7 Zur poetischen Ausformulierung dieser Passage durch den Heptateuchdichter
vgl. Lubian 2023.

8  Zubeachten ist, dass Juvencus und der Heptateuchdichter die einzigen Dichter
sind, die den Ausdruck depromere uerba prisentieren (im Gegensatz zur Klau-
sel, die bereits Vorldufer hat: Petron. 5,22; Val. Fl. 4,372; Opt. Porf. carm. 25,80),
den zweiterer in anderer Wortstellung auch in gen. 1085f. (ingentemque uidet
dominum depromere sueta / uerba sibi) verwendet. Um V. 696 zu konstruieren,
kombiniert er diesen Ausdruck mit einer anderen Anspielung auf Juvencus,
indem pectore mit dem Attribut docili versehen wird: Das bezieht sich bezeich-
nenderweise wiederum auf das Sprechen Christi, und zwar in Iuvenc. 4,348
(Christus item sancto depromit pectore uocem). Anders geartet ist die Ubernahme
von Juvencus’ Stellen (Tuvenc. 4,348; 458) durch Paulinus von Petricordia, der
das Verb depromere in Mart. 5,687 (crediderant sancto prolatum pectore uerbum)
nicht verwendet.



Juvencus beim Heptateuchdichter

Die Anspielung ist interessant, weil sich der situative Kontext fiir
sinnvolle Analogien anbietet: Bileam prophezeit von einem Berg
aus iiber das in zwolf Stimme gegliederte Israel. Christus prophe-
zeit, ebenfalls auf einem Berg, iiber die sterlichen Ereignisse, wo-
bei er sich an die Zwolf wendet. Die implizite Verbindung zwischen
dem alten und dem neuen Israel ist leicht herzustellen, ebenso zwi-
schen dem Wort Gottes, das den Propheten als einfaches Werkzeug
inspiriert, das nicht von sich aus handeln kann, sondern dazu von
Gott bewegt werden muss (docili [...] pectore geht in diese Richtung),
und dem fleischgewordenen Wort, das sich den Aposteln direkt of-
fenbart: Die alttestamentlichen Ereignisse werden so implizit zu
Vorgriffen, in denen die zukiinftige eschatologische Erfiillung der
Heilsgeschichte im Hintergrund zu sehen ist.

Es gibt jedoch nicht viele so eindeutig formal gekennzeichnete
Verweise, sondern auch andere signifikante Fille von Intertextua-
litdt, die unsere Aufmerksambkeit erregen: Einer davon ist die Um-
schreibung einer der berithmtesten Theophanien des Alten Testa-
ments, der des brennenden Dornbuschs am Berg Horeb in Ex 3f.
- und darin insbesondere die Selbstdarstellung Gottes gegeniiber
Mose in Ex 3,13-15 (einer Passage, die ich kiirzlich auf einer in
L'Aquila organisierten Konferenz im Rahmen der Analyse epischer
Formeln beim Heptateuchdichter behandelt habe).’

Vor allem in Bezug auf seine Aufforderung an Mose aus dem
brennenden Dornbusch in Ex 3,5, sich ihm angesichts der Heiligkeit
des Ortes, an dem er sich befindet, nicht mit Schuhen an den FiiRen
zu ndhern, wird Gott mit der Iuppiter-Tonans-Figur der poetischen
Tradition identifiziert (Cypr. Gall. exod. 135f.):

Inclita siderei prohibetur uoce Tonantis 135
incessu properare cito [...]

Es handelt sich um eine Identifikation, die bei christlichen Autoren
sehr prisent ist, angefangen bei den berithmten Verbindungen im
vierten Buch von Juvencus’ Euangeliorum libri, wo der Sohn als sub-

9  Cutino 2024.

107



108

Michele Cutino

oles/proles ueneranda Tonantis bezeichnet wird."® Der Heptateuch-
dichter verwendet diesen semantischen Substituenten im Gegen-
satz zu anderen Bibelparaphrasten mehrmals, mit Ausnahme von
drei Stellen in Sedulius’ Paschale carmen."

Die Stimme des Tonans steht im Fokus: Nachdem Mose gehorcht
und sein Gesicht bedeckt hat, weil er sich fiirchtet, Gott zu sehen, of-
fenbart sich dieser als der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs (Cypr.
Gall. exod. 141f.):

Tum uox missa sonat, qua se rex inclitus infit
esse deum procerum [...]

tonat A : sonat edd. || se rex Peiper : senix A senex Pitra

Der Beginn des ersten Hemistichions ist ein offensichtlicher Riick-
griff auf Juvencus’ Darstellung der Stimme Gott-Vaters, der den
Sohn im Moment der Taufe anspricht (Iuvenc. 1,360): Tunc uox missa
Dei longum per inane cucurrit. Der aufgegriffene Teil des Verses wird
durch das Verb sonat erginzt. Dies ist eine Konjektur von R. Peiper,
wahrscheinlich auf der Grundlage eines Vergleichs mit gen. 159f.
(Nonne uox sanguinis eius / ad me missa sonat celsumque ascendit ad
axem?), wo der Ruf des Blutes des von Kain getéteten Abel zu Gott
gelangt. An dieser Stelle erscheint also die Verwendung des Verbs
sonare voll und ganz gerechtfertigt.

10 Vgl Iuvenc. 4,672 suboles ueneranda Tonantis; 4,786 proles ueneranda Tonantis.

11 Vgl. gen. 65; 141; 168; 325; 793; 930; 1044; 1278; exod. 135; 729; 1078; num. 437;
deut. 52; Tos. 52; 465; 491; 500; iud. 236; 412; 437; 503; 522. Es ist bezeichnend,
dass diese 22 Vorkommen des personifizierten Tonans im Werk des Hepta-
teuchdichters vollkommen mit der Praxis der kaiserzeitlichen Epen (22 Fille
bei Silius Italicus, 29 bei Statius, im Gegensatz zu nur 10 bei Ovid, der diese
Bezeichnung aber erst in der Poesie einfiihrt) und dem Modell Claudians (21)
iibereinstimmen. Besonders interessant sind die Formeln, die der Heptateuch-
dichter kreiert, indem er den himmlischen Aufenthaltsort des Donnerers zu-
sdtzlich angibt: siderei [...] Tonantis aus exod. 135 (oben zitiert) und sidereo [...]
Tonanti aus los. 500 (variiert als aetherii [...] Tonantis in gen. 793), nachgeahmt
in Drac. Romul. 8,472 (aurea siderei proles Venus alma Tonantis). Dabei handelt
es sich also um ein revidiertes Juvencus-Modell, Ahnliches l4sst sich hinsicht-
lich der Nennung der Ewigkeit festhalten: perpetuus [...] Tonans (gen. 141; exod.
1078; iud. 437).



Juvencus beim Heptateuchdichter

Dagegen ist im MS 279 der Bibliothéque municipale von Laon vom
Anfang des neunten Jahrhunderts (Abkiirzung A), dem einzigen
Zeugnis fiir diesen Teil des Exodus-Buches des Heptateuchdichters,
tonat zu lesen, was meiner Meinung nach gut zu begriinden ist, da es
einerseits mit der Bezeichnung von Gott als Tonans iibereinstimmt
und in V. 165 (haec ubi detonuit)*? aufgegriffen wird, wo zusam-
mengefasst wird, was Gott in den vorangegangenen Versen iiber
sich selbst offenbart hat. Zudem gibt es eine wichtige Bestdtigung
einer solchen Formulierung bei Avitus von Vienne in dhnlichem
Zusammenhang, der Darstellung des géttlichen Wortes aus einer
Feuersiule heraus, das Mose hort (Alc. Avit. carm. 5,650-652):

Tum per sublimem splendenti nube columnam 650
de caelo uox missa tonat uerbique superni
interpres sanctum compellans nomine Moysen

Hier ist es offensichtlich, dass Avitus sowohl den Vers aus Exodus
als auch die Offenbarung Gottes in der Taufe des Sohnes bei Juven-
cus (tum [...] uox missa) beriicksichtigt.”® Ahnlich verwendet Juven-
cus die Junktur uox missa* auch an anderer Stelle, wenn es um den
Engel, der den Hirten die Geburt Christi ankiindigt, geht (luvenc.
1,163): Talis et attonitis caelo uox missa cucurrit.

Kurz gesagt ist im Buch Exodus derjenige, der sich Mose offen-
bart, indem er aus dem brennenden Dornbusch spricht, in erster
Linie eine Iuppiter-Tonans-Figur der poetischen Tradition, die dem
Allerhéchsten, Gott, der alttestamentlichen Tradition entspricht,
also Gott-Vater in Bezug auf Christus.

12 Die Formel stammt aus Sil. 17,201f. (Haec ubi detonuit, celsas a litore puppes /
propellit).

13 Die Rezeption beschrinkt sich nicht auf diese Junktur, sondern wird auch
durch die Affinitdt/Assonanz im Satz (per sublimem splendenti nube columnam)
mit den vorangehenden Versen des ersten Buches von Juvencus deutlich (Iu-
venc. 1,358f.): spiritus aeriam simulans ex nube columbam / et sancto flatu corpus
perfudit Iesu.

14 Die Verbindung ist klassischen Ursprungs: Hor. ars 390; Cons. ad Liv. 352;
Comm. instr. 2,11,4; vgl. auch Iuvenc. 1,184 quod Mariae uox missa Deo praecipit

[...]

109



110

Michele Cutino

Als jedoch Mose, der in der Darstellung des Heptateuchdichters in
seinem Vertrauen noch schwankt, Gott fragt, in wessen Namen er
dem jiidischen Volk verkiinden soll, dass er gesandt ist, wird Gott
in seiner Antwort als saluator bezeichnet (Cypr. Gall. exod. 164-171):

Haec ubi detonuit dominus, fiducia uatem

parua tenet primum, mox nomen quaerit aeternum 165
quod habeat dominus, ut signum Iudaea noscat

principis inpositi. Saluator talia iungit:

,Ille ego sum qui sum, sic dices, et super <omne>

qui uiget, estque deus uestrorum a stirpe parentum,

inmensus ubicumque deus gentesque per omnes, 170
uiuorum per saecla sator, non luce carentum.

Ex 3,13-15 (versio Lugdunensis, U. Robert 1900, 338): Ait Moyses ad
Deum: ,,Ecce ego uadam ad filios Israel, et dicam eis: Deus patrum uestrorum
misit me ad uos. Quid dicam illis, si requirant: quis est dominus qui misit te,
et quod nomen est illi?“ Dixit autem Dominus ad Moysen: ,,Ego sum qui sum.
Et dixit: ,,Sic dices filiis Israel: qui est, misit me ad uos.” Et dixit Deus ad Moy-
sen: ,,Haec dices eis: Dominus Deus partum uestrorum, Deus Abraham et Deus
Isaac, et Deus Iacob, misit me ad uos: hoc mihi nomen est sempiternum, et
memoriale in generationem et generationem. [...]“

Homey hat in seinem Beitrag ,,Anmerkungen zur Heptateuchdich-
tung des Cyprianus Gallus“ bereits das Gottesbild des Heptateuch-
dichters untersucht, das sich aus dieser Darstellung zu ergeben
scheint, aber es iiberrascht, dass er einen intertextuellen Bezug, der
tiir die richtige Einordung des zentralen Themas entscheidend ist,
nicht hervorgehoben hat:" In der Tat ist die Bezeichnung saluator
zweifellos christologisch zu verstehen, aber wichtiger ist, dass der
Heptateuchdichter ihn, wie das Objekt talia zeigt, in einer klaren
intertextuellen Bezugnahme auf zwei Stellen im Werk des Juven-
cus verwendet, nimlich Iuvenc. 3,192 (talia saluator uerbis caelestibus
edit) und Iuvenc. 4,51 (talia saluator; cuncti obstipuere silentes). Doch
Vorsicht: Das Modell wird mit einer offensichtlichen formalen Ab-
weichung genutzt. Das neutrale talia steht am Hexameteranfang

15 Homey 2009, 164-169.



Juvencus beim Heptateuchdichter

und nicht als fiinftes Wort wie im Buch Exodus; auRerdem hat es bei
Juvencus einen abschlieBenden Charakter und nicht den prolepti-
schen des Heptateuchdichters; schlieBlich sind die Begriffe im Buch
Exodus im Vergleich zum Juvencus-Modell auch in umgekehrter Rei-
henfolge angeordnet.

Es ist daher klar, dass wir es mit einem anderen Modus der an-
spielenden Nachahmung zu tun haben als in den ersten beiden un-
tersuchten Passagen. Dieser weitere Modus ist, wie wir sehen wer-
den, in Bezug auf Juvencus besonders ausgepragt.

Zu betonen ist an dieser Stelle, dass es der intertextuelle Bezug
von saluator auf Jahwe ist, der in der entscheidenden Selbstdarstel-
lung vor Mose die Formulierung ,,Schépfer der Lebenden, nicht der
Unlebendigen* zulisst, die eindeutig auf eine berithmte Episode
bei den Synoptikern anspielt,'* ndmlich die Diskussion zwischen
Christus und den Pharisdern iiber die eschatologische Bedingung
der Auferstehung. An deren Ende erinnert Christus selbst an die
Selbstdarstellung Jahwes in Ex 3,15 und fiigt hinzu, dass Gott nicht
ein Gott der Toten, sondern der Lebenden sei: Ego sum Deus Abraham
et Deus Isaac et Deus Iacob, non est Deus mortuorum, sed uiuentium. Die-
ser Einbezug von Ex 3,15 projiziert in den alttestamentlichen Text
die Offenbarung des Logos, die sich mit der Geburt und Auferste-
hung Christi vollstdndig manifestiert. Was uns am meisten inter-
essiert, ist, dass wir uns an der fraglichen Stelle im Buch Exodus bei
einer der klarsten Aussagen im Sinne einer exegetischen Paraphra-
se befinden, die in diesem Buch und insgesamt im Werk des Hep-
tateuchdichters zu finden sind. Eine solche Aussage unterstreicht
nicht nur eine traditionelle christologische Lesart der alttestament-
lichen Theophanien, sondern auch die vollkommene gegenseitige
Durchdringung von Logos-Christus und Gott-Vater, der iiber die
jiidische Tradition - den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs - hin-
ausgeht: allgegenwirtig, unter allen Vélkern und an allen Orten,
entsprechend seinem Bild als Schopfergott. Die beiden Personen

16 Mt 22,31f. de resurrectione autem mortuorum non legitis quod dictum est a Deo dicen-
te uobis: ,Ego sum deus Abraham et deus Isaac et deus Iacob’, non est deus mortuorum,
sed uiuentium. Vgl. Ps.-Hil. euang. 38f. tu strator gladiusque patris, tu dextera sum-
mi, / uinorum iudex, iudex tu luce carentum.



112

Michele Cutino

sind - wie an anderen Stellen des Heptateuchos, zum Beispiel in der
Vision von Mamre,"” deutlich wird - austauschbar und kongruent.

2 Formale Modalitiaten der Wiederverwendung

Die soeben untersuchte Passage gibt uns die Gelegenheit, iiber die
formale Art und Weise nachzudenken, in der Juvencus beim Hepta-
teuchdichter wiederverwendet wird: Zahlreiche intertextuelle Be-
ziige bestehen offensichtlich in einer formalen Wiederverwendung
von Mosaiksteinen aus dem Werk des Juvencus, die in der Regel am
Anfang des Hexameters oder vor allem am Ende, seltener auch an
anderen Stellen des Verses stehen. Unter den Hexameterschliissen,
um bei diesen Beispielen zu bleiben, die auf die vollkommene Durch-
dringung des alttestamentlichen Gottes und des menschgeworde-
nen Logos-Christus hinweisen, ist vor allem die Wiederverwendung
von numinis alti sehr interessant: Bei Juvencus ist der Ausdruck Teil
einer Rede Elisabeths nach Lk 1,43, die sich fragt, welchen groRen
Verdienst sie erreicht habe, um zu behaupten, sie sei wiirdig, den
Besuch Marias, der Mutter des Herrn, zu empfangen (Iuvenc. 1,88-
90):

Vnde meam tanto uoluit Deus aequus honore
inlustrare domum, quam mater numinis alti
uiseret?|...] 90

Danach finden wir ihn fast nur beim Heptateuchdichter wieder, aber
offensichtlich in Bezug auf Jahwe: zunéchst im Buch Genesis (V. 708f.
mandata et numinis alti / efficit) und dann im Buch Deuteronomium (V.
31 [...] quae cura foret tum numinis alti). Zudem taucht der Ausdruck
zweimal im Carmen de euangelio von Ps.-Hilarius, bezeichnenderwei-
se immer noch in Bezug auf Gott-Vater, auf (V. 2f. hunc [sc. Chris-
tum] postquam uerbo conceptum numinis alti / plena deo uirgo utero est

17 Ich beziehe mich auf die beiden Nomen natus und altor, mit denen die Engel,
die sich Lot an diesem Ort zeigten, in gen. 634 bezeichnet werden, vgl. Cutino
2023c, 190f. Anm. 8 sowie vor allem Lestrade 2023, 203-216.



Juvencus beim Heptateuchdichter

enixa pudico; V. 19f. interea et sidus exortum numinis alti / apparet caelis
et terras lumine complet).

In mehreren Fillen wird ein Ausdruck von Juvencus zusammen-
hingend mit leichten Anderungen oder in Verbindung mit weiteren
raffinierten intertextuellen Anspielungen nachgeahmt. Man beach-
te zundchst die Darstellung des von der Prophetin Anna nach Lk
2,36-40 im Tempel erkannten Segens Christi (Iuvenc. 1,220): cogno-
uit Christum et simili sermone locuta est. Diese wird in num. 616 (illa ubi
perdoluit, subito sermone locuta est) spiegelbildlich auf Bileams Eselin
bezogen, die geschlagen wird und nach géttlichem Willen spricht,
weil sie nicht weitergehen will, nachdem sie in Num 22,28-35 einen
Engel vor sich stehen sah. Daneben wird die Formulierung des Ju-
vencus mit einer leichten Abwandlung auch direkt auf Gott ange-
wendet, der in num. 552 (quem iuxta dominus sancto sermone locutus)
zu Mose gesprochen hatte - und zwar in einer Form, die sich spater
in Abwandlungen nur noch im Carmen de martyrio Macchabaeorum
finden wird.*

Komplexer ist das Zusammenspiel der Querverweise in num.
592 (talia sed postquam dimissus nuntius infit), wo es um Bileams Wei-
gerung geht, zum Konig von Moab zu gehen, die von Botschaftern
(hier im kollektiven Singular) gesprochen wird. Nuntius infit greift
eindeutig eine Formulierung von Juvencus auf, die aus der Episo-
de der Verkiindigung des Engels Gabriel an Maria stammt (Iuvenc.
1,57): ad quam tranquillum sermonem nuntius infit. Dieser Aufgriff wird
durch andere raffinierte Verweise bereichert: zunichst wieder auf
Juvencus’ Szene der Verkiindigung an Maria, ndmlich auf Iuvenc.
1,53f. ([...] idem [...] minister / [...] ad Mariae dimissus uirginis aures),
durch die Assoziation von dimissus in der gleichen metrischen Posi-
tion, das sich in num. 592 auf nuntius bezieht.

Wenn man genauer sein will, profitiert die Assoziation auch von
einer Vermittlung durch die Laus Iohannis, die vielleicht Paulinus
von Nola zuzuschreiben ist. In deren V. 89f. ([...] dimissus [...] alto /
nuntius e caelo), die sich auf Gabriels Ankiindigung an Zacharias be-

18 Vgl. Ps.-Hil. Carm. de Macc. 142 querulo sic est sermone locuta; 242 placido mater
sermone locuta est; 325 ille breui sic est sermone locutus.

13



114

Michele Cutino

ziehen, wird dimissus genauso auf das Substantiv nuntius (und nicht
auf minister wie bei Juvencus) bezogen.” In dieser Uberschneidung
der Intertexte sehe ich eine implizite Anpassung an das paraphra-
sierte Modell der Heiligen Schrift: Die Anspielung auf die Verkiin-
digung an Zacharias ist in der Tat homogen mit dem Hinterhalt des
Balak, in beiden Fillen wird die Botschaft vom Adressaten nicht
empfangen.

Zu beachten ist auch, dass in num. 592 das Verb infit*® mit dem
Objekt genauso wie in Iuvenc. 1,57 konstruiert ist, wo es aber in ei-
ner viel kithneren Weise mit dem Objekt sermonem konstruiert ist:
In num. 592 haben wir hingegen als Objekt das neutrale talia, das so
sonst nur in Apul. met. 6,11 zu finden ist, wahrend in anderen poe-
tischen Texten das neutrale Objekt, das normalerweise dieses Verb
begleitet, haec oder ein Relativsatz ist. Wichtiger ist jedoch, dass ta-
lia [...] infit am Ende des Verses den bereits vergilischen? und auch
bei Juvencus? sowie beim Heptateuchdichter? selbst vorhandenen
Teilsatz talibus infit variiert, wobei das Verb in intransitiver Form
verwendet wird.

Ein weiterer Fall von signifikanter Wiederverwendung einer
Formulierung des Juvencus betrifft die Schilderung von Abrahams
Vision in Gen 15, in der Gott dem Patriarchen durch obskure Zei-
chen das zukiinftige Schicksal des Geschlechts, das von ihm abstam-
men wird, offenbart (Cypr. Gall. gen. 534-536):

Ecce autem primo sub tempore noctis opacae
candida sanctifici terrentur pectora uatis 535
nigrantesque ruunt confusa luce tenebrae

Der Bezug auf Juvencus besteht in der Junktur confusa luce, die an
der gleichen metrischen Stelle in Iuvenc. 1,227f. steht:

19 Fiir die Beziehung zwischen diesen beiden Texten verweise ich auf Cutino
2023d, 103-105.

20 Ineinem dhnlichen Kontext findet man es in Prud. apoth. 585 (crede quod emis-
sus solio patris angelus infit).

21 Verg. Aen. 10, 860; vgl. auch Val. Fl. 1,666; 2,610; 8,414; Sil. 16,139.

22 luvenc. 4, 245 tum dominus famulo respondens talibus infit.

23  Gen. 148;Ios. 134.



Juvencus beim Heptateuchdichter

Iamgque sub exortu solis ubi tristia rubro
nubila miscentur confusa luce colori

Der Bezug ist an den Kontext gebunden: In der Paraphrase des Evan-
geliums ist der Bezugstext Mt 16,2f., wo Christus den Pharisdern
und Sadduziern vorwirft, die meteorologischen Zeichen zu erken-
nen, nicht aber die der eschatologischen Vollendung des Reiches.
Diese Zeichen werden als verworrenes Glithen zu der angstvol-
len Atmosphire, die der Epiphanie Gottes bei Abraham vorausgeht
- auch auf formaler Ebene, da in beiden Fillen das betreffende Zei-
chen in einer prazisen zeitlichen Bestimmung auftritt: sub exortu
solis im Werk des Juvencus und sub tempore noctis im Buch Genesis.
Bemerkenswert ist auch die Verwendung von sanctificus, das sich im
vereinfachten Sinne von sanctus auf Abraham bezieht, ein Adjektiv,
das ebenfalls auf Juvencus verweist, da er es als erster in der Dich-
tung verwendet, und zwar nur einmal (Iuvenc. praef. 25f.): Ergo, age,
sanctificus adsit mihi carminis auctor / spiritus. In diesem Fall hat es
die eigentliche Bedeutung, um es mit der theologischen Sprache der
Zeit zu sagen, der Abvapig ‘aylaotikig. In der Folge ist es der Hepta-
teuchdichter, der sanctificus am hiufigsten verwendet, von den ins-
gesamt 16 Fillen in der Dichtung finden sich 13 im Heptateuchos.**
Ein weiteres interessantes Beispiel ist die Art und Weise, wie Iu-
venc. 3,577 (Tum dominus ruris sedato pectore fatur) wiederverwendet
wird: Der Vers ist dem Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg ent-
nommen, einem Gleichnis, in dem das Himmelreich mit dem Han-
deln eines Herrn verglichen wird, der scheinbar gegen jede Logik
den Arbeitern der letzten Stunde denselben Lohn zahlt wie denen,
die den ganzen Tag gearbeitet haben.
Der Vers leitet die seraphische Antwort des Herrn auf die vorher-
sehbaren Einwidnde derjenigen ein, die den ganzen Tag gearbeitet
haben. Das erste Hemistichion hat einen von Juvencus haufig ver-
wendeten Beginn, der, wie leicht sichtbar ist, in zwei verschiedenen
Varianten die Handlungen und Worte Christi begleitet, entweder

24 Vgl. gen. 535; 612; 789; exod. 265; 1061; 1328; lev. 43; 216; num. 712; deut. 6; 147;
207; Ios. 568. Die anderen Vorkommen sind in De obitu Baebiani (= Paul. Nol.
carm. 33,38) und in der Vita Martini von Paulinus von Périgueux (4,365; 5,121).

15



116

Michele Cutino

mit dem Nominativ tum dominus oder mit dem Dativ tum domino,”
wenn es andere sind, die sich an Christus wenden oder handeln.
Der hier betrachtete Vers ist jedoch der einzige, in dem dominus von
einem Genitivattribut begleitet wird. Der Heptateuchdichter, der
diesen Beginn auch isoliert in seinem Gedicht verwendet, benutzt
das erste Hemistichion fiir gen. 93 (Tum dominus caeli maestum com-
pellat Adamum). Andererseits modifiziert das zweite Hemistichion in
Juvencus’ Vers mit einem positiven Adjektiv vergilische Beispiele, in
denen sich immer negative Adjektive auf pectore beziehen, wie fic-
tus, saeuus, inimicus.” Juvencus’ Beispiel hingegen wird von Proba in
ihrem Cento beriicksichtigt (V. 446 Olli subridens sedato pectore fatur).
Der Heptateuchdichter folgt dem Modell des Juvencus, wiederum
mit leichter Modifikation, auch an anderer Stelle, indem er sowohl
in gen. 242 (sancto permotus pectore fatur) als auch insbesondere in
los. 426 (placido subnixus pectore fatur) ein nominales Partizip mit
einem Ablativ verbindet.

3 Abweichungen vom Modell der Ahnlichkeit

Neben den bislang untersuchten Féllen gibt es einige, in denen eine
Abweichung in der Nachahmung merklich ist, die allerdings von
einer Angleichung an Juvencus’ urspriingliche Zusammenhinge
begleitet wird. Ein exemplarischer Fall scheint mir derjenige eines
Ausdrucks zu sein, der wieder urspriinglich aus dem Gleichnis von
den Arbeitern im Weinberg stammt, diesmal bei der Darstellung der
Arbeiter, die den ganzen Tag iiber untitig bleiben und schlieflich in
den letzten Stunden des Tages vom Herrn zur Arbeit gerufen wer-
den (Iuvenc. 3,564-566):

Vltima labentis restabat portio lucis:
egressus cernit iuuenes causasque requirit 565
cur pigris manibus torperent otia lenta

25 Vgl Tuvenc. 2,801; 4,277 tum domino; 2,806; 3,190; 273 tum dominus. Vgl. auch
gen. 97; 623.

26 Vgl. Verg. Aen. 2,107 ficto pectore fatur; 10,516; 11,605 inimico pectore fatur;
12,888 saeuo sic pectore fatur.



Juvencus beim Heptateuchdichter

Der Ausdruck, der uns interessiert, ist der Versschluss in V. 566, otia
lenta, der im Kontext eine offensichtlich negative Konnotation hat,
ndmlich die Frage des Herrn an die Arbeiter, ,,warum sie untitig in
tragem Miiliggang verharren®.

Diese Junktur wird im Heptateuchos mehrfach wiederverwendet,
allerdings in Bezug auf die rituelle Ruhe der Juden, die dem heid-
nischen otium durch die Betonung der Abwesenheit von Arbeit und
Fiirsorge offenkundig gegeniibergestellt wird, das fast an das Adafe
Prdoag des vergilischen Tityrus lentus in umbra (ecl. 1,4) erinnert. Die
fraglichen Passagen betreffen in zwei Fillen (Ex 12,14; Dtn 16,8) die
sieben Tage des Festes der ungesduerten Brote im Rahmen der 6s-
terlichen Vorschriften, an denen jede Titigkeit verboten ist:

Cypr. Gall. exod. 374-377:

septenique dies, anno redeunte, beati

otia lenta ferunt curaque omittitur omnis,” 375
nemo solum uertit curuique inmunis aratri?

sopitur per festa labor [...]

Cypr. Gall. deut. 61-63:

[...] sit pascha quotannis

peruigili cum nocte potens septemque diebus
otia lenta ferat nullique obnoxia curae®

27 Der Ausdruck curam omittere ist in identischer Formulierung bereits in exod.
284f. (Hoc etiam Chaldaea cohors molita fatetur / esse manum domini, curamque
omittit inanem) zu finden. Er ist Teil der Aussage der dgyptischen Zauberer, die
darauf verzichteten, die von Mose und Aaron vollbrachten Wunder zu wieder-
holen, weil sie darin das Wirken Gottes erkannten. Man beachte die beim Hep-
tateuchdichter iibliche Dehnung von dmittit (in drei von drei Féllen) - in der
wiederkehrenden Formel in exod. 375 (otia lenta ferunt curaque omittitur omnis)
auch mit Dehnung von curdque vor der Hephthemimeres mit Elision; vgl. auch
num. 304 (peccatumque meum nostraeque omitte sororis).

28 Interessant ist hier die Anwendung eines Ausdrucks auf den abwesenden labor,
der urspriinglich in Ov. met. 3,10f. (Bos tibi [...] occurret in aruis, / nullum passa
iugum curuique inmunis aratri) auf einen Ochsen bezogen war, der das Joch beim
Pfliigen nicht kennt, wie auch beim Heptateuchdichter selbst in exod. 855f.
(iuuencus / expers ruris adhuc curuique inmunis aratri).

29 Bezeichnend ist der Verweis auf den vergilischen Text der Georgica, der auf das
Fehlen von Feldarbeit und menschlicher landwirtschaftlicher Tatigkeit hin-

117



118

Michele Cutino

Eine dritte Stelle bezieht sich auf das Sabbatjahr aus Ex 23,11 (Cypr.
Gall. exod. 968-970):

[...] debet quia septimus esse
otia lenta ferens quo pauper quisque capessat
quae fuerant generata palam [...] 970

Es ist auch festzuhalten, dass otia lenta in den letzten beiden Fillen
von einer Form von ferre, ndmlich ferat beziehungsweise ferens, be-
gleitet wird. Es fillt auf, dass in allen drei Féllen die Resemantisie-
rung mit der metrischen Verschiebung einhergeht, die bereits im
Hinblick auf talia saluator festgestellt wurde, indem die Klausel auf
den Hexameteranfang iibertragen wird. Diese Anderung wird ihrer-
seits beispielhaft. Die Junktur findet sich tatsédchlich in der gleichen
metrischen Position und in einem dhnlichen Kontext wie bei den
Beispielen des Heptateuchos auch am Anfang des dritten Buches der
Vita Martini von Venantius Fortunatus in poetologischem Kontext
wieder (V. 1-4):

Hactenus in bibulis fixa stetit anchora terries
otia lenta trahens et inerti dente quiescens,
leniter alludens dum sibilat aura soporem

et nos umbra tegit uiridante crepidine ripae

Diese Art der Abweichung ist in den Anspielungen des Heptateuch-
dichters haufig, erst recht in Bezug auf Juvencus.

Ich fithre drei weitere Beispiele an: Die Junktur cordis secreta ist
in der Poesie Juvencus zu eigen, sie taucht dreimal in seinem Ge-
dicht auf, immer in derselben metrischen Stellung, ndmlich im
zweiten Hemistichion des Hexameters.* Darin wird dem spanischen
Dichter von Paulinus von Périgueux in Mart. 4,403 (cordis secreta pa-
terent) gefolgt, nicht so im Heptateuchos: In exod. 201-203 finden wir
die Junktur hingegen im ersten Hemistichion des Hexameters: [...]

weist (Verg. georg. 2,438f.; georg. 2,439 = Proba cento 94): [...] iuuat arua uidere /
non rastris, hominum non ulli obnoxia curae.

30 Iuvenc. 1,304 cordis secreta reseruant; 2,488 cordis secreta pauescant; 3,146 cordis
secreta pererrant.



Juvencus beim Heptateuchdichter

loquellam / [...] obstrictam nodis uix promere uocem / quod cordis secreta
uelent.

Daneben wird das Adjektiv praetumidus zum ersten Mal in der
Dichtung in Iuvenc. 1,580 (sunt quos praetumidae tollit iactantia men-
tis) verwendet, dem Claudian folgt, der es in carm. 3,225 (effera prae-
tumido quatiebat corda furore) und in carm. 24,81 ([...] praetumidi [...]
Orientis) an der gleichen Stelle im Vers, zwischen dem zweiten Full
und dem ictus des dritten, verwendet. Die beiden anderen Fille, in
denen dieser Begriff verwendet wird, finden sich im Werk des Hep-
tateuchdichters, der sich auch hier allerdings in der Nachahmung
vom Modell des Juvencus distanziert, indem er das Adjektiv in bei-
den Fillen an den Anfang des Verses stellt: exod. 421 (praetumidos
dcuens sensus mentemgque ferocem); num. 516 (praetumida uirtute ferum
pugnamgque parantem). Besonders im ersten der Beispiele nutzt der
Heptateuchdichter durch den Hinweis auf die Wildheit die Verwen-
dung der Junktur bei Claudian.

Ich schlieRe diese Reihe von Beispielen mit einem eher einzig-
artigen Fall ab, dem des Polyptotons des Adjektivs iustus in lev. 195
(iustus iusta deus quocumque exquirit in actu), das Iuvenc. 1,125f. (haec
est illa salus qua nos ex hostibus atris / eripit ut iuste iusto seruire quea-
mus) rezipiert. Es handelt sich um eine Stelle, die auch von Pauli-
nus von Nola in der gleichen metrischen Stellung aufgegriffen wird,
der allerdings die Adjektiv-Adverb-Verbindung umkehrt (Paul. Nol.
carm. 8,27): uosque uia iusta iuste pereatis abacti. Der Heptateuchdich-
ter verwandelt nicht nur die Junktur in ein Polyptoton, sondern
prasentiert hier auch eine metrische Abweichung.

4 Schlussfolgerungen

Zum Abschluss dieses Uberblicks iiber die vestigia Iuvenci beim Hep-
tateuchdichter kdnnen wir feststellen, dass diese vestigia deutlich
sichtbar, aber diskret eingefiigt worden sind, zumindest wenn man
sie mit denen der Vorbilder aus der klassischen Epik, insbesondere
Vergil, und der flavischen Zeit vergleicht, die das eigentliche nar-
rative Geriist der poetischen Neufassung des Heptateuchdichters

119



120

Michele Cutino

bilden. Ich meine, dass die Wiederverwendung von Stellen aus dem
Werk des Juvencus nicht formal einem Modell folgt, sondern selek-
tiv eingesetzt wird, oft mit formalen Abweichungen. Die Auswahl-
kriterien sind interessant: Die Wiederverwendung durch den Hep-
tateuchdichter ist, wie wir in mehreren betrachteten Fillen gezeigt
haben, sehr oft in einen kontextuellen Bezug zu bringen und aus der
Perspektive einer christologisch orientierten alttestamentlichen
Exegese bedeutungstragend.

Literaturverzeichnis

Cutino, Michele (Hrsg.), On Pseudo-Cyprian’s Heptateuchos. Biblical
Rewriting between ‘narratio probabilis’ and Allusive Intertext-
uality, Berlin 2023a.

Cutino, Michele, A la découverte d’'un poéme négligé: 'Exode de
I'Heptateuchdichter. Exemple d’étude de la réécriture poétique
des chapitres 1 et 2, in: Michele Cutino (Hrsg.), On Pseudo-Cypri-
an’s Heptateuchos. Biblical Rewriting between ‘narratio probabi-
lis’ and Allusive Intertextuality, Berlin 2023b, 1-32.

Cutino, Michele, La révélation de Dieu a Abraham en Genése 15,12-
16. Pour une analyse des rapports entre ’'Heptateuchos du Ps.-
Cyprien et I'Alethia de Claudius Marius Victorius, in: Donato De
Gianni/Stefan Freund (Hrsg.), Das Alte Testament in der Dich-
tung des Antike. Paraphrase, Exegese, Intertextualitdt und Figu-
renzeichnung, Stuttgart 2023c, 189-201.

Cutino, Michele, I'annonciation dans la Laus Iohannis (fin IVe s.- dé-
but V¢s.), in: Christophe Guignard (Hrsg.), Beata Virgo Maria. Etu-
des sur la doctrine et le culte mariaux dans I’Eglise ancienne et
médiévale, avec la collab. de Lucie Legat, Paris 2023d, 98-132.

Cutino, Michele, Costruzione di una formularita epica interna nel
poema dell’Heptateuchos. Studio di casi dell’Exodus: la teofania
sul monte Horeb, in: Stefania Filosini (Hrsg.), Poetic Rewriting
in Late Latin Antiquity and Beyond, Turnhout 2024, 319-340.

Homey, Helge Hanns, Anmerkungen zur Heptateuchdichtung des
Cyprianus Gallus, Rheinisches Museum 152 (2009) 150-174.



Juvencus beim Heptateuchdichter

Lestrade, Renaud, Réécritures de la Genése en vers, entre littéra-
ture, exégese, et théologie: le cas de I'Heptateuchos (V¢ s.), avec
une édition critique et une traduction du Liber geneseos, et un
commentaire des vers 1 a 133 (Gn. 1 - Gn. 3), Strasbourg 2021.

Lestrade, Renaud, Mambré (gen. 18,1-19,3) dans la paraphrase de
I'Heptateuchos (Liber geneseos 597-641), in: Donato De Gianni/
Stefan Freund (Hrsg.), Das Alte Testament in der Dichtung des
Antike. Paraphrase, Exegese, Intertextualitdt und Figurenzeich-
nung, Stuttgart 2023, 203-216.

Lubian, Francesco, Re-forging Balaam the Epic Way. The Embassy
of King Balak and the Journey to Moab (Num. 22,1-35) in the
Poem of Heptateuchos (num. 579-638), in: Michele Cutino (Hrsg.),
On Pseudo-Cyprian’s Heptateuchos. Biblical Rewriting between
‘narratio probabilis’ and Allusive Intertextuality, Berlin 2023,
87-112.

121



122

Juvencus bei Dracontius'

Maria Jennifer Falcone

Abstract: This paper examines the presence of Juvencus in the
Christian works of Dracontius, who alludes to the poetry of Juven-
cus not only when referring to a story told in detail in the Euan-
geliorum libri. Rather, it seems that individual precise expressions
of Juvencus are often used to achieve a certain complexity and to
fulfill Dracontius’ own claim to a strong literariness with which he
wrote his Christian, but above all self-referential poetry. Passages
which show a convincing parallel with Juvencus are here analysed:
Judas (laud. dei 2,517-521; 562-576 ~ Iuvenc. 4,422-427; 626-641);
the Magnificat (laud. dei 2,732-743 ~ Tuvenc. 1,96-102); the mira-
cula Christi, especially the lepers (laud. dei 2,117-122 ~ Tuvenc.
1,733-738) and Lazarus (laud. dei 2,131-133 ~ Iuvenc. 4,306-402,
with a complex network of intra- and intertexts, especially laud.
dei 3,653-657 and Sedul. carm. pasch. 5,134-138); Zacharias (sa-
tisf. 39-42; 47-52 and laud. dei 2,684-692 ~ Iuvenc. 1,1-51; 105-132,
with the intermediate parallel of Paul. Nol. carm. 6,27-107). Re-
garding this latter episode, placed in a prominent position in the
text of Juvencus, very likely deliberate allusions to individual ex-
pressions can be found in various places in the work of Dracontius
(satisf. 1; 41; 163; 169; laud. dei 3,104f.).

1 Ich mdchte Christoph Schubert dafiir danken, dass er diesen Beitrag in seiner
endgiiltigen Fassung gelesen und seine deutsche Form iiberarbeitet und deut-
lich verbessert hat, sowie fiir seine stets wertvollen Anregungen.



Juvencus bei Dracontius

| Einleitung

Dieser Beitrag untersucht die bislang noch wenig erforschte Pra-
senz des Juvencus in den christlichen Werken des Dracontius. Die
Beschrinkung auf die christlichen Werke rechtfertigt sich aus der
groReren thematischen Ndhe zwischen diesen und den Euangelio-
rum libri des Juvencus. Denn obwohl Dracontius bekanntlich kein
Bibelepiker im engeren Sinne ist, ist der Inhalt sowohl der Laudes
Dei als auch der Satisfactio doch als christlich zu sehen, auch wenn
die Inhaftierung des Dichters und das daraus resultierende Hervor-
treten der literarischen Personlichkeit des Autors zu einer individu-
ellen Perspektivierung gefiihrt haben.

Damit soll freilich keinesfalls behauptet werden, dass nicht auch
die erweiterte Perspektive auf die ,,pagane Werkhilfte interessan-
te Ergebnisse zeigen konnte, die nicht nur Stilistik und Topik betref-
fen, sondern auch und vor allem die Neudeutung klassischer Stoffe
und die noch weiter zu untersuchenden Gemeinsamkeiten zwischen
der , heidnischen* und der ,,christlichen“ Produktion dieses Dich-
ters.?

Die bisherige Forschung konstatiert, dass Juvencus bei Dracon-
tius generell eher selten, allerdings in charakteristischer Weise
présent sei;*> daneben wurde auf einige konkrete, wenn auch nicht
immer griindlich untersuchte Parallelen hingewiesen. Auf die drei
interessantesten und iiberzeugendsten (ndmlich laud. dei 2,119f, ~
Iuvenc. 1,733-738; laud. dei 2,520 ~ Iuvenc. 4,634; laud. dei 2,737 ~
Iuvenc. 1,102) * werde ich in diesem Beitrag eingehen, in dem auch
zwei weitere Passagen, und zwar die zu Lazarus und Zacharias, die
in der Literatur bisher nicht thematisiert wurden, auf einen mog-
lichen intertextuellen Bezug zu Juvencus hin untersucht werden.

2 Wichtige Uberlegungen und Anregungen fiir eine neue Lektiire des Dracontius
finden sich in den Beitrédgen, die in Pohl 2019 versammelt sind, einem Band,
der durch eine Gesamtbibliographie zum Dichter (1719-2018) bereichert wird,;
vgl. auch Selent 2011.

3 Vgl. Moussy 1985, 66: ,,Les rapprochements que I'on peut faire avec Commo-
dien, Juvencus ou encore Prosper d’Aquitaine sont rares et plus charactéristi-
ques*“. Weniges auch bei Green 2006, 351-372.

4 Dazu vgl. Vollmer 1905, 83; 89; Moussy 1985, 339; 382 (loci similes); Stella 1989,
230-232.

123



124

Maria Jennifer Falcone

Im Gegensatz dazu werde ich einige einzelne Ausdriicke vernachlis-
sigen, die insbesondere in der Juvencus-Forschung hervorgehoben
wurden:® Das Vorkommen von Tonans ist in der ganzen christlichen
Dichtung hiufig; die Junktur munera uitae (laud. dei 3,467 ~ Iuvenc.
2,229; 2,729; 4,346) kommt 6fter bei verschiedenen Autoren am Ver-
sende vor.° Unter den bislang festgehaltenen einzelnen iuncturae
besteht wohl nur fiir die Ausdriicke plumea gens (fiir die Végel in
laud. dei 1,163 ~ plumea turba bei Iuvenc. 2,818) sowie horrendum
scelus (laud. dei 1,539 ~ Iuvenc. 1,374) die echte Mdoglichkeit, dass
es sich um Juvencus-Reminiszenzen handelt, die aber rein formal
zu sein und keine weiteren Konsequenzen fiir den Kontext zu besit-
zen scheinen. Der Grund hierfiir liegt in jenem wichtigen Merkmal
spatantiker Dichtung, das dazu zwingt, das intertextuelle Verfahren
hier anders zu bewerten als noch in klassischer Zeit: Zur Zeit des
Dracontius existiert eine gut etablierte langue der christlichen Dich-
tung, sodass viele Ausdriicke derart geldufig und so stark verbreitet
sind, dass die genaue Reihe konkreter Vorlagen nicht mehr zurtick-
zuverfolgen ist. Dennoch weist Dracontius, wenn auch in komple-
xer und verschlungener Form, hiufig Beziige zu fritheren christli-
chen Dichtern auf: Zu den von ihm bevorzugten auctores zihlen zum
Beispiel Claudius Victorius, Paulinus von Nola, Sedulius, Prudentius
und Ambrosius. Oft ist daher eher an eine Kombination von zudem
erheblich bearbeiteten Vorlagen zu denken. Aullerdem spielen bei
Dracontius die Heilige Schrift und die Traktate der Kirchenviter
eine bedeutsame Rolle. Bei der Beschiftigung mit biblischen Texten
dominiert das Alte Testament. Besonders oft tritt die Prisenz der
Heiligen Schrift in hymnischen Passagen auf und wird mit der
Anspielung auf klassische Texte (Ovid, Vergil, Statius und andere)
kombiniert. Aulerdem spielt bei der Gestaltung der Beziige das au-
tobiographische Momentum, auch wenn es immer nur angedeutet

5 Vgl u.a. McGill 2016, passim und insbesondere zu laud. dei 3,467; De Gianni
2020, passim; Fichtner 1994, insbesondere 112-120.

6 Unvollstdndige Liste: Sil. 14,177; Mart. 3,6,5; Avien. Arat. 886; Paul. Nol. carm.
32,227; Anth. Lat. 62,1; 389,15. Bei Dracontius noch laud. dei 2,579.



Juvencus bei Dracontius

wird, eine grof3e Rolle.”

Einer zielgerichteten Suche nach moglichen Stellen, an denen
Dracontius den Text von Juvencus aufgegriffen und bearbeitet hat,
bieten sich insofern nur beschrankte Moglichkeiten, da Passagen bei
Dracontius zu isolieren sind, die Episoden des Neuen Testaments be-
trachten. Daher habe ich mich auf folgende Kontexte konzentriert:
die Inkarnation in laud. dei 2,60-110; die miracula Christi in laud. dei
2,111-142; die Erzdhlung von Passion, Tod und Auferstehung Chris-
ti in laud. dei 2,509-561; die Anspielungen auf die Geschichte des
Zacharias in laud. dei 2,684-692 (sowie bei satisf. 39f.; 47f.); die Ge-
schichte der Tabitha in laud. dei 2,766-772 und die Anspielungen
auf Petrus in laud. dei 3,222-250.

Innerhalb dieser Kontexte und angesichts einer komplexen
Konstellation von Vorlagen fiel die Wahl auf einzelne Passagen, die
konkrete Beobachtungen und Analysen zulassen. In jedem Fall han-
delt es sich aber um offene und diffizile Fragen. Das Thema bleibt
komplex und vielschichtig.

2 Judas

Die Figur des Verriters Judas kommt bei Dracontius im zweiten
Buch der Laudes Dei vor und ist dort mit dem Thema des Zornes und
der Barmherzigkeit Gottes verbunden. Die ganze Erzihlung von der
passio wird ndmlich in einem gréReren Kontext eingefiihrt, inner-
halb dessen sowohl die Inkarnation als auch der Tod Jesu die Gnade
Gottes bestdtigen.

In diesem Zusammenhang wird Judas an zwei voneinander ge-
trennten Stellen erwdhnt. Die erste ist laud. dei 2,517-521:%

Venditor infelix, sed non felicior emptor.
Pars pretium perdit, perdit pars altera mercem;

7 Viel wurde sowohl iiber die Gattungsfrage als auch iiber die Vorlagen geschrie-
ben, vgl. u.a. Moussy 1985, 49-75; Stella 1988; Kaufmann 2019; Falcone 2020
(mit weiterer Bibliographie).

8  Die Texte des Dracontius werden nach der Ausgabe von Moussy 1985 bzw. 1988
zitiert.

125



126

Maria Jennifer Falcone

proficit in nobis, qui non contraximus, emptus:
sanguine distracti maculatur uenditor emptor 520
quo mens nostra sacri mundabitur imbre cruoris.

Durch artifizielle Wortstellung und die fiir Dracontius iiblichen Stil-
mittel (Wiederholung, Oxymoron, Alliteration)® werden die Kon-
sequenzen des Handels beschrieben, bei dem Judas Jesus verkaufte.
Sowohl Verkiufer als auch Kiufer verloren etwas und beide erhiel-
ten, was noch gravierender ist, durch das Blut Christi ein Schand-
mal. Ein Gewinn ergab sich nur fiir das Volk der Christen, das von
dem Vorgang profitieren konnte, insofern es gerade durch das Blut
Christi gereinigt wurde.

An der zweiten Stelle konzentriert sich Dracontius insbesonde-
re auf die Reue des Judas,!! die nicht vollstindig und tief gewesen
sei. Denn sonst hitte der barmherzige Gott ihm sicherlich verziehen
(laud. dei 2,562-576):

Si scelus est et grande nefas tempsisse potentem,

factorem temerasse suum quod crimen habetur?

Et tamen indultor mansit post funera carnis;

paeniteat si forte reus, clementior audit 565
datque repente pius ueniam donatque reatum.

Iuda miser ueniam si uel speraret haberet;

sed memor infandae tamen et sine nomine culpae

credidit infelix nil iam ueniale mereri

iudicioque suo ueniae subtractus abiuit. 570
Redditur argentum, scelerata ad colla pependit

uix tandem iustus, nam nec permansit auarus

et suspensus obit se mox ultore seuero.

9  Die Komplexitit und die Bedeutung der Stilmittel bei Dracontius wurden ins-
besondere von Schubert 2019 analysiert.

10 Die Reinigung wird durch das Wort mundabitur (V. 521) ausgedriickt, eine Kon-
jektur Arevalos. Die Handschriften haben an der Stelle quo mens nostra macula-
bitur imbre cruoris. Das falsche Verb ist offenbar von maculatur in V. 520 beein-
flusst. Die Herausgeber sind hinsichtlich der Korrektur nicht véllig einig, aber
ein Antonym zu maculare ist dem Sinn des Satzes nach jedenfalls erforderlich,
vgl. Stella 1986, 179f.; Stella 1989, 231f.

11 Dazu siehe insbesondere Miiller 2016, 126-128.



Juvencus bei Dracontius

Vincula rumpuntur, cecidit crepuitque cadauer,
uiscera fusa iacent, hinc cor crudele patescit 575
funestatque diem de corpore tabe madenti.

Dieser Darstellung des Todes von Judas folgt bei Dracontius ein
wichtiger Abschnitt {iber die Vergebung (V. 577-724). Der Fokus
wird aber schon hier ganz deutlich auf dieses Thema ausgerichtet
(V. 562-566) durch eine Wortwahl, die auf Schuld und Vergebung
hinweist (paeniteat, reus, clementior, dat [...] ueniam, donat reatum) und
die, wie oft bei Dracontius, zugleich Christliches und Juristisches
anklingen ldsst.'? Es sei nur kurz daran erinnert, dass Schuld und
Vergebung fiir den eingekerkerten Dracontius eine wichtige Rolle
spielten und daher immer wieder in seinen christlichen Werken
vorkommen. Die Intensitdt, mit der Judas behandelt wird, erzeugt
ein facettenreiches Bild der Figur, das in gewisser Weise an die Situ-
ation des Dichters gegeniiber dem Vandalenkonig erinnern kéonnte.

Die Judas-Geschichte kommt auch bei Juvencus zweimal vor:
Wie in den Evangelien erzidhlt der Dichter zuerst den Verrat (lu-
venc. 4,422-427):"

Tunc e discipulis unus se subtrahit amens

Iudas et ad proceres tali cum uoce cucurrit:

,»Quod pretium sperare datur, si prodere uobis

quaesitumque diu possim monstrare magistrum?*“ 425
1li continuo statuunt ter dena argenti

pondera; his Iudas sceleri se subdidit alto.

Nach dem Bericht aus Mt 27,3-10" werden spiter auch die Reue
und der Suizid Judas’ bedichtet (Iuvenc. 4,626-641):

12 Vgl. Santini 2006, insbesondere 54; 79-80; 109; 129; 132.

13 Die Texte des Juvencus werden nach der Ausgabe von Huemer 1891 zitiert.

14 Der Umgang von Juvencus mit den Evangelien ist ausfiihrlich erforscht wor-
den, vgl. u.a. Green 2006, 139; Green 2007; Miiller 2016, 14-17; De Gianni 2020,
28-30. Die zugrundeliegende Stelle bei Matthdus sei zitiert: Tunc uidens Iudas,
qui eum tradidit, quia damnatus est, paenitentia ductus rettulit triginta argenteos
principibus sacerdotum et senioribus dicens: Peccaui, quod tradiderim sanguinem ius-
tum. At illi dixerunt: Quid ad nos, tu uideris. Et proiectis argenteis in templo secessit
et abiit et laqueo se suspendit. Tunc principes sacerdotum acceptis argenteis dixerunt:

127



128

Maria Jennifer Falcone

Proditor at Iudas, postquam se talia cernit

accepto sceleris pretio signasse furentem,

infelix ueris damnans sua gesta querellis

proiecit templo tunc detestans argentum.

Exorsusque suas laqueo sibi sumere poenas 630
informem rapuit ficus de uertice mortem.

Inde sacerdotes, pretium quod sanguinis esset,

inlicitum fantes aditis concedere templi,

quod dare tum licitum, cum sanguis distraheretur,

credebant, agrum mercati nomine uero 635
sanguinis, horrendo signant scelera impia facto.

Haec quondam cooperta canens uox uera prophetae

euentum rerum patefecit in ordine saecli:

»Argenti triginta minas posuere profani

hoc pretium pretiosi corporis instituentes, 640
quod mox ad figuli rursus transfertur agellum.“

Wie Francesco Stella festgestellt hat,”” fithrt das intertextuelle
Verfahren des Dracontius oft zu Erweiterungen einzelner Elemente:
Im Falle des Judas hat Dracontius die bei Juvencus angelegte
Metapher des Handels besonders weiterentwickelt. Stella hat sich
auf den ersten Teil (V. 517-521) konzentriert, wo die Worte sanguine
distracti (V. 520) auf cum sanguis distraheretur (luvenc. 4,634) hinwei-
sen. Die Betonung von pretium und sanguis bei Dracontius sowie die
theologisch orientierte Interpretation des Handels als schidlich fiir
die Vertragspartner, aber erlgsend fiir die Christen bestitigen diese
These.

Wenn man auch die zweite Stelle genauer betrachtet, scheint
eine solche Erweiterung der Vorlage mittels der kreativen Ubertra-
gung einzelner nicht bei Matthaus zu findender Details fortgefiihrt

Non licet mittere eos in loculum, quia pretium sanguinis est. Consilio autem accepto in-
ter se emerunt agrum figuli in sepulturam peregrinorum. Propter hoc uocatus est ager
ille Acheldemach, quod est ager sanguinis, usque in hodiernum diem. Tunc impletum
est, quod dictum est per prophetam dicentem: Et acceperunt triginta argenteos preti-
um adpretiati, quod adpretiauerunt a filiis Istrahel. Et dederunt eos in agrum figuli,
sicut constituit mihi Dominus (der Bibeltext wird hier wie im Folgenden nach der
Ausgabe von Jiilicher zitiert).
15 Stella 1989, insbesondere 230-232.



Juvencus bei Dracontius

zu werden. Bei Juvencus wird Judas in mehreren Versen durch Ad-
jektive beschrieben,'® die an den Versanfang beziehungsweise das
Versende gestellt werden und im Vergleich mit dem Evangelium
neu sind: infelix (Iuvenc. 4,628), amens (luvenc. 4,422), furens (bezie-
hungsweise furentem im AcI, Iuvenc. 4,627). Bei Dracontius kommt
infelix sogar zweimal vor (V. 517; V. 569) und wird durch das Sy-
nonym miser ein drittes Mal (V. 567) aufgegriffen. Es geht hier ins-
besondere um das Thema der Reue, die Judas, so der Dichter, nicht
gezeigt habe, da er sonst Gottes Vergebung erlangt hitte. Von amens
und furens gibt es scheinbar keine Spuren bei Dracontius. Bei Juven-
cus war Judas gerade damals verriickt, als er Christus verriet und
verkaufte. Dracontius iibertrigt das Motiv der Verriicktheit bezie-
hungsweise des tragischen furor indes auf den Moment des Suizids,
beschrinkt sich aber nicht auf das Adjektiv, das iiberhaupt nicht
vorkommt, sondern bedient sich vielmehr einer poetischen Erwei-
terung, indem er die klassischen Themen und stilistischen Mittel
der Tragddie und des Epos benutzt und den Tod expressionistisch
darstellt (V. 574-576). Man beachte die Alliteration auf ui- am Vers-
anfang sowie die Alliteration, bei der c- mit allen Vokalen (ce-ci, cre,
ca, cor cru, cor) in allen drei Versen kombiniert wird.

3 Magnificat

Im zweiten Buch der Laudes Dei benutzt Dracontius das Magnificat
in einer ganz besonderen Art und Weise, indem das Gebet der Ma-
ria auf die konkrete Situation der Gefangenschaft tibertragen wird
(laud. dei 2,732-743):

Erigis oppressos humiles sternisque superbos,

tu captiuorum rumpendo tenacia uincla

colla leuas attrita iugis ceruice soluta

et proceres seruire facis famulosque iubere, 735
paupertate iubes opulentos turpis egestas

uestiat et ditas opibus bene largus egentes.

16 Zur Rolle der Adjektive bei Juvencus vgl. Green 2006, 42f.

129



130

Maria Jennifer Falcone

Ima leuas et celsa premis, praesumpta coactus

atteris et tenues adiecto robore firmas

iura potestatis retinens sub nomine uero. 740
Solus enim dominus dominum qui non habet extat

uel cui cuncta parent, per quem sunt omnia quae sunt

et transacta simul uel sunt quandoque futura.

Die Anspielung auf das Magnificat ist schon im ersten Vers klar. Wie
bereits hervorgehoben wurde,” liegt in dieser hymnenartigen Pas-
sage eine Art Cento vor, in dem nicht nur der Text des Lukasevange-
liums (Lk 1,46-55),"® sondern auch Stellen aus Ps 146,7f. (die Worte
oppressis und erigit)® und 1 Sam 2,7f. (das Verb ditare)* eingefiigt
werden. Vor allem aber soll alles auf die Haftbedingungen (captiuo-
rum uincla)?* hinweisen und somit auf die Figur des Dichters selbst,
der die Barmherzigkeit braucht.

In seiner Umdichtung hat Juvencus den Text des Lukas verein-
facht. Die Worte der Maria waren schon sehr poetisch?? und wurden
nicht umsonst sehr friih in der Liturgie benutzt. Wohl deswegen hat
er darauf verzichtet, die Vorlage in stirkerem Ausmal zu poetisie-
ren und zu umschreiben (Iuvenc. 1,96-102):

Magnificas laudes animus gratesque rependit
inmensi Domino mundi. Vix gaudia tanta

17 Vgl. Vollmer 1905, 89; Moussy 1985, 372f.; 382.

18 Et ait Maria: Magnificat anima mea Dominum, et exsultauit spiritus meus in Deo sa-
luatore meo, quia respexit humilitatem ancillae suae. Ecce enim ex hoc beatam me di-
cent omnes generationes, quia fecit mihi magna, qui potens est, et sanctum nomen
eius, et misericordia eius in progenies et progenies timentibus eum. Fecit potentiam in
brachio suo, dispersit superbos mente cordis sui; deposuit potentes de sede et exaltauit
humiles; esurientes impleuit bonis et diuites dimisit inanes. Suscepit Israel puerum
suum, recordatus misericordiae, sicut locutus est ad patres nostros, Abraham et semini
eius in saecula.

19  Facit iudicium oppressis, dat escam esurientibus. Dominus soluit compeditos, Dominus
illuminat caecos, Dominus erigit depressos, Dominus diligit iustos.

20 Dominus pauperem facit et ditat, humiliat et subleuat; suscitat de puluere egenum et
de stercore eleuat pauperem, ut sedeat cum principibus et solium gloriae teneat. Domi-
ni enim sunt cardines terrae, et posuit super eos orbem.

21 Uber die Haftbedingungen in der Dichtung des Dracontius vgl. Merrills 2004;
Wolff 2004; Goldlust 2015; Luceri 2015.

22 Vgl. Tannehill 1974; Méndez 2016.



Juvencus bei Dracontius

spiritus iste capit, quod me dignatus in altum

erigit ex humili celsam cunctisque beatam

gentibus et saeclis uoluit Deus aequus haberi. 100
Sustulit ecce thronum saeuis fregitque superbos,

largifluis humiles opibus ditauit egentes.

Die Prisenz des Juvencus bei Dracontius ist evident: Eine Reminis-
zenz an Iuvenc. 1,102 findet man insbesondere in V. 737,2 wo die
exakten Korrespondenzen eindeutig sind. Die Umgestaltung des
Dracontius erweist sich aber als besonders interessant, wenn man
die beiden Kontexte ndher betrachtet.

Sowohl bei Dracontius als auch bei Juvencus kommt das Verb
erigis/erigit am Anfang des Hexameters vor (Iuvenc. 1,99 / laud. dei
2,732). Im ersten Vers des Abschnitts benutzt Dracontius sodann
den erweiterten Ausdruck oppressos humiles, der an ex humili (1,99)
und humiles egentes (1,102) bei Juvencus anschliet (Lukas hat nur
exaltauit humiles). Egentes, das hier durch oppressos ersetzt wird, fallt
bei Dracontius allerdings nicht einfach weg: Ganz im Gegenteil ver-
schiebt der Dichter das Wort und betont es sogar durch die Paralle-
lisierung mit dem stammverwandten Substantiv egestas (am Ende
von V. 736 beziehungsweise V. 737), das wiederum pleonastisch mit
paupertate im selben V. 736 in Verbindung steht. Diese Synonymik
wird in einem Kontext entfaltet, in dem es um die captiui geht, wo-
mit auf die konkrete Situation des Dichters pathetisch verwiesen
wird. Gerade in diesem mit Dracontius selbst eng verbundenen Zu-
sammenhang kommt das fast wértliche Juvencus-Zitat (1,102) vor,
sodass der Text geradezu als eine Art ,,auf sein privates Leben iiber-
tragenes Magnificat* wirkt.

Der groRte Unterschied bei Dracontius ist der Verzicht auf das
seltene largifluis,** das durch ein schlichtes largus ersetzt wird. Lar-
gus kommt weder bei Lukas noch in den Texten des Alten Testa-
ments, die hier eine Rolle spielen, vor. Der auf Gott bezogene No-
minativ bindet das Zitat an das fiir Dracontius zentrale Thema des
allmichtigen Gottes zuriick. Nur Gott, der wahre Gott (V. 740), der

23 Vgl. oben, S. 123 Anm. 4.
24 Davor nur bei Lucr. 5,598.

131



132

Maria Jennifer Falcone

Gott der Schopfung (V. 741-743), kann groRziigig (largus) gegeniiber
den egentes sein, unter denen nicht zuféllig die Gefangenen erwdhnt
werden (captiui).

Die Passage zeigt deutlich, wie Dracontius mit seiner Vorla-
ge Juvencus umgeht: Die direkten Hinweise auf die Heilige Schrift
werden mit einer Hommage an das Werk des Juvencus kombiniert.
Die poetische Vorlage kommt genau dort ins Spiel, wo es um eine
Pathetisierung und um eine ,,emotionale Personalisierung* der Si-
tuationen geht. Aus dem bekannten Magnificat-Gebet wird so der
Aspekt der Armut hervorgehoben, den der arme und eingekerkerte
Dracontius erlebt und spiirt.

4 Miracula Christi

Die nichsten zwei Beispiele kommen aus der Passage iiber die mira-
cula Christi, einer dichterischen Zusammenfassung einzelner wich-
tiger Wunder Jesu, die viel mit anderen dhnlichen Texten (unter an-
derem den pseudo-claudianischen miracula Christi und den Tituli des
Prudentius)® gemeinsam hat. Das epitomistische Verfahren spielt
hier eine grof3e Rolle; dennoch scheint es an vereinzelten Spuren
einer, wenn auch diskutablen, Beziehung zu Juvencus nicht zu feh-
len, die es zu analysieren und zu problematisieren gilt.

Der erste Textabschnitt betrifft die Leprakranken, deren Krank-
heit Christus geheilt hat. Die Verse des Dracontius enthalten eine
expressionistische Beschreibung der Krankheit, die sich in den
Evangelien nicht findet (laud. dei 2,117-122):%

25 Dazusiehe insbesondere Deproost 2014; Lubian 2016; Labarre 2020; zu Pruden-
tius vgl. auch den Beitrag von Gauly in diesem Band.

26 Mt 8,1-3 Cum autem descendisset de monte, secutae sunt eum turbae multae. Et ecce
leprosus ueniens adorabat eum dicens: Domine, si uis, potes me mundare. Et extendens
manum, tetigit eam dicens: Volo, mundare! Et confestim mundata est lepra eius; Mk
1,40-42 Et uenit ad eum leprosus deprecans eum et genu flectens et dicens ei: Si uis,
potes me mundare. Et misertus extendens manum suam tetigit eum et ait illi: Volo,
mundare! Et statim discessit ab eo lepra, et mundatus est; Lk 5,12f. Et ecce uir plenus
lepra; et uidens Iesum et procidens in faciem rogauit eum dicens: Domine, si uis, potes
me mundare. Et extendens manum tetigit illum dicens: Volo, mundare! Et confestim
lepra discessit ab illo; Lk 17,12-14 Et cum ingrederetur quoddam castellum, occur-



Juvencus bei Dracontius

Mentibus obsessis insana clade furoris,

spiritus impatiens animas quascumque grauabat,

tabe fluens quaecumque cutis madefacta rubebat

ossibus et neruis resoluta carne retectis 120
praestatur de clade salus: reparare sepultos

nouit et exanimes iterum reuocare saluti.

Eine Anspielung auf Juvencus, die mit einem Hinweis auf Prudenti-
us (cath. 9,31-33) kombiniert sei, hat hier Moussy gesehen (Iuvenc.
1,733-738):%

Ecce sed horrenda confixus uiscera tabe,

quem toto obsessum foedarat corpore lepra,

procubuit uenerans iuuenis Christumque precatur: 735
.Vt caream tandem languoris pondere tanti,

sufficiet uoluisse tuum.“ Tum dextera Christi

adtactu solo purgauit lurida membra.

Folgt man Moussy, stellt sich das intertextuelle Verfahren des Dra-
contius als eine Erweiterung dar, die sich von den Ausdriicken hor-
renda tabes (V. 733) und foedare toto corpore (V. 734) aus entwickelt.
Rein formal ist das einzige gemeinsame Wort bei Dracontius und
Juvencus sogar nur tabes; dazu kénnte man noch obsessis hinzufiigen
(laud. dei 2,117 ~ Iuvenc. 1,734).

Indes integriert Dracontius an dieser Stelle genauere Hinweise
auf klassische Autoren und biblische Texte. Am Versanfang kommt
die Wortfolge tabe fluens, wenn auch in anderer syntaktischer An-
ordnung, im Hercules Oetaeus (V. 519f.) vor: [...] ille, iam quaerens diem,
/ tabem fluentis uulneris dextra excipit. Wiederum am Anfang des He-
xameters begegnet der Ablativ ossibus et neruis, der bei Lukrez ein-
mal identisch (Lucr. 1,864-866 fiet uti cibus omnis, et aridus et liquor

rerunt ei decem uiri leprosi, qui steterunt a longe et leuauerunt uocem dicentes: Iesu
praeceptor, miserere nostri! Quos ut uidit, dixit: Ite, ostendite uos sacerdotibus. Et fac-
tum est, dum irent, mundati sunt.

27 Moussy 1985, 339f. Die Stelle des Prudentius (Membra morbis ulcerosa, uiscerum
putredines / mando ut abluantur - inquit, fit ratum, quod iusserat. / Turgidam cutem
repurgant uulnerum piamina) scheint weit vom Text des Dracontius entfernt zu
sein.

133



134

Maria Jennifer Falcone

ipse, /ex alienigenis rebus constare putetur, / ossibus et neruis sanieque et
sanguine mixto.) und zweimal mit leichteren Variationen (Lucr. 1,811
neruis atque ossibus, nicht am Versanfang; Lucr. 3,171 ossibus ac ne-
ruis) zu finden ist. Dieselbe Junktur tritt auerdem im biblischen
Buch Jjob auf, und zwar in einem Kapitel, in dem es um Schuld und
Vergebung geht (Ijob 10,11f.):® Pelle et carnibus uestisti me; ossibus et
neruis compegisti me. Vitam et misericordiam tribuisti mihi, et uisitatio
tua custodiuit spiritum meum.

Der Passus des Dracontius gewinnt also durch die Aufnahme
der episch-tragischen lateinischen Dichtersprache sicherlich an
Expressivitdt. Darin gewissermallen versteckt ist aber auch der
Hinweis auf Ijob zu finden, durch den die Gedanken eines aufmerk-
samen Lesers zur Situation des Dichters hingelenkt werden. Ob in
produktionsésthetischer Hinsicht die Ursprungsidee zu dem im Er-
gebnis derart komplex konstruierten Text gerade durch die Lektiire
des Juvencus ausgelost wurde und dieser als Ausgangsbasis der in-
tertextuellen Arbeit diente, bleibt méglich, auch wenn dies schwer
nachzuweisen ist.

Bei der zweiten Stelle handelt es sich um die Lazarus-Episode, die
Dracontius in nur drei Versen schildert (laud. dei 2,131-133):

Nec semel ista dedit, nam ut sit sibi uirgo superstes
imperat, exsurgit uel Lazarus ante sepultus,
quattuor exemptus transacta luce dierum.

Die Erzdhlung ist bei Juvencus, wenig {iberraschend, viel ldnger (Tu-
venc. 4,306-402).” Nur beschrinkte und fragliche Ahnlichkeiten
sind hier zu finden, insbesondere zu den V. 333-335:

28 Es sei hier nur Ijob 10,2 erwihnt: Dicam Deo: Noli me condemnare, indica mihi cur
me ita iudices.

29 Fiir die Juvencus-Stelle vgl. auch Deproost 2000; die Lazarus-Episode hat
grofle Bedeutung in der christlichen Dichtung, vgl. Marchetti 2013; speziell zu
Sedulius Mori 2017.



Juvencus bei Dracontius

lamgque aderat Christus, fuerat sed forte sepulto
quarta dies, mersasque atris de morte tenebris
germanas luctus lacrimosaque tecta tenebant. 335

sowie zu den V. 375-377:

[...] at Marthae talis uox uerberat auras: 375
»Quattuor en luces totidemque ex ordine noctes
praetereunt, quo membra solo conposta quiescunt.

Sepultus kommt sowohl bei Dracontius (V. 132, als Partizip) als auch
bei Juvencus (4,333, als substantiviertes Partizip im Ablativ) am Ende
des Verses vor; in beiden Fallen folgt unmittelbar die Zahl, quattu-
or bei Dracontius (V. 133), quarta dies bei Juvencus (4,334), der aber
quattuor in V. 375 benutzt; auBerdem liest man in beiden Texten so-
wohl das Wort lux als auch dies (Dracontius verbindet die Worter am
Ende des V. 133; Iuvenc. 4,334; 376). Das ist offensichtlich sehr we-
nig, obwohl die Wortstellung und die Betonung der Tage vielleicht
nicht zufillig sein kénnten und man daher behaupten konnte, dass
es um eine Epitome des Juvencus gehe.

Etwas abseits vom Thema der Beziige zu Juvencus ldsst sich hier
freilich eine Beobachtung illustrieren, die das oft komplizierte dich-
terische Verfahren des Dracontius betrifft. Das Verb eximo (V. 133
exemptus), hier in der Bedeutung von ,,verstorben“,** kommt nur
noch ein einziges weiteres Mal im ganzen Werk des Dracontius vor,
namlich in laud. dei 3,653-657, hier in V. 655:3!

Me miserum, quanto cecidi de culmine lapsus!

Ille <ego> qui quondam retinebam iura togatus,

exemi de morte reos, patrimonia nudis 655
diuitias mea lingua dedit rapuitque tenenti

ac seruile iugum uel libertatis honorem

30 Vgl ThLL V,2 s.v. eximo, 1499,34-1499,50.

31 Die Uberlieferung der V. 653f. ist etwas problematisch. Moussy nimmt zu Recht
die Konjekturen und Ergédnzungen von Meyer 1890, Vollmer 1905 und Vollmer
1914 an. Besonders bedeutsam ist die Erginzung von ego, die die hervorge-
hobene Rolle und Schuld des Dichters weiter verstiarkt. Andererseits wird die
sichere Korrektur quanto (statt quanta) auch durch die Parallele mit Sedulius
(siehe unten) bestétigt.

135



136

Maria Jennifer Falcone

Dracontius spricht iiber sich selbst und beklagt seine Situation im
Vergleich zu der fritheren Rolle als togatus. Damals habe er iiber das
Leben und den Tod der Angeklagten selbst entschieden: Das Verb
exemi hat hier also die Bedeutung ,,befreien“.’> Wenn eine Parallele
zwischen den einzigen beiden Belegen des Verbs wahrgenommen
werden soll, wiirde dann an der Lazarus-Stelle Gott (Christus) als
der einzige dargestellt, der die Verstorbenen (exemptos) aus dem
Tod befreien kann (eximere).

Ein komplexes Netz von literarischen Anspielungen scheint den
Kontext noch weiter anzureichern. Den Ausdruck quanto cecidi de
culmine lapsus findet man auch bei Sedulius, und zwar in einer Stelle
iiber Judas (Sedul. carm. pasch. 5,134-138):*

Exitus hic mortis tamen et sublime cadauer

ostendit populis, quanto de culmine lapsus 135
pridem discipulus qui nunc reus, alta relinquens

sidera tartareum discenderit usque profundum;

tunc uir apostolicus, nunc uilis apostata factus.

Die Schuld des Judas vergleicht Dracontius, wie wir oben gesehen
haben, in laud. dei 2,562-576 mit seiner eigenen. Hier scheint er
aber noch weiter zu gehen: Eine zusitzliche, intratextuelle An-
spielung liegt ndmlich bei dem Ausdruck quondam retinebam iura
vor, den Dracontius in laud. dei 2,740 beziiglich Gottes benutzt. Die
Darstellung der eigenen Schuld wird durch die intratextuellen Hin-
weise beziehungsweise wiederkehrenden Ausdriicke verstérkt: Der
togatus Dracontius hat damals also irgendwie damit gespielt, sich
wie Gott zu verhalten.

Gerade noch erkennbar scheint hier also eine aufwendige Ver-
flechtung von Texten und denkbaren, aber nicht wirklich dingfest
zu machenden subtilen Anspielungen vorzuliegen, womit es Dra-
contius uns schwer macht, prizise feste Intertexte zu identifizieren
(und das gilt natiirlich auch fiir die Juvencus-Beziige). Bei Dracon-
tius wird insbesondere eine Figur in den Mittelpunkt gestellt, bald

32 Vgl ThLL V,2 s.v. eximo, 1498,61-1499,7.
33 Zudieser Stelle vgl. Deerberg 2011, ad loc.



Juvencus bei Dracontius

versteckt, bald deutlicher: Dracontius selbst. Als auf die Selbstdar-
stellung angepasste Stilmittel, Strategien und Thematiken lassen
sich insbesondere die intratextuellen Anspielungen, die auf den
ersten Blick oft unklare Syntax, die 6fter nicht explizite Argumen-
tation und die bewusste Benutzung der Rhetorik deuten. Der Dich-
ter versteckt sich selbst, und das heiflt insbesondere seine eigene
Schuld, hinter einem Netz aus literarischen Hinweisen, die sowohl
klassische Autoren als auch christliche Dichter (unter anderem Ju-
vencus), aber auch unmittelbar biblische Texte betreffen.

5 Zacharias

Die Figur des Zacharias, des Vaters von Johannes dem Taufer,
kommt bei Dracontius zweimal vor. Die erste zu betrachtende Stelle
steht in der Satisfactio in einem wichtigen Kontext, wo der Fokus auf
der Schuld und der angemessenen Zeit der Strafe liegt (satisf. 39-42;
47-52):

Linquit et antistes serus pater ille Iohannis

elinguisque fuit uoce tacente silens. 40
Ast ego peccando regi dominoque Deoque

peior sum factus deteriorque cane.

Quique reformauit tacitae modulamina linguae

ne mutilante sono uerba ligata daret,
ipse meo domino Deus imperat atque iubebit

ut me restituat respiciatque pius, 50
seruet, aui ut laudes dicam patriasque suasque

perque suas proles regia uota canam.

Die Figur kommt auflerdem im zweiten Buch der Laudes Dei vor - im
Kontext des Unglaubens des Zacharias und seiner auf eine bestimm-
te Zeit beschrinkten Strafe (laud. dei 2,684-692):

Exegit quid plena fides et credula dixi,
quid non credentes mereantur dicere cura est. 685

137



138

Maria Jennifer Falcone

Incurrit culpam sancti pater ille Iohannis,

pontificis loca sacra tenens magnusque sacerdos,

credere cunctatus domini promissa Tonantis,

angelico senior monitus sermone repente.

Mox uindicta datur per longa silentia linguae, 690
donec uentris onus bis quinis mensibus actis

fundatur de matre puer sub sorte beata.

Die engere Vorlage fiir Dracontius ist hier eine lange Passage bei
Paulinus von Nola (carm. 6,27-107).* Die wichtigsten Gemeinsam-
keiten zwischen Dracontius und Paulinus lassen sich wie folgt zu-
sammenfassen:

a) V. 37 bei Paulinus (et pius antistes sacros adoleuerat ignes) bietet
antistes beziiglich Zacharias; dasselbe Wort kommt in der Satisfactio
vor (V. 39, in derselben metrischen Position).

b) V. 81-83 bei Paulinus (ergo ad condignas tanto pro munere grates
/ ne dubiam suspende fidem, ne mota fauentis / ira dei meritam statuat
post praemia poenam) behandeln die ira Dei, ein wichtiges Thema fiir
Dracontius.

c) Wenn es um den Verlust der Stimme geht, scheint Dracontius
epitomistisch zu schreiben, als ob er auf die langere Behandlung bei
Paulinus hinweisen wollte (V. 96-100),* wo die Details von Zunge
und Stimme stark betont werden.

d) Paulinus betrachtet die Begrenzung der Strafe (V. 104f. Paeni-
tuisse sat est. Rata qui dat temporis ordo / uoluitur [...]) als Konsequenz
aus der Tatsache, dass Zacharias um Vergebung bittet (V. 102 et ue-
niam erratis arcano in corde precatur): das ist auch fiir Dracontius ein
zentrales Thema.

Angesichts dessen, dass Paulinus eine nicht unwichtige Vorlage
ist, stellt sich die Frage, ob und inwieweit Dracontius eine absicht-
liche und direkte Beziehung auch zu der dichterischen Erzdhlung
des Juvencus hat. Dessen wie iiblich lingere Behandlung (Iuvenc.

34 Juvencus und Paulinus wurden von Nazzaro 2004 ausfiihrlich verglichen.

35 Protinus astricta est dubitanti lingua palato, / et motus oblita sui molitaque uocis /
articulare sonum pigro torpore cohaesit, / dumque cupit narrare suae miracula plebi,
/ conatus frustra defixo obmutuit ore.



Juvencus bei Dracontius

1,1-51; 105-132) wirkt insgesamt schlicht und nicht auf besondere
Expressivitit hin angelegt (Iuvenc. 1,45-48):

Progressus trepide numen uidisse supernum 45
nutibus edocuit, miserae et dispendia uocis.

Inde domum remeat conpleto ex ordine uates

officio, amissamque leuant promissa loquellam

Eine stirkere Ahnlichkeit findet man wohl nur in V. 114, wo das Mo-
tiv der Zunge und der Vorstellungsbereich von Worten und Erl6-
sung zu finden sind (Tuvenc. 1,110-114):

Abnuit hoc genetrix, sed Iohannes uocitetur 110
ingeminat. Placuit muti tunc iussa parentis

consulere, scriptoque rogant edicere nomen.

Sed, pro mira fides, tabulis cum scribere temptat,

inplicitam soluit per uerba sonantia linguam.

Das ist auf den ersten Blick nicht viel. In diesem Fall reicht es nicht
aus, ausschlieflich die Kontexte zu analysieren, in denen es um die-
selbe Figur geht. Denn immerhin steht die Episode bei Juvencus ganz
am Anfang des Werkes, also an prominenter Stelle im Text. Ihre Re-
levanz wird sowohl vom Dichter selbst betont als auch von den spa-
teren Autoren bei ihrer Rezeption gesehen.*® Sehr wahrscheinliche
beziehungsweise am ehesten bewusste Anspielungen auf einzelne
Ausdriicke findet man interessanterweise an verschiedenen Stellen
im Werk des Dracontius. Die Ubereinstimmungen, die in mehreren
an denselben Verspositionen vorkommenden Junkturen bestehen,
werden im Folgenden aufgefiihrt und kommentiert:

Iuvenc. 1,1-3:

Rex fuit Herodes Iudaea in gente cruentus,
sub quo seruator iusti templique sacerdos
Zacharias [...]

36 Das wurde im Laufe der Wuppertaler Tagung mehrmals hervorgehoben, so-
wohl in den Vortrdgen als auch in den anregenden Diskussionen. Vgl. u.a.
Freund und Cutino in diesem Band.

139



140

Maria Jennifer Falcone

Drac. satisf. 1:

Rex immense Deus [...]

Drac. satisf. 169:

Extitit hic prudens, quia noluit esse cruentus,
Drac. laud. dei 3,104f.:

aptauitque neci nimia pietate cruentus;
nudato mucrone pater, ferus ille sacerdos

Rex ist das erste Wort des Werkes, sowohl bei Juvencus als auch in
der Satisfactio. Das hat fiir Dracontius grof3e Bedeutung, da oft nicht
unmittelbar klar wird, ob es im Gedicht beziiglich des Vandalen-
herrschers oder Gottes benutzt wird.

Cruentus ist der rex bei Juvencus (mit Hyperbaton), nicht bei Dra-
contius im ersten Vers der Satisfactio. Aber das Adjektiv kommt am
Ende eines Verses auch bei Dracontius vor: in der Satisfactio in einer
Passage tiber die clementia des Salomo, der nicht cruentus sein woll-
te. Die Passage der Laudes Dei iiber das Opfer Abrahams erweist sich
deshalb als interessant, weil cruentus und sacerdos beide am Ende
der zwei aufeinanderfolgenden Verse vorkommen. Die Uberein-
stimmung bleibt hier aber anscheinend rein formal und hat keine
Folgen fiir die Interpretation.

Iuvenc. 1,16-19:

Nam me dimissum rerum pater unicus alto
e caeli solio tibi nunc in uerba uenire
praecipit et cara tibi mox e coniuge natum
promittit [...]

Drac. satisf. 163:
Non fit Abessalon heres de coniuge natus

E beziehungsweise de coniuge natus kommt sowohl bei Juvencus als
auch bei Dracontius am Versende vor. Das entspricht einem fiir bei-
de Autoren wichtigen Thema: Das Kind des Zacharias ist der Grund
seines Unglaubens; das Kind und der Thronfolger von David ist nicht
sein legitimer Sohn (Abschalom, von seiner Frau), sondern der Sohn
der Batseba, das heillt die Frucht eines Ehebruchs. In beiden Fillen



Juvencus bei Dracontius

reprasentiert also der Ausdruck die Schuld der Figuren, eine Schuld,
die aber verziehen wurde.

Iuvenc. 1,23-26:

Istius hic populi partem pleramque docendo

ad uerum conuertet iter, Dominumque Deumque
continuo primus noscet plebemque nouabit.
Nomine Iohannem hunc tu uocitare memento

Drac. satisf. 41:
ast ego peccando regi dominoque Deoque

Dominumque Deumque kommt bei Juvencus am Ende der Botenrede
als wichtiger Ausdruck fiir den wahren Gott vor. Dasselbe ist bei
Dracontius zu beobachten, der ganz bewusst den Ausdruck im Dativ
unmittelbar nach regi benutzt in einem Kontext, der dem Distichon
iiber Zacharias (V. 39f.) unmittelbar folgt. Dracontius ist zwar vor
dem Konig, aber vor allem vor dem einzigen wahren Gott schuldig.
Das wird natiirlich indirekt heiRen, dass der Kénig auch ihm ver-
geben soll, so wie es Gott immer wieder tut und bei Zacharias getan
hat.

Diese letzten Beispiele zeigen die facettenreiche Art und Weise, in
der Dracontius mit dem Text des Juvencus umgeht. Diese oft ver-
steckte, dennoch ergiebige und sinnstiftende Interaktion zwischen
den breiteren Kontexten ist eines der vielen literarischen Mittel,
mit denen der romische Dichter unter vandalischer Herrschaft
seine Werke komponiert. Er scheint auf die Dichtung des Juvencus
nicht nur dort hinzuweisen, wo es um eine Geschichte geht, die in
den Euangeliorum libri ausfiihrlich erzahlt wird. Vielmehr scheint es,
dass einzelne prizise Ausdriicke beziehungsweise Anregungen von
Juvencus oftmals benutzt werden, um eine gewisse Komplexitit zu
erreichen und den eigenen Anspruch auf starke Literarizitit einzu-
16sen, mit dem Dracontius seine gewiss christliche, aber vor allem
selbstreferentielle Dichtung verfasst hat.

141



142

Maria Jennifer Falcone

Literaturverzeichnis

Arevalo, Faustinus (Hrsg.), Dracontii poetae christiani saeculi V car-
mina. Ex mss. Vaticanis duplo auctiora iis quae adhuc prodie-
runt, Rom 1791 [= PL LX, coll. 679-901 Carmen de Deo].

De Gianni, Donato, Iuvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020.

Deerberg, Daniel, Der Sturz des Judas. Kommentar (5,1-163) und
Studien zur poetischen Erbauung bei Sedulius, Miinster 2011.

Deproost, Paul-Augustin, La résurrection de Lazare dans le poeme
évangélique de Juvencus (IV,306-402), Revue Belge de Philologie
et d’Histoire 78,1 (2000) 129-145.

Deproost, Paul-Augustin, Les guérisons merveilleuses dans la ges-
te évangélique de Juvencus ou I'extravagance épique du retour
a la norme, in: Paul-Augustin Deproost (Hrsg.), Extravagances.
Ecarts et normes dans les textes grecs et latins. Actes du collo-
que de Louvain-la-Neuve (16-17 mai 2013), Paris 2014, 211-233.

Falcone, Maria Jennifer, Some Observations on the Genre of Dra-
contius’ Satisfactio, in: Fotini Hadjittofi/Anna Lefteratou (Hrsg.),
The Genres of Late Antique Christian Poetry. Between Modulati-
ons and Transpositions, Berlin 2020, 125-138.

Fichtner, Rudolf, Taufe und Versuchung Jesu in den Evangeliorum
libri quattuor des Bibeldichters Juvencus (1,346-408), Stuttgart
1994.

Goldlust, Benjamin, La persona de Dracontius dans la Satisfactio:
quelques réflexions sur la posture discursive du poéte, in: Etien-
ne Wolff (Hrsg.), Littérature, Politique et Religion en Afrique
Vandale, Paris 2015, 243-256.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Green, Roger P. H., The Evangeliorum Libri of Juvencus: Exegesis by
stealth?, in: Willemien Otten/Karla Pollmann (Hrsg.), Poetry
and Exegesis in Premodern Latin Christianity. The Encounter
Between Classical and Christian Strategies of Interpretation,
Leiden 2007, 65-80.



Juvencus bei Dracontius

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 4: Johannes-Evangelium, Berlin 1963.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 2: Marcus-Evangelium, Berlin ?1970.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 1: Matthdus-Evangelium, Berlin 21972.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 3: Lucas-Evangelium, Berlin 21976.

Kaufmann, Helen, Dracontius im Kontext der nordafrikanischen
Dichtung der Spéitantike, in: Pohl 2019, 45-58.

Labarre, Sylvie, La réécriture des récits bibliques de guérison chez
les poétes latins (IVe-Vle s.), in: Michele Cutino (Hrsg.), Poetry,
Bible and Theology from Late Antiquity to the Middle Ages, Ber-
lin 2020, 41-56.

Lubian, Francesco, Un caso di riscrittura metrica ,,ultrabreve* dei
vangeli : i distici ,,Miracula Christi“ (Ps. Claud., Carm. min. app.
21 = Anth. Lat. 879 R.2), Acta Universitatis Carolinae. Graecolati-
na Pragensia 2 (2016) 87-109.

Luceri, Angelo, ,,Notus et ignotus desunt*: Draconzio e i suoi (pre-
sunti) amici, in: Etienne Wolff (Hrsg.), Littérature, Politique et
Religion en Afrique Vandale, Paris 2015, 275-286.

Marchetti, Marta, Lazzaro, vieni fuori. La resurrezione di Lazzaro nel-
la poesia cristiana, in: Victoria Zimmerl-Panagl (Hrsg.), Dulce
melos 11, Akten des 5. internationalen Symposiums Lateinische
und griechische Dichtung in Spitantike, Mittelalter und Neu-
zeit, Wien, 25.-27. November 2010, Pisa 2013, 79-103.

McGill, Scott, Juvencus’ Four books of the Gospels. Evangeliorum libri
quattuor, London 2016.

Méndez, Hugo, Semitic Poetic Techniques in the Magnificat: Luke
1:46-47, 55, Journal of Biblical Literature 135,3 (2016) 557-574.

Merrills, Andrew H., The Perils of Panegyric: The Lost Poem of Dra-
contius and its Consequences, in: Andrew H. Merrills (Hrsg.),
Vandals, Romans and Berbers: New Perspectives on Late Anti-
que North Africa, Aldershot 2004, 145-162.

Meyer, Wilhelm, Die Berliner Centones der Laudes dei des Draconti-
us, in: Sitzungsberichte der Koniglich PreuRischen Akademie

143



144

Maria Jennifer Falcone

der Wissenschaften zu Berlin, Philosophisch-Historische Klasse,
Berlin 1890, 257-296.

Mori, Roberto, La résurrection de Lazare dans le ,,Carmen Paschale*
de Sédulius (4, 271-291), in: Jean-Marc Vercruysse (Hrsg.), La ré-
surrection de Lazare, Arras 2017, 79-89.

Moussy, Claude (Hrsg.), Blossius Aemilius Dracontius. Louanges de
Dieu, Bd. 1: Livre I et II, Paris 1985.

Moussy, Claude (Hrsg.), Blossius Aemilius Dracontius. Louanges de
Dieu, Bd. 2: Livre III, Réparation, Paris 1988.

Miiller, Michael, Tod und Auferstehung Jesu Christi bei luvencus (IV
570-812). Untersuchungen zu Dichtkunst, Theologie und Zweck
der Evangeliorum Libri Quattuor, Stuttgart 2016.

Nazzaro, Antonio V., UAnnunzio dell’Angelo a Maria (Lc 1,26-38)
nelle riscritture metriche di Giovenco (1,52-79) e Paolino di
Nola (Carm. 6,108-38), in: Anna Maria Taragna (Hrsg.), La poesia
tardoantica e medievale: Atti del II Convegno Internazionale di
Studi, Perugia, 15-16 novembre 2001, Alessandria 2004, 19-33.

Pohl, Katharina (Hrsg.), Dichtung zwischen R6mern und Vandalen.
Tradition, Transformation und Innovation in den Werken des
Dracontius, Stuttgart 2019.

Santini, Carlo, Inter iura poeta. Ricerche sul lessico giuridico di Dra-
conzio, Roma 2006.

Schubert, Christoph, Sprachkunst als Mittel der Identitdtsbildung
bei Dracontius?, in: Pohl 2019, 205-230.

Selent, Doreen, Allegorische Mythenerklarung in der Spitantike.
Wege zum Werk des Dracontius, Rahden 2011.

Stella, Francesco, Lepica’ di Draconzio fra tradizione classica e cris-
tiana: osservazioni sulle ‘Laudes Dei’, Diss., Firenze 1986.

Stella, Francesco, Fra retorica e innografia. Sul genere letterario
delle Laudes Dei di Draconzio, Philologus 132 (1988) 258-274.
Stella, Francesco, Ristrutturazione topica ed estensione metaforica
nella poesia latina cristiana. Da spunti draconziani, Wiener Stu-

dien 102 (1989) 213-245.

Tannehill, Robert C., The Magnificat as a Poem, Journal of Biblical

Literature 93,2 (1974) 263-275.



Juvencus bei Dracontius

Vollmer, Friedrich (Hrsg.), Flavii Merobaudis reliquiae. Blossii Ae-
milii Dracontii carmina. Eugenii Toletani episcopi carmina et
epistulae, MGH AA 14, Berlin 1905.

Vollmer, Friedrich (Hrsg.), Poetae Latini Minores, Bd. 5, Leipzig 1914.

Wasyl, Anna Maria, Genres Rediscovered: Studies in Latin Miniature
Epic, Love Elegy, and Epigram of the Romano-Barbaric Age, Kra-
kéw 2011.

Wolff, Etienne, Poeta inclusus : Le Cas de Dracontius, in: Cécile Bert-
rand-Dagenbach u.a. (Hrsg.), Carcer IL.: Prison et Privation de
Liberté dans 'Empire Romain et 'Occident Médiéval, Paris 2004,
123-128.

145



146

Erste Untersuchungsergebnisse zur Art
und Weise der Verwendung von Versen
des Juvencus in der Dichtung des 5.
und 6. Jahrhunderts: Beispiele aus den
carmina des Avitus von Vienne

Luciana Furbetta

Abstract: This paper aims to analyse the traces of lexical re-use
and the presence of Juvencus’ text at an intertextual level in fifth-
and sixth-century poetry, especially in Old Testament biblical poe-
try, with a focus on the carmina by Avitus of Vienne (especially De
spiritalis historiae gestis). The aim is to outline a possible new inves-
tigation into the reception of Juvencus’ work and its exemplarity.
In the first part, we will present the results of the screening of the
first book of Juvencus’ work and of the research on its presence
on an intertextual level, found in fifth- and sixth-century poetry
and in biblical poems. In the second part, the focus will be on the
manners in which the model is reused in the verses of Avitus of
Vienne, with particular attention to the analysis of Alc. Avit. carm.
1,1-13 (cf. Tuvenc. 1,201-213); carm. 4,1-10 (cf. Tuvenc. praef. 1-18);
carm. 1,188-192 (cf. Iuvenc. 1,531-537); carm. 1,99-107 (cf. Iuvenc.
4,790-801); carm. 2,292-302 (cf. Iuvenc. 2,180-183; 685-694) and
carm. 4,217-221 (cf. Iuvenc. 1,10-13).



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

| Einleitung

In diesem Beitrag werden die ersten Ergebnisse einer Untersuchung
zur Rezeption von Versen des Juvencus in der Dichtung des fiinf-
ten und sechsten Jahrhunderts vorgestellt,' die sich speziell auf die
carmina des Avitus von Vienne konzentriert und die Art und Weise
der Einbindung und Wiederverwendung dieser Verse betrachtet. Im
ersten Teil werden die Ergebnisse des ersten Screening von Juven-
cus’ Text und einige Erkenntnisse aus der Analyse der poetischen
Produktion des fiinften und sechsten Jahrhunderts vorgestellt. Im
zweiten Teil werden die Spuren der Préisenz der Euangeliorum libri in
bestimmten Passagen der carmina des Avitus von Vienne eingehend
analysiert, wobei die Untersuchung der nachweisbaren Vorkom-
men in De spiritalis historiae gestis (= SHG) im Vordergrund steht. In
methodischer Hinsicht wurde die Untersuchung des Textes von Ju-
vencus nach verhidltnismiRig strengen Kriterien und mit Hilfe der
wichtigsten Datenbanken (insbesondere Musisque Deoque) durch-
gefiihrt, um lexikalische Ubereinstimmungen und Entsprechungen
fiir einzelne Lemmata zu ermitteln.?

Bei einem ersten Screening haben wir Iuvenc. 1 in seiner Gesamt-
heit Lemma fiir Lemma gepriift, wihrend wir fiir Avitus’ SHG einige
Passagen isoliert analysiert haben, wobei wir sowohl auf solche ge-
achtet haben, die in der Textkritik nur teilweise beachtet worden
sind, als auch auf diejenigen, in denen der Dichter alttestamentliche

1 Das Interesse an den verschiedenen Formen der Rezeption (mit besonderem
Interesse an den Formen der Intertextualitit) nicht nur der Klassiker sondern
auch der wichtigsten spitantiken Autoren und ihrer Beziehung zur literari-
schen Tradition ist Teil meiner wissenschaftlichen Titigkeit (vom 1. August
2024 bis 31. Juli 2025) als Forschungsstipendiatin an der Universitdt Ferrara zu
folgendem Thema: La tradizione degli auctores classici (Lucrezio, Catullo, Virgilio,
Ovidio, Marziale, Giovenale) nella poesia latina tardoantica: peculiarita e influenza sul
Medioevo e sull'Umanesimo.

2 Fiir den Text des Juvencus wurde, soweit ich weil}, noch keine solche Studie
durchgefiihrt. Was wir hier - ohne Anspruch auf Vollstindigkeit - prasentieren,
sind daher vorldufige Daten (bis zum Abschluss der Durchsicht der Euangelio-
rum libri in Ginze und einer genaueren Ubersicht). Fiir die Forschung zum
fiinften und sechsten Jahrhundert sind die Daten iiberwiegend aus erster
Hand, wiahrend wir fiir die carmina des Avitus auch auf die kritischen Textaus-
gaben von Hecquet-Noti (1999; 2005; 2011) zuriickgegriffen haben.

147



148

Luciana Furbetta

und neutestamentliche Themen verbindet (siehe infra S. 178-179).
Im Allgemeinen ist die Menge nicht-signifikanter Befunde (insbe-
sondere fiir Ubereinstimmungen an derselben metrischen Stelle)
sehr grof3, sodass wir die eindeutigen Stellen ausgewadhlt haben, das
heift die loci, fiir die der einzige frithere Bezugspunkt ohne oder
mit minimalen Abweichungen das Werk des Juvencus ist. Wir haben
daher vor allem iibereinstimmende Klauseln und Junkturen sowie
einen dhnlichen syntaktischen Aufbau bei der Strukturierung von
zwei oder mehr aufeinander folgenden Hexametern ermittelt und
berticksichtigt. Fiir diese letzte Art der Wiederverwendung sind nur
wenige Fille verzeichnet, da (wie anhand der Beispiele ersichtlich
wird) in die Untersuchung nur Verse aufgenommen worden sind,
bei denen das einzige Modell hinsichtlich der lexikalischen Auswahl,
der Anordnung im Vers und der syntaktischen Gesamtkonzeption
Juvencus zu sein scheint, also ohne mogliche weitere Vermittlung
durch andere Autoren. Was die durch das Lemma-Kriterium ge-
wonnenen Daten betrifft, sind iiberwiegend exklusive Vorkommen
bewertet worden, wobei alle lexikalischen Kombinationen ausge-
schlossen wurden, die hiufig vorkommen und bereits im Text von
Juvencus das Ergebnis einer Wiederverwendung von Formulierun-
gen aus fritheren Werken sein konnten.

2 Vestigia luvenci im fiinften und sechsten
Jahrhundert: Erste Ergebnisse der Analyse von
luvenc. |

Aus der Untersuchung des ersten Buches ergeben sich die folgen-
den Formulierungen, die mit hoher Wahrscheinlichkeit auf eine
Wiederverwendung der Euangeliorum libri in poetischen Texten des
fiinften und sechsten Jahrhunderts hindeuten:

V. 28 aemula promissis obsistit talibus aetas
~ Alc. Avit. carm. 3,173 aerumnosa diu uoluetur talibus aetas

V. 40 sed tibi claudetur rapidae uox nuntia mentis
~ Cypr. Gall. deut. 156 mentis nuntia quos ait loquella; Paul. Petric. Mart.
1,351 laudes lingua sonat gratantis nuntia mentis



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts 149

V. 52 tunc maiora dehinc idem mandata minister
~ Coripp. Ioh. 7,74 optima dicta tenens celeres mandata ministros

V. 57 ad quam tranquillum sermonem nuntius infit
~ Cypr. Gall. num. 592 talia sed postquam dimissus nuntius infit

V. 68 uirtus celsa Dei circumuolitabit obumbrans
~ Ven. Fort. carm. 2,3,1 uirtus celsa crucis totum recte occupat orbem

V. 89 inlustrare domum, quam mater numinis alti

~Ps.-Hil. euang. 2 hunc postquam uerbo conceptum numinis alti; 19 interea
et sidus exortum numinis alti; Cypr. Gall. gen. 708 nuncupat Isacum, man-
data et numinis alti; 1086 uerba sibi uatemque fore se numinis alti; Cypr.
Gall. deut. 31 uidistis, quae cura foret tum numinis alti

V. 128 errorem per te spernent mortisque tenebras
~ Mar. Victor aleth. 2,440 eripere instanti exitio mortisque tenebris

V. 133 interea Mariae sponso miracula mentem

~ Paul. Petric. Mart. 2,253 ne festinantes tanta ad miracula mentes; 3,297
namque ut deceptas caperent miracula mentes; Alc. Avit. carm. 5,115 longi-
us ut duram uincant miracula mentem

V. 140 spiritus inpleuit sancto cui uiscera fetu
~ Cypr. Gall. iud. 531 nec mora, promisso turgescunt uiscera fetu; Ven. Fort.
carm. 8,3,325 non premit incluso torpentia uiscera fetu

V. 163 talis et attonitis caelo uox missa cucurrit
~ Ven. Fort. carm. 7,10,5 sic tuba praeconis Sigimundi missa cucurrit

V. 166 nam genitus puer est Dauidis origine clara

~ Prosp. epigr. 66,9 quis genitus puer est intactae uirginis aluo?

V. 170 talia dicenti iunguntur milia plebis

~ Cypr. Gall. iud. 308 additur his aliud, bis dena ut milia plebis; Ps.-Prosp.
carm. de prov. 403 quaque gradum illaesa tulerant tot milia plebis

V. 206 quam cunctis hominum lustrates gentibus addit

~Ennod. carm. 2,69,3 tu, quem lustratis transmisit gentibus error

V. 213 quo pateant tecti tenebrosa uolumina cordis®
~ Ps.-Prosp. carm. de prov. 420 incisos apices, ac scripta uolumina cordis;
Arator act. 1,519 angelus adueniens tenebrosa uolumina noctis

V. 220 cognouit Christum et simili sermone locuta est (siehe auch Tuvenc.
2,99 inde iter ingrediens simili sermone Philippum)

3 Vgl Stat. Theb. 1,351 inglomerat noctem, tenebrosa uolumina torquens.



150

Luciana Furbetta

~ Cypr. Gall. iud. 236 tum psallunt proceres simili sermone tonanti
V. 233 territus Herodes Solymorum culmina uatum
~ Ven. Fort. Mart. 1,36 scilicet inter tot sanctorum culmina uatum

V. 239 progigni maneat, cui sacram ducere plebem
~ Cypr. Gall. num. 510 nil non posse deum: id propter ducere plebem

V. 335 cunctorum ante oculos acies leuata securis
~ Alc. Avit. carm. 5,417 cunctorum ante oculos per caelum uisa moueri

V. 418 exoritur fidei resplendens luce uoluntas
~ Prosp. carm. de ingrat. 408 exoritur fidei, peccatum est, inque reatum

V. 439 mille sonans uerbis praesentia munera Christi (sieche auch Iuvenc.
3,63f. et lance inferri praesentia munera poscens. / praesentum Herodes pro-
cerum sub pondere tristis)

~Paul. Petric. Mart. 1,150 respuit instantis praesentia munera regis; 5,134f.
incunctante fide praesentia munera poscunt / praesentis domini, qui pro uir-
tute fauoris

V. 455 illos nam caeli regnum sublime receptat (siehe auch Iuvenc. 1,756
progenitos caeli regnum sublime uocabit; luvenc. 2,795 agricolae simile est
regnum sublime Tonantis)

~ Cypr. Gall. exod. 1003 et regnum sublime dei, gens ardua semper

V. 505 et tua tunc tacitae mentis penetralia tanget

~ Paul. Pell. euch. 20 ultro sed abrumpens tacitae penetralia mentis (siehe
auch Tuvenc, 4,43 ad ius fraternum iustae penetralia mentis); Claud. rapt.
Pros. 1,215 Iuppiter ac Veneri mentis penetralia nudat; Paul. Nol. carm. 6
Hartel,237 inuenit haec inter sacrae ad penetralia mentis?; Ps.-Prosp. carm.
de prov. 419 ite, ipsi in uestrae penetralia mentis, et intus

V. 549 laedentem semper similis uindicta sequatur
~ Drac. Romul. 8,655 crimen adulterii talis uindicta sequatur

V. 579 occulti solus scrutator praemia cordis

~ Paul. Petric. Mart. 4,595 attenti et semper diuina ad praemia cordis (sie-
he auch Paul. Petric. Mart. 5,848 praemia deuoti affectum testantia cordis;
Alc. Avit. carm. 6,548 praemia seruati cordis sic percipit iste)

V. 686 planities suasit deformi lubrica lapsu
~ Ps.-Prosp. carm. de prov. 125 quae uel pigra situ, uel prono lubrica lapsu

V. 719 torrentumque minas firmato robore uincet (siehe auch Iuvenc. 2,518
debiliumque uigent firmato robore membra)

~ Paul. Nol. carm. 6 Hartel, 175 spero, erit ut possim firmato robore quon-
dam



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

V. 748 nunc uerbo satis est iubeas remeare salutem (siehe auch Iuvenc.
2,343 limine de mortis subitam remeasse salutem)

~Paul. Petric. Mart. 2,634f. sensit in attactu diuini munera doni, / et remea-
re citam raptim per membra salutem; 5,611 attactu uestis celerem remeasse
salutem

Unter den exklusiven Vorkommen lassen sich mit groer Sicher-
heit ad verbum-Ubernahmen isolieren. Die Stichprobe zeigt zudem
eine signifikante Anzahl iibereinstimmender Klauseln, jedoch ohne
jeglichen iibereinstimmenden Kontext. Diese machen den GroRteil
der loci aus, die sich aus der Durchsicht des ersten Buches ergeben
(V. 28; 140; 163; 170; 206; 220; 233; 239; 335; 418; 439; 505; 579; 686;
719). Fiir diese scheinen wir eine intentionale Wiederverwendung
ausschlieen zu kénnen, auch in Ermangelung expliziter Parallelen
in der Prosa und aufgrund ihrer Allgemeinheit, also der geringen
semantischen Prignanz des Lemmas (so zum Beispiel V. 233; 239).
Dennoch ist das Vorhandensein dieser exklusiven ad verbum-Uber-
einstimmungen nicht unerheblich und stellt eine besondere Kennt-
nis der Euangeliorum libri bei einer entourage heraus, die geogra-
phisch, chronologisch sowie hinsichtlich literarischer Interessen
und dichterischer Praxis deutlich abgegrenzt ist.

Es scheint in der Tat kein Zufall zu sein, dass eine betrichtli-
che Anzahl solcher loci im Werk des Heptateuchdichters in Passagen
zu finden ist, in denen die ad verbum-Ubernahme keine bewusste
Anspielung auslost, sondern sich hochstwahrscheinlich in eine Art
LHintergrund“ einfiigt, den der anonyme Dichter aufgrund der
iibereinstimmenden Absichten (ndmlich der Versifizierung der bi-
blischen materia) und des modus operandi iibernommen hat. Denn in
beiden Fillen handelt es sich um eine stark von epischen Elementen
durchdrungene Paraphrase, die durch eine Vermischung und Uber-
lagerung von Intertexten geprigt ist, verankert in einer tiefgreifen-
den Auseinandersetzung mit dem vergilischen Modell und theolo-
gischen wie lehrhaften Interessen.*

4  Wir werden uns nicht mit der Analyse der loci beim Heptateuchdichter be-
schéftigen. Fiir einen umfassenderen Uberblick iiber die dort erkennbaren
vestigia Iuvenci siehe den Beitrag von Michele Cutino in diesem Band.

151



152

Luciana Furbetta

Neben dem Heptateuchos sind die Autoren, bei denen tiberwiegend
ad verbum-Ubernahmen des ersten Buches von Juvencus festgestellt
worden sind, hauptséchlich Paulinus von Périgueux und Venantius
Fortunatus, ergdnzt durch einige Vorkommen in Texten von Pro-
sper von Aquitanien oder solchen, die ihm zugeschrieben werden
(wie De prouidentia Dei). Bei dieser Art der Wiederverwendung gibt
es jedoch einige Fille, die die Bewertung komplexer machen; zum
Beispiel scheint Iuvenc. 1,213 (quo pateant tecti tenebrosa uolumina
cordis) das Ergebnis einer ausgekliigelten Vermischung von Echos
aus Versen wie Stat. Theb. 1,351 zu sein, aus dem Juvencus vermut-
lich die Junktur tenebrosa uolumina nimmt (siehe Kievits 1940, 77),
diese jedoch mit einer vollstdndigen Neufunktionalisierung auf die
Ankiindigung der Geburt Christi anwendet. Die Ubernahme bei Ara-
tor, so kohérent sie auf den ersten Blick erscheinen mag, wirkt hin-
gegen unsicher: Arator bezieht sich mit hoher Wahrscheinlichkeit
direkt auf Stat. Theb. 1,351, mit dem er zudem eine schwache bildli-
che Affinitit teilt. Lediglich in V. 420 in De prouidentia Dei gibt es eine
eindeutige Ubernahme der Verbindung uolumina cordis, jedoch vél-
lig losgelost vom Vers des Juvencus, sowohl hinsichtlich des Sinns
der lexikalischen Kombination als auch des Kontextes. Die Uberein-
stimmungen erweisen sich hier also als schwer klassifizierbar, doch
die Existenz weiterer loci, in denen De prouidentia Dei lexikalisch mit
dem ersten Buch des Juvencus iibereinstimmt, veranlasst dazu, auch
diesen locus in Betracht zu ziehen - wenn auch mit gewissen Zwei-
feln.> Ahnlich verhilt es sich mit V. 505, aus dem Paulinus von Pella
in euch. 20 den Ausdruck tacitae mentis penetralia exakt iibernimmt,
eine ad verbum-Ubernahme also, die - zumindest im Hinblick auf
die Daten, die aus dieser Analyse des ersten Buches hervorgehen -
isoliert und ohne explizite Ankniipfung an den urspriinglichen Kon-
text erscheint, jedoch auch als ein deutliches Zeichen der Referenz

5  Ausdemselben Grund haben wir auch Iuvenc. 1,455 aufgelistet, wo die Wieder-
holung und die geringe Bedeutung von regn® sublim* Zweifel am Vorhanden-
sein eines vestigium des Verses von Juvencus in Cypr. Gall. exod. 1003 aufkom-
men lassen. Der locus kann jedoch nicht a priori verworfen werden, wenn man
die Héufigkeit (selbst fiir dieses erste Buch allein) der Vorkommen im Gedicht
des Heptateuchdichters betrachtet.



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

auf den entsprechenden Vers von Juvencus. Die Gegenprobe ist die
Hiufigkeit des Ausdrucks penetral* men* (auch in umgekehrter Rei-
henfolge), der in Tuvenc. 4,43 vorkommt, aber auch in Claud. rapt.
Pros. 1,215 und in den von uns angefiihrten loci — auch in V. 419 von
De prouidentia Dei (der vor dem gerade besprochenen Vers steht).
Dieser Ausdruck kann also nur schwer auf eine explizite, gesicherte
Bezugnahme auf Juvencus zuriickgefiihrt werden.

Die metrisch identische Wiederverwendung des Teilverses prae-
mia cordis aus Iuvenc. 1,579 durch Paul. Petric. Mart. 4,595 ermog-
licht hingegen eine weitere Reflexion iiber mogliche Formen der
rein lexikalischen (manchmal auch formalen und metrischen) Wie-
derverwendung. Denn bei Paulinus kommt der Ausdruck auch in
Mart. 5,848 vor - wenn auch in anderer Versstellung, die auch in Alc.
Avit. carm. 6,548 zu finden ist. Die Schwierigkeit, eine Priorisierung
von Juvencus in den Versen von Avitus eindeutig zu erkennen (siehe
passim), legt nahe, im Vers des Bischofs von Vienne eher einen Be-
zug zu der Passage von Paulinus zu sehen. Dieser Befund stimmt mit
den Ergebnissen der Bewertung von Iuvenc. 1,133 iiberein, dessen
Ausdruck miracula mentem in der Schlussklausel ausschlieRlich in
Alc. Avit. carm. 5,115 nochmal vorkommt, jedoch in variierter Form
auch in Paul. Petric. Mart. 2,253 und 3,297 gut belegt ist. Dieses Bei-
spiel gehort zu den Fillen (V. 52; 128), die wir als wahrscheinlich
mnemotechnische Interferenzen einordnen.

In Bezug auf die Vita Martini von Paulinus von Périgueux fillt
unter die von uns als ad verbum Klassifizierten loci auch Iuvenc.
1,748 (nunc uerbo satis est iubeas remeare salutem), wo Juvencus den
Ausdruck remeare salutem verwendet, den er auch in Iuvenc. 2,343
nutzt, jedoch mit einer anderen syntaktischen Funktion (limine de
mortis subitam remeasse salutem). Iuvenc. 1,748 und 2,343 scheinen
die direkten Bezugspunkte fiir Paul. Petric. Mart. 2,634f. (sensit in
attactu diuini munera doni, / et remeare citam raptim per membra salu-
tem) zu sein. Ahnlich ist Paul. Petric. Mart. 5,611 (attactu uestis cele-
rem remeasse salutem) zu sehen, wo nicht nur der Ausdruck remeare
salutem wiederkehrt, sondern auch eine Variation der Verbindung
subit* salut* aus Iuvenc. 2,343. Diese stammt aus dem Abschnitt des
zweiten Buches, der von den Heilungen durch die Hand Jesu han-

153



154

Luciana Furbetta

delt. Dieses Motiv bildet fiir die Hagiographie, insbesondere fiir das
Lob der uirtus des heiligen Martin, den Hypotext und nicht nur auf
der narrativen, sondern auch auf der semantischen Ebene den wich-
tigsten Bezugspunkt. Die Exklusivitét dieser Wiederverwendung bei
Paulinus von Périgueux ist damit kohdrent; sie wird erweitert vom
lexikalisch-formalen Bereich hin zu allusiven Beziigen (wenn nicht
sogar zu einer eindeutigen Anspielung) auf den Text von Juvencus,
insbesondere auf die Perikopen zu den Heilungswundern, die eben-
falls charakteristisch fiir die Vita Martini sind. Die vestigia Iuvenci
bei Paulinus von Périgueux ergeben ein Bild, das (auch quantita-
tiv betrachtet) die Annahme eines Aufgriffs der Euangeliorum libri
in seinen Gedichten nahelegt und dazu fiihrt, der Verbreitung von
Juvencus’ Werk im gallorémischen Umfeld des spiten fiinften Jahr-
hunderts ein weiteres Puzzlestiick hinzuzufiigen.

Dies wird auch durch die Verbindungen zwischen Texten wie
denen von Paulinus und Avitus oder des Heptateuchdichters (sie-
he V. 40) sowie den Versen von Prosper von Aquitanien belegt, bei
dem wir ebenfalls lexikalische Ubernahmen mit kontextuellen Ahn-
lichkeiten festgestellt haben (siehe V. 166). Diese letzte Art der Wie-
derverwendung (siehe V. 57; 68) tritt seltener auf als die ad verbum-
Ubernahme ohne kontextuelle Ankniipfung, ist jedoch auch bei
Venantius Fortunatus nachweisbar (siehe V. 68). In diesem Zusam-
menhang bieten ein gutes Beispiel fiir mogliche Verbindungen der
Kontexte die loci, die fiir Iuvenc. 1,89 identifiziert wurden. Die hier
verwendete Klausel numinis alti, die sich auf Maria und die Geburt
Christi bezieht, findet man in Ps.-Hil. euang. 2 in voller Kohdrenz
von Bild und Funktion. Ebenso ist sie in Ps.-Hil. euang. 19 und in
den oben aufgefiihrten loci des Heptateuchdichters nachzuweisen,
wo diese Verbindung (die auch nicht auf die Uberlieferung prosai-
scher Texte zuriickzufiihren ist) mit exakt derselben semantischen
Funktion wiederverwendet wird, jedoch ohne Bezug zum Kontext
der Passage bei Juvencus. Das Beispiel zeigt, wie das poetische Ele-
ment von Juvencus als Muster verwendet wird, das jeweils an die
Versifizierung von Schriftpassagen angepasst wird, die nicht unbe-
dingt mit der Struktur des Juvencus verwandt sind - ohne inten-
dierte umfassende Allusion. Dies geschieht in Texten, die in einer



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

bestimmten Weise miteinander verbunden sind, zumindest hin-
sichtlich der Form und des literarischen Genres, wie das biblische
Epos und hagiographische Paraphrasen in Versform. Eine stirkere
Rezeption der Euangeliorum libri in Gallien und bei Autoren mit dhn-
licher literarischer Ausbildung und entsprechenden Interessen, die
mehr oder weniger im distanzierten Dialog miteinander stehen, wie
der anonyme Dichter des Heptateuchos und Paulinus von Périgueux
(Modelle, an die beispielsweise in den carmina von Avitus erinnert
werden kann), wird teilweise durch die geringe Anzahl von loci und
Ubereinstimmungen bei Autoren wie Coripp und Dracontius, die
anderen Kontexten zuzuordnen sind, bestétigt.

Obwohl die von uns gesammelten und kurz vorgestellten Daten
noch unvollstdndig sind und durch die Ergebnisse einer vollstandi-
gen Durchsicht der Euangeliorum libri {iberpriift und bestitigt wer-
den miissen, erlauben sie uns, iiber das AusmaR und den Grad der
Konsistenz der hauptsidchlich lexikalischen Spuren nachzudenken.
Sie bieten zudem einen ersten Ansatz zur Systematisierung der
erfassten Wiederverwendungsarten, um die Perikopen und narra-
tiven Rahmungen des Werks von Juvencus, die bei nachfolgenden
Dichtern am hiufigsten présent sind, sowie die chronologischen
Phasen der Rezeption unter Beriicksichtigung spezifischer Kon-
texte zu isolieren. In Bezug darauf zeigt sich, abgesehen von der
Analyse des ersten Buches, keine spezifische Aufmerksamkeit fiir
bestimmte Passagen. Die Kenntnis des Werks des Juvencus scheint
unterschwellig markiert und manifestiert sich isoliert nur in der
Struktur der Verse sowie im oberfldchlichen Zusammenspiel von
Reminiszenzen, hauptsichlich als lexikalische Wiederverwendun-
gen, meist ohne allusive Implikationen.

3 Spuren der Euangeliorum libri in den carmina des
Avitus von Vienne: Einige Uberlegungen
Nach dieser ersten Betrachtung der Analyseergebnisse zum ersten

Buch des Juvencus wenden wir uns der Untersuchung von vestigia
und Formen der Wiederverwendung in den carmina des Avitus von

155



156

Luciana Furbetta

Vienne zu. Betrachtet man die fiinf SHG-carmina, so ist der Einbe-
zug von alttestamentlichem und neutestamentlichem Material vor
allem in carm. 3 (De sententia Dei) zu finden.® Was die rein inhaltli-
chen Parallelen anbelangt, so sind die Episoden, die sich thematisch
(und sei es nur hinsichtlich ihrer allgemeinen Affinitét) direkt mit
dem Werk des Juvencus vergleichen lassen, sparlich gesat. Die Spu-
ren von Erinnerungen und Wiederverwendungen sind vor allem auf
der lexikalischen Ebene sowie in den Einschiiben und Uberschnei-
dungen von Intertexten zu suchen, die den raffinierten Stil des
Avitus auszeichnen. Ausgehend von den fontes und loci similes der
kritischen Ausgabe von Hecquet-Noti und den Daten, die sich aus
unserem Screening ergeben haben, stellen wir im Folgenden einige
Uberlegungen zu den Spuren der Euangeliorum libri in den SHG an.

In De initio mundi (carm. 1) findet man in V. 11 eine erste Stelle,
die auf Juvencus verweist: Hier erscheint die Klausel debita leti, eine
Variation von luvenc. 1,211, dem einzigen poetischen Prizedenzfall
fiir diese Nebeneinanderstellung:

Alc. Avit. carm. 1,1-13:

Quidquid agit uarios humana in gente labores,

unde breuem carpunt mortalia tempora uitam,

uel quod polluti uitiantur origine mores,

quos aliena premunt priscorum facta parentum,

- addatur quamquam nostra de parte reatus -, 5
quod tamen amisso dudum peccatur honore,

6 Das erste carmen, De initio mundi, basiert auf Gen 1f., das zweite, De originali
peccato, auf Gen 3,1-7 in Kombination mit dem exemplum von Lots Frau in V.
326-407, d.h. dem Inhalt von Gen 18f., das ein Pendant zur Darstellung Evas ist
(es handelt sich also um eine Kombination, die die Funktion der Reflexion iiber
die Fahigkeit des freien Willens hat; eine Reflexion, die das gesamte zweite
carmen von Avitus begriindet). Die Gesamtstruktur des dritten carmen basiert
stattdessen auf dem Inhalt von Gen 3,8-23, aber in V. 220-310, beginnend mit
dem exemplum des reichen Mannes und des Lazarus, folgt die Schilderung dem
Lukasevangelium (vgl. infra S. 176-179). Das vierte (De diluuio mundi) und fiinf-
te (De transitu maris rubri) carmen bearbeiten jeweils ausgedehnte, aber zusam-
menhingende Abschnitte von Gen 6-9 und Ex 5-14. Fiir den Uberblick iiber die
poetische Umarbeitung des alttestamentlichen Stoffes in Avitus’ carmina im
Vergleich zu den grofRen biblischen Gedichten und eine Einfithrung in das SHG
siehe die Einfithrung bei Hecquet-Noti 1999.



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts 157

adscribam tibi, prime pater, qui semine mortis

tollis succiduae uitalia germina proli.

Et licet hoc totum Christus persoluerit in se,

contraxit quantum percussa in stirpe propago: 10
attamen auctoris uitio, qui debita leti

instituit morbosque suis ac funera misit,

uiuit peccati moribunda in carne cicatrix.”

Iuvenc. 1,201-213:

accepit puerum laetusque haec dicta profatur:

,»Nunc, nunc me famulum Dominus nunc liberat atris

corporis e uinclis finemque inponere uerbis

dignatur cum pace suis. En splendida nostros

lux oculos tua circumstat radiisque renidet, 205
quam cunctis hominum lustratis gentibus addit

Istrahelitarum cumulatae gloria plebis.

Quid tantum Mariae stupuerunt pectora matris?

Hic puer ad casum populi datur, iste renasci

concedet populos; dictum in contraria signum 210
istius adueniet, percurrens debita leto

atque animam matris ferro fulgente machaera,

quo pateant tecti tenebrosa uolumina cordis.“®

7 ,Tout ce qui, dans le genre humain, engendre des tribulations variées, d’ou
I'existence des mortels tire la briéveté de sa vie, ou encore la souillure origi-
nelle de nos moeurs premiers corrumpues qu’accablent les méfaits aliénants
de nos premiers parents -il est vrai que notre propre culpabilité s’y ajoute-, no-
tre inclination a pécher du fait de la perte déja ancienne de nos prérogatives,
tout cela, c’est a toi que je 'imputerai, premier peére, toi qui, par la semence
de la mort, enléves a ta postérité déchue les germes de la vie. Et, sans doute,
le Christ, dans sa personne, s’est acquitté de I'intégralité de la dette qu’a con-
tractée la race humaine, frappée a sa souche : pourtant, par la faute de notre
ancétre, qui est responsable du tribut du trépas et qui a transmis les maladies
et les funérailles a sa descendence, la marque du péché reste vive dans notre
chair vouée a la mort* (Ubersetzung: Hecquet-Noti 1999, 127).

8 ,Fralebraccia tremanti lo prese e pieno di gioia annuncio queste parole: ‘Ora,
ora, il Signore libera il suo servo dall’oscura prigione del corpo e si degna di
portare a compimento le sue parole con la pace. Ecco, inonda i nostri occhi e
rifulge di raggi scintillanti la tua luce splendente, che il popolo degli israeliti,
ricolmato di gloria, diffonde tra tutte le genti umane, illuminandole. Perché
I’animo della madre Maria si & cosi stupito? Questo bambino & venuto per la
rovina del popolo suo, ma a molti permettera di rinascere; verra il suo segno
per dividere in opposti pareri, una spada di ferro lucente trapassera cio che



158

Luciana Furbetta

Die Wiederverwendung beschrankt sich hier auf eine eindeutige
metrisch-lexikalische Wiederholung, denn debit* let* kommt auBer
bei Avitus nirgends vor, und auch in der Prosa gibt es keine Entspre-
chungen. In Juvencus’ Versen ist debita leto das, was dem Untergang
geweiht ist. Der Ausdruck wird in der Passage verwendet, die sich
um die Offenbarung Simeons bei Maria dreht (V. 202-213), wo der
Dichter Lk 2,25-35 umarbeitet.

Im Gedicht von Avitus hingegen ist debita leti die Klausel eines
Verses, der Teil des programmatischen Proomiums ist, in dem Avi-
tus nicht nur Anmerkungen zum Thema des Gedichts einfiigt, son-
dern auch den Schliissel zu dessen Interpretation bietet: die Schuld
und die Erbsiinde (cicatrix), die den Menschen priagen und die nur
durch die heilende Handlung Christi fortgespiilt werden konnen.
Dieses Konzept bildet den roten Faden, der den Inhalt der fiinf car-
mina miteinander verbindet, und wird insbesondere in V. 9-13 he-
rausgestellt. In diesem Kontext bezeichnet debita leti die Erbsiinde,
die Adam auf sich geladen hat und die auf die gesamte Menschheit
ibergeht, die dadurch dem Untergang geweiht ist.

Betrachtet man die beiden Passagen, so scheint der wiederver-
wendete Ausdruck fiir sich genommen keine kontextspezifischen
semantischen Verbindung zu markieren: In der Juvencus-Passage
dreht sich die Rede Simeons um die Figur des puer, der die Wieder-
geburt ermoglicht, indem er den Tod besiegt. Das Bild des eisernen
Schwertes, das die debita leto durchdringen wird, verweist auf bibli-
sche Passagen aus dem Alten Testament: Ez 14,17 (uel si gladium in-
duxero super terram illam et dixero gladio transi per terram et interfecero
de ea hominem et iumentum) und Sach 12,10 (et effundam super domum
Dauid et super habitatores Hierusalem spiritum gratiae et precum et aspi-
cient ad me quem confixerunt et plangent eum planctu quasi super unige-
nitum et dolebunt super eum ut doleri solet in morte primogeniti). Diese
erginzen bei Juvencus den Hypotext Lk 2,34 (et benedixit illos Symeon
et dixit ad Mariam matrem eius ecce hic positus est in ruinam et resur-

¢ destinato a morte e il cuore della madre, affinché si svelino i rivolgimenti
oscuri di pensieri nascosti™ (Ubersetzung: Galli 2012, 74).



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

rectionem multorum in Istrahel et in signum, quod contradicetur),’ der
in den Euangeliorum libri fiir die Prophezeiung Simeons aufgegriffen
wird. In dieser Passage spricht der Evangelist jedoch nicht von der
Geburt, sondern von der Auferstehung mit einer Andeutung der
Erlésung, auf die debita leto anspielt. Dieser Ausdruck verweist also
symbolisch auf den Korper Christi, dessen irdisches Ende eine un-
erldssliche Voraussetzung fiir die Heilsgeschichte ist. Auch wenn
Juvencus die eschatologische Ausrichtung des Modells abmildert,
indem er von der Wiedergeburt spricht und damit Vorstellungen
der Unsterblichkeit der Seele einbringt, die schon in der paganen
Philosophie eine zentrale Rolle spielen, ist der Verweis auf die debita
leto fiir die theologische Lesart der Geschichte und eine raffinierte
Vorwegnahme der Erlosung der Menschheit, die erlost werden
wird, rein funktional.

Das Proomium von Avitus betont genau dieselben Aspekte, je-
doch mit dem Schwerpunkt auf der Siinde, die durch Adams Schuld
entstanden ist, und mit einer vollstdndigen eschatologischen Pers-
pektive, die den gesamten Inhalt der Erzihlung in eine theologische
Dimension projiziert.”® Das Bild der bitteren Schuld, die - obwohl
Christus alles Bése in sich selbst gesiihnt hat - in der Wunde der
Erbsiinde verbleibt, ist daher hier am Beginn streng funktional fiir
die Heilsverkiindigung. Diese Ankiindigung bleibt im SHG konse-
quent prasent und fungiert als einheitliches Element auf der Ebene
der theologischen Lesart der poetischen Erzdhlung, das den Inhalt
des Alten und Neuen Testaments miteinander verbindet.

Das Auftreten der Klausel schafft somit keine explizite und for-
male Ndhe zwischen dem Vers von Juvencus und dem von Avitus,
sondern impliziert vielmehr eine exegetische Entsprechung zwi-
schen den beiden Passagen, also eine Lesart, die in der eschatologi-
schen Perspektive verankert ist. Beide Dichter geben dieser Perspek-

9  Der Text der vier Evangelien wird hier nach Jiilicher 1938-1976 zitiert, fiir alle
alttestamentlichen Passagen folge ich Weber/Gryson °2007.

10 Fiir eine Gesamtanalyse des Prologs und des Proémiums der SHG siehe Roberts
1980; Morisi 1992.

159



160

Luciana Furbetta

tive eine unterschiedliche Tiefe' und greifen ein Motiv der Heiligen
Schrift auf, das bei weiteren christlichen Autoren vorkommt und in
Kol 2,14 zu finden ist, wobei sie es jedoch aus unterschiedlicher Per-
spektive deuten: einer géttlichen Perspektive bei Juvencus, gewis-
sermalen christozentrisch, die an das Bild des Kérpers Christi und
seines Todes (der das wahre Leben schenken wird) gebunden ist,
und einer anthropozentrischen Perspektive bei Avitus, die auf der
Wunde der Erbsiinde beharrt, welche die Menschheit mit dem Tod
verbindet. Wenn diese Form der Verbindung zwischen den beiden
Passagen als plausibel betrachtet werden kann, erscheint die Wahl
der Klausel durch Avitus nicht ganz zufillig. Sie konnte mdéglicher-
weise nicht nur eine poetische Ubersetzung der Reflexion der Siinde
und deren Iteration bei den christlichen Autoren widerspiegeln,'
sondern verrit auch die Referenz auf den Text von Juvencus, ohne
jedoch spezifisch darauf anzuspielen. Ahnliches ldsst sich im ein-
leitenden Abschnitt von De diluuio mundi erkennen (Alc. Avit. carm.
4,1-10):

Infectum quondam uitiis concordibus orbem

legitimumque nefas laxata morte piatum

diluuio repetam: sed non quo fabula mendax

uicturos lapides mundum sparsisse per amplum

Deucaliona refert, durum genus unde resumpti 5
descendant homines cunctisque laboribus apti

saxea per duram monstrent primordia mentem.

Sed ueri compos fluctus nunc prosequar illos,

11 Zum Vorliegen einer didaktischen Sichtweise und Herangehensweise bei Ju-
vencus siehe Colombi 1997; 2011. Fiir einen Uberblick iiber die Kombination
von paraphrastischer Technik und hypothetischer Schriftexegese Donnini
1972; Fontaine 1981, 67-80; Santorelli 2006; Green 2007. Fiir einen Vergleich
der unterschiedlichen rhetorischen Strategien von Juvencus, Sedulius und
Avitus Hecquet-Noti 2009. Eine vollstdndige Ubersicht mit spezifischer Bezug-
nahme auf die praefatio und den Epilog der Euangeliorum libri findet sich bei
Nazzaro 2012 (mit Bibliographie).

12 Hierzu geniigt der Hinweis von Hecquet-Noti 1999, 128 Anm. 3 auf Iuvenc.
3,313 stipabunt, reddetque hominum sua debita uitae. Dieser scheint jedoch keine
vestigia in den carmina des Avitus zu hinterlassen, die keine weiteren Vorkom-
men des Wortes debitum aufweisen.



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

per quos immissus rebus uix paene creatis
lactantem uelox praeuenit terminus orbem.* 10

Avitus orientiert sich an der programmatischen Erkldrung, die im
ersten Teil der praefatio der Euangeliorum libri zu finden ist, wo der
Gegensatz zwischen der Wahrheit, die der christliche Dichter in
Versen ausdriicken mdchte, und der Liige der paganen Autoren zu
einem christologischen Interpretationsschliissel wird. Dieser er-
moglicht es, den Inhalt des gesamten Werks in eine eschatologische
Dimension zu projizieren (Iuvenc. praef. 1-18):

Inmortale nihil mundi conpage tenetur,

non orbis, non regna hominum, non aurea Roma,

non mare, non tellus, non ignea sidera caeli.

Nam statuit genitor rerum inreuocabile tempus,

quo cunctum torrens rapiat flamma ultima mundum. 5
Sed tamen innumeros homines sublimia facta

et uirtutis honos in tempora longa frequentant,

adcumulant quorum famam laudesque poetae.

Hos celsi cantus, Smyrnae de fonte fluentes,

illos Minciadae celebrat dulcedo Maronis. 10
Nec minor ipsorum discurrit gloria uatum,

quae manet aeternae similis, dum saecla uolabunt

et uertigo poli terras atque aequora circum

aethera sidereum iusso moderamine uoluet.

Quod si tam longam meruerunt carmina famam, 15
quae ueterum gestis hominum mendacia nectunt,

13

,Je vais raconter I'historie du monde jadis souillé par les vices unis, et celle
du crime devenu loi, expié par le déluge apreés que la mort se fut déchainée ;
mais non pas de ce déluge a la suite duquel la 1égende mensogere raconte que
Deucalion a répandu par le vaste monde des pierres pour les faire vivre - race
dure d’out sont issus de nouveaux hommes qui, aptes a supporter toutes les
épreuves, montrent par la dureté de leur esprit leur origine rocheuse. Mais
mois qui posséde la verité, je vais maintenant m’attacher a décrire ces flots
qui ont surpris, par la rapidité d’une fin envoyée aux étres tout juste crées, le
monde encore au berceau* (Ubersetzung: Hecquet-Noti 2005, 35).

161



162

Luciana Furbetta

nobis certa fides aeternae in saecula laudis
inmortale decus tribuet meritumque rependet.'

Das Aufgreifen dieses Beispiels der praefatio des Juvencus durch die
gesamte nachfolgende christliche Poesietradition’ erméglicht es
Avitus, mit den gemeinsamen weltlichen Intertexten, De rerum na-
tura des Lukrez in Kombination mit der ovidianischen Kosmogonie
aus met. 1,'° zu spielen. Tatsdchlich beginnt die praefatio (und da-
mit das gesamte Gedicht), so sehr die Aufmerksamkeit bei Juven-
cus auch auf die programmatische Antithese zwischen den gesta ho-
minum und den gesta uitalia Christi gerichtet ist, mit dem Nachweis
der Sterblichkeit, der Verginglichkeit der natiirlichen Welt und der
Dinge der Menschen. Die Darlegung miindet in V. 4f., wo die unwi-
derrufliche Dauer deutlich wird, die Gott als genitor rerum fiir die
Welt als dem Weltgericht unterworfen festgesetzt hat.

Auch bei Avitus impliziert der Verweis auf die fabula mendax eine
Polemik gegen die paganen kosmogonischen Theorien. Der Bischof
entfaltet jedoch das Thema des Gerichts und der Strafe in Kontinui-
tdt mit dem Prodmium von carm. 1 (siehe supra) und betont somit
die Wiedergeburt aus der Strafe der Sintflut - eine Vorwegnahme

14 ,Niente di immortale ¢ racchiuso nella struttura del cosmo, né il mondo o i
regni degli uomini, o la splendente Roma, né il mare o la terra o gli astri in-
fuocati del cielo. Infatti, il Padre delle cose ha fissato un tempo ineluttabile,
quando il fuoco ultimo travolga nell'impeto delle fiamme il mondo intero. Ma
tuttavia le imprese illustri e 'onore del valore rendono celebri a lungo molti
uomini, la cui rinomanza e gloria accrescono i poeti. Gli uni esalta il canto
sublime che fluisce dalla fonte di Smirne, gli altri i soavi versi di Marone nato
sul Mincio. Né minore corre la fama dei vati stessi, anzi permane come eterna,
mentre le generazioni passeranno e il moto celeste attorno alle terre e alle
distese marine fara ruotare I’etere stellato con direzione ordinata. Se poi fama
cosi duratura meritarono canti che intrecciano menzogne alle gesta degli uo-
mini antichi, la certa veridicita della mia narrazione mi conferira la gloria im-
mortale di una lode eterna nei tempi, ripagando il mio merito* (Ubersetzung:
Galli 2012, 57f.).

15 Vgl. Costanza 1988; Nazzaro 2012; allgemeiner iiber das Motiv der Antithese
ficta/facta in der christlichen Poesie Deproost 2018.

16 Fiir eine Analyse der Prasenz von Lukrez in Avitus’ carmina und der gleichzeiti-
gen Prisenz des ovidianischen Modells in Bezug auf das kosmogonische Motiv
Furbetta 2019 (insbesondere 259-269 fiir eine Analyse der Wiederverwendung
von De rerum natura im ProSmium und in De diluuio mundj).



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

der Taufe und somit des Heils. An dieser Schnittstelle zwischen Al-
tem und Neuem Testament scheint auf einer exegetisch-dogmati-
schen Ebene hinter der Formulierung fabula mendax und den Versen
von Avitus die eindeutige Referenz auf die praefatio von Juvencus
mit ihrer dogmatischen Tiefe und der gleichen didaktischen Far-
bung zu stehen, die aus einer geschickten Neubearbeitung der Mo-
tive der weltlichen Epik hervorgeht.”

Zuriick zu carm. 1: Die Erinnerung an die Euangeliorum libri tritt (bei
Anwendung der bereits fiir V. 11 verwendeten Methode) auch in V.
189 hervor. Avitus scheint hier Iuvenc. 1,534 zu reflektieren:

Alc. Avit. carm. 1,188-192:

Taliter aeterno coniungens foedere uota,

festiuum dicebat hymen castoque pudori

concinit angelicum iuncto modulamine carmen. 190
Pro thalamo paradisus erat mundusque dabatur

in dotem et laetis gaudebant sidera flammis.*®

Iuvenc. 1,531-537:

Praecipiunt ueteres, si quis conubia rumpit,

scribere discidium, iuris feralia uerba.

Sola uiri recte discedet adultera tectis,

ast aliae maneant, nam casti iura pudoris

auctore amittet mulier deserta marito. 535
Antiquae leges prohibent periuria linguis,

sed nostris cedat iurandi audacia iussis.*

17

18

19

Zu diesem Aspekt und zu einer Diskussion iiber das Vorliegen einer Intertext-
ualitdt zum Werk des Lukrez siehe Green 2004 (mit Bibliographie).

,»Ainsi, unissant leurs veeux d’un lien éternel, il chantait un hymne nuptial et,
pour célébrer une pudique chasteté, le cheeur des anges se joint a lui pas ses
chants mélodieux. En guise de chambre nuptiale, il y avait le paradis ; le monde
leur était donné en dot et les étoiles, de leurs flammes en liesse, sé réjouissai-
ent* (Ubersetzung: Hecquet-Noti 1999, 153; 155).

,Gli antichi prescrivono, se qualcuno infrange le nozze, di scrivere la sepa-
razione, tristi parole della Legge. Solo I'adultera lascera giustamente la casa
del marito, ma le altre restino. Difatti la sposa ripudiata perdera facolta di
un’onorevole pudicizia ad opera del marito. Le antiche leggi vietano lo sper-
giuro, ma soccomba ai miei ordini la sfrontata abitudine di far giuramenti“
(Ubersetzung: Galli 2012, 97).

163



164

Luciana Furbetta

Der Vers ist in eine Perikope eingefiigt, in der Juvencus den Inhalt
von Mt 5 ab Vers 21, also den Abschnitt iiber das alte und das neue
Gesetz, detailliert schildert. Juvencus erweitert ihn auf der Grund-
lage des Alten Testament hinsichtlich der Unaufldslichkeit der Ehe:
Mt 5,31f., wo Dtn 18,7-18 und 24,1 aufgegriffen werden. All diese
Hypotextstellen sind in der Paraphrase von Juvencus in V. 534f. kon-
zentriert zusammengefasst.?* Der Ausdruck castus pudor ist bei Au-
toren wie Ovid (siehe insbesondere ars 1,100) hiufig vorhanden. Der
Vers von Juvencus stellt jedoch das erste Beispiel fiir den Einbezug
in einen Kontext dar, der iibereinstimmend mit Inhalt und Konzept
des biblischen Hypotextes ist. Nach Juvencus wird der Ausdruck cas-
tus pudor nur in V. 189 bei Avitus ausgewahlt, um die Heiligkeit und
Unantastbarkeit der Ehe zu verdeutlichen. Dabei handelt es sich um
eine Erweiterung bei Avitus, der gesamte Abschnitt bezieht sich auf
die von Gott im Paradies nach der Schaffung der Frau gegebenen
Gesetze.

Avitus verwendet die Formulierung castus pudor wahrschein-
lich in Anklang an die Stelle bei Juvencus, und kombiniert sie mit
einer Bezugnahme auf Paul. Nol. carm. 25 Hartel (= carm. var. p.
652 Dolveck),1 (concordes animae casto sociantur amore). Der Vers von
Paulinus ist Teil eines Lobgesangs auf die Keuschheit und steht im
Einklang mit dem Sinn und dem Gesamteindruck.” In der Struktur
des Abschnitts von Avitus beeinflusst jedoch die Erinnerung an den
Text von Juvencus nicht so sehr die schwache Ankniipfung der syn-
taktischen Formulierung, in die der Ausdruck castus pudor eingefiigt
ist, sondern vielmehr die Kohdrenz des Kontextes. Dies zeigt sich in
der umfassenden Wiederaufnahme des Motivs der Unantastbarkeit
der heiligen Ehe, mit ausdriicklichem Bezug auf die eheliche Treue
und den Wert der Keuschheit.

Sicher und eindeutig ist hingegen die punktuelle Wiederver-
wendung der Klausel spiramina flatus aus Iuvenc. 4,797 durch Avitus
in V. 105, eine bereits in der Textkritik hervorgehobene Wiederauf-

20 Fiir die Kommentierung siehe Kievits 1940, 131; Canali/Santorelli 2011, 275f.

21 Zur Wiederaufnahme von Paulinus’ Versen, den Einfliissen von dessen Passage
in diesem Abschnitt und einer Analyse der von Avitus verfolgten epithalami-
schen Spuren siehe Furbetta 2020a, 334f.



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

nahme ad verbum, jedoch ohne Erklidrungen zur moglichen Motiva-
tion der Wahl des Dichters.?? Durch das Zusammenspiel der beiden
Texte lassen sich aber auch narrative Analogien feststellen:

Alc. Avit. carm. 1,99-107:

Spina rigens crebris inter commercia nodis

diffundit duplicem costarum ex ordine cratem. 100
Pars interna nouos uitae formatur ad usus:

naturale parant tegmen uitalia cordi

massaque congestis pendens absconditur extis.

Additur et tenui pascendus ab aere pulmo,

qui concepta trahens lenti spiramina flatus 105
accipiat, reddens reddat quas sumpserit auras,

inque uicem crebro pellatur anhelitus haustu.”

Iuvenc. 4,790-801:

Tunc sic discipulos clarus conpellat Iesus: 790
»In caelo et terris genitor mihi cuncta subegit,

me pater est uobis dignatus mittere lucem.

Gentibus haut aliter nunc uos ego mittere cunctis

institui, uestrum est cunctas mihi iungere gentes.

Pergite et ablutos homines purgantibus undis 795
nomine sub sancto patris natique lauate,

uiuifici pariter currant spiramina flatus.

Ablutisque dehinc nostra insinuate docentes

praecepta, ut uitam possint agitare perennem; 800
nec uobis umquam nostri praesentia deerit,

donec consumens dissoluat saecula finis.“*

22
23

24

Vgl. Hecquet-Noti 1999, 143 Anm. 3; De Gianni 2020a, 369.

,Lépine dorsale rigide, entre ses articulations aux noeuds serrés, déploie la
double grille de 'alignement costal. La partie intérieure du corps est formée
pour les nouveaux usages de la vie : les organes vitaux ménagent une protec-
tion naturelle au cceur dont la masse suspendue se cahe dans les entrailles ac-
cumulées. S’ajoute encore le poumon, destiné a se nourrir de lair subtil et fait
pour recevoir, en I'absorbant, le souffle d'une longue respiration; il ne recoit
que pour le restituer 'air qu’il a puisé, et alternativement, des inspirations
répétées chassent les expirations* (Ubersetzung: Hecquet-Noti 1999, 141; 143).
»Allora Gesu glorioso cosi incitod gli apostoli: ‘In cielo e in terra tutto mi sot-
tomise il Padre mio e il Genitore si degno di inviarmi come vostra luce. Cosi
adesso ho stabilito di inviare voi alle genti tutte: vostro compito & unire a me

165



166

Luciana Furbetta

In der Textpassage des Juvencus tragt die Wahl des Ausdrucks spi-
ramina flatus zur bildhaften Darstellung des lebendigen Hauchs des
Heiligen Geistes bei: ein Bild, das innerhalb des Verses présent ist,
der seinerseits Teil der Rede ist, die der auferstandene Christus in
Galilda an die Apostel richtet, denen er die Mission anvertraut. Kon-
kret bezieht sich Juvencus auf die Taufe und insgesamt auf den In-
halt von Mt 28,16-20, der die Grundlage und Struktur des gesamten
Passus bildet.

Bei Avitus hingegen ist der Vers in den langen Exkurs iiber die
Schépfung des Menschen (V. 73-127) eingefiigt. Spiramina flatus be-
zieht sich auf dessen Atmungsmechanismus. Die Vorlage, der der
Dichter auf der narrativen Ebene fiir die anatomische Beschreibung
des menschlichen Korpers folgt, ist Laktanz’ De opificio Dei, wihrend
fiir den gesamten Abschnitt ein direkter Bezug mit exegetischer
Lesart (die der Dichter im Gedicht subtil entwickelt) auf Augus-
tinus’ De Genesi ad litteram gegeben ist. Avitus greift insbesondere
dessen siebtes Kapitel auf und kombiniert dies mit Reminiszenzen
an Prudentius. Das Gesamtarrangement der Passage spiegelt also
insbesondere ein tiefes Verstdndnis der Werke von Augustinus und
Prudentius wider, die das wahre Referenzmaterial fiir den gesamten
Exkurs und auch fiir die Formulierung und das Bild in V. 105 dar-
stellen, in dem sich Avitus auf Prud. apoth. 838 bezieht (spiramus
quotiens animae sufflabilis auras).”

Die Erinnerung an den Passus von Juvencus in dieser dichten
intertextuellen Struktur ist hingegen minimal und konkretisiert
sich in einer Interferenz, die durch die Notwendigkeit bedingt ist,
den komplizierten Moment der Schépfung des von Gott geformten
und von seinem spiritus lebendig gemachten Menschen in Verse zu

tutti quanti i popoli. Affrettatevi e gli uomini, astersi nelle onde purificanti,
lavate nel nome santo del Padre e del Figlio e insieme I'afflato dello Spirito
vivificatore soffi su di loro. Purificati poi, diffondete fra loro, ammaestrando-
li, i nostri insegnamenti, perché godano della vita eterna. La nostra presenza
mai vi lascera, fino a quando la fine dei tempi, non annienti, disgregandolo, il
mondo™ (Ubersetzung: Galli 2012, 267).

25 Fiir eine ausfiihrliche Analyse des Textes und eine Untersuchung der Intertexte
mit Schwerpunkt auf der Wechselwirkung zwischen Poesie und Exegese siehe
Furbetta 2023a.



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

fassen. Es handelt sich um eine Interferenz, die sich ergibt aus der
Assoziation zwischen dem bildlichen Text von Juvencus, dem Hauch
des Geistes bei der Mission, die den Aposteln anvertraut wird (und
somit dem Bezug auf die Taufe), und dem (in Gen 2,7 vorhande-
nen) Bild von Gott, der im Akt der Schépfung den Menschen seinen
eigenen spiritus verleiht, dem wahren und einzigen lebendig ma-
chenden Element. Avitus betont letzteres in den V. 125-127 (lenem
perpetuo flatum profundit ab ore / inspiratque homini quem protinus ille
receptum / attrahit et crebri discit spiraminis auras), wo die Bedeutung
der Genesispassage in der Beschreibung des leichten und langan-
haltenden Atems (V. 125) konzentriert aufgegriffen ist, den Gott aus
seinem Mund ausstromen lasst und ,,infonde nell’'uomo, che lo rice-
ve e subito lo inspira ed apprende il soffio del frequente respiro“?
(V. 125-127).

In V. 127 taucht das Wort spiramen wieder auf, allerdings mit ande-
rem lexikalischen Ansatz, und in V. 125 erinnert flatus an den Text
der Vulgata, den Aug. civ. 13,24 kommentiert, wo er angibt, dass das
Wort dem griechischen Begriff nvor) der Septuaginta entspricht. An
derselben Stelle ist bei Juvencus die Formulierung currant spirami-
na flatus eine Umschreibung,” die die Formulierung et spiritus sancti
aus Mt 28,16-20 ersetzt. Betont werden der Atem und der Hauch;
ein Bild, das wiederum allegorisch auf die Taufe verweist, den Kern
der Mission, die den Aposteln anvertraut wurde. In Avitus’ V. 105
deutet die Wiederverwendung der Klausel spiramina flatus also auf
eine Art natiirliche, spontane Intertextualitit hin, die sich in Be-
zug auf den Text von Juvencus erkennen lésst. Diese konkretisiert
sich in diesen SHG-Versen in Form einer Interferenz, die auf einer
Analogie des narrativen Rahmens basiert, in dem die poetische
Umschreibung dieselben Passagen des biblischen Hypotextes be-
trifft. Die Wortverbindung spiramina flatus ist - obwohl es sich um
eine Junktur handelt, deren lexikalische Elemente mittlerweile Teil
eines Vokabulars geworden sind, das bei den Avitus priagenden Vor-

26 Ubersetzung: Morisi 1996, 45.
27 Vgl. De Gianni 2020a, 369. Fiir die Verwendung und Bedeutung von spiramen
bei Juvencus siehe Simonetti Abbolito 1986.

167



168

Luciana Furbetta

bildern (Augustinus und Prudentius)? eine exegetisch gekennzeich-
nete semantische Spezifik fiir den Kommentar zur Genesisstelle und
im Allgemeinen fiir die Darstellung der biblischen Stellen, in denen
das Bild des spiritus und dessen Ausstromung vorkommt, hatte - ein
vestigium des Verses von Juvencus; eine Erinnerung allerdings, die
keine absolute Prioritdt hat und sich in Form der Wiederverwen-
dung in einer Schlussklausel mnemonisch in das dichte Geflecht
von Intertexten einordnet, die von Avitus genutzt worden sind.

Mit diesem Beispiel ldsst sich ein weiterer Abschnitt verglei-
chen, der zur Kategorie der nicht-exklusiven ad verbum-Uberein-
stimmungen gehort. Es handelt sich um die V. 292-302 des carm. 2
(De originali peccato), in denen Avitus die Verwandlung des Stabs von
Mose in eine Schlange schildert, wie sie in Ex 7,10-12 beschrieben
wird. Dieses Beispiel dient dazu, die Wahrhaftigkeit der Wunder zu
demonstrieren, die im Kontrast zur Falschheit der Magie steht, wie
sie von den Magiern ausgeiibt wird, die versuchen, Mose zu tiber-
treffen.

Die Episode ist eingebettet in einen langen Exkurs iiber Wahr-
sagekiinste (V. 277-325), der in die Argumentation iiber die Aus-
wirkungen der Siinde als Folge des Ungehorsams von Adam und
Eva eingefiigt ist.”? Avitus verldsst voriibergehend Gen 3,6f. und
geht zur Verurteilung der Astrologie (V. 277-291) und der Magie
(V. 292-325) iiber, die direkte Ausdrucksformen der Erbsiinde sind.
In dem Abschnitt, in welchem die Magie (als eine geheime und ge-
fahrliche Kunst, die den Menschen in die dunkelsten Winkel des
Wissens fithrt und nach Macht strebt, die allein Gott zusteht) verur-
teilt wird, verdeutlicht der Dichter per exempla den grundlegenden
Unterschied zwischen Magie und Wundern. Letztere sind - obwohl
sie hinsichtlich der Einzigartigkeit dem Magischen nahekommen
- keine Magie, sondern das Ergebnis der Allmacht Gottes, die sich

28 Zur Bedeutung des augustinischen Modells bei Avitus sieche Wood 2001; all-
gemein zur exegetischen Komponente siehe jetzt auch Hecquet-Noti 2022 (mit
Bibliographie); fiir prigende SHG-Modelle bei paganen Autoren und Autoren
wie Prudentius Arweiler 1999; Furbetta 2017.

29 Fiir eine Studie iiber Exkurse und die von Avitus verwendeten Modelle siehe
Furbetta 2018.



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

auch durch das Handeln seiner Auserwihlten (wie Mose) auf viel-
filtige Weise ausdriickt. Es geht darum, die verdorbene Falschheit
der Zauberspriiche, die vom Teufel kommen, also triigerisch und
zerstorerisch sind, allein durch die von Gott verliehene Macht zu
iiberwinden.

Dazu unterbricht der Dichter die Perikope und nimmt die aus-
fithrliche Umschreibung der biblischen Episode vorweg, die er spa-
ter in die narrative Abfolge in carm. 5 (De transitu maris rubri) in V.
67-95 mit poetischer Erweiterung einordnet (Alc. Avit. carm. 2,292
302):

Iam magicam digne ualeat quis dicere fraudem

occultas tacito temptantem pectore uires,

diuinis iungi uirtutibus et cupientem?

Legifer ut quondam uates sub rege superbo, 295
dum noua monstraret iussi miracula signi,

commouit liuore magos ut talia temptent

accumulentque suas zelo feruente ruinas:

illis suppeteret recta si sorte potestas,

demere, non etiam festinent addere monstra; 300
aemula sed signis tantum, non uiribus aequa,

quod remouere nequit, duplicauit iustius ira.*

In V. 296 sind in der Klausel miracula signi bildlich die beiden Schliis-
selelemente der Bedeutung des exemplum zusammengezogen, die
sich auf das wunderbare und unsichtbare Eingreifen (noua miracu-
la) und die Echtheit der Botschaft (ein iussum signum, das von Gott

30 ,,Qui serait capable, en outre, d’exprimer comme il convient la tromperie de
la magie qui, dans le secret de I'ame, met a I'épreuve les forces occultes, dans
le désir de se lier aux puissances divines ? Ainsi, jadis, le prophéte législateur,
sous le régne d’un roi orgueilleux, révélant les prodiges incroyables d’un mi-
racle commandé par Dieu, suscita chez les mages une jalousie telle qu’ils ten-
tent de réaliser de pareils phénomeénes, et aggravent leur déchéance par leur
envie brilante : si un juste pouvoir leur était donné par le sort, ils se hateraient
de faire cesser ces prodiges, et non d’en ajouter encore ; mais leur colére, qui
rivalisait avec lui par la seule apparence des signes sans I'égaler par la réalité
du pouvoir, redoubla 2 juste raison ce quelle ne pouvait écarter” (Uberset-
zung: Hecquet-Noti 1999, 225; 227).

169



170

Luciana Furbetta

kommt) beziehen. Die Klausel ist mit geringfiigigen Abweichungen
in Tuvenc. 2,182f.; 694 und in Paul. Nol. carm. 20 Hartel (= nat. 12
Dolveck),21; 23 Hartel (= nat. 7 Dolveck),44 zu finden:

Tuvenc. 2,180-183:

,Haut dubium est, quod larga Dei te, Sancte, uoluntas 180
humanis lucem concessit surgere rebus;

nec quisquam tantis tribuet miracula signis,

ni comitata Dei iubeat splendescere uirtus.**!

Tuvenc. 2,685-694:

Alternae in uobis captatur gloria famae, 685
unius et solam fugitis disquirere laudem.

Nec uos arguerim coram genitore, sed illic

accusator erit, quem spes modo uestra celebrat,

Moyses, quem fidei nullo seruastis honore.

Eius enim scriptis uester si crederet error, 690
crederet et nobis, Moysi quem scripta frequentant.

Talia tum contra scribarum uerba sequuntur:

,»Vocibus indubitata fides comitabitur istis,

si uirtus certis firmet miracula signis.“*

Paul. Nol. carm. 20 Hartel (= nat. 12 Dolveck),11-28:

Haec mihi condicio est data sub Felice patrono;

nulla mihi ex me sint, ut sint mihi cuncta per illum;

namgque ad natalem nunc ipsius, ut quidem et ante

praeteritis quibus ista dies mihi floruit annis,

non erat unde epulum uotis sollemne pararem, 15
instabatque dies, nec adhuc mihi prompta facultas

31

32

,Non c’¢ dubbio, o Santo, che la generosa volonta divina ti ha concesso di sor-
gere come luce sulle vite umane. Nessuno compira prodigi con si grandi segni,
a meno che la potenza di Dio, che lo accompagna, ordini di splendere* (Uber-
setzung: Galli 2012, 123).

,Presso di voi si ricerca il lustro di una fama vicendevole e rifuggite dal cercare
I'unica gloria di Uno solo. Non io vi incolpero di fronte al Padre, ma vi accusera
Mosé, che la vostra speranza soltanto celebra, ma che non avete onorato con
alcun tributo di fede. Se il vostro errore credesse a cio che egli ha scritto, cre-
derebbe anche a me, che gli scritti di Mosé esaltano. A cio fanno seguito, allora,
tali parole degli scribi: ‘una fede indiscussa accompagnera queste parole, se la
tua potenza operera prodigi con segni certi’ (Ubersetzung: Galli 2012, 156f.).



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

ex aliquo suberat; subito ecce patronus abundans

unde dapem largam struerem geminos dedit una

cum iunice sues, quorum de carne cibatis

pauperibus nos materiam ex animalibus isdem 20
sumpsimus, egregiis quoniam miracula signis

per pecudes ipsas nuper deus edidit, alta

destimulans ratione homines attendere Christo

nec desiderium carnis praeferre fidei;

namque ad auaritiae nostrae lacrimabile probrum 25
per pecora humanae rationis egentia summum

signa dedisse deum, series recitanda docebit.>®

Paul. Nol. carm. 23 Hartel (= nat. 7 Dolveck),37-44:

Sed mihi iuge fluat de te tua gratia, Christe.

Et tamen illius mihi deprecor alitis instar

donetur uariare modis et pacta quotannis

carmina mutatis uno licet ore loquellis 40
promere, diuersas quia semper gratia diues

materias miris domini uirtutibus addit,

quas deus in caro Christus Felice frequentat,

clara salutiferis edens miracula signis.**

33

34

,»Questa situazione a me & stata concessa sotto il patrocinio di Felice; niente io
abbia da me stesso in modo che tutto mi venga per mezzo di lui; infatti ora per
la sua festa natalizia, come in verita negli anni precedenti in cui questo giorno
risplendette per me, non avevo i mezzi per preparare una mensa abbondante.
Dopo aver sfamato i poveri con le carni di questi, abbiamo attinto dagli stessi
animali I'argomento del canto, poiché con segni straordinari di recente Dio
ha compiuto cose mirabili attraverso queste bestie stimolando con profondo
disegno gli uomini a volgere I'attenzione a Cristo e non preferire alla fede il
desiderio della carne. La serie di avvenimenti che intendo raccontare, infat-
ti, mostrera che il sommo Dio mediante gli animali privi di umana ragione
ha dato dei segni per un rimprovero degno di lacrime della nostra avarizia“
(Ubersetzung: Ruggiero 1990, 254).

,»In me, o Cristo, da te scorra, invece, continuamente la tua grazia; ti prego,
perd, che mi sia concesso di variare i miei ritmi ad imitazione di quell’'uccello
e dare alla luce i carmi promessi in voto per i singoli anni con accenti nuovi
anche se con lo stesso labbro. Sempre, infatti, la grazia abbondante aggiunge
nuovi argomenti con la mirabile potenza del Signore, che Cristo Dio moltiplica
nel caro Felice, manifestando luminosi prodigi con i segni che portano salvez-
za“ (Ubersetzung: Ruggiero 1990, 312).

171



172

Luciana Furbetta

Versucht man, diese Passagen zu interpretieren und in Verbindung
miteinander zu bringen, so scheint sich der Vers des Avitus nicht
speziell auf die beiden Texte des Paulinus zu beziehen,* wihrend
Juvencus ein méglicher Bezugspunkt sein kann. In der Tat wird in
Iuvenc. 2,182 in der Rede an Nikodemus und im Kontext des Dialogs
mit Christus eine Erklidrung eingefiigt, in der miracula und signa als
Fahigkeiten definiert werden, die direkt mit dem Willen und der
Macht Gottes verbunden sind und durch die sie verwirklicht wer-
den konnen (luvenc. 2,180-183). Das bei Juvencus zugrundeliegende
Konzept ist dasselbe, das Avitus als Unterscheidungsmerkmal ein-
fithrt, um zu erkliren, warum die miracula keine Magie sind, son-
dern das iussum signum Dei.

Dariiber hinaus verwendet Juvencus in V. 694 desselben Buchs
wiederum diese Klausel in der Antwort der Schriftgelehrten, die
Jesus nach einem Beweis fiir die Wahrhaftigkeit seiner Worte und
Taten fragen. Der Satz folgt auf einen Verweis auf Mose und das
Gesetz (V. 685-691), der dazu dient, in der Figur Christi (aus einer
heilsgeschichtlichen Perspektive) das Alte und das Neue Testament
zu verbinden. Innerhalb dieses Rahmens steht die Erh6hung der Be-
deutung von Mose in engem Zusammenhang mit der Vorwegnahme
der miracula und signa, durch die Christus gemif} dem Willen des
Vaters lehrt.** Mit dieser Formulierung bekréftigt Juvencus also in
der Antwort der Schriftgelehrten durch die Verwendung derselben
Klausel das Konzept, das auch im Dialog mit Nikodemus zum Aus-
druck kommt, und schafft so eine Art ,internes Pendant“ in den
Euangeliorum libri. Auch fiir diesen locus scheint sich daher eine sub-
tile Verbindungslinie - zwischen dem Text von Avitus und dem von

35 Die punktuelle Wiederholung der Klausel in den beiden carmina des Paulinus
wiederum scheint nicht Teil einer Nachahmung des Textes zu sein und er-
scheint frei von kontextuellem Bezug zu Juvencus’ Versen, deren Abhéngigkeit
als metrisch-lexikalische Wiederverwendung plausibel, aber nicht sicher ist.

36 In derselben Perikope greift Christus in V. 692-712 auf das Wunder Jonas
zuriick, um den Schriftgelehrten und Pharisdern zu antworten, die einen si-
cheren Beweis fiir seine Sendung verlangen. Der Verweis auf Jona verstarkt
im Text die Vorwegnahme von Tod und Auferstehung in einer fortlaufenden
christologischen und eschatologischen Lesart zwischen dem Alten und dem
Neuen Testament.



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

Juvencus - zu ergeben, vermutlich begiinstigt durch die Prisenz
der Figur des Mose. Es handelt sich um eine Verbindung, die bei
den Versen von Paulinus véllig fehlt und es daher unwahrschein-
lich macht, dass dessen Werk eine VermittlungsgréRe der Klausel
des Juvencus bei Avitus darstellt - eine Wiederverwendung, die auf
technischer Ebene als eine ad verbum-Wiederaufnahme mit mini-
malen Variationen erfolgt. Beziiglich dieses letzten Punktes ermég-
licht das oben durchgefiihrte Screening die Erkenntnis, dass in den
Gedichten von Avitus auch eine andere Art von Erinnerung an die
Euangeliorum libri feststellbar ist. Es handelt sich um Félle von Wie-
deraufnahmen von Bildern oder Motiven, die im Text von Juvencus
vorhanden sind, deren Einfluss jedoch nicht auf der lexikalischen
Ebene zur Geltung kommt.

So geschieht es in V. 128f. aus De initio mundi, fiir die Hecquet-
Noti Iuvenc. 2,792 (quae penetrant animum sensu tractante tenaci) zi-
tiert, wo es um die Gebote Gottes geht, die die Seele durchdringen:
Das Bild dhnelt dem, das Avitus aufruft. V. 128f. (postquam nascentem
sollers prudentia sensum / imbuit et puro rationis lumine fulsit) gehort
zur Beschreibung der Schaffung des Menschen, in den der Hauch
Gottes eindringt. Der Bezug auf den Menschen, der von der sollers
prudentia durchdrungen und erfiillt wird, wodurch er empfindungs-
fahig wird und anfingt, rational an der ihn umgebenden Welt teil-
zuhaben, erinnert mutatis mutandis an das Konzept, das im Vers von
Juvencus ausgedriickt wird, wo die Gebote und das Wort Gottes die
Seele durchdringen und, einmal verstanden, Frucht tragen.”” Der
Einbezug dieses Juvencusverses zeigt die Erinnerung des Avitus,
die sich um Passagen friiherer biblischer Gedichte dreht: Wahrend
seine bildhafte Darstellung Konzepte und Bedeutungen des Verses
von Juvencus neu interpretiert, ist die poetische Ubertragung von
sollers prudentia allerdings eine eindeutige Wiederaufnahme von V.
44 (Adamus, donata sibi prudentia sollers) aus Genesis des anonymen
Heptateuchdichters - eine Wiederaufnahme, die zudem im narra-

37 Fiir einen Kommentar zur gesamten Passage (V. 682-712) aus Iuvenc. 2 siehe
Santorelli 2005, 251-260.

173



174

Luciana Furbetta

tiven Kontext kohérent ist, da beide Dichter die Neugestaltung auf
denselben biblischen Hypotext stiitzen.*

Weitere Beispiele fiir diese Art des Echos finden sich in De diluuio
mundi. Avitus schreibt die Episode der Verkiindigung Gottes an Noah
um und verdndert dabei den Inhalt von Gen 6,13-21; im carmen ist es
tatsdchlich ein Engel und nicht Gott,* der Noah anspricht, wahrend
dieser verzweifelt um Vergebung fiir die Siinden der Welt bittet, die
nun dem Untergang entgegengeht (Alc. Avit. carm. 4,217-221):

et tum sorte gemens cunctorum crimina Noe

inflexis stratus genibus cum supplice planctu

mundanis ueniam mundo nolente petebat,

cum subito clausis foribus tunc aliger intrat 220
conspicuus claro resplendens nuntius ore.*

Auf der Grundlage des Genesisabschnitts bettet der Dichter eine
christologische Lesart ein, denn die Szene wird von einem Abschnitt
eingeleitet, der zunichst an die Geburt Christi erinnert (V. 203-205,
eine Umformulierung von Lk 1,26-35) und dann, den Inhalt von Lk
1,5-25 neu interpretierend, die Ankiindigung der zukiinftigen Ge-
burt von Johannes dem Taufer (V. 207-212) beschreibt. Die Nihe
dieser beiden neutestamentlichen Episoden zum Abschnitt aus Ge-
nesis, den Avitus in Form einer neuen Ankiindigung gestaltet, fithrt
zur Vorwegnahme des Heils und erméglicht es dem Leser, das ge-
samte Material des Buches hineinzuprojizieren und die Schilderung

38 Fiir einen Kommentar zu Cypr. Gall. gen. 44 siehe Schmalzgruber 2017, 230f. Die
Bezugnahme auf Cypr. Gall. gen. 44 ist bislang nicht hervorgehoben worden,
scheint aber eine wichtige Spur der Prisenz des Gedichts in Avitus’ Versen zu
sein. Es handelt sich um einen Anhaltspunkt, der - umso mehr in Kombination
mit einem Echo des Juvencus - uns ermutigt, eine (bisher fehlende) spezifische
Studie iiber die Présenz dieses Gedichts im SHG durchzufiihren.

39 Hierzu und zum moglichen Einfluss des Buches Henoch siehe Hecquet-Noti
2005, 24.

40 ,,A ce moment-13, Noé se trouvait en train de gémir sur les crimes de tous : pro-
sterné sur ses genous fléchis, d’'une plainte suppliante, il demandait, pour les
créatures terrestres, un pardon que la terre ne voulait pas, lorsque, soudain,
malgré les portes closes, entre pourtant le messager ailé, son visage irradiant
un éclat éticelant” (Ubersetzung: Hecquet-Noti 2005, 61).



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

der Flut in einer eschatologischen Dimension zu lesen. Auf tech-
nischer Ebene kombiniert die Darstellung des Engels Gabriel eine
Neuinterpretation des biblischen Hypotextes mit einer epischen
Charakterisierung, die an die berithmte Szene bei Vergil erinnert, in
der Merkur, der Bote des Jupiter, zu Aeneas geht, um ihm den Weg
zur Rettung und zum Uberleben zu weisen. Die Reaktion Noahs auf
den Anblick des Boten wurde von der Kritik verglichen mit der von
Aeneas in Verg. Aen. 4,279¢f. (at uero Aeneas aspectu obmutuit amens,
/ arrectaeque horrore comae et uox faucibus haesit).* Dariiber hinaus
scheint der gesamte Abschnitt Ubereinstimmungen mit dem Text
des Juvencus aufzuweisen (Iuvenc. 1,10-13):

Sed cum forte aditis arisque inferret odores 10
Zacharias, uisus caelo discendere aperto

nuntius et soli iussas perferre loquellas

cetera nam foribus tunc plebs adstrata rogabat*?

In diesen Versen beschreibt Juvencus, wahrend er die Ankiindigung
an Zacharias schildert, das Erscheinen des Engels Gabriel in epi-
schen Begriffen, mit einer grundlegenden Uberlagerung mit Verg.
Aen. 4,259-278. Das ist der gleiche epische Hypotext, der auch bei
Avitus verwendet wird und als poetische Vorlage, als kleinster ge-
meinsamer Nenner fiir die mise en verse des biblisches Motivs der An-
kiindigung des Engels fungiert - unabhingig von dem spezifischen
Ereignis.” Die Darstellung dieses Abschnitts aus Iuvenc. 1 wird von

41 Vgl. Deproost 1991; Hecquet-Noti 2005, 60f.

42 ,Mentre Zaccaria per turno offriva profumi nei penetrali e sugli altari, gli ap-
parve scendere giu dal cielo aperto un angelo e a lui solo riferire il messaggio
affidatogli (infatti il resto del popolo fuori pregava inginocchiato)* (Uberset-
zung: Galli 2012, 61f.).

43 Die Bearbeitung des vergilischen Themas in dieser Passage gehért zum Typ der
Nachahmung mehr oder weniger umfangreicher Passagen aus der Aeneis und
den Texten Vergils, die Borrell 1991 zu den haufigsten in den Euangeliorum libri
zahlt, sowie zu den Fillen lexikalischer Wiederverwendung und thematischer
Transposition. Fiir diese Verse hebt Borrell 1991, 67-72 insbesondere die
Entsprechungen Jupiter : Gott; Merkur : Engel; Aeneas : Zacharias; Ascanius
: Johannes der T&ufer hervor; eine Gleichung, die durch die bildliche
Ubereinstimmung, seine Konstruktion und lexikalische Wiederverwendungen

175



176

Luciana Furbetta

Avitus aufgegriffen und mutatis mutandis auf die Szene des Erschei-
nens des Engels bei Noah bezogen. Auf der lexikalischen Ebene zeigt
sich die Ubereinstimmung in der gleichzeitigen Prisenz der Subs-
tantive nuntius (in beiden Passagen auf Gabriel bezogen), foribus (um
die Geheimhaltung und Exklusivitédt der Ankiindigung anzudeuten:
bei Juvencus ist Zacharias vom Volk, das drauflen im Tempel betet,
entfernt, wihrend der Engel bei Avitus trotz geschlossener Tiiren
eintritt) sowie in den Partizipien stratus (bei Avitus auf Noah bezo-
gen, der sich niederwirft und Gott um Vergebung fiir die Ubel der
Welt anfleht) und adstrata (bei Juvencus verwendet, um die Haltung
der plebs zu beschreiben, die entfernt von Zacharias betet). Im We-
sentlichen scheint hier der intertextuelle Bezug zu Juvencus durch
die Ubereinstimmung in der bildlichen Darstellung zu wirken. Die
Basis dafiir bildet die Erinnerung an die Verse aus Iuvenc. 1 in seiner
Gesamtheit, die vermutlich auch in der gesamten Passage von Avi-
tus einschlielich der vorhergehenden V. 207-212 wirksam ist, die
sich auf die Ankiindigung der Geburt des T4ufers bezieht. In diesem
Zusammenhang kann, ohne tiefer in die Analyse einzutauchen, der
Bezug auf die Substantive nuntius und loquellas erwdhnt werden, um
durch eine Formulierung das Erscheinen des Engels zu beschreiben
(siehe V. 206 hic et Baptistae praecurrens nuntius ortum; V. 209 protenus
ingrato restrinxit in ore loquellas), die insgesamt nicht weit entfernt ist
von Tuvenc. 1,12 (nuntius et soli iussas perferre loquellas).

Dieses Beispiel ermdglicht es uns, auch iiber die Kombination
von Verweisen und mehr oder weniger umfangreiche Neuinterpre-
tationen neutestamentlicher Episoden auf der Basis des alttesta-
mentlichen Stoffs nachzudenken. Im SHG ist das Buch, das in dieser
Hinsicht am stédrksten gepragt ist - sowohl auf makrostruktureller
als auch auf narrativer Ebene - De sententia Dei (carm. 3). Hier fiigt
Avitus in den V. 220-310 das Gleichnis vom reichen Mann und La-
zarus ein, das dem Abschnitt zu Adams und Evas Wehmut iiber das
irdische Paradies folgt, die nun sterblich sind. Das Gleichnis stellt
somit einen exegetischen Exkurs dar, in dem der Bischof durch das

gewihrleistet ist. Zur Pridsenz des vergilischen Modells in Juvencus’ Werk
siehe auch Roberts 2004.



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

neutestamentliche exemplum das Motiv des Schicksals der Seele
nach dem Tod sowie die Beziehung zwischen Schuld und Strafe ein-
fithrt und somit in die Erzdhlung eine eschatologische Lesart pro-
jiziert, die den moralischen und spirituellen Gehalt des Abschnitts
betont. Die poetische Uberarbeitung des Gleichnisses - fiir das Avi-
tus seine Quelle zitiert (sanctus namque refert de quodam diuite Lucas)
- weist keine Ankldnge an die Euangeliorum libri auf,* von denen De
sententia Dei paradoxerweise vielleicht die geringsten vestigia im ge-
samten SHG enthilt,> und fithrt zu einer Reflexion iiber die Not-
wendigkeit der gottlichen Gnade, um Erldsung zu erlangen - eine
Reflexion, die Avitus in der zweiten Hilfte des Gedichts weiterent-
wickelt, beginnend in V. 365 und mit fiinf Beispielen, die ebenfalls

44  Avitus’ Passage zeigt vielmehr das geistige Verméchtnis von Ambr. Nab. und
Paul. Nol. carm. 31 Hartel; fiir eine Analyse siehe Furbetta 2020b.

45 Die Beobachtung basiert auf den Ergebnissen einer noch unvollstindigen Un-

tersuchung, die es jedoch in diesem speziellen Fall erméglicht, selbst die we-
nigen in der Ausgabe von Hecquet-Noti verzeichneten Vorkommen weiter zu
reduzieren. Im dritten Buch beispielsweise ist neben der bereits besprochenen
Stelle die einzige plausible Ubernahme mit Variation in V. 81 zu finden (et quis,
ait, subitum concussit corde pudorem), wo Avitus offenbar Iuvenc. 1,14 (quem tibi
terribilis concussit corde pauorem) mit einer Variation iibernimmt. Die lexika-
lische Ubernahme ist nicht an Kontextdhnlichkeiten gebunden, sondern hat
eine gewissermaRen funktionale Verbindung, da sie in einer Apostrophe im
Rahmen einer direkten Rede steht. Bei Juvencus handelt es sich um die Szene
der Verkiindigung an Zacharias iiber die zukiinftige Geburt von Johannes (eine
Passage, die, wie wir gesehen haben, der Dichter in einer bestimmten Weise
im Kopf hat, vgl. supra S. 175-176), wihrend es bei Avitus Adam ist, der sich an
Gott wendet, um seine Schuld zu bekennen.
Eine weitere mdgliche Ubernahme (die im Apparat der Hecquet-Noti-Ausgabe
vermerkt ist) findet sich in V. 20 bei der Prifiguration des Heils durch das Kom-
men und Sterben Christi: Vgl. V. 20f. et tamen adueniet tempus, cum crimina ligni
/ per lignum sanet purgetque nouissimus Adam. Die Wendung adueniet tempus ist,
obwohl sie in Prosa in zahlreichen Beispielen mit Variationen vorkommt, in
der Dichtung vor Avitus nur bei Juvencus zu finden, und zwar in Iuvenc. 2,653;
700. Insbesondere in V. 700 (adueniet tempus, cum surget reddita uitae) ist die Pré-
figuration und die semantische Bedeutung des Bildes dieselbe, und die Uber-
nahme wire aufgrund einer Kohirenz von Kontext und Funktion zu erkléren.
Die Spur ist hypothetisch und mit Vorsicht zu betrachten (zumindest unserer
Meinung nach), da die Euangeliorum libri keinen Vorrang unter den Modellen
des SHG haben und die Passage hauptséchlich auf einer Uberarbeitung von
Augustinus’ In Iohannis Euangelium tractatus 12,11 basiert (vgl. Furbetta 2023b,
289-295).

177



178

Luciana Furbetta

dem Evangelium nach Lukas entnommen sind: die Parabel von der
verlorenen Drachme (V. 365f.; Lk 15,8-10), vom verlorenen Schaf (V.
367-370; Lk 15,1-7), vom verlorenen Sohn (V. 370-383; Lk 15,11-32),
vom barmherzigen Samariter (V. 393-406; Lk 10,25-37) und die Um-
kehr des guten Verbrechers am Kreuz (V. 409-419; Lk 23,39-43). Da-
durch nimmt der Bischof eine Position ein, die hinsichtlich der Not-
wendigkeit der Gnade und des Wertes der paenitentia in extremis im
Einklang mit der Sichtweise des Augustinus steht.*

Auch in diesem Gedichtabschnitt fehlt eine intendierte Anspie-
lung auf das Werk des Juvencus und es gibt nur wenige thematische
Beriihrungspunkte.” Zur Bestétigung sei die poetische Neufassung
der Parabel vom verlorenen Schaf angefiihrt, bei der nicht nur der
Ausgangspunkt unterschiedlich ist (der in Iuvenc. 3,410-418 ver-
folgte Hypotext ist Mt 18,12-14, nicht das Lukasevangelium wie bei
Avitus), sondern auch die Form der Konsonanz und Affinitit in der
Anordnung. Hoffmann 2005, 263 spricht bei Avitus von ,,ein[em]
klaren Gegensatz“ zu Tuvenc. 3,417f. (ex istis paruis genitor sic perdere
quemquam / non patitur gaudetque suis increscere regnis); der Satz, der
am Ende der Paraphrase der Parabel steht und dessen moglicher
Aufgriff sich bei Avitus in V. 388f. (diuitiis poterit. Nescis decrescere, ne-
scis / augeri et pleno perstat tibi gloria regno) konkretisiert, bildet den
Abschluss zum letzten Abschnitt mit einem Verweis auf das Leiden
und die Kreuzigung Christi. In diesem Abschnitt zieht der Dichter
die wesentlichen moralischen und spirituellen Lehren der aus dem
Lukasevangelium entnommenen exempla zusammen. Die Anspie-
lung auf den Vers von Juvencus bestiinde in einer Art Gegensatz
zwischen den beiden Bildern und ihrer Bedeutung sowie in der Wie-
deraufnahme in Variation (decrescere [...] regno) des Syntagmas suis
increscere regnis. Wenn man jedoch bedenkt, dass Juvencus in Iuvenc.
4,667f. und 685f. (basierend auf Mt 27,38-44) die Passion Christi pa-
raphrasiert und dieser Abschnitt - der inhaltlich vollkommen kohi-
rent ist - auf den Text von Avitus keinen Einfluss ausiibt, erscheint
es uns ausgeschlossen, dass der Bischof in V. 388f. moglicherweise

46 Indiesem Zusammenhang ist zu verweisen auf Neri 2015.
47 Fiir Kommentare zu diesem Abschnitt sieche Hoffmann 2005, 253-289.



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

Iuvenc. 3,417f. im Hinterkopf hat. Im Wesentlichen zeigen alle Ver-
weise auf die Parabeln und das neutestamentliche Material, das in
die Uberarbeitung von Gen 3,3-28 in De sententia Dei eingeflossen ist,
keine strengen Ubernahmen aus den Euangeliorum libri.

Dies ist auch der Fall in De uirginitate (carm. 6), einem Gedicht,
das Avitus unabhingig von den fiinf carmina verfasst und seiner
Schwester Fuscina als Geschenk gewidmet hat, um sie in ihrer Ent-
scheidung fiir das Nonnenleben zu bestirken. Zudem gilt es als
Lob auf die Wahl und den Wert eines keuschen Lebenswandels.*
Im zentralen pardnetischen Teil nimmt die Komposition die Form
einer ,,Galerie* von weiblichen exempla aus der Heiligen Schrift an,
die jedoch von Paraphrasen des Gleichnisses vom treuen Knecht
(V. 336f.), der Talente (V. 291-337), des verdorrten Feigenbaums (V.
417-439) und der zehn Jungfrauen (V. 495-502) unterbrochen sind.
Anders als Juvencus, der im vierten Buch das Gleichnis vom treuen
Knecht (V. 185-196), das Gleichnis von den zehn Jungfrauen (V.
197-226) und das Gleichnis von den Talenten (V. 227-258) ebenfalls
auf der Grundlage des Matthdusevangeliums paraphrasiert, arbei-
tet Avitus im Allgemeinen selbststdndig, indem er die erzihlerische
Gliederung des Matthdusevangeliums mit exegetischen Elementen
und Erkenntnissen aus der Erzihlung des Evangelisten Lukas ver-
bindet. Die von Flury 1988 vorgeschlagene parallele strukturelle
Analyse hat die Tendenz zur poetischen Amplifikation von Details
aufgezeigt sowie die Freiheit des Bischofs in der Darstellung des Er-
zédhlten im Vergleich zu Juvencus, von dem er anscheinend nicht
besonders beeinflusst ist.*

Wir wollen hier nicht weiter auf das carm. 6 eingehen, das eine
separate Studie und Analyse erfordert, aber durch die durchgefiihr-
ten Untersuchungen der erwidhnten Passagen konnen keine prizi-
sen Berithrungspunkte zwischen den beiden Autoren festgestellt
werden, weder hinsichtlich der Behandlung derselben Episoden
noch spezifischer Ubereinstimmungen auf lexikalischer Ebene, die
auf eine Ableitung oder eine sichere Erinnerung an die Euangelio-

48 Zum carmen siehe Roncoroni 1973; Hecquet-Noti 2010; Mondin 2017.
49 Zu diesem Thema siehe neben Flury 1988 auch De Gianni 2020b.

179



180

Luciana Furbetta

rum libri seitens Avitus hindeuten konnten. Im GroRen und Ganzen
schlieRt, abgesehen von den Passagen, auf die wir uns konzentriert
haben, Hecquet-Notis Apparat der fontes und loci critici fiir das SHG
Juvencus manchmal in umfangreiche Listen von auctores fiir Verse
ein, in denen Avitus Topoi aufgreift, die sowohl bei Autoren und
Exegeten wie Ambrosius und Augustinus, aber auch bei Dichtern
wie Prudentius und Marius Victorius sowie bei heidnischen Autoren
(vor allem Vergil) wiederkehren. In vielen dieser Fille zeigt die
lexikalische Analyse die Nichtberiicksichtigung von Juvencus’ Text.
Folglich fiihrt die Gesamtrevision zu einer Ausdiinnung der ohne-
hin schon spérlichen Zahl von vestigia der Euangeliorum libri. Dies
ist der Fall in V. 14 (iam Pater omnipotens librantis pondere uerbi), der
mit Tuvenc. 1,303 (nec genetrix tanti persensit pondera uerbi) und durch
das pondus des Wortes Gottes mit Iuvenc. 3,368 (ante suos uultos. Tum
uocis pondere multo) in Verbindung gebracht wird. Dieser bildhaf-
te Ausdruck ist jedoch oft wiederkehrend (Hecquet-Noti 1999, 129
Anm. 5), die Formulierung pond* verb* kommt in der Dichtung be-
reits bei Ovid vor (so zum Beispiel am. 3,12,20) und ist auch in der
Prosa hiufig.®

Ahnlich verhilt es sich in V. 57, der Teil einer Rede ist, die der
Schopfergott an sich selbst richtet und die der Entscheidung, den
Menschen nach seinem Bild zu schaffen, vorausgeht (siehe V. 56-58:
nunc homo formetur, summi quem tangat imago / numinis, et nostram
celso donatus honore / induat interius formonsa in mente figuram). Hec-
quet-Noti 1999, 135 Anm. 5 ist der Meinung, dass celso [...] honore
»est un groupe repris a Juvencus 2,177 et 3,541“, wenn wir aber den
Zusammenhang betrachten, ist dieser allgemein und zeigt keine
kontextuellen Verbindungen. In Iuvenc. 2,177f. (nocte sub obscura
celso sublatus honore / primorum procerum Iudaei nominis unus) bezieht
sich die Aussage auf Nikodemus, und diese Wahl zielt darauf ab, den
Rang der Figur hervorzuheben, wihrend die Wendung in Iuvenc.
3,541 (progenies hominis, celso quem cinget honore) in der Darstellung
von Christus, der im Himmel sitzt, wiederkehrt. Beide Passagen von

50 Fiir eine Auswahl von loci similes und einen Kommentar zu den Versen siehe
Schippers 1945, 50 und vor allem Morisi 1996, 64f.



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

Juvencus scheinen nicht einmal auf der mnemonischen Ebene wirk-
sam gewesen zu sein; die Verwendung des Ausdrucks durch Avitus
zeigt also keinen Einbezug von Juvencus’ Passage, und die Formulie-
rung celso [...] honore scheint ohne jegliche aemulative Absicht oder
jegliches Echo gebraucht zu werden.

4 Einige abschlieBende Uberlegungen

Auch wenn alle in diesem Beitrag vorgestellten und diskutierten
Daten unvollstdndig und vorldufig sind, weil sie das Ergebnis sys-
tematischer Arbeiten iiber Iuvenc. 1 und Untersuchungen zu den
Versen des Avitus darstellen und keine wirkliche Bewertung zulas-
sen, scheint es uns auf jeden Fall méglich, einige Uberlegungen zur
Rezeption des Werkes von Juvencus bei den Dichtern des fiinften
und sechsten Jahrhunderts anzustellen, zumindest im gallorémi-
schen Raum: Fiir das erste Buch scheinen der Abschnitt iiber die
Heilsmission Christi und die Verkiindigung an Maria sowie der auf
Nikodemus konzentrierte Abschnitt die Passagen zu sein, auf die
sich die spéteren Autoren besonders konzentrieren. Was Avitus be-
trifft, so scheint das Werk des Juvencus bei der Abfassung seines
Werks prisent zu sein, aber Juvencus ist weder in narrativer noch
in rein funktionaler Hinsicht ein tragendes Vorbild oder ein stdn-
diger Bezugspunkt, und vestigia der Wiederverwendung tauchen
meist unterschwellig auf, ohne Prioritdt im Spiel der Intertexte und
ohne anspielende nachahmende Absicht. Juvencus’ Werk ist wahr-
scheinlich Teil der ,,inneren Bibliothek* des Avitus - wie auch der
anderen Dichter des fiinften und sechsten Jahrhunderts, wie das
Screening der lexikalischen Vorkommen und Ubereinstimmungen
aufgedeckt hat - und taucht in Form von Mosaiksteinen auf, die die
Kennzeichen von Erinnerungen darstellen, von denen vor allem die
natiirliche Intertextualitdt zeugt, die durch die Wiederverwendung
von lexikalischen Mosaiksteinen aus den Euangeliorum libri (Junktu-
ren, Syntagmen und vor allem eindeutige Klauseln) zum Ausdruck
kommt, ausgehend von einer Bezugnahme auf Bilder und Perikopen
des Textes von Juvencus, in denen die thematischen Verbindungen,

181



182

Luciana Furbetta

die Lektiire und die Interpretation des biblischen Hypotextes stér-
ker ausgeprigt sind. In dieser Hinsicht zeigt die Reihe der bisher
analysierten loci als vorherrschende Art und Weise des Einbezugs
punktuelle Zitate (manchmal durch minimale Variation gekenn-
zeichnet), die aber im Wesentlichen auf lexikalische Wiederverwen-
dung beschrinkt sind, ohne spezifische anspielende Implikationen
und wahrscheinlich durch die Beispielhaftigkeit der Euangeliorum li-
bri fiir biblisch inspirierte christliche poetische Produktion evoziert.

Literaturverzeichnis

Arweiler, Alexander, Die Imitation antiker und spatantiker Literatur
in der Dichtung ‘De spiritalis historiae gestis’ des Alcimus Avi-
tus. Mit einem Kommentar zu Avit. Carm. 4,429-540 und 5,526
703, Berlin 1999.

Borrell Vidal, Esperanza, Las palabras de Virgilio en Juvenco, Bar-
celona 1991.

Canali, Luca/Santorelli, Paola, Aquilino Giovenco. Il poema dei Van-
geli, a cura di Luca Canali, introduzione, commento e apparati di
Paola Santorelli, postfazione di Elena Malaspina, collaborazione
di Giulia Canali e di Maria Pellegrini, Milano 2011.

Colombi, Emanuela, L'allusione e la variante: Giovenco e Silio Itali-
co, in: Paolo Mastandrea/Linda Spinazzé (Hrsg.), Nuovi archivi e
mezzi d’analisi per i testi poetici. I lavori del progetto Musisque
Deoque (Venezia, 21-23 giugno 2010), Amsterdam 2011, 157-185.

Colombi, Emanuela, Paene ad verbum. Gli Evangeliorum libri di Gioven-
cotra parafrasi e commento, Cassiodorus 3 (1997) 9-36.

Costanza, Salvatore, Antitesi tra poesia mitologica e filosofica e poe-
sia teologica della verita nei poeti cristiani, in: Salvatore Cos-
tanza (Hrsg.), Poesia epica greca e latina, Soveria Mannelli 1988,
207-223.

De Gianni, Donato, Iuvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020a.



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

De Gianni, Donato, Four Variations on the Theme. “The Withered
Fig Tree” (Mt 21.17-22; Mc 11.12-14.20-25) in Juvencus, Seduli-
us, Avitus of Vienne and Severus of Malaga (?), in: Michele Cut-
ino (Hrsg.), Poetry, Bible and Theology from Late Antiquity to
the Middle Ages, Berlin 2020b, 127-150.

Deproost, Paul-Augustin, Ficta et facta. La condamnation du ‘men-
songe des poetes’ dans la poésie latine chrétienne, Revue d’Etu-
des Augustiniennes 44 (1998) 101-121.

Deproost, Paul-Augustin, La mise en oeuvre du merveilleux épique
dans le poéme De diluvio mundi d’Avit de Vienne, Jahrbuch fiir
Antike und Christentum 34 (1991) 88-103.

Donnini, Mauro, Annotazioni sulla tecnica parafrastica negli Evan-
geliorum libri di Giovenco, Vichiana 1 (1972) 27-45.

Flury, Peter, Juvencus und Alcimus Avitus, Philologus 132 (1988)
286-296.

Fontaine, Jacques, Naissance de la poésie dans I'Occident chrétien.
Esquisse d’une histoire de la poésie latine chrétienne du Il au VI
siécle, Paris 1981.

Furbetta, Luciana, Da Lucrezio a Sidonio Apollinare. Esempi di in-
tertestualita nei versi di Avito di Vienne, in: Lucio Cristante/
Vanni Veronesi (Hrsg.), Il Calamo della memoria, Bd. 7, Trieste
2017, 85-146.

Furbetta, Luciana, Ragionando sulla presenza dei ‘Classici’ nei versi
di Avito di Vienne: appunti sui vv. 232-325 del De originali pecca-
to, Studia Oliveriana 4,4 (2018) 9-43.

Furbetta, Luciana, Lucrezio in Draconzio e nei carmina di Avito di
Vienne, in: Vanni Veronesi (Hrsg.), Il Calamo della memoria, Bd.
8, Trieste 2019, 215-283.

Furbetta, Luciana, Inter facundiae paternae delicias. Interferenze
mnemoniche, testi e intertesti sidoniani nell’opera di Avito di
Vienne: sulle orme del ‘modello’?, in: Anita Di Stefano/Marco
Onorato (Hrsg.) Lo specchio del modello. Orizzonti intertestuali
e Fortleben di Sidonio Apollinare, Messina 2020a, 311-360.

Furbetta, Luciana, Avit de Vienne et Dracontius en rapport : ‘chan-
ter’ et ‘expliquer’ la Bible entre formation scolaire et création

183



184

Luciana Furbetta

poétique, in: Michele Cutino (Hrsg.), Poetry, Bible and Theology
from Late Antiquity to the Middle Ages, Berlin 2020b, 57-73.

Furbetta, Luciana, Esegesi e intertestualita: quale rapporto? Sondag-
gi su selezione, uso e funzione dell’'intertesto nei versi di Claudio
Mario Vittorio e Avito di Vienne (con cenni a Draconzio), in: Do-
nato De Gianni/Stefan Freund (Hrsg.), Das Alte Testament in der
Dichtung der Antike. Paraphrase, Exegese, Intertextualitit und
Figurenzeichnung, Stuttgart 2023a, 169-188.

Furbetta, Luciana, La tradition johannique dans les Carmina d’Avit
de Vienne, in: Michele Cutino (Hrsg.), The Johannine tradition
in Late Antique and Medieval Poetry, Turnhout 2023b, 287-311.

Galli, Francesca, Giovenco. I libri dei Vangeli, Roma 2012.

Green, Roger P.H., Approaching Christian epic: The preface of Ju-
vencus, in: Monica Gale (Hrsg.), Latin epic and didactic poetry
Genre, Tradition and Individuality, Swansea 2004, 203-222.

Green, Roger P.H., Birth and transfiguration: Some gospel episo-
des in Juvencus and Sedulius, in: John Howell David Scourfeld
(Hrsg.), Texts and Culture in Late Antiquity: Inheritance, Autho-
rity and Change, Swansea 2007, 135-170.

Hecquet-Noti, Nicole, Avit de Vienne, Histoire spirituelle. Introduc-
tion, texte critique, traduction et notes, Bd. 1: Chants I-1II, Paris
1999.

Hecquet-Noti, Nicole, Avit de Vienne, Histoire spirituelle. Introduc-
tion, texte critique, traduction et notes, Bd. 2: Chants IV-V, Paris
2005.

Hecquet-Noti, Nicole, Entre exégese et épopée: Présence auctoria-
le dans Juvencus, Sédulius et Avit de Vienne, in: Henriette Ha-
rich-Schwarzbauer/Petra Schierl (Hrsg.), Lateinische Poesie der
Spitantike, Basel 2009, 197-215.

Hecquet-Noti, Nicole, Avit de Vienne, Eloge consolatoire sur la chas-
teté (sur la virginité), introduction, texte critique, traduction et
notes, Paris 2011.

Hecquet-Noti, Nicole, Epopée et prédication: La poétique d’Avit de
Vienne dans le ,,De spiritalis historiae gestis*“, Paris 2022.



Juvencus in der Dichtung des 5.und 6. Jahrhunderts

Hoffmann, Manfred, Alcimus Ecdicius Avitus. De spiritalis historiae
gestis, Buch 3. Einleitung, Ubersetzung, Kommentar, Miinchen
2005.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 4: Johannes-Evangelium, Berlin 1963.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 2: Marcus-Evangelium, Berlin 21970.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 1: Matth&dus-Evangelium, Berlin ?1972.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 3: Lucas-Evangelium, Berlin ?1976.

Kievits, Herman Hendrik, Ad Iuvenci Evangeliorum librum primum
commentarius exegeticus, Groningen 1940.

Mondin, Luca, Quattro note al De virginitate di Avito di Vienne, Bol-
lettino di studi Latini 47 (2017) 675-695.

Morisi, Luca, Una rifessione di poeta cristiano: il primo prologo di
Avito di Vienne, Orpheus 13 (1992) 93-109.

Morisi, Luca, Alcimi Aviti De mundi initio. Introduzione, testo, tradu-
zione e commento, Bologna 1996.

Nazzaro, Antonio V., Praefatio ed epilogus degli Evangeliorum Libri IV di
Giovenco, in: Antonio V. Nazzaro/Rosario Scognamiglio (Hrsg.),
Carminis incentor Christus. Atti del Seminario su ‘Poesia cristiana
tra Oriente e Occidente’, Curtea de Arges (Romania), 6-11 Aprile
2010, Bari 2012, 11-35.

Neri, Marino, Alcimo Avito e 'episodio del buon ladrone (spir. 3,
407-425): tra gratia Dei e paenitentia in extremis, in: Fabio Gas-
ti/Michele Cutino (Hrsg.), Poesia e teologia nella produzione la-
tina dei secoli IV-V, Pavia 2015, 133-148.

Roberts, Michael, The Prologue to Avitus, De spiritalis historiae gestis.
Christian Poetry and poetic Licence, Traditio 36 (1980) 399-407.

Roberts, Michael, Virgil and the Gospels: The Evangeliorum libri IV of
Juvencus, in: Roger Rees (Hrsg.), Romane memento. Vergil in the
Fourth Century, Norfolk 2004, 47-61.

Roncoroni, Angelo, Note al De Virginitate di Avito di Vienne, Athena-
eum n.s. 51 (1973) 122-134.

185



186

Luciana Furbetta

Santorelli, Paola, Giovenco. I libri dei Vangeli, Bd. 2: Introduzione e
commento, Pisa 2005.

Santorelli, Paola, Il Vangelo secondo Giovenco, Auctores Nostri 4
(2006) 479-499.

Schippers, Abraham, Avitus. De mundi initio, Amsterdam 1945.

Schmalzgruber, Hedwig, Studien zum Bibelepos des sogenannten
Cyprianus Gallus. Mit einem Kommentar zu gen. 1-362, Stutt-
gart 2017.

Simonetti Abbolito, Giuseppina, I termini ‘tecnici’ nella parafrasi di
Giovenco, Orpheus 7 (1986) 53-84.

Weber, Robert/Gryson, Roger (Hrsg.), Biblia sacra iuxta Vulgatam,
Stuttgart °2007 [Original: 1969].

Wood, Ian, Avitus of Vienne, the Augustinian Poet, in: Danuta Shan-
zer/Ralph Mathisen (Hrsg.), Culture and Society in Late Antique
Gaul: Revisiting the Sources, Ashgate 2001, 262-27.



Vestigia luvenci bei Ennodius

Christoph Schubert

Abstract: Ennodius of Pavia never mentioned Juvencus by name
in his extensive work. Beyond the use of epic language, in which
numerous similes occur, only a few passages can be identified as
clear references to the Euangeliorum libri. By means of selected
examples, this article presents the gradual degrees of certainty
with which an individual text reference can be made plausible. In
particular, passages from Ennod. dict. 8 (= 69 V.), dict. 24 (= 208 V.),
epist. 1,9 (= 13 V.), opusc. 5 (= 438 V.), opusc. 9 (= 14 V.), carm. 1,9 (=
43 V.) and carm. 1,20 (= 351 V.) are discussed; the correspondences
can be found, among others, in Iuvenc. 2,1-3; 2,488; 3,14-17 and
4,692-696. A possible explanation for why Juvencus was not more
widely quoted probably lies less in the literary profiles of Juvencus
and Ennodius or in the historical circumstances, but in the status
of biblical epics as a para-canonical genre.

Bevor anhand ausgewihlter Beispiele die Spuren, die Juvencus’
Euangeliorum libri im Werk des Ennodius hinterlassen haben, ge-
lesen und gedeutet werden konnen, sind einige Vorbemerkungen
notig. Aus ihnen wird sich ergeben, warum es bereits a limine un-
wahrscheinlich beziehungsweise unmdoglich ist, dass bestimmte
Formen von Intertextualitdt vorkommen, und welche Aussagekraft
die festzustellenden Reminiszenzen und Reprisen haben.

Beinahe das gesamte erhaltene Werk des Ennodius, das einen statt-
lichen MGH-Band fiillt, fallt in den kurzen Zeitraum des ersten Jahr-
zehnts des 6. Jahrhunderts. Es ist ausgesprochen vielgestaltig: Prosa,

187



188

Christoph Schubert

Poesie und prosimetrische Texte sind ebenso wie unterschiedliche
Gattungen (unter anderem Brief, Rede, Biographie, Epigramm, Fest-
gedicht, Reisegedicht, Epithalamium) enthalten.! Allerdings ist
Ennodius kein Bibeldichter und kein Bibelerkldrer. Weder im en-
geren Sinne bibelepische Gedichte noch poetische oder prosaische
Texte, in denen biblische Stoffe erzihlend, auslegend oder meditie-
rend im Mittelpunkt stehen, finden sich, nimmt man einige wenige
Hymnen aus, im erhaltenen Werk. Ob sich dies nach der Wahl zum
Bischof mit den neuen Aufgaben insbesondere als Prediger dnderte,
muss unklar bleiben, da aus dieser Zeit keine Texte mehr erhalten
sind. Damit steht er, soweit es fiir uns fassbar ist, aullerhalb der von
Juvencus begriindeten Gattung und kann gewissermallen als Test-
fall dafiir dienen, wie viel aus der Bibelepik, einem gerne als Leit-
gattung christlicher Poesie in der Spatantike betrachteten Genre,
in die allgemeine literarische Kultur der spdtesten Antike iiberge-
gangen war, die Ennodius in doppelter Hinsicht zu représentieren
vermag. Als hochgebildeter Autor, der, noch fest in der romischen
Schultradition stehend, iiber eine breite Kenntnis sowohl paganer
als auch christlicher Texte verfiigt, bedient er sich einerseits die-
ser Tradition bei der Abfassung seiner eigenen Werke, andererseits
spricht er auch immer wieder explizit und ausfiihrlich tiber das
Thema Bildung.? Die in den vergangenen drei Jahrzehnten kraftig
angewachsene einschlégige Forschung konnte daher die intensiven
Aufnahmen paganer und christlicher Texte nicht {ibersehen, deren
deutlichste schon Vogel (MGH) und von Hartel (CSEL) in ihren Werk-
ausgaben notierten.® Selbstverstindlich sind die Schulautoren

1  Zur Orientierung iiber Leben und Werk sei auf die Studien von Kennell 2000,
Polara 2006, Schréder 2007 und Urlacher-Becht 2014, 9-26 sowie auf die Ein-
leitung bei Gioanni 2006a, VII-CXCVI verwiesen. Zur Werkchronologie Bartlett
2003; Gioanni 2006b; Marconi 2013.

2 Ein besonders markantes Beispiel ist die prosimetrische Paraenesis didascalica
(Ennod. opusc. 6 = 452 V.), sieche dazu Rallo Freni 1970; Moretti 2001; Polara
2011; Marconi 2012-2013; Zarini 2016b und Mondin 2017 mit dem Nachweis
einer Fiille rezipierter Autoren.

3 Hartel 1882, 612f.; Vogel 1885, 332f.; Ennodius wird im Folgenden, soweit nicht
anders angegeben, nach Vogel 1885, Juvencus nach Huemer 1891 zitiert. Die
beigegebenen Ubersetzungen stammen vom Verfasser.



Vestigia luvenci bei Ennodius

vertreten, allen voran Vergil, aber auch Terenz, Cicero und Sallust;
eine wichtigere Rolle spielen Lucan und Statius; gelesen hat Enno-
dius auch Horaz, Laberius, Ovid, Martial, Juvenal, Claudian und die
pseudo-quintilianeischen Deklamationen, sich mit den Epistologra-
phen wie Symmachus intensiv auseinandergesetzt, von Ambrosius
nicht nur die Hymnen, sondern auch Prosawerke studiert, daneben
auch Augustin, ohne dessen Confessiones seine eigene Lebensbeichte
nicht denkbar ist,* unter den christlichen Dichtern Paulinus von
Nola, Prudentius, Sedulius und besonders Sidonius Apollinaris er-
kennbar aufgegriffen.®

Auf den ersten Blick mag es daher verwundern, dass Juvencus
nicht nur in den Similienapparaten der genannten Ausgaben nicht
vorkommt, sondern auch im Kommentar von Stéphane Gioannis
neuer Ausgabe der Briefe, soweit ich sehe, nicht erwdhnt wird
und in den gelehrten Sammelbinden der Giornate Ennodiane
nur auf einzelnen Seiten und dies fast nur fiir typisch christliche
Erscheinungen motivischer oder sprachlicher Art auftaucht, ja
iberhaupt in den Studien zu Ennodius keine irgendwie relevante
Rolle spielt; umgekehrt kommt Ennodius in der Juvencus-
Forschung als Rezipient der Euangelia nicht eigentlich vor. Als
Beispiele genannt seien der gediegene Juvencus-Kommentar

4  Courcelle 1958, 451-453.

5  AusderFiille der Literatur sei hingewiesen auf Consolino 1999, 76-80 (Gesamt-
panorama), Di Rienzo 2003 (Bibel), Consolino 2006b (Bibel und Klassiker), Urla-
cher 2006 (Paulinus von Nola, mit Uberblick zu den Dichterreminiszenzen ebd.,
189-191), Di Rienzo 2011 (Hymnen des Ambrosius), Condorelli 2011 (Sidonius),
Furbetta 2013, 54-63 (Sidonius in den Episteln), Zarini 2016b (Prudentius), fiir
die pagane Seite auf Pavlovskis 1965, 172f. (Statius in Ennod. carm. 1,4), Gasti
2018 (Ovid), Adamik 2014 (Martial), Gasti 2008 (Claudian), Rohr 1995, 29 und
218f. (Claudian im Panegyricus dictus Theoderico), Rota 2001 (Vergil und Lucan
in eben diesem Werk mit Gesamtiiberblick iiber die Dichterverwendung ebd.,
32-34) und vor allem Rota 2002, 117-132 (Quellen des Panegyricus). Eine umfas-
sende Studie zur imitatio auctorum des Ennodius fehlt, wie auch zur Rezeption
des Ennodius in der Folgezeit. Ansitze dazu u.a. bei Navarra 1979.

6 Neben den vier Binden der Giornate Ennodianae (Gasti 2001; D’Angelo 2003;
Gasti 2006; Condorelli/Di Rienzo 2011) kann besonders auf die verschiedenen
kommentierten Teilausgaben und die Sammelbidnde Bruzzone/Fo/Piacente
2021 (Beitrige von Gasti und Giannotti), Gasti 2021, Gasti 2022 und Gasti 2023
hingewiesen werden.

189



190

Christoph Schubert

von Donato De Gianni, in dem der Maildnder Diakon nur fiir den
spezifisch christlichen Wortgebrauch von gremium, tributum und
uates und fiir die Formel in aula regni stets als einer von mehreren
christlichen Autoren angefiihrt wird, und die neue Ubersetzung
der Dichtung des Ennodius von Mulligan, der im Kommentar an
insgesamt sechs Stellen und dies teils nur vorsichtig das Vorbild
des Juvencus vermutet.” Dieses Bild, Juvencus habe fiir Ennodius
eine allenfalls nebensichliche Bedeutung besessen, bestitigt
sich derzeit in der Projektarbeit zu den christlichen Quellen des
Ennodius, die von Martina Cofano durchgefiihrt wird.® Auch
wenn eine gewisse Nachlese zu halten ist und sich die spezifischen
Beriithrungen zwischen beiden Autoren vermehren lassen, bleibt
das Gesamtbild unveriandert: Ennodius hat Juvencus - und diese
Beobachtung lisst sich auf alle spiteren Bibeldichter ausdehnen
- im markanten Gegensatz zu paganen Dichtern wie Vergil, aber
auch zu christlichen wie Paulinus von Nola und Sidonius kaum je
deutlich rezipiert, obwohl ihm aufgrund seiner Belesenheit und
seiner weitgespannten Kontakte der Text des Juvencus, wie die
vorhandenen Spuren bestitigen, zweifellos bekannt war.

Die nichstliegende Erkldrung fiir diesen zunichst vielleicht
enttduschenden Befund ist gewiss die nicht-biblische und nicht-
epische Ausrichtung von Ennodius’ Schriften, die eine groRfldchige

7  Siehe De Gianni 2020, 85f. zu Iuvenc. 4,5f. (und 3,395 die Junktur tributum dis-
soluere wie u.a. bei Ennod. epist. 1,6,5); 103 zu Iuvenc. 4,34 (Hinweis u.a. auf
Ennod. carm. 2,13,7 fiir die christliche Verwendung von aula fiir Gottes Herr-
schaft und Sitz im Himmel); 264 zu Iuvenc. 4,404 (uates, anders als hier, auch
fiir den Bischof u.a. bei Ennodius); 348 zu Iuvenc. 4,589 (Ennod. carm. 1,9,54 als
ein Beleg unter mehreren fiir die kaiserzeitliche Bedeutungserweiterung von
gremium). Mulligan 2022, 155 Anm. 35 (Ennod. carm. 1,9,32 (= 43 V.) ~ Iuvenc.
1,169 gracili uoce); 158 Anm. 88 (Ennod. carm. 1,9,162 (= 43 V.) ~ Iuvenc. 3,15 lux
aurea uitae); 202 Anm. 635 (Ennod. carm. 2,60,3 (= 183 V.) ~ Iuvenc. 3,225 astri-
fero Olympo); 206 Anm. 688 (Ennod. carm. 2,3,5 (= 70 V.) ~ Iuvenc. 3,45 mens recti
nescia); 217 Anm. 834 (Ennod. carm. 2,23,2 (= 131 V.) ~ Iuvenc. 2,796 bona semi-
na); 230 Anm. 973 (Ennod. carm. 2,90,5 (= 208 V.) ~ luvenc. 2,353 pectora clausa).
Vielleicht ist es kein Zufall, dass auch Ceccarelli 2006 in seiner Untersuchung
zum Hexameter des Ennodius Juvencus nicht als Vergleichstext beriicksichtigt
hat, so dass die Frage eines mdglichen Einflusses im Bereich der Metrik vor-
ldufig offen bleiben muss.

8  Thr sei an dieser Stelle fiir wichtige Hinweise herzlich gedankt.



Vestigia luvenci bei Ennodius

Rezeption insbesondere struktureller Art von vornherein
ausschliet. Dennoch hitten sich geniigend Gelegenheiten geboten,
auf Juvencus im Kleinen zu rekurrieren. Angesichts von Ennodius’
Hang, sein eigenes Bildungskonzept zu thematisieren, wire eine
intensivere Rezeption der praefatio des Juvencus zu erwarten.’ Auch
die hagiographischen Texte hitten Raum dafiir geboten, wenigstens
in Vergleichen und Exkursen Anspielungen auf den Christus des
Juvencus und einzelne biblische Perikopen unterzubringen. Selbst
die Briefe und die Gelegenheitsdichtung hitten sich mit Juvencus-
Zitaten schmiicken oder mit Wendungen aus den Euangelia
anreichern lassen. Aber Ennodius zitiert Juvencus nie und greift ihn
sprachlich nur vereinzelt auf.

Daher konnte man mdglicherweise an eine dsthetische
Inkompatibilitit des Stils des Juvencus, der sich aufs Ganze gesehen
doch durch - oft raffinierte - Schlichtheit auszeichnet, mit dem
Stil des Ennodius denken, der als Erbe des Konzepts des jeweled
style auf Uberraschungseffekte und oft auf sprachlich-stilistische
Komplexitit setzt.”® Nicht umsonst meinte Arnulf von Lisieux, ihn
als ,Innodius‘ fiir die schwer verstidndliche Ausdrucksweise und die
verschlungenen Sitze tadeln zu miissen. Doch hat dies Ennodius
nicht daran gehindert, sich bei Cicero und Ambrosius zu bedienen
und immer wieder Vergil anzuzitieren, die alle denkbar weit vom
Jjeweled style entfernt sind.

Esbleibt die Erkldrung, dass Juvencus und mit ihm zusammen die
gesamte Bibeldichtung des 4. und 5. Jahrhunderts fiir Ennodius und
sein Publikum, die gebildete Oberschicht im ostgotisch gewordenen

9  Esist bezeichnend, dass Consolino 2006a, 107 und Rota 2008, 211; 213 und 214
innerhalb des programmatisch besonders wichtigen carm. 1,9 nur wenige und
ganz pauschale motivische Verbindungen zu Juvencus entdecken konnten,
wihrend Paulinus von Nola, Sidonius und Avitus deutlich aufgenommen wer-
den.

10 Zum Konzept des jeweled style Roberts 1989 und mit Ergdnzungen Hartman/
Kaufmann 2023, darin mit Beispielen aus carm. 1,9 (= 43 V.) Schubert 2023,
134-137. Zum literarischen bzw. poetischen Programm des Ennodius vgl. u.a.
Rallo Freni 1978; Polara 1993; Vandone 2001; Vandone 2004; Zarini 2016a;
Mondin 2022. Nach wie vor hilfreich zu Sprache und Stil des Ennodius Dubois
1903.

191



192

Christoph Schubert

Norditalien des frithen 6. Jahrhunderts, nicht den Status besaR,
der ihn als Referenzautor interessant gemacht hitte. Theologisch-
dogmatische Griinde fallen hierfiir wohl aus. Denn auch wenn
sich Christologie, Mariologie, Trinitdtslehre und Ekklesiologie
von Juvencus bis Ennodius erheblich weiterentwickelt hatten und
unter Konstantin noch unanst6Rige Formulierungen inzwischen
unter Hiresieverdacht fallen konnten, bietet doch gerade Juvencus
so wenig explizite Exegese und hilt sich so unverfinglich an den
biblischen Bericht, dass man sich dogmatische Vorbehalte, die im
Ubrigen auch das Mittelalter ihm gegeniiber nicht entwickelt hat,
schwer vorstellen kann. Auch dass die Gattung Bibeldichtung ihren
Zenit tiberschritten hitte, unmodern geworden und deswegen kein
Referenzpunkt mehr gewesen wire, ldsst sich nicht behaupten,
wird sie doch von Arator, mit dem Ennodius sogar personlich
bekannt war, Jahrzehnte spater noch fortgefiihrt. Selbst wenn man
in Anschlag bringt, dass die Bibeldichtung den Sprung in den Kanon
der Schulautoren noch nicht geschafft hatte, hitte dies fiir Ennodius
und die Bildungselite, fiir die er schreibt, kein grundsitzliches
Hindernis darstellen sollen, nicht auch weitere Texte zu bespielen,
unter denen Juvencus’ Werk gerade angesichts des Renommees der
Epik als Gattung einen prominenten Platz hitte einnehmen konnen.

Moglicherweise ist daher zu erwidgen, dass die fehlende
Strahlkraft der Bibeldichtung mit Juvencus an ihrer Spitze
innere Griinde hat, die in der Gattung selbst liegen. Bibelepik ist
bekanntlich in doppelter Weise heteronom, inhaltlich auf die Bibel
als unverdnderbaren kanonischen Text bezogen, formal seit und
durch Juvencus an der klassischen paganen Epik ausgerichtet. Die
Entwicklung der Gattung ldsst sich als eine Kette von Versuchen
lesen, diese doppelte Determination zu lockern und sich partiell
von ihr zu befreien. Aber aus sich selbst heraus kann die Bibelepik
an ihrer Determination nichts veridndern, um den Kanon durch
sich selbst zu erweitern oder die kanonische Stellung etwa der
klassischen Epik zu iibernehmen, weil sie sonst ihre raison d’étre
verlore, die eben in der doppelten Bezogenheit auf kanonische
GroRen liegt. Ein Vordringen in den engeren Kanon scheint ihr also
per se verwehrt: Unter den Bedingungen der Spitantike fehlt der



Vestigia luvenci bei Ennodius

Bibelepik qua heteronomer Unselbstandigkeit in gewisser Weise die
Kanonfihigkeit, die sie erst nach dem endgiiltigen Zusammenbruch
der antiken Kultur und ihrer Axiologien erhalten wird. Da als
Referenztexte, mit denen ein antiker Autor arbeiten kann, aber
stets in besonderer Weise die Texte des engeren Kanons fungieren,
war es vielleicht unvermeidlich, dass Ennodius oft auf die Bibel und
auf Vergil, aber nur selten auf Juvencus rekurrierte. Jedenfalls kann
sein Beispiel davor warnen, die Reichweite der Bibelepiker und
ihren Einfluss auf die spatantike Literatur zu tiberschitzen.

Innerhalb dieser Grenzen sind die folgenden Beobachtungen zu ei-
nigen Einzelstellen zu sehen, die exemplarisch typische Kategorien
der Beriihrung zwischen Ennodius und Juvencus veranschaulichen
sollen. Sie sind sowohl der Dichtung als auch der Prosa des Mailén-
der Diakons entnommen.

Im Mittelteil seiner achten dictio, der Praefatio dicta Lupicino quando
in auditorio traditus est Deuterio u.s.,'* gibt Ennodius seinem Neffen,
dem Studenten Lupicinus, anlisslich des Studienbeginns bei Deute-
rius aus dem Mund seiner Grofviter in einer mahnenden Anspra-
che guten Rat mit auf den Weg (Ennod. dict. 8 (= 69 V.),6):

India multo sudore quo se iactat hebenum nutrit. Sabei uirga cespitis manu
cessante non proficit. Industria fecit, quod Paestaneis rosas dumeta pepere-
runt; quas de spinis ceu terrae sidera labor exigit. Felix est operantis instantia,
quotiens glebis uberibus manus adhibetur. Tunc fessa brachia suco effusae
ualitudinis intumiscunt, quando integrum fenus ruricolis arua dissoluunt.

Indien ndhrt mit viel Schweil den Ebenholzbaum, dessen es sich
rithmt. Der Trieb aus dem sabdischen Astegewirr entwickelt sich nicht
schon, wenn die Hand erschlafft. FleiR fithrte dazu, dass den P4stanern
das Gestriipp Rosen gebar, welche die Arbeit gleichsam wie Sterne der
Erde aus den Dornen hervorzwang. Vom Gliick gesegnet ist die Beharr-
lichkeit des Ackermanns, sooft Hand an fruchtbare Schollen gelegt
wird. Dann schwellen die miiden Arme vom Saft (zuvor) verausgabter

11 Zudieser dictio und ihrem Adressaten siehe Kennell 2000, 52; 58; 137f. und Ur-
lacher-Becht 2014, 118f.

193



194

Christoph Schubert

Tiichtigkeit, wenn die Felder den Landleuten den vollen Ertrag samt
Zinsen erstatten.

Die hier gebotene Beispielkette berithmter Kulturpflanzen (indi-
sches Ebenholz, arabischer Weihrauch, Rosen von Pistum)™ ver-
anschaulicht, dass auch bei guten natiirlichen Anlagen FleifR und
harte Arbeit nétig bleiben, um etwas Rechtes aus sich zu machen. In
diesem Zusammenhang gebraucht Ennodius die poetische Junktur
glebis uberibus, und nur um sie soll es gehen. Fiir den Ausdruck sind
folgende Stellen zu vergleichen:

Verg. Aen. 1,531 (=3,164)  terra antiqua, potens armis atque ubere glebae

Sen. Oed. 156 non rura uirent ubere glebae

Lucan. 3,68 ubere uix glaebae superat

Opt. Porf. carm. 17,20 Aonii frutices pietas iuuat ubere gleba

Iuvenc. 2,751 uberibus uero dantur quae semina glebis

Cypr. Gall. gen. 143 nam prior uberibus fuerant quae prosata glebis
Cypr. Gall. exod. 967 uberibus glebis bis ternos cultor in annos
Prosp. ingrat. 475 ubere ceu gleba subsistat et arte colentis

Drac. laud. dei 3,312 si tellus fecunda foret nimis ubere glebae

An der Serie der Parallelstellen ist leicht abzulesen, dass Vergil
die Kombination von uber und gleba mit dem schénen Vers, der bei
ihm das alte Italien beschreibt, in die Dichtung eingefiihrt hat. Bei
Optatian ist sie erstmals in den doppelten Ablativ ubere gleba ver-
setzt, pluralisch wird sie erstmals von Juvencus und dann zweimal

12 Ennodius nimmt seine Beispiele aus der Dichtung. Ebenholz und Weihrauch
kombiniert Verg. georg. 2,116f. sola India nigrum / fert hebenum, solis est turea
uirga Sabaeis (es folgt ein Vergleich mit der Saturnia tellus Italien) und Verg.
georg. 1,57 India mittit ebur, molles sua tura Sabaei (den berithmten Vers zitiert
Sen. epist. 87,19, der daraus die weise Notigung der Natur zum kommerziellen
Austausch unter den Vélkern ableitet); die zweimal im Jahr blithenden Rosen
von Péstum sind ein fester poetischer Topos, vgl. nur Ov. Pont. 2,4,27-29 nec
Babylon aestum nec frigora Pontus habebit, / calthaque Paestanas uincet odore rosas,
/ quam tibi nostrarum ueniant oblinia rerum; Mart. 4,42,9f. frons breuis atque modus
leuiter sit naribus uncis, / Paestanis rubeant aemula labra rosis.; AL 646 R De rosis na-
scentibus 10f. Vidi Paestano gaudere rosaria cultu / exoriente nouo roscida Lucifero.

13 Neben den genannten Stellen kommt die Junktur in abgewandelter Form nur
noch Avien. orb. terr. 1000f. und Rut. Nam. 1,352 vor.



Vestigia luvenci bei Ennodius

vom Heptateuchdichter verwendet. Juvencus gibt an der Stelle das
Gleichnis vom Simann (Mt 13,3-20) wieder und bezeichnet mit
uberibus glebis das gute Land, auf dem der Weizen 100fach, 60fach
und 30fach Frucht bringt. Der Heptateuchdichter verwendet den
Ausdruck fiir das Land, von dem Kain die Erstlingsfriichte fiir sein
Opfer nimmt (Gen 4,3) beziehungsweise fiir die Vorschrift, dass das
Land jedes siebte Jahr in den Genuss der Ackerbrache kommen soll
(Ex 23,10f.). Inhaltlich steht das biblische Gleichnis bei Juvencus in
einer gewissen Ndhe zur Pardnese des Ennodius, nicht die guten An-
lagen durch Faulheit zu verderben, sondern durch FleiR zu kulti-
vieren, insofern in beiden Fillen positive und negative Alternativen
gezeigt werden. Allerdings ist die Vorstellung nicht identisch. Wih-
rend bei Ennodius aktive Arbeit verlangt wird, um die Kultivierung
selbst durchzufithren, wird im Gleichnis die Tatsache veranschau-
licht, dass das Wort auch auf taube Ohren treffen kann, die es nicht
annehmen und keine Frucht bringen. Angesichts der umgebenden
Landwirtschaftssymbolik bei Ennodius wird man nur aus uberibus
glebis keine intertextuelle Referenz auf Juvencus behaupten wollen,
sondern eher vermuten, dass Ennodius eine epische Formel ohne
konkreten Anspielungscharakter verwenden wollte beziehungswei-
se eher als von Juvencus von Vergil geleitet wurde, der den Acker-
bau auf der fruchtbaren Erde Italiens den natiirlichen Segnungen
anderer Weltregionen, darunter Indiens mit Ebenholz und Arabiens
mit Weihrauch, gegeniiberstellt. Fille wie diese begegnen hiufiger;
sie rechtfertigen auch in ihrer Masse nicht die Annahme intensive-
rer Juvencus-Rezeption.™

14 Zur Veranschaulichung liste ich einige Beispiele von Junkturen auf, auf die
die Kookkurenzensuche mit der von der University at Buffalo erstellten On-
line-Datenbank ,,Tesserae* fithrt: Ennod. epist. 1,5,2 obicibus claudenda pa-
tuissent (Iuvenc. 4,384 reuulsis obicibus patuit; 706 patuere repulsis obicibus); En-
nod. epist. 1,18,4 in ipso uitae limine, epist. 6,16 ab ipso uitae limine und epigr.
1,5 limina uitae (Tuvenc. 4,27 sub limina uitae); Ennod. epist. 2,25,2 Christo prose-
quente (Iuvenc. 3,435 Christus prosequitur; 3,704 prosequitur Christus); Ennod.
epist. 4,4,1 subolem dicimus (Iuvenc. 4,709 subolem dixere); Ennod. carm. 4,87
spes unica (luvenc. 3,521; 535 spes unica); Ennod. carm. 9,90 limina lucis (luvenc.
3,314 limine lucis); Ennod. carm. 19,14 iecit semen (Iuvenc. 1,634 iaciunt semina;
2,795 iacit semina; auf die zweite Stelle weist auch Mulligan 2022, 217 Anm. 834
hin); Ennod. carm. 9,107 tum fatur (Iuvenc. 2,413; 3,185; 187; 513; 4,330 tum

195



196 Christoph Schubert

Beim nichsten Beispiel handelt es sich um die Schlussverse von En-
nodius’ Hymnus auf den Heiligen Martin (Ennod. carm. 1,20 (= 351
V.),30-32):

Conpulsus ad antistitem 30
uotum repugnans induit,
quod sancta conpleuit fides.

Zum Bischofsamt gezwungen, legt
er ungern das Geliibde ab,
das heil’ger Glaube voll erfiillt.

Aus der Dichtung vor Ennodius sind hier zum letzten Vers folgende
Stellen zu vergleichen:

Publil. vV 9 ubicumque pudor est, semper ibi sancta est fides.
Verg. Aen. 7,365 quid tua sancta fides?

Sil. 13,749 o pietas, o sancta fides, o uera propago

Mart. 9,84,2 (cum tua) staret pro domino Caesare sancta fides
Mart. 10,44,8 ut potior uita sit tibi sancta fides

Tuvenc. 2,437f. ut uobis subigat uirtutes daemonis atri / sancta fides

Prud. c. Symm. 2,503 o pietas, o sancta fides

Paul. Nol. carm. 31,547  nam quem sancta fides et nescia criminis aetas
Prosp. ingrat. 48 sed sancta fides examine in illo / uicit

Alc. Avit. carm. 6,152 indicit sed sancta fides, ut [...]

Ganz ans Ende des Hymnus hat Ennodius gewissermallen emblema-
tisch die Junktur sancta fides gesetzt. Wir finden sie bei Vergil und
Silius, bei Prudentius und Paulinus von Nola und auch bei Juvencus.
Hier sendet Jesus seine Jiinger aus zu predigen, zu heilen und Ddmo-
nen auszutreiben (Mt 10,5-15). Dieser Kontext ist fiir eine Ubertra-
gung auf Martin, der nach Sulpicius Severus ebenfalls immer wie-

fatur); Ennod. carm. 18,9 pauore cordis (Iuvenc. 1,14 corde pauorem, 3,104 und
4,709 corda pauore); Ennod. epigr. 17,9 satiatus pectora (Iuvenc. 2,309 pectus sa-
tiabitur); epigr. 110,3 procul hinc Bellona recede (Iuvenc. 3,300 procul hinc inquit
procul effuge daemon). Einige weitere epische Formeln, die Juvencus und Enno-
dius bieten, nennt Mulligan 2022, 176 Anm. 325 (gurgitis unda); 205 Anm. 675
(indubitata fides); 208 Anm. 711 (submittunt colla).



Vestigia luvenci bei Ennodius

der Ddmonen iiberwand," hervorragend geeignet, zumal Ennodius
selbst in der vorausgehenden Strophe auf Martins Sieg iiber bose
Geister zu sprechen kommt (Ennod. carm. 1,20 (= 351 V.),25 de plebe
lusit daemonum). Andererseits ist sancta fides auch an allen anderen
christlichen Belegstellen heiligenmifRiger Glaube, so dass sich eine
Einzeltextreferenz auf Juvencus nicht zwingend ergibt;'° allerdings
liegt sie im Bereich des Moglichen.

Mit dem nédchsten Beispiel kehren wir zur dictio fiir Lupicinus
zuriick. Ennodius fasst die bei ihm selbst erhaltene Ausbildung ohne
Understatement so zusammen (Ennod. dict. 8 (= 69 V.),15):

In summam, ut dixi, caelum pulsat magistri opinio perfectione discipuli.

Kurzum, wie ich sagte, dringt bis zum Himmel der 6ffentliche Ruf des
Lehrers durch die Vollkommenbheit des Schiilers.

Bei caelum pulsare handelt es sich im Gegensatz zu den beiden ers-
ten Beispielen um keine klassische Junktur, sondern eine spatantike
Bildung, die in der Dichtung erstmals und dies gleich doppelt bei
Juvencus begegnet, im Ubrigen aber nicht allzu héufig ist:

Iuvenc. 1,266 horrendis grauiter caelum pulsare querellis
Iuvenc. 3,172 et rapidae caelum pulsans uaesania uocis
Avien. orb. terr. 1080 consurgunt pinus et caelum sibila pulsant
Ps-Cypr. sodom. 21 pulsabat caelum inuidia

Cypr. Gall. iud. 529 aethera pulsabat uertex caelumque tenebat
Alc. Avit. carm. 4,379 pectora tunduntur, caelum suspiria pulsant

CIL 8,212 (= CLE 1552),78  stat sublimis honor uicinaque nubila pulsat"’

15 Vgl. nur Sulp. Sev. Mart. 17; 21f.; 24.

16 Als von Ennodius geschickt zur Uberlagerung von christlichem und paganem
Gehalt von fides eingesetzte Junktur deutet Urlacher-Becht 2014, 285 die Stelle.
Ebd. 297 zu ater als typisch christlichem Attribut von Didmonen (bei Ennod.
carm. 1,10,14), wofiir beispielhalber auf Iuvenc. 2,437 verwiesen wird.

17 Vgl. auBerdem ThLL X,2 2605 s.v. pulsare fiir weitere Belege der Bedeutung pul-
sare = tangere [caelum, terram, aera sim.].

197



198

Christoph Schubert

Wihrend bei Ennodius der Kontext eindeutig positiv ist, ist er bei
Juvencus allerdings in beiden Féllen negativ. Im ersten Buch klagen
die Miitter nach dem bethlehemitischen Kindermord dem Himmel
ihr Leid, im dritten Buch dringt die Listerung, die den Menschen
innerlich unrein macht, bis an den Himmel (Mt 15,19). Eine kon-
textuelle Beziehung zu Ennodius und Lupicinus ist in keinem der
beiden Fille auszumachen, so dass man wohl annehmen muss, dass
Ennodius die expressive Junktur zwar Juvencus abgelauscht, aber
ohne Riicksicht auf ihre Verwendung in den Euangeliorum libri nur
als solche zur Veredelung des Schlusses seiner dictio verwendet hat.

Die 24. Dictio ex tempore, quam ipse Deuterius iniunxit, eine schulische
Deklamation, wird mit drei Distichen eingeleitet, die als Thema
der angeblich extemporierten Rede die betriibliche Lage des grie-
chischen Helden Diomedes angeben, der aus Troja heil iibers Meer
zuriickgekommen war und feststellen musste, dass seine Frau nicht
auf ihn gewartet hatte.’® Der poetische Ton ist damit gesetzt. Die
folgende Passage bildet den Schluss der kurzen adlocutio, in dem
sich der traurige Held zuriick aufs Meer wiinscht, um der Ehemisere
an Land zu entgehen (Ennod. dict. 24 (= 208 V.),8):

Recipiat nos pro remediis exosa nauigatio et lassatae rudentibus manus stup-
pea rursus uincla meditentur. Haereat clauis dextera, ut frenatae puppis per
gubernaculum iura moderetur. Depictus sideribus axis reddatur aspectui. Dis-
positionis nostrae itinera noctium dirigantur indiciis. Sit solacium luminibus
meis, si profanati non uideatur terra coniugii. Fugiamus patriam, in qua tale
effectum est matrimonium nostrum, quod et amisisse pudeat nec haueant
uota recipere.

Soll uns doch als Heilmittel die verhasste Seefahrt wieder zuriickha-
ben und die von den Tauen ermiideten Hiande wieder diese hanfernen
Fesseln bedachtsam fiihren. Soll doch meine Rechte an den Kniippeln
hingen, dass sie den Lauf des gebidndigten Schiffs mittels des Steuer-

18 Ennod. dict. 24 (= 208 V.) THEMA Perfunctus pelago Diomedes tutus in aruis / nau-
fragium deflet, quod sine limfa fuit. / Quam propter uarios contendens uicerat aestus,
/ uxor ad alterius transierat copulam. / Causa querellarum simulato nomine uera est.
/ Huius uerba, precor, comite uos placidi.



Vestigia luvenci bei Ennodius 199

ruders recht lenkt. Soll doch der mit Sternen bemalte Himmelspol dem
Blick zuriickgegeben werden. Soll doch wieder und wieder der Kurs,
den unsere Kunst bestimmt, nach den Zeichen der Nacht ausgerichtet
werden. Ein Trost sei es meinen Augen, wenn das Land des entheilig-
ten Ehebundes nicht in Sicht kommt. Lasst uns die Heimat flichen, in
der unsere Ehe zu einer solchen wurde, dass es einen mit Scham er-
fiillt, sie verloren zu haben, und das Wiinschen kein Verlangen tragt,
sie zuriickzubekommen.

Teil der hochrhetorischen Selbstansprache ist es, wieder auf hoher
See die Sterne am Himmel als Orientierungsmarken nutzen zu kon-
nen (depictus sideribus axis reddatur aspectui). Den Himmel wie mit
Sternen bemalt zu beschreiben, ist ein poetischer Ausdruck, der
sich auch bei Juvencus findet und der bei ihm zu Beginn des zweiten
Buches, also an exponierter Stelle, Teil einer epischen Zeitangabe
fiir den Einbruch der Nacht ist (Iuvenc. 2,1-3):

Iamque dies prono decedens lumine pontum
inciderat, furuamque super nox caerula pallam
sidereis pictam flammis per inane trahebat.

Und schon war vergehend der Tag mit sich senkendem Licht in die
Meerflut gefallen und durch den Luftraum zog die schwirzliche Nacht
dariiber den dunklen, mit Sternenflammen gezierten Mantel.

Freilich ist der hiibsche Gedanke nicht singulir. Zu vergleichen sind
insbesondere:

Varro Men. 92 Mundus domus est maxima homulli
quam quinque altitonae fragmine zonae
cingunt, per quam limbus pictus
bis sex signis stellumicantibus
altus in obliquo aethere Lunae 5
bigas acceptat.

Varro Men. 269 Repente noctis circiter meridie
cum pictus aer feruidis late ignibus
caeli chorean astricen ostenderet



200

Christoph Schubert

Sen. Thy. 834 uaga picti sidera mundi

Auson. 4 Green (=317 S.),7 picti [...] plaga lactea caeli

Eine spezielle sprachliche oder inhaltliche Nidhe der Stellen bei En-
nodius und Juvencus wird man gegeniiber den anderen hier in Aus-
wahl angegebenen Parallelen zunéchst nicht feststellen konnen. In-
tertextuell interessant wird die Juvencus-Stelle allerdings dadurch,
dass in ihrer Fortsetzung zunichst vom Unwesen, das die Ddmonen
bei Nacht treiben, die Rede ist und Jesus beim ndchsten Tagesan-
bruch, nur sechs Verse nach unserer Stelle, ein Schiff vorbereiten
lasst und in See sticht, gerade so wie es sich hier Diomedes ausmalt,
um seiner von Eros besessenen Frau zu entkommen.

Dafiir, dass Ennodius den Anfang des zweiten Buchs der Euangelia
benutzt haben kénnte, spricht eine weitere Berithrung im Kerzen-
segen (Benedictio Cerei, Ennod. opusc. 9 (= 14 V.),4)":

Quis haec omnia et fecit ex nihilo et per lucis ianuam a perpetuae noctis furua
densitate discreuit? Fecitque perenniter laudanda dispositione piissimus post
lucis claritatem non horreri tenebras reuertentes per dierum dies.

Wer hat das alles aus Nichts gemacht und durch die Pforte des Lichts
von der dichten Diisternis dauernder Nacht geschieden und hat voller
Gnade durch ewig zu preisende Ordnung bewirkt, dass nach der Hellig-
keit des Lichts kein Schrecken ist vor der Tag um Tag zuriickkehrenden
Finsternis?

Auffillig ist hier das Wort furuus, ein Archaismus, der fiir etwas
Dunkel-Unheimliches oder Dunkel-Unterweltliches steht. Unter
den Dichterbelegen® sticht Juvencus hervor, der als einziger das

19 Der Text ist eingegangen in das Corpus praefationum, siche Moeller 1980, 495,
praefatio 1646. Eine ebenso griindliche wie einfithlsame Interpretation des Tex-
tes bei Neri 2011.

20 Diese seien vollstindig angefiihrt. Vor Juvencus nur: Hor. carm. 2,13,21 furuae
regna Proserpinae; Tib. 2,1,89f. furuis circumdatus alis / Somnus; Manil. 1,834 (var.
lect.: furuis [...] tenebris); Verg. app. dirae 38 (var. lect.: furua caligine); [Sen.]
Herc. 0. 559 furua nigri sceptra gestantem poli; [Sen.] Herc. O. 1964 nec puppis um-
bras furua transuexit meas; Stat. Theb. 8,10 furuo Proserpina poste notarat; Theb.



Vestigia luvenci bei Ennodius 201

Wort gleich viermal und dies auch an der zuvor bereits angefiihrten
Stelle 2,1-3 verwendet:

Iuvenc. 2,1-3 Iamgque dies prono decedens lumine pontum
inciderat, faruamque super nox caerula pallam
sidereis pictam flammis per inane trahebat

Iuvenc. 2,207 demergis praeceps furuis, miserande, tenebris
Tuvenc. 4,149 abscondet furuis rutilos umbris radios sol
Iuvenc. 4,688f. cum subito ex oculis fugit furuisque tenebris

induitur trepidumque diem sol nocte recondit

Die Ausdrucksweise des Juvencus, insbesondere das per inane trahe-
re, mag hier den Schopfungsbericht assoziieren lassen, in dem aus
Tag und Nacht der erste Schopfungstag wird, auf den Ennodius sei-
nerseits mit der creatio ex nihilo und der Trennung von Licht und
Finsternis deutlich anspielt.”

Einen konkludenten Schluss wird man aus diesen Indizien aller-
dings nicht bilden konnen. Der Ausdruck depictus sideribus axis ist
auch ohne Juvencus verstdndlich, indem er passend die Sehnsucht
des Diomedes nach Ruhe, Sicherheit und Schénheit abbildet. Fiir die
maximal gesteigerte dunkle Dichte andauernder Nacht, in der es

9,727 (var. lect.: caligine furua); Stat. silv. 5,1,155f. furuae miseram circum undique
leti / uallauere plagae; Sil. 7,683f. nigra uiro membra et furui iuga celsa trahebant /
cornipedes; Sil. 8,119f. furuasque trahebam / [...] ad uisa pianda bidentes; Tuv. 12,104
furua gente. Nach Juvencus: Auson. 19,45 (Green) furuae caliginis umbram; Au-
son. epist. 13,76 notasque furuae sepiae; 14,54 furuam [...] sepiam; Prud. cath. 1,74
culpa furua; Prud. ham. 826 furuo suffodit Auerno; Paul. Baet. epigr. 35f. in isdem
/ leprae [...] furuis; Cypr. Gall. exod. 1159 furua [...] exire Canopo; Cypr. Gall. lev. 32
buteo furuus; Cypr. Gall. Tos. 48 ex furua [...] Aegypto; Mart. Cap. 6,583,17 furuae
[...] noctis; Arator 1,300 tenebrae caligine furua; 1,1008 tenebrae caligine furua.

21 Juvencus verwendet das Wort furuus an allen vier Stellen mit mehr oder we-
niger starker metaphorischer Kraft: Auf die epische Angabe der Nachtzeit in
2,2-3 folgt unmittelbar das Auftreten von Ddmonen; in 2,207 geht es um die
Finsternis des Unverstdndnisses der Juden gegeniiber Jesu Lehre von Fleisch
und Geist; die Verdunkelung des Himmels in der Sterbestunde Christi 4,688
ist auch symbolisch zu verstehen, ebenso die eschatologische Dunkelheit in
4,169, die Christi Erscheinen wie ein Blitz am Himmel erhellen wird. Vgl. zur
Semantik von furuus in der antiken Latinitdt Neri 2011, 47-49.



202

Christoph Schubert

Gott am ersten Tag Licht werden ldsst, braucht es Juvencus ebenfalls
nicht unbedingt als Vorbild. Fiir alle bisher besprochenen Fille gilt
aulerdem, dass eine unbewusste, halbbewusste oder auch bewusste
Imitation des Juvencus durch Ennodius als produktionsésthetisches
Phidnomen erheblich leichter denkbar ist als eine fiir seine Leser ge-
dachte Anspielung, die eine exorbitant gute Kenntnis des Juvencus
voraussetzte.

Etwas weniger Schwierigkeiten bei der Entschliisselung kénnte ei-
nem Horer oder Leser die folgende Stelle aus dem Eucharisticon ge-
boten haben. Denn die hier verwendete Junktur secreta cordis ist von
Juvencus gepragt und gleich mehrfach verwendet worden, so dass
sie gewissermallen als sein Markenzeichen gelten kann (Ennod.
opusc. 5 (=438 V.),8):

Nam ecce repente ad sedem animae formidantis dolor ingressus et secreta cor-
dis hostili pauit incendio. Tunc quicquid homo est iugi consenescebat ardore
et per aditus naturales coctio se interna reserabat.

Denn siehe, plétzlich trat in den Sitz der sich dngstigenden Seele der
Schmerz ein und lieR die verborgenen Rdume des Herzens vom feind-
lichen Feuer verzehren. Da wurde in der ununterbrochenen Hitze alt
und grau, was auch immer der Mensch ist, und durch die natiirlichen
Zuginge trat das inwendige Kochen nach auflen.

Man vergleiche hierzu die vollstindige Belegliste fiir secreta cordis:

Iuvenc. 1,304 ordine cuncta tamen cordis secreta reseruant?
Iuvenc. 2,488 illum sed potius cordis secreta pauescant
Iuvenc. 3,146 sed diuersa procul cordis secreta pererrant.
Tuvenc. 3,169f. secreto cordis promuntur noxia uitae / consilia
Cypr. Gall. exod. 203 quod cordis secreta uelent
Prosp. ingrat. 375f. legimus, exoritur secreta cordis in aula

nunc amor aut odium

Paul. Petric. Mart. 4,403  mitia siderei cordis secreta paterent

22 Hinzu kommt in Iuvenc. 1,372 die Variante cordis secreta fiir mentis secreta.



Vestigia luvenci bei Ennodius

AuRerdem findet sich nur bei Iuvenc. 2,488 die Kombination von se-
creta cordis mit dem Gedanken der Angst (pauere/pauescere, auf das
Ennodius mit pauit hindeutet?). Juvencus gibt an der Stelle die Rede
Jesu an seine Jiinger wieder, in der er sie auf kommende Verfolgun-
gen vorbereitet und mahnt, nicht Menschen, sondern nur Gott zu
fiirchten (Mt 10,28): Illum sed potius cordis secreta pauescant, / corporis
est animique simul cui cuncta potestas. - ,Sondern vielmehr soll euer
Herz tief drinnen den fiirchten, der Macht zugleich iiber Leib und
Seele hat.“ Der Bezug auf diesen biblischen Passus, in dem es um die
fundamentale Wahl zwischen richtigem und falschem Leben und
Verhalten geht, ist nun fiir die Stelle bei Ennodius nicht nur pas-
send, sondern erzeugt einen deutlichen Mehrwert. Opusculum 5, das
auch als Eucharisticum de uita sua firmiert, ist die gro8e Lebensbeich-
te des Ennodius, der in der Nachfolge von Augustins Confessiones
seinen Weg zum Glauben schildert.” In unserem Abschnitt spricht
Ennodius von seiner schweren Erkrankung, die zum Katalysator der
Bekehrung wurde. Schmerz (dolor) und Brand (incendium) sind ei-
nerseits physisch gemeint und bezeichnen die fiebrige Erkrankung,
die ihn befiel. Zugleich wird der seelische Vorgang ausgedriickt, der
ihn zutiefst beriihrte (ad sedem animae, secreta cordis), der zu existen-
zieller Angst fiihrte (formidantis) und andeutungsweise als Kampf
zwischen Gott und dem Teufel (hostili incendio) gedeutet wird. Wenn
man einen Verweis auf luvenc. 2,488 hinzunehmen darf, wiirde ge-
nau zu Beginn der langen Krankheitsschilderung mittels Juvencus
eine Bibelstelle eingespielt, in der es ebenfalls um die Entscheidung,
den Menschen oder Gott gefallen zu wollen, geht, also gerade um
die Entscheidung, vor der sich Ennodius, der sich bis dahin in seinen
weltlichen Erfolgen gesonnt hatte, sah.

23 Ennodius spielt m.E. absichtlich mit der doppeldeutigen Form pauit, die zu
paueo/pauesco (Angst haben bzw. bekommen, dafiir das Synonym formido zu-
vor) und pasco (ndhren, weiden) gehdren kann, auch wenn nur letzteres hier
syntaktisch mdglich ist.

24 Vgl. zu diesem fiir Ennodius wichtigen Text Pizzino 1978; Consolino 1999; Co-
tronei 2004 und zuletzt Bernabeu Torreblanca 2022.

203



204

Christoph Schubert

Eine eher barsche, am Ende aber versshnliche Ermahnung richtet
Ennodius in Epistel 1,9 an Olybrius. Der Ausldser fiir den Tadel wird
im ersten Satz genannt. Olybrius hatte in seinem Anschreiben fiir
das gegenseitige Verhiltnis den Riesen Antaios und Hercules als
Vergleich bemiiht. Ennodius verbittet sich dies prinzipiell, da sich
mythologische Vergleiche fiir Christen nicht gehéren, und auch im
Besonderen, da der Vergleich unpassend sei. Der erste Satz entfaltet
als Exposition den Gegensatz zwischen der rhetorischen Kunst der
Freundschaftsbekundung des Olybrius und der persénlichen Krén-
kung, die darin lag, in bildhafter Sprache (Ennod. epist. 1,9 (= 13
V.),1):

Dum fauos loqueris et per domos cereas eloquentiae nectare liquentis elementi
mella conponis, peregrinum labiis meis saporem epuli diuitis infudisti, Hercu-
lei certaminis et triumphalium Anthei casuum faciens mentionem.

Wihrend Honigseim aus deinem Munde strémt® und du in den wich-
sernen Heimstdtten der Eloquenz aus dem Nektar des fliissigen Ele-
ments Honigsorten komponierst, hast du meinen Lippen den unan-
genehm fremden Geschmack eines Reichenschmauses eingefl6it, des
herakleischen Kampfes und des zum Ruhme gereichenden Falls des
Antaios Erwdhnung tuend.

Das Einfl6Ren bitterer Fliissigkeit als Symbol fiir den ihm zugefiig-
ten Tort beriihrt sich nun sprachlich eng mit der Kreuzigungsszene
bei Juvencus, in der Christus nach Mk 15,36 der Schwamm mit Essig
gereicht wird (Iuvenc. 4,692-696):

Et Christus magna genitorem uoce uocabat

Hebraeae in morem linguae; sed nescia plebes

Heliam uocitare putat. Tum concitus unus

cogebat spongo turpi calamoque reuincto 695
inpressum labiis acidum potare saporem.

Und Christus rief mit lauter Stimme den Vater
nach der Weise des Hebraischen; doch meinte das dumme Volk,

25 Eine wdrtliche Ubersetzung ist kaum méglich: fauos loqui - ,,Honigwaben (oder
auch Honigkuchen) (daher)reden®.



Vestigia luvenci bei Ennodius

er rufe Elias. Da erregte sich einer und zwang ihn,
vom hisslichen Schwamm, an ein Rohr gebunden,
den bitteren Geschmack, der den Lippen aufgedriickt ward, zu trinken.

Aus Vers 696 bei Juvencus sind labiis und saporem identisch
iibernommen, acidum durch sinngleiches peregrinum ersetzt, impri-
mere durch infundere variiert. Auf den ersten Blick befremdet die
Reminiszenz - sollte sich Ennodius mit Christus am Kreuz verglei-
chen wollen? Sollte das tertium comparationis die Erh6hung einer-
seits Christi am Kreuz, andererseits des Antaios durch den ihn im
Kampf in die Hohe hebenden Herakles sein? Vermutlich ist es nicht
so gedacht. Vielmehr hat es Ennodius meines Erachtens darauf an-
gelegt, den Gegensatz von Heidentum und Christentum, von Liige
und Wahrheit, der ein wichtiges Motiv des Briefes ist, emblematisch
dadurch am Anfang des Briefes abzubilden, dass er einerseits Vergil
als Reprisentanten des Heidentums in der ersten Satzhilfte durch
ein Pastiche bekannter Verse? und andererseits Juvencus durch ein
klares Anzitat als Vertreter des Christentums einander gegeniiber-
stellt. Wenn diese Deutung zutrifft, wire Juvencus hier so, wie er es
selbst wollte, rezipiert: als besserer, da christlicher und wahrhafti-
ger Epiker, der sich mit Vergil erfolgreich messen kann.”’

Das letzte Beispiel ist das chronologisch mit einigem Abstand frii-
heste. Ennodius wiirdigte wohl im Jahr 495 in einer prosimetri-
schen Komposition aus einer Prosa-praefatio und einem hexame-
trischen Gedicht den Geburtstag des Bischofs Epiphanius von Pavia.
Bei carmen 1,9 handelt es sich allerdings nicht einfach um ein Ge-
legenheitsgedicht, sondern Ennodius hat, wie dies zu Beginn einer
Dichterkarriere lange Tradition war - man denke an die Andria des
Terenz - ganz grundsitzlich seine Auffassung von guter christlicher

26 Das Vergil-Pastiche wurde von der Forschung bereits gesehen, vgl. Schréder
2007,179 Anm. 38. Zum Freundschaftsdiskurs in den Briefen des Ennodius vgl.
generell Schréder 2018 (ohne Beriicksichtigung von epist. 1,9).

27 Zur Gesamtdeutung des Briefs als eines privaten Schreibens vgl. Urlacher-
Becht 2018, 169-173 mit dem Hinweis auf die Andeutung weiterer christlicher
Motive im Fortgang der Epistel sowie ebd. passim zum Antaios-Motiv bei Enno-
dius.

205



206

Christoph Schubert

Dichtung niedergelegt. Dem programmatischen Inhalt entspricht
die Fiille an Zitaten, die aus paganen, vor allem aber auch christ-
lichen Dichtern, allen voran Sidonius Apollinaris, eingelegt sind.?
Die Schlusssequenz des Gedichts, die am Ende ein Akrostichon mit
dem Namen des Ennodius enthilt, beginnt so (Ennod. carm. 1,9 (=
43 V.),162f.):

Suscipe nunc dexter, uitae lux aurea nostrae,
gaudia quem faciunt modicum tibi promere carmen.

Nimm nun gnidig an, du goldenes Licht unsres Lebens,
das bescheidene Lied, das groRe Freude veranlasst
darzubringen vor dir.

Die Apostrophe des Epiphanius mit uitae lux aurea nostrae hat, ob-
wohl die Verbindungen lux aurea und lux uitae als solche haufig sind,
ihre nichste Parallele bei Juvencus, wie von Mulligan und zuvor
schon von Condorelli gesehen wurde,” die diese allerdings nicht
gedeutet haben (luvenc. 3,14-17):

W]

dentibus his stridor semper fletusque perennis,
secretisque piis ueniet lux aurea uitae,

sedibus ut caeli uibrantur lumina solis.”

Haec docuit patriamque redit seruator in urbem.

JFiir diese wird immer Knirschen mit Zdhnen und ewiges Weinen sein
und kommen wird fiir die abgesonderten Frommen das goldene Licht
des Lebens, wie die Strahlen der Sonne am Himmelszelt funkeln.

Dies lehrte der Heiland und kehrte zur Stadt des Vaters zuriick.

Juvencus hat an den Anfang des dritten Buches Jesu Auslegung
seines Gleichnisses vom Unkraut unter dem Weizen (Mt 13,36-43)
gestellt. Im Gleichnis geht es um die Verzgerung der Vergeltung

28 Grundlegend zu carm. 1,9 Consolino 2006a und Rota 2008, zu den Sidonius-
Aufnahmen ausfiihrlich Condorelli 2011, zur Intertextualitdt auch Rota 2007
und Wolff 2022.

29 Condorelli 2011, 93; Mulligan 2022, 158 Anm. 88.



Vestigia luvenci bei Ennodius

- das Unkraut darf zundchst mit dem Weizen wachsen -, bis im End-
gericht bei den Bosen dann doch Heulen und Zdhneklappern sein
wird und bei den Gerechten ewige Freude. Dieses Motiv passt in-
sofern ganz ausgezeichnet zu Ennodius’ carmen, als er darin zwar
einen chronologischen Durchgang durch das Leben des Epiphanius
von der Kindheit iiber die Bischofswahl bis zur segensreichen Tétig-
keit als Hirte seiner Stadt in der Gegenwart unternommen hat, aber
keinen expliziten Ausblick auf die Zukunft des greisen Epiphanius
gibt. Das Juvencus-Zitat bringt, wenn es erkannt wird, die eschato-
logische Perspektive ein. Epiphanius wird ebenso leise wie fein ein
Leben im Himmel verheiflen, zu dem er als Fiihrer seiner Gemeinde
auch diese - lux aurea uitae nostrae - auf dem rechten Pfad in den
Himmel fithren wird.

Es ldsst sich festhalten: Auch bei Ennodius finden sich vestigia [uven-
ci. Ihre geringe Anzahl, die enttduschend erscheinen konnte, l4sst
eben dadurch Schliisse auf den Status der Euangelia und der Bibel-
dichtung insgesamt im frithen 6. Jahrhundert in Norditalien zu und
hilft, das Rezeptionsprofil des Juvencus zu schirfen. Aus den vielen
Stellen sprachlicher Beriihrung im epischen Vokabular, deren Rele-
vanz fraglich ist und bleiben muss, ragen einige wenige heraus, die
zeigen, dass Ennodius mit Juvencus im Einzelfall sehr wohl wie mit
einem Klassiker umgehen konnte.

Literaturverzeichnis

Adamik, Tamés, Ennodius und Martial, Acta classica Universitatis
scientiarum Debreceniensis 50 (2014) 195-205.

Bartlett, Richard, The Dating of Ennodius’ Writings, in: D’Angelo
2003, 53-74.

Bernabeu Torreblanca, Noelia, El Eucharisticum de Ennodio como li-
teraturizacion del ritual de la confessio: hacia una nueva lectura,
in: Gasti 2022, 117-128.

Bruzzone, Antonella/Fo, Alessandro/Piacente, Luigi (Hrsg.), Meta-
morfosi del classico in eta romanobarbarica, Firenze 2021.

207



208

Christoph Schubert

Ceccarelli, Lucio, Lesametro di Ennodio tra tradizione e innovazio-
ne, in: Gasti 2006, 219-242.

Condorelli, Silvia, Sidonio maestro di Ennodio?, in: Condorelli/Di
Rienzo 2011, 61-98.

Condorelli, Silvia/Di Rienzo, Daniele (Hrsg.), Quarta Giornata Enno-
diana. Atti della sessione ennodiana del Convegno Auctor et Auc-
toritas in Latinis Medii Aevi litteris. Benevento, 12 novembre 2010,
Cesena 2011.

Consolino, Franca Ela, Leredita dei classici nella poesia del VI seco-
lo, in: Mazzoli/Gasti 1999, 69-90.

Consolino, Franca Ela, Prosa e poesia in Ennodio: la dictio per Epifa-
nio, in: Gasti 2006a, 93-122.

Consolino, Franca Ela, Un riferimento a Giobbe? I classici e la Bibbia
in Ennodio, carm. 1, 9 (43 V.), 21-24, Rivista di Filologia e di Istru-
zione Classica 134 (2006b) 197-213.

Cotronei, Gianfranco, Fra le righe dell’Eucharisticum de vita sua, 2004:
https://www.bj-schroeder.de/wp-content/uploads/2013/01/
cotroneil.pdf [letztes Aufrufdatum 31.10.2024].

Courcelle, Pierre, Trois récits de conversion au VI siécle, dans la
lignée des Confessions de saint Augustin, Historisches Jahrbuch
77 (1958) 451-458.

D’Angelo, Edoardo (Hrsg.), Atti della seconda giornata ennodiana,
Napoli 2003.

De Gianni, Donato, luvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020.

Di Rienzo, Daniele, Intertestualita biblica nel II libro dei carmina di
Ennodio, in: D’Angelo 2003, 91-107.

Di Rienzo, Daniele, Dottrina della @EOTOKOX. e Auctoritas ambrosia-
na nell’Hymnus Sanctae Mariae di Ennodio di Pavia (carm. 1, 19
Hartel = 350 Vogel), in: Condorelli/Di Rienzo 2011, 147-167.

Dubois, Augustin, La latinité d’Ennodius. Contribution 4 I’étude du
latin littéraire a la fin de 'empire romain d’Occident, Paris 1903.

Furbetta, Luciana, Tra retorica e politica: formazione, ricezione ed
esemplarita dell’epistolario di Sidonio Apollinare, in: Gioanni/
Cammarosano 2013, 23-65.



Vestigia luvenci bei Ennodius

Gasti, Fabio (Hrsg.), Atti della prima Giornata Ennodiana. Pavia, 29-
30 marzo 2000, Pisa 2001.

Gasti, Fabio (Hrsg.), Atti della terza Giornata Ennodiana (Pavia, 10-
11 novembre 2004), Pisa 2006.

Gasti, Fabio, Sull'imitazione claudianea in due carmi di Ennodio
(carm. 1,1 e 1,5), in: Perutelli Arduini u.a. (Hrsg.), Studi offerti
ad Alessandro Perutelli, Bd. 2, Roma 2008, 15-21.

Gasti, Fabio, Aspetti della presenza di Ovidio in Ennodio, Paideia
73,1 (2018) 431-449.

Gasti, Fabio (Hrsg.), Ennodio di Pavia: letterato e vescovo, Pavia 2021.

Gasti, Fabio (Hrsg.), Ennodio di Pavia: cultura, letteratura, stile fra v
e VI secolo, Firenze 2022.

Gasti, Fabio (Hrsg.), L'Italia e Pavia al tempo di Ennodio. Atti della
Giornata di studio (Pavia, Almo Collegio Borromeo, 12 maggio
2022), Campobasso 2023.

Gioanni, Stéphane, Ennode de Pavie, Lettres. Texte établi, traduit et
commenté, Bd. 1: Livres I et II, Paris 2006a.

Gioanni, Stéphane, Nouvelles hypothéses sur la collection des ceuv-
res d‘Ennode, in: Gasti 2006b, 59-76.

Gioanni, Stéphane, Ennode de Pavie, Lettres. Texte établi, traduit et
commenté, Bd. 2: Livres III et IV, Paris 2010.

Gioanni, Stéphane/Cammarosano, Paolo (Hrsg.), La corrispondenza
epistolare in Italia, Bd. 2: Forme, stili e funzioni della scrittura
epistolare nelle cancellerie italiane (secoli V-XV), Roma 2013.

Hartel, Wilhelm von, Magni Felicis Ennodii opera omnia, Wien 1882.

Hartman, Joshua/Kaufmann, Helen (Hrsg.), A Late Antique Poetics?
The Jeweled Style Revisited, London 2023.

Huemer, Johannes, Gai Vetti Aquilini Iuvenci Evangeliorum libri
quattuor, Wien 1891.

Kennell, Stefanie A. H., Magnus Felix Ennodius. A Gentleman of the
Church, Ann Arbor/Mich. 2000.

Marconi, Giulia, Istruzione laica ed educazione religiosa nell'Italia
del VI secolo: considerazioni su Ennodio e Cassiodoro, Annali
dell’Istituto Italiano per gli Studi Storici 27 (2012-2013) 3-48.

209



210

Christoph Schubert

Marconi, Giulia, Il vescovo epistolografo. Alcuni spunti per la ques-
tione della cronologia del corpus ennodiano, in: Gioanni/Cam-
marosano 2013, 67-83.

Mazzoli, Giancarlo/Gasti, Fabio (Hrsg.), Prospettive sul Tardoantico.
Atti del Convegno, Pavia 1997, Como 1999.

Moeller, Edmond (Hrsg.), Corpus praefationum latinarum ab aeta-
te patrum usque ad saeculum XXum compositarum (SL 161C),
Turnhout 1980.

Mondin, Luca, Sullo scrittoio di Ennodio: la trama allusiva della
Paraenesis didascalica (opusc. 6 = 452 Vogel), in: Lucio Cristante/
Vanni Veronesi (Hrsg.), Il calamo della memoria, Bd. 7, Trieste
2017, 147-182.

Mondin, Luca, La concezione della poesia nell'opera di Ennodio
(Ipotesi su Carm. 2, 66-68), in: Gasti 2022, 159-183.

Moretti, Gabriella, UEpistula didascalica di Ennodio fra Marziano
Capella e Boezio, in: Gasti 2001, 69-77.

Mulligan, Bret, The Poetry of Ennodius. Translated with an Intro-
duction and Notes, London 2022.

Navarra, Leandro, A proposito del De navigio suo di Venanzio Fort-
unato in rapporto alla Mosella di Ausonio e agli ‘Itinerari’ di En-
nodio, Studi storico-religiosi 3 (1979) 79-131.

Neri, Marino, Tracce di lingua poetica nella Prima Benedictio cerei di
Ennodio (Opusc. 9 Hartel = 14 Vogel): tra paideia cristiana e Welt-
anschauung classica, in: Condorelli/Di Rienzo 2011, 35-60.

Pavlovskis, Zoja, Statius and the Late Latin Epithalamia, Classical
Philology 60 (1965) 164-177.

Pizzino, Maria R., UEucharisticum di Ennodio di Pavia e le Confessio-
nes di S. Agostino, in: Scritti in onore di Salvatore Pugliatti, Bd.
5: Scritti vari, Milano 1978, 803-810.

Polara, Giovanni, I distici di Ennodio, in: Giuseppe Catanzaro/Fran-
cesco Santucci (Hrsg.), La poesia cristiana latina in distici ele-
giaci: Atti del convegno internazionale, Assisi 1993, 217-239 (er-
neut in: Giovanni Polara, Ricerche sulla Tarda Antichita, Napoli
2001, 193-209).

Polara, Giovanni, Ennodio fra chiesa, politica e letteratura, in: Gasti
2006, 19-41.



Vestigia luvenci bei Ennodius

Polara, Giovanni, Lenciclopedia di Ennodio: genesi e finalita del-
la Parenesi didascalica (Concinnatio didascalica), in: Clara Fossati
(Hrsg.), Lenciclopedismo dall’Antiquita al Rinascimento, Geno-
va 2011, 95-114.

Rallo Freni, Rosalba A., La Paraenesis didascalica di Magno Felice En-
nodio con il testo latino e la traduzione, Messina 1970.

Rallo Freni, Rosalba A., Atteggiamenti topici nel programma poetico
di Magno Felice Ennodio, in: Scritti in onore di Salvatore Pugli-
atti, Bd. 5: Scritti vari, Milano 1978, 831-858.

Roberts, Michael, The Jeweled Style. Poetry and Poetics in Late An-
tiquity, Ithaca 1989.

Rohr, Christian, Der Theoderich-Panegyricus des Ennodius, Hanno-
ver 1995.

Rota, Simona, Ennodio anti-Lucano. I modelli epici del Panegyricus
dictus clementissimo regi Theoderico, in: Gasti 2001, 31-55.

Rota, Simona, Magno Felice Ennodio, Panegirico del clementissimo
re Teoderico (opusc. 1). Introduzione, testo, traduzione e com-
mento, Roma 2002.

Rota, Simona, Zwischen Vergil und christlicher Dichtung: Der Gar-
ten des Epiphanius (Ennod. carm. 1,9,134-161), in: Victoria Pa-
nagl (Hrsg.), Dulce melos: La poesia tardoantica e medievale, Atti
del 111 Convegno internazionale di studi (Vienna, 15-18 novem-
bre 2004), Alessandria 2007, 267-283.

Rota, Simona, Teoria e prassi poetica di Ennodio alla luce di carm. 1,
9: modelli classici e cristiani, Rivista di Filologia e di Istruzione
Classica 136,2 (2008) 198-227.

Schréder, Bianca-Jeanette, Bildung und Briefe im 6. Jahrhundert.
Studien zum Maildnder Diakon Magnus Felix Ennodius, Berlin
2007.

Schroder, Bianca-Jeanette, Freundschaftsdiskurs bei Ennodius.
Briefe als Zeichen von Freundschaft oder Verachtung, in: Gernot
Michael Miiller (Hrsg.), Zwischen Alltagskommunikation und
literarischer Identitdtsbildung. Studien zur lateinischen Epis-
tolographie in Spatantike und Frithmittelalter, Stuttgart 2018,
203-219.

211



212

Christoph Schubert

Schubert, Christoph, Metaphor Squared, in: Hartman/Kaufmann
2023, 131-142.

Urlacher, Céline, U'influence de Paulin de Nole sur les carmina d’En-
node, in: Gasti 2006, 189-205.

Urlacher-Becht, Céline, Ennode de Pavie, chantre officiel de I'Eglise
de Milan, Paris 2014.

Urlacher-Becht, Céline, Hercule vainqueur d’Antée: deux lectures
de ce «combat fameux» dans les ceuvres d’Ennode de Pavie, in:
Frédéric Chapot/Johann Goeken/Maud Pfaff-Reydellet (Hrsg.),
Figures mythiques et discours religieux dans 'Empire gréco-ro-
main, Turnhout 2018, 167-177.

Vandone, Gianluca, Status ecclesiastico e attivita letteraria in Enno-
dio: tra tensione e conciliazione, in: Gasti 2001, 89-99.

Vandone, Gianluca, Appunti su una poetica tardoantica: Ennodio,
carm. 1,7-8 = 26-27 V. Introduzione, traduzione e commento, Pisa
2004.

Vogel, Friedrich, Magni Felicis Ennodi opera, Berlin 1885.

Wolff, Etienne, Quelques réflexions sur le texte et le sens du carm. 1,
9 (= 42 Vogel) d’Ennode, in: Gasti 2022, 247-257.

Zarini, Vincent, Appunti sulla poetica ennodiana: nuove declina-
zioni della silva nella latinita tardoantica, in: Paola Francesca
Moretti/Roberta Ricci/Chiara Torre (Hrsg.), Culture and Lite-
rature in Latin Late Antiquity. Continuities and Discontinuities,
Turnhout 2016a, 111-127 [Original: L*écriture de la silve dans les
poémes d’Ennode, in: Perrine Galand/Sylvie Laigneau-Fontaine
(Hrsg.), La silve : histoire d’'une écriture libérée en Europe de
I’Antiquité au XVIII® siécle, Turnhout 2013, 237-250].

Zarini, Vincent, Ennode entre Prudence, Ambroise et le monde: a
propos de deux poémes de la Paraenesis didascalica, in: Gaélle
Herbert de La Portbarré-Viard/Annick Stoehr-Monjou (Hrsg.),
Studium in libris et sedula cura docendi. Mélanges en I’honneur de
Jean-Louis Charlet, Paris 2016b, 157-168.



213

Juvencus bei Arator

Bruno Bureau

Abstract: Besides from using Juvencus’ text as a formal model for
his poetry, Arator uses quotations of the Euangeliorum libri for
creating a true poetic and spiritual dialog with Juvencus. Someti-
mes he precises and comments Juvencus’ notations, sometimes he
also criticizes Juvencus’ treatment of the Gospels. In both cases, it
becomes obvious that Arator regards Juvencus not only as a poet
but also as a theologian and inserts him in his list of auctoritates,
for explaining the Acts of the Apostles. Such a vision of Juvencus’
work agrees with the evolution of the ecclesiastic/Christian view
on Biblical poetry as documented by the pseudo-Gelasian decree
at the beginning of the 6th century.

Key passages of this paper are:

Tuvenc. 1,68-76; 2,304-310; 3,335-339; 4,69-73; 153-156; 340-353
Arator act. 1,164-172; 914f.; 2,541-546; 964-969; 984-991; 1105~
1109

| Einleitung

Der Platz, den Arator chronologisch in dem uns hier interessieren-
den Korpus einnimmt, bedingt ziemlich deutlich die Problematik
der Beziehung, die der Dichter zu Juvencus haben kann. Um sich
dem zu ndhern, was Arators Verhiltnis zu Juvencus einzigartig ma-
chen koénnte, miissen meines Erachtens zwei zum Teil miteinan-
der verbundene Elemente beriicksichtigt werden: erstens die Ent-
stehung eines Sonderstatus fiir Juvencus (und Sedulius) unter den



214

Bruno Bureau

christlichen Dichtern und zweitens die besondere Situation, in der
die Historia apostolica verfasst wurde.

Zum ersten Punkt sei daran erinnert, dass Juvencus und Sedu-
lius die einzigen beiden Dichter sind, die unter den libri recipiendi
des pseudo-gelasianischen Dekrets erwdhnt werden.! Auch wenn
das genaue Datum und die Bedeutung dieses Textes umstritten sind
und wir hier nicht umfinglich auf diese Debatte eingehen wollen,?
kann man sich dennoch auf diejenigen Elemente der Interpretation
dieses Dokuments stiitzen, beziiglich derer ein Konsens besteht: Es
gehort in der Form, in der es heute iiberliefert ist, an den Anfang
des sechsten Jahrhunderts und stellt eine Art Norm fiir als orthodox
geltende Texte dar, die zumindest in ihrer Auswahl nur von einer
kirchlichen Autoritit stammen kann oder Vorstellungen widerspie-
gelt, die mit denen dieser Autoritét iibereinstimmen.’ Zudem stellt
man fest, dass Juvencus als letzter in der Liste erscheint, direkt
nach Sedulius und somit entgegen der chronologischen Reihenfol-
ge, und die ihm gewidmete Notiz zur Bewertung des Textes weit-
aus zuriickhaltender ist als diejenige, die dem Dichter des Carmen
paschale gewidmet ist. Juvencus erscheint als einer der beiden or-
thodoxen Dichter, die man also getrost als Vorbilder nehmen kann,
doch scheint er weit weniger en vogue zu sein als Sedulius, der sich
als Vorbild fiir christliche Dichter durchsetzt.

1  Decret. Gelas. 4 Item uenerabilis uiri Sedulii opus paschale, quod heroicis descripsit
uersibus, insigni laude praeferimus. Item Iuuenci nihilominus laboriosum opus non
spernimus sed miramur.

2 Zur Bedeutung dieses Textes im Kontext der rémischen Kirche des frithen
sechsten Jahrhunderts siehe z.B. Llewellyn 1976 und Moorhead 1978; zu den
Konflikten um das Dekret im Kontext des Laurentianischen Schismas siehe De
Gaiffier 1964, der betont, dass pro-laurentianische Elemente sich direkt gegen
die vom Dekret aufgestellten ,,Normen“ zu stellen scheinen.

3 Eswird allgemein angenommen, dass die Zusammenstellung von einer Privat-
person und nicht von einer kirchlichen Behdrde vorgenommen wurde, aber
die Titel, die ausgew#hlt oder ausgeschlossen wurden, kénnen nicht einfach
durch die Wahl einer Privatperson zustande gekommen sein, sondern zeugen
vom Bestreben der kirchlichen Behorden zu definieren, was orthodox zu lesen
ist und was nicht. Zu den nie wirklich hinterfragten Analysen siehe Dobschiitz
1912, 342-352, insbesondere 346; 352.

4 Fiir eine eher ,,politische und polemische* Lesart der Nennung des Sedulius
rund um das Laurentianische Schisma siehe Llewellyn 1976, 426, der zu den



Juvencus bei Arator

Im Gegensatz zum Decretum, dessen offizieller Charakter zweifelhaft
und dessen Tragweite wahrscheinlich gering ist,” wurde Arators
Gedicht im Auftrag des Bischofs von Rom, Vigilius, verfasst, was aus
dem Brief des Dichters an ihn deutlich hervorgeht:® Um Vigilius zu
danken und damit seinen politischen, kirchlichen und lehrmiRigen
Interessen zu dienen, verfasste der Dichter sein Gedicht iiber die
Apostelgeschichte und trug es im Friithjahr 544 vor.

Die Quellen, die wir in diesem Gedicht finden, insbesondere der
Riickgriff auf Origenes und, in geringerem MaRe, auf Augustinus,’
zeigen eine kulturelle Verwandtschaft zwischen dem Dichter, dem
Umfeld, in dem er sich bewegte, und dem Umfeld, aus dem die ab-
schlieBende Uberarbeitung des sogenannten Dekrets stammt. Ara-
tor ldsst sich eindeutig von Rufins Ubersetzung der Traktate des
Origenes inspirieren® und scheint sich die Bemerkung des Dekrets
zu eigen zu machen, dass Origenes zwar ein Hiretiker sei, dass man

moglichen Verbindungen zwischen Turcius Asterius, dem Herausgeber des
Sedulius, und einem Asterius, der an diesem interessanten literarischen
Zwischenfall zweifellos auf laurentianischer Seite beteiligt war, anmerkt: ,We
might well look to a literary circle for the production of these varied accounts;
the Laurentian tracts of the schism tend to be superior to the Symmachan in
style, and passiones of the via Cornelia conform more closely to the norms of
Roman hagiography. We may have here traces not only of landed interests and
attendant ecclesiastical influence in the countryside, but also of a patronage
exercised by a great family over the clergy of urban tituli. Sedulius erscheint
somit vielleicht nicht als Gegenstand der Debatte, sondern als ein Trumpf, den
jede Seite auszuspielen versucht.

5  Das Decretum als Text scheint die zeitgendssischen Autoren nicht beeinflusst zu
haben, da sie es nicht zitieren. Die Tatsache, dass es im sechsten Jahrhundert
von niemandem zitiert wurde, kann auf die einfache Feststellung zuriickzu-
fithren sein, dass die Autoren, die es enthilt, im Westen einstimmig anerkannt
sind und dass es bei einem so einvernehmlichen Thema nicht notwendig ist,
sich auf irgendeine Autoritdt zu berufen.

6  Zuden Verbindungen zwischen Arator und Vigilius siehe insbesondere Sotinel
1989, auch wenn die von ihr als praefatio bezeichnete Version von Surgentius’
Vorwort (relatio) nicht die authentische Form ist; zu diesem Punkt siehe Bu-
reau/Deproost 2017, 464, zumal die Varianten alles andere als ,,négligeables*
sind (Sotinel 1989, 807).

7  Die Aufmerksamkeit wurde von Schwind 1990 auf diesen Punkt gelenkt, und es
ist nun absolut anerkannt, dass Arator sich weitgehend an der fritheren exege-
tischen Tradition orientiert.

8  Zahlreiche Beispiele finden sich z.B. bei Schwind 1990 und Bureau 1997.

215



216

Bruno Bureau

in seinem Werk aber einen Teil vom Rest trennen miisse, der gelesen
werden kénne und miisse.’

Man kann also leicht die - sich fiir Sedulius vollstdndig bestati-
gende - Hypothese aufstellen, dass sich ein Dichter, der ein schrift-
stellerisch inspiriertes Gedicht in einem offiziellen kirchlichen Rah-
men® verfasst, dazu ,,geraten” sieht (oder er es sich spontan selbst
empfiehlt), vorrangig auf Juvencus und Sedulius zuriickzugreifen.

Die Pldne der beiden Autoren stimmen jedoch nicht in gleichem
MalRe mit Arators eigenem Plan iiberein, wie er ihn im Brief an Vi-
gilius beschreibt: Mit seinem Wunsch, ein offen exegetisches'! Ge-
dicht mit starkem theologischem Inhalt zu produzieren, steht Ara-
tor Sedulius, der bereits mehrere offen exegetische Passagen in sein
Carmen paschale aufgenommen hat, natiirlich viel niher als Juven-
cus, wo der Kommentar zum paraphrasierten Evangelientext, wie
wir wissen, auf dem umsténdlicheren Weg der paraphrastischen'?
Modifikation erfolgt, durch das ,,fast” Identische, von dem bereits
Jacques Fontaine gesprochen hat.

Es wire daher folgerichtig, einen geringen Einfluss des spa-
nischen Dichters auf Arator zu erwarten, zumal die Anleihen bei
Sedulius, die seit Langem identifiziert sind,’* massiv ausfallen.
Tatsédchlich sind, wie im ersten Teil schnell deutlich wird, einige An-
leihen sozusagen nur kolorierend; und die Spuren des Juvencus sind
im Grunde die Spuren desjenigen Dichters, der im Rahmen seines
innovativen Ansatzes Lsungen fiir bestimmte Anndherungen an
die christliche Lehre vorschlug, die sich spater als allgemeingiiltig
durchsetzten. In anderen Passagen, die weder marginal noch auRer-

9  Decret. Gelas. 4 Item Origenis nonnulla opuscula, quae uir beatissimus Hieronimus
non repudiat, legenda suscipimus, reliqua autem cum auctore suo dicimus renuenda.

10 Gut hervorgehoben insbesondere von Sotinel 1992, 816; 818-819.

11 Arator ad Vig. 21f. Alternis resonabo modis quod littera pandit / et res si qua mihi
mystica corde datur. Dazu insbesondere Deproost 1990; Bureau 1997 und beziig-
lich der Textgestaltung durch resonabo Bureau/Deproost 2017, 189f.

12 Mit besonderer Deutlichkeit hervorgehoben z.B. bei Hilhorst 1993, heute je-
doch Konsens.

13 Fontaine 1981.

14 Bereits in der Ausgabe von Arntzen weist der Kommentar auf die wichtigen
Verbindungen zwischen den beiden Dichtern hin, siehe Arntzen 1769.



Juvencus bei Arator

gewdhnlich sind, verweist Arator jedoch aus Griinden, die weit tiber
die poetische Phraseologie hinausgehen, sehr deutlich auf Juvencus
und stellt einen Dialog mit ihm her, der dadurch letztendlich als der
erste Teil eines Diptychons erscheinen kann, dessen zweiten Teil
Arator dann selbst schreiben wiirde: Die vier Evangelienbiicher des
Juvencus spielen in Bezug auf die Apostelgeschichte, die er neu zu-
sammenstellt, die referentielle Rolle, die die Motive der Evangelien
in der Apostelgeschichte spielen konnen. Dies ist der Gegenstand
meines zweiten und natiirlich umfangreichsten Teils. Nachdem wir
Arators Beziehung zu Juvencus so weit wie moglich geklért haben,
wird ein dritter Teil in Form einer ausfiihrlichen Schlussfolgerung
das Bild betrachten, das Arator von Juvencus zeichnet, das heiRt,
wie er die Rezeption des Dichters der Euangeliorum libri im rémi-
schen Bischofsmilieu in der ersten Hilfte des sechsten Jahrhunderts
belegen kann.

2 Juvencus in einer Tradition christlicher
Dichtungsphraseologie

Die Ubernahme und Umwandlung von Formeln, die von Juvencus
stammen, in typische poetische Junkturen ist bei Arator offensicht-
lich, ohne dass man allerdings leicht feststellen kann, ob er direkt
Juvencus vor Augen hat, wenn er sie verwendet, oder ob er eher
einen Bestand an Wendungen kennt, die auf Juvencus zuriickgehen,
die er aber bei Prudentius, Paulinus oder anderen seiner Quellen
findet. Um schnell voranzukommen, werden wir, da es sich nicht
unbedingt um die interessanteste Art und Weise der Rezeption han-
delt, die Phanomene gruppieren und aus jeder Kategorie ein Bei-
spiel herausgreifen, fiir welches wir darauf einfach auf dhnliche
Phinomene hinweisen.

Ein erstes Element ist die Ubernahme von Versschliissen durch
Arator, die im christlichen Kontext von Juvencus initiiert und ab-
solut topisch geworden sind: Zu diesem Typ gehort zum Beispiel
munera uitae (Arator act. 1,591; 845), das von Juvencus iilbernommen
wird (Iuvenc. 2,229; 769; 4,346). Juvencus selbst konnte die Klausel

217



218

Bruno Bureau

von Silius Italicus (14,177) oder Martial (3,6,5) iibernommen ha-
ben, aber nach ihm findet man sie bei Sedulius (carm. pasch. 5,290),
Dracontius (laud. dei 2,579; 3,467) und in V. 227 des carmen 32, das
falschlicherweise Paulinus von Nola zugeschrieben wird, um nur die
explizit religiésen Texte zu betrachten. Die Variante munera Christi
(Arator act. 2,104 = Iuvenc. 1,439; 2,361; 381)" hat etwa 15 friihere
Verwendungen bei verschiedenen Autoren und in verschiedenen
Metren.'® Andere Versschliisse dieses Typs sind leicht zu finden, so
zum Beispiel dona salutis (Arator act. 1,169; 286; 455; 2,410 = luvenc.
2,66; 334)," lumine/lumina mundi/mundo (Arator act. 1,865 = Iuvenc.
4,691),'* fonte renatus (mit gelegentlichen Varianten: Arator act.
1,844; 960 = Iuvenc. 2,193)," gratia Christi (Arator act. 1,1059 = [uvenc.
4,80).% In allen Fallen macht der explizit christliche oder christlich
aufladbare Inhalt der Formel sie offensichtlich zu einem niitzlichen
phraseologischen Werkzeug, das den Text von Arator mit einem von
Juvencus stammenden sprachlichen Kolorit, aber nicht mit seinem
direkten Einfluss kennzeichnet.

Neben den Klauseln haben auch andere Ausdriicke von Juvencus
Eingang in die christliche poetische Phraseologie gefunden und sind
bei Arator leicht zu finden, zum Beispiel Tonans als Bezeichnung fiir

15 Ich klammere Iuvenc. 4,148 aus, siehe De Gianni 2020, 156.

16 Proba cento 23; Damas. carm. 98,1; Ambr. hymn. 15,1; Paul. Nol. carm. 21,20;
27,43; 28,186; 29,34; Prosp. epigr. 78,12; Paul. Petric. Mart. 4,344; 5,75; Drac.
laud. dei 3,232.

17 Juvencus fand diese Junktur vielleicht bei Val. Fl. 2,488; nach ihm wird die
Klausel verwendet von Damas. carm. 4,9; Prosp. ingr. 289; Paul. Petric. Mart.
2,328; 2,468; 2,532; 4,117, 4,147, 5,837; 5,868.

18 Inder Form lumine mundus/mundum Hil. Pict. gen. 51; Proba cento 58f.; Prud. c.
Symm. 1,545; Paul. Nol. carm. 27,10; 31,339; Cypr. Gall. iud. 582; Drac. laud. dei
1,209. Die Tatsache, dass nur Arator und Juvencus die Klausel in der Form lu-
mina mundo verwenden, kann gleichwohl Raum fiir Zweifel an einem direkten
und beabsichtigten Einfluss von Juvencus auf den Vers von Arator lassen, siche
unten.

19 Prosp. ingr. 818 und prov. 761.

20 Juvencus kénnte diese Klausel bei Commodian (apol. 606; instr. 2,12,20) ge-
funden haben, je nachdem, welche Datierung man fiir diesen ansetzt. Danach
findet man sie fiinfmal bei Paulinus von Nola, bei Orient. comm. 1,247, zehn-
mal bei Prosper, bei Paul. Petric. Mart. 2,544 und in einem Gedicht, das Avitus
zugeschrieben wird, carm. app. 18,6.



Juvencus bei Arator

Gott (Arator act. 1,49; 613; 824; 2,145), die man bei fast allen Dich-
tern seit Juvencus findet,* das Hyperbaton apertum [...] caelum (Ara-
tor act. 1,610; 899 = Iuvenc. 1,11; 4,145; 476),” die pia iussa (Arator
act. 2,902 = Iuvenc. 3,424),” die Benennung des Himmels als aetheria
aula (Arator act. 1,119; 1055 = Iuvenc. 2,195)* und weitere.

All diese Elemente sind keine direkten Entlehnungen von Juven-
cus mehr, aber sie unterstreichen mehr als zweihundert Jahre nach
der Entstehung der Euangeliorum libri, wie sehr der spanische Dich-
ter durch seine Anpassung der epischen Phraseologie an die christ-
lichen Gegebenheiten eine Gattung? geprégt hat, die er im Ubrigen
groftenteils selbst geschaffen hat.?

Weit aufschlussreicher sind jedoch die Stellen, an denen Arator
unabhingig von moéglichen Zwischenschichten eindeutig nicht auf
die Phraseologie von Juvencus, sondern auf dessen Text selbst ver-
weist.

3 Arator im Dialog mit Juvencus

In der Menge dieser Fille sind mehrere Arten zu unterscheiden, wie
der Dichter auf den Text von Juvencus Bezug nimmt. Diese Unter-
scheidung zeigt, dass Arators Lektiire des spanischen Dichters kom-
plex genug dafiir ist, dass es sich um eine iiberlegte Entscheidung
handelt, auf ihn zuriickzugreifen, und dies nicht nur auf bloRe Le-

21 Iuvenc. 2,795; 4,553; 672; 786.

22 Dieses findet sich auch bei Prud. perist 2,372; 6,122; Paul. Nol. carm. 10,321
19,651; 22,6; Mar. Victor aleth. 2,465; Sedulius carm. pasch. 5,11.

23 Auch bei Cypr. Gall. gen. 730; iud. 263; Drac. laud. dei 3,233, um bei den Ver-
wendungen zu bleiben, bei denen die beiden Worter nebeneinander und in
dieser Reihenfolge vorkommen.

24 Juvencus hatte sich méglicherweise von Mart. 13,4,1 (iiber Germanicus) inspi-
rieren lassen, ihm folgen Mar. Victor aleth. praef. 97; Cypr. Gall. gen. 961; exod.
1294; num. 108; deut. 52.

25 Mit diesem Begriff muss man natiirlich bei Texten, die letztlich sehr groRe
Unterschiede aufweisen und nur gemeinsam haben, dass sie in Hexametern
verfasst sind und sich ausschlieflich oder vorrangig mit biblischen Themen
befassen, dulerst vorsichtig sein. Zu diesem Punkt siehe vor allem Deproost
1997, aber auch Green 2006.

26 TFontaine 1981.

219



220

Bruno Bureau

seerinnerungen zuriickzufiithren ist. So kann man solche Fille in
einem Kontext finden, in dem eine bereits von Juvencus gefiihrte
Polemik wieder aufgenommen wird, oder aber in einem anderen,
der es ermdglicht, durch den Verweis auf Christi uitalia gesta die von
den Aposteln gegeniiber ihren Gegnern vollzogene imitatio Christi
zu unterstreichen; in anderen Fillen ermdglicht es Juvencus, die
Historia apostolica in die Kontinuitit der Erzdhlung der Euangeliorum
libri einzuordnen und so eine Dimension der Erfiillung der Schriften
oder Prophezeiungen zu betonen, was zum letzten Typ der Verwen-
dung fiihrt, bei dem Juvencus als exegetisches Werkzeug eingefiihrt
wird, auf dem Arator seine eigene Interpretation aufbaut. Um hier
im Rahmen zu bleiben, werde ich fiir jeden Typ nur ein oder zwei
Beispiele herausgreifen, die ich ausfiihrlich analysieren werde, und
auf einige andere Stellen hinweisen, an denen die gleiche Art von
Phédnomen leicht zu beobachten ist.

Es ist bekannt, dass die Polemik und insbesondere die Polemik
gegen die Juden bei Arator einen wichtigen Platz einnimmt, sodass
man ihn - tibrigens vollig {ibertrieben - als déclamateur anti-juif be-
zeichnet hat.” Die Polemik richtete sich nicht vorrangig gegen das
Volk Israel im Allgemeinen oder die zeitgendssischen Juden des
Dichters, sondern gegen die von ihm unter dem Begriff Iudaea be-
zeichnete Entitdt, die symbolisch fiir die Weigerung steht, trotz der
Autoritét der Schriften und der offensichtlichen Zeichen an Chris-
tus zu glauben.

Zwei Passagen aus Buch 2, die iibrigens recht dhnlich sind, kon-
nen die Art und Weise illustrieren, wie Juvencus in diesen Momen-
ten der Polemik herangezogen wird. Interessanterweise betreffen
sie beide Saulus, der zu Paulus wurde, den ehemaligen Verfolger im
Dienste der Juden, der zum Apostel wurde. Die erste Passage betrifft
die Juden, die Stephanus (dessen Martyrium der Dichter in Buch
1 geschildert hat) steinigten und die nun Saulus gegeniiberstehen
(Arator act. 2,963-969):

27 Siehe die Artikelserie Chatillon 1963a; Chatillon 1963b; Chatillon 1979, aber
contra Bureau 1997 fiir eine Neubetrachtung der Frage im Anschluss an De-
proost 1990. Siehe fiir die Verbindungen zwischen diesen Invektiven und den
vom Dichter verwendeten patristischen Quellen auch Schwind 1990.



Juvencus bei Arator 221

[...] Certamine cuncto
te spolias uacuamgque locas cum durior ipsis
in Stephanum tormenta iacis, deponis amictum 965
et nunc ueste cares, primi quia poena parentis
est cognata tibi ueterisque in corpore portas
transgressoris onus, contraria fontis honori
ne renueris aquis. [...]

In dieser ganzen Auseinandersetzung entblot du dich und prisen-
tierst dich in deiner Leere, indem du, hirter als die Steine selbst, dei-
ne Geschosse gegen Stephanus schleuderst, du legst deinen Mantel ab
und hast nun kein Gewand mehr, denn die Strafe deines ersten Vaters
wurde von dir bei der Geburt empfangen und in deinem Korper tragst
du die Schuld des alten Frevlers, du, der du dich weigerst, die Quelle zu
ehren, um nicht vom Wasser erneuert zu werden.

Demgegeniiber Iuvenc. 1,68-76:

Virtus celsa Dei circumuolitabit obumbrans,

spiritus et ueniet purus, lectissima uirgo,

ac tibi mox puerum casto sermone iubebit 70
magnificum gigni populis, quem credere sanctum

supremique Dei natum uocitare necesse est.

Sic cognata tibi, sterilis quae credita cunctis,

Zachariae coniux mortali germine nuper

aeuo defessis hausit miracula membris. 75
Sextus adest mensis: parent sic omnia iussis.

Die himmlische Macht Gottes wird kommen, dich umgeben und dich
bedecken, und es wird der reine Geist kommen, o auserwéhlte Jung-
frau, und bald wird er dir durch ein keusches Wort befehlen, ein Kind
zu zeugen, das vor den Augen der Vilker herrlich ist, das man als hei-
lig anerkennen und Sohn des hochsten Gottes nennen muss. So hat
auch deine Verwandte, von der alle Welt glaubte, sie sei unfruchtbar,
die Frau des Zacharias, aus einem sterblichen Keim dieses Wunder in
ihrem vom Alter erschopften Kérper empfangen; sie ist im sechsten
Monat; so gehorcht alles den géttlichen Befehlen.

Der Ausdruck cognata tibi an Position 1b, 2ab des Hexameters in V.
967 greift bei Arator einen Versanfang von Juvencus (Iuvenc. 1,73)



222

Bruno Bureau

auf?® und lenkt den Blick auf eine méogliche Ahnlichkeit zwischen
den beiden Texten, die sich jedoch beim ersten Lesen bei Weitem
nicht erschlief3t. Bei Arator ist cognata ein Partizip, wahrend es bei
Juvencus ein Nomen ist, das die Cousine der Jungfrau Maria, Elisa-
beth, bezeichnet. AuRerdem scheint nichts die beiden Kontexte zu
verbinden, eine Schimpftirade gegen die Juden, die Stephanus ge-
steinigt haben, und den Engelsgruf der Verkiindigung. Dennoch er-
gibt sich schnell ein weiterer formaler Berithrungspunkt zwischen
den beiden Texten, das raffinierte Spiel mit der Endung -is. Worauf
Arators Ausfithrung abzielen wird in 2,968f. deutlich: Indem Judida
sich der Quelle des wahren Lebens, namlich Christus, widersetzt,
schlief3t es sich selbst von der Erneuerung im Taufwasser aus.” In
Juvencus’ Text ist jedoch genau das Gegenteil der Fall: Elisabeth,
die in den Augen aller, cunctis, unfruchtbar war, wird trotz ihres
Gesundheitszustands und ihres Alters (man beachte den Reim zwi-
schen cunctis und defessis membris) zur Mutter eines Propheten, und
zwar auch durch das Wirken der géttlichen Tugend, aber vor allem,
weil sie zu glauben wusste (der Reim springt von defessis membris zu
mensis und dann als Schlussfolgerung zu iussis). Ebenso wird Maria
den Retter populis hervorbringen, wenn sie das an ihrer Cousine
vollbrachte Wunder anerkennt und die Worte des Engels im Glau-
ben annimmt. Arator greift das Echospiel auf und macht es zum
Schliissel seiner Darstellung, die den radikalen Gegensatz zwischen
dem Glauben von Maria und Elisabeth und dem Unglauben der Mér-
der von Stephanus aufzeigt.

Die Schuld Adams, die durch das fiat Marias weggenommen
wird, wird hier vergréRert und zum Familienzeichen, cognata tibi,
jener Menschen, die sich im Bdsen verfangen anstatt zu glauben

28 Hier besteht kaum ein Zweifel an der Ubernahme, denn abgesehen von einer
nicht verwandten Stelle bei Terenz (Phorm. 130) kommt der Ausdruck in dem,
was wir von der lateinischen Dichtung erhalten haben, nur in den beiden be-
treffenden Texten vor.

29 Arator iibernimmt von Paulinus (Paul. Nol. carm. 31,183f.) das Segment ,,Ad-
jektiv + in corpore porta(n)s“, das der Dichter umgekehrt auf die Geretteten an-
wendet, die den neuen Adam in sich tragen (Et nunc ecce meo rediuiuum in corpo-
re portans / praefero uictorem mortis et anguis Adam), doch Judda tragt seinerseits
nur das transgressoris onus.



Juvencus bei Arator

und gerettet zu werden; man sieht also, wie Arator das poetische
Spiel um cognata tibi nutzt: Die Morder des Stephanus sind durior
ipsis, weil sie den Gerechten tormenta iacis verfolgen, was dazu fiihrt,
dass sie geistig entbl63t werden, indem sie die Leere ihres Herzens
zeigen, deponis,*® was die Strafe Adams bestétigt, poena parentis,*
transgressoris, und sie von den rettenden Wassern fernhilt, fontis,
aquis, und so ihre Rettung verhindert, ne renoueris. Doch wihrend
Juvencus seine Reime an markanten Stellen des Verses (Zdsur oder
Versschluss) platzierte, spielt Arator mit dissonanten Strukturen®
und unterstreicht damit die polemische Behandlung, die er fiir die
Verwendung von Juvencus vorsieht.

Die zweite Passage ist etwas merkwiirdiger: Paulus hort die
Stimme Christi auf dem Weg nach Damaskus, aber seine Begleiter
horen nichts.*® Der Dichter versucht, diesen Unterschied zu kom-
mentieren und zu erkldren, warum die himmlische Stimme fiir eini-
ge iure negatur ist. Dieser Ausdruck, der am Versschluss unscheinbar
erscheinen mag,* scheint auf die Beschimpfung hinzudeuten, die
Jesus in Iuvenc. 4,69-73 an die Pharisder und Schriftgelehrten rich-
tet (Arator act. 2,984-991):*

30 Die Wahl dieses Verbs stellt die Juden, die sich ihrer Kleider entledigen, um im
Tod zu versinken, und Christus, der sich der forma serui entledigt, die er von
Maria erhalten hat, um die Toten in seine Herrlichkeit zu fiihren, einander
gegeniiber. Arator iibernimmt von Juvenal (Iuv. 1,142) die Klausel deponis amic-
tu(s/m) iiber einen Schlemmer, der sein Gewand ablegt, um ins Bad zu gehen,
dort aber an einer Magenverstimmung stirbt.

31 Der Ausdruck findet sich auch an anderen Stellen in der christlichen Dichtung,
aber nicht bei Juvencus: siehe Paul. Nol. carm. 6,203 und vor allem Alc. Avit.
carm. 3,148, wo es um den ,,Fluch“ geht, den Gott nach dem Siindenfall iiber
Adam und Eva ausspricht.

32 Versende (ipsis, parentis), Zasur (iacis, aquis), aber auch 5b, 4a, 2b.

33 Vgl Apg 22,9.

34 Wie oben, in der erhaltenen lateinischen Dichtung sind dies jedoch die ein-
zigen beiden Verwendungen dieser Klausel in genau dieser Form (Variationen
des Verbs negare gibt es bei Ps.-Cato dist. 1,31,2; Claud. in Eutr. 1,457).

35 Zur Bedeutung der Umschreibung der Evangelienstelle (Mt 23,13) fiir Arators
Verwendung siehe unten Kapitel 4. Siehe auch De Gianni 2020, 121-124, ins-
besondere zur Interpretation von uobis.

223



224

Bruno Bureau

Haec rationis erit simplex uia: iure negatur

uox quoniam confusa loqui, neque creditur illud 985
a sermone dari quod non in pectore condit

accipiens; dubia tantum stimulatus ab aure

ambiguusque fragor solas diuerberat auras;

sic audisse simul, sic non audisse leguntur;

altera pars sonitus, certae est pars altera uocis, 990
et fert atque refert geminam res una figuram.

Es gibt einen einfachen Weg, dies zu erklidren: Da die Stimme undeut-
lich ist, sagt man zu Recht, dass sie nicht spricht, und man glaubt, dass
man eine Botschaft, die man ohne Verstand empfingt, nicht mit Wor-
ten ausdriicken kann; wenn sie nur in einem zégernden Ohr erklingt
und mehrdeutig ist, trifft ein Gerdusch nur den Hauch der Luft. So
heillt es gleichzeitig, dass sie gehdrt haben und dass sie nicht gehort
haben, denn es gibt einerseits einen Ton und andererseits eine deutli-
che Stimme, aber es ist die einzige Wahrheit, die eine doppelte Gestalt
birgt und von ihr erzihlt.

Demgegeniiber Iuvenc. 4,69-73:

Deflendi semper scribae et lacrimabilis aeui

caeca Pharisaeae cunctis fallacia plebis. 70
Nam uobis itiner clausum quia iure negatur,

non sinitis quemquam penetrare per ardua lucis

et cunctos trahitis saeuae ad consortia flammae.

Stets beklagenswerte Schriftgelehrte, klidgliche Falschheit und Ver-
blendung fiir alle von der Menge der Phariséer; weil euch der Weg zu
Recht verschlossen ist und euch verweigert wird, erlaubt ihr nieman-
dem, in die Hohen des Lichts einzudringen, und verleitet alle dazu, mit
euch die Gewalt des ewigen Feuers zu teilen.

Die ganze Bedeutung der Passage und damit der Ubernahme von
Juvencus liegt im letzten Vers: Es handelt sich um eine doppelte Ge-
stalt (figuram), das heilt um ein physikalisches (hier akustisches)
Phédnomen, das vom Dichter erkldrt wird und in einem spirituellen
Sinn zu verstehen ist: Sie horten, ohne zu héren. Hier wird die Ver-
bindung zu den Schriftgelehrten und Pharisdern des Juvencus deut-



Juvencus bei Arator

lich, die sehen, ohne zu sehen (caeca) und denen daher ,,zu Recht*
der Zugang zum Geheimnis verwehrt wird, genau wie den Gefihr-
ten des Paulus.* So ermdglicht es die Anspielung auf die Stelle in
den Euangeliorum libri, die Natur der symbolischen Lehre zu verste-
hen: Ohne den Glauben bleibt das Wort Gottes unverstdndlich, so
wie ohne den Glauben die Schriftgelehrten und Pharisder den Mes-
sias nicht anerkennen;’” aber die Konsequenz ist dramatisch, denn
ohne den Glauben zeigt Jesu Schelte, dass es unmdglich ist, der kom-
menden Strafe zu entgehen, was eindeutig {iber die rein wunderbar
wirkende Dimension des Textes der Apostelgeschichte hinausgeht.*
Es handelt sich vordergriindig um ein Wunder, das die Erwédhlung
des Paulus markiert, aber tiefergehend kennzeichnet das Wunder
die uniiberbriickbare Kluft zwischen dem Glauben und der Weige-
rung, zu glauben.

So nutzt Arator Juvencus, um seine Polemik in beide moglichen
Richtungen zu ndhren: Entweder bietet Juvencus bereits ein negati-
ves Modell fiir die Figuren Arators oder Arators Figuren zeigen um-
gekehrt ihre Distanz zu dem von Juvencus gebotenen Modell. In bei-
den Fillen ist der Verweis auf den spanischen Dichter keineswegs
rein literarisch, sondern setzt einen echten theologischen Dialog
der beiden voraus. Dies zeigt sich noch deutlicher in den Passagen,
in denen Arator durch die imitatio Iuvenci die imitatio Christi bei sei-
nen Figuren oder den Gldubigen betont.

Die betreffenden Textstellen sind recht zahlreich, daher werde
ich, um meine Ausfithrungen zu begrenzen, nur ein Beispiel aus je-

36 Die Ubernahme des Ausdrucks simplex uia aus Prud. c. Symm. 2,849f. geht ganz
in diese Richtung, denn der Dichter wirft Symmachus vor, nach komplizierten
Erkldrungen und Umwegen zu suchen, um die traditionelle Religion zu ent-
schuldigen, wobei die Wahrheit sich demjenigen, der sie zu sehen und zu hs-
ren versteht, offensichtlich aufdrangt (Sola errore caret simplex uia nescia flecti /
in diuerticulum biuiis nec pluribus anceps).

37 Dies wird durch den kontrastierenden imitatorischen Gebrauch von tant* sti-
mulatus bestatigt, der an Mar. Victor aleth. 3,646f. erinnern kann, wo Abraham
seinerseits in den drei Reisenden die géttliche Gegenwart erkennt (Abraham
tanti stimulatus imagine uisus / procurrit dominumque solo prostratus adorat).

38 In Apg 22,9 gibt Paulus diesem Aspekt seiner Erzihlung keine besondere In-
terpretation: oi 8¢ oUV éuoi §vteg TO PEv &G E0edoavto TV 8¢ PwVNV 0VK
fikovoav o0 AaAodvtog pot.

225



226

Bruno Bureau

dem Fall anfiihren. Arator benutzt Juvencus zunichst, um in seinem
Text direkt auf die Worte von Christus selbst zu verweisen, der dann
genau mit den Worten spricht, die er bei Juvencus verwendet hat. Im
Verweis auf Mt 6,20, den Arator in Paulus’ Abschiedsrede an die Al-
testen Asiens (Arator act. 2,871-875) einbaut, verschiebt der Dichter
die Struktur des Satzes sehr nahe hin zu Juvencus’ Satz. Er schreibt
namlich (V. 871-873): Assuescite [...] locare / thesauros in sede poli, wo
bei Juvencus steht (Iuvenc. 1,614): Condite thesauros uobis in uertice
caeli; der Effekt der synonymen Variatio sede/uertice, poli/caeli zeigt
ein raffiniertes Spiel mit der Umkehrung von poetischen und alltdg-
lichen Wortern, wobei uertice caeli zu sede poli wird - nach einer sehr
deutlichen wértlichen Ubernahme (da derselbe Kasus vorliegt), die
zweifellos mit dem Evangelientext selbst in Verbindung steht.* Hier
ldsst Arator eindeutig den Jesus von Juvencus sprechen, eher als den
von Matthdus; wenn also die poetische Figur des Paulus das Evange-
lium zitiert, zitiert er, generisch homogen, eine poetische Version
der Evangelien, hier die Euangeliorum libri.

Theologisch bedeutsamer sind die Stellen, an denen die Figur
des Paulus eindeutig in eine imitatio Christi gestellt wird, wie zum
Beispiel wenn Paulus die Angst der Seeleute wiahrend des Sturms
beruhigt (Arator act. 2,1105-1109 und Iuvenc. 3,335-339):

[...] Stans denique Paulus 1105
conclamata piis animat sic pectora uerbis:
O utinam nostris uoluisses, fida iuuentus,
consiliis parere prius ne litora Cretae
linqueres insani rabiem passura profundi!

Aufrecht stehend belebt Paulus schlieBlich mit diesen heiligen Worten
die Herzen, deren Tod man betrauert hat: ,0h, wenn du nur gewillt
gewesen warst, vertrauensselige Jugend, unseren Ratschldgen zu ge-
horchen, bevor du die Gestade Kretas verlassen hittest, um das Wiiten
und den Wahnsinn des Abgrunds zu erleiden.*

Discipuli pauido presserunt corpore terram, 335
nec prius e prono uultus sustollere casu

39 Man liest ndmlich Oncatpouvg in Mt 6,20.



Juvencus bei Arator

audebant, sancto Christi nisi dextera tactu
demulcens blandis firmasset pectora uerbis:
»Surgite et abiectum fortes calcate timorem.“

Die erschrockenen Jiinger warfen ihre Kérper auf die Erde und hit-
ten es nicht gewagt, ihr Gesicht von ihrer Niederwerfung zu erheben,
wenn Christus sie nicht mit der heiligen Beriihrung seiner Hand an-
gefasst und ihre Herzen mit den sanften Worten gestérkt hitte: ,Steht
auf, seid stark und zertretet diesen Schrecken.’

Der Ausdruck pectora uerbis, der auf ein Adjektiv im Ablativ (piis/
blandis) gefolgt von einer Verbform (animat/firmasse) gestiitzt ist,
schafft auf leicht auffindbare Weise einen Verweis auf die Passage,
in der Christus seine Jiinger nach seiner Verkliarung beruhigt.* Das
Spiel mit den Kontexten ist hier besonders interessant, denn die
Rede, die Paulus hilt, dient der Verklarung, indem sie die implizi-
te Macht des Apostels iiber die Elemente hervorhebt, die er offen-
sichtlich von Christus erhalten hat: Der Kommentar des Dichters
weist darauf hin, dass dieser Sturm die Erlésung und die Befreiung
von den Kriften des Todes darstellt, was auch durch die Verklarung
unterstrichen wird, die das Géttliche im Menschen sehen lésst. So
ermoglicht der Apostel den Seeleuten wie Christus, in ihm, dem ein-
fachen Reisenden, mehr als nur einen Passagier wie jeden anderen
zu sehen, stattdessen sollen sie ihn sehen als den Inhaber einer be-
sonderen Macht, die der Dichter spiter weitgehend erldutert, in-
dem er das Schiff mit der Kirche identifiziert.** Das Wort des Paulus
hat dann denselben Stellenwert wie das erkldrende Wort Christi,
dessen Lehre er fortsetzt.

40 Die Klausel als solche findet sich auch bei Optatian Porfyrius, z.B. in carm.
25,44, aber in genau dieser Form nur in unseren beiden Texten. Die mdgliche
Verbindung zu Paul. Nol. carm. 26,9 (mens assueta piis sua soluere pectora uo-
tis) ist nicht wirklich bedeutsam, sondern vielleicht eine einfache Entlehnung
ohne eine Verbindung zwischen den Dichtern.

41 Ich konnte an anderer Stelle (Bureau 1997) den Einfluss der ovidischen Erzih-
lung (Ov. met. 3,572-691) auf diese Passage zeigen, in der Seeleute beschlieRen,
das Bacchus-Kind zu entfithren, um einen guten Preis zu erzielen, bevor sie be-
greifen, dass sie den Gott auf keinen Fall verdrgern diirfen, als sie sehen, dass
ihr Schiff Gegenstand eines Wunders ist.

227



228

Bruno Bureau

Ebenso wird Petrus, als er sich weigert, verunreinigte Nahrung
zu sich zu nehmen,” in die Ndhe von Juvencus’ Christus geriickt,
der sich in der Episode mit der Samariterin weigert, das zu essen,
was die Jiinger ihm gebracht haben (Arator act. 1,914f. und Iuvenc.
2,304-310): ©

,Absit“, Petrus ait (quanta est reuerentia sancto
legis) et esuriens oblatas respuit escas. 915

,Zuriick!, sagte Petrus (so groR ist der Respekt des Heiligen vor dem
Gesetz) und obwohl er hungrig war, wies er das Essen zuriick, das ihm
gebracht wurde.

[...] Sed tum mirantum discipulorum

inter se occultis currebat sermo loquellis: 305
,Forte aliquis prior hic epulas dedit ante magistro,

nostras ut merito satiatus respuat escas.

Ille sed internae cernens molimina mentis:

,,Hae mihi sunt epulae, pectus satiabitur istud,

si faciam magni genitoris iussa per orbem.* 310

Aber da wunderten sich die Jiinger, und in leisen Gesprichen kursier-
ten unter ihnen die Worte: ,Vielleicht hat jemand vor uns dem Meister
Speise gegeben, sodass er, jetzt, da er satt ist, mit Recht die Speise zu-
riickweist.’ Er aber sah, was sie in ihrem Herzen hegten, und sagte: ,Das
ist meine Speise, das séttigt mein Herz: in der Welt die Gebote meines
Vaters, des groRen Gottes, zu erfiillen.*

Der Ausdruck respuit escas mit Variation des Modus verweist ein-
deutig auf die betrachtete Stelle bei Juvencus,* was noch durch die
Verwendung von esuriens bestdtigt wird, die in der Antwort Jesu
in satiabitur anklingt, das wiederum auf die AuRerung satiatus der
Jiinger antwortet. Indem er nicht isst, wahlt Petrus also die wahre
Nahrung nach Christus, die nach den Worten von Juvencus darin
bestehe, ,,in der Welt die Gebote meines Vaters, des grofRen Gottes,

42 Vgl. Apg 10,14.
43 Vgl. Joh 4,33f.
44 Der Ausdruck ist nur in diesen beiden Passagen belegt.



Juvencus bei Arator

zu erfiillen“.* Der intertextuelle Verweis verlagert hier das Thema
des Textes der Apostelgeschichte von der Weigerung, unreine Tie-
re zu essen (also der Einhaltung des jiidischen Gesetzes, das auch
von Arator in reuerentia legis erwahnt wird), auf das christliche Glau-
bensbekenntnis, das in der Anspielung auf die Christusworte des Ju-
vencus vermutet wird.

Mit diesem letzten Beispiel wird deutlich, wie Arator mit dem
Text von Juvencus arbeitet: Er macht ihn zu einer Art Ersatz fiir den
Evangelientext, zu dem er seinen eigenen Text in Beziehung setzt,
so wie die Apostelgeschichte auf Lukas verweisen kann, aber vor
allem so, wie zeitgendssische Prediger in ihren Kommentaren zur
Apostelgeschichte auf die Gestalt Christi verweisen konnen. So ent-
steht eine Art typologische Beziehung zwischen der kommentierten
Erzdhlung von Arator und dem Gedicht von Juvencus, deren Aus-
gestaltung eine letzte Gruppe von Verweisen auf den spanischen
Dichter liefert.

Auch hier gibt es viele Beispiele, aber zwei reichen aus, um zu
zeigen, wie der Mechanismus des Entlehnens und der Bedeutungs-
konstruktion funktioniert. In Arator act. 1,164-172 inszeniert der
Dichter die Rede des Petrus nach Pfingsten,* die er mit einem lan-
gen Satz beginnen lésst, in dem mit dem Ausdruck maiestate potens
am Anfang des Hexameters ein ausdriicklicher Verweis auf Juven-
cus erscheint (Arator act. 1,164-172 und Iuvenc. 4,153-156):*

Venit ad occiduas carnaliter editus oras
humana sub lege Deus, qui temporis expers 165
principium de matre tulit nec uile putauit

45 Es ist anzumerken, dass Paulinus von Périgueux die Wortwahl am Ende der
Verse inspiriert haben konnte, denn er beschreibt die Askese des heiligen Mar-
tin, bei der er auf erlesene Speisen verzichtet, folgendermafen (Paul. Petric.
Mart. 1,267-269): Tam sterili uictu duplicant ieiunia sancti. / Dumque indiscrete te-
nuem rimantur in escam / quidquid inexpertae praebebant uiscera terrae. So ist die
Tat des Petrus ein Zeichen fiir die Sehnsucht nach Gott, die dem Apostel bis
hinein in die duBersten Bereiche seines Lebens innewohnt.

46 Vgl. Apg 2,14-40.

47 Dass die Entlehnung tatsichlich von Juvencus stammt, steht auler Frage,
denn der einzige andere Beleg fiir diesen Angriff ist Prud. perist. 11,218, der
die Beschreibung eines Geb4udes betrifft.

229



230

Bruno Bureau

maiestate potens terreni sumere formam

corporis atque opifex hominum pars esse suoque

nos pretio reuocare sibi post dona salutis

postque tot erectos pulsis languoribus aegros, 170
cum defleta etiam perfunctaque corpora luci

redderet et superas iterum concederet auras.

Er kam, im Fleisch geboren, zu den Gestaden der Sterblichkeit, einem
menschlichen Gesetz unterworfen, Gott, der die Zeit nicht kennt, wur-
de von einer Mutter geboren und hielt es nicht fiir niedrig, obwohl
er Macht und Majestit besal3, die Form eines irdischen Kérpers anzu-
nehmen, und er, der Menschenmacher, hielt es nicht fiir niedrig, einer
von ihnen zu sein und zum Preis seiner selbst uns fiir ihn zu erldsen,
nachdem er das Geschenk der Erlosung gemacht und so viele Kranke
aufgerichtet hatte, deren Krankheiten er vertrieben hatte, wiahrend er
sogar schon beweinte und begrabene Kérper wieder ans Licht brachte
und ihnen wieder die Liifte der Hohe gewihrte.

Omnis item uirtus caeli conmota superni

signa dabit, proles hominis quis uertice caeli

clareat; omnigenasque tribus defletio iugis

urgebit, ueniet cum nubibus ignicoloris 155
maiestate potens hominis per sidera natus.

Wiederum wird die ganze Macht des Himmels von oben, erschiittert,
Zeichen geben, die den Menschensohn in seiner Pracht an der Spitze
des Himmels erscheinen lassen; alle Stimme der Erde werden ohne
Ende klagen, wenn mit den Wolken in Feuerténen mit seiner Macht
und Herrlichkeit durch die Gestirne der Menschensohn kommen wird.

Arator greift hier einen Ausdruck auf, der sich in der von Juven-
cus nacherzdhlten eschatologischen Rede Jesu findet,* passt ihn
aber an das an, was in Wirklichkeit eine Paraphrase von Phil 2,6f.
ist, die aber Apg 2,22-24 entsprechen soll. Der Mechanismus ist
hier besonders komplex, da Arator den Umfang der Rede im Ver-
gleich zur Apostelgeschichte vollig verdndert, insbesondere durch
die Einfligung des Zitats aus dem Philipperbrief, und sich, um das,

48 Mt 24,27-31 TOV VIOV T0D &vOpDTIOL EpXOuEVOV £TL TGOV VEPEADV TOD 0UPaAVOD

HeTd Suvapewg kai 86&ng ToAAfg, siehe De Gianni 2020, 156-158.



Juvencus bei Arator

was bereits eine Neuformulierung des Originals ist, wiederum neu
zu formulieren, auf die Passage aus Juvencus stiitzt. Die poetische
Absicht ist ziemlich klar: Petrus verkiindet in seiner ersten 6ffent-
lichen Rede* als den wesentliche Inhalt des Kerygmas die Kenosis
des Menschensohnes sowie seine Erlésung und die Verherrlichung,
aber durch den Verweis auf Juvencus inmitten einer Reihe von
christlichen poetischen Zitaten, die die Inkarnation beschreiben,*
weist er auch darauf hin, dass hier der letzte Zeitraum beginnt, der
von der Erfiillung der Erlosung bis hin zu ihrer endgiiltigen Mani-
festation reicht. So wird die eschatologische Perspektive bereits in
die Kenosis projiziert, und es ist derselbe Christus, der am Kreuz
stirbt, der auch in Herrlichkeit zum Endgericht kommen wird. Tat-
sdchlich ermdglicht die Entlehnung von maiestate potens, den Aus-
druck opifex hominum pars esse durch den bei Juvencus vorhandenen

49 Arator hat die Rede, die Petrus vor der Wahl des Matthias hilt, bereits um-
geschrieben, aber es handelt sich um eine Rede, die dieser vor dem Apostel-
kollegium hiilt.

50 Juvencus ist hier nicht der einzige, der zu der vom Dichter vorgenommenen
Neuausrichtung beitrigt, und zwar in einer Passage, die offensichtlich absolut
wesentlich ist, da sie den Kern des christlichen Glaubens betrifft. So liefert Se-
dulius beispielsweise Arator den Ausdruck occiduas [...] oras, den dieser (Sedul.
carm. pasch. 1,254) verwendet hatte, um den Lauf der Sonne zu bezeichnen,
wobei er betonte, dass sie kein Gott, sondern ein Geschopf sei, was perfekt zu
Arators Absicht passt, da der Schopfer hier mit dem Geschopf gleichgesetzt
wird; weiter unten ist terreni sumere formam eine Ubernahme aus Sedul. carm.
pasch. 1,254; 353 oder 4,267, wo der Dichter in einem Gebet zu Christus und
einem Kommentar, der sich auf die Heilung eines Blindgeborenen bezieht,
ebenfalls auf die Inkarnation verweist. Dracontius ist wahrscheinlich die di-
rekte Quelle der Klausel temporis expers (Drac. laud. dei 2,68f., eher als satisf.
5), die eine trinitarische Formulierung darstellte (et consors cum patre manens
et spiritus unus, / trina mente Deus, Deus auctor, temporis expers), die es Arator er-
mdglichte, zu betonen, dass der, der sich inkarniert hat, tatsichlich unus de Tri-
nitate ist. Opifex hominum ist eine Formulierung von Paulinus von Nola (carm.
31,97f.) bei der Erwdhnung der Inkarnation (Quare opifex hominum mortali in
corpore uenit, / non et mortali crimine factus homo). Die Heilungen pulsis languori-
bus greifen eine Inhaltsangabe aus Sedul. carm. pasch. 3,43-45 auf (passimque
cateruas / ut pius innumeras pulso languore saluti / reddidit). Diese Art von poe-
tischer Verbindung, die sich fast ausschlieRlich auf christliche Dichter stiitzt
(vgl. Bureau 1997), kommt bei unserem Dichter haufig vor, ist aber noch nicht
Gegenstand einer eigenen zusammenfassenden Untersuchung gewesen.

231



232

Bruno Bureau

eschatologischen Titel des Menschensohns hominis per sidera natus
zu beleuchten.

In diesem Beispiel wird deutlich, dass Arator bei seinen Zuho-
rern eine echte Vertrautheit mit den Euangeliorum libri (wie auch
mit weiterer fritherer christlicher Dichtung)® voraussetzt, um
im vollen Umfang erkennen zu kénnen, was er aus ihnen zieht. In
einer anderen Passage wird die Dimension der Erfiillung der Hei-
ligen Schrift durch den Verweis auf Juvencus explizit: Am Anfang
des Gedichts, in einer Eréffnungspassage, die kein Pendant in der
Apostelgeschichte hat, spricht Arator von der Auferstehung und
der den Toten gegebenen Erldsung (Arator act. 1,14-17 und Iuvenc.
3,340-343):

[...] Lux tertia surgit;
maiestas cum carne redit speciemque coruscam 15
umbrarum de sede refert ut ab exule limo
interclusa diu patriae repetatur origo.

Der dritte Tag erstrahlt: Die Herrlichkeit kehrt in der Gestalt des Flei-
sches zuriick und bringt aus den Schatten eine strahlende Schénheit
hervor.

Nec cuiquam praesens pandatur uisio uerbis, 340
horomatis huiusce expertes facite cunctos

ni prius huc hominis suboles speciosa reportet

in lucem referens mortis de sede tropaea.

Und lasst niemandem mit Worten offenbart werden, was ihr soeben
gesehen habt, lasst alle Welt unwissend sein iiber dieses Geschehen,
bevor der Menschensohn seine wunderbaren Trophien hierher bringt,
indem er sie aus der Unterwelt ins Licht zuriickbringt.

51 Diese Vertrautheit setzt also voraus, dass die christliche Dichtung im sechs-
ten Jahrhundert , klassisch” wurde und zum kulturellen Handwerkszeug eines
jeden einigermaRen gebildeten Christen gehorte. Diese Tatsache bestitigt
neben dem Dekret, dessen Reichweite moglicherweise begrenzt war, auch die
,Kanonisierung" der Listen christlicher Dichter, die wir in sehr ausgereifter
Form z.B. bei Fortunatus sehen (Ven. Fort. Mart. 1,15-25).



Juvencus bei Arator

Der Ausdruck umbrarum de sede refert erinnert eindeutig an den
letzten Vers des Textabschnitts bei Juvencus, in lucem referens mortis
de sede tropaea (Iuvenc. 3,342). Wieder handelt es sich, wie oben er-
wihnt, um eine Passage der Verkldrung, aber dieses Mal gebietet
Jesus den Jiingern Schweigen iiber das, was sie gesehen haben, ,,bis
der Menschensohn von den Toten aufersteht“.*? In Arators Gedicht
16st die Auferstehung Christi diesen bei Juvencus gegebenen Befehl
auf, indem sie seinen endgiiltigen Sieg tiber den Tod manifestiert
und so den Weg frei fiir die apostolische Predigt macht, wobei Ju-
vencus hier als exakter metrischer Ersatz fiir das Evangelium fun-
giert.”

Ein letztes Beispiel soll zeigen, dass der Beriithrungspunkt zwar
dullerst begrenzt sein und andere Autoren als Juvencus einbeziehen
kann, aber aufgrund des Kontextes und des theologischen Spiels,
das mit dem spanischen Dichter aufgebaut wird, dennoch mehr als
wahrscheinlich bleibt. Unter Verwendung eines seltenen Wortes, re-
cidiua,” in einer ansonsten in der handschriftlichen Uberlieferung

52 Mt 17,7;9.

53 Der Ausdruck lux tertia surgit hat seinen Ursprung sicherlich bei Prudentius,
wo der Dichter (man beachte den Gebrauch von maiestate beim Dichter aus
Calahorra) die glorreiche Auferstehung Christi beschreibt (Prud. apoth. 530-
533): Sed quod morte breui materna ex parte solutum est / maiestate patris uiuum
lux tertia reddit. / Vidisti angelicis comitatum coetibus alte / ire meum cuius seruor
munimine templum.

54 Wie wenn der Dichter sagen wiirde: ,,Ihr habt den Herrn bei Juvencus sagen
héren ,Ni prius huc hominis suboles speciosa reportet / in lucem referens mortis de
sede tropaea‘, aber jetzt ist die Zeit gekommen, diese Nachricht zu enthiillen
(pandere)“.

55 Recidiuus an sich ist nicht so selten (24 bei Musisque Deoque verzeichnete Vor-
kommen), aber in einem Drittel dieser Fille gibt ein nicht unerheblicher Teil
der handschriftlichen Uberlieferung rediuiuus an, das hiufiger zu sein scheint.
Vor Arator scheint Dracontius das Wort besonders zu schitzen, und man kénn-
te annehmen, dass Arator hier eher von dem Afrikaner inspiriert wird (Drac.
Romul. 5,115f, Haec igitur recidiua uiget post busta resurgens / phoenicis in morem),
dessen literarischer Kontext mit der Erwdhnung des Phonix recht dhnlich,
aber nicht christlich orientiert ist, da es sich hier um eine Kontroverse in Vers-
form handelt; dass Dracontius die ,,Briicke* war, die Arator zu Juvencus fiihrte,
ist jedoch nicht unméglich.

233



234

Bruno Bureau

stark beschddigten Passage® schreibt Arator iiber den neuen Men-
schen, der in Christus wiederhergestellt wurde (Arator act. 2,541~
546):

[...] Cum ueri lumine Solis
tangimur, antiqui contagia soluimus aeui,
accedente fide. Lympha mox matre renati
conspicimur nouitate rudes. Infantia rursus
fit recidiua seni, gemino uergentibus ortu 545
hic melior natalis adest. [...]

Wenn wir vom Licht der wahren Sonne beriihrt werden, streifen wir
den Schmutz des vorigen Alters ab, wenn der Glaube kommt. Das Was-
ser ist unsere Mutter und bald werden wir wiedergeboren und man
sieht uns in der Neuheit der Neophyten; die Kindheit kehrt fiir den
Greis zuriick und mit einer zweiten Geburt kommt, fiir die, die bereits
verfallen sind, eine bessere Geburt.

In dieser Passage scheint das deutlichste Echo tatsdchlich das von
Iuvenc. 4,340-353 und der Auferweckung des Lazarus zu sein:*’

Et procul: ,,0 utinam praesens uirtus tua nobis 340
adforet et morti fratrem rapuisset acerbae.

Nam quicquid poscis, certum est tibi posse uenire.”

Quam Dominus tali solatur uoce gementem:

,,Robustam mentem, mulier, uirtute resume.

Lazarus haec uitae recidiua in lumina surget.” 345
Et mulier: ,,Certe surgent in munera uitae

mortales cuncti, ueniet cum terminus orbi.”

Christus item sancto depromit pectore uocem:

»En ego sum clarae uobis reparatio uitae.

In me qui credit, mortem deponere sumptam 350
et uitam poterit iugi conponere saeclo.

At quicumque fidem uiuo sub pectore sumet,

horrida non umquam continget limina mortis.“

56

57

Vgl. Bureau/Deproost 2017, 365f. Der GroRteil der Schwierigkeiten liegt je-
doch bei uergentibus und betrifft nicht direkt die Ubernahme von Juvencus.
Zu dieser Passage siehe Deproost 2000.



Juvencus bei Arator

Und ihn von weitem sehend sagte sie: ,Ach, wire doch deine giitige
Macht mit uns gewesen und hitte unseren Bruder dem bitteren Tod
entrissen! Aber was auch immer du erbittest, es wird dir sicher gege-
ben werden konnen.’ Sie seufzte, und der Herr trdstete sie, indem er
zu ihr sprach: ,Mdge ein starker Geist, Frau, durch deine Tugend zu dir
zuriickkehren. Lazarus wird hier im Licht des Lebens aufstehen, das
ihm zuteil wird.‘ Und die Frau: ,0ffenbar werden alle Sterblichen zum
Geschenk des Lebens auferstehen, wenn das Ende der Welt kommt*
Wieder sprach Christus aus der Tiefe seines heiligen Herzens: ,Siehe,
ich bin fiir euch die Wiedergeburt des leuchtenden Lebens. Wer an
mich glaubt, wird sogar den Tod, den er empfangen hat, tiberwinden
und das Leben in Ewigkeit genielen kdnnen; wer aber den Glauben
in sein Herz aufnimmt, wahrend er noch lebt, wird die schreckliche
Schwelle des Todes nie beriihren.

Das Adjektiv recidiua, das genutzt wird, um das ewige Leben zu be-
zeichnen, war zwar schon von Prud. c. Symm. 2,822 und Drac. laud.
dei 1,558 verwendet worden, aber in beiden Fillen handelt es sich
um abstrakte Aussagen iiber das zukiinftige Schicksal der Glaubigen
und nicht um ein so lebendiges Bild, wie es Arator vermittelt. Der
Dichter betont namlich den eigentlichen Vorgang der Geburt, lym-
pha matre, und baut eine Variatio auf dem Motiv des alten Mannes
auf, der wieder zum Kind und zum zweiten Mal geboren wird. Indem
Arator dieses Bild durch das Adjektiv mit der Diskussion zwischen
Jesus und Martha verbindet, inszeniert er fiir seine Leser implizit
den Prozess des Ubertritts: Angesichts des Wunders der zweiten
Geburt miissen wir zur Auferweckung des Lazarus und zur Lehre
Christi tiber die Auferstehung selbst zuriickkehren. Hier verweist
Arators theologische Beweisfithrung in einem nicht erzdhlenden
Abschnitt mit diesem selbst in der christlichen Dichtung seltenen
Wort implizit beim Leser auf die Verwendung dieses Begriffs bei der
Auferstehung in Verbindung mit Dracontius und Prudentius, vor
allem aber bei der Auferstehung des Lazarus selbst, die hier seine
Aussage veranschaulicht.

58 Diese Verbindung ist iibrigens in der christlichen ikonographischen Tradition
mindestens seit dem fiinften Jahrhundert ,,popularisiert”, da auf den Tiiren
des sogenannten ,,Auferstehungs“-Elfenbeingrabes in Mailand die Auferste-

235



236

Bruno Bureau

Aus all diesen Beispielen geht klar hervor, dass Arator Juvencus fiir
weit mehr als nur metrische Verweise verwendet, die ihm eine be-
queme episch-christliche Phraseologie liefern wiirden. Die beiden
Dichter treten eindeutig in einen Dialog, und Arator ermoglicht
durch seine Verwendung von Juvencus einen Einblick in die Rezepti-
on des spanischen Dichters in der Mitte des sechsten Jahrhunderts.

4 Arator als Zeuge fiir die Rezeption des Juvencus

Arator schrieb fiir ein sehr spezielles Publikum in einem ebenso
speziellen Kontext, der romischen Kirche in der Mitte des sechsten
Jahrhunderts.® Die relatio iiber die Entstehung des Gedichts, ein
ebenso prizises wie wertvolles Dokument iiber die Umstédnde, unter
denen es im Friihjahr 544 vorgetragen wurde, verdeutlicht mehrere
wichtige Kontextelemente: Das Gedicht wurde dem Bischof von Rom
feierlich tiberreicht,® anschliefend im pépstlichen scrinium aufbe-
wahrt,*! war zweifellos das Ergebnis eines Auftrags und hatte einen
ganz offiziellen Charakter.? Das Publikum, an das er sich richtet,
wird zwar als gemischt dargestellt, doch die relatio macht deutlich,
dass die Umgebung des Bischofs von Rom und wohl auch die Aris-

hung des Lazarus zusammen mit der Bekehrung des Zachdus dargestellt wird.
Zu diesem Objekt siehe Brenk 2012; Bureau 2023.

59 Zudiesen Aspekten siehe Sotinel 1989; 1992.

60 Arator rel. Oblatus est huiusmodi codex [...] sancto atque apostolico uiro papae Vigilio
et susceptus ab eo [...] ante confessionem beati domni Petri. Fiir diesen Text ist die
Version zu edieren, die in Paris BnF Lat 9347 iiberliefert ist, die in der Bei-
behaltung der weltlichen Titel des Dichters und zahlreicher anderer Details
sicherlich eine sehr getreue Kopie des Originals ist, siche Bureau/Deproost
2017, 464 zur Wahl dieses Manuskripts. Die der relatio folgende Erwdhnung im
Manuskript Biblioteca Apostolica Vaticana, Pal. Lat. 1716 in Form der Abkiir-
zung EXPPSLR, die als ex papae pontificis scrinio lateranensi relatum verstanden
werden kann, kann die Kontinuitét der Tradition belegen, die diesen Text als
yoffiziellen” Text ausweist, sieche Bureau/Deproost 2017, CXLIV.

61 Arator rel. Surgentio uiro uenerabili primicerio scholae notariorum in scrinio dedit
Ecclesiae collocandum.

62 Uber die Empfangszeremonie vermerkt die relatio (Arator rel.): cum ibidem plu-
res episcopi, presbyteri, diacones et clerus pars maxima pariter interesset.



Juvencus bei Arator

tokratie der Stadt die wichtigsten Adressaten sind.®® Der duflerst
anspruchsvolle Charakter des Textes macht ihn nur fiir Gelehrte
verstdndlich, wie es sie in diesem Teil der romischen Bevolkerung
zweifellos noch gab. Die Rezitationstermine am 13. und 17. April so-
wie am 8. und 30. Mai, der gewéhlte Ort Saint-Pierre-aux-Lien® wie
auch die Wahl des zugrundeliegenden Textes, der Apostelgeschich-
te, dem Text, der wihrend des laetissimum spatium, das sich von Os-
tern bis Pfingsten erstreckt, gelesen wird, und sogar die Einteilung
in 43 Abschnitte, also so viele Tage, wie zwischen Ostern und Pfings-
ten liegen, wenn man die Sonntage (42 Tage) und das erste Gedicht,
das aullerhalb der Erzdhlung der Apostelgeschichte liegt, ausklam-
mert (also 42 Abschnitte), all dies deutet eindeutig auf ein Gedicht
hin, das fiir einen offiziellen oder sogar paraliturgischen Gebrauch
gedacht war, was durch seinen Charakter als Homilie in Versform
um Perikopen aus der Apostelgeschichte, deren Thema kurz wie-
derholt wird, bestatigt wird.*

In diesem Zusammenhang zeugt die sehr bewusste und iiberleg-
te Verwendung von Juvencus, die festgestellt werden konnte, ein-
deutig davon, dass der spanische Dichter neben Sedulius und ande-
ren christlichen Dichtern als orthodoxer poeta Christianus anerkannt
wurde und sein Werk fiir theologische oder dogmatische Zwecke

63  Arator rel. Religiosorum simul ac laicorum nobilium sed et e populo diuersorum turba
conuenit.

64 Arator rel. Rogauerunt ut eum iuberet publice recitari. Quod cum fieri praecepisset in
ecclesia beati Petri quae uocatur ad uincula etc.

65 Zwei weitere Elemente deuten in diese Richtung: die offensichtlich liturgische
Verwendung eines Fragments von Arator in der contestatio einer Mone’schen
Messe zu Beginn des siebten Jahrhunderts und die inhaltliche Verwandtschaft
zwischen Arators ,,versifizierten Homilien“ und den etwa zeitgleichen Konta-
kia von Romanos, trotz der groRen formalen und kontextuellen Unterschie-
de. Dem widerspricht zum Teil Sotinel 1989, 812, aber ohne Beriicksichtigung
einer anderen als der durch die relatio gekennzeichneten Verwendung, die
nicht liturgisch, sondern paraliturgisch wire. Die Mone’sche Messe geht in die
Richtung einer zweifellos spiteren und marginalen liturgischen Verwendung,
schlieRt aber keineswegs eine paraliturgische Verwendung als Kommentar-
text aus, der im Anschluss an eine Lesung der Apostelgeschichte in einem Zyk-
lus von ,,Vortragen® in Verbindung mit der liturgischen Zeit gelesen wird, was
man unter das einordnen kdnnte, was sich der ,traditionellen Form* entzieht
(Sotinel 1989, 813). In diesem Sinne bereits Hillier 1993.

237



238

Bruno Bureau

verwendet werden konnte. Als Arator fiir seinen Freund Parthenius
die Zeremonie der Ubergabe des Buches an Vigilius beschrieb, setz-
te er mit den Worten von Juvencus das Wort des Petrus und/oder
des Papstes mit der Stimme des Heiligen Geistes selbst gleich (Ara-
tor ad Parth. 83-88):

Huius ab historia produxi carmina tiro
pastorique meo sedulus ora dedi,

largius auxilio qui fert noua uerba canenti, 85
de quo nemo potest, hoc sine, digna loqui

quae Patri egregio patuerunt tradita papae
scriniaque Ecclesiae condita rite gerunt.

Aus der Geschichte dieses Buches habe ich wie ein Anfinger Gedich-
te entworfen und meinem Pastor bereitwillig meine Stimme geliehen;
seine groRziigige Hilfe inspiriert mein Lied zu neuen Worten, denn
ohne sie kann niemand iiber es wiirdige Worte sprechen. Diese Ge-
dichte wurden zunichst dem Ermessen unseres erlauchten Papstes
anvertraut und nach altem Brauch in den Archiven der Kirche zur Auf-
bewahrung hinterlegt.

Mit digna loqui im vorangestellten Kontext verweist Arator sehr
deutlich auf die praefatio des Juvencus, in der der spanische Dichter
die Anrufung der Musen durch die Anrufung des Geistes und des
Jordans ersetzt (Iuvenc. praef. 25-27):

Sanctificus adsit mihi carminis auctor 25
spiritus, et puro mentem riget amne canentis
dulcis Iordanis, ut Christo digna loquamur.

Mach dich fiir mich gegenwirtig, heiliger Inspirator meines Gesangs,
Geist, und lass den siilen Jordan den Geist des Dichters mit seiner rei-
nen Flut baden, damit wir Verse sprechen, die Christi wiirdig sind.

So wie zu Beginn im pseudo-gelasianischen Dekret zu lesen ist,
scheint Juvencus also in dem Umfeld, in dem Arator sich bewegt,
den Status eines klassischen christlichen Dichters erlangt zu haben,
der vollkommen orthodox und nachahmenswert ist. Aber man kann
wahrscheinlich noch weiter gehen und davon ausgehen, dass es Ju-



Juvencus bei Arator

vencus’ ,,Exegesen” sind, die Arator mehr noch als seine Erzdhlung
der Evangelien interessieren, was voraussetzen wiirde, dass unser
Dichter in Juvencus tatsdchlich nicht nur einen einfachen Para-
phrasten, sondern einen theologischen Dichter sieht. Die Diskus-
sionen um die exegetische Dimension der Paraphrase bei Juvencus
sind uns heute bekannt, doch Arator scheint durchaus in die Rich-
tung einer exegetischen Lektiire der Euangeliorum libri zu gehen. Der
Riickblick auf eines der Beispiele, die wir untersucht haben, kann
uns dies verdeutlichen.

Wir haben gesehen, wie Arator die Klausel iure negatur in act.
2,984 verwendet, um die Tatsache, dass Saulus’ Reisegefidhrten auf
dem Weg nach Damaskus nichts gehort haben, mit der Verurtei-
lung der Pharisder uobis itiner clausum quia iure negatur in Iuvenc.
4,69-73 in Beziehung zu setzen. In seinem Kommentar weist Dona-
to De Gianni sehr richtig auf die Mehrdeutigkeit der Verwendung
von uobis in dieser Passage hin,® iibersetzt aber, meiner Meinung
nach vollig korrekt ,Infatti, poiche il cammino che avete precluso
a voi & giustamente negato*, wodurch uobis zum Komplement von
negatur gemacht wird. In diesem Fall handelt es sich um eine sehr
deutliche Ergidnzung des spanischen Dichters zum Text des Evange-
liums, in dem es nur heiRt (Mt 23,13): 6t1 kAeiete trv PactAeiav TGOV
ovpav®V E€mpochev TV avOpWTWV: LUEIG Yap OVK gloépxecde ovde
TOUG gloepyopévoug agiete eioeABeiv.”” Arator verwendet also fiir
seine eigene Beweisfithrung den erkldarenden Zusatz von Juvencus,
der besagt, dass die Pharisder durch ihren Unglauben sich selbst
und anderen die Erldsung verweigern, wodurch sie verdammt wer-

66 De Gianni 2020, 123: ,,Si potrebbe considerare uobis un dativo di agente legato
amo kowod alle due forme verbali passive, vedendo in iure un riferimento alla
legge farisaica, per mezzo della quale scribi e farisei negano, sbarrandolo, il
cammino verso la salvezza eterna agli uomini loro sottomessi In alternativa,
il verso potrebbe voler dire che I'accesso al regno dei cieli & negato (da Dio) a
scribi e farisei, proprio perché essi lo precludono agli altri; in tal senso uobis
dipenderebbe da negatur e da clausum, con funzione di dativo di svantaggio nel
primo caso e di agente nel secondo; iure sarebbe poi o una nota di giustifica-
zione di questa divina interdizione (‘a buon diritto, giustamente’), o ancora
un’allusione alla legge strumentalizzata dalle autorita giudaiche.”

67 Sie verriegeln das Himmelreich vor den Menschen, weil sie es selbst nicht be-
treten kénnen und den Menschen nicht erlauben, es zu betreten.

239



240

Bruno Bureau

den. Hier wird deutlich, woran Arator in der Version von Juvencus
interessiert war: die Erwdhnung des Unglaubens als das, was das
Himmelreich fiir diejenigen ,,verriegelt”, die darunter leiden, und
den Zugang dazu verhindert. Nun ist diese Art von Verhalten des
Dichters der Historia apostolica gegeniiber seinen Quellen durchaus
iiblich;® anstatt direkt auf die Quelle des Evangeliums zu verweisen,
vermittelt er diesen Verweis durch den Riickgriff auf einen patris-
tischen Kommentar, der zumeist leicht zu erkennen ist und die In-
terpretation des Horers leitet.® Daraus lédsst sich logisch schlie3en,
dass Arator - und wahrscheinlich auch ein Teil seines Publikums -
Juvencus nicht nur als einen Versdichter des Evangeliums betrach-
tet hat, wie Hieronymus es im Ubrigen mehrdeutig formuliert,”
sondern als einen Dichter-Theologen, dessen Evangelienlektiire mit
seiner eigenen homiletischen Auffassung bei der Behandlung der
Apostelgeschichte in Resonanz treten kann.

Literaturverzeichnis

Arntzen, Henrik, De Actibus Apostolorum: Libri Duo, et Epistolae
Tres Ad Florianum, Vigilium et Parthenium, Ziitphen 1769.

Brenk, Beat, Das Trivulzio-Elfenbein und seine antiarianische Mis-
sion, in: Tobias Frese/Annette Hoffmann (Hrsg.), Habitus: Norm
und Transgression in Text und Bild, Berlin 2012, 245-257.

Bureau, Bruno/Deproost, Paul-Augustin, Arator Histoire apostoli-
que, Paris 2017.

Bureau, Bruno, Lettre et sens mystique dans I’»Historia Apostolica«
d’Arator: exégese et épopée, Paris 1997.

Bureau, Bruno, L'autorité apostolique a travers les discours de
I’ »Historia Apostolica« d’Arator, in: Michele Cutino (Hrsg.), Poe-
try, Bible and Theology from Late Antiquity to the Middle Ages,
Berlin 2020, 75-88.

68 Zu seiner Verwendung in Reden siehe Bureau 2020.

69 Siehe zahlreiche Beispiele fiir dieses mittlerweile bekannte Phinomen z.B. bei
Hillier 1993; Schwind 1990; Bureau 1997.

70 Bibliografie bei Deproost 2000, 131 Anm. 4; Fraisse 2007, 675 Anm. 8.



Juvencus bei Arator

Bureau, Bruno, Vignettes narratives et représentations figurées,
le dialogue entre texte et image dans le Carmen Paschale de Se-
dulius et des ivoires contemporains, in: Gianfranco Agosti u.a.
(Hrsg.), Colloque. Versus ad picturas: Relation texte/image dans
la poésie grecque latine et arabe entre 1‘Antiquité Tardive et le
Moyen Age, a paraitre, Strasbourg 2022.

Chatillon, Frangois, Arator déclamateur antijuif, 1: Approches, Re-
vue du Moyen 4ge latin 19 (1963a) 5-128.

Chatillon, Frangois, Arator déclamateur antijuif, II: Les traits emp-
oisonnés du De actibus, Revue du Moyen age latin 19 (1963b)
197-216.

Chatillon, Frangois, Arator déclamateur antijuif, 11 : Les traits emp-
oisonnés du De actibus (suite et fin), Revue du Moyen 4ge latin
35 (1979) 9-20.

De Gianni, Donato, Iuvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020.

Deproost, Paul-Augustin, La résurrection de Lazare dans le poeme
évangélique de Juvencus (IV,306-402), Revue belge de Philologie
et d’Histoire 78 (2000) 129-145.

Deproost, Paul-Augustin, Uap6tre Pierre dans une épopée du Vle
siecle: I’ »Historia Apostolica« d’Arator, Paris 1990.

Deproost, Paul-Augustin, L'épopée biblique en langue latine. Essai
de définition d’un genre littéraire, Latomus 56 (1997) 14-39.
Dobschiitz, Ernst von, Das Decretum Gelasianum. De libris recipiendis et

non recipiendis, Leipzig 1912.

Fontaine, Jacques, Naissance de la poésie dans 1'Occident chrétien:
esquisse d’une histoire de la poésie latine chrétienne du I1I° au
VI¢ siécle, Paris 1981.

Fraisse, Anne, Eléments biographiques dans '’épopée biblique de Ju-
vencus, Latomus 66 (2007) 673-689.

De Gaiffier, Baudouin, Un prologue hagiographique hostile au dé-
cret de Gélase?, Analecta Bollandiana: Revue Critique d’hagio-
graphie 82 (1964) 341-353.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

241



242

Bruno Bureau

Hilhorst, Antonius, The cleansing of the Temple (John 2, 13-25)
in Juvencus and Nonnus, in: Jan Den Boeft/Antonius Hilhorst
(Hrsg.), Early Christian poetry: a collection of essays, Leiden
1993, 61-76.

Hillier, Richard, Arator on the Acts of the Apostles: a baptismal com-
mentary, Oxford 1993.

Llewellyn, Peter, The Roman Church during the Laurentian Schism:
Priests and Senators, Church History 45 (1976) 417-427.

Moorhead, John, The Laurentian Schism: East and West in the Ro-
man Church, Church History 47 (1978) 125-136.

Schwind, Johannes, Arator-Studien, Géttingen 1990.

Sotinel, Claire, Arator, un poéte au service de la politique du pape
Vigile?, Mélanges de I'Ecole francaise de Rome. Antiquité 101
(1989) 805-820.

Sotinel, Claire, Autorité pontificale et pouvoir impérial sous le reg-
ne de Justinien: le pape Vigile, Mélanges de I'Ecole francaise de
Rome. Antiquité 104 (1992) 439-463.



243

Juvencus in den In Euangelia libri XlI
des Severus (von Malaga?)

Francesco Lubian

Abstract: This paper will examine the influence of Juvencus’ Eu-
angeliorum libri quattuor on the 717 preserved verses of Severus’ In
Euangelia libri XII. The first part of the study is dedicated to com-
paring these two paraphrases, focusing on their internal structu-
re and narrative composition and, in particular, on the varying
roles that combinations of biblical sources, exegetic asides, and
metaliterary references play in each work. In the second part, I
will analyze Juvencus’ influence on Severus’ poetic language, both
at the general level and in the depiction of specific episodes. This
analysis includes close readings of selected passages in Severus’
eighth book, including Jesus’ encounter with the Samaritan wo-
man (Sev. Malac. euang. 8,1-3; luvenc. 2,322-327), the resurrection
of Lazarus (Sev. Malac. euang. 8,25-63; Tuvenc. 4,330-379), and the
parable of the talents (Sev. Malac. euang, 8,203-216; Iuvenc. 4,239
258). Finally, T will explore the potential of using parallels from
Juvencus to integrate the lacunae of Severus’ fragmentum Treue-
ricum, proposing a new integration for Sev. Malac. euang. 10,18
based on Iuvenc. 4,57.

| Einleitung

In diesem Beitrag will ich den Einfluss der Euangeliorum libri des
Juvencus auf die ,,derniére performance paraphrastique néotesta-



244

Francesco Lubian

[

mentaire de I’Antiquité tardive latine*! untersuchen, also die 717
erhaltenen? Verse von Severus’ In Euangelia libri XII - wahrschein-
lich zu identifizieren mit dem gleichnamigen Bischof von Malaga (t
um 602 nach Christus), bekannt aus dem Werk De uiris illustribus des
Isidor von Sevilla® -, die Anfang 1967 in einem in der Stadtbiblio-
thek Trier aufbewahrten Fragment von drei Pergamentbifolien® von
Bernhard Bischoff entdeckt und 1994 erstmals verdffentlicht wor-
den sind.’ Im ersten Teil der Untersuchung, der dem Vergleich der
Werke von Juvencus und Severus unter dem Gesichtspunkt der Bin-
nenstruktur und dem Aufbau der Erzidhlung gewidmet ist, werden
die Rollen untersucht, die die Verbindung der biblischen Quellen,
die Exegese und die metasprachlichen Beziige in den beiden Werken
spielen, wihrend im zweiten Teil der Versuch unternommen wird,
das AusmalR des Einflusses von Juvencus auf Severus unter dem Ge-
sichtspunkt der Sprache und der Wiedergabe einzelner Szenen her-
auszustellen und zu belegen.

1  Cutino 2017, 189.

2 Es handelt sich dabei um die letzten 228 Verse des achten Buches, das gesamte
neunte Buch und die ersten 83 Verse des zehnten Buchs, von denen ca. 30 % am
Anfang oder Ende unvollstidndig sind, da sie aufgrund der Wiederverwendung
der Seiten als Schutzblitter in der Barockzeit beschnitten worden sind.

3 Isid. vir. ill. 30 Seuerus, Malacitanae sedis antistes, collega et socius Liciniani episco-
pi, edidit libellum unum Aduersus Vincentium, Caesaraugustanae urbis episcopum,
qui ex catholico in Arrianam prauitatem fuerat deuolutus. Est et alius eiusdem De uir-
ginitate ad sororem libellus, qui dicitur Annulus, cuius quidem fatemur cognouisse
titulum, ignorare eloquium. Claruit temporibus praedicti imperatoris, quo etiam et
regnante uitam finiuit. Ein aktueller Uberblick iiber das literarische Schaffen des
Bischofs und eine vorsichtige Bewertung der These, dass er eine Evangelien-
paraphrase verfasst habe, sind bei Jiménez Sdnchez/Capdevila 2023, 713-720
zu finden.

4 Trier, Stadtbibliothek, Fragm. III: Fragmenta Treverica. Lateinische Schrift-
steller: Severus (Mitte des neunten Jahrhunderts); fiir eine Beschreibung des
Fragments siehe Zwierlein 1994, 36f.

5  Zu den turbulenten Ereignissen im Zusammenhang mit der Veréffentlichung
der editio princeps siche Zwierlein 1994, 7f.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?) 245

2 Juvencus und Severus

2.1 Anzahl und Umfang der Biicher

Wir untersuchen zunichst die Struktur der beiden Gedichte, die
in vier beziehungsweise zwolf Biicher gegliedert sind. Bekanntlich
sind mehrere Thesen aufgestellt worden, um die Aufteilung des
Werks des Juvencus in vier Biicher zu erkldren: Sie wiirden so viele
Phasen im Leben Christi,® die Anzahl der Evangelien’ oder das Stre-
ben danach widerspiegeln, das Gedicht in eine illustre literarische
Tradition einzureihen, die mindestens die Aitia des Kallimachos,
die Argonautica des Apollonios Rhodios und die Georgica Vergils um-
fasst.® Nichts davon scheint jedoch Roger P. H. Green iiberzeugt zu
haben, der in seinem Standardwerk iiber die neutestamentlichen
Epen darauf hingewiesen hat, dass ,there is no sign that such a
fourfold division was regarded as canonical or important in any way
in contemporary didactic poetry*.°

Wie dem auch sei, Severus zieht gegeniiber dieser Struktur, wel-
che - wenn auch mit offensichtlichen Unterschieden - die Euange-
liorum libri mit dem neutestamentlichen Teil von Sedulius’ Carmen
paschale verbindet,” eine Gliederung in zwdlf Biicher vor, die sich
direkt auf die Aeneis stiitzt. In der Tat ist es das poetische Werk des
Severus in seiner Ginze, durch das er als ,,christlicher Anti-Vergil“!!
infrage kommt, wie Bischoff es formuliert. Dies wird durch den
frithmittelalterlichen Katalog der Bibliothek von Lorsch (um 860
nach Christus) aus dem Codex Citta del Vaticano, Biblioteca Apost-
olica Vaticana, Pal. lat. 1877 (fol. 31v) bestitigt, der Severus neben
dem Metrum in Euangelia in zwdlf Biichern auch zehn Eklogen sowie
vier Georgica-Biicher, die heute verloren sind, in einer Handschrift

Amatucci 1955, 121; Rodriguez Hevia 1980, 257; Costanza 1985, 748f.
Thraede 2001a, 882.
Thraede 2001b, 13; Green 2006, 26f.
Green 2006, 28.
0 Zur Buchaufteilung des Carmen paschale, die in den Handschriften sehr unter-
schiedlich ist, siehe Springer 1995, 26 Anm. 56.
11 Zwierlein 1994, 10.

= O O



246

Francesco Lubian

zuschreibt, die zudem ein verlorenes Metrum in Euangelia von Cres-
conius (Corippus?) und Arators’ De actibus apostolorum enthalten ha-
ben soll.*?

Die Bedeutung der Aeneis hinsichtlich der Struktur wird durch
die inhaltliche und situative Ndhe zwischen den Anfingen der er-
haltenen Biicher bestitigt:

Sev. Malac. euang. 9,1-3: Verg. Aen. 9,1-3:

Atque ea praesenti populo cum dixerat, ipse Atque ea diuersa penitus dum parte geruntur,
Betfa perrexit montem, quem uestit oliua. Irim de caelo misit Saturnia Iuno

Inde duo mittit proprios de plebe ministros audacem ad Turnum.

Sev. Malac. euang. 10,1-3: Verg. Aen. 10,1-4:

Panditur interea gaza multique sual Panditur interea domus omnipotentis Olympi
munera fundebant sensus stimul[a conciliumque uocat diuum pater atque hominum rex

Christus adest spectatque uiros, qui dona flerebant ~ sideream in sedem, terras unde arduus omnis
castraque Dardanidum aspectat populosque Latinos.

Wihrend das neutestamentliche Epos bei Severus also seine Abhén-
gigkeit von der Tradition Vergils zu betonen scheint, also von jener
dulcedo Maronis,* die den formalen Hauptreferenzpunkt der Euange-
liorum libri des Juvencus darstellt, ist das, was die beiden Paraphra-
sen deutlich voneinander trennt, die Linge der einzelnen Biicher.
Unter diesem Gesichtspunkt scheinen die Biicher des Juvencus
der vergilisch-epischen Norm voll und ganz zu entsprechen, sie ha-
ben ndamlich eine durchschnittliche Linge von etwa 803 Hexame-
tern (797 + 829 + 773 + 812 = 3.211 Verse). Besonders auffillig ist der
Vergleich mit der Aeneis und dabei insbesondere mit den ersten vier
Biichern (756 + 804 + 718 + 705 = 2.983 Verse) — dieses Detail ist Rein-
hart Herzog nicht entgangen."” Severus’ neuntes Buch hingegen,
das einzige, das uns vollstindig iiberliefert ist, hat eine Linge von

12 Hise 2002, 165: ,Metrum Seueri episcopi in euangelia, libri XII, eiusdem
| eglogas X, eiusdem ,Georgicon’, libri IIII; | metrum Cresconii in euangelia,
liber I, eiusdem | de diis gentium luculentissimum carmen, eiusdem | uersus de
principio mundi uel de die | iudicii et resurrectione carnis; metrum | Aratoris
in actibus apostolorum, libri II; in uno codice*.

13 Tuvenc. praef. 10.

14 Herzog 1989, § 561.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

nur 406 Hexametern, was die In Euangelia libri XII in dieser Hinsicht
eher mit dem Carmen paschale vergleichbar macht,”* wo die durch-
schnittliche Lange der Biicher etwa 347 Hexameter betrégt, und zu
der Vermutung fiihrt, dass die Gesamtldnge des Werks 5.000 Verse
nicht iiberschritten haben diirfte.

2.2 Inhaltliche und strukturelle Gestaltung der Erzahlung

Da bereits der Umfang der Paraphrase darauf hindeutet, dass Seve-
rus eher dem von Juvencus eingefithrten Modell der biographischen
und fortlaufenden Erzdhlung als dem von Sedulius praktizierten
selektiven und durch isolierte Szenen strukturierten Modell nahe-
steht, kann es niitzlich sein, den Inhalt des Gedichts des Severus
genauer zu betrachten und ihn einem genauen Vergleich mit den
biblischen fontes und der Handlung der Euangeliorum libri zu unter-
ziehen. Wir beginnen mit den 228 iiberlieferten Hexametern des
achten Buches:

Sev. Malac. euang. Biblische Quellen Tuvenc.

8,1-7: Jesus und die samaritanische ~ Joh 4,30 + 4,42 2,243-302

Frau (Abschluss)

8,8-85: Auferstehung des Lazarusin ~ Joh 11,1-45 4,306-402

Bethanien

8,86-107: Verurteilung Jesu zum Tode Joh 11,46-54 (4,403-408 = Mt 26,3-5)
8,108-110: Entscheidung zur Tétung  Joh 12,10f. /

von Lazarus

8,111-118: Dritte Ankiindigung des Lk 18,31-34 (3,584-589 = Mt 20,17-19)

Leidens und der Auferstehung Jesu

8,119-153: Heilung des Blinden in Lk 18,35-43 + Mk 10,46 /
Jericho

8,154-181: Bekehrung des Zachéus Lk 19,1-10 /

8,182-228: Gleichnis von den Talenten Lk 19,11 + Mt 25,14-30 +  4,227-258 = Mt 25,14-30
Lk 19,27

Die Unterschiede zu Juvencus’ Euangeliorum libri sind auf den ers-
ten Blick zahlreich. Im Vergleich zu seinem Vorginger - aber auch

15 Green 2006, 354.

247



248

Francesco Lubian

zur Evangelienharmonie des Codex Fuldensis'® - verschiebt Severus
zunichst die Perikope der samaritanischen Frau erheblich, die bei
Juvencus im zweiten Buch geschildert wird, wo sie von zwei ande-
ren Episoden aus dem Johannesevangelium, der Begegnung mit Ni-
kodemus'” und der Heilung des Sohnes eines koniglichen Beamten
in Kanaan,'® gerahmt wird. Rein formal betrachtet scheint Severus
hier dem strukturellen Einfluss des Sedulius zu folgen: Eine &hn-
liche Verschiebung der Begegnung mit der Samariterin ist auch im
Carmen paschale zu finden, wo diese Episode’® - zusammen mit ande-
ren, die aus der Reihenfolge der Ereignisse herausfallen® - im vier-
ten Buch kurz vor der Auferstehung des Lazarus geschildert wird.”

Wihrend jedoch Sedulius in diesem Abschnitt des vierten Bu-
ches ein ausgeprigtes Desinteresse an der raumlich-zeitlichen Ver-
kettung seiner Schilderungen zeigt, wie der scheinbar inkongruen-
te und véllig implizite Ubergang Jesu von Samaria nach Jerusalem
vor seinem weiteren Gang nach Bethanien beweist, scheint mir
stattdessen die transpositio der Perikope der Samariterin bei Severus
dem Wunsch zu entsprechen, die Episode als eine Etappe - vielleicht
nicht die erste - der schrittweisen Anniherung Jesu an Jerusalem
auf einer Route, die von Sichem iiber Bethanien in Judda nach Jeri-
cho fiihrt, am Vorabend der Passion neu zu funktionalisieren. Die
minimalen topographischen Angaben, die die Episode der Auferste-
hung des Lazarus einleiten, scheinen auf diese Interpretation hin-
zuweisen (Sev. Malac. euang. 8,8f.):

16 Ranke 1868, 80-82.

17 Iuvenc. 2,177-242 (= Joh 3,1-21).

18 Tuvenc. 2,328-346 (= Joh 4,46-53; dieser Episode geht ihrerseits das Gleichnis
von der Ernte voraus [[uvenc. 2,303-327 = Joh 4,31-42]).

19 Zur besonderen Struktur des vierten Buches des Carmen paschale sieche Moretti
Pieri 1969, 239f.

20 Sedul. carm. pasch. 4,222-232.

21 Sedul. carm. pasch. 4,271-290. Bei Sedulius werden die beiden Perikopen
durch zwei weitere Einschiibe aus dem Johannesevangelium getrennt: die Be-
gegnung mit der Ehebrecherin (Sedul. carm. pasch. 4,233-250 = Joh 8,1-11)
und die Heilung des blind geborenen Mannes (Sedul. carm. pasch. 4,251-270 =
Joh 9,1-12), die erstere wird von Severus (oder zumindest von dem erhaltenen
Severus) weggelassen, die letztere nach dem Einzug in Jerusalem eingefiigt.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

Est ager antiquus u....s a partibus ipsis,
nomine Bethania.

Die Stelle erweitert die rdumliche Bestimmung aus Joh 11,1% und
weist, abgesehen von der Unsicherheit hinsichtlich des Wortes, das
die Liicke fiillen konnte (Willy Schetter hat diuerse, Otto Zwierlein
uersus, motus oder procul vorgeschlagen),” eine offensichtliche Ver-
gilreminiszenz auf, die sich auf die Beschreibung der Herrschafts-
gebiete des Konigs Latinus bezieht (Verg. Aen. 11,316f.):

Est antiquus ager Tusco mihi proximus amni,
longus in occasum, finis super usque Sicanos

Wie dem auch sei, die Fokussierung auf den Ubergang zwischen
den beiden Episoden ist das erste Beispiel fiir jene , fliissige Erzéhl-
weise®,** die Severus im Wesentlichen mit Juvencus verbindet und
Schetter in einem Brief an Bischoff als einen der Hauptverdienste
dieser Paraphrase bezeichnet.

An die ausfiihrliche Schilderung der Auferweckung des Lazarus
(Sev. Malac. euang. 8,8-85), auf deren Eingliederung ich im Folgen-
den kurz eingehen méchte, schlielRt Severus den Beschluss an, Jesus
zu téten (Sev. Malac. euang. 8,86-107 = Joh 11,46-54). Die Episode
hat die gleiche Funktion wie die Perikope der Verschwérung des
Sanhedrins gegen den Messias in Iuvenc. 4,403-408, die auf einem
anderen Evangelium (Mt 26,3-5) beruht, aber ebenfalls unmittelbar
nach der Auferstehung des Lazarus in Bethanien handelt; die Er-
wihnung des Beschlusses des Sanhedrins, Lazarus zu t6ten, nach
Joh 12,10f. (Sev. Malac. euang. 8,108-110) ist ausschlieBlich bei Se-
verus zu finden.

Der Ubergang vom Johannes- zum Lukasevangelium folgt un-
mittelbar darauf, bei der dritten Prophezeiung der Passion (Sev.
Malac. euang. 8,111-118):

22 Joh 11,1 Erat autem quidam languens Lazarus a Bethania de castello Mariae et Martae
sororis eius (Weber/Gryson 52007, 1678).

23 Zwierlein 1994, 71.

24 Zwierlein 1994, 7.

249



250

Francesco Lubian

Interea Christus propriis haec insuper addit

discipulis: ,,Modo nunc Sion ascendimus, atque

omnia conplebunt saeui sub mente nefanda

de me scripta piis: tradant nam gentibus ipsi,

quae me confundent tormentis nexibus et post 115
damnabunt morti, sed tertia luce resurgam.“

Ipse quidem propriis dicebat cuncta futura,

sed non senserunt illi praesagia Christi.

Dieses an Lk 18,31-34 angelehnte Geschehen ist mit dem Komplott
der Priester gegen Lazarus nicht nur durch die typische epische
Ubergangsformel interea, sondern vor allem auch durch eine klare
thematische und konzeptionelle Ubereinstimmung verbunden, die
durch die Wiederholung von Wortern (V. 113 nefanda) und Junktu-
ren (V. 116 damnabunt morti) unterstrichen wird, die bereits in V.
110 (hunc quoque disponunt morti damnare nefandi) verwendet worden
sind. Juvencus, der sich auf seine Hauptquelle, das Matthdusevan-
gelium, stiitzt, fiigt diese Prophezeiung stattdessen gegen Ende des
dritten Buches (Iuvenc. 3,584-589) zwischen das Gleichnis von den
Arbeitern im Weinberg® und die Bitte der Frau des Zebeddus* ein;
dies hindert Severus jedoch nicht daran, sich - wie wir weiter unten
sehen werden - bei der Neufassung dieser Szene an den Euangelio-
rum libri zu orientieren.

Die Erzdhlung wechselt an dieser Stelle nach Jericho, eine Stadt,
die Severus vielleicht nie zuvor in dem Gedicht erwdhnt hat. Thre
Erwdhnung bietet ndmlich das Stichwort fiir einen ausfiihrlichen
exegetischen Exkurs.” Aus struktureller Sicht ist die Ankunft Jesu
und seiner Jiinger vor den Toren von Jericho bemerkenswert: Iam-
que propinquabant portis splendentis Iericho (Sev. Malac. euang.
8,119) liefert die Vorlage fiir die Beschreibung des triumphalen
Einzugs in Jerusalem zu Beginn des nichsten Buches (Sev. Malac.
euang. 9,15f.):

25 Iuvenc. 3,550-583 (= Mt 20,1-16).
26 Iuvenc. 3,590-613 (= Mt 20,20-28).
27 Sev.Malac. euang. 8,120-136.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

Iamque propinquabat portis omnemque uidebas 15
effusum late populum

Es ist nicht zu iibersehen, dass Severus bei der Gestaltung dieser
Episode einen weiteren Bezug zu Vergil herstellt, indem er auf die
pathetische Szene anspielt, in der Aeneas, der vor den Toren Trojas
steht, seine Frau Creusa aus den Augen verliert (Verg. Aen. 2,730f.):

Iamque propinquabam portis omnemque uidebar 730
euasisse uiam.?

Eine in dieser Weise geprigte Wortwahl scheint das Lesepublikum
zu veranlassen, den Einzug in Jericho als Vorwegnahme des Einzugs
in Jerusalem zu interpretieren, der nicht zuféllig gerade in Sev. Ma-
lac. euang. 8,111f. von Jesus prophezeit wird.

Nach der Heilung des Blinden von Jericho (Sev. Malac. euang.
8,119-153 = Lk 18,35-43) und der Bekehrung des Zachius (Sev. Ma-
lac. euang. 8,154-181 = Lk 19,1-10), zwei weiteren Episoden, die
aus dem Lukasevangelium stammen und in den Euangeliorum li-
bri fehlen, schlieft Severus das achte Buch mit dem Gleichnis von
den Talenten ab (Sev. Malac. euang. 8,182-228). Die Platzierung
dieser Episode mag auf den ersten Blick offensichtlich erschei-
nen, da im Lukasevangelium das Gleichnis von den Minen unmit-
telbar auf die Episode von der Bekehrung des Zachius folgt; aber
es ist bezeichnend, dass Severus tatsidchlich nur die Verse, die das
Gleichnis rahmen, von Lukas tibernimmt.”” Die Schilderung des
Gleichnisses selbst entspricht ansonsten eher der Version von Mt
25,14-30, das hieRt der gleichen Quelle, der die Euangeliorum libri
in Iuvenc. 4,227-258 folgen. In seinem ,,pardnetischen“® Schluss

28 Es sei darauf hingewiesen, dass derselbe Versanfang, der schon bei Vergil
(Aen. 5,159; 9,371; 11,621) und in anderen lateinischen Epen belegt ist, auch
in Tuvenc. 3,104-106 zu finden ist (Iamque propinquabat puppi, sed nescia nautae
/ attoniti tremulo uibrabant corda pauore / clamoremque simul confusa mente dede-
runt).

29 Diese sind Sev. Malac. euang. 8,182-185 (= Lk 19,11f.) und Sev. Malac. euang.
8,217f. (= Lk 19,27).

30 So Cutino 2017, 199 zu Sev. Malac. euang. 8,224-228.

251



252

Francesco Lubian

kehrt das achte Buch also im Wesentlichen zu den Spuren von Ju-
vencus zuriick, wenn auch mit einem Unterschied: Bei Juvencus
ist ndmlich nach Matthdus das Gleichnis die letzte Belehrung des
Herrn vor der Rede iiber das Jiingste Gericht,*! wihrend Severus es
ibereinstimmend mit dem Lukasevangelium kurz vor den Einzug in
Jerusalem stellt. Sicher ist, dass Severus die Erzdhlreihenfolge der
Synoptiker einhilt, wo der Einzug in die Heilige Stadt unmittelbar
auf den Aufbruch Jesu aus Jericho folgt.

Wie bereits erwdhnt, mochte ich noch einmal kurz auf die Auf-
erstehung des Lazarus zuriickkommen, denn mir scheint, dass die
Neuordnung des iiberlieferten Teils des achten Buches durch Seve-
rus auf die beispiellose Platzierung dieser Episode ausgerichtet ist.
Wihrend Sedulius, der sich an das Johannesevangelium hilt, diese
Perikope unmittelbar nach dem Einzug in Jerusalem schildert,*? und
Juvencus, der die Episode nach der Rede iiber das Jiingste Gericht
und an der Schwelle zur Passionserzéhlung einordnet,** den prafi-
gurativen Charakter des letzten Zeichens hervorhebt* und damit
einen Zusammenhang betont, der spéter in Joh 12,10f. explizit ge-
macht wird,* scheint Severus vielmehr auf die aretalogische Trag-
weite des Wunders zu achten; er reiht es bei den anderen Wundern
ein und macht es zu einem Element der fortschreitenden Annéhe-
rung Jesu an das Geschehen in Jerusalem auf dem Weg durch Sama-
ria, Bethanien und Jericho. Eine solche Interpretation der Auferste-
hung des Lazarus scheint mir mit den Beobachtungen von Cutino
ibereinzustimmen, die er bei der Betrachtung der Darstellung die-

31 Tuvenc. 4,259-305 (= Mt 25,31-46).

32 Sedul. carm. pasch. 4,291-308; Moretti Pieri 1969, 238 weist darauf hin, dass
Sedulius’ Bericht iiber die Wunder des Blindgeborenen und der Auferstehung
des Lazarus vor dem Einzug in Jerusalem auch zur Sstlichen Diatessaron-Tra-
dition passt; zur komplexen Debatte iiber den méglichen westlichen Einfluss
des Diatessaron von Tatian siehe Schmid 2003.

33 Abgesehen von Juvencus ist die Absicht, die erzdhlerische Reihenfolge der Sy-
noptiker nicht zu durchbrechen, auch in den westlichen Evangelienharmonien
zu erkennen, wo die Wunder des Blindgeborenen und des Lazarus nach der
Handlung am Palmsonntag stehen (sieche Moretti Pieri 1969, 238 Anm. 2 und
fiir den Codex Fuldensis Ranke 1868, 103).

34 De Gianni 2020b, 19 Anm. 37.

35 Braun/Engel 1998, 134f.; Green 2006, 26.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

ses Wunders bei Severus gemacht hat, dass es ,,en un véritable spec-
tacle choral qui vise a souligner la puissance de Christ/héros“*¢ ver-
wandelt wird. Auch die Aufnahme des umfangreichen Abschnitts
aus dem Lukasevangelium am Ende des achten Buchs dient einem
dhnlichen Zweck: Indem er den Einzug in Jerusalem hinauszégert
und ihn gleichzeitig durch die Prophezeiung in Sev. Malac. euang.
8,112 und die proleptische Anspielung in Sev. Malac. euang. 8,119
vorwegnimmt, erweitert und hebt Severus die Episode hervor, die
er gezielt an den Anfang des nidchsten Buches stellt.

Wir betrachten kurz den Inhalt des neunten Buches, des einzi-
gen, das uns vollstindig tiberliefert ist:

Sev. Malac. euang. Biblische Quellen Iuvenc.
9,1-39: Einzug injerusalern Lk 19,28-46 + Mt 21,14 3,622-641 (+ 3,642-652)

9,40-92: Heilung des Geldhmten und ~ Joh 5,2-18 + Mt 12,10-15 /
Debatte iiber das Verrichten von
Wundern am Sabbat

9,93-140: Fluch des Feigenbaums Mt 21,17-20 + Mk 11,13 3,653-661
9,143-150: Logion iiber die Macht des Mt 21,21f. (= Lk 17,6) 3,662-673
Glaubens

9,151-162: Rede iiber die Pflichten des Lk 17,7-10 /

Dieners

9,163-223: Heilung des Blindgeborenen Joh 9,1-10,39 /
9,224-260: Macht Jesu und Gleichnis Mt 21,23-32 + Lk 20,6 3,674-711
von den zwei S6hnen

9,261-292: Gleichnis von den bdsen Mt 21,33-46 3,712-736
Weingértnern

9,293-324: Gleichnis vom Hochzeitsfest Mt 22,1-14 + Lk 14,21-24 3,737-773
9,325-352: Tribut an den Kaiser Mt 22,15-22 + Mk 12,14 4,1-13

9,353-384: Debatte iiber die Mt 22,23-33 + Lk 20,28-39 + 4,14-37
Auferstehung mit den Sadduzéern Mk 12,26

9,385-406: Frage der Pharisder nach ~ Mt 22,41-46 + Lk 20,42 4,45-51
der Natur des Sohnes

36 Cutino 2017, 212.

253



254

Francesco Lubian

Wie zu sehen ist, folgt die Schilderung des Severus ab dem Beginn
des neunten Buches im Wesentlichen durchgehend dem Matthius-
evangelium, das parallel zu den Euangeliorum libri verlduft - abziig-
lich dreier Einschiibe, die nach dem Einzug Jesu in Jerusalem zu-
sammengefasst sind:

a. die Heilung am Teich Betesda nach Joh 5,2-18,

b. die Ausfithrungen iiber die Pflichten des Dieners nach Lk 17,7-
10 und

c. das Wunder der Heilung des Blindgeborenen - wie von Sedulius
in Anlehnung an das Johannesevangelium vor der Auferstehung
des Lazarus geschildert® -, begleitet von der Geschichte iiber
den guten Hirten und basierend auf Joh 9,1-10,39.

Im Gegensatz zu Juvencus ldsst Severus allerdings die Erlduterung
des héchsten Gebots aus (Mt 22,34-40 = Iuvenc. 4,38-44) und ver-
bindet die Debatte mit den Sadduzéern iiber die Auferstehung di-
rekt mit Fragen der Pharisder nach der Natur des Sohns, wie es im
Lukasevangelium der Fall ist.

Wir werden spiter auf die Art und Weise zuriickkommen, wie
Severus den Ubergang zwischen den verschiedenen Szenen gestal-
tet; fiir den Moment reicht es aus, festzuhalten, dass - abgesehen
von den betrichtlichen ,extra-juvencischen* Einfiigungen (Sev.
Malac. euang. 9,40-92; 151-223), und natiirlich der unterschiedli-
chen Gewichtung von erzéhlerischen und exegetischen Elementen
- die diegetische Tendenz dieses Buches sehr nahe an Juvencus ist:
Man kann sogar beobachten, wie die Ubereinstimmungen auch die
Grenze zwischen dem dritten und dem vierten Buch der Euangelio-
rum libri iiberschreiten, die Juvencus ohne jegliche Unterbrechung
der Kontinuitdt® in das 22. Kapitels des Matthdusevangeliums legt.

Zuletzt folgt der iiberlieferte Inhalt (83 Hexameter) des zehnten
Buches:

37 Sedul. carm. pasch. 4,251-270.
38 De Gianni 2020b, 81; zu den Grenzen zwischen den Biichern bei Juvencus siehe
insbesondere Thraede 1998.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

Sev. Malac. euang. Biblische Quellen Iuvenc.
10,1-10: Scherflein der Witwe Lk 21,1-4 + Mk 12,41 /
10,11-79: Schmihungen gegen die Mt 23,1-39 4,52-85

Schriftgelehrten und Pharisder

10,80-83: Prophezeiung der Zerstrung des Mt 24,1f, + Lk 21,5 4,86-96
Tempels von Jerusalem

Das Buch beginnt mit einer Episode, die nicht nur in den Euangelio-
rum libri, sondern auch im Carmen paschale und in der Evangelien-
harmonie des Codex Fuldensis nicht vorkommt, ndmlich mit dem
Scherflein der Witwe, die nur in Mk 12,41-44 und Lk 21,1-4 geschil-
dert wird, wo sie iibrigens den Schmidhungen der Schriftgelehrten
und Phariséer folgt und ihnen nicht vorausgeht. Die adiectio scheint
also eine Besonderheit des Severus zu sein und kdénnte - wie Cu-
tino bemerkt - durch die Verweise auf Lk 20 motiviert sein, welche
die Debatte tiber die Auferstehung mit den Sadduzdern am Ende
des neunten Buches beeinflussen.* Zu beachten ist jedoch, dass die
Episode keineswegs zu einem weiteren Abweichen vom Matthdus-
evangelium fiihrt, dem ab V. 11, vor der Unterbrechung durch das
fragmentum Treuericum, nahtlos - und wiederum parallel zu Juven-
cus - weiterhin gefolgt wird.

Die parallele Lektiire von Severus und Juvencus erlaubt es, so
scheint mir, Bischoffs Urteil, dass der Inhalt bei Severus ,,auf einer
verbindenden Darstellung von Jesu Leben und Lehre nach den 4
Evangelien [beruht], aber unabhingig von Tatian, Iuvencus und Se-
dulius [ist]“,* teilweise zu prézisieren. Vor allem vom Beginn des
neunten Buches an entwickelt Severus seine Erzdhlung aus einer
Perspektive heraus, die in struktureller und inhaltlicher Hinsicht
derjenigen des Juvencus dhnlich zu sein scheint. Zumindest der Aus-
wabhl der tiberlieferten Episoden nach zu urteilen, ist die Paraphrase
von Severus in der Tat systematischer als ,,une sorte de diatessaron
poétique”,* aber - so scheint es mir - qualitativ nicht anders als

39 Cutino 2017, 194.
40 Zwierlein 1994, 9.
41 Cutino 2017, 194.

255



256

Francesco Lubian

die Euangeliorum libri: Innerhalb einer fortlaufenden Erzidhlung mit
einer im Wesentlichen durch das Matthidusevangelium gegebenen
Grundlage erweitert und systematisiert Severus die Mdoglichkeit,
auch Episoden aus den anderen Evangelien einzubeziehen, und
zwar nach einem Kompositionsprinzip, das auch Juvencus nicht
fremd ist, bei ihm aber im Wesentlichen auf die ersten beiden Bii-
cher beschrinkt scheint, mit der bemerkenswerten Ausnahme der
Auferstehung des Lazarus im vierten Buch. Gerade in der Platzie-
rung dieser Episode - und allgemeiner in der Vorbereitung des Ein-
zugs in Jerusalem, der am Anfang des neunten Buches prominent
platziert ist - liegt, wie ich zu zeigen versucht habe, der wichtigste
Unterschied zwischen Severus und seinem Vorginger.

2.3 Die Kombination verschiedener biblischer Quellen

Die Tendenz zur Harmonisierung der Evangelien wird bei Severus
durch eine ausgeprigte Neigung zur Kombination verschiedener bi-
blischer Quellen begiinstigt,*? was sich deutlich von der Selektivitit
unterscheidet, mit der dieses Prinzip bei Juvencus praktiziert wird,
wo das Matthdusevangelium nur gelegentlich durch Riickgriffe auf
Lukas und Johannes ergédnzt wird.*

In verschiedenen Analysen ist bereits darauf hingewiesen wor-
den, dass die Verbindung zwischen den Synoptikern bei Severus
sowohl Details betrifft (ich denke zum Beispiel an den Namen des
Blinden von Jericho, Bartimaus, der aus Mk 10,46 stammt und in die
Versifikation von Lk 18,35-43 aufgenommen worden ist)* als auch
eine grofere theologische Bedeutung haben kann: Hinsichtlich des
Letzteren ist zumindest der Hinweis auf die Anwesenheit eines Esels
und eines Fohlens bei der Szene des Einzugs in Jerusalem erwah-

42 Zwierlein 1994, 8; zu den von Severus verfolgten Textstrategien durch Kombi-
nation siehe insbesondere Cutino 2017, 194-197.

43 Zur Beziehung des Juvencus zur Vorlage, die mit der heute einhellig abgelehn-
ten These verbunden ist, dass der Dichter eine Evangelienharmonie als Grund-
lage fiir sein Werk verwendet haben kénnte, siehe Otero Pereira 2009, XXIII-
XXVIII, mit ausfiihrlicher Diskussion der Debatte im 19. und 20. Jahrhundert.

44 Sev. Malac. euang. 8,137f. Bartimias illic orbus sic prope sedebat, / Timaei natus;
siehe Zwierlein 1994, 85; Consolino 2020, 91.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

nenswert (Sev. Malac. euang. 9,5 illic cum fetu stantem cerne{njtis
asellam), wodurch sich nicht nur die Verbindung von Lk 19,30-35
und Mt 21,2-5 belegen ldsst und die Erfiillung der in Sach 9,9 an-
gekiindigten Prophezeiung unterstrichen wird,” sondern schein-
bar auch auf die Kenntnis von Iuvenc. 3,626f. (inde asinam pariter
fetu comitante repertam / ducere) hingewiesen wird, wo die gleiche
poetische Verwendung des Begriffs fetus ,,im Sinne von Junges‘‘*
zu finden ist.

Die Hauptfunktion der contaminatio in den In Euangelia libri XII
scheint mir jedoch darin zu bestehen, die Verbindung zwischen den
verschiedenen Szenen zu férdern und ihre Einbindung in das erzih-
lerische Kontinuum zu erleichtern. So wird der Ubergang zwischen
der Episode der Heilung des Geldhmten und der des Fluchs iiber
den Feigenbaum, der die Verlegung der Handlung von Jerusalem
nach Bethanien impliziert, durch die Verbindung von Joh 5,18 mit
Mt 12,10-15, der Heilung des Mannes mit einer verdorrten Hand,
die ebenfalls am Sabbat, aber in Galilda, stattfindet, erleichtert,
wiahrend die Verbindung zwischen der Rede tiber die Pflichten des
Dieners und der Heilung des Blindgeborenen, die als unmittelbare
Demonstration des Inhalts der Predigt Jesu dient, von der verbalen
und situativen Ahnlichkeit zwischen Lk 17,11 und Joh 9,1 abhdngen
kann.” Auch hier wird der Zusammenhang zwischen der Rede tiber
die Kraft des Glaubens, die auf Mt 21,21f. fut, und derjenigen iiber
die Pflichten des Dieners, die sich an Lk 17,7-10 anlehnt, dadurch
begiinstigt, dass letztere Episode im Lukasevangelium unmittelbar
nach der Antwort Jesu auf die Bitte der Jiinger, ihren Glauben zu
stiarken (Lk 17,6), geschildert wird. Dabei handelt es sich um einem
Vers, der in Inhalt und Funktion dem von Severus paraphrasierten
Logion des Matthdus entspricht,* wihrend der Ubergang zwischen
den Perikopen iiber das Scherflein der Witwe und die Schmihungen
der Schriftgelehrten und Pharisder durch einen Vers, Sev. Malac.

45 Sev. Malac. euang. 9,9-11 Satis est illum complere prophetam, / qui me praedixit
regem sublime sedentem / ingredier Sion.

46 Bauer 1999, 239.

47 Cutino 2017, 192f.

48 Zwierlein 1994, 118.

257



258

Francesco Lubian

euang. 10,11, der das Gebot ,,Wer sich erhebt, wird erniedrigt, und
wer sich erniedrigt, wird erhéht” aus Mt 23,12 vorwegnimmt, das
spater in Sev. Malac. euang. 10,28 folgt, markiert wird.*

In einigen Fillen scheint die Rolle des Juvencus als zweites Mo-
dell neben dem Evangelium fiir diese Verfahren nicht irrelevant
zu sein. Ich beschrianke mich auf ein Beispiel: Nach dem Einzug in
Jerusalem (Sev. Malac. euang. 9,1-39), der nahtlos an die am Ende
des achten Buches unterbrochene Erzdhlung nach dem Lukasevan-
gelium ankniipft, setzt Severus die allein von Johannes geschilderte
Heilung am Teich Betesda (Joh 5,2-18), die er allerdings in die Zeit
einer friitheren Reise nach Jerusalem verortet.*!

Der Einbezug dieser Episode - die in den Euangeliorum libri fehlt
und von Sedulius und den 6stlichen Evangelienharmonien, wie be-
reits erwdhnt, kurz vor der Auferstehung des Lazarus geschildert
wird - wird an dieser Stelle durch die Erwdhnung der Heilungen von
Blinden und Kriippeln durch Jesus im Tempel erginzt, ein Zeichen
fiir die Verbindung von Lk 19,45 mit Mt 21,14.> Wir vergleichen
die Umsetzung in den Euangeliorum libri (Tuvenc. 3,642-645):

Ingresso occurrit primo sub limine templi

cruribus atque oculis certatimdebile uulgus.

Quos ubi tam subito gressu uisuque uigentes

cuncta sacerdotum cognouit factio mirans 645

mit der entsprechenden Passage aus den In Euangelia libri XII (Sev.
Malac. euang. 9,38f.):

Tunc adiere oculis orbi pedibusque uacilli,
quos deus egregio sanauit munere cunctos.

49 Sev. Malac. euang. 10,11 discipulos formans super haec non esse su[perbos.

50 Sev. Malac. euang. 10,28 ]dit excelsus humilis ac mente triumphat.

51 Dies entspricht der Evangelienharmonie des Codex Fuldensis (Ranke 1868,
82f.).

52 Lk 19,45 Et ingressus in templum coepit eicere uendentes in illo et ementes (Weber/
Gryson 2007, 1646).

53 Mt 21,14 Et accesserunt ad eum caeci et claudi in templo et sanauit eos (Weber/Gry-
son 52007, 1558).



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

Neben der gemeinsamen Verwendung von quos in positio princeps
scheint mir der Hauptindikator fiir die Anlehnung an die Juvencus-
stelle - die hier unter anderem die vorangegangene Paraphrase der
Heilungen aus Mt 15,29-31 aufgreift* - die Erwdhnung von caeci et
claudi von Matthédus mit dem Ausdruck oculis orbi pedibusque uacilli
(= uacillantes) zu sein, der sowohl wegen der Verwendung von Abla-
tiven der Einschrankung (es ist daneben zu beachten, dass oculis in
beiden Passagen in derselben metrischen Kombination erscheint)
als auch wegen der nicht-biblischen Betonung der Schwiche der
Kranken nahe an cruribus atque oculis [...] debile uulgus von Juvencus
ist. Doch damit nicht genug: Severus schafft in V. 39 ndmlich auch
einen ,kontextuellen” Bezug zu Iuvenc. 3,642-645 mit der offen-
sichtlichen Wiederaufnahme der Heilungen von Kranken, Beses-
senen, Epileptikern und Geldhmten, die Jesus in Mt 4,24 vornimmt
(Tuvenc. 1,440-444):

Denique certatim languoris tabe peresos 440
diuersisque malis nexos, quis longa dolore

absumpsit populans membrorum robora tabes,

monstrabant Christo; facili sed munere cunctos

reddebat propere miranda ad gaudia sanos.

Bezeichnenderweise beschriankt sich Severus nicht darauf, eine
Kombination von Versen von Lukas und Matthdus zu nutzen, um Mt
21,14 als ,,Stiitze* zu refunktionalisieren, an der er den Ubergang
zwischen zwei Szenen festmacht, sondern er tut dies auch durch
den Filter der Euangeliorum libri; und es ist nicht auszuschlieflen,
dass die Kenntnis des Werks von Juvencus die Prigung des Aus-
drucks egregio [...] munere beeinflusst, der an das in Iuvenc. 3,200f.
(Omnibus ille tamen languores dempsit amaros, / uiribus et ualidis uene-
rando munere donat) gerade in Bezug auf die Heilung aus Mt 15,30
verwendete uenerando munere erinnert.*

54 Iuvenc. 3,198 pars captos oculis et crurum debile uulgus.
55 Bauer 1999, 142.

259



260

Francesco Lubian

2.4 Exegese

Ein weiterer Unterschied zwischen den Gedichten von Juvencus
und Severus ist die Rolle, die die Exegese spielt. Zwar ist das be-
rithmte Urteil des Hieronymus, welches die Euangeliorum libri als
eine Paraphrase paene ad uerbum® bezeichnet, durch verschiedene
neuere Studien iiber das Gedicht revidiert und prizisiert worden,
die ein Netz subtiler Umdeutungen des rein hermeneutisch®” ausge-
richteten biblischen Hypotextes hervorgehoben haben, doch bleibt
die Tatsache bestehen, dass Juvencus’ Werk nicht den Anspruch
erhebt, sich als ,,Exegese in Versen“ zu qualifizieren, was die Ver-
wendung extra-diegetischer Einschiibe explizit interpretativer Art
ausschlieft.® Vielmehr macht der Vergleich mit Juvencus die In-
tensivierung der Rolle der Exegese bei Severus besonders relevant,
der unter diesem Gesichtspunkt eher den Tendenzen des nach-se-
dulischen Bibelepos des fiinften und sechsten Jahrhunderts zu ent-
sprechen scheint.

Nach Aaron Pelttari sind Arator und Cresconius, also die Auto-
ren, die zusammen mit Severus im oben erwdhnten Lorscher Codex
kopiert worden sind, ,,the kinds of authors with whom he was com-
peting in order to produce the most successful new version of scrip-
tural poetry“,” wenngleich er die Rolle der Exegese in diesem Ge-
dicht teilweise zu iiberschitzen scheint, indem er feststellt, dass ,,as
for self-reflexivity, the title declares the poem to be a work of exe-
gesis on the Gospels, or perhaps even a commentary on the Euange-
liorum libri quattuor of Juvencus“.® Sicher ist, dass Severus zwischen
den Momenten der retractatio, die — anders als die des Sedulius - im
Wesentlichen grammatikalisch-literarisch bleibt, einen ,exegeti-
schen Raum* ausschopft, der seine alttestamentliche Gelehrsam-
keit offenbart und die ,,decidedly didactic task“c* seiner Paraphrase

56 Hier. vir. ill. 84.

57 Zudiesem Thema siehe insbesondere Fichtner 1994, 196-205; Orbdn 1995, 340-
348; Colombi 1997; Green 2006, 90-94; Green 2007; Lubian 2018.

58 Dies ist die nachvollziehbare Schlussfolgerung von Palla 2008.

59 Pelttari 2020, 28.

60 Pelttari 2020, 20.

61 Consolino 2020, 95.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

hervorhebt, was auch durch die Verwendung didaktisch-explikati-
ver Formen mit deutlichem Einfluss des Lukrez bestétigt wird.

In den In Euangelia libri XII gibt es sechs extra-diegetische Ein-
schiibe unterschiedlichen Umfangs, die insgesamt 93 Verse umfas-
sen (etwa 13 % des iiberlieferten Gesamtwerks). Der in Sev. Malac.
euang. 9,326-337 ist ein historischer Exkurs iiber das Ende des K6-
nigreichs Judia, durch den der Paraphrast darauf abzielt, Herodes
Antipas, den Anfiihrer der Herodianer, der in Mt 22,16 erwihnt
wird, von seinem Vater Herodes dem GroRen zu unterscheiden.
Der Einschub wirkt sozusagen disambiguierend; und es scheint mir
nicht auszuschlieRen zu sein, dass es sich dabei nicht nur um einen
didaktischen Eingriff handelt (die ignorantia historiae derjenigen, die
die beiden Herodes verwechseln, wird bekanntlich von Hieronymus
getadelt),*? sondern auch um eine implizite correctio der Euangelio-
rum libri, da es Juvencus gewesen ist, der den Tetrarchen von Judida
stillschweigend mit dem zur Zeit der Geburt Jesu regierenden Hero-
des identifiziert hat.®®

Die restlichen fiinf Abschnitte, die einen eher exegetischen Cha-
rakter haben, befassen sich mit

a. der typologischen Auslegung der Begegnung Jesu mit der sama-
ritanischen Frau (Sev. Malac. euang. 8,4-7),

b. einem biblisch-typologischen Exkurs iiber die Stadt Jericho mit
Bezug auf die Figuren Rahab, Josua und Elisa (Sev. Malac. euang.
8,120-136),

c. einer allegorisch-moralischen Auslegung des Gleichnisses von
den Talenten (Sev. Malac. euang. 8,219-228),%

d. der allegorisch-arithmologischen Auslegung der Heilung am
Teich Betesda (Sev. Malac. euang. 9,81-92)% und

62 Hier. in Matth. 1,2,22 (CCSL 77,15) Multi propter ignorantiam historiae labuntur
errore putantes eundem esse Herodem a quo in passione sua dominus inridetur et qui
nunc mortuus esse referatur.

63 Poinsotte 1979, 205f.; Lubian 2021-22, 47.

64 Consolino 2020, 94f.

65 Cutino 2017,197-199.

66 Cutino 2017, 199.

261



262

Francesco Lubian

e. der dreifachen Auslegung des Fluchs des Feigenbaums (Sev. Ma-
lac. euang. 9,103-140).%

Hier mochte ich mich nur auf den ersten und kiirzesten dieser ex-
egetischen Abschnitte konzentrieren, der bisher in der Forschung
zu kurz gekommen ist. Wie bereits gesagt, wird der iiberlieferte
Abschnitt der Perikope der Samariterin durch eine eigensténdi-
ge exegetische Erweiterung abgeschlossen, die durch die doppelte
Konfrontation von Maria und Eva mit der Frau von Samaria bezie-
hungsweise mit derjenigen, die in der Vergangenheit den Unter-
gang ihrer Stadt verursacht hat, gekennzeichnet ist (Sev. Malac.
euang. 8,4-7):

Mulier hanc urbem primum deleuerat, istam

femina post istareparauit mente modesta. 5
Sic mundum princeps Eua damnauit eumque

post ....a Maria pulcra sub prole refecit.

In der klaren typologischen Gliederung des Exkurses (primum de-
leuerat [...] / [...] post [...] reparauit. / Sic [...] damnauit [...] / post [...] re-
fecit) kann man einerseits die Verwendung exegetischer Fachtermi-
nologie in der Bezugnahme auf das Thema der reparatio der Siinde
Evas durch die Jungfrau bei Irendus von Lyon feststellen - mit einem
Verb, das nicht zufillig an das christologische Epitheton reparanti
tempora clara erinnert, das von Severus in V. 3 geprigt wurde, wor-
auf ich spiter zuriickkommen werde - und andererseits die Verwen-
dung der Alliteration (mente modesta; pulcra [...] prole), im letzteren
Fall vielleicht beeinflusst durch die Erinnerung an das Versprechen
Junos gegeniiber Aeolus in Verg. Aen. 1,75 (et pulchra faciat te prole
parentem).

Uber die Liicke hinaus, die Zwierlein mit uirgo oder serud schlie-
Ben wollte,® bleibt die Identitdt der in V. 4 erwdhnten mulier - of-
fensichtlich eine alttestamentliche Frauengestalt - unklar. Der aus-
driickliche Hinweis auf die Stadt, in der Johannes die Begegnung mit

67 Cutino 2017, 199-201; Pelttari 2020, 27f.; De Gianni 2020a, 138-143.
68 Zwierlein 1994, 70.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

der Samariterin schildert (hanc urbem), Sichem,® lisst mich nicht so
sehr an Izebel denken, die verruchte phénizische Frau von Kénig
Ahab in 1 Sam 18,4-18, wie es von Schetter vorgeschlagen worden
ist:’® Mit der Einfithrung des Gotzendienstes des Baal verursacht
sie den Untergang des Konigreichs Samaria, aber sie selbst tiber-
lebt und stirbt in Izreel. Vielmehr denke ich an Dina, die Tochter
Jakobs und Leas: Zur Strafe fiir ihre Vergewaltigung wird die Stadt
Sichem in Gen 34,25-29 dem Erdboden gleichgemacht.” Man kann
nur spekulieren, dass die Geschichte der Stadt in der Nihe des Ja-
kobsbrunnens im einleitenden Abschnitt der Perikope von Severus
nachgezeichnet wird, obwohl diese These im bereits erwihnten
exegetischen Exkurs iiber Jericho Unterstiitzung finden kann. Auf
jeden Fall kann dieser Vorschlag jedoch Bestitigung in einer Passa-
ge des Commonitorium des Orientius finden, wo die Zerstdrung von
Sichem ausdriicklich auf Dina und ihre Schonheit zuriickgefiihrt
und in den biblischen Zeugnissen als durch turpis amor verursachtes
Ubel angefiihrt wird (Orient. comm. 1,355f.):

Te Dinae species nimio sub amore ruentem 355
exstinxit, Sichem, cum patre, cum patria.

2.5 Metaliterarische Referenzen

Im Vergleich zu seinen Vorgidngern ist auch die Prasenz von meta-
sprachlichen Beziigen bei Severus stirker ausgeprigt. Natiirlich
koénnen wir nicht wissen, ob das Werk durch eine praefatio einge-
leitet worden ist, die fiir Juvencus und Sedulius ein bevorzugter

69 Joh 4,5 Venit ergo in ciuitatem Samariae quae dicitur Sychar iuxta praedium quod
dedit Iacob Ioseph filio suo (Weber/Gryson 52007, 1663).

70 Zwierlein 1994, 69f.

71 Gen 34,25-29 Et ecce die tertio quando grauissimus uulnerum dolor est arreptis duo
lacob filii Symeon et Leui fratres Dinae gladiis ingressi sunt urbem confidenter inter-
fectisque omnibus masculis. Emmor et Sychem pariter necauerunt tollentes Dinam de
domo Sychem sororem suam. Quibus egressis inruerunt super occisos ceteri filii Iacob
et depopulati sunt urbem in ultionem stupri. Oues eorum et armenta et asinos cunc-
taque uastantes quae in domibus et in agris erant. Paruulos quoque et uxores eorum
duxere captiuas (Weber/Gryson 52007, 51).

263



264

Francesco Lubian

Ort der poetologischen Selbstreflexion ist;’? aber an verschiedenen
Stellen des Werks, wo ,,Severus reflects directly on the kind of in-
terpretive poetry that he writes“,”® finden sich Hinweise auf den
metaliterarischen Charakter des Werks, wie vor allem die Studie
von Pelttari gezeigt hat.

Von besonderer Bedeutung ist die bekannte Passage, in der Se-
verus am Ende seines exegetischen Exkurses iiber den Fluch des
Feigenbaums einerseits die Besonderheit der von ihm zuletzt ge-
schilderten Interpretation rechtfertigt, die in der Episode eine War-
nung von Christus als Arzt an Judas sieht, um ihn dazu bewegen,
sich vom Bosen zu 16sen,” und andererseits die volle Legitimitit
anderer moglicher Interpretationen der Perikope anerkennt, in-
dem er die Episoden des Evangeliums mit Edelsteinen vergleicht,
die schon bleiben, egal wie sie bearbeitet werden (Sev. Malac. euang.
9,137-140):

Diximus haec nostros sensus proferre uolentes;

astalios, quo quisque modo perquirere temptat,

inueniet, gemmae quoniam sunt gesta superna,

quae, quocumque modo tractantur, pulchra uidentur. 140

Cutino hat in seiner Analyse des Textes die urspriingliche Kombina-
tion von biblischen Beziigen (quaerite et inuenietis aus Mt 7,7, die An-
spielung auf das Perlengleichnis) und Verweisen auf die Tradition
der lateinischen Lehrdichtung (man denke an die Verwendung von
proferre und perquirere) gut herausgearbeitet. Er versdumt es dabei
nicht, auf die Beziehung zwischen Severus’ gesta superna und Ju-
vencus’ berithmter Definition des argumentum seines Gedichts, die
Christi uitalia gesta (Iuvenc. praef. 19), hinzuweisen;”” und man kann
hinzufiigen, dass das Syntagma perquirere temptat (V. 138) an disqui-
rere [...] / temptat zu erinnern scheint, was Juvencus in der Szene ver-
wendet, in der Pilatus, beunruhigt durch die Visionen seiner Frau,

72 Zu diesem Thema siehe zuletzt Lubian 2023.
73 Pelttari 2020, 26-34.

74 Sev.Malac. euang. 9,124-136.

75 Cutino 2017, 199-201.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

versucht, die Absichten der jiidischen Behérden zu verstehen, und
darum bittet, es dem arbitrium des Volkes zu iiberlassen, ob Jesus
oder Barabbas freigelassen wird (Iuvenc. 4,606f.):

Tum iudex iterum procerum disquirere mentem
temptat.

Was ich jedoch besonders hervorheben will, ist, dass Severus hier
einen echten Dialog mit seinem Vorginger aufzunehmen scheint,
und zwar durch einen Anspruch auf exegetische Freiheit, der gera-
de auf einem Zusammenhang beruht, nimlich dem zwischen Judas
und dem Feigenbaum, der zum ersten Mal in den Euangeliorum libri
auftaucht, der ersten sicheren Quelle, die diese Pflanze als die der
Erhidngung Iskariots identifiziert (Iuvenc. 4,631 informem rapuit fi-
cus de uertice mortem);”® der implizite Dialog mit dem Vorbild scheint
mir durch einen bisher unbeachteten Umstand noch deutlicher zu
werden, ndmlich dadurch, dass Severus Judas mit dem Epitheton
amens versieht (Sev. Malac. euang. 9,125), also mit genau dem glei-
chen, das auch Juvencus bei der ersten Vorstellung des Jiingers, der
Jesus verraten wird, verwendet (Iuvenc. 4,422f. amens / Iudas).

3 Juvencus bei Severus

3.1 Die Sprache des Juvencus bei Severus

Im zweiten Abschnitt dieses Beitrags mochte ich die Spuren der Pri-
senz der Euangeliorum libri in der Sprache des Severus untersuchen,
wobei ich jede weitere Betrachtung der metrisch-prosodischen und
sprachlichen facies der In Euangelia libri XII, die sich in vielerlei Hin-
sicht weit von den klassischen Normen entfernt hat,” beiseitelasse.

76 Colombi 1997, 32; De Gianni 2020b, 366; die Moglichkeit, dass diese Exegese des
Severus ,,an underlying reference to the words of Juvencus* impliziert, wird
vertreten bei De Gianni 2020a, 142.

77 Fiir eine vollstindige Analyse der metrisch-prosodischen und
grammatikalischen Besonderheiten der Paraphrase siehe Zwierlein 1994, 27-

265



266

Francesco Lubian

Auf einer ersten Rezeptionsebene kann man jene epischen - und
insbesondere vergilischen - Formeln ansiedeln, die bei Severus tat-
sdchlich durch die Tradition der Bibeldichtung vermittelt erschei-
nen. Ein exemplarischer Fall scheint mir die Ubergangsformel haec
ubi dicta dedit zu sein, die in der Aeneis achtmal belegt” sowie kon-
stanter Bestandteil des epischen Repertoires von Juvencus” und
- auch durch ihn - der christlichen poetischen Tradition ist.* Seve-
rus variiert diese einmal in haec cum dicta dedit®* und verwendet sie
am Beginn der Prophezeiung Jesu iiber die Zerstorung des Tempels
(Sev. Malac. euang. 10,80 Haec ubi dicta dedit, cessit fanumque pete-
bat), einem Vers, der von der Vorlage, Mt 24,1, merkwiirdig weit ent-
fernt scheint,® und andererseits sehr nahe an Iuvenc. 3,674 (Haec
ubi dicta dedit, templi se moenibus infert) ist - einer Paraphrase von
Mt 21,23, dem Vers, der die Perikope iiber die Falle eroffnet, die die
Anfiihrer der Juden Jesus gestellt haben. Auch die Wiederbelebung
der von Vergil geprégten Klausel haec insuper addit 1dsst sich auf ein
ahnliches Vorgehen zuriickfithren:® Severus bezieht sie auf Chris-
tus (Sev. Malac. euang. 8,111 Interea Christus propriis haec insu-
per addit; 8,196 Tum domin]us seruum laudans haec insuper addit),
wahrscheinlich beeinflusst durch die feierliche Redeeinleitung von
Tuvenc. 2,794 (Haec tum discipulis plebique haec insuper addit).

In anderen Fillen wird Juvencus die Einfithrung von Formeln
in die christliche Dichtung zugeschrieben, die bereits bei paganen
Dichtern bezeugt sind, spiter aber zu echten ,technischen“ Be-
griffen der Bibeldichtung werden: Dies ist der Fall beim Ausdruck
regnum caeleste,* der bereits von Ovid in Bezug auf den von den Gi-
ganten angegriffenen Olymp (met. 1,152) verwendet wird. Juvencus

34;171-182.

78 Moskalew 1982, 63-66.

79 Iuvenc. 2,561; 3,176; 3,316; 3,674; 4,303; 4,384; 4,490.

80 Lubian 2024.

81 Sev.Malac. euang. 8,43; siehe auch Sev. Malac. euang. 8,103 Inprudens haec dicta
dedit.

82 Mt 24,1 Et egressus lesus de templo ibat et accesserunt discipuli eius ut ostenderent ei
aedificationes templi (Weber/Gryson 52007, 1563).

83 Verg. Aen. 11,107; 12,358.

84 Siehe Lubian 2023.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

benutzt ihn, um das typische Bild des ,,Himmelreichs* aus dem Mat-
thausevangelium zu verwenden (luvenc. 2,813), und auch Severus
verwendet ihn in derselben metrischen Position zweimal (Sev. Ma-
lac. euang. 9,374; 10,33) oder spricht von den caelestia munera, einer
von Properz gepragten Junktur, die sich auf die Schonheit Cynthias
bezieht (2,3,25), aber bei Juvencus vergeistigt wird, indem er sie auf
die Botschaft des Evangeliums anwendet (Iuvenc. 2,763; 4,83). Se-
verus bezieht sie auf der Grundlage einer zu seiner Zeit etablierten
Tradition auf die Taufe des Johannes in Mt 21,25 (Sev. Malac. euang.
9,237).

Auf eine zweite, tiefere Ebene der Vertrautheit mit dem Werk
des Juvencus ldsst sich hingegen die Verwendung von Redewendun-
gen zuriickfithren, die es nur bei den beiden Dichtern gibt, die aber
in ihren jeweiligen Paraphrasen ohne erkennbaren Zusammen-
hang verwendet werden. In einigen Féllen mag es sich dabei nur
um Phinomene der poetischen Sprache handeln - Consolino hat
unter anderem auf die Verwendung von Formen des Partizips per-
gens am Anfang des Hexameters hingewiesen, die nur bei Juvencus
(Tuvenc. 2,436 pergentes) und Severus (Sev. Malac. euang. 8,53 pergen-
tes; 8,139 pergentis populi; 9,95 pergens) vorkommen,* manchmal sind
diese Ausdriicke jedoch inhaltlich potenziell bedeutsam. Ich denke
zum Beispiel an den Hexameterschluss praesagia Christi,*® der in der
christlichen lateinischen Dichtung nur von Juvencus, um die pro-
phetischen Worte Jesu zu bezeichnen, an die sich Petrus in Mt 26,75
beim Hahnenschrei erinnert (Iuvenc. 4,582-584):

85 Consolino 2020, 94; es scheint mir um Fille zu gehen wie die Verbindung omnia
iussa, belegt in Tuvenc. 3,162f. (omnia corde / iussa) sowie 3,697 (post omnia iussa
parentis) und dann wieder in Sev. Malac. euang. 9,157 (omnia sic iussa), oder
den leicht angepassten Hexameterschluss aus Iuvenc. 2,677 (perpetuam cunctis
uitam quam ferre putatis) in Sev. Malac. euang. 9,234 (babtisma dudum fac-
tum quem ferre putatis) und den Beginn von Iuvenc. 1,137 (talia tractanti
torpescunt membra sopore) sowie 2,377 (talia tractanti percussus pectora luctu),
der ebenfalls belegt ist in Sev. Malac. euang. 9,369 (talia tractantes fore tum
sub luce futura).

86 Zur schwierigen Uberlieferung von V. 584 und Juvencus’ hapax legomenon prae-
sagium siehe De Gianni 2020b, 344f.

267



268

Francesco Lubian

Hanc uocem, plausum quatiens sub culmine tecti,
ales prosequitur cantu, mentemque Simonis
circumstant tristem uerbis praesagia Christi

und von Severus als Anspielung auf Jesu dritte Ankiindigung seines
Todes und seiner Auferstehung aus Lk 18,34 verwendet wird (Sev.
Malac. euang. 8,117f.):

Ipse quidem propriis dicebat cuncta futura,
sed non senserunt illipraesagia Christi.

In mehreren Fillen sind die von Juvencus stammenden Formulie-
rungen inhaltlich noch deutlich charakteristischer, wie zum Beispiel
capere lauacra und adhibere medel(l)am. Diese Ausdriicke erscheinen
nicht zufillig in beiden Gedichten an Stellen von nicht unbedeu-
tender theologischer Relevanz. Die erste Junktur, die Juvencus im
Exkurs {iber die Taufe verwendet, der sich auf die Paraphrase von
Lk 3,3% bezieht (Iluvenc. 1,311f. fluminis ut liquidi caperent miranda
lauacra / quis animae uirtus abluta sorde niteret), wird von Severus
auf die Zollner in Mt 21,31 bezogen, die, weil sie auf den T4ufer ge-
hort haben, den Hohepriestern Israels ins Himmelreich vorangehen
werden (Sev. Malac. euang. 9,258 experti leti ceperunt sancta laua-
cra). Die zweite Wendung, mit der Jesus bei Juvencus seine Anwe-
senheit beim Mahl mit den Siindern in Mt 9,10-13 erklart (Iuvenc.
2,356 aegris sed merito miseris adhibenda medella est), wird bei Se-
verus im bereits erwdhnten exegetischen Exkurs zur Verfluchung
des Feigenbaums verwendet (Sev. Malac. euang. 9,131f. solitamque
adhibere medelam / uestigat).

Gegebenenfalls kann der Einbezug der Euangeliorum libri formale
Abweichungen und Anpassungen im Vergleich zur biblischen Quelle
implizieren, wie es beim Ablativus absolutus discipulis gremium cin-
gentibus der Fall ist, der von Juvencus zu Beginn der Seligpreisungen
verwendet wird (Iuvenc. 1,453) und von Severus zu populis cingenti-

87 Lk 18,34 Et ipsi nihil horum intellexerunt et erat uerbum istud absconditum ab eis et
non intelligebant quae dicebantur (Weber/Gryson 52007, 1644).
88 Jiilicher 21976, 28; siehe Lubian 2021-22, 19-22.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

bus ipsum (Sev. Malac. euang. 9,14) und uiris cingentibus (Sev. Malac.
euang. 9,29) abgeidndert wird. Besonders bedeutsam in diesem Zu-
sammenhang sind Fille der Wendungen calcare legis iussa (Iuvenc.
2,567) und plebem nouare (luvenc. 1,25),* die jeweils den von den
Pharisdern in Mt 12,1f. erhobenen Vorwurf der Missachtung des
gottlichen Gesetzes durch die Jiinger und die vom Engel fiir den Té4u-
fer prophezeite Mission (Lk 1,16) bezeichnen und die Grundlage fiir
Severus’ Formeln calcare superna proposita (Sev. Malac. euang. 9,35)
und legem calcare supernam (Sev. Malac. euang. 9,117) sowie populos
[...] nouare (Sev. Malac. euang. 8,104) bilden. Mitunter wird das Mate-
rial des Juvencus von Severus in zwei unterschiedlichen Kontexten
wiederverwendet: So geschieht es mit Tuvenc. 2,535f. (En ego mitto
meum stratas aptare ministrum / ante tuos uultus), dem Zeugnis iiber
den Vorldufer aus Mt 11,10, das Severus offenbar sowohl bei der
Wiedergabe von Lk 19,29 (Sev. Malac. euang. 9,3 Inde duo mittit pro-
prios de plebe ministros) als auch in der nicht-biblischen Passage
berticksichtigt, die den Abschluss der Anklage gegen Jerusalem in
Mt 23,37 bildet (Sev. Malac. euang. 10,74f. Disposui misique meos de
sedeministros / delestique ipsos).

Der interessanteste und komplexeste Fall dieser Art der Wieder-
verwendung, weil er offenbar ein gewisses Maf} an Anspielung auf
die Quelle impliziert, scheint mir die Widmung an Konstantin zu
sein (Tuvenc. 4,809-812):

qui solus regum sacri sibi nominis horret

inponi pondus, quo iustis dignior actis 810
aeternam capiat diuina in saeculauitam

per dominum lucis Christum, qui in saecula regnat.

Wie die Wiederaufnahme von actis und der Wendung aeternam cape-
re uitam, die in dieser Form sonst nicht belegt ist, aus der Schluss-
formel zeigen, wird das Ende des Gedichts von Juvencus tatsdchlich

89 Siehe Lubian 2021-22, 10-11.

90 Mt 17,10 Hic est x (enim [[<a>]] aur ¢ f ff1 h q vg), de quo scriptum est: Ecce ego mitto
angelum meum ante faciem tuam et parauit uiam tuam ante te (Jiilicher 21972, 65);
zur These, dass Juvencus auf die Prophezeiung aus Mal 3,1 zuriickgreift, siehe
Lubian 2021-22, 42.

269



270

Francesco Lubian

von Severus in das Lob der Demiitigen in Lk 17,10°! eingearbeitet
(Sev. Malac. euang. 9,161f.):

qui minuit sese uerbis gratatur et actis,
aeternam capiet uitam dignamque coronam.

3.2 Wiederverwendung im Kontext

Auch wenn keine systematischen Ubernahmen auf struktureller
und formaler Ebene vorliegen, ldsst sich mitunter dennoch erken-
nen, wie Severus sich Juvencus in der Betonung einzelner Details
der Handlung annidhert. Ein erstes Beispiel findet sich in der dritten
Prophezeiung iiber das Leiden und die Auferstehung Jesu, in der Ju-
vencus das et tertia die resurget aus Mt 20,19°2 mit der {iblichen poeti-
sche Metonymie lumen = dies® umsetzt (Iuvenc. 3,587-589):

Filius hic hominis prodetur ad ultima mortis,
scribarum procerumgque ferens ludibria membris,
adfixusque crucipost tertia lumina surget.

Mit einer kleinen Variation (post tertia lumina = tertia luce) findet man
dieselbe Figur auch in der entsprechenden Passage bei Severus, der
sich hingegen auf das Lukasevangelium stiitzt** (Sev. Malac. euang.
8,115f.):

Quae me confundent tormentis nexibus et post 115
damnabunt morti, sed tertia luce resurgam.

Aber ich denke daneben auch an kleinere Details, wie die gemein-
same apologetische Betonung der Schnelligkeit der Jiinger bei der

91 Lk 17,10 Sic et uos cum feceritis omnia quae praecepta sunt uobis dicite serui inutiles
sumus quod debuimus facere fecimus (Weber/Gryson °2007, 1641f.).

92 Jiilicher 21972, 143.

93 Zum Fehlen des typischen christlichen Verbs resurgere bei Juvencus - das hin-
gegen von Severus verwendet wird - siche Simonetti Abbolito 1986, 82f.; Bauer
1999, 229f.

94 Lk 18,33 Et postquam flagellauerint occident eum et die tertia resurget (Weber/Gry-
son °2007, 1644).



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

Ausfithrung von Jesu Anweisungen anlésslich des Einzugs in Jerusa-
lem, ein Detail, das in den synoptischen Evangelien fehlt,” aber so-
wohl in den Euangeliorum libri (Iuvenc. 3,630 Discipuli celeri conplent
praecepta paratu) als auch bei Severus geschildert wird (Sev. Malac.
euang. 9,12f.):

Hliiussa cito leti fecere, reponunt
ast alii uestes, quis sedit rector honestus

Ein dhnliches Anliegen scheint auch die Betonung des nicht-bi-
blischen Verweises auf den Aufwand zu sein, der fiir den Bau des
Tempels in Jerusalem erforderlich gewesen ist. Bei Juvencus stellt
dies eine Erweiterung von Joh 2,20% dar (luvenc. 2,171 constructum
ueteris regni molimine templum). Wihrend die Formulierung bei
Severus durchaus, wie Schetter vermutet,” durch die Worte eines
Jiingers in Mk 13,1% motiviert sein kann, zeigt sie dennoch in jedem
Fall parallel eine Beeinflussung durch Juvencus (Sev. Malac. euang.
10,81-83):

Et quidam coepere uiri cum mole fauere
extructos lapides templi, quod multa decora
hoc habet exstructa ueterum monumenta priorum.

3.3 Vergleich der Episoden: das achte Buch der In Euangelia
libri XII

Wie insbesondere die bereits zitierten Beitrdge von Cutino® und De
Gianni'® gezeigt haben, ermoglicht der systematische Vergleich der
Paraphrasen derselben Episoden eine bessere Einschdtzung des Ein-
flusses von Juvencus auf Severus und belegt, wie die Euangeliorum

95 Mt 21,6; Mk 11,4; Lk 19,35.

96 Joh 2,20 Dixerunt ergo Iudaei: Quadraginta et sex annis aedificatum est templum hoc
et tu tribus diebus suscitabit illud? (Jiilicher 1963, 17).

97 Zwierlein 1994, 170.

98 Mk 13,1 Et cum egrederetur de templo ait illi unus ex discipulis suis magister aspice
quales lapides et quales structurae (Weber/Gryson °2007, 1597).

99 Cutino 2017.

100 De Gianni 2020a.

271



272

Francesco Lubian

libri fiir Letzteren ,bestidndig gegenwirtig“!* sind. In dieser Unter-
suchung wird der Fokus auf das achte Buch der In Euangelia libri XII
gelegt - also auf das Buch, das in seinem Aufbau am weitesten vom
Werk des Juvencus entfernt zu sein scheint -, wobei die Perikopen
des Treffens mit der Samariterin, der Auferstehung des Lazarus und
des Gleichnisses von den Talenten untersucht werden.

3.3.1 Das Treffen mit der Samariterin

Ein Fall moglicher Abhingigkeit von Juvencus scheint bereits zu Be-
ginn des erhaltenen Abschnitts des Buches aufzutreten. Hier sind
die Verse von Severus (Sev. Malac. euang. 8,1-3):

Procedunt Christumque fida sub mente salutant,
facta dei uerbaque homines quos ampla docebant
credere caelestireparanti tempora clara

Diese sind mit folgendem Abschnitt aus den Euangeliorum libri zu
vergleichen (Iluvenc. 2,322-327):

Ecce Samaritum populi uenere rogantes

exorantque illic geminos expendere soles.

Iamque fid es multos plebis fundauerat alta;

nec iam femineis tantum concredere uerbis 325
ipsos, sed coram uirtus manifesta docebat,

uenisset saecli quod iam seruator lesus.

Die Triangulation mit dem Johannesevangelium'® zeigt, dass beide
Dichter die Worte der Bewohner des Samariterdorfes in die indirek-
te Rede iibertragen, wobei sie sich durch bestimmte Ubereinstim-
mungen (wie den expliziten Verweis auf die fides) und insbesondere
durch die Konstruktion von Sev. Malac. euang. 8,2 (facta dei uerba-
que [...] ampla docebant) und Tuvenc. 2,326 (uirtus manifesta docebat)

101 Zwierlein 1994, 16.

102 Joh 4,40-42 Cum uenissent ergo ad illum Samaritani rogauerunt eum ut ibi maneret
et mansit ibi duos dies. Et multo plures crediderunt propter sermonem eius. Et mulieri
dicebant quia iam non propter tuam loquellam credimus ipsi enim audiuimus et sci-
mus quia hic est uere Saluator mundi (Weber/Gryson 52007, 1664).



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

auszeichnen: Severus {ibernimmt das docebat von Juvencus, das, wie
Paola Santorelli in ihrem Kommentar zu dem Vers schreibt, ,,allude
alla dimostrazione e all'insegnamento“,’*®* und kombiniert es eben-
falls mit einem hervorhebenden Adjektiv. Er konkretisiert jedoch
den katechetischen Bezug, indem er es nicht auf die uirtus, sondern
auf die facta und uerba Jesu bezieht. Es ist zudem bedeutsam, dass
Severus das christologische Epitheton von Juvencus (saecli [...] serua-
tor), das besonders nahe am saluator mundi aus der Heiligen Schrift
steht, durch eines ersetzt, das zwar ansonsten neu ist (caelesti repa-
ranti tempora clara), jedoch ein Modell (zu saecli scheint tempora zu
passen) aufgreift und durch das gemeinsame Epitheton clarus mit
der theologischen Aussage aus Joh 11,25 (,,Ich bin die Auferstehung
und das Leben*) verkniipft ist, die von Juvencus entsprechend for-
muliert wird (luvenc. 4,349 En ego sum clarae uobis reparatio ui-
tae).

3.3.2 Die Auferstehung des Lazarus

Da der Einfluss von Juvencus auf diese Perikope bereits von verschie-
denen Forschern herausgestellt worden ist,'™ wird hier lediglich
eine zusammenfassende Darstellung der wesentlichen Merkmale
gegeben, die sich auf folgende Punkte bezieht: die Rede des Thomas
(Joh 11,16),'> das Eintreffen Jesu in Betanien und das Herbeieilen
einer Menge von Juden nach Betanien (Joh 11,17-19),' die Rithrung
Jesu vor Martha und seine Frage zur Grablege (Joh 11,33-35)'” und
der Gestank des verwesenden Leichnams (Joh 11,39).1%

103 Santorelli 2005, 175.

104 Siehe insbesondere Zwierlein 1994, 70-79; Cutino 2017, 201-212 und im All-
gemeinen Green 2006, 354; Pelttari 2020, 24f.

105 Joh 11,16 Dixit ergo Thomas qui dicitur Didymus ad condiscipulos eamus et nos ut
moriamur cum eo (Weber/Gryson 52007, 1679).

106 Joh 11,17-19 Venit itaque lesus et inuenit eum quattuor dies iam in monumento ha-
bentem [...] Multi autem ex Iudaeis uenerant ad Martham et Mariam ut consolarentur
eas de fratre suo (Weber/Gryson 52007, 1679).

107 Joh 11,33-35 lesus ergo ut uidit eam plorantem et Iudaeos qui uenerant cum ea plo-
rantes fremuit spiritu et turbauit se ipsum. Et dixit ubi posuistis eum dicunt ei Domine
ueni et uide. Et lacrimatus est Iesus (Weber/Gryson 52007, 1680).

108 Joh 11,39 Ait Iesus tollite lapidem dicit ei Martha soror eius qui mortuus fuerat Domi-
ne iam fetet quadriduanus enim est (Weber/Gryson 52007, 1680).

273



274

Sev. Malac. euang.

8,25-29:

Thomas cum uerba superna
audiuit, propriis fatur sodalibus: ,Heia,
nospariter pergamus eo ducente secuti;
saeui sub gladio bacchant letumque minantes
substrati<s>, quos poena grauis crudeliter angit.“

8,30-33:

Deuenere tamen mortis sub lumine quarto
ipsius. Marthaque simul cum sensit, ad ipsum
cum populo perrexit eo, quiuenerat illuc
solandi miseras fraterna morte gementes.

8,49-52:
Quosdeus ut uidit cunctos lacrimare ruentem

Francesco Lubian

Tuvenc.

4,330-*332:
Didymus tum talia fatur:
,Pergamus pariterque omnes procumbere leto
cogamur, totiens quod gens Iudaea minatur.“
Haec ait et Christo cuncti praeeunte sequuntur.’®

4,333-337:

Iamque aderat Christus, fuerat sed forte sepulto
quarta dies, mersasque atris de morte tenebris
germanas luctus lacrimosaque tecta tenebant.
Conuenere illuc solacia debita dantes
Iudaeae gentis proceres carique propinqui.

4,365-371:
Illa salutiferum postquam conspexit Iesum,

et Maria<m>, mouit sese cordique reductam procidit ante pedes rumpitque hanc pectore uocem:
prorumpit uocem lacrimans:,,Quo mortua menbra ,,Si mihi germanum potuisses uisere uiuum,

uos posuistis?“ait. Lazarus haut poterat durae succumbere morti.“
Fletibus his Christus socians de corde dolorem
inquirit tumuli sedem, quo condita nuper

membra forent animae uolucris spoliata calore.

4,378f.:
Crediderim, corpus motu fugiente caloris
fetorem miserum liquefactis reddere membris.

8,60-63:
Corpora namque
iam resoluta suam perdebant tabe figuram
atque cutis fluxa taetrum praebebat odorem
inmundusque haustus pingui glomeratur ab estu.

109 Zu der Mdglichkeit, dass eo ducente secuti in V. 27 auf die Verwendung einer
Version durch Severus zuriickzufiihren ist, die V. *332 Haec ait et Christo cunc-
ti praeeunte sequuntur umfasst - ein ,,prizisierender Zusatz* (Heinsdorff 2006,
167), der von Marold und Huemer als interpoliert angesehen, aber in zahlrei-
chen Handschriften iiberliefert worden ist (Hansson 1950, 82) - siehe Zwier-
lein 1994, 73. Die These von Heinsdorff, wonach Severus eine interpolierte
Version der Euangeliorum libri benutzt habe, die jener entspricht, die - fiir den
Abschnitt Tuvenc. 3,1-4,387 - im Codex Karlsruhe, Badische Landesbibliothek,
Aug. perg. 112 (achtes Jahrhundert) iiberliefert ist, erscheint jedoch insgesamt
wenig iiberzeugend, sowohl wegen des geringen Umfangs der vergleichbaren
Textstellen als auch, weil die angefiithrten Parallelen in einigen Fillen allge-
mein gehalten und in keinem Fall exklusiv fiir den interpolierten Juvencus und
Severus sind.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?) 275

Zu diesen zahlreichen Parallelen kann moglicherweise eine weitere
hinzugefiigt werden, die sich auf das Ende der Perikope bezieht, wie
der Vergleich von Iuvenc. 4,401f.:

Ast alii repetunt urbem procerumgque superbis
cuncta Pharisaeis rerum miracula narrant.

mit Sev. Malac. euang. 8,86f. zu bestitigen scheint:

Atque Farisaeis quidam dixere superna
facta dei.

Auch wenn die Verwendung von Farisaeis nach einem zweisilbigen
trochdischen Full im Wesentlichen durch die prosodische Beschaf-
fenheit des Substantivs vorgeschrieben ist,""® zeigt der Vergleich
mit Joh 11,46 tatsichlich ein dhnliches (erkldrendes und hervor-
hebendes) Anliegen der beiden Paraphrasten in Bezug auf die Evan-
gelienformel ea quae fecit Iesus, die jeweils durch cuncta [...] rerum
miracula'? und superna / facta dei wiedergegeben wird.

3.3.3 Das Gleichnis von den Talenten

Die Paraphrasen von Juvencus (Iuvenc. 4,227-258) und Severus (Sev.
Malac. euang. 8,182-228) erscheinen in diesem Fall, zumindest auf
den ersten Blick, recht unterschiedlich: Der erste folgt ndmlich eng
der Vorlage aus Mt 25,14-30, wahrend der zweite diese Quelle durch
die Kombination mit dem Bericht iiber das Gleichnis der zehn Mi-
nen aus Lk 19,12-27 modifiziert, was besonders in den Versen, die
den Bericht einrahmen, deutlich wird."® Zudem wird der Bericht
bei Severus von einem charakteristischen exegetischen und pare-

110 Das Wort weist auch in Sev. Malac. euang. 10,15 die zweite Silbe als lang auf,
wie es beijuvencus immer (Iuvenc. 2,351; 2,566; 2,606; 3,133; 3,160; 3,21; 3,241;
3,464; 4,70; 4,402; 4,675), aber bei Sedulius nie der Fall ist (Sedul. carm. pasch.
4,64; 4,172; 4,238).

111 Joh 11,46 Quidam autem ex ipsis abierunt ad Pharisaeos, et dixerunt eis quae fecit
Tesus (Weber/Gryson 2007, 1680).

112 Fiir einen Kommentar zu Juvencus’ Kombination von Verg. georg. 4,441 mit Ov.
met. 11,346 siehe De Gianni 2020b, 262.

113 Sev. Malac. euang. 8,182-185 (= Lk 19,12-15) und 8,217f. (= Lk 19,27).



276

Francesco Lubian

netischen Exkurs begleitet.!*

Eine genauere Betrachtung des Textes erlaubt jedoch die Besta-
tigung der These, dass Severus - ebenso wie Avitus von Vienne im
Carmen de uirginitate'® - tatsdchlich das Werk des Juvencus bei sei-
ner Schilderung beriicksichtigt, wodurch die bereits von Schetter
und Zwierlein geduRerten Beobachtungen weitergefiihrt werden."¢
Dass Severus von Juvencus beeinflusst wird, zeigt sich weniger in der
allgemeinen Ahnlichkeit der Struktur der beiden Schilderungen,
die in erster Linie der gemeinsamen Quelle, dem Matthdusevan-
gelium, zuzuschreiben ist, oder in der Verwendung von Junkturen,
die direkt von der Quelle beeinflusst sind, wie der Klausel quinque
talenta,'” sondern vielmehr in der Ubereinstimmung bei nicht-bi-
blischen Ausdriicken und Formulierungen. Diese sind besonders
konzentriert in der Antwort des dritten Dieners (Mt 25,24f.)8 und
in dessen Verurteilung (Mt 25,28-30) zu finden:'*

114 Sev. Malac. euang. 8,219-228; siehe Zwierlein 1994, 94-96.

115 Alc. Avit. carm. 6,290-337; siehe Flury 1988, 287-292.

116 Zwierlein 1994, 92.

117 Die Klausel, die in Iuvenc. 4,252 sowie in Sev. Malac. euang. 8,186; 8,194 vor-
kommt, ist auch in Hor. serm. 2,7,89 und Ov. epist. 3,33 belegt.

118 Mt 25,24f. Accedens autem et qui unum talentum acceperat ait domine scio quia
homo durus es metis ubi non seminasti et congregas ubi non sparsisti. Et timens abii
et abscondi talentum tuum in terra ecce habes quod tuum est (Weber/Gryson 52007,
1566); im Vergleich zur Vulgata unterscheidet sich die Itala insbesondere durch
die Verwendung des Ausdrucks homo austeris anstelle von homo durus (siehe
Jiilicher 21972, 185).

119 Mt 25,28-30 Tollite itaque ab eo talentum et date ei qui habet decem talenta. Omni
enim habenti dabitur et abundabit ei autem qui non habet et quod uidetur habere auf-
eretur ab eo. Et inutilem seruum eicite in tenebras exteriores illic erit fletus et stridor
dentium (Weber/Gryson °2007, 1566); im Vergleich zur Vulgata ist in der Itala
besonders die Verwendung des Ausdrucks nequam seruum anstelle von inutilem
seruum hervorzuheben (siehe Jiilicher 21972, 186).



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

Sev. Malac. euang.

8,203-206:
Tertius et ] uenit dicens: ,,En ecce talentum,
quod mihi Jmandasti. Noui te namque seuerum

] inuadens et colligis omne repertum
abscondique] tuum solo; quod suscipe saluum.*

8,212-216:

, Tollite“ quis dominus addit , deturque talentum,
quisque decem quaesiit. Studium nam gignit honorem,
segnities partaque terit spargitque coacta.

Et seruum nequam nocti damnate retrusum:

illic erit luctus et pallida mortis egestas.

Tuvenc.

4,239-244:

Sed tertius ille refodit
et domino reddit tali cam uoce talentum:
»,Quod scirem domino memet seruire seuero,
qui meteres segetes alieno semine cretas,
extimui, argentumque tuum concredere terrae

malui, quod saluum semper tibi reddere possem.”

4,250-258:

Quapropter segni tollatur portio nostri
prudentique dehinc detur possessio maior,

quem duplis camulasse lucris mea quinque talenta
inueni. Namque est certum, potiora mereri,

quis res uberior cumulatae sortis abundat.

At cui parua subest segni substantia corde,

id minimum penitus iuste tolletur ab illo,

ut nequam seruus tenebras dimersus ad imas
perpetuos fletus poenae stridore frequentet.

Im ersten Fall lohnt es sich, abgesehen von den Begriffen, die aus
der Heiligen Schrift stammen oder das Ergebnis moderner Vermu-
tungen sind,'® die Aufmerksamkeit auf zwei Details zu lenken. Bei-
de Dichter verwenden ndamlich bei der Behauptung des Dieners iiber
die Strenge seines Herrn das Adjektiv seuerus anstelle von durus/
austerus aus dem Evangelium und unterscheiden sich davon eben-
so durch die Verwendung des pradikativen saluum in Bezug auf das
zuriickgegebene Talent. Vor allem dieses Detail erscheint bedeut-
sam, sowohl weil in beiden Fillen dem Adjektiv ein quod (kausal bei
Juvencus, relativ bei Severus) vorangestellt ist, als auch weil in der
adiectio ein charakteristisches Merkmal von Juvencus’ Interpreta-
tion des Gleichnisses zu sehen ist, das dem Opportunismus des Die-
ners die Worte entgegensetzt, die Christus in Mt 10,39 an die Apos-
tel richtet: ,,Wer sein Leben fiir sich selbst behilt, wird es verlieren,

120 Neben dem tertius et des Anfangs von V. 203 beziehe ich mich auch auf das vor-
geschlagenen qui metis, um die Liicke in V. 205 zu schlieRen (Zwierlein 1994,
92).

277



278

Francesco Lubian

und wer sein Leben um meinetwillen verliert, wird es finden*;'*!
und es ist nicht ausgeschlossen, dass Severus auch die Alliteration
von Juvencus iibernommen hat, die saluum in den Euangeliorum libri
mit dem Adverb semper, in den In Euangelia libri XII mit dem Impera-
tiv suscipe verbindet.

Was den zweiten verglichenen Abschnitt betrifft, so zeigt sich
die Verbindung zwischen Juvencus und Severus nicht nur im ge-
meinsamen Gebrauch des Konjunktivs detur anstelle des Imperativs
date, sondern auch in der Verwendung von nam(que) anstelle von
enim aus Mt 25,29. Besonders auffillig sind jedoch zwei andere Ele-
mente: der gemeinsame Verweis auf die segnities des Dieners und die
Verwendung des Ausdrucks nequam seruus in Bezug auf diesen. Ein
solches lexikalisches Merkmal ist von besonderer Bedeutung: Wah-
rend Juvencus nequam moglicherweise aus einer der zirkulierenden
Bibelversionen iibernommen hat,'* erscheint es weniger wahr-
scheinlich, dass Severus dies ebenfalls getan hat, da er am Ende
des sechsten Jahrhunderts nach Christus héchstwahrscheinlich die
Vulgata als Grundlage seiner Paraphrase verwendet. Sollte er den
Ausdruck nicht den Euangeliorum libri entnommen haben, wire es
schwierig zu erkldren, warum in seiner Paraphrase ein Wort er-
scheint, das nach der palliata nur noch selten in der Poesie und nie
im epischen Genre verwendet wird.'® Bemerkenswert ist zudem die
gleiche erkldrende Haltung beider Dichter gegeniiber dem Evange-
lientext, insbesondere zu Mt 25,29: Juvencus interpretiert die Aus-
sage ,,Wer nicht hat, dem wird auch das genommen, was er hat“
durch die Erweiterung segni [...] corde und weist auf die Tragheit des
Geistes als Grund fiir den Mangel hin.'* Ebenso deutet Severus die
Lehre Jesu als eine Demonstration des Unterschieds zwischen der
durch Verdienste erworbenen Ehre und der durch die segnities zu
Recht erhaltenen Strafe.

121 Rollins 1984, 270: ,,He was not asked to keep the moeny safe (salvum); one is
not saved (salvum) by being safe. The way of the Christian is the opposite of the
safe one”.

122 Rollins 1984, 276.

123 Axelson 1945, 104.

124 De Gianni 2020b, 200.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

Auch in dieser Episode, bei der der gleichzeitige Riickgriff auf
das Carmen de uirginitate von Avitus nicht ausgeschlossen werden
kann,'” scheut Severus also nicht vor Parallelen zu den Euangelio-
rum libri zuriick.

3.4 Juvencus und die Fehler und Liicken des fragmentum
Treuericum

SchlieBlich kann in einigen Fillen die Auswertung der Juvencuspa-
rallelen dazu beitragen, im fragmentum Treuericum Fehler zu korri-
gieren und die Liicken zu ergédnzen.

Ein Beweis fiir den Beitrag der Euangeliorum libri zur emendatio
von Severus’ Gedicht ist die Paraphrase von Joh 11,44:1% In diesem
Fall ist es tatsdchlich die Vorlage aus Iuvenc. 4,397 (Tum solui iussit
laetumque ad tecta remittit), die Zwierlein den Anstol8 gegeben hat,'”’
das als direkte Rede interpretierbare, iiberlieferte soluite in einen
klareren Infinitiv von einem verbum iubendi zu indern (Sev. Malac.
euang. 8,82 soluere [soluite T] quem iussit dominus).

Was die Erginzung der liickenhaften Verse anbelangt, so ist
die Formulierung der Ambitionen der Schriftgelehrten in Mt 23,6f.
besonders interessant:'?® In diesem Fall beruhen ndmlich sowohl
Schetters Vorschlag zur Ergdnzung'® (Sev. Malac. euang. 10,20f.)

diligunt accum[bere mensis 20
atque sedere, uirum poscunt captantq[ue cathedris

125 Dies vermutet Zwierlein 1994, 94 auf der Grundlage eines Vergleichs mit Alc.
Avit. carm. 6,284-290 Rectum uelle subest, si gratia constet, utrisque, / cui tamen ad-
tento desudet uita labore. / Aut quid dona iuuant hominem, si mente soluta / torpida
conlatum disperdant otia munus? / Auxilium conatus amat; quis namque uacantem /
adiuuet aut somno uirtutem iungat inerti?

126 Joh 11,44 Et statim prodiit qui fuerat mortuus ligatus pedes et manus institis et faci-
es illius sudario erat ligata dicit Iesus eis soluite eum et sinite abire (Weber/Gryson
52007, 1680).

127 Zwierlein 1994, 79.

128 Mt 23,6f. Amant autem primos recubitus in cenis et primas cathedras in synagogis et
salutationes in foro et uocari ab hominibus rabbi (Weber/Gryson 52007, 1562).

129 Zwierlein 1994, 62.

279



280

Francesco Lubian

als auch der alternative Vorschlag von Zwierlein'®

diligunt accum[bere primi 20
atque sedere, uirum poscunt captantque salutem

auf dem Vergleich mit Juvencus, jeweils auf Iuvenc. 1,757 (cum pa-
tribus nostris uitali adcumbere mensae) und Juvencus’ Wiedergabe
derselben Stelle bei Matthius (Iuvenc. 4,58-60):

Adcubito primo cenae fastuque superbo
atque salutantum uano tolluntur honore,
et nomen sublime uolunt gestare magistri.’*! 60

Zwei weniger zweideutige Fille innerhalb derselben Episode sind
Sev. Malac. euang. 10,15 (Mosei sedem ceperunt ecce Ph[arisaei), er-
gédnzt durch eine Junktur, die sonst nur - wenn auch am Anfang von
Hexametern - in den Euangeliorum libri belegt ist,'*? und Sev. Malac.
euang. 10,27 (cJunctis uarie semperque ministret), wo Zwierleins
Vorschlag, der sich auch auf einen Vergleich mit Iuvenc. 3,607-609
(Magnus et obsequiis crescit super alta minister / nec primus quisquam,
nisi cunctis seruiat, unus / esse potest) bezieht, es erlaubt, die Uber-
einstimmung von Juvencus’ seruus aus Mt 20,27 (cunctis seruiat) und
Severus’ minister aus Mt 23,11 (cJunctis [...] ministret) aufzuzeigen.

Ich frage mich, ob es nicht méglich ist, diese Methode mit der
gebotenen Vorsicht zumindest auf einen anderen Vers derselben
Perikope anzuwenden, ndmlich auf denjenigen, in dem Severus auf
der Grundlage von Mt 23,4** die Lasten beschreibt, die die Schrift-
gelehrten auf die Schultern der Glaubigen legen (Sev. Malac. euang.
10,18-20):

Pondere substernunt homines, q[uod

130 Zwierlein 1994, 161.

131 Fiir einen Kommentar zu diesen Versen siehe De Gianni 2020b, 117.

132 Iuvenc. 2,351; 2,566; 3,133; 3,221; 3,464.

133 Zwierlein 1994, 162; Bischoff, der ein a vor dem n gelesen hat, hat stattdessen
sanctis vorgeschlagen.

134 Mt 23,4 Alligant autem onera grauia et inportabilia et inponunt in umeros hominum
digito autem suo nolunt ea mouere (Weber/Gryson °2007, 1561).



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

decipiunt uarie cunctos: medica[mina
fimbria protendunt. 20

Zu V. 18 hat Schetter die Ergdnzung ferre recusant im Apparat vor-
geschlagen und im Kommentar auf die zahlreichen Belege der
Klausel seit Horaz verwiesen;'* aber ich frage mich, ob man nicht
auch an die Alternative tangere nolunt denken konnte, eine Klausel,
die nicht nur perfekt in den Kontext passt, sondern sich ihrerseits
ebenfalls eines Prazedenzfalls bei Horaz rithmen kénnte®” und vor
allem eine teilweise Bestatigung durch contingere nolunt in Juvencus’
Paraphrase desselben Verses (Iuvenc. 4,56f.) finden wiirde:

Abrupta imponunt umeris nam pondera uestris,
ipsi quae digito saltem contingere nolunt.

4 Fazit

Versucht man die Ergebnisse der hier durchgefiihrten Untersu-
chung zusammenzufassen, so scheint es, dass die vestigia Iuvenci bei
Severus auf mindestens drei Ebenen vorhanden sind:

a. Auf der Ebene der Erzdhlstruktur stellen die Euangeliorum libri
das wichtigste Modell fiir Severus neben der Heiligen Schrift dar,
der nicht nur die Schilderungen aus dem Matthiusevangelium
im neunten und zehnten Buch weitgehend wiederholt (wenn
auch, wie gesehen worden ist, unter verstédrkter Einbeziehung
der anderen Evangelien), sondern auch an den Nahtstellen zwi-
schen den verschiedenen Episoden darauf zuriickgreift, indem
er manchmal die Erinnerung an Juvencus zu Triebkriften der
erzidhlerischen Kontinuitit macht, die die Paraphrase belebt.

b. Auf der allgemeinen Ebene der poetischen Sprache fungiert das
Werk des Juvencus sowohl als Quelle, aus der Severus Junkturen
und Ausdriicke schopft, die in anderen als den urspriinglichen

135 Zwierlein 1994, 160.

136 Neben den von Schetter angefiihrten Beispielen stammt auch die Klausel ferre
recusent aus Hor. epist. 2,1,259; ars 39.

137 Hor. serm. 1,2,106 in niue sectetur, positum sic tangere nolint.

281



282

Francesco Lubian

Kontexten verwendet werden, als auch als Filter fiir die Rezep-
tion der episch-vergilischen Sprache.

c. Auf der Ebene der Darstellung der einzelnen Episoden scheinen
die Paraphrasen in mehr als einem Fall sowohl durch sprach-
liche Ahnlichkeiten als auch durch echte kontextuelle Beziige
und durch dhnliche Betonung nicht-biblischer Details verbun-
den zu sein.

Ungeachtet der Aspekte, die es ndher an die Tendenzen des bibli-
schen Epos des fiinften und sechsten Jahrhunderts heranfithren -
ich denke dabei insbesondere an die wachsende Rolle der Exegese
- und ohne den begleitenden Einfluss von Sedulius, Avitus und viel-
leicht Arator zu leugnen,'*® scheint mir Severus’ Gedicht von einer
aufmerksamen Beschiftigung mit den Euangeliorum libri zu zeugen;
es ist wahrscheinlich - und nicht nur wegen der thematischen Uber-
einstimmung - das ,,juvencischste” der nach-sedulischen biblischen
Gedichte.

Literaturverzeichnis

Amatucci, Aurelio Giuseppe, Storia della letteratura latina cristiana.
Seconda edizione interamente riveduta, Torino 1955 [Original:
1929].

Axelson, Bertil, Unpoetische Worter. Ein Beitrag zur Kenntnis der
lateinischen Dichtersprache, Lund 1945.

Bauer, Michael, Philologischer Kommentar zum dritten Buch der
Evangeliorum libri des Juvencus, Diss., Wien 1999.

Braun, Ludwig/Engel, Andreas, ‘Quellenwechsel’ im Bibelepos des
Tuvencus, Zeitschrift fiir antikes Christentum 2 (1998) 123-138.

Colombi, Emanuela, Paene ad verbum. Gli Evangeliorum libri di Gioven-
cotra parafrasi e commento, Cassiodorus 3 (1997) 9-36.

Consolino, Franca Ela, Severus (of Malaga?) and Narrative Construc-
tion. The Healing of Bartimaeus (VII1.119-153), in: Michele Cut-

138 Zwierlein 1994, 14-26; das Thema der Quellen von Severus sollte jedoch weiter
untersucht werden.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

ino (Hrsg.), Poetry, Bible and Theology from Late Antiquity to
the Middle Ages, Berlin 2020, 89-103.

Costanza, Salvatore, Giovenco, in: Francesco Della Corte (Hrsg.), En-
ciclopedia Virgiliana, Bd. 2: De-In, Roma 1985, 748f.

Cutino, Michele, Uaccomplissement de la paraphrase néotestamen-
taire en Occident: les In Evangelia libri de Severus de Malaga, in:
Michele Cutino (Hrsg.), Poésie et Bible aux IVe-VI® s, Actes de
la session scientifique de I’Assemblée générale de 1’Association
«Textes pour I'Histoire de I’Antiquité Tardive». Paris, Ecole Nati-
onale des Chartes, 8 octobre 2016 (Revue des Etudes Tardo-anti-
ques, Supplément 4), Paris 2017, 189-213.

De Gianni, Donato, Four Variations on the Theme. “The Withered
Fig Tree” (Mt 21.17-22; Mc 11.12-14. 20-25) in Juvencus, Seduli-
us, Avitus of Vienne and Severus of Malaga (?), in: Michele Cut-
ino (Hrsg.), Poetry, Bible and Theology from Late Antiquity to
the Middle Ages, Berlin 2020a, 127-150.

De Gianni, Donato, luvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020b.

Fichtner, Rudolf, Taufe und Versuchung Jesu in den Evangeliorum
libri quattuor des Bibeldichters Juvencus (1,346-408), Stuttgart
1994.

Flury, Peter, Juvencus und Alcimus Avitus, Philologus 132 (1988)
286-296.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Green, Roger P. H., The Evangeliorum libri of Juvencus: Exegesis by
stealth?, in: Willemien Otten/Karla Pollmann (Hrsg.), Poetry
and Exegesis in Premodern Latin Christianity. The Encounter
between Classical and Christian Strategies of Interpretation,
Leiden/Boston 2007, 63-80.

Hansson, Nils, Textkritisches zu Iuvencus, mit vollstddigem Index
verborum, Lund 1950.

Hise, Angelika, Mittelalterliche Biicherverzeichnisse aus Kloster
Lorsch: Einleitung, Edition und Kommentar, Wiesbaden 2002.

283



284

Francesco Lubian

Heinsdorff, Cornel, Der interpolierte Juvencus des Codex Augien-
sis 112 und Severus von Malaga, Vigiliae Christianae 60 (2006)
148-170.

Herzog, Reinhart, HLL 5 (1989) § 561.

Jiménez Sanchez, Juan Antonio/Capdevila, Maymé, Severo de Méla-
ga, Un obispo de la Hispania bizantina, Espacio, Tiempo y Forma.
Serie III: Historia Medieval 36 (2023) 701-728.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 4: Johannes-Evangelium, Berlin 1963.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 1: Matthdus-Evangelium, Berlin ?1972.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 3: Lucas-Evangelium, Berlin 21976.

Lubian, Francesco, Teaching through images between claritas and
obscuritas. Christ’s meta-didactic speech on parables in Juven-
cus’ Evangeliorum libri 2, 755/74. 824/8, Jahrbuch fiir Antike und
Christentum 61 (2018) 37-53.

Lubian, Francesco, Quae tandem poterit lingua retexere / laudes, Christe,
tuas? Forme di cristianizzazione della lingua poetica latina fra IV
e V sec. d.C., Paideia 78 (2023) 643-669.

Lubian, Francesco, Per grandia tempora. Time and Temporal Referen-
ces in the Poem of the Heptateuchos, in: Stefania Filosini (Hrsg.),
Poetic Rewritings in Late Latin Antiquity and Beyond, Turnhout
2024, 255-287.

Moretti Pieri, Giovanna, Sulle fonti evangeliche di Sedulio, Atti e
Memorie dell’Accademia Toscana di Scienze e Lettere “La Co-
lombaria” 39 (1969) 125-243.

Moskalew, Walter, Formular Language and Poetic Design in the Ae-
neid, Leiden 1982.

Orbén, Arpad Peter, Juvencus als Bibelexeget und als Zeuge der “af-
rikanischen” Vetus-Latina-Tradition, Vigiliae Christianae 49
(1995) 334-352.

Otero Pereira, Eduardo, C. Vetti Aquilini luuenci Euangeliorum libri
quattuor. Edicién critica, Diss., Salamanca 2009.

Palla, Roberto, Esegesi in versi? Agli inizi dell’epica biblica, in: Re-
nato Uglione (Hrsg.), Atti del Convegno nazionale di studi “Arma



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Malaga?)

virumque cano ...”. Lepica dei Greci e dei Romani, Torino 23-24
aprile 2007, Alessandria 2008, 209-229.

Pelttari, Aaron, The Literary Horizons of the Poem In Evangelia, in:
Jesus Hernandez Lobato/Oscar Prieto Dominguez (Hrsg.), Li-
terature Squared: Self-Reflexivity in Late Antique Literature,
Turnhout 2020, 15-40.

Poinsotte, Jean-Michel, Juvencus et Israél. La représentation des Ju-
ifs dans le premier poéme latin chrétien, Paris 1979.

Ranke, Ernestus (Hrsg.), Codex Fuldensis. Novum Testamentum lati-
ne interprete Hieronymo ex manuscripto Victoris Capuani edi-
dit, prolegomenis introduxit, commentariis adornavit, Marburg
1868.

Rodriguez Hevia, Vicente, Las férmulas de transicién en Juvenco,
Studia Philologica Salmanticensia 5 (1980) 255-271.

Rollins, Stephen James, The Parables in Juvencus’ Evangeliorum libri
1V, Diss., Liverpool 1984.

Santorelli, Paola, Giovenco. I libri dei Vangeli, Bd. 2: Introduzione e
commento, Pisa 2005.

Schmid, Ulrich B., In Search of Tatian’s Diatessaron in the West, Vigi-
liae Christianae 57 (2003) 176-199.

Simonetti Abbolito, Giuseppina, I termini ‘tecnici’ nella parafrasi di
Giovenco, Orpheus N.S. 7 (1986) 53-84.

Springer, Carl P. E., The Manuscripts of Sedulius: A Provisional
Handlist, Philadelphia 1995.

Thraede, Klaus, Buchgrenzen bei Iuvencus, in: Wolfgang Speyer/
Ernst Dassmann/Klaus Thraede/Josef Engemann (Hrsg.), Char-
tulae. Festschrift fiir Wolfgang Speyer, Miinster 1998, 285-294.

Thraede, Klaus, Iuvencus, RAC 19 (2001a) 882.

Thraede, Klaus, Anfinge frithchristlich-lateinischer Bibelepik:
Buchgrenzen bei Iuvencus, in: Marcello Salvadore (Hrsg.), La
poesia tardoantica e medievale. Atti del I Convegno internazioa-
nale di studi (Macerata, 4-5 maggio 1998), Alessandria 2001b,
13-23.

Weber, Robert/Gryson, Roger (Hrsg.), Biblia sacra iuxta Vulgatam,
Stuttgart °2007 [Original: 1969].

285



286 Francesco Lubian

Zwierlein, Otto (Hrsg.), Severi Episcopi <Malacitani (?)> in Evangelia
Libri XII. Das Trierer Fragment der Biicher VIII-X. Unter Mit-
wirkung von Reinhart Herzog erstmalig herausgegeben und
kommentiert von Bernhard Bischoff T und Willy Schetter f,
Miinchen 1994.



287

Die Rezeption des Juvencus in zwei
mittellateinischen hagiographischen
Gedichten

Maria Veronese

Abstract: The aim of this contribution is to analyse the reception
of Juvencus in two anonymous Middle Latin poetic uitae: the Vita
sancti Eligii (BHL 2478) and the Miracula Nynie episcopi (BHL 6240;
CPL 2152). Alongside the use of many classical and Christian poets,
both works exhibit an extensive use of Juvencus’ work, which is
considerably more significant than documented in the existing
editions. The poems, which are poetic rewritings of prose texts,
originate from two distinct geographical areas: St. Amand and
York. The two works are addressed to two distinct audiences: the
Vita sancti Eligii is written, at least in accordance with the author’s
claims, for an educated readership, whereas the Miracula Nynie epi-
scopi is intended for a school audience. The analysis will make it
possible to evaluate two different ways of using Juvencus’ work in
two different cultural contexts.

Key passages of this paper are:

Iuvenc. praef. 6-8; 11; 15-19; 25-27

Tuvenc. 1,455f.; 716-719; 733-740; 742; 748

Tuvenc. 2,420

Tuvenc. 4,237; 238f.; 251-254; 269f.; 272-280; 281-283

In diesem Beitrag soll die Rezeption des Juvencus in zwei anonymen
mittellateinischen hagiographischen Gedichten untersucht werden,



288

Maria Veronese

die nur wenig bekannt sind: die Vita sancti Eligii (BHL 2478)" und die
Miracula Nynie episcopi (BHL 6240; CPL 2152).2

Fiir diese Auswahl gibt es mehrere Griinde. Erstens zeichnen
sich beide Texte durch die intensive Verwendung des Werks des Ju-
vencus aus, die weit iiber das in den bisherigen Editionen angegebe-
ne MaR hinausgeht, wo auch die Verwendung anderer christlicher
Dichter wie Sedulius, Arator, Cyprianus Gallus und Venantius For-
tunatus sowie klassischer Dichter, in primis Vergil und Ovid, belegt
wird. Wie wir sehen werden, werden die Verse des Juvencus in den
beiden betrachteten Gedichten auf sehr unterschiedliche Weise ver-
wendet.

Die beiden anonymen Gedichte sind poetische Nachdichtungen
von Prosatexten. Sie stammen aus zwei verschiedenen geographi-
schen Rdumen, St. Amand im ersten und York im zweiten Fall, und
richten sich an zwei verschiedene Zielgruppen: Die Vita sancti Eligii
ist, zumindest nach den Behauptungen ihres Autors, fiir gebildete
Leser geschrieben, wiahrend das Werk Miracula Nynie episcopi fiir
den Gebrauch in der Schule bestimmt ist, was es uns ermoglicht,
das Fortleben von Juvencus in zwei verschiedenen kulturellen
Kontexten zu untersuchen.

| Status quaestionis

Frangois Dolbeau hat die Gattung der hagiographischen Dichtung in
der mittellateinischen Literatur zu Recht als ,,un domaine négligé*
bezeichnet und einige ihrer Besonderheiten hervorgehoben.?
Mittellateinische hagiographische Viten in Versen sind in der
Regel Neufassungen von Prosatexten und haben eine relativ be-
grenzte Verbreitung - vor allem im Vergleich zur urspriinglichen
Prosaversion: Wahrend die Prosaversion in einer recht beachtlichen
Zahl von Handschriften iiberliefert ist, die sich auf Hunderte von

1 Strecker, Karl (Hrsg.), MGH. Poetae Latini aevi Carolini 4.2.3, Berlin 1923, 787-
805.

2 Strecker, Karl (Hrsg.), MGH. Poetae Latini aevi Carolini 4.2.3, Berlin 1923, 944-
961.

3 Dolbeau 2002, 129-139.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten

Exemplaren belaufen kann, ist die poetische Version nur durch eine
sehr begrenzte Zahl von Zeugnissen - wenn nicht sogar nur durch
eine einzige Handschrift - bekannt. Dies liegt vor allem daran, dass
diese Art von Texten nicht in der Liturgie verwendet und nur sel-
ten bei Zusammenkiinften vorgelesen wurde, sondern hauptsich-
lich fiir den individuellen und privaten Gebrauch bestimmt war.*
Die poetischen Texte sind in der Regel in hagiographischen Text-
sammlungen, in Biichlein mit einigen wenigen Texten oder in einer
Textsammlung, die einem Heiligen gewidmet ist, tiberliefert.’ Die
ausgepragte ortsbezogene Ausrichtung der Werke fiihrt zu einer
eher begrenzten Verbreitung, die eng mit dem Produktionsgebiet
zusammenhingt. Die poetische Version entspringt dem Wunsch der
Hagiographen, den Ortsheiligen und durch ihn den Triumph Chris-
ti in einem gehobenen Register wiirdig zu feiern.® In vielen Fillen
handelt es sich um Paraphrasetibungen in schulischem Kontext.”

Alle diese Merkmale treffen auf die beiden hier behandelten
Texte zu.

2 Die Vita sancti Eligii

Eligius, der um 590 geboren und 641 Bischof von Noyon wurde, war
ein geschitzter Goldschmied, der dank seines handwerklichen Ge-
schicks Direktor der koniglichen Miinzstétte wurde und als Berater
von Konig Dagobert fungierte. Wihrend seines Episkopats trug er
zur Griindung zahlreicher Kloster bei und errichtete Grabmaler zu
Ehren von Heiligen. Bis zu seinem Tod am 1. Dezember 660 widmete

4 Dolbeau 2002, 134: Il est méme peu probable qu'ils aient régulierement été
choisis pour des lectures a voix haute au réfectoire ou au chapitre (ad men-
sam ou ad collationem), ce qui est la fonction majeure des légendiers. Le défaut
d‘intelligibilité a l‘audition de beaucoup de poémes, surtout métriques, les
cantonnait en pratique au domaine privé de la méditation et de la dévotion
individuelle®.

5  Dolbeau 2002, 133.

6 Dolbeau 2002, 136: ,L'adéquation a la noblesse du sujet: voila sans doute la
motivation essentielle de nombreux versificateurs poussés par leur dévotion
privée a honorer un saint patron®.

7  Dolbeau 2002, 136f.

289



290

Maria Veronese

er sich intensiv der Missionierung der heidnischen Bevolkerung.

Von Eligius ist uns eine Prosavita iiberliefert, die Vita sancti Eligii
episcopi Nouiomensis (CPL 2094, BHL 2474): Kurz nach Eligius’ Tod ver-
fasste noch in der zweiten Hilfte des siebten Jahrhunderts Audoe-
nus (Dadon), der Bischof von Rouen, der 684 starb, eine Vita sancti
Eligii in zwei Biichern in Prosa. Nach Bruno Krusch, dem Heraus-
geber dieses Textes in den Monumenta Germaniae Historica. Scriptores
rerum Merouingicarum,? ist die Vita, die wir heute lesen, aber tatsich-
lich eine Uberarbeitung des Textes des Audoenus durch einen ano-
nymen Kleriker aus Noyon, genannt Ps.-Audoen, der sein Vorbild in
einer Weise darzustellen versuchte, die dem religiosen Empfinden
seiner Zeit, das von der ,,romischen” Reformtitigkeit des Bonifatius
gepragt war, ndher kam;’ folglich hat Krusch in seiner Ausgabe alle
Passagen gestrichen, die er fiir das Ergebnis , karolingischer Ein-
fliisse hielt, und somit eine stark gekiirzte Edition vorgelegt.

Die allgemeine Authentizitdt der Vita sancti Eligii wird heute von
einigen Studien vertreten. Die schnelle Verbreitung des Textes iiber
ein weites Gebiet ist durch mehr als hundert Handschriften belegt;
die Ubereinstimmung der Abschnitte und die Tatsache, dass die zur
Zeit der Edition zwischen Audoenus und Chrodebert von Tours aus-
getauschten Anmerkungen in Zeugnissen aus verschiedenen Ge-
bieten bewahrt worden sind, machen es unwahrscheinlich, dass der
Text in einer Weise iiberarbeitet wurde, die die urspriingliche Fas-
sung ersetzt und vollstindig beseitigt hat.'

Spéter hat ein anonymer Dichter die Vita in Verse gefasst und
eine gekiirzte Fassung erstellt, der es an historischer Glaubwiirdig-
keit mangelt. Dieser Vorgang wird allgemein auf die friihe karolin-
gische Zeit datiert, aber das Vorhandensein der poetischen Vita in
der Briisseler Handschrift KBR, MS 5374-75, die auf das erste Viertel

8  Krusch, Bruno (Hrsg.), Vita sancti Eligii episcopi Nouiomagensis, MGH. SS rer.
Merov. 4, Hannover 1902, 634-663 (Einleitung); 663-741 (Text).

9  Westeel 1999, 39-41 argumentiert, dass die Neuschreibung nicht aus literari-
schen Motiven erfolgte. Falls politische Motive eine Rolle spielten, so war das
Ziel der Neuschreibung die Férderung des Heiligenkults in der karolingischen
Gesellschaft.

10 Dolbeau 2007, 20f.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten

des neunten Jahrhunderts datiert wird, veranlasst uns dazu, nicht

nur das Datum der Abfassung zu iiberdenken, das bereits vor dem

neunte Jahrhundert liegen und dem der Prosafassung relativ nahe
kommen konnte, sondern auch das Datum der Abfassung des libellus
iiber Eligius, das beide Viten, die in Prosa und die in Poesie, umfasst.

Auch die poetische Vita soll nach Ludwig Traube von einem Re-
daktor iiberarbeitet worden sein, um den Text in die uns iiberlieferte
Form zu bringen,"* wihrend der Text urspriinglich in Hexametern
und teilweise auch in Distichen verfasst gewesen sein muss; diese
These wurde jedoch von Paul von Winterfeld verworfen.'

Die poetische Vita wird immer zusammen mit der Prosaversion
als deren drittes Buch iiberliefert, ist aber nicht in allen Handschrif-
ten der Prosa-Vita enthalten. Die kritische Edition von Karl Strecker
stiitzt sich auf vier Handschriften aus dem neunten bis 17. Jahrhun-
dert, die zum selben Uberlieferungsstrang gehéren und eine Reihe
von Bindefehlern aufweisen:*

- B,: Briissel, KBR, MS 5374-75, ff. 130r-140v:" Erstes Viertel des
neunten Jahrhunderts, aus dem Nordosten Frankreichs, enthélt
die Vita sancti Eligii in Prosa und Dichtung;

- P:Paris, BNF, lat. 5327, ff. 166v-170r:* Zehntes Jahrhundert, aus
Saint-Amand-en-Pévele, enthilt eine Sammlung hagiographi-
scher Viten und Predigten;

- B,:Briissel, KBR, MS 18421-29, ff. 144va-148vb:'® 12. bis 13. Jahr-
hundert, méglicherweise aus Tournai, enthilt eine Sammlung
von Passionen, Ubersetzungen und Predigten;

11 Diese These wird in der Einleitung der MGH-Ausgabe von Strecker zitiert, der
sie direkt von Traube {ibernimmt, der als adiutor studiorum nostrorum indefessus
bezeichnet wird, vgl. MGH. SS rer. Merov. 4, 655.

12 Winterfeld 1903, 479.

13 Strecker, Karl (Hrsg.), MGH. Poetae Latini aevi Carolini 4.2.3, Berlin 1923, 786.

14 Https://opac.kbr.be/LIBRARY/doc/SYRACUSE/17281777# [letztes Aufrufda-
tum 05.05.2025].

15 Https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btvib9068470g/f170.item.r=latin%20
53275327%205327.zoom [letztes Aufrufdatum 05.05.2025].

16 Https://opac.kbr.be/LIBRARY/doc/SYRACUSE/10734406 [letztes Aufrufda-
tum 05.05.2025].

291



292 Maria Veronese

- B,:Briissel, KBR,MS 8961-62, Collectanea Bollandiana, ff. 7-11v:"
17. Jahrhundert, enthilt eine Sammlung von Viten der Heiligen
vom 1. und 2. Dezember.

Zu diesen vier Handschriften kénnen zwei weitere hinzugefiigt wer-

den:

- Briissel, KBR, MS 11987, ff. 239r-241v: 16. Jahrhundert, ist der
vierte und letzte Band der von Antonius Geens von Rouge-Cloi-
tre (1479-1543) gesammelten und transkribierten Sammlung;

- Tours, BM, 1028, ff. 98v-105v:'® 970-1021c., aus Solignac, enthalt
ein Dossier iiber Eligius."

Diese letzte Handschrift ist von groflem Interesse, da sie nach mei-
nen Untersuchungen aus einem anderen Zweig der Uberlieferung
stammt und die meisten der von Strecker festgestellten Bindefehler
nicht aufweist. So heilt es zum Beispiel in V. 293 in allen vier von
Strecker benutzten Handschriften namque fameses summe  gratis
quondam refecit, was der Herausgeber aufgrund einer Parallelstelle
in Iuvenc. 4,272 gedandert hat: namque fame fessum  quondam me
grata refecit. In der Handschrift von Tours, f. 102v, finden wir die
korrekte Lesart, mit der Stellung von quondam im folgenden Vers:
namque fame fessum  me gratis refecit / quondam potu [...]. In V. 195
gibt dieselbe Handschrift das korrekte orabat (f. 101r) an, im Gegen-
satz zur einstimmigen Lesart orabo der vier Handschriften, die auch
von Strecker als fehlerhaft angesehen wurde. In der von den vier
Handschriften iiberlieferten Fassung ist V. 196 unverstindlich: ora-
bat et ideo intente  Christum cuncta regentem / ,,Tua“ dicens ,,monita
mea de sorte uoluntas®. Strecker fand keine Erkldrung fiir den Sinn
dieser Stelle und kommentierte in einer Anmerkung: ,,i.e. tua moni-
ta et mea uoluntas congruunt?“.” Hilfe bei der emendatio des Textes

17 Https://opac.kbr.be/LIBRARY/doc/SYRACUSE/18313808 [letztes Aufrufda-
tum 05.05.2025].

18 Https://portail.biblissima.fr/ark:/43093/mdata2a98c7dafec92e89d077ab2b-
0c63b97dfec920f1 [letztes Aufrufdatum 05.05.2025].

19 Vgl. Westeel 1999, 41f.

20 Strecker, Karl (Hrsg.), MGH. Poetae Latini aevi Carolini 4.2.3, Berlin 1923, 794.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten

und der Kldrung des Sinns der Passage bietet die Handschrift von
Tours, die auf f. 101r lautet: tua dicens proueniat mea de sorte uolun-
tas, was ein wortliches Zitat von Juvencus ist: Der spanische Dichter
schreibt in seiner Paraphrase des Evangeliums zu Mt 26,39 (,,Wenn
es moglich ist, nimm diesen Kelch von mir*): iam tua proueniat nostra
de sorte uoluntas (Tuvenc. 4,504). In der Handschrift von Tours ist also
hochstwahrscheinlich die richtige Lesart des Textes iiberliefert.

Die poetische Vita besteht aus 498 Versen; da die mittelalter-
lichen Dichter eine Vorliebe fiir runde Zahlen hatten, nimmt Wil-
helm Meyer an, dass auch die beiden Zeilen der subscriptio mitge-
zahlt werden miissen, sodass man eine Gesamtzahl von 500 Versen
erhilt.”

Uber die metrische Form des Werks hat die Forschung lange
gestritten. Nach Traube handelt es sich um einen Vers mit sechs
Hebungen, der durch eine Zisur in zwei Hilften geteilt wird, deren
Endsilben durch einen Reim verbunden sind.?? Nach der Hypothese
Meyers, der sich Strecker anschlie3t, folgt der Dichter keiner fes-
ten Regel:* Der rhythmische Vers ist in zwei Hemistichien geteilt,
deren Endsilben meist, aber nicht immer durch einen Reim verbun-
den sind, wie es in der mittellateinischen Dichtung vor 1100 iiblich
ist, wobei hdufig auf die Alliteration zuriickgegriffen wird. Nach
Francesco Stella wollte der Dichter, der in V. 497 von exametris uer-
siculis spricht, eher eine ,,imitazioni ritmiche dell’esametro* schaf-
fen,** wie es im langobardischen Italien Mode war.

Die Entstehungsgeschichte des Werkes wird in einem Nachwort
in Prosa geschildert, das sich stark an den Brief an Macedonius aus
dem Carmen paschale des Sedulius anlehnt,”> wie die unterstriche-
nen Stellen zeigen (MGH. SS rer. Merov. 4,805f.):

21 Meyer 1913, 147.

22 Strecker 1923, 655, vgl. Anm. 11.

23 Meyer 1913, 147-149.

24 Stella 2010, 261.

25 Sedul. epist. ad Maced. (CSEL 10,4f.) Cur autem metrica uoluerim haec ratione con-
ponere, non differam breuiter expedire. Raro, pater optime, sicut uestra quoque peritia
lectionis adsiduitate cognoscit, diuinae munera potestatis stilo quisquam huius mo-
dulationis aptauit, et multi sunt quos studiorum saecularium disciplina per poeticas
magis delicias et carminum uoluptates oblectat. Hi quicquid rhetoricae facundiae per-

293



294

Maria Veronese

Cur autem haec metrica uoluerim immoque per pauca ratione conponere, non
differam breuiter explanare. Ea itaque causa, quia multi sunt, quos studio-
rum saecularium disciplina per poeticas magis delicias et carminum lenitates
oblectat, quam simplex quamuis luculenta historia trahat; et quod idemque,
quod uersuum uiderint blandimento mollitum, hoc nimirum intenta mente
animoque defixo sepius auidiusque libentissime percurrunt. Horum equidem
studiis utcumque consulens haec, quae omnimodis simpliciter atque prolixe
degesta a sancto uiro Dadone episcopo habebantur, quantulumcunque altius
breuiter perplexa repetiui, ne uidelicet non haberent, quod in tanto uolumine
doctiores quique delectabiliter sumerent.

Der anonyme Dichter betont, dass es sein Ziel gewesen sei, die Vita,
die Audoenus in einer einfachen und ausfiihrlichen Form (simplici-
ter atque prolixe) verfasst hat, in gehobenem Stil (altius) und in einer
knapperen Form (breuiter perplexa) neu zu schreiben (repetiui), um
den Bediirfnissen eines kultivierteren Publikums gerecht zu wer-
den. Insbesondere hebt er hervor, wie der durch die Anmut der Ver-
se aufgewertete Text den Leser dazu anregt, das Werk 6fter und mit
groRerer Aufmerksambkeit zu lesen und zu geniefRen. Die Haufigkeit
von Begriffen wie deliciae, lenitates, blandimentum, molliri, auidius, li-
bentissime, delectabiliter, die den Genuss in den Vordergrund stellen,
»esce dal topos edificatorio per accettare una finalizzazione pura-
mente letteraria e priva di giustificazioni scolastiche per limitarsi a
un orientamento edonistico®, wie Stella feststellt.?

Um die Abweichungen der metrischen Fassung vom Original in
Prosa nachzuvollziehen, ist es interessant, die Prologe der beiden
Werke zu analysieren. Der Prolog der Vita in Prosa orientiert sich
stark an dem von Sedulius’ Carmen paschale’” und greift den Gedan-

legunt, neglegentius adsequuntur, quoniam illud haud diligunt: quod autem uersuum
uiderint blandimento mellitum, tanta cordis auiditate suscipiunt, ut [...].
26 Stella 2010, 261f.
27 Sedul. carm. pasch. 1,17f.; 20-27
Cum sua gentiles studeant figmenta poetae
grandisonis pompare modis |[...]
saeua nefandarum renouent contagia rerum 20
et scelerum monumenta canant, rituque magistro
plurima Niliacis tradant mendacia biblis:
cur ego, Dauiticis assuetus cantibus odas



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten

ken auf, dass heidnische Dichter durch ihre Darstellungen mendacia
verbreiten konnten. Als christlicher Dichter kann der Autor daher
iiber die Wunder Christi erst recht nicht schweigen (MGH. SS rer.
Merov. 4,663):

Cum gentiles poetae studeant sua figmenta prolixis pompare stilis et saeua
nefandarum renouent contagia rerum ac plurima Niliacis tradant mendacia
biblis, eorumque uana tantum discurrat gloria, quae ueterum nectunt men-
dacia, cur nos Christiani salutiferi taceamus miracula Christi, cum possimus
sermone uel tenui aedificationis historiam pandere plebi?

Wie die Hervorhebungen zeigen, wurde in diesem Text der Anfang
vieler Verse von Sedulius’ Gedicht wortwortlich tibernommen, wo-
bei es einige geringfiigige Anderungen wie den Plural nos taceamus
anstelle des Singulars ego taceam gibt. Es lasst sich jedoch auch eine
Ubernahme aus der praefatio des Juvencus identifizieren: Die Formu-
lierung eorumque uana tantum discurrat gloria, quae ueterum nectunt
mendacia greift zwei Verse des Juvencus auf: nec minor ipsorum dis-
currit gloria uatum, [...] quae ueterum gestis hominum mendacia nectunt
(Tuvenc. praef. 11; 17), wo dasselbe Konzept wie bei Sedulius zum
Ausdruck kommt, das mit diesen Versen den gemeinsamen Bezug
auf die mendacia der Heiden an derselben metrischen Stelle teilt.?

Im Prolog der Vita in Versen ist die Hauptvorlage jedoch nicht
mehr Sedulius, sondern Juvencus;” dies siecht man an den Versen
1-8:

cordarum resonare decem sanctoque uerenter
stare choro et placidis caelestia psallere uerbis, 25
clara salutiferi taceam miracula Christi?
Cum possim manifesta loqui [...]
28 Vgl. Costanza 1985, 253-258.
29 luvenc. praef. 6-8; 11; 15-19
Sed tamen innumeros homines sublimia facta
et uirtutis honos in tempora longa frequentant,
adcumulant quorum famam laudesque poetae.
[..]
Nec minor ipsorum discurrit gloria uatum,
[..]
Quod si tam longam meruerunt carmina famam, 15
quae ueterum gestis hominum mendacia nectunt,

295



296

Maria Veronese

Innumeros homines  sublimia facta ferentes

et uirtutes in tempora  honos frequentat longinqua.

Quorum famam laudesque poetae plectro, nectentes

ingeniis ficta mendacia, ~ diuersis carminibus aptant.

Quodsi praui gentiles  deoque quidni rebelles 5
tamgque longa in aeuum  meruere carmind uatum

eorumque siuana tantum discurrat gloria,

adest et nobis fides certa  digna Christo narrare gesta.

Zunichst fillt auf, dass die einleitenden Verse von Juvencus (1-5)
fehlen. Diese Verse erkliren, dass nichts dem Gesetz der Sterblich-
keit entgeht: weder die Werke des Menschen noch die Elemente
der Natur, da Gott dem gesamten Universum eine unwiderrufliche
Grenze gesetzt hat. Folglich entfillt auch die Notwendigkeit eines
stark adversativen Beginns von V. 6 (sed tamen), mit dem Juvencus
einen ausgepragten gedanklichen Kontrast setzt, indem er die Ver-
ginglichkeit der menschlichen Dinge mit dem Ruhm kontrastiert,
den die Helden mit ihren Heldentaten dank der Dichter, die sie fei-
erten, erlangten.*

Die Syntax der poetischen Vita scheint anders zu sein, da sie -
soweit ersichtlich - nur honos als Subjekt des Verbs frequentat hat. Es
ist jedoch zu beachten, dass die Handschriftentradition nicht ein-
heitlich ist, da der Plural frequentant, wie bei Juvencus, in P, in B,
und auch in der Handschrift von Tours zu finden ist. Dennoch bleibt
der Sinn des Satzes im Wesentlichen derselbe wie bei Juvencus: Thr
Ruhm erinnert lange an unzihlige Ménner, die GroRes geleistet ha-
ben, und die Dichter tragen zu diesem Ruhm bei.

Im hagiographischen Prolog fehlen auch die Verse, in denen Ju-
vencus durch eine Periphrase an Homer und Vergil erinnert. Zudem
fehlt die Vorstellung von der Unsterblichkeit der Menschen und der
Dichter selbst, die Juvencus infrage stellt, da ihr Ruhm nur bis zum
Ende der Welt reicht und ihre Werke damit nur eine bestimmte Zeit

nobis certa fides aeternae in saecula laudis

inmortale decus tribuet meritumque rependet.

Nam mihi carmen erit Christi uitalia gesta [...]
30 Vgl z.B. Carrubba 1993; Nazzaro 2012.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten

lang unsterblich sein werden. Stattdessen argumentiert der Dichter
mit den Worten des Juvencus, dass, wenn die gottlosen und gott-
feindlichen Heiden den carmina der Dichter langen Ruhm verliehen
haben, auch die Christen die Gewissheit haben, dass sie Taten er-
zéhlen konnen, die Christus wiirdig sind - ein Konzept, das dem des
Sedulius entspricht und das, wie gesehen, auch im Prolog in Prosa
aufgegriffen wird. V6llig eliminiert wird jedoch das Konzept, das Ju-
vencus hervorhebt und demzufolge ,,uns der sichere Glaube an das
ewige Lob durch die Jahrhunderte unsterbliche Ehre und Verdienst
verleihen wird“ (Tuvenc. praef. 17f. nobis certa fides aeternae/aeterna®
in saecula laudis / inmortale decus tribuet meritumque rependet).

Interessant ist, wie der anonyme Dichter den zweiten Halbsatz
von V. 19 des Juvencus aufgreift. Wahrend der iberische Dichter er-
klart, dass das Thema seines Gedichts die lebensspendenden Taten
Christi sein werden (Christi uitalia gesta), beabsichtigt der Hagio-
graph in V. 8, die Taten seines Helden zu erzdhlen, die Christus wiir-
dig sind (digna Christo narrare gesta).

In der Fortsetzung des Prologs in den Versen 9-14 veranschau-
licht der anonyme Dichter die Absicht, die Taten des Eligius zu er-
zédhlen (V. 10 acta narrare Eligii), indem er kurz einige der vielen Epi-
soden (V. 13 ex multis [...] pauca) erzihlt, auf die man sich beziehen
kénnte.

Es folgen zwei Verse, V. 15f., die sich wiederum stark an Juven-
cus anlehnen:

Opto quoque, ut sanctificus  adsit narranti spiritus 15
puroque inriget ut mentem canentis pectore amne.

In diesen Versen wird den drei letzten Versen, der invocatio aus der
praefatio von Juvencus, gefolgt. Darin bittet der Dichter den Heiligen
Geist, ihn mit dem Wasser des Jordans zu reinigen und ihm beizu-

31 Die Handschriften iiberliefern zwei Varianten fiir dieses Adjektiv: aeternae,
eingesetzt in der CSEL-Ausgabe von Huemer und verteidigt von Colombi 2000,
244f., und aeterna, verteidigt bei Palla 1977, 277-282.

297



298

Maria Veronese

stehen, damit sein Lied Christus wiirdig ist.*? In der hagiographi-
schen Vita ist es erstaunlich, dass das Adjektiv dulcis von Juvencus
nicht verwendet wird, da der Dichter, wie wir gesehen haben, die
Siie und die Anmut des Gedichts im Prosanachwort ausfiihrlich be-
spricht.

Ein Teil des hagiographischen Gedichts beschreibt die zahlrei-
chen Wunder, die der Heilige vollbracht hat. Der Dichter betont
mehrmals, dass die geschilderten Wunder nur einen Bruchteil aller
bedeutenden Heilungen und Wundergeschichten darstellen, die er-
zdhlt werden konnten. Zum Beispiel in V. 201 (ex multis pauca narra-
bo), in V. 210 (pauca pangam de multis) und in V. 230 (una tantum ex
plurimis).

Ich untersuche die Beschreibung der Heilung eines verkriippel-
ten Aussatzigen, wie sie in V. 231-236 erzdhlt wird:

Quidam aeger horrenda  confixus uiscera tabe

decumbebat nam claudus, in pauimento artatus;

huius manu porrecta  purgauit lurida membra,

confestimque morbus mortem, morbidus accepit salutem;

soliditatem et insuper elemosinam tribuit, 235
incolomi iam dehinc ~ celare gaudia iussit.

Die Episode wird in der Vita in Prosa erzéhlt, erscheint jedoch nicht
in der Ausgabe von Krusch, sondern in der Ausgabe von Luc d‘Ache-
ry aus dem 17. Jahrhundert (1661), die in der Patrologia Latina nach-
gedruckt wurde (Vita sancti Eligii 2,24 [PL 87,556D]):

Quidam autem diaconus [...] diu quoque morbo succrescente, toto pene cor-
pore decumbebat tabidus. Cui cum Eligius manu sancta latus et membra con-
trectasset, statim abscedente tabo, omnique mox malo depulso, sanauit cor-
pus a lurido illo morbo.

32 TIuvenc. praef. 25-27
Ergo age! Sanctificus adsit mihi carminis auctor 25
spiritus, et puro mentem riget amne canentis
dulcis Iordanis, ut Christo digna loquamur.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten

Der Dichter iibernimmt die Episode aus der Vita in Prosa und formu-
liert sie mit den Worten des Juvencus um, die dieser im ersten Buch
bei der Heilung des Aussitzigen aus Mt 8,2-4 gebraucht.*® Um die
Passage auszuschmiicken, verwendet er in V. 34 ein Wortspiel, das
durch einen Parallelismus und eine Assonanz unterstrichen wird
und aus der Vita Radegundis des Venantius Fortunatus stammt (vita
Radeg. 20,39): [...] qua (scil. candela) incensa morbus accipiebat mortem,
morbidus sanitatem.

Nachdem der Autor einige der Taten des Eligius aufgezahlt hat,
beschreibt er die Belohnungen, die dem Heiligen zuteilwerden (V.
277-298). Der Abschnitt nimmt engen Bezug auf Juvencus’ Verse aus
verschiedenen Kontexten: Es werden sowohl Verse aus dem vierten
Buch, die sich auf das Gleichnis von den Talenten (Mt 25,14-30) und
das Jiingste Gericht (Mt 25,31-46) beziehen, als auch Verse aus dem
Beginn der Bergpredigt, den Seligpreisungen (Mt 5), und dem letz-
ten Teil mit den Ermahnungen (Mt 7) verwendet.

Der Teil beginnt mit den V. 277-280:

Cum iam uenerit ultima  rationis dies pro talentis,

tunc ecce capiet digna  Eligius meritis praemia.

Reddet utique tunc credita  Christo tractanda pecunia

seque geminasse dona  olli concredita monstrat. 280

In V. 279 ist tractanda eine emendatio von Strecker, der sich auf eine
Passage aus luvenc. 4,228 ([...] credens seruis tractanda talenta) stiitzt,
gegen die einstimmige Lesart aller Handschriften: mercanda. Meiner
Meinung nach sollte die durch die Handschriften tiberlieferte Les-
art beibehalten werden. Es ist zu beachten, dass die Verwendung

33 Iuvenc. 1,733-740 (Mt 8,2-4)
Ecce sed horrenda confixus uiscera tabe,
quem toto obsessum foedarat corpore lepra,
procubuit uenerans iuuenis Christumque precatur: 735
,, Vt caream tandem languoris pondere tanti,
sufficiet uoluisse tuum.* Tum dextera Christi
adtactu solo purgauit lurida membra.
Incolumique dehinc: ,,Celaris gaudia, iussit,
et legi parens offers tua munera templo.“ 740

299



300

Maria Veronese

von Juvencus-Passagen in diesem Kontext - wie auch sonst im Werk
- normalerweise nicht auf einen einzelnen Begriff beschrinkt ist,
sondern auf ganze Verse ausgedehnt wird, wie aus dem nichsten
Vers hervorgeht. Ab V. 280, der fast wortlich Iuvenc. 4,237 (se gemi-
nasse illi pariter concredita monstrant) wiedergibt, beginnt eine um-
fangreiche Ubernahme der Verse des Juvencus iiber das Gleichnis
von den Talenten. Die Verse des Juvencus, die sich auf diejenigen
Diener beziehen, welche die ihnen anvertrauten Talente fruchtbar
machen, werden hier und im Folgenden in den Singular {ibertragen
und auf die Verdienste des Eligius bezogen.

In den nichsten acht Versen (V. 283-290) werden mehrere Pas-
sagen von Juvencus aus dem ersten und vierten Buch verwendet, die
hier durch Unterstreichungen hervorgehoben werden:

Aequabitur quoque solidis  uiro fundamina saxis

ponentique libratam  torrentibus larem inlaesam*

laetabiturque indepta  aeternae lucis tentoria, 285
his similis mitis ~ quos mansuetudo coronat.*

Mllum laudat herus, ~ committens potiora muneribus

tantae* quirebus  cummulatae sortis habundat,

dicens: ,,Huic detur  possessio ampla uberior,

inueni quem duplis  commulasse talenta lucris.”’ 290

[...].«

34 Iuvenc. 1,716-719 (Mt 7,24f.)
hunc aequabo uiro solidis fundamina saxis
ponenti, librata super cui moenia surgent.
Illa domus pluuiis uentisque inlaesa manebit
torrentumque minas firmato robore uincet.

35 luvenc. 1,455f. (Mt 5,5)
illos nam caeli regnum sublime receptat, 455
his similes mites, quos mansuetudo coronat.

36 luvenc. 4,238f. (Mt 25,20-23)
Illos laudat herus potioraque credere tantae
promittit fidei.

37 luvenc. 4,251-254 (Mt 25,21; 23)
prudentique dehinc detur possessio maior,
quem duplis cumulasse lucris mea quinque talenta
inueni. Namque est certum, potiora mereri,
quis res uberior cumulatae sortis abundat.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten

Zu Beginn wird das Bild des klugen Mannes aufgegriffen, der sein
Haus auf einen Felsen baut (Mt 7,24f.). Es folgen weitere Verse iiber
die Seligkeit der Sanftmiitigen (Mt 5,5), die in den Singular gesetzt
wurden, um zum sanftmiitigen Eligius zu passen. Schlieflich wer-
den die Verse iiber das Gleichnis von den Talenten und dem Lohn,
den Eligius erhalten wird, erwihnt.

Die letzten acht Verse (V. 291-298) enthalten einige Verse aus dem
vierten Buch des Juvencus, die sich auf das Jiingste Gericht beziehen
(Mt 25,34-46):

Huc ueniat athleta, iam olim debita sumat,

bona quippe patris, quae sunt mundi aequa nitentes.*

Namgque fame fessum me gratis quondam refecit,

potu etiam mihi  sitim saepe remouit,

hospiciumque domus patuit mihi uocato 295
et nudus huius uestis blandissima tegmina sumpsi,

carceris et poenis huius solatia cepi,
nec famis oppressum dira ditione notauit.*

Zum Text ist zunichst anzumerken, dass Strecker im kritischen
Apparat zu V. 292 vermerkt, dass er aufgrund der Parallelstelle bei
Juvencus aequa nitentes gerne zu aequaeua nitentis korrigiert hitte,
aber darauf hinweist, dass eine Juvencus’ Handschrift aequa niten-
tes lautet;* dies ist die Handschrift Miinchen, Bayerische Staatsbi-

38 Iuvenc. 4,269f. (Mt 25,34)

huc ueniant sancti, iamdudum debita sumant

dona patris, mundi quae sunt aequaeua nitentis. 270
39 Iuvenc. 4,272-280 (Mt 25,35-39)

Namque fame fessum quondam me grata refecit

haec plebes potuque sitim mihi saepe remouit,

hospitiumque domus patuit mihi saepe uocato

et nudus uestis blandissima tegmina sumpsi 275

carceris et poenis horum solacia cepi.

Tum Domino tali respondent uoce beati:

Non meminit nostrum quisquam te uisere nudum

nec famis oppressum dura dicione notauit,

carceris aut poenis meminit uidisse reuinctum. 280
40 Strecker, Karl (Hrsg.), MGH. Poetae Latini aevi Carolini 4.2.3, Berlin 1923, 798:

»aequa nitentes] corrigerem aequaeva nitentis, nisi in Iuvenci codice M IV 270 le-

301



302

Maria Veronese

bliothek, Clm 6402, 8. Jahrhundert. Zwei andere Handschriften: K,
(Karlsruhe, Badische Landesbibliothek, Aug. 217 [ff. 1-40], Ende des
9. Jahrhunderts) und Bb! (Mailand, Biblioteca Ambrosiana, C74 sup,
erstes Viertel des 9. Jahrhunderts) haben aequaeua nitentes und K,
(Karlsruhe, Badische Landesbibliothek, Aug. 217 [ff. 68-125], Ende
des 9. Jahrhunderts) hat aequata nitentis. Auch die Handschrift aus
Tours, deren Lesart aequa tenentes (f. 102v) lautet, scheint mir die
Echtheit der geschilderten Lesart zu bestdtigen. Zwei weitere ein-
stimmige Lesarten in der handschriftlichen Uberlieferung der
Vita sancti Elegii, bona in V. 292 und dira in V. 298, sind zwar in der
Uberlieferung von Juvencus nicht bezeugt, kénnen aber in der vom
Verfasser gelesenen Juvencus’ Handschrift vorhanden gewesen sein
und sind keine absichtlichen Verdnderungen des Textes durch den
anonymen Dichter, der stets ein gewissenhafter Nachahmer seiner
Quelle war, wie auch diese Verse beweisen.

Auch hier sind die aus den Versen des Juvencus stammenden
Worte des Konigs an die Gerechten, die zu seiner Rechten stehen
(Mt 25,34-36), im Singular gew&hlt und damit nur an Eligius gerich-
tet. Die an diesen Versen vorgenommenen Anpassungen sind mini-
mal, wie zum Beispiel in V. 293, wo gratis das Adjektiv grata ersetzt,
das bei Juvencus mit haec plebes iibereinstimmt (Iuvenc. 4,272f. nam-
que fame fessum quondam me grata refecit / haec plebes).

Auffallend an diesem Abschnitt ist, dass die direkte Rede der
V. 293-298 hier nicht angekiindigt wird, wie es sowohl in der ent-
sprechenden Bibelstelle (Mt 25,34 Tunc dicet rex his qui a dextris eius
erunt: ,Venite benedicti Patris mei [...]“) als auch im Werk von Juvencus
(Tuvenc. 4,268 Sed rex ad dextros conuersus talia dicet: [...]) der Fall ist.
Aufgrund der doppelten Vorlage ist davon auszugehen, dass auch V.
293-296 der Vita die Worte Christi wiedergeben, mit denen er Eli-
gius fiir die Wohltaten belohnt, die er ihm erwiesen hat, als ihm zu
Essen und zu Trinken gegeben wurde und er aufgenommen, geklei-
det und getrostet wurde.

Eine weitere Schwierigkeit fiir das Verstdndnis des Textes liegt
im folgenden V. 298: nec famis oppressum dira ditione notauit, der sehr

geretur aequa nitentes, nitentes etiam in aliis“.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten

an luvenc. 4,279 erinnert: nec famis oppressum dura dicione notauit.
Der Vers von Juvencus wurde jedoch aus den Worten abgeleitet,
mit denen die Gerechten auf die Rede des Konigs antworten, wie in
Mt 25,37 berichtet wird: Tunc respondebunt ei iusti, dicentes: ,,Domine,
quando te uidimus esurientem, et pauimus te: sitientem, et dedimus tibi
potum?“. Die beiden Verse, mit denen Juvencus diese Rede der Ge-
rechten einleitet (Tuvenc. 4,277f. Tum Domino tali respondent uoce bea-
ti: / Non meminit nostrum quisquam te uisere nudum), hat der Dichter
der Vita ausgelassen und damit das Verstdndnis der Passage sehr
erschwert. Die handschriftliche Uberlieferung ist sich iiber den Text
einig. Weder ist klar, wer diese Worte spricht, noch, wer das Sub-
jekt ist, das den vom Hunger gequilten Mann nicht bemerkt hat.
Das einleitende nec scheint den Ausdruck mit dem oben Gesagten
in Verbindung zu bringen, aber es ist weder klar, wie Christus sagen
kann: ,,Ich empfing Trost in den Schmerzen dieses Gefangnisses und
achtete nicht auf den, der von der schrecklichen Hand des Hungers
bedringt wurde“, noch kann der soeben gepriesene Eligius derjeni-
ge sein, der nicht auf den Bedringten achtete.

Der Abschnitt endet schlieRlich mit zwei weiteren Versen (V.
299f.), die bei Juvencus keine Entsprechung finden," sondern den
Text aus Mt 25,40 aufgreifen (Et respondens rex, dicet illis: ,,Amen dico
uobis, quamdiu fecistis uni ex his fratribus meis minimis, mihi fecistis“):

Haec mihiin meis  iugiter tribuit membris;
testor, quod fecit, et mihi, in minimis, fecit. 230

Es handelt sich um die abschlieBenden Worte, die der Kénig an die
Gerechten richtet, wiederum auf Eligius bezogen. Daher miissen
wir davon ausgehen, dass der Dichter bei seinem Zusammenzug
der Verse von Juvencus absichtlich oder unbeabsichtigt die gesamte
Antwort der Gerechten mit Ausnahme von V. 298 (= Iuvenc. 4,279)

41 Tuvenc. 4,281-283
Respondens illis dicet tum talia iudex:
Fratribus ista meis humiles miserando labores
qui fecit, certum est dulcem mihi ponere fructum.

303



304

Maria Veronese

iibersprungen hat, ohne sich der entstehenden Inkongruenz be-
wusst zu werden.

Zusammenfassend sind die Ubernahmen aus dem Werk des Ju-
vencus in der Vita sancti Eligii dullerst zahlreich; ganze Verse wer-
den im hagiographischen Text wortlich iibertragen und nahezu un-
verdndert mit nur minimalen Anpassungen verwendet; in einigen
Fillen werden verschiedene Passagen von Juvencus miteinander
kombiniert, und nur selten finden sich Einfiigungen von Passagen
anderer Autoren. Gelegentlich, wie im untersuchten Fall von V. 298,
entsteht der Verdacht, dass die Verwendung von Juvencus’ Versen
ein rein mechanischer Vorgang ist, bei dem ein vollstdndiges Ver-
stdndnis des Grundtextes fehlt.

3 Miracula Nynie episcopi

Die Lebenszeit von Ninian wird traditionell zwischen etwa 360
und dem 16. September 432 angesetzt. Diese Datierung stiitzt sich
hauptsichlich auf das Zeugnis von Beda,”? nach dem Ninian mul-
to ante tempore vor der Ankunft des irischen Monchs Columba bei
den Pikten im Jahr 565 tdtig war. Nach dem Bericht des Geschichts-
schreibers hatte Columba die Absicht, den nérdlichen Pikten die
Heilige Schrift zu predigen, wihrend die siidlichen Pikten bereits
den Gotzendienst aufgegeben und den Glauben angenommen hat-
ten. Dies war dank des Wirkens von Ninian mdglich, ,,einem sehr
hochwiirdigen und heiligen Bischof britischer Abstammung* (Nynia
episcopo reuerentissimo et sanctissimo uiro de natione Brettonum), der
in Rom im christlichen Glauben unterwiesen worden war. Sein Bi-
schofssitz war Whithorn in der Region Bernicia, wo sein Leichnam

42 Bedae hist. eccl. 3,4,1 Namque ipsi australes Picti, qui intra eosdem montes habent
sedes, multo ante tempore, ut perhibent, relicto errore idolatriae fidem ueritatis ac-
ceperant, praedicante eis uerbum Nynia episcopo reuerentissimo et sanctissimo uiro
de natione Brettonum, qui erat Romae regulariter fidem et mysteria ueritatis edoctus;
cuius sedem episcopatus, sancti Martini episcopi nomine et ecclesia insignem, ubi ipse
etiam corpore una cum pluribus sanctis requiescit, iam nunc Anglorum gens obtinet.
Qui locus, ad prouinciam Berniciorum pertinens, uulgo uocatur ,,ad Candidam Ca-
sam*, eo quod ibi ecclesiam de lapide, insolito Brettonibus more, fecerit.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten

zusammen mit dem vieler Heiliger ruht. Die Chronologie und die
Zuverldssigkeit von Bedas Bericht sind umstritten.” Neben Bedas
Bericht existieren zwei weitere biographische Berichte tiber Ninian,
die jedoch historisch nicht als zuverldssig gelten: ein anonymes ha-
giographisches Gedicht, die Miracula Nynie episcopi, und eine spétere
Vita, die Vita sancti Niniani, die Aelred von Rievaulx in der Mitte des
12. Jahrhunderts, zwischen 1154 und 1160, verfasste.* Diese ent-
hilt einen legenddren hagiographischen Bericht, in dem Ninian, der
Sohn eines Konigs, bei seiner Riickkehr aus Rom Martin von Tours
begegnete. Martin stellte ihm einige Steinmetze zur Verfiigung, um
in seiner Heimat eine Kirche zu errichten, die dem inzwischen ver-
storbenen gallischen Heiligen gewidmet wurde. Es wird angenom-
men, dass sowohl das hagiographische Gedicht als auch das Werk
Aelreds auf einer Vita in Prosa beruhen, die der Zisterzienserménch
liber de uita et miraculis eius barbario scriptus® nennt, heute verloren
ist, wahrscheinlich in Whithorn geschrieben wurde und miindliche
Uberlieferungen sammelte.

Die Miracula Nynie episcopi, die in Versen die Wunder feiern, die
der Heilige im Leben und nach dem Tod vollbracht hat, sind durch
einen codex unicus iiberliefert: Bamberg, Staatsbibliothek, Msc.
Patr. 17 (B.IL.10), f. 157va-161vb,* datiert auf das erste Drittel des
11. Jahrhunderts und kopiert in Mainz. Die Miracula sind zusammen
mit einem Hymnus sancti Nynie episcopi die letzten Texte der Hand-
schrift, die einige Werke von Augustinus (Sermones und De spiritu et
littera) und Alkuin (eine Gebetssammlung unter dem Titel De laude
Dei) enthilt.

Das Gedicht besteht aus 504 Hexametern, die in vierzehn Episo-
den gegliedert sind, jeweils durch einen kurzen Prosateil eingeleitet
werden und wahrscheinlich in York geschrieben wurden. Traditio-

43 Vgl. Anderson 1948, 26-28; 39; Thompson 1958, 19f.; 22; MacQueen 1991; Broun
1991; Laynesmith 2019.

44 CCCM 3,111-134 (ed. D. Pezzini, 2017).

45 Aelred. Vita s. Niniani, praef. (CCCM 3, 115, 1. 40).

46 Https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00140794 [letztes Aufrufdatum
05.05.2025].

305



306

Maria Veronese

nell wurde die Abfassung in Whithorn verortet,” dem Bischofssitz
von Ninian und dem Ort, an dem der Kult zu seinen Ehren lebendig
war. In jiingerer Zeit hat Michael Lapidge, der zunidchst ebenfalls
die Whithorn-These vertrat,” die Entstehung in York vorgeschla-
gen, da der Text die Kenntnis eines breiten Spektrums christlicher
lateinischer Dichter, wie sie in der Bibliothek von York vorhanden
waren, erkennen ldsst und Ahnlichkeiten mit hagiographischen
Werken Alkuins aufweist.” Die wiederholte Erwdhnung von Whit-
horn in Verbindung mit dem Adjektiv noster (zum Beispiel in V. 99
finibus in nostris; V. 324 moenibus in nostris) wird als Beweis fiir den
Abfassungsort des Gedichts angefiihrt. Allerdings kann dies nicht
als entscheidend angesehen werden, da der Verfasser der poeti-
schen Umsetzung hochstwahrscheinlich direkt aus der in Galloway
geschriebenen Prosavita zitiert hat.*

Die Abfassung kann mit ziemlicher Sicherheit auf die letzten
Jahre des achten Jahrhunderts datiert werden, dank der epistula
273, die Alkuin im Jahr 790 an die Briider von Whithorn richtete.
Alkuin bittet darin, fiir ihn bei Bischof Ninian Fiirsprache einzule-
gen, von dessen Tugenden er kiirzlich (nuper) dank eines poetischen
Werks (per carmina metricae artis) gehért habe, das ihm von seinen
treuen Schiilern, den Schiilern der Kirche von York, geschickt wur-
de.” Diese letzte Aussage bringt den Text in einen schulischen Rah-
men und legt die These nahe, dass das Gedicht nicht das Ergebnis

47 Vgl. z.B. Levison 1940, 284.

48 Lapidge 1979a, 294.

49 Lapidge 1986, 25; Lapidge 1989, 166f.: , It shares certain phrases with Alcuin’s
poem on the saints of York, and draws on a range of Christian Latin poets si-
milar to those we have seen represented in the York library and in Alcuin’s De
laude Dei*.

50 Vgl. Lapidge 1981, 75 Anm. 87.

51 Alcuin. epist. 273 (MGH. Epistolae 4,431) VENERANDE DILECTIONIS FRATRI-
BUS IN LOCO DEO SERVIENTBUS, QUI DICITUR CANDIDA CASA, ALCHUINE DIA-
CONUS SALUTEM. Deprecor uestrae pietatis unanimitatem, ut nostri nominis habe-
atis memoriam. Intercedere pro mea paruitate dignemini in ecclesia sanctissimi patris
uestri Nynia episcopi, qui multis claruit uirtutibus; sicut mihi nuper delatum est per
carmina metricae artis, quae nobis per fideles nostros discipulos, Eboracensis ecclesiae
scholasticos, directa sunt. In quibus et facientis agnoui eruditionem et eius, perficientis
miracula, sanctitatem per ea, quae ibi legebam.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 307

der Arbeit eines Einzelnen, sondern einer Gruppe von Schiilern ist.
Diese These, die bereits vorsichtig von Lapidge aufgestellt wurde,*
wird von Andy Orchard aufgegriffen, der zu dem Schluss kommt,
dass die Miracula nicht ,,a single work by one incompetent poet, but
the joint effort of a committee of illiterates (perhaps a whole class?),
each composing in the same restrictive and repetitive ‘house style’
sind.”® Die kritische Bewertung dieser poetischen Version wird an
anderer Stelle von Orchard wiederholt, der das Werk als ,,cut-and-
paste pastiche* bezeichnet.> Ebenso kritisch dulerten sich Lapidge,
der es mehrfach als bloRen Cento von Schulautoren bezeichnete,>
und Levison, der es ein Mosaik von Anleihen nannte.*

Orchard zufolge sind die zahlreichen Zitate aus Juvencus, Se-
dulius und anderen Dichtern nicht das Ergebnis einer Lektiire aus
erster Hand, sondern stammen aus dem poetischen Werk von Ald-
helm, dem Abt von Malmesbury und Bischof von Sherborne, einem
der meistgelesenen und meiststudierten Autoren in angelsichsi-
schen Schulen, wie die zahlreichen Manuskripte seiner Werke be-
zeugen.”” Diese These wurde mit sehr guten Argumenten von Ri-
chard Hillier widerlegt, der speziell die Ausziige aus Arators Historia
apostolica in den Miracula untersucht hat und zu dem Schluss kam,
dass das Werk des spatantiken Dichters direkt und ohne Zwischen-
schaltung einer anderen Quelle gelesen wurde.*® Die Analyse des

52 Lapidge 1981, 75 Anm. 87.

53 Orchard 2000, 32.

54 Orchard 1992, 114: ,,anonymous cut-and-paste pastiche*; Orchard 1994, 260:
»anonymous cut-and-paste pastiche“; 262: ,,cut-and-paste technique*“.

55 Lapidge 1979a, 294 Anm. 2: ,,a virtual cento of lines from classroom Aucto-
res*; Lapidge 1979b, 269: ,,nothing more than a cento of formulas lifted from
a variety of school authors*; Lapidge 1986, 24: , Little more than a pastiche of
quotations from the curriculum poets*.

56 Levison 1940, 283: ,,nothing but a mosaic of borrowings*.

57 Orchard 1992, 116; Orchard 1994, 263: It is important to note, however, that
these more exotic authors are imitated rather infrequently, and that indeed
many of the phrases which Strecker would assign to Juvencus or Sedulius or
whoever can equally and perhaps more plausibily be assigned to Aldhelm, who
had read and used them all“.

58 Hillier 2016, 166: ,,the author of the MNE had a far greater familiarity with, and
understanding of, Arator’s HA than has hitherto been noticed: a knowledge ac-



308

Maria Veronese

elften Kapitels, das der wundersamen Heilung eines Aussitzigen am
Grab des Bischofs Ninian gewidmet ist, zeigt ebenfalls, dass der Au-
tor (oder die Autoren) der Miracula iiber eine umfassende Kenntnis
von Juvencus und den spitantiken christlichen Dichtern verfiigte,
deren Verse in grofem Umfang wiederverwendet und tiefgreifend
umgestaltet werden.

Im elften Kapitel, dessen Uberschrift Quomodo leprosus quidam ele-
phantuosus ad corpus uiri dei damno mundatus est lautet, nutzt der
Dichter Juvencus’ Verse, welche die Begegnung Jesu mit dem Aus-
sdtzigen in Mt 8,2-4 beschreiben (Iuvenc. 1,733-740), um die wun-
dersame Heilung durch Ninian in 16 Hexametern zu illustrieren (V.
325-340):

Nec minus interea uiciato corpore toto 325
uir uolat ad tumulum, quo sanctus corpore praesul

marmore sulcato fatali sorte quiescit

qui sacris pedibus ugriatg membra tetendens

procubuit uenerans et supplex talibus rat:

,En cuncta obsidens foedarat uiscera tabo, 330
excolorata cute erupuerunt pondera leprae

sed precor, ut caream per te languoribus istis

deque tuis meritis oriatur gratia larga,

quatenus deuicto instantis discrimine morbi,
haut mora, poscenti jubeqs,remeare salutem,” 335
Haec, ait et propere purgauit lurida membra

uirtus celsa dei meritis cumulantibus almi

atque nouo priscae redierunt,munere formae.

[lle ubj ognquit, quid gessit uivida uirtus,
laudibus accumulans mirqtur, dong salutis.* 340

Die corpore toto-Klausel in V. 325, eine hexametrische Klausel, die
in der klassischen und spitantiken Dichtung eine lange Tradition

quired at first hand and not through an intermediate source, whether Aldhelm
or anyone else“.

59 Die Linie markiert die Zitate aus Juvencus’ Passage iiber die Heilung des Aus-
sdtzigen, die Punkte die Zitate aus anderen Juvencus-Passagen; die Wellenlinie
die Zitate von anderen klassischen, spitantiken oder mittelalterlichen Dich-
tern.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten

hat® und auch in Iuvenc. 3,769 vorkommt, gibt Iuvenc. 1,734 wie-
der: quem toto obsessum foedarat corpore lepra. Der darauffolgende V.
326 formuliert V. 1,733f. von Juvencus um (Ecce sed horrenda confixus
uiscera tabe, / quem toto obsessum foedarat corpore lepra) und erinnert
gleichzeitig an die V. 52f. des Levitikus-Buchs des Heptateuchdich-
ters: dumtaxat quos lepra creat, quae corpore toto / lutea pallenti perfun-
dit uiscera tabo, die zwei identische Hexameterklauseln aufweisen.
In V. 329 wird wortwértlich die erste Hilfte von Iuvenc. 1,735 aufge-
griffen (procubuit uenerans [...]), wihrend V. 332 Tuvenc. 1,735f. auf-
nimmt, [...] Christumque precatur: /,,Vt caream tandem languoris ponde-
re tanti [...], und die zweite Halfte des V. 336 genau die zweite Hilfte
von Tuvenc. 1,738 (adtactu solo purgauit lurida membra) wiedergibt.

Die Passagen aus dem Werk des Juvencus sind jedoch nicht ein-
fach zitiert und eingefiigt. Zum Beispiel wurde die direkte Rede
des Aussitzigen, die im paraphrastischen Gedicht kaum mehr als
anderthalb Verse umfasst (Iuvenc. 1,736f.), hier auf sechs Verse (V.
330-335) ausgedehnt. Dabei wurde die Schilderung des Bittstellers
iiber seine eigene schreckliche Situation als Aussatziger in der ers-
ten Person wiedergegeben (V. 330f.; siehe Tuvenc. 1,733f.). Wihrend
bei Juvencus der Aussitzige Christus um Befreiung von der Krank-
heit bittet (Tuvenc. 1,735 Christumque precatur: ,,Vt caream [...]), ist es
hier der Bittsteller, der das gleiche Gebet in der ersten Person am
Grab des Heiligen spricht (V. 332 sed precor ut caream [...]).

Die Episode des Aussitzigen, die Juvencus in acht Versen be-
arbeitet hatte, wird in den Miracula aufgegriffen und auf fiinfzehn
Verse erweitert. Dabei werden nicht nur auch andere Passagen des
iberischen Dichters, sondern zudem anderer klassischer, spatanti-
ker und mittelalterlicher lateinischer Dichter integriert.

V. 329 und V. 335 greifen Iuvenc. 1,742 (centurio et precibus proiec-
tus talibus orat) und Iuvenc. 1,748 (nunc uerbo satis est iubeas remeare
salutem) auf, die sich auf die Episode beziehen, die im Matthdus-
evangelium unmittelbar auf die des Aussitzigen folgt, die Heilung

60 Vgl. z.B. Lucr. 3,109; 138; 155; 213; 227 et alibi; Verg. Aen. 6,494; 9,812; 12,728;
920; Ov. met. 2,775; 4,369; 13,958; Prud. psych. 842; Mar. Victor aleth. 1,163;
3,659; Sedul. carm. pasch. 5,159.

309



310

Maria Veronese

des Knechts eines Hauptmanns (Mt 8,5-13). Zudem erinnert V. 338
an Iuvenc. 2,420 (confestim sanae redierunt munera linguae), eine Stel-
le, die die Heilung des stummen Besessenen beschreibt (Mt 9,32-
38), wobei nicht nur die Syntax, sondern auch der Versschluss an-
gepasst wurde: An die Stelle des sanae [...] linguae des Stummen, der
die Sprache wiedererlangt, tritt priscae [...] formae des Aussitzigen,
der sein fritheres Aussehen zuriickerhilt. Weitere Elemente aus
dem Werk des Juvencus finden sich am Anfang der Hexameter (haut
mora: luvenc. 2,382; 3,197; 4,372; haec ait et propere: luvenc. 3,236; uir-
tus celsa Dei: Iuvenc. 1,68; ille ubi cognouit: Iuvenc. 1,409; 2,101; 344;
3,70) sowie in der Klausel dona salutis (Iuvenc. 2,66; 334).

Was die anderen lateinischen Dichter betrifft, finden sich einige
Ubernahmen von Klassikern, allen voran Vergil: Neben der hexame-
trischen Klausel corpore toto aus V. 325, von der oben schon die Rede
war, wiederholt das erste Hemistichion desselben Verses, nec minus
interea, Verg. georg. 2,429; 3,311; Aen. 1,633; 6,212; 7,572; 12,107,
genauso wie der Anfang von V. 336, haec ait et, Verg. georg. 4,415;
Aen. 1,297; 4,630; 10,284; 379; 444; der Schluss des V. 339 uinida uirtus
wiederholt Aen. 5,754; 11,386. Zudem sind Verweise auf spitantike
und mittelalterliche Dichter hiufig, wie zum Beispiel die Junktur
uitiato corpore in V. 325, die an gleicher metrischer Stelle Mar. Vic-
tor aleth. 2,147 nutzt, und auch mit der Ergénzung von in bei Paul.
Petric. Mart. 2,623 (uitiato in corpore) zu finden ist. Der Schluss des
V. 327, fatali sorte quiescit, greift den Schluss des achten Gedichts In
sancti Philippi der Carmina ecclesiastica von Aldhelm (V. 16) auf, wih-
rend der aus V. 334, discrimine morbi, Paul. Nol. carm. 21,517 und Be-
das Vita Cuthberti metrica 2,75 wiederholt. Ein Hapax ist excolorata
(V. 331).%* Das Bild der Glieder, die durch verschiedene Farbflecken
aufgrund von Lepra gekennzeichnet sind, wie es von Orosius be-
schrieben®? und hier (V. 328) mit der ungewdhnlichen Junktur uaria-
ta membra ausgedriickt wird, erinnert an Venantius Fortunatus, der

61 Vgl.s.v.excolorareim Dictionary of Medieval Latin from British Sources (https://
clt.brepolis.net/dld/Dictionaries/Search?field=HEAD&query=excolorare&dict
=BS&article=dbm1zbuQ%2f%2fE%3d) [letztes Aufrufdatum 05.05.2025].

62 Oros. hist. 4,12,12 Nam sicut in corpore hominis ita demum lepra dinoscitur si uaria-
tim inter sanas cutis partes color diuersus appareat |[...].



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten

in der kiirzeren Prosaversion der Vita Germani die Glieder von Stra-
tidius, dem Cousin des Bischofs von Paris, beschreibt, der, nachdem
er durch einen Becherwechsel das fiir Germanus bestimmte Gift ge-
trunken hat, nicht stirbt, sondern an Lepra erkrankt.®® Ein anderes
Bild ist das des Grabsteins, auf dessen Marmor der Name des Heili-
gen eingraviert ist: Die Junktur marmore sulcato (V. 327) findet nur
eine einzige wortliche Entsprechung in einer literarischen Inschrift
aus Hispanien (CLEHisp 117, V. 12 et relegis titulum sulcato marmore
ferro), aber das Bild ist auch in der spitantiken Poesie bekannt, wie
ein Gedicht des Prudentius belegt (Prud. perist. 4,193f.): Nos pio fletu,
date, perluamus / marmorum sulcos.

Letztendlich zeigt die analysierte Passage, dass das anonyme
Gedicht, obwohl keineswegs originell, nicht nur als das Ergebnis
eines einfachen ,,Cut-and-Paste“-Vorgangs zu sehen ist, sondern
als eine tiefgreifende Neugestaltung eines Textmodells - in diesem
Fall der Passage von Juvencus iiber den Aussitzigen in Mt 8,2-4, in
die Anspielungen auf eine grofle Menge von Schulautoren aus der
klassischen bis zur zeitgendssischen Zeit eingefiigt werden. In die-
sem Sinne teile ich die Schlussfolgerungen von Hillier beziiglich der
Analyse der Wiederverwendung der Verse von Arator: ,this ‘con-
fection’ is not, as is so often implied, matter of mere cutting and
pasting, at least not in the simplistic manner in which we might
understand it. The poet is clearly using favourite phrases, but he is
reworking and adapting them for his own purposes. [...] his reap-
plications always display an accurate understanding of the original
and are often highly effective in their own right*.*

4 Zusammenfassung

Die vorliegende Untersuchung befasst sich mit zwei poetischen
hagiographischen Texten. Das Ziel dieser Arbeit war es, die wenig
erforschte literarische Gattung der mittellateinischen hagiographi-

63 Ven. Fort. Vita Germ. 2 Sumit hic Germanus dulcia pocula mero, amaraque traditur
Stratidio potio uenenata, et mortis indicia uariata membra patebant.
64 Hillier 2016, 173.

311



312

Maria Veronese

schen Dichtung sowie die Rezeption von Juvencus’ poetischem Werk
zu beleuchten. Die beiden poetischen Kompositionen, die dem Ge-
denken zweier lokaler Heiliger gewidmet sind, ndmlich dem Heili-
gen Eligius von Noyon und dem Heiligen Ninian von Whithorn, sind
typische Produkte der mittellateinischen hagiographischen Dich-
tung. Durch die Neufassung eines Prosatextes in Verse zielen bei-
de Schriften darauf ab, die hagiographische Schilderung mit einem
poetischen Gewand aufzuwerten, das den neuen &sthetischen An-
forderungen entspricht. Mit Blick auf diese vorherrschende dsthe-
tische Funktion bedienen sich die beiden Gedichte der klassischen
und christlichen poetischen Tradition, wobei eine deutliche Prife-
renz fiir Juvencus’ Werk besteht.

In der Vita sancti Eligii, einem Werk, das sich programmatisch
in erster Linie auf das literarische Vergniigen seiner Leser bezieht,
wird die Verwendung des Werks von Juvencus durch die Prasenz von
Sedulius flankiert, einer Quelle, die bereits in der Prosafassung ver-
wendet wurde. Das belegt nicht nur die zunehmende Bedeutung des
iberischen Dichters, sondern auch die enge Verbindung zwischen
den beiden Dichtern in der Tradition.” Die Verwendung von Juven-
cus’ Werk ist umfangreich und beinhaltet die Wiederverwendung
ganzer Passagen und Versgruppen mit minimalen Anpassungen an
die Situation des Heiligen. Die fast mechanische Ubertragung des
Juvencustextes lasst manchmal Zweifel aufkommen, ob der Grund-
text vollstidndig verstanden wurde. Dies ist beispielsweise in V. 298
der Fall.

Die Miracula Nynie episcopi stammen aus dem Umfeld der Yorker
Schule und sind das Werk eines oder mehrerer Schiiler Alkuins. In
diesem Fall erweist sich der Riickgriff auf den Text des Juvencus, der
aus einer schulischen Ubung hervorgeht, als besonders kunstvoll:
Sein Grundtext wird nicht nur iibernommen, sondern durch zahl-
reiche poetische Mosaiksteine erweitert, die aus den klassischen
und christlichen Autoren stammen, welche den Kern des schuli-
schen Curriculums bildeten.

65 Vgl. den Beitrag von Springer in diesem Band.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten

Literaturverzeichnis

Anderson, Alan Orr, Ninian and the Southern Picts, Scottish Histori-
cal Review 27 (1948) 25-47.

Broun, Dauvit, The Literary Record of St Nynia: Fact and Fiction?,
Innes Review 42 (1991) 143-150.

Carrubba, Robert W., The Preface to Juvencus’ Biblical epic: A Struc-
tural Study, The American Journal of Philology 114/2 (1993)
303-312.

Colombi, Emanuela, Iuvenciana I, Vetera Christianorum 37 (2000)
235-270.

Dolbeau, Frangois, Un domaine négligé de la littérature médiolati-
ne. Les textes hagiographiques en vers, Cahiers de civilisation
médiévale 45 (2002) 129-139.

Dolbeau, Frangois, Vie et miracle de sainte Aure, abbesse, jadis vé-
nérée a Paris, Analecta Bollandiana 125 (2007) 17-52.

Hillier, Richard, Dynamic intertextuality in the Miracula Nynie epi-
scopi, Anglo-Saxon England 44 (2016) 163-179.

Lapidge, Michael, Knowledge of the Poems in the Earlier Period, ap-
pendix to R.W. Hunt, Manuscript Evidence for Knowledge of the
Poems of Venantius Fortunatus in Late Anglo-Saxon England,
Anglo-Saxon England 8 (1979a) 287-295.

Lapidge, Michael, Aldhelm’s Latin Poetry and Old English Verse,
Comparative Literature 31/3 (1979b) 209-231 (Nachdr. Lapidge
1996, 247-269).

Lapidge, Michael, The Present State of Anglo-Latin Studies, in: Mi-
chael W. Herren (Hrsg.), Insular Latin Studies. Papers on Latin
texts and manuscripts of the British Isles, Toronto 1981, 45-82.

Lapidge, Michael, The Anglo-Latin Literature, in: Stanley B. Green-
field/Daniel G. Calder (Hrsg.), A New Critical History of Old En-
glish Literature, New York 1986, 5-37 (Nachdr. Lapidge 1996,
1-35).

Lapidge, Michael, Aediluulf and the School of York, in: Albert Leh-
ner/Walter Berschin (Hrsg.), Lateinische Kultur im VIIL Jahr-
hundert. Traube-Gedenkschrift, St. Ottilien 1989, 161-178
(Nachdr. Lapidge 1996, 381-398).

Lapidge, Michael, Anglo-Latin literature, 600-899, London 1996.

313



314

Maria Veronese

Laynesmith, Mark D., Bede, Aelred of Rievaulx, and the Lost Anglo-
Saxon Prose Life of Saint Ninian, The Innes Review 70/2 (2019)
205-212.

Levison, Wilhelm, An Eighth-Century Poem on St. Ninian, Antiquity
14 (1940) 280-291.

MacQueen, John, The Literary Sources for the Life of St. Ninian, in:
Richard D. Oram/Geoffrey P. Stell (Hrsg.), Galloway. Land and
Lordship, Edinburgh 1991, 17-25.

Meyer, Wilhelm, Spanisches zur Geschichte der éltesten mittellatei-
nischen Rythmik, Nachrichten von der Gesellschaft der Wissen-
schaften zu Gottingen. Philologisch-Historische Klasse (1913)
104-175.

Nazzaro, Antonio V., Praefatio ed epilogus degli Evangeliorum libri IV di
Giovenco, in: Antonio V. Nazzaro/Rosario Scognamiglio (Hrsg.),
Carminis incentor Christus, Bari 2012, 11-35.

Orchard, Andy, After Aldhelm: The Teaching and Transmission of
the Anglo-Latin Hexameter, Journal of Medieval Latin 2 (1992)
96-133.

Orchard, Andy, The Poetic Art of Aldhelm, Cambridge 1994.

Orchard, Andy, Wish You Were Here: Alcuin’s Courtly Poetry and the
Boys Back Home, in: Sarah Rees Jones/Richard Marks/Alastair J.
Minnis (Hrsg.), Courts and Regions in Medieval Europe, Wood-
bridge 2000, 21-43.

Palla, Roberto, Aeterna in saecula in Giovenco, Praefatio 17, Studi Clas-
sici e Orientali 26 (1977) 277-282.

Stella, Francesco, Imitazione interculturale e poetiche dell’alterita
nell’epica biblica latina, Incontri triestini di filologia classica 5
(2006) 9-24.

Stella, Francesco, Riscritture ritmiche di agiografie merovinge in
eta carolingia, in: Monique Goullet/Martin Heinzelmann/Chris-
tiane Veyrard-Cosme (Hrsg.), Lhagiographie mérovingienne a
travers ses réécritures, Ostfildern 2010, 249-269.

Strecker, Karl, Zu den Quellen fiir das Leben des hl. Ninian, Neues
Archiv der Gesellschaft fiir dltere deutsche Geschichtskunde 43
(1920-22) 1-26.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 315

Taylor, Anna Lisa, Epic Lives and Monasticism in the Middle Ages,
800-1050, Cambridge 2013.

Thompson, Edward Arthur, The origin of Christianity in Scotland,
Scottish Historical Review 37 (1958) 17-22.

Westeel, Isabelle, Quelques remarques sur la Vita Eligii, Vie de saint
Eloi, Mélanges de Science Religieuse 56 (1999) 33-47.

Winterfeld, Paul von, Ad Lactantium de ave Phoenice, Philologus 62
(1903) 478-480.



316

I“

Zwischen ,,Versmaterial*“ und subtiler
Kommentierungsinstanz — Zu Juvencus
und anderen christlichen Dichtern in
der lateinischen Dichtung

des Humanisten Lorenz Rhodoman
(1545-1606)

Stefan Weise

Abstract: This paper analyses the use of Christian Latin poets of
antiquity (particularly Juvencus, but also Prudentius and others)
in the poetic works of the Humanist Laurentius Rhodoman (1545-
1606). The analysis is divided into four parts: The first gives a gene-
ral description of Rhodoman’s Latin style; the second considers his
place within the debate about the role of pagan mythology in con-
temporary poetry; the third briefly presents his general poetics;
and the fourth discusses various passages in his mythological po-
ems Troica and Ilias parua and his Christian poems. Passages com-
pared include Rhod. Tro.? 738-741 and Iuvenc. 1,122-124; Rhod.
Tro.? 763-767 and Iuvenc. 2,36-38; Rhod. Il.parv.Hom. 22,8-11 and
Prud. c¢. Symm. 2,94-98; Rhod. Il.parv.Quint. 12,17-19 and Prud.
c. Symm. 1,86-88; 2,18-22; Rhod. Luth.epist. 269-271, Pal. 6,247-
250 and Iuvenc. 3,61-63; Rhod. Pal. 7,56f and Sedul. carm. pasch.
3,264f.; Tuvenc. 2,38. The conclusion is ambivalent: Although the
influence of the Christian Latin poetry of antiquity on Rhodoman
is undeniable, it is often unclear whether this constitutes intentio-
nal intertextual play or simply Rhodoman’s use of suitable poetic
phrases borrowed from both pagan and Christian poets.



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

Anders, als man auf den ersten Blick meinen konnte, lag der Fokus
der Wiederentdeckung oder Weiterverbreitung und Erschliefung
antiker Texte in der Renaissance keineswegs nur auf den paganen,
sondern gerade auch auf den christlichen Texten und Dichtern. Bei-
spielhaft dafiir seien hier nur Aldus’ Editionen der christlichen la-
teinischen Dichter (1501: Prudentius; 1502: Sedulius, Juvencus, Ara-
tor) sowie der Dichtungen des Gregor von Nazianz und von Nonnos’
Johannesparaphrase genannt. Diese Texte boten zahlreiche Anre-
gungen zur Wiederbelebung der christlichen Paraphrasendichtung,
die das Studium der biblischen Texte mit eigener Auslegung, Me-
ditation und Sprachiibung verband und daher eine hervorragende
Ubung fiir das Ideal einer docta pietas war.!

Nicht nur, aber besonders im protestantischen Bereich erfreute
sich diese Textgattung daher groer Beliebtheit. Beispielhaft dafiir
mochte ich die Dichtung von Lorenz Rhodoman betrachten, dessen
griechische und lateinische Gedichte bis 1588 in dem DFG-Projekt
,Rhodomanologia“ an den Universititen Osnabriick (Thomas Gart-
ner) und Wuppertal (Stefan Weise mit Patrick Sahle und Jennifer
Bunselmeier) gerade erschlossen und ediert werden.?

Der 1545 geborene Rhodoman gehdrt neben vielen anderen zu
den zahlreichen Poeten, die aus der Klosterschule Ilfeld am siidlichen
Harzrand hervorgingen.® Unter dem Melanchthonschiiler Michael
Neander (1525-1595) erlebte die Schule eine groRe Bliitezeit. Nean-
der hatte offensichtlich ein groRes Talent, viele seiner Schiiler zum
Dichten in griechischer Sprache zu animieren. Rhodoman ist der
bekannteste dieser griechischen Dichterschiiler Neanders. Er war
zunichst nach der Magisterpromotion in Rostock 1571 als Rektor

1  Siehe Huber-Rebenich 2001. Auch Aldus betont in seinen Vorreden den Nut-
zen fiir die Jugend. Siehe Grant 2017, 10f.; 30f. Fiir eine zeitiibergreifende Be-
trachtung der Bibeldichtung in Spitantike und Frither Neuzeit siehe beson-
ders Springer 2004 und umfassend Czapla 2013 (hier: 507-521 ein Repertorium
frithneuzeitlicher Editionen spatantiker Bibelepik).

2 ,Rhodomanologia - Digitale Edition der griechischen und lateinischen Dich-
tungen von Lorenz Rhodoman bis 1588“. Sieche www.rhodomanologia.de (Edi-
tionsseite); https://rhodomanologia.uni-wuppertal.de (Projektseite).

3 ZuRhodomans Biographie siehe v.a. Ludwig 2014; Gdrtner 2016.

4  Zuden Ilfelder Dichterschiilern siehe Weise 2019, 20-26.

317



318

Stefan Weise

an mehreren Lateinschulen im nord- und mitteldeutschen Raum ta-
tig, bevor er Professor in Jena und mit einer kurzen Unterbrechung
durch ein weiteres Schulrektorat schlieBlich in Wittenberg wurde,
wo er Anfang 1606 verstarb. Interessant ist sein Werk, vor allem sei-
ne Hauptwerke, da sie mit enzyklopddischem Anspruch drei groRRe
Bereiche poetisieren: die griechische Mythologie (in den Gedichten
Argonautica, Thebaica, Troica und Ilias parua), die biblische Geschichte
(in der Palaestina und der Historia ecclesiae) sowie die protestantische
Theologie (im Lutherus, der Theologia christiana und den Theologiae
christianae tirocinia).’ Eine interessante Spannung liegt dabei ohne
Zweifel in den Gedichten zur Mythologie und in den christlichen Ge-
dichten zu Bibel und Theologie. Eine weitere interessante Spannung
liegt aber auch in den Sprachen, denn die meisten dieser Gedichte
sind nicht nur auf Griechisch, sondern parallel dazu auch auf Latein
verfasst worden.

Dem Thema des Bandes gemilR soll in diesem Beitrag dem Ein-
fluss der lateinischen christlichen Dichtung, namentlich der des
Juvencus und anderer in Rhodomans dichterischen Werken nach-
gegangen werden. Diesem versuche ich mich in vier Schritten zu
ndhern. Zundchst wird eine allgemeine kurze Charakteristik von
Rhodomans lateinischem Stil gegeben (1), sodann wird auf die zeit-
genossischen Debatten um die Rolle der griechisch-romischen My-
thologie und die Bemithungen um eine neue explizit christliche
Dichtung durch Georg Fabricius eingegangen (2). In einem dritten
Schritt wird nochmals kurz die aus Rhodomans Proomien zu er-
schlieRende Poetik aufgezeigt (3) und am Schluss werden ein paar
ausgewdhlte Stellen etwas niher diskutiert (4).

| Rhodomans lateinischer Stil

Wihrend die Forschung sich in der letzten Zeit intensiver mit Rho-

5 Einen guten Werkiiberblick bietet besonders Gértner 2017a. Eine Aufldsung
der hier verwendeten Werkabkiirzungen findet sich auf www.rhodomanolo-
gia.de/html/werke.html.



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

domans griechischem Oeuvre beschiftigt hat, dem schon seit
seiner eigenen Zeit das gréRere Augenmerk gegolten hat, sind der
lateinische Rhodoman und insbesondere sein lateinischer Stil noch
weitgehend unerforscht geblieben.” Dies gilt gerade auch fiir Wer-
ke, die er als Doppeldichtungen, also zumeist in griechischen und
lateinischen Hexametern, verfasst hat.® Ein Grund dafiir mag viel-
leicht in den Aussagen des berithmten Joseph Justus Scaliger (1540-
1609) liegen, von dem in den Scaligeriana zu Rhodoman etwa iiberlie-
fert ist: Rhodomanus doctissimus in poesi Graeca, sed in Latina imperitus
et infoelix (,,Rhodoman ist sehr gelehrt in der griechischen Dichtung,
aber in der lateinischen ist er unerfahren und ungeschickt*) bezie-
hungsweise Rhodomanus carmina Latina non bene scribit, sed Graeca
bona (,,Rhodoman schreibt Gedichte auf Latein nicht gut, aber gute
auf Griechisch*).?

6 Ludwig 2014; Girtner 2017a; Weise 2019.

7 Thomas Girtner hat einige lateinische Gedichte genauer analysiert. Siehe
Gdrtner 2017b, 114f. (Gratulationsgedicht an Johannes Dacianus); Girtner
2021a, 50-56 (Aspastikon mit Kommentar); 59-63 (Freundschaftsgedicht an Jan
Gruter mit Kommentar); Giartner 2021b, 243-245 (lateinische Gedichte an Mar-
cus Gerstenberg und Heinrich Meibom); Weise 2024, 61-64 (zum Wechselspiel
zwischen griechischer und lateinischer Fassung am Beispiel der Troica); Lelitt-
ka 2025 (zu griechischer und lateinischer Fassung der Schildbeschreibungen in
der Ilias parua).

8  Dazu zdhlen vor allem die groReren Werke Palaestina (1589), Ilias parua (*1604),
Troica (21604) sowie Theologiae christianae tirocinia (1596). - Einer anderen Kate-
gorie gehdren die GroRdichtungen an, denen eine lateinische Prosaiiberset-
zung beigegeben ist, wie der Lutherus (1579) und vor allem die nur handschrift-
lich iiberlieferte Theologia christiana, letzteres ein Gedicht von knapp iiber 8.000
Versen. Interessanterweise zeigen sich einige charakteristische Unterschiede
in den Ubersetzungen dieser zwei Gedichte. Wihrend Rhodoman im Lutherus
um ein zwar in Wortstellung am Griechischen orientiertes, aber doch einfa-
cheres Latein bemiiht ist, bildet er in der Ubersetzung zur Theologia christiana
vielfach die griechischen Komposita und Neologismen im Lateinischen nach,
sodass er dort auch im Lateinischen stédrker sprachschépferisch titig ist. Als
Mittel der Selbstkommentierung fiigt er in seinen Ubersetzungen bisweilen
auch in Klammern Erkldrungen bei, vor allem bei Namensparaphrasen.

9  Puteanus/Puteanus 1666, 293. Vgl. wohl in Anlehnung an Scaliger auch Clar-
mundus 1705, 200: ,,In den interpretiren ist er sehr gliicklich gewesen/sein
Lateinischer Stylus ist zwar nicht allemahl gar zu pur, doch schreibet er noch
gar deutlich.“

319



320

Stefan Weise

Auch wenn eine solche pauschale Verurteilung beziehungsweise
Abqualifizierung von Rhodomans lateinischer Dichtung sicher nicht
gerechtfertigt ist, mag Scaligers Urteil vor allem durch die lateini-
schen Versfassungen von Rhodomans Doppeldichtungen veranlasst
worden sein. Die Schwierigkeit der oft nachtriglichen Erstellung
der lateinischen Versfassung beschreibt Rhodoman im Vorwort zu
seinem opus magnum, der Palaestina (abgekiirzt Pal.), so (Rhodoman
1589, 21):

Caeterum ut adolscentibus priuatum etiam usum et commodum afferrent et
Latinae quoque linguae studiosis inseruirem, bonam huius aestatis partem
(succisiuis tamen horis) heroicae uersioni impendi: tantoque maiore negoci-
um hoc labore mihi constitit, quod uersus uersui respondet: ideoque adstricta
et coacta interpretatione mihi utendum fuit; hoc tamen interim gnauiter ob-
seruato, ut integrum sensum mediocriter Latina et poetica dictione exprime-
rem.

Damit die Biicher den Heranwachsenden auch einen privaten Nutzen
und Vorteil bringen und ich auch denjenigen, die sich um die lateini-
sche Sprache bemiihen, diene, habe ich einen guten Teil dieses Som-
mers (jedoch in den freien Stunden) der (lateinischen) Hexameter-
ibersetzung gewidmet; und diese Aufgabe bestand fiir mich in einer
umso groReren Miihe, weil ein Vers dem anderen entspricht und ich
daher eine knappe und gedringte Ubersetzung anwenden musste,
wobei unterdessen dennoch von mir geflissentlich Folgendes beachtet
wurde, dass ich den vollen Sinngehalt mdRig (mediocriter) in lateini-
scher und dichterischer Diktion ausdriickte.

In der Tat weist der lateinische Stil dieser Versfassungen einige
Eigentiimlichkeiten auf. Neben ein paar Kolloquialismen' gibt es
zahlreichere Grizismen (zum Beispiel griechische Gotternamen
wie Hermes oder auch griechische Endungen wie in mysterion und

10 Hierin ist Rhodoman vielleicht von seinem Wittenberger Kollegen und Plau-
tusherausgeber Friedrich Taubmann beeinflusst. Zum Stilideal in Taubmanns
Dissertatio de lingua Latina (1602) vgl. Wiegand 2017, 267.



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

Caesara)"* und vereinzelte Archaismen (wie olli,'? induperator®® oder
Passivinfinitive auf -ier).!* Die Archaismen diirften wohl eine Kon-
zession an den erhabeneren Stil des Epos sein, wobei Rhodoman
insgesamt sehr sparsam damit ist," die Grizismen konnten als di-
daktischer Verweis auf die griechische Fassung dienen und damit
indirekt auch zu einer Lektiire des griechischen Textes ermuntern.
Syntax und Vokabular scheinen in der Regel etwas einfacher als
im Griechischen; gelegentlich aber wird das Vokabular hier und da
durch Neologismen und seltenere Komposita bereichert. Insgesamt
herrscht (wie zu erwarten) ein vergilisches Substrat vor,'¢ erginzt
durch Phrasen und Klauseln aus der gesamten weiteren Epik, be-
sonders Lukrez, Ovid,"” Lukan und Silius. Aber auch Valerius Flaccus,
Statius und Claudian sind prisent. Dazu kommen weiterhin christ-
liche Dichter: Prudentius, Arator, der Heptateuchdichter, Sedulius,
Alcimus Avitus und Juvencus.’®* Nennenswert aus anderen Gattun-
gen sind vor allem noch Horaz, Martial und Catull."” Gelegentlich
scheinen sich auch Anleihen aus mittelalterlichen Texten zu finden.
Hier zu nennen sind etwa der Ligurinus oder Walter von Chatillon.?

11 Beispiele aus Rhod. Pal. 7,67 (Hermes); 81 (mysterion); 111 (Caesara). Vgl. auch
Pal. 3,58 (prophetes); 4,321 (presteres = mpnotThpeg); 526 (prestera = Tpnotiipa);
8,263 (Anance); 272 (Eleazaron).

12 Siehe Rhod. Pal. 3,202; 4,634; 641.

13 Zu induperator siehe etwa Rhod. Tro.? 665; Pal. 3,296; 5,432.

14 Passivinfinitive auf -ier finden sich bspw. in Rhod. Luth.epist. 38 (tutarier);
Pal. 2,9 (exponier); Tro.? 1359 (expugnarier); Il.parv.Hom. 23,10 (condier); Il.parv.
Quint. 9,11 (complectier).

15 Im Vorwort seiner Diodorausgabe warnt Rhodoman vor tiberméaRigem Archai-
sieren und polemisiert gegen diese zeitgendssische Praxis. Siehe Rhodoman
1604a, (*) (*) 2v.

16 ZuRhodomans Vergilrezeption siehe exemplarisch Girtner 2021b, 244f.

17 Zu Rhodomans Ovidrezeption siehe exemplarisch Girtner 2021a, 61f.; Weise
2019, 75; Weise 2023, 205; 208.

18 Zur allgemein eher verhaltenen Rezeption der lateinischen Bibelepiker in der
Renaissance siehe Green 2006, 366-371; vgl. aber auch positiver Springer 2004.
- Als Aquivalent zu den christlichen lateinischen Dichtern treten im Griechi-
schen besonders Gregor von Nazianz und Nonnos bei Rhodoman hervor.

19 Zu Rhodomans Catullrezeption siehe exemplarisch Gértner 2021a, 25; 63 (zu
Rhod. Grut. 73f.); Girtner 2021b, 239f.

20 Vgl. Rhod. Quint.praef. 12 (fundamina regni) ~ Ligur. 1,486 (fundamina ponere
regni); 24 (moderamina regni) = Ligur. 3,416; Walt. Alex. 6,423; Hym.schol. 248

321



322

Stefan Weise

Es ist also keineswegs so, dass sich Rhodoman nur auf einen engen
Kanon klassischer Autoren beschrankt hat, wenn auch, wie gesagt,
Vergil als Grundmuster immer wieder hervortritt.

Dieses Gemisch verbunden mit einem padagogisch eingefarbten
Lehrgedichtstil, auf den spéter noch kurz anhand der Poetik einzu-
gehen sein wird (siehe unten 3), diirften wohl das ungiinstige Urteil
Scaligers beeinflusst haben.” Festzuhalten bleibt in jedem Fall, dass
Rhodoman sich auch bei seinen Doppeldichtungen trotz des engen
Spielraums um eine angemessene lateinische Diktion, das heil3t
einen angemessenen Intertextualitdtshorizont, bemiiht hat, auch
wenn er dies selbst im Ergebnis als mediocriter beurteilt.?

2 Debatten um die Rolle der griechisch-rémischen
Mythologie

Rhodomans mythologische Gedichte und seine Verwendung christ-

(orbis moderantur habenas) ~ Walt. Alex. 1,174 (mundi moderantur habenas);
Il.parv.Hom. 12,30 (aduentu dilata quidem, haud sublata ruina est) ~ Ligur. 1,595
(non sublata quidem, sed adhuc dilata uoluntas); Il.parv.Quint. 7,38 (muros dum
rumpere tentant) ~ Ligur. 10,330 (et muros rumpere tentant). Passend dazu gibt
es auch in den griechischen Texten gelegentliche Anleihen an byzantinische
Autoren wie Theodoros Prodromos.

21 Vielleicht hat dies auch mit Rhodomans Ausbildung zu tun. Sein Lehrer Mi-
chael Neander war ebenfalls nicht um einen besonders reinen lateinischen
Stil bemiiht. Dies mag auch darin begriindet sein, dass Neander offensicht-
lich Anschaulichkeit und persénliche Note vor stilistische Eleganz stellte. Vgl.
dazu Klemm 1884, 41 (,,[....], er ist kein groRer Stilist. Weder in der Auswahl der
Lektiire, noch in der Bildung des Stils nimmt er geniigende Riicksicht auf die
Klassicitét der Sprache.“); 46 (zu Neanders Geographie: ,,Es soll vielmehr dem
Bildungsbediirfnis weiter Kreise entgegen kommen, und es bot in der That
eine ebenso anregende, wie lehrreiche Lektiire. In reicher Fiille, bunter Man-
nigfaltigkeit und lebendiger Anschaulichkeit sind den Mitteilungen [...] seine
eigenen Erfahrungen und Erlebnisse beigefiigt [...]“).

22 Ineinem Gedichtbrief an seinen ehemaligen Ilfelder Kommilitonen Adam Cra-
to (abgekiirzt Rhod. Crat.) beschreibt er die Arbeit an der lateinischen Fassung
der Palaestina etwas vornehmer, wenn auch wiederum mit einer bewussten
Einschriankung: Nam sic Palaestinam metris Homericis / inclusi historias commemo-
rare sacras, / quam uersibus nunc explico Maronicis: / in quis Virgilii si leuis umbra,
sat est (Rhod. Crat. 49-52). Siehe Crato 1591, D 3v.



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

licher Dichter und Stoffe fithren uns in eine interessante Debatte
iiber die Gestaltung und Ausrichtung zeitgendssischer Dichtung.
Denn wie schon in der Spatantike” war die Verwendung antiker pa-
ganer Muster nicht unumstritten.” Mit Blick auf die Prosa hat Eras-
mus von Rotterdam einem rigorosen sprachlichen Ciceronianismus
den Vorwurf des Paganismus gemacht.” Er trat dabei fiir eine ge-
miligte, sinnvolle Mischung ein. Von anderer Seite gab es aber auch
immer wieder Bestrebungen, die zeitgendssische Dichtung von der
antiken Mythologie und Religiositdt auch sprachlich zu reinigen.
Beispielhaft dafiir ist besonders der MeilRener Schulrektor Georg
Fabricius (1516-1571), der spiter seine eigenen Poemata sacra der-
artig bearbeitete, dass er sie nochmals aller heidnischen Elemente
zu entkleiden suchte. Dabei berief er sich auf Augustinus, der in den
Retractationes damit haderte, dass er die Musen in seinem Buch De
ordine im Scherz gleichsam als Gottinnen erwihnt habe (siehe Aug.
retract. 1,3,2; ord. 2,14,41).%

Als passendes Instrument fiir seine Erneuerung der christlichen
Dichtung gab Fabricius 1564 bei Johannes Oporinus in Basel eine
monumentale Sammlung lateinischer christlicher Dichter heraus:
Poetarum ueterum ecclesiasticorum opera christiana et operum reliquiae
atque fragmenta.”” Der Index z&dhlt 27 Dichter von Tertullian bis zu
Gregor dem Grofen auf, darunter Alcimus, Ambrosius, Arator, Da-

23 Vgl. bspw. zur Diskussion iiber die Verwendung der Musen im christlichen
Kontext Schindler 2013, 196-201.

24 Vgl. Kithlmann 1993.

25 Vgl. Payr 1972, XL-XLIL Eine iibermiRige ,,Paganisierung* kritisiert er jedoch
auch an Sannazaros Dichtung De partu uirginis. Siehe Payr 1972, 316-323. Uber-
spitzt bringt er seine Kritik auf den Punkt mit den Worten: Atque haud scio, ut-
rum sit magis reprehendendum, si Christianus profana tractet profane Christianum se
esse dissimulans, an si materias Christianas tractet paganice. - ,,Und ich weif nicht,
was mehr zu tadeln ist: Wenn ein Christ einen profanen Stoff profan behandelt
und sein Christsein verleugnet, oder wenn er ein christliches Thema im Stil
eines Heiden behandelt.” (Payr 1972, 320f.) Siehe zur Kritik an Sannazaro auch
Czapla 2013, 190-193.

26 Vgl. Ludwig 2001, 285; siehe dazu auch Schindler 2013, 196. - Zu Fabricius’ und
Adam Sibers Bemithungen um eine Erneuerung der christlichen Dichtung sie-
he auch Ellinger 1929, 150-162; Czapla 2013, 84f.

27 Vgl. Kithlmann 1993, 171-176.

323



324

Stefan Weise

masus, Dracontius, Venantius Fortunatus, Hilarius, Juvencus, Pauli-
nus von Nola, Prudentius und Sedulius. Erschlossen wird die gewal-
tige Sammlung durch einen umfangreichen index rerum et verborum
sowie einen alphabetischen Wort- und Sachkommentar.

Dass mit Kommentar und Index auch Hilfsmittel fiir die dichteri-
sche Praxis intendiert waren, zeigt nicht nur das Begleitgedicht
von Fabricius’ Grimmaer Kollegen Adam Siber (1516-1584), der die
Sammlung als Inspiration und Gegenkanon zu den paganen Dich-
tern versteht (man soll nur deren verba, nicht aber deren res imitie-
ren, wie es dort heilt),?® sondern auch die philologischen Hinweise
etwa zur unterschiedlichen Silbenmessung bestimmter biblischer
Namen und Begriffe (zum Beispiel zu Abraham, Adam, amen, Baal,
Bethleem und Bethlem), zu besonderen Verbformen oder von christ-
lichen Dichtern gepragten Wortern und Wendungen. Aus Juvencus
hebt Fabricius beispielsweise im Index die Junkturen altithronus
genitor (Iuvenc. praef. 24; 3,409), glaucicomans oliua (luvenc. 3,623),

28 Dicta canit Christi uates et maxima Iberus / facta, quibus miseris uita salusque datur.
/ Continuat Clemens hymnis noctesque diesque / sacraque conculcat, Roma, deosque
tuos. / Sedulius, quicunque dapes, conuiua, requiris / paschales, praebet, quis satiere,
cibos. / [...] / Hos similesque sequi, nomen quicunque poetae / captatis, par est uos
pietasque iubet. / Abiice non numeros, magni nec uerba Maronis, / sed res: proque ar-
mis sacra Deumque cane. / Abiice lasciui turpes Nasonis amores / et dic, nos quantum
diligat ipse Deus. / Diuitias Christi sancto tibi congerat auro, / qui culta eloquii uerba
Tibullus habet. / Cynthia carminibus teneri laudata Properti / aeterno fundat uota
precesque Deo. (Fabricius 1564, 14) - ,,Der iberische Dichter (Juvencus) besingt
die Worte und sehr groRen Taten Christi, durch welche den Elenden Leben und
Heil gegeben wird. Clemens (Prudentius) reiht Tage und Nichte mit Hymnen
aneinander und tritt deine Riten und Gétter, Rom, nieder. Sedulius gewéhrt,
Tischgenosse, dir - wer du auch seist -, der du nach dem Ostermahl verlangst,
Speisen, an denen du dich sittigen kannst. [...] Diesen und dhnlichen zu folgen,
ist schicklich und befiehlt euch die Frémmigkeit, die ihr - wer auch immer ihr
seid - den Namen eines Dichters anstrebt. Verwirf nicht die Verse noch die
Worte Vergils, sondern die Gegensténde, und anstelle der Waffentaten besinge
Heiliges und Gott. Verwirf die schindlichen Liebesgedichte des ungeziigelten
Ovid und kiinde, wie sehr Gott selbst uns liebt. Die Schitze Christi mag dir
mit heiligem Gold Tibull aufhiufen, welcher die gepflegten Worte der Bered-
samkeit besitzt. Cynthia, gefeiert durch die Gedichte des zarten Properz, soll
Wiinsche und Gebete an den ewigen Gott verstrémen lassen.”



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

ignicolor lux (~ nubibus ignicoloris: Tuvenc. 4,155; 559) und uenenifer
serpens (Tuvenc. 2,631) hervor.

Rhodoman sah sich mit dieser (alten) Debatte durch seinen Tii-
binger Grizistenkollegen Martin Crusius (1526-1607) konfrontiert,
der ihn ebenfalls zu einem Verzicht auf heidnische Gotternamen
und Personifikationen aufforderte, worauf Rhodoman héflich re-
agierte, indem er einerseits sein eigenes Unbehagen an dieser Pra-
xis ausdriickte und sich andererseits mit der Macht der Gewohnheit
entschuldigte.” Tatséchlich ist Rhodoman der strengen Richtung
nie gefolgt - auch in seinen christlichen Gedichten wie der Palaes-
tina verwendet er ohne Scheu typische Figuren der romisch-grie-
chischen Mythologie beziehungsweise Dichtung wie Apollo (3,123),
Ceres (4,7), Enyo (5,466), Furien (3,31), Horen (4,202), Mars (5,494),
Nymphen (4,154; 9,337; 349), Pallas (5,459; 494), Pan (4,9), Parzen
(5,522), Sol (5,545), Themis (5,465) etc., die freilich metonymisch be-
ziehungsweise allegorisch aufgefasst werden sollen -,** hat aber zum
Teil nachtriglich in seine mythologischen Gedichte noch Distanzie-
rungen vom antiken Gotterglauben eingebaut. So figte er beispiels-

29 THV eUYVWUOVE Kol 6oPHV TXPAIVETTY 00U TOU Ur TPOTWTONOHowL TOUS £0VikoDg
Beovg tantum abest, ut moleste feram, ut tibi pro ea gratias agam habeamque ami-
cissimas et maturius ab amicis de hoc me admonitum fuisse uellem. Satis enim diu
hic ethnicae superstitionis mori indultum fuit. Sit tandem finis ei§wAoAatpevudrwv
uel, si mitigare licet, veavievudrwv, quae mihi ipsi tacito quodam sensu non nunc pri-
mum displicere coeperunt. Sed autoritatis nesciocuius illecebra et uariae delectationis
persuasione et tyrannica assuefactionis ui adhuc deceptus et ad retinendum illa
impulsus fui. (Crusius 1584, 183f.) - ,,Deine kluge und weise Ermunterung, die
heidnischen Gétter nicht als Personen auftreten zu lassen, ist mir so wenig un-
angenehm, dass ich Dir dafiir freundschaftlichsten Dank sage und gewiinscht
hitte, dass ich eher von Freunden in dieser Sache ermahnt worden wire. Denn
schon lange genug hat man hier der Sitte des heidnischen Aberglaubens nach-
gegeben. Jetzt soll endlich Schluss sein mit dem Gétzendienst oder, wenn man
es vers6hnlicher sagen darf, den Kindereien, die mir selbst durch gewisses stil-
les Empfinden jetzt nicht zum ersten Mal zu missfallen begannen. Doch durch
den Reiz irgendeiner Autoritdt und die Uberzeugung von Erquickung durch
Abwechselung sowie die tyrannische Macht der Gewdhnung war ich bisher ge-
tduscht und angetrieben, daran festzuhalten.” Siehe dazu auch kurz Ben-Tov
2009, 204. Fiir den Hinweis auf die Crusius-Stelle danke ich Thomas Girtner.

30 In dieser unorthodoxen Einstellung gleicht er seinem Lehrer Neander. vgl.
Klemm 1884, 36f.; 42f. - Zur Verwendung heidnischer Gottheiten in Bibeldich-
tung der Renaissance allgemein vgl. auch Springer 2004, 116.

325



326

Stefan Weise

weise in seine Troica nach dem Bericht vom Raub des Ganymed eine
Polemik gegen die Liebesabenteuer des Zeus und die Unmoralitit
der heidnischen Gétter ein, wobei er sich einerseits im Griechischen
an Zitaten des Gregor von Nazianz*' anlehnte und andererseits viel-
leicht auch entsprechende polemische Listen von Zeus’ Verwand-
lungen aus christlichen lateinischen Dichtern wie Prudentius oder
Paulinus von Nola*? im Kopf hatte (Rhod. Tro.?102-110):*

navtoiog yap €ysvto Avypfig dia Kompidog opufv:
Tadpog, KUKVOG, 8@1g, XpLodc, TTOoLg, EPKTOG, AmavTa,
Sooa ptv WKUE Avwyev "Epwg koTpdc T dAamadvac.

@ péAeot TugAol e kal APpoveg, of pa o€Pecbde

v1oig e0XwAAiG Te ToAvKVicooig e BunAaig

Pevotag, &vépogdvoug, okoAolg, énlopkov duodVTag,
apmayag, avdpoydvoug, poixoug, émPritopag avopmv:
Toloug yap toiwv te xepeiovag €0vea yaing

‘EANGS0¢ dANodartiig Te Beovg 6éPov dppovi Buu.

Denn er nahm jede mdogliche Gestalt wegen des Triebes der un-
seligen Kypris (Aphrodite) an: Stier, Schwan, Schlange, Gold,
Ehegemahl, Bir, alles, was ihm der schnelle und schwichliche
Knabe Eros befahl. [105] Ach, ihr blinden und unverstindigen Un-
gliicksmenschen, die ihr mit Tempeln, Gebeten und fettdampfrei-
chen Opfern Liigner, Mdnnermérder, Betriiger, Meineidige, Riuber,
Mannweiber, Ehebrecher und Bespringer von Minnern verehrt:
Denn solche Gétter und noch schlimmere als solche verehrten die
Stamme [110] Griechenlands und der Fremde mit unverstindigem
Sinn.

31

32
33

Gr.Naz. Carm. PG 37,1558,4f. Yebotag, avOpopdvoug, okoAovg, Emiopkov
opodvrtag, / Gprayag, &vdpoydvoug, poixol, émprtopag dvdpdv; 7f. tabpog,
KUKVOG, Xpuodg, 8¢ig, mdoig, dpktog, dravta / oca uv wkLG Avwyev £pwg,
ko0pdg T dAanadvig.

Prud. c. Symm. 1,59-78; Paul. Nol. carm. 32,56-63.

Diese Verse fehlen in der anonymen Erstverdffentlichung von 1588. Sie sind
erst in der zweiten Ausgabe von 1604 enthalten, die unter dem Klarnamen des
Dichters in dessen Quintus-Edition veréffentlicht worden ist. Hier und im Fol-
genden orientiere ich mich an dieser zweiten Ausgabe (abgekiirzt Rhod. Tro.?).
Siehe Rhodoman 1604c. Eine neue Hybridedition des Gedichts in dieser Fas-
sung ist in Vorbereitung. Die Onlinefassung wird demnéchst erscheinen unter
https://www.rhodomanologia.de/html/rhod-tro-2.html.



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

nam Venus in cunctas agit hunc obscoena figuras:

fit taurus, serpens, ursus, uir adulter et aurum

ac cygnus, quicquid leuis hunc puer ille iubebat.

0 miseri! O caeci! Quae uos dementia uexat? 105
Quos templis colitis uotisque et pinguibus aris,

en sunt mendaces, homicidae falsaque iurant,

semiuiri, raptant, stuprant puerosque nurusque.

Nam Diuos tales, uel si quid turpius istis,

Graecia cum multis uenerata est gentibus olim. 110

Denn die schamlose Venus treibt diesen (Jupiter) in jegliche Gestalt:
Er wird Stier, Schlange, Bir, Ehebrecher, Gold und Schwan, was auch
immer ihm der schwache Knabe (Amor) zu befehlen pflegte. [105] Ach,
ihr Elenden, ihr Blinden, welcher Wahnsinn quilt euch? Diejenigen,
die ihr mit Tempeln, Gebeten und fettreichen Altdren verehrt, siehe!,
sind Liigner, Menschenmérder und schwéren falsch; sie sind Halbmén-
ner, rauben, schinden Knaben und junge Frauen. Denn solche Gotter
oder wenn es noch etwas Schlimmeres als diese gibt, [110] verehrte
Griechenland einst mit vielen Volkern zusammen.

Allerdings beschrankt sich Rhodomans Kritik am heidnischen G6t-
terglauben keineswegs auf diesen insgesamt eher topischen Ausfall,
sondern auch sonst bedient er sich etwa rationalisierender Mythen-
varianten* oder, wie zu zeigen sein wird, subtiler intertextueller
Kommentierung.

3 Rhodomans Poetik

Der Diskussion einzelner Textstellen seien noch ein paar kurze
Anmerkungen zur Poetik von Rhodomans GroRdichtungen voran-
gestellt. Rhodoman ldsst in den Proomien dieser Gedichte keinen
Zweifel daran, dass sein intendiertes Publikum griechischbegeister-
te Schiiler waren. So heil3t es etwa im Pro6m zu seiner zweiten Aus-
gabe der Troica von 1604 (Rhod. Tro.211-13):

34 Vgl. bspw. Girtner 2018, 361f. zu einer rationalisierenden Darstellung von
Achills Tod in Rhodomans Troica. Mythenrationalisierungen finden sich so-
wohl in Rhodomans Troica wie auch den Argonautica und Thebaica.

327



328

Stefan Weise

00 péAnw mvutoiot kai &v8pdoty, oig &Aig otiv nec doctis canimus, quorum sapientia mentem
1dpoctivng, Tobéw 8¢ véoig maidesorv gaively imbuit ante satis, docili sed commoda turbae
xpriow’, oot grAéovorv ‘Axaridog fiea Movong. teximus, arridet Graiae cui Gratia linguae.

Nicht singe ich fiir Verstdndige und Ménner, die Aber nicht singen wir fiir Gebildete, deren
genug Wissen haben, sondern mein Begehr ist es, fiir Geist die Weisheit zuvor zur Geniige

alle jungen Knaben Niitzliches zu weben, welche den benetzte, sondern wir weben Schickliches fiir
Charakter der griechischen Muse (Dichtung) lieben. die gelehrige Schar, welche die Anmut der

griechischen Sprache anléchelt.

Hier werden im Gegenteil sogar explizit ,,gelehrte Manner* ausge-
schlossen. Daraus erklédren sich auch als weitere von ihm besonders
hervorgehobene Eigenschaften der Dichtungen die komplexive Be-
handlung der Themen sowie die Kiirze der Darstellung, die noch-
mals den didaktischen Charakter hervorheben.** Da nun ferner die
lateinischen Versfassungen (Gedichte mit Prosaiibertragungen blei-
ben hier verstindlicherweise unberiicksichtigt) in der Regel nach-
traglich zum griechischen Text verfasst worden sind, ergeben sich
klar die Griinde dafiir, weshalb Scaliger Rhodomans lateinischen
Stil so ungiinstig beurteilte. Nichtsdestoweniger zeigen auch die
lateinischen Fassungen durchaus intertextuelle Anspielungen und
Eigengewichtungen. Dies soll im Folgenden mit Blick auf Juvencus
und andere christliche Dichter gezeigt werden. Mit Blick auf die Po-
etik kann vielleicht schon einmal vorsichtig eine Verbindung von
dem bei Rhodoman in den Theologiae christianae tirocinia (und an-
dernorts) geduRerten Gedanken, dass er sich durch seine Dichtung
keinen Dank bei den Menschen, dafiir aber vielleicht spiter Gottes
Dank und Vergeltung erhoffe (Rhod. Tir. 1,15-17),* zu Juvencus’

35 Hier orientiert er sich offensichtlich ganz an den pidagogischen Ansichten
seines Lehrers Neanders. Vgl. dazu Klemm 1884, 23.

36 Xpioté, 8idov xdpv dupt, Ppot@dv xdprv Epbace A0n / kal B6vog 6Eudakhg
noMéwv O’ &ua BapPapov nBog: / &otoxa uf BaAAotut kapwv drogwAtov Epyov.
// Gratia nulla hominum, Christi sit Gratia praesto; / Barbariemque hominum premat
Inuidiamque nocentem, / ne sine fruge mei casso sint fine labores. - Ubersetzung
des gr. Textes: ,,Christus, gewihre uns Gunst - das Vergessen sowie der scharf
beifende Neid und zugleich das barbarische Wesen der Mehrheit kommen der
Gunst der Menschen zuvor -, damit ich mich nicht um ein vergebliches Werk
abmiihe und beim SchieRen das Ziel verfehle.“ Rhodoman 1596, A 2v-3r. Vgl.



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

praefatio gezogen werden, in der dieser sich aufgrund seines christ-
lichen Themas gegeniiber den heidnischen Dichtern ewiges Lob und
Vergeltung von Gott verspricht (Iluvenc. praef. 17-24).

4 Diskussion einiger Stellen

Wenn dieser letztgenannte Faden auch nur lose und ohne wortli-
che Ankldnge zu sein scheint, ist es nach dem Vorhergesagten nicht
erstaunlich, dass man bei der Similiensuche durch Rhodomans la-
teinische Dichtungen immer wieder auch Stellen aus christlichen
Dichtungen findet, wobei dies interessanterweise nicht nur auf die
explizit theologischen oder biblischen Gedichte zutrifft, sondern
auch auf die mythologischen.

Zu Juvencus gibt es zwar hdufiger gemeinsame Klauseln; aber
entweder teilt er diese Klauseln mit anderen antiken Dichtern oder
die Gemeinsamkeit scheint rein verbal, ohne dass eine intertextu-
elle Intention erschlieRbar ist. Betrachten wir trotzdem ein paar
Stellen aus Rhodomans mythologischen Gedichten, zunichst den
Troica.

4.1 Mythologische Gedichte

Rhodoman teilt an einer Stelle mit Juvencus die Junktur prisci uates
(Rhod. Tro.2738-741):

oin povoomdAwv teAéber @dtig, oimep GANOT
dAN06’ UrokAénTovot Adyov pubwdeog 6pevi],
dAMote & €ig kdopov T Eméwv Kal ufjkog &oidfig
Pevde’ tnrupin tepatwdea ToAAG képaosoav.

So geht die Erzahlung der Musendiener (Dichter), welche die Wahrheit
bisweilen mit dem Dunkel fabelhafter Rede verschleiern und bisweilen
zur Verzierung der Verse und VergrofRerung des Gesangs viele monst-
rose Liigen mit der Wahrheit vermengen.

auch Rhod. Ep.Crus. 3,16-44 (Briefgedicht an Martin Crusius von 1582). Edition
unter www.rhodomanologia.de/html/rhod-ep-crus-3.html.

329



330

Stefan Weise

sic prisci referunt uates, queis fabula uerum

ambagum obscura caligine saepe recondit;

prodigiosa etiam ueris mendacia miscent, 740
carmen ut extendant quandoque et pulcrius ornent.

So berichten es die alten Singer, durch die der Mythos oft die Wahr-
heit mit dem finsteren Nebel von Ritseln versteckt; auch vermengen
sie ungeheuerliche Liigen mit der Wahrheit, um ihr Gedicht bisweilen
zu strecken und schéner zu schmiicken.

~luvenc. 1,122:

Hoc est, quod prisci cecinere ex ordine udtes,
haec est illa salus, qua nos ex hostibus atris
eripit, ut iuste iusto seruire queamus.

Dies ist, was die alten Seher (Propheten) der Reihe nach sangen, / dies
ist jenes Heil, durch das er (Gott) uns den finsteren Feinden / entreiRt,
damit wir dem Gerechten auf gerechte Weise dienen kdonnen.

Diese Stelle ist insofern interessant, als es bei Rhodoman um eine
Kritik der paganen Dichter (uovconéAwv/uates) und ihrer Liigen
(Ye0de’/mendacia) geht. Bei Juvencus geht es allerdings gerade
nicht um die paganen Dichter, sondern die Propheten (uates) des
Alten Testaments. Der zitierte Text stammt aus dem Lobeshymnus
des Zacharias nach der Geburt seines Sohnes Johannes des Tdufers
(nach Lk 1,70-75).” In diesem Sinne kénnte man noch an eine Kon-
trastimitation denken, da jedoch die Junktur prisci uates auch schon
bei Germanicus (Germ. 146) und Statius (silv. 5,3,234) belegt ist und
sich die Ausdrucksweise zwischen sic referunt prisci uates (Tro.? 738)
bei Rhodoman und hoc est, quod prisci cecinere ex ordine uates bei Ju-
vencus (Iuvenc. 1,122) nur dulerlich dhnelt, wird man hieraus keine
weiteren Schliisse ziehen kénnen.

An einer anderen Stelle teilen Rhodoman und Juvencus die Vers-
klausel aequora pacem (Rhod. Tro.? 763-767):

wg & dpa Movtouédwv depdag Aeinve keAevBoug

37 Bibelstellen hier und im Folgenden nach McGill 2016.



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

gbvrioag GAdg oidua, PuO@ & évi*® tebée yaAnvnv
3nv 8¢ T Eepyopévorig mAnsiotiov obpov inAev,
avtik’ aromAwovteg éml mpoxofjor Kaikov
Muo®@v g0pudAototy £’ Rdot vijag EkeAoav

Als also der Meeresbeherrscher (Poseidon) die feuchten Pfade geglit-
tet hatte, indem er die Meereswoge beruhigte, in der Tiefe Meeres-
stille geschaffen und den lange Eingeschlossenen einen segelfiillenden
Fahrtwind geschickt hatte, da segelten sie (die Griechen) sogleich ab
und landeten zuerst an der Miindung des Katkos am gerdumigen Ge-
stande der Myser ihre Schiffe.

cumque uias maris undipotens strauisset et altos

sedasset fluctus et haberent aequora pacem

iamque inspirarent felices carbasa uenti, 765
soluerunt funes et ad ostia lata Caici

aduertere citas Mysorum in littore puppes.

Und als der Wellenbeherrscher die Meereswege geglittet und die ho-
hen Fluten besénftigt hatte und die Meeresoberfliche Friede hatte und
schon Gliick verheiRende Winde in die Segel bliesen, da 3sten sie (die
Griechen) die Taue und landeten ihre schnellen Schiffe an der weiten
Miindung des Kaikos am Gestade der Myser an.

~ luvenc. 2,36-38:

Ille dehinc: ,,Quam nulla subest fiducia uobis!
Infidos animos timor irruit!“ Inde procellis
imperat et placidam sternit super aequora pacem.

Jener (Jesus) sagte darauf: ,Wie habt ihr kein Vertrauen! / Treulose Ge-
miiter befiel die Angst!* Darauf befahl er / den Stiirmen und breitete
angenehmen Frieden iiber die Wasserfldchen hin.

Immerhin gibt es hier auch inhaltlich eine gewisse Ahnlichkeit:
Rhodoman berichtet in den Troica davon, wie nach der Opferung
Iphigenies in Aulis Poseidon wieder das Meer beruhigt und die grie-
chische Flotte nach Mysien aufbricht. Bei Juvencus dagegen geht es
um den schlafenden Jesus, den die Jiinger aus Angst vor einem See-

38 Vielleicht ist €évi gemeint.

331



332

Stefan Weise

sturm wecken und der darauf das Wasser wieder beruhigt (nach Mt
8,23-26): Inde procellis / imperat et placidam sternit super aequora pa-
cem (Iuvenc. 2,37f.). Zwar scheint die Parallelitit hier noch ein we-
nig deutlicher, aber man tut sich schwer, eine héhere intertextuelle
Dimension zu erkennen. Sie konnte hochstens darin bestehen, dass
die heidnischen Gotter blutige Opfer verlangen, wahrend Christus
Hnur“ den Unglauben tadelt, dann aber das Wasser ohne Blutver-
gieRen beruhigt. Das wire zwar ein passender impliziter Kommen-
tar Rhodomans, man fragt sich jedoch, ob dieser fiir einen Leser bei
fehlender Markierung zu erkennen ist, zumal die Konstruktionen
mit sternit super aequora pacem und haberent aequora pacem deutlich
differieren.

Eine andere Parallele findet sich im Proém der Troica. Rhodo-
man berichtet von einer Umsiedlung der Musen von Griechenland
nach Deutschland, wo sie nun nach Gottes Befehl Altes und Neues
kiinden sollen, ,,was Gott gefillig und fiir das Leben (der Menschen)
niitzlich ist*: Sooa 0e® T éninpa Ppotdv T’ €ig XpiioLy ikdvel / quae
sint grata Deo, quae sint accommoda uitae (Tro.25). Grata Deo ist an der-
selben Versstelle auch bei Juvencus belegt, wo es heil3t: offer grata
Deo tranquillo pectore dona (Iuvenc. 1,510)* - ,Bringe Gott gefillige
Gaben mit ruhigem Herzen dar.” Im Gegensatz zu aequora pacem ist
die Junktur an dieser Stelle allerdings nicht singulér, sondern hat
mehrere Parallelen in der antiken Literatur. Wenn man hier daher
keine sichere Anspielung vermuten méchte, so ist doch immerhin
mit der zweiten Vershilfte quae sint accommoda uitae eine sehr enge
Parallele zum Heptateuchdichter gegeben (Cypr. Gall. exod. 565).%

Stérker als Juvencus scheint Prudentius bei Rhodoman gewirkt
zu haben.” Vielleicht verdankt sich ihm auch als Stilelement der
partielle Riickgriff auf Archaismen, wie Rhodoman sie gelegentlich

39 Nach Mt 5,23f.

40 Vielleicht denkt Rhodoman aber auch an die schon seit Lukrez belegte Ver-
sklausel commoda uitae (Lucr. 3,2).

41 Zur Prudentius-Rezeption im deutschen Humanismus vgl. auch Kiithlmann
1993, 166-176.



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

einstreut (siehe oben).*? Hier finden sich oft deutlicher kommentie-
rende Anspielungen. Dankbar bin ich hier besonders Hinweisen von
Thomas Gartner zu Rhodomans Ilias parua, einer Zusammenfassung
aller Gesédnge der Ilias und von Quintus’ Posthomerica. Daraus noch
ein paar Beispiele:*

In der Perioche zum 22. Gesang der Ilias geht es darum, dass Hek-
tor trotz der Bitten seiner Eltern in den Zweikampf mit Achill zieht
(Rhod. Il.parv.Hom. 22,8-11):

uftnp &’ €k TOpyouL AeukOV yupvwoato palov
ailva pupouévn. otepeds 8 v “Extopt Bundg
gvteot TinAeidn Euvelavvépev. GAAX pivovod
fotat’, énaioowv yap AxtAAeds aipa @épnoe.

Die Mutter (Hekabe) aber entbl6Rte vom Turm aus ihre weile Brust
unter jammerlichem Weinen. Aber Hektor hatte den unbeugsamen
Wunsch, mit dem Peliden (Achilleus) in Waffen zu streiten. Doch er
blieb (nur) kurze Zeit stehen, denn der heraneilende Achilleus versetz-
te ihn sogleich in Flucht.

e turri genitrix niueas nudata papillas

eiulat: ,,Heu miserum!“ Sed non his tangitur Hector:

Pelidae gestit confligere, sed breuis est uis. 10
Nondum erat Aeacides bene adortus: profugit Hector.

Vom Turm aus entbldRte die Mutter (Hekabe) ihre schneeweifRen Briis-
te und wehklagte laut: ,,Ach, Elender!“ Doch Hektor wurde davon nicht
gerlihrt. Er trachtete freudig danach, mit dem Peliden (Achilleus) im
Kampf zusammenzustoRRen, aber seine Stirke wihrte kurz. Der Aia-
kide (Achilleus) hatte noch nicht richtig angegriffen, da floh Hektor.

42

43

Zu Prudentius’ Stil vgl. kurz Albrecht 32012, 1166. - Sicherlich muss man dabei
jedoch auch an Lukrez als Gattungsvorbild fiir die Lehrdichtung denken.

Ich folge hier der zweiten Ausgabe Rhodomans aus dem Jahr 1604. Sie teilt sich
in 24 Ilias- und 14 Quintus-Periochen (abgekiirzt als Rhod. Il.parv.Hom. und
Il.parv.Quint.). Eine neue Ausgabe von Rhodomans Ilias parua mit deutscher
Ubersetzung ist jetzt im Rahmen des Rhodomanologia-Projektes veréffent-
licht unter https://www.rhodomanologia.de/html/rhod.-il-parv-Hom-1-24.
html und https://www.rhodomanologia.de/html/rhod-il-parv-quint-1-14.
html.

333



334

Stefan Weise

~ Prud. c. Symm. 2,94-98:

Nam cum diuinis agimus de rebus et illum,

qui uel principio caruit uel fine carebit 95
quique chao anterior fuerit mundumgque crearit,

coniectare animo contendimus, exigud est uis

humani ingenii tantoque angusta labori.

Wenn wir ndmlich die gottlichen Dinge behandeln und jenen, / der
weder Anfang besaR noch ein Ende je erfahren wird, / der vor dem
Chaos schon war und der die Welt einst gemacht hat, / mit unserem
Geist zu erraten versuchen, ist des Menschen / Scharfsinn zu schwach
und solcher Aufgabe nimmer gewachsen.*

In V. 9f. heiflt es bei Rhodoman: sed non his tangitur Hector: / Pelidae
gestit confligere, sed breuis est uis (,,Doch Hektor wurde davon nicht
geriihrt. Er trachtete freudig danach, mit dem Peliden im Kampf zu-
sammenzustoRen, aber seine Stirke wihrte kurz.“). Die Kiirze der
Kraft wird im Lateinischen effektvoll durch die Gegeniiberstellung
des langen confligere mit den Monosyllaba beziehungsweise dem
zweisilbigen breuis am Schluss hervorgehoben: sed breuis est uis. Die
Klausel erinnert an einen dhnlichen Versschluss bei Prudentius aus
Contra Symmachum, wo es heiRt exigua est uis / humani ingenii (Prud.
c. Symm. 2,97f.). Es geht darum, dass die Menschen nur schwer von
Gott sprechen koénnen. Auf Hektor angewendet, kénnte man den
intertextuellen Verweis so verstehen, dass dieser nicht die Zeichen
Gottes zu deuten weifd und es nicht nur um ein Fehlen kérperlicher,
sondern eben auch geistiger uis geht, die ihn die Gefahr fiir sich ver-
kannt haben lasst.

In der Perioche zum 12. Gesang des Quintus wiederum berichtet
Rhodoman vom Bau des Trojanischen Pferdes, welches Epeios nach
Eingebung Athenes verfertigt habe (Rhod. Il.parv.Quint. 12,17-19):

[...] a0tdp "Emerdg
dovpiov itnov £tevéev, €nel @peoiv EuPale téxvnv
MaAAdg édgpovéovaa. [...]

Doch Epeios fertigte das holzerne Pferd, nachdem Pallas aus Wohlwol-

44 Ubersetzung: Fels 2011, 185.



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 335

len seinem Verstand die Kunstfertigkeit (dazu) eingeflo3t hatte.

[...] illico Epeus
struxit equum lignis, animum postquam imbuit arte
eximia Pallas Danaum noua caepta secundans.

Auf der Stelle baute Epeios das Pferd aus Holz, nachdem Pallas seinen
Geist mit aullerordentlicher Kunstfertigkeit gelehrt hatte, da sie das
neue Vorhaben der Danaer begiinstigte.

~ Prud. c. Symm. 1,86-88:

Expertes furandi homines hac imbuit arte
Mercurius, Maia genitus; nunc magnus habetur
ille deus, cuius dedit experientia fures.

Menschen, des Stehlens nicht kundig, machte mit dieser Gewandtheit
/ Maias Sohn Merkur vertraut; er gilt jetzt als groRer / Gott, dessen
alte Erfahrung die schurkischen Diebe beschert hat.*

~Prud. c. Symm. 2,18-22:

[...] scimus, quam sit uictoria dulcis

fortibus, Ausoniae uir facundissime linguae,

sed quibus illa modis, qua sit ratione uocanda, 20
nouimus: hac primum pueros pater imbuit arte,

hanc genitore suo didicit puer ipse magistro.

[...] Wir (sc. Honorius und Arcadius) wissen, wie siiR ein Sieg fiir tapfre
/ Streiter ist, du beredsamster Mann ausonischer Zunge (Symmachus),
/ doch mit welchen Mitteln, auf welche Art zu erlangen, / wissen wir
auch. Diese Kunst lehrte friih uns als Knaben der Vater, / sie hat er
selber als Knabe gelernt vom Vater als Meister.*

Die Klausel imbuit arte hat Rhodoman nur mit Prudentius gemein-
sam. Auch hier konnte ein impliziter Kommentar mitschwingen.
Die Wendung findet sich zweimal in Contra Symmachum. An der ers-
ten Stelle geht es um Merkur, der die Menschen das Stehlen gelehrt
hat (Prud. c. Symm. 1,86f. expertes furandi homines hac imbuit arte /

45 Ubersetzung: Fels 2011, 159.
46 Ubersetzung: Fels 2011, 182.



336

Stefan Weise

Mercurius Maia genitus). An der zweiten Stelle dagegen wird es of-
fensichtlich positiv gebraucht von den Kaiserkindern Honorius und
Arcadius, die Symmachus gegeniiber bekennen, dass sie auch ohne
heidnische Rituale von ihrem Vater zu siegen gelernt hitten: hac
primum pueros pater imbuit arte (Prud. c. Symm. 2,21). In beiden Fl-
len schwingt Mythenkritik mit. Im ersten Fall erscheint die ars als
etwas Negatives. Rhodoman konnte signalisieren wollen, dass die
Tduschung durch das Pferd die Schlechtigkeit der heidnischen G6t-
ter, in diesem Fall der Athene illustriert. Da Rhodoman jedoch die
Pferdelist in antirémischer Tendenz eher positiv wertet, ist diese
Deutung unwahrscheinlich.” Im zweiten Fall erschiene die ars kei-
ner Verehrung heidnischer Gétter zu bediirfen, sondern wire am
Ende doch eher ein Produkt des menschlichen Verstandes. Wie im
Fall der aequora pacem-Klausel fehlt freilich ein klares Signal, wel-
ches zunidchst die Imitation und weiterhin eine klar intendierte
Sinnrichtung niher anzeigt.

4.2 Christliche Gedichte

Die bisher aufgefiihrten kurzen Beispiele zeigen, dass Rhodoman
Beziige zu christlichen Autoren bisweilen vielleicht als subtiles Mit-
tel der Kommentierung in den lateinischen Fassungen seiner my-
thologischen Gedichte benutzt haben konnte. Eindeutig sind diese
Beziige und ihre Deutung freilich nicht immer. Zum Schluss noch
drei Stellen aus explizit christlichen Gedichten.

Zunichst noch einmal ein ldngeres Juvencus-Zitat: In der latei-
nischen Widmungsepistel zu seinem Lutherus beschreibt Rhodoman
Luthers erfolgreichen Kampf gegen den Papst und vergleicht den
von seinem Thron gestiirzten Papst mit einer Schlange, der ein
Wanderer mit dem Stab das Haupt abgeschlagen hat, deren Leib
aber noch zuckt (Rhod. Luth.epist. 269-271):*

47 Zum Gleichnis des Trojanischen Pferdes bei Rhodoman siehe Gértner 2017b,
112-116; Girtner 2021a, 28f.

48 Text und Ubersetzung aus der digitalen Edition von Thomas Girtner unter
https://www.rhodomanologia.de/html/rhod-luth-epist.html.



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

sed iacet ut mutilus coluber, quem forte uiator
horrida letiferae minitantem uulnera linguae 270
percussit baculo et caput a ceruice reuellit.

Sondern er liegt da wie eine verstiimmelte Schlange, welche etwa
ein Wanderer, / [270] als sie ihm schreckliche Wunden von ihrer tod-
bringenden Zunge androhte, / mit einem Stock zerstofen hat und ihr
Haupt vom Halse losreif3t.

~ [uvenc. 3,61-63:

Illa sed horrendae seruans scelera impia matris
urget Iohannis caput a ceruice reuelli

et lance inferri praesentia munera poscens.

Doch jene (Salome), die unfrommen Verbrechen ihrer schrecklichen
Mutter bewahrend, / drang fordernd darauf, dass das Haupt des Jo-
hannes vom Hals gerissen / und gleich auf einer Schale als Geschenk
gebracht werde.

~ Verg. georg. 4,523-526:

Tum quoque marmorea caput d ceruice reuulsum

gurgite cum medio portans Oeagrius Hebrus

uolueret, Eurydicen uox ipsa et frigida lingua, 525
a miseram Eurydicen! anima fugiente uocabat.

[...] und auch da noch, wo schon Oeagers Hebrus das vom marmor-
weilen Nacken gerissene Haupt fortschwemmte und mitten durch die
Strudel wilzte, hat seine Stimme und kalte Zunge immer weiter ,Eu-
rydice! gerufen, mit fliehender Seele noch ,Ach, arm’ Eurydice!" [...].*

Die letzten vier Worte caput a ceruice reuellit in Luth.epist. 271 haben
eine enge Parallele in Iuvenc. 3,62: Juvencus berichtet an dieser Stel-
le von der Enthauptung Johannes des T4ufers (nach Mt 14). Auf das
Versprechen des Herodes hin fordert Salome, dass Johannes’ Haupt
vom Hals losgerissen werde (urget Iohannis caput a ceruice reuelli).
Hier scheint kaum eine weiterfithrende Intertextualitit intendiert,
da es sich hochstens um eine Kontrastimitation handeln kann. Eine
sonst entstehende Parallelisierung von Salome und Luther kann

49 Ubersetzung: Erren 1985, 151.

337



338

Stefan Weise

in keinem Fall erstrebt gewesen sein. Wie schon Huemer in seiner
Ausgabe anzeigt, diirfte Juvencus und Rhodoman als gemeinsames
Vorbild eher eine Stelle aus Vergils Georgica iiber das abgetrennte
Haupt des Orpheus zugrunde liegen (Verg. georg. 4,523 caput a ce-
ruice reuulsum).

Wihrend also hier keine weiterfithrende Textbeziehung festzu-
stellen ist, kann Rhodoman aber durchaus auch christliche Autoren
zur Aussagenverstiarkung und als situativ passende Vorlagen wih-
len. So findet sich dieselbe Wendung noch einmal in Rhodomans Pa-
laestina. In diesem Fall geht es wie bei Juvencus um die Enthauptung
des Taufers (Pal. 6,247-250):%°

UPp1g &’ UPprv ETiktev: €mel yap xpaiveto udapyng
ovluying @iAdnty, kad afpatt Xeipag aBww
£€amnivng éuinve co@ol ydp Guepoe Kapivou
kedvov Twdavvny, iepol Bantiouatog Gpxov.

Frevel aber zeugte Frevel: Denn nachdem der Rasende sich mit der
(sexuellen) Liebe der Verbindung besudelt hatte, befleckte er sogleich
auch seine Hande mit unschuldigem Blut. Denn er beraubte den sorg-
samen Johannes, den Urheber der heiligen Taufe, seines weisen Haup-
tes.

sed scelus est sceleri iunctum: qui foedere lecti

incesto foedat mentem, mox sanguine dextram

innocuo foedat caput a ceruice reuellens

Ioanni, baptisma sacrum quo principe coepit; 250

Doch Verbrechen ist mit Verbrechen verbunden: Er, der durch den un-
keuschen Bund des Bettes seinen Geist beschmutzte, beschmutzte bald
seine Rechte mit unschuldigem Blut, indem er Johannes das Haupt
vom Hals riss, unter dessen Fithrung die heilige Taufe begann.

Hier ist es mehr als wahrscheinlich, dass Rhodoman, obschon er Sa-
lome aullen vor ldsst (er hatte sie jedoch davor schon erwihnt), bei
der Gestaltung der lateinischen Fassung auf Juvencus Bezug nimmt.

50 Vgl. auch Rhod. Pal. 5,453 (Tod des Crassus: Parthus caput a ceruice reuellens).




Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

Dazu ein letztes Beispiel: Im siebten Buch der Palaestina wird das
Wirken Jesu behandelt. Dazu gehort unter anderem ein Wunderka-
talog, der offensichtlich auch bewusst in der lateinischen Fassung
aus entsprechenden Vorlagen der antiken Literatur zitiert. Am
eindeutigsten ist dies bei der Brotvermehrung der Fall (Rhod. Pal.
7,56f.):

navpidioig &’ &ptoiot kal ixBOotv &mAetov €0vog [...] paucis ingens quoque panibus agmen
Sermvilwv €xdpeoce, Aoy & ebvnoe BuéAAag.  pisciculisque cibat, uerbo rabida aequora sternit.

Ubersetzung des lat. Textes:
Mit wenigen Broten auch und Fischlein speist er eine riesige Menge;
mit seinem Wort glittet er die wiitende Wasseroberflidche.

Die Brotvermehrung schlieRt sich ziemlich eindeutig an Sedulius
an, wo es dazu heit (carm. pasch. 3,264f.): pisciculis paucis et septem
panibus agmen / pauit inorme uirum (,,Mit wenigen Fischlein und sie-
ben Broten ernihrte er eine riesige Menge von Médnnern*“). Zugleich
erinnert die Formulierung uerbo rabida aequora sternit an das vorhin
schon im Zusammenhang mit einer anderen Stelle aus Rhodomans
Troica angefiihrte placidam sternit super aequora pacem (Iuvenc. 2,38,
siehe oben 4.1), sodass hier fiir die Formulierung vielleicht sowohl
Sedulius als auch Juvencus Pate gestanden haben konnten.

5 Zusammenfassung

Eine Untersuchung der Similien zu den Gedichten des Humanis-
ten Lorenz Rhodoman zeigt, dass dieser sowohl pagane als auch
christliche antike Dichter intensiv studiert und rezipiert hat. Im
Vordergrund steht bei seinen GroRdichtungen ein pidagogisches
Programm. Er mochte Lehrdichtungen fiir die Einfithrung der Ju-
gend in die griechische Sprache und Dichtung verfassen und stellt
sich damit in den Dienst der protestantischen Schulreform und des
Programms der Erneuerung der christlichen Dichtung im Sinne
einer docta pietas. Dabei folgt er nicht den rigorosen Ansitzen ei-
ner puristischen christlichen Dichtung, sondern verwendet sowohl
mythische Stoffe als auch heidnische G6tternamen und Figuren. Al-

339



340

Stefan Weise

lerdings zeigt er durch entsprechende Kommentare seine deutliche
Distanzierung und Ablehnung der heidnischen Religion an. Dafiir
scheint er auch zum Teil subtile verbale Anspielungen auf christ-
liche Dichter in den lateinischen Fassungen seiner Gro3dichtungen
zu nutzen (sodass es wohl eine zu verengte Sicht wire, wenn man
als angesprochene Leser nur an Schiiler denkt, wie Rhodoman dies
zunichst suggeriert; sicherlich gehen Rhodomans Ambitionen in
der Detailarbeit dariiber hinaus oder anders formuliert: Sein Eigen-
anspruch ist so hoch, dass er auch fiir eine fortgeschrittenere Leser-
schaft eine vertiefende Lektiire ermdglicht.).”* Andererseits greift
er natiirlich in den ,rein“ christlichen Werken Sprache und Wen-
dungen aus den lateinischen christlichen Dichtungen auf und ver-
deutlicht so noch einmal anschaulich die neuerliche Symbiose von
heidnischer und christlicher Literatur im Humanismus.

Literaturverzeichnis

Albrecht, Michael von, Geschichte der rémischen Literatur von An-
dronicus bis Boethius und ihr Fortwirken, Bd. 2, Berlin 32012.
Ben-Tov, Asaph, Lutheran Humanists and Greek Antiquity. Melanch-
thonian Scholarship Between Universal History and Pedagogy,

Leiden 2009.

Clarmundus, Adolphus, Vitae clarissimorum in re literaria virorum, das
ist: Lebens = Beschreibung etlicher Hauptgelehrten Ménner so
von der literatur profess gemacht [...]. Der Zweyte Theil. [...],
Wittenberg 21705.

Crato, Adam, Responsum pium et modestum Adami Cratonis Nort-
husani [...], Magdeburg 1591.

Crusius, Martin, Aethiopicae Heliodori historiae epitome [...], Frank-
furt am Main 1584.

Czapla, Ralf Georg, Das Bibelepos in der Frithen Neuzeit. Zur deut-
schen Geschichte einer européischen Gattung, Berlin 2013.

51 Vgl. Klemm 1884, 46 zur Ansprache eines weiteren Publikums auch in Nean-
ders Lehrwerken fiir die Schule.



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

Ellinger, Georg, Geschichte der neulateinischen Literatur Deutsch-
lands im sechzehnten Jahrhundert, Bd. 2: Die neulateinische
Lyrik Deutschlands in der ersten Hilfte des sechzehnten Jahr-
hunderts, Berlin 1929.

Erren, Manfred, P. Vergilius Maro. Georgica. Herausgegeben, iiber-
setzt und kommentiert, Bd. 2: Einleitung, Praefatio, Text und
Ubersetzung, Heidelberg 1985.

Fabricius, Georg, Poetarum veterum ecclesiasticorum opera christ-
iana et operum reliquiae atque fragmenta [...], Basel 1564.

Fels, Wolfgang, Prudentius. Das Gesamtwerk. Eingeleitet, tibersetzt
und kommentiert, Stuttgart 2011.

Girtner, Thomas, Rhodoman(nus), Lorenz (Laurentius), Frithe Neu-
zeit in Deutschland 1520-1620, Literaturwissenschaftliches Ver-
fasserlexikon 5 (2016) 300-310.

Gartner, Thomas, Lorenz Rhodoman - ein homerisierender Dichter
im Dienste der lutherischen Reformation, Neulateinisches Jahr-
buch 19 (2017a) 175-197.

Gartner, Thomas, Der Troja-Mythos in den eigenen Dichtungen Lo-
renz Rhodomans, in: Stefan Weise (Hrsg.), HELLENISTI! Altgrie-
chisch als Literatursprache im neuzeitlichen Europa, Stuttgart
2017b, 109-123.

Gadrtner, Thomas, Die Liebe Achills zu Polyxena in der mittelalter-
lichen und frithneuzeitlichen Rezeption der Kriegstagebiicher,
in: Graziana Brescia/Mario Lentano/Giampiero Scafoglio/
Valentina Zanusso (Hrsg.), Revival and Revision of the Trojan
Myth. Studies on Dictys Cretensis and Dares Phrygius, Hildes-
heim 2018, 353-371.

Gadrtner, Thomas, Zwei Widmungstexte im Schrifttum des Philhel-
lenen Lorenz Rhodoman, in: Francesco Furlan/Katharina-Maria
Schén/Hartmut Wulfram (Hrsg.), La tradizione della dedica nel
mondo neolatino/Die Tradition der Widmung in der neulateini-
schen Welt/The Tradition of Dedication in the Neo-Latin World,
Pisa 2021a, 23-82.

Gartner, Thomas, Lorenz Rhodoman und das Phianomen der litera-
rischen Widmung. Neue Texte und Verbindungen, Humanistica
16 (N.S. 10) (2021b), 239-253.

341



342

Stefan Weise

Grant, John N. (Hrsg.), Aldus Manutius, Humanism and the Latin
Classics, Cambridge, Massachusetts 2017.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Huber-Rebenich, Gerlinde, Der lateinische Psalter des Eobanus Hes-
sus und das Ideal der docta pietas, in: Walther Ludwig (Hrsg.), Die
Musen im Reformationszeitalter, Leipzig 2001, 289-303.

Klemm, Moritz, Michael Neander und seine Stellung im Unter-
richtswesen des 16. Jahrhunderts, Gro8enhain 1884.

Kithlmann, Wilhelm, Poeten und Puritaner: Christliche und pagane
Poesie im deutschen Humanismus - Mit einem Exkurs zur Pru-
dentius-Rezeption in Deutschland -, in: Hanns Kerner (Hrsg.),
Humanismus und Theologie in der frithen Neuzeit, Niirnberg
1993, 149-180.

Lelittka, Karen, Quantulum opus, quantum vitae complectitur orbem!
Die Schildbeschreibungen in Lorenz Rhodomans Ilias parva als
Beispiel fiir die autonome Gestaltung des Werkes, in: Stefan Wei-
se (Hrsg.), Griechischhumanismus des 16. Jahrhunderts. Lorenz
Rhodoman im Kontext und digital, Stuttgart 2025, 297-323.

Ludwig, Walther, Christliche Dichtung des 16. Jahrhunderts - Die
Poemata sacra des Georg Fabricius, in: Nachrichten der Akade-
mie der Wissenschaften in Gottingen I. Philologisch-historische
Klasse 2001, Nr. 4, Gottingen 2001, 276-350.

Ludwig, Walther, Der Humanist Laurentius Rhodomanus als griechi-
scher Dichter Laurentios Rhodoman und seine Autobiographie
von 1582, Neulateinisches Jahrbuch 16 (2014) 137-171.

Puteanus, Jacobus/Puteanus, Petrus, Scaligeriana sive Excerpta ex
ore Josephi Scaligeri, Genf 1666.

McGill, Scott, Juvencus’ Four Books of the Gospels. Evangeliorum Libri
Quattuor, London 2016.

Payr, Theresa, Erasmus von Rotterdam, Ausgewihlte Schriften,
hrsg. von Werner Welzig, Bd. 7, Darmstadt 2016 [Original: 1972].

Rhodoman, Lorenz, Moinoig xpiotiavy. MaAaistivng fitor ‘Ayiag
totopiag PipAia évvéa. Poesis christiana. Palaestinae seu Histo-
riae sacrae libri novem [...], Frankfurt am Main 1589.



Zwischen ,,Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz

Rhodoman, Lorenz, ®@soloyiag xprotiavikiig katrixnoig. Theologiae
christianae tirocinia carmine heroico Graecolatino in V. libros
digesta [...], Leipzig 1596.

Rhodoman, Lorenz, Awodwpov tod Zikehwdtov BiPfAtoOnkng
totopikfig PipAia mevre-kai-Oeka €k t@V tecoapakovta: Di-
od(ori) Siculi Bibliothecae historicae libri XV. de XL. [...], Hanau
1604a.

Rhodoman, Lorenz, IAIAX MIKPA, id est Singulorum Homeri et Coin-
ti librorum periochae [...], in: Lorenz Rhodoman, TA14¢ Kotvtov
Tuvpvaiov seu Quinti Calabri Paraleipomena, id est Derelicta ab
Homero XIV. libris comprehensa [...], Hanau 1604b, 1-125.

Rhodoman, Lorenz, TPQIKA, id est Totius historiae Troianae epi-
tome [...], in: Lorenz Rhodoman, 'TA16¢ Koivtov Zuvpvaiov seu
Quinti Calabri Paraleipomena, id est Derelicta ab Homero XIV.
libris comprehensa [...], Hanau 1604c (eigene Seitenzdhlung).

Schindler, Claudia, Musen (A-B), RAC 25 (2013) 184-201.

Springer, Carl P. E., The Biblical Epic in Late Antiquity and the Early
Modern Period: The Poetics of Tradition, in: Zweder von Mar-
tels/Victor M. Schmidt (Hrsg.), Antiquity Renewed: Late Classi-
cal and Early Modern Themes, Leuven 2004, 103-126.

Weise, Stefan, Der Arion des Lorenz Rhodoman. Ein altgriechisches
Epyllion der Renaissance. Einleitung, Text, Ubersetzung, Wort-
index, Stuttgart 2019.

Weise, Stefan, Von Reuchlin zu Rhodomans Garten. Ein Spaziergang
durch die griechische Briefkultur im deutschen Philhellenismus
des 16. Jahrhunderts, in: Johannes Schilling (Hrsg.), Briefkultur
der Reformationszeit, Leipzig 2023, 189-212.

Weise, Stefan, Dialects and Languages in the Poetic Oeuvre of Lau-
rentius Rhodoman (1545-1606), Journal of Latin Cosmopolitism
and European Literatures 9 (2024) 51-73 (DOI: 10.21825/jol-
cel.87171).

Wiegand, Hermann, Taubmann, Friedrich, Frithe Neuzeit in Deutsch-
land 1520-1620. Literaturwissenschaftliches Verfasserlexikon 6
(2017) 259-276.

343



344

luvencus in musica — zwei Beispiele aus
dem 20. Jahrhundert

Victoria Zimmerl-Panagl

Abstract: This paper examines the reception of Juvencus in a re-
lated discipline, namely music history. While texts by other late
antique Christian poets that were used in the liturgy were better
known and more frequently set to music, composers rarely turned
to Juvencus, but initially at least two examples from the 20th cen-
tury shall be analysed in which parts of the praefatio of Juvencus’
Euangeliorum libri were set to music in newly created contexts. The-
se two examples will be briefly described as part of Vestigia Iuvenci.

Key passages of this paper are:

Iuvenc. praef. 1-7

Sedul. carm. pasch. 2,63-68

Hildebert von Lavardin, in eccl. 1,10f. (PL 171, 1274)

Anonymus / (Ps.-)Hugo Primas / Bernhard von Cluny? (Walther
7752)

| Einleitung

Das Bibelepos des Juvencus hat, wie besonders der vorliegende Sam-
melband zeigt, einige Spuren in der lateinischen Literatur hinter-
lassen - ergidnzend dazu mdchte dieser Beitrag einen Blick in eine
Nachbardisziplin werfen: Lassen sich Juvencus-Spuren auch in der
Musikgeschichte finden?



luvencus in musica — zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert

Im Lauf der Jahrhunderte vertonten Komponisten aller Epochen la-
teinische literarische Texte;' manche Texte wurden hiufig in Musik
gesetzt, andere lediglich punktuell aufgegriffen, was - wenig iiber-
raschend - am jeweiligen Bekanntheitsgrad der Werke liegt (Schule
beziehungsweise Liturgie, Aufnahme lateinischer Texte in Antho-
logien oder Zitierung in unterschiedlichen Kontexten, manchmal
aber auch Zusammenarbeit zwischen Komponisten und Latinisten
spielen dabei eine Rolle). Im Fall der christlichen Literatur eroft-
net die Liturgie eine besondere Rezeptionsschiene, in die einige
urspriinglich als Lesetexte verfasste Gedichte (beziehungsweise
Strophen daraus) Eingang fanden; Komponisten vertonten diese li-
turgischen ,Gebrauchstexte*, die durch ihre liturgische Verwendung
wiederum bekannter waren. An hohen Festtagen, an denen Hym-
nen in der Liturgie gesungen wurden/werden, bestand und besteht
Bedarf an festlichen Kompositionen, sodass sich zu manchen Texten
eine Vielzahl an Vertonungen finden lédsst. Unter den spitantiken
lateinischen Dichtern sind es neben Ambrosius vor allem Pruden-
tius und Sedulius, deren Texte in die Liturgie iibernommen wur-
den;? Juvencus hingegen wurde nicht liturgisch rezipiert. Der Grund
dafiir liegt wohl in der Gattung, denn ein langes Bibelepos bietet
sich nicht unbedingt fiir die Liturgie an,’ fiir die eher Hymnentexte
benétigt wurden.

Somit bleibt die Ubernahme von Juvencus in die Musikgeschich-
te auf die Anndherung an den reinen ,Lesetext’ beschrinkt. Diese

1  Fiir die Texte antiker Autoren grundlegend ist Draheim 1981; fiir Horaz
besonders Draheim/Wille 1985; fiir Vergil Draheim 1983. Fiir Dichter der
Spitantike siehe zu Prudentius Zimmerl-Panagl 2010; zu Sedulius Zimmerl-
Panagl 2011, jeweils mit weiterer Sekundérliteratur.

2 Siehe dazu die oben in Anm. 1 genannten Hinweise.

3 Eine Ausnahme stellt die Rezeption von Sedul. carm. pasch. 2,63-68 dar: zum
einen der Verse 63f. (in der Form Salue, sancta parens, enixa puerpera regem, / qui
coelum terramque regit in saecula saeculorum) als Introitus-Vers der Messliturgie
am 1. Janner, zum anderen der Verse 63-68 (in stark exzerpierender Form: Ge-
nuit puerpera regem cui nomen daeternum et gaudium matris habens cum uirginitatis
pudore nec primum similem uisa est nec habere sequentem) als Antiphon der Lau-
des fiir das Hochfest der Gottesmutter am 1. Jinner, sieche dazu Bastiaensen
1973. Zur Ubernahme von Passagen aus Sedulius’ Opus paschale als praefationes
im Hochgebet siehe Zimmerl-Panagl 2017.

345



346

Victoria Zimmerl-Panag|

Rezeptionsschiene ist naturgemif viel schmiler - wohl auch weil
unmittelbare Anlisse fiir Vertonungen fehlen, wie sie etwa die Li-
turgie bietet. Als ich daher im Rahmen des Projekts Vestigia Iuven-
ci zu suchen begann, ob sich ,,Juvencus-Spuren* auch in der Musik
finden,* war ich wenig hoffnungsfroh, doch lieen sich zumindest
zwei Juvencus-Vertonungen aufspiiren (es muss offen bleiben, wie
viele weitere Beispiele es gibt). Im Sinne eines interdisziplindren
Briickenschlags sollen diese beiden Vertonungen im Kontext des
Projekts Vestigia Iuvenci vorgestellt und es soll beschrieben werden,
in welcher Weise Text und Musik interagieren. Die Vertonungen
stammen von zeitgendssischen Komponisten und sind in Komposi-
tionsweise, Kontext und Tonsprache unterschiedlich; beide Kompo-
sitionen eint jedoch, dass der Juvencustext jeweils eine spezifische
Funktion in einem gréReren Ganzen einnimmt:

2 Jeff Johnson - ,,Navigatio*

2.1 Komponist und Werk

Das erste Beispiel stammt vom amerikanischen Komponisten Jeff
Johnson (geb. 1956 im US-Bundesstaat Oregon).’ Er ist Komponist,
Produzent und Recording Artist und beschiftigt sich mit contempla-
tive worship. Seinen Kompositionen liegen unter anderem Texte von
C. S. Lewis, Blaise Pascal, William Shakespeare, aber auch von la-
teinischen Autoren zugrunde. Johnson komponiert in unterschied-
lichen Stilen (unter anderem Vocal Progressive-Rock und Celtic Sty-
le) und pflegt, wie in unserem Beispiel, auch Zusammenarbeit mit
anderen Musikern.

4 Zu frithen (karolingischen) Versus-Sammlungen, die auch Neumen enthalten,
siehe etwa Barrett 1997 (mit Hinweis auch auf die Handschrift Bern, Burger-
bibliothek 455, neuntes Jahrhundert, in der fol. 22v die praefatio des Juvencus
enthalten ist, ebenso auf Bruxelles, Bibl. Royale 8860-8867, zehntes Jahrhun-
dert).

5 Biographische Informationen: https://en.wikipedia.org/wiki/Jeff Johnson_
(musician) [letztes Aufrufdatum 06.11.2023].



luvencus in musica — zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 347

1997 produzierte Johnson eine CD mit dem Titel ,Navigatio“; ein
Jahr spiter folgte eine Uberarbeitung mit dem Titel ,,Prayers of St.
Brendan - The Journey Home". Inspiration erhielt die Komposition
somit von der Nauigatio Brendani, die Johnson als eine Art Lebensrei-
se verarbeitete und dafiir sehr personliche Zugénge fand.®

Die Nauigatio Brendani gab dafiir aber nicht selbst den Text vor,
sondern bildet den motivischen Rahmen. Die Geschichte der Naui-
gatio erzdhlt Johnson vielmehr anhand von eigens dafiir zusammen-
gestellten Texten. Die Komposition ist folgendermalen strukturiert
(Nr. 7 = Juvencus):

1. Encompasser englischer Text aus den sogenannten Carmina Gadelica; Bitte um
Beistand auf der Reise’

2. 0 Redemptor nach einem lateinischen Trisagion aus dem sechsten Jahrhundert
aus Kiew
3. Shall 1? englischer Text von Jeff Johnson, basierend auf ,, The Pilgrim*“ aus

,»A Golden Treasury Of Irish Poetry, AD 600-1200“¢

6 Johnson leitet ,,Prayers of St Brendan“ folgendermaRen ein (Quelle: https://
jeffjohnsonarkmusic.bandcamp.com/album/prayers-of-st-brendan-the-jour-
ney-home [letztes Aufrufdatum 01.12.2023]): ,,Much has been written about
‘The Voyage of St. Brendan (Navigatio Sancti Abbatis)’. The story of the intrepid
Navigator’s fantastic voyage with a handful of monks to the Land of Promise
is one of the great tales in the Celtic literary cannon. Like we often do with
stories about people from the past, I initially viewed Brendan from afar. Much
like one viewing a passing ship from the shoreline with a pair of binoculars, I
saw Brendan but I did not know him. But here, in this music, I have attempted
to sit with him inside his boat upon the great open sea - Oceanus. While drif-
ting along the world’s edge, the Brendan that I met wrestles with many of the
same things with which I struggle. His eyes seek and long for something good,
beautiful and true yet seldom does he get more than a glimpse of these. His
mind dreams and hopes but his heart more often fears and despairs. [...]“.

7  Dabei handelt es sich um ein Kompendium von Gebeten, Hymnen, Zaubersprii-
chen, literarisch-folkloristischen Gedichten und Liedern etc., die zwischen
1860 und 1909 von Alexander Carmichael (1832-1912) in den gilischsprachi-
gen Regionen Schottlands gesammelt wurden. Siehe dazu auch ein Projekt an
der Universitdt Edinburgh: https://library.ed.ac.uk/heritage-collections/col-
lections-and-search/research-resources/gaelic/carmichael-watson  [letztes
Aufrufdatum 15.11.2024]. Der Text trdgt den Titel ,Jesus The Encompasser”
und lautet: ,,Son of Mary, my helper, / Son of David, my strength, / Lord of an-
gels encircle me, / Through the light and the dark*.

8 ,Shall1, King of the mysteries, / Point my face to the sea, / And turn my back
on my native land, / With your hand keeping me?*.



348

Victoria Zimmerl-Panag|

4. Ave Maria / englisch-lateinischer Text von Jeff Johnson und Janet Chvatal
Blessed is She

5 Skellig (instrumental)

6 Sheol englischer Text von Jeff Johnson

7. Nothing Immortal lateinische Verse des Juvencus

8 Navigatio englischer Text von Jeff Johnson

9 I call to you englischer Text von Jeff Johnson

10. = 3. Shall I? siehe oben 3.

11.  Journey Prayer englischer Text von Jeff Johnson, basierend auf Texten aus den

sogenannten Carmina Gadelica

Die Komposition entstand in Kooperation mit der amerikanischen
Sopranistin, Autorin und Produzentin Janet Chvatal,® die als Solistin
die vokalen Passagen der Stiicke 2, 4 und 7 ausfiihrt. , Navigatio®
ist klar erkennbar als Reise strukturiert. Die Stiicke erzdhlen von
Aufbruch, Gebet um Beistand, Zégern und Gefahren, bevor Juven-
cus’ Verse an der siebenten Stelle stehen. Johnsons Reise fiihrte un-
mittelbar zuvor (Stiick Nr. 6) an die dunkelsten Orte, die man sich
vorstellen kann: ,,Sheol“ (das hebriische Wort Xy bezeichnet die
,Totenwelt”, einen Ort der Stille und Dunkelheit, manchmal auch
als , Holle“ iibersetzt; es findet sich auch mehrfach in der Bibel).??
Darauf folgen die Verse des Juvencus, den Johnson auch als Autor
nennt: ,,Words excerpted from an epic poem by Juvencus (c. 330)“:

Immortale nihil mundi compage tenetur

quo cunctum torrens rapiat flamma ultima mundum.
Non orbis, non regna, non mare, non tellus ...

Nam statuit genitor rerum irreuocabile tempus -
immortale.

Nothing immortal is contained in the whole fabric of this universe -
Not the globe, nor kingdoms, nor sea, nor land.
For the creator of all things,

9  Zur Person siehe https://de.wikipedia.org/wiki/Janet_Chvatal [letztes Aufruf-
datum 06.11.2023].
10 Sedlmeier 2001, 446f.



luvencus in musica — zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert

Has appointed an unchangeable moment,
When a last searing conflagration shall annihilate the whole world.

Es handelt sich somit um eine Adaptierung der ersten fiinf Verse
der praefatio zum Bibelepos des Juvencus, und man kann rasch er-
kennen, welche Anpassungen vorgenommen wurden:

Textauswahl Johnson Iuvenc. praef. 1-5

Immortale nihil mundi compage tenetur Immortale nihil mundi compage tenetur

quo cunctum torrens rapiat flamma ultima non orbis, non regna hominum, nonaureaRoma;
mundum. non mare, non tellus, non-igneasideracaeli:

Non orbis, non regna, non mare, non tellus ... Nam statuit genitor rerum irreuocabile tempus

Nam statuit genitor rerum irreuocabile tempus -  quo cunctum torrens rapiat flamma ultima

immortale mundum

Die Umstellung von Vers 5 als Vers 2 in Johnsons Arrangement zer-
stort zwar den eigentlichen Sinnzusammenhang der Verse, jedoch
sucht Johnsons Komposition eher assoziative Stimmungsbilder, die
mit den unterschiedlichen Abschnitten des Textes einhergehen. Die
oben zitierte englische Ubersetzung, die Johnson seiner Kompositi-
on beifiigt, prisentiert die Verse im korrekten Sinnzusammenhang.

Juvencus steht innerhalb von Johnsons ,Navigatio“ somit Pate
fiir die Erkenntnis der Verginglichkeit. Im Anschluss an diesen
Aspekt der ,,Reise” folgt ein ruhiges Stiick mit dem Titel , Naviga-
tio* (musikalisch vermittelt es den Eindruck von ruhigem Wiegen/
Schaukeln auf dem Wasser), in dessen Text das ,,Angekommen sein*
beziehungsweise die Bitte ,,anzukommen* im Zentrum steht, bevor
die Reise mit einem Gebet (9.), der Wiederholung der Frage ,,Shall 1
(10. = 3.) und einem Segensgebet (11.) schlief3t.

In der ein Jahr spiter produzierten Fassung mit dem Titel ,,Pray-
ers of St. Brendan®, an der auch der Flétist Brian Dunning (1951~
2022)"* mitwirkte, wurden Teile aus ,,Navigatio* iibernommen und
durch neue Stiicke (die Nummern 1, 4, 6 und 7) angereichert (in der

11 Zu seiner Biographie siehe https://en.wikipedia.org/wiki/Brian_Dunning_
(flautist) [letztes Aufrufdatum 28.12.2023].

349



350 Victoria Zimmerl-Panag|

folgenden Tabelle ist in Klammern die Nummer aus der fritheren
Fassung angegeben; Nr. 10 = Juvencus):

1. Oceanus (instrumental)

2.(=9) I call to you englischer Text von Jeff Johnson

3.(=3.+10.) Shall1? englischer Text, basierend auf ,, The Pilgrim*
aus ,,A Golden Treasury Of Irish Poetry, AD
600-1200

4. Brendan’s Prayer englischer Text von Jeff Johnson mit Worten
aus einem alt-irischen Hymnus ,, The King Of
Love My Shepherd Is“

5.(=5.) The Isle of Birds (= Skellig) ~ (instrumental)

6. Jasconius (instrumental)

7. The Crystal Pillar (instrumental)

8.(=2.) 0 Redemptor nach einem lateinischen Trisagion aus dem
sechsten Jahrhundert aus Kiew

9.(=6.) The Fiery Mountain, Part 1  englischer Text von Jeff Johnson

(= Sheol)
10.(=7.) The Fiery Mountain, Part 2 lateinische Verse des Juvencus

(= Nothing Immortal)

11.(=8.) Navigatio englischer Text von Jeff Johnson

Wie in der fritheren Fassung bilden ,,Sheol“, ,,Nothing Immortal“
und ,,Navigatio“ einen aufeinander folgenden Block (9-11), der in
der spdteren Fassung Schlusspunkt der Komposition und somit der
Reise ist.

Nach diesem raschen Uberblick iiber den Aufbau und die Idee
der Komposition interessiert in unserem Zusammenhang die Frage
nach der Vertonung der Juvencusverse: Wie klingt Verginglichkeit?
Bedauerlicherweise gibt es zu der Komposition keine Noten,'? doch

12 Auskunft von Jeff Johnson via E-Mail. Johnson konnte leider nicht beantwor-
ten, wie er und Janet Chvatal zur Auswahl der Texte kamen; der zeitliche Ab-
stand zu diesem Projekt ist inzwischen zu groR.



luvencus in musica — zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert

kann man die Musik online horen.® Das Folgende versucht eine kur-
ze Werkbeschreibung, die sich auf die friihere Fassung (,,Navigatio*)
bezieht:

2.2 Analyse der Vertonung

Die Komposition beginnt mit einem liegenden Ton, zu dem Patterns
hinzutreten, die an rhythmisches Himmern einer Maschine oder
das Rattern eines Zuges und somit auch an Getriebenheit erinnern;
im Gegensatz dazu wirkt der liegende tiefe Ton nahezu apathisch. Es
folgen flotige Synthesizer-Kldnge, die eine Melodie vortragen: Zwei
offene Quintspriinge erdffnen diese (c1-gl, d1-al), als wire die Me-
lodie auf der Suche nach einem Bezugston (es folgen: es1-b-b1-al,
was eine B-Dur-Tonleiter als Bezugspunkt nahelegt). Die flotig-
streichenden Klangfarben lassen den Eindruck von Windhauch ent-
stehen. Nach plétzlichen Trommelschldgen setzt die Singstimme
ein (die folgende nach Gehdr erstellte Transkription verzichtet auf
Rhythmisierung):

>

g
>

T T t

Sopran

I T T T T T T T [ T T T T
! T T I I T I I I I I

Im-mor - - ta - le ni - hil mun - di com-pa - ge te - ne - tur

[ I I 1 o T T » T T T T I I I
I I I I T T T T I I I I I

1
I
T T T T

quo cunc-tum tor -rens ra - pi - at flam-ma ul - 6 - ma mun - - dum

In Korrespondenz zu den zuvor aufwérts gefithrten Quinten (c1-g1,
d1-al) tragen nun abwirts gefithrte Quarten (c2-g1 auf immortale
und b1-f1 auf nihil mundi, jeweils mit einer Art Wechselnote nach

13 Siehe Homepage von Jeff Johnson (https://jeffjohnsonarkmusic.bandcamp.
com/album/navigatio [letztes Aufrufdatum 01.12.2023] bzw. https://www.
youtube.com/watch?v=ecmIoKLtUU [letztes Aufrufdatum 01.12.2023]).

351



352

Victoria Zimmerl-Panag|

oben: d2 beziehungsweise c2) die Melodie, die sich bei (rapiat flam-
ma) ultima mundum iiber den bis dahin durchschrittenen Tonraum
hinaus erhebt; dies kann textausdeutend gesehen werden, indem
die ultima flamma hoher, michtiger, kriftiger ist.

Es folgt die Aufzdhlung dessen, was verganglich ist: Welt, Herr-
schaft, Meer, Land. Hier akkumuliert die Musik und macht hdérbar,
wie sich das Irdische auftiirmt, indem es sich tonal iibereinander
aufballt: non orbis erklingt dreimal wiederholt auf dem Ton c1, da-
nach non regna einen Ton héher auf d1 gemeinsam mit c1, danach
tritt mit non mare es1 hinzu und mit non tellus f1, sodass ein sehr dis-
sonanter, spannungsreicher Cluster aus Ganz- und Halbtonschrit-
ten entsteht. Die Musik macht somit fiihlbar, wie das Irdische sich
anhduft - und doch hat es keinen Bestand, wie die darauf folgende
Wiederholung des ersten Teils mit dem Hinweis auf die alles zerst6-
rende ultima flamma klar macht. Das sich Auftiirmen des Irdischen
und die im tonalen Cluster entstehende Spannung werden zusitz-
lich durch den Einsatz einer E-Gitarre musikalisch ,durchschnitten’,
die gewissermallen wie eine Kettensége alles abschneidet und die
Wiederholung des ersten Teiles begleitet.

Die Musik lduft in weiterer Folge instrumental in rhythmischen
Patterns aus, bis eine von Rhythmus, Melodik und Harmonik voll-
kommen befreite klangliche Stimmung entsteht, die mit leicht dif-
fusen Klidngen an die Akustik unter Wasser erinnert. In dieser Art
von Leere hat sich alles sozusagen aufgelost und dem Schicksal er-
geben; auch die Musik: Es gibt weder Rhythmus noch Melodie. Die
Sangerin tragt den letzten Vers auf einem einzelnen Rezitationston
vor, und der Gesang verklingt auf dreimal wiederholtem immortale
wie in einem schwindenden Echo. In weiterer Folge verschwinden
selbst die verbliebenen letzten Lauteindriicke der oben beschriebe-
nen klanglichen Stimmung (wie ,,unter Wasser*) in einem Decres-
cendo. Musikalisch wird somit nach zuvor gesetzten Spannungs-
elementen (rastlose Patterns, tonale Cluster etc.) vollkommene
Auflgsung ausgedriickt.

Die ein Jahr spiter realisierte Version (Nr. 10 von ,Journey of
St. Brendan“) ist analog strukturiert, arbeitet aber zum Teil mit
anderen Klangfarben und zum Teil mit einer anderen Abfolge von



luvencus in musica — zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert

Klangeindriicken; so setzen etwa die himmernden Patterns, die in
der fritheren Version von Beginn an zu héren sind, in der spiteren
Version erst bei der Wiederholung der ersten beiden Verse ein. Es
wurden der Musik einige ,Hirten‘ genommen, indem zum Beispiel
die schneidenden E-Gitarren-Klidnge durch Cello-Klidnge ersetzt
wurden.

3 Allen Gimbel — ,,Three Pieces for Chorus*‘

3.1 Komponist und Werk

Das zweite, eindrucksvolle Beispiel stammt vom amerikanischen
Komponisten, Pianisten und Universitdtsprofessor Allen Gimbel
(geb. 1956). Er war unter anderem Associate Professor an der
Lawrence University in Wisconsin und Chair der Institute fiir Kom-
position, Musiktheorie und Musikgeschichte. Sein Werk umfasst in
erster Linie Instrumentalkompositionen, aber auch Vokalstiicke, in
denen er unter anderem Gedichte von Hermann Hesse oder heb-
rdische Psalmtexte vertonte. 1985 schrieb er eine Komposition mit
dem Titel ,,Three Pieces for Chorus“ (Auffithrungsdauer: 15 Minu-
ten, UA: Mai 1986; enthalten auf der CD , Music of the Americas®,
1991, die heute vergriffen ist).

Dieser Komposition liegen drei lateinische Texte zugrunde:

L. Immortale nihil mundi

I1. Non est gestorum (Verse von Hildebert von Lavardin, In eccle-
siast. 1,10f.)

14 Biographische Daten und eine Ubersicht iiber seine wichtigsten Komposi-
tionen sind online zuginglich: https://view.officeapps.live.com/op/view.
aspx?src=https%3A%2F%2Farchives.evergreen.edu%2Fwebpages%2Fcurricu-
lar%2F2005-2006%2Futopia%2Fdocs%2FGimbelResume.doc [letztes Aufruf-
datum 06.11.2023].

15 Lawrence University Concert Choir unter der Leitung von Richard Bjella.

16 Non est gestorum memoratio praeteritorum / nec sunt uisuri praesentia nostra futuri.
/ Ecce silent anni quod commissere tyranni, / magnificas pompas cum nunc, obliuio
rumpas. / Sunt tituli stulti, stulta cum carne sepulti / mundi tetrarchae, praetores at-
que monarchae, / reges patricum sub claxen dice silentum. / Vilior est puluis quorum

353



354

Victoria Zimmerl-Panag|

I11. Heu! Heu! Mundi uita (Anonymus, 12. Jahrhundert, Hugo Pri-
mas beziehungsweise Bernhard von Cluny?)"

Im Zentrum dieser Texte stehen somit das Leben, Nachruhm/Er-
innerung und abermals die Verginglichkeit. Diesmal wurden aus
Juvencus’ praefatio die ersten sieben Verse in korrekter Abfolge aus-
gewdhlt (Tuvenc. praef. 1-7):

Immortale nihil mundi conpage tenetur.

Non orbis, non regna hominum, non aurea Roma,

non mare, non tellus, non ignea sidera coeli.

Nam statuit genitor rerum irreuocabile tempus,

quo cunctum torrens rapiat flamma ultima mundum. 5
Sed tamen innumeros homines sublimia facta,

et uirtutis honos in tempora longe frequentant

Die dreiteilige Komposition beginnt mit Juvencus somit mit dem
Thema der Verginglichkeit. Am Ende der sieben Verse heilt es zwar,
dass sublimia facta und uirtutis honos zumindest langen Nachruhm
bedeuten, doch dieser Gedanke wird in Gimbels Komposition mit
den darauf folgenden Versen von Hildebert zu Kohelet relativiert:
Non est gestorum memoratio praeteritorum. Daran wiederum schlief3t
sich die Klage an: ,,0h weh, mein Leben, warum erfreust du mich so,
wenn du ja doch nicht bei mir bleiben kannst, warum zwingst du
mich dich zu lieben*“ etc.

Ich war mit Allen Gimbel via E-Mail mehrmals in Kontakt und
danke ihm sehr fiir seine Offenheit und die Zusendung des Noten-

ripensibus uluis. / Spernit enim tales per quem non esurit ales. / Sic, sic bene mundana
pronuntiat omnia uana. / Ergo regalis sententia stat generalis. Siehe PL 171, 1274.

17 Chevalier 1892, 7732; Walther 1962, 7752; der im Folgenden zitierte Text gibt
die von Gimbel verwendete Fassung wieder: Heu! Heu! Mundi uita / quare me
delectas ita? / Cum non possis mecum stare, / quid me cogis te amare? / Heu! Vita
fugitiua / omni fera plus nosciua, / cum tenere te non queam, / cur seducis mentem
meam? / Heu! Vita mors uocanda, / odienda non amanda, / cum in te sint nulla bona,
/ cur expecto tua dona? / Vita mundi, res morbosa, / magis fragilis quam rosa, / cum
sis tota lacrymosa, / cur es mihi graciosa? Heu!



luvencus in musica — zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert

textes! Leider konnte auch er mir nicht mehr beantworten, wie er
zu dieser Textauswahl kam.*

Gimbel vertonte die Juvencusverse fiir vierstimmigen gemisch-
ten Chor mit Klavierbegleitung. Im Folgenden sollen die Struktur
der Komposition nachgezeichnet und die musikalischen Mittel vor-
gestellt werden, mit Hilfe derer der Textinhalt ausgedriickt wird:

3.2 Analyse der Vertonung

Die Musik beginnt mit immortale ruhig und einstimmig (die im Alt
vorgetragene Melodie wird unisono vom Klavier begleitet); im ers-
ten Takt nur auf einem einzigen Ton (d1) und in klarem Rhythmus
(vier punktierte Viertelnoten) sozusagen bestindig, doch bereits
die Takte 2 und 3 beenden diese Bestidndigkeit sowohl tonal als auch
rhythmisch. Taktwechsel machen den Bezugspunkt im Metrum un-
sicher: Nach einem 12/8-Takt finden sich je ein 2/4-,3/2-,9/8-, 6/8-
und 3/2-Takt, und wenn der Beginn tonal den Ton d1 als einen fixen
Bezugspunkt vorzugeben schien, verliert die Melodie rasch auch
tonal diesen Bezugspunkt und somit ihr ,Fundament*: Rhythmus
und Melodie sind in dieser Weise klare Ausdrucksmittel dafiir, dass
,hichts Bestand hat“ (immortale nihil). Dieser Eindruck verstirkt sich
beim schrittweisen Hinzutreten der weiteren Singstimmen (Tenor,
dann Sopran, dann Bass). Bereits der Einsatz der zweiten Stimme
(Tenor) in Takt 4 vertieft die rhythmische Labilit4t: Im Metrum des
9/8-Takts fallen die Betonungen in der synkopierten Oberstimme
auf die Schlédge 1, 3, 6 und 9, wiahrend die Unterstimme auf 1, 4 und
7 rhythmische Akzente setzt (sieche Noten auf der nichsten Seite).

Dieser Gedanke wird musikalisch weiter gesponnen und kommt
in Takt 12 mit sechsstimmigem tenetur erstmals homophon zu sei-
nem ersten Zielpunkt der Aussage.

18 Doch erzihlte er, dass diese Komposition fiir ihn eine tiefe personliche Bedeu-
tung habe. Er habe sie, kurz bevor er seine Moglichkeit zu schreiben véllig ver-
loren habe, geschrieben: 1988 habe er die Diagnose Multiple Sklerose erhalten,
was 1996 zum vélligen Verlust seiner motorischen Fihigkeiten und somit auch
zum Verlust, schreiben zu kénnen, fiihrte. Siehe dazu auch Gimbel 2009.

355



356 Victoria Zimmerl-Panag|

Moderato assai .\

Alt

Im - mor - ta - le im - -mor - fta - - - le

A
i 19 T T ]
Tenor o 1 % 1 g |
i 3 I 1]
0
¥ O Iy 19 A
A T 1 Il T 1 Il 1 Il T Il T Il T T Il T D] IRY 7]
be T i T & & Il & Il
L ¥ ¥ [ T
~— ~ ~———— ~—
—_— — _——
ni hil mun di
’ | — | —
¥ O i K r 2 .- PO Iyl I X P P 9 P ” ®
T 9 f f f s 16—f Ik Ik I —— s
T T T T Il 8 T 1 T T 2 1 | T
I I —— T I I — T
Im mor ta le ni hil mun - di

Der ndchste Abschnitt sind die Verse 2 und 3 der Juvencus-praefatio:
die Aufzdhlung alles Irdischen, das vergehen wird. Dieser ldngere
Abschnitt (20 Takte) baut sich in seinen Akkorden und seiner Dy-
namik mehr und mehr auf, ist allerdings in sich differenziert: Nach
fiinfstimmigem und rhythmisch gravitdtischem non orbis folgen
zweistimmig und damit vergleichsweise schlanker die vom Men-
schen erschaffenen Herrschaftsbereiche (non regna hominum, non
aurea Roma), bevor (die nicht vom Menschen geschaffenen Elemen-
te) Meer, Erde und Himmelsgestirne musikalisch wieder zu beacht-
licher GréRe anwachsen. (Ignea sidera) coeli erklingt letztlich sogar
achtstimmig in doppeltem Fortissimo in einem mehr als drei Okta-
ven umspannenden Akkord (fis-moll). Die nicht vom Menschen ge-
schaffenen Dinge (non orbis, non mare, non tellus, non ignea sidera coelsi)
werden hernach noch einmal wiederholt, jedoch nicht in gleicher
Weise: non orbis, non mare werden abermals achtstimmig vorgetra-
gen und der zuvor gesetzte musikalische Hohepunkt (coeli) zusitz-
lich gesteigert: Ein gewaltiger Akkord auf mare (C-Dur) umfasst vier
Oktaven und somit nahezu den gesamten Tonumfang, den mensch-
liche Stimmen chorisch iiberhaupt umfassen kénnen. Musikalisch



luvencus in musica — zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 357

ist mehr als klar ausgedriickt, wie michtig alles Irdische ist oder
zumindest erscheint. Die Erkenntnis des Verginglichen kiindigt
sich jedoch schon beim folgenden non tellus und non ignea sidera coeli
an: Mit non tellus folgt auf doppeltes Fortissimo Piano, auf Achtstim-
migkeit Vierstimmigkeit, auf grole Notenwerte folgen kleinere, auf
grofle Hohe folgt eher tiefe Tonlage, nach Akkordwechseln (fis-moll
- H-Dur - fis-moll - C-Dur - fis-moll) verharrt die Musik in fis-moll.

L_3—1 L-g1 L3I

coe - - li coe - - li coe- i coe - li non or -

UE L S ue r r—3—/ r—3—
S Hoy— : : Y
m m
bis, non ma - re, non tel-lus non ig-ne-a  si-de-ra coe-li.
n r —3—/ r—3—
T T T T N T |
A
T 1 T Il I Il 1 Il Il 1 T I | R ) 1) 1) T 1 Il 1
I I I ﬁd- ﬁd- - g#' #J o'd o 44 F‘ o
bis, non ma - re, non tel-lus, non ig-ne-a si-de-ra coe-li.
r —3— —3—
Il Il Il | [r— Il Il
T T T T T T I T I I 51 I T T I T |
T
T T 1 T Il T I T T I T 1
I I I
bis, non ma - re, non tel-lus, non ig-ne-a si-de-ra coe-li.
1 1 ] P —3 —3—
1 1
B ) o
o




358

Victoria Zimmerl-Panag|

Diese einsetzende Beruhigung bildet die Grundlage, um hernach
einen spannungsgeladenen musikalischen Gegenpol zu setzen:

Den folgenden Abschnitt, der vom vorherbestimmten Ende al-
les Irdischen handelt (Nam statuit genitor rerum irreuocabile tempus,
/ quo cunctum torrens rapiat flamma ultima mundum), leiten die Tens-
re ein, und zwar sehr hoch und abermals in doppeltem Fortissimo.
Nach einem rhythmisch zuerst noch geméRigten Beginn wird die
Deklamation schneller, und die Melodie wird in grofen, schwierig
zu singenden Spriingen gefithrt. Man vermeint férmlich einen wii-
tenden genitor rerum zu horen, der mit der ultima flamma wie mit
einem Blitz das Irdische ausloscht. Dieses ,Dreinschlagen‘ und die-
ses rasche und unerbittliche Vernichten wird durch weitere grof3e
Tonspriinge und durch eine Melodie, die innerhalb kiirzester Zeit
zwei Oktaven durcheilt, nachgezeichnet (es fiihrt die Tenére damit
auch an die Grenzen ihres Tonumfangs).

Tenor

Nam sta - tu - it ge - ni - tor re-rum ir - re-vo-ca-bi-le tem-pus
0 > —3— ’;3\ | ” ; I\
T
B o e B e S e e = '
L3 _ L 3—1
quo cunc- tum tor - rens ra- pi-at flaim- ma ul - ti - ma mun - dum

Auch dieser Abschnitt wird weiter verarbeitet. Zuerst noch poly-
phonund dissonant - die Musik driickt sozusagen Kampf und Zersto-
rung aus - finden die einzelnen Stimmen von Takt 46 an homophon
zueinander, zuerst noch in weit gespannten Akkorden, in weiterer
Folge schlief3lich unisono, tief und nahezu auf einem einzigen Ton
(cis): Die Musik féllt unter der ultima flamma gewissermafen in sich
zusammen, als hitte diese Flamme gesiegt und alles vernichtet, das
ihr zuvor in siebenstimmigen und tonal weit gespannten Akkorden
GroRe verliehen hat (die Musik stiirzt ein wie ein Haus, das als Op-



luvencus in musica — zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert

fer der Flammen letztlich in sich zusammenbricht und von dem nur
mehr die Reste glimmen); sie hat keine Kraft mehr, sich zu einer Me-
lodie aufzuschwingen oder das Deklamationstempo der vorange-
henden Takte aufrechtzuerhalten, und ergibt sich ihrem Schicksal.

subito meno mosso

Sopran
L 3—1 L—3 1 L 3 1 L—3—1 L—3—1 f& &
Nam sta-tu - it ge - ni-tor re - rum ir -re-vo-ca-bi-le tem-pus
Jr —3— —3— —3— —3— —3—
%
Alt +
N4 Nam sta-tu - it ge - ni-tor re - rum ir -re-vo-ca-bi-le tem-pus
hH il
Tenor
I vy v vy v Yy v v Yy v rryv v v r e <
L 3— 1 L3 1 L3 L 3—1 L3
Nam sta-tu-it ge - ni-tor re - ram ir -re-vo-ca-bi-le tem-pus
—3— r—3— r—3— 3 3
Il A A A I A A\ I A A A A A A A A fr—
Bass
Nam sta-tu - it ge - ni-tor re - rum ir -re-vo-ca-bi-le tem-pus
Y —3— —3 —3— —34 31 —3—0 30 m
S  — ——1 Y[ ———— e —— Po— — —
‘%"h’lll"ll%l"i%lll%I%%%I{III{I
ﬁd- o ¥ 4 Fd-'d- o o & ﬂd 4 o & 9#44& Féd
Pt S’ ~— ~— ~ L
quo cunc- tum tor- rens ra-pi-at  flam-ma ul - ti-ma  mun - dum
n —3 —37 —3— —37 37 —34 37 ~
A . K4 o r 4 I —— I ‘l I 1 I
@".h’lll"l‘lkl"llll.l{IEEE.IIILIII
Fd o ¥ 4 Fd'd o o & #é o o & C ted & S Z=
d et ~ ~— ~ >
quo cunc- tum tor- rens ra-pi-at flam-ma ul - ti-ma  mun - dum
—3 —3 —3 —3 37 —37 ST m
T — ——1 Y —— — — —]
e e e s —=E————
Fd- o ¥ 4 Fd-'d- o o & #dd- = ﬁéd- = Féd
~ el ~ ~ ~—
quo cunc- tum tor- rens ra-pi-at flam-ma ul - ti-ma  mun - dum
—3 —3— 3 —3 37 —3 37 ~
N —F T
B 5
=

quo cunc- tum tor- rens ra-pi-at  flam-ma ul - ti-ma mun - dum

359



360

Victoria Zimmerl-Panag|

Die letzten Verse handeln jedoch von Aspekten des Lebens, die dem
Vergidnglichen sozusagen entgegenstehen: sublimia facta und uirtu-
tis honos, die das Leben im Nachruhm verldangern. Dies scheint auch
der Musik gewissermallen eine neue Perspektive zu eréffnen: Nach
der Lethargie am Ende des vorigen Abschnitts setzt nun eine Stim-
me nach der anderen in kunstvoller Kompositionstechnik fugiert
wieder ein. Es folgt ein polyphoner, rhythmisch unruhiger und to-
nal dissonanter Abschnitt, in dem besonders die Melodiefiihrung in
auf- und absteigenden, um Halbtonschritte versetzten Quarten bei
den Worten sublimia facta auffillt: Es wirkt, als wiirde der Mensch
in groRen Schritten (Quartspriinge ca. im Oktavtonraum), jedoch
etwas wirr (Verschiebung der tonalen Bezugspunkte um Halbton-
schritte) durch die Welt schreiten oder vielleicht torkeln:

L) | | |
7 > T — T PRI E——

" T
. Ao I I T [ I I
Tenor gg 7 é I K S I r)é HE ] T % T

ho - mi-numsub - li - mi - a fac - - ta

IS

Letztlich vereinen sich die Stimmen wieder mehr und mehr zur Ho-
mophonie, die bei der letzten Wiederholung des Wortes facta und
bei uirtutis honos erreicht wird. Die Musik driickt hier am Ende der
insgesamt sehr aufwiihlenden Komposition eine Art Bestdndigkeit
aus: Rhythmus (lange Notenwerte) und Akkorde bleiben nun stabil,
und die Musik wird immer langsamer, als wolle sie Ewigkeit ausdrii-
cken (in tempora longe frequentant). Das Wort longe ist einstimmig auf
dem Ton e und in ganzen Notenwerten extrem ruhig vertont, bevor
am Schluss klares E-Dur die Komposition edel abschlieRt.



luvencus in musica — zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 361

Sopran
Alt

fac - ta et vir - tu - tis ho- - nos in tem-po-ra in tem - po -
Tenor

fac - ta et vir - tu - tis  ho - mnos in tem - po-ra in tem - po -
Bass P4 E— . SRR S R

fac - ta et vir - tu - tis  ho - mnos in tem - po-ra in tem - po -
h |
g T IWA T Il T T T T i
s g o5 4o J ; e i
} I I I ik 3 1 T I g~ é | — )
ra in tem - po - ra lon - ge fre - quen - tant.
H |
—T4& 1 y — I f I 1
A T r. [ i I2 O = IWA T Il r. Il Il Il T T Il T 1
T i S S ) |~ T T T T T T T 1
— z. # T
1a in tem - po - ra lon - ge fre - quen - tant.
- O [} 1% T N IS ) IS ) T T T T T )
T f o — H—— f = E——"7 i
T e 3 T } T T T Iﬂ T vﬂ 1
tem - po - ra lon - ge fre - quen - tant.
o P ——
. T 3 i) 1% T O N T T T T )
B LI I r 4 T D2 [#) I 3 = 4 IS ) IS ) T T - 1
I VA T r T I I T 1
1 e 3 11 Il I Il I 1
! = - =

ra in tem - po - ra lon - ge fre - quen - tant.



362

Victoria Zimmerl-Panag|

Literaturverzeichnis

Barret, Sam, Music and Writing: On the Compilation of Paris Biblio-
théque Nationale Lat. 1154, Early Music History 16 (1997) 55-96.

Bastiaensen, Antoon, L'antienne “Genuit puerpera regem”. Adapta-
tion liturgique d’un passage du “Paschale Carmen” de Sedulius,
Revue Bénédictine 83 (1973) 388-397.

Chevalier, Ulysse, Repertorium hymnologicum, Bd. 1, Louvain 1892.

Draheim, Joachim, Vertonungen antiker Texte vom Barock bis zur
Gegenwart (mit einer Bibliographie der Vertonungen fiir den
Zeitraum von 1700 bis 1978), Amsterdam 1981.

Draheim, Joachim, Vergil in der Musik, in: Viktor Péschl (Hrsg.),
2000 Jahre Vergil: ein Symposion. Vortrage gehalten anldRlich
des 11. Wolfenbiitteler Symposions vom 5.-7. Oktober 1982 in
der Herzog-August-Bibliothek, Wiesbaden 1983, 197-221.

Draheim, Joachim/Wille, Giinther, Horaz-Vertonungen vom Mittel-
alter bis zur Gegenwart. Eine Anthologie, Amsterdam 1985.

Gimbel, Allen, Scholarship and Quadriplegia, Music Theory Online
(A Journal of the Society for Music Theory), 15/3 (2009): https://
mtosmt.org/issues/mto.09.15.3/mto.09.15.3.gimbel.pdf [letztes
Aufrufdatum 01.12.2023].

Sedlmeier, Franz, Unterwelt, II. Biblisch: 1. Altes Testament u. Ju-
dentum, LThK 10 (*2001) 446f.

Walther, Hans, Initia carminum ac versuum Medii Aevi posterioris Lati-
norum: Alphabetisches Verzeichnis der Versanfange mittellatei-
nischer Dichtungen, G6ttingen 1969.

Zimmerl-Panagl, Victoria, Prudentius in musica - eine Spurensuche,
in: Victoria Zimmerl-Panagl/Dorothea Weber (Hrsg.), Text und
Bild. Tagungsbeitrige, Wien 2010, 333-356.

Zimmerl-Panagl, Victoria, Vertonte lateinische christliche Dich-
tung: Sedulius in musica, Wiener Humanistische Blatter 53 (2011)
59-112 (mit Audio-CD-Beilage).

Zimmerl-Panagl, Victoria, Sedulius als bisher unbeachtete Quelle
fiir Gebete der lateinischen Liturgie des Mittelalters und Uber-
legungen zu (der altkampanischen?) Praefatio 1023, Revue Béné-
dictine 127 (2017) 60-89.



363

Altithronus, flammiuomus und lucifluus:
Drei adjektivische Komposita bei
Juvencus und in der folgenden
spatantiken Dichtung

Donato De Gianni

Abstract: This paper focuses on three adjectival compounds first
attested in Juvencus (altithronus, lammiuomus and lucifluus). Whi-
le the first is a Latin adaptation of the Greek v{idgovog and it is
not known whether it was already circulating in Latin school text-
books and glossaries, the other two adjectives are certainly neolo-
gisms coined by Juvencus. The paper analyses the context of each
occurrence of the three terms in the Euangeliorum libri and iden-
tifies their possible patterns through a comparison with similar
imagery used elsewhere in the poet’s work. Morphologically, they
are based on classical models, yet on an ideological level they serve
to articulate facets of the Christian worldview. For each of these
terms, the paper traces their presence in later Late Latin poetry.
In many cases, the reuse of this lexical repertoire by later poets, as
evidenced by similarities in context and further lexical congruen-
cies, occurred through a direct engagement with the Euangeliorum
libri, facilitated by the gradual dissemination of this work in edu-
cational settings.

Key passages of this paper are:

Iuvenc. praef, 21-24; 2,53-62; 3,293-295; 4,119

Arator act. 2,528-540

Coripp. Ioh. 1,336-340; 6,270-275; 8,227-229

Ven. Fort. Mart. Mart. 2,261-266; 2,477-479; carm. app. 1,13-16
Eug. Tolet. carm. 72; 14,53-56



364

Donato De Gianni

| Einleitung

Bei der poetischen Umgestaltung des biblischen Stoffes erweist sich
Juvencus, der Vorreiter einer neuen literarischen Gattung, die den
sermo humilis der Bibel mithilfe von Ausdrucksmitteln, die mit dem
genus grande verbunden sind, neu formulieren will, als versiert dar-
in, die ornamenta terrestria linguae, die rhetorisch-sprachlichen Ele-
mente, die fiir die Einhaltung des poetischen Standards des tradi-
tionellen Epos notwendig sind, vollstdndig anzuwenden.! In diesem
Prozess der Anhebung des stilistischen Registers spielen nicht nur
der Riickgriff auf episch-klassische Einschiibe und die Wiederein-
fithrung von Junkturen und Stilelementen, die bereits in der latei-
nischen (insbesondere vergilischen) Dichtungstradition verwendet
wurden, eine entscheidende Rolle, sondern auch die ausgefeilten
synonymen Variationen von hebriischen Fachbegriffen des Hypo-
textes? und die lexikalischen Besonderheiten, unter denen einige
vom christlichen Dichter in die lateinische Literatursprache einge-
fithrte und wahrscheinlich von ihm selbst geschaffene Begriffe her-
vorstechen.’ In diesem Beitrag werden drei adjektivische Kompo-
sita analysiert, die geeignet sind, die Vielfalt und den Umfang von
Juvencus’ Wortschatz zu veranschaulichen. Die Untersuchung wird
danach auf ihr Fortbestehen in der spiteren lateinischen Poesie
ausgedehnt, um auch die Verbreitung und Rezeption der Euangelio-
rum libri nachzuzeichnen.

1 Zur Bedeutung des Ausdrucks, den Juvencus im epilogus verwendet (Iuvenc.
4,803-805 in tantum lucet mihi gratia Christi, / uersibus ut nostris diuinae gloria legis
/ ornamenta libens caperet terrestria linguae), und zur Vereinbarkeit der Treue
zur Heiligen Schrift und den rhetorisch-stilistischen Mitteln siehe Kartschoke
1975, 23-28; Roberts 1985, 74; Nazzaro 2010, 30-35; De Gianni 2020, 449.

2 Zur paraphrastischen Technik von Juvencus und den Strategien, die der Dich-
ter beim Ersetzen von biblischen Fachbegriffen anwendet, siche Simonetti Ab-
bolito 1985; Simonetti Abbolito 1986.

3 Eine Ubersicht der Neologismen von Juvencus findet sich bei Hatfield 1890, 47;
auf einem von ihnen, sinuamen, beruht De Gianni 2017. Allgemeiner zur Spra-
che von Juvencus siehe Schicho 1985.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

2 Altithronus

In den Euangeliorum libri kommt das Kompositum altithronus insge-
samt dreimal als Bezeichnung fiir Gott-Vater vor. Der erste Fall fin-
det sich im Abschnitt der praefatio, in dem Juvencus, indem er den
literarischen Topos der Unsterblichkeit des Ruhmes grofer Dichter
und der Taten ihrer Helden durch oppositionelle Funktionen? po-
lemisch variiert, die Hoffnung zum Ausdruck bringt, dass die Christi
uitalia gesta, das Thema seines Gedichts, ihm die ewige Erlosung ge-
wihren werden und er dem Weltenbrand entgehen wird (Iuvenc.
praef. 21-24):

Nec metus, ut mundi rapiant incendia secum

hoc opus; hoc etenim forsan me subtrahet igni
tunc, cum flammiuoma discendet nube coruscans
iudex, altithroni genitoris gloria, Christus.

In diesen Versen, die die Vorhersage der Ankunft des Erlésers am
Ende der Zeiten enthalten, wird das géttliche Attribut, das durch
seine Platzierung an der Penthemimeres hervorgehoben wird, den
christologischen Titeln iudex* nach- und genitoris gloria® voran-
gestellt. Interessant ist, dass das Adjektiv in dem fraglichen end-
zeitlichen Szenario neben einer anderen Bezeichnung zu finden ist,
die durch Juvencus in die lateinische Sprache aufgenommen wurde,
ndmlich dem Adjektiv flammiuomus (siehe unten), eine nicht zu-

4  Murru 1980, 140.

5 Im programmatischen Rahmen der praefatio ist Christus sowohl moralischer
Schiedsrichter als auch Literaturkritiker, wie Smolak 2000, 21 feststellt.

6  Gloria (gleichbedeutend mit der gr. §6&a) ist eines der christologischen Attri-
bute, die bereits im Neuen Testament erwihnt werden (Joh 1,14 et Verbum caro
factum est, et habitauit in nobis et uidimus gloriam eius, gloriam quasi unigeniti a
Patre plenum gratiae et ueritatis; vgl. Braun 1962, 44) und eines der am hiufigs-
ten genannten Kennzeichen des Sohnes in der lateinischen christlichen Dich-
tung; siehe zum Beispiel das Ende des Ephemeris von Ausonius (V. 81f. saluator,
deus ac dominus, mens, gloria, uerbum, / filius ex uero uerus, de lumine lumen); Ps.-
Tert. carm. adv. Marc. 1,40 (gloria uera patris, dei filius); 4,28 (illius haec uirtus,
sapientia, gloria, uerbum). Das Thema der gloria in eschatologischer Hinsicht
wird auch im nicéno-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis aus dem
Jahr 381 weiterentwickelt (kai ndAwv épxduevov ueta 86&ng kpivar {Hvtag kai
VeKkPOUG).

365



366

Donato De Gianni

fallige Wahl innerhalb des programmatischen und poetologischen
Rahmens der praefatio, als wolle der Autor die Fahigkeit veranschau-
lichen, sich den Normen der epischen Sprache auch durch lexikali-
sche Experimente anzupassen.

In der Neufassung der Szene des Besessenen von Gerasa,” die
die V. 43-74 des zweiten Buches einnimmt und sich hauptséchlich
auf die Texte von Matthdus und Markus stiitzt, komprimiert der
Paraphrast aus Griinden der Erzidhlokonomie den Dialog, in dem die
unreinen Geister Jesus fragen, ob sie von einer Schweineherde Be-
sitz ergreifen konnen, zu einer einzigen Rede des Besessenen (Iu-
venc. 2,53-62):

Isque ubi pergentem Christum per litora uidit

cum clamore ruit longeque accurrit adorans:

»Regnantis semper Domini certissima proles, 55
Oramus, ne nos solitae regionis ab oris

excutias longe tormentis excruciatos.

Nam nomen Legio est nobis multosque sub uno

nomine consociat flatus uis sola nocendi.

Cernis, ut immundi subigant haec pascua porci? 60
His saltem liceat rabiem satiare repulsam,

per patris altithroni nomen sublime rogamus.*

Die Erweiterung des Modells® beruht auf der beharrlichen Verwen-
dung rhetorischer Mittel wie Alliterationen und Polyptota, die in
fast allen Versen der gesamten Perikope® aufeinanderfolgen und
in diesem Abschnitt den Moment markieren, in dem der Besessene
den Herrn sieht und ihn anbetet. Hinzu kommen héufige Anspielun-
gen auf klassische Wortverbindungen und Stilelemente. Diese sind
deutlich erkennbar vor allem in V. 53, nach Verg. Aen. 6,684f. (is-

7 Mt 8,28-34; Mk 5,1-17; Lk 8,26-37. Matthius spricht von zwei Besessenen,
wihrend die beiden anderen Synoptiker, denen Juvencus hier folgt, nur von
einem sprechen.

8  Fiir einen genaueren Vergleich zwischen diesen Versen und Mk 5,6-12, am
dem sich Juvencus hier orientiert, vgl. Campagnuolo 1993, 66-69; Santorelli
2005, 101-103.

9  Donnini 1974-1975, 148f.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

que ubi tendentem aduersum per gramina uidit / Aenean [Anchises sieht
Aeneas)), in V. 54, einer regelrechten vergilischen Collage,”® und im
Schluss von V. 55, der die Worte aus Verg. Aen. 6,322 (Anchisa gene-
rate, deum certissima proles), die Sibylle an Aeneas richtet, aufgreift.
V. 62 (per patris altithroni nomen sublime rogamus), der die Rede
abschlieft, enthilt einen Teil von Mk 5,12 (et deprecabantur illum
spiritus illi dicentes ~ Mt 8,31 daemones autem rogabant eum dicentes)
und einen Teil der Apostrophe und Schwurformel aus Mk 5,7 (quid
mihi et tibi, Iesu, Fili Dei altissimi? Rogo te per Deum).'! Geschildert wird
die Vorstellung von der gottlichen Herrlichkeit sowohl durch die
aullerbiblische klassische Verbindung nomen sublime," die ein Ad-
jektiv enthilt, das Juvencus tiblicherweise in Bezug auf die Gottlich-
keit verwendet,* als auch durch das adjektivische Kompositum, das
begrifflich der Bedeutung des Superlativs altissimi nahe kommt, der
auch in der Vetus Latina an der Parallelstelle Lk 8,28 als alternative
Lesart zu summi belegt ist. In Tuvenc. 3,408f. (horum custodes caelesti
in sede tuentur / altithroni uultum genitoris sidera supra), wo Mt 18,10
(angeli eorum in caelis semper uident faciem patris mei, qui in caelis est)**
paraphrasiert wird, verwendet der Dichter im Hauptteil der vierten
Rede des Messias iiber die Themen der Demut und der briiderlichen
Vergebung das typisch matthdische Bild des regnum caelorum, wobei
er die Transzendenz und das Konigtum Gottes durch die Ergdnzung
des Epithetons betont, das im biblischen Text nicht vorkommt und
dazu beitrédgt, den Kontrast zwischen der Notwendigkeit der Demut
der Menschen und der GroRe der ewigen Belohnung im Himmel-

10 So stellt es fest Rodriguez Hevia 1980, 259f., der Vers ist das Ergebnis einer
Umgestaltung von drei vergilischen Formeln (georg. 4,439 cum clamore ruit
magno manicisque iacentem; Aen. 5,451 it clamor caelo primus accurrit Acestes;
2,700 adfaturque deos et sanctum sidus adorat).

11 Der Text des Markusevangeliums vor der Vulgata des Hieronymus wird zitiert
nach Jiilicher 21970.

12 Vgl. Verg. ecl. 9,27-29 Vare, tuum nomen [...] / [...] / cantantes sublime ferent ad
sidera cycni (Menalcas kiindigt den Katasterismus des Varus an); Ov. trist.
4,10,121f. tu mihi, quod rarum est, uiuo sublime dedisti / nomen.

13 Santorelli 2005, 10; Wacht 1990, 300.

14 Hier und an anderen Stellen wird der Text des Matthdusevangeliums vor der
Vulgata des Hieronymus zitiert nach Jiilicher 21972.

367



368

Donato De Gianni

reich zu betonen, das mit dem klassischen Ausdruck caelesti in sede®
bezeichnet wird, der sich in der christlichen Hexameterdichtung
durchsetzen wird, und jenseits der Sterne liegt.'

Auch wenn der Begriff erst mit Juvencus in die lateinische Li-
teratur eingeht, ist die Geschichte seines griechischen Gegenstiicks
UYidgovog viel dlter: Es taucht bereits bei Pindar auf (Nem. 4,65
gyauev VPBpévwv piav Nnpeidwv; Isthm. 6,16f. Eyw & UYPibpovov
/ KAwbBw [...] tpocevvénw, die erste Stelle bezieht sich auf eine der
Nereiden, die zweite auf die Parze Klotho) und wurde spiter nach
einem Prozess der Christianisierung paganer gottlicher Epithe-
ta'” in den christlichen Bereich von Gregor von Nazianz, in dessen
Werk es achtmal vorkommt (fiir Gott und Christus, aber auch fiir
Bischéfe und hohe Beamte),'® und als gottliches und christologi-
sches Epitheton von Nonnos von Panopolis {ibernommen.” Es ist
schwer festzustellen, ob Juvencus den Begriff selbstidndig aus einer
direkten Kenntnis des griechischen Aquivalents heraus gebildet
hat, auch weil die Frage nach den Griechischkenntnissen des ibe-
rischen Dichters grundsitzlich ungeklart ist,® oder ob er lediglich

15 Vgl bereits Ov. met. 4,447; Pont. 3,5,53; luvenc. 1,492 caelesti in sede (~ Mt 5,19);
1,703 praemia caelestis [...] sedis (~ Mt 7,21).

16 So auch in Iuvenc. 2,222. Zu Juvencus’ Paraphrase des Ausdrucks ,,Himmel-
reich (malchut shamayim, 1| Pacileia T®dV obpav@v), der fiir das Matthdus-
evangelium charakteristisch ist, verweise ich auf die Studie von Lubian 2023.

17 Liver 1979. Die Verwendung einer dhnlichen Junktur durch Juvencus und die
beiden griechischen christlichen Dichter ist ein Hinweis auf eine kulturelle Os-
mose zwischen der griechischen und der lateinischen Welt in der Spatantike
(Passi 2021—2022, 146); obwohl dies nicht bewiesen werden kann, ist nicht aus-
zuschlieRen, dass Gregors Wahl des Begriffs zumindest in irgendeiner Weise
von Juvencus’ Text beeinflusst wurde (die Mdglichkeit eines Einflusses lateini-
scher Vorbilder auf spitantike griechische Autoren erdrtert Agosti 2019, 330);
aller Wahrscheinlichkeit nach orientiert sich Nonnus direkt an Gregor (vgl.
Simelidis 2016, 300).

18 Vgl. Simelidis 2009, 235.

19 Nonn. par. 1,200; 12,104; 17,84.

20 Eine direkte Kenntnis des griechischen Textes des Neuen Testaments durch Ju-
vencus wurde zuerst von Gebser 1827 angenommen, und zwar auf der Grund-
lage der grofReren Nihe einiger Worter der poetischen Neufassung zur grie-
chischen Version (einige Beispiele finden sich passim auch bei Kievitz 1940; De
Wit 1947; Réttger 1996, 10 Anm. 2; 35; 125). Die These wurde jedoch u.a. von
Green 2006, 385-390 infrage gestellt, der zwar nicht ausschlief3t, dass der Dich-



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

einem Wort, das zu seiner Zeit bereits im Umlauf war, vielleicht in
Lexika und Schulhandbiichern, literarische Geltung verlieh.?! Fiir
die lateinische Sprache kann altithronus mit dhnlichen Zusammen-
setzungen verglichen werden, die das gleiche Adjektiv als ersten
Bestandteil haben und der gleichen Ubertragung von paganen Gott-
heiten auf den christlichen Gott unterzogen werden - wie altito-
nans, das von Ennius als Titel fiir Jupiter in die Dichtung eingefiihrt
und Jahrhunderte spiter von Eugenius von Toledo christianisiert
wurde,” aber bei Juvencus nicht belegt ist, der die nicht-zusam-
mengesetzte Form Tonans als theologische Bezeichnung benutzt.”
Auf begrifflicher Ebene mag die Wahl des Ausdrucks des christli-
chen Dichters durch alt- und neutestamentliche Verweise auf den
gottlichen Thron in den himmlischen Héhen und durch biblische
Beschreibungen des Sitzes selbst beeinflusst worden sein, wie zum
Beispiel durch Jes 6,1 (uidi Dominum Sabaoth sedentem super thronum
altum (Vetus Latina) ~ LXX €i8ov tov KOpiov kadrjuevov émi Opdvou
UYnAoD kai énnpuévov).

In der spiteren lateinischen Dichtung ist, abgesehen von CLE
1448 = ILCV 1629, dessen Datierung unsicher ist und wo der Begriff

ter eine gewisse Vertrautheit mit der griechischen Terminologie besaR, sei es
durch Bibelexegese oder miindlichen Vortrag, aber zu dem Schluss kommt,
dass die von den Forschern genannten Fille nicht eindeutig sind und dass vie-
le der besprochenen Beispiele auf eine der vielen lateinischen Fassungen des
biblischen Textes zuriickgefiithrt werden kénnen, die dem Vorbild am nichs-
ten sind.

21 Die erste bekannte Erwdhnung des zusammengesetzten Adjektivs in einer
Grammatik stammt jedoch aus der frithmittelalterlichen Zeit und findet sich
in den Quaestiones grammaticae des Codex Bernensis 83, einer Sammlung, die
im zehnten Jahrhundert verfasst wurde. Neben altithronus wird dort auch cel-
sithronus erwahnt, ein Wort, das erst ab der frithmittelalterlichen lateinischen
Literatur dokumentiert ist (Gramm. suppl. 185,5 ‘altithronus’, ‘celsithronus’ al-
tum thronum habens et celsum thronum habens).

22 Enn. ann. 554 Sk.; Cic. carm. frg. 6,36; Lucr. 5,745; Eug. Tolet. carm. 1,17.

23 Der Gebrauch dieses Epithetons wird auch durch zahlreiche alttestamentliche
Passagen gestiitzt, in denen der Donner mit Gott und seinen Offenbarungen in
Beziehung gesetzt wird (vgl. 2 Sam 22,14; Tjob 37,5).

24 Das Bild des Throns erscheint auch in einer Anmerkung, die Juvencus der
Paraphrase von Mt 5,15 hinzufiigt, um zu erkldren, dass es die Aufgabe des
Gldubigen ist, den Vater zu preisen (Iuvenc. 1,482 celsi thronus est cui regia caeli).

369



370

Donato De Gianni

nur durch Konjektur rekonstruiert werden kann,? eine der ersten
Wiederverwendungen des Begriffs eine kurze metrische Inschrift,
bei der es sich nicht um eine Grabinschrift handelt und die auf das
Pontifikat des Symmachus (498-514) datiert werden kann (ICVR II
4134):

Per me s(a)ec(u)la diu renouauit prodita Christus
funderet in ligno patulo cum sanguinis ostrum
filius altithroni regis rex ipse perennis

poena grauis fueram nunc sum uictoria cosmi.

Die Inschrift entfaltet eine mystische Verbindung zwischen der
Eucharistie und dem Opfer Christi am Kreuz, der als filius altithroni
regis rex ipse perennis (V. 3) bezeichnet wird, wobei das Polyptoton
eindringlich das Motiv der Mitregentschaft und der Herrschaft von
Vater und Sohn hervorhebt. Es ist nicht ohne Bedeutung, dass der
Verfasser der Inschrift das Adjektiv, das die gottliche Souveranitit
ausdriickt, dem Begriff lignum an der gleichen Position des Hexa-
meters im vorhergehenden Vers, jeweils vor der Penthemimeres,
gegeniiberstellt, um die zentrale Rolle des Kreuzes im Heilsplan mit
einem mdoglichen, impliziten Hinweis auf das staurologische Thema
aus Ps 95,10 (Dominus regnauit a ligno)* zu betonen.

25 Die (wahrscheinlich aus dem fiinften/sechsten Jahrhundert stammende) met-
rische Inschrift in vierzehn Versen (V. 1f.: ein elegisches Distichon; V. 3-6: He-
xameter; V. 7-14: elegische Distichen) ist {iberliefert in einem Manuskript des
neunten Jahrhunderts und weist an mehreren Stellen Liicken auf. In der ab-
schlieRenden Passage (V. 9-14 hanc tibi, Chr(ist)e, sede(m) parat - en gra(tia) prisci
/ quam uulneris guttis abluas alma rubris / Eusebius inuexit hinc te beata, sacerdos,
/ [altiJtron(i) m(a)t(e)r currens ab arce poli. / Culmine mira nota q(uae) quisq(uis)
praespicis intrans, / nec ope leuitae mi l(a)ede dicata Meli) ist der Begriff altithroni
in V. 12 eine Konjektur von Giovanni Battista de Rossi (ICVR I, p. 46), die von
Biicheler 1897, 691 iibernommen wurde. Fiir beide ist die Inschrift der Mutter
Gottes gewidmet. Gil 1978, 113-119 berichtigt das gesamte Gedicht jedoch in
deutlich anderer Weise und schlégt in diesem letzten Teil einen Bezug auf die
Mirtyrin Engratia mit der alternativen Korrektur aeterni in V. 12 vor (V. 9-14
quam uulneris guttis abluas, alma, rubris. / Eusebius inuexit huc te, beata, sacerdos, /
aeterni martir currens ad arce poli. / Culmine mira uota que quisquis prespicis intrans,
/ hec ope leuite Mileti dedicat).

26 Der Ausdruck a ligno ist eine christliche Interpolation, die sich bereits in den
frithen Jahrhunderten etabliert hatte und als authentisch betrachtet wurde



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

Am hiufigsten (siebenmal) kommt das Wort jedoch bei Venantius
Fortunatus vor, der es sowohl als Adjektiv?” als auch als Substantiv
verwendet und sich dabei auf Gott und Christus bezieht.? Insbeson-
dere scheint der eschatologische Kontext von Juvencus’ praefatio die
Verwendung des Begriffs in der Bezugnahme auf die Wiederkunft
des Herrn und den Tag des Jiingsten Gerichts zu beeinflussen (Ven.
Fort. Mart. 2,477-479):

Fer pietatis opem misero miserando misertor,
rector ut altithronus cum uenerit arbiter orbis,
tu memor obtineas delicti obliuia nostri.

In dieser Passage, die in V. 477 durch die dreifache figura etymologi-
ca bereichert wird und in der synkopierten Form des nomen agentis
gipfelt,” bevorzugt Venantius anstelle von iudex aus dem Text von
Juvencus den Ausdruck arbiter orbis, den er auch an anderer Stelle in
seinen Gedichten verwendet,* um die Rolle des Erldsers als Richter
am Tag des Jiingsten Gerichts zu bezeichnen.

Aus demselben Vers der praefatio stammt auch der einzige Beleg
fiir diesen Begriff bei Eugenius von Toledo (carm. 14,53-56):

Iudicis altithroni iam tristis cerno tribunal,
cuius ad intuitum cuncta creata tremunt.

Substernit niueas caelorum turba coronas 55
et titubante genu proruit ante thronum.

Mit diesen beiden Distichen, die zum Lamentum de aduentu pro-
priae senectutis, dem langsten Gedicht des Libellus carminum von

(vgl. Otranto 1979, 150-157). Diese Formulierung war Gegenstand von Kon-
troversen unter Kommentatoren und Apologeten: Justinus (dial. 73) hatte die
Juden beschuldigt, diesen Ausdruck entfernt zu haben, um die messianische
Bedeutung des Psalms zu entkriften. Die lateinischen christlichen Autoren zi-
tieren den Psalm gemiR der Version des Psalterium Romanum (Tert. adv. Tud.
10,11; Comm. apol. 295; Aug. in psalm. 95,2; 11; Greg. Tur. Franc. 6,5).

27 Ven. Fort. Mart. 1,1; 2,478; 3,482; carm. 10,10,26.

28 Ven. Fort. Mart. 2,263; 328; carm. 10,6,1.

29 Die Form misertor findet sich auch in Hesych. in lev. 25,8-13 p. 1113A.

30 Ven. Fort. carm. 2,14,26; 4,26,91.

371



372

Donato De Gianni

Eugenius,* gehdren, fiigt der Dichter nach dem Abschnitt, der der
lamentatio iiber den Tod und dem Motiv des pauor im Hinblick auf
das Endgericht gewidmet ist (V. 43-52), eine Darstellung der uisio
des gottlichen Gerichts ein. In dieser beschreibenden Passage, die
sich im Wesentlichen auf Offb 4,10 bezieht* und dabei poetische Bil-
der und Motive der fritheren spitantiken Literatur aufgreift,” deu-
tet die Junktur, die V. 53 einleitet, auf den apokalyptischen Kontext
des vorangegangenen Textes von Juvencus hin. Dort ist das Epithe-
ton im Nominativ auf Christus bezogen. Durch dessen Verwendung
zu Beginn von V. 53 ist Eugenius’ direkter Riickgriff auf die praefatio
der Euangeliorum libri belegt, einem Werk, von dem im betrachteten
Gedicht und in der gesamten Sammlung des Eugenius auch andere
(und bedeutendere) Ankldnge zu finden sind.**

31 Das Gedicht umfasst insgesamt 80 Verse (V. 1-6: elegische Distichen; V. 7-36:
Jamben; V. 37-80: elegische Distichen); es ist in der Forschung umstritten, ob
das Gedicht 14b (20 Verse in sapphischen Strophen) den abschlieRenden Teil
des vorangehenden Gedichts bildet, wie in der Ausgabe von Vollmer 1905 an-
gegeben, oder ob es als eigenstindiger Text betrachtet werden sollte, wie vom
letzten Herausgeber Alberto 2005 vorgeschlagen (siehe auch Alberto 1999,
310f.).

32 Vgl. Offb 4,10 procident uiginti quattuor seniores ante sedentem in throno [...] et mit-
tent coronas suas ante thronum. Eugenius ersetzt den Hinweis auf die 24 Altesten
des biblischen Textes durch den weniger spezifischen Hinweis auf eine caelo-
rum turba (V. 55), um die Gesamtheit der seligen Seelen darzustellen.

33 Fiir V. 54 kann ein rein formaler Vergleich vorgeschlagen werden mit Prud.
ham. 913 liber ad intuitum sensuque oculisque peragrans und Drac. satisf. 82 cunc-
ta creanda parans, cuncta creata fouens. Zum Ausdruch niueas [...] coronas aus V.
55 siehe auch Paul. Nol. nat. 6,145-148 Dolveck (= carm. 18 Hartel) tum niuea
sacrum caput ornauere corond, / sed tamen et roseam Pater addidit indice Christo
/ purpureoque habitu niueos duplicauit amictus. Fiir die Darstellung der Nieder-
werfung der Seligen vor dem Thron des Allerhchsten und den Hinweis auf
ihre weilen Kronen schldgt Pilarski 2023, 333f. zudem einen Vergleich mit
einem Abschnitt aus dem anonymen Carmen ad Flauium Felicem de resurrectione
mortuorum vor, in dem die Epiphanie des Herrn am Tag des Jiingsten Gerichts
beschrieben wird (V. 180-184 beatisque suis comitatus uatibus extat [sc. Dominus],
/ clara quibus niueis effulgent tempora taenis. / lamque sacerdotes nitidis in uestibus
adsunt / gestantes rutilas praemia uitae coronas / submissique omnes genibusque re-
flexis adorant).

34 Z.B.V.32uana mundi gaudia (vgl. Tuvenc. 4,32); V. 79 tu reddis praemia iustis (vgl.
Iuvenc. 4,303). Ein allgemeiner Bezug auf Parallelstellen bei Juvencus in den



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 373

3 Flammiuomus

Fiir den Kompositatyp auf -uomus, bei dem der erste Wortbestand-
teil ein Substantiv ist, gibt es eine relativ begrenzte und, soweit be-
kannt, auf die lateinische Literatur der Spitantike und des Friih-
mittelalters beschriankte Anzahl von Belegen - beginnend bei
Juvencus.* Weit verbreiteter sind jedoch andere Kompositatypen,
bei denen flamma als erster, substantivischer Wortbestandteil vor-
kommt,* ein Typ, der in den Euangeliorum libri durch die beiden Ha-
paxlegomena flammicomans® und flammipes® vertreten ist.

Wie bereits erwdhnt bezeichnet in den V. 23f. der praefatio (cum
flammiuoma discendet nube coruscans / iudex) das Adjektiv, ein Ha-
paxlegomenon fiir das gesamte Gedicht, die feurige Wolke, auf der
der ewige Richter am Ende der Zeiten sitzen wird. Damit wird auf
das Feuer hingewiesen, das mit dem Motiv des Weltenbrandes ver-
bunden ist, welches in der praefatio durch die Wiederholung von
Begriffen und Ausdriicken wie torrens [...] flamma (V. 5), incendia (V.
21) und igni (V. 22) betont wird. Im weiteren Sinne wird auch das
semantische Feld des Lichts angesprochen, das durch den Bezug auf

carmina von Eugenius findet sich im index fontium der Ausgabe von Alberto
2005, 427.

35 Bader 1962, 112f.; er weist jedoch félschlicherweise das Kompositum felliuomus
Juvencus zu, das jedoch stattdessen meines Wissens in Paul. Aquil. c. Fel. 1,30
zu finden ist.

36 Z.B.flammicomus (Avien. orb. terr. 1088; Prud. psych. 775); flammicremus (Ven.
Fort. carm. 1,15,47); flammifer (bereits in Enn. scaen. 29 Vahlen? [= 27 Ribbeck?;
25 Jocelyn)); flammifluus (Tiberian. carm. 4,19; Aug. serm. 150,1 Mai); flammiger
(Lucan. 1,415; Val. FL. 5,581); flammipotens (Drac. laud. dei 3,397; Romul. 6,5).

37 Iuvenc. 4,201 ornatu adcinctae taedarum flammicomantum, mit dem Kommentar
ad loc. bei De Gianni 2020, 183; das Adjektiv ist belegt als Variante in der Uber-
lieferung von Prud. apoth. 495 armiger e cuneo puerorum flauicomantum.

38 Tuvenc. 2,545f. Helias, quondam quem turbine missa corusco / flammipedum rapuit
simulatio quadriiugorum; die Darstellung von Elias, der in einem feurigen Wir-
bel in den Himmel aufgenommen wird - eine Ergdnzung zum Hypotext (Mt
11,14), die aus 2 Sam 2,11 (ecce currus igneus et equi ignei diuiserunt utrumque
et ascendit Helias per turbinem in caelum) iibernommen ist - erinnert formal an
die Darstellung Hannibals, der mit Mars verglichen wird in Sil. 1,434 belligero
rapitur curru telumque coruscans: Es ist zu beachten, dass das zusammengesetz-
te Adjektiv flammipedum im feierlich epischen Ton ,,0ltre a mantenere la sim-
metria con il composto belligero che apre il verso siliano, corrisponde anche a
cornipedum, sempre in incipit nel vicino v. 436 dei Punica* (Colombi 2011, 173).



374

Donato De Gianni

ignea sidera (V. 3) und das Partizip coruscans (V. 23) evoziert wird,
das ebenso wie das durch den Wortstamm verwandte Adjektiv co-
ruscus oft den Glanz der gottlichen Erscheinung bezeichnet.*® Wenn
diese apokalyptische Darstellung streng genommen die Lehre der
ekmupwolg widerspiegelt, die bereits im Neuen Testament*® mit dem
Jiingsten Gericht in Verbindung gebracht und in der Exegese des
Origenes voll entfaltet wird,** kann das Detail der feurigen Wolke,
aus der sich die gottliche Macht manifestiert, in diesem Fall auch
an die traditionelle Tkonographie des donnernden Jupiters erin-
nern, dessen Blitz den Wolkenvorhang durchbohrt, wie ein mogli-
cher Vergleich mit Hor. carm. 1,34,5f. nahelegt: namque Diespiter /
igni corusco nubila diuidens.*? Zur Wahl der beiden Wortbestandteile
bei der Bildung des Kompositums ist schlieBlich anzumerken, dass
die Kombination desselben Substantivs und desselben Verbs sowohl
in der Poesie als auch in der Prosa hiufig vorkommt, um den Aus-
bruch von Vulkanen* oder das Ausstrémen von Feuer im Allgemei-

39 Juvencus verwendet das stammverwandte Adjektiv coruscus sowohl fiir das Er-
eignis der Verkldrung (luvenc. 3,321f.) als auch fiir die bereits erwdhnte Him-
melfahrt des Elias (Iuvenc. 2,545).

40 2 Petr 3,7 oi 8¢ viv ovpavol kai 1 yij T® avTd Adyw tebnoavpiopévorl eiciv
TUPL, TNPOVUEVOL EIG r']pépav kpioewg kal (’xnw)\siotg OV &GEBG)V (’xvepu'mwv
siehe auch 2 Clem. 16,3 ywcocmets 8¢, 6T Epxetan nSn n npepa Mg prswq
g K)uBavog Koaopsvoq, kal Takfoovtal Tveg TOV ovpavwv kal oo 1 Y 0g
HOMPog £mi mupl tnkduevog und Herm. vis. 4,3,3 8¢l OV kdopov todtov di
afpatog Kai Tupog drdAAvcbat.

41 Orig. Cels. 4,12f. und insbesondere comm. ser. in Matth. 56 (GCS, p. 129,24f.),
wo der Kommentator das Feuer, das die Welt auflésen wird, mit dem Feuer
vergleicht, das Sodom zerstdrte; nach Colombi 1997, 21f. wurde dieser Kom-
mentar des Origenes zu Mt 24,35, wo keine spezifischen Anspielungen auf Feu-
er vorhanden sind, von Juvencus bei der poetischen Neufassung des gleichen
Matthdusverses in Iuvenc. 4,161f. haec tellus caelumque super soluentur in ignes,
/ sed mea non umquam soluentur ab ordine dicta beriicksichtigt, sieche auch den
Kommentar ad loc. bei De Gianni 2020, 162f.

42 Nazzaro 2010, 24 Anm. 51.

43 Z.B. Ov. Ibis 598; Sen. Phoen. 598. Auf dieses Bild aus der praefatio verweist,
mehr oder weniger explizit, auch der Ausdruck torrens flamma (V. 5), der
wahrscheinlich aus Verg. Aen. 6,550 flammis [...] torrentibus iiber den Fluss
Phlegethon iibernommen wurde. Dieser Ausdruck ist sowohl als ,,glithende
Flamme* als auch als ,,Feuerfluss“ zu verstehen, ,,alla stregua del flusso lavico
di un vulcano in eruzione* (Nazzaro 2010, 17 Anm. 21).



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

nen zu beschreiben (auch mit metaphorischen und allegorischen
Bedeutungen).* Die Tendenz des Dichters zu adjektivischen Kom-
posita, bei denen der erste Wortteil ein Substantiv ist, das das Feuer
bezeichnet, um die Farbe der Wolken in verschiedenen Zusammen-
hingen zu charakterisieren, die gottliche Erscheinungen betreffen,
wird durch die Verwendung von ignicolorus bestétigt. Dieser Begriff
wurde von Juvencus in zwei Passagen des vierten Buches verwen-
det, die die Prophezeiung der Wiederkehr des Erlosers betreffen.*
Der Begriff ist tatsdchlich nur in den Euangeliorum libri belegt und
wird danach nicht mehr verwendet; ein griechisches Parallelwort
ist, wie von André angegeben,* mupixpwg bei Alcidamas.”

Der Begriff flammiuomus ldsst sich in vielféltigen, sowohl
wortlichen als auch ibertragenen Bedeutungen verwenden, die
iiberwiegend, aber nicht ausschlieBlich, mit astronomischen und
klimatischen Aspekten verbunden sind, in Kontexten also, die weit
von der praefatio des Juvencus entfernt sind.*® Dies wird durch die
folgenden spitlateinischen Belege gezeigt,” die alle poetisch sind,

44 Verg. Aen. 8,680f. (die Flammen der Herrlichkeit, die aus den Schlifen des
Augustus ziingeln, dargestellt auf dem Schild des Aeneas); Ov. met. 5,353 (Ty-
phon), etc.

45 Tuvenc. 4,154-156 omnigenasque tribus defletio iugis / urgebit, ueniet cum nubibus
ignicoloris / maiestate potens hominis per sidera natus (Mt 24,30 uidebunt filium ho-
minis uenientem in nubibus caeli cum uirtute multa et maiestate); 557-559 ueniet
uobis uisenda per auras / maiestas prolis hominis, cum dextera sanctae / uirtuti adsi-
det sub nubibus ignicoloris (Mt 26,64 uidebitis filium hominis sedentem ad dexteram
uirtutis et uenientem cum nubibus caeli), mit den Anmerkungen von De Gianni
2020, 159.

46 André 1949, 231.

47  Zitiert wird Alcidamas’ tupixpwg in Arist. rhet. 3,3,1 kai w¢ AAk1Sdpag “pévoug
HEV TNV YuxnV TANpovpévny, TupixpwV O TV SYv yryvouévnv”.

48 Genauer ahmt die Verse der praefatio hingegen Hrabanus Maurus in einer
Passage von carm. 13 nach, die die Riickkehr des Herrn am Tag des Jiingsten
Gerichts beschreibt (V. 47f. lammiuoma ueniet Dominus cum nube coruscans, / ac-
taque cum uerbis discutiet hominum); sieche auRerdem in der Appendix der carmi-
na desselben Dichters eine Passage des Himmelfahrtshymnus (Hraban. carm.
app. 9,5f. ut cum flammiuoma nube reuerteris, / occulta hominum pandere iudicans).

49 Ich beschrinke mich darauf, hier den Fall von AL 873b R.?zu vermerken, des-
sen Datierung unsicher ist (Baiarum dum forte capit sub mollibus umbris / fes-
sus Amor somnum murmure captus aquae, / ipsa facem accurrens gelida celauit in
unda, / ut ueteres flammas uindicet, alma Venus. / Quum primum liquor ille aeternos

375



376

Donato De Gianni

concipit ignes; / igne nouo (quisnam crederet?) arsit aqua. / Flammiuomis igitur fu-
mant haec balnea lymphis, / quod facula una omnes uincit Amoris aquas), nicht ver-
zeichnet wird dies von Bacherler in ThLL 873,59-65, jedoch aufgefiihrt unter
den spidtantiken Belegen des Lemmas in einigen der konsultierten digitalen
Datenbanken (Poetria Nova, Musisque Deoque). Das kurze Gedicht (vier elegische
Distichen), das Riese 21906, 319 unter den Carmina codicum recentium einordne-
te, wird im Codex Riccardianus 2939 aus dem 15. Jahrhundert {iberliefert, wie
man dem Apparat von Baehrens 1882, 438 entnehmen kann. Baehrens erklart,
dass er es erstmals verdffentlicht habe und nummeriert es mit der Nummer
544, Das Gedicht wurde tatsdchlich bereits 1533 unter der Sigle ,,N.C.A.“ (Nico-
lai Comitis Archii) verdffentlicht, in einer Appendix epigrammatica verschiedener
Autoren zum Werk De Partu Virginis von Iacopo Sannazaro (Actii Synceri Sanna-
zarii De Partu Virginis libri I11 [...], Venetiis, 1533, c. 97v). Es wurde spiter in einer
Numeri-Ausgabe des Humanisten Nicold D’Arco (Arco, ca. 1492 - Mantua, ca.
1546), einer Sammlung von Gedichten, die hauptséchlich im Codex Laurentia-
nus Ashb. 266 iiberliefert ist (wo das Epigramm auf f. 131v zu finden ist), ver-
Sffentlicht. Nach der editio princeps aus Mantua, herausgegeben von Giovanni
Fruticeno und Stefano Laureo (Mantua 1546), und zwei Ausgaben aus dem 18.
Jahrhundert (Hieronymi Fracastorii Veronensis, Adami Fumani Canonici Veronensis,
et Nicolai Archii Comitis Carminum Editio II, Patavii 1739 und Nicolai Archii Comitis
Numerorum Libri IV, Quartus ex codice Autographo nunc primum prodit, Veronae
1762) wurde das Werk kiirzlich von Welber 1996 veréffentlicht, wo das Epi-
gramm die Nummer 218 trégt. Es handelt sich um ein aitiologisches Gedicht
iber die Wiarme der Thermalquellen von Baiae, ein Thema, das in der spitan-
tiken lateinischen Epigrammdichtung (siehe AL 265 SB = 271 R.? von Regianus)
und der griechischen Dichtung behandelt wird. Ein dhnliches Aitiologie-The-
ma findet sich in einem Gedicht von Marianus Scholasticus, das sich jedoch
auf eine Quelle namens , Eros“ bezieht (AG 9,627). Es ist unklar, ob das Gedicht
von Nicolo D’Arco als Nachahmung lateinischer und griechischer Vorbilder
verfasst wurde (so Gamberini 2023, 83) oder ob es ilter ist (Hutton 1941, 387-
389). Im abschlieRenden Distichon, das die Verbindung zwischen der Hitze
der Quellen von Baiae und dem Motiv der unausléschlichen Fackel von Cupido
beschreibt, wird das bereits von Zenodotos von Ephesos im dritten Jahrhun-
dert v.Chr. behandelte Thema (AG 16,14 tig yAOPag tov "Epwta mapd kpriviov
£0nxkev, oiduevog mavoev Tovto to mlp Udatt;) aufgegriffen und in spiteren
Epochen in verschiedenen Formen erneut formuliert (AL 342 SB = 347 R.2 De
sigillo Cupidinis aquas fundentis: Igne salutifero Veneris puer omnia flammans / pro
facibus proprias arte ministrat aquas). Eine Sammlung dhnlicher Stellen findet
sich bei Busch 1999, 354-357. Fiir das Thema der Thermalquellen bei Regianus
und Marianus Scholasticus siehe besonders Tempone 2011. Im siebten Vers
wird nach der Transkription von Welber im Codex Ashb. 266 accensis gelesen.
In den gedruckten Ausgaben des Gedichts von Nicold D’Arco wird hingegen
ignitis gelesen, wihrend, wie auch von Volpi in der Ausgabe von 1739, S. 263,
angegeben, flammiuomis, das im Codex Riccardianus erscheint, in der Druck-
ausgabe von 1533 gelesen wird.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

mit Ausnahme einer Passage aus dem De nuptiis Philologiae et Mercu-
rii von Martianus Capella, wo der Prosaautor das Wort im Zusam-
menhang mit Saturn auf die Schlange bezieht, die ihren eigenen
Schwanz verschlingt, und zwar in einer Glosse, die eine etymologi-
sche Erkldrung des griechischen Begriffs o0poPdpog bietet, der sich
in Magie-Papyri (PMG 1,146; 7,587; 36,184) findet.*

In einem exegetisch-lehrmiRigen Exkurs, der in die Paraphrase
von Apg 18,1-18 eingefiigt ist, fiigt Arator eine ausgefeilte allegori-
sche Deutung der Taufe ein, beginnend mit dem Namen Aquila, des
Freundes, bei dem der Apostel Paulus wihrend seiner Reise nach
Korinth verweilt (Arator act. 2,528-540):

[...] Aquilae natura fidelis

sponte gerit quod forma tenet; nam debilis aeuo

et declinatis senior iam uisibus ales 530
flammiuomo sub sole iacet pennasque grauatas

eius in igne fouet nocturnaque lumina pandit

atque oculos radiis ardentibus ingerit aegros

ad ueterem reditura diem; sic dona caloris

languida sumit auis, cuius de fomite uires 535
accipit et prisci reparat dispendia saecli;

cui ne sola forent quae feruidus incutit aestus

per laticum purganda uadum, ter mergitur undis

et senium deponit aquis iuuenemque decoris

effigiem de fonte leuat. [...] 540

Das Gleichnis vom Adler, der alt und schwach seine Kraft wieder-
erlangt, indem er die Sonnenstrahlen betrachtet und sich dann
dreimal ins Wasser stiirzt, insgesamt inspiriert vom Physiologus,!

50 Mart. Cap. 1,70 praetendebat dextra flammiuomum quendam draconem caudae suae
ultima deuorantem, quem credebant anni numerum nomine perdocere. Die Selten-
heit des Adjektivs und dessen erste Erwdhnung bei Juvencus werden im Kom-
mentar von Shanzer 1986, 154-158 nicht erwihnt. Zu dieser Stelle, die als Bei-
spiel fiir die Tendenz von Martianus Capella gilt, erklirende Glossen in den
Text einzufiigen, siehe Cristante 2010, 73.

51 Physiol. rec. B 8,2-9 (ed. F.J. Carmody 1939, 19,3f.) Physiologus dicit aquilam talem
habere naturam: cum senuerit, grauantur alae eius, et obducuntur oculi eius caligine;
tunc quaerit fontem aquae, et contra eum fontem euolat in altum usque ad aerem solis,

377



378

Donato De Gianni

veranschaulicht die Wiedergeburt des Glaubigen in der Taufe, der
durch den Glauben und das Licht der Gnade wiedergeboren und er-
neuert wird, ein Motiv, das den zweiten Teil des Exkurses von Arator
einnimmt (act. 2,540-568). Das zusammengesetzte Adjektiv, durch
das die Verbindung zwischen Feuer oder Flammen und der Sonne
- ein Topos in literarischen und ikonografischen Darstellungen -
evoziert wird,” vergrofRert die Dichte von Verweisen auf die Wér-
me (in igne fouet, V. 532; radiis ardentibus, V. 533; dona caloris, V. 534;
feruidus [...] aestus, V. 537). Diese Verweise sind zahlreicher als im
Prosavorbild, wo sie im Wesentlichen auf die Verben incendit und
comburit beschrankt sind. Die Wahl des ungewd6hnlichen Attributs
lenkt effektiv die Aufmerksamkeit auf das Bild der Sonne, das in der
zweiten Hilfte des Textes (Arator act. 2,541-543 cum ueri lumine Solis
/ tangimur, antiqui contagia soluimus aeui / accedente fide) aufgegriffen
und in eindeutig christologischen Begriffen ausgefiihrt wird, wobei
auf die Allegorie des Sol iustitiae aus Mal 4,2 verwiesen wird, die im
Text des Physiologus zitiert wird.

In der Iohannis von Coripp gibt es drei Belege. Am Ende einer
langen und ausfiihrlichen Beschreibung des Brandes, den die auf-
stdndischen Mauren in den Stddten Afrikas gelegt haben, zieht der
Dichter einen Vergleich mit dem Mythos von Phaethon, der bei sei-

et ibi incendit alas suas, et caliginem oculorum comburit de radio solis; tunc demum
descendens ad fontem trina uice se mergit, et statim renouatur tota, ita ut alarum
uigore et oculorum splendore multum melius renouetur. Ergo et tu, homo, siue Iudaeus
siue gentilis, qui uestimentum habes uetus (vgl. Eph 4,22), et caligantur oculi cordis
tui, quaere spiritalem fontem Domini, qui dixit: Nisi quis renatus fuerit ex aqua et Spi-
ritu sancto, non potest intrare in regnum Dei caelorum (Joh 3,5). Nisi ergo: Baptizatus
fueris in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti (Mt 28,19), et sustuleris oculos cordis
tui ad Dominum, qui est Sol iustitiae (Mal 4,2), non renouabitur ut aquilae iuuentus
tua (Ps 102,5); der Einfluss dieser Quelle auf Arator wurde herausgestellt von
Hillier 1993, 184; 189-190.

52 Siehe z.B. die Attribute flammeus und igneus als Epitheta der Sonne (ThLL VI
870,8ff.; VII 283,40ff.).

53 Ichglaube, dass im sakramentalen Kontext auch das symbolische Potential der
Flammen in Bezug auf den Heiligen Geist nicht vernachlissigt werden sollte
(Arator act. 1,138-140 res maxima cogit / nec reticere diu quid sit quod Spiritus al-
mus / his datur in flamma).



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

ner rasanten, zerstorerischen Fahrt mit dem Sonnenwagen die Erde
verbrennt und verwiistet (Ioh. 1,336-340):

Haud aliter Phaethon cunctis e partibus orbis

non bene concesso succenderat omnia curru

flammiuomis raptatus equis, ni fulmine summo

omnipotens genitor, terras miseratus, anhelos

disiunxisset equos, restinguens ignibus ignem. 340

Wie gezeigt worden ist, ist in der Passage deutlich der Einfluss (so-
wohl thematisch-strukturell als auch verbal) des zweiten Buches
der Metamorphoses Ovids erkennbar, den Coripp auf recht offensicht-
liche Weise aufgreift (V. 336f. ~ Ov. met. 2,227f. tum uero Phaethon
cunctis e partibus orbem / adspicit accensum; V. 339f. ~ Ov. met. 2,304f.
at pater omnipotens, superos testatus et ipsum / qui dederat currus, nisi
opem ferat; 2,313 et saeuis compescuit ignibus ignes), wobei er jedoch
eine eigene ,,‘'moralising’ note, by the words non bene and, most of
all, terras miseratus, an imagery which Corippus usually applies to
the merciful Christian God*“** hinzuftigt. Bei Coripp fehlt eine detail-
lierte Beschreibung der Pferde, die in Ov. met. 2,153f. dagegen mit
vier feierlichen griechischen Namen erwihnt werden: Pyrois, Eous,
Aethon, Phlegon. Diese Namen werden dann durch den Ausdruck hin-
nitibus auras / flammiferis implent (V. 154f.) gewissermallen erklart;”
ebendieser letzte Ausdruck scheint dem spitantiken Dichter den
AnstoRR gegeben zu haben, das seltene flammiuomus als synonyme
Variation zum von Ovid verwendeten Kompositum flammifer einzu-
fithren. An einer Beispielstelle epischer Formelhaftigkeit verwendet
der Dichter das Lemma erneut als Attribut fiir die Pferde des Son-
nenwagens in der morgendlichen Tageszeitbeschreibung, die in der
Rede enthalten ist, die Johannes Troglita an seine Truppen richtet,
um sie zu beruhigen, dass bald der Tag der Schlacht gegen die Fein-
de kommen wird (Ioh. 8,227-229):

54 Tommasi Moreschini 2007, 193.
55 Barchiesi 2005, 250.

379



380

Donato De Gianni

Mox primo mundum consurgens margine Phoebus
flammiuomis continget equis, committere pugnam
uicinis liceat feruenti caede Lataris.

Die Junktur flammiuomis [...] equis, verwendet an derselben metri-
schen Stelle wie im ersten Buch, wo das Epitheton konkret mit dem
Ausbrechen des von Phaeton verursachten Feuers verbunden war,
betont abgesehen von der thematischen Verbindung zwischen Son-
ne und Feuer und dem literarischen sowie ikonografischen Klischee,
das vorsieht, dass die Pferde des Sonnenwagens Flammen aus ihren
Niistern ausstoRen, hier das Motiv der Warme. In Bezug auf den Tag
der Schlacht hat diese metaphorische Implikationen, wie das Bild
der feruens caedes in V. 229 andeutet.*® Dem Thema Wirme wird im
Gedicht in Verbindung mit dem glithend heilen Klima Afrikas viel
Raum gegeben.

In der Iohannis wird Afrika als das Land der Kontraste und Ge-
gensitze dargestellt,” doch am hiufigsten wird es mit der Vorstel-
lung von Verwiistung und Tod assoziiert, wie unter anderem aus der
Beschreibung des Scirocco oder Africus und seiner Auswirkungen
auf die Natur und die Menschen im sechsten Buch hervorgeht (Ioh.
6,270-275):

Qua feruens loca sicca dies sub sidere Cancri 270
sole perusta tenet nimium semperque laborant.

Arua siti Zephyrisque calent. Namque Africus illic

omnia flammiuomis exsiccat rura procellis:

illic et sitiens calidis exerrat harenis

Afer anhelus, inops, Stygias rimatur et undas. 275

Die Schilderung zeichnet sich durch den Einsatz rhetorischer Mit-
tel aus wie die synonymen variationes, die sich um die Vorstellung
von Trockenheit und Hitze drehen, die etymologische Figur (sicca
/ exsiccat, V. 270; 273; calent / calidis, V. 272; 274) und das parapho-
nische Spiel zwischen den Verben exsiccat und exerrat (V. 273; 274),

56 Der Ausdruck, wie von Riedlberger 2010, 252 angemerkt, kann verglichen wer-
den mit Verg. Aen. 9,692f. hostem / feruere caede noua.
57 Zarini 2018.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

die dieselbe Vorsilbe und dieselbe Endung haben. Diese Stilmittel
markieren den Ubergang vom klimatischen und meteorologischen
Sachverhalt zu den Folgen fiir die Menschen, die gezwungen sind,
auf der Suche nach Wasser durstig durch die Wiiste zu wandern; die
Wiederholung des lokalen deiktischen illic (V. 272; 274) zielt darauf
ab, die rdumliche Distanz zwischen dem Lesepublikum des Werkes
und diesem Geschehen zu betonen, das fiir die afrikanischen Regio-
nen charakteristisch ist. Die zuvor nicht belegte Verbindung flam-
miuomis [...] procellis in V. 273, hervorgehoben in einem Hexameter
mit der eleganten Struktur eines versus aureus, stellt eine der Varia-
tionen des Themas dar, die der Dichter erdacht hat, um durch die
eindringliche Ausdruckskraft ungewéhnlicher Adjektive die ver-
heerende Kraft der sengenden Stiirme des Africus darzustellen. Eine
dhnliche iunctura findet sich im siebten Buch (Coripp. Ioh. 7,370f.
bis quinis Africus ingens / auxerat igniuagis exurens cuncta procellis), wo
das Epitheton des Juvencus durch das ebenso seltene und besonde-
re Kompositum igniuagus ersetzt wird, das zuvor nur bei Martianus
Capella mit Bezug auf den Blitz belegt ist*® und von Coripp nur an
einer weiteren Stelle als Attribut fiir die Pferde des Phoebus ver-
wendet wird.*”® Bei der Darstellung der Auswirkungen des Windes
auf die menschlichen Kérper nach der Verwiistung, die er bei den
Mauren und ihren in der Wiiste fliechenden Gefangenen angerich-
tet hat,* greift der Dichter dann auf die synonyme Form igniuomus
zuriick, die erstmals in den Mythologiae von Fulgentius und spater
bei Venantius Fortunatus jeweils fiir die Sonnenpferde und die Son-
ne selbst belegt ist;*! eine eindrucksvolle Verbindung zwischen der

58 Mart. Cap. 9,896 aduentum exitusque igniuagae denuntiationis.

59 Coripp. Ioh. 4,24f. extulit igniuagos [...] / Phoebus equos.

60 Coripp. Ioh. 7,323-332 Africus igniuomus terras exurere flabris / incipit et populi ui-
res furiasque resoluit. / Flamine cuncta rigent igniti corpora uenti: / aret lingua uiris,
facies rubet, altus anhelat / pectora pulmo ciens mittitque e naribus ignem. / Aspera
subtracta feruescunt ora saliua / et furit exustus siccis in faucibus ardor. / Omnis ab
internis umor fluit fanxiust extis / perfunditque cutem, quem mox exsiccat iniquus /
aeris ipse calor tepidumque a corpore sumit.

61 Fulg. myth. 1f. praef. p. 13,6 soluerat igniuomos mundi regione peracta / quadrupe-
des (die Akkusativform des Adjektivs wird von Mattiacci 2002, 270 und Venuti
2018 akzeptiert, im Gegensatz zur Variante im Nominativ); Ven. Fort. carm.
3,9,3 altius igniuomum solem caeli orbita ducit.

381



382

Donato De Gianni

Hitze des Scirocco und den Flammen begegnet schlieRlich auch in
Coripp. Ioh. 8,84 nos sitis atque fames, flammis nos Africus ussit.®

In den Anfangszeilen des De excidio Thoringiae beschreibt Venan-
tius Fortunatus nach der bitteren Reflexion in Form einer sententia
iiber den schlimmen Stand des Krieges und die sors inuida, die die
Lebenssituationen der Menschen ins Wanken bringt und sogar einst
blithende und michtige Reiche stiirzt (V. 1f. Condicio belli tristis, sors
inuida rerum! / Quam subito lapsu regna superba cadunt!), die Verwiis-
tung Thiiringens durch die Einfille der Franken. Dabei entfaltet er
einen fortlaufenden Vergleich zwischen Vergangenheit und Gegen-
wart (V. 3-18)% und nimmt besonders das Detail der am Boden lie-
genden Korper in den Blick, denen die Ehre eines wiirdigen Begrib-
nisses verweigert wurde (Ven. Fort. carm. app. 1,13-16):

Clara ministrorum stipata corona potentum
nulla sepulchra tenens mortis honore caret.

Flammiuomum uincens rutilans in crinibus aurum 15
strata solo recubat lacticolor amati.

Das zweite Distichon, das die Antithese der farblichen Bezeichnun-
gen, die bereits in den Anfangszeilen auftreten (V. 7f. ardua quae ru-
tilo nituere ornata metallo, / pallidus oppressit fulgida tecta cinis), fort-
fithrt, stellt die Farbe der Haare der Verstorbenen, die heller als Gold
glinzen, dem milchigen Weil} ihrer leblosen Korper gegeniiber.*
Dieser Kontrasteffekt wird durch die Wahl der beiden zusammenge-
setzten Adjektive noch wirkungsvoller gemacht. Flammiuomum, das

62 Riedlberger 2010, 159.

63 Zum diesem Aspekt des Gedichtabschnitts siehe den aktuellen Beitrag von Fi-
losini 2020.

64 Das Ende von V. 16 scheint korrupt zu sein, da amati gegen das Metrum ver-
stoRt; daher die verschiedenen emendationes (amethys Brower; mulier Momm-
sen; amita Nisard), die entweder paldographisch unerklédrlich oder aus
semantischer Sicht nicht iiberzeugend sind. Reydellet 2004, 133; 188, der in Er-
mangelung stichhaltiger Alternativen den tiberlieferten Text beibehilt, aber
amati ibersetzt, als ob es amato wire (,,avec ses cheveaux étincelants, supérie-
urs a l'or qui lance des flammes, terrassée, elle repose blanche comme lait sur
le sol [bien-aimé]“), hilt zu Recht corona ministrorum aus V. 13 fiir das Subjekt
von recubat.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

aurum beschreibt, um dessen schillernden Glanz zu betonen, zieht
in einer Junktur ohne Parallelstelle, die durch das rahmende Hyper-
baton geschickt hervorgehoben wird, die Aufmerksamkeit auf das
Element des Feuers, das thematisch im Mittelpunkt des Abschnitts
steht (cremata, V. 4; fauilla, V. 6; cinis, V. 8). In Kombination mit dem
Bild des Goldes und dem Partizip rutilans, das das stammverwandte
Adjektiv aus V. 7 aufgreift,® suggeriert es implizit auch eine Ana-
logie zwischen den Haaren der Gefallenen - in deren Darstellung
bereits eine doppelte Analogie Haare/Gold und Gold/Flammen be-
steht - und den glidnzenden Dachern der Paliste, die einst mit rot-
lich schimmernden Metallen geschmiickt waren und nun vom Feuer
zerstort und mit pallidus cinis bedeckt sind. Lacticolor, das zuvor nur
einmal bei Ausonius (396,53-54 p. 252 P. aut cunctis pariter uersibus
oblinat / furuam lacticolor sphongia sepiam) belegt ist, betont den Farb-
kontrast und hebt zugleich sowohl den hellen Teint der Germanen
als auch die durch den Tod verursachte Blésse hervor.

4 Lucifluus

Lucifluus gehort zum Typ der Komposita mit der Endung -fluus, bei
denen der erste Wortbestandteil ein Adjektiv oder ein Substantiv
ist.® Diese Art der Bildung war besonders hiufig in der spatantiken
Poesie.®” Das friiheste Beispiel ist largifluus bei Lucr. 5,598 (largifluum
fontem scatere atque erumpere lumen, im Sinne der sich ausbreiten-
den Wirme des Sonnenlichts), das Juvencus nachahmt, jedoch mit
einem anderen Bezug, ndmlich der géttlichen Belohnung fiir die De-

65 Im klassischen, insbesondere poetischen Gebrauch beziehen sich sowohl das
Verb rutilo als auch das Adjektiv rutilus hauptsichlich auf die Farbe von Gold
(varr. ling. lat. 7,5,83; Verg. georg. 1,454; Aen. 8,430; Ov. met. 12,294; Val. FL
7,647), bevor sie allmihlich eine allgemeinere lichtbezogene Bedeutung an-
nehmen (André 1949, 85-88).

66 Das Adjektiv hat eine adverbiale Funktion; das Substantiv ,,ne peut assumer
que des fonctions circonstancielles” (Bader 1962, 114-115).

67 Ein anschauliches Beispiel fiir die zahlreichen méglichen Kombinationen bei
der Bildung dieser Komposita bietet Bordone 2011, 228f.

383



384

Donato De Gianni

miitigen (Iuvenc. 1,102 largifluis humiles opibus ditauit egentes).*® Das
Interesse von Juvencus an diesem Typ der Komposita wird durch
das Auftreten des Wortes multifluus in den Euangeliorum libri belegt
(Iuvenc. 1,582 multifluisque diem uerbis ducendo fatigant),* das erst-
mals vom Paraphrasten verwendet wird,”” um die unnétige Wort-
tiille in den Gebeten zu charakterisieren. Dieses wurde spéter von
Arator wiederverwendet, jedoch in gegensitzlichem Sinne, um
den Heiland zu beschreiben, der die Volker mit seinen Worten be-
schenkt (act. 2,1064f. cunctos [...] rigari / multifluo sermone iubet). Der
anonyme Verfasser einer CLE des fiinften Jahrhunderts verwendet
es im Zusammenhang mit den reichen Gaben, die der sator [...] rerum
ditissimus der Menschheit zukommen lief (CIL 11,258,12 [= Mossong
2022, 643]: multifluis opibus longum ditauit in aeuum):”* Beide Stel-
len, die bei Arator und die der CLE, ahmen jeweils Junkturen von
Juvencus mit den Adjektiven lucifluus und largifluus nach, jedoch
mit Abweichungen: Tatsdchlich imitiert der Abschnitt von Arator
eindeutig die Verbindung lucifluo [...] sermone (das Wort Gottes) aus
Tuvenc. 4,119 (woriiber gleich zu sprechen ist); der anonyme Autor
des CLE hingegen imitiert den Vers aus dem ersten Buch, der gerade
erwahnt worden ist (Tuvenc. 1,102 largifluis [...] opibus).

Wenn man den Fall von Tuvenc. 2,524a lucifluis splendens aduentus
gloria terris ausnimmt, der einzig im Codex C (Cambridge, Corpus
Christi College 304, siebtes Jahrhundert) iiberliefert ist und wo es
sich wahrscheinlich um eine Interpolation handelt,” findet sich der
erste Beleg von lucifluus im dritten Buch des Gedichts.

In der poetischen Neufassung der Ankiindigung von Passion und

68 Das Adjektiv wird spiter auch von Endelechius verwendet (mort. 3 manant la-
crimis largifluis genae).

69 Laut McGill 2016, 144 kann die ,liquid imagery* des Verses sich an Verg. Aen.
8,94 olli remigio noctemque diemque fatigant orientieren, wobei das Subjekt die
Trojaner sind, die den Tiber hinauf nach Pallanteum fahren.

70 ThLL VIII 1585,32-35.

71 Eshandelt sich um einen epigraphischen titulus in Hexametern, der einen Bild-
zyklus begleitete, der die fabrica mundi darstellt, und sich an einer der kurzen
Winde des Trikliniums befand, das vom Bischof Neon (451-468) im Bischofs-
palast von Ravenna errichtet wurde; sieche Scirea 2022, 62-65.

72 Eine detaillierte Analyse dieses Verses findet sich bei Gnilka 2001, 505-511.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

Auferstehung, die der Messias an die Jiinger richtet, erweitert der
Paraphrast gemild den epischen Standards die einfache zeitliche
Bestimmung tertia die (am dritten Tag) aus Mt 16,21 in einer de-
skriptiven auxesis, die dem Anbrechen der Morgenrote gewidmet
ist. Dabei verleiht er dem Adjektiv auch eine iibertragene Bedeu-
tung, die dazu beitrégt, die theologische und heilbringende Funk-
tion des Osterereignisses zu betonen (Iuvenc. 3,293-295):

Ast ubi lucifluum reddet sol tertius ortum,
consurget radiis pariter redimita salutis
uita mihi cunctisque dabit sua munera terris. 295

In Ubereinstimmung mit der im Gedicht zugrunde liegenden Licht-
motivik reiht sich die Passage unter die Stellen ein, an denen der
Autor, direkt oder indirekt, eine enge Verbindung zwischen Licht
und ewiger Erlgsung oder auch bloRer koérperlicher Heilung in
Wundergeschichten herstellt.” Hier verkniipft Juvencus allegorisch
in einer soteriologischen Perspektive durch die nachfolgende Strah-
lenmetapher’ das Bild des Sonnenaufgangs mit dem der durch die
Auferstehung bewirkten salus,”” um das topische Motiv des Sol sa-
lutis (Sonne der Erlésung) aufzugreifen.”” Am Ende der Paraphrase
des Matthidusverses, der den Vorhersagen iiber das zukiinftige Leid
Jerusalems gewidmet ist (Mt 24,14 et praedicabitur hoc euangelium
regni in uniuerso orbe, in testimonium omnibus gentibus), wird in einer
umfangreichen Periphrase auf die Verkiindigung des Evangeliums
als Zeugnis fiir die Vélker eingegangen (Iuvenc. 4,118f. gens omnis

73 Zur Wiederholung des Lichtmotivs und seinen allegorischen Implikationen bei
Juvencus siehe Réttger 1996, 46; 60; 84; 100f. (in Bezug auf die betrachteten
Verse).

74 Die Junktur radiis [...] redimita aus V. 294, die sich laut McGill 2016, 212 auf ein
Diadem bezieht, dhnelt einem Bild in der spiteren Beschreibung der Aurora in
Claud. in Eutr. 2,527-529 Aurora potentem / non radiis redimita comam, non flam-
mea uultu / nec croceum uestita diem.

75 Inder poetischen Paraphrase der V. 293f. ersetzt das Verb consurgo das Wort re-
surgo aus Mt 16,21, das der Dichter meidet, indem er auch das verbum simplex in
Tuvenc. 3,589 und Iuvenc. 4,345 sowie Umschreibungen davon (Iuvenc. 2,521f.)
verwendet, siche auch Bauer 1999, 27.

76 Dolger *1972, 379-410.

385



386

Donato De Gianni

habebit / testem lucifluo sancti sermone salutis): In diesem Fall ist das
Adjektiv nicht nur mit sakralen und heilsgeschichtlichen Implika-
tionen verbunden, die mit dem Motiv des Lichts zusammenhéngen,
sondern scheint auch die Bedeutungen des Synonyms lucidus anzu-
nehmen. Dieses gehdrt im {ibertragenen Sinne zum rhetorischen
Vokabular, um eine klare und wahrheitsgemif3e Rede im Gegensatz
zum zweideutigen oder falschen Sprechen zu bezeichnen, und be-
zeichnet im biblischen Kontext oft das Wort Gottes selbst und seine
Gebote.”” Abgesehen von den wenigen Belegen in der spatantiken
Prosa’ und unsicheren Fillen bei Prud. psych. 625 (quaerite lucife-
rum caelesti dogmate pastum),” wo lucifluum nur im Codex S (= San-
gallensis bibl. monast. 136, neuntes/zehntes Jahrhundert) iiberlie-
fert ist und von Weitzius (Hanouiae 1613) iibernommen wurde, und
bei Symph. 95,1 (inter lucifluum caelum terrasque iacentes),*® wo das
Wort eine von mehreren Lesarten neben lucificum® und luciferum®
ist, mochte ich noch einmal auf die Belege bei Venantius Fortunatus
und Eugenius von Toledo hinweisen.

In Mart. 2,261-265 beschreibt Venantius die lange Nachtwache,
die die Monche von Marmoutier damit verbringen, Gott zu bitten,
die wahre Natur des Mantels des falschen Propheten Anatolius zu
offenbaren. Die Schilderung konzentriert sich auf das Aufgehen der
Sonne und erweitert die knappe Zeitangabe des Originals von Sulpi-
cius Severus (Mart. 23,9 ubi inluxit dies) mit einer deutlich epischen
Ausprigung (Ven. Fort. Mart. 2,261-266):

77 So z.B.in Vet. Lat. psalm. 18,9 praeceptum Domini lucidum illuminans oculos.

78 Siehe dazu auch De Gianni 2024.

79 Mit Anspielung auf das himmlische Brot und die gottliche Lehre. Frisch 2020,
348f. verweist auf Mt 6,20 und 1 Tim 6,17-19. In diesem Kontext nimmt das
Adjektiv lucifer eine iibertragene Bedeutung an (Lavarenne 1933, 251), die der
Bedeutung von lucifluus in Iuvenc. 4,119 beziiglich der géttlichen Rede sehr
dhnlich ist. Doch reicht dies nicht aus, um die lectio singularis von S zu verteidi-
gen.

80 Bergamin 2005, 68 akzeptiert lucifluum aus S g h Wb.

81 Eshandelt sich um die Lesart, die in den meisten Handschriften iiberliefert ist,
aber von den Herausgebern nicht iibernommen worden ist.

82 Lesartaus A1V M?und bei den meisten der Herausgeber, darunter Leary 2014.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

Ducitur interea monachis nox peruigil hymnis,

et compacta choris Dauitica canna resultat,

ut coram altithronus uelamina uisa reuelet.

Iam spumabat equis Aurorae auriga rubores,

sol quoque lucifluas curru flectebat habenas 265
atque renata dies reuocabat in arua labores.

Zwei zusammengesetzte Adjektive von Juvencus folgen in kurzer
Distanz aufeinander - und das ist bedeutsam -, hervorgehoben
durch ihre Platzierung an der Stelle der Penthemimeres, in V. 263
und V. 265. Wihrend das erste, eingebettet in einen Vers mit Al-
literationen, Assonanzen und einer figura etymologica - stilistische
Merkmale, die fiir Venantius’ Dichtung charakteristisch sind - und
aus dem Kontext herausgeldst mittlerweile den Status eines formel-
haften Epithetons fiir Gott-Vater hat, scheint das zweite eine groRe-
re Ndhe zum urspriinglichen Kontext erkennen zu lassen. In der Ek-
phrasis der Morgenréte, die auf die Nachtwache folgt, verschmilzt
das Echo der in der parallelen Stelle von Paul. Petr. Mart. 3,339f.
(cum praeuia solem / nuntiat acceptum spargens aurora ruborem) ver-
wendeten Worter, was bereits von Michael Roberts erkannt wurde,®
mit der Darstellung der Morgenddmmerung des dritten Tages im
dritten Buch von Juvencus. Dies fiihrt zu einer neuen iunctura, die
jedoch mit anderen dhnlichen Metaphern in Bezug auf die Ziigel des
Sonnenwagens verglichen werden kann.**

Nicht auf die Sonne, sondern auf das Leuchten der Sterne, die
bei klarem Himmel sichtbar sind, bezieht sich Eugenius im carm.
72 (Interrogatio pro caeli qualitate). Dieses Epigramm besteht aus vier
Hexametern und behandelt meteorologische Themen, dhnlich wie
carm. 55 (Distichon prognosticum) und carm. 56 (Item prognosticum),
die zu der Gruppe didaktischer Gedichte gehoren, die einen be-
trichtlichen Teil des Libellus ausmachen (31 von insgesamt 104 Ge-

83 Roberts 2001, 268 Anm. 22.
84 Siehe z.B. Laev. carm. frg. 31,1 igneas habenas.

387



388

Donato De Gianni

dichten). Dies entspricht dem Interesse der lateinischen Literatur
des westgotischen Reiches an Wetterphdnomenen:*

Suspice, si rutilis refulgent aethera flammis.

RESPONSIO PRO SERENITATE:
Lucida lucifluis perlucent sidera signis.

ITEM PRO NVBILO:
Ignea nimbiuoma compressit nubila palla.

ITEM CVM CAELVM MIXTVM EST:
Pars caeli claret stellis, pars pallet ab umbris.

Die Ubernahme des Attributs von Juvencus, das zudem zu einem Typ
von Komposita gehort, der im poetischen corpus von Eugenius so-
wohl durch die Nachahmungen von anderen Autoren als auch durch
von ihm eingefiihrte Neologismen umfangreich ist,* tragt hier zur
Bereicherung des kunstvollen Wortschatzes des zweiten Distichons
bei. Dieser Vers, ein versus aureus, wird durch eine Betonung der
etymologischen Figur und der Alliteration ausgeschmiickt. Diese
stilistischen Mittel dienen angesichts der didaktischen Natur des
Textes auch als Ged4chtnisstiitze fiir die Leser: Das Adjektiv, das vor
der Penthemimeres hervorgehoben wird und zusammen mit signa
am Versende eine neue tournure bildet, ist nach der héufiger vor-
kommenden Junktur mit dem Attribut lucidus gebildet.*” Das Kom-

85 Einige dieser Gedichte, die moglicherweise eine grundlegende Lehrfunktion
haben, werden in grammatischen und enzyklopédischen Kontexten wieder-
verwendet und in Kompendien aufgenommen: Zum Beispiel sind carm. 55f.
am Ende des Kapitels 38 von Isidors De natura rerum (fol. 43r) integriert, das im
Vat. lat. 5330, Ende des neunten Jahrhunderts, kopiert wurde. Zu dieser Text-
gattung siehe Alberto 2012; Mondin 2016; Urlacher-Becht 2017.

86 Fiir die ersten: dulcifluus (AL 109,4 SB [= 120 R.?]; Drac. laud. dei 1,166; Ven. Fort.
carm. 8,19,2; Eug. Tolet. hex. 1,49) und undifluus (Drac. laud. dei 1,607, worauf
Stella 1999, 424-427 eingeht; Eug. Tolet. hex. 1,234; 489); fiir die zweiten: lon-
gifluus (Eug. Tolet. carm. 98,3); putrifluus (Eug. Tolet. carm. 14,23); soporifluus
(Eug. Tolet. carm. 7,7); splendifluus (Eug. Tolet. carm. 37,2). Siehe zu diesen und
anderen Neologismen von Eugenius Alberto 2008.

87 Es gibt zahlreiche Beispiele fiir den Ausdruck lucida signa, der fast formelhaft
ist: Siehe z.B. Lucr. 5,518; Tib. 1,4,20; Mart. 9,71,8.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

positum des Juvencus wird tatsédchlich in spatantiken Scholien als
Synonym zu diesem hdufigeren Ausdruck wahrgenommen.®

Im folgenden Vers, einem weiteren Beispiel fiir eine golden line,
der eine Wettervorhersage iiber schlechtes Wetter enthilt, fallt be-
sonders der von Eugenius geprigte Neologismus nimbiuomus auf,
der, soweit wir wissen, spater nicht mehr belegt ist.* Dieses Ad-
jektiv mit einer productio ob caesuram der Endsilbe ist als Epitheton
zu nubila zu verstehen, das das Akkusativobjekt zum Verb compressit
bildet.”® Das Subjekt dieses Satzes ist der Ausdruck ignea palla, der
den Hexameter in einem Hyperbaton rahmt, wie es Otto Zwierlein
versteht: ,Ein feuriger Sternenmantel hat das sturmspeiende Ge-
wolk umhiillt“. °* Das Lemma basiert auf dem Typ flammiuomus aus
dem oben betrachteten Vers Iuvenc. praef. 23, wobei in der ersten
Hilfte des Kompositums das entgegengesetzte natiirliche Element
(Regen bei Eugenius anstelle von Flammen bei Juvencus) eingesetzt
wird. Es ist bemerkenswert, dass auch im Modell des Juvencus das
Attribut an derselben Stelle des Hexameters positioniert ist, also
vor der Penthemimeres, und sich auf das stammverwandte Subs-
tantiv nubes bezieht. Interessant ist auch, dass Eugenius in seinem
Epigramm sowohl die sprachliche Innovation von Juvencus als auch
seine eigene, lucifluis und nimbiuoma, an derselben Stelle des Hexa-
meters positioniert und sie durch die Penthemimeres hervorhebt,
als ob der Autor implizit auf sein Referenzmodell hinweisen wolle.

Die Vorbildnahme aus den Euangeliorum libri scheint auch im
Rest des Epigramms nachweisbar zu sein. In V. 3 weist die Platzie-
rung von igneus und palla jeweils am Anfang und Ende des Verses auf
ein Vorbild in der Darstellung des Sternbildes in Germ. 204 (ignea
substricta lucet qua zonula palla) hin, wo jedoch die beiden Begriffe

88 Siehe Schol. Hor. gloss. T carm. 3,26,6 ‘lucida’: luciflua.

89 Alberto 2008, 423.

90 Das Verb comprimo hat hier die Bedeutung von ,,verhiillen” und ,,bedecken®;
siehe Drac. laud. dei 1,206f. auroram iam quarta dies praemiserat undis / et rutilan-
te polo compresserat ora rubore und die Bemerkung von Hey in ThLL III 2159,56f.

91 Zwierlein 2019, 30. Fiir die Verbindung der Begriffe nubilum und nimbus, die
auch durch die Alliteration zwischen den beiden Wortern geférdert wird, vgl.
Avien. orb. terr. 452 eructant nubila nimbos; Cypr. Gall. gen. 287 laxarunt nubila
nimbos; Alc. Avit. carm. 3,329 fuderunt nubila nimbos.

389



390

Donato De Gianni

syntaktisch nicht verbunden sind, da das Attribut auf zonula bezo-
gen ist und palla das Gewand der mythologischen Figur bezeichnet.
Dennoch kénnte die metaphorische Verwendung des letzteren Subs-
tantivs, wie Zwierlein am Rande seines Kommentars zu Drac. laud.
dei 2,531 (tunc niger axis erat quem lurida palla tegebat) vorschligt,’
auch von der Passage der Beschreibung des Abends in Iuvenc. 2,1-3
beeinflusst sein:

Iamgque dies prono decedens lumine pontum
inciderat, furuamque super nox caerula pallam
sidereis pictam flammis per inane trahebat.

In den betrachteten Versen, die die sparliche Zeitangabe aus Mt
8,16 (uespere autem facto) mit ausschmiickenden Elementen erwei-
tern, wird die Metapher des Mantels verwendet, um den Himmel
zu beschreiben. Diese Metapher gehort bereits zum klassischen
Ausdrucksrepertoire, insbesondere in der Dichtung,” und kénnte
so auch von Eugenius unabhingig von Juvencus verwendet worden
sein. Auch wenn die Kontexte unterschiedlich sind, da im Epigramm
nicht {iber den Abend gesprochen wird, ist es aber im Lichte der
zuvor besprochenen Beriithrungspunkte dennoch wahrscheinlich,
dass Juvencus dem Dichter aus Toledo auch in diesem Fall eine An-
regung gegeben hat.

5 Schlussfolgerung

Die drei von Juvencus in die lateinische Literatur eingefiithrten ad-
jektivischen Komposita stellen an sich eine bedeutende lexikogra-
phische Neuerung dar. Morphologisch orientieren sie sich zwar an
klassischen Modellen, erfiillen jedoch auf ideologischer Ebene die
Funktion, Aspekte der christlichen Weltanschauung zu vermitteln.
Sie erhalten eine theologisch-spirituelle Dimension, die hiufig in
spiteren Werken aufgegriffen wird. Die Ubernahme dieses lexika-

92 Zwierlein 2019, 30f.
93 Z.B. Stat. Theb. 2,527f.; Apul. met. 11,3. Siche den Kommentar zum Text des
Juvencus bei Santorelli 2005, 85f.; McGill 2016, 154.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

lischen Repertoires durch nachfolgende Dichter, die einen typisch
spatantiken Geschmack fiir sprachliche Raffinessen haben, erfolgt,
wie die Analogien der Kontexte und weitere lexikalische Uberein-
stimmungen zeigen, in vielen Fillen direkt durch den Zugriff auf die
Euangeliorum libri, was durch eine schrittweise Verbreitung des Wer-
kes im schulischen Unterricht begiinstigt wird.”* Im Kontext einer
fortschreitenden Reorganisation und Erweiterung des Lektiireka-
nons nimmt Juvencus gleichzeitig die Rolle eines Erben und eines
Vermittlers der klassischen Tradition ein und wird seinerseits auf
unterschiedliche Weisen von vielen nachgeahmt.

Literaturverzeichnis

Agosti, Gianfranco, Modelli latini per poemi greci? Sulla possibile
influenza di autori latini sulla poesia epica tardoantica, in: Ales-
sandro Garcea/Michela Rosellini/Luigi Silvano (Hrsg.), Latin in
Byzantium, Bd. 1, Turnhout 2019, 313-331.

Alberto, Paulo F., Notes on Eugenius of Toledo, Classical Quarterly
49 (1999) 304-314.

Alberto, Paulo F., Eugenii Toletani Opera Omnia, CCL 114, Turnhout
2005.

Alberto, Paulo F., Neologisms and Rare Words in Visigothic Latin.
The Case of Eugenius of Toledo, in: Roger Wright (Hrsg.), Latin
vulgaire - latin tardif VIII. Actes du VIIL Colloque international
sur le latin vulgaire et tardif, Oxford, 6-9 septembre 2006, Hil-
desheim 2008, 421-428.

Alberto, Paulo F., La scuola in versi. Gli inventori degli alfabeti nella
poesia della Spagna visigotica, Il calamo della memoria 5 (2012)
267-284.

André, Jacques, Ftude sur les termes de couleur dans la langue lati-
ne, Paris 1949.

Bader, Frangoise, La formation des composés nominaux du latin, Pa-
ris 1962.

94 Fiir einen Uberblick iiber die Zitationen des Juvencus in der mittelalterlichen
grammatischen Lehrliteratur siehe Salvini 2011.

391



392

Donato De Gianni

Baehrens, Emil, Poetae Latini minores, Bd. 4, Leipzig 1882.

Barchiesi, Alessandro, Ovidio. Metamorfosi, Bd. 1: Libri I-II. Con un
saggio di Charles Segal. Traduzione di Ludovica Koch, Milano
2005.

Bauer, Michael, Philologischer Kommentar zum dritten Buch der
Evangeliorum libri des Juvencus, Diss., Wien 1999.

Bergamin, Manuela, Aenigmata Symposii. La fondazione dell’enig-
mistica come genere poetico, Firenze 2005.

Bordone, Fabrizio, ‘Perennemente scorri ...: nota critico-testuale a
Paul. Nol. carm. 31,439, in: Raffaele Perrelli/Paoclo Mastandrea
(Hrsg.), Latinum est et legitur ... Prospettive, metodi, problemi
dello studio dei testi latini. Atti del Convegno (Arcavacata di
Rende, 4-6 novembre 2009), Amsterdam 2011, 225-238.

Braun, René, Deus Christianorum. Recherches sur le vocabulaire doc-
trinal de Tertullien, Paris 1962.

Bruére, Richard T., Lucan and Claudian: The Invectives, Classical
Philology 59,4 (1964) 223-256.

Busch, Stephan, Versus balnearum. Die antike Dichtung iiber Bader
und Baden im rémischen Reich, Stuttgart 1999.

Biicheler, Franz, Anthologia Latina, Bd. 2: Carmina Latina Epigra-
phica. Fasc. 2, Stuttgart 1897.

Campagnuolo, Giulia, Caratteri e tecniche della parafrasi di Gioven-
co, Vetera Christianorum 30 (1993) 47-84.

Colombi, Emanuela, Paene ad verbum. Gli Evangeliorum libri di Gioven-
co tra parafrasi e commento, Cassiodorus 3 (1997) 3-30.

Colombi, Emanuela, L'allusione e la variante: Giovenco e Silio Itali-
co, in: Paolo Mastandrea/Linda Spinazzé (Hrsg.), Nuovi archivi e
mezzi d’analisi per i testi poetici. I lavori del progetto Musisque
Deoque (Venezia, 21-23 giugno 2010), Amsterdam 2011, 157-185.

Cristante, Lucio, Glosse come forma del testo nel De nuptiis Philologi-
ae et Mercurii di Marziano Capella, Voces 21 (2010) 69-87.

De Gianni, Donato, Sfumature semantiche e diffusione di un neolo-
gismo tardoantico: sinuamen da Giovenco a Venanzio Fortunato,
Wiener Studien 130 (2017) 245-268.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

De Gianni, Donato, luvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020.

De Gianni, Donato, La luce della luna: lucifluus in Zenone di Verona
(Tract. 1.2.19) e Isidoro di Siviglia (Nat. 18.1; Etym. 3.53.1), Phi-
lologus 168,2 (2024) 196-206.

De Wit, Jan, Ad Iuvenci Evangeliorum librum secundum commenta-
rius exegeticus, Groningen 1947.

Délger, Franz J., Sol salutis: Gebet und Gesang im christlichen Alter-
tum, Miinster *1972.

Donnini, Mauro, Lallitterazione e I'omeoteleuto in Giovenco, Annali
della. Facolta di Lettere e Filosofia dell’'Universita di Perugia 12
(1974-1975) 128-159.

Filosini, Stefania, Tra elegia lieta ed elegia triste: Una rilettura del De
excidio Thoringiae, Bollettino di Studi Latini 50,1 (2020) 105-126.

Frisch, Magnus, Prudentius, ,,Psychomachia“. Einleitung, Text,
Ubersetzung und Kommentar, Berlin 2020.

Gamberini, Diletta, Di Cupidi dormienti e altre contraffazioni
dall’antico: L*Antologia Planudea’ come catalizzatore di falsi ar-
tistici ed ecfrastici rinascimentali, in: Sara Ferrilli/Marco Nava/
Jonathan Schiesaro (Hrsg.), ,,Fucata vetustas“: prassi e ricezione
del falso nella letteratura e nell’arte del Rinascimento italiano,
Milano 2023, 67-93.

Gebser, August R., De Cai Vettii Aquilini Iuvenci presbyteri Hispani
vita et scriptis, Diss., Jena 1827.

George, Judith W., Venantius Fortunatus: A Latin Poet in Merovingi-
an Gaul, Oxford 1992.

Gil, Juan, Epigraphica III, CFC 14 (1978) 83-120.

Gnilka, Christian, Uber einige unechte Verse im Juvencustext, Wie-
ner Studien 114 (2001) 501-517.

Green, Roger P.H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Hatfield, James T., A Study of Juvencus, Bonn 1890.

Hillier, Richard, Arator on the Acts of the Apostles. A Baptismal
Commentary, Oxford 1993.

393



394

Donato De Gianni

Hutton, James, Analogues of Shakespeare’s Sonnets 153-54: Contri-
butions to the History of a Theme, Modern Philology 38,4 (1941)
385-403.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 2: Marcus-Evangelium, Berlin 21970.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 1: Matthdus-Evangelium, Berlin 21972.

Kartschoke, Dieter, Bibeldichtung. Studien zur Geschichte der epi-
schen Bibelparaphrase von Iuvencus bis Otfrid von Weissen-
burg, Miinchen 1975.

Kievitz, Herman H., Ad Iuvenci Evangeliorum librum primum com-
mentarius exegeticus, Diss., Groningen 1940.

Lavarenne, Maurice, Prudence, Psychomachie, Paris 1933.

Leary, Timothy J., Symphosius. The Aenigmata. An Introduction,
Text and Commentary, London 2014.

Liver, Ricarda, Die Nachwirkung der antiken Sakralsprache im
christlichen Gebet des lateinischen und italienischen Mittel-
alters, Bern 1979.

Lubian, Francesco, Quae tandem poterit lingua retexere / laudes, Christe,
tuas? Forme di cristianizzazione della lingua poetica latina fra IV
e V sec. d.C., Paideia 78 (2023) 643-669.

Mattiacci, Silvia, ‘Divertissements’ poetici tardoantichi: I versi di
Fulgenzio Mitografo, Paideia 57 (2002) 252-280.

McGill, Scott, Juvencus’ Four Books on the Gospels. Evangeliorum libri
quattuor, London 2016.

Mondin, Luca, Talia in cattedra: usi didascalici dell’epigramma tar-
dolatino, in: Lucio Cristante/Vanni Veronesi (Hrsg.), Forme di
accesso al sapere in eta tardoantica e altomedievale. Raccolta
delle relazioni discusse nell‘incontro internazionale di Trieste,
Biblioteca statale, 24-25 settembre 2015, Trieste 2016, 220-228.

Murru, Furio, Analisi semiologica e strutturale della praefatio agli
Evangeliorurn libri di Giovenco, Wiener Studien 93 (1980) 133-
151.

Nazzaro, Antonio V., Praefatio ed epilogus degli Evangeliorum libri IV di
Giovenco, in: Antonio V. Nazzaro/Rosario Scognamiglio (Hrsg.),
Carminis incentor Christus, Bari 2012, 11-35.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

Otranto, Giorgio, Esegesi biblica e storia in Giustino (Dial. 63-84),
Bari 1979.

Palla, Roberto, Esegesi in versi? Agli inizi dell’epica biblica, in: Re-
nato Uglione (Hrsg.), Atti del Convegno nazionale di studi “Arma
virumque cano ...”. Uepica dei greci e dei Romani, Torino (23-24
aprile 2007), Alessandria 2008, 209-229.

Passi, Claudia, Stilemi pagani nella poesia cristiana greca e latina di
eta tardoantica. Tentativo di analisi contrastiva, tesi di Laurea,
Venezia 2021-2022.

Pilarski, Annemarie, Der Libellus Carminum des Eugenius von Toledo:
Poesie als Lebensbewiltigung und spirituelle Praxis, Tiibingen
2023.

Reydellet, Marc, Venance Fortunat, Poémes, Bd. 3: Livres IX-XI. Ap-
pendice - In laudem sanctae Mariae, Paris 2004.

Riedlberger, Peter, Philologischer, historischer und liturgischer
Kommentar zum 8. Buch der Iohannis des Goripp, nebst kriti-
scher Edition und Ubersetzung, Groningen 2010.

Riese, Alexander, Anthologia Latina sive poesis Latinae supplemen-
tum, Bd. 2, Leipzig 21906.

Roberts, Michael, Biblical Epic and Rhetorical Paraphrase in Late
Antiquity, Liverpool 1985.

Roberts, Michael, The Last Epic of Antiquity: Generic Continuity
and Innovation in the Vita Sancti Martini of Venantius Fortuna-
tus, Transactions of the American Philological Association 131
(2001) 257-285.

Rodriguez Hevia, Vicente, Las férmulas de transicién en Juvenco,
Studia Philologica Salmanticensia 5 (1980) 255-271.

Rottger, Wilfrid, Studien zur Lichtmotivik bei Iuvencus, Miinster
1996.

Shanzer, Danuta, A Philosophical and Literary Commentary on Mar-
tianus Capella’s De Nuptiis Philologiae et Mercurii. Book 1, Berkeley
1986.

Salvini, Andrea, Giovenco nel Medioevo: Una ricerca, Novi Ligure
(AL) 2011.

Santorelli, Paola, Giovenco. I libri dei Vangeli, Bd. 2: Introduzione e
commento, Pisa 2005.

395



396

Donato De Gianni

Schicho, Johann, C. Vettius Aquilinus Juvencus. Untersuchungen
zur poetischen Kunst des ersten christlichen Epikers, Diss., Graz
1985.

Scirea, Fabio, Lesegesi in figura. Cicli dell’Antico Testamento nel-
la pittura murale medievale, secoli IV-XIV, Roma 2022.

Simelidis, Christos, Selected Poems of Gregory of Nazianzus. A Criti-
cal Edition with Introduction and Commentary, Géttingen 2009.

Simelidis, Christos, Nonnus and Christian Literature, in: Domenico
Accorinti (Hrsg.), Brill’s Companion to Nonnus of Panopolis, Lei-
den 2016, 289-307.

Smolak, Kurt, La poesia cristiana latina tra il quarto e il quinto seco-
lo, Salesianum 62 (2000) 19-39.

Stella, Francesco, Innovazioni lessicali delle ‘Laudes Dei’ di Dracon-
zio fra latinita tardoantica e medievale, Invigilata Lucernis 21
(1999) 7-22.

Tempone, Paola, ‘Rivoli’ del testo: Regiano, Mariano Scolastico e al-
cune costanti nella trattazione del tema termale in eta tardoan-
tica tra Occidente latino e Bisanzio, AL. Rivista di studi di Antho-
logia Latina 2 (2011) 57-68.

Tommasi Moreschini, Chiara Ombretta, Exegesis by Distorting Pa-
gan Myths in Corippus’ Epic Poetry, in: Willemien Otten/Kar-
la Pollmann (Hrsg.), Poetry and Exegesis in Premodern Latin
Christianity: The Encounter between Classical and Christian
Strategies of Interpretation, Leiden 2007, 173-198.

Underwood, Paul A., The Fountain of Life in Manuscripts of the Gos-
pels, Dumbarton Oaks Papers 5 (1950) 43-138.

Urlacher-Becht, Céline, Vt multa breviter parvo sermone perorem ... :
Les usages du distichon et du monostichon chez Eugene de To-
lede, in: Doris Meyer/Céline Urlacher-Becht (Hrsg.), La Rhéto-
rique du «petit» dans ’épigramme grecque et latine (Actes du
colloque de Strasbourg, 26-27 mai 2015), Paris 2017, 277-297.

Venuti, Martina, Il prologus delle Mythologiae di Fulgenzio. Introdu-
zione, testo critico, traduzione e commento, Napoli 2018.

Vollmer, Friedrich (Hrsg.), Flavii Merobaudis reliquiae. Blossii Ae-
milii Dracontii carmina. Eugenii Toletani episcopi carmina et
epistulae, MGH AA 14, Berlin 1905.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus

Wacht, Manfred, Concordantia in Iuvenci Evangeliorum libros, Zii-
rich 1990.

Welber, Mariano, I Numeri di Nicold d’Arco, Trento 1996.

Zarini, Vincent, L'Afrique de Corippe, une terre de contrastes, in:
Mena Lafkioui/Vermondo Brugnatelli (Hrsg.), Written Sources
about Africa and their Study / Le fonti scritte sull’Africa e i loro
studi, Milano 2018, 371-380.

Zwierlein, Otto, Die Carmina Christiana des Dracontius: Kritischer
Kommentar, Berlin 2019.

397



398

Dank bei Juvencus: Betrachtung und
Ausblick auf die Rezeption™

Katharina Pohl

Abstract: This article examines the passages of thanksgiving in
Juvencus’ work and investigates traces of their reception. The
passages in question are as follows: Iuvenc. 1,96-102; 1,117-119;
3,197-203; 4,387-389.

| Dank allgemein, im Neuen Testament und im
christlichen Kontext

Danken ist eine universale Dimension des Menschseins, universal,
aber nicht natiirlich.! Denn Danken muss erlernt werden, es muss
ein Bewusstsein fiir Wohltaten geschaffen werden und die Fahig-
keit, sie wahrzunehmen, ihrer zu gedenken und entsprechend zu
danken. So hingen ,danken und ,,denken* nicht nur in der Aus-
fithrung, sondern auch etymologisch zusammen.

Das Dankverstdndnis und der Umgang mit dem Dank unter-
scheiden sich in der paganen und der christlichen Antike voneinan-
der. Die pagane Antike kennt die Dankesschuld fiir eine Wohltat, die
abzutragen ist, wie es den lateinischen und griechischen Termini
bereits dem Wortsinn nach inhédrent ist. Dies kann allerdings durch

*  Christoph Schubert (Erlangen) danke ich sehr herzlich fiir kluge Beobachtun-
gen. Philipp Buckl (Wuppertal) hat das Manuskript aufmerksam Korrektur ge-
lesen - auch dafiir herzlichen Dank.

1 Seifert 1992.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption

eine der Wohltat ebenbiirtige remuneratio kaum erreicht werden, so-
dass die grata recordatio, die sich in Erwdhnungen und im Lobpreis
der beneficia zeigt, als addquater Umgang mit den Gaben gilt.?

Dass die romische Gesellschaft die Riickerstattung von beneficia
ganz internalisiert hat, ldsst sich etwa an dem das Verhiltnis von
Mensch und Gott in der rémischen Religion charakterisierenden do
ut des ablesen. Dies duRert sich konkret in supplicationes, Dankop-
fern und Votivgaben als sichtbaren Zeichen der Dankbarkeit.

Das Christentum fiihrt im Vergleich zur paganen Danktradition
zu einem Paradigmenwechsel, indem die paganen Aussagen iiber
das Danken zwar durchaus rezipiert und oft auf die Verpflichtung
der Dankbarkeit Gott gegeniiber iibertragen werden; das irdische
Reziprokverhiltnis des Dankes jedoch verliert an Bedeutung, da der
Lohn fiir Wohltaten mehr und mehr im Himmel erwartet wird. Das
System des do ut des hat bei einem Gott, der alles aus gratia gibt, kei-
nen Platz mehr. Die Dimension des Deo gratias agere wird deutlich in-
tensiviert und fithrt zu umfangreichen Reflexionen iiber eine rechte
Manifestation desselben; dass Gott keine dignae gratiae abgestattet
werden konnen, sondern ihm hdchstens in Wort, Lob und Gebet die
Dankbarkeit vermittelt werden mag, ist dabei eines der wichtigsten
Themen der Auseinandersetzung.?

In der Bibel findet sich der Dank gegeniiber Menschen an ver-
gleichsweise wenigen Stellen,’ der Dank an Gott hat demgegen-
iiber ein weit groeres Gewicht. Noch deutlicher als im paganen
Verstédndnis ist die enge Verbindung von Lob und Dank sowie die
grata recordatio Gott gegeniiber fiir die biblischen Texte zu konsta-
tieren - ein gratias referre im Sinne einer Erstattung der Wohltat
kann Gott gegeniiber iiberhaupt nicht gelingen und so beschrankt

2 Vgl etwa Cic. off. 2,69; Balb. 1; vgl. Krafft 1983.

Vgl. etwa Ambr. off. 1,32,166; 2,25,127; Aug. civ. 10,3; vgl. Krafft 1983.

4  Fiir das Alte Testament ist auf das zusitzliche Problem hinzuweisen, dass im
Hebriischen kein Wort fiir ,,danken* existiert (Neumann 2018); dafiir werden
Wendungen wie ,,loben* oder auch ,,segnen* genutzt, die somit immer eine
weitere bestimmte und urspriingliche Konnotation des jeweiligen Wortes
transportieren.

w

399



400

Katharina Pohl

es sich auf den Lobpreis; zu Lob und Dank wird besonders im Alten
Testament bestdndig aufgerufen.

Danksagungen, in denen wortlich ,,Dank* ausgesprochen wird,
der nicht implizit im Lob enthalten ist, finden sich in den Evange-
lien kaum. Bedeutsam ist etwa die Danksagung vor dem Mahl: so
dankt Jesus vor der Speisung der Fiinftausend® und spiter beim
letzten Abendmahl.” Expliziter Dank nach Heilungswundern wird
nur sehr sporadisch geduRert - das bekannteste Beispiel diirfte die
Heilung der 10 Aussitzigen sein, von denen nur einer - der Samari-
ter - umkehrt, um zu danken. Diese Geschichte ist auffilligerweise
ein Sondergut des Lukasevangeliums.®

Der zweifelhafte Dank des Pharisders im Tempel (Deus gratias ago
tibi quia non sum sicut ceteri hominum raptores iniusti adulteri uel ut eti-
am hic publicanus, Vulg. Luc. 18,11),° der wiederum nur bei Lukas
fassbar wird, deutet darauf hin, dass die Danksagung im Gebet zu
Gott einen festen Platz hatte und vielleicht auch so internalisiert
war, dass sie kein besonderes Thema der Auseinandersetzung war.

2 Dank bei Juvencus

Im Folgenden soll untersucht werden, wie Juvencus biblisches Dan-
ken ausdriickt, und wie und ob seine Verarbeitung weiterwirkt.
Es werden also die Passagen analysiert, in denen der Dichter eine
Verbindung mit gratia oder verwandten Wortern setzt. Dabei wird
sich zeigen, dass er nicht alle Stellen, an denen in den Evangelien
explizite Dankduflerungen begegnen, umsetzt, er umgekehrt aber
auch iiber das in der Bibel Gebotene hinausgeht. Es diirfte sich so
die Moglichkeit ergeben, die Bedeutung und das Verstindnis des
Phinomens ,,Dank“ in seiner gemeindlichen Umgebung genauer zu
fassen.

Neumann 2018.

Mt 14,19; Mk 6,41.

Lk 22,19.

Lk 17,11-19; Bottrich 2024, 331-335.
Bottrich 2024, 350f.

O 0NN G



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption

2.1 Dank im Magnificat

Im ersten Buch der Euangeliorum libri setzt Juvencus das Magnificat
poetisch um. Im Vergleich zum Vorbild bei Lukas (1,46-55) kiirzt der
Dichter den Lobgesang der Maria, den diese bei ihrer Tante Elisa-
beth als Reaktion auf deren BegriiSung spricht, und gibt ihn in sie-
ben dichten Versen wieder (Iuvenc. 1,96-102):

Magnificas laudes animus gratesque rependit"

immensi Domino mundi. Vix gaudia tanta

spiritus iste capit, quod me dignatus in altum

erigit ex humili celsam cunctisque beatam

gentibus et saeclis uoluit Deus aequus haberi. 100
Sustulit ecce thronum saeuis fregitque superbos,

largifluis humiles opibus ditauit egentes.

Das erste charakteristische und namengebende Wort magnificat des
Lukas variiert Juvencus in seinen magnificas [...] laudes:* Er behilt
den Wortstamm des lukanischen Pridikats (Magnificat anima mea
Dominum, et exsultauit spiritus meus in Deo salutari meo, Vet. Lat. Luc.
1,46)'? bei, setzt ihn allerdings in das Adjektiv um und fiihrt neu das
Substantiv laudes als Bezugswort ein. Der Akt der Erhebung, des
GroBmachens, findet auf diese Weise bei Juvencus keine Entspre-
chung. Ziel dieser Umgestaltung ist gewiss zum einen die Anreiche-
rung des Werks mit einer epischen Formulierung," mit der er hier
einen Versanfang des Aetna-Gedichts (magnificas laudes operosaque

10 Uberliefert ist fiir die Stelle in Mp* (neuntes Jahrhundert) und V, (neuntes/
zehntes Jahrhundert) celebrat, was Orbdn 1992, 235f. zur Grundlage seiner
Analyse der Stelle macht, ohne allerdings mitzuteilen, auf welcher Basis die-
se textkritische Entscheidung getroffen wurde. Die schwache Uberlieferung
dieser Textversion muss nicht zwingend, darf aber als Argument gegen sie
verwendet werden. Zudem mag celebrat unter dem Eindruck des concelebrare
(Iuvenc. 1,117) oder als Glosse zu rependit in den Text gedrungen sein.

11 Otero Pereira 2009, 517.

12 Esist wahrscheinlich, dass Juvencus eine Version der Vetus Latina als Grundla-
ge seines Bibeltextes verwendet (siehe fiir die Auswertung verschiedener Stel-
len Green 2006, 385-390, der den europdischen Text, , Jiilichers Itala®, fiir den
wahrscheinlichsten Text hilt; dieser wird auch hier geboten).

13 Zum Umgang des Juvencus mit den epischen Vorgingern als sprachliche Vor-
bilder siehe Thor 2013, 31-33; vgl. zum Stil auch Flury 1968.

401



402

Katharina Pohl

uisere templa, 567) und des Statius anklingen ldsst (Theb. 7,379f.):
nec laudare satis dignasque rependere grates / sufficiam.’* Zum ande-
ren spaltet Juvencus das ,,Erheben - magnificare / peyaAdvew in
zwei Aspekte auf, namlich das ,,.Loben* (magnificas laudes rependere)
und das ,,Danken* (grates rependere).’* Der Dichter scheint sich da-
mit in einer Frage zu positionieren, der die Homilien-Kommentare
des Ambrosius und des Origenes zum Lukasevangelium nicht nach-
gehen, niamlich, welcher Gattung der Lobgesang der Maria zuzu-
ordnen sei'® - dem Loblied, dem Danklied, den Hymnen oder ganz
allgemein den Psalmen. Auch iiber die Bedeutung des magnificare
wird nicht eingehender referiert. Juvencus hingegen beleuchtet die
Vokabel und deutet sie aus. Er versteht die Worte Marias als Lob-
und Dankgesang, den er als Ganzes kondensiert, dessen Beginn er
hingegen im Vergleich zur biblischen Vorlage amplifiziert.

Gerade diese Erweiterung des Anfangs wird in der Folgezeit
rezipiert - wenn auch nicht als Teil eines Magnificats; er wird von
seinem Ursprungskontext geldst und an geeigneten Stellen einge-
setzt. So verwendet Marius Victorius den Versschluss, um den Dank
Noahs nach der Sintflut zu illustrieren (Mar. Victor aleth. 3,2-4):"7

non prius officii quicquam mortalis inire
prisca Noe quam sacra deo gratesque rependat
constituit. [...]

Auffillig ist, dass Marius Victorius das Detail des Dankens der bi-
blischen Uberlieferung hinzufiigt und das Opfer des Noah um den
Aspekt des Dankes erweitert. Derselbe ist im Opfer des biblischen
Textes impliziert und mitgedacht®® - der Dichter der Alethia formu-
liert ihn zusatzlich.

Nicht als Hexameterklausel, gleichwohl an der Juvencus-Junk-
tur orientiert, schreibt Paulinus von Petricordia (Mart. 5,99f.):

14 Auf die Parallele weisen schon Collier 2008, 135 und McGill 216, 120 hin.

15 Ahnlich Orban 1992, 235f.

16 Fiir die heutzutage vieldiskutierte Forschungsfrage siehe Bottrich 2024, 39f.

17 Abosso 2015, 89.

18 Fischer 2018, 480. Fiir die verschiedenen Deutungen des Opfers in der moder-
nen Theologie siehe Eberhart 2002, 369f.; 370 Anm. 3.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption

quique preces solus tulerat reticente puella,
iam domino grates non una uoce rependit 100

und driickt damit die Dankbarkeit des Vaters aus, der seine von ih-
rer Stummbheit geheilte Tochter reden hort.

SchlieRlich begegnet die Klausel bei Alcimus Avitus (carm.
5,125f.):

Attollunt animos palmasque ad sidera tendunt 125
concipiuntque fidem uotis gratesque rependunt.

Vor der zitierten Stelle hatte Gott seinem in Agypten versklavten
Volk Israel versprochen, seine Situation zu dndern, was er im Fol-
genden durch die 10 Plagen tut. Auf das Versprechen Gottes reagiert
das Volk mit Gebet und Dank.

Die deutlichste und umfangreichste Rezeption dieser Dankwor-
te findet sich allerdings bei Eugenius von Toledo, wie Donato De
Gianni bereits gezeigt hat (Eug. Tolet. carm. 99):°

Immensas domino laudes gratesque rependi,
quod missa incolumem te mihi carta dedit.

Inde salutigerum deuoto pectore carmen
mittimus et caro dicimus ore ,,uale.

Das epigrammatische Gedicht, das als kurznachrichtengleiche Ant-
wort auf einen Brief eines anonymen Freundes figuriert” und dem-
selben einen herzlichen Grufl mit guten Wiinschen iibermittelt,
bietet ebenfalls den Versschluss gratesque rependi. Die Beziige zum
poetischen Magnificat des Juvencus gehen aber noch deutlich tiber
diesen Anklang hinaus. Denn auch die laudes begegnen - wenn auch
nicht an gleicher Versposition - im ersten Vers des Eugenius-Tex-
tes. Sie sind gewiss intentional mit einem anderen Attribut verse-
hen worden als bei Juvencus: Eugenius ersetzt magnificas durch im-
mensas, um diesen direkten Anklang an das Magnificat zu vermeiden
und sein Epigramm von diesem aufgeladenen Text abzugrenzen - es

19 De Gianni 2013, 398; De Gianni 2016, 105 Anm. 6.
20 Pilarski 2023, 137; 139 (zur persona des Gedichts); 189f. (zur Kiirze).

403



404

Katharina Pohl

ist eben kein Magnificat, soll es auch nicht sein, aber Eugenius stellt
sich mit der gelehrten Anspielung in die Tradition der christlichen
Dichtung. In diese Richtung ist auch die Umformulierung von der
dritten Person mit animus als Subjekt zur ersten Person zu deuten.
Das betont am Anfang des Gedichts positionierte Attribut immensas
zu laudes mit dem angeschlossenen Dativ domino kann als ein direk-
ter Reflex auf den Folgevers bei Juvencus immensi Domino mundi ver-
standen werden.”

Die angefiihrten Stellen zeigen, dass Juvencus den Hexame-
terschluss gratesque rependit fiir die christlichen Dichterkollegen
der Folgezeit pragt. Er hat die Junktur nicht selbst erfunden,
sondern verarbeitet sie bereits als Rezipient, hat sie aber an dieser
Versposition - soweit nachvollziehbar - erstmalig eingesetzt. Er
christianisiert schon vorhandenes episches Material und wird
damit zum christlichen Bezugspunkt fiir die Formulierung.

2.2 Dank im Benedictus

Wenige Verse nach dem Lobgesang der Maria folgt die Poetisierung
des zweiten Lobgesangs aus dem Lukasevangelium, dem des Zacha-
rias. Bekanntermallen verlebte der Vater Johannes’ des T4ufers die
neun Schwangerschaftsmonate seiner Frau Elisabeth als stummer
Mann, weil er der Botschaft des Engels nicht geglaubt hatte, der
ihm einen Nachkommen ankiindigte.? Erst als er nach der Geburt
des Sohnes gegen die Meinung der Familie, der Sohn miisse wie
der Vater heil3en, schreibend und gestikulierend vertritt, dass das
Kind Johannes heilen werde, 16sen sich die Fesseln seiner Zunge
wieder.” Die ersten Worte, die der Priester dann spricht, werden
zum Lobgesang, dem Benedictus.?* Juvencus setzt den Lobgesang in
deutlicher Variation des Bibeltextes um, was schon zu Beginn des
Textausschnittes ins Auge fallt, der keinen Anklang an das biblische

21 De Gianni 2016, 105 Anm. 6. Die Fiigung immensae laudes lésst sich schon bei
Coripp. Ioh. 6,74 vorgeprigt finden.

22 Lk 1,5-24.

23 Lk 1,60-64.

24 1k 1,68-79.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption 405

Benedictus Deus aufweist.”” Stattdessen gestaltet der Verfasser der
ersten Bibeldichtung den Beginn des Lobpreises ganz um. Benedic-
tus Deus Israhel quia uisitauit et fecit redemptionem plebis suae (Vet. Lat.
Luc. 1,68) heiflt es bei Lukas, Juvencus hingegen schreibt (Iuvenc.
1,117-119):

Concelebrent cuncti laudes gratesque frequentent®
astrorum et terrae, pontique hominumgque parenti,
uisere quod uoluit propriamque absoluere plebem.

In einer amplificatio zerdehnt der Dichter das kurze Benedictus Deus
in zwei vollstdndige Verse, indem er zunichst die dem benedicere in-
hdrenten Aspekte des Lobes und Dankes auseinanderdividiert, ins
Aktiv und Gott vom Subjekt ins Dativobjekt setzt. Gott wird von ei-
nem einfachen Deus zu einem, seine Allmacht illustrierenden astro-
rum et terrae, pontique hominumque parens (Iuvenc. 1,118). Auflerdem
universalisiert der Dichter den Hymnus, indem er ein allgemeines
und umfassendes cuncti zum Subjekt der Aufforderung macht, wie
Herzog beobachtet.” Uberhaupt lasst sich die Amplifizierung des
Benedictus Deus als Teil der Universalisierungsstrategie erklaren:*

25 Eine Form von benedicere, das im lateinischen Bibeltext keine geringe Bedeu-
tung besitzt, verwendet der Dichter im Ubrigen in seinem gesamten Werk kein
einziges Mal, und das, obwohl das Wort benedicere fiir den Hexameter kein
metrisches Hindernis darstellt. Siehe Green 2006, 102 fiir die Vermeidung des
Wortes benedicere im Werk des Juvencus. Er vermutet, dass die pagane Konno-
tation des Verbs mit der neuen christlichen Bedeutungsverschiebung in den
Augen des Dichters nicht ausreichend beiseite gedréngt sein kénnte.

26 Vgl. Orban 1992, 236, der allerdings beide Akkusative zu concelebrare zieht.
Auch wenn es rein theoretisch méglich wire, die beiden Pradikate unverbun-
den nebeneinander stehen zu lassen, scheint es doch stilistisch kaum iiberzeu-
gend. Zudem spricht nichts gegen eine Verbindung von frequentare mit einem
Akkusativobjekt (vgl. die freilich spiteren Stellen: Paul. Nol. carm. app. 4, 27
mens [...] Christo laudes in saecla frequentat; Aug. serm. 90,1 deo per Christum lau-
des et gratias frequentare). Vgl. zur Stelle auch Fraisse 2021, 240 Anm. 13.
Rezipiert wurde der Halbvers im Ubrigen von Flodoard von Reims, der in De
triumphis Christi apud Italiam 11,892f. (Zdhlung der PL 11,10,64f.) schreibt: Hym-
nisonis mixtus grates laudesque frequentat / rex turmis (Jacobsen 1978, 196).

27 Herzog 1975,114.

28 Zur Universalisierung bei Juvencus siehe u.a. Kirsch 1989, 112-116. Zu den An-
sdtzen seiner Entjudaisierung siehe u.a. Herzog 1975, 111-113.



406

Katharina Pohl

Indem die unermessliche Grofe Gottes evoziert wird, ergibt sich
die Notwendigkeit, ihm Lob und Dank zu erweisen, bereits aus dem
Vers 118 (ohne den quod-Satz rezipiert zu haben, mag man in parens
gleichfalls eine kausale Konnotation erkennen). Der Kausalsatz uise-
re quod uoluit propriamque absoluere plebem (Iuvenc. 1,119) gibt ziem-
lich genau das in Vet. Lat. Luc. 1,68 gebotene quia uisitauit et fecit
redemptionem plebis suae wieder. Indem aber zuvor Deus nicht vom
Attribut Israhel begleitet wird, bleibt propria plebs etwas unbestimm-
ter und muss sich nicht nur auf das Volk Israel beziehen, sondern
kann auch die Gemeinde einschlieRRen.

Durch seine Eingangsformulierung des Benedictus geht Juvencus
iiber seine Vorlage hinaus: Seine Wortwahl gibt sich als Reminiszenz
an die Schilderung wenige Verse zuvor, in denen die Diskussion um
den Namen des neugeborenen Kindes beginnt (Iluvenc. 1,107-109):

[...] Ad partus famam collecta cucurrit
turba propinquorum, tum gaudia mira frequentes
concelebrant nomenque iubent genitoris habere.

Die Nachbarn und Verwandten versammeln sich zahlreich und freu-
dig anlésslich der Geburt und wollen hinsichtlich des Namens der
Tradition folgen: Der Sohn soll nach dem Vater heien. Wenn nun
Juvencus Zacharias sein Benedictus mit ebendiesen Verben (concele-
brare und frequentare), jetzt im Konjunktiv und in Verbindung mit
anderen Objekten, beginnen ldsst, scheint er ihn das Verhalten, dem
er schon mit der beschriebenen Tafel entgegengetreten war, erneut
kritisieren zu lassen. Natiirlich ist cuncti (Iuvenc. 1,117) umfassen-
der als turba propinquorum, aber sie ist doch wohl darin eingeschlos-
sen. Der Konjunktiv concelebrent [...] laudes mag vielleicht direkt auf
concelebrant gaudia verweisen und moglicherweise den Adressaten
ihre eigentliche Pflicht vor Augen fiihren.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption

2.3 Der Dank nach einer Reihe von Heilungen in
Buch 3

Eine weitere Stelle, in der das Danken eine Rolle spielt, findet sich
im dritten Buch der Euangeliorum libri. Nachdem Jesus in der Gegend
von Tyros und Sidon die Tochter der kanaandischen Frau geheilt
hat, schlieRen sich auf dem Berg in Galilda weitere Heilungswunder
an, die sowohl in der biblischen Vorlage als auch bei Juvencus in
einem Satz zusammengefasst dargeboten werden (Vet. Lat. Matth.
15,30):

et accesserunt ad eum turbae multae habentes secum clodos caecos debiles
mutos et alios multos et proiecerunt eos sub pedes eius et curauit eos.”

Bei Iuvenc. 3,197-199 heift es:*®

Haut mora, conueniunt populi secumque trahebant
pars captos oculis et crurum debile uulgus
elinguesque alios morbique uocabula mille.

Um die Vielfalt der Krankheiten auszudriicken, die vor Jesus ge-
bracht und von ihm geheilt werden, beendet Juvencus die Aufzih-
lung mit dem Ausdruck morbi [...] uocabula mille (Iuvenc. 3,199).*!
Wihrend Matthdus den Akt der Heilung durch ein schlichtes et cu-
rauit eos angibt, dehnt der Dichter die kurze Information auf zwei
Verse aus (Iuvenc. 3,200f.):

Omnibus ille tamen languores dempsit amaros, 200
uiribus et ualidis uenerando munere donat.

In mehreren Punkten geht Juvencus iiber den Bericht bei Matthdus
hinaus. Zunichst betont omnes (Iuvenc. 3,200) die Macht Jesu allen
Leiden gegeniiber um einiges deutlicher als das bloRe Personalpro-

29 Einige Handschriften haben hier erginzend omnes.

30 Vgl. Bauer 1999, 141f.

31 Juvencus ist andernorts, wenn es seiner Gestaltungsabsicht dient, recht ge-
nau in der Bezeichnung verschiedener Krankheiten und medizinischer Details
(Green 2006, 13f.).

407



408

Katharina Pohl

nomen des Evangelisten. Weiterhin illustriert der Dichter den Akt
der Heilung, indem er sie als ,,Hinwegnehmen der bitteren Krank-
heiten* deutet. Er fithrt den Gedanken dahingehend weiter, dass
dort, wo etwas weggenommen wird, eine Liicke entsteht, die neu ge-
fiillt werden muss. Daher schliet der Dichter dem demere (Iuvenc.
3,200) ein donare (Iuvenc. 3,201) an und ldsst die languores amari (Tu-
venc. 3,200) durch ualidae uires (Iuvenc. 3,201) ersetzt werden. Der
ganze Heilungsakt wird von Juvencus als Geschenk benannt, zum
einen im Pradikat donare, zum anderen im Ausdruck uenerandum
munus.

Um die Bedeutung dieser Variatio genau fassen zu konnen, ist es
hilfreich, die Verse gleichsam unter dem Mikroskop zu betrachten:
Die folgenden zwei Verse verarbeiten dichterisch den Bibeltext Vet.
Lat. Matth. 15,31:

ita ut turbae mirarentur uidentes mutos loquentes clodos ambulantes caecos
uidentes et magnificabant Deum Istrahel.

Es heiRt bei Juvencus (3,202f.):

Tum populi pariter miracula tanta frequentant
aeternoque patri laudes gratesque celebrant.

Wiederum fillt auf, dass die einzelnen Heilungsakte, die bei Mattha-
us wie Adynata angeordnet sind, bei Juvencus zu einem umfassen-
den und allgemeinen Ausdruck miracula tanta kondensiert werden.*
Der Evangelist, der das Wort mirari verwendet, um die Stimmung
der turba einzufangen, was bei Juvencus vollig fehlt, gibt magnifica-
re Deum Istrahel* als Resultat des Erlebnisses an. Beim Bibeldichter
variiert der Ausdruck laudes gratesque celebrare (Iuvenc. 3,203) die bi-
blische Formulierung magnificare. Anders als beim Magnificat klingt
die biblische Wortwahl auch nicht in einem Wortstamm an (magnifi-
cas [...] laudes), aber die Differenzierung in Lob und Dank findet sich

32 Bauer 1999, 143.

33 Vgl. fiir den Bezug zum jiidischen Lobpreis Konradt 2023, 252f. Zur Verallge-
meinerung und Entjudaisierung bei Juvencus siehe Bauer 1999, 143f.; Poinsot-
te 1979, 117.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption

hier ebenso wie dort. Das Verb magnificare ist seit Plautus belegt,
begegnet danach jedoch praktisch nicht mehr, vereinzelt findet es
sich in der Prosa.** So setzt Juvencus vermutlich aus sprachlichen
Griinden keine Form von magnificare. Fiir die Junktur laudes celebra-
re kann er immerhin auf Ovid zuriickgreifen, der in den Epistulae
ex Ponto 4,8,87 schreibt tuas possim laudes celebrare recentes. Laus und
grates begegnen gelegentlich, aber eher selten gemeinsam.*® Als
eine rechte Erkldrung fiir die Zerdehnung und Neufokussierung von
magnificare zu laudes gratesque celebrare scheint aber der Blick auf die
Sprache allein nicht auszureichen. Jedenfalls imitiert der Dichter
kein bereits vorhandenes episches Sprachmaterial, sondern wird
die Junktur wohl doch selbst erfunden haben; nicht einmal celebrant
als Hexameterschluss ist vor ihm belegbar.

Was Juvencus in den beiden vorhergehenden Versen in einer Er-
weiterung gegeniiber dem Evangelientext gestaltet, indem er Jesu
Heilungstdtigkeit in einem sich ergdnzenden Zweischritt beschreibt,
tut der Dichter in gleicher Weise fiir das Verhalten der Volksmenge
- dies ist allerdings schon so bei Matthdus vorgegeben: Zunichst
wird das Sehen und Erleben der Wunder thematisiert, anschliefend
die Reaktion darauf in Dank und Lobpreis. Der Dichter scheint auf
eine Ausgewogenheit der Handlungen zu achten: Jesu Verhalten
wird in der Formulierung der gleiche Umfang eingerdumt wie dem
Tun des Volkes. Man kann sogar feststellen, dass Juvencus die Ge-
wichtungen gegeniiber der Evangeliumsvorlage etwas verschiebt,

34 Orban 1992, 236; ThLL VIII 106,55-109,3.

35 Inder Dichtung Plaut. Mil. 2,5,2 laudes gratesque agam; Sil. 16,654 dis grates lau-
demgque fero. Fiir weitere Stellen in der lateinischen Prosa siehe Orban 1992,
236; darunter ist besonders auf Tac. ann. 1,69 wegen der Bedeutsamkeit der
Passage hinzuweisen: Mit der Junktur wird erwiesener und verweigerter Dank
zur Zeit des Regierungsantritts des Tiberius ausgedriickt. Agrippina bedankt
sich bei jedem nach Beilegung (durch die Hilfe des Germanicus und der Ag-
rippina) einer Meuterei zuriickgekehrten Soldaten, und zwar an genau der
Briicke, deren Abbruch sie persdnlich verhindert hat, um den in Germanien
noch umzingelten und geriichteweise verlorenen Legionen die Riickzugsmdg-
lichkeit offen zu halten. Tiberius reagiert auf die Hilfe von Germanicus und
Agrippina vollkommen undankbar. Der heftige Kontrast des Verhaltens wird
durch (angemessene bzw. verweigerte) grates et laudes habere auf den Begriff
gebracht. Vgl. ad loc. iiberhaupt Bauer 1999, 143.

409



410

Katharina Pohl

indem er das Handeln Jesu - das Heilen - in zwei Verse ausgliedert
und die beiden Handlungen des Volkes - die Wunder sehen und Gott
danken/preisen - ebenfalls in zwei Versen ausfiihrt. Somit rechtfer-
tigt sich und folgt logisch die Ausdifferenzierung des Lobes Gottes
durch das Volk in Lob und Dank, da das Heilshandeln Jesu eine be-
sondere Gestaltung erfahren hat: es wird explizit als Geschenk be-
schrieben; eine feine, aber wirkungsvolle Verschiebung im Blick auf
die Vorlage.

2.4 Dank Jesu bei der Auferweckung des Lazarus

Im vierten Buch der Euangeliorum libri verarbeitet Juvencus die Ge-
schichte der Auferweckung des Lazarus, die im 11. Kapitel des Jo-
hannesevangeliums berichtet wird. Knapp 100 Verse widmet der
Dichter der Episode (Iuvenc. 4,306-402) und bietet sie, wie Deproost
gezeigt hat, in leichter Variation zur Darstellung bei Johannes und
mit besonderer Betonung der Gottheit Jesu.*

Fiir die Frage nach dem Dank ist besonders das Gebet Jesu di-
rekt vor der Auferweckung von Interesse.”’” Juvencus bezeichnet
den Gottessohn mit der vergilischen Junktur conscia uirtus (4,385)®
als sich ihrer selbst bewussten Kraft. Diese wendet sich zum Him-
mel und betet zum Vater. Das Gebet setzt mit einer von Juvencus
erstmals fiir die Dichtung und in dieser Bedeutung geprigten Fii-
gung - eximiae grates — ein:* Eximias grates, genitor, tibi, sancte, fatemur
(Tuvenc. 4,387),% die den Eindruck eines formellen Gebetseinstiegs
erweckt. Die Verbindung grates fateri gehort nicht zum Standardvo-
kabular des Dankens, sondern scheint wiederum von Juvencus ge-
schaffen worden zu sein. Der Dichter setzt damit das demgegeniiber
fast farblos wirkende, gewdhnliche pater, gratias ago tibi (Vet. Lat.
Ioh. 11,41) des Bibeltextes um. Die weite Sperrung von eximias grates

36 Kremer 1985, 147; Deproost 2000; Paschalis 2021; Marchetti 2013, 89; 93-96.

37 Siehe zur Passage De Gianni 2020, 250.

38 De Gianni 2020, 256.

39 In der Prosa bildet Plin. nat. 37,84 hanc gemmam propter eximiam gratiam pleri-
que appellauere paederota.

40 De Gianni 2020, 256.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption

und fatemur sowie das briickenpfeilergleich in die Versmitte gesetz-
te tibi scheinen die GroRe des Dankes im Versbild nachzuzeichnen.
Wihrend der Inhalt des Dankes bei Johannes in einem Kausalsatz
angeschlossen wird (quia audisti me, Vet. Lat. Ioh. 11,41), iibergeht
Juvencus diesen Teil oder, was wahrscheinlicher ist, verschmilzt ihn
gleichsam mit dem Folgenden. Im Evangeliumstext heifdt es weiter
(Vet. Lat. Ioh. 11,42):

et ego sciebam quia semper me audis; sed propter turbam qui circumstantem
dixi, ut credant, quia tu me misisti.

Genau dies setzt Juvencus in seinen beiden folgenden Versen um
(Tuvenc. 4,388f.):

me placidus semper uenerandis auribus audis,
sed populus praesens me missum credere discat.

Indem der Dichter also das sciebam quia ausldsst, spart er den Inhalt
des Dankes ein und verbindet ihn mit Jesu Rekapitulation, der Vater
habe ihn immer gehort. Damit arbeitet er einerseits Skonomisch,
betont andererseits aber auch, dass Jesu Dank ein Dank im Voraus
fiir die kommende Auferweckung des Lazarus ist: Das Wissen um
die garantierte Erhérung des Gebets macht das Dankgebet noch vor
der Bitte und vor ihrer Erfiillung stimmig. Wahrend der Bibeltext
natiirlicherweise sprachlich eher einfach daherkommt, reichert Ju-
vencus Jesu Worte mit Begriffen an, die Jesu Verehrung seinem Va-
ter gegeniiber deutlicher hervortreten lassen.”

Die iibrigen Bibeldichter, die diese Episode des Johannesevange-
liums versifiziert haben, rezipieren die Formulierung des Juvencus
von Jesu Dankworten nicht spiirbar. Sedulius, der im vierten Buch
seines Carmen paschale der Auferweckung des Lazarus nur knapp 20
Verse widmet,* verzichtet vollstdndig auf Jesu Gebet. Die direkte
Rede Jesu beschrinkt sich auf die drei Worte Lazare, perge foras! (Se-

41 Placidus ist schon in der paganen Literatur ein fiir Gétter verwendetes Attribut
(siehe ThLL X 1,2277,4-29), De Gianni 2020, 257.

42 Sedul. carm. pasch. 4,271-290; Kremer 1985, 149f.; vgl. Bergen 2018, 81-96 fiir
eine Auseinandersetzung mit der Stelle.

411



412

Katharina Pohl

dul. carm. pasch. 4,284). Mdglicherweise verarbeitet der Dichter die
Formulierung Jesu ut credant, quia tu me misisti (Vet. Lat. Ioh. 11,42)
in den vorhergehenden Versen, in denen er selbst Maria und Mar-
tha apostrophiert (Sedul. carm. pasch. 4,279-282):

[...] Quid credere, Martha, moraris?

Quidue, Maria, gemis? Christum dubitatis, an unum 280
possit ab infernis hominem reuocare cauernis,

qui dabit innumeras post funera surgere turbas?

Andererseits ist der Glaube der Schwestern auch schon bei Jesu Ge-
sprach mit ihnen in der biblischen Vorlage ein Thema, sodass sich
die Frage vermutlich doch eher daraus erklart. Jedenfalls wirkt Jesus
in der Darstellung wie ein Heros, der spricht und schon geschieht’s,
ohne Mitwirkung Gottes. Die Beziehung zwischen Gott-Vater und
Gott-Sohn spielt bei ihm keine Rolle und so findet sich auch keine
Spur von Jesu Gebet zu seinem Vater und der Dankpassage. Dass die
derartige Gestaltung auch Implikationen fiir die Wirkung der Ge-
schichte hat, ist offensichtlich, soll an dieser Stelle aber nicht weiter
betrachtet werden.

Hingewiesen sei nur am Rande noch auf Prudentius, der in sei-
ner Apotheosis die Auferweckung des Lazarus in einigen Versen be-
arbeitet;” da er darin hauptsichlich die finstere Gewalt des Todes
und der Holle beschreibt, der Lazarus durch Jesu Wunder entrissen
wird und iiber die Jesus glorreich siegt, bleibt auch hier die Dank-
partie ausgespart.*

2.5 Jesu Dank beim letzten Abendmahl

Im vierten Buch setzt Juvencus die Einsetzung des Abendmahls samt
den Einsetzungsworten poetisch um (luvenc. 4,428-456). Ganz den

43 Prud. apoth. 752-766. Ebenso unerwihnt bleibt der Dank in tituli 149-152.

44 Moglicherweise findet sich eine Spur der Juvencus-Junktur in Flodoard von
Reims, Triumphis Christi apud Italiam 190-192 eximias referens grates sub honore
fauoris, / se genus atque suum dignum quia laude putarit, / prouectumque eius gra-
tum sibi duxit habendu, oder im Carmen de Benedicta 24 grates eximias et munia
sacra ministrat.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption

Schilderungen bei Matthius folgend bricht Jesus das Brot, segnet es,
verteilt es und trégt den Jiingern auf, das Brot so als seinen Leib zu
essen. Hinsichtlich der Wortwahl variiert Juvencus jedoch sehr und
tibernimmt im Prinzip nur frangere von den im Bibeltext verwende-
ten Begriffen.® Er gibt das (Vet. Lat. Matth. 26,26):

accepit Iesus panem et benedixit ac fregit et dedit discipulis suis et ait: accipi-
te et manducate. hoc est corpus meum.

durch (Iuvenc. 4,446-448):

[...] palmis sibi frangere panem
diuisumque dehinc tradit sancteque precatus
discipulos docuit proprium sic edere corpus.

wieder. Wie schon oben bemerkt vermeidet Juvencus die Vokabel
benedicere und ersetzt sie also auch hier durch sancte precari als Aus-
druck des ,,Segnens*.*

Fiir unsere Frage wichtiger ist freilich der zweite Teil des Abend-
mahls, in dem Jesus den Kelch mit Dankesworten heiligt (Iuvenc.
4,449-451):

Hinc calicem sumit Dominus uinoque repletum
gratis sanctificat uerbis potumque ministrat 450
edocuitque suum se diuisisse cruorem.

Dass die Danksagung vor der Austeilung des Weins gesprochen
wird, geht ganz konform mit dem, was Matthius (26,27) berichtet.
Auch bei Markus kommt die Austeilung des Brotes ohne Dank aus
(14,22-26); bei Lukas, der zuerst den Kelch und im Anschluss das
Brot verteilen ldsst, werden beide Elemente mit Danksagung be-
gleitet (22,19-20). Im paulinischen Bericht iiber die Einsetzung des
Abendmahls findet sich der Dank im Zusammenhang mit dem Kelch
(1 Kor 11,23).

45 Vgl. De Gianni 2020, 280.
46 De Gianni 2020, 280f.; Kirsch 1989, 134 sieht die Segnung des Brots nicht in
diesem Ausdruck wiedergegeben.

413



414

Katharina Pohl

Auch wenn die Danksagung iiber Brot und Wein nur eine der Hand-
lungen ist, die zur Einsetzung des Abendmahls gehoren, ist sie es
doch, die zur Bezeichnung ,,Eucharistie gefiihrt hat, und das wohl
bereits zu einem frithen Zeitpunkt in der Geschichte des Christen-
tums.”’

Juvencus folgt also Matthdus und Markus in der Zuweisung der
Danksagung an den Kelch. In dem Halbvers gratis sanctificat uerbis
(Tuvenc. 4,450) fasst der Dichter die Danksagung iiber dem Kelch
und die Segnung zusammen. Eine Segnung des Kelches ist bei Mat-
thdus nicht berichtet, aber Juvencus scheint beide Elemente zu
parallelisieren und in gleicher Weise behandelt werden zu lassen.
Dabei nutzt er mit sanctificare einen Begriff, der auch in theologi-
scher Prosa fiir die Situation des Abendmahls Verwendung findet,
wie etwa spédter bei Augustinus: Calix ille, immo quod habet calix, sanc-
tificatum per uerbum dei, sanguis est Christi (Aug. serm. 227,1).%8 Hier
begegnet also gleichfalls der Gedanke, dass die Heiligung durch das
Wort des Herrn geschieht - freilich nicht durch die Danksagung;
letztes scheint wirklich eine Spezialitit des Juvencus zu sein. Eine
Rezeption dieses Verses ldsst sich, soweit ich sehe, trotz der Bedeu-
tung des beschriebenen Ereignisses nicht feststellen.

3 Fazit

Einige der Dankesworte, Dankszenen oder Dankgesten in den Evan-
gelien ldsst Juvencus auler Acht. So findet etwa die Heilung der 10
Aussitzigen bei Juvencus - anders als bei Sedulius, der die Geschich-
te erzdhlt - keinen Niederschlag. Expliziter Dank begegnet in den
Evangelien insgesamt eher selten, da er meist im Lob enthalten ist,
und in den erzihlenden Partien nicht immer einen Platz erhalt.”

47 Fiir die Bedeutung des Wortes, ihre Verwendung und ihre Verwandtschaft
mit den Lobspriichen des Alten Testaments siehe Stuiber 1966, 900-928;
bei Ignatius ep. ad. Smyrn. 8,1 findet sich erstmals die Ubertragung auf das
Abendmabhl.

48 Fiir weitere Parallelstellen und die liturgische Bedeutung siehe De Gianni
2020, 282.

49 Bottrich 2024, 335.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption

Dieser Befund wirkt sich auch auf die Dichtung des Juvencus aus.

Der Dank an Gott ist im Leben des Gldubigen fest verankert und
verbunden mit dem Lob eine Selbstverstdndlichkeit. Dass er den
Dank als Teil des Lobes an bestimmten Stellen iiber die Vorlage hi-
naus expressis verbis darbietet, deutet darauf hin, dass das Danken
ganz prasent im Bewusstsein ist.

Mit seinen Formulierungen prigt Juvencus teilweise die Dank-
ausdriicke der Folgezeit bis in die Literatur des Mittelalters - nicht
alle seine Ausdriicke werden von der Nachwelt rezipiert. Dennoch
wird der Dichter zu einem wichtigen Vermittler spezifisch christ-
licher poetischer Dankperiphrasen.

Literaturverzeichnis

Abosso, Daniel Hamilton, A Translation and Commentary on Clau-
dius Marius Victor’s Alethia 3,1-326, Urbana 2015.

Bergen, Flora, Lazare veni foras. Ein Vergleich der Auferweckung des
Lazarus bei den spitantiken Bibelepikern Iuvencus und Sedu-
lius, Wien 2018: https://phaidra.univie.ac.at/0:1348825 [letztes
Aufrufdatum 07.01.2025].

Béttrich, Christfried, Das Evangelium nach Lukas, Leipzig 2024.

Collier, David Andrew, Nam mihi carmen erit Christi vitalia gesta: book
one of the Evangeliorum libri IV of Juvencus and the evolution
of Latin epic in late antiquity, Missouri-Columbia 2008.

Colombi, Emanuela, L'allusione e la variante: Giovenco e Silio Itali-
co, in: Paolo Mastandrea/Linda Spinazzé (Hrsg.), Nuovi archivi e
mezzi d’analisi per i testi poetici. I lavori del progetto Musisque
Deoque (Venezia, 21-23 giugno 2010), Amsterdam 2011, 157-185.

De Gianni, Donato, Sul “Fortleben” di Giovenco, Kowvwvia 37 (2013)
396-400.

De Gianni, Donato, Amici lontani, liti e riconciliazione. L'amicizia
nei Carmina di Eugenio di Toledo, Vichiana 53 (2016) 95-111.

De Gianni, Donato, luvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020.

415



416

Katharina Pohl

Deproost, Paul-Augustin, La résurrection de Lazare dans le poeme
évangélique de Juvencus (IV,306-402), Revue belge de Philologie
et d’'Histoire 78 (2000) 129-145.

Eberhart, Christian, Studien zur Bedeutung der Opfer im Alten Tes-
tament. Die Signifikanz von Blut- und Verbrennungsriten im
kultischen Rahmen, Neukirchen-Vluyn 2002.

Fischer, Georg, Genesis 1-11, Freiburg 2018.

Flury, Peter, Zur Dichtersprache des Juvencus, in: Wilhelm Ehlers
(Hrsg.), Lemmata. Donum natalicium W. Ehlers sexagenario
a sodalibus Thesauri linguae Latinae oblatum, Miinchen 1968,
38-47.

Fraisse, Anne, Du héros au Sauveur. Imitatio et Aemulatio dans les
Euangeliorum libri IV de Juvencus, Bruxelles 2021.

Gédrtner, Thomas, Untersuchungen zur Gestaltung und zum histori-
schen Stoff der Johannis Coripps, Berlin 2008.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Herzog, Reinhart, Die Bibelepik der lateinischen Spitantike. Form-
geschichte einer erbaulichen Gattung, Bd. 1, Miinchen 1975.
Jacobsen, Peter Christian, Flodoard von Reims. Sein Leben und seine

Dichtung De triumphis Christi, Leiden 1978.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 4: Johannes-Evangelium, Berlin 1963.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 1: Matthdus-Evangelium, Berlin 21972.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 3: Lucas-Evangelium, Berlin ?1976.

Konradt, Matthias, Das Evangelium nach Matthdus. Ubersetzt und
erklart, Gottingen 22023.

Krafft, Peter, Gratus animus (Dankbarkeit), RAC 12 (1983) 732-752.

Kremer, Jacob, Lazarus. Die Geschichte einer Auferstehung. Text,
Wirkungsgeschichte und Botschaft von Joh 11,1-46, Stuttgart
1985.

Kirsch, Wolfgang, Die lateinische Versepik des 4. Jahrhunderts, Ber-
lin 1989.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption

Marchetti, Marta, Lazzaro, vieni fuori. La resurrezione di Lazzaro nel-
la poesia cristiana, in: Victoria Zimmerl-Panagl (Hrsg.), Dulce
melos 11, Akten des 5. internationalen Symposiums Lateinische
und griechische Dichtung in Spitantike, Mittelalter und Neu-
zeit, Wien, 25.-27. November 2010, Pisa 2013, 79-103.

McGill, Scott, Juvencus’ Four books of the Gospels. Evangeliorum libri
quattuor, London 2016.

Neumann, Friederike, Dank/danken (AT), Das wissenschaftliche
Bibellexikon im Internet, 2018: https://www.die-bibel.de/res-
sourcen/wibilex/altes-testament/dank-danken-at [letztes Auf-
rufdatum 30.04.2024].

Orbén, Arpad Péter, Die Versifikation von Lk 1, 5-80 in den Euan-
geliorum libri quattuor des Juvencus. Eine Analyse von Juvenc. I
1-132, Zeitschrift fiir die Neutestamentliche Wissenschaft und
die Kunde der Alteren Kirche 83 (1992) 224-244.

Otero Pereira, Eduardo, Juvenco y la exegesis, in: Antonio Alberte
Gonzalez/Cristébal Macias Villalobos (Hrsg.), Actas del congre-
so internacional “Cristianismo y tradicién latina”. Mélaga, 25 a
28 de abril de 2000, Madrid 2001, 191-196.

Otero Pereira, Eduardo, C. Vetti Aquilini Iuuenci Euangeliorum libri
quattuor. Edicién critica, Diss., Salamanca 2009.

Paschalis, Michael, Amplification in Juvencus’ Evangeliorum libri iv
and in Nonnus’ MetafoAr tob kata [wdvvnv &ylov ebayyegAiov,
in: Filip Doroszewski/Katarzyna Jazdzewska (Hrsg.), Nonnus of
Panopolis in context, Bd. 3: Old questions and new perspectives,
Leiden 2021, 355-368.

Pilarski, Annemarie, Der Libellus Carminum des Eugenius von Toledo.
Poesie als Lebensbewiltigung und spirituelle Praxis, Tiibingen
2023.

Poinsotte, Jean-Michel, Juvencus et Israél. La représentation des Ju-
ifs dans le premier poéme latin chrétien, Paris 1979.

Salvini, Andrea, Giovenco nel Medioevo. Una ricerca, Rende 2011.

Seifert, Josef (Hrsg.), Danken und Dankbarkeit. Eine universale Di-
mension des Menschseins, Heidelberg 1992.

Stuiber, Alfred, Eulogia, RAC 6 (1966) 900-928.

417



418 Katharina Pohl

Thor, Andreas, Studies on Juvencus’ Language and Style, Uppsala
2013.



Die Vier-Biicher-Form in der
lateinischen Bibelepik

Thomas Gartner

Abstract: When we investigate the four-books-structure of biblical
epics, we are not less confronted with the four books of Juvencus
than with the five books of Sedulius’ Carmen paschale, where one
Old Testament book is followed by four New Testament books.
There can be no doubt that Sedulius’ structure has been imitated
much more than the one of Juvencus. So this paper could perhaps
be more suitable to the title vestigia Sedulii. But since Sedulius su-
rely did not divide up his plot without paying close attention to
Juvencus, there will be at least an indirect kind of reception of
Juvencus. Whereas Juvencus’ bookends tend to mitigate rough
transitions, Sedulius prefers to use sharper transition and clear-
cut structure in order to place miraculous narration (carm. pasch.
3 and 4) between the youth of Christus (carm. pasch. 2) and his
passion (carm. pasch. 5). This contribution focuses on the proems
and the books’ transition passages in the works of Juvencus and
Sedulius.

Wer die Vier-Biicher-Form in der lateinischen Bibelepik untersucht,
hat es vor allem zu tun mit Juvencus, dessen Werk in vier Biicher
gegliedert wird, und Sedulius, dessen Behandlung des Neuen Tes-
taments ebenfalls aus vier Biichern besteht, die einem mit alttes-
tamentlichen Wundertaten Gottes befassten ersten Buch folgen.
Ohne Zweifel hat die Gestaltung des Sedulius ungleich nachhaltiger
gewirkt und ist in der literarischen und kiinstlerischen Rezeption
einflussreicher gewesen als die des Juvencus. Insofern wiirde dieser

419



420

Thomas Gartner

Aufsatz, der sich auf Sedulius und seine Buchgliederung konzent-
riert, vielleicht besser unter das Thema vestigia Sedulii passen. Doch
insofern Sedulius seine Aufteilung des neutestamentlichen Stoffs in
vier Einzelbiicher sicher nicht ohne Beriicksichtigung von und Be-
einflussung durch Juvencus vorgenommen hat, wird man hier auch
von indirekter Juvencus-Rezeption sprechen kénnen.

| Die verschiedenen Poetologien des Juvencus und
des Sedulius'
Beginnen wir mit einem Vergleich der allgemeinen Poetologie bei

beiden Bibeldichtern. Juvencus setzt in seinem Prodmium bei einer
recht konventionellen Poetologie an:? Die von Homer beziehungs-

1 Vgl Gértner 2004.
2 Iuvenc. praef.
Immortale nihil mundi compage tenetur,
non orbis, non regna hominum, non aurea Roma,
non mare, non tellus, non ignea sidera caeli.
Nam statuit genitor rerum irreuocabile tempus,
quo cunctum torrens rapiat flamma ultima mundum. 5
Sed tamen innumeros homines sublimia facta
et uirtutis honos in tempora longa frequentant,
accumulant quorum famam laudesque poetae.
Hos celsi cantus, Smyrnae de fonte fluentes,
illos Minciadae celebrat dulcedo Maronis. 10
Nec minor ipsorum discurrit gloria uatum,
quae manet aeternae similis, dum saecla uolabunt
et uertigo poli terras atque aequora circum
aethera sidereum iusso moderamine uoluet.
Quod si tam longam meruerunt carmina famam, 15
quae ueterum gestis hominum mendacia nectunt,
nobis certa fides aeternae in saecula laudis
immortale decus tribuet meritumque rependet.
Nam mihi carmen erit Christi uitalia gesta,
diuinum populis falsi sine crimine donum. 20
Nec metus, ut mundi rapiant incendia secum
hoc opus; hoc etenim forsan me subtrahet igni
tunc, cum flammiuoma discendet nube coruscans
iudex, altithroni genitoris gloria, Christus.
Ergo age! Sanctificus adsit mihi carminis auctor 25
spiritus, et puro mentem riget amne canentis



Die Vier-Biicher-Form in der lateinischen Bibelepik

weise Vergil (reprisentiert durch den Ort Smyrna beziehungswei-
se den Fluss Mincius) gefeierten Personen sichern sich wenn auch
nicht ewigen, so doch in den Grenzen der irdischen Welt langwéh-
renden Nachruhm, ebenso die Dichter selbst; wenn man aber auf
diese Weise langwidhrenden Ruhm erlangt, so miisste das doch erst
recht fiir einen Gesang iiber die Taten Christi gelten - ein argumen-
tum a minore ad maius, das mit dem quod si in V. 15 ansetzt. Ein sol-
cher Gesang miisste sogar das Weltenende (welches als éknopwoig
gedacht ist) iiberstehen, ja er vermochte vielleicht sogar den Autor
dem Hollenfeuer zu entreilen. Mit diesem suggestiven Ubergang
von der kosmischen éknopwoig zum Hoéllenfeuer ist gewisserma-
Ren zugleich auch die Grenze von langwdhrendem irdischen Ruhm
zu iliberzeitlichem Fortdauern sowohl fiir Werk als auch fiir Autor
iberschritten. Das ist alles streng logisch nicht ganz befriedigend:
Man fragt sich, wie ein Werk, das an eine bestimmte menschliche
Sprache gebunden ist, das Ende der irdischen Welt iiberdauern soll,
und die Hoffnung auf einen Freispruch beim Jiingsten Gericht ist
eingestandenermafRen spekulativ (V. 22 forsan); aber der Autor setzt
an bei antiken Vorstellungen iiber langwihrenden Dichterruhm und
lehnt diese Vorstellungen keineswegs schroff ab, sondern macht sie
zur Grundlage eines a minore ad maius-Arguments.

Die bei Juvencus nicht vorliegende Schroftheit in der Poetologie
finden wir indes bei Sedulius umso ausgeprégter: Sedulius beginnt
mit einem adversativen cum-Satz,> der die antike Literatur undif-
ferenziert mit abwertenden Stereotypen in Verbindung bringt: mit
heidnischem Betrug (figmenta), mit groRténerischem Pomp, mit

dulcis Iordanis, ut Christo digna loquamur.
3 Sedul. carm. pasch. 1,17-26
Cum sua gentiles studeant figmenta poetae
grandisonis pompare modis, tragicoque boatu
ridiculoue Geta seu qualibet arte canendi
saeua nefandarum renouent contagia rerum 20
et scelerum monumenta canant, rituque magistro
plurima Niliacis tradant mendacia biblis:
Cur ego, Dauiticis assuetus cantibus odas
cordarum resonare decem sanctoque uerenter
stare choro et placidis caelestia psallere uerbis, 25
clara salutiferi taceam miracula Christi?

421



422

Thomas Gartner

tragischem Bombast, mit ldcherlichen Sklavenfiguren, mit frevel-
hafter und verbrecherischer Befleckung. Man kénnte verschiede-
ne Gattungen differenzieren (der Bombast gehort ausdriicklich zur
Tragodie, der getische Sklave doch wohl zur Komédie), aber darauf
kommt es dem Autor weniger an: Das, was die gentiles poetae vortra-
gen, ist alles in Bausch und Bogen zu verwerfen. Da sich die gentiles
poetae aber nun einmal iiber solche Dinge verbreiten, warum sollte
er, Sedulius, der im Chor die Psalmen zu singen gewohnt ist, von den
beriihmten Wundertaten des heilsbringenden Christus schweigen?

Sedulius nimmt zur gesamten antiken Dichtung eine entspre-
chende Haltung ein, wie sie Juvenal am Anfang seiner ersten Sati-
re gegeniiber dem rémischen Deklamationsbetrieb zum Ausdruck
bringt (Iuv. 1,1 Semper ego auditor tantum? Numquamne reponam?).
Das Zeug, mit welchem die herkommliche Dichtung (bei Sedulius)
beziehungsweise der rémische Deklamationsbetrieb (bei Juvenal)
seine Zuhorer quilt, ist so elend, dass der Sprecher sich nicht ver-
sagen kann, die Thematik seiner eigenen Schriftstellerei dagegen-
zuhalten. Der Gegensatz zwischen Sedulius und seinen heidnischen
Vorgingern ist ein kontradiktorischer, kein quantitativer, wie ihn
Juvencus mit seinem argumentum a minore ad maius zu iiberbriicken
suchte, das zwischen langwdhrendem Dichterruhm und ewigem
Seelenheil zu vermitteln strebt.

Sedulius lehnt seine heidnischen Vorgianger in samt und son-
ders ab - und diese schroffe, kontradiktorische Ablehnungshaltung
hat im Vergleich zu der vorsichtigen Kompromisspoetik des Juven-
cus eine liberwiltigende Rezeption insbesondere im Mittelalter
gefunden, wie die seitenlange und doch unvollstindige Similien-
sammlung Huemers zu diesem Proémium zeigt.*

Man miisste diese allgemeine Poetologie nicht so breit ausfiih-
ren, wenn sie nicht den Weg zu einem Verstindnis der unterschied-
lichen Verwendung der Vier-Biicher-Form bei Juvencus und Seduli-
us bahnen kénnte.

4  Huemer 1885, 361-363.



Die Vier-Biicher-Form in der lateinischen Bibelepik

2 Die Inhalte der Einzelbiicher und die
Buchgrenzen bei Juvencus und Sedulius

Beide Dichter stellen das Leben, Wirken und Sterben Jesu Christi in
jeweils vier Biichern dar; bei Sedulius geht allerdings ein weiteres
Buch iiber narrative Hohepunkte des Alten Testaments voraus. Der
Grund dieser beiden Dichtern gemeinsamen Vierzahl wird allge-
meinhin in der Vierzahl der Evangelisten gesehen, die bei Sedulius
am Ende des ersten Buches (Sedul. carm. pasch. 1,356-359), also be-
vor die eigentliche Christus-Erzdhlung beginnt, im Rahmen einer
Gebetsapostrophe an Christus aufgezdhlt werden. Der Einfluss der
Vierzahl der Evangelisten auf die Anzahl der Christus-Biicher bleibt
allerdings in jedem Fall ein rein numerischer, insofern weder bei
Juvencus noch bei Sedulius ein besonderer Einfluss einzelner Evan-
gelisten auf bestimmte Biicher zu spiiren ist.

Die Annahme eines solchen blof-numerischen Einflusses der
biblischen Buchzahl auf ein Bibelepos gewinnt aber Wahrschein-
lichkeit durch einen Parallelfall bei dem kurz nach Sedulius schrei-
benden Alcimus Avitus. Dieser beendet seine fiinf Biicher Spiritalis
historiae gesta mit diesem plakativen Anschluss an den biblischen
Pentateuch:® Avitus folgt ,,der Tuba mit der Rohrfléte* und behilt
die Fiinfzahl bei. Jeder Bibelepiker muss sich von vorneherein da-
mit abfinden, dass er sein kanonisches Vorbild niemals verdrangen
kann, und darf eine in diese Richtung gehende Absicht nicht einmal
bekunden; insofern liegt es nahe, sich an die Koexistenz mit dem
iibermichtigen Original anzubequemen und dessen Buchzahl zu ad-
aptieren. Ubrigens beriicksichtigt auch Avitus keineswegs alle fiinf
Biicher des Pentateuch gleichmiRig, im Gegenteil behandelt er nur
Genesis und Exodus.

Wenn Entsprechendes also sowohl fiir Juvencus als auch fiir Se-
dulius gilt, so ergibt sich, dass beide Dichter mit dieser Vierzahl der
Christus-Biicher véllig selbstindig umgehen kénnen, sowohl be-

5  Alc. Avit. carm. 5,719-721
Quas (sc. figuras) pius explicuit per quinque uolumina uates,
nosque tubam stipula sequimur numerumque tenentes 720
hoc tenui cumbae ponemus litore portum.

423



424

Thomas Gartner

ziiglich der kanonischen Evangelien als auch Sedulius in Relation zu
seinem Vorgadnger Juvencus.

Und der Umgang ist in der Tat bei beiden Dichtern denkbar
verschiedenartig; hier bewidhrt sich wieder die Antithese zwi-
schen dem schroffe Gegensitze suchenden Sedulius und dem wei-
che Uberginge erstrebenden Juvencus, die wir eben anlésslich der
allgemeinen Poetologie herausgearbeitet haben.

Juvencus erstrebt weiche, kaum einschneidende Uberginge an
den Buchgrenzen. Das erste Buch endet mit der Heilung der Schwie-
germutter Petri, und das zweite schlief3t an mit weiteren Heilungs-
wundern am unmittelbar darauffolgenden Tag. Auch den Uber-
gang vom zweiten zum dritten Buch bildet ein Sonnenaufgang; am
Ende des zweiten Buchs steht ein Lehrvortrag Christi, am Anfang
des dritten Buchs stellen die Jiinger Christi eine an diesen Vortrag
ankniipfende Frage. Der Ubergang von Buch I zu Buch II steht also
im Zeichen der Wundertéatigkeit Christi, der von Buch II zu Buch 111
im Zeichen seiner Lehre. Lediglich der Ubergang von Buch III zu
Buch IV nimmt eine vergleichsweise vorausweisende Dimension
an:® Eine an Christus gerichtete Frage wird als ein hinterlistiger
Anschlag einer Christus feindlichen Parteiung ausgedeutet. Damit
erfolgt eine Vorausdeutung auf die Intrigen gegen Christus, die zu
seiner Passion (im Schlussbuch) fithren.

Sedulius hingegen erstrebt schroffe, deutlich gliedernde Buch-
iiberginge. Um diese besser zu verstehen, greifen wir zunachst auf
seine allgemeine Darstellungstechnik zuriick. Den vier Christus-
Biichern geht, wie gesagt, ein Buch mit narrativen Héhepunkten
aus dem Alten Testament voraus, die sich auf géttliche Wunderta-
ten konzentrieren (carm. pasch. 1,95 uirtutum signa tuarum). Dieses
erste Buch ist nun keineswegs belanglos fiir die Erzdhltechnik des
Sedulius. Es exponiert die Technik des Sedulius, einzelne Ereignis-
se aus einem biblischen Erzdhlraum exzerpierend herauszugreifen
und rhetorisch zu kommentieren. Diese im ersten Buch sattsam

6 Tuvenc. 4,1f. Talia dicentem confestim factio frendens / temptare aggreditur uerbis
cum fraude malignis.



Die Vier-Biicher-Form in der lateinischen Bibelepik

gelibte Technik bezeichnet Sedulius im erweiterten Prodmium so
(carm. pasch. 1,96-98):

Ex quibus audaci perstringere pauca relatu
uix animis committo meis, siluamque patentem
ingrediens aliquos nitor contingere ramos.

Von diesen (Wundertaten) wenige in kithner Darstellung zu durch-
streifen traue ich meiner Begabung kaum zu, und beim Eintritt in den
sich 6ffnenden Wald (zugleich: die sich 6ffnende Materie)

suche ich einige Zweige zu beriihren.

Ex quibus am Anfang bezieht sich auf die ,,Wundertaten* Gottes, auf
seine uirtutum signa. Hieraus will Sedulius ,,in kithnem Referat eini-
ge wenige Punkte streifen“. Diese exzerpierende und zugleich kithn
pointierende Technik des ,,Highlightings* einzelner Wundertaten
wird in den vier Christus-Biichern konsequent weitergefiihrt. Sedu-
lius legt viel mehr Wert auf die Wundertaten, die uirtutes Christi, als
auf seine Lehre. In den Kapiteliiberschriften, die den frithen Aus-
gaben des Juvencus beigegeben sind, hdufen sich Tituli mit de bezie-
hungsweise im Infinitiv, welche konkrete Inhalte der Lehren Christi
bezeichnen. Juvencus stellt also mithin durchaus ein komplexes und
kontinuierliches Lehrgebdude Christi dar. Dagegen beschrénkt sich
Sedulius viel starker auf einzelne Wundertaten, wie die andersarti-
gen Uberschriften in seinen frithen Ausgaben dartun; sie beziehen
sich im Vergleich zu denjenigen des Juvencus viel mehr auf einzelne
Ereignisse denn auf Lehrinhalte.
Ein Beispiel hierfiir aus Sedulius (carm. pasch. 3,1-7):

Prima suae Dominus thalamis dignatus adesse

uirtutis documenta dedit conuiuaque praesens

pascere, non pasci ueniens, mirabile! Fusas

in uinum conuertit aquas: Amittere gaudent

pallorem latices, mutauit laeta saporem 5
unda suum largita merum, mensasque per omnes

dulcia non nato rubuerunt pocula musto.

425



426

Thomas Gartner

Der Herr (Christus) hielt es fiir wiirdig, an der Hochzeit teilzunehmen,
und gab die ersten Beweise seiner Wundertitigkeit; er war als Gast zu-
gegen, gekommen, um zu nihren, nicht um sich nihren zu lassen: Oh
Wunder! Er verwandelte das stromende Wasser in Wein; das Nass freut
sich, seine fahle Farbe zu verlieren, freudig dnderte die Feuchtigkeit
ihren Geschmack und schenkte reinen Wein; und auf allen Tischen ré6-
teten sich siiRe Becher von Most, der nicht (als solcher) entstanden
war.

Bei der Hochzeit zu Kanaan (ganz am Anfang der Darstellung seiner
uirtutes in Buch I1I) wird Christus bezeichnet als (V. 2f.) conuiuaque
praesens / pascere, non pasci ueniens, ,,ein Gast, der kommt, um zu
ndhren, nicht um zu speisen®. Diese Antithese zwischen den Kom-
plementirbegriffen pascere und pasci kennzeichnet den Unterschied
zwischen einem herkémmlichen Hochzeitsgast, der sich véllen
mdchte, und Christus, der durch das Weinwunder etwas zur Verkos-
tigung beitrigt. Aber zweifellos spielt auch die geistliche Ndhrung
eine Rolle; neben das Wunder zu Kanaan tritt das spater im selben
dritten Sedulius-Buch beschriebene Wunder der Speisung der Fiinf-
tausend, das ja eindeutig mit geistlicher Unterweisung verbunden
ist und bei dem die neuartige Versorgung des Volkes mit der alt-
testamentlichen Speisung der Israeliten durch die Wachteln in eine
typologische Beziehung gesetzt wird.

Solch priagnante rhetorische Kommentierung des Weinwunders
durch eine Antithese pascere, non pasci ist dem entsprechenden Ab-
schnitt bei Juvencus véllig fremd.” Man konnte sie zusammenstellen
mit der Art, wie der Erzidhler in den Pharsalia Lucans das Verhalten
des korrupten Volkstribunen Curio gegeniiber Caesar kommentiert
(Lucan. 4,824): emere omnes, hic uendidit urbem ,,alle kauften die Stadt
- er hat sie verkauft“. Entsprechend bringt die Antithese pascere,
non pasci die Besonderheit des Hochzeitsgastes Christus zum Aus-
druck. Wie in der kaiserzeitlichen Epik wird bei Sedulius das Er-
zdhlkontinuum (wie man es bei Juvencus noch vorfindet) aufgeldst
durch die punktuell beleuchtenden, priagnanten und somit , kiih-

7  Die diesbeziiglichen Texte sind zusammengestellt und verglichen bei Lubian
2016.



Die Vier-Biicher-Form in der lateinischen Bibelepik

nen“ Kommentare eines Erzihlers. Begreiflicherweise eignen sich
einzelne Wundertaten Christi zu dieser Form der Kommentierung
wesentlich besser als komplexe Lehrinhalte.

Jetzt aber konkret zu den Buchgrenzen bei Sedulius: Im zweiten
Buch, dem ersten iiber Christus, wird zunichst die eigentliche Kind-
heitsgeschichte Christi beschrieben, dann seine Taufe im Jordan
und die Aufnahme seiner Lehrtitigkeit als Zwolfjahriger im Tem-
pel. Christi Lehrtatigkeit wird mit diesem zweiten Buch (dem ersten
iiber Christus) abgeschlossen durch eine monumentale Paraphrase
des Vaterunsers, die viel ausfiihrlicher ist als bei Juvencus und viel
weniger Teil eines komplexen Lehrgebéudes.

Damit ist der Komplex ,Lehre* prinzipiell abgeschlossen; das
dritte Buch beginnt mit den Wundertaten Christi, speziell dem eben
berithrten Weinwunder zu Kanaan (V. 1f. Prima suae Dominus thala-
mis dignatus adesse / uirtutis documenta dedit). Ab hier vollzieht sich
die Lehre Christi durch seine ,,nihrende* (sieche unten) Wunderti-
tigkeit (uirtutis documenta); diese Wunder fiillen die Biicher III und
IV. Am Anfang von Buch V (V. 1f. Has inter uirtutis opes iam proxima
paschae / coeperat esse dies) wird der Begriff uirtus programmatisch
wieder aufgenommen und zum Paschafest iibergeleitet. Darin, dass
auch hier ein Tageswechsel beschrieben wird, mag man eine Re-
miniszenz an Juvencus’ Technik der thematisch méoglichst wenig
einschneidenden Tagesanbriiche an den Buchgrenzen sehen: Aber
dieser Tagesanbruch des Paschafestes ist der denkbar schirfste Ein-
schnitt tiberhaupt: er leitet die Passion ein.

Sedulius gibt seinen vier Christus-Biichern also eine uniiber-
trefflich klare Makrostruktur: Buch II Kindheit und Anfinge der
Lehre; Biicher 111 und IV Wundertatigkeit (uirtus) und Buch V Passi-
on; bei Juvencus okkupieren Kindheitsgeschichte und Passion dage-
gen nur Teile der Biicher I und IV seines Werkes, welches im Ganzen
groRenteils einer kontinuierlichen Darstellung von Christi Lehrge-
biude gewidmet ist. Sedulius hingegen fokussiert auf die einzelnen
Wundertaten, die er mit seiner speziellen Exzerpierungstechnik he-
raushebt und rhetorisch pointiert ins Licht setzt. Besonders auffal-
lig ist dabei, dass er den Einzug Christi in Jerusalem, der in spiteren
Darstellungen oft als antithetische Ouvertiire zur Passion mit dieser

427



428

Thomas Gartner

zusammengenommen wird, von dieser separiert und noch am Ende
des vierten Buches schildert; Sedulius seziert so scharf, dass er das
,Hosianna“ als finales Lob der Wundertitigkeit Christi von dem die
Passion einleitenden ,,Kreuzigt ihn!*“ geschieden haben will.

3 Ubergangstechniken, Verfugungen und
Fernbeziige an den Buchgrenzen bei Sedulius

Dass die Buchgrenzen bei Sedulius (anders als bei Juvencus) scharf
geschnitten beziehungsweise, wie oben gesagt, ,,schroff* sind, heiflt
nicht, dass er nicht um sinnstiftende Verfugungen zwischen diesen
thematisch scharf getrennten Blocken bemiiht gewesen ist. Daher
soll der folgende Durchlauf durch simtliche vier Buchiiberginge
bei Sedulius zeigen, wie er den thematischen Neuansatz, der sich
an jeder Buchgrenze (auRer I11/1V) ergibt, nutzt, um exegetische
Verbindungen zu kniipfen, und wie ein bestimmtes theologisches
Thema jeden einzelnen Buchiibergang bestimmt und sich zudem
auch Parallelititen beziehungsweise Sinnbeziehungen zwischen
den einzelnen Buchiibergdngen ergeben. Besonders interessant ist
dabei der Buchiibergang zwischen den beiden ,,Wunderbiichern* 111
und IV, wo sich - im Gegensatz zu den anderen Ubergédngen - eben
kein scharfer Themenwechsel vollzieht; hier schiebt Sedulius gera-
dezu einen reflektiven Exkurs iiber seine Wundersammlung in den
Biichern III/1V ein.
Aber der Reihe nach.

I/1I: Nach dem Ende der wunderhaften ,Highlights“ des Alten Tes-
taments dufert ein polemischer Exkurs Empdrung dariiber, wie
man in Anbetracht der evidenten Tatsache, dass die Natur in vielen
alttestamentlichen Wundern ,,ihr Recht verliert”, dennoch Instan-
zen der Natur als Gotter verehren kann (carm. pasch. 1,220-281).
Hiernach kommt der Dichter in poetologischer Sprechweise auf
seinen ,Weg" zu sprechen (carm. pasch. 1,282-283). Er setzt dem
bereits Geschriebenen das zu Schreibende gegeniiber (carm. pasch.
1,291-296):



Die Vier-Biicher-Form in der lateinischen Bibelepik

Per digesta prius ueteris miracula legis

rettulimus, Sancti coniuncto Spiritus actu

quae Genitor socia Nati uirtute peregit.

Per digesta rudis necnon miracula legis

dicemus, sancti coniuncto Spiritus actu 295
quae Natus socia Patris uirtute peregit.

Durch unsere zuvor disponierten Wunder des Alten Gesetzes stellten
wir dar, was in Verbindung mit dem Wirken des Heiligen Geistes der
Vater mit der verbiindeten Wunderkraft des Sohnes betrieb. Und auch
durch die (jetzt) disponierten Wunder des Neuen Gesetzes werden wir
darstellen, was in Verbindung mit dem Wirken des Heiligen Geistes
der Sohn mit der verbiindeten Wunderkraft des Vaters betrieb.

Die wiederholte Unterscheidung zwischen Vater, Sohn und Heili-
gem Geist bahnt einer trinitarischen Auseinandersetzung mit Arius
den Weg (carm. pasch. 1,299-333). Danach kehrt Sedulius zur poe-
tologischen Wegesmetapher zuriick (carm. pasch. 1,334 interea dum
rite uiam sermone leuamus), es schlieRen sich Gebete (bis carm. pasch.
1,354) und (ab carm. pasch. 1,355) ein Rekurs auf die vier Evangelis-
ten (Buchzahl!) und die zwdlf Apostel an. Am Ende des Buchs geht
die personliche Heilszuversicht des Dichters wieder in Poetologie
iiber (carm. pasch. 1,364-368):

Hinc igitur ueteris recolens exordia mortis

ad uitam properabo nouam lacrimasque serendo 365
gaudia longa metam: Nam qui deflemus in Adam

semina mittentes, mox exultabimus omnes

portantes nostros Christo ueniente maniplos.

Daher werde ich also den Anfang, der im alt(ererbt)en Tod besteht,
passieren und zu einem neuen Leben eilen und so, indem ich Trinen
sde, langwihrende Freude ernten: Denn wir, die wir in Adam weinen
und so den Samen auswerfen, werden bald alle triumphieren und un-
sere Getreidedhren bei der Ankunft Christi tragen.

Der Gegensatz zwischen dem Pridsens deflemus und dem Futur exul-
tabimus beschreibt nicht nur die existenzielle Situation des Dichters,

429



430

Thomas Gartner

sondern auch exakt seinen poetologischen Status zwischen Buch I
(Altes Testament) und den Biichern II-V (Christus).

Der Anfang des II. Buchs greift dann plusquamperfektisch auf
die Geschichte der Erbsiinde zuriick (die im I. Buch, dessen Erzih-
lung mit Enoch [carm. pasch. 1,103-106] begann, nicht systematisch
behandelt wurde). In einer Apostrophe wird ein Versuch gemacht,
die Schuld der Schlange und Evas auseinanderzudividieren (Adam
wird gar nicht beriicksichtigt), der Versuch jedoch aufgegeben
(carm. pasch. 2,6-8):

[...] Heu, noxia coniux! -
Noxia tu coniux magis, an draco perfidus ille? -
Perfidus ille draco, sed tu quoque noxia coniux.

Weh, schuldige Gattin! Bist Du, Gattin, schuldiger, oder jene hinterhil-
tige Schlange? Jene hinterhiltige Schlange ist schuldig, aber auch Du,
Gattin bist schuldig.

Dann wird die Lage der Nachkommenschaft nach dem Siindenfall
in den Blick genommen; es heifdt, dem menschlichen Leben bleibe
nichts als Trauern (carm. pasch. 2,16f.):

[...] (sc. cum) longumque per aeuum
uita breuis nihil esse diu cum fine doleret?

da das innerhalb der langen Ewigkeit kurze (menschliche) Leben zu
beklagen hatte, dass unter der Bedingung des Todes nichts langen Be-
stand hat.

Mit dieser Trauer (doleret) ist das beschrieben, was am Ende von Buch
I mit deflemus in Adam beschrieben wurde. Die Lage des Menschen
wire véllig hoffnungslos (carm. pasch. 2,18f.), wenn sich nicht (V. 20
Ni) Gott erbarmt und mit Maria als Gegenstiick zu Eva den Weg zur
Geburt Christi gebahnt hitte. Damit wird der lange Weg vom flere
zum schlieflichen kiinftigen exultare begonnen, der in Sedulius’ Ge-
dicht nachvollzogen wird. Die Funktion von Buch I1 ist im Anschluss
an den gleichermaRen personlich-existenziell wie poetologisch zu
deutenden Schluss von Buch I exakt bestimmt.



Die Vier-Biicher-Form in der lateinischen Bibelepik

II/11I: Am Ende des zweiten Buchs wird in der ausfiihrlichen Exe-
gese des Vaterunsers differenziert zwischen denen, die vom B6sen
erlost werden, und denjenigen, die ihm unterliegen (carm. pasch.
2,293-300):

[...] Dextrum quicumque necesse est
aut laeuum gradiatur iter. Sed dextra bonorum
semita conspicuos uocat in sua gaudia iustos 295
inque tuos, patriarcha, sinus: At laeua malorum
exercet poenas et ad impia tartara mittit.®
Ergo agnis ouibusque Dei est haec sola uoluntas
et bona libertas: Euadere torua cruenti
ora lupi uitaque frui per pascua Christi. 300

Jeder muss notwendig den rechten oder den linken Weg gehen. Aber
der rechte Weg der Guten ruft vor aller Augen die Gerechten zu ihren
verdienten Freuden und in Deinen SchoR, Patriarch (Abraham); aber
der linke (Weg) der Bosen exekutiert die Bestrafungen und schickt in
den gottlosen Tartarus. Also haben die Limmer und Schafe Gottes die-
sen einen Willen und diese treffliche Freiheit: den grausigen Médulern
des blutigen Wolfes zu entkommen und das (ewige) Leben zu genieRen
durch die Speisung Christi.

Dem ,,Maul des blutigen Wolfes“ kann man nur die Nahrung (be-
ziehungsweise Erndhrung) Christi entgehen. Mit diesen Worten (per
pascua Christi) endet das Buch.

Das III. Buch beginnt mit dem herkémmlich ersten Wunder
Christi, der Hochzeit zu Kanaan. Hier wird Christus vorgestellt als
ein ungewdhnlicher Hochzeitsgast, der nicht kommt, um sich zu
sdttigen, sondern um andere zu ,,ndhren“ (sieche oben, Kapitel 2)
(carm. pasch. 3,1-3):

Prima suae Dominus thalamis dignatus adesse
uirtutis documenta dedit conuiuaque praesens
pascere, non pasci ueniens [...]

8  Der Vers ist wortlich iibernommen aus Verg. Aen. 6,453.

431



432

Thomas Gartner

Der Herr (Christus) hielt es fiir wiirdig, an der Hochzeit teilzunehmen,
und gab die ersten Beweise seiner Wundertitigkeit; er war als Gast zu-
gegen, gekommen, um zu ndhren, nicht um sich nihren zu lassen [...]

Wenn man dieses pascere metaphorisch versteht, ergibt sich der Ge-
danke, dass Christus gerade durch seine Wundertaten, seine uirtutis
documenta, den Glaubigen die geistige Nahrung gibt, die sie beno-
tigen, um dem Bosen zu entgehen, wie am Ende von Buch II in der
Exegese des Vaterunsers ausgefiihrt wurde. Dass eine solche meta-
phorische Verwendung von pascere nicht jenseits des Vorstellbaren
liegt, zeigt eine vergleichbare Metaphorik in Bezug auf das ,,Trin-
ken“, den engeren Begriff hinsichtlich des Weinwunders (carm.
pasch. 3,8-10):

Impleuit sex ergo lacus hoc nectare Christus:
Quippe ferax qui uitis erat uirtute colona
omnia fructificans [...] 10

Also fiillte Christus sechs Fisser mit diesem Nektar: Denn er war die
fruchtbare Rebe, die alles mit seiner bebauenden Wunderkraft sprie-
RBen machte [...]

Die Wunder Christi sind also von vorneherein einbezogen in den
Prozess eines ,geistlichen Ndhrens“, welches den Gldubigen exis-
tenziellen Gewinn im Sinne einer ,,Erlosung von dem Bgsen* ver-

schafft.

I11/1V: Zwischen den Biichern III und IV - anders an den anderen
Buchgrenzen - gibt es keinen inhaltlichen Neuansatz, da in Buch IV
die Beschreibung der Wunder Christi fortgefiihrt wird. Einen ent-
scheidenden Ansatzpunkt fiir das Verstdndnis dieses schwierigs-
ten Buchiibergangs bei Sedulius bilden die Schlussverse des dritten
Buchs (carm. pasch. 3,338f.):

Parua loquor, si facta Dei per singula curram
et speciale bonum, cum sit generale, reuoluam.

Ich sage (zu) Geringes, wenn ich (nur) durch die einzelnen (Wunder-)



Die Vier-Biicher-Form in der lateinischen Bibelepik

Taten Gottes eile und das (jeweils) spezielle Gut (der Einzelwunder),
obwohl es doch ein allgemeines ist, erzdhle.

Hier kritisiert der Dichter in gewisser Weise seine eigene Darstel-
lungsform in den Biichern III und 1V, die sich auf die Darstellung
einzelner spezieller Wunder beschrinkt. Die Verse werden in ihrer
Echtheit angezweifelt vom Kommentator des III. Buchs, Michael
Mazzega.’ Aber Victoria Zimmerl-Panagl hat wichtige Beobachtun-
gen gemacht, welche die Echtheit der Verse erhirten und den Buch-
iibergang zu erkldren helfen.'

Nach dem von Christus selbst angekiindigten Wunder der Auf-
findung eines bestimmten Geldstiicks im Maul eines Fisches (carm.
pasch. 3,313-319) wird von dem Gesprich zwischen Jesus und sei-
nen Jiingern berichtet, welches sich an den betriibten Abgang des
Jiinglings anschlie8t (Mt 19,22), der erkennt, dass ihm sein Reich-
tum beim Weg in den Himmel hinderlich ist - man fragt sich: Wo
liegt hier das Wunder? Im Zusammenhang dieser Episode duert
Christus das bekannte Dictum von dem Reichen, der schwerer ins
Himmelsreich eingeht als ein Kamel durch ein Nadelohr. Auf den
kurzen Lehrvortrag Christi iiber die Uberlegenheit des Kleinen iiber
das Michtige, der sich hieran bei Sedulius anschlie3t (carm. pasch.
3,322-337), fiigen sich dann unmittelbar die oben problematisierten
Schlussworte des Sedulius im dritten Buch an.

Buch IV beginnt mit zahllosen Menschen, die zusammenstro-
men, um in den Genuss der Wunder Christi zu kommen (carm.
pasch. 4,1-4). Daran schlief3t sich die Folgerung (V. 5 igitur) an, dass
fiir Gott nichts unmdéglich ist, was die Natur eigentlich unméglich
macht. Diese Aussage wird wiederum exemplifiziert dadurch, dass
es eigentlich gemiR dem Nadelhr-Dictum unmdglich ist, dass der
Reiche in das Himmelreich eingeht - wenn nicht (V. 13 ni) Gott auch
das fiir Menschen Unmdgliche méglich machte. Das ni erinnert
deutlich an den Anfang von Buch II: Das menschliche Leben nach
dem Siindenfall wire hoffnungslos, wenn sich Gott nicht erbarmt

9  Mazzega 1996, 266f.
10 Panagl 2010. Ihr sei herzlich gedankt fiir ein Separatum, welches sie mir un-
mittelbar nach dem Kongress zukommen lieR3.

433



434

Thomas Gartner

hitte. Die im Zusammenhang der Episode um den jungen reichen
Mann von Christus gegebene Zusicherung, Gott mache das fiir Men-
schen Unmdgliche moglich (Mt 19,26), lduft ja im gegebenen Zu-
sammenhang darauf hinaus, dass sogar der Reiche, der die denkbar
schlechtesten Voraussetzungen dafiir hat, durch Gottes Gnade ins
Himmelreich eingehen kann.

Damit 16st sich mit einem Schlage das Problem, warum die Epi-
sode um den Reichen und das , Kamel im Nadelshr* iiber das dritte
Buch hinaus bis ins vierte fortgefithrt wird und was diese Episode
im Kontext der Wundertaten Christi zu suchen hat: Sedulius will die
allgemeine Bedeutung der Wunder Christi fiir jedermann heraus-
heben und findet sie darin, dass Gott gemafl Mt 19,26 alles moglich
machen kann und damit auch das ,,Kamel durchs Nadelohr* fithren
kann, also Menschen auch trotz ungiinstigster Voraussetzungen in
sein Himmelreich fithren vermag; dieser allgemeingiiltige Exkurs
wird symmetrisch um die Buchgrenze zwischen III. und IV. Buch
platziert.

In diesem Sinne darf man auch mit Panagl erwdgen, nicht - mit
Huemer - am Anfang von Buch IV der Prosafassung Paschale opus
die Anschlusspartikel nam in iam zu dndern, sondern - umgekehrt
- in carm. pasch. 4,1 das zwar weithin, aber nicht ausschlieflich (so
Panag]) iiberlieferte iam in nam zu dndern. Dann ist der Gedanken-
gang etwa folgender: ,Ich will meine Wunderdarstellung nicht auf
das Spezielle beschranken. Denn unzdhlige Menschen genieflen die
Wunder Christi. Folglich kann Gott alles machen, sogar einen Rei-
chen ins Himmelreich fithren, was ein ebenso groRes Wunder ist,
wie wenn ein Kamel durch ein Nadel6hr gefiihrt wird.“ Nach eini-
gen Ausfithrungen, wie sich der Reiche verhalten muss, um dies zu
erreichen, wird die herkémmliche Erzdhlung der biblischen Einzel-
wunder fortgesetzt.

Der Exkurs hebt also tatsdchlich einen ,,allgemeingiiltigen* As-
pekt der Wundertitigkeit Christi hervor.

IV/V:Das zweite Wunderbuch (IV) schlieRt, wie gesagt, mit dem Ein-
zug Christi in Jerusalem, der auf das letzte Wunder, die Erweckung
des Lazarus, folgt. Das besondere Signum der Géttlichkeit Christi ist



Die Vier-Biicher-Form in der lateinischen Bibelepik

sein pomploses Auftreten; in diesem Zusammenhang wird hervor-
gehoben, dass Christus nicht auf einem Wagen oder einem Pferd
einzog, sondern zu Esel. Dieser Esel wird in Bezug gesetzt zu dem
Esel an der Krippe bei der Geburt Christi (carm. pasch. 4,300-302):

[...] non illius impar, 300
qui patulo Christum licet in praesepe iacentem
agnouit tamen esse Deum.

nicht ungleich jenem (Esel), der Christus, obwohl er in der offenste-
henden Krippe daliegt, dennoch als Gott erkannte.

Ein solcher ,,Geburtsesel“ findet sich nicht in der eigentlichen bib-
lischen Weihnachtsgeschichte; es liegt vielmehr Jes 1,3 zugrunde:

Cognouit bos possessorem suum et asinus praesepe Domini sui; Israhel non
cognouit, populus meus non intellexit.

Es erkennt der Ochse seinen Besitzer und der Esel die Krippe seines
Herrn: Aber Israel erkennt nicht, mein Volk hat nicht verstanden.

Der Satz wird nur geringfiigig verdndert: Bei Jesaja erkennt der Esel
die Krippe seines Herrn, bei Sedulius dagegen seinen Herrn in der
Krippe. Gemeinsam ist der Gedanke der funktionierenden Gottes-
erkenntnis sowie die Antithese eines Volkes, welches seinen Gott
nicht erkennt: Bei Jesaja ist dies das Volk Israel, bei Sedulius sind
es die gentiles populi, welche im Gegensatz zu dem Esel ihren Herrn
nicht erkennen; sie werden Gegenstand einer polemischen Apostro-
phe (carm. pasch. 4,304-308):

Dicite, gentiles populi, cui gloria regi

talis in orbe fuit? Cui palmis compta uel umquam 305
frondibus arboreis laudem caelestibus ymnis

obuia turba dedit? Domino nisi cum Patre Christo,

qui regit aetherium princeps in principe regnum.

Sagt, ihr heidnischen Vélker, welcher Konig hatte jeweils solchen
Ruhm auf Erden? Wem gewihrte jeweils eine mit Palmen oder mit
Baumblittern geschmiickte entgegenstrémende Volksmenge Lobpreis
mit géttlichen Hymnen - aufer unserem Herrn Christus in Einheit mit
Gottvater, der als erster im ersten iiber das himmlische Reich gebietet?

435



436

Thomas Gartner

Im ersten Vers von Buch V wird der Einzug Christi in Jerusalem
als ,,Reichtum seiner Wundertitigkeit* resiimiert (has inter uirtutis
opes). Es naht jedoch das Paschafest, welches den Tod und die Auf-
erstehung Christi bringen soll. In diesem Zusammenhang wahlt
Sedulius nun die Erzdhlvariante aus Joh 12,27f., wonach Christus
Gottvater um ein Bestatigungszeichen bittet, welches vom Volk als
Donner beziehungsweise als Engel missgedeutet wird (Joh 12,29).
Damit wird einerseits ein deutliches Zeichen Gottvaters selbst an
die Buchspitze gesetzt, andererseits wird das Thema der rechten
Gotteserkenntnis und der Verfehlung derselben durch andere vom
Ende des IV. Buchs aufgegriffen; hier werden jedoch nicht die Hei-
den, wie in Buch 1V, sondern die Juden polemisch apostrophiert
(carm. pasch. 5,14 0 gens caeca oculis, o gens durissima corde!). Diese
Auseinandersetzung mit den Juden kondensiert sich dann im Fort-
gang der Passionserzdhlung in der Polemik gegen Judas, der nicht
einmal durch die FuBwaschung Christi gereinigt werden kann
(carm. pasch. 5,27-31) und ebenfalls rhetorisch apostrophiert wird
(carm. pasch. 5,59-68)."! Diese Apostrophen korrespondieren einer-
seits mit der Apostrophe gegen die Heiden am Ende von Buch 1V,
andererseits aber auch mit denjenigen gegen Eva und die Schlange
am Anfang von Buch II.

Die richtige Gotteserkenntnis und ihre Verweigerung sowie
Apostrophen an Gegenfiguren sind also diejenigen Motive, welche
den Ubergang von den Wundern Christi zu seiner Passion schaffen;
seine Wundertaten, welche die Gldubigen ndhren (Anfang von Buch
IlI), erregen bei seine Gottlichkeit verkennenden Personen Feind-
seligkeiten, die schlieRlich in der Passion miinden.

11 Beginnend mit den Worten (Sedul. carm. pasch. 5,59-62)
Tune cruente, ferox, audax, insane, rebellis,
perfide, crudelis, fallax, uenalis, inique, 60
traditor immitis, fere proditor, impie latro,
praeuius horribiles comitaris signifer enses?



Die Vier-Biicher-Form in der lateinischen Bibelepik

Literaturverzeichnis

Gdrtner, Thomas, Die Musen im Dienste Christi: Strategien der
Rechtfertigung christlicher Dichtung in der lateinischen Spat-
antike, Vigiliae Christianae 58 (2024) 424-446.

Huemer, Johannes, Sedulii opera omnia, Wien 1885.

Lubian, Francesco, The wedding at Cana (Joh. 2, 1-11) in Juvencus,
Sedulius, and in the tituli historiarum, Acta antiqua 56 (2016) 93-
118.

Mazzega, Michael, Sedulius, Carmen Paschale, Buch III. Ein Kommen-
tar, Basel 1996.

Panagl, Victoria, Parva loquor ... Remarks on the Structure of Seduli-
us’ Carmen Paschale, in: Clara Burini De Lorenzi/Miryam De Gae-
tano (Hrsg.), La poesia tardoantica e medievale. IV Convegno
internazionale di studi, Perugia, 15-17 novembre 2007, Atti in
onore di A. Isola, Alessandria 2010, 205-221.

437



438

Uberlegungen zur Anlage einer
relationalen Datenbank der Juvencus-
Rezeption

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

Abstract: With his harmonising paraphrase of the four Gospels,
the Christian poet Juvencus stands at the beginning of Latin bi-
blical poetry and creates a poem with a far-reaching programme
in the formal tradition of epic poetry. The reception of the Euan-
geliorum libri quattuor (around 330) in Christian poetry is analysed
systematically in the database, which is presented in this paper.

This database is intended to provide a broad overall impressi-
on of how Juvencus can take on the multifaceted role of a classic in
late antiquity. To this end, similia, quotations and other evidence
are presented, organised according to quantitative and qualitati-
ve criteria. Setting up such a database requires an approach that
combines in-depth analysis of the word as a central entity, around
which its intertextuality or intertextualities are articulated, with
areading of the text, since the literary context is inseparable from
its understanding. It was necessary to associate the XML-TEI text
encoding of the works with a MySQL database platform in order to
make the filtering of the results easier and to make them available
to the general public. We have placed a particular emphasis on the
use of open-source computer languages to guarantee the free use
of resources for other literary intertextuality projects, according
to FAIR principles. From the beginning we designed our database
in a way that will make possible further addition of authors, while
providing adjustment variables.



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption

| Einleitung

Inwiefern, in welchem Umfang und auf welche Art und Weise sich
Beziige auf Juvencus’ iiberliefertes Werk, die Euangeliorum libri quat-
tuor, bei spateren christlichen Dichtern feststellen lassen, erscheint
nicht zuletzt vor dem Hintergrund der weitreichenden Verbreitung
des Textes als eine wichtige Fragestellung.! Die harmonisierende
Bibelparaphrase in vier Biichern, die in oder um das Jahr 330 nach
Christus datiert wird und als das erste christliche lateinische Epos
angesehen werden kann,? iibt in den folgenden Jahrzehnten und
Jahrhunderten, in denen sich das Christentum infolge der Ereig-
nisse der Konstantinischen Wende sukzessiv auch in den hoheren
Gesellschaftsschichten etabliert, Einfluss auf christliche Autoren
aus. Da sich in diesen sozialen Schichten neben den Schriften Ci-
ceros insbesondere die Dichtungen Vergils als unbestrittene Klassi-
ker und verbreitetes Ausdrucksmittel gebildeten Literaturgenusses
groRter Beliebtheit erfreuen, wird ein neues Werk epischen Stils
zweifelsohne an der Aeneis als dem romischen Staatsepos par excel-
lence gemessen. Aulerdem nehmen die christlichen Intellektuellen
nach und nach christliche Dichter in ihren canon auctorum auf, und
bereits im pseudo-gelasianischen Dekret (in seiner heute iiberlie-
ferten Form um 500 nach Christus verfasst) wird das iiberlieferte
Werk des Juvencus in die libri legendi aufgenommen. Weniger als 100
Jahre spéter steht Juvencus bereits auf Venantius’ Liste der christ-
lichen ,klassischen‘ Dichter. Diese fortschreitende Aufnahme christ-
licher Dichter sowohl in die Kanons der Gelehrten als auch in die
,offiziellen‘ religiosen Biicher spielt zweifellos eine grof3e Rolle fiir

1 Exemplarisch sei an dieser Stelle auf die Sammlung christlicher poetischer
Texte verwiesen, welche der venetische Dichter Venantius Fortunatus zu Be-
ginn seiner Vita Martini (Mart. 1,14-26) am Ende des fiinften Jahrhunderts er-
wiahnt: Vor Sedulius, Prudentius, Arator und weiteren Autoren wird Juvencus
dort exponiert an erster Stelle und als erster christlicher lateinischer Dichter
genannt: Mart. 1,14f. Primus enim docili distinguens ordine carmen / maiestatis
opus metri canit arte Iuuencus.

2 Zur Bedeutung des ersten christlichen lateinischen Bibeldichters, der die klas-
sische Rhetorik und epische Sprache verwendet, siche Herzog 1975; Fontaine
1981, 67-80.

439



440

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

die Wertschitzung und das Uberdauern der Euangeliorum libri quat-
tuor des Juvencus.

Um die Rolle, welche die Euangeliorum libri quattuor fiir spate-
re Dichtungen christlicher Autoren gespielt haben mogen, metho-
disch und systematisch zu erfassen, entsteht im Rahmen des von
der Agence nationale de la recherche und der Deutschen Forschungsge-
meinschaft geférderten Projektes PoBLAM® (,,Lateinische Bibeldich-
tung in Antike und Mittelalter (4.-13. Jh.) zwischen Intertextualitit
und Rezeption in der Grammatik*) eine relationale Datenbank. Mit
dieser Datenbank wollen wir zwei Ergebnisse erzielen: [1] eine Zu-
sammenstellung von intertextuellen Passagen, in denen das Werk
des Juvencus von einem spiteren Dichter als ,Quelltext’ verwendet
wird (Datenbankprojekt) und [2] eine Sammlung von Texten spate-
rer Dichter, die zeigt, wo, wie und in welchem Umfang sie die Euan-
geliorum libri quattuor als ,Quelltext’ verwenden (Editionsprojekt).
Die wichtigste technische Frage (und das wirklich Neue am Projekt
Vestigia Iuvenci) ist die Verbindung von strukturierten Daten und
ihrer Verwendung als Erweiterung einer Textdatei geméald den FAIR-
Prinzipien: GemaR den ANR-DFG-Standards miissen sowohl unsere
Daten als auch unsere technischen Entwicklungen als auffindbares
(findable), zugingliches (accessible), interoperables (interoperable)
und wiederverwendbares (reusable) Material konzipiert werden. Wir
mussten also unsere technischen Prioritdten in Form von techni-
schen Entscheidungen fiir die Gegenwart und mit einer langfristi-
gen Perspektive definieren. Die Digital Humanities (DH) sind eine sich
schnell entwickelnde Wissenschaft und wir mussten uns von Beginn
des Projekts an mit dem Problem der langfristigen Speicherung, Si-
cherung und Ubertragung unserer Daten auseinandersetzen. Wenn
wir sowohl die erkenntnistheoretischen als auch die technischen
Fragen zufriedenstellend 16sen, soll mithilfe dieses Verzeichnisses
beispielsweise den Fragen nachgegangen werden, welche Dichter
Juvencus rezipieren, wie diese Rezeption aussieht und ob Juvencus’
Werk bei den betreffenden Dichtern moglicherweise sogar einen

3 Poésie Biblique Latine de I’Antiquité au Moyen-Age (IVe-XIIle s.) entre inter-
textualité et réception grammaticale.



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption

dhnlichen Stellenwert wie Vergils Aeneis fiir die nachklassische
lateinische Literatur einnimmt.

Die Priifung dieser Rezeptionsstrukturen erfolgt durch das Auf-
finden, Anordnen und Auswerten geeigneter Textstellen in Relation
mit den potenziell zugrundeliegenden Versen der Euangeliorum libri
quattuor. Behandelt werden die so verbundenen Textausschnitte je-
weils als einzelne Datensitze. Durch ihre Auswertung anhand von
verschiedenen Kategorien kann dann bei entsprechend erfiillten
Voraussetzungen die intertextuelle Beziehung zwischen dem Werk
des Juvencus und den Werken verschiedener Dichter, bei denen ein
Rekurs auf die Euangeliorum libri quattuor zur Diskussion steht, nach-
gewiesen werden.

Im Rahmen dieses Beitrags werden der Aufbau der Datenbank
dargelegt sowie ihre inhaltlichen Dimensionen anhand von Bei-
spieldatensitzen aus Textstellen des Paulinus von Nola, des Pru-
dentius und des Sedulius veranschaulicht. Zunéchst geht es um die
Sammlung passender Textpassagen in den Werken des Juvencus
und (potenziell) rezipierender Autoren. Diese werden im Anschluss
nach den hier vorgestellten qualitativen und quantitativen Krite-
rien untersucht. Dazu wird zunichst die Klassifizierung moglicher
Beziige nach verschiedenen Typen - [1] wortliche Ubernahme, [2]
synonyme und paronomastische Variation, [3] gemeinsame Ausge-
staltung von Motiven, [4] gemeinsame Ausgestaltung von Motiven
mit wortlichen Ubernahmen und/oder synonymen beziehungs-
weise paronomastischen Variationen - angestrebt. Fiir die beiden
letztgenannten Typen ist ein etwaiges gemeinsames Motiv zu be-
nennen. Zudem sind Beziige auf die biblischen Schriften wie auch
intertextuelle Parallelen, die bereits auf poetische Vorlagen fiir
die betrachtete Stelle in den Euangeliorum libri quattuor hindeuten,
wichtige Stiitzen der Untersuchung von Rezeptionsspuren des Ju-
vencus. Bei der Analyse der in dieser Weise zusammengestellten
Textpassagen konnen daneben weitere Aspekte von Belang sein:
Bereits eine identische oder abweichende Positionierung des re-
levanten Materials im Vers kann ein wichtiger Indikator fiir eine
Bezugnahme sein. Dariiber hinaus kénnen quantifizierbare Eigen-
schaften, etwa die Anzahl in Kontaktposition zusammengestellter

441



442

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

oder identisch angeordneter relevanter Worter, fiir das Verstdndnis
des Datensatzes von Bedeutung sein. Daneben werden im Rahmen
der Datenbank ein Verzeichnis bibliographischer Hinweise zur Aus-
weisung der Fundstelle der jeweiligen intertextuellen Beziige sowie
Verweise auf weiterfithrende Literatur zur Moglichkeit der ausfiihr-
licheren Beschiftigung mit einem bestimmten Datensatz geboten.

2 Kriterien der Datenbank

Zunichst geht es um die Sammlung von Bezugsstellen und die Schaf-
fung von Datensitzen. Dazu riicken die Similienapparate und die in-
dices fontium kritischer Textausgaben geeigneter Werke (also Editio-
nen christlicher lateinischer Dichtung nach 330) in den Fokus.* So
konnen im Fall des Sedulius bereits 42,° bei Paulinus von Nola min-
destens 24,° bei Faltonia Betitia Proba in den ersten 23 Versen, die
noch nicht nach den Centoregeln abgefasst sind, immerhin sechs’
und bei Prudentius elf Stellen verzeichnet werden.® Wahrend sich
solche Angaben kritischer Editionen jedoch auf die Ausweisung des
Verses oder die Zitation des fraglichen Textausschnitts beschrinken,
stellt die vorgestellte Datenbank die Volltexte des Pritextes und der
zu Uiberpriifenden Werke zur Verfiigung.’

4 Die im Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum erschienene Ausgabe der
Euangeliorum libri quattuor des Juvencus von J. Huemer aus dem Jahr 1891 bietet
leider ebenso wenig einen index imitatorum wie die wenig dltere Edition von K.
Marold in der Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana von
1886.

5  Huemer/Panagl 2007, 423. Gezihlt werden nur die Bezugsstellen im Carmen
paschale.

6 24 Referenzen auf die Euangeliorum libri quattuor sind bei Dolveck 2015, 709f. in
der Series Latina des Corpus Christianorum ausgewiesen. Hingegen listen Hartel/
Kamptner 1999, 493-496 insgesamt 107 Beziige auf das Werk des Juvencus im
index auctorum et imitatorum.

7  Fassina/Lucarini 2015, 62.

8 Bergman 1926, 456-469 weist sechs, Frisch 2020, 122; 138; 172f. in der Psycho-
machia funf weitere Similien aus.

9  Die Texte stammen aus dem digitalen Bestand des Forschungsprojekts Musis-
que Deoque. A digital archive of Latin poetry, from its origins to the Italian Renaissance
mehrerer italienischer Universitdten und den dort ausgewiesenen kritischen
Texteditionen (https://www.mqdq.it/ [letztes Aufrufdatum 24.03.2025]).



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption

Neben diesen Ubernahmen aus kritischen Textausgaben findet eine
Priifung einschldgiger Kommentare der betrachteten Werke statt.
Das Ziel ist auch hier, Hinweise auf Parallelstellen zu Juvencus’ Dich-
tung zu identifizieren und zur Generierung von Datensétzen zu ver-
wenden.® Anders als bei den kritischen Ausgaben ist hier jeweils im
Einzelfall zu entscheiden, ob es sich um eine fiir die Prasentation in
der Datenbank geeignete Textstelle handelt oder das Forschungs-
ergebnis nicht systematisch als wortliche, synonyme, paronomas-
tische oder motivische Parallele aufgegriffen werden kann. In glei-
cher Weise riicken punktuell auch entsprechende Aufsitze, Artikel,
Monografien und vergleichbare Forschungsliteratur in das Interes-
se der Auswertung. Ferner kann der Einsatz bereits bestehender
digitaler Datenbanken und Software-Anwendungen, die auf das
Auffinden von intertextuellen Parallelen ausgerichtet sind, weitere
Beziige liefern.?

2.1 Qualitative Merkmale

Nach der Recherche geeigneten Materials fiir die Datensétze wer-
den die Relationen der Textstellen nach verschiedenen Kriterien
ausgewertet:

2.1.1 Klassifizierung des Bezuges

2.1.1.1 Wortlich

Iuvenc. 1, 323 Texta camelorum fuerant uelamina saetis,

324 et zonae pellis medium cinxere profetam.

10 Beispielsweise Mazzega 1996. Daneben werden die Kommentare verschiede-
ner Abschnitte der Euangeliorum libri quattuor, beispielsweise De Gianni 2020,
ausgewertet.

11 Beispielsweise Lubian 2016, 93-118.

12 Verwendet werden bislang die ,,Co-Occurrences*“-Funktion des Forschungs-
projekts Musisque Deoque (siche Anm. 9) und das Tesserae-Projekt der Univer-
sity at Buffalo, USA (https://tesserae.caset.buffalo.edu/ [letztes Aufrufdatum
21.06.2024]), welches auch bei Revellio 2022 vorgestellt und genutzt wird.

443



444

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

Paul. Nol. carm. 6, 229 Vestis erat curui saetis conserta cameli,®

230 contra luxuriem molles duraret ut artus
231 arceretque graues compuncto corpore Somnos.

In der Laus Iohannis'* wird Johannes’ Gewand nach biblischem Vor-
bild als aus Kamelhaaren gefertigt beschrieben.’® Das biblisch
(auch noch in der Vulgata des Hieronymus'®) verwendete Wort pilus
wire metrisch im Hexameter nicht unbrauchbar. Die stattdessen
genannten saetae findet man jedoch bereits in der Darstellung des
Juvencus. Somit kann die Verwendung dieses Wortes hier neben
weiteren identischen Lemmata als (bibelfremde) wértliche Parallele
herausgestellt werden.

2.1.1.2 Synonym/paronomastisch

Iuvenc. 2, 391 Haec ubi per. populum summi pendentia pepli

392 fila manu trepida tractauit, protinus ille

393 et causas morbi et credentia pectora cernens

394 concessit celerem tali cum uoce salutem:
Sedul. carm. pasch. 3, 120 Ast ubi credentis iam sano in pectore coepit

121 diues adesse fides, mediis immersa cateruis

122 nititur auersi uel filum tangere Christi.””

13 Manitius 1891, 270.

14 In von Hartels und Kamptners editio altera der Gedichte des Paulinus von Nola
(sieche Anm. 6) wird die Laus Iohannis zu dessen Werken gerechnet. Dolveck
2015, 27 schlieBt sie aus: ,,[M]ais I'analyse de la technique poétique les con-
forte formellement: on peut admettre que la théologie et la foi de Paulin aient
évolué vers des conceptions de plus en plus orthodoxes, mais rien ne permet
de supposer, a aucun moment, que Paulin ait versifié pour ce poeme seulement
d’une maniere différente de ses habitudes, qui sont assez constantes.” Gegen
Dolvecks Ausschluss siehe Sassi 2020, 24.

15 Es wird jeweils, falls nicht anders angegeben, die obere Hauptzeile der Itala
von Jiilicher zitiert: Mt 3,4 Ipse autem Iohannes habuit uestitum suum de pilis ca-
melorum et zona pellicia circa lumbos eius; esca autem eius erat lucustae et mel silu-
estre; Mk 1,6 Erat autem Iohannes uestitus pilos cameli et lucustas et mel siluestre
edens.

16 Zitate aus der Vulgata folgen Weber/Gryson 52007: Mt 3,4 Ipse autem Iohannes
habebat uestimentum de pilis camelorum et zonam pelliciam circa lumbos suos esca
autem eius erat lucustae et mel siluestre; Mk 1,6 Et erat Iohannes uestitus pilis cameli
et zona pellicia circa lumbos eius et lucustas et mel siluestre edebat.

17 Mazzega 1996, 141.



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption

In beiden Werken wird die biblische Perikope der Heilung ei-
ner blutfliissigen Frau nacherzihlt. Betrachtet wird die Darstel-
lung des Herantretens dieser Frau an Jesus:* Widhrend in den
biblischen Schriften lediglich davon die Rede ist, dass sie sich Jesus
von hinten nihert (und einzig im Markusevangelium die Menge
der Umstehenden iiberhaupt in diesem Zusammenhang erwihnt
wird), beschreibt Sedulius dariiber hinaus die damit verbundene
Anstrengung:

mediis inmersa catervis wiederholt V. 115 permixta ... turbis [...]. Zugleich
begriindet es nititur. Die Frau muf3 sich miithen, durch das Getiimmel zu
Christus durchzudringen (Tuvenc. 2,391f. per populum ... fila tractavit).**

Obwohl im Hinblick auf die Schilderung der Anstrengungen dieser
Figur kein identisches Wortmaterial festgestellt werden kann, zeigt
der Einbezug dieses Umstands in synonymer Darstellungsweise die
Parallele zwischen Sedulius und Juvencus in diesen Versen auf.

2.1.1.3 Motivisch

Als (literarisches) Motiv gilt hier die ,,kleinste strukturbildende und
bedeutungsvolle Einheit innerhalb eines Textganzen [...]. Es dient
der formalen Gliederung, der semantischen Organisation und der
Verflechtung von Themen“.”® Vor diesem Hintergrund werden
strukturelle wie inhaltliche Schlagworte gesammelt. Der Zusam-
menstellung eines angemessenen Motivkatalogs widmet sich der
nichste Abschnitt.

Tuvenc. praef. 21 Nec metus, ut mundi rapiant incendia secum
22 hoc opus; hoc etenim forsan me subtrahet igni
23 tunc, cum flammiuoma discendet nube coruscans
24 iudex, altithroni genitoris gloria, Christus.

18 Mt 9,20 Et ecce mulier, quae sanguinis fluxum habebat duodecim annis, accessit retro
et tetigit uestimentum eius; Mk 5,27 Audito de Iesu uenit retro in turba et tetigit ues-
timentum eius; Lk 8,44 Accessit retro et tetigit uestimentum eius et confestim stetit
fluxus sanguinis eius.

19 Mazzega 1996, 141.

20 Lubkoll %2008, 515f.

445



446

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

Prud. epil. 29 Munus ecce fictile®

30 inimus intra regiam salutis.
Paul. Nol. carm. 22, 29 Dumgque leges catus et scribes miracula summi?
30 uera dei, propior disces et carior ipsi
31 esse deo, quem dum credens miraris, amare
32 incipies et amando deum redamabere Christo.

Bereits in der klassischen augusteischen Dichtung ist es ein Topos,
die Unsterblichkeit der eigenen dichterischen persona durch das
Abfassen von Dichtung zu erlangen.” Dies wird bei Juvencus zwei-
felsohne reflektiert; jedoch entwickelt er den Gedankengang weiter
und schafft so ein eigenes Motiv. Nun steht nicht mehr die Unsterb-
lichkeit der persona, sondern die personliche Aussicht auf das See-
lenheil im Zentrum: Der Dichter entkommt durch sein christliches
Dichten dem Feuer der Hélle und erlangt das Leben nach dem Tod
im Reich Gottes. Aufgegriffen wird diese weiterentwickelte Version
des Unsterblichkeitstopos, der Gedanke an die Anwartschaft auf
ewiges Heil durch Dichtung, auch bei Prudentius und Paulinus von
Nola: Wahrend Prudentius in seinem epilogus auf sie Bezug nimmt,
integriert Paulinus die Ausrichtung von Dichtung am personlichen
Heil der dichtenden Person in seinen Versuch, einen Jovius von pa-
ganer Dichtung abzubringen und ihn davon zu tiberzeugen, sich
stattdessen der christlichen Dichtung zu widmen. Dabei lassen sich
kaum einzelne identische Worter oder solche in synonymen bezie-
hungsweise paronomastischen Verhiltnissen festmachen, die den
Bezug auf ein gemeinsames Motiv verdeutlichen - in der Datenbank
werden daher zentral fiir das Motiv stehende Worter markiert (in
diesem Fall das Resultat und der Prozess des Dichtens: opus - munus
- scribes).

21 DOopp 2020, 423.

22 Gértner 2004, 435.

23 An dieser Stelle geniigt der Verweis auf das exemplarische, die Metamorphoses
beschlieRende uiuam Ovids (Ov. met. 15,879).



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption

2.1.1.4 Motivisch mit gemeinsamem Wortmaterial

Iuvenc. 4, 810 inponi pondus, quo iustis dignior actis
811 geternam capiat diuina in saecula uitam

812 per dominum lucis Christum, qui in saecula reg-
nat.
Paul. Nol. carm. 4, 18  moribus haec castis tribuit deus, hi sibi mores
19  perpetuam spondent uentura in saecula uitam*

Parallelen, die sowohl durch gemeinsame Motive als auch relevantes
Wortmaterial entstehen, werden in der Datenbank als solche kennt-
lich gemacht. Im vorletzten Vers der Euangeliorum libri quattuor wird
das ewige Leben thematisiert. Auch im nunmehr Paulinus von Pel-
la zugeschriebenen Gedicht, welches 19 Verse umfasst,® wird auf
ebenjenes eingegangen. Die motivische Ubereinstimmung wird in
diesem Fall noch durch entsprechende wortliche und synonyme Be-
ziige erweitert: Der Versschluss in saecula uitam ist in der erhaltenen
lateinischen Dichtung nur an diesen beiden Stellen nachweisbar.
Gleichzeitig wird das Fortbestehen im Reich Gottes durch die Hin-
zunahme eines zweiten Ausdrucks der Unendlichkeit - bei Juvencus
aeternam, bei Paulinus perpetuam - verdeutlicht.?

2.1.2 Motive

Sucht man nach motivischen Ubereinstimmungen, stellt die Daten-
bank dazu einen Katalog von vordefinierten Motiven bereit. Die
Vorgabe einer bestimmten Menge von Begriffen ist zur Wahrung
von Ubersicht und Nutzerfreundlichkeit unabdingbar, da bei freier
Eingabe vermeintlich geeigneter Begriffe allzu schnell ein uniiber-
sichtliches Konglomerat von nicht trennscharf unterscheidbaren
Motiven entsteht, dessen Umfang zu unklaren Zuordnungen fiih-
ren kann. Um eine angemessene Auswahl verbindender Motive zu
bieten, stellt sich die Frage, welche Begriffe herangezogen werden

24 Hartel/Kamptner 1999, 432.

25 Https://www.mqdgq.it/texts/PAVL_PEL|orat|001 [letztes  Aufrufdatum
24.03.2025].

26 Hinsichtlich des identischen Wortmaterials noch ndher am besprochenen Ju-
vencusvers ist Paul. Nol. carm. 22,63 aeternae tendens in saecula uitae.

447



448

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

sollen. Sinnvoll erscheint es, eine Struktur von iibergeordneten und
untergeordneten Motiven zu installieren, um moglichst zielgerich-
tete, detaillierte Suchen ebenso zu erméglichen wie allgemeine Re-
cherchen zu prignanten Oberbegriffen.?’

Da es bislang fiir die lateinische Bibeldichtung keine entspre-
chenden Sammlungen gibt, ist der Ansatz hier die Vereinigung von
Begriffsiibersichten zu zwei zentralen Aspekten des Werkes des
Juvencus: den biblischen Inhalten® und ihrer epischen Ausgestal-
tung.” Die dadurch zustande kommende Liste kann spiter, etwa bei
der Aufnahme weiterer Werke, erginzt werden, sodass zusétzliche
Begriffe, die sich im Rahmen der Untersuchung als relevant heraus-
stellen, miteinbezogen werden konnen.

Im Folgenden werden jeweils ein Beispiel fiir ein biblisches und
ein episches Motiv geboten:

Iuvenc. 2, 146 Ille ubi percepit uenerandi dona saporis
147 nescius, in uini gratum transisse liquorem
148 egestas nuper puris de fontibus undas,
149 increpat ignarum sponsum, quod pulchra reseruans
150 deteriora prius per mensas uina dedisset.
Prud. tituli 127 Christus uasa iubet properanter aquaria lymphis
128 impleri, inde meri ueteris defunditur unda.*
Geschildert wird die im Rahmen der bei Johannes erzihlten Hoch-
zeit zu Kanaan vorgenommene Wandlung von Wasser zu Wein (Joh

2,9). Der Versschluss de fontibus undas von Juvencus hat in Pru-

27 Beispielsweise kann man sowohl nach der Darstellung von Tieren im Allge-
meinen als auch nach der Darstellung ganz bestimmter Tiere, etwa Schlangen,
suchen.

28 Ausgangspunkt der Sammlung passender biblischer Begriffe ist ein Regis-
ter von zentralen Personen, Festen oder anderen bekannten Ereignissen in
der Bibel, welches die Deutsche Bibelgesellschaft bietet: https://www.die-bi-
bel.de/bibeln/wissen-zur-bibel/zentrale-bibelstellen/ [letztes Aufrufdatum
21.06.2024].

29 Ausgangspunkt der Sammlung passender epischer Begriffe ist das Stichwort-
register des 2019 erschienenen Werkes Structures of Epic Poetry (Reitz/Fink-
mann 2019).

30 Lubian 2016, 111.



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption

dentius’ defunditur unda eine intertextuelle Parallele: Neben einer
identischen, den Vers beschlieRenden Form von unda ist de fontibus
synonym zu defunditur. Verbindendendes Motiv ist dabei die ge-
meinsame Rede vom Handeln Jesu Christi, insbesondere von dessen
Wunder und Heilungen.

Iuvenc. 2, 37 [...] Inde procellis

38 imperat et placidam sternit super aequora pacem.
Sedul. carm. pasch. 3, 61 [...] nil uota moratus,

62 exsurgens Dominus ualidis mitescere uentis

63 imperat et dicto citius tumida aequora placat.*

Die bei Mt 8,24 geschilderte Stillung eines Sturms auf dem See Ge-
nezareth stellen Juvencus und Sedulius poetisch aufgeladen dar.
Ausfiithrungen zu einem (See-)Sturm sind eine epische Konvention,
die Formulierung zu dessen Stillung ist insbesondere durch Vergils
Aeneis bekannt.*?

2.1.3 Bibeltext

Um die poetischen Schilderungen gegebenenfalls auch parallel in
biblischem Kontext zu verorten, werden die entsprechenden Stellen
und - zur inhaltlichen Orientierung - der lateinische Text der Vulga-
ta angegeben.* Dadurch kénnen entsprechende Darstellungen so-
wohl in Fillen, in denen Juvencus und potenzielle Rezipienten sich
auf die gleiche Bibelperikope beziehen (etwa bei der eben gezeigten
Paralleldarstellung der Stillung des Seesturms), als auch in solchen,
in denen sie auf unterschiedliche Bibelstellen rekurrieren, kennt-
lich gemacht werden.

Iuvenc. 1, 413 Terra Zabulonum et regionis Neptala nomen,
414 et uia trans pelagus longe Galilaea per arua
415 trans et Iordanen gentes populique tenebris

31 Huemer/Panagl 2007, 423.

32 Vgl. Verg. Aen. 1,142f, Sic ait, et dicto citius tumida aequora placat / collectasque fu-
gat nubes solemque reducit. Siehe dazu auch Mazzega 1996, 112f.; Schubert 2019,
87-100.

33 Verwendet wird dazu der Text von Weber/Gryson °2007.

449



450

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

416 inclusi magnum lumen subitumque uidebunt,
417 in mortisque illis umbra residentibus alma
418 exoritur fidei resplendens luce uoluntas.
Sedul. carm. pasch. 4,189 Coeperat interea Dominus Galilaea per arua*
190 transgrediens sancto quoddam pede tangere
castrum.

Die Junktur Galilaea per arua ist nur bei Juvencus und Sedulius und
auch dort nur an den gezeigten Stellen nachweisbar. Wihrend Ju-
vencus hier allerdings eine Rede Jesu zu Beginn von dessen Wirken
in Galilda schildert (Mt 4,15), beschreibt Sedulius Jesu Reise durch
Galilda nach Jerusalem, im Rahmen derer er zehn Aussitzige heilt
(Lk 17,11).

2.1.4 Poetische Vorlagen aus der paganen Dichtung

Zur Einordnung der Signifikanz der dargestellten Parallelen ist es
wichtig zu wissen, ob und, wenn ja, wie verbreitet sie in der lateini-
schen Dichtung vor Juvencus sind. Neben Eintragen, bei denen iiber-
haupt keine Belegstelle vor den Euangeliorum libri quattuor existiert
(wie bei dem zuletzt geschilderten Galilaea per arua), gibt es sowohl
Datensitze, bei denen sich wenige, als auch solche, bei denen sich
viele Belegstellen der relevanten Formulierungen vor den Euange-
liorum libri quattuor finden lassen:

Iuvenc. 3, 107 Tum pauidis Christus loquitur: ,, Timor omnis abesto,
108 credentumque regat uegetans constantia mentem.
109 En ego sum, uestrae doctorem noscite lucis.”

Prud. c. Symm. 2, 735 Dediscat seruire senex laris exul auiti
736 discat et ad patrium limen genetrice reuersa
737 ingenuum se nosse puer. Timor omnis abesto®
738 uicimus, exultare libet. Quid tale repulso
739 poenorum quondam duce contigit? [...]

34 Huemer/Panagl 2007, 423.
35 Bergman 1926, 465.



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption

Die Zusammenstellung timor omnis abesto findet man ein einziges
Mal vor dem Werk des spanischen Presbyters in der erhaltenen la-
teinischen Literatur.*

Iuvenc. 2, 561 Haec ubi dicta dedit, messis per culta grauatae
562 praeterit, et populus sectantum discipulorum
563 spicarum grauidam carpebat in ordine frugem.
Prud. psych. 823 Haec ubi dicta dedit, gradibus regina superbis*
824 desiluit tantique operis Concordia consors
825 metatura nouum iacto fundamine templum.

Sehr viel hiufiger als timor omnis abesto ist hingegen der Hexame-
teranfang haec ubi dicta dedit.*® Die Datenbank zeigt daher neben
der dltesten Vorlage in solchen Fillen auch weitere Fundstellen re-
levanter Eintragungen vor den Euangeliorum libri quattuor mit den
Versangaben und -texten.*

2.1.5 Position im Vers

Eine eventuell gegebene identische Positionierung von in intertex-
tuellem Zusammenhang stehenden Wortern kann ein Hinweis auf
einen Juvencusbezug sein. Daher wird kontrolliert, ob sich entspre-
chendes Material an den gleichen Stellen im Vers befindet:

Iuvenc. 3, 564 ultima labentis restabat portio lucis:
Sedul. carm. pasch. 1, 188 ultima labentis miseratus tempora lucis*

Im betrachteten Fall entsprechen sich bei inhaltlich unterschiedli-
cher Aussage die Platzierungen von ultima, labentis und lucis als ers-
tes, zweites und letztes Wort des Verses.

36 Verg. Aen. 11,14 Maxima res effecta, uiri. Timor omnis abesto.

37 Frisch 2020, 138.

38 Es geniigt hier, eine Auswahl von Belegstellen anzufiihren: Verg. Aen. 2,790;
6,628; 7,323.471; Val. Fl. 2,69; Sil. 7,746.

39 Die Texte werden wiederum dem digitalen Bestand des Forschungsprojekts
Musisque Deoque (siche Anm. 9) entnommen.

40 Huemer/Panagl 2007, 423.

451



452

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

2.2 Quantitative Merkmale

Neben den genannten qualitativen Kategorien bietet die Datenbank
auch die Moglichkeit, nach konkreten Umfiangen von Bezugsstel-
len, also Anzahlen von relevanten Wortern, bei Parallelstellen zu
suchen:

2.2.1 Anzahl der identischen und der synonymen Wérter

In zwei Gruppen werden die identischen sowie die synonymen oder
paronomastischen Parallelen separat gezéhlt:

Iuvenc. 1, 16 nam me dimissum rerum pater unicus alto

17 e caeli solio tibi nunc in uerba uenire

18 praecipit et cara tibi mox e coniuge natum

19 promittit, grandis rerum cui gloria restat,

20 plurima qui populis nascendo gaudia quaeret;
Paul. Nol. carm. 4, 15 Adsit laeta domus epulisque alludat inemptis

16 uerna satur fidusque comes nitidusque minister,

17 morigera et coniunx caraque ex coniuge nati.*'

In diesem Fall entsprechen sechs Worter des potenziell rezipieren-
den Verses denjenigen aus Iuvenc. 1,18, der Ankiindigung der Ge-
burt von Johannes dem Taufer.

Gerade poetische Ausgestaltungen biblischer Inhalte erschei-
nen zudem bei der Recherche nach synonymem oder paronomas-
tischem Wortschatz interessant, da bereits die stoffliche Grundla-
ge ein Text ist: Orientieren sich die Dichtungen am (prosaischen)
Bibelwort - sei es an einer der Versionen der Vetus Latina oder an
der Vulgata -, an poetischen Vorldufern wie dem Werk des Juvencus
oder wihlen sie selbst neue Ausdriicke?

Iuvenc. 2, 356 Aegris sed merito miseris adhibenda medellg est.

Sedul. carm. pasch. 1, 38  Hanc constanter opem laesis adhibete medullis,”

39  quos letale malum, quos uanis dedita curis
40  Attica Cecropii serpit doctrina ueneni,

41 Hartel/Kamptner 1999, 432.
42 Huemer/Panagl 2007, 423.



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 453

41  sectantesque magis uitam spirantis odorem
42 legis Athenaei paedorem linquite pagi.

Im vorliegenden Beispiel wird neben der wértlichen Ubernahme
von adhibere und der synonymen Parallele von laesis und miseris die
medella des Juvencus in doppelter Weise rezipiert: einerseits in ei-
nem synonymen Bezug zu opem, andererseits in paronomastischer
Weise bei medullis.

2.2.2 Worter in Kontaktposition

Iuvenc. 1, 577 Sed quod dextra facit, faciat, nescire sinistram

578 conueniet; iustis meritis tum digna rependet
nam confessor obit poenas non sponte lucratus
acceptante deo fidam pro sanguine mentem,

Paul. Nol. carm. 14, 5
6
7 qui cordis taciti scrutator ferre paratos*
8
9

aequiperat passis, sat habens interna probasse
supplicium carnis iusta pietate remittit;

Um den Zusammenzug mehrerer Worter aus einer Juvencusstelle
zu notieren, werden ferner entsprechende Parallelwdrter in Kon-
taktposition gezdhlt. Dabei kann es durchaus sein, dass die entspre-
chenden Versteile bei Juvencus, wie im vorliegenden Beispiel, noch
nicht in unmittelbarer Folge stehen. Gerade die Ballung solcher
Worter kann dann aber deutlich machen, dass es um einen Bezug
auf Juvencus gehen soll, weil dessen Ausdriicke konzentriert pra-
sentiert werden.

2.2.3 Anzahl der Wérter in gleicher Flexionsform

Iuvenc. 1, 767 Aedes inde Petri sanctus penetrabat lesus,
768 cuius anhela socrus aestu febrique iacebat.
Sedul. carm. pasch. 3, 33  Forte Petri ualidae torrebat lampadis aestu
34  febris anhela socrum, dubioque in funere pendens*
35 saucia sub gelidis ardebat uita periclis,
36 immensusque calor frigus letale coquebat.

43 Hartel/Kamptner 1999, 442.
44 Huemer/Panagl 2007, 423.



454

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

Im vorliegenden Datensatz sind fiinf Worter identisch, davon drei
auch in identischer Flexionsform. Wahrend der Genitiv Petri bereits
biblisch ist,* sind anhela (wenn auch unterschiedlich bezogen) und
aestu poetische Erganzungen des biblischen febricitantem, das febri(s)
entspricht.

2.2.4 Anzahl der Worter in der gleichen Reihenfolge

Neben dem Zusammenzug von Stichwértern oder der Ubernahme
von Wortmaterial in identischer Flexionsform besteht eine wei-
tere Moglichkeit, eine Parallele zu dem Werk des Juvencus zu er-
kennen, darin, die Reihenfolge der Worter im Satz einzubeziehen.
Dabei spielt es, im Gegensatz zum Zusammenziehen, keine Rolle, ob
zwischen den relevanten Wortern (unterschiedliches) Wortmaterial
steht:

Iuvenc. 1, 281 Etiam bissenos aeui conprenderat annos,
282 cum paschae ritum seruando ex more parentes
283 ad templum laetis puerum perducere festis
284 omnibus annorum uicibus de more solebant.
Sedul. carm. pasch. 2, 134 Ast ubi bis senos getatis contigit annos,*s
135 hoc spatium de carne trahens, aeuique meatus
136 humana pro parte tulit, senioribus esse
137 corde uidebatur senior legisque magistros

138 inter ut emeritus residebat iure magister.

Im prisentierten Datensatz stehen fiinf Worter in der gleichen Rei-
henfolge, in der sie auch bereits (zum Teil in Synonymenvariation)
in den Euangeliorum libri quattuor zu finden sind. Damit wird auch
deren Hyperbaton bissenos [...] annos nachgeahmt.

3 Bibliographie der Datenbank

In der Datenbank wird die ausgewertete Forschungsliteratur tiber-

45 Mt 8,14 Et cum uenisset lesus in domum Petri, uidit socrum eius iacentem et febrican-
tem.
46 Huemer/Panagl 2007, 423.



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption

sichtlich kenntlich gemacht: Zum einen werden in den entsprechen-
den Datensitzen die Fundstellen und, falls bereits einbezogen, auch
weiterfithrende Literatur zum entsprechenden Text des Zielautors
vermerkt. Daneben ist die bereits im Rahmen der Recherche fiir die
Datenbank gepriifte Literatur in einer Liste auf einer eigenen Seite
zusammengestellt.

Dariiber hinaus werden auch diejenigen Datensitze vermerkt,
die sich im Rahmen der Forschungsarbeit der Datenbank-Mitarbei-
ter ergeben und zu denen es moglicherweise noch keine Literatur
gibt. Diese Eintrdge werden mit einem Sonderzeichen (#) gekenn-
zeichnet.

4 Technische Struktur: ein zweifacher
Konstruktionsansatz

Das Besondere am Projekt Vestigia Iuvenci ist die Tatsache, dass es
sich sowohl um ein text- als auch um ein datenorientiertes Projekt
handelt. Wir wollen [1] eine gewdhnliche Suchmaschine mit Such-
werkzeugen und [2] eine weitere Art der Suche anbieten, die auf
dem direkten Zugriff auf Passagen in Texten basiert, die von be-
sonderem Interesse zu sein scheinen. Um beide Ergebnisse zu erzie-
len, mussten wir einen zweifachen Konstruktionsansatz verfolgen,
einen fiir das Datenbankmodell und einen fiir die digitale Ausgabe.

Wie Sinatra und Vitali-Rosati gezeigt haben,” beinhaltet die di-
gitale Edition zwei verschiedene Prozesse. Auf der einen Seite wahlt
der Herausgeber technische Losungen aus, die zu dem passen, was
er produzieren mdchte (zum Beispiel bestimmt er, wie und in wel-
chem Umfang er sein Textmaterial kodiert); auf der anderen Seite
kann der Herausgeber teilweise von den technischen Entscheidun-
gen, die er getroffen hat, geleitet (und manchmal eingeschrankt)
werden - in unserem Fall haben wir uns zum Beispiel dafiir ent-
schieden, von der Datenbank auszugehen, um zu den Texten zu
gelangen, und diese Entscheidung bedeutete, dass wir einen Weg

47 Sinatra/Vitali-Rosati 2014.

455



456

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

finden mussten, um eine Datenbanksprache mit einer Textkodie-
rungssprache zu verkniipfen und/oder zu ersetzen. Um es mit den
Worten von Sinatra und Vitali-Rosati zu sagen, wir mussten uns dem
Risiko eines ,, déterminisme technologique“*® stellen und folglich
diese Fragen beantworten: Was wollen wir tun? Wie wollen wir es
tun? Und warum wollen wir es auf diese oder jene Weise tun? Ohne
die Beantwortung dieser Fragen wiren wir Gefahr gelaufen, dass
technische Beschriankungen und/oder technische Ressourcen wich-
tiger als der urspriingliche wissenschaftliche Zweck des Projekts ge-
worden wiren.” Wie im ersten Teil dieses Beitrags gezeigt wurde,
ist Intertextualitdt eine Herausforderung fiir Wissenschaftler im
Digitalen. Einige bekannte und besonders niitzliche Tools fiir Inter-
textualitdt wie Tesserae®® und Musique Deoque® gibt es bereits und sie
liefern interessante Ergebnisse, aber ihre technischen Modelle, die
auf einem Wort-zu-Wort- oder Form-zu-Form-Vergleich basieren,
sind in ihrem Anwendungsbereich offensichtlich auf explizite oder
semi-explizite Intertextualititen beschrankt. Zur Intertextualitit
gehoren aber auch implizite Anspielungen oder synonyme Varia-
tionen, die von Algorithmen nicht ohne Weiteres erkannt werden
kénnen. Beim Aufbau der technischen Struktur unserer Datenbank
mussten wir diese Elemente in Ubereinstimmung mit den unter 2.
definierten Mustern beriicksichtigen. Die zweite Herausforderung
war die folgende: Wie konnen wir unsere Daten mit dem Textinhalt
verkniipfen? Zunidchst mussten wir jeden intertextuellen Daten-
satz mit seiner genauen Stelle im Text von Juvencus (,,Quelltext®)
verkniipfen, dann ebenso mit jeder Stelle in spiteren Gedichten
(,,Nachahmung®). In diesem ersten Schritt mussten wir einen Weg
finden, die Sprache der Datenbank mit der Sprache der Edition zu
verbinden. In einem zweiten Schritt mussten wir genau das Gegen-
teil machen: einen beliebigen poetischen Text mit seinem ,,Quell-
text” (Juvencus) verkniipfen und insbesondere Wérter, Zeilen oder
Phrasen im spateren Gedicht mit Wortern, Zeilen und Phrasen in

48 Sinatra/Vitali-Rosati 2014.

49 Zuden epistemologischen Fragen der DH siehe auch McCarty 2015, 1231-1233.
50 Https://tesserae.caset.buffalo.edu/ [letztes Aufrufdatum 21.06.2024].

51 Https://mqdq.it/ [letztes Aufrufdatum 24.03.2025].



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption

den Euangeliorum libri quattuor des Juvencus verkniipfen - aber nicht
durch eine einfache Text-zu-Text-Verkniipfung, sondern durch ei-
nen komplexen Pfad: von der ,,Nachahmung" zum entsprechenden
Datenbankeintrag (um komplexe intertextuelle Informationen zu
erfassen, wie sie oben im ersten Teil definiert wurden), und vom
Datenbankeintrag zum Werk des Juvencus.

Fiir die Erstellung der Datenbank haben wir uns fiir die Ent-
wicklung einer MySQL-Datenbank entschieden, um mit Hilfe einer
Suchkonsole, die durch XML-Textdateien gespeist wird, eine Data-
Mining-Schnittstelle zu schaffen. Zu diesem Zweck haben wir uns
fiir das Heurist-Modell*? entschieden; die Griinde fiir diese Wahl sind
sowohl externer als auch interner Natur: Einerseits bietet Heurist
eine sehr einfache und intuitive Schnittstelle, sodass Wissenschaft-
ler, die mit Datenbanken nicht vertraut sind, diese leicht verstehen
und Tabellen nach ihren Bediirfnissen erstellen kénnen. In Anbe-
tracht der Tatsache, dass viele Mitarbeiter (einige von ihnen sehr
vertraut mit den DH, andere Anfinger) mit der Datenbank arbeiten
werden, schien uns diese Wahl die beste zu sein. Andererseits bietet
Heurist sehr ausgefeilte Moglichkeiten, Daten zu erstellen, zu struk-
turieren und zu verkniipfen, und erméglicht komplexe Exporte von
gut strukturierten Daten, insbesondere durch einen XML-Export in
der Sprache HML.

An diesem Punkt mussten wir herausfinden, wie wir diese struk-
turierten HML-Daten mit Texten verkniipfen konnen, und daher
mussten wir auf Textmaterial eine Kodierungssprache anwenden,
die in der Lage war, mit HML-Daten zu ,,sprechen®. Zu diesem Zweck
entschieden wir uns, unser Textmaterial mit XML-TEI* zu kodieren,
denn da TEI und HML jeweils Varianten derselben Sprache, ndmlich
XML, sind, konnten wir teilweise dieselben Strukturen verwenden

52 CMS Heurist wurde von Ian Johnson an der Universitit von Sydney entwickelt
und wird in Frankreich vom Huma-Num-Konsortium gehostet und unter-
stiitzt.

53 Ein weiterer wichtiger Punkt ist, dass TEI inzwischen die Standardsprache fiir
die Kodierung von Texten ist und somit weit verbreitet und vielen Wissen-
schaftlern bekannt ist. Als Standardformat fiir digitale Texteditionen wird es
die Interoperabilitit unserer Kodierung gewahrleisten.

457



458

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

und sie in einen Dialog bringen, auch wenn dieser Dialog aufgrund
der strukturellen Unterschiede zwischen HML und TEI nicht unmit-
telbar sein konnte. Um HML und TEI zu verbinden, genauer gesagt,
um HML-Daten in XML-TEI-Dateien einzubinden, haben wir XSLT-
Stylesheets verwendet, die sowohl auf HML- als auch auf TEI-Da-
teien anwendbar sind, um entweder neue TEI-Dateien (zur neuen
Organisation der Daten) oder HTML-Seiten (zur Visualisierung der
Ergebnisse und Suchmaschine) zu erstellen.

Im Folgenden geben wir einen kurzen Uberblick iiber unseren
Arbeitsablauf.

Fiir jeden Text (zum Beispiel die Euangeliorum libri quattuor des
Juvencus, das Carmen paschale des Sedulius usw.) haben wir zu-
niachst XML-TEI-Dateien erstellt, welche die Struktur des Werks
von der gréRten bis zur kleinsten Einheit darstellen: Werk, Buch,
Zeile, Wort. Da Intertextualitit einen Vergleich von Wort zu Wort
impliziert, konnten wir unsere Kodierung nicht auf die Zeilenebe-
ne beschrinken, da in einigen Fillen die Intertextualitit nicht zu-
sammenhingende Worter aus verschiedenen Zeilen umfasst. Wir
wiesen jedem Element eine @n (Attributnummer) zu; was aber die
Wortebene betrifft, so mussten wir spezifischer sein, als das erste
Wort mit @n=0001 zu kodieren, da wir Juvencus’ und Sedulius’ ers-
tes Wort nicht mit demselben Bezeichner versehen konnten, wenn
wir sie als Schliissel in unserer Datenbank verwenden wollten. Um
dieses Problem zu l3sen, fiigten wir ein Prifix hinzu und schrieben
Iuv0001 fiir das erste Wort von Juvencus usw. An diesem Punkt im-
portierten wir die Textdaten in Heurist iiber eine einfache csv-Da-
tei und gaben den Nutzern HTML-Versionen unserer tokenisierten
Texte, die sie verwenden konnten, um zu identifizieren, welche
Worter (Zahlen) in den Eintrag zur Intertextualitit einzubeziehen
sind (als imitiert oder als imitierend).>*

Nach diesem ersten, relativ einfachen Schritt standen wir vor
einem weitaus schwierigeren Problem: Wie kann man HML-Daten
mit der TEI-Kodierung verbinden? Es gab zwei Optionen: 1) Konver-

54 Heurist-Datenbank: https://heurist.huma-num.fr/heurist/?db=PoBLAM_ves-
tigia_iuvenci&website&id=133 [letztes Aufrufdatum 21.06.2024].



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption

tierung von HML-Tags in TEI-Tags oder 2) Kreuzreferenzierung von
HML-Tags und TEI-Tags in einer Reihe von HTML-Seiten. Die erste
Option schien ,,wissenschaftlich“ zundchst die bessere zu sein, war
es aber nicht: Das Verfahren war sehr riskant und sehr schwierig
(da beide Sprachen sehr unterschiedlich sind), vor allem aber war
es absolut nutzlos. Ein solches Verfahren wire nur dann hilfreich
gewesen, wenn wir damit neue Ressourcen hitten schaffen kénnen,
aber das war nicht der Fall, denn alle Daten, die wir brauchten, wa-
ren bereits erstellt und so strukturiert, wie wir es brauchten. Die
zweite Option, obwohl ,,wissenschaftlich“ weniger wertvoll, war in
der Tat die bessere, und wir entschieden uns, einen HTML-Hyper-
text zu erstellen, indem wir die Informationen aus den Heurist-, In-
tertextuality“-Datensitzen exportierten und sie mit den XML-TEI-
Dateien der Texte kombinierten.” Wir haben unser XSLT-Stylesheet
so gestaltet, dass es fiir jedes Wort, das an einem Eintrag zu einer
Intertextualitdt beteiligt ist (mit anderen Worten, fiir jeden Daten-
satz, der in den XML-HML-Export von Heurist eingegeben worden
ist), ein HTML-Dokument erstellt und alle zugehdrigen Daten in
strukturierter Form in dieses Dokument kopiert. Wir haben es dann
angewiesen, eine HTML-Seite pro Text zu erzeugen, die fiir jedes
Wort, das in einem oder mehreren Datensidtzen markiert ist, einen
Verweis auf die entsprechende HTML-Datei - wie oben beschrieben
- enthalt, in der die zugehdrigen Daten dargestellt sind.

Trotz seiner zahlreichen Vorteile ist der von uns entwickelte
Prozess zweifellos verbesserungsfihig; auch wenn es uns schlieR-
lich gelang, HML- mit TEI-Daten zu verkniipfen, war dieser Vorgang
mit hohen Kosten verbunden: Wir mussten zwei teilweise getrenn-
te Websites erstellen, von denen die eine die aus Heurist exportier-
ten Datenbankergebnisse bereitstellte und die andere die Texte mit
Links zu intertextuellen Datendateien. Was in Heurist eigentlich ein
Vorteil ist, die Notwendigkeit einer sehr rationalen Strukturierung
der Daten, wurde zu einer sehr wichtigen Einschriankung, als wir
versuchten, es auf TEI-Strukturen anzuwenden. In Heurist-Expor-

55 Http://poblam-vestigia-iuvenci.unistra.fr/index.html [letztes Aufrufdatum
21.06.2024].

459



460

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

ten wird jedes einzelne Datenfeld durch einen Tag reprisentiert
(einschlieRlich sehr niitzlicher und komplexer Attribute, die einen
GroRteil der Informationen darstellen), und ein Datensatz wird als
eine Reihe dhnlicher Tags (1+2+3) gesetzt. Im Grunde ist das System
zweistufig (Datensatz mit Element 1, Element 2 usw.); im Gegen-
satz dazu ist TEI als Baumstruktur definiert, in der Element 1 im
Allgemeinen Element 2 enthalten muss, das wiederum Element 3
enthilt usw. Wir haben versucht, das zu 16sen, was man in linguis-
tischer Sprache als ,,Verstindnisproblem* bezeichnen kénnte. Der
Weg, den wir schlieBlich eingeschlagen haben, ist zwar zweifellos
der einfachste, aber in der Entwicklung nicht so kostengiinstig, wie
wir dachten.

5 Fazit

Resiimierend lésst sich festhalten, dass die Rezeption von Juvencus’
Euangeliorum libri quattuor durch die anvisierte Datenbank in qua-
litativen und quantitativen Kategorien gepriift wird. Die zentrale
Ausrichtung liegt hierbei auf der Analyse intertextueller Parallelen,
die durch ein systematisches und vergleichendes Vorgehen umfas-
send auswertbar sind. Ein Hauptaugenmerk dieser Untersuchung
stellt die Gewihrleistung von Nutzerfreundlichkeit dar, welche
durch Wahrung der Ubersichtlichkeit und klare Kriterien sicherge-
stellt wird.

Hervorzuheben ist, dass die relationale Datenbank an sich kei-
ne inhaltlichen Interpretationen bietet. Ihre primére Funktion liegt
vielmehr in der Bereitstellung und strukturierten Aufbereitung des
zugrunde liegenden Materials. Die Datenbank fungiert damit als
Instrument, das es Forschern ermdglichen soll, ausgehend von den
bereitgestellten intertextuellen Verbindungen und Informationen
eigenstiandige Interpretationen vorzunehmen. Folglich handelt es
sich bei der Datenbank um eine umfassende Ressource, die nicht
bloR Einblicke in die Rezeption des Juvencus gewdhrt, sondern auch
die wissenschaftliche Auswertung der betreffenden Werke erleich-
tert.



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption

Als technische Herausforderung sollen die Datenbank sowie die
Editions- und Visualisierungstools eine Art Prototyp fiir weitere
intertextuelle Studien sein; die Wahl von quelloffenen und inter-
operablen XML- und HTML-Sprachen in Ubereinstimmung mit dem
offenen Datenformat Heurist wird sowohl eine lange Aufbewahrung
unserer Daten ermoglichen (zuginglich auf dem NAKALA-Spei-
cher),* als auch ihre Wiederverwendung oder Neukonfiguration in
neuen Projekten erleichtern. Auerdem haben wir unseren Arbeits-
ablauf und die einzelnen Schritte so sorgfiltig wie moglich doku-
mentiert, um eine Reihe von Anleitungen zur Verfiigung zu stellen,
die zeigen, wie man einen neuen Text oder sogar einen neuen Quell-
text einfiihrt. Ein Punkt erscheint uns an dieser Stelle wichtig: Wir
haben ein reversibles Werkzeug geschaffen, und was wir mit dem
Vergleich eines ,,Quelltexts” mit seinen punktuellen ,Nachahmun-
gen“ versucht haben, kann leicht in einen Vergleich eines ,,Ergeb-
nistextes“ mit seinen Quellen und Modellen umgewandelt werden.
Technisch gesehen wire der Prozess genau derselbe.

Literaturverzeichnis

Bergman, Johannes, Aurelii Prudentii Clementis Carmina, Wien
1926.

De Gianni, Donato, luvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020.

Delz, Josef, Sili Italici Punica, Stuttgart 1987.

Dolveck, Franz, Paulini Nolani Carmina. Turnhout 2015.

Ddpp, Siegmar, HLL 6.1 (2020) § 629.

Ehlers, Widu-Wolfgang, Gai Valeri Flacci Setini Balbi Argonauticon
libros octo, Stuttgart 1980.

56 NAKALA ist ein Datenspeicher fiir digitale Projekte in den Geistes- und So-
zialwissenschaften, bereitgestellt von Huma-Num. Die gesamte Sammlung
digitaler Daten aus dem Projekt Vestigia Iuvenci, das mit dem Huma-Num-Gii-
tesiegel ,,Moderated Data* ausgezeichnet wurde, ist unter diesem Link verfiig-
bar: https://nakala.fr/collection/10.34847/nkl.53fekpva [letztes Aufrufdatum
28.05.2025].

461



462

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inés Burri

Fassina, Alessia/Lucarini, Carlo M., Faltonia Betitia Proba. Cento
Vergilianus, Berlin 2015.

Fontaine, Jacques, Naissance De La Poésie Dans L'Occident Chrétien,
Paris 1981.

Frisch, Magnus, Prudentius. ,Psychomachia“. Einleitung, Text,
Ubersetzung und Kommentar, Berlin 2020.

Gdrtner, Thomas, Die Musen im Dienste Christi: Strategien der
Rechtfertigung christlicher Dichtung in der lateinischen Spat-
antike, Vigiliae Christianae 58 (2004) 424-446.

Hartel, Wilhelm von/Kamptner, Margit, Sancti Pontii Meropii Pauli-
ni Nolani carmina, Wien 21999.

Herzog, Reinhart, Die Bibelepik der lateinischen Spitantike, Form-
geschichte einer erbaulichen Gattung, Bd. 1, Miinchen 1975.
Huemer, Johannes, Gai Vetti Aquilini Iuvenci Evangeliorum Libri

Quattuor, Wien 1891.

Huemer, Johannes/Panagl, Victoria, Sedulius, Opera omnia, Wien
22007.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 2: Marcus-Evangelium, Berlin 21970.

Jiilicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Uber-
lieferung, Bd. 1: Matthédus-Evangelium, Berlin ?1972.

Leo, Friedrich, Venanti Honori Clementiani Fortunati Presbyteri
Italici Opera Poetica, Berlin 1881.

Lubian, Francesco, The wedding at Cana (Joh. 2, 1-11) in Juvencus,
Sedulius, and in the tituli historiarum, Acta antiqua 56 (2016) 93-
118.

Lubkoll, Christine, Art. ,Motiv, literarisches®, in: Ansgar Niinning
(Hrsg.), Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansitze -
Personen - Grundbegriffe, Stuttgart #2008, 515-516.

Manitius, Max, Geschichte der christlich-lateinischen Poesie bis zur
Mitte des 8. Jahrhunderts, Stuttgart 1891.

Marold, Karl, C. Vettii Aquilini Iuvenci Libri Evangeliorum IIII, Leip-
zig 1886.

Mazzega, Michael, Sedulius, Carmen Paschale, Buch III. Ein Kom-
mentar, Basel 1996.



Uberlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption

McCarty, Willard, Humanities Computing, in: Miriam Drake (Hrsg.),
Encyclopedia of Library and Information Science, Bd. 2, New
York 2003, 1224-1235.

Mynors, Roger A. B., P. Vergilius Maro. Opera, Oxford 1969.

Reitz, Christiane/Finkmann, Simone (Hrsg.), Structures of Epic Poe-
try, 3 Bde., Berlin 2019.

Revellio, Marie, Zitate der ,,Aeneis“ in den Briefen des Hieronymus.
Eine digitale Intertextualitdtsanalyse zur Untersuchung kultu-
reller Transformationsprozesse, Berlin 2022.

Sassi, Isléeme, Paulinus und sein Nola. Werbung fiir ein spatantikes
Pilgerzentrum, Basel 2020.

Schubert, Christoph, Between imitation and transformation: The
(un)conventional use of epic structures in the Latin biblical
poetry of Late Antiquity, in: Christiane Reitz/Simone Finkmann
(Hrsg.), Structures of epic poetry, Bd. 3: Continuity, Berlin 2019,
79-133.

Sinatra, Michaél E./Vitali-Rosati, Marcello, Chapitre 3. Histoire
des humanités numériques, in: Marcello Vitali-Rosati/ Michaél
E. Sinatra (Hrsg.), Pratiques de I'édition numérique, Montréal
2014, https://doi.org/10.4000/books.pum.317.

Tarrant, Richard J., P. Ovidi Nasonis Metamorphoses, Oxford 2004.

Weber, Robert/Gryson, Roger (Hrsg.), Biblia sacra iuxta Vulgatam,
Stuttgart °2007 [Original: 1969].

463



464

Verzeichnis der Beitragerinnen und
Beitrager

Philipp Buckl

ist wissenschaftlicher Mitarbeiter in der Klassischen Philologie an
der Bergischen Universitdt Wuppertal.

Bruno Bureau

ist Professor fiir Klassische Philologie/Latein an der Universitit
Lyon 3 Jean Moulin.

Inés Burri

ist wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Universitit Lyon 3 Jean
Moulin.

Michele Cutino

ist Professor fiir Alte Kirchengeschichte an der Universitét StraR3-
burg.

Donato De Gianni

ist Professor fiir Klassische Philologie/Latein an der Universitit
Cagliari.



Verzeichnis der Beitragerinnen und Beitrager

Maria Jennifer Falcone

ist Professorin fiir Klassische Philologie/Latein an der Universitit
Pavia.

Stefan Freund

ist Professor fiir Klassische Philologie/Latein an der Bergischen
Universitdt Wuppertal.

Luciana Furbetta

ist wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Universitit Ferrara.

Thomas Gartner

ist aulerplanmifiger Professor fiir Klassische und Mittellateini-
sche Philologie an der Universitit zu Kéln.

Bardo Maria Gauly

ist Professor a.D. fiir Klassische Philologie an der Katholischen Uni-
versitit Eichstdtt-Ingolstadt.

Francesco Lubian

ist Ass. Professor fiir lateinische Literatur an der Universitit Padua.

Katharina Pohl

ist Akademische Ritin in der Klassischen Philologie an der Bergi-
schen Universitdt Wuppertal.

Christoph Schubert

ist Professor fiir Klassische Philologie (Latein) an der Friedrich-Ale-
xander-Universitdt Erlangen-Niirnberg.

465



466

Verzeichnis der Beitragerinnen und Beitrager

Carl P. E. Springer

ist Professor of Classics an der University of Tennessee, Chattanoo-
ga.

Maria Veronese

ist Professorin fiir Klassische Philologie an der Universitit Padua.

Dorothea Weber

ist emeritierte Professorin fiir Klassische Philologie/Latein an der
Paris Lodron Universitdt Salzburg und Leiterin des Corpus Scripto-
rum Ecclesiasticorum Latinorum (CSEL).

Stefan Weise

ist Juniorprofessor fiir Klassische Philologie/Griechisch an der Ber-
gischen Universitit Wuppertal.

Victoria Zimmerl-Panagl

ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Corpus Scriptorum Ecclesi-
asticorum Latinorum (CSEL) an der Universitit Salzburg.









