
POLYPHEM





Vestigia Iuvenci
Rezeptionsspuren des ersten  

Bibelepikers

Philipp Buckl, Stefan Freund (Hrsg.)

STVDIA MONTANA



Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 
Internet über dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2025 Polyphem-Verlag, Wuppertal
Dieses Werk ist lizenziert unter CC BY-NC 4.0.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en

Einbandgestaltung und Satz: Patrick Leiverkus
Umschlag: Ausschnitt aus: Iuvencus, Gaius Vettius Aquilinus:  
Historia evangelica heroicis versibus conscripta, Titel.
Universitäts- und Landesbibliothek Düsseldorf, 
urn:nbn:de:hbz:061:1-19847 
ISBN 978-3-96954-011-4

Besuchen Sie uns im Internet: www.polyphem-verlag.de



5

Inhaltsverzeichnis

Vorwort	 7

Einleitung: Die Spuren des ersten Bibelepikers 
Philipp Buckl und Stefan Freund	 9

Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzählung und  
Deutung bei Prudentius 
Bardo Maria Gauly	 19

Juvencus bei Paulinus von Nola 
Stefan Freund	 39

Juvencus und Sedulius  
Carl P. E. Springer	 62

Das Vaterunser: Von Juvencus zu Sedulius  
Dorothea Weber	 83

Juvencus beim Heptateuchdichter  
Michele Cutino	 104

Juvencus bei Dracontius  
Maria Jennifer Falcone	 122

Erste Untersuchungsergebnisse zur Art und Weise der 
Verwendung von Versen des Juvencus in der Dichtung  
des 5. und 6. Jahrhunderts: Beispiele aus den carmina  
des Avitus von Vienne  
Luciana Furbetta	 146

Vestigia Iuvenci bei Ennodius  
Christoph Schubert	 187

	



Inhaltsverzeichnis6

Juvencus bei Arator  
Bruno Bureau	 213

Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus  
(von Málaga?)  
Francesco Lubian	 243

Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen 
hagiographischen Gedichten 
Maria Veronese	 287

Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungs- 
instanz – Zu Juvencus und anderen christlichen  
Dichtern in der lateinischen Dichtung des Humanisten 
Lorenz Rhodoman (1545–1606) 
Stefan Weise	 316

Iuvencus in musica – zwei Beispiele aus dem  
20. Jahrhundert 
Victoria Zimmerl-Panagl	 344

Altithronus, flammiuomus und lucifluus: Drei  
adjektivische Komposita bei Juvencus und  
in der folgenden spätantiken Dichtung  
Donato De Gianni	 363

Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick  
auf die Rezeption  
Katharina Pohl	 398

Die Vier-Bücher-Form in der lateinischen Bibelepik 
Thomas Gärtner	 419

Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank  
der Juvencus-Rezeption 
Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri	 438

Verzeichnis der Beiträgerinnen und Beiträger 	 464



7

Vorwort

Der vorliegende Band versammelt die Vorträge, die auf der inter-
nationalen Tagung „Vestigia Iuvenci. Rezeptionsspuren des ersten 
Bibelepikers“ am 25. und 26. Mai 2023 an der Bergischen Universi-
tät Wuppertal gehalten wurden. Die Tagung selbst wurde von der 
Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG) finanziert. Thematisch war 
sie eingebettet in das ebenfalls von der DFG und von der Agence nati-
onale de la recherche geförderte deutsch-französische Projekt „Latei-
nische Bibeldichtung in Antike und Mittelalter (4.-13. Jh.) zwischen 
Intertextualität und Rezeption in der Grammatik/Poésie Biblique 
Latine de l’Antiquité au Moyen-Âge (IVe-XIIIe s.) entre intertextua-
lité et réception grammaticale“ (PoBLAM). Die Publikation auch als 
E-Book mit Open Access wurde bezuschusst von der Bergischen Uni-
versität Wuppertal.

Sowohl den fördernden Institutionen als auch den Beteiligten 
am Projekt PoBLAM sind wir zu großem Dank verpflichtet. Natür-
lich hätte ohne die engagierten Vortragenden, die sich nicht nur auf 
eine enge Themenfokussierung, sondern auch auf eine Publikation 
in deutscher Sprache eingelassen haben, dieses Buch gar nicht erst 
entstehen können. Für ihre Umsicht bei Korrekturen und redaktio-
neller Bearbeitung danken wir Katharina Löhr und Annika Roes.

Die Leserinnen und Leser schließlich bitten wir um Nachsicht 
einerseits für die uns anzulastenden verbleibenden Unzulänglich-
keiten und andererseits für das Fehlen eines Stellenregisters sowie 
eines Personen- und Sachindex: Ersteres wird hoffentlich dadurch 
ein wenig kompensiert, dass die englischsprachigen Zusammenfas-
sungen am Beginn eines jeden Beitrags die behandelten Stellen auf-
führen, Letzteres durch die digitale Zugänglichkeit des Bandes im 
Open Access.

Philipp Buckl und Stefan Freund	 Wuppertal, im März 2025





9

Einleitung: Die Spuren des ersten 
Bibelepikers

Philipp Buckl und Stefan Freund

Als Juvencus im Jahr 329 seine Euangeliorum libri quattuor verfasst, 
liegt das Ende der Christenverfolgungen keine zwei Jahrzehnte zu-
rück und die religionspolitische Neuorientierung, die man gemein-
hin als Konstantinische Wende bezeichnet, wird gerade seit Kons-
tantins Erringung der Alleinherrschaft 325 immer klarer greifbar. 
Damit gehört das Werk, rein chronologisch betrachtet, in den viel-
leicht folgenreichsten Transformationsprozess des ‚langen vierten 
Jahrhunderts‘, also der Zeit, in der die Antike christlich wird. An 
einer historischen Gelenkstelle angesiedelt, stellen die vier Bücher 
epischer Paraphrase der vier Evangelien einen bedeutsamen Neu-
ansatz dar: Es entsteht eine neue Gattung, die Bibelepik. Dieses 
Genre erlebt in der ausgehenden Antike, im Mittelalter und bis in 
die Frühe Neuzeit in lateinischen, griechischen und später national-
sprachlichen Werken eine enorme Blüte. Für die sprachlichen und 
darstellerischen Probleme, die sich bei der Episierung eines bibli-
schen Stoffes stellen, bietet Juvencus – notgedrungen – als Erster 
eine Lösung. Zu diesem gattungsgeschichtlichen Aspekt lässt sich 
in poetologischer Hinsicht festhalten: Juvencus ist nicht der erste 
christliche Dichter, aber er ist der erste, der sein Tun reflektiert. In 
seinem Proömium nimmt es ein christlicher epischer Erzähler vol-
ler Selbstbewusstsein mit den Dichterheroen der griechischen und 
römischen Antike, mit Homer und Vergil, auf und will sie übertref-
fen. Zu diesem Konzept der aemulatio, die in der Füllung traditionel-
ler paganer Form durch christliche Inhalte besteht, müssen sich alle 



Philipp Buckl und Stefan Freund10

christlichen Dichterinnen und Dichter späterer Zeit nolentes volentes 
zwangsläufig irgendwie verhalten.

Der gerade skizzierten Bedeutung des Juvencus für das Genre 
der Bibeldichtung und die christliche Poetologie steht gegenüber, 
dass er und sein Œuvre in der Prosa der Antike nur vereinzelt er-
wähnt oder auch zitiert werden. Hieronymus gibt an drei Stellen die 
wichtigsten literaturgeschichtlichen Eckdaten an – es handele sich 
um einen Presbyter aus Spanien, der in Hexametern die Evangelien 
wiedergegeben habe1 – und zitiert in seinem Kommentar zum Mat-
thäusevangelium zustimmend die Deutung der Geschenke der drei 
Weisen, die Juvencus bietet.2 Orosius scheint in seiner Historia adu-
ersus paganos auf eine Wendung aus der praefatio des Juvencus anzu-
spielen.3 Vigilius von Thapsus verwendet in seinem Werk gegen den 

1	 Hier. vir. ill. 84,1f. Iuuencus, nobilissimi generis Hispanus, presbyter, quattuor eu-
angelia hexametris uersibus paene ad uerbum transferens, quattuor libros conposuit, 
et nonnulla, eodem metro, ad sacramentorum ordinem pertinentia. Floruit sub Cons-
tantino principe. – „Juvencus, ein Spanier von edelster Herkunft und Priester, 
verfasste, indem er die vier Evangelien fast wortwörtlich in Hexametern über-
trug, vier Bücher sowie einige andere Werke im selben Versmaß, die die Ord-
nung der Sakramente betreffen. Er wirkte zur Zeit des Kaisers Konstantin.“; 
chron. ad 329 p. Chr. Iuuencus presbyter natione Hispanus euangelia heroicis uer-
sibus explicat. – „Juvencus, ein Priester spanischer Herkunft, legt die Evange-
lien in heroischen Versen dar.“; epist. 70,5 Iuuencus presbyter sub Constantino 
historiam domini saluatoris uersibus explicauit nec pertimuit euangelii maiestatem 
sub metri leges mittere. – „Juvencus, ein Priester zur Zeit Konstantins, legte die 
Geschichte des Herrn und Erlösers in Versen dar und scheute sich nicht, die 
Erhabenheit des Evangeliums in die Gesetze des Metrums zu fassen.“

2	 Hier. in Matth. 2,11 l. 144–147 pulcherrime munerum sacramenta Iuuencus pres-
biter uno uersiculo conprehendit: ‘thus aurum murram regique hominique deoque 
/ dona ferunt.’ (Iuvenc. 1,250f.) – „Sehr schön fasste der Priester Juvencus die 
Heilsgeheimnisse der Gaben in einem einzigen Vers zusammen: ‚Weihrauch, 
Gold und Myrrhe bringen sie als Gaben dem König, dem Menschen und Gott.‘“

3	 Oros. hist. 4,20,7 Sed haec uarietas scriptorum utique fallacia est; fallaciae autem 
causa profecto adulatio est, dum uictoris laudes accumulare uirtutemque patriae 
extollere uel praesentibus uel posteris student: alioquin, si inquisitus non fuisset nu-
merus, nec qualiscumque fuisset expressus. – „Aber diese Verschiedenheit der Be-
richte ist sicherlich trügerisch; und der Grund für diese Täuschung ist zweifel-
los Schmeichelei, da sie bemüht sind, entweder für die Gegenwart oder für die 
Nachwelt die Lobgesänge des Siegers aufzuhäufen und die Vortrefflichkeit des 
Vaterlandes zu verherrlichen. Andernfalls wäre, wenn die Zahl der Taten nicht 
erfragt worden wäre, sie auch nicht in irgendeiner Weise angegeben worden.“ 



Einleitung: Die Spuren des ersten Bibelepikers 11

Eutychetes eine Formulierung des Juvencus über die drei Weisen4 
– also aus dem schon von Hieronymus zitierten Zusammenhang.

Umso wichtiger für ein Bild der antiken Juvencus-Rezeption ist 
der Befund der Dichtung – und zwar die konkreten Spuren, die Ju-
vencus hinterlassen hat. Dabei geht es erstens natürlich um die Fra-
ge, wie bekannt und wie weit verbreitet der Text des Juvencus ist. 
Zweitens ist die Rezeption des Juvencus wichtig für das Verständns 
der Gattung Bibelepik: Gattungskohärenz und Gattungsentwicklung 
vollziehen sich in der Antike (und beim Epos) nicht so sehr in der 
Beachtung bestimmter abstrakter Gattungsregeln, sondern in der 
imitatio und aemulatio der als vorbildhaft betrachteten Vertreter der 
Gattung. Und drittens ist die Rezeption des Juvencus von Interesse 
über alle Gattungsgrenzen hinweg: Auch in der paganen Dichtung 
erfolgt poetische Dichterrezeption intertextuell, in der Übernah-
me von Junkturen, in Anspielungen und im variierenden Aufgrei-
fen von Strukturen. Für die christliche Dichtung bietet Juvencus ein 
Modell, wie der zugrundeliegende Referenztext, die Bibel, konkret 
poetisch wiedergegeben werden kann.
Der vorliegende Band will Schlaglichter auf die Rezeption des Ju-

nach Iuvenc. praef. 8 adcumulant quorum famam laudesque poetae. – „Die Dich-
ter häufen deren Ruhm und Lobgesänge auf.“

4	 Vigil. Thaps. c. Eutych. 4,11 Si enim diceret: ‘Alius iacebat in pannis, alius praedica-
batur ab angelis; alium Herodes quaerebat occidere, alium gestiebant magi suppliciter 
adorare,’ rectius argueretur male sensisse. Cum uero eundem dicat cunis inuolutum, 
quem milia praedicant angelorum; eundem Herodis insidiis adpetitum, quem, callens 
astris, quaesiuit cura magorum: quid conaris ad diuisionis uitium reflectere quae 
in uno Christo ad demonstrationem dicta sunt utriusque naturae? – „Denn wenn 
er gesagt hätte: ‚Der eine lag in Windeln, ein anderer wurde von Engeln ver-
kündet; den einen suchte Herodes zu töten, einen anderen wollten die Ma-
gier ehrfürchtig anbeten‘, dann könnte man ihm mit Recht vorwerfen, falsch 
gedacht zu haben. Da er aber von demselben sagt, dass er in der Krippe lag, 
den Tausende von Engeln verkünden; dass derselbe den Nachstellungen des 
Herodes ausgesetzt war, den – kundig in den Sternen – die Magier suchend ver-
ehrten: Warum versuchst du, es dem Fehler der Trennung zuzuschreiben, was 
doch an dem einen Christus gesagt ist, um beide Naturen (die göttliche und die 
menschliche) zu zeigen?“ nach Iuvenc. 1,257f. At ferus Herodes sibimet succedere 
credit, / quem callens astris quaesisset cura Magorum. – „Doch der grausame He-
rodes glaubt, dass an seine Stelle treten werde, der von der Sorge der Magier, 
kundig in den Sternen, gesucht worden war.“



Philipp Buckl und Stefan Freund12

vencus werfen – sowohl bei den Bibeldichtern (Sedulius, dem Hep-
tateuchdichter, Avitus von Vienne, Dracontius, Arator, Severus von 
Málaga) als auch in der sonstigen christlichen Dichtung (Pruden-
tius, Paulinus von Nola, Ennodius), Ausblicke reichen in die mittel-
lateinische und die frühneuzeitliche Dichtung. Hinzu kommen the-
matische, motivische und sprachliche Längsschnittuntersuchungen 
– und ein Blick in die neueste Zeit, der sich auf die Rezeption in der 
Musik und ein Datenbankprojekt bezieht. – Natürlich sind weder 
alle für die Antike wichtigen Rezeptionsaspekte angesprochen noch 
erst recht das Mittelalter oder die Frühe Neuzeit auch nur annä-
hernd überblickt. Gleichwohl ist zu hoffen, dass auch schon diese 
einzelnen Spuren Bewegungsrichtungen erahnen lassen.

In chronologischer Anordnung beschäftigt sich zunächst Bardo 
Maria Gauly mit den wenigen Spuren in der poetischen Sprache des 
Prudentius (348/9–nach 405), die Juvencus hinterlassen hat. Diese 
haben nichtsdestoweniger sowohl die Technik des Prudentius, ein-
zelne biblische Perikopen aus ihrem Kontext zu isolieren und litera-
rische Vignetten zu schaffen, als auch seine Tendenz, die Ereignisse 
zu enthistorisieren, beeinflusst. Dies lässt sich anhand mehrerer 
Texte zeigen, die biblische Passagen über die wunderbare Rettung 
aus dem Wasser aufgreifen. Die Rezeption dieser Passagen ist kons-
titutiv für die praefationes der beiden Bücher von Contra Symmachum: 
Jeweils wird die Paraphrase der biblischen Erzählung mit einer al-
legorischen Deutung kombiniert. Prudentius führt dabei das Motiv 
des Schiffbruchs in die Texte ein, das in der biblischen Vorlage ge-
fehlt hatte.

Mit den Juvencus-Zitaten bei Paulinus von Nola (353–431) setzt 
sich der Beitrag von Stefan Freund auseinander: Diese lassen keinen 
Zweifel, dass der erste biblische Epiker als eines der klaren poeti-
schen Vorbilder für Paulinus dient. Einerseits übernimmt Pauli-
nus poetische Formeln von Juvencus, einschließlich Hexameter-
schlüssen und anderer Verknüpfungen. Teilweise scheint Paulinus 
von Nola der einzige erkennbare Nachahmer von Juvencus zu sein, 
während er diese an anderer Stelle als integralen Bestandteil einer 
christlichen poetischen Diktion einfügt. Konkret nutzt Paulinus von 
Nola wirkungsvolle Formulierungselemente des Juvencus, um die 



Einleitung: Die Spuren des ersten Bibelepikers 13

Figur des Heiligen Felix in seinen Natalicia hervorzuheben. Ein zwei-
tes Modell der Rezeption ist die Übernahme von Sprachelementen 
aus paganer Dichtung, die Juvencus christianisert hat und die Pauli-
nus von Nola in dieser neuen Sinnaufladung heranzieht.

Carl P. E. Springer setzt mit seinem Beitrag einen neuen Akzent 
in der vieldiskutierten Frage, inwieweit der Autor der Euangeliorum 
libri quattuor aus dem vierten Jahrhundert Sedulius’ (erste Hälfte 
des fünften Jahrhunderts) Paschale carmen ein Jahrhundert später 
beeinflusst haben könnte. Dabei liegt der Fokus auf der Art und Wei-
se, wie spätere Leser, vor allem im Mittelalter und in der Frühen 
Neuzeit (als beide Gedichte erhebliche Popularität genossen), auf 
Juvencus und Sedulius reagierten. Das bedeutet, dass sich das Le-
sepublikum ebenso häufig rückwärts wie vorwärts bewegt, wobei 
als chronologische Ausgangspunkte nicht nur die Autoren und ihre 
Werke selbst, sondern auch die Reaktionen ihrer späteren Leser zu 
wählen sind. Dabei wird insbesondere die reiche Handschriftentra-
dition berücksichtigt.

Der Beitrag von Dorothea Weber beleuchtet den Einfluss von Ju-
vencus auf Sedulius anhand der poetischen Umsetzung des Vater-
unsers. Eine Untersuchung der Elemente, die nicht auf Juvencus zu-
rückzuführen sind, zeigt, dass Sedulius seinem Text nicht nur eine 
stärkere exegetische Dimension verleiht, sondern ihn auch durch 
eine pastorale Dimension bereichert und zu einem rechtschaffenen 
Leben aufruft. Dies, der begleitende Brief an Macedonius, die praefa-
tio und der Beginn des Hauptteils führen zu der Annahme, dass das 
Werk als Lehrgedicht konzipiert ist und der Dichter aus der Pers-
pektive eines Katecheten spricht.

Der Beitrag von Michele Cutino untersucht die zentralen Anspie-
lungen des Heptateuchdichters (erste Hälfte des fünften Jahrhun-
derts) auf Juvencus’ Euangeliorum libri quattuor. Dabei geht es um die 
Technik bei Anspielungen, das Aufgreifen formelhafter Elemente 
und die Abweichungen vom Vorbild. An einzelnen Stellen lässt sich 
zeigen, dass die Veränderungen gegenüber Juvencus darauf abzie-
len, eine christologische Lesart des Alten Testaments zu ermögli-
chen.



Philipp Buckl und Stefan Freund14

Der Beitrag von Maria Jennifer Falcone untersucht die Präsenz von 
Juvencus in den christlichen Werken des Dracontius (Ende des fünf-
ten Jahrhunderts). Die Übereinstimmungen beschränken sich nicht 
auf stoffliche Parallelen bei Evangelienperikopen, vielmehr lässt 
sich auch beobachten, dass Dracontius in präziser Weise Formu-
lierungen von Juvencus übernimmt. Dahinter scheint das Streben 
nach intertextueller Komplexität und spezifisch christlicher 
Literarisierung zu stehen.

Im Beitrag von Luciana Furbetta geht es um die lexikalische Wie-
derverwendung und die intertextuelle Präsenz von Juvencus in der 
Dichtung des fünften und sechsten Jahrhunderts. Im Zentrum steht, 
nach einem Forschungsüberblick über die Juvencus-Rezeption in 
dieser Epoche, das Bibelepos De spiritalis historiae gestis des Avitus 
von Vienne (um 500), der an mehreren Stellen sprachliche Elemente 
des Juvencus aufgreift.

Ennodius von Pavia (ca. 473/4–521) erwähnt, wie Christoph Schu-
bert zeigt, Juvencus in seinem umfangreichen Werk nie und nur 
wenige Stellen lassen sich als klare Anspielungen auf die Euange-
liorum libri quattuor identifizieren. Anhand ausgewählter Beispiele 
zeigt dieser Beitrag die unterschiedlichen Grade der Plausibilität, 
mit denen eine spezifische Textreferenz nachvollziehbar gemacht 
werden kann. Eine mögliche Erklärung dafür, warum Juvencus nicht 
häufiger zitiert wurde, liegt wahrscheinlich weniger in den litera-
rischen Profilen von Juvencus und Ennodius oder den historischen 
Umständen, sondern eher darin, dass die Bibelepik in den Augen 
des Ennodius eine para-kanonische Gattung darstellt.

Mit der Juvencus-Rezeption bei Arator (um 550) beschäftigt sich 
Bruno Bureau: Der Dichter zieht Juvencus als formales Vorbild her-
an, geht aber auch weiter und entwickelt einen regelrechten poeti-
schen und geistlichen Dialog mit Juvencus. Mitunter präzisiert und 
kommentiert Arator den früheren Bibelepiker, gelegentlich kriti-
siert er auch dessen Behandlung der Evangelien. In beiden Fällen 
wird deutlich, dass Arator Juvencus nicht nur als Dichter, sondern 
auch als Theologen betrachtet und ihn in seine Liste der auctoritates 
einordnet. Dies fügt sich zu einer auch im Decretum Gelasianum fass-



Einleitung: Die Spuren des ersten Bibelepikers 15

baren Tendenz, die Bibeldichtung auch unter der Maßgabe einer 
kirchlichen Lehrkonformität zu betrachten.
Francesco Lubian untersucht den Einfluss von Juvencus’ Euangeliorum 
libri quattuor auf die 717 erhaltenen Verse von Severus’ In Euange-
lia libri XII (um 600). Zunächst vergleicht er beide Paraphrasen. Der 
Schwerpunkt liegt auf ihrer internen Struktur und der Erzählkom-
position, insbesondere auf den unterschiedlichen Weisen, wie die 
beiden Dichter biblische Quellen kombinieren, exegetische Bemer-
kungen anbringen und metaliterarische Verweise einsetzen. Dann 
geht es um den Einfluss des Juvencus auf die poetische Sprache von 
Severus, sowohl allgemein als auch bei der Darstellung spezifischer 
Episoden. Abschließend wird die Frage aufgeworfen, inwiefern sich 
Parallelen zu Juvencus heranziehen lassen, um die Lücken im frag-
mentum Treuericum, in dem Severus allein überliefert ist, zu schlie-
ßen.

Ins frühe Mittelalter führt der Beitrag von Maria Veronese. Sein 
Gegenstand ist es, die Rezeption von Juvencus in zwei anonymen 
mittellateinischen hagiographischen Gedichten aus dem achten 
Jahrhundert zu analysieren, in der Vita sancti Eligii (BHL 2478) und in 
den Miracula Nynie episcopi (BHL 6240; CPL 2152). Neben der Verwen-
dung zahlreicher klassischer und christlicher Dichter zeigen beide 
Werke eine umfangreiche Nutzung von Juvencus’ Werk, die weit 
über das hinausreicht, was die vorliegenden Ausgaben dokumentie-
ren. Beide Gedichte, jeweils poetische Fassungen von Prosatexten, 
stammen aus zwei unterschiedlichen geographischen Regionen: St. 
Amand und York. Die beiden Werke richten sich an unterschiedliche 
Zielgruppen: Die Vita sancti Eligii ist, zumindest gemäß den Angaben 
des Autors, für ein gebildetes Lesepublikum geschrieben, während 
die Miracula Nynie episcopi für ein Schülerpublikum bestimmt sind. 
Die Analyse ermöglicht es, zwei verschiedene Weisen der Verwen-
dung von Juvencus’ Werk in zwei unterschiedlichen kulturellen 
Kontexten zu bewerten.

Ein Beispiel zur Juvencus-Rezeption des (Spät-)Humanismus 
bietet der Beitrag von Stefan Weise. Er analysiert die Verwendung 
der christlichen lateinischen Dichter der Antike (insbesondere des 
Juvencus, aber auch des Prudentius und anderer) in den poetischen 



Philipp Buckl und Stefan Freund16

Werken des Laurentius Rhodoman (1545–1606). Die Analyse ist in 
vier Teile gegliedert: Der erste Teil bietet eine allgemeine Beschrei-
bung von Rhodomans lateinischem Stil; der zweite untersucht sei-
nen Platz in der Debatte über die Rolle der paganen Mythologie in 
der zeitgenössischen Dichtung; der dritte stellt seine allgemeine 
Poetik kurz vor; und der vierte diskutiert verschiedene Passagen 
in seinen mythologischen Gedichten Troica und Ilias parua sowie 
in seinen christlichen Gedichten. Das Fazit ist ambivalent: Obwohl 
der Einfluss der christlichen lateinischen Dichtung der Antike auf 
Rhodoman unbestreitbar ist, bleibt oft unklar, ob es sich um ein ab-
sichtliches intertextuelles Spiel handelt oder ob Rhodoman einfach 
geeignete poetische Wendungen nutzt, die sowohl von paganen als 
auch von christlichen Dichtern entlehnt sind.

Der Beitrag von Victoria Zimmerl-Panagl untersucht die Rezep-
tion des Juvencus in der Musik. Während Texte anderer spätantiker 
christlicher Dichter, die in der Liturgie verwendet wurden, besser 
bekannt und häufiger vertont wurden, griffen Komponisten nur 
selten auf Juvencus zurück. Zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 
lassen sich aber finden, die die praefatio des Juvencus zum Ausgangs-
punkt nehmen. Sie werden näher analysiert. 

Nach diesem exemplarischen chronologischen Durchgang wer-
den Einzelfragen in den Blick genommen – zunächst eine lexikali-
sche, die den Einfluss des Juvencus auf die christliche Dichterspra-
che aufwirft: Im Beitrag von Donato De Gianni nämlich geht es um 
drei erstmals bei Juvencus bezeugte zusammengesetzte Adjektive 
(altithronus, flammiuomus und lucifluus). Während das erste eine la-
teinische Adaption des griechischen ὑψίϑϱονος ist und möglicher-
weise bereits in lateinischen Schulbüchern und Glossaren kursierte, 
sind die beiden anderen von Juvencus geprägte Neologismen. Der 
Beitrag analysiert den Kontext der Belege in den Euangeliorum libri 
quattuor durch einen Vergleich mit ähnlichen, an anderer Stelle im 
Werk des Dichters verwendeten Bildern. Für jeden dieser Begriffe 
wird zudem seine spätere Verwendung in der lateinischen Dichtung 
nachgezeichnet. Ähnlichkeiten im Kontext und weitere lexikalische 
Übereinstimmungen zeigen dabei, dass die Übernahme oft auf eine 
direkte Auseinandersetzung mit Juvencus zurückgeht.



Einleitung: Die Spuren des ersten Bibelepikers 17

Mit einer motivischen Frage setzt sich Katharina Pohl auseinander: 
Sie untersucht die Rezeption der Szenen, Darstellungen und For-
mulierungen des Dankens bei Juvencus. Im Vergleich mit späteren 
Bibelepikern streicht Juvencus zwar einerseits einige Aussagen des 
Dankens und überführt sie in das ohnehin verwandte Gotteslob. An 
manchen Stellen aber fügt Juvencus andererseits einen Dank an 
Gott ein und liefert dabei auch Formulierungen, die in der späteren 
christlichen Dichtung übernommen werden.

Mit dem von Juvencus etablierten Strukturkonzept einer Gliede-
rung in vier Bücher beschäftigt sich der Beitrag von Thomas Gärtner: 
Die Aufteilung in vier Bücher, die Juvencus wohl in Anlehnung an 
die vier Evangelien vorlegt, wird in der Folgezeit seltener aufgrif-
fen als diejenige in fünf Bücher, wie sie sich bei Sedulius findet, wo 
auf ein Buch zum Alten Testament vier Bücher zum Neuen folgen. 
Dieser Gliederung wiederum liegt wahrscheinlich die Anregung des 
Juvencus zugrunde. Die Umsetzung zeigt aber eine Abgrenzung des 
Sedulius von Juvencus: Während Juvencus am Anfang und Ende der 
Bücher raue Übergänge vermeidet, bevorzugt Sedulius den harten 
Übergang und die klarere Struktur.

Der letzte Beitrag von Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Bur-
ri führt auf die wissenschaftliche Metaebene und diskutiert die 
Erfassung der Juvencus-Rezeption in einer Datenbank. Diese bietet 
similia, Zitate und andere Nachweise, die nach quantitativen und 
qualitativen Merkmalen strukturiert sind. Neben wörtlichen und 
synonymen Zitaten können auch gängige Anpassungen eines iden-
tischen Motivs ein Hinweis auf die Rezeption von Juvencus sein.

Bei all dem handelt es sich, wie schon gesagt, um Einzelbeispie-
le. Gleichwohl zeigen sich Grundzüge in der Rezeption des ersten 
Bibeldichters in deren Licht etwas schärfer: Juvencus avanciert 
zwar nicht selbst zum Klassiker der christlichen Dichtung, zu de-
ren explizitem Referenzpunkt, mit seinem Werk hinterlässt er aber 
allenthalben Spuren, denen die christliche Dichtung der folgenden 
Jahrhunderte folgt.





19

Schiffbruch im Seesturm.  
Biblische Erzählung und Deutung  

bei Prudentius

Bardo Maria Gauly

Abstract: Juvencus has left few marks in Prudentius’ poetical lan-
guage; but both his technique to isolate single biblical pericopes 
from their context and to create literary vignettes and his ten-
dency to de-historicize the events, have influenced Prudentius. 
This can be shown by discussing several texts that adopt biblical 
passages on the miraculous rescue from the water: the pericopes 
on the storm over the sea of Galilee (Mt 8,23–27, Iuvenc. 2,25–42), 
on Jesus walking on water (Mt 14,22–33, Iuvenc. 3,93–128) and 
on Paul’s arrival at Malta (Apg 27,13–28,6). The reception of the-
se passages is constitutive for the praefationes of the two books of 
Contra Symmachum (c. Symm. 1 praef.; 2 praef.; cf. tituli 137–140). 
In both, the paraphrase of the biblical narration is combined with 
allegorical interpretation; for this, the motive of shipwreck, which 
is absent from the text of the bible, is introduced: The rhetorical 
fight against the advocate of pagan culture is seen as the existen-
tial task of the faithful Christian.

In Herzogs grundlegender Untersuchung der spätantiken Bibelepik 
(1975) ist Prudentius gewissermaßen der Fluchtpunkt, auf den die 
mit Juvencus beginnende Entwicklung poetischer Erzählung bib-
lischer Geschichten zuläuft. Juvencus’ Paraphrase biblischer Peri-
kopen antworte auf die spezifischen Bedürfnisse christlicher Leser 
nach neuen Formen von Poesie, indem sie die biblischen Geschichten 



Bardo Maria Gauly20

enthistorisiere und sich als Gegenstand andächtiger Lektüre anbie-
te.1 Man hat an dieser These kritisiert, dass sie den Klassizismus des 
Bibelepos marginalisiere, der darauf ziele, gebildete Eliten für die 
biblischen Geschichten zu gewinnen,2 doch auch wenn man das in 
Rechnung stellt, bleibt, meine ich, richtig an Herzogs Entwurf, dass 
er Wert darauf legt, Form und Gehalt christlicher Dichtung nicht zu 
trennen und so das Neue der christlichen Poesie der Spätantike her-
auszuarbeiten. Dass Prudentius hier weiter geht und weiter kommt 
als Juvencus, soll im Folgenden in einer Fallstudie gezeigt werden, 
die seine Rezeption eines Komplexes mehrerer Bibelperikopen in 
den Blick nimmt, denen gemeinsam ist, dass sie vom Seesturm und 
von Jesu wundersamem Gang über das Wasser sprechen. Prudentius 
referiert auf sie in mehreren Werken, und er verbindet dabei Er-
zählung und Deutung miteinander, wobei Letztere dem jeweiligen 
argumentativen Kontext angepasst ist. Was Prudentius zudem von 
Juvencus unterscheidet, ist, dass das sprechende beziehungsweise 
dichtende Ich seine eigene Subjektivität in die jeweilige Erzählung 
und Deutung einschreibt.

Das Matthäusevangelium, dem Juvencus in erster Linie folgt, 
erzählt zunächst, wie die Jünger, die mit Jesus über den See Gene-
zareth fahren, von einem Sturm überrascht werden, während Jesus 
schläft; als sie ihn wecken, beruhigt er den Sturm und tadelt ihre 
Kleingläubigkeit (Mt 8,23–27). Juvencus’ Paraphrase hält sich eng an 
den Text; der Wortwechsel wird, wie in der Bibel, in direkter Rede 
wiedergegeben; auch die Deutung des Wunders ist gleich: Die Jünger 
erkennen Jesu Macht über die Natur. Die zweite Perikope (Mt 14,22–
33) handelt von einem verwandten Wunder: Nach der Speisung der 
Fünftausend weist Jesus die Jünger an, ans andere Ufer des Sees zu 

1	 Herzog 1975, 52–154; zur Vermeidung von Orts- und Zeitangaben 124–130. Äl-
tere Untersuchungen zum Verhältnis von Juvencus und Prudentius beschrän-
ken sich in der Regel auf gemeinsame sprachliche Charakteristika (Manitius 
1890; Vega 1945); eindeutige sprachliche Indizien für eine Abhängigkeit des 
Prudentius von Juvencus gibt es wenige; siehe Tränkle 2008, 17 mit Anm. 32. 
Vgl. auch Smolak 2000 zur Juvencus-Rezeption in Prud. cath. 9.

2	 Charlet 1988, 82–85. Zu Prudentius’ Rezeption der klassischen Prätexte in den 
Passagen über den Seesturm und den Gang über das Wasser siehe auch Charlet 
1989.



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzählung und Deutung bei Prudentius 21

fahren, während er sich zum Gebet zurückzieht. Als widrige Winde 
aufkommen, eilt Jesus den Jüngern über das Wasser zu Hilfe; Petrus’ 
Wunsch, es ihm gleichzutun, droht an seiner Kleingläubigkeit zu 
scheitern, sodass Jesus ihn retten muss. Erneut beruhigen sich die 
Winde durch Jesu Eingreifen.3 Auch hier folgt Juvencus’ Erzählung 
dem Evangelium eng; doch ist die Sprache stärker als im ersten Fall 
episch markiert, wie man etwa an Petrus’ Worten sehen kann: Der 
schlichte Wunsch, es dem Herrn nachzutun, wird in hochpoetischer 
Sprache formuliert (Iuvenc. 3,111–113):4

Si tua nos uere dignatur uisere uirtus,
me pariter permitte tuo super aequora iussu
fluctibus in liquidis inmersos figere gressus.

Wenn deine Macht uns aufzusuchen geruht, dann gebiete du mir und 
lass auch mich meine Schritte auf das klare Wasser setzen und über die 
Fluten gehen.

Beide Passagen lehnen sich sprachlich an epische Seesturmerzäh-
lungen an, insbesondere an das erste Buch der Aeneis (V. 34–179); 
auch in der zweiten Perikope wird zumindest eine Gefährdung 
durch stürmische Winde angedeutet. Die für den modernen Leser 
überraschende Kennzeichnung des Sees als „Meer“ ist wohl nicht 
mit der Referenz auf Vergil in Verbindung zu bringen, da schon im 
griechischen Text des Evangeliums (an beiden Stellen) von θάλασσα 
die Rede ist, was dann auch in der Vetus Latina mit mare wiederge-
geben wird.5

Die beiden Perikopen werden von Prudentius mehrfach heran-
gezogen, in Zitat, Anspielung und Deutung; dabei werden sie mitun-
ter miteinander verbunden oder auch mit weiteren biblischen Tex-
ten verknüpft. Eine Entwicklung der Auseinandersetzung mit ihnen 

3	 Mt 8,23–27 und Iuvenc. 2,25–42; Mt 14,22–33 und Iuvenc. 3,93–128; zu Juven-
cus’ Sturmszene siehe Schubert 2019, 87–93.

4	 Mt 14,28.
5	 Die Bezeichnungen für das Meer sind durchgehend poetisch, z.B. fretum in Iu-

venc. 2,41; 3,94, altum in 2,27 oder pontus in 3,115; vgl. Mt 8,24–27; 14,25f. Dazu 
Ratkowitsch 1986, 49. Auch bei Sedulius wird die Fahrt über den See zur Reise 
über den Ozean; siehe Schubert 2019, 95 mit Verweis auf carm. pasch. 3,46–51.



Bardo Maria Gauly22

lässt sich nicht ausmachen, weil die Voraussetzung dafür fehlt, eine 
verlässliche relative Chronologie der verschiedenen Werke. In der 
Apotheosis, einem hexametrischen Lehrgedicht, das verschiedene 
Irrlehren zu widerlegen sucht, wendet sich der Dichter unter ande-
rem gegen judenchristliche Häretiker, die eine göttliche Natur Jesu 
leugnen. Dagegen wird auch seine Macht über die Natur angeführt, 
die mit der Beruhigung des Seesturms und dem Gang über das Was-
ser illustriert wird (Prud. apoth. 650–671, hier 650–654):6

Insanos uideo subito mitescere uentos	 650
cum iubeat Christus; uideo luctantia magnis
aequora turbinibus tranquillo marmore tendi
imperio Christi; uideo calcatus eundem
cum patitur gurges tergum solidante liquore.

Ich sehe, dass sich die rasenden Winde auf einen Schlag beruhigen, 
wenn Christus es gebietet; ich sehe, dass die Fluten, von tobenden 
Stürmen gepeitscht, zur stillen Fläche werden, wenn Christus es be-
fiehlt; und ich sehe, dass sich die Oberfläche des Wassers verfestigt 
und die Wogen dulden, von ihm betreten zu werden.

Die Argumentation wird noch weiter rhetorisch entfaltet, aber die 
Deutung der Passage bleibt nah am biblischen Text, weil schon im 
Evangelium die Jünger den Gehorsam der Natur zum Anlass neh-
men, nach Jesu Wesen zu fragen.

Auf Jesu Gang über das Wasser und die Rettung Petri beziehen 
sich Verse, die Teil von Prudentius’ Tituli historiarum sind, einer Rei-
he von hexametrischen Vierzeilern, die auf verschiedene biblische 
Perikopen verweisen.7 Wie in anderen Sammlungen von spätanti-

6	 Auf einen Einfluss von Juvencus könnte der Begriff imperium deuten, der in 
der Vetus Latina nicht erscheint, aber in der Paraphrase (Iuvenc. 2,38; 41). Auf-
fällig ist die Wiederholung von uideo; man könnte hier auch an Referenzen auf 
Bilder denken.

7	 Prud. tituli 137–140 (Nr. 35); vergleichbar erscheinen die Claudian zugeschrie-
benen Miracula Christi (carm. min. app. 21,13f.): Nutantem quatit unda Petrum, 
cui Christus in alto / et dextra gressus firmat et ore fidem. – „Petrus schwankt, die 
Woge lässt ihn zittern; doch Christus stärkt mit der Rechten seinen Schritt auf 
dem Meer und mit dem Wort seinen Glauben.“



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzählung und Deutung bei Prudentius 23

ken Bildepigrammen ist die Frage der Referenz auf bestimmte Orte 
oder Darstellungen schwierig zu klären; es ist zumindest denkbar, 
dass die Texte autonome literarische Versionen bieten, die dem Le-
ser mit Hilfe entsprechender Verweise die einschlägigen Perikopen 
der Bibel ins Gedächtnis rufen.8 Dass es aber schon früh Bilder mit 
vergleichbaren biblischen Darstellungen gab, zeigt eine Wand in der 
Hauskirche von Dura-Europos aus dem dritten Jahrhundert:9 Chris-
tus reicht Petrus die rettende Hand, nachdem dieser das Schiff der 
Jünger verlassen hat. Wie im Bild wird in Prudentius’ Versen weder 
der Schauplatz der Szene noch ihr Protagonist Petrus spezifiziert 
(Prud. tituli 137–140 (Nr. 35)):

Per mare ambulat Christus
It mare per medium dominus fluctusque liquentes
calce terens iubet instabili descendere cumba
discipulum, sed mortalis trepidatio plantas
mergit at ille manum regit et uestigia firmat.	 140

Mitten über den See schreitet der Herr, das klare Wasser benetzt seine 
Füße; er weist seinen Jünger an, den schwankenden Kahn zu verlassen, 
doch lässt dessen irdische Furcht ihn sinken; der Herr aber reicht ihm 
die Hand und verleiht ihm sicheren Schritt.

Der Text bietet keine explizite Deutung der Perikope, hat aber eine 
implizite Appellstruktur: Der Leser ist aufgefordert, seine Zuver-
sicht auf den Herrn zu setzen. Unabhängig davon, ob die Verse eine 
Bilderbibel begleiten oder ein literarisches Äquivalent zu einer Bil-
derbibel darstellen, sie wirken wie ein einzelnes Bild, weil sie eine 
kleine Episode aus ihrem biblischen Kontext lösen und den Leser 

8	 Lubian 2016; vgl. dagegen Pillinger 1980, 12–15 sowie den Kommentar ad loc. 
(S. 90).

9	 Kraeling 1967, 61–65 mit Tf. XXXVI, XXXVII und XXXVIII 2; vgl. Pillinger 1980, 
90f. mit Abb. 54. Nur drei Darstellungen der Geschichte sind für das vierte 
Jahrhundert zu belegen, neben der genannten ein Fries auf einem Sarkophag 
aus San Callisto in Rom und das Kuppelmosaik im Baptisterium San Giovanni 
in fonte in Neapel; siehe dazu Schliesser 2020, 69–78. Schon Tertullian hatte 
die Perikope allegorisch gedeutet, als er die Frage aufwarf, ob Petrus’ Versin-
ken in den Fluten als Taufe gelten könne (bapt. 12); siehe Schliesser 2020, 62f.



Bardo Maria Gauly24

zur Reflexion ihrer Bedeutung einladen. Die Enthistorisierung, von 
der Herzog mit Bezug auf Juvencus sprach, ist hier durch den Ver-
zicht auf eine fortlaufende Erzählung noch stärker zu greifen.

Für ein anderes Werk des Prudentius hat die Rezeption der beiden 
Bibelstellen konstitutive Bedeutung; in dem zwei Bücher umfassen-
den hexametrischen Gedicht Contra Symmachum werden die Motive 
des Seesturms und des Gangs über das Wasser in den beiden praefa-
tiones aufgegriffen, die den Büchern jeweils vorangestellt sind; und 
sie werden mit einer weiteren Perikope verbunden, die bei Juvencus 
nicht steht, da sie der Apostelgeschichte entstammt. Das Werk gibt 
sich als Antwort auf die dritte relatio des Symmachus, obwohl die 
Abfassung dieser Bittschrift, die für den Erhalt des Victoria-Alta-
res in der Kurie eintrat, bereits etwa 20 Jahre zurücklag. Prudentius 
jedenfalls erweckt den Eindruck, dass es noch immer eine lebendige 
pagane Opposition gibt, die sich für eine Restauration der traditio-
nellen Kulte einsetze. Die beiden praefationes erzählen zunächst eine 
Episode aus den biblischen Schriften und geben dann jeweils eine 
allegorische Deutung. Anders als der argumentative Haupttext, der 
die Absurdität des paganen Aberglaubens nachzuweisen sucht und 
die Durchsetzung des christlichen Glaubens unter Theodosius fei-
ert, sind die praefationes in lyrischen Versen (Asklepiadeen bezie-
hungsweise Glykoneen) gehalten, und die metrische Gestalt weist, 
noch bevor die Erzählung durch die Interpretation abgelöst wird, 
darauf hin, dass die Lektüre der Bibel subjektiv ist, also durch die 
Wahrnehmung des sprechenden Ich bestimmt ist, darin den hagio-
graphischen Hymnen in der Sammlung Peristephanon vergleichbar. 
Und für den neunten Hymnus in Prudentius’ Liber cathemerinon hat 
Kurt Smolak wahrscheinlich gemacht, dass die Eröffnungsstrophe 
auf Juvencus’ praefatio verweist, zugleich aber die eigene Dichtung 
durch Attribute wie dulce oder melodum in die Tradition der horazi-
schen Oden stellt.10 Man könnte natürlich auch noch auf die zur Me-
tonymie herabgestuften Camene (V. 3) verweisen. Zumindest in den 
lyrischen Gedichten des Prudentius ist also damit zu rechnen, dass 

10	 Smolak 2000, 218–221; vgl. Prud. cath. 9,1–3 mit Iuvenc. praef. 19.



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzählung und Deutung bei Prudentius 25

sich das dichtende Ich in den Text einschreibt und die biblischen 
Texte im Licht der eigenen Erfahrungen und Bedürfnisse liest.

Die praefatio des ersten Buches Contra Symmachum paraphrasiert 
zunächst zwei aufeinander folgende Passagen der Apostelgeschich-
te: Paulus befindet sich auf der Fahrt nach Rom, wo er vor Gericht 
gestellt werden soll. Nachdem das Schiff in Kreta in See gestochen 
ist, gerät es in einen Sturm, der mehrere Tage anhält, und treibt hilf-
los umher. Als die Seeleute Land sehen, fürchten sie, an den Klippen 
zu zerschellen, bevor es ihnen gelingt, an einer flachen Bucht anzu-
landen.11 Sie erfahren, dass sie in Malta gestrandet sind, und werden 
von den Einheimischen freundlich aufgenommen, die ein Feuer ent-
fachen, um die Kleidung zu trocknen und die Ankömmlinge zu wär-
men. Als Paulus ein Bündel Reisig ins Feuer werfen will, beißt sich 
eine Schlange, die sich zwischen den Ästen verborgen hat, an sei-
nem Arm fest, doch es gelingt ihm, sie abzuschütteln und ins Feuer 
zu werfen; die Augenzeugen halten ihn daraufhin für einen Gott.12 
Während in der biblischen Erzählung eine Reihe von Protagonisten 
auftreten, neben Paulus noch die römischen Soldaten und ihr 
Hauptmann, die Seeleute und die Bewohner Maltas, konzentriert 
sich Prudentius’ Version allein auf die Hauptfigur, die auch an ihrem 
Anfang steht (Prud. c. Symm. 1 praef. 1–12):

Paulus, praeco dei, qui fera gentium
primus corda sacro perdomuit stilo
Christum per populos ritibus asperis
inmanes placido dogmate seminans,
inmansueta suas ut cerimonias	 5
gens pagana deo sperneret agnito,
actus turbinibus forte nigerrimis
hibernum pelagus iam rate debili
et uim nauifragi pertulerat noti.
Sed, cum caerulei proelia gurgitis	 10
iussisset domini dextra quiescere,
ad portum fluitans cumba relabitur.

11	 Apg 27,13–44; zu den beiden Passagen der Apostelgeschichte siehe Börsting-
haus 2010.

12	 Apg 28,1–6.



Bardo Maria Gauly26

Paulus verkündete Gott und gewann als erster die schwer zu bekehren-
den Heiden mit heiligen Schriften; in allen Völkern, die durch grausige 
Kulte verroht waren, säte er Christi sanfte Lehren: Die Heiden sollten 
Gott erkennen und ihre Riten aufgeben. Einst musste er im Winter eine 
Seefahrt auf einem zerbrechlichen Kahn unternehmen, wurde von 
finsteren Stürmen hin und her geworfen, und schon drohte die Gewalt 
des Südwinds das Schiff zu zerbrechen. Doch als die Rechte des Herrn 
dem Toben der Meeresflut Einhalt gebot, gleitet das Boot mit sanftem 
Schaukeln zum Hafen.

Im zweiten Teil der Erzählung werden zwar auch „andere“ (V. 31 
alii) erwähnt, doch steht erneut Paulus im Zentrum; er selbst ist es, 
der versucht, das Feuer anzufachen (von den Bewohnern Maltas ist 
nicht die Rede), als er von der Schlange gebissen wird. Bevor er sie 
abschüttelt, erhebt er aber seine Augen zum Himmel und wendet 
sich im Gebet an Christus.

Die Szene der beiden Episoden wird weder geographisch noch 
zeitlich bestimmt; ein christliches Lesepublikum wird sie vermut-
lich aus eigener Bibelkenntnis einordnen können; aber das ändert 
nichts daran, dass die Ereignisse aus ihrem historischen Kontext 
herausgenommen sind, und das wird auch nicht kaschiert, sondern 
geradezu markiert durch das forte in V. 7; die gleiche Verwendung 
des Adverbs wird uns auch zu Beginn der zweiten praefatio wieder 
begegnen und auch in den Märtyrerhymnen findet sie sich, wenn es 
darum geht, eine historische Datierung zu vermeiden und statt des-
sen die Ereignisse in einer Sphäre der Zeitlosigkeit anzusiedeln.13 
Wenn aber die Episoden für sich stehen, dann ist für die Leserin oder 
den Leser zunächst unklar, warum die beiden Ereignisse, Seesturm 
und Schlangenbiss, die in der Apostelgeschichte einen narrativen 
Zusammenhang haben, hier miteinander verbunden werden; das 
wird erst verständlich, wenn die sich anschließende Deutung der 
Perikopen mit in Betracht gezogen wird. Davor aber noch ein Hin-
weis auf einen weiteren Unterschied zwischen Prudentius’ Version 
und der der Apostelgeschichte: In der Bibel ist nur davon die Rede, 
dass der Sturm über Tage anhielt; wann und wie er endet, wird nicht 

13	 Prud. c. Symm. 2 praef. 3; vgl. z.B. perist. 1,40; 14,11.



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzählung und Deutung bei Prudentius 27

erzählt; bei Prudentius ist es aber „die Rechte des Herrn“, die den 
Sturm beruhigt, ein Motiv, das offenbar aus der Perikope über den 
Sturm auf dem See Genezareth genommen ist. Für eine allegorische 
Betrachtung ist irrelevant, wann und wo ein Sturm stattgefunden 
hat; und für eine christlich-allegorische Betrachtung ist letztlich 
immer Gottes Wille die entscheidende Instanz.

Die Grenze zwischen Erzählung und Deutung ist klar markiert: 
Mit sic und nunc wird die Lehre aus der biblischen Geschichte für 
die Gegenwart des Sprechers angekündigt (Prud. c. Symm. 1 praef. 
45–58):

Sic nunc post hiemem uimque trucis freti	 45
quo iactata ratis tunc Sapientiae est
cum sub sacricolis territa regibus
uix panso poterat currere carbaso
adflictosque suos turbine saeculi
uectarat rabidis fluctibus innatans,	 50
morsum uulnificum lex pia pertulit.
Occultabat enim se prius abditum
uirus nec grauidum protulerat caput
contentum inuolucris atque cubilibus
subter conprimere clausa silentia.	 55
Sed dum forte latens inpietas riget
dextram iustitiae pigra momorderat
succensi stomacho fellis inaestuans.

So ist es auch jetzt: Erst herrschte der Sturm und die Gewalt der to-
benden See, in denen das Schiff der Weisheit umhergeworfen wurde, 
als es unter der Schreckensherrschaft der Götzendiener seine Segel 
kaum einmal weit entfalten konnte und seine Passagiere, die vom Wir-
bel der Zeit gebeutelt waren, über rasende Fluten trug; doch jetzt hat 
das Gesetz der Frommen einen verderblichen Biss erlitten. Denn zuvor 
verbarg sich die giftige Schlange im Stillen und hatte ihr gefährliches 
Haupt nicht erhoben; sie begnügte sich damit, still im versteckten La-
ger zu warten. Aber noch während die Gottlosigkeit unbeweglich im 
Verborgenen ruht, hatte sie sich schon in der Hand der Gerechtigkeit 
verbissen und spie voll Wut heiße Galle.



Bardo Maria Gauly28

Die in diesem Auszug anklingenden Motive werden auch im Folgen-
den noch weiter variiert; zwei Bilder für die Situation der Christen 
werden kombiniert; zunächst sind sie als Passagiere eines Schif-
fes dem Toben des Seesturms ausgesetzt, dann, kaum dem Sturm 
entronnen, droht neue Gefahr durch das Gift einer Schlange, und 
damit ist, wie im Folgenden klar wird, das Gift einer Beredsamkeit 
gemeint, die dem schon überwundenen Aberglauben zu seinen al-
ten Rechten verhelfen will. Der Name Symmachus fällt nicht (und 
das bleibt im ganzen Werk so), aber dass er gemeint ist, ergibt sich 
ja schon aus dem Titel des Werkes. Damit werden also die Zeit vor 
der Durchsetzung des Christentums mit der gefährlichen Seefahrt 
und die dritte relatio des Stadtpräfekten mit dem Biss der Schlan-
ge gleichgesetzt. Das ist historisch in mehr als einer Hinsicht nicht 
überzeugend – Symmachus’ Bittschrift war weder ein singuläres, 
isoliertes noch ein überraschendes Ereignis –, aber rhetorisch ist 
die Verknüpfung der Bilder wirkungsvoll: Die Warnung, dass die 
Gefährdung des Christentums nur scheinbar Vergangenheit ist, 
wird durch das Bild der geretteten Schiffbrüchigen anschaulich, die 
sich in falscher Sicherheit wähnen. Wir haben es also eher mit einer 
pseudo-historischen Konstruktion zu tun, und dazu passt, dass wir 
in V. 56 erneut das ominöse forte haben, das man wohl als Ableh-
nung jeder präzisen Datierung lesen muss.

In der Apostelgeschichte ist die wundersame Rettung des Paulus 
vor der Schlange für die Umstehenden Beweis seiner Nähe zu gött-
lichen Sphären; die Schlange selbst ist in der Erzählung nur eine 
Schlange, und es gibt kein Indiz dafür, dass sie für etwas anderes 
steht. Anders in Prudentius’ praefatio, wo durchgehend mit den 
metaphorischen Bedeutungen gespielt wird; hier verkörpert die 
Schlange, wie in den biblischen Schriften zumeist, das Böse, den Tod 
oder die Versuchung. Allerdings gibt es auch Gegenbeispiele; so for-
dert Jesus von den Aposteln, als er sie aussendet (Mt 10,16): Γίνεσθε 
οὖν φρόνιμοι ὡς οἱ ὄφεις („erweist euch als klug wie die Schlan-
gen“). Wenn Prudentius Symmachus in die Nähe der biblischen 
Schlange rückt, dann mag die christliche Leserschaft beide Aspek-
te des Tieres bedenken; denn der pagane Politiker wird im ganzen 
Werk mit Respekt behandelt, auch wenn sein Plädoyer als abgrund-



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzählung und Deutung bei Prudentius 29

tief verfehlt und irreführend kritisiert wird; rhetorische Begabung 
und damit Klugheit werden ihm nie abgesprochen.14 Und so schließt 
auch die praefatio mit einer Fürbitte für den Gegner (Prud. c. Symm. 
1 praef. 80–89):

Saluator generis Romulei, precor,	 80
qui cunctis ueniam das pereuntibus,
qui nullum statuis non operis tui
mortalem, facili quem releues manu,
huius, si potis est, iam miserescito
praeruptam in foueam praecipitis uiri!	 85
Spirat sacrilegis flatibus inscius
erroresque suos indocilis fouet.
Obtestor, iubeas ne citus inpetus
arsurum mediis inferat ignibus.

Der du Romulus’ Volk erlöst, ich bitte dich: Du verzeihst ja allen, die 
auf dem Weg ins Verderben sind; für dich ist jeder Mensch Teil deines 
Werkes und so rettest du ihn mit gütiger Hand. Erbarme dich jetzt, 
wenn möglich, dieses Mannes, der in jähen Abgrund zu stürzen droht! 
Ohne es zu wissen, atmet er gottloses Gift aus und verharrt, ohne sich 
belehren zu lassen, in seinem Irrtum. Ich flehe dich an: Lass nicht zu, 
dass ihn der ungestüme Schwung seiner Rede mitten in das Feuer des 
Verderbens trägt.

Die verschiedenen Sinnebenen sind nicht voneinander zu lösen, 
und die Allegorie ist ohne die vorausgehende biblische Erzählung 
nicht zu fassen (wie zum Beispiel in der Referenz auf den Gifthauch 
der Schlange); die Ambivalenzen sind bis ins Detail durchgeführt, 
wie sich etwa an der Schlusswendung zeigen lässt: Der rhetorische 
Schwung, der Symmachus in den Untergang zu reißen droht, ver-
weist auf das Ende der Schlange, wie es die Version der praefatio er-
zählt; nachdem Paulus sich von ihr befreit hat, wirft sie sich (anders 
als in der Apostelgeschichte) gewissermaßen selbst in die Flammen 
(Prud. c. Symm. 1 praef. 43f.): 

14	 Vgl. insbesondere Prud. c. Symm. 1,632–645.



Bardo Maria Gauly30

Hydrum praecipitem dum rotat inpetus
arsurum mediis intulit ignibus.

Ihr Schwung wirbelte die Schlange rasend im Kreis, bis er sie mitten in 
das Feuer des Verderbens trug.

Das Zitat des Verses aus der Erzählung macht klar, dass Symmachus’ 
möglicher Untergang nicht christlichen Ressentiments geschuldet 
wäre, sondern dem eigenen Tun. Der Sprecher, der sich anschickt, 
ein Plädoyer gegen den paganen Gegner zu halten, schreibt sich in 
die praefatio ein, aber nicht als Widersacher, der die Vernichtung der 
paganen Reaktion wünscht, sondern als Symmachus’ Fürsprecher 
vor Gott.

Die praefatio zum zweiten Buch ist erkennbar als Pendant zur 
ersten konzipiert. Wir haben es wieder mit einem lyrischen Vers-
maß zu tun, und man könnte daran denken, dass Glykoneen oft als 
Abschluss von Strophen mit längeren Versen (wie Asklepiadeen) 
Verwendung finden. Sie weist die gleiche klare Zweiteilung auf, da 
auch hier auf die Paraphrase einer neutestamentlichen Perikope 
eine davon abgegrenzte allegorische Interpretation folgt. Beide zu-
grundeliegenden Passagen handeln von Stürmen und der wunder-
samen Errettung aus dem Wasser. Und beide konzentrieren sich, 
abweichend von der Bibel, auf den Protagonisten, in diesem Fall auf 
Petrus, der wie Jesus auf dem Wasser wandeln will. Damit steht die 
Auseinandersetzung mit dem, was der Dichter als pagane Reaktion 
wahrnimmt, gewissermaßen unter dem Patronat der wichtigsten 
Apostel und Begründer der römischen Kirche, auch wenn dieses 
Motiv in den praefationes nicht explizit zur Sprache kommt – eben-
so wenig wie in dem beiden Aposteln gewidmeten Märtyrerhym-
nus; ein besonderer Machtanspruch der beiden wird nur im Lau-
rentiushymnus formuliert.15 Und noch eines verbindet die beiden 
Vorreden; in beiden spielt das Motiv des Schiffbruchs eine zentrale 
Rolle. Im ersten Fall ist das weniger überraschend, weil zumindest 
die Gefahr eines Schiffbruchs in der Apostelgeschichte angedeutet 

15	 Vgl. Prud. perist. 12; 2,409–484.



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzählung und Deutung bei Prudentius 31

wird; im zweiten Fall ist nur von widrigen Winden die Rede, die den 
Jüngern Furcht einflößen.

Der Anfang ist wieder durch den Namen des Apostels markiert 
(Prud. c. Symm. 2 praef. 1–20): 

Simon, quem uocitant Petrum,
summus discipulus dei,
lucis forte sub exitu,
cum uesper croceus rubet,
curuam uulserat ancoram	 5
captans flamina linteis
et transnare uolens fretum.
Nox uentum mouet obuium,
fundo qui mare misceat,
iactatam quatiat ratem.	 10
Clamor nauticus aethera
plangens atque ululans ferit
cum stridore rudentium
nec quidquam suberat spei
mergendis prope naufragis,	 15
cum Christum procul aspicit
pallens turba periculis
calcantem pedibus mare,
ac si per solidam uiam
siccum litus obambulet.	 20

Simon, den man Petrus nennt, Gottes wichtigster Jünger, hatte einst, 
als der Tag sich neigte und der Abend sich golden rötete, den Anker ge-
hievt; Wind sollte die Segel bauschen, da er den See überqueren wollte. 
Doch in der Nacht erhob sich Gegenwind, der das Meer tief aufwühlte 
und das Schiff hin und her schleuderte. Seemannsgeschrei erhob sich 
mit Klagen und Jammern zum Himmel, da die Taue ächzten und die 
Hoffnung, dem Untergang zu entgehen, schwand, da sie dem Schiff-
bruch nahe waren. Sie erbleichten ob der Gefahren, doch sahen sie 
plötzlich alle Christus in der Ferne, wie er auf dem Meer wandelte, als 
ob er auf festem Weg am trockenen Strand spaziere.

Im Folgenden rückt Petrus allein ins Zentrum; während die anderen 
Jünger Furcht zeigen, bittet er den Herrn, ihn am Wunder teilhaben 



Bardo Maria Gauly32

zu lassen. Als ihn Jesus auffordert, aus dem Boot auszusteigen, ver-
lässt ihn der Mut, und er droht, im Wasser zu versinken. Jesus schilt 
seine Kleingläubigkeit und rettet ihn. Der biblische Prätext spricht 
ebenso wenig von einem Sturm wie die entsprechende Erzählung 
des Juvencus; in beiden ist nur von widrigen Winden die Rede; und 
in beiden resultiert die Furcht der Jünger nicht aus den nautischen 
Bedingungen, sondern aus der Erscheinung des über den Wassern 
wandelnden Jesus. Erst Prudentius stilisiert die ungünstigen Win-
de zum Seesturm, indem er wieder die entsprechenden Anleihen 
an vergilische Formulierungen macht.16 Und da auch das Motiv des 
Schiffbruchs in den Prätexten keine Rolle spielt, wäre es in seiner 
Erzählung fehl am Platze, wenn er es nicht für die Allegorese be-
nötigte. Dementsprechend wird seine Einführung durch inter-
ne Fokalisierung kaschiert, indem den Jüngern Furcht vor einem 
Schiffbruch zugeschrieben wird; der Schiffbruch ist nur beinahe ein 
Schiffbruch (V. 15). Das Bibelepos des Sedulius scheint dann, sowohl 
was das Motiv des Seesturms als auch das des Schiffbruchs betrifft, 
Prudentius zu folgen.17

Der Beginn des Abschnittes, in dem die Perikope ausgelegt wird, 
ist wie an der entsprechenden Stelle der ersten praefatio durch sic 
markiert. Ich übersetze (Prud. c. Symm. 2 praef. 44–66):

Sic me tuta silentia
egressum dubiis loquax	 45
infert lingua periculis
non ut discipulum Petrum
fidentem merito et fide
sed quem culpa frequens leuem
uoluat per freta naufragum.	 50
Sum plane temerarius,
qui noctis mihi conscius
quam uitae in tenebris ago,
puppem credere fluctibus
tanti non timeam uiri,	 55

16	 Siehe Garutis Kommentar (1996) zu V. 11–13.
17	 Sedul. carm. pasch. 3,54f. Weder Ratkowitsch 1986, 51f. noch Green 2006, 199–

202 notieren Sedulius’ Abweichung vom biblischen Text.



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzählung und Deutung bei Prudentius 33

quo nunc nemo disertior.
Exultat fremit intonat
uentisque eloquii tumet;
cui mersare facillimum est
tractandae indocilem ratis,	 60
ni tu, Christe potens, manum
dextro numine porrigas,
facundi oris ut inpetus
non me fluctibus obruat,
sed sensim gradiens uadis	 65
insistam fluitantibus.

So verlasse ich die Sicherheit des Schweigens und lasse mich von mei-
ner geschwätzigen Zunge der Gefahr eines ungewissen Ausgangs aus-
setzen; ich kann nicht wie Jesu Jünger Petrus auf mein Verdienst und 
meinen Glauben vertrauen; meine Schuld lässt mich ja oft schiffbrü-
chig hierhin und dorthin über das Meer treiben. Welch schreckliche 
Torheit: Obwohl ich mir bewusst bin, dass ich mein Leben im Dunkel 
der Nacht verbringe, scheue ich mich nicht, mein Schiff den Fluten der 
Beredsamkeit eines Mannes anzuvertrauen, den derzeit niemand dar-
in übertrifft. Mit Jubel, Getöse und Donner tönen laut die Winde seiner 
Rede. Ihm ist es ein Leichtes, mich zu versenken, da ich das Boot zu 
lenken nie gelernt habe – es sei denn, du, Christus, reichst mir in dei-
ner Macht die Hand und zeigst dich mir gnädig; dann kann mich der 
Schwung seiner gelehrten Rede nicht in den Fluten ertränken, dann 
betrete ich die wogenden Fluten und schreite langsam darauf.

Die erste praefatio endete mit einem Gebet für Symmachus, der Ge-
fahr läuft, seine Erlösung zu verwirken, weil ihn der Schwung der 
eigenen Rede ins Verderben stürzt. Hier nun ist es der Sprecher 
selbst, der durch die Lust an der rhetorischen Auseinandersetzung 
gefährdet erscheint. Dabei aber werden zwei Ebenen der Argumen-
tation nicht klar geschieden: Zum einen lassen sich die Verse auf die 
technische Begabung des Redners beziehen. Der Sprecher erklärt 
seinen Gegner zum besten Redner der Epoche (V. 56). Sich selbst 
bezeichnet er als loquax (V. 45), also als jemanden, der gern redet, 
ohne dass Begabung und Ausbildung der Lust an der Rede genügen. 
Die Selbstkritik scheint sich zunächst auf eine mögliche Selbstüber-



Bardo Maria Gauly34

schätzung zu beziehen. Aber daneben ist von culpa die Rede (V. 49). 
Und auch der Vergleich mit Petrus weist darauf, dass es weniger 
um rhetorische Begabung geht als um den christlichen Glauben; 
schließlich war der Apostel ja von Jesus wegen seiner Kleingläubig-
keit gescholten worden. Und wie Petrus wendet sich der Sprecher 
an Christus, um seinen Beistand zu erbitten; die Frage ist: Wobei 
soll Christus dem Sprecher helfen? Es geht offensichtlich nicht um 
rhetorische Inspiration oder technische Fertigkeiten, die sich der 
Sprecher von Gott erhofft, sondern Beistand im Glauben, sodass 
implizit zwei Formen von Redekunst unterschieden werden, eine 
erste, pagane, die rhetorisches Getöse erzeugt (V. 57f.), und eine 
zweite, christliche, deren Substanz in ihrem Anspruch auf Wahrheit 
besteht. Die Schuld, der der Sprecher zu erliegen droht, bestünde 
dann darin, die beiden Formen nicht zu unterscheiden und Sym-
machus auf seinem Feld der Rede begegnen zu wollen, anstatt eine 
andere Art des Redens dagegen zu setzen.

Diese Schuld nun beschwört die Gefahr eines Schiffbruchs her-
auf (V. 49f.), und damit ist eben nicht ein rhetorischer Schiffbruch 
gemeint, sondern die Gefahr der Kleingläubigkeit. Die Evangelien 
sprechen, wo es um Petrus’ Versuch, auf dem Wasser zu wandeln, 
geht, nicht von Schiffbruch. Aber die Metapher kommt im Neuen 
Testament vor. Im pseudo-paulinischen ersten Timotheus-Brief 
wird der Adressat aufgefordert, den „guten Kampf zu kämpfen“ und 
„den Glauben und das gute Gewissen zu bewahren, die von einigen 
aufgegeben wurden, sodass sie im Glauben Schiffbruch erlitten ha-
ben“.18 Voraussetzung für den Kampf gegen die pagane Reaktion ist 
nicht rhetorische Begabung und Ausbildung, sondern Festigkeit im 
Glauben; die Metapher vom Schiffbruch ist damit eine „Daseinsme-
tapher“ im Sinne Hans Blumenbergs.19 Der Dichter zeigt sich damit 
als gläubiger Christ und doch von Kleinmut gefährdet. Die praefa-
tiones sind lyrische Rede; der Dichter schreibt sich in sein Plädoyer 
gegen die traditionelle römische Religion selbst ein und kommuni-

18	 1 Tim 1,19 […] ἔχων πίστιν καὶ ἀγαθὴν συνείδησιν, ἣν τινες ἀπωσάμενοι περὶ 
τὴν πίστιν ἐναυάγησαν.

19	 „Paradigma einer Daseinsmetapher“ lautet der Untertitel zu Blumenbergs 
Untersuchung der Metaphorik des Schiffbruchs (zuerst 1979).



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzählung und Deutung bei Prudentius 35

ziert dem Leser seine subjektive Wahrnehmung des Kampfes, den 
er führt. Er bietet ihm so ein Identifikationsmodell; der Leser ist 
eingeladen, mit dem kleingläubigen Petrus beziehungsweise dem 
kleingläubigen Dichter den Versuch zu unternehmen, sich auf den 
Beistand des Herrn einzulassen.

Die vorgestellte Kommunikationssituation ist damit mit der der 
Märtyrerhymnen vergleichbar, in denen der Sprecher die Erinne-
rungsorte an die Heiligen aufsucht, von ihrer Glaubensfestigkeit bis 
in den Tod erzählt und um ihre Fürsprache bei Gott bittet. Auch in 
diesen lyrischen Gedichten zeigt er sich als unvollkommener Christ, 
der der Fürsprache der Heiligen und der Barmherzigkeit Gottes be-
darf. Und er stellt eine Verbindung zwischen den Adressaten des 
Gedichtes, den Christen, her, die, wie er, die Märtyrer feiern und 
sich an sie mit ihren Bitten wenden; so fordert er etwa am Ende des 
Hymnus auf die spanische Märtyrerin Eulalia seine Mitchristen auf, 
der Heiligen Blumen zu streuen, bevor er die eigene Dichtung zu 
seinem persönlichen Beitrag erklärt (perist. 3,206–210): 

Ista comantibus e foliis
munera, uirgo puerque, date!
Ast ego serta choro in medio
texta feram pede dactylico,
uilia marcida, festa tamen.	 210

Diese Blütenblätter seien eure festlichen Gaben, ihr Mädchen und Jun-
gen! Ich aber will mitten in eurem Kreis die Kränze, die ich aus Dakty-
len geflochten habe, bringen; sind sie auch schlicht und welk, so tra-
gen sie doch zum Fest bei.

Goldhill hat mit solchen Szenen bei Prudentius sein Plädoyer für 
eine Literaturgeschichte des Lesens untermauert, indem er die Kör-
perlichkeit der christlichen Literaturrezeption der Spätantike her-
ausgestellt hat.20 Ein vergleichbares Kommunikationsmodell bieten 
unsere praefationes zu den beiden Büchern Contra Symmachum; sie 
sind zentral für das Verständnis des Werkes, weil sie die Subjektivi-

20	 Goldhill 1999, 76–83.



Bardo Maria Gauly36

tät des Bemühens um ein angemessenes Verständnis des christli-
chen Glaubens vor Augen führen.

Juvencus spielte in meinem Beitrag eine eher marginale Rolle; 
das liegt daran, dass sich kaum einmal direkte sprachliche Bezüge 
zwischen Prudentius und seiner Bibeldichtung ausmachen lassen. 
Was die poetische Sprache angeht, zeigt Prudentius (nicht nur ge-
genüber Juvencus) eine große Selbständigkeit. Aber man darf an-
nehmen, dass er sich von der Technik anregen ließ, einzelne Peri-
kopen des Neuen Testamentes in der Art von Vignetten vor Augen 
zu stellen. Anders als bei Juvencus werden sie aber mit Deutungen 
verbunden, und dabei werden für die praefationes des antipaganen 
Plädoyers Contra Symmachum mehrere Passagen, die man Seestücke 
nennen könnte, zu einem bedeutungstragenden Komplex verbun-
den, die Beruhigung des Sturms auf dem See Genezareth, Petrus’ 
Versuch, auf dem Wasser des Sees zu wandeln, aber auch die bei-
den miteinander verbundenen Szenen der Apostelgeschichte, die 
von Paulus’ Rettung, zunächst vor dem Schiffbruch, dann vor der 
Schlange, erzählen. Die Originalität der Konzeption resultiert aus 
der Integration der „Daseinsmetapher“ des Schiffbruchs, die so von 
den biblischen Prätexten nicht vorgegeben war. Sie ist Beleg für 
eine lyrische Sprechhaltung, die das christliche Lesepublikum ein-
lädt, die Erfahrungen des Dichters nachzuvollziehen.

Literaturverzeichnis
Blumenberg, Hans, Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Da-

seinsmetapher, Frankfurt am Main 1979.
Börstinghaus, Jens, Sturmfahrt und Schiffbruch. Zur lukanischen 

Verwendung eines literarischen Topos in Apostelgeschichte 
27,1–28,6, Tübingen 2010.

Charlet, Jean-Louis, Aesthetic trends in late Latin poetry (325–410), 
Philologus 132 (1988) 74–85.

Charlet, Jean-Louis, La tempête apaisée et la marche sur l’eau dans 
la poésie de Prudence, Studi tardoantichi 7 (1989) 227–247.



Schiffbruch im Seesturm. Biblische Erzählung und Deutung bei Prudentius 37

Cunningham, Maurice P., Aurelii Prudentii Clementis Carmina, 
Turnhout 1966.

Garuti, Giovanni, Prudentius, Contra Symmachum. Testo, traduzione 
e commento, L’Aquila 1996.

Goldhill, Simon, Literary history without literature: Reading practi-
ces in the ancient world, SubStance 28 (1999) 57–89.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Herzog, Reinhart, Die Bibelepik der lateinischen Spätantike. For-
mengeschichte einer erbaulichen Gattung, Bd. 1, München 1975.

Huemer, Johannes, Gai Vetti Aquilini Iuvenci Evangeliorum libri 
quattuor, Wien 1891.

Kraeling, Carl Hermann, The Christian building, New Haven 1967 
(The excavations at Dura-Europos. Final report 8,2).

Lubian, Francesco, I tituli historiarum tardoantichi come forma di 
“riscrittura biblica epigrammatica” – con un commento a Prud. 
ditt. XXXIV, Interférences. Ars scribendi 9 (2016) 1–28.

Manitius, Max, Zu Juvencus und Prudentius, Rheinisches Museum 
für Philologie 45 (1890) 485–491.

Pillinger, Renate, Die Tituli Historiarum oder das sogenannte Ditto-
chaeon des Prudentius. Versuch eines philologisch-archäologi-
schen Kommentars, Wien 1980.

Ratkowitsch, Christine, Vergils Seesturm bei Iuvencus und Sedulius, 
Jahrbuch für Antike und Christentum 29 (1986) 40–58.

Schliesser, Benjamin, Der Seewandel des Petrus (Mt 14,28–31) in 
frühchristlicher Literatur und Kunst. Zur Wirkungsgeschichte 
einer unbequemen Petruserzählung, in: Jörg Frey/Martin Wall-
raff (Hrsg.), Petrusliteratur und Petrusarchäologie. Römische 
Begegnungen, Tübingen 2020, 43–86.

Schubert, Christoph, Between imitation and transformation: The 
(un)conventional use of epic structures in the Latin biblical 
poetry of Late Antiquity, in: Christiane Reitz/Simone Finkmann 
(Hrsg.), Structures of epic poetry, Bd. 3: Continuity, Berlin 2019, 
79–133.



Bardo Maria Gauly38

Smolak, Kurt, Der Hymnus für jede Gebetsstunde (Prudentius, Cat-
hemerinon 9). Eine interpretierende Analyse, Wiener Studien 113 
(2000) 215–236.

Tränkle, Hermann, Prudentius. Contra Symmachum – Gegen Symma-
chus, Lateinisch – deutsch, Turnhout 2008.

Vega, P. Angel Custodio, Capitulos de un libro. Juvenco y Prudencio, 
La ciudad de Dios: Revista quincenal religiosa, cientifica y litera-
ria 157 (1945) 209–247.



39

Juvencus bei Paulinus von Nola

Stefan Freund

Abstract: Even a cursory glance at all the quotations from Juvencus 
in Paulinus of Nola reveals that the first biblical epic poet serves 
as one of Paulinus’ clear poetic role models. On the one hand, Pau-
linus adopts poetic formulae coined by Juvencus, including both 
hexameter closures and other junctures. In part, Paulinus of Nola 
appears to be the only discernible imitator of Juvencus, while at 
times he seems to incorporate these as an integral part of Chris-
tian poetic diction. An individual examination of three examples 
(Iuvenc. 1,579 cited in Paul. Nol. carm. 14,7; Iuvenc. 1,366 and 
2,437 cited in Paul. Nol. carm. 23,224 and 29,32; Iuvenc. 3,16 cited 
in Prud. cath. 7,36 and Paul. Nol. carm. 18,141) supports the con-
clusion that Paulinus of Nola uses Juvencus’ effective formulation 
elements precisely to elevate the figure of Saint Felix in his Nata-
licia. There is a range of possible evidence for junctures from the 
older poetry which Juvencus attributes to a Christian interpretati-
on. An exemplary study (Iuvenc. 1,339 and Paul. Nol. carm. 20,106; 
Iuvenc. 1,697 and Paul. Nol. carm. 15,289; Iuvenc. 2,420 and Paul. 
Nol. carm. 16,10; 18,46) shows that the Christianising influence of 
Juvencus can be demonstrated with varying degrees of clarity.

Nach der Centonendichterin Proba und in etwa zeitgleich mit Pru-
dentius gehört Paulinus von Nola zu den ersten Vertretern der 
christlichen lateinischen Dichtung, bei denen Juvencus seine Spu-
ren hinterlassen hat. Dabei muss Paulinus von Nola als eine der prä-
genden Gestalten des lateinischen Christentums im vierten Jahr-



Stefan Freund40

hundert ein wichtiger Gradmesser für die Rezeption des Juvencus 
sein.

Beginnen wir daher mit einem kurzen Blick auf den Autor und sein 
Werk:1 Meropius Pontius Paulinus wird um 350 in Bordeaux in eine 
reiche Familie geboren, die Ländereien in Südfrankreich, Spanien 
und Kampanien besitzt. Er erhält eine vorzügliche Ausbildung. 
Einer seiner Lehrer ist Ausonius. Mit ihm freundet er sich auch 
an. Paulinus beginnt eine Ämterlaufbahn, die ihn nach Kampanien 
führt. Die dortige Verehrung des Heiligen Felix beeindruckt ihn 
nachhaltig. Aus seiner Ehe mit Therasia geht ein Sohn hervor, der 
jedoch bald stirbt. Nach seiner Taufe im Jahr 389 in Bordeaux wendet 
er sich einem asketischen Leben zu, er verschenkt sein Vermögen, 
394 wird er in Barcelona zum Priester geweiht. 395 begibt er sich mit 
seiner Gattin nach Nola in Kampanien. Dort beginnt er beim Grab 
des Heiligen Felix ein monastisches Leben. Er sorgt für den Ausbau 
des Ortes Cimitile als Pilgerstätte und, durch den Austausch mit 
führenden Persönlichkeiten der Zeit, für ihre Bekanntheit. Zwischen 
408 und 415 stirbt Therasia. 410 wird Paulinus Bischof. Er stirbt am 
22. Juni 431. Überliefert ist sein umfangreiches Werk aus 51 Briefen, 
darunter acht an ihn gerichtete, und 33 Gedichten, von denen heute 
28 als echt gelten. Durch seine Verbindung mit Persönlichkeiten wie 
Ausonius und Augustinus, zu denen er in Briefkontakt steht, aber 
auch durch seine herausragende Bildung und seine Hinwendung 
zum asketischen Christentum verbinden sich in Paulinus wichtige 
Linien des intellektuellen, spirituellen und literarischen Lebens im 
vierten Jahrhundert.

Möglicherweise lernt Paulinus das Werk des Juvencus bereits bei 
seinem Lehrer Ausonius kennen, der seinerseits mehrfach Formeln 
daraus nutzt.2

1	 Dazu jetzt umfassend Divjak/Schmidt 2020.
2	 Besonders signifikant sind die gemeinsamen Hexameterschlüsse sollemnia pa-

schae Auson. 27,2,9 Green = 397,9 Souchay wie Iuvenc. 2,153 (dann Paul. Petric. 
Mart. 5,652) und ignicomus sol Auson. 27,14b,8 Green = 396,8 Souchay wie Iu-
venc. 3,1, die nur in der Flexionsform variierenden Hexameterschlüsse in sae-
cula regnans Auson. 2,3,83 Green = 153,83 Souchay wie in saecula regnat Iuvenc. 
4,812 und properata morte Auson. 6,3 Green = 320,3 Souchay wie properata morte 
relinquet Iuvenc. 4,16, der nur in der Flexionsform variierende Hexameterbe-



Juvencus bei Paulinus von Nola 41

Einen ersten Eindruck von der Rolle, die Juvencus im dichterischen 
Werk – in den Prosapassagen der Briefe hat die Forschung, soweit 
ich sehe, bislang noch keine Spuren des Juvencus gefunden – des 
Paulinus im Vergleich zu anderen Dichtern spielt, vermitteln be-
reits die Indices der Ausgaben:3

Vergil Ovid Juvencus Horaz Statius

Hartel/Kamptner 1999 576 126 92 81 31

Dolveck 2015 271 80 32 48 30

Daran lässt sich, mit aller Vorsicht formuliert, die Vermutung knüp-
fen, dass der erste Bibeldichter bereits nach wenigen Jahrzehnten 
in den weiteren Kanon der zu imitierenden Dichter vorgedrungen 
ist. Ein nächster Blick muss dann der Verteilung der Reminiszenzen 

ginn crimine adulterii Auson. 11,23,3 = 213,3 Souchay wie crimen adulterii Iuvenc. 
3,478, sowie die Junktur errori obnoxius (vgl. Auson. 2,3,52 Green = 153,52 Sou-
chay und Iuvenc. 4,29) und die Bezeichnung Gottes als pater rerum (vgl. Auson. 
4,6 Green = 317,6 Souchay und Iuvenc. 1,16). – Bemerkenswert ist in diesem 
Zusammenhang für Paulinus von Nola die in der Forschung zu diesem oft nicht 
(z.B. bei Sassi 2020, 20) rezipierte Umakzentuierung bei Green, der zunächst 
(1971, 51) die Parallelen zwischen Juvencus und Ausonius (nur einen Teil der 
oben aufgezählten) für nicht zwingend signifikant erklärt („Ausonius quotes 
him [sc. Juvencus] very little, if at all.“) und daher annimmt, Paulinus von Nola 
habe Juvencus erst später in Spanien kennengelernt. Später aber kommt Green 
(1991, XXI; vgl. Green 2006, 129), anscheinend auf der Basis weiterer Nachwei-
se, zu dem Schluss „He [sc. Ausonius] certainly echoes and quotes Juvencus“. 
Damit wird man nun tatsächlich auch eine frühe Begegnung des Paulinus von 
Nola mit Juvencus für möglich erachten.

3	 Natürlich erzeugen dergleichen Übersichten eine Scheinobjektivität: Zum 
einen sind hier die zitierten Stellen aufgelistet, man müsste also sowohl die 
Länge des jeweiligen Oeuvres als auch Mehrfachzitate berücksichtigen, um 
wirklich die Nutzungsintensität zu erfassen. Zum anderen divergieren die hier 
betrachteten Similien in der Deutlichkeit der Bezugnahme. Und drittens ist 
hier die Gesamtheit der jeweils in die Ausgaben aufgenommenen Werke be-
rücksichtigt – darunter auch solche, die sicher nicht Paulinus von Nola gehö-
ren. Diese Unsicherheitsfaktoren treffen aber auf alle Autoren gleichermaßen 
zu. Die Gegenüberstellung hat jedenfalls in erster Linie illustrativen Charak-
ter.



Stefan Freund42

über das Corpus der unter dem Namen des Paulinus von Nola über-
lieferten Gedichte gelten:4

Gedicht
Länge in 
Versen

Anzahl der 
Parallelen

Inhalt, gegebenenfalls  
Datierung

Versmaß

15 9 0 Geschenkbegleitgedicht: Drosseln Hexameter

2 12 0 Geschenkbegleitgedicht: Muscheln Hexameter

3 12 0
Fragment aus poetischer Fassung 
zu Suetons De regibus

Hexameter

6 330 31
Bibelparaphrase: Johannes-
Panegyricus (Laus Ioannis), 393

Hexameter

7 51 0 Bibelparaphrase: Psalm 1 jambischer Trimeter

8 32 1 Bibelparaphrase: Psalm 2 Hexameter

9 71 0 Bibelparaphrase: Psalm 137 Hexameter

10 331 0 Versepistel an Ausonius polymetrisch

11 68 0 Versepistel an Ausonius polymetrisch

12 39 0
Natalicium 1: Noch auf dem Weg 
nach Nola, 395 

Hexameter

13 36 0 Natalicium 2: Erster Jahrestag, 396 Hexameter

14 135 1
Natalicium 3: Pilgerzug nach Nola 
(Aen. 7), 397

Hexameter

15 361 3 Natalicium 4: Vita des Felix, 398 Hexameter

4	 Wiederum ermittelt nach den Indices von Hartel/Kamptner 1999 und Dolveck 
2015.

5	 Hier zugrunde gelegt ist die Zählung der Gedichte nach Hartel/Kamptner 
1999.



Juvencus bei Paulinus von Nola 43

16 299 5 Natalicium 5: Vita des Felix, 399 Hexameter

17 340 2 Propemptikon für Bischof Nicetas sapphische Strophe

18 468 9 Natalicium 6: Wunder des Felix, 400 Hexameter

19 730 6
Natalicium 11: Wunder des Felix,  
405

Hexameter

20 444 5
Natalicium 12: Strafe für einen 
Eidbruch, 406 

Hexameter

21 857 7
Natalicium 13: Porträt der 
Asketengemeinschaft in Nola

polymetrisch

22 167 1

Versepistel an Jovius, einen 
Landsmann aus Aquitanien, über 
dessen Zweifel an der christlichen 
Lehre

Hexameter

23 335 3 Natalicium 7: Wunder des Felix, 401 Hexameter

24 942 7
Versepistel an Cytherius: 
Mirakelbericht, Hagiographie, 
Erziehung

Jambus

25 241 1
Epithalamium für Julian von 
Aeclanum

elegisches Distichon

26 429 5
Natalicium 8: Predigt nach Schlacht 
von Pollentia, Wunder des Felix, 
402

Hexameter

27 647 7 Natalicium 9: Bauten von Nola Hexameter

28 325 3 Natalicium 10: Bauten von Nola Hexameter

29 35 2
Natalicium 14 (nur Fragmente), 
408/409

Hexameter

31 632 8
Consolatio an Pneumatius und 
Fidelis zum Tod des Sohnes

elegisches Distichon

Eine Sonderstellung nimmt dabei ganz offensichtlich die Laus Io-
annis (carm. 6) ein, ein Bibelgedicht über das Leben Johannes des 
Täufers in 330 Hexametern. Sie soll bei den folgenden Überlegun-
gen nicht mehr berücksichtigt werden, und zwar aus zwei Gründen: 



Stefan Freund44

Zum einen hat man in der neueren Forschung die Verfasserschaft 
des Paulinus für die Laus Ioannis mit gewichtigen Gründen in Zweifel 
gezogen,6 zum anderen überschneiden sich Juvencus und die Laus 
Ioannis thematisch so unmittelbar, dass eine Untersuchung in die-
sem Fall unter der Maßgabe einer direkten imitatio und aemulatio ge-
führt werden und auch die unterschiedlichen Schwerpunktsetzun-
gen in der Darstellung des neutestamentlichen Johannes-Stoffes 
berücksichtigen müsste.7 Zudem hat sich die bisherige Forschung 
bereits zur Juvencus-Rezeption bei Paulinus von Nola auf die Laus 
Ioannis konzentriert8 und sie auch als programmatisch vorbildhaft 
für die Bibelparaphrastik in der Laus Ioannis9 und poetologisch im-
pulsgebend erkannt.10

Hier soll es jedoch darum gehen, wie Paulinus von Nola als der 
für uns erste als Persönlichkeit fassbare christliche lateinische 
Dichter nach Juvencus dessen Bibelepos in der gesamten Breite 
seines dichterischen Schaffens aufgreift. Für diese Werke hat die 
Forschung im Wesentlichen die Tatsache der minder bedeutsamen 
Nutzung konstatiert11 oder sie für Einzelstellen ausgewiesen12 und 
betrachtet – so hat man etwa bei der Einführung des Lobes des 

6	 Zum Stand Schmidt 2020, 375.
7	 Dieser Frage soll in der Dissertation von Philipp Buckl ein eigenes Kapitel ge-

widmet sein.
8	 So etwa Flury 1973; Walsh 1975, 17; Skeb 1997, 98–100; Trout 1999, 99; Nazzaro 

2001; Nazzaro 2002/2006; Nazzaro 2003; Nazzaro 2004a; Nazzaro 2004b; Nazza-
ro 2006/2007; Nazzaro 2009; Divjak/Schmidt 2020, 364.

9	 Herzog 1975, LXXVI sieht in der Laus Ioannis die „Endstufe der paraphrasti-
schen Form“; Kirsch 1985, 111 erkennt keine programmatische Weiterentwick-
lung gegenüber Juvencus, dagegen jedoch Skeb 1997, 128 Anm. 202.

10	 So greift etwa die Laus Ioannis in poetologisch-reflexiven Passagen (Paul. Nol. 
carm. 6,7f.; 15; 26–49; v.a. 30; 38–42; 45) die Gewässer-Metaphorik auf, die sich 
auch in der praefatio des Juvencus (9f.; 25–27) findet, dazu Kohlwes 1979, 167–
169.

11	 Vgl. Green 1971, 51f.: „We should not expect echoes to be frequent or resoun-
ding; for Juvencus was a translator, and in addition did much borrowing of the 
classics himself. Moreover, there would be little point in frequently quoting an 
unknown author unless his expression merited it.“

12	 Neues gegenüber den Indices findet sich etwa bei Kirstein 2000, 144; Surmann 
2005, 58; Filosini 2008, 130. Salvini 2011 geht im Einleitungskapitel „Da Gerola-
mo a Beda“ (8–24) seines Buches zur Juvencus-Rezeption auf Paulinus von Nola 
nicht ein. Shanzer 2021, 190–204 vergleicht die Darstellungen des Tanzes der 



Juvencus bei Paulinus von Nola 45

Heiligen Felix Parallelen zu Juvencus gesehen.13 Auch das Konzept, 
dass sich der Dichter mit seinem Werk eine Anwartschaft auf ewiges 
Heil erwerben könne, wurde als gemeinsames Motiv angesprochen.14

Die folgenden Überlegungen wollen angesichts dessen einen 
ungefähren Gesamtüberblick über die Juvencus-Nutzung bei 
Paulinus von Nola bieten. Im Mittelpunkt stehen daher die Gedichte 
(außer der Laus Ioannis), für die man in der Forschung Bezüge auf 
Juvencus namhaft gemacht hat, nämlich: aus den Natalicia die 
carmina 18, 16, 27, 26, 20, 21 und 19, die Consolatio an Pneumatius und 
Fidelis (carm. 31) und die umfangreiche polymetrische Versepistel 
an Cytherius (carm. 24). 

Ich werde im Folgenden in zwei Schritten vorgehen: Zunächst 
werde ich diejenigen Stellen betrachten, an denen unserem Befund 
nach Paulinus von Nola Formulierungen verwendet, die Juvencus 
geprägt hat (1.1), und zwar zunächst Versschlüsse (1.1.1) und 
dann anderes Material (1.1.2). Drei ausgewählte Beispiele werden 
anschließend (1.2) genauer untersucht: der Prüfer des Herzens 
(1.2.1), der schwarze Dämon (1.2.2) und der siebenfältige Himmel 
(1.2.3).

Der zweite Teil ist solchen Wendungen gewidmet, die zwar 
schon vor Juvencus in der Dichtung belegt sind, aber von diesem 
eine spezifisch christliche Deutung erfahren haben und unter dieser 
Maßgabe rezipiert werden. Nach einem Überblick (2.1) werde ich 
an wiederum drei exemplarischen Fällen (2.2.1–2.2.3) die Frage zu 
erörtern suchen, wie sicher eine solche christliche Überformung 
durch Juvencus belegt werden kann. Dabei soll stets auch im Blick 
gehalten werden, wo Juvencus exklusiv von Paulinus rezipiert zu 
werden scheint und wo es sich um Wendungen handelt, die mit 
Juvencus ins Gemeingut christlicher Dichtersprache übergehen.

Salome Iuvenc. 3,33–69 und Paul. Nol. carm. 25,113–140 (sowie weitere christ-
liche Zeugnisse), Zitatbeziehungen scheinen nicht vorzuliegen.

13	 So verweist Surmann 2005, 30f. für Paul. Nol. carm. 29,23f. […] ut diuina mei bene 
gesta patroni / Felicis referam auf Iuvenc. praef. 19f. Nam mihi carmen erit Christi 
uitalia gesta, / diuinum populis falsi sine crimine donum.

14	 So Kamptner 2005, 92: Paul. Nol. carm. 18,48 und Iuvenc. praef. 22–24.



Stefan Freund46

1 Paulinus verwendet von Juvencus geprägte 
Formeln

1.1 Überblick über das Material

1.1.1 Versschlüsse

Am deutlichsten zeigt sich die Übernahme von Formelgut, das 
auf Juvencus zurückgeht, an den Versschlüssen. In einigen Fällen 
scheint nur Paulinus von Nola hier Material von Juvencus zu nut-
zen, das in der späteren lateinischen christlichen Dichtung nicht 
mehr aufgegriffen wird:

	– Saluator Iesus (Iuvenc. 1,769, aus der Heilung der Schwiegermut-
ter des Petrus nach Mt 8,15) ist zu finden bei Paulinus von Nola 
in der Consolatio (carm. 31,425 rumpe mei lapidem cordis, saluator 
Iesus).

	– Carceris atri15 erscheint bei Juvencus (1,517) und dann bei Pauli-
nus von Nola (carm. 26,298).16

Trotz Veränderungen in ihrer Abhängigkeit klar erkennbar sind die 
folgenden Versschlüsse:

	– Pertendere gressum bei Juvencus (1,241) und pertendere cursum bei 
Paulinus von Nola (carm. 20,160) für ‚die Reise fortsetzen‘,17 

	– bei cunctatio mentis des Juvencus (1,33) ersetzt Paulinus von Nola 
(carm. 27,416) den Nominativ durch das im Ablativ metrisch 
äquivalente, sehr seltene18 cunctamine.

An anderen Stellen greift Paulinus Versschlüsse des ersten Bibel-
epikers auf, die weiteren Nachhall in der christlichen lateinischen 
Dichtung finden:

	– Gloria Christus ist bei Juvencus (praef. 24; 2,134) erstmals in der 
lateinischen Dichtung belegt, es erscheint (auch in der Variante 

15	 Vgl. aber schon [Sen.] Herc. O. 1141 Laxabit atri carceris iam iam fores. 
16	 Vgl. ferner Paul. Nol. carm. 15,241 […] fugit atri carceris horror.
17	 Vgl. ThLL X,1 1779,40f.
18	 Vgl. ThLL IV 1390,82-1391,3 mit insgesamt vier Belegen, an derselben Verspo-

sition Avien. Arat. 135 cunctamina lapsu.



Juvencus bei Paulinus von Nola 47

gloria Christi) dreimal in den Epigrammen des Damasus,19 sechs-
mal bei Paulinus von Nola,20 einmal bei Prudentius (c. Symm. 
2,772) und dann in der späteren christlichen Dichtung.21

	– Ante tribunal findet sich seit Juvencus (4,590) bei Prudentius 
(perist. 11,77), Paulinus von Nola (Epitaphium Cynegii 9 = CIL X 
1370,9 = CLE 684,9), Sedulius (carm. pasch. 5,139) und weiteren 
christlichen Dichtern.22

Besonders der Schluss der vier Bücher des Juvencus wirkt nach: 
	– In saecula uitam erscheint bei Juvencus (4,811, vorletzter Vers des 

Werkes) und dann bei Paulinus von Pella (orat. 19, letzter Vers); 
Paulinus von Nola (carm. 22,64) und Paulinus Biterrae (epigr. 12) 
verwenden in saecula uitae.

	– Auf in saecula regnat endet der Schlussvers des Juvencus (4,812), 
bei Ausonius (2,3,83 Green = 153,83 Souchay, drittletzter Vers) 
findet sich in saecula regnans, bei Paulinus von Nola (9,36) in sae-
cula regni, bei Prudentius (c. Symm. 1,540) und Venantius Fortu-
natus (Mart. 4,614) in saecula regno.

Bei manchen Versschlüssen kommen andere Nutzer Juvencus noch 
etwas näher als Paulinus von Nola:

	– Munera uerbi ist bei Juvencus (1,764) und dann bei Alcimus Avitus 
(carm. 4,419) belegt, bei Paulinus von Nola munere uerbi (carm. 
22,25).

	– Perpete uita findet sich bei Juvencus (2,508) und beim Hepta-
teuchdichter (lev. 240), bei Paulinus von Nola uitae perpetis 
(carm. 24,843, jambischer Trimeter).

	– Dominumque deumque findet sich zweimal bei Juvencus (1,24 und 
4,49); als Versschluss greifen dies das Carmen aduersus Marcioni-
tas (4,221) und Venantius Fortunatus (Mart. 3,200; carm. 2,15,19) 
auf, im Versinneren Paulinus von Nola (carm. 27,418) und Sedu-
lius (carm. pasch. 2,216).

19	 Damas. carm. 1,7; 8,9; 21,3 Ferrua Christi.
20	 Paul. Nol. carm. 14,43; 18,439; 23,251; 27,492 und epist. 32,10,1 Christi; carm. 6,2 

Christe.
21	 Carm. adv. Marc. 3,269; Paul. Petric. Mart. 5,434; Alc. Avit. carm. 2,34; Coripp. 

Ioh. 4,269; Ven. Fort. Mart. 2,298; 441.
22	 Orient. carm. app. 3,174; Sidon. carm. 7,523; Drac. laud. dei 2,469 etc.



Stefan Freund48

Bei den meisten der hier zusammengetragenen Versschlüsse ist ein 
semantischer Bezug auf spezifische Themen des Christentums er-
kennbar. Sie ergänzen somit das aus der klassischen Dichtung über-
nommene Formelgut. 

1.1.2 Sonstige Junkturen

Auch bei Junkturen im Versinneren rezipiert Paulinus von Nola Ma-
terial aus Juvencus:

	– Tenebris carceris verwendet Juvencus öfter (1,517; 3,48; 450), 
ebenso Paulinus von Nola (carm. 21,264; 24,759).

	– Pretioso sanguine verwendet Juvencus (3,611), dann Paulinus von 
Nola (carm. 19,7; 27,306).

	– Iam desperantibus erscheint in der Dichtung nur bei Juvencus 
(1,579) und dann bei Paulinus von Nola (carm. 16,219).

	– Die Formulierung munera trina bei Juvencus (1,249) wird bei Pau-
linus von Nola in einem jambischen Vers (carm. 24,797) in trino 
trinitatis munere aufgegriffen.

	– Der Ausdruck uela tumescunt wird nach Juvencus (2,25f.) bei Pau-
linus von Nola (carm. 17,104) verwendet.23

	– Den Versbeginn uipereae gentis suboles des Juvencus (1,328) über-
nimmt Paulinus von Nola zweimal (carm. 9,53; 23,46) in der 
Form uipeream subolem.24

Doch wie bei den Verschlüssen, so sind auch viele Junkturen, in de-
nen Paulinus von Nola von Juvencus beeinflusst scheint, noch bei 
anderen christlichen Dichtern nachgewiesen, so etwa:

	– Die Junktur puro corde findet sich bei Juvencus (1,463), dann bei 
Paulinus von Nola (carm. 24,287; 773) und bei späteren Dich-
tern.25 

	– Corporeis oculis findet sich bei Juvencus (1,319), dann bei Pruden-
tius (ham. 893) und Paulinus von Nola (carm. 31,207) sowie bei 
Pseudo-Prosper (carm. de prov. 160).

	– Diuino munere erscheint bei Juvencus (2,187), dann bei Paulinus 

23	 Vgl. Kirstein 2000, 144.
24	 Vgl. Surmann 2005, 58; 219.
25	 Drac. laud. dei 2, 754; Hymn. 44b,15 Walpole; CLE 115,4.



Juvencus bei Paulinus von Nola 49

von Nola (carm. 25,143), Paulinus von Pella (euch. 112), Paulinus 
von Petricordia (Mart. 2,537; 4,113; 333) und öfter.26

Auch hier zeigt sich eine semantische Ausrichtung auf christliche 
Themen. Man wird all dies als Belege für die wichtige Rolle des Ju-
vencus bei der Herausbildung einer christlichen Dichtersprache he-
ranziehen können.

1.2 Ausgewählte Beispiele

1.2.1 Scrutator cordis – Der Prüfer des Herzens

In seiner Wiedergabe des Gebotes Mt 6,3f., beim mildtätigen Schen-
ken solle die linke Hand nicht wissen, was die rechte tue, der Vater 
werde es vergelten, formt Juvencus die Aussage pater tuus, qui uidet 
in absconso, reddet tibi in palam (Vet. Lat.27) um zu rependet / occulti 
solus scrutator praemia cordis (1,578f.). Aus dem ‚Vater, der das Ver-
borgene sieht,‘ wird also der ‚einzige Prüfer des geheimen Herzens‘. 
Hinter dieser Zuspitzung des Bibelepikers scheint die Bezeichnung 
Gottes als ‚Prüfer auf Herz und Nieren‘ – scrutator renis et cordis – 
aus Offb 2,2328 zu stehen. Paulinus von Nola betont zu Beginn des 
dritten Natalicium (carm. 14), dass Felix zwar ein Bekenner sei, aber 
nicht das Martyrium erlitten habe; Gott stelle eine solche Marty-
riumsbereitschaft dem Martyrium gleich, denn er sei ein ‚Prüfer 
des schweigenden Herzens‘ (carm. 14,7 cordis taciti scrutator). Zwar 
wird die Bezeichnung Gottes als scrutator cordis (also auch ohne die 
Nieren) in der christlichen Prosa öfter aufgegriffen,29 doch in der 

26	 Eug. Tolet. carm. 8,29; CLE 777,5; 779,1.
27	 Der Evangelientext der Vetus Latina ist hier nach Jülicher (1963; 21970; 21972; 

21976) zitiert.
28	 So für die Vetus Latina belegt Cypr. testim. 3,56 l. 8, der Ausdruck des Prüfens 

auf ‚Herz und Nieren‘ geht zurück auf die (sprachlich der uns interessierenden 
Formulierung etwas ferner stehenden) alttestamentlichen Aussagen Ps 7,10 
ἐτάζων καρδίας καὶ νεφροὺς ὁ θεός (Vet. Lat. Sabatier scruta corda et renes deus), 
Jer 11,20 κρίνων δίκαια δοκιμάζων νεφροὺς καὶ καρδίας, Spr 24,12 κύριος 
καρδίας πάντων γινώσκει (Vet. Lat. Sabatier deus corda omnium nouit).

29	 Etwa Tert. anim. 15,4 scrutatorem et dispectorem cordis deum legimus; Cypr. epist. 
57,3,3 de his iudicat occultorum scrutator et cognitor cito uenturus et de arcanis cor-



Stefan Freund50

Dichtung findet sie sich nur bei Juvencus und Paulinus – und zwar 
in derselben Versposition,30 jeweils mit einem Attribut zu cor und 
im Zusammenhang damit, dass Gott individuell den Lohn für ein 
von außen nicht erkennbares frommes Verhalten zumisst (Offb 2,23 
geht es hingegen vor allem um Strafen für die Verfolger und Gottes-
feinde). Daher wird man durchaus annehmen können, dass Paulinus 
von Nola an dieser für das Lob des Felix bedeutsamen Stelle auf eine 
Formulierung zurückgreift, die ein in der christlichen Literatur öf-
ter verwendetes Bild für Gott, der das Innere des Menschen kenne, 
in zugleich biblischer wie poetischer Gestalt bietet.

1.2.2 Der schwarze Dämon

Ausgangspunkt sind zwei Stellen bei Juvencus, an denen dieser den 
Bibeltext weiter entfaltet. Die bei Mt 4,1 knapp gehaltene Einleitung 
der Versuchung Jesu in der Wüste (Vet. Lat. tunc Iesus ductus est in 
desertum ab spiritu, ut temptaretur a diabolo) ergänzt Juvencus unter 
anderem um die Aussage, dass der Neid den schwarzen Sinn des 
Dämons ergreife (1,366f. mox liuor daemonis atram / cum terrore ra-
pit mentem). Und bei der Aussendung der Jünger fordert Jesus diese 
nach Mt 10,8 dazu auf, Kranke zu heilen, Tote aufzuerwecken, Aus-
sätzige rein zu machen und Dämonen auszutreiben. Bei Juvencus 
lautet die Formulierung (2,436f.):

Pergentes uero similem mihi sumite mentem,
ut uobis subigat uirtutes daemonis atri.

Wenn ihr geht, nehmt einen Geist an, der meinem entspricht, dass er 
euch die Mächte des schwarzen Dämons unterwirft.

dis atque abditis iudicaturus; Ambr. epist. 5,23,6 sed quae occulta hominibus, deo 
nota sunt; nouit enim omnia qui scrutator est cordis.

30	 Ebenso auch der erste Beleg Lucan. 4,297f. (ein Vergleich: der Wassermangel 
zwingt die bei Ilerda eingeschlossenen Pompejaner tiefer zu graben als die 
Goldsucher in Asturien) Non se tam penitus, tam longe luce relicta / merserit Asty-
rici scrutator pallidus auri. Die Stelle scheint mir näher an Iuvenc. 1,578 (selbe 
Versposition, Enjambement, geschlossene Wortstellung mit dem Genitivattri-
but zu scrutator, beides mit Attribut) zu liegen als die von Kievits 1940, 137 
angegebene Lucan. 5,122.



Juvencus bei Paulinus von Nola 51

Die Junktur daemon ater erscheint hier erstmals,31 dann zweimal bei 
Paulinus von Nola, und wiederum als Versschluss: Ebenfalls im Ge-
nitiv am Ende eines Fragments aus den Natalicia – Paulinus will Gott 
als denjenigen preisen, mit dessen Kraft Felix die Kranken besuche 
und „die von der Kraft des schwarzen Dämons gefangenen Seelen 
befreit“ (carm. 29,32f. captiuasque animas ui daemonis atri / absolu-
it). Auch die zweite Stelle, aus dem siebten Natalicium, bezieht sich 
auf die von Gott verliehene Kraft des Felix, der eine Augenverlet-
zung des Mitbruders Teridius auf wundersame Weise heilt. Ange-
rufen wird Felix in diesem Zusammenhang mit den Worten (carm. 
23,223–225):

[…] te quoque dextra potentem
sanifera uirtute dedit, qua daemonas atros
excruciando domas.	 225

[…] die rechte Hand Gottes schenkte auch dich, ermächtigt mit heilen-
der Kraft, mit der du die schwarzen Dämonen quälst und bezwingst.

Hier ist nun, wie bei Iuvenc. 2,437, von uirtus die Rede – dort war 
es freilich die böse Kraft des Dämons, hier ist es die heilende des 
Felix. Gleichwohl ist die kontextuelle Nähe beider Paulinus-Stellen 
zu Juvencus, insbesondere zur Aussendung der Jünger (2,436f.), un-
bestreitbar: So wie den Jüngern die Kraft zugesprochen wird, Men-
schen zu heilen, indem sie den schwarzen Dämon überwinden, so ist 
auch Felix diese Kraft geschenkt. Umso auffälliger ist die Anlehnung 
an Juvencus bezüglich des ‚schwarzen‘ Dämons, als der Bibelepiker 
diese Farbangabe in beiden Fällen der biblischen Vorlage hinzu-
gefügt hatte. Paulinus übernimmt diese Nuance an den genannten 
Stellen für seine poetische Darstellung des Dämons, dem sein Held 
Felix – wie Jesus und seine Jünger bei Juvencus – entgegentritt.

1.2.3 Der siebenfältige Himmel

Die Öffnung des Himmels bei der Taufe Jesu schildert Mt 3,16 recht 
nüchtern – in der Vetus Latina liest man: Aperti sunt ei caeli (‚die Him-

31	 Vgl. ThLL II 1061,28f.



Stefan Freund52

mel öffneten sich ihm‘). Juvencus macht daraus den Vers 1,356: 
Scinditur auricolor caeli septemplicis aethra (‚die goldfarbene Ätherluft 
des siebenfältigen Himmels spaltet sich‘). Das ist gesucht poetisch,32 
besonders aufschlussreich ist septemplex: Der Ausdruck findet sich 
erstmals bei Vergil (Aen. 12,925 – für einen Schild mit sieben Schich-
ten),33 aber nur hier bei Juvencus als Junktur mit caelum – und hat 
im biblischen Text keinerlei Äquivalent. Ob die Siebenzahl nur Teil 
der pleonastischen Wiedergabe des Plurals caeli ist, ob sie auf die jü-
dische-babylonische Vorstellung von sieben Himmeln anspielt oder 
auf die sieben Planetensphären der griechisch-römischen Vorstel-
lungswelt, ist umstritten34 und für uns weniger wichtig. Jedenfalls 
benutzt zunächst Prudentius die von Juvencus geprägte Junktur: Im 
Fastenhymnus sagt er, Mose habe den ‚Fürsten des siebenfältigen 
Himmels‘ (cath. 7,36 caeli principem septemplicis) nicht ohne vorhe-
riges Fasten sehen können, gemeint ist dabei die Gottesbegegnung 
bei der Übergabe der Zehn Gebote (v.a. Ex 34,28; Dtn 9,9). Dann 
schildert Paulinus von Nola im sechsten Natalicium, wie die ‚Scharen 
des siebenfältigen Himmels‘ (carm. 18,141 septemplicis agmina cae-
li) den verstorbenen Felix in den Himmel geleiten. Gemeinsam ist 
allen drei Stellen nicht nur die ungewöhnliche Wendung im Geni-
tiv, sondern vor allem, dass die ‚Siebenfältigkeit‘ des Himmels eine 
sachlich redundante Angabe ist. Sie dient jeweils dazu, die Trans-
zendenz der göttlichen Sphäre, die in einer liminalen Situation zur 
menschlichen Sphäre erscheint, zu illustrieren. Hierfür stellt Juven-
cus offensichtlich Prudentius und Paulinus von Nola eine geeignete 
Ausdrucksform zur Verfügung.

32	 Vgl. Fichtner 1994, 62–72: Scinditur (statt des einfachen aperiri) ist ein vergili-
scher Versanfang, auricolor ein Hapax, aethra ein Poetismus.

33	 Dann bei Ovid und in der nachklassischen Dichtung.
34	 Für Fichtner 1994, 68–70 ist die Sache unklar, für Liebrand 2021, 106–108 trifft 

die planetarische Deutung zu.



Juvencus bei Paulinus von Nola 53

2 Paulinus verwendet von Juvencus christianisierte 
Formeln

2.1 Überblick über das Material

Die bislang diskutierten Versschlüsse und Junkturen sind erstmals 
bei Juvencus belegt und werden dann von Paulinus von Nola und 
häufig auch von weiteren christlichen Dichtern rezipiert. In einigen 
Fällen jedoch überträgt Juvencus Material aus der paganen Dich-
tung in einen christlichen Kontext – und darin folgt ihm jeweils 
Paulinus von Nola: 

	– Der vergilische Hexameterschluss miserabile uulgus (Aen. 2,798) 
erscheint auch in der weiteren paganen Dichtung.35 Juvencus 
(4,516) verwendet ihn für die Häscher, die Jesus gefangen neh-
men (Mt 26,47), Paulinus von Nola für die Zuschauer bei einem 
Wunder des Felix (carm. 20,115).

	– Als Hexameterschluss erscheint culmina caeli erstmals in astro-
nomischem Kontext bei Manilius (1,150); Juvencus (3,456) und 
Paulinus von Nola (carm. 10,120) übernehmen dies in Aussagen 
über die Größe Gottes.36

	– Bei Statius findet sich öfter der Ausdruck gaudia celare (Theb. 
10,185; 454f.; Ach. 1,753),37 ihn übernehmen Juvencus (1,50) und 
Paulinus von Nola (carm. 18,431).

Wie schon bei den von Juvencus selbst geprägten Formeln zu be-
obachten war, finden viele der von Juvencus in einen christlichen 
Kontext gesetzten Wendungen aus der paganen Dichtung weitere 
Verbreitung:

	– Der Hexameterschluss turba suorum findet sich bei Ovid (met. 
3,564) und Lucan (6,251), dann bei Juvencus (4,785), Paulinus von 
Nola (carm. 20,95) und Paulinus von Petricordia (Mart. 5,838).

	– Die Junktur mandata dei zwischen Trithemimeres und Penthemi-
meres findet sich erstmals bei Silius Italicus (13,343, über einen 

35	 Lucan. 6,110; Anth. 223,15 Riese.
36	 Vgl. Filosini 2008, 130.
37	 Vgl. ThLL III 765,60f.



Stefan Freund54

Auftrag des Jupiter an Pan),38 dann bei Juvencus (1,38) – recht 
exponiert für die Botschaft des Engels Gabriel an Zacharias. In 
derselben Position erscheint dann der Ausdruck je einmal bei 
Paulinus von Nola (carm. 15,245)39 und dreimal beim Hepta-
teuchdichter,40 ferner bei weiteren christlichen Dichtern.41

	– Monitis caelestibus erscheint – stets in dieser Flexionsform – bei 
Ovid (met. 1,396f., über die Anweisung der Götter an Deukalion 
und Pyrrha; 14,293, über die Warnungen an Odysseus vor Kirke) 
und später bei Juvencus (1,183; 255), dann bei Paulinus von Nola 
(carm. 16,44) und in einem inschriftlich überlieferten Gedicht 
(CIL XI 258,21).

	– Die erstmals bei Martial (10,25,4) belegte Junktur pectora plebis 
erscheint als Hexameterschluss bei Juvencus (2,93; 712), dann 
bei Paulinus von Nola (carm. 19,108) und bei Paulinus von Petri-
cordia (Mart. 2,469; 515).

	– Juvencus nimmt im Versbeginn inde domum remeat (1,47) paga-
ne poetische Formeln auf,42 Paulinus von Nola (carm. 28,115 ipse 
domum remeans; carm. 18,466f. inde domum […] / […] remeabat) 
scheint davon angeregt.

	– Die Junktur lacrimis profusis ist häufig bei Ovid (epist. 10,55; met. 
7,91; 9,680; 11,418 und an anderen Stellen), mit Juvencus (1,296) 
beginnt ihre Rezeption in der christlichen lateinischen Dich-
tung (Paul. Nol. carm. 26,176; Sedul. carm. pasch. 4,69; 5,11).

Wie deutlich im Einzelfall die ursprünglichen Kontexte und die 
Übernahmen durch Juvencus nachwirken, bedürfte einer genau-
eren Untersuchung der semantischen Entwicklung.43 

38	 Vgl. Stat. Theb. 3,321 saeua dei mandata ferens.
39	 Ferner in der Laus Ioannis, Paul. Nol. carm. 6,44; 198.
40	 Cypr. Gall. exod. 477; 566, iud. 740.
41	 Carm. adv. Marc. 3,138; Prosp. carm. de ingrat. 460; Victorin. leg. dom. 158; in 

anderer Position Carm. adv. Marc. 5,122; Prosp. epigr. 38,2.
42	 Vgl. Verg. Aen. 2,756 inde domum; Ov. fast. 2,95 inde domum repetens; 5,455 inde 

domum redeunt; Pont. 4,4,41 inde domum repetes; Iuv. 12,87 inde domum repetam.
43	 Auch ist in manchen Fällen die Rückführung auf einen bestimmten Prätext 

schwierig. Dass Polyptoton von iustus beispielsweise, Iuvenc. 1,124 iuste iusto 
seruire queamus und Paul. Nol. carm. 8,27 uia iusta iuste pereatis, kann, muss aber 
nicht auf Plaut. Amph. 34 iustae ab iustis iustus sum orator datus zurückgehen, 



Juvencus bei Paulinus von Nola 55

2.2 Ausgewählte Beispiele

2.2.1 Vincla pedum – Sandale oder Lahmheit?

Die juxtapositive Junktur uincla pedum findet sich erstmals in der 
Liebeselegie. Tibull (1,6,38) drückt damit die Bereitschaft des ele-
gischen Ich aus, für die Geliebte Fesseln zu ertragen. Bei Ovid hin-
gegen (am. 3,1,14) geht es eigentlich um die Tragödie, die der Ko-
thurn als Schnürstiefel (eben uincla pedum) symbolisiert. An diese 
Bedeutung knüpft dann Juvencus (1,339) an, wenn er in diesen 
Worten Johannes den Täufer über Jesus sagen lässt: ‚Ich bin nicht 
wert, ihm die Schuhe zu tragen‘ (calciamenta portare) (Mt 3,11) und 
diese Schuhe metonymisch als uincla pedum wiedergibt.44 Bei Alci-
mus Avitus (carm. 5,452) hingegen stehen die uincla pedum für die 
Sandalen der Israeliten auf dem Wüstenzug. Anders aber Paulinus 
von Nola in einer Wundergeschichte: Nach einer Verfehlung stürzt 
ein Mann bewegungsunfähig vom Pferd und bleibt gleichsam wie 
mit zusammengebundenen Füßen liegen.45 Kurz darauf gesteht 
er seinen Helfern, die ihn nicht wieder aufrichten können, dass 
die ‚unsichtbaren Fußfesseln‘ (carm. 20,106 caecaque uincla pedum) 
seine verdiente Strafe seien, doch durch das Wirken des Heiligen 
Felix wird er geheilt.46 Die uincla pedum sind hier also keine Fuß-

auch eine eigenständige Bildung ist denkbar (vgl. Cic. leg. 3,9 duella iusta iuste 
gerunto). 

44	 Dahinter könnte eine etymologische Anspielung auf die ὑποδήματα (< δέω) 
des griechischen Textes liegen. Eher aber klingen die Parallelstellen durch, 
wo nicht vom Hinterhertragen der Schuhe (Mt 3,11 οὗ οὐκ εἰμὶ ἱκανὸς τὰ 
ὑποδήματα βαστάσαι), sondern vom Lösen der Riemen die Rede ist (Mk 1,7 οὐκ 
εἰμὶ ἱκανὸς κύψας λῦσαι τὸν ἱμάντα τῶν ὑποδημάτων αὐτοῦ, Lk 3,16 οὗ οὐκ 
εἰμὶ ἱκανὸς λῦσαι τὸν ἱμάντα τῶν ὑποδημάτων αὐτοῦ – hierauf verweist Ficht-
ner 1994, 12 – und Joh 1,27 οὗ οὐκ εἰμὶ ἄξιος ἵνα λύσω αὐτοῦ τὸν ἱμάντα τοῦ 
ὑποδήματος).

45	 Paul. Nol. carm. 20,89–92 lapsus equo et quasi fixus humi se tollere rursus / ad con-
sistendum reparato robore surgens / non potuit coepitque pedes clamare ligatos / id-
que probare iacens plantis quasi compede iunctis.

46	 Paul. Nol. carm. 20,103–111 […] lapsi attenta tenebat / cura uiri, qua paulatim 
quasi corpore fracto / nitentem et genibus rigidis prodire negantem / caecaque uincla 
pedum pariter meritumque ruinae / illius et poenae lacrimosa uoce fatentem / luce 
palam, manibus graue subuectantibus aegri / corpus, fida cohors sanctas referebat 



Stefan Freund56

bekleidung, wie bei Juvencus, sondern eine Lähmung. Zwischen die-
sen beiden Polen changiert in der Forschung das Verständnis der 
Junktur bei Prudentius: In seinen Tituli erzählt dieser von Mose am 
brennenden Dornbusch; die kleine Szene endet damit, dass dieser 
sich ‚die uincla pedum löst‘ und dann zum Pharao eilt.47 Teilweise 
versteht man dies so, dass Mose sich die Schuhe ausziehe.48 Dazu 
wird er zwar in der biblischen Vorlage am Beginn der Szene auf-
gefordert (Ex 3,5), an dieser Stelle, vor dem Aufbruch zum Pharao, 
wäre das jedoch unmotiviert. Daher wird man eher annehmen, dass 
die uincla pedum für die lähmende Angst und Zögerlichkeit stehen, 
die Mose bislang gehindert haben (so in Ex 4,10; 13) und die er nun 
überwindet.49 Somit steht Prudentius hier bei Paulinus von Nola, Ju-
vencus liegt fern.

2.2.2 Sentibus uua – Heilszeit oder ἀδύνατον?

Den Hexameterschluss sentibus uua in Vergils vierter Ekloge (29) 
– im Goldenen Zeitalter wachsen Trauben aus Dornengestrüpp – 
übernimmt Juvencus (1,697 sentibus uuas). Er verwendet ihn jedoch, 
relativ nah am Text des Matthäusevangeliums,50 um damit vor den 
trügerischen Versprechen falscher Propheten zu warnen: ‚An ihren 
Früchten werdet ihr sie erkennen. Erntet man von Dornen Trau-
ben?‘ Die Betonung liegt darin, dass das wunderhafte Versprechen 
erwartungsgemäß nicht eintritt – es wachsen bei den falschen Pro-
pheten keine Trauben aus den Dornen. Bei Paulinus von Nola (carm. 
15,289 de sentibus uuam) hingegen tun sie das sehr wohl: Bei ihm ent-
stehen auf wundersame Weise nährende Trauben aus einem Dor-
nengestrüpp, als der Heilige Felix sich um den völlig entkräfteten 

in aulas, / orantem medici Felicis ad ipsa reduci / limina, mox illic certum reperire 
medellam.

47	 Prud. tituli 29–32 Sentibus inuolitans deus igneus ore corusco / compellat iuuenem, 
pecoris tunc forte magistrum. / Ille capit iussus uirgam, fit uipera uirga. / Soluit uincla 
pedum, properat Faraonis ad arce.

48	 „Il ôte ses sandales“ (Lavarenne 1963, 206), „Dann löst jener die Schuhbänder“ 
(Fels 2011, 335), „Ai calzari i lacci scioglie“ (Nasilli 2018, 39).

49	 In diesem Sinne Thomson 1953, 351: „He unlooses the ties on his feets“.
50	 Mt 7,16 a fructibus eorum cognoscetis eos. Numquid colligunt de spinis uuas aut de 

tribulis ficus?



Juvencus bei Paulinus von Nola 57

Bischof Maximus kümmert, der keine andere Nahrung mehr auf-
nehmen kann. Hier könnte man sich nun im Hinblick auf Paulinus 
von Nola fragen: Soll man in diesem Traubenwunder des Heiligen 
Felix Juvencus hören und die Reminiszenz als Beweis lesen, dass Fe-
lix ein wahrer Prophet ist? Oder soll man Vergil durchscheinen se-
hen, dessen angekündigte Heilszeit sich im Wirken des Felix durch 
das Eingreifen Gottes schon punktuell verwirklicht? Oder mutet uns 
Paulinus hier eine Triangulation der Szenen zu?

2.2.3 Munera linguae – von der Schmeichelei zum Gottesge-
schenk

Bei Martial (7,88,9), wo er erstmals belegt ist, bezeichnet der He-
xameterschluss blandae munere linguae falsche Schmeicheleien, die 
einen Dichter über seinen Ruhm täuschen könnten. Ganz anders ist 
die Verwendung bei Juvencus (2,420), wo man sanae […] munera lin-
guae liest: Er verwendet den Ausdruck im Zusammenhang mit der 
Heilung eines Stummen (Mt 9,33), den Jesus von seinem Dämon be-
freit. Das wirft ein ganz neues Licht auf das, was mit munus linguae 
gemeint ist: Es ist die gnadenhafte, gottgeschenkte und auf Gott hin-
geordnete Fähigkeit zur Sprache. Paulinus von Nola setzt die Formel 
in seinen Natalicia in einen poetologischen Kontext und bezeichnet 
damit das Potential und die Aufgabe des Dichters, in seinem poeti-
schen Werk Gott zu dienen (carm. 16,10 famulae […] munere linguae; 
carm. 18,46f. munere linguae / […] famulor). Der Heptateuchdichter 
verwendet munera linguae (gen. 873) für den Erstgeburtssegen, den 
Isaak seinem Sohn Esau verspricht (gen. 27,4) – wiederum impli-
ziert der Ausdruck eine letztlich auf Gottes Wirken zurückführba-
re Gabe und Aufgabe für den Menschen. Bei Sedulius (carm. pasch. 
2,146) bezeichnet munera linguae, semantisch nahe an Juvencus, die 
Sprechfähigkeit, die Zacharias nach seinem Verstummen wunder-
bar zurückerhält (Lk 1,64). Juvencus macht also den Ausdruck mu-
nera linguae zu einer Formel für die göttliche Gabe der Sprache. Hier 
liegt somit die fassbare und von Paulinus von Nola und Späteren 
rezipierte ‚Christianisierung‘ eines in der paganen Dichtung ver-
wendeten Ausdrucks durch den ersten Bibelepiker vor.



Stefan Freund58

3 Zusammenfassung: Juvencus-Nutzung bei 
Paulinus von Nola 
Schon ein erster Blick auf die Gesamtheit der Juvencus-Zitate bei 
Paulinus von Nola zeigt, dass der erste Bibelepiker zu den fassbaren 
poetischen Vorbildern des Paulinus gehört. Zum einen verwendet 
Paulinus poetische Formeln, die Juvencus geprägt hat. Dabei han-
delt es sich sowohl um Hexameterschlüsse als auch um sonstige 
Junkturen. Teilweise ist Paulinus von Nola dabei der einzige für uns 
greifbare Nachahmer des Juvencus, teilweise scheint der erste Bi-
belepiker einen festen Bestandteil christlicher poetischer Diktion 
zu liefern. Eine Einzeluntersuchung dreier Beispiele (Iuvenc. 1,579 
zitiert Paul. Nol. carm. 14,7; Iuvenc. 1366 und 2,437 zitiert Paul. Nol. 
carm. 23,224 und 29,32; Iuvenc. 3,16 zitiert Prud. cath. 7,36 und Paul. 
Nol. carm. 18,141) erlaubt den Schluss, dass Paulinus von Nola gera-
de zur Stilisierung der Person des Heiligen Felix in seinen Natalicia 
wirkungsvolle Formulierungselemente aus der Feder des Juvencus 
benutzt. Für Junkturen aus der älteren Dichtung, die Juvencus einer 
christlichen Deutung erschließt, findet sich eine Reihe von mögli-
chen Belegen. Eine exemplarische Untersuchung (Iuvenc. 1,339 und 
Paul. Nol. carm. 20,106; Iuvenc. 1,697 und Paul. Nol. carm. 15,289; 
Iuvenc. 2,420 und Paul. Nol. carm. 16,10; 18,46) zeigt, dass der chris-
tianisierende Einfluss des Juvencus sich in unterschiedlicher Ein-
deutigkeit nachweisen lässt.

Literaturverzeichnis
Divjak, Johannes/Schmidt, Peter Lebrecht, HLL 6,1 (2020) § 627.
Dolveck, Franz, Paulini Nolani Carmina, Turnhout 2015.
Fels, Wolfgang, Prudentius: Das Gesamtwerk. Eingeleitet, übersetzt 

und kommentiert, Stuttgart 2011.
Fichtner, Rudolf, Taufe und Versuchung Jesu in den Evangeliorum 

libri quattuor des Bibeldichters Juvencus (1,346–408), Stuttgart 
1994.

Filosini, Stefania, Paolino di Nola, Carmi 10 e 11. Introduzione, testo, 
traduzione e commento, Roma 2008.



Juvencus bei Paulinus von Nola 59

Flury, Peter, Das sechste Gedicht des Paulinus von Nola, Vigiliae 
Christianae 27 (1973) 129–145.

Green, Roger P. H., The poetry of Paulinus of Nola. A study of his 
Latinity, Bruxelles 1971.

Green, Roger P. H., The works of Ausonius. Edited with introduction 
and commentary, Oxford 1991.

Hartel, Wilhelm von/Kamptner, Margit, Sancti Pontii Meropii Pauli-
ni Nolani carmina, Wien 21999.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 4: Johannes-Evangelium, Berlin 1963.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 2: Marcus-Evangelium, Berlin 21970.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 1: Matthäus-Evangelium, Berlin 21972.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 3: Lucas-Evangelium, Berlin 21976.

Kamptner, Margit, Paulinus von Nola, Carmen 18. Text, Einleitung 
und Kommentar, Wien 2005.

Kievits, Herman Hendrik, Ad Iuvenci Evangeliorum librum primum 
commentarius exegeticus, Groningen 1940.

Kirsch, Wolfgang, Zum Verhältnis von Poetologie und Poetik bei 
Paulinus von Nola, Mittellateinisches Jahrbuch 20 (1985) 103–
111.

Kirstein, Robert, Paulinus Nolanus, Carmen 17, Basel 2000.
Kohlwes, Klaus, Christliche Dichtung und stilistische Form bei Pau-

linus von Nola, Bonn 1979.
Liebrand, Konstantin, Der Fastenhymnus des Prudentius (cath. 7). 

Einleitung, Übersetzung, Kommentar, Basel 2021.
Nasilli, Nina, Prudenzio: Dittochaeon – Doppio nutrimento. Traduzio-

ne, cura e disegni, Ro Ferrarese 2018.
Nazzaro, Antonio V., 	 Luca 1,39–56 nelle parafrasi di Giovenco 

(1,80–104) e Paolino (Carm. 6,139–178), Impegno e dialogo 14 
(2001) 191–204.

Nazzaro, Antonio V., La nascita di Giovanni Battista (Lc 1,57–80) nel-
le riscritture metriche di Giovenco (1,105–32) e Paolino di Nola 
(c. 6, 179–228), Impegno e dialogo 15 (2002/2006), 133–146.



Stefan Freund60

Nazzaro, Antonio V., L’Annunzio dell’Angelo a Zaccaria (Lc 1,5–25) 
nelle parafrasi di Giovenco (1,1–51) e Paolino di Nola (carm. 
6,27–107), in: Rossana Barcellona/Teresa Sardella (Hrsg.), Mu-
nera amicitiae: Studi di storia e cultura sulla Tarda Antichita of-
ferti a Salvatore Pricoco, Soveria Mannelli 2003, 283–306.

Nazzaro, Antonio V., L’Annunzio dell’Angelo a Maria (Lc 1,26–38) 
nelle riscritture metriche di Giovenco (1,52–79) e Paolino di 
Nola (Carm. 6,108–38), in: Anna Maria Taragna (Hrsg.), La poesia 
tardoantica e medievale: Atti del II Convegno Internazionale di 
Studi, Perugia, 15–16 novembre 2001, Alessandria 2004a, 19–33.

Nazzaro, Antonio V., La visita di Maria a Elisabetta (Lc 1,39–56) nel-
le riscritture metriche di Giovenco (1,80–104) e Paolino di Nola 
(Carm. 6,139–78), in: Ugo Criscuolo (Hrsg.), Societas studiorum: 
per Salvatore D’Elia, Napoli 2004b, 355–370.

Nazzaro, Antonio V., La veste e il cibo del Battista (Mc 1,6 = Mt 3,4) 
nelle riscritture metriche di Giovenco (1,323–25) e Paolino di 
Nola (Carm. 6, 229–54), Rendiconti della Accademia di Archeolo-
gia, Lettere e Belle Arti 74 (2006/2007) 315–324.

Nazzaro, Antonio V., Riscrittura di Luca 1,39–41 nella poesia cristia-
na antica (Giovenco, Paolino) e umanistica (B. Spagnoli, I. San-
nazaro, M. G. Vida), Impegno e dialogo 16 (2009) 93–106.

Salvini, Andrea, Giovenco nel Medioevo. Una ricerca, Novi Ligure 
2011.

Sassi, Islème, Paulinus und sein Nola. Werbung für ein spätantikes 
Pilgerzentrum, Basel 2020.

Schmidt, Peter-Lebrecht, HLL 6,1 (2020) § 628.1.
Shanzer, Danuta, Salome’s dance: Heads and bodies between nar-

rative and intertextuality, in: Laura Gianvittorio-Ungar/Karin 
Schlapbach (Hrsg.), Choreonarratives: Dancing stories in Greek 
and Roman antiquity and beyond, Leiden 2021, 180–213.

Skeb, Matthias, Christo vivere. Studien zum literarischen Christus-
bild des Paulinus von Nola, Bonn 1997.

Surmann, Beate, Licht-Blick. Paulinus Nolanus, carm. 23. Edition, 
Übersetzung, Kommentar, Trier 2005.

Thomson, Henry J., Prudentius. With an English translation, Bd. 2, 
Cambridge/Mass. 1953.



Juvencus bei Paulinus von Nola 61

Trout, Dennis, Paulinus of Nola. Life, letters, and poems, Berkely 
1999.

Walsh, Peter, The poems of St. Paulinus of Nola. Translated and an-
notated, New York 1975.



62

Juvencus und Sedulius

Carl P. E. Springer

Abstract: When thinking about the relationship of one author to 
another working in the same literary genre or tradition, scholars 
often focus their attention on questions related to how the later 
author may have been influenced by the earlier one. The relation-
ship between the early Christian Latin biblical poets Juvencus and 
Sedulius has often been approached with an eye to demonstrating 
how the fourth-century author of the Euangeliorum libri quattuor 
may have influenced Sedulius’s Paschale carmen a century later.

This paper pays less attention to questions of sources and in-
fluence or what we imagine to be authorial intentions and focuses 
more on the ways in which later readers, primarily in the Midd-
le Ages and the early modern period (when both of these poems 
enjoyed considerable popularity), responded to Juvencus and Se-
dulius. This means that we will be working backwards as often as 
forwards, taking as our chronological starting point not only the 
authors themselves and their works but also their subsequent rea-
ders’ responses to them, paying close attention to the rich manu-
script tradition, as we explore the relationship between these two 
important biblical epic poets from a different perspective than 
usual.

Wenn es um die Beziehung eines Autors zu einem anderen geht, 
der in der gleichen literarischen Gattung oder Tradition arbeitet, 
konzentrieren sich die Wissenschaftler häufig auf die Frage, wie 
der spätere Autor vom früheren beeinflusst worden sein könnte. 
Die Beziehung zwischen den frühchristlichen lateinischen Bibel-



Juvencus und Sedulius 63

dichtern Juvencus und Sedulius zum Beispiel ist meist mit dem Ziel 
untersucht worden, zu zeigen, wie der Autor der Euangeliorum libri 
quattuor aus dem vierten Jahrhundert Sedulius’ Paschale carmen ein 
Jahrhundert später beeinflusst haben könnte.1 Das ist nicht weiter 
verwunderlich, wenn man bedenkt, dass wir uns die Zeit normaler-
weise als einen Pfeil vorstellen, der sich in seiner Flugbahn vorwärts 
und nicht rückwärts bewegt. Das ist die Art und Weise, in der wir 
normalerweise die Erfahrung unseres eigenen biologischen Lebens 
betrachten.2 Auch als Studierende der Literaturgeschichte ordnen 
wir Autoren und ihre Werke ganz selbstverständlich auf einer chro-
nologischen Zeitachse ein, die mit den früheren Autoren beginnt 
und von dort aus weitergeht.

Dies ist aus vielerlei Gründen sinnvoll, auch aus pädagogischen 
Gründen. Man muss sich mit den früheren, grundlegenden Werken 
auseinandersetzen, bevor man sich mit den späteren Werken be-
schäftigt, die sie nachahmen. Vergil wird normalerweise vor Statius 
gelesen. Aber nur weil es aus pädagogischen oder anderen Grün-
den praktisch ist, literarische Werke auf diese Weise zu ordnen, 
bedeutet dies nicht, dass dies ein neutraler oder selbstverständli-
cher Prozess ist. Es gibt hier eine Tendenz, und diese Tendenz ent-
spricht der Bedeutung, die die Literaturwissenschaft traditionell 
den Quellen zuweist. Ein Ergebnis dieser Tendenz ist, dass den 
frühen lateinischen Epen traditionell mehr wissenschaftliche Auf-
merksamkeit geschenkt wird als den späteren.3 Die relativ wenigen 

1	 Vgl. z.B. Costanza 1985. 
2	 Zu Aristoteles’ Assoziation der Erzählform der traditionellen Geschichte (An-

fang, Mitte und Ende) mit der Biologie siehe Gibson 2007, 47–49. Ein Roman 
aus dem Jahr 1991 von Martin Amis, Time’s Arrow, der das Leben eines deut-
schen Arztes in umgekehrter Reihenfolge erzählt, ist eine seltene Ausnahme 
von der üblichen chronologischen Gliederung der Belletristik und stellt daher 
eine gewisse Herausforderung beim Lesen dar.

3	 In der Vergangenheit haben viele größere, umfassende Studien zur abend-
ländischen epischen Tradition, einschließlich populärer Lehrbücher und Sam-
melbände, Juvencus und Sedulius und die anderen biblischen Epen der Spät-
antike völlig ignoriert und sind, wenn man so will, von Homer und Vergil zu 
Dante und Milton übergesprungen (z.B. Newman 1986). Dieses Defizit wird seit 
Kurzem zunehmend berücksichtigt (siehe z.B. Dennis Trouts Kapitel zu Latin 
Christian Epics of Late Antiquity in Foley 2005).



Carl P. E. Springer64

Wissenschaftlerinnen und Wissenschafler (meist aus der Klassichen 
Philologie), die sich mit den Epen der Spätantike befassen, tun dies 
zwangsläufig erst nach der Lektüre früherer epischer Autoren.4 Ob 
gewollt oder ungewollt, auf jeden Fall aber als Folge dieser Tendenz 
haben Literaturhistoriker, die sich für Fragen der Verursachung in-
teressieren, den früheren Epen explizit oder implizit eine größere 
Bedeutung (und vielleicht auch einen höheren Wert) beigemessen. 
Schließlich suchen Historiker (und vielleicht wir alle) instinktiv in 
der Vergangenheit nach den bestimmenden Kräften, die die Gegen-
wart prägen.5 Es ist daher nicht verwunderlich, dass der frühere 
Juvencus und nicht der spätere Sedulius in den letzten Jahren den 
Löwenanteil an wissenschaftlicher Aufmerksamkeit erhalten hat.6

Tatsächlich können (und sollten) literarische Werke, die 
Jahrzehnte oder sogar Jahrhunderte voneinander entfernt sind, 
aber in beide Richtungen gelesen werden, nicht nur vorwärts, 
sondern auch rückwärts. Dies ist kein so seltsames kritisches Ver-
fahren, wie es zunächst klingen mag. Schließlich verbringen wir 
Menschen mit zunehmendem Alter immer mehr Zeit damit, uns an 
unsere Vergangenheit zu erinnern (oder davon zu träumen). Und 
dabei interpretieren wir diese Vergangenheit ständig neu, interpre-
tieren sie um und verändern sie sogar grundlegend.7 Das Gleiche 
gilt für unsere Lesegewohnheiten. Wenn wir einmal einen Autor ge-
lesen haben, der in demselben Genre schreibt oder sich mit dem-
selben Thema beschäftigt wie ein früherer Autor, ist es praktisch 

4	 Es gibt Mediävisten und Philologen der Frühen Neuzeit (siehe z.B. Lewalski 
1966), die zum Verständnis späterer Dichter wie Milton auf die biblischen Epen 
der Spätantike zurückgreifen, aber das sind Ausnahmen.

5	 Die Suche nach der ultimativen Quelle kann zu einer frustrierenden Rekursion 
führen. Wir können Homer und Vergil als die Ausgangspunkte der griechi-
schen bzw. römischen epischen Tradition betrachten, aber beide waren von 
früheren, menschlichen Quellen abhängig und nicht einfach von der göttli-
chen Quelle der Inspiration, der Muse, die sie anrufen.

6	 Nach der Zahl der Einträge in der L’Annee Philologique zu urteilen, überwie-
gen die Studien, die sich seit 1975 mit Juvencus befassen, deutlich gegenüber 
denen, die sich mit Sedulius befassen.

7	 Siehe die Aufsätze, die sich mit komplexen Fragen des menschlichen Gedächt-
nisses und seiner Beziehung zur Autobiographie befassen, gesammelt in Rubin 
1995.



Juvencus und Sedulius 65

unmöglich, beide Autoren auf dieselbe Weise zu lesen, wie wir es ge-
tan haben, als wir ihre Werke getrennt voneinander gelesen haben. 
Man denke daran, wie wir verwandte Werke wie die Ilias und die 
Odyssee oder das Alte und das Neue Testament neu lesen – in beide 
Richtungen, wenn man so will.

Statt von „Quellen“ und „Einfluss“ zu sprechen, ziehen es viele 
Literaturhistoriker heute vor, das Wort „Rezeption“ zu verwenden. 
Vergil verwendet nicht gedankenlos homerische Ideen und Diktion. 
Statius verändert das vergilische Epos und ist selbst das Vorbild, 
das spätere Autoren nachahmen und mit dem sie rivalisieren. Es ist 
nicht mehr zeitgemäß, den Cento von Proba abzutun, nur weil er 
so stark von Vergil abhängig ist.8 Sicherlich wird es dem Leser, der 
ihre Adaption vergilischer Zeilen und Halbzeilen in Anwendung auf 
eine biblische Episode studiert hat, schwerfallen, dieselben Phrasen 
in den Eklogen, den Georgica oder der Aeneis zu finden, ohne sich an 
ihre christliche Umsetzung in ihrem Gedicht zu erinnern. Einige 
Wissenschaftler der Rezeptionsgeschichte sind so weit gegangen, 
Begriffe wie „Transformation“ oder „wechselseitige Schöpfung“ 
(Allelopoiesis) zu verwenden, um den Eindruck zu vermeiden, dass 
ein literarisches Werk völlig passiv rezipiert wird.9 

In den letzten Jahren haben Altphilologen und andere Wissen-
schaftler den kulturellen Erzeugnissen der Spätantike, darunter 
den Hexameter-Paraphrasen biblischer Texte, mehr wissenschaftli-
che Aufmerksamkeit gewidmet als früher. Seit der bahnbrechenden 
Studie von Peter Brown in den frühen 1970er Jahren haben Histori-
ker begonnen, die „Welt der Spätantike“ mit größerem Respekt zu 
behandeln, die heute oft als eine Periode mit eigener Identität und 
nicht nur als Übergangsepoche betrachtet wird und schon gar nicht 
als eine, die von der Idee des Niedergangs und der Dekadenz ge-
prägt ist, die lange Zeit mit dem Namen des englischen Historikers 
Edward Gibbon aus dem 18. Jahrhundert verbunden war.10 Etwa zur 
gleichen Zeit begann Reinhart Herzog darauf zu bestehen, die Bi-

8	 Siehe z.B. Bright 1984. 
9	 Baker/Helmrath/Kallendorf 2019, 4.
10	 Brown 1971.



Carl P. E. Springer66

belepik als eine eigene literarische Gattung oder einen eigenen Mo-
dus zu behandeln, der es wert ist, um seiner selbst willen studiert 
zu werden, als eine mehr oder weniger in sich geschlossene Reihe 
ähnlicher poetischer Werke.11 Die Bibelepik hat eine ganz eigene 
Ästhetik, Motivation und Geschichte. Ihr einzigartiger literaturge-
schichtlicher Bogen beginnt weniger mit Homer oder pater Ennius 
als mit Juvencus. Die anschließende literarische Tradition scheint 
sich in den folgenden Jahrhunderten wie ein roter Faden bis hin zu 
Milton und Klopstock zu ziehen.12 Das Versäumnis der Bibelepik, die 
konventionellen (aber willkürlichen) historischen Trennungen zwi-
schen Antike, Mittelalter und Moderne zu respektieren, mag erklä-
ren, warum sie in der Vergangenheit so oft durch die Maschen der 
Wissenschaft gefallen ist und von Altphilologen, Mediävisten und 
Neo-Latinisten gleichermaßen vernachlässigt wurde, trotz ihrer 
offensichtlichen Bedeutung für die größere europäische kulturelle 
Tradition.

Seit Herzogs bahnbrechendem Werk hat die Forschung zu Ju-
vencus und Sedulius und anderen biblischen Epikern der Spätantike 
exponentiell zugenommen.13 Studenten der christlichen Poesie der 
Spätantike haben unschätzbare Arbeit geleistet und versucht, die 
unterschiedlichen poetischen Programme dieser beiden Autoren 
zu ermitteln. Solche Studien haben dazu beigetragen, deutlich zu 
machen, dass Sedulius höchstwahrscheinlich das Werk des Juven-
cus kannte (auch wenn er es nicht erwähnt) und möglicherweise be-
absichtigte, mit seinem eigenen Werk das seines Vorgängers nicht 
nur nachzuahmen, sondern es zu verbessern. Auch wenn der Wert 

11	 Herzog 1975. Für eine frühe, kürzere Formulierung des Arguments, dass das 
biblische Epos eine echte literarische Tradition und keine rein literarische Ku-
riosität ist, siehe Wehrli 1963.

12	 Einige der gleichen übergreifenden Argumente wurden bereits in Springer 
2003 dargelegt. Für eine diachrone Analyse einer spezifischen biblischen Epi-
sode, wie sie von lateinischen Dichtern in diesen Jahrhunderten behandelt 
wurde, siehe Roling 2006.

13	 Das wissenschaftliche Tempo scheint sich zu beschleunigen. Ein flüchtiger 
Blick in die L’Annee Philologique zeigt, dass sich die wissenschaftliche Be-
schäftigung mit Sedulius und Juvencus in den ersten Jahren dieses Jahrhun-
derts mehr als verdoppelt hat, verglichen mit den 25 Jahren nach der Veröf-
fentlichung von Herzogs Werk im Jahr 1975.



Juvencus und Sedulius 67

einer solchen traditionellen, auf den Autor ausgerichteten Wissen-
schaft unbestreitbar ist, hat sie doch ihre Grenzen. Die Fragen nach 
der Absicht des Autors, die sie aufwirft, sind schwer endgültig zu 
beantworten. Da wir so wenig über diese beiden Autoren wissen, 
außer dem, was wir aus ihren Werken selbst, einigen frühen und 
sehr viel späteren Zeugnissen (vielleicht völlig unzuverlässigen) 
biographischer Überlieferungen entnehmen können, kommen bei 
dem Versuch, solche Autorenfragen zu beantworten, zwangsläufig 
viele Vermutungen ins Spiel.

Wie „episch“ haben sich Dichter wie Juvencus und Sedulius ihre 
eigenen christlichen Hexametergedichte vorgestellt? Wenn Sedu-
lius eine bekannte vergilische Phrase verwendet, imitiert er dann 
Vergil selbst oder einen anderen epischen Dichter wie Juvencus 
oder Proba? Wie könnten wir das jemals mit Sicherheit wissen? 
Wenn wir meinen, bei einem späteren Dichter eine vergilische imi-
tatio zu entdecken, wie können wir dann sicher sein, dass es sich 
um eine absichtliche Kontrastimitation handelt, wie Klaus Thraede 
es so treffend formulierte?14 Oder geht es einfach darum, dass ein 
Dichter eine ererbte kulturelle Sprache verwendet und an dem teil-
hat, was ein früherer Autor zum ererbten Kulturgut eines späteren 
Autors beigetragen hat (und was daher relativ bedeutungslos ist)? 
Wie oft sollten wir die erklärten Absichten dieser Autoren für bare 
Münze nehmen?15 Hat Sedulius lediglich frühere antipagane Rheto-
rik aufgegriffen, wenn er beispielsweise die Leser aufforderte, den 
„schmutzigen Gestank“ der „attischen Philosophie“ (Sedul. carm. 
pasch. 1,37–44) hinter sich zu lassen und der Wahrheit des Evange-
liums nachzugehen? Hatte er tatsächlich heidnische Leser im Sinn, 
die er mit seiner Poesie zu bekehren hoffte (in der Mitte des fünften 
Jahrhunderts gab es noch einige von ihnen in Rom und an anderen 
Orten)? Oder war diese Ansprache an die Heiden einfach ein altbe-
kannter rhetorischer Topos, von dem Sedulius wusste, dass er bei 
seinen tatsächlichen Lesern, wie dem Presbyter Macedonius und 

14	 Thraede 1962.
15	 Z.B. Mazzega 1996, 16.



Carl P. E. Springer68

seinem Freundeskreis, die alle offenbar gläubige Christen waren, 
gut ankommen würde?16

Dies sind die Fragen, die traditionell von Literaturwissenschaft-
lern gestellt werden, die sich in der Vergangenheit diesen beiden 
Werken gewidmet haben, ich möchte hier jedoch einen anderen An-
satz vorschlagen, der sich an Ideen orientiert, die mit Roland Bart-
hes’ „Tod des Autors“ und Hans Robert Jauss’ „Rezeptionsästhetik“ 
verbunden sind.17 Im Folgenden schlage ich vor, weniger auf Fragen 
der Quellen und des Einflusses oder auf das, was wir uns unter den 
Absichten des Autors vorstellen, zu achten, sondern uns mehr auf 
die Art und Weise zu konzentrieren, wie spätere Leser, vor allem im 
Mittelalter und in der Frühen Neuzeit (als sich beide Gedichte gro-
ßer Beliebtheit erfreuten), auf Juvencus und Sedulius reagierten. 
Das bedeutet, dass wir ebenso oft rückwärts wie vorwärts arbeiten 
werden, wobei wir als chronologischen Ausgangspunkt nicht die 
Autoren selbst und ihre Werke nehmen, sondern die Reaktionen 
ihrer Leser darauf, wobei wir die reiche handschriftliche Überliefe-
rung beider Dichter genauer beachten.

Der erste Punkt, den ich hier ansprechen möchte, ist ziemlich 
offensichtlich und sicherlich unbestreitbar. In den Jahrhunderten 
nach der Komposition des Paschale carmen müssen die Leser von Se-
dulius sein Werk als eng mit dem von Juvencus verbunden angese-
hen haben. Ich war besonders erfreut, als 2006 Roger Greens Buch 
mit dem Titel Latin Epics of the New Testament erschien, denn er wähl-
te die drei Hexametergedichte von Juvencus, Sedulius und Arator 
aus, um sie einer vergleichenden Analyse zu unterziehen.18 In dieser 
Hinsicht kann Green als Fortsetzung des wissenschaftlichen Weges 
betrachtet werden, den Herzog eingeschlagen hat, der diese Werke 
zu Recht als grundlegende Bestandteile eines eigenen literarischen 
Kanons betrachtete.19

16	 Mehr über den Kreis des Macedonius und seine mögliche Beziehung zu Seduli-
us und seinem Gedicht siehe Springer 2020.

17	 Barthes 1977; Jauss 1982.
18	 Green 2006.
19	 Herzog 1975, XIX. Wir kennen nicht alle anderen, späteren Werke, die Herzog 

in die Kategorie der Bibelepik aufgenommen haben könnte, da er starb, bevor 



Juvencus und Sedulius 69

Der Titel von Green ist jedoch etwas irreführend. Keines dieser drei 
Gedichte behandelt das gesamte Neue Testament, die siebenund-
zwanzig Bücher, die mit Matthäus beginnen und mit der Offenba-
rung enden. Juvencus konzentriert sich ausschließlich auf die vier 
Evangelien, während Sedulius im ersten Buch seines Gedichts Ma-
terial aus dem Alten Testament und (in den nächsten vier Büchern) 
aus den Evangelien behandelt. Das Thema von Arator ist die Apos-
telgeschichte. Darüber hinaus hätte Green auch Proba in den Mix 
einbeziehen können (sollen). Ihre poetische Technik unterscheidet 
sich von der des Juvencus und des Sedulius, aber der Aufbau ihres 
Cento (der sowohl Episoden aus dem Alten Testament als auch aus 
den Evangelien behandelt) könnte durchaus die Struktur des Pa-
schale carmen beeinflusst haben. In der Tat erscheint Probas Cento 
in der handschriftlichen Überlieferung oft in unmittelbarer Nähe 
zu den Werken von Juvencus, Sedulius und/oder Arator. In einer 
Handschrift aus dem neunten Jahrhundert in der Badischen Lan-
desbibliothek in Karlsruhe (Aug. 217; Reichenau) folgt ihr Cento un-
mittelbar nach den Gedichten von Juvencus und Sedulius.20 Wenn 
wir vier biblische Epen als das Zentrum eines spätantiken Kanons 
betrachten würden, wäre Proba eine bessere Kandidatin als Avitus 
(oder ein anderer Autor), um sich in die einflussreichen Reihen von 
Juvencus, Sedulius und Arator einzureihen.21 

Aber Greens Buch macht etwas ganz richtig. Seine Entschei-
dung, diese drei Autoren, Juvencus, Sedulius und Arator, gemein-
sam zu untersuchen, spiegelt ein Muster wider, das in mittelalter-
lichen Handschriften und frühen Druckausgaben häufig zu finden 

der zweite Band seiner geplanten Studie abgeschlossen werden konnte. In der 
Tat wäre es schwierig gewesen, eine solche Studie in nur einem zusätzlichen 
Band abzuschließen, wenn man die Anzahl der Hexameter-Paraphrasen der 
Bibel bedenkt, die in der Frühen Neuzeit entstanden. Siehe z.B. Czapla 2015.

20	 Springer 1995, 57f.
21	 Vier ist eine beliebte vormoderne Zahl für solche kanonischen Kategorisie-

rungen, wahrscheinlich in Anlehnung an den Präzedenzfall der vier Evange-
listen (siehe aber auch die vier Stimmungen und die vier Elemente). Es gibt 
sowohl vier lateinische als auch vier griechische Kirchenväter. Sedulius gehört 
zu einem Quartett früher lateinischer Hymnenschreiber, darunter Ambrosius, 
Prudentius und Gregorius (Springer 1995, 12f.). 



Carl P. E. Springer70

ist. Diese Autoren wurden oft in einem einzigen Band zusammenge-
fasst. In der Universitätsbibliothek Cambridge, GG. 5. 35 (s. xi; S. Au-
gustine, Canterbury) finden wir zum Beispiel Sedulius auf ff. 53–84, 
davor Juvencus auf ff. 1–53 und gefolgt von Arator auf ff. 84–126.22 
Es gibt mindestens sieben weitere ähnliche Handschriften, die ich 
entdeckt habe. Wie Green waren auch die mittelalterlichen Leser, 
die beschlossen, die drei Gedichte zusammenzufassen, offensicht-
lich der Ansicht, dass sie markante Gemeinsamkeiten hätten, die sie 
mit anderen Gedichten nicht hätten, auch nicht mit denen anderer 
christlicher lateinischer Dichter wie Prudentius, mit denen diese 
drei Autoren sonst so viel gemeinsam haben.

Tatsächlich gibt es mehr kodikologische Belege dafür, dass Ju-
vencus und Sedulius als literarisches Duo angesehen wurden, als 
dafür, dass sie als Teil einer Trilogie betrachtet wurden, zu der 
auch Arator gehörte. Es gibt mindestens neunzehn Handschriften 
aus dem neunten bis sechzehnten Jahrhundert, die in Belgien, Eng-
land, Frankreich, Deutschland, Italien und der Schweiz geschrie-
ben wurden, in denen diese beiden Autoren gemeinsam erscheinen 
– ohne Arator. In der St. Galler Stiftsbibliothek 197 (s. ix–x) wird 
zum Beispiel Juvencus (S. 330–368) direkt vor Sedulius (S. 368–397) 
angeführt.23 Diese Manuskripte machen fast fünfzehn Prozent der 
Handschriften aus, die die mehr oder weniger intakten Werke des 
Sedulius enthalten. Von den Manuskripten, die nicht sein vollstän-
diges Werk enthalten oder die florilegisch sind, gibt es elf, in denen 
Juvencus und Sedulius in unmittelbarer Nähe zueinander stehen. 
Von diesen enthalten nur fünf Passagen von Arator.

Das vielleicht auffälligste Beispiel für diese Paarung von Juven-
cus und Sedulius ist Paris, Bibliothèque Nationale Lat. 10307 (neun-
tes Jahrhundert; Ostfrankreich).24 Der große Katalogisierer Leopold 
Delisle beschrieb die Handschrift so, dass sie nur la préface de Sedulius 
enthält, gefolgt von Juvencus’ Euangeliorum libri quattuor. Delisle war 
offensichtlich durch das Erscheinen der Anfangszeilen des Gedichts 

22	 Springer 1995, 43f.
23	 Springer 1995, 97f.
24	 Springer 1995, 84f.



Juvencus und Sedulius 71

von Juvencus auf f. 2r verwirrt und nahm an, dass die Handschrift 
nach dem Erscheinen des Gedichts von Juvencus nicht mehr mit der 
Poesie von Sedulius fortfuhr. Tatsächlich aber hat der Schreiber den 
Text von Sedulius’ Paschale carmen, der sich bis f. 34 in parallelen Spal-
ten mit dem des Juvencus abwechselt, weitergeführt. Das Vorhan-
densein dieses Sedulius-Textes in dieser frühen Handschrift neben 
dem des Juvencus war bis 1995 unbekannt. Wie genau der Schreiber 
dieses Manuskripts diese beiden Werke nebeneinander gelesen ha-
ben mag, ist unklar, aber es steht außer Frage, dass er sie als äußerst 
komplementär betrachtete.

Vielleicht hilft es uns, die Bedeutung der Nähe von Juvencus und 
Sedulius in der handschriftlichen Überlieferung zu erkennen, wenn 
wir andere Autoren betrachten, mit denen Sedulius in Verbindung 
gebracht werden könnte. Es ist selten, dass seine Werke in der Nähe 
der von ihm paraphrasierten Evangelien zu finden sind, aber wir fin-
den ihn manchmal in der Nähe der heidnischen lateinischen Dichter, 
deren Werke er nachahmt. Beispielsweise folgt seine Dichtung den 
Eklogen des Vergil in London, British Library, Harley 3072 (zehntes 
Jahrhundert).25 Eine Handschrift aus dem neunten Jahrhundert in 
Laon, Bibliothèque Municipale 468, enthält einen Kommentar zu 
Vergil unmittelbar vor einer Sammlung von Glossen zu Sedulius.26 
Manchmal finden sich Sedulius’ Werke Seite an Seite mit den Pro-
sawerken der Kirchenväter. In London, British Library, Harley 3012 
(neuntes Jahrhundert; Tours), zum Beispiel, folgt Sedulius’ Paschale 
opus auf Augustinus’ De quantitate animae.27 Dennoch ist es nicht Ver-
gil oder Augustinus, sondern Juvencus, den wir in der handschriftli-
chen Überlieferung am häufigsten in enger Verbindung mit Sedulius 
finden.

Auf den ersten Blick macht diese Verbindung zwischen Juvencus 
und Sedulius durchaus Sinn. Die beiden Autoren haben viel gemein-
sam. Beide sind frühchristliche Dichter, die lateinische daktylische 
Hexameter und die traditionelle epische Diktion verwenden, um die 

25	 Springer 1995, 63f.
26	 Springer 1995, 138f.
27	 Springer 1995, 63.



Carl P. E. Springer72

Geschichten der Evangelien in Versen zu erzählen. Beide erheben 
den Anspruch, ihren heidnischen literarischen Vorfahren über-
legen zu sein. Beide nehmen ein Vierbuchformat für ihre Behand-
lung der Evangelien an, zweifellos eine Hommage an die kanonische 
Zahl.28 Beide konstruieren eine Tatian ähnliche Harmonie der vier 
Evangelien, anstatt einem einzigen Evangelium zu folgen. 

Der kodikologische Nachweis, dass diese beiden Autoren von den 
vormodernen Lesern als komplementär angesehen wurden, wird 
außerhalb der handschriftlichen Überlieferung bestätigt. Während 
Hieronymus und Gennadius in ihrem De uiris illustribus nur Juven-
cus erwähnen, werden beide Autoren im Gelasianischen Dekret er-
wähnt. Aus einer Subskription in Orléans, Bibliothèque Municipale 
295, einer in Reims geschriebenen Handschrift aus dem neunten 
Jahrhundert, erfahren wir, dass Arator beschloss, sich auf die Apos-
telgeschichte zu konzentrieren, gerade weil sowohl Juvencus als 
auch Sedulius bereits „die evangelischen Handlungen geschrieben 
hatten“.29 Venantius Fortunatus stellt die beiden Autoren in chro-
nologischer Reihenfolge in aufeinanderfolgenden Zeilen seiner Vita 
Sancti Martini auf. In einer Beschreibung seiner Bibliothek führt Isi-
dor von Sevilla Juvencus und Sedulius in derselben Zeile auf, nach-
dem er sich auf Vergil und andere heidnische lateinische Dichter 
sowie auf Prudentius und Avitus bezogen hat. In Alkuins Katalog 
der Bücher, die ihm der Erzbischof von York geschenkt hatte, ste-
hen Sedulius und Juvencus an der Spitze einer Liste, die auch andere 
beliebte christliche lateinische Dichter wie Prudentius und Arator 
enthält. Es gibt viele weitere Beispiele für Autoren, die die beiden 
Dichter mit der Karolingerzeit verbinden, darunter Theodulph von 
Orléans, Ermoldus Nigellus, Hrabanus Maurus und Notker Balbulus. 
Eine Liste von Büchern, die ein Abt des Klosters S. Peter in Bath kurz 
nach 1066 der Kirche S. Vaast in Arras schenkte, enthält beide Au-

28	 Das Material, das auf das erste Buch von Sedulius’ Gedicht folgt, wird in der 
handschriftlichen Überlieferung häufig, aber nicht immer, in vier Bücher un-
terteilt. Sedulius selbst stellt die Verbindung zwischen seinen eigenen quattuor 
mirabilium diuinorum libellos und den quattuor euangeliorum dicta in seinem Vor-
wort an Macedonius her (CSEL 10, 12).

29	 CSEL 72, XXX.



Juvencus und Sedulius 73

toren in einem Band. Um 1200 stellt Sextus Amarcius Juvencus und 
Sedulius in dieselbe Reihe wie Avitus und Arator. Ein Jahrhundert 
später spielt Petrarca, wie wir sehen werden, direkt und indirekt auf 
ihre Namen an. John Colet, der Dekan von St. Pauls in London, zählte 
Sedulius und Juvencus zu den „Christyn auctours that wrote theyre 
wisdom with clene and chast laten other in verse or in prose“. Eine 
Reihe von frühneuzeitlichen Herausgebern wie Aldus Manutius und 
Reinhard Lorichius nahmen beide Dichter zusammen mit anderen 
frühchristlichen lateinischen Dichtern in dieselbe Ausgabe auf.30 

Hier gibt es noch viel Raum für weitere Untersuchungen. Man 
könnte versuchen festzustellen, ob es Assoziationsmuster für die 
beiden fraglichen Autoren gibt, die möglicherweise mit bestimmten 
Skriptorien oder gemeinsamen Texttraditionen verbunden sind. 
Die zahlreichen Schreibervermerke in diesen Manuskripten könn-
ten untersucht werden, um herauszufinden, warum und wie die 
vormodernen Leser und Schreiber Juvencus so eng mit Sedulius in 
Verbindung brachten. Frühe gedruckte Ausgaben sind reich an vor-
bereitenden und ergänzenden Materialien, einschließlich der noch 
weitgehend unerforschten liminalen Poesie,31 die diese und andere 
biblische Dichter der Spätantike behandeln. Hier gibt es eine Fülle 
von Leserreaktionen, die auf eine weitere wissenschaftliche Unter-
suchung warten.

Da es mir hier nicht um die Beantwortung solcher Fragen geht, 
sondern nur darum, sie zu stellen, möchte ich nun eine zweite Fra-
ge stellen, die sich nicht mit den wahrgenommenen Ähnlichkeiten 
zwischen den beiden Dichtern, sondern mit den Unterschieden be-
fasst. Deutet die Art und Weise, in der Juvencus und Sedulius in der 
späteren Überlieferung miteinander in Verbindung gebracht wer-
den, darauf hin, dass die vormodernen Leser den einen dem anderen 
vorzogen? Könnte aus der Sicht dieser frühen Leser beider Gedichte 
das eine Gedicht nicht nur als Ergänzung des anderen gesehen wer-
den, sondern auch als vorrangig oder von größerem Wert?

30	 Für bibliographische Details zu diesem Absatz siehe die Übersicht in Springer 
1988, 128–141.

31	 Dieser beschreibende Begriff, der anderen, stets abwertenden Begriffen vor-
zuziehen ist, ist der von van Dam 2015, 51.



Carl P. E. Springer74

Angesichts der notorischen Variabilität des menschlichen Ge-
schmacks ist es aus wissenschaftlicher Sicht nicht ganz einfach, 
einen Wert zu bestimmen. Wir Philologen bevorzugen unbestreitba-
re Fakten und keine Werturteile, die auf Gefühlen, Meinungen und 
persönlichen Neigungen beruhen. Doch so sehr sich Literaturwis-
senschaftler auch um so etwas wie wissenschaftliche Objektivität 
und leidenschaftslose Analyse bemühen mögen, sie müssen auch 
zugeben, dass selbst in ihrer „objektivsten“ Wissenschaft Wert-
urteile implizit enthalten sind. Man braucht sich nur anzuschauen, 
was die Gelehrten nicht studieren, um zu entdecken, was sie mehr 
und was sie weniger – oder gar nicht – schätzen. Unser gelehrtes 
Schweigen kann recht eloquent sein. Tatsächlich war die literari-
sche Bewertung schon immer von zentraler Bedeutung für Litera-
turwissenschaftler, ob sie nun offen zugegeben wird oder nicht.

Für den allgemeinen Leser, also für diejenigen, die das, was 
sie lesen, einfach aus Lust und Laune lesen, ist der literarische 
Wert sicherlich von größter Bedeutung. Man denke nur an die 
offensichtliche Freude, die das Lesepublikum an der Bewertung 
literarischer Werke hat. Man braucht nur kurz ins Internet zu gehen, 
um die Beliebtheit von „Top-Ten“- oder „Top-Hundert“-Listen zu 
entdecken, zum Beispiel „Die hundert besten Romane aller Zeiten“.

Wissenschaftler ziehen es heute vielleicht vor, ihre persönli-
chen literarischen Vorlieben in ihrer beruflichen Arbeit nicht of-
fen zum Ausdruck zu bringen, aber das bedeutet nicht, dass sie die 
Vorlieben anderer nicht auf ziemlich objektive Weise untersuchen 
können. Die Leser der Vormoderne hatten nicht das gleiche Fein-
gefühl wie die heutigen Gelehrten, wenn es darum ging, ausdrück-
liche Werturteile über literarische Werke abzugeben. Hieronymus 
scheute sich keineswegs, die poetischen Bemühungen von Proba zu 
kritisieren.32 Jahrhundertelang wurde Vergil gegenüber Homer be-
vorzugt, weil seine Aeneis als ausgefeilter galt als die Ilias und die 
Odyssee. Zoilus war so kritisch gegenüber dem Vater der abendlän-
dischen Dichtung, dass er den Beinamen Homeromastix erhielt. 
Horaz hat seine berühmte Anklageschrift gegen Homer in einem 

32	 Springer 1993.



Juvencus und Sedulius 75

knappen, aber vernichtenden Satz formuliert: dormitat Homerus (ars 
358). Im Gegensatz dazu waren Juvencus und Sedulius während des 
gesamten Mittelalters hoch angesehen und wurden bis in die Frü-
he Neuzeit hinein nie negativ kritisiert. Sextus Amarcius beschreibt 
in seinen Versen die biblischen Epen als „königliches Material“ in 
„grob gefertigten Gefäßen“ (Sermones 3,270–272):

Alchimus, Arator, Sedulius, atque Iuuencus	 270
non bene tornatis apponunt regia uasis
fercula: miror eos, non audeo uituperare.

Der Topos der irdischen Gefäße, die prächtige Schätze enthalten, 
geht auf die Beschreibung seines eigenen Dienstes durch den Apos-
tel Paulus zurück (2 Kor 4,7), ein christlicher Gemeinplatz, den Se-
dulius in der Vorrede zu seinem Werk aufgreift (Sedul. carm. pasch. 
1,15f.):

At nos exiguum de paupere carpsimus horto,	 15 
rubra quod appositum testa ministrat holus.

Der Dichter des fünften Jahrhunderts hätte Amarcius’ Bemerkung 
über den bescheidenen Charakter seiner Poesie nicht als negative 
Kritik aufgefasst, sondern eher als Bestätigung dessen, was er selbst 
über das poetische Gefäß zu sagen hatte, das er konstruiert hatte, 
um seinen erhabenen biblischen Inhalt aufzunehmen. Dass Amarci-
us nicht negativ sein will, wird durch seine Schlussbemerkung be-
stätigt: „Ich bewundere sie und wage es nicht, sie zu kritisieren“. 
Mehrere Jahrhunderte später, aber in ähnlicher Weise, beschreibt 
Juan Luis Vives in seinem Traktat On Education die Poesie von Juven-
cus und Sedulius als „schlammig“ und fügt schnell hinzu, dass ihre 
Gedichte auch „gesundheitsfördernd“ sind.33 Dies ist höchstwahr-
scheinlich eine Anspielung auf den Jordan, in den der widerstreben-
de syrische Fedlhauptmann Naaman eintauchen musste, um seinen 
Aussatz zu heilen (2 Kön 5), und stellt somit ebenfalls keine negative 
Kritik dar.

33	 Springer 1988, 137.



Carl P. E. Springer76

In diesem Sinne finden wir, wenn wir uns ins sechzehnte Jahrhun-
dert begeben, Erasmus, der seine uneingeschränkte Abneigung 
gegen diese Gedichte zum Ausdruck bringt. Für den kultivierten 
niederländischen Humanisten war Prudentius der einzige stilvolle 
Autor unter den christlichen lateinischen Dichtern der Antike.34 
Mit dieser Meinung war er zweifellos nicht allein. Um 1700 hatte 
man begonnen, die lateinischen biblischen Epen der Spätantike 
nicht nur zu kritisieren, sondern zu ignorieren – ein weitaus schlim-
meres Schicksal. Die Zahl der gedruckten Ausgaben, in denen die 
Werke von Juvencus und Sedulius erscheinen, geht danach dras-
tisch zurück.

Mit dem Beginn des Zeitalters der Aufklärung im achtzehnten 
Jahrhundert wurde das offenkundige Christentum dieser Gedichte 
für Altphilologen, die sich den heidnischen Göttern mehr verbun-
den fühlten als den biblischen, vermutlich zunehmend unange-
nehm.35 Näher an unserer Zeit, in der Mitte des zwanzigsten Jahr-
hunderts, hielt der bedeutende Literaturhistoriker Ernst Robert 
Curtius die biblischen Epen der Spätantike für wichtig genug, um 
sie in seiner Studie über die lateinische Literatur des Mittelalters 
an prominenter Stelle zu berücksichtigen, was aber nicht bedeutet, 
dass er sie mochte. „Sie zu lesen ist eine Qual“, erklärte er.36 Curtius 
meinte, ihre poetische Technik unterscheide sich kaum von derje-
nigen, die von antiken Schülern in ihren eher langweiligen Progym-
nasmata verwendet wurde.37 Dennoch scheint er Juvencus gegen-
über Sedulius bevorzugt zu haben, wobei er letzteren besonders 
verurteilt. Man kann sich vorstellen, dass die relative Einfachheit 
von Juvencus’ Ansatz der Bibelparaphrase Curtius’ eigenem horazi-
schen ästhetischen Empfinden (simplex et unum) und vielleicht auch 
seinen protestantischen Wurzeln (sola scriptura) entgegenkam.38 

34	 Springer 1988, 138.
35	 Siehe Gay 1966 für die enge Verbindung zwischen der Aufklärungsbewegung 

und dem griechisch-römischen Heidentum.
36	 Curtius 1953, 36.
37	 Curtius 1953, 148. Siehe Roberts 1985 für eine ausführliche Untersuchung.
38	 Curtius’ Vater war ein prominenter lutherischer Kirchenmann, und Curtius 

selbst machte sein Abitur am berühmten lutherischen Gymnasium in Straß-
burg.



Juvencus und Sedulius 77

Wenn wir nach der Lektüre des Paschale carmen zu Juvencus’ Gedicht 
zurückkehren, fällt auf, dass es sich viel getreuer an die biblischen 
Texte hält. Seine biblische Paraphrase ist paene ad uerbum, wie Hi-
eronymus es beschrieben hat.39 Im Gegensatz dazu war die Poesie 
(und Prosa) des Sedulius für Curtius’ literarischen Geschmack viel 
zu schwülstig und extravagant.

Eine offensichtliche Möglichkeit, den Wert, der Juvencus be-
ziehungsweise Sedulius von den vormodernen Lesern beigemessen 
wurde, abzuschätzen, besteht darin, die erhaltenen Handschriften 
zu zählen, die ihre Werke aus dem Mittelalter enthalten. Daraus 
wird ersichtlich, dass das Interesse an Sedulius im Mittelalter und 
in der Frühen Neuzeit nur noch zunahm. Seine Popularität in diesen 
Jahrhunderten wird unter den christlichen lateinischen Dichtern 
der Spätantike nur von Prudentius übertroffen.40 Allein aus dem 
fünfzehnten Jahrhundert sind nahezu fünfzig Handschriften mit 
Werken des Sedulius erhalten geblieben. Aus dem fünfzehnten und 
sechzehnten Jahrhundert sind etwa vierzig frühe Druckausgaben mit 
seinen Gedichten überliefert.41 

Eine andere Möglichkeit, sich dieser Frage zu nähern, besteht 
darin, die Reihenfolge zu untersuchen, in der Juvencus und Seduli-
us in den überlieferten Handschriften erscheinen. Da Juvencus der 
frühere Autor war, würde man ihn in einem Band, der beide Autoren 
enthält, natürlich an die erste Stelle setzen, wie es Green und vie-
le frühneuzeitliche Herausgeber getan haben, aber das ist nicht die 
Reihenfolge, in der sie immer in den Handschriften erscheinen. In 
etwa der Hälfte der Manuskripte, die ich ausfindig machen konnte, in 
denen die beiden Autoren gemeinsam erscheinen, steht Sedulius an 
erster Stelle. Was könnte eine solche Priorisierung bedeuten?

Vielleicht war es für die mittelalterlichen Schreiber angesichts 
der relativen Ungewissheit in Bezug auf die Biographien beider Au-
toren schwierig, die beiden Werke so genau zu datieren, wie es den 
Wissenschaftlern heute möglich ist. Die Unterschiede in der Reihen-

39	 Siehe Green 2006, 1.
40	 Glauche 1970, 124 Anm. 43.
41	 Zur Verteilung der sedulischen Handschriften über die mittelalterlichen Jahr-

hunderte siehe Springer 2013, XIX.



Carl P. E. Springer78

folge spiegeln vielleicht einfach diese chronologische Unsicherheit 
wider. Es gibt jedoch noch eine andere mögliche Erklärung, die mit 
der Art der Werke selbst zu tun hat. Sedulius’ Entscheidung, in ei-
nem ersten Buch alttestamentliche Präzedenzfälle für die wunder-
samen Ereignisse der Evangelien einzuführen, unterscheidet sein 
Werk deutlich von Juvencus’ Euangeliorum libri quattuor. Dachten die 
mittelalterlichen Schreiber, die beschlossen Sedulius vor Juvencus 
zu setzen, an die Tatsache, dass das alttestamentliche Material im 
ersten Buch von Sedulius’ Gedicht dem Evangelium vorausging und 
es vorwegnahm? War es aus diesem Grund pädagogisch wertvoller, 
das Werk des Sedulius zuerst zu lesen?

Oder zogen einige mittelalterliche Leser den offenkundigen 
christologischen Schwerpunkt von Sedulius’ Werk, einschließlich 
seiner häufigen typologischen Interpretationen, dem subtileren 
Ansatz der Exegese von Juvencus vor?42 Wollten sie mit dieser An-
ordnung der Werke zum Ausdruck bringen, dass sie den literari-
schen Stil des überschwänglich frommen Sedulius dem des relativ 
zurückhaltenden Juvencus vorziehen?

Könnte die Erhöhung des Status von Sedulius zum antistes in den 
akrostichen Gedichten, die seine Werke in der handschriftlichen 
Überlieferung begleiten, etwas mit dem Wunsch späterer Leser zu 
tun haben, ihm einen höheren kirchlichen Status zuzuweisen als 
dem Presbyter Juvencus? In seinen Widmungsbriefen gibt es keinen 
Hinweis darauf, dass Sedulius etwas anderes war als ein Laie, viel-
leicht ein grammaticus oder ein rhetor, wie einige der handschrift-
lichen Subskriptionen nahelegen.43

Andere Quellen als Handschriften könnten uns auch bei der Be-
antwortung der Frage helfen, wie die vormodernen Leser die beiden 
Autoren in Bezug auf ihre Priorität und/oder Bevorzugung sahen. 
Das Gelasianische Dekret scheint Sedulius gegenüber Juvencus zu 
bevorzugen. Ersterer wird an erster Stelle erwähnt und als uenerabi-
lis beschrieben und mit „auffälligem Lob“ bedacht. Juvencus scheint 

42	 Springer 2023. Die exegetischen Strategien von Juvencus sind viel diskreter, „by 
stealth“, wie Green 2007 beschreibt.

43	 Springer 1988, 28.



Juvencus und Sedulius 79

eher ein nachträglicher Gedanke zu sein und wird weniger enthu-
siastisch begrüßt. Die Verwendung einer Litotes (opus non sperni-
mur) lässt die Wertschätzung von Juvencus im Vergleich dazu etwas 
lauwarm erscheinen. Alkuins Katalog stellt den Autor des Paschale 
carmen an die Spitze einer langen Liste, die auch andere populäre 
christliche lateinische Dichter wie Juvencus und Arator umfasst. Er-
moldus Nigellus setzt Sedulius ebenfalls an die erste Stelle, noch vor 
Juvencus.44 

Petrarcas Bucolicum carmen enthält offensichtliche Anspielun-
gen auf die Namen Arator, Sedulius und Prudentius, aber nicht di-
rekt auf Juvencus. Wahrscheinlich ist hier ein Ochse impliziert (iu
uencus bedeutet im Lateinischen „Ochse“), damit der arator sein Feld 
so emsig pflügen kann, aber Petrarca überlässt es dem Leser, diese 
Assoziation herzustellen. Ist sein Schweigen in dieser Hinsicht ein 
Hinweis auf seine Geringschätzung von Juvencus oder ein Hinweis 
auf die Intelligenz des Lesers (Bucolicum carmen 10,311–315)? 

Longe ibi trans fluuium, regum inter busta seorsum,
unus erat rutilus diuini ruris arator
qui pinguem scabro sulcabat uomere campum.
Huic comes, hinc prudens, hinc sedulus alter aranti
certabant rigido glebas confringere rastro.	 315

 Die frühesten gedruckten Ausgaben, die beide Autoren enthalten, 
neigen dazu, sie in chronologischer Reihenfolge aufzuführen. Es ist 
jedoch anzumerken, dass es zahlreiche frühe Druckausgaben (ein-
schließlich Inkunabeln) von Sedulius gibt, die Juvencus nicht enthal-
ten.45

Abschließend möchte ich anmerken, dass es nicht mein Ziel war, 
eine der von mir aufgeworfenen spezifischen Fragen zur Beziehung 
zwischen diesen beiden wichtigen biblischen Epen der Spätantike 
endgültig zu beantworten. Es sind eindeutig noch viele weitere Un-
tersuchungen erforderlich. Ich hoffe jedoch, dass ich in der Lage war, 
einige alternative Perspektiven anzubieten, wie Wissenschaftler in 

44	 Siehe Springer 1988, 133.
45	 Für frühe gedruckte Ausgaben von Sedulius, siehe Springer 1995, 211–215.



Carl P. E. Springer80

Zukunft die Beziehung zwischen Juvencus und Sedulius untersuchen 
könnten. Wenn jüngere Kollegen in meinen Beobachtungen neue 
Ideen oder neue Wege finden, die es wert sind, weiterverfolgt zu wer-
den, bin ich als jemand, der als eine Art Veteran auf diesem Gebiet 
angesehen werden kann, sehr zufrieden.

Literaturverzeichnis
Baker, Patrick/Helmrath, Johannes/Kallendorf, Craig (Hrsg.),  Be-

yond Reception: Renaissance Humanism and the Transformation 
of Classical Antiquity, Berlin 2019.

Barthes, Roland, Image, Music, Text. Translated by Stephen Heath, 
New York 1977.

Bergin, Thomas, Petrarch’s Bucolicum Carmen, New Haven 1974.
Bright, David, Theory and Practice in the Vergilian Cento, Illinois 

Classical Studies 9 (1984) 79–90.
Brown, Peter, The World of Late Antiquity, New York 1971.
Costanza, Salvatore, Da Giovenco a Sedulio: I proemi degli Evangelio-

rum libri e del Carmen paschale, Civiltà classica e cristiana 6 (1985) 
253–86.

Czapla, Ralf Georg, Das Bibelepos in der Frühen Neuzeit: Zur deut-
schen Geschichte einer europäischen Gattung, Berlin 2013.

Curtius, Ernst Robert, European Literature and the Latin Middle 
Ages. Translated by Willard Trask, New York 1953.

van Dam, Harm-Jan, Poems on the Threshold: Neo-Latin carmina 
liminaria, in: Astrid Steiner-Weber/Karl Enenkel (Hrsg.), Acta 
Conventus Neo-Latini Monasteriensis, Leiden 2015, 50–81.

Foley, John Miles, A Companion to Ancient Epic, Oxford 2005.
Gay, Peter, The Enlightenment: The Rise of Modern Paganism, New 

York 1966.
Gibson, Arthur, What is Literature?, Bern 2007.
Glauche, Günter, Schullektüre im Mittelalter. Entstehung und Wand-

lungen des Lektürekanons bis 100 nach den Quellen dargestellt, 
München 1970.



Juvencus und Sedulius 81

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Green, Roger P. H., The Evangeliorum Libri of Juvencus: Exegesis by 
Stealth?, in: Willemien Otten/Karla Pollman (Hrsg.), Poetry and 
Exegesis in Premodern Latin Christianity, Leiden 2007, 65–80.

Herzog, Reinhart, Die Bibelepik der lateinischen Spätantike: Form-
geschichte einer erbaulichen Gattung, Bd. 1, München 1975.

Jauss, Hans Robert, Toward an Aesthetic of Reception. Translated by 
Timothy Bahti, Minneapolis 1982.

Lewalski, Barbara, Milton’s Brief Epic: The Genre, Meaning, and Art 
of Paradise Regained, Providence 1966. 

Manitius, Karl (Hrsg.), Sextus Amarcius Sermones, Weimar 1969.
Mazzega, Michael, Sedulius, Carmen Paschale, Buch III. Ein Kommen-

tar, Basel 1996.
Newman, John Kevin, The Classical Epic Tradition, Madison 1986.
Roberts, Michael, Biblical Epic and Rhetorical Paraphrase in Late 

Antiquity, Liverpool 1985.
Roling, Bernd, Zwischen epischer Theologie und theologischer Epik: 

die Versuchung Christi in der lateinischen Bibeldichtung von Iu-
vencus bis Robert Clarke, Frühmittelalterliche Studien 40 (2006) 
327–382.

Rubin, David C. (Hrsg.), Remembering our Past: Studies in Autobiogra-
phical Memory, Cambridge 1995.

Springer, Carl P. E., The Biblical Epic in Late Antiquity and the Early 
Modern Period: The Poetics of Tradition, in: Zweder von Martels/
Victor M. Schmidt (Hrsg.), Antiquity Renewed: Late Classical and 
Early Modern Themes, Leuven 2003, 103–126. 

Springer, Carl P. E., The Manuscripts of Sedulius: A Provisional 
Handlist, Philadelphia 1995. 

Springer, Carl P. E., The Gospel as Epic in Late Antiquity: The Paschale 
Carmen of Sedulius, Leiden 1988.

Springer, Carl P. E., Jerome and the Cento of Proba, in: Elizabeth A. 
Livingstone (Hrsg.), Nachleben of the Fathers. Studia Patristica, 
Bd. 28: Other Latin Authors, Leuven 1993, 96–105.

Springer, Carl P. E., The Old Testament in the Poetry of Sedulius: Ty-
pological and Rhetorical Considerations, in: Donato De Gianni/



Carl P. E. Springer82

Stefan Freund (Hrsg.), Das Alte Testament in der Dichtung der 
Antike. Paraphrase, Exegese, Intertextualität und Figurenzeich-
nung, Wiesbaden 2023, 251–67.

Springer, Carl P. E., Sedulius, The Paschal Song and Hymns, Atlanta 
2013.

Springer, Carl. P. E., Sedulius’ Peter: Intention and Authority in the 
Paschale Carmen, in: Roald Dijkstra (Hrsg.), The Early Reception 
and Appropriation of the Apostle Peter (60–800 CE). The An-
chors of the Fisherman, Leiden 2020, 188–199.

Thraede, Klaus, Epos, RAC 5 (1962) 983–1042.
Wehrli, Max, Sacra poesis. Bibelepik als europäische Tradition, in: 

Siegfried Gutenbrunner/Friedrich Maurer (Hrsg.), Die Wissen-
schaft von deutscher Sprache und Dichtung. Methoden, Proble-
me, Aufgaben. Festschrift für Friedrich Maurer, Stuttgart 1963, 
262–283.



83

Das Vaterunser:   
Von Juvencus zu Sedulius

Dorothea Weber

Abstract: The paper seeks to shed light on the influence of Juven-
cus on Sedulius using the example of the poetic realisation of the 
Lord’s Prayer (Mt 6,9–13; Iuvenc. 1,580–589; Sedul. carm. pasch. 
2,231–300). To this end, it first identifies the details in which Se-
dulius follows Juvencus and where he goes beyond him. An exa-
mination of the elements that cannot be traced back to Juvencus 
shows that Sedulius not only gives his text a stronger exegetical 
dimension, but also enriches it with a pastoral dimension by cal-
ling on the readers to lead a righteous life. In combination with an 
interpretation of the accompanying letter to Macedonius (epist. 
p. 5,10–6,1), of the praefatio and of the beginning of the main part 
(carm. pasch. 1,17; 26; 58f.; 60–103), this feature leads to the hypo-
thesis that the work is conceived as a didactic poem and that the 
poet adopts the speaking attitude of a catechist.

Die folgenden Überlegungen versuchen, sich dem übergeordneten 
Thema zu nähern, indem sie den „Spuren“ des Juvencus dort nach-
gehen, wo diese in einem späteren Text zunächst zwar noch kennt-
lich sind, doch zunehmend von dessen Andersartigkeit überlagert 
werden. Im folgenden Vergleich zwischen der poetischen Wieder-
gabe des Vaterunsers bei Juvencus und jener bei Sedulius sollen 
Ähnlichkeiten wie Unterschiede beschrieben werden. Als Ausdruck 
einer bestimmten Rezeptionshaltung verstanden, wird die augen-
fällige Andersartigkeit des Sedulius-Textes zu der Frage führen, 



Dorothea Weber84

welche Rückschlüsse sie auf das Verständnis des Carmen paschale 
als Ganzes und dessen gegenüber Juvencusʼ Euangeliorum libri ver-
ändertes literarisches Konzept erlauben. Die Tatsache, dass der re-
zipierende Text das Vorliegende just nicht linear fortsetzt, soll also 
dazu beitragen, das künstlerische Wollen seines Autors zu klären.

Biblische Grundlage für Juvencus wie Sedulius ist das Vaterun-
ser im Wortlaut des Matthäusevangeliums (6,9–13).1 In ihm ist die 
Bergpredigt, in der Jesus das Gebet lehrt, präludiert von der Beru-
fung der ersten Jünger (Mt 4,18–22) und von summarisch berichte-
ten Massenheilungen (Mt 4,23f.); diese beiden kurzen Erzähleinhei-
ten bilden gemeinsam insofern den Rahmen für den Sprechakt der 
Bergpredigt, als die Menschenmenge einen weiteren und die Jünger 
einen engeren Kreis um Jesus bilden,2 der „seine Stimme als Leh-
rer und Richter“3 erhebt. Dieser narrativen Struktur folgt Juvencus 
exakt: Auch bei ihm schließt die Bergpredigt (1,452–730), die mit 
insgesamt ca. 280 Versen mehr als ein Drittel des ersten Buchs ein-
nimmt, an die Berufung der Jünger (1,421–434) und die Massenhei-
lungen (1,435–451) an; die beiden Gruppen werden als Adressaten 
der Rede Jesu sogar explizit genannt.4 Auf die Bergpredigt folgt, wie 
bei Mt 8,1, die Beschreibung der Jesus nachfolgenden Menschen-
massen (1,732) und, wie bei Mt 8,2–4, die Schilderung der Heilung 
eines Aussätzigen (1,733–740). – Die Bergpredigt selbst setzt Juven-
cus im Großen und Ganzen unauffällig um, außer poetischer Am-
plifizierung und Verkürzung im Sinne der brevitas sowie kleinräu-
migen Umreihungen mancher Erzählelemente nimmt er in seinem 
Text keine inhaltlich substanziellen Modifikationen vor. Dasselbe 

1	 Die kürzere Version bei Lk 11,1–4 enthält nicht die Attribute in der Anrede an 
den Vater (Mt 6,9 noster qui in caelis es), die dritte Bitte (Mt 6,10 fiat uoluntas 
tua sicut in caelo et in terra) und den zweiten Teil der sechsten Bitte (Mt 6,13 sed 
libera nos a malo); diese bei Lukas nicht vorhandenen Elemente finden sich bei 
beiden Dichtern. – Die Verse 6,9a und 14f. werden als Einleitung bzw. Resümee 
im Folgenden mitangeführt.

2	 Dazu Thraede 2002, 377.
3	 Thraede 2002, 383.
4	 Iuvenc. 1,452f. Hos populos cernens praecelsa rupe resedit / ac sic discipulis gremium 

cingentibus infit.



Das Vaterunser:  Von Juvencus zu Sedulius 85

gilt für die Einleitung zum Vaterunser (Iuvenc. 1,580–589 nach Mt 
6,5–8):

Sunt quos praetumidae tollit iactatio mentis	 580
et precibus propriis gaudent adsistere turbas
multifluisque diem uerbis ducendo fatigant:
his uotis pompae fructus succedit inanis.
Sed secreta domus precibus penetralia castis
claudantur paucisque deum uenerabere uerbis. 	 585
Scit pater ipse tui quae sit trepidatio cordis.
Nil absente deo loquimur, nil abdita clausum
pectoris antra tegunt, praesens deus omnia cernit.

Manche erhebt der Stolz ihres durch und durch eingebildeten Sinns, 
sie freuen sich, wenn bei ihren Gebeten Menschenmengen anwesend 
sind, und sie vergeuden mit vielfließenden Worten den Tag. Diesen 
prunkvollen Bitten ist eine leere Wirkung beschieden. Doch für from-
me Gebete versperre man das abgeschiedene Innere des Hauses; ver-
ehre Gott mit nur wenigen Worten. Der Vater kennt die ängstliche 
Sorge deines Herzens. Wir sprechen ja nichts, bei dem Gott nicht an-
wesend wäre, nichts ist in der verborgenen Höhle deines Herzens ver-
deckt: Gott ist da, er sieht alles.

Im Vergleich zu Mt 6,5–85 verkürzt Juvencus die Mahnung vor vielen 
Worten, indem er sie zum einen in 1,582 (multifluis) gewissermaßen 
vorwegnehmend andeutet, zum anderen in 1,585 (paucis […] uerbis) 
von einem ganzen Bibelvers (Mt 6,7) zu einem einzigen ablativi-
schen Ausdruck reduziert. Das durch eine Einleitung (Mt 6,9) und 
ein Resümee (Mt 6,14f.) gerahmte Vaterunser gibt Juvencus in einer 
Art epischen Gebets wieder. Es ist etwas länger als der im Matthäus-
evangelium überlieferte Wortlaut, deutlich nach einzelnen Bitten 

5	 In der Vulgata (der Wortlaut ist mit jenem der Vetus Latina beinahe identisch) 
lautet die Stelle: 5Et cum oratis, non eritis sicut hypocritae, qui amant in synagogis et 
in angulis platearum stantes orare, ut uideantur ab hominibus. Amen dico uobis, rece-
perunt mercedem suam. 6Tu autem cum orabis, intra in cubiculum tuum et cluso ostio 
tuo ora patrem tuum in abscondito, et pater tuus qui uidet in abscondito reddet tibi. 
7Orantes autem nolite multum loqui sicut ethnici. Putant enim quia in multiloquio suo 
exaudiantur. 8Nolite ergo adsimilari eis. Scit enim pater uester quibus opus sit uobis, 
antequam petatis eum.



Dorothea Weber86

strukturiert, die jeweils zwischen einem und drei Verse umfassen, 
und zum Teil exegetisch aufgeladen.

Vulg. (Vet. Lat.)6 Matth. 6,9–15 Iuvenc. 1,589–603
9Sic ergo uos orabitis: His igitur uotum placeat concludere uerbis:

pater noster qui in caelis es, sidereo genitor residens in uertice caeli, 590

sanctificetur nomen tuum, I. nominis, oramus, ueneratio sanctificetur
in nobis, pater alte, tui:

10ueniat (VL: adueniat) regnum tuum, II.                                             tranquillaque mundo
adueniat regnumque tuum lux alma reclaudat.

fiat uoluntas tua sicut in caelo et in 
terra.

III. Sic caelo ut terris fiat tua clara uoluntas,

11Panem nostrum supersubstantialem 
(VL: cotidianum) da nobis hodie

IV. uitalisque hodie sancti substantia panis
proueniat nobis;

595

12et dimitte nobis debita nostra, sicut 
et nos dimisimus (VL: dimittimus) 
debitoribus nostris.

V.                                tua mox largitio soluat
innumera indulgens erroris debita praui;
et nos haut aliter concedere foenora nostris.

13Et ne inducas nos in temptationem, 
sed libera nos a malo.

VI. Tetri saeua procul temptatio daemonis absit,
eque malis tua nos in lucem dextera tollat. 600

14Si enim dimiseritis hominibus peccata 
eorum, dimittet et uobis pater uester 
caelestis delicta uestra. 
15Si autem non dimiseritis hominibus, 
nec pater uester dimittet peccata 
uestra. 

Sic etenim genitor populis delicta remittet,
si uestra alterni uobis peccata uelitis
cedere nec durum erratis intendere pectus.

Mit folgenden Worten soll man sein Gebet umschließen: Schöpfer, der 
du deinen Thron im gestirnten hohen Himmel hast, wir bitten dich, 
die Verehrung deines Namens, erhabener Vater, werde in uns gehei-
ligt: Ruhiges Licht komme auf die Welt und gnädiges Licht eröffne uns 
dein Reich. Im Himmel wie auf Erden geschehe dein herrlicher Wille, 
und die Grundlage des lebensspendenden Brots werde uns heute zu-
teil; dann möge uns deine Großzügigkeit die zahllose Schuld unseres 
bösen Irrens nachsichtig erlassen, sodass (siehe aber Anm. 7) auch wir 
den Unseren in derselben Weise die Zinsen nachsehen. Des schreckli-

6	 Wo Juvencus der abweichende Wortlaut einer Tradition der Vetus Latina vor-
gelegen sein dürfte, wird er in Klammern (VL) angegeben.



Das Vaterunser:  Von Juvencus zu Sedulius 87

chen Dämons furchtbare Versuchung sei fern, und aus den Übeln hebe 
uns deine Rechte zum Licht. Denn dann wird der Schöpfer seinen Völ-
kern die Schuld vergeben, wenn ihr bereit seid, euch untereinander 
die Sünden nachzusehen, und nicht den falschen Weg wählt, ein hartes 
Herz zu zeigen.

Da Detailanalysen und Untersuchungen der in die poetische Trans-
position eingeflossenen exegetischen Tradition insbesondere von 
Klaus Bernhard Schnurr und Ian Boxall bereits vorliegen, kann der 
Vergleich im Folgenden kurz ausfallen: Die erste Bitte ist bei Juven-
cus um den Ort der Heiligung des Namens Gottes (1,592 in nobis) er-
weitert, in der zweiten weist die überschießende Wendung „ruhe-
volles und erhabenes Licht“ (1,592f. tranquilla […] lux alma) auf eine 
eschatologische Deutung des Gottesreichs hin. Bitte drei ist frei von 
exegetischen Zusätzen, Bitte vier deutet die biblische Wendung des 
panis supersubstantialis als uitalis substantia panis offenkundig in eu-
charistischem Sinn. Die zweite Hälfte der fünften Bitte ist syntak-
tisch schwierig,7 der Vers aber exegetisch vermutlich unauffällig; in 
der letzten Bitte wird durch den Zusatz von tetri daemonis der Gedan-
ke abgewehrt, Gott sei es, der den Menschen versucht; des Weiteren 
deutet Juvencus das mattheische a malo als Neutrum („das Böse“), 
mit in lucem deutet er, wie bereits in 1,593 (lux), eine eschatologische 
Dimension an. – Auch wenn bei ihm die Brotbitte eucharistisch ge-
meint sein dürfte und die Sündenvergebung der fünften Bitte per 
se einen Konnex zur Eucharistie aufweist, lässt sich Juvencus’ Text 
doch kein Hinweis darauf entnehmen, dass er auf die liturgische 
Verwendung des biblischen Vaterunsers abhebt.

Dass Sedulius im Carmen paschale den Prätext grundsätzlich we-
sentlich stärker exegetisch durchdringt als Juvencus, ist eine be-
kannte Tatsache.8 Sie trifft auch auf das Vaterunser zu.9

7	 Der Infinitiv in 1,598 (concedere) scheint final-konsekutiv zu verstehen zu sein 
(Leumann/Hofmann/Szantyr 21971–1979, 2,3474–3481).

8	 Roberts 1985, 137; 155–158; Green 2006, 226–244; McBrine 2017, 93–123; Ro-
berts 2020, 3–12.

9	 Die Interpretation von Ratkowitsch 1989, dass Sedulius generell anti-arianisch 
orientiert sei, was sich in seiner poetischen Umsetzung des Vaterunsers zeige, 
wurde von Green 2006, 179 zurecht problematisiert.



Dorothea Weber88

Die Einleitung (Mt 6,5–8) fasst Sedulius stark verkürzend in drei 
Versen zusammen und verbindet sie in seiner Paraphrase syntak-
tisch mit Mt 6,9; ebenso frei verfährt er mit dem Resümee des Evan-
gelisten (Mt 6,14f.; Sedul. carm. pasch. 2,288–300). 

Vulg. (Vet. Lat.)10 Matth. 
6,5–15

Sedul. carm. pasch. 2,231–300

5Et cum oratis, non eritis 
sicut hypocritae, qui amant 
in synagogis et in angulis 
platearum stantes orare, ut 
uideantur ab hominibus. 
Amen dico uobis, receperunt 
mercedem suam.
6Tu autem cum orabis, intra 
in cubiculum tuum et cluso 
ostio tuo ora patrem tuum in 
abscondito, et pater tuus qui 
uidet in abscondito reddet tibi.
7Orantes autem nolite multum 
loqui sicut ethnici. Putant 
enim quia in multiloquio suo 
exaudiantur.
8Nolite ergo adsimilari eis. Scit 
enim pater uester quibus opus 
sit uobis, antequam petatis 
eum.
9Sic ergo uos orabitis: 

Quin etiam celerem cupiens conferre salutem
orandi praecepta dedit, iudexque benignus
indulgenda peti breuiter iubet, ut cito praestet,

sic dicens orate11

pater noster qui in caelis es,                              patrem, baptismate nostrum, 
iure suum; propriumque homini concessit honorem
et quod solus habet cunctos permisit habere.
Qui dominum caeli patrem memoramus, in ipso
iam fratres nos esse decet nec origine carnis
germanum tractare odium, sed spiritus igne 
flagrantes abolere doli monumenta uetusti
atque nouum gestare hominem, ne forsan ab alto
degenerent terrena Deo, cui nos duce Christo
fecit adoptiuos caelestis gratia natos.

235

240

10	 Der Wortlaut der Vetus Latina ist annähernd identisch, siehe Anm. 6. Jene Ab-
weichungen von der Vulgata, die Sedulius vorgelegen sein dürften, sind in 
Klammern (VL) angegeben.

11	 Zur Frage der Interpunktion siehe unten S. 94.



Das Vaterunser:  Von Juvencus zu Sedulius 89

sanctificetur nomen tuum, I. Sanctificetur ubi dominus, qui cuncta creando 
sanctificat, nisi corde pio, nisi pectore casto?
Vt mereamur eum nos sanctificare colendo,
annuat ipse prior, sicut benedicier idem
se iubet a nobis, a quo benedicimur omnes.

245

10ueniat regnum tuum, II. Adueniat regnum iam iamque scilicet illud,
morte uacans et fine carens, cui nulla per aeuum
tempora succedunt, quia nescit tempus habere
continuus sine nocte dies: ubi principe Christo
nobile perpetua caput amplectente corona
uictor opima ferens gaudebit praemia miles.

250

fiat uoluntas tua sicut in caelo 
et in terra.

III. Hoc iugibus uotis, hoc nocte dieque precemur,
illius ut fiat caelo terraque uoluntas,
qui nusquam uult esse nefas hostemque nocentem
utque polo sic pellat humo, ne corpora nostra
tamquam uile solum saeuus sibi uindicet hydrus; 
sed qui cuncta fouet plena pietate redundans
omnipotens animas pariter conseruet et artus:
altera pars etenim caeli sumus, altera terrae.

255

260

11Panem nostrum 
supersubstantialem (VL: 
cotidianum) da nobis hodie

IV. Annonam fidei speramus pane diurno,
ne mens nostra famem doctrinae sentiat umquam 
a Christo ieiuna, suo qui corpore et ore
nos saturat simul ipse manens uerbumque cibusque.
Dulcia nam domini nostris in faucibus haerent
eloquia exuperantque fauos atque omnia mella.

265

12et dimitte nobis debita 
nostra, sicut et nos dimisimus 
(VL: dimittimus) debitoribus 
nostris.

V. Debita laxari qui nobis cuncta rogamus, 
nos quoque laxemus; proprii nam cautio uerbi
spondentes manifesta tenet, grauiusque soluti
nectimur alterius si soluere uincla negemus:
incipietque pius decies millena talenta
dimittens dominus, si nos affligere propter 
denarios centum conseruum senserit ullum,
tradere confestim tortoribus, inque feroci
carcere constricti non permittemur abire,
donec cuncta breuem reddamus adusque quadrantem.

270

275

13Et ne inducas nos in 
temptationem, sed libera nos 
a malo.

VI. Non quia nos dominus, lucis uia, semita pacis, 
in laqueos temptantis agat, sed cum mala nostra
deserit, ire sinit. Nam quisquis retia mundi
deliciosa sequens luxus et gaudia blandae
perditionis amat, deus hunc, uirtutis amator,
linquit, et ingreditur qua se temptatio ducit.
Ab hac ergo pedem retro faciamus et artum
corde petamus iter, tenuis qua semita monstrat
ire per angustam regna ad caelestia portam.

280

285



Dorothea Weber90

14Si enim dimiseritis 
hominibus peccata eorum, 
dimittet et uobis pater uester 
caelestis delicta uestra.

15Si autem non dimiseritis 
hominibus, nec pater uester 
dimittet peccata uestra. 

Si cupimus uitare malum, debemus adire
sectarique bonum: hic quia liberat, ille trucidat; 
hic alit, ille necat. Nam quantum sidera terris,
ignis aquis, lumen tenebris, concordia bellis,
uita sepulturis, tantum bona longius absunt
dissociata malis. Dextrum quicumque necesse est
aut laeuum gradiatur iter. Sed dextra bonorum
semita conspicuos uocat in sua gaudia iustos
inque tuos, patriarcha, sinus: at laeua malorum
exercet poenas et ad impia tartara mittit.
Ergo agnis ouibusque dei est haec sola uoluntas
et bona libertas: euadere torua cruenti
ora lupi uitaque frui per pascua Christi.

290

295

300

Da er [Jesus] auch einen schnellen Weg zum Heil gewähren wollte, gab 
er Anweisungen für das Gebet, und als wohlmeinender Richter heißt 
er uns, kurz um Vergebung zu bitten, damit er sie schnell gewährt. 
Er sagt: ‚So sollt ihr beten‘, nämlich zum Vater, der durch die Taufe 
unser, dem Rechtsstatus nach aber seiner ist. (235) Er gewährte den 
Menschen seinen eigenen Ehrenrang und erlaubte allen, das zu haben, 
was nur er hat. Wenn wir den Herrn des Himmels Vater nennen, müs-
sen wir in ihm schon Brüder sein und nicht gemäß unserer fleisch-
lichen Abkunft Bruderhass hegen, sondern brennend vom Feuer des 
Geists (240) das Mahnmal der alten Missetat tilgen und den neuen 
Menschen12 tragen, damit das Irdische nicht unähnlich wird dem Gott 
in der Höhe, als dessen Kinder uns die himmlische Gnade unter der 
Führung Christi angenommen hat.
Geheiligt werde der Herr, der alles heiligt, indem er schuf, wo (245) 
wenn nicht in einem frommen Herzen, wenn nicht in einer keuschen 
Brust? Dass wir würdig sind, ihn durch unsere Verehrung zu heiligen, 
möge er zuvor ebenso gewähren, wie er uns heißt, ihn zu segnen13, er, 
von dem wir alle gesegnet werden.
Sein Reich komme jetzt, jenes Reich nämlich, das (250) frei ist von 
Tod, kein Ende hat und dem in Ewigkeit keine Zeiten folgen, weil ein 
Tag, der andauert ohne Nacht, Zeit nicht kennt; dort wird unter Chris-

12	 Eph 4,24.
13	 Vgl. z.B. Ps 65,8; 67,27.



Das Vaterunser:  Von Juvencus zu Sedulius 91

ti Herrschaft der siegreiche Soldat, der reiche Beute bringt, voll der 
Freude sein, das edle Haupt umwunden mit einem unvergänglichen 
Kranz.
(255) Darum wollen wir in beständigem Beten, darum bei Tag und 
Nacht bitten: dass im Himmel wie auf Erden der Wille dessen geschehe, 
der keine Sünde will, und dass er den bösen Feind aus dem Himmel wie 
von der Erde vertreibe, damit die schreckliche Schlange sich nicht un-
serer Körper bemächtigt, als wären sie wertlose Erde. (260) Vielmehr 
bewahre der Allmächtige, der alles in der reichen Fülle seiner Liebe 
hegt, unsere Seelen ebenso wie unsere Glieder, denn der eine Teil von 
uns gehört zum Himmel, der andere zur Erde.
Nahrung im Glauben erhoffen wir durch das tägliche Brot, auf dass un-
ser Sinn niemals den Hunger nach Lehre verspüre, (265) da er Christus 
nicht isst, der mit seinem Leib und seinem Mund uns sättigt, indem er 
Wort ist und auch Speise. Denn die süßen Reden des Herrn haften in 
unserer Kehle und übertreffen alle Honigwaben und -tropfen.
Wenn wir bitten, dass uns alle Schulden gelöst werden, (270) müssen 
auch wir sie lösen. Denn eine klare Verpflichtung, die wir mit unserem 
eigenen Wort eingehen, bindet uns, und wenn wir Loslösung erlangt 
haben, werden wir nur noch fester gefesselt, sollten wir uns weigern, 
die Fesseln eines anderen zu lösen. Der liebende Herr, der uns zehn-
tausend Talente erlässt, wird uns sogleich den Henkern übergeben, 
wenn er merkt, (275) dass wir einen Mitsklaven wegen hundert De-
nar in Bedrängnis bringen, und, angekettet im schrecklichen Kerker, 
werden wir nicht freikommen, bis wir alles bis auf den letzten Heller 
zurückzahlen,
nicht weil uns der Herr, der Weg des Lichts und Pfad des Friedens, (280) 
in die Netze des Versuchers treibt, sondern uns dorthin gehen lässt, 
wenn er sich unserer Fehler nicht annimmt. Denn wer die lockenden 
Netze der Üppigkeit der Welt und die Freuden einer wohligen Verderb-
nis aufsucht und liebt, den verlässt Gott, der die Tugend liebt, und er 
geht, wohin ihn die Versuchung führt. (285) Von ihr weg wollen wir 
den Schritt rückwärts wenden und im Herzen den engen Weg aufsu-
chen, wo der schmale Pfad uns durch die enge Pforte zum Himmel-
reich zu gehen weist.
Wenn wir das Böse meiden wollen, müssen wir das Gute aufsuchen 
und ihm folgen, denn dieses befreit, jenes metzelt nieder, (290) dieses 
nährt, jenes tötet. Denn wie weit die Gestirne von der Erde entfernt 
sind, das Feuer vom Wasser, das Licht von der Finsternis, die Eintracht 



Dorothea Weber92

vom Krieg und das Leben vom Grab, so weit ist das Gute vom Bösen 
entfernt. Den rechten oder linken Weg muss jeder gehen: (295) Der 
rechte Pfad des Guten lädt die herrlichen Gerechten zu den ihnen be-
reiteten Freuden und in deinen Schoß, o Patriarch, ein. Der linke be-
straft aber für die Übel und führt zur bösen Unterwelt. Daher wollen 
Gottes Lämmer und Schafe nur dies und haben die gute Freiheit dazu: 
dem grausamen Maul (300) des blutigen Wolfs entkommen und sich 
des Lebens erfreuen auf Christi Weide.

In einzelnen Wendungen zumal zu Beginn seiner Paraphrase des 
Vaterunsers deckt sich Sedulius’ Text wohl nicht zufällig mit je-
nen des Juvencus. In diesem Sinn ließen sich sanctificetur (2,244), 
adueniat regnum (2,249)14 und fiat caelo terraque uoluntas (2,256) viel-
leicht als window references, somit als Rückgriff über Juvencus auf 
die Bibel, verstehen. Auch exegetisch lässt Sedulius zunächst relativ 
deutlich Juvencus als seinen Bezugstext erkennen, beispielsweise in 
2,245 (corde pio, pectore casto), wo das bloß angedeutete Interpreta-
ment des Juvencus (1,592 in nobis) erklärend ausgeführt wird, oder 
in 2,250–254, wo das Gottesreich als ein Reich, das frei ist von Zeit 
und Vergänglichkeit, Juvencus’ implizite eschatologische Deutung 
(1,592f. tranquillaque […] lux alma) mittels einer expliziten Formulie-
rung präzisiert. Diese Technik der Weiterführung des bei Juvencus 
Angelegten reicht bis zur Auslegung der vierten Bitte, der Brotbitte: 
Sedulius deutet sie sowohl eucharistisch auf die Bitte um Christus 
als Brot, wie dies Juvencus (1,595f.) angedeutet hatte, als auch auf 
Christus als Wort nach Joh 1,1.15 

Bei der fünften Bitte aber verlässt Sedulius die vestigia Iuvenci: Er 
interessiert sich nämlich nicht so sehr für den vergebenden Gott als 
für die Verpflichtung des Menschen, seinerseits seinem Nächsten zu 
vergeben (2,269–272). Zur Verstärkung spielt er, wie in der Vater-
unser-Exegese nicht unüblich, das Gleichnis des unbarmherzigen 

14	 Der Bibelvers wird z.B. von Cyprian (domin. orat. 7f.) und Augustinus (epist. 
130,21 u.ö.) mit adueniat zitiert.

15	 Zum Honigvergleich in 2,268 vgl. die verbreitete eucharistische Deutung von 
Ps 33,9 (gustate et uidete quoniam suauis est Dominus) z.B. bei Ambr. myst. 9,58; 
Aug. in psalm. 5,15.



Das Vaterunser:  Von Juvencus zu Sedulius 93

Knechts aus Mt 18,23–35 ein,16 an das er Mt 5,2617 anschließt (2,273–
278). Bemerkenswert ist, dass er offenbar Menschen im Auge hat, 
die bereits Vergebung erlangt haben (2,271 soluti); er setzt damit die 
Situation eines durch Sündenvergebung (zum Beispiel in der Tau-
fe) von Schuld befreiten Menschen voraus (dazu siehe unten). Auch 
in der sechsten Bitte ist Juvencus als Hintergrundtext nur noch in 
der Formulierung lucis uia (2,279, siehe Iuvenc. 1,600 in lucem) sche-
menhaft kenntlich; theologisch aber hebt Sedulius auf die Thematik 
von Prädestination und freiem Willen ab, indem er Versuchung und 
Sünde mit der Entscheidung des Individuums, sich vom Weg Gottes 
abzuwenden, begründet. Während Juvencus nach dem Vaterunser 
den biblischen Prätext linear, also mit der Wiedergabe von Mt 6 
fortsetzt, geht Sedulius unter Anwendung des aus Mt 7,13f. entnom-
menen Bilds des schmalen Wegs, der zum Himmel führt (2,285–287), 
zu einer Protreptik über, den rechten Weg zu wählen, der ins glück-
selige ewige Leben führt (2,288–300).

Mit V. 300 ist bei Sedulius der Abschluss von Buch zwei erreicht. 
Zwar ist die Unterteilung des Carmen paschale in fünf Bücher nicht 
gesichert – in den Handschriften weicht mitunter die tatsächliche 
Buchzahl (meist fünf) von der in den Paratexten genannten Buchzahl 
(oft vier) ab, Isidor kannte gar eine Unterteilung in drei Bücher18 –, 
aber allem Anschein nach liegt in allen Gliederungsvarianten hier, 
das heißt nach dem Vaterunser und dem exhortativen Annex der V. 
288–300, eine Buchgrenze. Das ergibt auch Sinn, denn hier kommt 
der erste Teil der sogenannten Jesus-Biographie, die Buch zwei aus-
macht, zu ihrem Ende: Sie beginnt mit Jesu Geburt, dem Besuch der 
Magier und dem bethlehemitischen Kindermord (2,35–133) und 
umfasst danach an größeren Szenen nur noch Jesu Taufe im Jordan 
(2,139–174), seine Versuchung in der Wüste (2,175–214) und die Be-

16	 Sowohl der Gedankengang als solcher als auch die Verbindung mit dem Gleich-
nis sind Hinweise darauf, dass Sedulius’ Bibeltext in V. 12 nicht die präteritale 
Form dimisimus, wie sie die Vulgata bietet, sondern das Präsens aus einer Tra-
dition der Vetus Latina aufwies.

17	 Zur Kombination der fünften Bitte mit Mt 18 siehe Schnurr 1985, 39–41; zur 
Kombination mit Mt 5,26 Schnurr 1985, 97f.

18	 Dazu Panagl 2010, 216–221.



Dorothea Weber94

rufung der Jünger (2,215–230); darauf folgt – gewissermaßen als Ab-
schluss und Höhepunkt dieser Einheit – das Vaterunser (2,231–300). 
Dieses ist also gar nicht als Teil der Bergpredigt eingeführt, viel-
mehr ist die Bergpredigt als solche überhaupt nicht erzählt, das Va-
terunser erfährt bei Sedulius also gar keine Verortung, bloß eine 
vergleichsweise ausführliche Einleitung, in der die Kürze des Gebets 
mit Gottes Bereitschaft, einen raschen Weg zum Heil zu zeigen, be-
gründet und als Ziel des Gebets die Sündenvergebung, also nur die 
Erfüllung der fünften Bitte, genannt wird (2,231–233). Die Kürze des 
Gebets, die in diesen Versen thematisiert wird, entspricht der Mah-
nung Jesu bei Mt 6,7, steht aber im Gegensatz zu der langen Exegese 
des Vaterunsers, die folgt. Genau umgekehrt hatte es Juvencus an-
gelegt, wenn er die Anweisung, ein Gebet kurz zu halten, extrem 
verkürzt (genau genommen nur 1,585 paucis), doch die Kürze des 
eigentlichen Gebets beibehält, indem sein klassizistischer Hymnus 
auf Gott nur gerade einmal elf Verse umfasst. 

Mit V. 234 beginnt bei Sedulius die Auseinandersetzung mit dem 
Text des Vaterunsers. Hier kann ein Vergleich mit Mt 6,9 helfen, die 
Interpunktion zu korrigieren und damit ein weiteres Charakteristi-
kum des Textes deutlicher hervortreten zu lassen: Das Einleitungs-
wort sic entspricht ja offenbar dem Einleitungswort von Mt 6,9 und 
gehört bei Sedulius daher zu orate, nicht zu dicens; zu interpungie-
ren ist daher: “sic” dicens “orate” ([…] und er sagte: „So betet“). Hier 
ist Jesu direkte Rede aber schon wieder zu Ende, denn was folgt, ist 
syntaktisch in indirekte Rede transponiert und inhaltlich rein exe
getisch. Diese Überlegung führt zu dem befremdlichen und einer 
Erklärung bedürfenden Befund, dass Sedulius das Vaterunser nur 
kommentiert, aber nicht wiedergibt. Dieser Befund zeigt sich be-
sonders deutlich in der sechsten Bitte, die Sedulius nicht einmal 
als eigene Bitte kommentiert, sondern in der syntaktischen Form 
eines kausalen Gliedsatzes zur Erklärung der vorangehenden Bitte 
um Sündenvergebung heranzieht. Das biblische Vaterunser ist dem-
nach nur in einzelnen Wörtern anzitiert, aber als (versifiziertes) Ge-
bet gar nicht vorhanden. Dass Sedulius in diesem Abschnitt davon 



Das Vaterunser:  Von Juvencus zu Sedulius 95

abgeht, den Bibeltext, den er kommentiert, zu paraphrasieren, ist 
sehr auffallend.19

Mit dieser Tatsache steht offenbar jene in Verbindung, dass in 
allen Handschriften (sofern die von Huemer zur Textkonstitution 
herangezogenen Handschriften ein verlässliches Bild liefern) der 
Bibeltext des Vaterunsers Vers für Vers zum Beginn des jeweiligen 
Abschnitts gesetzt ist, und zwar, soweit ich aus Stichproben sehe, 
im Text, nicht in margine. Da die Worte des Vaterunsers nicht ins 
Metrum passen, wurden sie in den modernen Editionen als Inter-
polationen getilgt.20 Inkonsequent ist freilich, dass im Opus pascha-
le, wo genau derselbe Befund vorliegt – die Handschriften bieten 
den jeweiligen Bibelvers am Beginn jedes Abschnitts des Vaterun-
ser-Kommentars –, die Bibelverse von den Editoren in textu belassen 
wurden, ihnen somit als genuiner Text gelten; wenn die Bibelzitate 
denn nicht auch hier – wie im Carmen paschale – als spätere Ergän-
zungen des Textes anzusehen sind, was durchaus möglich ist, würde 
Sedulius im Opus paschale zu einer in Bibelkommentaren üblichen 
Form der Bibelexegese, nämlich jener eines kleinteiligen Lemma-
kommentars übergehen.21

Für das Carmen paschale werfen beide prinzipiell möglichen text-
kritischen Entscheidungen, nämlich die Bibelverse in Prosa im Text 
zu belassen oder sie gegen die Überlieferung zu tilgen, interpreta-
torische Probleme auf: Im ersteren Fall würden sie die Versstruktur 
des Werks auf eine Weise durchbrechen, die vermuten lässt, dass die 
Prosaeinlagen nicht vom impliziten Sprecher der Verse, sondern 
einer anderen Person(engruppe), beispielsweise den impliziten Ad-

19	 Andere Worte Jesu gibt Sedulius in direkter Rede wieder (z.B. 5,6–8; 80–81) 
bzw. hält in der Wiedergabe direkter Reden Jesu den biblischen Wortlaut nach 
Möglichkeit präsent (Roberts 1985, 138f.). Wo er aber Jesu Worte übergeht, wie 
er es mit der Bergpredigt (mit Ausnahme des Vaterunsers) oder z.B. den Ein-
setzungsworten tut, kommentiert er sie auch nicht. – Allgemein über die se-
lektive Übernahme der biblischen Vorlage siehe Roberts 1985, 144.

20	 Dass die Verse des Vaterunsers in einem frühen Stadium der Überlieferung 
zunächst in margine notiert wurden und dann in den – vermutlich ohne Vers
trennung geschriebenen – Text gerieten, ist leicht vorstellbar.

21	 Zum Kommentarcharakter des Opus paschale Deerberg 2011, 428; zur Ausle-
gung der vierten Bitte des Vaterunsers im Opus paschale Deerberg 2011, 428f.



Dorothea Weber96

ressaten des Werks, gesprochen werden sollten. Da aber der Text 
keinen Hinweis auf die Funktion der eingestreuten Sätze enthält 
und ein punktuelles Abgehen vom Versmaß für ein antikes hexame-
trisches Werk ohnehin völlig unparallelisierbar wäre, erscheint die-
se Lösung nicht gangbar. Doch auch wenn man sich mit Huemer zur 
Tilgung der Worte des Vaterunsers entschließt, ist der Text nicht 
ohne Weiteres verständlich. Im Folgenden soll eine Erklärung ver-
sucht werden, die bei dem literarischen Genus des Carmen paschale 
und seiner Selbststilisierung ansetzt: 

Daniel Deerberg identifizierte das Carmen paschale überzeugend 
als katechetisch-erbaulichen Text und machte auf Ähnlichkeiten 
zur Katechese22 aufmerksam, wie sie Augustinus in seinen beiden 
Musterkatechesen in De cathechizandis rudibus (capp. 24,16–49,25; 
52,26–55,27) beschrieb.23 Demgemäß soll in der Katechese die Heils-
geschichte von der Weltschöpfung bis in die Gegenwart selektiv und 
exemplarisch vorgestellt werden; es gehe nicht darum, die zahl-
losen Einzelerzählungen der Bibel vorzutragen, vielmehr sollen 
aus dem Alten Testament nur jene Erzählungen, die eine christo-
logische Deutung erlauben, und allgemein nur die wunder-barsten 
Begebenheiten (mirabiliora) ausgewählt werden.24 Dieselben Krite-
rien liegen der Auswahl der Perikopen aus dem Alten Testament 
im ersten Teil des ersten Buchs des Carmen paschale zugrunde: In 
einem einleitenden umfangreichen Hymnus (1,60–102) wird Gottes 
Wirken bei der Schöpfung (1,61–69), dem Sündenfall (1,70–72) und 

22	 Zur Struktur katechetischen Unterrichts in der Spätantike siehe Daniélou/du 
Charlat 1968; Renoux 1984, 399–420; Auf der Maur 2003, bes. 195 (Tabelle 7: 
Lesungen zu den Taufkatechesen in der Quadragesima).

23	 Deerberg 2011, 433–460.
24	 Aug. catech. rud. 5,3 non tamen propterea debemus totum pentateuchum, totosque 

iudicum et regnorum et esdrae libros, totumque euangelium et actus apostolorum, uel, 
si ad uerbum edidicimus, memoriter reddere, uel nostris uerbis omnia quae his uolu-
minibus continentur narrando euoluere et explicare; quod nec tempus capit, nec ulla 
necessitas postulat: sed cuncta summatim generatimque complecti, ita ut eligantur 
quaedam mirabiliora, quae suauius audiuntur atque in ipsis articulis constituta sunt, 
et ea tamquam in inuolucris ostendere statimque a conspectu abripere non oportet, sed 
aliquantum immorando quasi resoluere atque expandere, et inspicienda atque miran-
da offerre animis auditorum: cetera uero celeri percursione inserendo contexere.



Das Vaterunser:  Von Juvencus zu Sedulius 97

der Sintflut (1,73–78)25 in Zusammenhang mit Gottes unbedingtem 
Heilswillen gebracht. Die Perikopen, die im folgenden Abschnitt von 
Buch eins (103–219) jeweils nur kurz eingeführt sind, erzählen aus-
nahmslos von Wundern,26 die die Überlegenheit von Gottes Macht 
über die Naturgesetze biblisch belegen sollen (1,220–241). Dass im 
zweiten Teil von Buch eins nach einem Binnenproömium auf Chris-
tus (1,282–290) Trinität und Christologie behandelt werden, passt 
ebenso in den thematischen Rahmen einer Katechese. Doch nicht 
nur Buch eins kann als poetische Katechese bezeichnet werden, 
dasselbe Prinzip lässt sich in den Büchern zwei und fünf, wo es um 
die christologisch relevantesten Ausschnitte der Jesus-Biographie 
geht, beobachten. Die Erzählungen aus Buch drei und vier gelten 
wiederum den Wundertaten Jesu;27 sie werden freilich nicht um 
ihrer selbst willen paraphrasiert, sondern um jeweils eine zweite, 
mystische Sinnebene aufzudecken.28 

Die Deutung des Carmen paschale als poetische Katechese ge-
winnt durch den Begleitbrief an Macedonius und durch die praefatio 
an Tiefenschärfe: Der Begleitbrief nennt als Werkintention nämlich 
nicht etwa die Bekehrung von Heiden, sondern die moralische Fes-
tigung von Personen, die mit dem Christentum bereits sympathi-
sieren, eine Form von „Bekehrung“ schon erfahren haben und sich 
um die Aufnahme in die Kirche bewerben wollen: Horum itaque mores 
non repudiandos aestimo sed pro insita consuetudine uel natura tractan-

25	 Dies entspricht den ersten drei biblischen Erzählungen, die Augustinus in sei-
ner längeren Musterkatechese vorstellt (catech. rud. 28,17–32,19).

26	 Enochs hohes Alter (Gen 5), Sara (Gen 18), Opferung Isaacs (Gen 22), Lot (Gen 
19), der brennende Dornbusch (Ex 3), die Schlange in der Wüste (Ex 4; 7), 
Durchzug durch das Schilfmeer (Ex 14), Manna (Ex 16), Moses schlägt Was-
ser aus dem Felsen (Ex 17), Bileams Eselin (Num 22), Stillstand der Sonne (Jos 
10), Speisung des Elias durch einen Raben (1 Kön 17), Elias’ Himmelfahrt (2 
Kön 2), Ezechias’ hinausgeschobener Tod (2 Kön 20), Jonas Errettung (Jona 1), 
die drei Jünglinge im Feuerofen (Dan 3), Nebukadnezars Fall (Dan 4), Daniel in 
der Löwengrube (Dan 6). – Für den Nachweis der Bibelstellen ist der Abschnitt 
„III. Addenda et corrigenda ad app. font. et loc. sim.“ in Huemer/Panagl 22007, 
487–499 unentbehrlich.

27	 Über die zentrale Rolle der Wundererzählungen bei Sedulius siehe Roberts 
1985, 110–113.

28	 Deerberg 2011, 382–388.



Dorothea Weber98

dos, ut quisque suo magis ingenio uoluntarius adquiratur deo. Nec differt 
qua quis occasione inbuatur ad fidem, dum tamen uiam libertatis ingres-
sus non repetat iniquae seruitutis laqueos, quibus ante fuerat inretitus (p. 
5,10–6,1).29 Wenn es in der praefatio heißt, dass diese am österlichen 
Mahl (paschales […] dapes) teilnehmen wollen,30 handelt es sich um 
Personen noch vor der Taufe, die in der Regel in der Osternacht 
stattfand, und vor dem erstmaligen Empfang der Eucharistie im 
Rahmen der Osternachtsliturgie. Auf einer weiteren Verständnis-
ebene meint das österliche Mahl das Carmen paschale selbst:31 Im 
Sinn des Bescheidenheitstopos wird es als holus32 bezeichnet, also 
als ein vegetarisches Gericht, wie man es Genesenden reichte, die 
Normalkost noch nicht vertrugen;33 als solches ist holus aber auch 
eine Fastenspeise, wie sie gut in die Quadragesima und hier wie-
derum zur Taufvorbereitung passt, in der strenges Fasten geboten 
war;34 Sedulius setzt somit in der praefatio sein Carmen paschale als 
einfaches Mahl vom Speiseluxus der weltlichen Literatur auf dem 
Tisch der Reichen ab; anders als deren üppige Kost ist sein Werk 
diätetisch und spirituell wertvoll. 

Aus dem Proömium, das auf die praefatio folgt, lässt sich die für 
Sedulius spezifische Nähe und Distanz zu Juvencus gut erkennen: 
Juvencus hatte in seiner praefatio sein Bibelepos mit den Epen Ho-
mers und Vergils, also den beiden epischen Supertexten der Anti-

29	 „Ihr (noch ungefestigter) Charakter soll, meine ich, nicht zurückgewiesen, 
sondern entsprechend der tief verwurzelten Gewohnheit und ihrem Wesen 
behandelt werden, damit ein jeder gemäß seiner eigenen Veranlagung sich 
freiwillig für Gott gewinnen lässt. Es ist auch gleichgültig, unter welchen äu-
ßeren Umständen jemand sich in den Glauben einweihen lässt, solange er nur, 
wenn er den Weg der Wahrheit beschreitet, nicht wieder zu den Fallstricken 
ungerechter Knechtschaft, in denen er einst gefangen war, zurückkehrt.“ – Zur 
konzeptuell intendierten Leserschaft siehe Deerberg 2011, 433–435; 451–455.

30	 Praef. 1 Paschales quicumque dapes conuiua requiris.
31	 Zu antiken und biblischen Beispielen der Speise als Metapher für Schrift und 

Literatur siehe Curtius 21954, 144–146; Ott 2011, 33–35.
32	 Praef. 16. Als erster und letzter Begriff rahmen paschales dapes (praef. 1) und 

holus, beides Metaphern für das Carmen paschale, die praefatio.
33	 Z.B. ThLL IV,3 2862,49–60. Die Spiritualisierung dieser vegetarischen Speise 

geht auf Röm 14,2 zurück: qui autem infirmus est (sc. fide), holus manducat.
34	 Deerberg 2011, 438.



Das Vaterunser:  Von Juvencus zu Sedulius 99

ke, kontrastiert:35 Als mythologische Heldenepen sind sie fiktionale 
Dichtung, vermitteln somit nach antiker Terminologie ‚Lügen‘,36 
sein Epos aber ist ein historisches, „wahres“ Epos, das Christi le-
bensspendende Gaben zum Inhalt hat.37 Auch Sedulius geht zu-
nächst, allerdings ohne auf ein literarisches Genus abzuheben, auf 
die traditionelle Dichtung ein. Sie vermittelt ‚Lügen‘ (1,17 figmenta 
poetae; 1,22 mendacia), indem sie von der nicht-christlichen Religion 
(1,21 rituque magistro) vorgegebene, somit verwerfliche Inhalte ver-
mittelt (1,20f. nefandarum […] contagia rerum, scelerum monumenta). 
Als Inhalt seines Gesangs nennt Sedulius in Modifizierung der For-
mulierung, die Juvencus verwendet hatte, die herrlichen Wunderta-
ten des heilbringenden Christus.38 Im Weiteren thematisiert er aber 
nicht seine Hoffnung auf das ewige Leben, sondern darauf, seine 
Leser zu Pflanzen im üppigen Garten zu machen, die durch Bewäs-
serung hundertfache Frucht tragen,39 also durch die Taufe zu wert-
vollen Gliedern in der Kirche werden. Der gegenüber Juvencus neue 
Bezug auf Leser, denen der Dichter zu einem besseren Leben verhel-
fen will, geht einher mit einer anderen Sprechhaltung: Sie ist durch 
den im gesamten Carmen paschale immer wieder apostrophierten 
Adressatenkreis stark rezipientenorientiert. Das Carmen paschale ist 
demnach ein Lehrgedicht. Dorthin, ins Lehrgedicht, nicht ins Epos, 
gehört auch der Hymnus auf Gott, mit dem Sedulius nach dem po-
etologischen Proömium das Werk eröffnet (1,60–103), wie dies bei-
spielsweise Lukrez mit dem Hymnus auf Venus oder Vergil mit dem 
Hymnus auf die zwölf ländlichen Gottheiten getan hatten.40 Wenn 
Sedulius in seinem Hymnus den absoluten Heilswillen Gottes an der 
Erschaffung des Himmels, der Erde, des Meeres, der Sonne und des 

35	 Iuvenc. praef. 9f. Hos celsi cantus Smyrnae de fonte fluentes, / illos Minciadae cele-
brat dulcedo Maronis.

36	 Iuvenc. praef. 16 mendacia. Allgemein zur Vorstellung der Dichterlüge in der 
Antike und zu seiner Problematik siehe Feddern 2018, bes. 119–383 (Kapitel 4: 
„Fiktion auf der Ebene der Geschichte“).

37	 Iuvenc. praef. 19f. Nam mihi carmen erit Christi uitalia gesta, / diuinum populis falsi 
sine crimine donum.

38	 Sedul. carm. pasch. 1,26 (Cur […]) clara salutiferi taceam miracula Christi? 
39	 Sedul. carm. pasch. 1,58f., nach Mt 13,7f. (vgl. Mk 4,7f; Lk 8,7f.).
40	 Lucr. 1,1–43; Verg. georg. 1,1–23.



Dorothea Weber100

Mondes, des Tages und der Nacht (nach Gen 1), des Menschen aus 
der Erde (nach Gen 2), dessen Heil Gott auch nach dem Sündenfall 
will, und der Neuschöpfung des Menschen aus den Nachkommen 
Noahs nach der Sintflut festmacht, hat er damit auch Perikopen aus 
dem Alten Testament eingespielt, die nach Augustins Anweisung in 
der Katechese unverzichtbar sind.41 Entsprechend setzt der Lauf-
text, der auf den Hymnus folgt und mit den Wundern des Alten Tes-
taments beginnt, erst bei Enoch ein.

Indem Sedulius die Form des Lehrgedichts wählt und nicht die 
des Epos, wie Juvencus es getan hatte, nimmt er auch eine andere 
Verortung des eigenen dichterischen Tuns im Rahmen der Kirche 
vor: Juvencus hatte sein Werk als Verkündigung des Evangeliums 
verstanden und sich selbst damit als Diakon stilisiert,42 Sedulius 
nimmt hingegen den Gestus des Katecheten ein. Damit schreibt er 
eine Tendenz fort, die sich in der lateinischen Spätantike beispiels-
weise in einzelnen Gedichten des Cathemerinon-Zyklus des Pruden-
tius findet43 und die in der Bibeldichtung des fünften Jahrhunderts 
nahe Parallelen hat: Pseudo-Hilarius baut in sein Doppelgedicht 
(Metrum in Genesim, Carmen de euangelio) die liturgischen Marker 
Sursum corda, Vere dignum et iustum est und Benedictus ein, was ihn 
als Zelebranten jenes Abschnitts einer liturgischen Feier, die zwi-
schen der Lesung und der Eucharistie stattfindet, erkennen lässt.44 
Marius Victorius scheint seine Alethia in Analogie zu einer Taufkate-
chese angelegt zu haben45 und damit seinem Lehrgedicht dieselbe 
Funktion in der christlichen Lebenswelt zu geben, die auch Sedulius 
für das Carmen paschale beansprucht.

Der gegenüber Juvencus andere Gestus, mit dem Sedulius 
spricht, kann auch den so unterschiedlichen Umgang mit dem Va-
terunser erklären: Juvencus, der am Bibeltext entlang dichtete, 

41	 Siehe oben Anm. 25.
42	 Dazu Müller 2016, 305–307; Weber 2018, 38.
43	 Zur Selbststilisierung des poetischen Ichs in Prudentius’ cath. 5 als Diakon, 

cath. 9 als Psalmode und cath. 10 als Zelebrant einer Begräbnisliturgie vgl. 
Smolak 2000, 221–224.

44	 Siehe Kreuz 2006, 82–90.
45	 Dazu Weber 2013, 198f.



Das Vaterunser:  Von Juvencus zu Sedulius 101

konnte Jesu Mustergebet in der epischen Gebetsform des Hymnus 
wiedergeben; für Sedulius hingegen stellte das Vaterunser einen 
Sonderfall seines Stoffs dar, da der Wortlaut des Vaterunsers den 
Katechumenen, an die er sein Werk richtete, noch gar nicht be-
kannt war: Ähnlich wie das Symbolum wurde ihnen das Vaterunser 
erst am Palmsonntag oder zu Beginn der Karwoche „übergeben“,46 
damit sie es auswendig lernten und in der Osternachtsfeier, in der 
sie getauft wurden, erstmals gemeinsam mit der ganzen Gemeinde 
sprechen konnten; möglicherweise wurde der Wortlaut des Vater-
unsers in der Katechese daher nicht angeführt. In diesem Umstand 
kann die Erklärung dafür liegen, dass das Herrengebet im Carmen 
paschale nicht als Gebet, das heißt in der Form eines hexametrischen 
Hymnus, angeführt wurde, sondern sich die Katechumenen als kon-
zeptuell intendierte Leserschaft vorerst mit der Erklärung eines 
Textes, den sie noch gar nicht kannten, begnügen mussten. Die Be-
deutung freilich, die das Vaterunser als Teil der Liturgie für sie be-
kommen sollte, lässt sich an der prominenten Positionierung dieses 
Abschnitts am Ende des zweiten Buchs des Carmen paschale ablesen. 

Literaturverzeichnis
Auf der Maur, Hansjörg, Die Osterfeier in der alten Kirche, aus dem 

Nachlaß herausgegeben von R. Meßner und W. G. Schöpf, mit 
einem Beitrag von Clemens Leonhard, Münster 2003.

Boxall, Ian, Matthew Through the Centuries, Hoboken 2019.
Chan, Anna Kai-Yung, Il rito della consegna del Padre Nostro (Matth. 

6,9–13) nei Sermoni LVI–LIX di Sant’Agostino di Ippona, Ecclesia 
Orans 10 (1993) 287–312.

Curtius, Ernst Robert, Europäische Literatur und lateinisches Mit-
telalter, Bern 21954.

Daniélou, Jean/du Charlat, Régine, La cathéchèse aux premiers siè-
cles, Paris 1968.

46	 Daniélou 1968, 61f.; Chan 1993, 289–301; Klöckener 2012–2018, 343f. mit weite-
rer Sekundärliteratur.



Dorothea Weber102

Deerberg, Daniel, Der Sturz des Judas. Kommentar (5,1–163) und 
Studien zur poetischen Erbauung bei Sedulius, Münster 2011.

Feddern, Stefan, Der antike Fiktionalitätsdiskurs, Berlin 2018.
Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-

dulius, Arator, Oxford 2006.
Huemer, Johannes/Panagl, Victoria, Sedulius, Opera omnia, Wien 

22007.
Klöckener, Martin, Oratio dominica, Augustinus-Lexikon 4 (2012–

2018) 337–347.
Kreuz, Gottfried E., Pseudo-Hilarius, Metrum in Genesin, Carmen de 

evangelio. Einleitung, Text und Kommentar, Wien 2006.
Leumann, Manu/Hofmann, Johann Baptist/Szantyr, Anton, Lateini-

sche Grammatik. Handbuch der Altertumswissenschaft II 2, 1–3, 
21971–1979.

McBrine, Patrick, Biblical Epics in Late Antiquity and Anglo-Saxon 
England. Divina in Laude Voluntas, Toronto 2017.

Müller, Michael, Tod und Auferstehung Jesu Christi bei Iuvencus (IV 
570–812). Untersuchungen zu Dichtkunst, Theologie und Zweck 
der Evangeliorum Libri Quattuor, Stuttgart 2016.

Ott, Christine, Feinschmecker und Bücherfresser: Esskultur und lite-
rarische Einverleibung als Mythen der Moderne, München 2011.

Panagl, Victoria, Parva loquor ... Remarks on the Structure of Seduli-
us’ Carmen Paschale, in: Clara Burini De Lorenzi/Miryam De Gae-
tano (Hrsg.), La poesia tardoantica e medievale. IV Convegno 
internazionale di studi, Perugia, 15–17 novembre 2007, Atti in 
onore di A. Isola, Alessandria 2010, 205–221.

Ratkowitsch, Christine, Rezension zu Carl P.E. Springer, The Gospel 
as Epic in Late Antiquity: The Paschale Carmen of Sedulius, Jahr-
buch für Antike und Christentum 32 (1989) 197–203.

Renoux, Charles, La lecture biblique dans la liturgie de Jérusalem, 
in: Claude Mondésert (Hrsg.), Le monde grec ancien et la Bible, 
Paris 1984, 399–420.

Roberts, Michael, Biblical epic and rhetorical paraphrase in late an-
tiquity, Liverpool 1985.



Das Vaterunser:  Von Juvencus zu Sedulius 103

Roberts, Michael, Narrative and Exegesis in Sedulius’ Carmen pascha-
le, in: Michele Cutino (Hrsg.), Poetry, Bible and Theology from 
Late Antiquity to the Middle Ages, Berlin 2020, 3–12.

Schnurr, Klaus Bernhard, Hören und Handeln. Lateinische Ausle-
gungen des Vaterunsers in der Alten Kirche bis zum 5. Jahrhun-
dert, Freiburg 1985.

Smolak, Kurt, Der Hymnus für jede Gebetsstunde (Prudentius, 
Cathemerinon 9). Eine interpretierende Analyse, Wiener Studien 
113 (2000) 215–236.

Thraede, Klaus, Juvencus: Der Übergang zur ‚Bergpredigt‘ des Mat-
thäusevangeliums, in: Wilhelm Blümer (Hrsg.), Alvarium: Fest-
schrift für Christian Gnilka, Münster 2002, 377–384.

Weber, Dorothea, Die Alethia des Claudius Marius Victorius und ihr 
Verhältnis zu Lukrez, in: Victoria Zimmerl-Panagl (Hrsg.), Dulce 
melos II, Akten des 5. internationalen Symposiums Lateinische 
und griechische Dichtung in Spätantike, Mittelalter und Neu-
zeit, Wien, 25.–27. November 2010, Pisa 2013, 183–199.

Weber, Dorothea, Symmikta Iuvenciana. Zur Entstehung einiger Plus-
verse und zum Epilog des Juvencus, in: Maria Grazia Moroni u.a. 
(Hrsg.), Poesia tardoantica e medievale. Atti del VI convegno in-
ternazionale di studi, Macerata, 3–5 dicembre 2013, Pisa 2018, 
29–43.



104

Juvencus beim Heptateuchdichter

Michele Cutino

Abstract: This paper examines the main allusions to Juvencus’ Eu-
angeliorum libri by the Heptateuch poet, focusing on intertextual 
allusiveness, the reuse of Juvencus’ formal elements, and devia-
tions from the model. There are also occasional instances where 
adaptations of the model aim for a Christological reading of the 
Old Testament. The key passages considered here are exod. 135–
138; 165–168; 374–377; 968–970; num. 592; deut. 61–63.

Der Beitrag, den ich hier vorstelle, ist gewissermaßen ein unicum, 
das die Verwendung des ersten lateinischen Bibeldichters Juvencus 
durch den Heptateuchdichter in Ermangelung echter Präzedenzfäl-
le zu bedenken geben soll, abgesehen von dem Index der auctores 
imitatores, der als Anhang zu R. Peipers kritischer Ausgabe (CSEL 
23 [1891]) vorliegt.1 In diesem Verzeichnis finden sich einige Hin-
weise auf Juvencus’ Werk, die aber weitgehend unzureichend und 
oft nicht nur irreführend sind, da der intertextuelle Bezug nicht 
besteht, sondern auch bedeutungslos, da die imitierte Form keine 
Eigenheit von Juvencus’ Euangeliorum libri, sondern Teil einer viel 
älteren Tradition ist.

Es liegt auf der Hand, dass nur eine neue, geeignete Similien be-
rücksichtigende Edition, wie sie von einem Team im Rahmen des 
ANR-DFG-Projekts PoBLAM gerade vorbereitet wird,2 eine Edition, 
die nach Möglichkeit von umfassenden Kommentaren begleitet 

1	 Peiper 1891, 275–295.
2	 Vgl. poblam.u-strasbg.fr [letztes Aufrufdatum 30.08.2024].



Juvencus beim Heptateuchdichter 105

wird, es ermöglichen wird, ein vollständiges Korpus intertextueller 
Bezüge aufzuzeigen. Der bereits weit fortgeschrittene Kommentar 
zum Buch Genesis von Renaud Lestrade,3 derjenige zu Exodus, den 
ich im Rahmen meiner Edition dieses Textes in Anmerkungen aus-
arbeiten werde, sowie die einzelnen Beiträge,4 die zu den anderen 
Büchern zu entstehen beginnen,5 zeigen jedoch, dass wir bereits 
jetzt über umfangreicheres Material als Peipers Edition verfügen, 
auf dessen Grundlage wir interessante Überlegungen anstellen kön-
nen – und zwar in zweierlei Hinsicht: einerseits in formaler Hin-
sicht, indem überprüft wird, in welcher Weise der Begründer der 
Gattung des biblischen Epos in lateinischer Sprache anklingt und 
zitiert wird, andererseits auch in interpretativer Hinsicht, indem 
untersucht wird, ob solche Wiederverwendungen in manchen Fäl-
len über eine bloße formale Anpassung hinausgehen und durch die 
Anspielungstechnik eine inhaltliche Bezugnahme herstellen. Dieser 
zweite Aspekt wäre natürlich besonders interessant, da die beiden 
Gedichte thematisch nicht homogen sind, da das eine auf den Evan-
gelien und das andere auf Teilen des Alten Testaments beruht.

1 Intertextuelle Anspielungen
Lassen Sie uns der Reihe nach vorgehen. Zunächst kann ich klar 
sagen, dass es sehr selten ist, dass unser Dichter Juvencus nach 
vergilischer Art wiederverwendet, der dagegen sein auctor par ex-
cellence ist: Im Hinblick auf Vergil ist die Art und Weise der Über-
nahme durch den Heptateuchdichter aufgrund der vollständigen 
Zitation von Hemistichien oder ganzer Verse teilweise fast einem 
Cento ähnlich, wobei manchmal ein einziger Begriff variiert wird; 
der Heptateuchdichter will offensichtlich, dass diese Übernahmen 
leicht wahrgenommen werden.6 

3	 Lestrade 2021.
4	 Cutino 2023b; Cutino 2024.
5	 Ich verweise vor allem auf die Aufsätze in Cutino 2023a.
6	 Cutino 2023b, 24–28.



Michele Cutino106

Hinsichtlich der Euangeliorum libri von Juvencus sind solche Fälle 
sehr selten; ich beschränke mich hier auf einen, den ich auch im 
Hinblick auf das, was er durch die Anspielung evoziert, für bedeut-
sam halte: Es handelt sich um die poetische Ausgestaltung von Num 
24,1–3 über die dritte Prophezeiung Bileams, der, von Balak, dem 
König von Moab, auf den Berg Peor über der Wüste geführt, nach 
dem vom König angeordneten Opfer Israel nicht verflucht, wie es 
der König wünscht, sondern, als er Israel vom Berg herab nach 
Stämmen geordnet sieht, vom göttlichen Geist erfüllt, Israel seg-
net.7 Der Moment, in dem Bileam, von Gott inspiriert, Israel seg-
net, statt es zu verfluchen, wird in den V. 695f. wie folgt geschildert 
(Cypr. Gall. num. 695f.):

Vertice de cuius populum per castra locatum	 695
ut uidit, docili deprompsit pectore uerba

Der zweite Halbvers aus V. 696 lehnt sich, nur in Abweichung der 
Zeitstufe des Verbs, vollständig an eine Passage aus dem vierten 
Buch von Juvencus’ Euangeliorum libri an,8 in der es um die Ankündi-
gung des Leidens Christi vor den Aposteln am Ölberg und die Ver-
leugnung des Petrus geht (Iuvenc. 4,458f.):

Montis Oliueti conscendunt culmina cuncti.
Talia cum Christus depromit pectore uerba

7	 Zur poetischen Ausformulierung dieser Passage durch den Heptateuchdichter 
vgl. Lubian 2023.

8	 Zu beachten ist, dass Juvencus und der Heptateuchdichter die einzigen Dichter 
sind, die den Ausdruck depromere uerba präsentieren (im Gegensatz zur Klau-
sel, die bereits Vorläufer hat: Petron. 5,22; Val. Fl. 4,372; Opt. Porf. carm. 25,80), 
den zweiterer in anderer Wortstellung auch in gen. 1085f. (ingentemque uidet 
dominum depromere sueta / uerba sibi) verwendet. Um V. 696 zu konstruieren, 
kombiniert er diesen Ausdruck mit einer anderen Anspielung auf Juvencus, 
indem pectore mit dem Attribut docili versehen wird: Das bezieht sich bezeich-
nenderweise wiederum auf das Sprechen Christi, und zwar in Iuvenc. 4,348 
(Christus item sancto depromit pectore uocem). Anders geartet ist die Übernahme 
von Juvencus’ Stellen (Iuvenc. 4,348; 458) durch Paulinus von Petricordia, der 
das Verb depromere in Mart. 5,687 (crediderant sancto prolatum pectore uerbum) 
nicht verwendet.



Juvencus beim Heptateuchdichter 107

Die Anspielung ist interessant, weil sich der situative Kontext für 
sinnvolle Analogien anbietet: Bileam prophezeit von einem Berg 
aus über das in zwölf Stämme gegliederte Israel. Christus prophe-
zeit, ebenfalls auf einem Berg, über die österlichen Ereignisse, wo-
bei er sich an die Zwölf wendet. Die implizite Verbindung zwischen 
dem alten und dem neuen Israel ist leicht herzustellen, ebenso zwi-
schen dem Wort Gottes, das den Propheten als einfaches Werkzeug 
inspiriert, das nicht von sich aus handeln kann, sondern dazu von 
Gott bewegt werden muss (docili […] pectore geht in diese Richtung), 
und dem fleischgewordenen Wort, das sich den Aposteln direkt of-
fenbart: Die alttestamentlichen Ereignisse werden so implizit zu 
Vorgriffen, in denen die zukünftige eschatologische Erfüllung der 
Heilsgeschichte im Hintergrund zu sehen ist.

Es gibt jedoch nicht viele so eindeutig formal gekennzeichnete 
Verweise, sondern auch andere signifikante Fälle von Intertextua-
lität, die unsere Aufmerksamkeit erregen: Einer davon ist die Um-
schreibung einer der berühmtesten Theophanien des Alten Testa-
ments, der des brennenden Dornbuschs am Berg Horeb in Ex 3f. 
– und darin insbesondere die Selbstdarstellung Gottes gegenüber 
Mose in Ex 3,13–15 (einer Passage, die ich kürzlich auf einer in 
L’Aquila organisierten Konferenz im Rahmen der Analyse epischer 
Formeln beim Heptateuchdichter behandelt habe).9 

Vor allem in Bezug auf seine Aufforderung an Mose aus dem 
brennenden Dornbusch in Ex 3,5, sich ihm angesichts der Heiligkeit 
des Ortes, an dem er sich befindet, nicht mit Schuhen an den Füßen 
zu nähern, wird Gott mit der Iuppiter-Tonans-Figur der poetischen 
Tradition identifiziert (Cypr. Gall. exod. 135f.):

Inclita siderei prohibetur uoce Tonantis	 135
incessu properare cito […]

Es handelt sich um eine Identifikation, die bei christlichen Autoren 
sehr präsent ist, angefangen bei den berühmten Verbindungen im 
vierten Buch von Juvencus’ Euangeliorum libri, wo der Sohn als sub-

9	 Cutino 2024.



Michele Cutino108

oles/proles ueneranda Tonantis bezeichnet wird.10 Der Heptateuch-
dichter verwendet diesen semantischen Substituenten im Gegen-
satz zu anderen Bibelparaphrasten mehrmals, mit Ausnahme von 
drei Stellen in Sedulius’ Paschale carmen.11

Die Stimme des Tonans steht im Fokus: Nachdem Mose gehorcht 
und sein Gesicht bedeckt hat, weil er sich fürchtet, Gott zu sehen, of-
fenbart sich dieser als der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs (Cypr. 
Gall. exod. 141f.):

Tum uox missa sonat, qua se rex inclitus infit
esse deum procerum […]

tonat A : sonat edd. || se rex Peiper : senix A senex Pitra 

Der Beginn des ersten Hemistichions ist ein offensichtlicher Rück-
griff auf Juvencus’ Darstellung der Stimme Gott-Vaters, der den 
Sohn im Moment der Taufe anspricht (Iuvenc. 1,360): Tunc uox missa 
Dei longum per inane cucurrit. Der aufgegriffene Teil des Verses wird 
durch das Verb sonat ergänzt. Dies ist eine Konjektur von R. Peiper, 
wahrscheinlich auf der Grundlage eines Vergleichs mit gen. 159f. 
(Nonne uox sanguinis eius / ad me missa sonat celsumque ascendit ad 
axem?), wo der Ruf des Blutes des von Kain getöteten Abel zu Gott 
gelangt. An dieser Stelle erscheint also die Verwendung des Verbs 
sonare voll und ganz gerechtfertigt.

10	 Vgl. Iuvenc. 4,672 suboles ueneranda Tonantis; 4,786 proles ueneranda Tonantis. 
11	 Vgl. gen. 65; 141; 168; 325; 793; 930; 1044; 1278; exod. 135; 729; 1078; num. 437; 

deut. 52; Ios. 52; 465; 491; 500; iud. 236; 412; 437; 503; 522. Es ist bezeichnend, 
dass diese 22 Vorkommen des personifizierten Tonans im Werk des Hepta-
teuchdichters vollkommen mit der Praxis der kaiserzeitlichen Epen (22 Fälle 
bei Silius Italicus, 29 bei Statius, im Gegensatz zu nur 10 bei Ovid, der diese 
Bezeichnung aber erst in der Poesie einführt) und dem Modell Claudians (21) 
übereinstimmen. Besonders interessant sind die Formeln, die der Heptateuch-
dichter kreiert, indem er den himmlischen Aufenthaltsort des Donnerers zu-
sätzlich angibt: siderei […] Tonantis aus exod. 135 (oben zitiert) und sidereo […] 
Tonanti aus Ios. 500 (variiert als aetherii […] Tonantis in gen. 793), nachgeahmt 
in Drac. Romul. 8,472 (aurea siderei proles Venus alma Tonantis). Dabei handelt 
es sich also um ein revidiertes Juvencus-Modell, Ähnliches lässt sich hinsicht-
lich der Nennung der Ewigkeit festhalten: perpetuus [...] Tonans (gen. 141; exod. 
1078; iud. 437).



Juvencus beim Heptateuchdichter 109

Dagegen ist im MS 279 der Bibliothèque municipale von Laon vom 
Anfang des neunten Jahrhunderts (Abkürzung A), dem einzigen 
Zeugnis für diesen Teil des Exodus-Buches des Heptateuchdichters, 
tonat zu lesen, was meiner Meinung nach gut zu begründen ist, da es 
einerseits mit der Bezeichnung von Gott als Tonans übereinstimmt 
und in V. 165 (haec ubi detonuit)12 aufgegriffen wird, wo zusam-
mengefasst wird, was Gott in den vorangegangenen Versen über 
sich selbst offenbart hat. Zudem gibt es eine wichtige Bestätigung 
einer solchen Formulierung bei Avitus von Vienne in ähnlichem 
Zusammenhang, der Darstellung des göttlichen Wortes aus einer 
Feuersäule heraus, das Mose hört (Alc. Avit. carm. 5,650–652):

Tum per sublimem splendenti nube columnam	 650
de caelo uox missa tonat uerbique superni
interpres sanctum compellans nomine Moysen

Hier ist es offensichtlich, dass Avitus sowohl den Vers aus Exodus 
als auch die Offenbarung Gottes in der Taufe des Sohnes bei Juven-
cus (tum […] uox missa) berücksichtigt.13 Ähnlich verwendet Juven-
cus die Junktur uox missa14 auch an anderer Stelle, wenn es um den 
Engel, der den Hirten die Geburt Christi ankündigt, geht (Iuvenc. 
1,163): Talis et attonitis caelo uox missa cucurrit.

Kurz gesagt ist im Buch Exodus derjenige, der sich Mose offen-
bart, indem er aus dem brennenden Dornbusch spricht, in erster 
Linie eine Iuppiter-Tonans-Figur der poetischen Tradition, die dem 
Allerhöchsten, Gott, der alttestamentlichen Tradition entspricht, 
also Gott-Vater in Bezug auf Christus.

12	 Die Formel stammt aus Sil. 17,201f. (Haec ubi detonuit, celsas a litore puppes / 
propellit).

13	 Die Rezeption beschränkt sich nicht auf diese Junktur, sondern wird auch 
durch die Affinität/Assonanz im Satz (per sublimem splendenti nube columnam) 
mit den vorangehenden Versen des ersten Buches von Juvencus deutlich (Iu-
venc. 1,358f.): spiritus aeriam simulans ex nube columbam / et sancto flatu corpus 
perfudit Iesu.

14	 Die Verbindung ist klassischen Ursprungs: Hor. ars 390; Cons. ad Liv. 352; 
Comm. instr. 2,11,4; vgl. auch Iuvenc. 1,184 quod Mariae uox missa Deo praecipit 
[…].



Michele Cutino110

Als jedoch Mose, der in der Darstellung des Heptateuchdichters in 
seinem Vertrauen noch schwankt, Gott fragt, in wessen Namen er 
dem jüdischen Volk verkünden soll, dass er gesandt ist, wird Gott 
in seiner Antwort als saluator bezeichnet (Cypr. Gall. exod. 164–171):

Haec ubi detonuit dominus, fiducia uatem 
parua tenet primum, mox nomen quaerit aeternum	 165
quod habeat dominus, ut signum Iudaea noscat 
principis inpositi. Saluator talia iungit:
„Ille ego sum qui sum, sic dices, et super <omne>
qui uiget, estque deus uestrorum a stirpe parentum, 
inmensus ubicumque deus gentesque per omnes,	 170
uiuorum per saecla sator, non luce carentum.“

Ex 3,13–15 (versio Lugdunensis, U. Robert 1900, 338): Ait Moyses ad 
Deum: „Ecce ego uadam ad filios Israel, et dicam eis: Deus patrum uestrorum 
misit me ad uos. Quid dicam illis, si requirant: quis est dominus qui misit te, 
et quod nomen est illi?“ Dixit autem Dominus ad Moysen: „Ego sum qui sum.“ 
Et dixit: „Sic dices filiis Israel: qui est, misit me ad uos.“ Et dixit Deus ad Moy-
sen: „Haec dices eis: Dominus Deus partum uestrorum, Deus Abraham et Deus 
Isaac, et Deus Iacob, misit me ad uos: hoc mihi nomen est sempiternum, et 
memoriale in generationem et generationem. […]“

Homey hat in seinem Beitrag „Anmerkungen zur Heptateuchdich-
tung des Cyprianus Gallus“ bereits das Gottesbild des Heptateuch-
dichters untersucht, das sich aus dieser Darstellung zu ergeben 
scheint, aber es überrascht, dass er einen intertextuellen Bezug, der 
für die richtige Einordung des zentralen Themas entscheidend ist, 
nicht hervorgehoben hat:15 In der Tat ist die Bezeichnung saluator 
zweifellos christologisch zu verstehen, aber wichtiger ist, dass der 
Heptateuchdichter ihn, wie das Objekt talia zeigt, in einer klaren 
intertextuellen Bezugnahme auf zwei Stellen im Werk des Juven-
cus verwendet, nämlich Iuvenc. 3,192 (talia saluator uerbis caelestibus 
edit) und Iuvenc. 4,51 (talia saluator; cuncti obstipuere silentes). Doch 
Vorsicht: Das Modell wird mit einer offensichtlichen formalen Ab-
weichung genutzt. Das neutrale talia steht am Hexameteranfang 

15	 Homey 2009, 164–169.



Juvencus beim Heptateuchdichter 111

und nicht als fünftes Wort wie im Buch Exodus; außerdem hat es bei 
Juvencus einen abschließenden Charakter und nicht den prolepti-
schen des Heptateuchdichters; schließlich sind die Begriffe im Buch 
Exodus im Vergleich zum Juvencus-Modell auch in umgekehrter Rei-
henfolge angeordnet.

Es ist daher klar, dass wir es mit einem anderen Modus der an-
spielenden Nachahmung zu tun haben als in den ersten beiden un-
tersuchten Passagen. Dieser weitere Modus ist, wie wir sehen wer-
den, in Bezug auf Juvencus besonders ausgeprägt. 

Zu betonen ist an dieser Stelle, dass es der intertextuelle Bezug 
von saluator auf Jahwe ist, der in der entscheidenden Selbstdarstel-
lung vor Mose die Formulierung „Schöpfer der Lebenden, nicht der 
Unlebendigen“ zulässt, die eindeutig auf eine berühmte Episode 
bei den Synoptikern anspielt,16 nämlich die Diskussion zwischen 
Christus und den Pharisäern über die eschatologische Bedingung 
der Auferstehung. An deren Ende erinnert Christus selbst an die 
Selbstdarstellung Jahwes in Ex 3,15 und fügt hinzu, dass Gott nicht 
ein Gott der Toten, sondern der Lebenden sei: Ego sum Deus Abraham 
et Deus Isaac et Deus Iacob, non est Deus mortuorum, sed uiuentium. Die-
ser Einbezug von Ex 3,15 projiziert in den alttestamentlichen Text 
die Offenbarung des Logos, die sich mit der Geburt und Auferste-
hung Christi vollständig manifestiert. Was uns am meisten inter-
essiert, ist, dass wir uns an der fraglichen Stelle im Buch Exodus bei 
einer der klarsten Aussagen im Sinne einer exegetischen Paraphra-
se befinden, die in diesem Buch und insgesamt im Werk des Hep-
tateuchdichters zu finden sind. Eine solche Aussage unterstreicht 
nicht nur eine traditionelle christologische Lesart der alttestament-
lichen Theophanien, sondern auch die vollkommene gegenseitige 
Durchdringung von Logos-Christus und Gott-Vater, der über die 
jüdische Tradition – den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs – hin-
ausgeht: allgegenwärtig, unter allen Völkern und an allen Orten, 
entsprechend seinem Bild als Schöpfergott. Die beiden Personen 

16	 Mt 22,31f. de resurrectione autem mortuorum non legitis quod dictum est a Deo dicen-
te uobis: ‚Ego sum deus Abraham et deus Isaac et deus Iacob‘, non est deus mortuorum, 
sed uiuentium. Vgl. Ps.-Hil. euang. 38f. tu strator gladiusque patris, tu dextera sum-
mi, / uiuorum iudex, iudex tu luce carentum.



Michele Cutino112

sind – wie an anderen Stellen des Heptateuchos, zum Beispiel in der 
Vision von Mamre,17 deutlich wird – austauschbar und kongruent.

2 Formale Modalitäten der Wiederverwendung 
Die soeben untersuchte Passage gibt uns die Gelegenheit, über die 
formale Art und Weise nachzudenken, in der Juvencus beim Hepta-
teuchdichter wiederverwendet wird: Zahlreiche intertextuelle Be-
züge bestehen offensichtlich in einer formalen Wiederverwendung 
von Mosaiksteinen aus dem Werk des Juvencus, die in der Regel am 
Anfang des Hexameters oder vor allem am Ende, seltener auch an 
anderen Stellen des Verses stehen. Unter den Hexameterschlüssen, 
um bei diesen Beispielen zu bleiben, die auf die vollkommene Durch-
dringung des alttestamentlichen Gottes und des menschgeworde-
nen Logos-Christus hinweisen, ist vor allem die Wiederverwendung 
von numinis alti sehr interessant: Bei Juvencus ist der Ausdruck Teil 
einer Rede Elisabeths nach Lk 1,43, die sich fragt, welchen großen 
Verdienst sie erreicht habe, um zu behaupten, sie sei würdig, den 
Besuch Marias, der Mutter des Herrn, zu empfangen (Iuvenc. 1,88–
90):

Vnde meam tanto uoluit Deus aequus honore 
inlustrare domum, quam mater numinis alti
uiseret?[…]	 90

Danach finden wir ihn fast nur beim Heptateuchdichter wieder, aber 
offensichtlich in Bezug auf Jahwe: zunächst im Buch Genesis (V. 708f. 
mandata et numinis alti / efficit) und dann im Buch Deuteronomium (V. 
31 […] quae cura foret tum numinis alti). Zudem taucht der Ausdruck 
zweimal im Carmen de euangelio von Ps.-Hilarius, bezeichnenderwei-
se immer noch in Bezug auf Gott-Vater, auf (V. 2f. hunc [sc. Chris-
tum] postquam uerbo conceptum numinis alti / plena deo uirgo utero est 

17	 Ich beziehe mich auf die beiden Nomen natus und altor, mit denen die Engel, 
die sich Lot an diesem Ort zeigten, in gen. 634 bezeichnet werden, vgl. Cutino 
2023c, 190f. Anm. 8 sowie vor allem Lestrade 2023, 203–216.



Juvencus beim Heptateuchdichter 113

enixa pudico; V. 19f. interea et sidus exortum numinis alti / apparet caelis 
et terras lumine complet). 

In mehreren Fällen wird ein Ausdruck von Juvencus zusammen-
hängend mit leichten Änderungen oder in Verbindung mit weiteren 
raffinierten intertextuellen Anspielungen nachgeahmt. Man beach-
te zunächst die Darstellung des von der Prophetin Anna nach Lk 
2,36–40 im Tempel erkannten Segens Christi (Iuvenc. 1,220): cogno
uit Christum et simili sermone locuta est. Diese wird in num. 616 (illa ubi 
perdoluit, subito sermone locuta est) spiegelbildlich auf Bileams Eselin 
bezogen, die geschlagen wird und nach göttlichem Willen spricht, 
weil sie nicht weitergehen will, nachdem sie in Num 22,28–35 einen 
Engel vor sich stehen sah. Daneben wird die Formulierung des Ju-
vencus mit einer leichten Abwandlung auch direkt auf Gott ange-
wendet, der in num. 552 (quem iuxta dominus sancto sermone locutus) 
zu Mose gesprochen hatte – und zwar in einer Form, die sich später 
in Abwandlungen nur noch im Carmen de martyrio Macchabaeorum 
finden wird.18

Komplexer ist das Zusammenspiel der Querverweise in num. 
592 (talia sed postquam dimissus nuntius infit), wo es um Bileams Wei-
gerung geht, zum König von Moab zu gehen, die von Botschaftern 
(hier im kollektiven Singular) gesprochen wird. Nuntius infit greift 
eindeutig eine Formulierung von Juvencus auf, die aus der Episo-
de der Verkündigung des Engels Gabriel an Maria stammt (Iuvenc. 
1,57): ad quam tranquillum sermonem nuntius infit. Dieser Aufgriff wird 
durch andere raffinierte Verweise bereichert: zunächst wieder auf 
Juvencus’ Szene der Verkündigung an Maria, nämlich auf Iuvenc. 
1,53f. ([…] idem [...] minister / [...] ad Mariae dimissus uirginis aures), 
durch die Assoziation von dimissus in der gleichen metrischen Posi-
tion, das sich in num. 592 auf nuntius bezieht.

Wenn man genauer sein will, profitiert die Assoziation auch von 
einer Vermittlung durch die Laus Iohannis, die vielleicht Paulinus 
von Nola zuzuschreiben ist. In deren V. 89f. ([...] dimissus [...] alto / 
nuntius e caelo), die sich auf Gabriels Ankündigung an Zacharias be-

18	 Vgl. Ps.-Hil. Carm. de Macc. 142 querulo sic est sermone locuta; 242 placido mater 
sermone locuta est; 325 ille breui sic est sermone locutus. 



Michele Cutino114

ziehen, wird dimissus genauso auf das Substantiv nuntius (und nicht 
auf minister wie bei Juvencus) bezogen.19 In dieser Überschneidung 
der Intertexte sehe ich eine implizite Anpassung an das paraphra-
sierte Modell der Heiligen Schrift: Die Anspielung auf die Verkün-
digung an Zacharias ist in der Tat homogen mit dem Hinterhalt des 
Balak, in beiden Fällen wird die Botschaft vom Adressaten nicht 
empfangen.

Zu beachten ist auch, dass in num. 592 das Verb infit20 mit dem 
Objekt genauso wie in Iuvenc. 1,57 konstruiert ist, wo es aber in ei-
ner viel kühneren Weise mit dem Objekt sermonem konstruiert ist: 
In num. 592 haben wir hingegen als Objekt das neutrale talia, das so 
sonst nur in Apul. met. 6,11 zu finden ist, während in anderen poe-
tischen Texten das neutrale Objekt, das normalerweise dieses Verb 
begleitet, haec oder ein Relativsatz ist. Wichtiger ist jedoch, dass ta-
lia [...] infit am Ende des Verses den bereits vergilischen21 und auch 
bei Juvencus22 sowie beim Heptateuchdichter23 selbst vorhandenen 
Teilsatz talibus infit variiert, wobei das Verb in intransitiver Form 
verwendet wird.

Ein weiterer Fall von signifikanter Wiederverwendung einer 
Formulierung des Juvencus betrifft die Schilderung von Abrahams 
Vision in Gen 15, in der Gott dem Patriarchen durch obskure Zei-
chen das zukünftige Schicksal des Geschlechts, das von ihm abstam-
men wird, offenbart (Cypr. Gall. gen. 534–536):

Ecce autem primo sub tempore noctis opacae
candida sanctifici terrentur pectora uatis	 535
nigrantesque ruunt confusa luce tenebrae

Der Bezug auf Juvencus besteht in der Junktur confusa luce, die an 
der gleichen metrischen Stelle in Iuvenc. 1,227f. steht:

19	 Für die Beziehung zwischen diesen beiden Texten verweise ich auf Cutino 
2023d, 103–105.

20	 In einem ähnlichen Kontext findet man es in Prud. apoth. 585 (crede quod emis-
sus solio patris angelus infit).

21	 Verg. Aen. 10, 860; vgl. auch Val. Fl. 1,666; 2,610; 8,414; Sil. 16,139.
22	 Iuvenc. 4, 245 tum dominus famulo respondens talibus infit.
23	 Gen. 148; Ios. 134.



Juvencus beim Heptateuchdichter 115

Iamque sub exortu solis ubi tristia rubro
nubila miscentur confusa luce colori

Der Bezug ist an den Kontext gebunden: In der Paraphrase des Evan-
geliums ist der Bezugstext Mt 16,2f., wo Christus den Pharisäern 
und Sadduzäern vorwirft, die meteorologischen Zeichen zu erken-
nen, nicht aber die der eschatologischen Vollendung des Reiches. 

Diese Zeichen werden als verworrenes Glühen zu der angstvol-
len Atmosphäre, die der Epiphanie Gottes bei Abraham vorausgeht 
– auch auf formaler Ebene, da in beiden Fällen das betreffende Zei-
chen in einer präzisen zeitlichen Bestimmung auftritt: sub exortu 
solis im Werk des Juvencus und sub tempore noctis im Buch Genesis. 
Bemerkenswert ist auch die Verwendung von sanctificus, das sich im 
vereinfachten Sinne von sanctus auf Abraham bezieht, ein Adjektiv, 
das ebenfalls auf Juvencus verweist, da er es als erster in der Dich-
tung verwendet, und zwar nur einmal (Iuvenc. praef. 25f.): Ergo, age, 
sanctificus adsit mihi carminis auctor / spiritus. In diesem Fall hat es 
die eigentliche Bedeutung, um es mit der theologischen Sprache der 
Zeit zu sagen, der Δύναμις ‘αγιαστικής. In der Folge ist es der Hepta-
teuchdichter, der sanctificus am häufigsten verwendet, von den ins-
gesamt 16 Fällen in der Dichtung finden sich 13 im Heptateuchos.24

Ein weiteres interessantes Beispiel ist die Art und Weise, wie Iu-
venc. 3,577 (Tum dominus ruris sedato pectore fatur) wiederverwendet 
wird: Der Vers ist dem Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg ent-
nommen, einem Gleichnis, in dem das Himmelreich mit dem Han-
deln eines Herrn verglichen wird, der scheinbar gegen jede Logik 
den Arbeitern der letzten Stunde denselben Lohn zahlt wie denen, 
die den ganzen Tag gearbeitet haben.
Der Vers leitet die seraphische Antwort des Herrn auf die vorher-
sehbaren Einwände derjenigen ein, die den ganzen Tag gearbeitet 
haben. Das erste Hemistichion hat einen von Juvencus häufig ver-
wendeten Beginn, der, wie leicht sichtbar ist, in zwei verschiedenen 
Varianten die Handlungen und Worte Christi begleitet, entweder 

24	 Vgl. gen. 535; 612; 789; exod. 265; 1061; 1328; lev. 43; 216; num. 712; deut. 6; 147; 
207; Ios. 568. Die anderen Vorkommen sind in De obitu Baebiani (= Paul. Nol. 
carm. 33,38) und in der Vita Martini von Paulinus von Périgueux (4,365; 5,121).



Michele Cutino116

mit dem Nominativ tum dominus oder mit dem Dativ tum domino,25 
wenn es andere sind, die sich an Christus wenden oder handeln. 
Der hier betrachtete Vers ist jedoch der einzige, in dem dominus von 
einem Genitivattribut begleitet wird. Der Heptateuchdichter, der 
diesen Beginn auch isoliert in seinem Gedicht verwendet, benutzt 
das erste Hemistichion für gen. 93 (Tum dominus caeli maestum com-
pellat Adamum). Andererseits modifiziert das zweite Hemistichion in 
Juvencus’ Vers mit einem positiven Adjektiv vergilische Beispiele, in 
denen sich immer negative Adjektive auf pectore beziehen, wie fic-
tus, saeuus, inimicus.26 Juvencus’ Beispiel hingegen wird von Proba in 
ihrem Cento berücksichtigt (V. 446 Olli subridens sedato pectore fatur). 
Der Heptateuchdichter folgt dem Modell des Juvencus, wiederum 
mit leichter Modifikation, auch an anderer Stelle, indem er sowohl 
in gen. 242 (sancto permotus pectore fatur) als auch insbesondere in 
Ios. 426 (placido subnixus pectore fatur) ein nominales Partizip mit 
einem Ablativ verbindet.

3 Abweichungen vom Modell der Ähnlichkeit
Neben den bislang untersuchten Fällen gibt es einige, in denen eine 
Abweichung in der Nachahmung merklich ist, die allerdings von 
einer Angleichung an Juvencus’ ursprüngliche Zusammenhänge 
begleitet wird. Ein exemplarischer Fall scheint mir derjenige eines 
Ausdrucks zu sein, der wieder ursprünglich aus dem Gleichnis von 
den Arbeitern im Weinberg stammt, diesmal bei der Darstellung der 
Arbeiter, die den ganzen Tag über untätig bleiben und schließlich in 
den letzten Stunden des Tages vom Herrn zur Arbeit gerufen wer-
den (Iuvenc. 3,564–566):

Vltima labentis restabat portio lucis:
egressus cernit iuuenes causasque requirit	 565
cur pigris manibus torperent otia lenta

25	 Vgl. Iuvenc. 2,801; 4,277 tum domino; 2,806; 3,190; 273 tum dominus. Vgl. auch 
gen. 97; 623.

26	 Vgl. Verg. Aen. 2,107 ficto pectore fatur; 10,516; 11,605 inimico pectore fatur; 
12,888 saeuo sic pectore fatur.



Juvencus beim Heptateuchdichter 117

Der Ausdruck, der uns interessiert, ist der Versschluss in V. 566, otia 
lenta, der im Kontext eine offensichtlich negative Konnotation hat, 
nämlich die Frage des Herrn an die Arbeiter, „warum sie untätig in 
trägem Müßiggang verharren“. 

Diese Junktur wird im Heptateuchos mehrfach wiederverwendet, 
allerdings in Bezug auf die rituelle Ruhe der Juden, die dem heid-
nischen otium durch die Betonung der Abwesenheit von Arbeit und 
Fürsorge offenkundig gegenübergestellt wird, das fast an das Λάθε 
βιώσας des vergilischen Tityrus lentus in umbra (ecl. 1,4) erinnert. Die 
fraglichen Passagen betreffen in zwei Fällen (Ex 12,14; Dtn 16,8) die 
sieben Tage des Festes der ungesäuerten Brote im Rahmen der ös-
terlichen Vorschriften, an denen jede Tätigkeit verboten ist:

Cypr. Gall. exod. 374–377:
septenique dies, anno redeunte, beati
otia lenta ferunt curaque omittitur omnis,27	 375
nemo solum uertit curuique inmunis aratri28

sopitur per festa labor […]

Cypr. Gall. deut. 61–63:
[…] sit pascha quotannis
peruigili cum nocte potens septemque diebus
otia lenta ferat nullique obnoxia curae29

27	 Der Ausdruck curam omittere ist in identischer Formulierung bereits in exod. 
284f. (Hoc etiam Chaldaea cohors molita fatetur / esse manum domini, curamque 
omittit inanem) zu finden. Er ist Teil der Aussage der ägyptischen Zauberer, die 
darauf verzichteten, die von Mose und Aaron vollbrachten Wunder zu wieder-
holen, weil sie darin das Wirken Gottes erkannten. Man beachte die beim Hep-
tateuchdichter übliche Dehnung von ōmittit (in drei von drei Fällen) – in der 
wiederkehrenden Formel in exod. 375 (otia lenta ferunt curaque omittitur omnis) 
auch mit Dehnung von curāque vor der Hephthemimeres mit Elision; vgl. auch 
num. 304 (peccatumque meum nostraeque omitte sororis).

28	 Interessant ist hier die Anwendung eines Ausdrucks auf den abwesenden labor, 
der ursprünglich in Ov. met. 3,10f. (Bos tibi […] occurret in aruis, / nullum passa 
iugum curuique inmunis aratri) auf einen Ochsen bezogen war, der das Joch beim 
Pflügen nicht kennt, wie auch beim Heptateuchdichter selbst in exod. 855f. 
(iuuencus / expers ruris adhuc curuique inmunis aratri).

29	 Bezeichnend ist der Verweis auf den vergilischen Text der Georgica, der auf das 
Fehlen von Feldarbeit und menschlicher landwirtschaftlicher Tätigkeit hin-



Michele Cutino118

Eine dritte Stelle bezieht sich auf das Sabbatjahr aus Ex 23,11 (Cypr. 
Gall. exod. 968–970):

[…] debet quia septimus esse
otia lenta ferens quo pauper quisque capessat
quae fuerant generata palam […]	 970

Es ist auch festzuhalten, dass otia lenta in den letzten beiden Fällen 
von einer Form von ferre, nämlich ferat beziehungsweise ferens, be-
gleitet wird. Es fällt auf, dass in allen drei Fällen die Resemantisie-
rung mit der metrischen Verschiebung einhergeht, die bereits im 
Hinblick auf talia saluator festgestellt wurde, indem die Klausel auf 
den Hexameteranfang übertragen wird. Diese Änderung wird ihrer-
seits beispielhaft. Die Junktur findet sich tatsächlich in der gleichen 
metrischen Position und in einem ähnlichen Kontext wie bei den 
Beispielen des Heptateuchos auch am Anfang des dritten Buches der 
Vita Martini von Venantius Fortunatus in poetologischem Kontext 
wieder (V. 1–4):

Hactenus in bibulis fixa stetit anchora terries
otia lenta trahens et inerti dente quiescens,
leniter alludens dum sibilat aura soporem
et nos umbra tegit uiridante crepidine ripae 

Diese Art der Abweichung ist in den Anspielungen des Heptateuch-
dichters häufig, erst recht in Bezug auf Juvencus. 

Ich führe drei weitere Beispiele an: Die Junktur cordis secreta ist 
in der Poesie Juvencus zu eigen, sie taucht dreimal in seinem Ge-
dicht auf, immer in derselben metrischen Stellung, nämlich im 
zweiten Hemistichion des Hexameters.30 Darin wird dem spanischen 
Dichter von Paulinus von Périgueux in Mart. 4,403 (cordis secreta pa-
terent) gefolgt, nicht so im Heptateuchos: In exod. 201–203 finden wir 
die Junktur hingegen im ersten Hemistichion des Hexameters: […] 

weist (Verg. georg. 2,438f.; georg. 2,439 = Proba cento 94): […] iuuat arua uidere / 
non rastris, hominum non ulli obnoxia curae.

30	 Iuvenc. 1,304 cordis secreta reseruant; 2,488 cordis secreta pauescant; 3,146 cordis 
secreta pererrant.



Juvencus beim Heptateuchdichter 119

loquellam / […] obstrictam nodis uix promere uocem / quod cordis secreta 
uelent. 

Daneben wird das Adjektiv praetumidus zum ersten Mal in der 
Dichtung in Iuvenc. 1,580 (sunt quos praetumidae tollit iactantia men-
tis) verwendet, dem Claudian folgt, der es in carm. 3,225 (effera prae-
tumido quatiebat corda furore) und in carm. 24,81 ([…] praetumidi […] 
Orientis) an der gleichen Stelle im Vers, zwischen dem zweiten Fuß 
und dem ictus des dritten, verwendet. Die beiden anderen Fälle, in 
denen dieser Begriff verwendet wird, finden sich im Werk des Hep-
tateuchdichters, der sich auch hier allerdings in der Nachahmung 
vom Modell des Juvencus distanziert, indem er das Adjektiv in bei-
den Fällen an den Anfang des Verses stellt: exod. 421 (praetumidos 
acuens sensus mentemque ferocem); num. 516 (praetumida uirtute ferum 
pugnamque parantem). Besonders im ersten der Beispiele nutzt der 
Heptateuchdichter durch den Hinweis auf die Wildheit die Verwen-
dung der Junktur bei Claudian.

Ich schließe diese Reihe von Beispielen mit einem eher einzig-
artigen Fall ab, dem des Polyptotons des Adjektivs iustus in lev. 195 
(iustus iusta deus quocumque exquirit in actu), das Iuvenc. 1,125f. (haec 
est illa salus qua nos ex hostibus atris / eripit ut iuste iusto seruire quea-
mus) rezipiert. Es handelt sich um eine Stelle, die auch von Pauli-
nus von Nola in der gleichen metrischen Stellung aufgegriffen wird, 
der allerdings die Adjektiv-Adverb-Verbindung umkehrt (Paul. Nol. 
carm. 8,27): uosque uia iusta iuste pereatis abacti. Der Heptateuchdich-
ter verwandelt nicht nur die Junktur in ein Polyptoton, sondern 
präsentiert hier auch eine metrische Abweichung.

4 Schlussfolgerungen
Zum Abschluss dieses Überblicks über die vestigia Iuvenci beim Hep-
tateuchdichter können wir feststellen, dass diese vestigia deutlich 
sichtbar, aber diskret eingefügt worden sind, zumindest wenn man 
sie mit denen der Vorbilder aus der klassischen Epik, insbesondere 
Vergil, und der flavischen Zeit vergleicht, die das eigentliche nar-
rative Gerüst der poetischen Neufassung des Heptateuchdichters 



Michele Cutino120

bilden. Ich meine, dass die Wiederverwendung von Stellen aus dem 
Werk des Juvencus nicht formal einem Modell folgt, sondern selek-
tiv eingesetzt wird, oft mit formalen Abweichungen. Die Auswahl-
kriterien sind interessant: Die Wiederverwendung durch den Hep-
tateuchdichter ist, wie wir in mehreren betrachteten Fällen gezeigt 
haben, sehr oft in einen kontextuellen Bezug zu bringen und aus der 
Perspektive einer christologisch orientierten alttestamentlichen 
Exegese bedeutungstragend.

Literaturverzeichnis
Cutino, Michele (Hrsg.), On Pseudo-Cyprian’s Heptateuchos. Biblical 

Rewriting between ‘narratio probabilis’ and Allusive Intertext-
uality, Berlin 2023a.

Cutino, Michele, À la découverte d’un poème négligé: l’Exode de 
l’Heptateuchdichter. Exemple d’étude de la réécriture poétique 
des chapitres 1 et 2, in: Michele Cutino (Hrsg.), On Pseudo-Cypri-
an’s Heptateuchos. Biblical Rewriting between ‘narratio probabi-
lis’ and Allusive Intertextuality, Berlin 2023b, 1–32.

Cutino, Michele, La révélation de Dieu à Abraham en Genèse 15,12–
16. Pour une analyse des rapports entre l’Heptateuchos du Ps.-
Cyprien et l’Alethia de Claudius Marius Victorius, in: Donato De 
Gianni/Stefan Freund (Hrsg.), Das Alte Testament in der Dich-
tung des Antike. Paraphrase, Exegese, Intertextualität und Figu-
renzeichnung, Stuttgart 2023c, 189–201.

Cutino, Michele, L’annonciation dans la Laus Iohannis (fin IVe s.- dé-
but Ve s.), in: Christophe Guignard (Hrsg.), Beata Virgo Maria. Étu-
des sur la doctrine et le culte mariaux dans l’Église ancienne et 
médiévale, avec la collab. de Lucie Legat, Paris 2023d, 98–132.

Cutino, Michele, Costruzione di una formularità epica interna nel 
poema dell’Heptateuchos. Studio di casi dell’Exodus: la teofania 
sul monte Horeb, in: Stefania Filosini (Hrsg.), Poetic Rewriting 
in Late Latin Antiquity and Beyond, Turnhout 2024, 319–340.

Homey, Helge Hanns, Anmerkungen zur Heptateuchdichtung des 
Cyprianus Gallus, Rheinisches Museum 152 (2009) 150–174. 



Juvencus beim Heptateuchdichter 121

Lestrade, Renaud, Réécritures de la Genèse en vers, entre littéra-
ture, exégèse, et théologie: le cas de l’Heptateuchos (Ve s.), avec 
une édition critique et une traduction du Liber geneseos, et un 
commentaire des vers 1 à 133 (Gn. 1 – Gn. 3), Strasbourg 2021.

Lestrade, Renaud, Mambré (gen. 18,1–19,3) dans la paraphrase de 
l’Heptateuchos (Liber geneseos 597–641), in: Donato De Gianni/
Stefan Freund (Hrsg.), Das Alte Testament in der Dichtung des 
Antike. Paraphrase, Exegese, Intertextualität und Figurenzeich-
nung, Stuttgart 2023, 203–216.

Lubian, Francesco, Re-forging Balaam the Epic Way. The Embassy 
of King Balak and the Journey to Moab (Num. 22,1–35) in the 
Poem of Heptateuchos (num. 579–638), in: Michele Cutino (Hrsg.), 
On Pseudo-Cyprian’s Heptateuchos. Biblical Rewriting between 
‘narratio probabilis’ and Allusive Intertextuality, Berlin 2023, 
87–112. 



122

Juvencus bei Dracontius1

Maria Jennifer Falcone

Abstract: This paper examines the presence of Juvencus in the 
Christian works of Dracontius, who alludes to the poetry of Juven-
cus not only when referring to a story told in detail in the Euan-
geliorum libri. Rather, it seems that individual precise expressions 
of Juvencus are often used to achieve a certain complexity and to 
fulfill Dracontius’ own claim to a strong literariness with which he 
wrote his Christian, but above all self-referential poetry. Passages 
which show a convincing parallel with Juvencus are here analysed: 
Judas (laud. dei 2,517–521; 562–576 ~ Iuvenc. 4,422–427; 626–641); 
the  Magnificat  (laud. dei 2,732–743 ~ Iuvenc. 1,96–102); the  mira-
cula Christi, especially the lepers (laud. dei 2,117–122 ~ Iuvenc. 
1,733–738) and Lazarus (laud. dei 2,131–133 ~ Iuvenc. 4,306–402, 
with a complex network of intra- and intertexts, especially laud. 
dei 3,653–657 and Sedul. carm. pasch. 5,134–138); Zacharias (sa-
tisf. 39–42; 47–52 and laud. dei 2,684–692 ~ Iuvenc. 1,1–51; 105–132, 
with the intermediate parallel of Paul. Nol. carm. 6,27–107). Re-
garding this latter episode, placed in a prominent position in the 
text of Juvencus, very likely deliberate allusions to individual ex-
pressions can be found in various places in the work of Dracontius 
(satisf. 1; 41; 163; 169; laud. dei 3,104f.).

1	 Ich möchte Christoph Schubert dafür danken, dass er diesen Beitrag in seiner 
endgültigen Fassung gelesen und seine deutsche Form überarbeitet und deut-
lich verbessert hat, sowie für seine stets wertvollen Anregungen.



Juvencus bei Dracontius 123

1 Einleitung
Dieser Beitrag untersucht die bislang noch wenig erforschte Prä-
senz des Juvencus in den christlichen Werken des Dracontius. Die 
Beschränkung auf die christlichen Werke rechtfertigt sich aus der 
größeren thematischen Nähe zwischen diesen und den Euangelio-
rum libri des Juvencus. Denn obwohl Dracontius bekanntlich kein 
Bibelepiker im engeren Sinne ist, ist der Inhalt sowohl der Laudes 
Dei als auch der Satisfactio doch als christlich zu sehen, auch wenn 
die Inhaftierung des Dichters und das daraus resultierende Hervor-
treten der literarischen Persönlichkeit des Autors zu einer individu-
ellen Perspektivierung geführt haben.

Damit soll freilich keinesfalls behauptet werden, dass nicht auch 
die erweiterte Perspektive auf die „pagane“ Werkhälfte interessan-
te Ergebnisse zeigen könnte, die nicht nur Stilistik und Topik betref-
fen, sondern auch und vor allem die Neudeutung klassischer Stoffe 
und die noch weiter zu untersuchenden Gemeinsamkeiten zwischen 
der „heidnischen“ und der „christlichen“ Produktion dieses Dich-
ters.2

Die bisherige Forschung konstatiert, dass Juvencus bei Dracon-
tius generell eher selten, allerdings in charakteristischer Weise 
präsent sei;3 daneben wurde auf einige konkrete, wenn auch nicht 
immer gründlich untersuchte Parallelen hingewiesen. Auf die drei 
interessantesten und überzeugendsten (nämlich laud. dei 2,119f. ~ 
Iuvenc. 1,733–738; laud. dei 2,520 ~ Iuvenc. 4,634; laud. dei 2,737 ~ 
Iuvenc. 1,102) 4 werde ich in diesem Beitrag eingehen, in dem auch 
zwei weitere Passagen, und zwar die zu Lazarus und Zacharias, die 
in der Literatur bisher nicht thematisiert wurden, auf einen mög-
lichen intertextuellen Bezug zu Juvencus hin untersucht werden. 

2	 Wichtige Überlegungen und Anregungen für eine neue Lektüre des Dracontius 
finden sich in den Beiträgen, die in Pohl 2019 versammelt sind, einem Band, 
der durch eine Gesamtbibliographie zum Dichter (1719–2018) bereichert wird; 
vgl. auch Selent 2011.

3	 Vgl. Moussy 1985, 66: „Les rapprochements que l’on peut faire avec Commo-
dien, Juvencus ou encore Prosper d’Aquitaine sont rares et plus charactéristi-
ques“. Weniges auch bei Green 2006, 351–372. 

4	 Dazu vgl. Vollmer 1905, 83; 89; Moussy 1985, 339; 382 (loci similes); Stella 1989, 
230–232. 



Maria Jennifer Falcone124

Im Gegensatz dazu werde ich einige einzelne Ausdrücke vernachläs-
sigen, die insbesondere in der Juvencus-Forschung hervorgehoben 
wurden:5 Das Vorkommen von Tonans ist in der ganzen christlichen 
Dichtung häufig; die Junktur munera uitae (laud. dei 3,467 ~ Iuvenc. 
2,229; 2,729; 4,346) kommt öfter bei verschiedenen Autoren am Ver-
sende vor.6 Unter den bislang festgehaltenen einzelnen iuncturae 
besteht wohl nur für die Ausdrücke plumea gens (für die Vögel in 
laud. dei 1,163 ~ plumea turba bei Iuvenc. 2,818) sowie horrendum 
scelus (laud. dei 1,539 ~ Iuvenc. 1,374) die echte Möglichkeit, dass 
es sich um Juvencus-Reminiszenzen handelt, die aber rein formal 
zu sein und keine weiteren Konsequenzen für den Kontext zu besit-
zen scheinen. Der Grund hierfür liegt in jenem wichtigen Merkmal 
spätantiker Dichtung, das dazu zwingt, das intertextuelle Verfahren 
hier anders zu bewerten als noch in klassischer Zeit: Zur Zeit des 
Dracontius existiert eine gut etablierte langue der christlichen Dich-
tung, sodass viele Ausdrücke derart geläufig und so stark verbreitet 
sind, dass die genaue Reihe konkreter Vorlagen nicht mehr zurück-
zuverfolgen ist. Dennoch weist Dracontius, wenn auch in komple-
xer und verschlungener Form, häufig Bezüge zu früheren christli-
chen Dichtern auf: Zu den von ihm bevorzugten auctores zählen zum 
Beispiel Claudius Victorius, Paulinus von Nola, Sedulius, Prudentius 
und Ambrosius. Oft ist daher eher an eine Kombination von zudem 
erheblich bearbeiteten Vorlagen zu denken. Außerdem spielen bei 
Dracontius die Heilige Schrift und die Traktate der Kirchenväter 
eine bedeutsame Rolle. Bei der Beschäftigung mit biblischen Texten 
dominiert das Alte Testament. Besonders oft tritt die Präsenz der 
Heiligen Schrift in hymnischen Passagen auf und wird mit der 
Anspielung auf klassische Texte (Ovid, Vergil, Statius und andere) 
kombiniert. Außerdem spielt bei der Gestaltung der Bezüge das au-
tobiographische Momentum, auch wenn es immer nur angedeutet 

5	 Vgl. u.a. McGill 2016, passim und insbesondere zu laud. dei 3,467; De Gianni 
2020, passim; Fichtner 1994, insbesondere 112–120. 

6	 Unvollständige Liste: Sil. 14,177; Mart. 3,6,5; Avien. Arat. 886; Paul. Nol. carm. 
32,227; Anth. Lat. 62,1; 389,15. Bei Dracontius noch laud. dei 2,579. 



Juvencus bei Dracontius 125

wird, eine große Rolle.7 
Einer zielgerichteten Suche nach möglichen Stellen, an denen 

Dracontius den Text von Juvencus aufgegriffen und bearbeitet hat, 
bieten sich insofern nur beschränkte Möglichkeiten, da Passagen bei 
Dracontius zu isolieren sind, die Episoden des Neuen Testaments be-
trachten. Daher habe ich mich auf folgende Kontexte konzentriert: 
die Inkarnation in laud. dei 2,60–110; die miracula Christi in laud. dei 
2,111–142; die Erzählung von Passion, Tod und Auferstehung Chris-
ti in laud. dei 2,509–561; die Anspielungen auf die Geschichte des 
Zacharias in laud. dei 2,684–692 (sowie bei satisf. 39f.; 47f.); die Ge-
schichte der Tabitha in laud. dei 2,766–772 und die Anspielungen 
auf Petrus in laud. dei 3,222–250. 

Innerhalb dieser Kontexte und angesichts einer komplexen 
Konstellation von Vorlagen fiel die Wahl auf einzelne Passagen, die 
konkrete Beobachtungen und Analysen zulassen. In jedem Fall han-
delt es sich aber um offene und diffizile Fragen. Das Thema bleibt 
komplex und vielschichtig.

2 Judas
Die Figur des Verräters Judas kommt bei Dracontius im zweiten 
Buch der Laudes Dei vor und ist dort mit dem Thema des Zornes und 
der Barmherzigkeit Gottes verbunden. Die ganze Erzählung von der 
passio wird nämlich in einem größeren Kontext eingeführt, inner-
halb dessen sowohl die Inkarnation als auch der Tod Jesu die Gnade 
Gottes bestätigen. 

In diesem Zusammenhang wird Judas an zwei voneinander ge-
trennten Stellen erwähnt. Die erste ist laud. dei 2,517–521:8

Venditor infelix, sed non felicior emptor.
Pars pretium perdit, perdit pars altera mercem;

7	 Viel wurde sowohl über die Gattungsfrage als auch über die Vorlagen geschrie-
ben, vgl. u.a. Moussy 1985, 49–75; Stella 1988; Kaufmann 2019; Falcone 2020 
(mit weiterer Bibliographie).

8	 Die Texte des Dracontius werden nach der Ausgabe von Moussy 1985 bzw. 1988 
zitiert. 



Maria Jennifer Falcone126

proficit in nobis, qui non contraximus, emptus:
sanguine distracti maculatur uenditor emptor	 520
quo mens nostra sacri mundabitur imbre cruoris. 

Durch artifizielle Wortstellung und die für Dracontius üblichen Stil-
mittel (Wiederholung, Oxymoron, Alliteration)9 werden die Kon-
sequenzen des Handels beschrieben, bei dem Judas Jesus verkaufte. 
Sowohl Verkäufer als auch Käufer verloren etwas und beide erhiel-
ten, was noch gravierender ist, durch das Blut Christi ein Schand-
mal. Ein Gewinn ergab sich nur für das Volk der Christen, das von 
dem Vorgang profitieren konnte, insofern es gerade durch das Blut 
Christi gereinigt wurde.10 

An der zweiten Stelle konzentriert sich Dracontius insbesonde-
re auf die Reue des Judas,11 die nicht vollständig und tief gewesen 
sei. Denn sonst hätte der barmherzige Gott ihm sicherlich verziehen 
(laud. dei 2,562–576):

Si scelus est et grande nefas tempsisse potentem,
factorem temerasse suum quod crimen habetur?
Et tamen indultor mansit post funera carnis;
paeniteat si forte reus, clementior audit	 565
datque repente pius ueniam donatque reatum.
Iuda miser ueniam si uel speraret haberet;
sed memor infandae tamen et sine nomine culpae
credidit infelix nil iam ueniale mereri
iudicioque suo ueniae subtractus abiuit.	 570
Redditur argentum, scelerata ad colla pependit
uix tandem iustus, nam nec permansit auarus
et suspensus obit se mox ultore seuero.

9	 Die Komplexität und die Bedeutung der Stilmittel bei Dracontius wurden ins-
besondere von Schubert 2019 analysiert.

10	 Die Reinigung wird durch das Wort mundabitur (V. 521) ausgedrückt, eine Kon-
jektur Arevalos. Die Handschriften haben an der Stelle quo mens nostra macula-
bitur imbre cruoris. Das falsche Verb ist offenbar von maculatur in V. 520 beein-
flusst. Die Herausgeber sind hinsichtlich der Korrektur nicht völlig einig, aber 
ein Antonym zu maculare ist dem Sinn des Satzes nach jedenfalls erforderlich, 
vgl. Stella 1986, 179f.; Stella 1989, 231f. 

11	 Dazu siehe insbesondere Müller 2016, 126–128.



Juvencus bei Dracontius 127

Vincula rumpuntur, cecidit crepuitque cadauer,
uiscera fusa iacent, hinc cor crudele patescit	 575
funestatque diem de corpore tabe madenti.

Dieser Darstellung des Todes von Judas folgt bei Dracontius ein 
wichtiger Abschnitt über die Vergebung (V. 577–724). Der Fokus 
wird aber schon hier ganz deutlich auf dieses Thema ausgerichtet 
(V. 562–566) durch eine Wortwahl, die auf Schuld und Vergebung 
hinweist (paeniteat, reus, clementior, dat […] ueniam, donat reatum) und 
die, wie oft bei Dracontius, zugleich Christliches und Juristisches 
anklingen lässt.12 Es sei nur kurz daran erinnert, dass Schuld und 
Vergebung für den eingekerkerten Dracontius eine wichtige Rolle 
spielten und daher immer wieder in seinen christlichen Werken 
vorkommen. Die Intensität, mit der Judas behandelt wird, erzeugt 
ein facettenreiches Bild der Figur, das in gewisser Weise an die Situ-
ation des Dichters gegenüber dem Vandalenkönig erinnern könnte.

Die Judas-Geschichte kommt auch bei Juvencus zweimal vor: 
Wie in den Evangelien erzählt der Dichter zuerst den Verrat (Iu-
venc. 4,422–427):13

Tunc e discipulis unus se subtrahit amens
Iudas et ad proceres tali cum uoce cucurrit: 
„Quod pretium sperare datur, si prodere uobis
quaesitumque diu possim monstrare magistrum?“	 425
Illi continuo statuunt ter dena argenti 
pondera; his Iudas sceleri se subdidit alto.

Nach dem Bericht aus Mt 27,3–1014 werden später auch die Reue 
und der Suizid Judas’ bedichtet (Iuvenc. 4,626–641):

12	 Vgl. Santini 2006, insbesondere 54; 79–80; 109; 129; 132. 
13	 Die Texte des Juvencus werden nach der Ausgabe von Huemer 1891 zitiert. 
14	 Der Umgang von Juvencus mit den Evangelien ist ausführlich erforscht wor-

den, vgl. u.a. Green 2006, 139; Green 2007; Müller 2016, 14–17; De Gianni 2020, 
28–30. Die zugrundeliegende Stelle bei Matthäus sei zitiert: Tunc uidens Iudas, 
qui eum tradidit, quia damnatus est, paenitentia ductus rettulit triginta argenteos 
principibus sacerdotum et senioribus dicens: Peccaui, quod tradiderim sanguinem ius-
tum. At illi dixerunt: Quid ad nos, tu uideris. Et proiectis argenteis in templo secessit 
et abiit et laqueo se suspendit. Tunc principes sacerdotum acceptis argenteis dixerunt: 



Maria Jennifer Falcone128

Proditor at Iudas, postquam se talia cernit
accepto sceleris pretio signasse furentem,
infelix ueris damnans sua gesta querellis
proiecit templo tunc detestans argentum.
Exorsusque suas laqueo sibi sumere poenas	 630
informem rapuit ficus de uertice mortem. 
Inde sacerdotes, pretium quod sanguinis esset,
inlicitum fantes aditis concedere templi, 
quod dare tum licitum, cum sanguis distraheretur,
credebant, agrum mercati nomine uero	 635
sanguinis, horrendo signant scelera impia facto. 
Haec quondam cooperta canens uox uera prophetae 
euentum rerum patefecit in ordine saecli:
„Argenti triginta minas posuere profani
hoc pretium pretiosi corporis instituentes,	 640
quod mox ad figuli rursus transfertur agellum.“

Wie Francesco Stella festgestellt hat,15 führt das intertextuelle 
Verfahren des Dracontius oft zu Erweiterungen einzelner Elemente: 
Im Falle des Judas hat Dracontius die bei Juvencus angelegte 
Metapher des Handels besonders weiterentwickelt. Stella hat sich 
auf den ersten Teil (V. 517–521) konzentriert, wo die Worte sanguine 
distracti (V. 520) auf cum sanguis distraheretur (Iuvenc. 4,634) hinwei-
sen. Die Betonung von pretium und sanguis bei Dracontius sowie die 
theologisch orientierte Interpretation des Handels als schädlich für 
die Vertragspartner, aber erlösend für die Christen bestätigen diese 
These. 

Wenn man auch die zweite Stelle genauer betrachtet, scheint 
eine solche Erweiterung der Vorlage mittels der kreativen Übertra-
gung einzelner nicht bei Matthäus zu findender Details fortgeführt 

Non licet mittere eos in loculum, quia pretium sanguinis est. Consilio autem accepto in-
ter se emerunt agrum figuli in sepulturam peregrinorum. Propter hoc uocatus est ager 
ille Acheldemach, quod est ager sanguinis, usque in hodiernum diem. Tunc impletum 
est, quod dictum est per prophetam dicentem: Et acceperunt triginta argenteos preti-
um adpretiati, quod adpretiauerunt a filiis Istrahel. Et dederunt eos in agrum figuli, 
sicut constituit mihi Dominus (der Bibeltext wird hier wie im Folgenden nach der 
Ausgabe von Jülicher zitiert). 

15	 Stella 1989, insbesondere 230–232. 



Juvencus bei Dracontius 129

zu werden. Bei Juvencus wird Judas in mehreren Versen durch Ad-
jektive beschrieben,16 die an den Versanfang beziehungsweise das 
Versende gestellt werden und im Vergleich mit dem Evangelium 
neu sind: infelix (Iuvenc. 4,628), amens (Iuvenc. 4,422), furens (bezie-
hungsweise furentem im AcI, Iuvenc. 4,627). Bei Dracontius kommt 
infelix sogar zweimal vor (V. 517; V. 569) und wird durch das Sy
nonym miser ein drittes Mal (V. 567) aufgegriffen. Es geht hier ins-
besondere um das Thema der Reue, die Judas, so der Dichter, nicht 
gezeigt habe, da er sonst Gottes Vergebung erlangt hätte. Von amens 
und furens gibt es scheinbar keine Spuren bei Dracontius. Bei Juven-
cus war Judas gerade damals verrückt, als er Christus verriet und 
verkaufte. Dracontius überträgt das Motiv der Verrücktheit bezie-
hungsweise des tragischen furor indes auf den Moment des Suizids, 
beschränkt sich aber nicht auf das Adjektiv, das überhaupt nicht 
vorkommt, sondern bedient sich vielmehr einer poetischen Erwei-
terung, indem er die klassischen Themen und stilistischen Mittel 
der Tragödie und des Epos benutzt und den Tod expressionistisch 
darstellt (V. 574–576). Man beachte die Alliteration auf ui- am Vers-
anfang sowie die Alliteration, bei der c- mit allen Vokalen (ce-ci, cre, 
ca, cor cru, cor) in allen drei Versen kombiniert wird. 

3 Magnificat
Im zweiten Buch der Laudes Dei benutzt Dracontius das Magnificat 
in einer ganz besonderen Art und Weise, indem das Gebet der Ma-
ria auf die konkrete Situation der Gefangenschaft übertragen wird 
(laud. dei 2,732–743):

Erigis oppressos humiles sternisque superbos,
tu captiuorum rumpendo tenacia uincla
colla leuas attrita iugis ceruice soluta
et proceres seruire facis famulosque iubere,	 735
paupertate iubes opulentos turpis egestas
uestiat et ditas opibus bene largus egentes.

16	 Zur Rolle der Adjektive bei Juvencus vgl. Green 2006, 42f.



Maria Jennifer Falcone130

Ima leuas et celsa premis, praesumpta coactus
atteris et tenues adiecto robore firmas
iura potestatis retinens sub nomine uero.	 740
Solus enim dominus dominum qui non habet extat
uel cui cuncta parent, per quem sunt omnia quae sunt
et transacta simul uel sunt quandoque futura.

Die Anspielung auf das Magnificat ist schon im ersten Vers klar. Wie 
bereits hervorgehoben wurde,17 liegt in dieser hymnenartigen Pas-
sage eine Art Cento vor, in dem nicht nur der Text des Lukasevange-
liums (Lk 1,46–55),18 sondern auch Stellen aus Ps 146,7f. (die Worte 
oppressis und erigit)19 und 1 Sam 2,7f. (das Verb ditare)20 eingefügt 
werden. Vor allem aber soll alles auf die Haftbedingungen (captiuo-
rum uincla)21 hinweisen und somit auf die Figur des Dichters selbst, 
der die Barmherzigkeit braucht.

In seiner Umdichtung hat Juvencus den Text des Lukas verein-
facht. Die Worte der Maria waren schon sehr poetisch22 und wurden 
nicht umsonst sehr früh in der Liturgie benutzt. Wohl deswegen hat 
er darauf verzichtet, die Vorlage in stärkerem Ausmaß zu poetisie-
ren und zu umschreiben (Iuvenc. 1,96–102):

Magnificas laudes animus gratesque rependit
inmensi Domino mundi. Vix gaudia tanta

17	 Vgl. Vollmer 1905, 89; Moussy 1985, 372f.; 382. 
18	 Et ait Maria: Magnificat anima mea Dominum, et exsultauit spiritus meus in Deo sa-

luatore meo, quia respexit humilitatem ancillae suae. Ecce enim ex hoc beatam me di-
cent omnes generationes, quia fecit mihi magna, qui potens est, et sanctum nomen 
eius, et misericordia eius in progenies et progenies timentibus eum. Fecit potentiam in 
brachio suo, dispersit superbos mente cordis sui; deposuit potentes de sede et exaltauit 
humiles; esurientes impleuit bonis et diuites dimisit inanes. Suscepit Israel puerum 
suum, recordatus misericordiae, sicut locutus est ad patres nostros, Abraham et semini 
eius in saecula.

19	 Facit iudicium oppressis, dat escam esurientibus. Dominus soluit compeditos, Dominus 
illuminat caecos, Dominus erigit depressos, Dominus diligit iustos. 

20	 Dominus pauperem facit et ditat, humiliat et subleuat; suscitat de puluere egenum et 
de stercore eleuat pauperem, ut sedeat cum principibus et solium gloriae teneat. Domi-
ni enim sunt cardines terrae, et posuit super eos orbem.

21	 Über die Haftbedingungen in der Dichtung des Dracontius vgl. Merrills 2004; 
Wolff 2004; Goldlust 2015; Luceri 2015. 

22	 Vgl. Tannehill 1974; Méndez 2016. 



Juvencus bei Dracontius 131

spiritus iste capit, quod me dignatus in altum
erigit ex humili celsam cunctisque beatam
gentibus et saeclis uoluit Deus aequus haberi.	 100
Sustulit ecce thronum saeuis fregitque superbos,
largifluis humiles opibus ditauit egentes.

Die Präsenz des Juvencus bei Dracontius ist evident: Eine Reminis-
zenz an Iuvenc. 1,102 findet man insbesondere in V. 737,23 wo die 
exakten Korrespondenzen eindeutig sind. Die Umgestaltung des 
Dracontius erweist sich aber als besonders interessant, wenn man 
die beiden Kontexte näher betrachtet. 

Sowohl bei Dracontius als auch bei Juvencus kommt das Verb 
erigis/erigit am Anfang des Hexameters vor (Iuvenc. 1,99 / laud. dei 
2,732). Im ersten Vers des Abschnitts benutzt Dracontius sodann 
den erweiterten Ausdruck oppressos humiles, der an ex humili (1,99) 
und humiles egentes (1,102) bei Juvencus anschließt (Lukas hat nur 
exaltauit humiles). Egentes, das hier durch oppressos ersetzt wird, fällt 
bei Dracontius allerdings nicht einfach weg: Ganz im Gegenteil ver-
schiebt der Dichter das Wort und betont es sogar durch die Paralle-
lisierung mit dem stammverwandten Substantiv egestas (am Ende 
von V. 736 beziehungsweise V. 737), das wiederum pleonastisch mit 
paupertate im selben V. 736 in Verbindung steht. Diese Synonymik 
wird in einem Kontext entfaltet, in dem es um die captiui geht, wo-
mit auf die konkrete Situation des Dichters pathetisch verwiesen 
wird. Gerade in diesem mit Dracontius selbst eng verbundenen Zu-
sammenhang kommt das fast wörtliche Juvencus-Zitat (1,102) vor, 
sodass der Text geradezu als eine Art „auf sein privates Leben über-
tragenes Magnificat“ wirkt. 

Der größte Unterschied bei Dracontius ist der Verzicht auf das 
seltene largifluis,24 das durch ein schlichtes largus ersetzt wird. Lar-
gus kommt weder bei Lukas noch in den Texten des Alten Testa-
ments, die hier eine Rolle spielen, vor. Der auf Gott bezogene No-
minativ bindet das Zitat an das für Dracontius zentrale Thema des 
allmächtigen Gottes zurück. Nur Gott, der wahre Gott (V. 740), der 

23	 Vgl. oben, S. 123 Anm. 4. 
24	 Davor nur bei Lucr. 5,598.



Maria Jennifer Falcone132

Gott der Schöpfung (V. 741–743), kann großzügig (largus) gegenüber 
den egentes sein, unter denen nicht zufällig die Gefangenen erwähnt 
werden (captiui).

Die Passage zeigt deutlich, wie Dracontius mit seiner Vorla-
ge Juvencus umgeht: Die direkten Hinweise auf die Heilige Schrift 
werden mit einer Hommage an das Werk des Juvencus kombiniert. 
Die poetische Vorlage kommt genau dort ins Spiel, wo es um eine 
Pathetisierung und um eine „emotionale Personalisierung“ der Si-
tuationen geht. Aus dem bekannten Magnificat-Gebet wird so der 
Aspekt der Armut hervorgehoben, den der arme und eingekerkerte 
Dracontius erlebt und spürt.

4 Miracula Christi
Die nächsten zwei Beispiele kommen aus der Passage über die mira-
cula Christi, einer dichterischen Zusammenfassung einzelner wich-
tiger Wunder Jesu, die viel mit anderen ähnlichen Texten (unter an-
derem den pseudo-claudianischen miracula Christi und den Tituli des 
Prudentius)25 gemeinsam hat. Das epitomistische Verfahren spielt 
hier eine große Rolle; dennoch scheint es an vereinzelten Spuren 
einer, wenn auch diskutablen, Beziehung zu Juvencus nicht zu feh-
len, die es zu analysieren und zu problematisieren gilt.

Der erste Textabschnitt betrifft die Leprakranken, deren Krank-
heit Christus geheilt hat. Die Verse des Dracontius enthalten eine 
expressionistische Beschreibung der Krankheit, die sich in den 
Evangelien nicht findet (laud. dei 2,117–122):26

25	 Dazu siehe insbesondere Deproost 2014; Lubian 2016; Labarre 2020; zu Pruden-
tius vgl. auch den Beitrag von Gauly in diesem Band. 

26	 Mt 8,1–3 Cum autem descendisset de monte, secutae sunt eum turbae multae. Et ecce 
leprosus ueniens adorabat eum dicens: Domine, si uis, potes me mundare. Et extendens 
manum, tetigit eum dicens: Volo, mundare! Et confestim mundata est lepra eius; Mk 
1,40–42 Et uenit ad eum leprosus deprecans eum et genu flectens et dicens ei: Si uis, 
potes me mundare. Et misertus extendens manum suam tetigit eum et ait illi: Volo, 
mundare! Et statim discessit ab eo lepra, et mundatus est; Lk 5,12f. Et ecce uir plenus 
lepra; et uidens Iesum et procidens in faciem rogauit eum dicens: Domine, si uis, potes 
me mundare. Et extendens manum tetigit illum dicens: Volo, mundare! Et confestim 
lepra discessit ab illo; Lk 17,12–14 Et cum ingrederetur quoddam castellum, occur-



Juvencus bei Dracontius 133

Mentibus obsessis insana clade furoris,
spiritus impatiens animas quascumque grauabat,
tabe fluens quaecumque cutis madefacta rubebat
ossibus et neruis resoluta carne retectis	 120
praestatur de clade salus: reparare sepultos
nouit et exanimes iterum reuocare saluti.

Eine Anspielung auf Juvencus, die mit einem Hinweis auf Prudenti-
us (cath. 9,31–33) kombiniert sei, hat hier Moussy gesehen (Iuvenc. 
1,733–738):27

Ecce sed horrenda confixus uiscera tabe,
quem toto obsessum foedarat corpore lepra,
procubuit uenerans iuuenis Christumque precatur:	 735
„Vt caream tandem languoris pondere tanti,
sufficiet uoluisse tuum.“ Tum dextera Christi
adtactu solo purgauit lurida membra. 

Folgt man Moussy, stellt sich das intertextuelle Verfahren des Dra-
contius als eine Erweiterung dar, die sich von den Ausdrücken hor-
renda tabes (V. 733) und foedare toto corpore (V. 734) aus entwickelt. 
Rein formal ist das einzige gemeinsame Wort bei Dracontius und 
Juvencus sogar nur tabes; dazu könnte man noch obsessis hinzufügen 
(laud. dei 2,117 ~ Iuvenc. 1,734). 

Indes integriert Dracontius an dieser Stelle genauere Hinweise 
auf klassische Autoren und biblische Texte. Am Versanfang kommt 
die Wortfolge tabe fluens, wenn auch in anderer syntaktischer An-
ordnung, im Hercules Oetaeus (V. 519f.) vor: […] ille, iam quaerens diem, 
/ tabem fluentis uulneris dextra excipit. Wiederum am Anfang des He-
xameters begegnet der Ablativ ossibus et neruis, der bei Lukrez ein-
mal identisch (Lucr. 1,864–866 fiet uti cibus omnis, et aridus et liquor 

rerunt ei decem uiri leprosi, qui steterunt a longe et leuauerunt uocem dicentes: Iesu 
praeceptor, miserere nostri! Quos ut uidit, dixit: Ite, ostendite uos sacerdotibus. Et fac-
tum est, dum irent, mundati sunt. 

27	 Moussy 1985, 339f. Die Stelle des Prudentius (Membra morbis ulcerosa, uiscerum 
putredines / mando ut abluantur – inquit, fit ratum, quod iusserat. / Turgidam cutem 
repurgant uulnerum piamina) scheint weit vom Text des Dracontius entfernt zu 
sein. 



Maria Jennifer Falcone134

ipse, / ex alienigenis rebus constare putetur, / ossibus et neruis sanieque et 
sanguine mixto.) und zweimal mit leichteren Variationen (Lucr. 1,811 
neruis atque ossibus, nicht am Versanfang; Lucr. 3,171 ossibus ac ne-
ruis) zu finden ist. Dieselbe Junktur tritt außerdem im biblischen 
Buch Ijob auf, und zwar in einem Kapitel, in dem es um Schuld und 
Vergebung geht (Ijob 10,11f.):28 Pelle et carnibus uestisti me; ossibus et 
neruis compegisti me. Vitam et misericordiam tribuisti mihi, et uisitatio 
tua custodiuit spiritum meum.

Der Passus des Dracontius gewinnt also durch die Aufnahme 
der episch-tragischen lateinischen Dichtersprache sicherlich an 
Expressivität. Darin gewissermaßen versteckt ist aber auch der 
Hinweis auf Ijob zu finden, durch den die Gedanken eines aufmerk-
samen Lesers zur Situation des Dichters hingelenkt werden. Ob in 
produktionsästhetischer Hinsicht die Ursprungsidee zu dem im Er-
gebnis derart komplex konstruierten Text gerade durch die Lektüre 
des Juvencus ausgelöst wurde und dieser als Ausgangsbasis der in-
tertextuellen Arbeit diente, bleibt möglich, auch wenn dies schwer 
nachzuweisen ist.

Bei der zweiten Stelle handelt es sich um die Lazarus-Episode, die 
Dracontius in nur drei Versen schildert (laud. dei 2,131–133):

Nec semel ista dedit, nam ut sit sibi uirgo superstes
imperat, exsurgit uel Lazarus ante sepultus,
quattuor exemptus transacta luce dierum.

Die Erzählung ist bei Juvencus, wenig überraschend, viel länger (Iu-
venc. 4,306–402).29 Nur beschränkte und fragliche Ähnlichkeiten 
sind hier zu finden, insbesondere zu den V. 333–335: 

28	 Es sei hier nur Ijob 10,2 erwähnt: Dicam Deo: Noli me condemnare, indica mihi cur 
me ita iudices.

29	 Für die Juvencus-Stelle vgl. auch Deproost 2000; die Lazarus-Episode hat 
große Bedeutung in der christlichen Dichtung, vgl. Marchetti 2013; speziell zu 
Sedulius Mori 2017.



Juvencus bei Dracontius 135

Iamque aderat Christus, fuerat sed forte sepulto
quarta dies, mersasque atris de morte tenebris
germanas luctus lacrimosaque tecta tenebant.	 335

sowie zu den V. 375–377: 

[...] at Marthae talis uox uerberat auras:	 375
„Quattuor en luces totidemque ex ordine noctes
praetereunt, quo membra solo conposta quiescunt.

Sepultus kommt sowohl bei Dracontius (V. 132, als Partizip) als auch 
bei Juvencus (4,333, als substantiviertes Partizip im Ablativ) am Ende 
des Verses vor; in beiden Fällen folgt unmittelbar die Zahl, quattu-
or bei Dracontius (V. 133), quarta dies bei Juvencus (4,334), der aber 
quattuor in V. 375 benutzt; außerdem liest man in beiden Texten so-
wohl das Wort lux als auch dies (Dracontius verbindet die Wörter am 
Ende des V. 133; Iuvenc. 4,334; 376). Das ist offensichtlich sehr we-
nig, obwohl die Wortstellung und die Betonung der Tage vielleicht 
nicht zufällig sein könnten und man daher behaupten könnte, dass 
es um eine Epitome des Juvencus gehe.

Etwas abseits vom Thema der Bezüge zu Juvencus lässt sich hier 
freilich eine Beobachtung illustrieren, die das oft komplizierte dich-
terische Verfahren des Dracontius betrifft. Das Verb eximo (V. 133 
exemptus), hier in der Bedeutung von „verstorben“,30 kommt nur 
noch ein einziges weiteres Mal im ganzen Werk des Dracontius vor, 
nämlich in laud. dei 3,653–657, hier in V. 655:31

Me miserum, quanto cecidi de culmine lapsus!
Ille <ego> qui quondam retinebam iura togatus,
exemi de morte reos, patrimonia nudis	 655
diuitias mea lingua dedit rapuitque tenenti
ac seruile iugum uel libertatis honorem

30	 Vgl. ThLL V,2 s.v. eximo, 1499,34–1499,50. 
31	 Die Überlieferung der V. 653f. ist etwas problematisch. Moussy nimmt zu Recht 

die Konjekturen und Ergänzungen von Meyer 1890, Vollmer 1905 und Vollmer 
1914 an. Besonders bedeutsam ist die Ergänzung von ego, die die hervorge-
hobene Rolle und Schuld des Dichters weiter verstärkt. Andererseits wird die 
sichere Korrektur quanto (statt quanta) auch durch die Parallele mit Sedulius 
(siehe unten) bestätigt. 



Maria Jennifer Falcone136

Dracontius spricht über sich selbst und beklagt seine Situation im 
Vergleich zu der früheren Rolle als togatus. Damals habe er über das 
Leben und den Tod der Angeklagten selbst entschieden: Das Verb 
exemi hat hier also die Bedeutung „befreien“.32 Wenn eine Parallele 
zwischen den einzigen beiden Belegen des Verbs wahrgenommen 
werden soll, würde dann an der Lazarus-Stelle Gott (Christus) als 
der einzige dargestellt, der die Verstorbenen (exemptos) aus dem 
Tod befreien kann (eximere). 

Ein komplexes Netz von literarischen Anspielungen scheint den 
Kontext noch weiter anzureichern. Den Ausdruck quanto cecidi de 
culmine lapsus findet man auch bei Sedulius, und zwar in einer Stelle 
über Judas (Sedul. carm. pasch. 5,134–138):33

Exitus hic mortis tamen et sublime cadauer
ostendit populis, quanto de culmine lapsus	 135
pridem discipulus qui nunc reus, alta relinquens
sidera tartareum discenderit usque profundum;
tunc uir apostolicus, nunc uilis apostata factus.

Die Schuld des Judas vergleicht Dracontius, wie wir oben gesehen 
haben, in laud. dei 2,562–576 mit seiner eigenen. Hier scheint er 
aber noch weiter zu gehen: Eine zusätzliche, intratextuelle An-
spielung liegt nämlich bei dem Ausdruck quondam retinebam iura 
vor, den Dracontius in laud. dei 2,740 bezüglich Gottes benutzt. Die 
Darstellung der eigenen Schuld wird durch die intratextuellen Hin-
weise beziehungsweise wiederkehrenden Ausdrücke verstärkt: Der 
togatus Dracontius hat damals also irgendwie damit gespielt, sich 
wie Gott zu verhalten.

Gerade noch erkennbar scheint hier also eine aufwendige Ver-
flechtung von Texten und denkbaren, aber nicht wirklich dingfest 
zu machenden subtilen Anspielungen vorzuliegen, womit es Dra-
contius uns schwer macht, präzise feste Intertexte zu identifizieren 
(und das gilt natürlich auch für die Juvencus-Bezüge). Bei Dracon-
tius wird insbesondere eine Figur in den Mittelpunkt gestellt, bald 

32	 Vgl ThLL V,2 s.v. eximo, 1498,61–1499,7. 
33	 Zu dieser Stelle vgl. Deerberg 2011, ad loc. 



Juvencus bei Dracontius 137

versteckt, bald deutlicher: Dracontius selbst. Als auf die Selbstdar-
stellung angepasste Stilmittel, Strategien und Thematiken lassen 
sich insbesondere die intratextuellen Anspielungen, die auf den 
ersten Blick oft unklare Syntax, die öfter nicht explizite Argumen-
tation und die bewusste Benutzung der Rhetorik deuten. Der Dich-
ter versteckt sich selbst, und das heißt insbesondere seine eigene 
Schuld, hinter einem Netz aus literarischen Hinweisen, die sowohl 
klassische Autoren als auch christliche Dichter (unter anderem Ju-
vencus), aber auch unmittelbar biblische Texte betreffen. 

5 Zacharias 

Die Figur des Zacharias, des Vaters von Johannes dem Täufer, 
kommt bei Dracontius zweimal vor. Die erste zu betrachtende Stelle 
steht in der Satisfactio in einem wichtigen Kontext, wo der Fokus auf 
der Schuld und der angemessenen Zeit der Strafe liegt (satisf. 39–42; 
47–52):

Linquit et antistes serus pater ille Iohannis
	 elinguisque fuit uoce tacente silens.	 40
Ast ego peccando regi dominoque Deoque
	 peior sum factus deteriorque cane.
[...]
Quique reformauit tacitae modulamina linguae
	 ne mutilante sono uerba ligata daret,
ipse meo domino Deus imperat atque iubebit
	 ut me restituat respiciatque pius,	 50
seruet, aui ut laudes dicam patriasque suasque
	 perque suas proles regia uota canam.

Die Figur kommt außerdem im zweiten Buch der Laudes Dei vor – im 
Kontext des Unglaubens des Zacharias und seiner auf eine bestimm-
te Zeit beschränkten Strafe (laud. dei 2,684–692):

Exegit quid plena fides et credula dixi,
quid non credentes mereantur dicere cura est.	 685



Maria Jennifer Falcone138

Incurrit culpam sancti pater ille Iohannis,
pontificis loca sacra tenens magnusque sacerdos,
credere cunctatus domini promissa Tonantis,	
angelico senior monitus sermone repente.
Mox uindicta datur per longa silentia linguae,	 690
donec uentris onus bis quinis mensibus actis
fundatur de matre puer sub sorte beata.

Die engere Vorlage für Dracontius ist hier eine lange Passage bei 
Paulinus von Nola (carm. 6,27–107).34 Die wichtigsten Gemeinsam-
keiten zwischen Dracontius und Paulinus lassen sich wie folgt zu-
sammenfassen: 

a) V. 37 bei Paulinus (et pius antistes sacros adoleuerat ignes) bietet 
antistes bezüglich Zacharias; dasselbe Wort kommt in der Satisfactio 
vor (V. 39, in derselben metrischen Position). 

b) V. 81–83 bei Paulinus (ergo ad condignas tanto pro munere grates 
/ ne dubiam suspende fidem, ne mota fauentis / ira dei meritam statuat 
post praemia poenam) behandeln die ira Dei, ein wichtiges Thema für 
Dracontius.

c) Wenn es um den Verlust der Stimme geht, scheint Dracontius 
epitomistisch zu schreiben, als ob er auf die längere Behandlung bei 
Paulinus hinweisen wollte (V. 96–100),35 wo die Details von Zunge 
und Stimme stark betont werden.

d) Paulinus betrachtet die Begrenzung der Strafe (V. 104f. Paeni-
tuisse sat est. Rata qui dat temporis ordo / uoluitur […]) als Konsequenz 
aus der Tatsache, dass Zacharias um Vergebung bittet (V. 102 et ue-
niam erratis arcano in corde precatur): das ist auch für Dracontius ein 
zentrales Thema.

Angesichts dessen, dass Paulinus eine nicht unwichtige Vorlage 
ist, stellt sich die Frage, ob und inwieweit Dracontius eine absicht-
liche und direkte Beziehung auch zu der dichterischen Erzählung 
des Juvencus hat. Dessen wie üblich längere Behandlung (Iuvenc. 

34	 Juvencus und Paulinus wurden von Nazzaro 2004 ausführlich verglichen.
35	 Protinus astricta est dubitanti lingua palato, / et motus oblita sui molitaque uocis / 

articulare sonum pigro torpore cohaesit, / dumque cupit narrare suae miracula plebi, 
/ conatus frustra defixo obmutuit ore.



Juvencus bei Dracontius 139

1,1–51; 105–132) wirkt insgesamt schlicht und nicht auf besondere 
Expressivität hin angelegt (Iuvenc. 1,45–48):

Progressus trepide numen uidisse supernum	 45
nutibus edocuit, miserae et dispendia uocis.
Inde domum remeat conpleto ex ordine uates
officio, amissamque leuant promissa loquellam

Eine stärkere Ähnlichkeit findet man wohl nur in V. 114, wo das Mo-
tiv der Zunge und der Vorstellungsbereich von Worten und Erlö-
sung zu finden sind (Iuvenc. 1,110–114):

Abnuit hoc genetrix, sed Iohannes uocitetur	 110
ingeminat. Placuit muti tunc iussa parentis
consulere, scriptoque rogant edicere nomen.
Sed, pro mira fides, tabulis cum scribere temptat,
inplicitam soluit per uerba sonantia linguam.

Das ist auf den ersten Blick nicht viel. In diesem Fall reicht es nicht 
aus, ausschließlich die Kontexte zu analysieren, in denen es um die-
selbe Figur geht. Denn immerhin steht die Episode bei Juvencus ganz 
am Anfang des Werkes, also an prominenter Stelle im Text. Ihre Re-
levanz wird sowohl vom Dichter selbst betont als auch von den spä-
teren Autoren bei ihrer Rezeption gesehen.36 Sehr wahrscheinliche 
beziehungsweise am ehesten bewusste Anspielungen auf einzelne 
Ausdrücke findet man interessanterweise an verschiedenen Stellen 
im Werk des Dracontius. Die Übereinstimmungen, die in mehreren 
an denselben Verspositionen vorkommenden Junkturen bestehen, 
werden im Folgenden aufgeführt und kommentiert:

Iuvenc. 1,1–3:
Rex fuit Herodes Iudaea in gente cruentus,
sub quo seruator iusti templique sacerdos
Zacharias […]

36	 Das wurde im Laufe der Wuppertaler Tagung mehrmals hervorgehoben, so-
wohl in den Vorträgen als auch in den anregenden Diskussionen. Vgl. u.a. 
Freund und Cutino in diesem Band. 



Maria Jennifer Falcone140

Drac. satisf. 1: 
Rex immense Deus […]
Drac. satisf. 169: 
Extitit hic prudens, quia noluit esse cruentus,
Drac. laud. dei 3,104f.:
aptauitque neci nimia pietate cruentus;
nudato mucrone pater, ferus ille sacerdos

Rex ist das erste Wort des Werkes, sowohl bei Juvencus als auch in 
der Satisfactio. Das hat für Dracontius große Bedeutung, da oft nicht 
unmittelbar klar wird, ob es im Gedicht bezüglich des Vandalen-
herrschers oder Gottes benutzt wird. 

Cruentus ist der rex bei Juvencus (mit Hyperbaton), nicht bei Dra-
contius im ersten Vers der Satisfactio. Aber das Adjektiv kommt am 
Ende eines Verses auch bei Dracontius vor: in der Satisfactio in einer 
Passage über die clementia des Salomo, der nicht cruentus sein woll-
te. Die Passage der Laudes Dei über das Opfer Abrahams erweist sich 
deshalb als interessant, weil cruentus und sacerdos beide am Ende 
der zwei aufeinanderfolgenden Verse vorkommen. Die Überein-
stimmung bleibt hier aber anscheinend rein formal und hat keine 
Folgen für die Interpretation. 

Iuvenc. 1,16–19:
Nam me dimissum rerum pater unicus alto
e caeli solio tibi nunc in uerba uenire
praecipit et cara tibi mox e coniuge natum
promittit […]

Drac. satisf. 163:
Non fit Abessalon heres de coniuge natus

E beziehungsweise de coniuge natus kommt sowohl bei Juvencus als 
auch bei Dracontius am Versende vor. Das entspricht einem für bei-
de Autoren wichtigen Thema: Das Kind des Zacharias ist der Grund 
seines Unglaubens; das Kind und der Thronfolger von David ist nicht 
sein legitimer Sohn (Abschalom, von seiner Frau), sondern der Sohn 
der Batseba, das heißt die Frucht eines Ehebruchs. In beiden Fällen 



Juvencus bei Dracontius 141

repräsentiert also der Ausdruck die Schuld der Figuren, eine Schuld, 
die aber verziehen wurde.

Iuvenc. 1,23–26:
Istius hic populi partem pleramque docendo
ad uerum conuertet iter, Dominumque Deumque
continuo primus noscet plebemque nouabit.
Nomine Iohannem hunc tu uocitare memento

Drac. satisf. 41:
ast ego peccando regi dominoque Deoque

Dominumque Deumque kommt bei Juvencus am Ende der Botenrede 
als wichtiger Ausdruck für den wahren Gott vor. Dasselbe ist bei 
Dracontius zu beobachten, der ganz bewusst den Ausdruck im Dativ 
unmittelbar nach regi benutzt in einem Kontext, der dem Distichon 
über Zacharias (V. 39f.) unmittelbar folgt. Dracontius ist zwar vor 
dem König, aber vor allem vor dem einzigen wahren Gott schuldig. 
Das wird natürlich indirekt heißen, dass der König auch ihm ver-
geben soll, so wie es Gott immer wieder tut und bei Zacharias getan 
hat.

Diese letzten Beispiele zeigen die facettenreiche Art und Weise, in 
der Dracontius mit dem Text des Juvencus umgeht. Diese oft ver-
steckte, dennoch ergiebige und sinnstiftende Interaktion zwischen 
den breiteren Kontexten ist eines der vielen literarischen Mittel, 
mit denen der römische Dichter unter vandalischer Herrschaft 
seine Werke komponiert. Er scheint auf die Dichtung des Juvencus 
nicht nur dort hinzuweisen, wo es um eine Geschichte geht, die in 
den Euangeliorum libri ausführlich erzählt wird. Vielmehr scheint es, 
dass einzelne präzise Ausdrücke beziehungsweise Anregungen von 
Juvencus oftmals benutzt werden, um eine gewisse Komplexität zu 
erreichen und den eigenen Anspruch auf starke Literarizität einzu-
lösen, mit dem Dracontius seine gewiss christliche, aber vor allem 
selbstreferentielle Dichtung verfasst hat.



Maria Jennifer Falcone142

Literaturverzeichnis
Arevalo, Faustinus (Hrsg.), Dracontii poetae christiani saeculi V car-

mina. Ex mss. Vaticanis duplo auctiora iis quae adhuc prodie-
runt, Rom 1791 [= PL LX, coll. 679–901 Carmen de Deo].

De Gianni, Donato, Iuvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020.

Deerberg, Daniel, Der Sturz des Judas. Kommentar (5,1–163) und 
Studien zur poetischen Erbauung bei Sedulius, Münster 2011.

Deproost, Paul-Augustin, La résurrection de Lazare dans le poème 
évangélique de Juvencus (IV,306–402), Revue Belge de Philologie 
et d’Histoire 78,1 (2000) 129–145.

Deproost, Paul-Augustin, Les guérisons merveilleuses dans la ges-
te évangélique de Juvencus ou l’extravagance épique du retour 
à la norme, in: Paul-Augustin Deproost (Hrsg.), Extravagances. 
Écarts et normes dans les textes grecs et latins. Actes du collo-
que de Louvain-la-Neuve (16–17 mai 2013), Paris 2014, 211–233.

Falcone, Maria Jennifer, Some Observations on the Genre of Dra-
contius’ Satisfactio, in: Fotini Hadjittofi/Anna Lefteratou (Hrsg.), 
The Genres of Late Antique Christian Poetry. Between Modulati-
ons and Transpositions, Berlin 2020, 125–138.

Fichtner, Rudolf, Taufe und Versuchung Jesu in den Evangeliorum 
libri quattuor des Bibeldichters Juvencus (1,346–408), Stuttgart 
1994.

Goldlust, Benjamin, La persona de Dracontius dans la Satisfactio: 
quelques réflexions sur la posture discursive du poète, in: Étien-
ne Wolff (Hrsg.), Littérature, Politique et Religion en Afrique 
Vandale, Paris 2015, 243–256.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006. 

Green, Roger P. H., The Evangeliorum Libri of Juvencus: Exegesis by 
stealth?, in: Willemien Otten/Karla Pollmann (Hrsg.), Poetry 
and Exegesis in Premodern Latin Christianity. The Encounter 
Between Classical and Christian Strategies of Interpretation, 
Leiden 2007, 65–80.



Juvencus bei Dracontius 143

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 4: Johannes-Evangelium, Berlin 1963.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 2: Marcus-Evangelium, Berlin 21970.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 1: Matthäus-Evangelium, Berlin 21972.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 3: Lucas-Evangelium, Berlin 21976.

Kaufmann, Helen, Dracontius im Kontext der nordafrikanischen 
Dichtung der Spätantike, in: Pohl 2019, 45–58.

Labarre, Sylvie, La réécriture des récits bibliques de guérison chez 
les poètes latins (IVe-VIe s.), in: Michele Cutino (Hrsg.), Poetry, 
Bible and Theology from Late Antiquity to the Middle Ages, Ber-
lin 2020, 41–56.

Lubian, Francesco, Un caso di riscrittura metrica „ultrabreve“ dei 
vangeli : i distici „Miracula Christi“ (Ps. Claud., Carm. min. app. 
21 = Anth. Lat. 879 R.²), Acta Universitatis Carolinae. Graecolati-
na Pragensia 2 (2016) 87–109.

Luceri, Angelo, „Notus et ignotus desunt“: Draconzio e i suoi (pre-
sunti) amici, in: Étienne Wolff (Hrsg.), Littérature, Politique et 
Religion en Afrique Vandale, Paris 2015, 275–286. 

Marchetti, Marta, Lazzaro, vieni fuori. La resurrezione di Lazzaro nel-
la poesia cristiana, in: Victoria Zimmerl-Panagl (Hrsg.), Dulce 
melos II, Akten des 5. internationalen Symposiums Lateinische 
und griechische Dichtung in Spätantike, Mittelalter und Neu-
zeit, Wien, 25.–27. November 2010, Pisa 2013, 79–103.

McGill, Scott, Juvencus’ Four books of the Gospels. Evangeliorum libri 
quattuor, London 2016.

Méndez, Hugo, Semitic Poetic Techniques in the Magnificat: Luke 
1:46–47, 55, Journal of Biblical Literature 135,3 (2016) 557–574.

Merrills, Andrew H., The Perils of Panegyric: The Lost Poem of Dra-
contius and its Consequences, in: Andrew H. Merrills (Hrsg.), 
Vandals, Romans and Berbers: New Perspectives on Late Anti-
que North Africa, Aldershot 2004, 145–162.

Meyer, Wilhelm, Die Berliner Centones der Laudes dei des Draconti-
us, in: Sitzungsberichte der Königlich Preußischen Akademie 



Maria Jennifer Falcone144

der Wissenschaften zu Berlin, Philosophisch-Historische Klasse, 
Berlin 1890, 257–296. 

Mori, Roberto, La résurrection de Lazare dans le „Carmen Paschale“ 
de Sédulius (4, 271-291), in: Jean-Marc Vercruysse (Hrsg.), La ré-
surrection de Lazare, Arras 2017, 79–89.

Moussy, Claude (Hrsg.), Blossius Aemilius Dracontius. Louanges de 
Dieu, Bd. 1: Livre I et II, Paris 1985.

Moussy, Claude (Hrsg.), Blossius Aemilius Dracontius. Louanges de 
Dieu, Bd. 2: Livre III, Réparation, Paris 1988. 

Müller, Michael, Tod und Auferstehung Jesu Christi bei Iuvencus (IV 
570–812). Untersuchungen zu Dichtkunst, Theologie und Zweck 
der Evangeliorum Libri Quattuor, Stuttgart 2016.

Nazzaro, Antonio V., L’Annunzio dell’Angelo a Maria (Lc 1,26–38) 
nelle riscritture metriche di Giovenco (1,52–79) e Paolino di 
Nola (Carm. 6,108–38), in: Anna Maria Taragna (Hrsg.), La poesia 
tardoantica e medievale: Atti del II Convegno Internazionale di 
Studi, Perugia, 15–16 novembre 2001, Alessandria 2004, 19–33.

Pohl, Katharina (Hrsg.), Dichtung zwischen Römern und Vandalen. 
Tradition, Transformation und Innovation in den Werken des 
Dracontius, Stuttgart 2019.

Santini, Carlo, Inter iura poeta. Ricerche sul lessico giuridico di Dra-
conzio, Roma 2006.

Schubert, Christoph, Sprachkunst als Mittel der Identitätsbildung 
bei Dracontius?, in: Pohl 2019, 205–230.

Selent, Doreen, Allegorische Mythenerklärung in der Spätantike. 
Wege zum Werk des Dracontius, Rahden 2011. 

Stella, Francesco, L’‘epica’ di Draconzio fra tradizione classica e cris-
tiana: osservazioni sulle ‘Laudes Dei’, Diss., Firenze 1986.

Stella, Francesco, Fra retorica e innografia. Sul genere letterario 
delle Laudes Dei di Draconzio, Philologus 132 (1988) 258–274.

Stella, Francesco, Ristrutturazione topica ed estensione metaforica 
nella poesia latina cristiana. Da spunti draconziani, Wiener Stu-
dien 102 (1989) 213–245. 

Tannehill, Robert C., The Magnificat as a Poem, Journal of Biblical 
Literature 93,2 (1974) 263–275.



Juvencus bei Dracontius 145

Vollmer, Friedrich (Hrsg.), Flavii Merobaudis reliquiae. Blossii Ae-
milii Dracontii carmina. Eugenii Toletani episcopi carmina et 
epistulae, MGH AA 14, Berlin 1905.

Vollmer, Friedrich (Hrsg.), Poetae Latini Minores, Bd. 5, Leipzig 1914.
Wasyl, Anna Maria, Genres Rediscovered: Studies in Latin Miniature 

Epic, Love Elegy, and Epigram of the Romano-Barbaric Age, Kra-
ków 2011.

Wolff, Étienne, Poeta inclusus : Le Cas de Dracontius, in: Cécile Bert-
rand-Dagenbach u.a. (Hrsg.), Carcer II.: Prison et Privation de 
Liberté dans l’Empire Romain et l’Occident Médiéval, Paris 2004, 
123–128.



146

Erste Untersuchungsergebnisse zur Art 
und Weise der Verwendung von Versen 

des Juvencus in der Dichtung des 5. 
und 6. Jahrhunderts: Beispiele aus den 

carmina des Avitus von Vienne

Luciana Furbetta

Abstract: This paper aims to analyse the traces of lexical re-use 
and the presence of Juvencus’ text at an intertextual level in fifth- 
and sixth-century poetry, especially in Old Testament biblical poe-
try, with a focus on the carmina by Avitus of Vienne (especially De 
spiritalis historiae gestis). The aim is to outline a possible new inves-
tigation into the reception of Juvencus’ work and its exemplarity. 
In the first part, we will present the results of the screening of the 
first book of Juvencus’ work and of the research on its presence 
on an intertextual level, found in fifth- and sixth-century poetry 
and in biblical poems. In the second part, the focus will be on the 
manners in which the model is reused in the verses of Avitus of 
Vienne, with particular attention to the analysis of Alc. Avit. carm. 
1,1–13 (cf. Iuvenc. 1,201–213); carm. 4,1–10 (cf. Iuvenc. praef. 1–18); 
carm. 1,188–192 (cf. Iuvenc. 1,531–537); carm. 1,99–107 (cf. Iuvenc. 
4,790–801); carm. 2,292–302 (cf. Iuvenc. 2,180–183; 685–694) and 
carm. 4,217–221 (cf. Iuvenc. 1,10–13).



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 147

1 Einleitung
In diesem Beitrag werden die ersten Ergebnisse einer Untersuchung 
zur Rezeption von Versen des Juvencus in der Dichtung des fünf-
ten und sechsten Jahrhunderts vorgestellt,1 die sich speziell auf die 
carmina des Avitus von Vienne konzentriert und die Art und Weise 
der Einbindung und Wiederverwendung dieser Verse betrachtet. Im 
ersten Teil werden die Ergebnisse des ersten Screening von Juven-
cus’ Text und einige Erkenntnisse aus der Analyse der poetischen 
Produktion des fünften und sechsten Jahrhunderts vorgestellt. Im 
zweiten Teil werden die Spuren der Präsenz der Euangeliorum libri in 
bestimmten Passagen der carmina des Avitus von Vienne eingehend 
analysiert, wobei die Untersuchung der nachweisbaren Vorkom-
men in De spiritalis historiae gestis (= SHG) im Vordergrund steht. In 
methodischer Hinsicht wurde die Untersuchung des Textes von Ju-
vencus nach verhältnismäßig strengen Kriterien und mit Hilfe der 
wichtigsten Datenbanken (insbesondere Musisque Deoque) durch-
geführt, um lexikalische Übereinstimmungen und Entsprechungen 
für einzelne Lemmata zu ermitteln.2 

Bei einem ersten Screening haben wir Iuvenc. 1 in seiner Gesamt-
heit Lemma für Lemma geprüft, während wir für Avitus’ SHG einige 
Passagen isoliert analysiert haben, wobei wir sowohl auf solche ge-
achtet haben, die in der Textkritik nur teilweise beachtet worden 
sind, als auch auf diejenigen, in denen der Dichter alttestamentliche 

1	 Das Interesse an den verschiedenen Formen der Rezeption (mit besonderem 
Interesse an den Formen der Intertextualität) nicht nur der Klassiker sondern 
auch der wichtigsten spätantiken Autoren und ihrer Beziehung zur literari-
schen Tradition ist Teil meiner wissenschaftlichen Tätigkeit (vom 1. August 
2024 bis 31. Juli 2025) als Forschungsstipendiatin an der Universität Ferrara zu 
folgendem Thema: La tradizione degli auctores classici (Lucrezio, Catullo, Virgilio, 
Ovidio, Marziale, Giovenale) nella poesia latina tardoantica: peculiarità e influenza sul 
Medioevo e sull’Umanesimo.

2	 Für den Text des Juvencus wurde, soweit ich weiß, noch keine solche Studie 
durchgeführt. Was wir hier – ohne Anspruch auf Vollständigkeit – präsentieren, 
sind daher vorläufige Daten (bis zum Abschluss der Durchsicht der Euangelio-
rum libri in Gänze und einer genaueren Übersicht). Für die Forschung zum 
fünften und sechsten Jahrhundert sind die Daten überwiegend aus erster 
Hand, während wir für die carmina des Avitus auch auf die kritischen Textaus-
gaben von Hecquet-Noti (1999; 2005; 2011) zurückgegriffen haben.



Luciana Furbetta148

und neutestamentliche Themen verbindet (siehe infra S. 178–179). 
Im Allgemeinen ist die Menge nicht-signifikanter Befunde (insbe-
sondere für Übereinstimmungen an derselben metrischen Stelle) 
sehr groß, sodass wir die eindeutigen Stellen ausgewählt haben, das 
heißt die loci, für die der einzige frühere Bezugspunkt ohne oder 
mit minimalen Abweichungen das Werk des Juvencus ist. Wir haben 
daher vor allem übereinstimmende Klauseln und Junkturen sowie 
einen ähnlichen syntaktischen Aufbau bei der Strukturierung von 
zwei oder mehr aufeinander folgenden Hexametern ermittelt und 
berücksichtigt. Für diese letzte Art der Wiederverwendung sind nur 
wenige Fälle verzeichnet, da (wie anhand der Beispiele ersichtlich 
wird) in die Untersuchung nur Verse aufgenommen worden sind, 
bei denen das einzige Modell hinsichtlich der lexikalischen Auswahl, 
der Anordnung im Vers und der syntaktischen Gesamtkonzeption 
Juvencus zu sein scheint, also ohne mögliche weitere Vermittlung 
durch andere Autoren. Was die durch das Lemma-Kriterium ge-
wonnenen Daten betrifft, sind überwiegend exklusive Vorkommen 
bewertet worden, wobei alle lexikalischen Kombinationen ausge-
schlossen wurden, die häufig vorkommen und bereits im Text von 
Juvencus das Ergebnis einer Wiederverwendung von Formulierun-
gen aus früheren Werken sein könnten.

2 Vestigia Iuvenci im fünften und sechsten 
Jahrhundert: Erste Ergebnisse der Analyse von 
Iuvenc. 1
Aus der Untersuchung des ersten Buches ergeben sich die folgen-
den Formulierungen, die mit hoher Wahrscheinlichkeit auf eine 
Wiederverwendung der Euangeliorum libri in poetischen Texten des 
fünften und sechsten Jahrhunderts hindeuten:

V. 28 aemula promissis obsistit talibus aetas 
~ Alc. Avit. carm. 3,173 aerumnosa diu uoluetur talibus aetas
V. 40 sed tibi claudetur rapidae uox nuntia mentis 
~ Cypr. Gall. deut. 156 mentis nuntia quos ait loquella; Paul. Petric. Mart. 
1,351 laudes lingua sonat gratantis nuntia mentis



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 149

V. 52 tunc maiora dehinc idem mandata minister 
~ Coripp. Ioh. 7,74 optima dicta tenens celeres mandata ministros
V. 57 ad quam tranquillum sermonem nuntius infit 
~ Cypr. Gall. num. 592 talia sed postquam dimissus nuntius infit
V. 68 uirtus celsa Dei circumuolitabit obumbrans 
~ Ven. Fort. carm. 2,3,1 uirtus celsa crucis totum recte occupat orbem
V. 89 inlustrare domum, quam mater numinis alti 
~ Ps.-Hil. euang. 2 hunc postquam uerbo conceptum numinis alti; 19 interea 
et sidus exortum numinis alti; Cypr. Gall. gen. 708 nuncupat Isacum, man-
data et numinis alti; 1086 uerba sibi uatemque fore se numinis alti; Cypr. 
Gall. deut. 31 uidistis, quae cura foret tum numinis alti
V. 128 errorem per te spernent mortisque tenebras 
~ Mar. Victor aleth. 2,440 eripere instanti exitio mortisque tenebris
V. 133 interea Mariae sponso miracula mentem 
~ Paul. Petric. Mart. 2,253 ne festinantes tanta ad miracula mentes; 3,297 
namque ut deceptas caperent miracula mentes; Alc. Avit. carm. 5,115 longi-
us ut duram uincant miracula mentem
V. 140 spiritus inpleuit sancto cui uiscera fetu 
~ Cypr. Gall. iud. 531 nec mora, promisso turgescunt uiscera fetu; Ven. Fort. 
carm. 8,3,325 non premit incluso torpentia uiscera fetu
V. 163 talis et attonitis caelo uox missa cucurrit 
~ Ven. Fort. carm. 7,10,5 sic tuba praeconis Sigimundi missa cucurrit
V. 166 nam genitus puer est Dauidis origine clara 
~ Prosp. epigr. 66,9 quis genitus puer est intactae uirginis aluo?
V. 170 talia dicenti iunguntur milia plebis 
~ Cypr. Gall. iud. 308 additur his aliud, bis dena ut milia plebis; Ps.-Prosp. 
carm. de prov. 403 quaque gradum illaesa tulerant tot milia plebis
V. 206 quam cunctis hominum lustrates gentibus addit 
~ Ennod. carm. 2,69,3 tu, quem lustratis transmisit gentibus error
V. 213 quo pateant tecti tenebrosa uolumina cordis3 
~ Ps.-Prosp. carm. de prov. 420 incisos apices, ac scripta uolumina cordis; 
Arator act. 1,519 angelus adueniens tenebrosa uolumina noctis
V. 220 cognouit Christum et simili sermone locuta est (siehe auch Iuvenc. 
2,99 inde iter ingrediens simili sermone Philippum) 

3	 Vgl. Stat. Theb. 1,351 inglomerat noctem, tenebrosa uolumina torquens.



Luciana Furbetta150

~ Cypr. Gall. iud. 236 tum psallunt proceres simili sermone tonanti
V. 233 territus Herodes Solymorum culmina uatum 
~ Ven. Fort. Mart. 1,36 scilicet inter tot sanctorum culmina uatum
V. 239 progigni maneat, cui sacram ducere plebem 
~ Cypr. Gall. num. 510 nil non posse deum: id propter ducere plebem
V. 335 cunctorum ante oculos acies leuata securis 
~ Alc. Avit. carm. 5,417 cunctorum ante oculos per caelum uisa moueri
V. 418 exoritur fidei resplendens luce uoluntas 
~ Prosp. carm. de ingrat. 408 exoritur fidei, peccatum est, inque reatum
V. 439 mille sonans uerbis praesentia munera Christi (siehe auch Iuvenc. 
3,63f. et lance inferri praesentia munera poscens. / praesentum Herodes pro-
cerum sub pondere tristis) 
~ Paul. Petric. Mart. 1,150 respuit instantis praesentia munera regis; 5,134f. 
incunctante fide praesentia munera poscunt / praesentis domini, qui pro uir-
tute fauoris
V. 455 illos nam caeli regnum sublime receptat (siehe auch Iuvenc. 1,756 
progenitos caeli regnum sublime uocabit; Iuvenc. 2,795 agricolae simile est 
regnum sublime Tonantis) 
~ Cypr. Gall. exod. 1003 et regnum sublime dei, gens ardua semper
V. 505 et tua tunc tacitae mentis penetralia tanget 
~ Paul. Pell. euch. 20 ultro sed abrumpens tacitae penetralia mentis (siehe 
auch Iuvenc. 4,43 ad ius fraternum iustae penetralia mentis); Claud. rapt. 
Pros. 1,215 Iuppiter ac Veneri mentis penetralia nudat; Paul. Nol. carm. 6 
Hartel,237 inuenit haec inter sacrae ad penetralia mentis?; Ps.-Prosp. carm. 
de prov. 419 ite, ipsi in uestrae penetralia mentis, et intus
V. 549 laedentem semper similis uindicta sequatur 
~ Drac. Romul. 8,655 crimen adulterii talis uindicta sequatur
V. 579 occulti solus scrutator praemia cordis 
~ Paul. Petric. Mart. 4,595 attenti et semper diuina ad praemia cordis (sie-
he auch Paul. Petric. Mart. 5,848 praemia deuoti affectum testantia cordis; 
Alc. Avit. carm. 6,548 praemia seruati cordis sic percipit iste)
V. 686 planities suasit deformi lubrica lapsu 
~ Ps.-Prosp. carm. de prov. 125 quae uel pigra situ, uel prono lubrica lapsu
V. 719 torrentumque minas firmato robore uincet (siehe auch Iuvenc. 2,518 
debiliumque uigent firmato robore membra) 
~ Paul. Nol. carm. 6 Hartel,175 spero, erit ut possim firmato robore quon-
dam



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 151

V. 748 nunc uerbo satis est iubeas remeare salutem (siehe auch Iuvenc. 
2,343 limine de mortis subitam remeasse salutem) 
~ Paul. Petric. Mart. 2,634f. sensit in attactu diuini munera doni, / et remea-
re citam raptim per membra salutem; 5,611 attactu uestis celerem remeasse 
salutem

Unter den exklusiven Vorkommen lassen sich mit großer Sicher-
heit ad verbum-Übernahmen isolieren. Die Stichprobe zeigt zudem 
eine signifikante Anzahl übereinstimmender Klauseln, jedoch ohne 
jeglichen übereinstimmenden Kontext. Diese machen den Großteil 
der loci aus, die sich aus der Durchsicht des ersten Buches ergeben 
(V. 28; 140; 163; 170; 206; 220; 233; 239; 335; 418; 439; 505; 579; 686; 
719). Für diese scheinen wir eine intentionale Wiederverwendung 
ausschließen zu können, auch in Ermangelung expliziter Parallelen 
in der Prosa und aufgrund ihrer Allgemeinheit, also der geringen 
semantischen Prägnanz des Lemmas (so zum Beispiel V. 233; 239). 
Dennoch ist das Vorhandensein dieser exklusiven ad verbum-Über-
einstimmungen nicht unerheblich und stellt eine besondere Kennt-
nis der Euangeliorum libri bei einer entourage heraus, die geogra-
phisch, chronologisch sowie hinsichtlich literarischer Interessen 
und dichterischer Praxis deutlich abgegrenzt ist.

Es scheint in der Tat kein Zufall zu sein, dass eine beträchtli-
che Anzahl solcher loci im Werk des Heptateuchdichters in Passagen 
zu finden ist, in denen die ad verbum-Übernahme keine bewusste 
Anspielung auslöst, sondern sich höchstwahrscheinlich in eine Art 
„Hintergrund“ einfügt, den der anonyme Dichter aufgrund der 
übereinstimmenden Absichten (nämlich der Versifizierung der bi-
blischen materia) und des modus operandi übernommen hat. Denn in 
beiden Fällen handelt es sich um eine stark von epischen Elementen 
durchdrungene Paraphrase, die durch eine Vermischung und Über-
lagerung von Intertexten geprägt ist, verankert in einer tiefgreifen-
den Auseinandersetzung mit dem vergilischen Modell und theolo-
gischen wie lehrhaften Interessen.4 

4	 Wir werden uns nicht mit der Analyse der loci beim Heptateuchdichter be-
schäftigen. Für einen umfassenderen Überblick über die dort erkennbaren 
vestigia Iuvenci siehe den Beitrag von Michele Cutino in diesem Band.



Luciana Furbetta152

Neben dem Heptateuchos sind die Autoren, bei denen überwiegend 
ad verbum-Übernahmen des ersten Buches von Juvencus festgestellt 
worden sind, hauptsächlich Paulinus von Périgueux und Venantius 
Fortunatus, ergänzt durch einige Vorkommen in Texten von Pro-
sper von Aquitanien oder solchen, die ihm zugeschrieben werden 
(wie De prouidentia Dei). Bei dieser Art der Wiederverwendung gibt 
es jedoch einige Fälle, die die Bewertung komplexer machen; zum 
Beispiel scheint Iuvenc. 1,213 (quo pateant tecti tenebrosa uolumina 
cordis) das Ergebnis einer ausgeklügelten Vermischung von Echos 
aus Versen wie Stat. Theb. 1,351 zu sein, aus dem Juvencus vermut-
lich die Junktur tenebrosa uolumina nimmt (siehe Kievits 1940, 77), 
diese jedoch mit einer vollständigen Neufunktionalisierung auf die 
Ankündigung der Geburt Christi anwendet. Die Übernahme bei Ara-
tor, so kohärent sie auf den ersten Blick erscheinen mag, wirkt hin-
gegen unsicher: Arator bezieht sich mit hoher Wahrscheinlichkeit 
direkt auf Stat. Theb. 1,351, mit dem er zudem eine schwache bildli-
che Affinität teilt. Lediglich in V. 420 in De prouidentia Dei gibt es eine 
eindeutige Übernahme der Verbindung uolumina cordis, jedoch völ-
lig losgelöst vom Vers des Juvencus, sowohl hinsichtlich des Sinns 
der lexikalischen Kombination als auch des Kontextes. Die Überein-
stimmungen erweisen sich hier also als schwer klassifizierbar, doch 
die Existenz weiterer loci, in denen De prouidentia Dei lexikalisch mit 
dem ersten Buch des Juvencus übereinstimmt, veranlasst dazu, auch 
diesen locus in Betracht zu ziehen – wenn auch mit gewissen Zwei-
feln.5 Ähnlich verhält es sich mit V. 505, aus dem Paulinus von Pella 
in euch. 20 den Ausdruck tacitae mentis penetralia exakt übernimmt, 
eine ad verbum-Übernahme also, die – zumindest im Hinblick auf 
die Daten, die aus dieser Analyse des ersten Buches hervorgehen – 
isoliert und ohne explizite Anknüpfung an den ursprünglichen Kon-
text erscheint, jedoch auch als ein deutliches Zeichen der Referenz 

5	 Aus demselben Grund haben wir auch Iuvenc. 1,455 aufgelistet, wo die Wieder-
holung und die geringe Bedeutung von regn* sublim* Zweifel am Vorhanden-
sein eines vestigium des Verses von Juvencus in Cypr. Gall. exod. 1003 aufkom-
men lassen. Der locus kann jedoch nicht a priori verworfen werden, wenn man 
die Häufigkeit (selbst für dieses erste Buch allein) der Vorkommen im Gedicht 
des Heptateuchdichters betrachtet.



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 153

auf den entsprechenden Vers von Juvencus. Die Gegenprobe ist die 
Häufigkeit des Ausdrucks penetral* men* (auch in umgekehrter Rei-
henfolge), der in Iuvenc. 4,43 vorkommt, aber auch in Claud. rapt. 
Pros. 1,215 und in den von uns angeführten loci – auch in V. 419 von 
De prouidentia Dei (der vor dem gerade besprochenen Vers steht). 
Dieser Ausdruck kann also nur schwer auf eine explizite, gesicherte 
Bezugnahme auf Juvencus zurückgeführt werden.

Die metrisch identische Wiederverwendung des Teilverses prae-
mia cordis aus Iuvenc. 1,579 durch Paul. Petric. Mart. 4,595 ermög-
licht hingegen eine weitere Reflexion über mögliche Formen der 
rein lexikalischen (manchmal auch formalen und metrischen) Wie-
derverwendung. Denn bei Paulinus kommt der Ausdruck auch in 
Mart. 5,848 vor – wenn auch in anderer Versstellung, die auch in Alc. 
Avit. carm. 6,548 zu finden ist. Die Schwierigkeit, eine Priorisierung 
von Juvencus in den Versen von Avitus eindeutig zu erkennen (siehe 
passim), legt nahe, im Vers des Bischofs von Vienne eher einen Be-
zug zu der Passage von Paulinus zu sehen. Dieser Befund stimmt mit 
den Ergebnissen der Bewertung von Iuvenc. 1,133 überein, dessen 
Ausdruck miracula mentem in der Schlussklausel ausschließlich in 
Alc. Avit. carm. 5,115 nochmal vorkommt, jedoch in variierter Form 
auch in Paul. Petric. Mart. 2,253 und 3,297 gut belegt ist. Dieses Bei-
spiel gehört zu den Fällen (V. 52; 128), die wir als wahrscheinlich 
mnemotechnische Interferenzen einordnen. 

In Bezug auf die Vita Martini von Paulinus von Périgueux fällt 
unter die von uns als ad verbum klassifizierten loci auch Iuvenc. 
1,748 (nunc uerbo satis est iubeas remeare salutem), wo Juvencus den 
Ausdruck remeare salutem verwendet, den er auch in Iuvenc. 2,343 
nutzt, jedoch mit einer anderen syntaktischen Funktion (limine de 
mortis subitam remeasse salutem). Iuvenc. 1,748 und 2,343 scheinen 
die direkten Bezugspunkte für Paul. Petric. Mart. 2,634f. (sensit in 
attactu diuini munera doni, / et remeare citam raptim per membra salu-
tem) zu sein. Ähnlich ist Paul. Petric. Mart. 5,611 (attactu uestis cele-
rem remeasse salutem) zu sehen, wo nicht nur der Ausdruck remeare 
salutem wiederkehrt, sondern auch eine Variation der Verbindung 
subit* salut* aus Iuvenc. 2,343. Diese stammt aus dem Abschnitt des 
zweiten Buches, der von den Heilungen durch die Hand Jesu han-



Luciana Furbetta154

delt. Dieses Motiv bildet für die Hagiographie, insbesondere für das 
Lob der uirtus des heiligen Martin, den Hypotext und nicht nur auf 
der narrativen, sondern auch auf der semantischen Ebene den wich-
tigsten Bezugspunkt. Die Exklusivität dieser Wiederverwendung bei 
Paulinus von Périgueux ist damit kohärent; sie wird erweitert vom 
lexikalisch-formalen Bereich hin zu allusiven Bezügen (wenn nicht 
sogar zu einer eindeutigen Anspielung) auf den Text von Juvencus, 
insbesondere auf die Perikopen zu den Heilungswundern, die eben-
falls charakteristisch für die Vita Martini sind. Die vestigia Iuvenci 
bei Paulinus von Périgueux ergeben ein Bild, das (auch quantita-
tiv betrachtet) die Annahme eines Aufgriffs der Euangeliorum libri 
in seinen Gedichten nahelegt und dazu führt, der Verbreitung von 
Juvencus’ Werk im gallorömischen Umfeld des späten fünften Jahr-
hunderts ein weiteres Puzzlestück hinzuzufügen.

Dies wird auch durch die Verbindungen zwischen Texten wie 
denen von Paulinus und Avitus oder des Heptateuchdichters (sie-
he V. 40) sowie den Versen von Prosper von Aquitanien belegt, bei 
dem wir ebenfalls lexikalische Übernahmen mit kontextuellen Ähn-
lichkeiten festgestellt haben (siehe V. 166). Diese letzte Art der Wie-
derverwendung (siehe V. 57; 68) tritt seltener auf als die ad verbum-
Übernahme ohne kontextuelle Anknüpfung, ist jedoch auch bei 
Venantius Fortunatus nachweisbar (siehe V. 68). In diesem Zusam-
menhang bieten ein gutes Beispiel für mögliche Verbindungen der 
Kontexte die loci, die für Iuvenc. 1,89 identifiziert wurden. Die hier 
verwendete Klausel numinis alti, die sich auf Maria und die Geburt 
Christi bezieht, findet man in Ps.-Hil. euang. 2 in voller Kohärenz 
von Bild und Funktion. Ebenso ist sie in Ps.-Hil. euang. 19 und in 
den oben aufgeführten loci des Heptateuchdichters nachzuweisen, 
wo diese Verbindung (die auch nicht auf die Überlieferung prosai-
scher Texte zurückzuführen ist) mit exakt derselben semantischen 
Funktion wiederverwendet wird, jedoch ohne Bezug zum Kontext 
der Passage bei Juvencus. Das Beispiel zeigt, wie das poetische Ele-
ment von Juvencus als Muster verwendet wird, das jeweils an die 
Versifizierung von Schriftpassagen angepasst wird, die nicht unbe-
dingt mit der Struktur des Juvencus verwandt sind – ohne inten-
dierte umfassende Allusion. Dies geschieht in Texten, die in einer 



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 155

bestimmten Weise miteinander verbunden sind, zumindest hin-
sichtlich der Form und des literarischen Genres, wie das biblische 
Epos und hagiographische Paraphrasen in Versform. Eine stärkere 
Rezeption der Euangeliorum libri in Gallien und bei Autoren mit ähn-
licher literarischer Ausbildung und entsprechenden Interessen, die 
mehr oder weniger im distanzierten Dialog miteinander stehen, wie 
der anonyme Dichter des Heptateuchos und Paulinus von Périgueux 
(Modelle, an die beispielsweise in den carmina von Avitus erinnert 
werden kann), wird teilweise durch die geringe Anzahl von loci und 
Übereinstimmungen bei Autoren wie Coripp und Dracontius, die 
anderen Kontexten zuzuordnen sind, bestätigt.

Obwohl die von uns gesammelten und kurz vorgestellten Daten 
noch unvollständig sind und durch die Ergebnisse einer vollständi-
gen Durchsicht der Euangeliorum libri überprüft und bestätigt wer-
den müssen, erlauben sie uns, über das Ausmaß und den Grad der 
Konsistenz der hauptsächlich lexikalischen Spuren nachzudenken. 
Sie bieten zudem einen ersten Ansatz zur Systematisierung der 
erfassten Wiederverwendungsarten, um die Perikopen und narra-
tiven Rahmungen des Werks von Juvencus, die bei nachfolgenden 
Dichtern am häufigsten präsent sind, sowie die chronologischen 
Phasen der Rezeption unter Berücksichtigung spezifischer Kon-
texte zu isolieren. In Bezug darauf zeigt sich, abgesehen von der 
Analyse des ersten Buches, keine spezifische Aufmerksamkeit für 
bestimmte Passagen. Die Kenntnis des Werks des Juvencus scheint 
unterschwellig markiert und manifestiert sich isoliert nur in der 
Struktur der Verse sowie im oberflächlichen Zusammenspiel von 
Reminiszenzen, hauptsächlich als lexikalische Wiederverwendun-
gen, meist ohne allusive Implikationen.

3 Spuren der Euangeliorum libri in den carmina des 
Avitus von Vienne: Einige Überlegungen
Nach dieser ersten Betrachtung der Analyseergebnisse zum ersten 
Buch des Juvencus wenden wir uns der Untersuchung von vestigia 
und Formen der Wiederverwendung in den carmina des Avitus von 



Luciana Furbetta156

Vienne zu. Betrachtet man die fünf SHG-carmina, so ist der Einbe-
zug von alttestamentlichem und neutestamentlichem Material vor 
allem in carm. 3 (De sententia Dei) zu finden.6 Was die rein inhaltli-
chen Parallelen anbelangt, so sind die Episoden, die sich thematisch 
(und sei es nur hinsichtlich ihrer allgemeinen Affinität) direkt mit 
dem Werk des Juvencus vergleichen lassen, spärlich gesät. Die Spu-
ren von Erinnerungen und Wiederverwendungen sind vor allem auf 
der lexikalischen Ebene sowie in den Einschüben und Überschnei-
dungen von Intertexten zu suchen, die den raffinierten Stil des 
Avitus auszeichnen. Ausgehend von den fontes und loci similes der 
kritischen Ausgabe von Hecquet-Noti und den Daten, die sich aus 
unserem Screening ergeben haben, stellen wir im Folgenden einige 
Überlegungen zu den Spuren der Euangeliorum libri in den SHG an.

In De initio mundi (carm. 1) findet man in V. 11 eine erste Stelle, 
die auf Juvencus verweist: Hier erscheint die Klausel debita leti, eine 
Variation von Iuvenc. 1,211, dem einzigen poetischen Präzedenzfall 
für diese Nebeneinanderstellung:

Alc. Avit. carm. 1,1–13:
Quidquid agit uarios humana in gente labores,
unde breuem carpunt mortalia tempora uitam,
uel quod polluti uitiantur origine mores,
quos aliena premunt priscorum facta parentum,
– addatur quamquam nostra de parte reatus –, 	 5
quod tamen amisso dudum peccatur honore,

6	 Das erste carmen, De initio mundi, basiert auf Gen 1f., das zweite, De originali 
peccato, auf Gen 3,1–7 in Kombination mit dem exemplum von Lots Frau in V. 
326–407, d.h. dem Inhalt von Gen 18f., das ein Pendant zur Darstellung Evas ist 
(es handelt sich also um eine Kombination, die die Funktion der Reflexion über 
die Fähigkeit des freien Willens hat; eine Reflexion, die das gesamte zweite 
carmen von Avitus begründet). Die Gesamtstruktur des dritten carmen basiert 
stattdessen auf dem Inhalt von Gen 3,8–23, aber in V. 220–310, beginnend mit 
dem exemplum des reichen Mannes und des Lazarus, folgt die Schilderung dem 
Lukasevangelium (vgl. infra S. 176–179). Das vierte (De diluuio mundi) und fünf-
te (De transitu maris rubri) carmen bearbeiten jeweils ausgedehnte, aber zusam-
menhängende Abschnitte von Gen 6–9 und Ex 5–14. Für den Überblick über die 
poetische Umarbeitung des alttestamentlichen Stoffes in Avitus’ carmina im 
Vergleich zu den großen biblischen Gedichten und eine Einführung in das SHG 
siehe die Einführung bei Hecquet-Noti 1999.



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 157

adscribam tibi, prime pater, qui semine mortis
tollis succiduae uitalia germina proli.
Et licet hoc totum Christus persoluerit in se,
contraxit quantum percussa in stirpe propago: 	 10
attamen auctoris uitio, qui debita leti
instituit morbosque suis ac funera misit,
uiuit peccati moribunda in carne cicatrix.7

Iuvenc. 1,201–213:
accepit puerum laetusque haec dicta profatur:
„Nunc, nunc me famulum Dominus nunc liberat atris
corporis e uinclis finemque inponere uerbis
dignatur cum pace suis. En splendida nostros
lux oculos tua circumstat radiisque renidet, 	 205
quam cunctis hominum lustratis gentibus addit
Istrahelitarum cumulatae gloria plebis.
Quid tantum Mariae stupuerunt pectora matris?
Hic puer ad casum populi datur, iste renasci
concedet populos; dictum in contraria signum 	 210 
istius adueniet, percurrens debita leto
atque animam matris ferro fulgente machaera,
quo pateant tecti tenebrosa uolumina cordis.“8

7	 „Tout ce qui, dans le genre humain, engendre des tribulations variées, d’où 
l’existence des mortels tire la brièveté de sa vie, ou encore la souillure origi-
nelle de nos moeurs premiers corrumpues qu’accablent les méfaits aliénants 
de nos premiers parents -il est vrai que notre propre culpabilité s’y ajoute-, no-
tre inclination à pécher du fait de la perte déjà ancienne de nos prérogatives, 
tout cela, c’est à toi que je l’imputerai, premier père, toi qui, par la semence 
de la mort, enlèves à ta postérité déchue les germes de la vie. Et, sans doute, 
le Christ, dans sa personne, s’est acquitté de l’intégralité de la dette qu’a con-
tractée la race humaine, frappée à sa souche : pourtant, par la faute de notre 
ancêtre, qui est responsable du tribut du trépas et qui a transmis les maladies 
et les funérailles à sa descendence, la marque du péché reste vive dans notre 
chair vouée à la mort“ (Übersetzung: Hecquet-Noti 1999, 127).

8	 „Fra le braccia tremanti lo prese e pieno di gioia annunciò queste parole: ‘Ora, 
ora, il Signore libera il suo servo dall’oscura prigione del corpo e si degna di 
portare a compimento le sue parole con la pace. Ecco, inonda i nostri occhi e 
rifulge di raggi scintillanti la tua luce splendente, che il popolo degli israeliti, 
ricolmato di gloria, diffonde tra tutte le genti umane, illuminandole. Perché 
l’animo della madre Maria si è così stupito? Questo bambino è venuto per la 
rovina del popolo suo, ma a molti permetterà di rinascere; verrà il suo segno 
per dividere in opposti pareri, una spada di ferro lucente trapasserà ciò che 



Luciana Furbetta158

Die Wiederverwendung beschränkt sich hier auf eine eindeutige 
metrisch-lexikalische Wiederholung, denn debit* let* kommt außer 
bei Avitus nirgends vor, und auch in der Prosa gibt es keine Entspre-
chungen. In Juvencus’ Versen ist debita leto das, was dem Untergang 
geweiht ist. Der Ausdruck wird in der Passage verwendet, die sich 
um die Offenbarung Simeons bei Maria dreht (V. 202–213), wo der 
Dichter Lk 2,25–35 umarbeitet. 

Im Gedicht von Avitus hingegen ist debita leti die Klausel eines 
Verses, der Teil des programmatischen Proömiums ist, in dem Avi-
tus nicht nur Anmerkungen zum Thema des Gedichts einfügt, son-
dern auch den Schlüssel zu dessen Interpretation bietet: die Schuld 
und die Erbsünde (cicatrix), die den Menschen prägen und die nur 
durch die heilende Handlung Christi fortgespült werden können. 
Dieses Konzept bildet den roten Faden, der den Inhalt der fünf car-
mina miteinander verbindet, und wird insbesondere in V. 9–13 he-
rausgestellt. In diesem Kontext bezeichnet debita leti die Erbsünde, 
die Adam auf sich geladen hat und die auf die gesamte Menschheit 
übergeht, die dadurch dem Untergang geweiht ist.

Betrachtet man die beiden Passagen, so scheint der wiederver-
wendete Ausdruck für sich genommen keine kontextspezifischen 
semantischen Verbindung zu markieren: In der Juvencus-Passage 
dreht sich die Rede Simeons um die Figur des puer, der die Wieder-
geburt ermöglicht, indem er den Tod besiegt. Das Bild des eisernen 
Schwertes, das die debita leto durchdringen wird, verweist auf bibli-
sche Passagen aus dem Alten Testament: Ez 14,17 (uel si gladium in-
duxero super terram illam et dixero gladio transi per terram et interfecero 
de ea hominem et iumentum) und Sach 12,10 (et effundam super domum 
Dauid et super habitatores Hierusalem spiritum gratiae et precum et aspi-
cient ad me quem confixerunt et plangent eum planctu quasi super unige-
nitum et dolebunt super eum ut doleri solet in morte primogeniti). Diese 
ergänzen bei Juvencus den Hypotext Lk 2,34 (et benedixit illos Symeon 
et dixit ad Mariam matrem eius ecce hic positus est in ruinam et resur-

è destinato a morte e il cuore della madre, affinché si svelino i rivolgimenti 
oscuri di pensieri nascosti’“ (Übersetzung: Galli 2012, 74).



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 159

rectionem multorum in Istrahel et in signum, quod contradicetur),9 der 
in den Euangeliorum libri für die Prophezeiung Simeons aufgegriffen 
wird. In dieser Passage spricht der Evangelist jedoch nicht von der 
Geburt, sondern von der Auferstehung mit einer Andeutung der 
Erlösung, auf die debita leto anspielt. Dieser Ausdruck verweist also 
symbolisch auf den Körper Christi, dessen irdisches Ende eine un-
erlässliche Voraussetzung für die Heilsgeschichte ist. Auch wenn 
Juvencus die eschatologische Ausrichtung des Modells abmildert, 
indem er von der Wiedergeburt spricht und damit Vorstellungen 
der Unsterblichkeit der Seele einbringt, die schon in der paganen 
Philosophie eine zentrale Rolle spielen, ist der Verweis auf die debita 
leto für die theologische Lesart der Geschichte und eine raffinierte 
Vorwegnahme der Erlösung der Menschheit, die erlöst werden 
wird, rein funktional.

Das Proömium von Avitus betont genau dieselben Aspekte, je-
doch mit dem Schwerpunkt auf der Sünde, die durch Adams Schuld 
entstanden ist, und mit einer vollständigen eschatologischen Pers-
pektive, die den gesamten Inhalt der Erzählung in eine theologische 
Dimension projiziert.10 Das Bild der bitteren Schuld, die – obwohl 
Christus alles Böse in sich selbst gesühnt hat – in der Wunde der 
Erbsünde verbleibt, ist daher hier am Beginn streng funktional für 
die Heilsverkündigung. Diese Ankündigung bleibt im SHG konse-
quent präsent und fungiert als einheitliches Element auf der Ebene 
der theologischen Lesart der poetischen Erzählung, das den Inhalt 
des Alten und Neuen Testaments miteinander verbindet.

Das Auftreten der Klausel schafft somit keine explizite und for-
male Nähe zwischen dem Vers von Juvencus und dem von Avitus, 
sondern impliziert vielmehr eine exegetische Entsprechung zwi-
schen den beiden Passagen, also eine Lesart, die in der eschatologi-
schen Perspektive verankert ist. Beide Dichter geben dieser Perspek-

9	 Der Text der vier Evangelien wird hier nach Jülicher 1938–1976 zitiert, für alle 
alttestamentlichen Passagen folge ich Weber/Gryson 52007. 

10	 Für eine Gesamtanalyse des Prologs und des Proömiums der SHG siehe Roberts 
1980; Morisi 1992.



Luciana Furbetta160

tive eine unterschiedliche Tiefe11 und greifen ein Motiv der Heiligen 
Schrift auf, das bei weiteren christlichen Autoren vorkommt und in 
Kol 2,14 zu finden ist, wobei sie es jedoch aus unterschiedlicher Per-
spektive deuten: einer göttlichen Perspektive bei Juvencus, gewis-
sermaßen christozentrisch, die an das Bild des Körpers Christi und 
seines Todes (der das wahre Leben schenken wird) gebunden ist, 
und einer anthropozentrischen Perspektive bei Avitus, die auf der 
Wunde der Erbsünde beharrt, welche die Menschheit mit dem Tod 
verbindet. Wenn diese Form der Verbindung zwischen den beiden 
Passagen als plausibel betrachtet werden kann, erscheint die Wahl 
der Klausel durch Avitus nicht ganz zufällig. Sie könnte möglicher-
weise nicht nur eine poetische Übersetzung der Reflexion der Sünde 
und deren Iteration bei den christlichen Autoren widerspiegeln,12 
sondern verrät auch die Referenz auf den Text von Juvencus, ohne 
jedoch spezifisch darauf anzuspielen. Ähnliches lässt sich im ein-
leitenden Abschnitt von De diluuio mundi erkennen (Alc. Avit. carm. 
4,1–10):

Infectum quondam uitiis concordibus orbem
legitimumque nefas laxata morte piatum
diluuio repetam: sed non quo fabula mendax
uicturos lapides mundum sparsisse per amplum
Deucaliona refert, durum genus unde resumpti	 5
descendant homines cunctisque laboribus apti
saxea per duram monstrent primordia mentem.
Sed ueri compos fluctus nunc prosequar illos,

11	 Zum Vorliegen einer didaktischen Sichtweise und Herangehensweise bei Ju-
vencus siehe Colombi 1997; 2011. Für einen Überblick über die Kombination 
von paraphrastischer Technik und hypothetischer Schriftexegese Donnini 
1972; Fontaine 1981, 67–80; Santorelli 2006; Green 2007. Für einen Vergleich 
der unterschiedlichen rhetorischen Strategien von Juvencus, Sedulius und 
Avitus Hecquet-Noti 2009. Eine vollständige Übersicht mit spezifischer Bezug-
nahme auf die praefatio und den Epilog der Euangeliorum libri findet sich bei 
Nazzaro 2012 (mit Bibliographie).

12	 Hierzu genügt der Hinweis von Hecquet-Noti 1999, 128 Anm. 3 auf Iuvenc. 
3,313 stipabunt, reddetque hominum sua debita uitae. Dieser scheint jedoch keine 
vestigia in den carmina des Avitus zu hinterlassen, die keine weiteren Vorkom-
men des Wortes debitum aufweisen.



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 161

per quos immissus rebus uix paene creatis
lactantem uelox praeuenit terminus orbem.13	 10

Avitus orientiert sich an der programmatischen Erklärung, die im 
ersten Teil der praefatio der Euangeliorum libri zu finden ist, wo der 
Gegensatz zwischen der Wahrheit, die der christliche Dichter in 
Versen ausdrücken möchte, und der Lüge der paganen Autoren zu 
einem christologischen Interpretationsschlüssel wird. Dieser er-
möglicht es, den Inhalt des gesamten Werks in eine eschatologische 
Dimension zu projizieren (Iuvenc. praef. 1–18):

Inmortale nihil mundi conpage tenetur,
non orbis, non regna hominum, non aurea Roma,
non mare, non tellus, non ignea sidera caeli.
Nam statuit genitor rerum inreuocabile tempus,
quo cunctum torrens rapiat flamma ultima mundum.	 5
Sed tamen innumeros homines sublimia facta
et uirtutis honos in tempora longa frequentant,
adcumulant quorum famam laudesque poetae.
Hos celsi cantus, Smyrnae de fonte fluentes,
illos Minciadae celebrat dulcedo Maronis.	 10
Nec minor ipsorum discurrit gloria uatum,
quae manet aeternae similis, dum saecla uolabunt
et uertigo poli terras atque aequora circum
aethera sidereum iusso moderamine uoluet.
Quod si tam longam meruerunt carmina famam,	 15
quae ueterum gestis hominum mendacia nectunt,

13	 „Je vais raconter l’historie du monde jadis souillé par les vices unis, et celle 
du crime devenu loi, expié par le déluge après que la mort se fut déchaînée ; 
mais non pas de ce déluge à la suite duquel la légende mensogère raconte que 
Deucalion a répandu par le vaste monde des pierres pour les faire vivre – race 
dure d’où sont issus de nouveaux hommes qui, aptes à supporter toutes les 
épreuves, montrent par la dureté de leur esprit leur origine rocheuse. Mais 
mois qui possède la verité, je vais maintenant m’attacher à décrire ces flots 
qui ont surpris, par la rapidité d’une fin envoyée aux êtres tout juste crées, le 
monde encore au berceau“ (Übersetzung: Hecquet-Noti 2005, 35).



Luciana Furbetta162

nobis certa fides aeternae in saecula laudis
inmortale decus tribuet meritumque rependet.14

Das Aufgreifen dieses Beispiels der praefatio des Juvencus durch die 
gesamte nachfolgende christliche Poesietradition15 ermöglicht es 
Avitus, mit den gemeinsamen weltlichen Intertexten, De rerum na-
tura des Lukrez in Kombination mit der ovidianischen Kosmogonie 
aus met. 1,16 zu spielen. Tatsächlich beginnt die praefatio (und da-
mit das gesamte Gedicht), so sehr die Aufmerksamkeit bei Juven-
cus auch auf die programmatische Antithese zwischen den gesta ho-
minum und den gesta uitalia Christi gerichtet ist, mit dem Nachweis 
der Sterblichkeit, der Vergänglichkeit der natürlichen Welt und der 
Dinge der Menschen. Die Darlegung mündet in V. 4f., wo die unwi-
derrufliche Dauer deutlich wird, die Gott als genitor rerum für die 
Welt als dem Weltgericht unterworfen festgesetzt hat.

Auch bei Avitus impliziert der Verweis auf die fabula mendax eine 
Polemik gegen die paganen kosmogonischen Theorien. Der Bischof 
entfaltet jedoch das Thema des Gerichts und der Strafe in Kontinui-
tät mit dem Proömium von carm. 1 (siehe supra) und betont somit 
die Wiedergeburt aus der Strafe der Sintflut – eine Vorwegnahme 

14	 „Niente di immortale è racchiuso nella struttura del cosmo, né il mondo o i 
regni degli uomini, o la splendente Roma, né il mare o la terra o gli astri in-
fuocati del cielo. Infatti, il Padre delle cose ha fissato un tempo ineluttabile, 
quando il fuoco ultimo travolga nell’impeto delle fiamme il mondo intero. Ma 
tuttavia le imprese illustri e l’onore del valore rendono celebri a lungo molti 
uomini, la cui rinomanza e gloria accrescono i poeti. Gli uni esalta il canto 
sublime che fluisce dalla fonte di Smirne, gli altri i soavi versi di Marone nato 
sul Mincio. Né minore corre la fama dei vati stessi, anzi permane come eterna, 
mentre le generazioni passeranno e il moto celeste attorno alle terre e alle 
distese marine farà ruotare l’etere stellato con direzione ordinata. Se poi fama 
così duratura meritarono canti che intrecciano menzogne alle gesta degli uo-
mini antichi, la certa veridicità della mia narrazione mi conferirà la gloria im-
mortale di una lode eterna nei tempi, ripagando il mio merito“ (Übersetzung: 
Galli 2012, 57f.).

15	 Vgl. Costanza 1988; Nazzaro 2012; allgemeiner über das Motiv der Antithese 
ficta/facta in der christlichen Poesie Deproost 2018.

16	 Für eine Analyse der Präsenz von Lukrez in Avitus’ carmina und der gleichzeiti-
gen Präsenz des ovidianischen Modells in Bezug auf das kosmogonische Motiv 
Furbetta 2019 (insbesondere 259–269 für eine Analyse der Wiederverwendung 
von De rerum natura im Proömium und in De diluuio mundi).



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 163

der Taufe und somit des Heils. An dieser Schnittstelle zwischen Al-
tem und Neuem Testament scheint auf einer exegetisch-dogmati-
schen Ebene hinter der Formulierung fabula mendax und den Versen 
von Avitus die eindeutige Referenz auf die praefatio von Juvencus 
mit ihrer dogmatischen Tiefe und der gleichen didaktischen Fär-
bung zu stehen, die aus einer geschickten Neubearbeitung der Mo-
tive der weltlichen Epik hervorgeht.17

Zurück zu carm. 1: Die Erinnerung an die Euangeliorum libri tritt (bei 
Anwendung der bereits für V. 11 verwendeten Methode) auch in V. 
189 hervor. Avitus scheint hier Iuvenc. 1,534 zu reflektieren:

Alc. Avit. carm. 1,188–192:
Taliter aeterno coniungens foedere uota,
festiuum dicebat hymen castoque pudori
concinit angelicum iuncto modulamine carmen. 	 190
Pro thalamo paradisus erat mundusque dabatur
in dotem et laetis gaudebant sidera flammis.18

Iuvenc. 1,531–537:
Praecipiunt ueteres, si quis conubia rumpit,
scribere discidium, iuris feralia uerba.
Sola uiri recte discedet adultera tectis,
ast aliae maneant, nam casti iura pudoris
auctore amittet mulier deserta marito.	 535
Antiquae leges prohibent periuria linguis,
sed nostris cedat iurandi audacia iussis.19

17	 Zu diesem Aspekt und zu einer Diskussion über das Vorliegen einer Intertext-
ualität zum Werk des Lukrez siehe Green 2004 (mit Bibliographie).

18	 „Ainsi, unissant leurs vœux d’un lien éternel, il chantait un hymne nuptial et, 
pour célébrer une pudique chasteté, le chœur des anges se joint à lui pas ses 
chants mélodieux. En guise de chambre nuptiale, il y avait le paradis ; le monde 
leur était donné en dot et les étoiles, de leurs flammes en liesse, sé réjouissai-
ent“ (Übersetzung: Hecquet-Noti 1999, 153; 155).

19	 „Gli antichi prescrivono, se qualcuno infrange le nozze, di scrivere la sepa-
razione, tristi parole della Legge. Solo l’adultera lascerà giustamente la casa 
del marito, ma le altre restino. Difatti la sposa ripudiata perderà facoltà di 
un’onorevole pudicizia ad opera del marito. Le antiche leggi vietano lo sper-
giuro, ma soccomba ai miei ordini la sfrontata abitudine di far giuramenti“ 
(Übersetzung: Galli 2012, 97).



Luciana Furbetta164

Der Vers ist in eine Perikope eingefügt, in der Juvencus den Inhalt 
von Mt 5 ab Vers 21, also den Abschnitt über das alte und das neue 
Gesetz, detailliert schildert. Juvencus erweitert ihn auf der Grund-
lage des Alten Testament hinsichtlich der Unauflöslichkeit der Ehe: 
Mt 5,31f., wo Dtn 18,7–18 und 24,1 aufgegriffen werden. All diese 
Hypotextstellen sind in der Paraphrase von Juvencus in V. 534f. kon-
zentriert zusammengefasst.20 Der Ausdruck castus pudor ist bei Au-
toren wie Ovid (siehe insbesondere ars 1,100) häufig vorhanden. Der 
Vers von Juvencus stellt jedoch das erste Beispiel für den Einbezug 
in einen Kontext dar, der übereinstimmend mit Inhalt und Konzept 
des biblischen Hypotextes ist. Nach Juvencus wird der Ausdruck cas-
tus pudor nur in V. 189 bei Avitus ausgewählt, um die Heiligkeit und 
Unantastbarkeit der Ehe zu verdeutlichen. Dabei handelt es sich um 
eine Erweiterung bei Avitus, der gesamte Abschnitt bezieht sich auf 
die von Gott im Paradies nach der Schaffung der Frau gegebenen 
Gesetze. 

Avitus verwendet die Formulierung castus pudor wahrschein-
lich in Anklang an die Stelle bei Juvencus, und kombiniert sie mit 
einer Bezugnahme auf Paul. Nol. carm. 25 Hartel (= carm. var. p. 
652 Dolveck),1 (concordes animae casto sociantur amore). Der Vers von 
Paulinus ist Teil eines Lobgesangs auf die Keuschheit und steht im 
Einklang mit dem Sinn und dem Gesamteindruck.21 In der Struktur 
des Abschnitts von Avitus beeinflusst jedoch die Erinnerung an den 
Text von Juvencus nicht so sehr die schwache Anknüpfung der syn-
taktischen Formulierung, in die der Ausdruck castus pudor eingefügt 
ist, sondern vielmehr die Kohärenz des Kontextes. Dies zeigt sich in 
der umfassenden Wiederaufnahme des Motivs der Unantastbarkeit 
der heiligen Ehe, mit ausdrücklichem Bezug auf die eheliche Treue 
und den Wert der Keuschheit.

Sicher und eindeutig ist hingegen die punktuelle Wiederver-
wendung der Klausel spiramina flatus aus Iuvenc. 4,797 durch Avitus 
in V. 105, eine bereits in der Textkritik hervorgehobene Wiederauf-

20	 Für die Kommentierung siehe Kievits 1940, 131; Canali/Santorelli 2011, 275f.
21	 Zur Wiederaufnahme von Paulinus’ Versen, den Einflüssen von dessen Passage 

in diesem Abschnitt und einer Analyse der von Avitus verfolgten epithalami-
schen Spuren siehe Furbetta 2020a, 334f.



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 165

nahme ad verbum, jedoch ohne Erklärungen zur möglichen Motiva-
tion der Wahl des Dichters.22 Durch das Zusammenspiel der beiden 
Texte lassen sich aber auch narrative Analogien feststellen:

Alc. Avit. carm. 1,99–107:
Spina rigens crebris inter commercia nodis
diffundit duplicem costarum ex ordine cratem. 	 100
Pars interna nouos uitae formatur ad usus:
naturale parant tegmen uitalia cordi
massaque congestis pendens absconditur extis.
Additur et tenui pascendus ab aere pulmo,
qui concepta trahens lenti spiramina flatus 	 105
accipiat, reddens reddat quas sumpserit auras,
inque uicem crebro pellatur anhelitus haustu.23

Iuvenc. 4,790–801:
Tunc sic discipulos clarus conpellat Iesus: 	 790
„In caelo et terris genitor mihi cuncta subegit,
me pater est uobis dignatus mittere lucem.
Gentibus haut aliter nunc uos ego mittere cunctis
institui, uestrum est cunctas mihi iungere gentes.
Pergite et ablutos homines purgantibus undis 	 795
nomine sub sancto patris natique lauate,
uiuifici pariter currant spiramina flatus.
Ablutisque dehinc nostra insinuate docentes
praecepta, ut uitam possint agitare perennem;	 800
nec uobis umquam nostri praesentia deerit, 
donec consumens dissoluat saecula finis.“24

22	 Vgl. Hecquet-Noti 1999, 143 Anm. 3; De Gianni 2020a, 369.
23	 „L’épine dorsale rigide, entre ses articulations aux nœuds serrés, déploie la 

double grille de l’alignement costal. La partie intérieure du corps est formée 
pour les nouveaux usages de la vie : les organes vitaux ménagent une protec-
tion naturelle au cœur dont la masse suspendue se cahe dans les entrailles ac-
cumulées. S’ajoute encore le poumon, destiné à se nourrir de l’air subtil et fait 
pour recevoir, en l’absorbant, le souffle d’une longue respiration; il ne reçoit 
que pour le restituer l’air qu’il a puisé, et alternativement, des inspirations 
répétées chassent les expirations“ (Übersetzung: Hecquet-Noti 1999, 141; 143).

24	 „Allora Gesù glorioso così incitò gli apostoli: ‘In cielo e in terra tutto mi sot-
tomise il Padre mio e il Genitore si degnò di inviarmi come vostra luce. Così 
adesso ho stabilito di inviare voi alle genti tutte: vostro compito è unire a me 



Luciana Furbetta166

In der Textpassage des Juvencus trägt die Wahl des Ausdrucks spi-
ramina flatus zur bildhaften Darstellung des lebendigen Hauchs des 
Heiligen Geistes bei: ein Bild, das innerhalb des Verses präsent ist, 
der seinerseits Teil der Rede ist, die der auferstandene Christus in 
Galiläa an die Apostel richtet, denen er die Mission anvertraut. Kon-
kret bezieht sich Juvencus auf die Taufe und insgesamt auf den In-
halt von Mt 28,16–20, der die Grundlage und Struktur des gesamten 
Passus bildet.

Bei Avitus hingegen ist der Vers in den langen Exkurs über die 
Schöpfung des Menschen (V. 73–127) eingefügt. Spiramina flatus be-
zieht sich auf dessen Atmungsmechanismus. Die Vorlage, der der 
Dichter auf der narrativen Ebene für die anatomische Beschreibung 
des menschlichen Körpers folgt, ist Laktanz’ De opificio Dei, während 
für den gesamten Abschnitt ein direkter Bezug mit exegetischer 
Lesart (die der Dichter im Gedicht subtil entwickelt) auf Augus-
tinus’ De Genesi ad litteram gegeben ist. Avitus greift insbesondere 
dessen siebtes Kapitel auf und kombiniert dies mit Reminiszenzen 
an Prudentius. Das Gesamtarrangement der Passage spiegelt also 
insbesondere ein tiefes Verständnis der Werke von Augustinus und 
Prudentius wider, die das wahre Referenzmaterial für den gesamten 
Exkurs und auch für die Formulierung und das Bild in V. 105 dar-
stellen, in dem sich Avitus auf Prud. apoth. 838 bezieht (spiramus 
quotiens animae sufflabilis auras).25 

Die Erinnerung an den Passus von Juvencus in dieser dichten 
intertextuellen Struktur ist hingegen minimal und konkretisiert 
sich in einer Interferenz, die durch die Notwendigkeit bedingt ist, 
den komplizierten Moment der Schöpfung des von Gott geformten 
und von seinem spiritus lebendig gemachten Menschen in Verse zu 

tutti quanti i popoli. Affrettatevi e gli uomini, astersi nelle onde purificanti, 
lavate nel nome santo del Padre e del Figlio e insieme l’afflato dello Spirito 
vivificatore soffi su di loro. Purificati poi, diffondete fra loro, ammaestrando-
li, i nostri insegnamenti, perché godano della vita eterna. La nostra presenza 
mai vi lascerà, fino a quando la fine dei tempi, non annienti, disgregandolo, il 
mondo’“ (Übersetzung: Galli 2012, 267). 

25	 Für eine ausführliche Analyse des Textes und eine Untersuchung der Intertexte 
mit Schwerpunkt auf der Wechselwirkung zwischen Poesie und Exegese siehe 
Furbetta 2023a.



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 167

fassen. Es handelt sich um eine Interferenz, die sich ergibt aus der 
Assoziation zwischen dem bildlichen Text von Juvencus, dem Hauch 
des Geistes bei der Mission, die den Aposteln anvertraut wird (und 
somit dem Bezug auf die Taufe), und dem (in Gen 2,7 vorhande-
nen) Bild von Gott, der im Akt der Schöpfung den Menschen seinen 
eigenen spiritus verleiht, dem wahren und einzigen lebendig ma-
chenden Element. Avitus betont letzteres in den V. 125–127 (lenem 
perpetuo flatum profundit ab ore / inspiratque homini quem protinus ille 
receptum / attrahit et crebri discit spiraminis auras), wo die Bedeutung 
der Genesispassage in der Beschreibung des leichten und langan-
haltenden Atems (V. 125) konzentriert aufgegriffen ist, den Gott aus 
seinem Mund ausströmen lässt und „infonde nell’uomo, che lo rice-
ve e subito lo inspira ed apprende il soffio del frequente respiro“26 
(V. 125–127). 
In V. 127 taucht das Wort spiramen wieder auf, allerdings mit ande-
rem lexikalischen Ansatz, und in V. 125 erinnert flatus an den Text 
der Vulgata, den Aug. civ. 13,24 kommentiert, wo er angibt, dass das 
Wort dem griechischen Begriff πνοὴ der Septuaginta entspricht. An 
derselben Stelle ist bei Juvencus die Formulierung currant spirami-
na flatus eine Umschreibung,27 die die Formulierung et spiritus sancti 
aus Mt 28,16–20 ersetzt. Betont werden der Atem und der Hauch; 
ein Bild, das wiederum allegorisch auf die Taufe verweist, den Kern 
der Mission, die den Aposteln anvertraut wurde. In Avitus’ V. 105 
deutet die Wiederverwendung der Klausel spiramina flatus also auf 
eine Art natürliche, spontane Intertextualität hin, die sich in Be-
zug auf den Text von Juvencus erkennen lässt. Diese konkretisiert 
sich in diesen SHG-Versen in Form einer Interferenz, die auf einer 
Analogie des narrativen Rahmens basiert, in dem die poetische 
Umschreibung dieselben Passagen des biblischen Hypotextes be-
trifft. Die Wortverbindung spiramina flatus ist – obwohl es sich um 
eine Junktur handelt, deren lexikalische Elemente mittlerweile Teil 
eines Vokabulars geworden sind, das bei den Avitus prägenden Vor-

26	 Übersetzung: Morisi 1996, 45.
27	 Vgl. De Gianni 2020a, 369. Für die Verwendung und Bedeutung von spiramen 

bei Juvencus siehe Simonetti Abbolito 1986.



Luciana Furbetta168

bildern (Augustinus und Prudentius)28 eine exegetisch gekennzeich-
nete semantische Spezifik für den Kommentar zur Genesisstelle und 
im Allgemeinen für die Darstellung der biblischen Stellen, in denen 
das Bild des spiritus und dessen Ausströmung vorkommt, hatte – ein 
vestigium des Verses von Juvencus; eine Erinnerung allerdings, die 
keine absolute Priorität hat und sich in Form der Wiederverwen-
dung in einer Schlussklausel mnemonisch in das dichte Geflecht 
von Intertexten einordnet, die von Avitus genutzt worden sind.

Mit diesem Beispiel lässt sich ein weiterer Abschnitt verglei-
chen, der zur Kategorie der nicht-exklusiven ad verbum-Überein-
stimmungen gehört. Es handelt sich um die V. 292–302 des carm. 2 
(De originali peccato), in denen Avitus die Verwandlung des Stabs von 
Mose in eine Schlange schildert, wie sie in Ex 7,10–12 beschrieben 
wird. Dieses Beispiel dient dazu, die Wahrhaftigkeit der Wunder zu 
demonstrieren, die im Kontrast zur Falschheit der Magie steht, wie 
sie von den Magiern ausgeübt wird, die versuchen, Mose zu über-
treffen. 

Die Episode ist eingebettet in einen langen Exkurs über Wahr-
sagekünste (V. 277–325), der in die Argumentation über die Aus-
wirkungen der Sünde als Folge des Ungehorsams von Adam und 
Eva eingefügt ist.29 Avitus verlässt vorübergehend Gen 3,6f. und 
geht zur Verurteilung der Astrologie (V. 277–291) und der Magie 
(V. 292–325) über, die direkte Ausdrucksformen der Erbsünde sind. 
In dem Abschnitt, in welchem die Magie (als eine geheime und ge-
fährliche Kunst, die den Menschen in die dunkelsten Winkel des 
Wissens führt und nach Macht strebt, die allein Gott zusteht) verur-
teilt wird, verdeutlicht der Dichter per exempla den grundlegenden 
Unterschied zwischen Magie und Wundern. Letztere sind – obwohl 
sie hinsichtlich der Einzigartigkeit dem Magischen nahekommen 
– keine Magie, sondern das Ergebnis der Allmacht Gottes, die sich 

28	 Zur Bedeutung des augustinischen Modells bei Avitus siehe Wood 2001; all-
gemein zur exegetischen Komponente siehe jetzt auch Hecquet-Noti 2022 (mit 
Bibliographie); für prägende SHG-Modelle bei paganen Autoren und Autoren 
wie Prudentius Arweiler 1999; Furbetta 2017.

29	 Für eine Studie über Exkurse und die von Avitus verwendeten Modelle siehe 
Furbetta 2018.



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 169

auch durch das Handeln seiner Auserwählten (wie Mose) auf viel-
fältige Weise ausdrückt. Es geht darum, die verdorbene Falschheit 
der Zaubersprüche, die vom Teufel kommen, also trügerisch und 
zerstörerisch sind, allein durch die von Gott verliehene Macht zu 
überwinden.

Dazu unterbricht der Dichter die Perikope und nimmt die aus-
führliche Umschreibung der biblischen Episode vorweg, die er spä-
ter in die narrative Abfolge in carm. 5 (De transitu maris rubri) in V. 
67–95 mit poetischer Erweiterung einordnet (Alc. Avit. carm. 2,292–
302):

Iam magicam digne ualeat quis dicere fraudem
occultas tacito temptantem pectore uires,
diuinis iungi uirtutibus et cupientem?
Legifer ut quondam uates sub rege superbo,	 295
dum noua monstraret iussi miracula signi,
commouit liuore magos ut talia temptent
accumulentque suas zelo feruente ruinas:
illis suppeteret recta si sorte potestas,
demere, non etiam festinent addere monstra;	 300
aemula sed signis tantum, non uiribus aequa,
quod remouere nequit, duplicauit iustius ira.30

In V. 296 sind in der Klausel miracula signi bildlich die beiden Schlüs-
selelemente der Bedeutung des exemplum zusammengezogen, die 
sich auf das wunderbare und unsichtbare Eingreifen (noua miracu-
la) und die Echtheit der Botschaft (ein iussum signum, das von Gott 

30	 „Qui serait capable, en outre, d’exprimer comme il convient la tromperie de 
la magie qui, dans le secret de l’âme, met à l’épreuve les forces occultes, dans 
le dèsir de se lier aux puissances divines ? Ainsi, jadis, le prophète législateur, 
sous le règne d’un roi orgueilleux, révélant les prodiges incroyables d’un mi-
racle commandé par Dieu, suscita chez les mages une jalousie telle qu’ils ten-
tent de réaliser de pareils phénomènes, et aggravent leur déchéance par leur 
envie brûlante : si un juste pouvoir leur était donné par le sort, ils se hâteraient 
de faire cesser ces prodiges, et non d’en ajouter encore ; mais leur colère, qui 
rivalisait avec lui par la seule apparence des signes sans l’égaler par la réalité 
du pouvoir, redoubla à juste raison ce qu’elle ne pouvait écarter“ (Überset-
zung: Hecquet-Noti 1999, 225; 227).



Luciana Furbetta170

kommt) beziehen. Die Klausel ist mit geringfügigen Abweichungen 
in Iuvenc. 2,182f.; 694 und in Paul. Nol. carm. 20 Hartel (= nat. 12 
Dolveck),21; 23 Hartel (= nat. 7 Dolveck),44 zu finden:

Iuvenc. 2,180–183:
„Haut dubium est, quod larga Dei te, Sancte, uoluntas	 180
humanis lucem concessit surgere rebus;
nec quisquam tantis tribuet miracula signis,
ni comitata Dei iubeat splendescere uirtus.“31

Iuvenc. 2,685–694:
Alternae in uobis captatur gloria famae, 	 685
unius et solam fugitis disquirere laudem.
Nec uos arguerim coram genitore, sed illic
accusator erit, quem spes modo uestra celebrat,
Moyses, quem fidei nullo seruastis honore.
Eius enim scriptis uester si crederet error, 	 690
crederet et nobis, Moysi quem scripta frequentant.
Talia tum contra scribarum uerba sequuntur:
„Vocibus indubitata fides comitabitur istis,
si uirtus certis firmet miracula signis.“32

Paul. Nol. carm. 20 Hartel (= nat. 12 Dolveck),11–28:
Haec mihi condicio est data sub Felice patrono;
nulla mihi ex me sint, ut sint mihi cuncta per illum;
namque ad natalem nunc ipsius, ut quidem et ante
praeteritis quibus ista dies mihi floruit annis,
non erat unde epulum uotis sollemne pararem,	 15
instabatque dies, nec adhuc mihi prompta facultas

31	 „Non c’è dubbio, o Santo, che la generosa volontà divina ti ha concesso di sor-
gere come luce sulle vite umane. Nessuno compirà prodigi con sì grandi segni, 
a meno che la potenza di Dio, che lo accompagna, ordini di splendere“ (Über-
setzung: Galli 2012, 123).

32	 „Presso di voi si ricerca il lustro di una fama vicendevole e rifuggite dal cercare 
l’unica gloria di Uno solo. Non io vi incolperò di fronte al Padre, ma vi accuserà 
Mosé, che la vostra speranza soltanto celebra, ma che non avete onorato con 
alcun tributo di fede. Se il vostro errore credesse a ciò che egli ha scritto, cre-
derebbe anche a me, che gli scritti di Mosé esaltano. A ciò fanno seguito, allora, 
tali parole degli scribi: ‘una fede indiscussa accompagnerà queste parole, se la 
tua potenza opererà prodigi con segni certi’“ (Übersetzung: Galli 2012, 156f.).



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 171

ex aliquo suberat; subito ecce patronus abundans
unde dapem largam struerem geminos dedit una
cum iunice sues, quorum de carne cibatis
pauperibus nos materiam ex animalibus isdem	 20
sumpsimus, egregiis quoniam miracula signis
per pecudes ipsas nuper deus edidit, alta
destimulans ratione homines attendere Christo
nec desiderium carnis praeferre fidei; 
namque ad auaritiae nostrae lacrimabile probrum	 25
per pecora humanae rationis egentia summum
signa dedisse deum, series recitanda docebit.33

Paul. Nol. carm. 23 Hartel (= nat. 7 Dolveck),37–44:
Sed mihi iuge fluat de te tua gratia, Christe.
Et tamen illius mihi deprecor alitis instar
donetur uariare modis et pacta quotannis
carmina mutatis uno licet ore loquellis 	 40
promere, diuersas quia semper gratia diues
materias miris domini uirtutibus addit,
quas deus in caro Christus Felice frequentat,
clara salutiferis edens miracula signis.34

33	 „Questa situazione a me è stata concessa sotto il patrocinio di Felice; niente io 
abbia da me stesso in modo che tutto mi venga per mezzo di lui; infatti ora per 
la sua festa natalizia, come in verità negli anni precedenti in cui questo giorno 
risplendette per me, non avevo i mezzi per preparare una mensa abbondante. 
Dopo aver sfamato i poveri con le carni di questi, abbiamo attinto dagli stessi 
animali l’argomento del canto, poiché con segni straordinari di recente Dio 
ha compiuto cose mirabili attraverso queste bestie stimolando con profondo 
disegno gli uomini a volgere l’attenzione a Cristo e non preferire alla fede il 
desiderio della carne. La serie di avvenimenti che intendo raccontare, infat-
ti, mostrerà che il sommo Dio mediante gli animali privi di umana ragione 
ha dato dei segni per un rimprovero degno di lacrime della nostra avarizia“ 
(Übersetzung: Ruggiero 1990, 254).

34	 „In me, o Cristo, da te scorra, invece, continuamente la tua grazia; ti prego, 
però, che mi sia concesso di variare i miei ritmi ad imitazione di quell’uccello 
e dare alla luce i carmi promessi in voto per i singoli anni con accenti nuovi 
anche se con lo stesso labbro. Sempre, infatti, la grazia abbondante aggiunge 
nuovi argomenti con la mirabile potenza del Signore, che Cristo Dio moltiplica 
nel caro Felice, manifestando luminosi prodigi con i segni che portano salvez-
za“ (Übersetzung: Ruggiero 1990, 312).



Luciana Furbetta172

Versucht man, diese Passagen zu interpretieren und in Verbindung 
miteinander zu bringen, so scheint sich der Vers des Avitus nicht 
speziell auf die beiden Texte des Paulinus zu beziehen,35 während 
Juvencus ein möglicher Bezugspunkt sein kann. In der Tat wird in 
Iuvenc. 2,182 in der Rede an Nikodemus und im Kontext des Dialogs 
mit Christus eine Erklärung eingefügt, in der miracula und signa als 
Fähigkeiten definiert werden, die direkt mit dem Willen und der 
Macht Gottes verbunden sind und durch die sie verwirklicht wer-
den können (Iuvenc. 2,180–183). Das bei Juvencus zugrundeliegende 
Konzept ist dasselbe, das Avitus als Unterscheidungsmerkmal ein-
führt, um zu erklären, warum die miracula keine Magie sind, son-
dern das iussum signum Dei. 

Darüber hinaus verwendet Juvencus in V. 694 desselben Buchs 
wiederum diese Klausel in der Antwort der Schriftgelehrten, die 
Jesus nach einem Beweis für die Wahrhaftigkeit seiner Worte und 
Taten fragen. Der Satz folgt auf einen Verweis auf Mose und das 
Gesetz (V. 685–691), der dazu dient, in der Figur Christi (aus einer 
heilsgeschichtlichen Perspektive) das Alte und das Neue Testament 
zu verbinden. Innerhalb dieses Rahmens steht die Erhöhung der Be-
deutung von Mose in engem Zusammenhang mit der Vorwegnahme 
der miracula und signa, durch die Christus gemäß dem Willen des 
Vaters lehrt.36 Mit dieser Formulierung bekräftigt Juvencus also in 
der Antwort der Schriftgelehrten durch die Verwendung derselben 
Klausel das Konzept, das auch im Dialog mit Nikodemus zum Aus-
druck kommt, und schafft so eine Art „internes Pendant“ in den 
Euangeliorum libri. Auch für diesen locus scheint sich daher eine sub-
tile Verbindungslinie – zwischen dem Text von Avitus und dem von 

35	 Die punktuelle Wiederholung der Klausel in den beiden carmina des Paulinus 
wiederum scheint nicht Teil einer Nachahmung des Textes zu sein und er-
scheint frei von kontextuellem Bezug zu Juvencus’ Versen, deren Abhängigkeit 
als metrisch-lexikalische Wiederverwendung plausibel, aber nicht sicher ist.

36	 In derselben Perikope greift Christus in V. 692–712 auf das Wunder Jonas 
zurück, um den Schriftgelehrten und Pharisäern zu antworten, die einen si-
cheren Beweis für seine Sendung verlangen. Der Verweis auf Jona verstärkt 
im Text die Vorwegnahme von Tod und Auferstehung in einer fortlaufenden 
christologischen und eschatologischen Lesart zwischen dem Alten und dem 
Neuen Testament.



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 173

Juvencus – zu ergeben, vermutlich begünstigt durch die Präsenz 
der Figur des Mose. Es handelt sich um eine Verbindung, die bei 
den Versen von Paulinus völlig fehlt und es daher unwahrschein-
lich macht, dass dessen Werk eine Vermittlungsgröße der Klausel 
des Juvencus bei Avitus darstellt – eine Wiederverwendung, die auf 
technischer Ebene als eine ad verbum-Wiederaufnahme mit mini-
malen Variationen erfolgt. Bezüglich dieses letzten Punktes ermög-
licht das oben durchgeführte Screening die Erkenntnis, dass in den 
Gedichten von Avitus auch eine andere Art von Erinnerung an die 
Euangeliorum libri feststellbar ist. Es handelt sich um Fälle von Wie-
deraufnahmen von Bildern oder Motiven, die im Text von Juvencus 
vorhanden sind, deren Einfluss jedoch nicht auf der lexikalischen 
Ebene zur Geltung kommt.

So geschieht es in V. 128f. aus De initio mundi, für die Hecquet-
Noti Iuvenc. 2,792 (quae penetrant animum sensu tractante tenaci) zi-
tiert, wo es um die Gebote Gottes geht, die die Seele durchdringen: 
Das Bild ähnelt dem, das Avitus aufruft. V. 128f. (postquam nascentem 
sollers prudentia sensum / imbuit et puro rationis lumine fulsit) gehört 
zur Beschreibung der Schaffung des Menschen, in den der Hauch 
Gottes eindringt. Der Bezug auf den Menschen, der von der sollers 
prudentia durchdrungen und erfüllt wird, wodurch er empfindungs-
fähig wird und anfängt, rational an der ihn umgebenden Welt teil-
zuhaben, erinnert mutatis mutandis an das Konzept, das im Vers von 
Juvencus ausgedrückt wird, wo die Gebote und das Wort Gottes die 
Seele durchdringen und, einmal verstanden, Frucht tragen.37 Der 
Einbezug dieses Juvencusverses zeigt die Erinnerung des Avitus, 
die sich um Passagen früherer biblischer Gedichte dreht: Während 
seine bildhafte Darstellung Konzepte und Bedeutungen des Verses 
von Juvencus neu interpretiert, ist die poetische Übertragung von 
sollers prudentia allerdings eine eindeutige Wiederaufnahme von V. 
44 (Adamus, donata sibi prudentia sollers) aus Genesis des anonymen 
Heptateuchdichters – eine Wiederaufnahme, die zudem im narra-

37	 Für einen Kommentar zur gesamten Passage (V. 682–712) aus Iuvenc. 2 siehe 
Santorelli 2005, 251–260.



Luciana Furbetta174

tiven Kontext kohärent ist, da beide Dichter die Neugestaltung auf 
denselben biblischen Hypotext stützen.38 

Weitere Beispiele für diese Art des Echos finden sich in De diluuio 
mundi. Avitus schreibt die Episode der Verkündigung Gottes an Noah 
um und verändert dabei den Inhalt von Gen 6,13–21; im carmen ist es 
tatsächlich ein Engel und nicht Gott,39 der Noah anspricht, während 
dieser verzweifelt um Vergebung für die Sünden der Welt bittet, die 
nun dem Untergang entgegengeht (Alc. Avit. carm. 4,217–221):

et tum sorte gemens cunctorum crimina Noe
inflexis stratus genibus cum supplice planctu
mundanis ueniam mundo nolente petebat,
cum subito clausis foribus tunc aliger intrat	 220
conspicuus claro resplendens nuntius ore.40

Auf der Grundlage des Genesisabschnitts bettet der Dichter eine 
christologische Lesart ein, denn die Szene wird von einem Abschnitt 
eingeleitet, der zunächst an die Geburt Christi erinnert (V. 203–205, 
eine Umformulierung von Lk 1,26–35) und dann, den Inhalt von Lk 
1,5–25 neu interpretierend, die Ankündigung der zukünftigen Ge-
burt von Johannes dem Täufer (V. 207–212) beschreibt. Die Nähe 
dieser beiden neutestamentlichen Episoden zum Abschnitt aus Ge-
nesis, den Avitus in Form einer neuen Ankündigung gestaltet, führt 
zur Vorwegnahme des Heils und ermöglicht es dem Leser, das ge-
samte Material des Buches hineinzuprojizieren und die Schilderung 

38	 Für einen Kommentar zu Cypr. Gall. gen. 44 siehe Schmalzgruber 2017, 230f. Die 
Bezugnahme auf Cypr. Gall. gen. 44 ist bislang nicht hervorgehoben worden, 
scheint aber eine wichtige Spur der Präsenz des Gedichts in Avitus’ Versen zu 
sein. Es handelt sich um einen Anhaltspunkt, der – umso mehr in Kombination 
mit einem Echo des Juvencus – uns ermutigt, eine (bisher fehlende) spezifische 
Studie über die Präsenz dieses Gedichts im SHG durchzuführen.

39	 Hierzu und zum möglichen Einfluss des Buches Henoch siehe Hecquet-Noti 
2005, 24.

40	 „À ce moment-là, Noé se trouvait en train de gémir sur les crimes de tous : pro-
sterné sur ses genous fléchis, d’une plainte suppliante, il demandait, pour les 
créatures terrestres, un pardon que la terre ne voulait pas, lorsque, soudain, 
malgré les portes closes, entre pourtant le messager ailé, son visage irradiant 
un éclat éticelant“ (Übersetzung: Hecquet-Noti 2005, 61).



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 175

der Flut in einer eschatologischen Dimension zu lesen. Auf tech-
nischer Ebene kombiniert die Darstellung des Engels Gabriel eine 
Neuinterpretation des biblischen Hypotextes mit einer epischen 
Charakterisierung, die an die berühmte Szene bei Vergil erinnert, in 
der Merkur, der Bote des Jupiter, zu Aeneas geht, um ihm den Weg 
zur Rettung und zum Überleben zu weisen. Die Reaktion Noahs auf 
den Anblick des Boten wurde von der Kritik verglichen mit der von 
Aeneas in Verg. Aen. 4,279f. (at uero Aeneas aspectu obmutuit amens, 
/ arrectaeque horrore comae et uox faucibus haesit).41 Darüber hinaus 
scheint der gesamte Abschnitt Übereinstimmungen mit dem Text 
des Juvencus aufzuweisen (Iuvenc. 1,10–13):

Sed cum forte aditis arisque inferret odores	 10
Zacharias, uisus caelo discendere aperto
nuntius et soli iussas perferre loquellas
cetera nam foribus tunc plebs adstrata rogabat42

In diesen Versen beschreibt Juvencus, während er die Ankündigung 
an Zacharias schildert, das Erscheinen des Engels Gabriel in epi-
schen Begriffen, mit einer grundlegenden Überlagerung mit Verg. 
Aen. 4,259–278. Das ist der gleiche epische Hypotext, der auch bei 
Avitus verwendet wird und als poetische Vorlage, als kleinster ge-
meinsamer Nenner für die mise en verse des biblisches Motivs der An-
kündigung des Engels fungiert – unabhängig von dem spezifischen 
Ereignis.43 Die Darstellung dieses Abschnitts aus Iuvenc. 1 wird von 

41	 Vgl. Deproost 1991; Hecquet-Noti 2005, 60f.
42	 „Mentre Zaccaria per turno offriva profumi nei penetrali e sugli altari, gli ap-

parve scendere giù dal cielo aperto un angelo e a lui solo riferire il messaggio 
affidatogli (infatti il resto del popolo fuori pregava inginocchiato)“ (Überset-
zung: Galli 2012, 61f.).

43	 Die Bearbeitung des vergilischen Themas in dieser Passage gehört zum Typ der 
Nachahmung mehr oder weniger umfangreicher Passagen aus der Aeneis und 
den Texten Vergils, die Borrell 1991 zu den häufigsten in den Euangeliorum libri 
zählt, sowie zu den Fällen lexikalischer Wiederverwendung und thematischer 
Transposition. Für diese Verse hebt Borrell 1991, 67–72 insbesondere die 
Entsprechungen Jupiter : Gott; Merkur : Engel; Aeneas : Zacharias; Ascanius 
: Johannes der Täufer hervor; eine Gleichung, die durch die bildliche 
Übereinstimmung, seine Konstruktion und lexikalische Wiederverwendungen 



Luciana Furbetta176

Avitus aufgegriffen und mutatis mutandis auf die Szene des Erschei-
nens des Engels bei Noah bezogen. Auf der lexikalischen Ebene zeigt 
sich die Übereinstimmung in der gleichzeitigen Präsenz der Subs-
tantive nuntius (in beiden Passagen auf Gabriel bezogen), foribus (um 
die Geheimhaltung und Exklusivität der Ankündigung anzudeuten: 
bei Juvencus ist Zacharias vom Volk, das draußen im Tempel betet, 
entfernt, während der Engel bei Avitus trotz geschlossener Türen 
eintritt) sowie in den Partizipien stratus (bei Avitus auf Noah bezo-
gen, der sich niederwirft und Gott um Vergebung für die Übel der 
Welt anfleht) und adstrata (bei Juvencus verwendet, um die Haltung 
der plebs zu beschreiben, die entfernt von Zacharias betet). Im We-
sentlichen scheint hier der intertextuelle Bezug zu Juvencus durch 
die Übereinstimmung in der bildlichen Darstellung zu wirken. Die 
Basis dafür bildet die Erinnerung an die Verse aus Iuvenc. 1 in seiner 
Gesamtheit, die vermutlich auch in der gesamten Passage von Avi-
tus einschließlich der vorhergehenden V. 207–212 wirksam ist, die 
sich auf die Ankündigung der Geburt des Täufers bezieht. In diesem 
Zusammenhang kann, ohne tiefer in die Analyse einzutauchen, der 
Bezug auf die Substantive nuntius und loquellas erwähnt werden, um 
durch eine Formulierung das Erscheinen des Engels zu beschreiben 
(siehe V. 206 hic et Baptistae praecurrens nuntius ortum; V. 209 protenus 
ingrato restrinxit in ore loquellas), die insgesamt nicht weit entfernt ist 
von Iuvenc. 1,12 (nuntius et soli iussas perferre loquellas). 

Dieses Beispiel ermöglicht es uns, auch über die Kombination 
von Verweisen und mehr oder weniger umfangreiche Neuinterpre-
tationen neutestamentlicher Episoden auf der Basis des alttesta-
mentlichen Stoffs nachzudenken. Im SHG ist das Buch, das in dieser 
Hinsicht am stärksten geprägt ist – sowohl auf makrostruktureller 
als auch auf narrativer Ebene – De sententia Dei (carm. 3). Hier fügt 
Avitus in den V. 220–310 das Gleichnis vom reichen Mann und La-
zarus ein, das dem Abschnitt zu Adams und Evas Wehmut über das 
irdische Paradies folgt, die nun sterblich sind. Das Gleichnis stellt 
somit einen exegetischen Exkurs dar, in dem der Bischof durch das 

gewährleistet ist. Zur Präsenz des vergilischen Modells in Juvencus’ Werk 
siehe auch Roberts 2004.



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 177

neutestamentliche exemplum das Motiv des Schicksals der Seele 
nach dem Tod sowie die Beziehung zwischen Schuld und Strafe ein-
führt und somit in die Erzählung eine eschatologische Lesart pro-
jiziert, die den moralischen und spirituellen Gehalt des Abschnitts 
betont. Die poetische Überarbeitung des Gleichnisses – für das Avi-
tus seine Quelle zitiert (sanctus namque refert de quodam diuite Lucas) 
– weist keine Anklänge an die Euangeliorum libri auf,44 von denen De 
sententia Dei paradoxerweise vielleicht die geringsten vestigia im ge-
samten SHG enthält,45 und führt zu einer Reflexion über die Not-
wendigkeit der göttlichen Gnade, um Erlösung zu erlangen – eine 
Reflexion, die Avitus in der zweiten Hälfte des Gedichts weiterent-
wickelt, beginnend in V. 365 und mit fünf Beispielen, die ebenfalls 

44	 Avitus’ Passage zeigt vielmehr das geistige Vermächtnis von Ambr. Nab. und 
Paul. Nol. carm. 31 Hartel; für eine Analyse siehe Furbetta 2020b.

45	 Die Beobachtung basiert auf den Ergebnissen einer noch unvollständigen Un-
tersuchung, die es jedoch in diesem speziellen Fall ermöglicht, selbst die we-
nigen in der Ausgabe von Hecquet-Noti verzeichneten Vorkommen weiter zu 
reduzieren. Im dritten Buch beispielsweise ist neben der bereits besprochenen 
Stelle die einzige plausible Übernahme mit Variation in V. 81 zu finden (et quis, 
ait, subitum concussit corde pudorem), wo Avitus offenbar Iuvenc. 1,14 (quem tibi 
terribilis concussit corde pauorem) mit einer Variation übernimmt. Die lexika-
lische Übernahme ist nicht an Kontextähnlichkeiten gebunden, sondern hat 
eine gewissermaßen funktionale Verbindung, da sie in einer Apostrophe im 
Rahmen einer direkten Rede steht. Bei Juvencus handelt es sich um die Szene 
der Verkündigung an Zacharias über die zukünftige Geburt von Johannes (eine 
Passage, die, wie wir gesehen haben, der Dichter in einer bestimmten Weise 
im Kopf hat, vgl. supra S. 175–176), während es bei Avitus Adam ist, der sich an 
Gott wendet, um seine Schuld zu bekennen.

	 Eine weitere mögliche Übernahme (die im Apparat der Hecquet-Noti-Ausgabe 
vermerkt ist) findet sich in V. 20 bei der Präfiguration des Heils durch das Kom-
men und Sterben Christi: Vgl. V. 20f. et tamen adueniet tempus, cum crimina ligni 
/ per lignum sanet purgetque nouissimus Adam. Die Wendung adueniet tempus ist, 
obwohl sie in Prosa in zahlreichen Beispielen mit Variationen vorkommt, in 
der Dichtung vor Avitus nur bei Juvencus zu finden, und zwar in Iuvenc. 2,653; 
700. Insbesondere in V. 700 (adueniet tempus, cum surget reddita uitae) ist die Prä-
figuration und die semantische Bedeutung des Bildes dieselbe, und die Über-
nahme wäre aufgrund einer Kohärenz von Kontext und Funktion zu erklären. 
Die Spur ist hypothetisch und mit Vorsicht zu betrachten (zumindest unserer 
Meinung nach), da die Euangeliorum libri keinen Vorrang unter den Modellen 
des SHG haben und die Passage hauptsächlich auf einer Überarbeitung von 
Augustinus’ In Iohannis Euangelium tractatus 12,11 basiert (vgl. Furbetta 2023b, 
289–295).



Luciana Furbetta178

dem Evangelium nach Lukas entnommen sind: die Parabel von der 
verlorenen Drachme (V. 365f.; Lk 15,8–10), vom verlorenen Schaf (V. 
367–370; Lk 15,1–7), vom verlorenen Sohn (V. 370–383; Lk 15,11–32), 
vom barmherzigen Samariter (V. 393–406; Lk 10,25–37) und die Um-
kehr des guten Verbrechers am Kreuz (V. 409–419; Lk 23,39–43). Da-
durch nimmt der Bischof eine Position ein, die hinsichtlich der Not-
wendigkeit der Gnade und des Wertes der paenitentia in extremis im 
Einklang mit der Sichtweise des Augustinus steht.46 

Auch in diesem Gedichtabschnitt fehlt eine intendierte Anspie-
lung auf das Werk des Juvencus und es gibt nur wenige thematische 
Berührungspunkte.47 Zur Bestätigung sei die poetische Neufassung 
der Parabel vom verlorenen Schaf angeführt, bei der nicht nur der 
Ausgangspunkt unterschiedlich ist (der in Iuvenc. 3,410–418 ver-
folgte Hypotext ist Mt 18,12–14, nicht das Lukasevangelium wie bei 
Avitus), sondern auch die Form der Konsonanz und Affinität in der 
Anordnung. Hoffmann 2005, 263 spricht bei Avitus von „ein[em] 
klaren Gegensatz“ zu Iuvenc. 3,417f. (ex istis paruis genitor sic perdere 
quemquam / non patitur gaudetque suis increscere regnis); der Satz, der 
am Ende der Paraphrase der Parabel steht und dessen möglicher 
Aufgriff sich bei Avitus in V. 388f. (diuitiis poterit. Nescis decrescere, ne-
scis / augeri et pleno perstat tibi gloria regno) konkretisiert, bildet den 
Abschluss zum letzten Abschnitt mit einem Verweis auf das Leiden 
und die Kreuzigung Christi. In diesem Abschnitt zieht der Dichter 
die wesentlichen moralischen und spirituellen Lehren der aus dem 
Lukasevangelium entnommenen exempla zusammen. Die Anspie-
lung auf den Vers von Juvencus bestünde in einer Art Gegensatz 
zwischen den beiden Bildern und ihrer Bedeutung sowie in der Wie-
deraufnahme in Variation (decrescere […] regno) des Syntagmas suis 
increscere regnis. Wenn man jedoch bedenkt, dass Juvencus in Iuvenc. 
4,667f. und 685f. (basierend auf Mt 27,38–44) die Passion Christi pa-
raphrasiert und dieser Abschnitt – der inhaltlich vollkommen kohä-
rent ist – auf den Text von Avitus keinen Einfluss ausübt, erscheint 
es uns ausgeschlossen, dass der Bischof in V. 388f. möglicherweise 

46	 In diesem Zusammenhang ist zu verweisen auf Neri 2015.
47	 Für Kommentare zu diesem Abschnitt siehe Hoffmann 2005, 253–289.



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 179

Iuvenc. 3,417f. im Hinterkopf hat. Im Wesentlichen zeigen alle Ver-
weise auf die Parabeln und das neutestamentliche Material, das in 
die Überarbeitung von Gen 3,3–28 in De sententia Dei eingeflossen ist, 
keine strengen Übernahmen aus den Euangeliorum libri. 

Dies ist auch der Fall in De uirginitate (carm. 6), einem Gedicht, 
das Avitus unabhängig von den fünf carmina verfasst und seiner 
Schwester Fuscina als Geschenk gewidmet hat, um sie in ihrer Ent-
scheidung für das Nonnenleben zu bestärken. Zudem gilt es als 
Lob auf die Wahl und den Wert eines keuschen Lebenswandels.48 
Im zentralen paränetischen Teil nimmt die Komposition die Form 
einer „Galerie“ von weiblichen exempla aus der Heiligen Schrift an, 
die jedoch von Paraphrasen des Gleichnisses vom treuen Knecht 
(V. 336f.), der Talente (V. 291–337), des verdorrten Feigenbaums (V. 
417–439) und der zehn Jungfrauen (V. 495–502) unterbrochen sind. 
Anders als Juvencus, der im vierten Buch das Gleichnis vom treuen 
Knecht (V. 185–196), das Gleichnis von den zehn Jungfrauen (V. 
197–226) und das Gleichnis von den Talenten (V. 227–258) ebenfalls 
auf der Grundlage des Matthäusevangeliums paraphrasiert, arbei-
tet Avitus im Allgemeinen selbstständig, indem er die erzählerische 
Gliederung des Matthäusevangeliums mit exegetischen Elementen 
und Erkenntnissen aus der Erzählung des Evangelisten Lukas ver-
bindet. Die von Flury 1988 vorgeschlagene parallele strukturelle 
Analyse hat die Tendenz zur poetischen Amplifikation von Details 
aufgezeigt sowie die Freiheit des Bischofs in der Darstellung des Er-
zählten im Vergleich zu Juvencus, von dem er anscheinend nicht 
besonders beeinflusst ist.49 

Wir wollen hier nicht weiter auf das carm. 6 eingehen, das eine 
separate Studie und Analyse erfordert, aber durch die durchgeführ-
ten Untersuchungen der erwähnten Passagen können keine präzi-
sen Berührungspunkte zwischen den beiden Autoren festgestellt 
werden, weder hinsichtlich der Behandlung derselben Episoden 
noch spezifischer Übereinstimmungen auf lexikalischer Ebene, die 
auf eine Ableitung oder eine sichere Erinnerung an die Euangelio-

48	 Zum carmen siehe Roncoroni 1973; Hecquet-Noti 2010; Mondin 2017.
49	 Zu diesem Thema siehe neben Flury 1988 auch De Gianni 2020b.



Luciana Furbetta180

rum libri seitens Avitus hindeuten könnten. Im Großen und Ganzen 
schließt, abgesehen von den Passagen, auf die wir uns konzentriert 
haben, Hecquet-Notis Apparat der fontes und loci critici für das SHG 
Juvencus manchmal in umfangreiche Listen von auctores für Verse 
ein, in denen Avitus Topoi aufgreift, die sowohl bei Autoren und 
Exegeten wie Ambrosius und Augustinus, aber auch bei Dichtern 
wie Prudentius und Marius Victorius sowie bei heidnischen Autoren 
(vor allem Vergil) wiederkehren. In vielen dieser Fälle zeigt die 
lexikalische Analyse die Nichtberücksichtigung von Juvencus’ Text. 
Folglich führt die Gesamtrevision zu einer Ausdünnung der ohne-
hin schon spärlichen Zahl von vestigia der Euangeliorum libri. Dies 
ist der Fall in V. 14 (iam Pater omnipotens librantis pondere uerbi), der 
mit Iuvenc. 1,303 (nec genetrix tanti persensit pondera uerbi) und durch 
das pondus des Wortes Gottes mit Iuvenc. 3,368 (ante suos uultos. Tum 
uocis pondere multo) in Verbindung gebracht wird. Dieser bildhaf-
te Ausdruck ist jedoch oft wiederkehrend (Hecquet-Noti 1999, 129 
Anm. 5), die Formulierung pond* verb* kommt in der Dichtung be-
reits bei Ovid vor (so zum Beispiel am. 3,12,20) und ist auch in der 
Prosa häufig.50

Ähnlich verhält es sich in V. 57, der Teil einer Rede ist, die der 
Schöpfergott an sich selbst richtet und die der Entscheidung, den 
Menschen nach seinem Bild zu schaffen, vorausgeht (siehe V. 56–58: 
nunc homo formetur, summi quem tangat imago / numinis, et nostram 
celso donatus honore / induat interius formonsa in mente figuram). Hec-
quet-Noti 1999, 135 Anm. 5 ist der Meinung, dass celso [...] honore 
„est un groupe repris à Juvencus 2,177 et 3,541“, wenn wir aber den 
Zusammenhang betrachten, ist dieser allgemein und zeigt keine 
kontextuellen Verbindungen. In Iuvenc. 2,177f. (nocte sub obscura 
celso sublatus honore / primorum procerum Iudaei nominis unus) bezieht 
sich die Aussage auf Nikodemus, und diese Wahl zielt darauf ab, den 
Rang der Figur hervorzuheben, während die Wendung in Iuvenc. 
3,541 (progenies hominis, celso quem cinget honore) in der Darstellung 
von Christus, der im Himmel sitzt, wiederkehrt. Beide Passagen von 

50	 Für eine Auswahl von loci similes und einen Kommentar zu den Versen siehe 
Schippers 1945, 50 und vor allem Morisi 1996, 64f.



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 181

Juvencus scheinen nicht einmal auf der mnemonischen Ebene wirk-
sam gewesen zu sein; die Verwendung des Ausdrucks durch Avitus 
zeigt also keinen Einbezug von Juvencus’ Passage, und die Formulie-
rung celso [...] honore scheint ohne jegliche aemulative Absicht oder 
jegliches Echo gebraucht zu werden.

4 Einige abschließende Überlegungen
Auch wenn alle in diesem Beitrag vorgestellten und diskutierten 
Daten unvollständig und vorläufig sind, weil sie das Ergebnis sys-
tematischer Arbeiten über Iuvenc. 1 und Untersuchungen zu den 
Versen des Avitus darstellen und keine wirkliche Bewertung zulas-
sen, scheint es uns auf jeden Fall möglich, einige Überlegungen zur 
Rezeption des Werkes von Juvencus bei den Dichtern des fünften 
und sechsten Jahrhunderts anzustellen, zumindest im gallorömi-
schen Raum: Für das erste Buch scheinen der Abschnitt über die 
Heilsmission Christi und die Verkündigung an Maria sowie der auf 
Nikodemus konzentrierte Abschnitt die Passagen zu sein, auf die 
sich die späteren Autoren besonders konzentrieren. Was Avitus be-
trifft, so scheint das Werk des Juvencus bei der Abfassung seines 
Werks präsent zu sein, aber Juvencus ist weder in narrativer noch 
in rein funktionaler Hinsicht ein tragendes Vorbild oder ein stän-
diger Bezugspunkt, und vestigia der Wiederverwendung tauchen 
meist unterschwellig auf, ohne Priorität im Spiel der Intertexte und 
ohne anspielende nachahmende Absicht. Juvencus’ Werk ist wahr-
scheinlich Teil der „inneren Bibliothek“ des Avitus – wie auch der 
anderen Dichter des fünften und sechsten Jahrhunderts, wie das 
Screening der lexikalischen Vorkommen und Übereinstimmungen 
aufgedeckt hat – und taucht in Form von Mosaiksteinen auf, die die 
Kennzeichen von Erinnerungen darstellen, von denen vor allem die 
natürliche Intertextualität zeugt, die durch die Wiederverwendung 
von lexikalischen Mosaiksteinen aus den Euangeliorum libri (Junktu-
ren, Syntagmen und vor allem eindeutige Klauseln) zum Ausdruck 
kommt, ausgehend von einer Bezugnahme auf Bilder und Perikopen 
des Textes von Juvencus, in denen die thematischen Verbindungen, 



Luciana Furbetta182

die Lektüre und die Interpretation des biblischen Hypotextes stär-
ker ausgeprägt sind. In dieser Hinsicht zeigt die Reihe der bisher 
analysierten loci als vorherrschende Art und Weise des Einbezugs 
punktuelle Zitate (manchmal durch minimale Variation gekenn-
zeichnet), die aber im Wesentlichen auf lexikalische Wiederverwen-
dung beschränkt sind, ohne spezifische anspielende Implikationen 
und wahrscheinlich durch die Beispielhaftigkeit der Euangeliorum li-
bri für biblisch inspirierte christliche poetische Produktion evoziert.

Literaturverzeichnis
Arweiler, Alexander, Die Imitation antiker und spätantiker Literatur 

in der Dichtung ‘De spiritalis historiae gestis’ des Alcimus Avi-
tus. Mit einem Kommentar zu Avit. Carm. 4,429–540 und 5,526–
703, Berlin 1999.

Borrell Vidal, Esperanza, Las palabras de Virgilio en Juvenco, Bar-
celona 1991.

Canali, Luca/Santorelli, Paola, Aquilino Giovenco. Il poema dei Van-
geli, a cura di Luca Canali, introduzione, commento e apparati di 
Paola Santorelli, postfazione di Elena Malaspina, collaborazione 
di Giulia Canali e di Maria Pellegrini, Milano 2011.

Colombi, Emanuela, L’allusione e la variante: Giovenco e Silio Itali-
co, in: Paolo Mastandrea/Linda Spinazzé (Hrsg.), Nuovi archivi e 
mezzi d’analisi per i testi poetici. I lavori del progetto Musisque 
Deoque (Venezia, 21–23 giugno 2010), Amsterdam 2011, 157–185.

Colombi, Emanuela, Paene ad verbum. Gli Evangeliorum libri di Gioven-
co tra parafrasi e commento, Cassiodorus 3 (1997) 9–36.

Costanza, Salvatore, Antitesi tra poesia mitologica e filosofica e poe-
sia teologica della verità nei poeti cristiani, in: Salvatore Cos-
tanza (Hrsg.), Poesia epica greca e latina, Soveria Mannelli 1988, 
207–223.

De Gianni, Donato, Iuvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020a.



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 183

De Gianni, Donato, Four Variations on the Theme. “The Withered 
Fig Tree” (Mt 21.17–22; Mc 11.12–14.20–25) in Juvencus, Seduli-
us, Avitus of Vienne and Severus of Malaga (?), in: Michele Cut-
ino (Hrsg.), Poetry, Bible and Theology from Late Antiquity to 
the Middle Ages, Berlin 2020b, 127–150.

Deproost, Paul-Augustin, Ficta et facta. La condamnation du ‘men-
songe des poètes’ dans la poésie latine chrétienne, Revue d’Etu-
des Augustiniennes 44 (1998) 101–121.

Deproost, Paul-Augustin, La mise en oeuvre du merveilleux épique 
dans le poème De diluvio mundi d’Avit de Vienne, Jahrbuch für 
Antike und Christentum 34 (1991) 88–103.

Donnini, Mauro, Annotazioni sulla tecnica parafrastica negli Evan-
geliorum libri di Giovenco, Vichiana 1 (1972) 27–45.

Flury, Peter, Juvencus und Alcimus Avitus, Philologus 132 (1988) 
286–296.

Fontaine, Jacques, Naissance de la poésie dans l’Occident chrétien. 
Esquisse d’une histoire de la poésie latine chrétienne du III au VI 
siècle, Paris 1981.

Furbetta, Luciana, Da Lucrezio a Sidonio Apollinare. Esempi di in-
tertestualità nei versi di Avito di Vienne, in: Lucio Cristante/
Vanni Veronesi (Hrsg.), Il Calamo della memoria, Bd. 7, Trieste 
2017, 85–146.

Furbetta, Luciana, Ragionando sulla presenza dei ‘Classici’ nei versi 
di Avito di Vienne: appunti sui vv. 232–325 del De originali pecca-
to, Studia Oliveriana 4,4 (2018) 9–43.

Furbetta, Luciana, Lucrezio in Draconzio e nei carmina di Avito di 
Vienne, in: Vanni Veronesi (Hrsg.), Il Calamo della memoria, Bd. 
8, Trieste 2019, 215–283.

Furbetta, Luciana, Inter facundiae paternae delicias. Interferenze 
mnemoniche, testi e intertesti sidoniani nell’opera di Avito di 
Vienne: sulle orme del ‘modello’?, in: Anita Di Stefano/Marco 
Onorato (Hrsg.) Lo specchio del modello. Orizzonti intertestuali 
e Fortleben di Sidonio Apollinare, Messina 2020a, 311–360.

Furbetta, Luciana, Avit de Vienne et Dracontius en rapport : ‘chan-
ter’ et ‘expliquer’ la Bible entre formation scolaire et création 



Luciana Furbetta184

poétique, in: Michele Cutino (Hrsg.), Poetry, Bible and Theology 
from Late Antiquity to the Middle Ages, Berlin 2020b, 57–73.

Furbetta, Luciana, Esegesi e intertestualità: quale rapporto? Sondag-
gi su selezione, uso e funzione dell’intertesto nei versi di Claudio 
Mario Vittorio e Avito di Vienne (con cenni a Draconzio), in: Do-
nato De Gianni/Stefan Freund (Hrsg.), Das Alte Testament in der 
Dichtung der Antike. Paraphrase, Exegese, Intertextualität und 
Figurenzeichnung, Stuttgart 2023a, 169–188.

Furbetta, Luciana, La tradition johannique dans les Carmina d’Avit 
de Vienne, in: Michele Cutino (Hrsg.), The Johannine tradition 
in Late Antique and Medieval Poetry, Turnhout 2023b, 287–311.

Galli, Francesca, Giovenco. I libri dei Vangeli, Roma 2012.
Green, Roger P.H., Approaching Christian epic: The preface of Ju-

vencus, in: Monica Gale (Hrsg.), Latin epic and didactic poetry 
Genre, Tradition and Individuality, Swansea 2004, 203–222.

Green, Roger P.H., Birth and transfiguration: Some gospel episo-
des in Juvencus and Sedulius, in: John Howell David Scourfeld 
(Hrsg.), Texts and Culture in Late Antiquity: Inheritance, Autho-
rity and Change, Swansea 2007, 135–170.

Hecquet-Noti, Nicole, Avit de Vienne, Histoire spirituelle. Introduc-
tion, texte critique, traduction et notes, Bd. 1: Chants I–III, Paris 
1999.

Hecquet-Noti, Nicole, Avit de Vienne, Histoire spirituelle. Introduc-
tion, texte critique, traduction et notes, Bd. 2: Chants IV–V, Paris 
2005.

Hecquet-Noti, Nicole, Entre exégèse et épopée: Présence auctoria-
le dans Juvencus, Sédulius et Avit de Vienne, in: Henriette Ha-
rich-Schwarzbauer/Petra Schierl (Hrsg.), Lateinische Poesie der 
Spätantike, Basel 2009, 197–215.

Hecquet-Noti, Nicole, Avit de Vienne, Éloge consolatoire sur la chas-
teté (sur la virginité), introduction, texte critique, traduction et 
notes, Paris 2011.

Hecquet-Noti, Nicole, Épopée et prédication: La poétique d’Avit de 
Vienne dans le „De spiritalis historiae gestis“, Paris 2022.



Juvencus in der Dichtung des 5. und 6. Jahrhunderts 185

Hoffmann, Manfred, Alcimus Ecdicius Avitus. De spiritalis historiae 
gestis, Buch 3. Einleitung, Übersetzung, Kommentar, München 
2005.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 4: Johannes-Evangelium, Berlin 1963.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 2: Marcus-Evangelium, Berlin 21970.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 1: Matthäus-Evangelium, Berlin 21972.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 3: Lucas-Evangelium, Berlin 21976.

Kievits, Herman Hendrik, Ad Iuvenci Evangeliorum librum primum 
commentarius exegeticus, Groningen 1940.

Mondin, Luca, Quattro note al De virginitate di Avito di Vienne, Bol-
lettino di studi Latini 47 (2017) 675–695.

Morisi, Luca, Una rifessione di poeta cristiano: il primo prologo di 
Avito di Vienne, Orpheus 13 (1992) 93–109.

Morisi, Luca, Alcimi Aviti De mundi initio. Introduzione, testo, tradu-
zione e commento, Bologna 1996.

Nazzaro, Antonio V., Praefatio ed epilogus degli Evangeliorum Libri IV di 
Giovenco, in: Antonio V. Nazzaro/Rosario Scognamiglio (Hrsg.), 
Carminis incentor Christus. Atti del Seminario su ‘Poesia cristiana 
tra Oriente e Occidente’, Curtea de Argeş (Romania), 6–11 Aprile 
2010, Bari 2012, 11–35.

Neri, Marino, Alcimo Avito e l’episodio del buon ladrone (spir. 3, 
407–425): tra gratia Dei e paenitentia in extremis, in: Fabio Gas-
ti/Michele Cutino (Hrsg.), Poesia e teologia nella produzione la-
tina dei secoli IV–V, Pavia 2015, 133–148.

Roberts, Michael, The Prologue to Avitus, De spiritalis historiae gestis. 
Christian Poetry and poetic Licence, Traditio 36 (1980) 399–407.

Roberts, Michael, Virgil and the Gospels: The Evangeliorum libri IV of 
Juvencus, in: Roger Rees (Hrsg.), Romane memento. Vergil in the 
Fourth Century, Norfolk 2004, 47–61.

Roncoroni, Angelo, Note al De Virginitate di Avito di Vienne, Athena-
eum n.s. 51 (1973) 122–134.



Luciana Furbetta186

Santorelli, Paola, Giovenco. I libri dei Vangeli, Bd. 2: Introduzione e 
commento, Pisa 2005.

Santorelli, Paola, Il Vangelo secondo Giovenco, Auctores Nostri 4 
(2006) 479–499.

Schippers, Abraham, Avitus. De mundi initio, Amsterdam 1945.
Schmalzgruber, Hedwig, Studien zum Bibelepos des sogenannten 

Cyprianus Gallus. Mit einem Kommentar zu gen. 1–362, Stutt-
gart 2017.

Simonetti Abbolito, Giuseppina, I termini ʽtecniciʼ nella parafrasi di 
Giovenco, Orpheus 7 (1986) 53–84.

Weber, Robert/Gryson, Roger (Hrsg.), Biblia sacra iuxta Vulgatam, 
Stuttgart 52007 [Original: 1969].

Wood, Ian, Avitus of Vienne, the Augustinian Poet, in: Danuta Shan-
zer/Ralph Mathisen (Hrsg.), Culture and Society in Late Antique 
Gaul: Revisiting the Sources, Ashgate 2001, 262–27.



187

Vestigia Iuvenci bei Ennodius

Christoph Schubert

Abstract: Ennodius of Pavia never mentioned Juvencus by name 
in his extensive work. Beyond the use of epic language, in which 
numerous similes occur, only a few passages can be identified as 
clear references to the Euangeliorum libri. By means of selected 
examples, this article presents the gradual degrees of certainty 
with which an individual text reference can be made plausible. In 
particular, passages from Ennod. dict. 8 (= 69 V.), dict. 24 (= 208 V.), 
epist. 1,9 (= 13 V.), opusc. 5 (= 438 V.), opusc. 9 (= 14 V.), carm. 1,9 (= 
43 V.) and carm. 1,20 (= 351 V.) are discussed; the correspondences 
can be found, among others, in Iuvenc. 2,1–3; 2,488; 3,14–17 and 
4,692–696. A possible explanation for why Juvencus was not more 
widely quoted probably lies less in the literary profiles of Juvencus 
and Ennodius or in the historical circumstances, but in the status 
of biblical epics as a para-canonical genre.

Bevor anhand ausgewählter Beispiele die Spuren, die Juvencus’ 
Euangeliorum libri im Werk des Ennodius hinterlassen haben, ge-
lesen und gedeutet werden können, sind einige Vorbemerkungen 
nötig. Aus ihnen wird sich ergeben, warum es bereits a limine un-
wahrscheinlich beziehungsweise unmöglich ist, dass bestimmte 
Formen von Intertextualität vorkommen, und welche Aussagekraft 
die festzustellenden Reminiszenzen und Reprisen haben.

Beinahe das gesamte erhaltene Werk des Ennodius, das einen statt-
lichen MGH-Band füllt, fällt in den kurzen Zeitraum des ersten Jahr-
zehnts des 6. Jahrhunderts. Es ist ausgesprochen vielgestaltig: Prosa, 



Christoph Schubert188

Poesie und prosimetrische Texte sind ebenso wie unterschiedliche 
Gattungen (unter anderem Brief, Rede, Biographie, Epigramm, Fest-
gedicht, Reisegedicht, Epithalamium) enthalten.1 Allerdings ist 
Ennodius kein Bibeldichter und kein Bibelerklärer. Weder im en-
geren Sinne bibelepische Gedichte noch poetische oder prosaische 
Texte, in denen biblische Stoffe erzählend, auslegend oder meditie-
rend im Mittelpunkt stehen, finden sich, nimmt man einige wenige 
Hymnen aus, im erhaltenen Werk. Ob sich dies nach der Wahl zum 
Bischof mit den neuen Aufgaben insbesondere als Prediger änderte, 
muss unklar bleiben, da aus dieser Zeit keine Texte mehr erhalten 
sind. Damit steht er, soweit es für uns fassbar ist, außerhalb der von 
Juvencus begründeten Gattung und kann gewissermaßen als Test-
fall dafür dienen, wie viel aus der Bibelepik, einem gerne als Leit-
gattung christlicher Poesie in der Spätantike betrachteten Genre, 
in die allgemeine literarische Kultur der spätesten Antike überge-
gangen war, die Ennodius in doppelter Hinsicht zu repräsentieren 
vermag. Als hochgebildeter Autor, der, noch fest in der römischen 
Schultradition stehend, über eine breite Kenntnis sowohl paganer 
als auch christlicher Texte verfügt, bedient er sich einerseits die-
ser Tradition bei der Abfassung seiner eigenen Werke, andererseits 
spricht er auch immer wieder explizit und ausführlich über das 
Thema Bildung.2 Die in den vergangenen drei Jahrzehnten kräftig 
angewachsene einschlägige Forschung konnte daher die intensiven 
Aufnahmen paganer und christlicher Texte nicht übersehen, deren 
deutlichste schon Vogel (MGH) und von Hartel (CSEL) in ihren Werk-
ausgaben notierten.3 Selbstverständlich sind die Schulautoren 

1	 Zur Orientierung über Leben und Werk sei auf die Studien von Kennell 2000, 
Polara 2006, Schröder 2007 und Urlacher-Becht 2014, 9–26 sowie auf die Ein-
leitung bei Gioanni 2006a, VII–CXCVI verwiesen. Zur Werkchronologie Bartlett 
2003; Gioanni 2006b; Marconi 2013.

2	 Ein besonders markantes Beispiel ist die prosimetrische Paraenesis didascalica 
(Ennod. opusc. 6 = 452 V.), siehe dazu Rallo Freni 1970; Moretti 2001; Polara 
2011; Marconi 2012–2013; Zarini 2016b und Mondin 2017 mit dem Nachweis 
einer Fülle rezipierter Autoren.

3	 Hartel 1882, 612f.; Vogel 1885, 332f.; Ennodius wird im Folgenden, soweit nicht 
anders angegeben, nach Vogel 1885, Juvencus nach Huemer 1891 zitiert. Die 
beigegebenen Übersetzungen stammen vom Verfasser.



Vestigia Iuvenci bei Ennodius 189

vertreten, allen voran Vergil, aber auch Terenz, Cicero und Sallust; 
eine wichtigere Rolle spielen Lucan und Statius; gelesen hat Enno-
dius auch Horaz, Laberius, Ovid, Martial, Juvenal, Claudian und die 
pseudo-quintilianeischen Deklamationen, sich mit den Epistologra-
phen wie Symmachus intensiv auseinandergesetzt, von Ambrosius 
nicht nur die Hymnen, sondern auch Prosawerke studiert, daneben 
auch Augustin, ohne dessen Confessiones seine eigene Lebensbeichte 
nicht denkbar ist,4 unter den christlichen Dichtern Paulinus von 
Nola, Prudentius, Sedulius und besonders Sidonius Apollinaris er-
kennbar aufgegriffen.5

Auf den ersten Blick mag es daher verwundern, dass Juvencus 
nicht nur in den Similienapparaten der genannten Ausgaben nicht 
vorkommt, sondern auch im Kommentar von Stéphane Gioannis 
neuer Ausgabe der Briefe, soweit ich sehe, nicht erwähnt wird 
und in den gelehrten Sammelbänden der Giornate Ennodiane 
nur auf einzelnen Seiten und dies fast nur für typisch christliche 
Erscheinungen motivischer oder sprachlicher Art auftaucht, ja 
überhaupt in den Studien zu Ennodius keine irgendwie relevante 
Rolle spielt;6 umgekehrt kommt Ennodius in der Juvencus-
Forschung als Rezipient der Euangelia nicht eigentlich vor. Als 
Beispiele genannt seien der gediegene Juvencus-Kommentar 

4	 Courcelle 1958, 451–453.
5	 Aus der Fülle der Literatur sei hingewiesen auf Consolino 1999, 76–80 (Gesamt-

panorama), Di Rienzo 2003 (Bibel), Consolino 2006b (Bibel und Klassiker), Urla-
cher 2006 (Paulinus von Nola, mit Überblick zu den Dichterreminiszenzen ebd., 
189–191), Di Rienzo 2011 (Hymnen des Ambrosius), Condorelli 2011 (Sidonius), 
Furbetta 2013, 54–63 (Sidonius in den Episteln), Zarini 2016b (Prudentius), für 
die pagane Seite auf Pavlovskis 1965, 172f. (Statius in Ennod. carm. 1,4), Gasti 
2018 (Ovid), Adamik 2014 (Martial), Gasti 2008 (Claudian), Rohr 1995, 29 und 
218f. (Claudian im Panegyricus dictus Theoderico), Rota 2001 (Vergil und Lucan 
in eben diesem Werk mit Gesamtüberblick über die Dichterverwendung ebd., 
32–34) und vor allem Rota 2002, 117–132 (Quellen des Panegyricus). Eine umfas-
sende Studie zur imitatio auctorum des Ennodius fehlt, wie auch zur Rezeption 
des Ennodius in der Folgezeit. Ansätze dazu u.a. bei Navarra 1979. 

6	 Neben den vier Bänden der Giornate Ennodianae (Gasti 2001; D’Angelo 2003; 
Gasti 2006; Condorelli/Di Rienzo 2011) kann besonders auf die verschiedenen 
kommentierten Teilausgaben und die Sammelbände Bruzzone/Fo/Piacente 
2021 (Beiträge von Gasti und Giannotti), Gasti 2021, Gasti 2022 und Gasti 2023 
hingewiesen werden.



Christoph Schubert190

von Donato De Gianni, in dem der Mailänder Diakon nur für den 
spezifisch christlichen Wortgebrauch von gremium, tributum und 
uates und für die Formel in aula regni stets als einer von mehreren 
christlichen Autoren angeführt wird, und die neue Übersetzung 
der Dichtung des Ennodius von Mulligan, der im Kommentar an 
insgesamt sechs Stellen und dies teils nur vorsichtig das Vorbild 
des Juvencus vermutet.7 Dieses Bild, Juvencus habe für Ennodius 
eine allenfalls nebensächliche Bedeutung besessen, bestätigt 
sich derzeit in der Projektarbeit zu den christlichen Quellen des 
Ennodius, die von Martina Cofano durchgeführt wird.8 Auch 
wenn eine gewisse Nachlese zu halten ist und sich die spezifischen 
Berührungen zwischen beiden Autoren vermehren lassen, bleibt 
das Gesamtbild unverändert: Ennodius hat Juvencus – und diese 
Beobachtung lässt sich auf alle späteren Bibeldichter ausdehnen 
– im markanten Gegensatz zu paganen Dichtern wie Vergil, aber 
auch zu christlichen wie Paulinus von Nola und Sidonius kaum je 
deutlich rezipiert, obwohl ihm aufgrund seiner Belesenheit und 
seiner weitgespannten Kontakte der Text des Juvencus, wie die 
vorhandenen Spuren bestätigen, zweifellos bekannt war.

Die nächstliegende Erklärung für diesen zunächst vielleicht 
enttäuschenden Befund ist gewiss die nicht-biblische und nicht-
epische Ausrichtung von Ennodius’ Schriften, die eine großflächige 

7	 Siehe De Gianni 2020, 85f. zu Iuvenc. 4,5f. (und 3,395 die Junktur tributum dis-
soluere wie u.a. bei Ennod. epist. 1,6,5); 103 zu Iuvenc. 4,34 (Hinweis u.a. auf 
Ennod. carm. 2,13,7 für die christliche Verwendung von aula für Gottes Herr-
schaft und Sitz im Himmel); 264 zu Iuvenc. 4,404 (uates, anders als hier, auch 
für den Bischof u.a. bei Ennodius); 348 zu Iuvenc. 4,589 (Ennod. carm. 1,9,54 als 
ein Beleg unter mehreren für die kaiserzeitliche Bedeutungserweiterung von 
gremium). Mulligan 2022, 155 Anm. 35 (Ennod. carm. 1,9,32 (= 43 V.) ~ Iuvenc. 
1,169 gracili uoce); 158 Anm. 88 (Ennod. carm. 1,9,162 (= 43 V.) ~ Iuvenc. 3,15 lux 
aurea uitae); 202 Anm. 635 (Ennod. carm. 2,60,3 (= 183 V.) ~ Iuvenc. 3,225 astri-
fero Olympo); 206 Anm. 688 (Ennod. carm. 2,3,5 (= 70 V.) ~ Iuvenc. 3,45 mens recti 
nescia); 217 Anm. 834 (Ennod. carm. 2,23,2 (= 131 V.) ~ Iuvenc. 2,796 bona semi-
na); 230 Anm. 973 (Ennod. carm. 2,90,5 (= 208 V.) ~ Iuvenc. 2,353 pectora clausa). 
Vielleicht ist es kein Zufall, dass auch Ceccarelli 2006 in seiner Untersuchung 
zum Hexameter des Ennodius Juvencus nicht als Vergleichstext berücksichtigt 
hat, so dass die Frage eines möglichen Einflusses im Bereich der Metrik vor-
läufig offen bleiben muss.

8	 Ihr sei an dieser Stelle für wichtige Hinweise herzlich gedankt.



Vestigia Iuvenci bei Ennodius 191

Rezeption insbesondere struktureller Art von vornherein 
ausschließt. Dennoch hätten sich genügend Gelegenheiten geboten, 
auf Juvencus im Kleinen zu rekurrieren. Angesichts von Ennodius’ 
Hang, sein eigenes Bildungskonzept zu thematisieren, wäre eine 
intensivere Rezeption der praefatio des Juvencus zu erwarten.9 Auch 
die hagiographischen Texte hätten Raum dafür geboten, wenigstens 
in Vergleichen und Exkursen Anspielungen auf den Christus des 
Juvencus und einzelne biblische Perikopen unterzubringen. Selbst 
die Briefe und die Gelegenheitsdichtung hätten sich mit Juvencus-
Zitaten schmücken oder mit Wendungen aus den Euangelia 
anreichern lassen. Aber Ennodius zitiert Juvencus nie und greift ihn 
sprachlich nur vereinzelt auf.

Daher könnte man möglicherweise an eine ästhetische 
Inkompatibilität des Stils des Juvencus, der sich aufs Ganze gesehen 
doch durch – oft raffinierte – Schlichtheit auszeichnet, mit dem 
Stil des Ennodius denken, der als Erbe des Konzepts des jeweled 
style auf Überraschungseffekte und oft auf sprachlich-stilistische 
Komplexität setzt.10 Nicht umsonst meinte Arnulf von Lisieux, ihn 
als ‚Innodius‘ für die schwer verständliche Ausdrucksweise und die 
verschlungenen Sätze tadeln zu müssen. Doch hat dies Ennodius 
nicht daran gehindert, sich bei Cicero und Ambrosius zu bedienen 
und immer wieder Vergil anzuzitieren, die alle denkbar weit vom 
jeweled style entfernt sind.

Es bleibt die Erklärung, dass Juvencus und mit ihm zusammen die 
gesamte Bibeldichtung des 4. und 5. Jahrhunderts für Ennodius und 
sein Publikum, die gebildete Oberschicht im ostgotisch gewordenen 

9	 Es ist bezeichnend, dass Consolino 2006a, 107 und Rota 2008, 211; 213 und 214 
innerhalb des programmatisch besonders wichtigen carm. 1,9 nur wenige und 
ganz pauschale motivische Verbindungen zu Juvencus entdecken konnten, 
während Paulinus von Nola, Sidonius und Avitus deutlich aufgenommen wer-
den.

10	 Zum Konzept des jeweled style Roberts 1989 und mit Ergänzungen Hartman/
Kaufmann 2023, darin mit Beispielen aus carm. 1,9 (= 43 V.) Schubert 2023, 
134–137. Zum literarischen bzw. poetischen Programm des Ennodius vgl. u.a. 
Rallo Freni 1978; Polara 1993; Vandone 2001; Vandone 2004; Zarini 2016a; 
Mondin 2022. Nach wie vor hilfreich zu Sprache und Stil des Ennodius Dubois 
1903.



Christoph Schubert192

Norditalien des frühen 6. Jahrhunderts, nicht den Status besaß, 
der ihn als Referenzautor interessant gemacht hätte. Theologisch-
dogmatische Gründe fallen hierfür wohl aus. Denn auch wenn 
sich Christologie, Mariologie, Trinitätslehre und Ekklesiologie 
von Juvencus bis Ennodius erheblich weiterentwickelt hatten und 
unter Konstantin noch unanstößige Formulierungen inzwischen 
unter Häresieverdacht fallen konnten, bietet doch gerade Juvencus 
so wenig explizite Exegese und hält sich so unverfänglich an den 
biblischen Bericht, dass man sich dogmatische Vorbehalte, die im 
Übrigen auch das Mittelalter ihm gegenüber nicht entwickelt hat, 
schwer vorstellen kann. Auch dass die Gattung Bibeldichtung ihren 
Zenit überschritten hätte, unmodern geworden und deswegen kein 
Referenzpunkt mehr gewesen wäre, lässt sich nicht behaupten, 
wird sie doch von Arator, mit dem Ennodius sogar persönlich 
bekannt war, Jahrzehnte später noch fortgeführt. Selbst wenn man 
in Anschlag bringt, dass die Bibeldichtung den Sprung in den Kanon 
der Schulautoren noch nicht geschafft hatte, hätte dies für Ennodius 
und die Bildungselite, für die er schreibt, kein grundsätzliches 
Hindernis darstellen sollen, nicht auch weitere Texte zu bespielen, 
unter denen Juvencus’ Werk gerade angesichts des Renommees der 
Epik als Gattung einen prominenten Platz hätte einnehmen können.

Möglicherweise ist daher zu erwägen, dass die fehlende 
Strahlkraft der Bibeldichtung mit Juvencus an ihrer Spitze 
innere Gründe hat, die in der Gattung selbst liegen. Bibelepik ist 
bekanntlich in doppelter Weise heteronom, inhaltlich auf die Bibel 
als unveränderbaren kanonischen Text bezogen, formal seit und 
durch Juvencus an der klassischen paganen Epik ausgerichtet. Die 
Entwicklung der Gattung lässt sich als eine Kette von Versuchen 
lesen, diese doppelte Determination zu lockern und sich partiell 
von ihr zu befreien. Aber aus sich selbst heraus kann die Bibelepik 
an ihrer Determination nichts verändern, um den Kanon durch 
sich selbst zu erweitern oder die kanonische Stellung etwa der 
klassischen Epik zu übernehmen, weil sie sonst ihre raison d’être 
verlöre, die eben in der doppelten Bezogenheit auf kanonische 
Größen liegt. Ein Vordringen in den engeren Kanon scheint ihr also 
per se verwehrt: Unter den Bedingungen der Spätantike fehlt der 



Vestigia Iuvenci bei Ennodius 193

Bibelepik qua heteronomer Unselbständigkeit in gewisser Weise die 
Kanonfähigkeit, die sie erst nach dem endgültigen Zusammenbruch 
der antiken Kultur und ihrer Axiologien erhalten wird. Da als 
Referenztexte, mit denen ein antiker Autor arbeiten kann, aber 
stets in besonderer Weise die Texte des engeren Kanons fungieren, 
war es vielleicht unvermeidlich, dass Ennodius oft auf die Bibel und 
auf Vergil, aber nur selten auf Juvencus rekurrierte. Jedenfalls kann 
sein Beispiel davor warnen, die Reichweite der Bibelepiker und 
ihren Einfluss auf die spätantike Literatur zu überschätzen.

Innerhalb dieser Grenzen sind die folgenden Beobachtungen zu ei-
nigen Einzelstellen zu sehen, die exemplarisch typische Kategorien 
der Berührung zwischen Ennodius und Juvencus veranschaulichen 
sollen. Sie sind sowohl der Dichtung als auch der Prosa des Mailän-
der Diakons entnommen.

Im Mittelteil seiner achten dictio, der Praefatio dicta Lupicino quando 
in auditorio traditus est Deuterio u.s.,11 gibt Ennodius seinem Neffen, 
dem Studenten Lupicinus, anlässlich des Studienbeginns bei Deute-
rius aus dem Mund seiner Großväter in einer mahnenden Anspra-
che guten Rat mit auf den Weg (Ennod. dict. 8 (= 69 V.),6):

India multo sudore quo se iactat hebenum nutrit. Sabei uirga cespitis manu 
cessante non proficit. Industria fecit, quod Paestaneis rosas dumeta pepere-
runt; quas de spinis ceu terrae sidera labor exigit. Felix est operantis instantia, 
quotiens glebis uberibus manus adhibetur. Tunc fessa brachia suco effusae 
ualitudinis intumiscunt, quando integrum fenus ruricolis arua dissoluunt.

Indien nährt mit viel Schweiß den Ebenholzbaum, dessen es sich 
rühmt. Der Trieb aus dem sabäischen Ästegewirr entwickelt sich nicht 
schön, wenn die Hand erschlafft. Fleiß führte dazu, dass den Pästanern 
das Gestrüpp Rosen gebar, welche die Arbeit gleichsam wie Sterne der 
Erde aus den Dornen hervorzwang. Vom Glück gesegnet ist die Beharr-
lichkeit des Ackermanns, sooft Hand an fruchtbare Schollen gelegt 
wird. Dann schwellen die müden Arme vom Saft (zuvor) verausgabter 

11	 Zu dieser dictio und ihrem Adressaten siehe Kennell 2000, 52; 58; 137f. und Ur-
lacher-Becht 2014, 118f.



Christoph Schubert194

Tüchtigkeit, wenn die Felder den Landleuten den vollen Ertrag samt 
Zinsen erstatten.

Die hier gebotene Beispielkette berühmter Kulturpflanzen (indi-
sches Ebenholz, arabischer Weihrauch, Rosen von Pästum)12 ver-
anschaulicht, dass auch bei guten natürlichen Anlagen Fleiß und 
harte Arbeit nötig bleiben, um etwas Rechtes aus sich zu machen. In 
diesem Zusammenhang gebraucht Ennodius die poetische Junktur 
glebis uberibus, und nur um sie soll es gehen. Für den Ausdruck sind 
folgende Stellen zu vergleichen:

Verg. Aen. 1,531 (= 3,164) 	 terra antiqua, potens armis atque ubere glebae
Sen. Oed. 156 	 non rura uirent ubere glebae
Lucan. 3,68 	 ubere uix glaebae superat 
Opt. Porf. carm. 17,20 	 Aonii frutices pietas iuuat ubere gleba
Iuvenc. 2,751 	 uberibus uero dantur quae semina glebis
Cypr. Gall. gen. 143 	 nam prior uberibus fuerant quae prosata glebis
Cypr. Gall. exod. 967 	 uberibus glebis bis ternos cultor in annos
Prosp. ingrat. 475 	 ubere ceu gleba subsistat et arte colentis
Drac. laud. dei 3,312 	 si tellus fecunda foret nimis ubere glebae13

An der Serie der Parallelstellen ist leicht abzulesen, dass Vergil 
die Kombination von uber und gleba mit dem schönen Vers, der bei 
ihm das alte Italien beschreibt, in die Dichtung eingeführt hat. Bei 
Optatian ist sie erstmals in den doppelten Ablativ ubere gleba ver-
setzt, pluralisch wird sie erstmals von Juvencus und dann zweimal 

12	 Ennodius nimmt seine Beispiele aus der Dichtung. Ebenholz und Weihrauch 
kombiniert Verg. georg. 2,116f. sola India nigrum / fert hebenum, solis est turea 
uirga Sabaeis (es folgt ein Vergleich mit der Saturnia tellus Italien) und Verg. 
georg. 1,57 India mittit ebur, molles sua tura Sabaei (den berühmten Vers zitiert 
Sen. epist. 87,19, der daraus die weise Nötigung der Natur zum kommerziellen 
Austausch unter den Völkern ableitet); die zweimal im Jahr blühenden Rosen 
von Pästum sind ein fester poetischer Topos, vgl. nur Ov. Pont. 2,4,27–29 nec 
Babylon aestum nec frigora Pontus habebit, / calthaque Paestanas uincet odore rosas, 
/ quam tibi nostrarum ueniant obliuia rerum; Mart. 4,42,9f. frons breuis atque modus 
leuiter sit naribus uncis, / Paestanis rubeant aemula labra rosis.; AL 646 R De rosis na-
scentibus 10f. Vidi Paestano gaudere rosaria cultu / exoriente nouo roscida Lucifero.

13	 Neben den genannten Stellen kommt die Junktur in abgewandelter Form nur 
noch Avien. orb. terr. 1000f. und Rut. Nam. 1,352 vor.



Vestigia Iuvenci bei Ennodius 195

vom Heptateuchdichter verwendet. Juvencus gibt an der Stelle das 
Gleichnis vom Sämann (Mt 13,3–20) wieder und bezeichnet mit 
uberibus glebis das gute Land, auf dem der Weizen 100fach, 60fach 
und 30fach Frucht bringt. Der Heptateuchdichter verwendet den 
Ausdruck für das Land, von dem Kain die Erstlingsfrüchte für sein 
Opfer nimmt (Gen 4,3) beziehungsweise für die Vorschrift, dass das 
Land jedes siebte Jahr in den Genuss der Ackerbrache kommen soll 
(Ex 23,10f.). Inhaltlich steht das biblische Gleichnis bei Juvencus in 
einer gewissen Nähe zur Paränese des Ennodius, nicht die guten An-
lagen durch Faulheit zu verderben, sondern durch Fleiß zu kulti-
vieren, insofern in beiden Fällen positive und negative Alternativen 
gezeigt werden. Allerdings ist die Vorstellung nicht identisch. Wäh-
rend bei Ennodius aktive Arbeit verlangt wird, um die Kultivierung 
selbst durchzuführen, wird im Gleichnis die Tatsache veranschau-
licht, dass das Wort auch auf taube Ohren treffen kann, die es nicht 
annehmen und keine Frucht bringen. Angesichts der umgebenden 
Landwirtschaftssymbolik bei Ennodius wird man nur aus uberibus 
glebis keine intertextuelle Referenz auf Juvencus behaupten wollen, 
sondern eher vermuten, dass Ennodius eine epische Formel ohne 
konkreten Anspielungscharakter verwenden wollte beziehungswei-
se eher als von Juvencus von Vergil geleitet wurde, der den Acker-
bau auf der fruchtbaren Erde Italiens den natürlichen Segnungen 
anderer Weltregionen, darunter Indiens mit Ebenholz und Arabiens 
mit Weihrauch, gegenüberstellt. Fälle wie diese begegnen häufiger; 
sie rechtfertigen auch in ihrer Masse nicht die Annahme intensive-
rer Juvencus-Rezeption.14

14	 Zur Veranschaulichung liste ich einige Beispiele von Junkturen auf, auf die 
die Kookkurenzensuche mit der von der University at Buffalo erstellten On-
line-Datenbank „Tesserae“ führt: Ennod. epist. 1,5,2 obicibus claudenda pa-
tuissent (Iuvenc. 4,384 reuulsis obicibus patuit; 706 patuere repulsis obicibus); En-
nod. epist. 1,18,4 in ipso uitae limine, epist. 6,16 ab ipso uitae limine und epigr. 
1,5 limina uitae (Iuvenc. 4,27 sub limina uitae); Ennod. epist. 2,25,2 Christo prose-
quente (Iuvenc. 3,435 Christus prosequitur; 3,704 prosequitur Christus); Ennod. 
epist. 4,4,1 subolem dicimus (Iuvenc. 4,709 subolem dixere); Ennod. carm. 4,87 
spes unica (Iuvenc. 3,521; 535 spes unica); Ennod. carm. 9,90 limina lucis (Iuvenc. 
3,314 limine lucis); Ennod. carm. 19,14 iecit semen (Iuvenc. 1,634 iaciunt semina; 
2,795 iacit semina; auf die zweite Stelle weist auch Mulligan 2022, 217 Anm. 834 
hin); Ennod. carm. 9,107 tum fatur (Iuvenc. 2,413; 3,185; 187; 513; 4,330 tum 



Christoph Schubert196

Beim nächsten Beispiel handelt es sich um die Schlussverse von En-
nodius’ Hymnus auf den Heiligen Martin (Ennod. carm. 1,20 (= 351 
V.),30–32):

Conpulsus ad antistitem	 30
uotum repugnans induit,
quod sancta conpleuit fides.

Zum Bischofsamt gezwungen, legt
er ungern das Gelübde ab,
das heil’ger Glaube voll erfüllt.

Aus der Dichtung vor Ennodius sind hier zum letzten Vers folgende 
Stellen zu vergleichen:

Publil. V 9 	 ubicumque pudor est, semper ibi sancta est fides.
Verg. Aen. 7,365 	 quid tua sancta fides?
Sil. 13,749 	 o pietas, o sancta fides, o uera propago
Mart. 9,84,2 	 (cum tua) staret pro domino Caesare sancta fides
Mart. 10,44,8 	 ut potior uita sit tibi sancta fides
Iuvenc. 2,437f.	 ut uobis subigat uirtutes daemonis atri / sancta fides
Prud. c. Symm. 2,503 	 o pietas, o sancta fides
Paul. Nol. carm. 31,547 	 nam quem sancta fides et nescia criminis aetas
Prosp. ingrat. 48 	 sed sancta fides examine in illo / uicit
Alc. Avit. carm. 6,152 	 indicit sed sancta fides, ut […]

Ganz ans Ende des Hymnus hat Ennodius gewissermaßen emblema-
tisch die Junktur sancta fides gesetzt. Wir finden sie bei Vergil und 
Silius, bei Prudentius und Paulinus von Nola und auch bei Juvencus. 
Hier sendet Jesus seine Jünger aus zu predigen, zu heilen und Dämo-
nen auszutreiben (Mt 10,5–15). Dieser Kontext ist für eine Übertra-
gung auf Martin, der nach Sulpicius Severus ebenfalls immer wie-

fatur); Ennod. carm. 18,9 pauore cordis (Iuvenc. 1,14 corde pauorem, 3,104 und 
4,709 corda pauore); Ennod. epigr. 17,9 satiatus pectora (Iuvenc. 2,309 pectus sa-
tiabitur); epigr. 110,3 procul hinc Bellona recede (Iuvenc. 3,300 procul hinc inquit 
procul effuge daemon). Einige weitere epische Formeln, die Juvencus und Enno-
dius bieten, nennt Mulligan 2022, 176 Anm. 325 (gurgitis unda); 205 Anm. 675 
(indubitata fides); 208 Anm. 711 (submittunt colla). 



Vestigia Iuvenci bei Ennodius 197

der Dämonen überwand,15 hervorragend geeignet, zumal Ennodius 
selbst in der vorausgehenden Strophe auf Martins Sieg über böse 
Geister zu sprechen kommt (Ennod. carm. 1,20 (= 351 V.),25 de plebe 
lusit daemonum). Andererseits ist sancta fides auch an allen anderen 
christlichen Belegstellen heiligenmäßiger Glaube, so dass sich eine 
Einzeltextreferenz auf Juvencus nicht zwingend ergibt;16 allerdings 
liegt sie im Bereich des Möglichen.

Mit dem nächsten Beispiel kehren wir zur dictio für Lupicinus 
zurück. Ennodius fasst die bei ihm selbst erhaltene Ausbildung ohne 
Understatement so zusammen (Ennod. dict. 8 (= 69 V.),15):

In summam, ut dixi, caelum pulsat magistri opinio perfectione discipuli.

Kurzum, wie ich sagte, dringt bis zum Himmel der öffentliche Ruf des 
Lehrers durch die Vollkommenheit des Schülers.

Bei caelum pulsare handelt es sich im Gegensatz zu den beiden ers-
ten Beispielen um keine klassische Junktur, sondern eine spätantike 
Bildung, die in der Dichtung erstmals und dies gleich doppelt bei 
Juvencus begegnet, im Übrigen aber nicht allzu häufig ist: 

Iuvenc. 1,266 	 horrendis grauiter caelum pulsare querellis
Iuvenc. 3,172 	 et rapidae caelum pulsans uaesania uocis
Avien. orb. terr. 1080 	 consurgunt pinus et caelum sibila pulsant
Ps-Cypr. sodom. 21 	 pulsabat caelum inuidia
Cypr. Gall. iud. 529 	 aethera pulsabat uertex caelumque tenebat
Alc. Avit. carm. 4,379 	 pectora tunduntur, caelum suspiria pulsant
CIL 8,212 (= CLE 1552),78	 stat sublimis honor uicinaque nubila pulsat17

15	 Vgl. nur Sulp. Sev. Mart. 17; 21f.; 24.
16	 Als von Ennodius geschickt zur Überlagerung von christlichem und paganem 

Gehalt von fides eingesetzte Junktur deutet Urlacher-Becht 2014, 285 die Stelle. 
Ebd. 297 zu ater als typisch christlichem Attribut von Dämonen (bei Ennod. 
carm. 1,10,14), wofür beispielhalber auf Iuvenc. 2,437 verwiesen wird. 

17	 Vgl. außerdem ThLL X,2 2605 s.v. pulsare für weitere Belege der Bedeutung pul-
sare = tangere [caelum, terram, aera sim.].



Christoph Schubert198

Während bei Ennodius der Kontext eindeutig positiv ist, ist er bei 
Juvencus allerdings in beiden Fällen negativ. Im ersten Buch klagen 
die Mütter nach dem bethlehemitischen Kindermord dem Himmel 
ihr Leid, im dritten Buch dringt die Lästerung, die den Menschen 
innerlich unrein macht, bis an den Himmel (Mt 15,19). Eine kon-
textuelle Beziehung zu Ennodius und Lupicinus ist in keinem der 
beiden Fälle auszumachen, so dass man wohl annehmen muss, dass 
Ennodius die expressive Junktur zwar Juvencus abgelauscht, aber 
ohne Rücksicht auf ihre Verwendung in den Euangeliorum libri nur 
als solche zur Veredelung des Schlusses seiner dictio verwendet hat.

Die 24. Dictio ex tempore, quam ipse Deuterius iniunxit, eine schulische 
Deklamation, wird mit drei Distichen eingeleitet, die als Thema 
der angeblich extemporierten Rede die betrübliche Lage des grie-
chischen Helden Diomedes angeben, der aus Troja heil übers Meer 
zurückgekommen war und feststellen musste, dass seine Frau nicht 
auf ihn gewartet hatte.18 Der poetische Ton ist damit gesetzt. Die 
folgende Passage bildet den Schluss der kurzen adlocutio, in dem 
sich der traurige Held zurück aufs Meer wünscht, um der Ehemisere 
an Land zu entgehen (Ennod. dict. 24 (= 208 V.),8):

Recipiat nos pro remediis exosa nauigatio et lassatae rudentibus manus stup-
pea rursus uincla meditentur. Haereat clauis dextera, ut frenatae puppis per 
gubernaculum iura moderetur. Depictus sideribus axis reddatur aspectui. Dis-
positionis nostrae itinera noctium dirigantur indiciis. Sit solacium luminibus 
meis, si profanati non uideatur terra coniugii. Fugiamus patriam, in qua tale 
effectum est matrimonium nostrum, quod et amisisse pudeat nec haueant 
uota recipere.

Soll uns doch als Heilmittel die verhasste Seefahrt wieder zurückha-
ben und die von den Tauen ermüdeten Hände wieder diese hänfernen 
Fesseln bedachtsam führen. Soll doch meine Rechte an den Knüppeln 
hängen, dass sie den Lauf des gebändigten Schiffs mittels des Steuer-

18	 Ennod. dict. 24 (= 208 V.) THEMA Perfunctus pelago Diomedes tutus in aruis / nau
fragium deflet, quod sine limfa fuit. / Quam propter uarios contendens uicerat aestus, 
/ uxor ad alterius transierat copulam. / Causa querellarum simulato nomine uera est. 
/ Huius uerba, precor, comite uos placidi. 



Vestigia Iuvenci bei Ennodius 199

ruders recht lenkt. Soll doch der mit Sternen bemalte Himmelspol dem 
Blick zurückgegeben werden. Soll doch wieder und wieder der Kurs, 
den unsere Kunst bestimmt, nach den Zeichen der Nacht ausgerichtet 
werden. Ein Trost sei es meinen Augen, wenn das Land des entheilig-
ten Ehebundes nicht in Sicht kommt. Lasst uns die Heimat fliehen, in 
der unsere Ehe zu einer solchen wurde, dass es einen mit Scham er-
füllt, sie verloren zu haben, und das Wünschen kein Verlangen trägt, 
sie zurückzubekommen.

Teil der hochrhetorischen Selbstansprache ist es, wieder auf hoher 
See die Sterne am Himmel als Orientierungsmarken nutzen zu kön-
nen (depictus sideribus axis reddatur aspectui). Den Himmel wie mit 
Sternen bemalt zu beschreiben, ist ein poetischer Ausdruck, der 
sich auch bei Juvencus findet und der bei ihm zu Beginn des zweiten 
Buches, also an exponierter Stelle, Teil einer epischen Zeitangabe 
für den Einbruch der Nacht ist (Iuvenc. 2,1–3):

Iamque dies prono decedens lumine pontum
inciderat, furuamque super nox caerula pallam
sidereis pictam flammis per inane trahebat.

Und schon war vergehend der Tag mit sich senkendem Licht in die 
Meerflut gefallen und durch den Luftraum zog die schwärzliche Nacht 
darüber den dunklen, mit Sternenflammen gezierten Mantel.

Freilich ist der hübsche Gedanke nicht singulär. Zu vergleichen sind 
insbesondere:

Varro Men. 92	 Mundus domus est maxima homulli
quam quinque altitonae fragmine zonae
cingunt, per quam limbus pictus
bis sex signis stellumicantibus
altus in obliquo aethere Lunae	 5
bigas acceptat.

Varro Men. 269 	 Repente noctis circiter meridie
cum pictus aer feruidis late ignibus
caeli chorean astricen ostenderet



Christoph Schubert200

Sen. Thy. 834	 uaga picti sidera mundi

Auson. 4 Green (= 317 S.),7 	 picti […] plaga lactea caeli

Eine spezielle sprachliche oder inhaltliche Nähe der Stellen bei En-
nodius und Juvencus wird man gegenüber den anderen hier in Aus-
wahl angegebenen Parallelen zunächst nicht feststellen können. In-
tertextuell interessant wird die Juvencus-Stelle allerdings dadurch, 
dass in ihrer Fortsetzung zunächst vom Unwesen, das die Dämonen 
bei Nacht treiben, die Rede ist und Jesus beim nächsten Tagesan-
bruch, nur sechs Verse nach unserer Stelle, ein Schiff vorbereiten 
lässt und in See sticht, gerade so wie es sich hier Diomedes ausmalt, 
um seiner von Eros besessenen Frau zu entkommen.

Dafür, dass Ennodius den Anfang des zweiten Buchs der Euangelia 
benutzt haben könnte, spricht eine weitere Berührung im Kerzen-
segen (Benedictio Cerei, Ennod. opusc. 9 (= 14 V.),4)19:

Quis haec omnia et fecit ex nihilo et per lucis ianuam a perpetuae noctis furua 
densitate discreuit? Fecitque perenniter laudanda dispositione piissimus post 
lucis claritatem non horreri tenebras reuertentes per dierum dies.

Wer hat das alles aus Nichts gemacht und durch die Pforte des Lichts 
von der dichten Düsternis dauernder Nacht geschieden und hat voller 
Gnade durch ewig zu preisende Ordnung bewirkt, dass nach der Hellig-
keit des Lichts kein Schrecken ist vor der Tag um Tag zurückkehrenden 
Finsternis?

Auffällig ist hier das Wort furuus, ein Archaismus, der für etwas 
Dunkel-Unheimliches oder Dunkel-Unterweltliches steht. Unter 
den Dichterbelegen20 sticht Juvencus hervor, der als einziger das 

19	 Der Text ist eingegangen in das Corpus praefationum, siehe Moeller 1980, 495, 
praefatio 1646. Eine ebenso gründliche wie einfühlsame Interpretation des Tex-
tes bei Neri 2011.

20	 Diese seien vollständig angeführt. Vor Juvencus nur: Hor. carm. 2,13,21 furuae 
regna Proserpinae; Tib. 2,1,89f. furuis circumdatus alis / Somnus; Manil. 1,834 (var. 
lect.: furuis […] tenebris); Verg. app. dirae 38 (var. lect.: furua caligine); [Sen.] 
Herc. O. 559 furua nigri sceptra gestantem poli; [Sen.] Herc. O. 1964 nec puppis um-
bras furua transuexit meas; Stat. Theb. 8,10 furuo Proserpina poste notarat; Theb. 



Vestigia Iuvenci bei Ennodius 201

Wort gleich viermal und dies auch an der zuvor bereits angeführten 
Stelle 2,1–3 verwendet: 

Iuvenc. 2,1–3	 Iamque dies prono decedens lumine pontum
		  inciderat, furuamque super nox caerula pallam
		  sidereis pictam flammis per inane trahebat 

Iuvenc. 2,207 	 demergis praeceps furuis, miserande, tenebris 	

Iuvenc. 4,149 	 abscondet furuis rutilos umbris radios sol

Iuvenc. 4,688f. 	 cum subito ex oculis fugit furuisque tenebris
		  induitur trepidumque diem sol nocte recondit

Die Ausdrucksweise des Juvencus, insbesondere das per inane trahe-
re, mag hier den Schöpfungsbericht assoziieren lassen, in dem aus 
Tag und Nacht der erste Schöpfungstag wird, auf den Ennodius sei-
nerseits mit der creatio ex nihilo und der Trennung von Licht und 
Finsternis deutlich anspielt.21

Einen konkludenten Schluss wird man aus diesen Indizien aller-
dings nicht bilden können. Der Ausdruck depictus sideribus axis ist 
auch ohne Juvencus verständlich, indem er passend die Sehnsucht 
des Diomedes nach Ruhe, Sicherheit und Schönheit abbildet. Für die 
maximal gesteigerte dunkle Dichte andauernder Nacht, in der es 

9,727 (var. lect.: caligine furua); Stat. silv. 5,1,155f. furuae miseram circum undique 
leti / uallauere plagae; Sil. 7,683f. nigra uiro membra et furui iuga celsa trahebant / 
cornipedes; Sil. 8,119f. furuasque trahebam / […] ad uisa pianda bidentes; Iuv. 12,104 
furua gente. Nach Juvencus: Auson. 19,45 (Green) furuae caliginis umbram; Au-
son. epist. 13,76 notasque furuae sepiae; 14,54 furuam […] sepiam; Prud. cath. 1,74 
culpa furua; Prud. ham. 826 furuo suffodit Auerno; Paul. Baet. epigr. 35f. in isdem 
/ leprae […] furuis; Cypr. Gall. exod. 1159 furua […] exire Canopo; Cypr. Gall. lev. 32 
buteo furuus; Cypr. Gall. Ios. 48 ex furua […] Aegypto; Mart. Cap. 6,583,17 furuae 
[…] noctis; Arator 1,300 tenebrae caligine furua; 1,1008 tenebrae caligine furua.

21	 Juvencus verwendet das Wort furuus an allen vier Stellen mit mehr oder we-
niger starker metaphorischer Kraft: Auf die epische Angabe der Nachtzeit in 
2,2–3 folgt unmittelbar das Auftreten von Dämonen; in 2,207 geht es um die 
Finsternis des Unverständnisses der Juden gegenüber Jesu Lehre von Fleisch 
und Geist; die Verdunkelung des Himmels in der Sterbestunde Christi 4,688 
ist auch symbolisch zu verstehen, ebenso die eschatologische Dunkelheit in 
4,169, die Christi Erscheinen wie ein Blitz am Himmel erhellen wird. Vgl. zur 
Semantik von furuus in der antiken Latinität Neri 2011, 47–49.



Christoph Schubert202

Gott am ersten Tag Licht werden lässt, braucht es Juvencus ebenfalls 
nicht unbedingt als Vorbild. Für alle bisher besprochenen Fälle gilt 
außerdem, dass eine unbewusste, halbbewusste oder auch bewusste 
Imitation des Juvencus durch Ennodius als produktionsästhetisches 
Phänomen erheblich leichter denkbar ist als eine für seine Leser ge-
dachte Anspielung, die eine exorbitant gute Kenntnis des Juvencus 
voraussetzte.

Etwas weniger Schwierigkeiten bei der Entschlüsselung könnte ei-
nem Hörer oder Leser die folgende Stelle aus dem Eucharisticon ge-
boten haben. Denn die hier verwendete Junktur secreta cordis ist von 
Juvencus geprägt und gleich mehrfach verwendet worden, so dass 
sie gewissermaßen als sein Markenzeichen gelten kann (Ennod. 
opusc. 5 (= 438 V.),8):

Nam ecce repente ad sedem animae formidantis dolor ingressus et secreta cor-
dis hostili pauit incendio. Tunc quicquid homo est iugi consenescebat ardore 
et per aditus naturales coctio se interna reserabat.

Denn siehe, plötzlich trat in den Sitz der sich ängstigenden Seele der 
Schmerz ein und ließ die verborgenen Räume des Herzens vom feind-
lichen Feuer verzehren. Da wurde in der ununterbrochenen Hitze alt 
und grau, was auch immer der Mensch ist, und durch die natürlichen 
Zugänge trat das inwendige Kochen nach außen.

Man vergleiche hierzu die vollständige Belegliste für secreta cordis: 

Iuvenc. 1,304 	 ordine cuncta tamen cordis secreta reseruant22

Iuvenc. 2,488 	 illum sed potius cordis secreta pauescant
Iuvenc. 3,146 	 sed diuersa procul cordis secreta pererrant.
Iuvenc. 3,169f.	 secreto cordis promuntur noxia uitae / consilia
Cypr. Gall. exod. 203	 quod cordis secreta uelent
Prosp. ingrat. 375f. 	 legimus, exoritur secreta cordis in aula
	 nunc amor aut odium
Paul. Petric. Mart. 4,403	 mitia siderei cordis secreta paterent

22	 Hinzu kommt in Iuvenc. 1,372 die Variante cordis secreta für mentis secreta.



Vestigia Iuvenci bei Ennodius 203

Außerdem findet sich nur bei Iuvenc. 2,488 die Kombination von se-
creta cordis mit dem Gedanken der Angst (pauere/pauescere, auf das 
Ennodius mit pauit hindeutet23). Juvencus gibt an der Stelle die Rede 
Jesu an seine Jünger wieder, in der er sie auf kommende Verfolgun-
gen vorbereitet und mahnt, nicht Menschen, sondern nur Gott zu 
fürchten (Mt 10,28): Illum sed potius cordis secreta pauescant, / corporis 
est animique simul cui cuncta potestas. – „Sondern vielmehr soll euer 
Herz tief drinnen den fürchten, der Macht zugleich über Leib und 
Seele hat.“ Der Bezug auf diesen biblischen Passus, in dem es um die 
fundamentale Wahl zwischen richtigem und falschem Leben und 
Verhalten geht, ist nun für die Stelle bei Ennodius nicht nur pas-
send, sondern erzeugt einen deutlichen Mehrwert. Opusculum 5, das 
auch als Eucharisticum de uita sua firmiert, ist die große Lebensbeich-
te des Ennodius, der in der Nachfolge von Augustins Confessiones 
seinen Weg zum Glauben schildert.24 In unserem Abschnitt spricht 
Ennodius von seiner schweren Erkrankung, die zum Katalysator der 
Bekehrung wurde. Schmerz (dolor) und Brand (incendium) sind ei-
nerseits physisch gemeint und bezeichnen die fiebrige Erkrankung, 
die ihn befiel. Zugleich wird der seelische Vorgang ausgedrückt, der 
ihn zutiefst berührte (ad sedem animae, secreta cordis), der zu existen-
zieller Angst führte (formidantis) und andeutungsweise als Kampf 
zwischen Gott und dem Teufel (hostili incendio) gedeutet wird. Wenn 
man einen Verweis auf Iuvenc. 2,488 hinzunehmen darf, würde ge-
nau zu Beginn der langen Krankheitsschilderung mittels Juvencus 
eine Bibelstelle eingespielt, in der es ebenfalls um die Entscheidung, 
den Menschen oder Gott gefallen zu wollen, geht, also gerade um 
die Entscheidung, vor der sich Ennodius, der sich bis dahin in seinen 
weltlichen Erfolgen gesonnt hatte, sah.

23	 Ennodius spielt m.E. absichtlich mit der doppeldeutigen Form pauit, die zu 
paueo/pauesco (Angst haben bzw. bekommen, dafür das Synonym formido zu-
vor) und pasco (nähren, weiden) gehören kann, auch wenn nur letzteres hier 
syntaktisch möglich ist.

24	 Vgl. zu diesem für Ennodius wichtigen Text Pizzino 1978; Consolino 1999; Co-
tronei 2004 und zuletzt Bernabeu Torreblanca 2022. 



Christoph Schubert204

Eine eher barsche, am Ende aber versöhnliche Ermahnung richtet 
Ennodius in Epistel 1,9 an Olybrius. Der Auslöser für den Tadel wird 
im ersten Satz genannt. Olybrius hatte in seinem Anschreiben für 
das gegenseitige Verhältnis den Riesen Antaios und Hercules als 
Vergleich bemüht. Ennodius verbittet sich dies prinzipiell, da sich 
mythologische Vergleiche für Christen nicht gehören, und auch im 
Besonderen, da der Vergleich unpassend sei. Der erste Satz entfaltet 
als Exposition den Gegensatz zwischen der rhetorischen Kunst der 
Freundschaftsbekundung des Olybrius und der persönlichen Krän-
kung, die darin lag, in bildhafter Sprache (Ennod. epist. 1,9 (= 13 
V.),1):

Dum fauos loqueris et per domos cereas eloquentiae nectare liquentis elementi 
mella conponis, peregrinum labiis meis saporem epuli diuitis infudisti, Hercu-
lei certaminis et triumphalium Anthei casuum faciens mentionem.

Während Honigseim aus deinem Munde strömt25 und du in den wäch-
sernen Heimstätten der Eloquenz aus dem Nektar des flüssigen Ele-
ments Honigsorten komponierst, hast du meinen Lippen den unan-
genehm fremden Geschmack eines Reichenschmauses eingeflößt, des 
herakleischen Kampfes und des zum Ruhme gereichenden Falls des 
Antaios Erwähnung tuend.

Das Einflößen bitterer Flüssigkeit als Symbol für den ihm zugefüg-
ten Tort berührt sich nun sprachlich eng mit der Kreuzigungsszene 
bei Juvencus, in der Christus nach Mk 15,36 der Schwamm mit Essig 
gereicht wird (Iuvenc. 4,692–696):

Et Christus magna genitorem uoce uocabat
Hebraeae in morem linguae; sed nescia plebes
Heliam uocitare putat. Tum concitus unus
cogebat spongo turpi calamoque reuincto	 695
inpressum labiis acidum potare saporem.

Und Christus rief mit lauter Stimme den Vater 
nach der Weise des Hebräischen; doch meinte das dumme Volk, 

25	 Eine wörtliche Übersetzung ist kaum möglich: fauos loqui – „Honigwaben (oder 
auch Honigkuchen) (daher)reden“.



Vestigia Iuvenci bei Ennodius 205

er rufe Elias. Da erregte sich einer und zwang ihn,
vom hässlichen Schwamm, an ein Rohr gebunden, 
den bitteren Geschmack, der den Lippen aufgedrückt ward, zu trinken.

Aus Vers 696 bei Juvencus sind labiis und saporem identisch 
übernommen, acidum durch sinngleiches peregrinum ersetzt, impri-
mere durch infundere variiert. Auf den ersten Blick befremdet die 
Reminiszenz – sollte sich Ennodius mit Christus am Kreuz verglei-
chen wollen? Sollte das tertium comparationis die Erhöhung einer-
seits Christi am Kreuz, andererseits des Antaios durch den ihn im 
Kampf in die Höhe hebenden Herakles sein? Vermutlich ist es nicht 
so gedacht. Vielmehr hat es Ennodius meines Erachtens darauf an-
gelegt, den Gegensatz von Heidentum und Christentum, von Lüge 
und Wahrheit, der ein wichtiges Motiv des Briefes ist, emblematisch 
dadurch am Anfang des Briefes abzubilden, dass er einerseits Vergil 
als Repräsentanten des Heidentums in der ersten Satzhälfte durch 
ein Pastiche bekannter Verse26 und andererseits Juvencus durch ein 
klares Anzitat als Vertreter des Christentums einander gegenüber-
stellt. Wenn diese Deutung zutrifft, wäre Juvencus hier so, wie er es 
selbst wollte, rezipiert: als besserer, da christlicher und wahrhafti-
ger Epiker, der sich mit Vergil erfolgreich messen kann.27

Das letzte Beispiel ist das chronologisch mit einigem Abstand frü-
heste. Ennodius würdigte wohl im Jahr 495 in einer prosimetri-
schen Komposition aus einer Prosa-praefatio und einem hexame
trischen Gedicht den Geburtstag des Bischofs Epiphanius von Pavia. 
Bei carmen 1,9 handelt es sich allerdings nicht einfach um ein Ge-
legenheitsgedicht, sondern Ennodius hat, wie dies zu Beginn einer 
Dichterkarriere lange Tradition war – man denke an die Andria des 
Terenz – ganz grundsätzlich seine Auffassung von guter christlicher 

26	 Das Vergil-Pastiche wurde von der Forschung bereits gesehen, vgl. Schröder 
2007, 179 Anm. 38. Zum Freundschaftsdiskurs in den Briefen des Ennodius vgl. 
generell Schröder 2018 (ohne Berücksichtigung von epist. 1,9).

27	 Zur Gesamtdeutung des Briefs als eines privaten Schreibens vgl. Urlacher-
Becht 2018, 169–173 mit dem Hinweis auf die Andeutung weiterer christlicher 
Motive im Fortgang der Epistel sowie ebd. passim zum Antaios-Motiv bei Enno-
dius.



Christoph Schubert206

Dichtung niedergelegt. Dem programmatischen Inhalt entspricht 
die Fülle an Zitaten, die aus paganen, vor allem aber auch christ-
lichen Dichtern, allen voran Sidonius Apollinaris, eingelegt sind.28 
Die Schlusssequenz des Gedichts, die am Ende ein Akrostichon mit 
dem Namen des Ennodius enthält, beginnt so (Ennod. carm. 1,9 (= 
43 V.),162f.):

Suscipe nunc dexter, uitae lux aurea nostrae,
gaudia quem faciunt modicum tibi promere carmen.

Nimm nun gnädig an, du goldenes Licht unsres Lebens,
das bescheidene Lied, das große Freude veranlasst
darzubringen vor dir.

Die Apostrophe des Epiphanius mit uitae lux aurea nostrae hat, ob-
wohl die Verbindungen lux aurea und lux uitae als solche häufig sind, 
ihre nächste Parallele bei Juvencus, wie von Mulligan und zuvor 
schon von Condorelli gesehen wurde,29 die diese allerdings nicht 
gedeutet haben (Iuvenc. 3,14–17):

„[…]
dentibus his stridor semper fletusque perennis,
secretisque piis ueniet lux aurea uitae,
sedibus ut caeli uibrantur lumina solis.“
Haec docuit patriamque redit seruator in urbem.

‚Für diese wird immer Knirschen mit Zähnen und ewiges Weinen sein 
und kommen wird für die abgesonderten Frommen das goldene Licht 
des Lebens, wie die Strahlen der Sonne am Himmelszelt funkeln.‘
Dies lehrte der Heiland und kehrte zur Stadt des Vaters zurück.

Juvencus hat an den Anfang des dritten Buches Jesu Auslegung 
seines Gleichnisses vom Unkraut unter dem Weizen (Mt 13,36–43) 
gestellt. Im Gleichnis geht es um die Verzögerung der Vergeltung 

28	 Grundlegend zu carm. 1,9 Consolino 2006a und Rota 2008, zu den Sidonius-
Aufnahmen ausführlich Condorelli 2011, zur Intertextualität auch Rota 2007 
und Wolff 2022.

29	 Condorelli 2011, 93; Mulligan 2022, 158 Anm. 88. 



Vestigia Iuvenci bei Ennodius 207

– das Unkraut darf zunächst mit dem Weizen wachsen – , bis im End-
gericht bei den Bösen dann doch Heulen und Zähneklappern sein 
wird und bei den Gerechten ewige Freude. Dieses Motiv passt in-
sofern ganz ausgezeichnet zu Ennodius’ carmen, als er darin zwar 
einen chronologischen Durchgang durch das Leben des Epiphanius 
von der Kindheit über die Bischofswahl bis zur segensreichen Tätig-
keit als Hirte seiner Stadt in der Gegenwart unternommen hat, aber 
keinen expliziten Ausblick auf die Zukunft des greisen Epiphanius 
gibt. Das Juvencus-Zitat bringt, wenn es erkannt wird, die eschato-
logische Perspektive ein. Epiphanius wird ebenso leise wie fein ein 
Leben im Himmel verheißen, zu dem er als Führer seiner Gemeinde 
auch diese – lux aurea uitae nostrae – auf dem rechten Pfad in den 
Himmel führen wird.

Es lässt sich festhalten: Auch bei Ennodius finden sich vestigia Iuven-
ci. Ihre geringe Anzahl, die enttäuschend erscheinen könnte, lässt 
eben dadurch Schlüsse auf den Status der Euangelia und der Bibel-
dichtung insgesamt im frühen 6. Jahrhundert in Norditalien zu und 
hilft, das Rezeptionsprofil des Juvencus zu schärfen. Aus den vielen 
Stellen sprachlicher Berührung im epischen Vokabular, deren Rele-
vanz fraglich ist und bleiben muss, ragen einige wenige heraus, die 
zeigen, dass Ennodius mit Juvencus im Einzelfall sehr wohl wie mit 
einem Klassiker umgehen konnte.

Literaturverzeichnis
Adamik, Tamás, Ennodius und Martial, Acta classica Universitatis 

scientiarum Debreceniensis 50 (2014) 195–205.
Bartlett, Richard, The Dating of Ennodius’ Writings, in: D’Angelo 

2003, 53–74.
Bernabeu Torreblanca, Noelia, El Eucharisticum de Ennodio como li-

teraturización del ritual de la confessio: hacia una nueva lectura, 
in: Gasti 2022, 117–128.

Bruzzone, Antonella/Fo, Alessandro/Piacente, Luigi (Hrsg.), Meta-
morfosi del classico in età romanobarbarica, Firenze 2021.



Christoph Schubert208

Ceccarelli, Lucio, L’esametro di Ennodio tra tradizione e innovazio-
ne, in: Gasti 2006, 219–242.

Condorelli, Silvia, Sidonio maestro di Ennodio?, in: Condorelli/Di 
Rienzo 2011, 61–98.

Condorelli, Silvia/Di Rienzo, Daniele (Hrsg.), Quarta Giornata Enno-
diana. Atti della sessione ennodiana del Convegno Auctor et Auc-
toritas in Latinis Medii Aevi litteris. Benevento, 12 novembre 2010, 
Cesena 2011.

Consolino, Franca Ela, L’eredità dei classici nella poesia del VI seco-
lo, in: Mazzoli/Gasti 1999, 69–90.

Consolino, Franca Ela, Prosa e poesia in Ennodio: la dictio per Epifa-
nio, in: Gasti 2006a, 93–122.

Consolino, Franca Ela, Un riferimento a Giobbe? I classici e la Bibbia 
in Ennodio, carm. 1, 9 (43 V.), 21-24, Rivista di Filologia e di Istru-
zione Classica 134 (2006b) 197–213.

Cotronei, Gianfranco, Fra le righe dell’Eucharisticum de vita sua, 2004: 
https://www.bj-schroeder.de/wp-content/uploads/2013/01/
cotronei1.pdf [letztes Aufrufdatum 31.10.2024].

Courcelle, Pierre, Trois récits de conversion au VIe siècle, dans la 
lignée des Confessions de saint Augustin, Historisches Jahrbuch 
77 (1958) 451–458.

D’Angelo, Edoardo (Hrsg.), Atti della seconda giornata ennodiana, 
Napoli 2003.

De Gianni, Donato, Iuvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020.

Di Rienzo, Daniele, Intertestualità biblica nel II libro dei carmina di 
Ennodio, in: D’Angelo 2003, 91–107.

Di Rienzo, Daniele, Dottrina della ΘΕΟΤΟΚΟΣ e Auctoritas ambrosia-
na nell’Hymnus Sanctae Mariae di Ennodio di Pavia (carm. 1, 19 
Hartel = 350 Vogel), in: Condorelli/Di Rienzo 2011, 147–167.

Dubois, Augustin, La latinité d’Ennodius. Contribution á l’étude du 
latin littéraire à la fin de l’empire romain d’Occident, Paris 1903.

Furbetta, Luciana, Tra retorica e politica: formazione, ricezione ed 
esemplarità dell’epistolario di Sidonio Apollinare, in: Gioanni/
Cammarosano 2013, 23–65.



Vestigia Iuvenci bei Ennodius 209

Gasti, Fabio (Hrsg.), Atti della prima Giornata Ennodiana. Pavia, 29–
30 marzo 2000, Pisa 2001.

Gasti, Fabio (Hrsg.), Atti della terza Giornata Ennodiana (Pavia, 10–
11 novembre 2004), Pisa 2006.

Gasti, Fabio, Sull’imitazione claudianea in due carmi di Ennodio 
(carm. 1,1 e 1,5), in: Perutelli Arduini u.a. (Hrsg.), Studi offerti 
ad Alessandro Perutelli, Bd. 2, Roma 2008, 15–21.

Gasti, Fabio, Aspetti della presenza di Ovidio in Ennodio, Paideia 
73,1 (2018) 431–449.

Gasti, Fabio (Hrsg.), Ennodio di Pavia: letterato e vescovo, Pavia 2021.
Gasti, Fabio (Hrsg.), Ennodio di Pavia: cultura, letteratura, stile fra V 

e VI secolo, Firenze 2022.
Gasti, Fabio (Hrsg.), L’Italia e Pavia al tempo di Ennodio. Atti della 

Giornata di studio (Pavia, Almo Collegio Borromeo, 12 maggio 
2022), Campobasso 2023.

Gioanni, Stéphane, Ennode de Pavie, Lettres. Texte établi, traduit et 
commenté, Bd. 1: Livres I et II, Paris 2006a.

Gioanni, Stéphane, Nouvelles hypothèses sur la collection des œuv-
res d‘Ennode, in: Gasti 2006b, 59–76.

Gioanni, Stéphane, Ennode de Pavie, Lettres. Texte établi, traduit et 
commenté, Bd. 2: Livres III et IV, Paris 2010.

Gioanni, Stéphane/Cammarosano, Paolo (Hrsg.), La corrispondenza 
epistolare in Italia, Bd. 2: Forme, stili e funzioni della scrittura 
epistolare nelle cancellerie italiane (secoli V–XV), Roma 2013.

Hartel, Wilhelm von, Magni Felicis Ennodii opera omnia, Wien 1882.
Hartman, Joshua/Kaufmann, Helen (Hrsg.), A Late Antique Poetics? 

The Jeweled Style Revisited, London 2023.
Huemer, Johannes, Gai Vetti Aquilini Iuvenci Evangeliorum libri 

quattuor, Wien 1891.
Kennell, Stefanie A. H., Magnus Felix Ennodius. A Gentleman of the 

Church, Ann Arbor/Mich. 2000.
Marconi, Giulia, Istruzione laica ed educazione religiosa nell’Italia 

del VI secolo: considerazioni su Ennodio e Cassiodoro, Annali 
dell’Istituto Italiano per gli Studi Storici 27 (2012–2013) 3–48.



Christoph Schubert210

Marconi, Giulia, Il vescovo epistolografo. Alcuni spunti per la ques-
tione della cronologia del corpus ennodiano, in: Gioanni/Cam-
marosano 2013, 67–83.

Mazzoli, Giancarlo/Gasti, Fabio (Hrsg.), Prospettive sul Tardoantico. 
Atti del Convegno, Pavia 1997, Como 1999.

Moeller, Edmond (Hrsg.), Corpus praefationum latinarum ab aeta-
te patrum usque ad saeculum XXum compositarum (SL 161C), 
Turnhout 1980.

Mondin, Luca, Sullo scrittoio di Ennodio: la trama allusiva della 
Paraenesis didascalica (opusc. 6 = 452 Vogel), in: Lucio Cristante/
Vanni Veronesi (Hrsg.), Il calamo della memoria, Bd. 7, Trieste 
2017, 147–182.

Mondin, Luca, La concezione della poesia nell’opera di Ennodio 
(Ipotesi su Carm. 2, 66-68), in: Gasti 2022, 159–183.

Moretti, Gabriella, L’Epistula didascalica di Ennodio fra Marziano 
Capella e Boezio, in: Gasti 2001, 69–77.

Mulligan, Bret, The Poetry of Ennodius. Translated with an Intro-
duction and Notes, London 2022.

Navarra, Leandro, A proposito del De navigio suo di Venanzio Fort-
unato in rapporto alla Mosella di Ausonio e agli ‘Itinerari’ di En-
nodio, Studi storico-religiosi 3 (1979) 79–131.

Neri, Marino, Tracce di lingua poetica nella Prima Benedictio cerei di 
Ennodio (Opusc. 9 Hartel = 14 Vogel): tra paideia cristiana e Welt-
anschauung classica, in: Condorelli/Di Rienzo 2011, 35–60.

Pavlovskis, Zoja, Statius and the Late Latin Epithalamia, Classical 
Philology 60 (1965) 164–177.

Pizzino, Maria R., L’Eucharisticum di Ennodio di Pavia e le Confessio-
nes di S. Agostino, in: Scritti in onore di Salvatore Pugliatti, Bd. 
5: Scritti vari, Milano 1978, 803–810.

Polara, Giovanni, I distici di Ennodio, in: Giuseppe Catanzaro/Fran-
cesco Santucci (Hrsg.), La poesia cristiana latina in distici ele-
giaci: Atti del convegno internazionale, Assisi 1993, 217–239 (er-
neut in: Giovanni Polara, Ricerche sulla Tarda Antichità, Napoli 
2001, 193–209).

Polara, Giovanni, Ennodio fra chiesa, politica e letteratura, in: Gasti 
2006, 19–41.



Vestigia Iuvenci bei Ennodius 211

Polara, Giovanni, L’enciclopedia di Ennodio: genesi e finalità del-
la Parenesi didascalica (Concinnatio didascalica), in: Clara Fossati 
(Hrsg.), L’enciclopedismo dall’Antiquità al Rinascimento, Geno-
va 2011, 95–114.

Rallo Freni, Rosalba A., La Paraenesis didascalica di Magno Felice En-
nodio con il testo latino e la traduzione, Messina 1970.

Rallo Freni, Rosalba A., Atteggiamenti topici nel programma poetico 
di Magno Felice Ennodio, in: Scritti in onore di Salvatore Pugli-
atti, Bd. 5: Scritti vari, Milano 1978, 831–858.

Roberts, Michael, The Jeweled Style. Poetry and Poetics in Late An-
tiquity, Ithaca 1989.

Rohr, Christian, Der Theoderich-Panegyricus des Ennodius, Hanno-
ver 1995.

Rota, Simona, Ennodio anti-Lucano. I modelli epici del Panegyricus 
dictus clementissimo regi Theoderico, in: Gasti 2001, 31–55.

Rota, Simona, Magno Felice Ennodio, Panegirico del clementissimo 
re Teoderico (opusc. 1). Introduzione, testo, traduzione e com-
mento, Roma 2002.

Rota, Simona, Zwischen Vergil und christlicher Dichtung: Der Gar-
ten des Epiphanius (Ennod. carm. 1,9,134–161), in: Victoria Pa-
nagl (Hrsg.), Dulce melos: La poesia tardoantica e medievale, Atti 
del III Convegno internazionale di studi (Vienna, 15–18 novem-
bre 2004), Alessandria 2007, 267–283.

Rota, Simona, Teoria e prassi poetica di Ennodio alla luce di carm. 1, 
9: modelli classici e cristiani, Rivista di Filologia e di Istruzione 
Classica 136,2 (2008) 198–227.

Schröder, Bianca-Jeanette, Bildung und Briefe im 6. Jahrhundert. 
Studien zum Mailänder Diakon Magnus Felix Ennodius, Berlin 
2007.

Schröder, Bianca-Jeanette, Freundschaftsdiskurs bei Ennodius. 
Briefe als Zeichen von Freundschaft oder Verachtung, in: Gernot 
Michael Müller (Hrsg.), Zwischen Alltagskommunikation und 
literarischer Identitätsbildung. Studien zur lateinischen Epis-
tolographie in Spätantike und Frühmittelalter, Stuttgart 2018, 
203–219.



Christoph Schubert212

Schubert, Christoph, Metaphor Squared, in: Hartman/Kaufmann 
2023, 131–142.

Urlacher, Céline, L’influence de Paulin de Nole sur les carmina d’En-
node, in: Gasti 2006, 189–205.

Urlacher-Becht, Céline, Ennode de Pavie, chantre officiel de l’Église 
de Milan, Paris 2014.

Urlacher-Becht, Céline, Hercule vainqueur d’Antée: deux lectures 
de ce «combat fameux» dans les œuvres d’Ennode de Pavie, in: 
Frédéric Chapot/Johann Goeken/Maud Pfaff-Reydellet (Hrsg.), 
Figures mythiques et discours religieux dans l’Empire gréco-ro-
main, Turnhout 2018, 167–177.

Vandone, Gianluca, Status ecclesiastico e attività letteraria in Enno-
dio: tra tensione e conciliazione, in: Gasti 2001, 89–99.

Vandone, Gianluca, Appunti su una poetica tardoantica: Ennodio, 
carm. 1,7-8 = 26-27 V. Introduzione, traduzione e commento, Pisa 
2004.

Vogel, Friedrich, Magni Felicis Ennodi opera, Berlin 1885.
Wolff, Étienne, Quelques réflexions sur le texte et le sens du carm. 1, 

9 (= 42 Vogel) d’Ennode, in: Gasti 2022, 247–257.
Zarini, Vincent, Appunti sulla poetica ennodiana: nuove declina-

zioni della silva nella latinità tardoantica, in: Paola Francesca 
Moretti/Roberta Ricci/Chiara Torre (Hrsg.), Culture and Lite-
rature in Latin Late Antiquity. Continuities and Discontinuities, 
Turnhout 2016a, 111–127 [Original: L‘écriture de la silve dans les 
poèmes d’Ennode, in: Perrine Galand/Sylvie Laigneau-Fontaine 
(Hrsg.), La silve  : histoire d’une écriture libérée en Europe de 
l’Antiquité au XVIIIe siècle, Turnhout 2013, 237–250].

Zarini, Vincent, Ennode entre Prudence, Ambroise et le monde: à 
propos de deux poèmes de la Paraenesis didascalica, in: Gaëlle 
Herbert de La Portbarré-Viard/Annick Stoehr-Monjou (Hrsg.), 
Studium in libris et sedula cura docendi. Mélanges en l’honneur de 
Jean-Louis Charlet, Paris 2016b, 157–168.



213

Juvencus bei Arator

Bruno Bureau

Abstract: Besides from using Juvencus’ text as a formal model for 
his poetry, Arator uses quotations of the Euangeliorum libri for 
creating a true poetic and spiritual dialog with Juvencus. Someti-
mes he precises and comments Juvencus’ notations, sometimes he 
also criticizes Juvencus’ treatment of the Gospels. In both cases, it 
becomes obvious that Arator regards Juvencus not only as a poet 
but also as a theologian and inserts him in his list of auctoritates, 
for explaining the Acts of the Apostles. Such a vision of Juvencus’ 
work agrees with the evolution of the ecclesiastic/Christian view 
on Biblical poetry as documented by the pseudo-Gelasian decree 
at the beginning of the 6th century.

Key passages of this paper are:
Iuvenc. 1,68–76; 2,304–310; 3,335–339; 4,69–73; 153–156; 340–353
Arator act. 1,164–172; 914f.; 2,541–546; 964–969; 984–991; 1105–
1109

1 Einleitung
Der Platz, den Arator chronologisch in dem uns hier interessieren-
den Korpus einnimmt, bedingt ziemlich deutlich die Problematik 
der Beziehung, die der Dichter zu Juvencus haben kann. Um sich 
dem zu nähern, was Arators Verhältnis zu Juvencus einzigartig ma-
chen könnte, müssen meines Erachtens zwei zum Teil miteinan-
der verbundene Elemente berücksichtigt werden: erstens die Ent-
stehung eines Sonderstatus für Juvencus (und Sedulius) unter den 



Bruno Bureau214

christlichen Dichtern und zweitens die besondere Situation, in der 
die Historia apostolica verfasst wurde.

Zum ersten Punkt sei daran erinnert, dass Juvencus und Sedu-
lius die einzigen beiden Dichter sind, die unter den libri recipiendi 
des pseudo-gelasianischen Dekrets erwähnt werden.1 Auch wenn 
das genaue Datum und die Bedeutung dieses Textes umstritten sind 
und wir hier nicht umfänglich auf diese Debatte eingehen wollen,2 
kann man sich dennoch auf diejenigen Elemente der Interpretation 
dieses Dokuments stützen, bezüglich derer ein Konsens besteht: Es 
gehört in der Form, in der es heute überliefert ist, an den Anfang 
des sechsten Jahrhunderts und stellt eine Art Norm für als orthodox 
geltende Texte dar, die zumindest in ihrer Auswahl nur von einer 
kirchlichen Autorität stammen kann oder Vorstellungen widerspie-
gelt, die mit denen dieser Autorität übereinstimmen.3 Zudem stellt 
man fest, dass Juvencus als letzter in der Liste erscheint, direkt 
nach Sedulius und somit entgegen der chronologischen Reihenfol-
ge, und die ihm gewidmete Notiz zur Bewertung des Textes weit-
aus zurückhaltender ist als diejenige, die dem Dichter des Carmen 
paschale gewidmet ist. Juvencus erscheint als einer der beiden or-
thodoxen Dichter, die man also getrost als Vorbilder nehmen kann, 
doch scheint er weit weniger en vogue zu sein als Sedulius, der sich 
als Vorbild für christliche Dichter durchsetzt.4

1	 Decret. Gelas. 4 Item uenerabilis uiri Sedulii opus paschale, quod heroicis descripsit 
uersibus, insigni laude praeferimus. Item Iuuenci nihilominus laboriosum opus non 
spernimus sed miramur.

2	 Zur Bedeutung dieses Textes im Kontext der römischen Kirche des frühen 
sechsten Jahrhunderts siehe z.B. Llewellyn 1976 und Moorhead 1978; zu den 
Konflikten um das Dekret im Kontext des Laurentianischen Schismas siehe De 
Gaiffier 1964, der betont, dass pro-laurentianische Elemente sich direkt gegen 
die vom Dekret aufgestellten „Normen“ zu stellen scheinen.

3	 Es wird allgemein angenommen, dass die Zusammenstellung von einer Privat-
person und nicht von einer kirchlichen Behörde vorgenommen wurde, aber 
die Titel, die ausgewählt oder ausgeschlossen wurden, können nicht einfach 
durch die Wahl einer Privatperson zustande gekommen sein, sondern zeugen 
vom Bestreben der kirchlichen Behörden zu definieren, was orthodox zu lesen 
ist und was nicht. Zu den nie wirklich hinterfragten Analysen siehe Dobschütz 
1912, 342–352, insbesondere 346; 352.

4	 Für eine eher „politische und polemische“ Lesart der Nennung des Sedulius 
rund um das Laurentianische Schisma siehe Llewellyn 1976, 426, der zu den 



Juvencus bei Arator 215

Im Gegensatz zum Decretum, dessen offizieller Charakter zweifelhaft 
und dessen Tragweite wahrscheinlich gering ist,5 wurde Arators 
Gedicht im Auftrag des Bischofs von Rom, Vigilius, verfasst, was aus 
dem Brief des Dichters an ihn deutlich hervorgeht:6 Um Vigilius zu 
danken und damit seinen politischen, kirchlichen und lehrmäßigen 
Interessen zu dienen, verfasste der Dichter sein Gedicht über die 
Apostelgeschichte und trug es im Frühjahr 544 vor.

Die Quellen, die wir in diesem Gedicht finden, insbesondere der 
Rückgriff auf Origenes und, in geringerem Maße, auf Augustinus,7 
zeigen eine kulturelle Verwandtschaft zwischen dem Dichter, dem 
Umfeld, in dem er sich bewegte, und dem Umfeld, aus dem die ab-
schließende Überarbeitung des sogenannten Dekrets stammt. Ara-
tor lässt sich eindeutig von Rufins Übersetzung der Traktate des 
Origenes inspirieren8 und scheint sich die Bemerkung des Dekrets 
zu eigen zu machen, dass Origenes zwar ein Häretiker sei, dass man 

möglichen Verbindungen zwischen Turcius Asterius, dem Herausgeber des 
Sedulius, und einem Asterius, der an diesem interessanten literarischen 
Zwischenfall zweifellos auf laurentianischer Seite beteiligt war, anmerkt: „We 
might well look to a literary circle for the production of these varied accounts; 
the Laurentian tracts of the schism tend to be superior to the Symmachan in 
style, and passiones of the via Cornelia conform more closely to the norms of 
Roman hagiography. We may have here traces not only of landed interests and 
attendant ecclesiastical influence in the countryside, but also of a patronage 
exercised by a great family over the clergy of urban tituli.“ Sedulius erscheint 
somit vielleicht nicht als Gegenstand der Debatte, sondern als ein Trumpf, den 
jede Seite auszuspielen versucht.

5	 Das Decretum als Text scheint die zeitgenössischen Autoren nicht beeinflusst zu 
haben, da sie es nicht zitieren. Die Tatsache, dass es im sechsten Jahrhundert 
von niemandem zitiert wurde, kann auf die einfache Feststellung zurückzu-
führen sein, dass die Autoren, die es enthält, im Westen einstimmig anerkannt 
sind und dass es bei einem so einvernehmlichen Thema nicht notwendig ist, 
sich auf irgendeine Autorität zu berufen.

6	 Zu den Verbindungen zwischen Arator und Vigilius siehe insbesondere Sotinel 
1989, auch wenn die von ihr als praefatio bezeichnete Version von Surgentius’ 
Vorwort (relatio) nicht die authentische Form ist; zu diesem Punkt siehe Bu-
reau/Deproost 2017, 464, zumal die Varianten alles andere als „négligeables“ 
sind (Sotinel 1989, 807).

7	 Die Aufmerksamkeit wurde von Schwind 1990 auf diesen Punkt gelenkt, und es 
ist nun absolut anerkannt, dass Arator sich weitgehend an der früheren exege-
tischen Tradition orientiert.

8	 Zahlreiche Beispiele finden sich z.B. bei Schwind 1990 und Bureau 1997.



Bruno Bureau216

in seinem Werk aber einen Teil vom Rest trennen müsse, der gelesen 
werden könne und müsse.9

Man kann also leicht die – sich für Sedulius vollständig bestäti-
gende – Hypothese aufstellen, dass sich ein Dichter, der ein schrift-
stellerisch inspiriertes Gedicht in einem offiziellen kirchlichen Rah-
men10 verfasst, dazu „geraten“ sieht (oder er es sich spontan selbst 
empfiehlt), vorrangig auf Juvencus und Sedulius zurückzugreifen.

Die Pläne der beiden Autoren stimmen jedoch nicht in gleichem 
Maße mit Arators eigenem Plan überein, wie er ihn im Brief an Vi-
gilius beschreibt: Mit seinem Wunsch, ein offen exegetisches11 Ge-
dicht mit starkem theologischem Inhalt zu produzieren, steht Ara-
tor Sedulius, der bereits mehrere offen exegetische Passagen in sein 
Carmen paschale aufgenommen hat, natürlich viel näher als Juven-
cus, wo der Kommentar zum paraphrasierten Evangelientext, wie 
wir wissen, auf dem umständlicheren Weg der paraphrastischen12 
Modifikation erfolgt, durch das „fast“ Identische, von dem bereits 
Jacques Fontaine gesprochen hat.13

Es wäre daher folgerichtig, einen geringen Einfluss des spa-
nischen Dichters auf Arator zu erwarten, zumal die Anleihen bei 
Sedulius, die seit Langem identifiziert sind,14 massiv ausfallen. 
Tatsächlich sind, wie im ersten Teil schnell deutlich wird, einige An-
leihen sozusagen nur kolorierend; und die Spuren des Juvencus sind 
im Grunde die Spuren desjenigen Dichters, der im Rahmen seines 
innovativen Ansatzes Lösungen für bestimmte Annäherungen an 
die christliche Lehre vorschlug, die sich später als allgemeingültig 
durchsetzten. In anderen Passagen, die weder marginal noch außer-

9	 Decret. Gelas. 4 Item Origenis nonnulla opuscula, quae uir beatissimus Hieronimus 
non repudiat, legenda suscipimus, reliqua autem cum auctore suo dicimus renuenda.

10	 Gut hervorgehoben insbesondere von Sotinel 1992, 816; 818–819.
11	 Arator ad Vig. 21f. Alternis resonabo modis quod littera pandit / et res si qua mihi 

mystica corde datur. Dazu insbesondere Deproost 1990; Bureau 1997 und bezüg-
lich der Textgestaltung durch resonabo Bureau/Deproost 2017, 189f.

12	 Mit besonderer Deutlichkeit hervorgehoben z.B. bei Hilhorst 1993, heute je-
doch Konsens.

13	 Fontaine 1981.
14	 Bereits in der Ausgabe von Arntzen weist der Kommentar auf die wichtigen 

Verbindungen zwischen den beiden Dichtern hin, siehe Arntzen 1769.



Juvencus bei Arator 217

gewöhnlich sind, verweist Arator jedoch aus Gründen, die weit über 
die poetische Phraseologie hinausgehen, sehr deutlich auf Juvencus 
und stellt einen Dialog mit ihm her, der dadurch letztendlich als der 
erste Teil eines Diptychons erscheinen kann, dessen zweiten Teil 
Arator dann selbst schreiben würde: Die vier Evangelienbücher des 
Juvencus spielen in Bezug auf die Apostelgeschichte, die er neu zu-
sammenstellt, die referentielle Rolle, die die Motive der Evangelien 
in der Apostelgeschichte spielen können. Dies ist der Gegenstand 
meines zweiten und natürlich umfangreichsten Teils. Nachdem wir 
Arators Beziehung zu Juvencus so weit wie möglich geklärt haben, 
wird ein dritter Teil in Form einer ausführlichen Schlussfolgerung 
das Bild betrachten, das Arator von Juvencus zeichnet, das heißt, 
wie er die Rezeption des Dichters der Euangeliorum libri im römi-
schen Bischofsmilieu in der ersten Hälfte des sechsten Jahrhunderts 
belegen kann.

2 Juvencus in einer Tradition christlicher 
Dichtungsphraseologie
Die Übernahme und Umwandlung von Formeln, die von Juvencus 
stammen, in typische poetische Junkturen ist bei Arator offensicht-
lich, ohne dass man allerdings leicht feststellen kann, ob er direkt 
Juvencus vor Augen hat, wenn er sie verwendet, oder ob er eher 
einen Bestand an Wendungen kennt, die auf Juvencus zurückgehen, 
die er aber bei Prudentius, Paulinus oder anderen seiner Quellen 
findet. Um schnell voranzukommen, werden wir, da es sich nicht 
unbedingt um die interessanteste Art und Weise der Rezeption han-
delt, die Phänomene gruppieren und aus jeder Kategorie ein Bei-
spiel herausgreifen, für welches wir darauf einfach auf ähnliche 
Phänomene hinweisen.

Ein erstes Element ist die Übernahme von Versschlüssen durch 
Arator, die im christlichen Kontext von Juvencus initiiert und ab-
solut topisch geworden sind: Zu diesem Typ gehört zum Beispiel 
munera uitae (Arator act. 1,591; 845), das von Juvencus übernommen 
wird (Iuvenc. 2,229; 769; 4,346). Juvencus selbst könnte die Klausel 



Bruno Bureau218

von Silius Italicus (14,177) oder Martial (3,6,5) übernommen ha-
ben, aber nach ihm findet man sie bei Sedulius (carm. pasch. 5,290), 
Dracontius (laud. dei 2,579; 3,467) und in V. 227 des carmen 32, das 
fälschlicherweise Paulinus von Nola zugeschrieben wird, um nur die 
explizit religiösen Texte zu betrachten. Die Variante munera Christi 
(Arator act. 2,104 = Iuvenc. 1,439; 2,361; 381)15 hat etwa 15 frühere 
Verwendungen bei verschiedenen Autoren und in verschiedenen 
Metren.16 Andere Versschlüsse dieses Typs sind leicht zu finden, so 
zum Beispiel dona salutis (Arator act. 1,169; 286; 455; 2,410 = Iuvenc. 
2,66; 334),17 lumine/lumina mundi/mundo (Arator act. 1,865 = Iuvenc. 
4,691),18 fonte renatus (mit gelegentlichen Varianten: Arator act. 
1,844; 960 = Iuvenc. 2,193),19 gratia Christi (Arator act. 1,1059 = Iuvenc. 
4,80).20 In allen Fällen macht der explizit christliche oder christlich 
aufladbare Inhalt der Formel sie offensichtlich zu einem nützlichen 
phraseologischen Werkzeug, das den Text von Arator mit einem von 
Juvencus stammenden sprachlichen Kolorit, aber nicht mit seinem 
direkten Einfluss kennzeichnet.

Neben den Klauseln haben auch andere Ausdrücke von Juvencus 
Eingang in die christliche poetische Phraseologie gefunden und sind 
bei Arator leicht zu finden, zum Beispiel Tonans als Bezeichnung für 

15	 Ich klammere Iuvenc. 4,148 aus, siehe De Gianni 2020, 156.
16	 Proba cento 23; Damas. carm. 98,1; Ambr. hymn. 15,1; Paul. Nol. carm. 21,20; 

27,43; 28,186; 29,34; Prosp. epigr. 78,12; Paul. Petric. Mart. 4,344; 5,75; Drac. 
laud. dei 3,232.

17	 Juvencus fand diese Junktur vielleicht bei Val. Fl. 2,488; nach ihm wird die 
Klausel verwendet von Damas. carm. 4,9; Prosp. ingr. 289; Paul. Petric. Mart. 
2,328; 2,468; 2,532; 4,117; 4,147; 5,837; 5,868.

18	 In der Form lumine mundus/mundum Hil. Pict. gen. 51; Proba cento 58f.; Prud. c. 
Symm. 1,545; Paul. Nol. carm. 27,10; 31,339; Cypr. Gall. iud. 582; Drac. laud. dei 
1,209. Die Tatsache, dass nur Arator und Juvencus die Klausel in der Form lu-
mina mundo verwenden, kann gleichwohl Raum für Zweifel an einem direkten 
und beabsichtigten Einfluss von Juvencus auf den Vers von Arator lassen, siehe 
unten.

19	 Prosp. ingr. 818 und prov. 761.
20	 Juvencus könnte diese Klausel bei Commodian (apol. 606; instr. 2,12,20) ge-

funden haben, je nachdem, welche Datierung man für diesen ansetzt. Danach 
findet man sie fünfmal bei Paulinus von Nola, bei Orient. comm. 1,247, zehn-
mal bei Prosper, bei Paul. Petric. Mart. 2,544 und in einem Gedicht, das Avitus 
zugeschrieben wird, carm. app. 18,6.



Juvencus bei Arator 219

Gott (Arator act. 1,49; 613; 824; 2,145), die man bei fast allen Dich-
tern seit Juvencus findet,21 das Hyperbaton apertum […] caelum (Ara-
tor act. 1,610; 899 = Iuvenc. 1,11; 4,145; 476),22 die pia iussa (Arator 
act. 2,902 = Iuvenc. 3,424),23 die Benennung des Himmels als aetheria 
aula (Arator act. 1,119; 1055 = Iuvenc. 2,195)24 und weitere.

All diese Elemente sind keine direkten Entlehnungen von Juven-
cus mehr, aber sie unterstreichen mehr als zweihundert Jahre nach 
der Entstehung der Euangeliorum libri, wie sehr der spanische Dich-
ter durch seine Anpassung der epischen Phraseologie an die christ-
lichen Gegebenheiten eine Gattung25 geprägt hat, die er im Übrigen 
größtenteils selbst geschaffen hat.26

Weit aufschlussreicher sind jedoch die Stellen, an denen Arator 
unabhängig von möglichen Zwischenschichten eindeutig nicht auf 
die Phraseologie von Juvencus, sondern auf dessen Text selbst ver-
weist.

3 Arator im Dialog mit Juvencus
In der Menge dieser Fälle sind mehrere Arten zu unterscheiden, wie 
der Dichter auf den Text von Juvencus Bezug nimmt. Diese Unter-
scheidung zeigt, dass Arators Lektüre des spanischen Dichters kom-
plex genug dafür ist, dass es sich um eine überlegte Entscheidung 
handelt, auf ihn zurückzugreifen, und dies nicht nur auf bloße Le-

21	 Iuvenc. 2,795; 4,553; 672; 786.
22	 Dieses findet sich auch bei Prud. perist 2,372; 6,122; Paul. Nol. carm. 10,321; 

19,651; 22,6; Mar. Victor aleth. 2,465; Sedulius carm. pasch. 5,11.
23	 Auch bei Cypr. Gall. gen. 730; iud. 263; Drac. laud. dei 3,233, um bei den Ver-

wendungen zu bleiben, bei denen die beiden Wörter nebeneinander und in 
dieser Reihenfolge vorkommen.

24	 Juvencus hatte sich möglicherweise von Mart. 13,4,1 (über Germanicus) inspi-
rieren lassen, ihm folgen Mar. Victor aleth. praef. 97; Cypr. Gall. gen. 961; exod. 
1294; num. 108; deut. 52.

25	 Mit diesem Begriff muss man natürlich bei Texten, die letztlich sehr große 
Unterschiede aufweisen und nur gemeinsam haben, dass sie in Hexametern 
verfasst sind und sich ausschließlich oder vorrangig mit biblischen Themen 
befassen, äußerst vorsichtig sein. Zu diesem Punkt siehe vor allem Deproost 
1997, aber auch Green 2006.

26	 Fontaine 1981.



Bruno Bureau220

seerinnerungen zurückzuführen ist. So kann man solche Fälle in 
einem Kontext finden, in dem eine bereits von Juvencus geführte 
Polemik wieder aufgenommen wird, oder aber in einem anderen, 
der es ermöglicht, durch den Verweis auf Christi uitalia gesta die von 
den Aposteln gegenüber ihren Gegnern vollzogene imitatio Christi 
zu unterstreichen; in anderen Fällen ermöglicht es Juvencus, die 
Historia apostolica in die Kontinuität der Erzählung der Euangeliorum 
libri einzuordnen und so eine Dimension der Erfüllung der Schriften 
oder Prophezeiungen zu betonen, was zum letzten Typ der Verwen-
dung führt, bei dem Juvencus als exegetisches Werkzeug eingeführt 
wird, auf dem Arator seine eigene Interpretation aufbaut. Um hier 
im Rahmen zu bleiben, werde ich für jeden Typ nur ein oder zwei 
Beispiele herausgreifen, die ich ausführlich analysieren werde, und 
auf einige andere Stellen hinweisen, an denen die gleiche Art von 
Phänomen leicht zu beobachten ist.

Es ist bekannt, dass die Polemik und insbesondere die Polemik 
gegen die Juden bei Arator einen wichtigen Platz einnimmt, sodass 
man ihn – übrigens völlig übertrieben – als déclamateur anti-juif be-
zeichnet hat.27 Die Polemik richtete sich nicht vorrangig gegen das 
Volk Israel im Allgemeinen oder die zeitgenössischen Juden des 
Dichters, sondern gegen die von ihm unter dem Begriff Iudaea be-
zeichnete Entität, die symbolisch für die Weigerung steht, trotz der 
Autorität der Schriften und der offensichtlichen Zeichen an Chris-
tus zu glauben. 

Zwei Passagen aus Buch 2, die übrigens recht ähnlich sind, kön-
nen die Art und Weise illustrieren, wie Juvencus in diesen Momen-
ten der Polemik herangezogen wird. Interessanterweise betreffen 
sie beide Saulus, der zu Paulus wurde, den ehemaligen Verfolger im 
Dienste der Juden, der zum Apostel wurde. Die erste Passage betrifft 
die Juden, die Stephanus (dessen Martyrium der Dichter in Buch 
1 geschildert hat) steinigten und die nun Saulus gegenüberstehen 
(Arator act. 2,963–969):

27	 Siehe die Artikelserie Chatillon 1963a; Chatillon 1963b; Chatillon 1979, aber 
contra Bureau 1997 für eine Neubetrachtung der Frage im Anschluss an De-
proost 1990. Siehe für die Verbindungen zwischen diesen Invektiven und den 
vom Dichter verwendeten patristischen Quellen auch Schwind 1990.



Juvencus bei Arator 221

                                                 […] Certamine cuncto
te spolias uacuamque locas cum durior ipsis
in Stephanum tormenta iacis, deponis amictum	 965
et nunc ueste cares, primi quia poena parentis
est cognata tibi ueterisque in corpore portas
transgressoris onus, contraria fontis honori
ne renueris aquis. […]

In dieser ganzen Auseinandersetzung entblößt du dich und präsen-
tierst dich in deiner Leere, indem du, härter als die Steine selbst, dei-
ne Geschosse gegen Stephanus schleuderst, du legst deinen Mantel ab 
und hast nun kein Gewand mehr, denn die Strafe deines ersten Vaters 
wurde von dir bei der Geburt empfangen und in deinem Körper trägst 
du die Schuld des alten Frevlers, du, der du dich weigerst, die Quelle zu 
ehren, um nicht vom Wasser erneuert zu werden.

Demgegenüber Iuvenc. 1,68–76:

Virtus celsa Dei circumuolitabit obumbrans,
spiritus et ueniet purus, lectissima uirgo,
ac tibi mox puerum casto sermone iubebit	 70
magnificum gigni populis, quem credere sanctum
supremique Dei natum uocitare necesse est.
Sic cognata tibi, sterilis quae credita cunctis,
Zachariae coniux mortali germine nuper
aeuo defessis hausit miracula membris.	 75
Sextus adest mensis: parent sic omnia iussis.

Die himmlische Macht Gottes wird kommen, dich umgeben und dich 
bedecken, und es wird der reine Geist kommen, o auserwählte Jung-
frau, und bald wird er dir durch ein keusches Wort befehlen, ein Kind 
zu zeugen, das vor den Augen der Völker herrlich ist, das man als hei-
lig anerkennen und Sohn des höchsten Gottes nennen muss. So hat 
auch deine Verwandte, von der alle Welt glaubte, sie sei unfruchtbar, 
die Frau des Zacharias, aus einem sterblichen Keim dieses Wunder in 
ihrem vom Alter erschöpften Körper empfangen; sie ist im sechsten 
Monat; so gehorcht alles den göttlichen Befehlen.

Der Ausdruck cognata tibi an Position 1b, 2ab des Hexameters in V. 
967 greift bei Arator einen Versanfang von Juvencus (Iuvenc. 1,73) 



Bruno Bureau222

auf28 und lenkt den Blick auf eine mögliche Ähnlichkeit zwischen 
den beiden Texten, die sich jedoch beim ersten Lesen bei Weitem 
nicht erschließt. Bei Arator ist cognata ein Partizip, während es bei 
Juvencus ein Nomen ist, das die Cousine der Jungfrau Maria, Elisa-
beth, bezeichnet. Außerdem scheint nichts die beiden Kontexte zu 
verbinden, eine Schimpftirade gegen die Juden, die Stephanus ge-
steinigt haben, und den Engelsgruß der Verkündigung. Dennoch er-
gibt sich schnell ein weiterer formaler Berührungspunkt zwischen 
den beiden Texten, das raffinierte Spiel mit der Endung -is. Worauf 
Arators Ausführung abzielen wird in 2,968f. deutlich: Indem Judäa 
sich der Quelle des wahren Lebens, nämlich Christus, widersetzt, 
schließt es sich selbst von der Erneuerung im Taufwasser aus.29 In 
Juvencus’ Text ist jedoch genau das Gegenteil der Fall: Elisabeth, 
die in den Augen aller, cunctis, unfruchtbar war, wird trotz ihres 
Gesundheitszustands und ihres Alters (man beachte den Reim zwi-
schen cunctis und defessis membris) zur Mutter eines Propheten, und 
zwar auch durch das Wirken der göttlichen Tugend, aber vor allem, 
weil sie zu glauben wusste (der Reim springt von defessis membris zu 
mensis und dann als Schlussfolgerung zu iussis). Ebenso wird Maria 
den Retter populis hervorbringen, wenn sie das an ihrer Cousine 
vollbrachte Wunder anerkennt und die Worte des Engels im Glau-
ben annimmt. Arator greift das Echospiel auf und macht es zum 
Schlüssel seiner Darstellung, die den radikalen Gegensatz zwischen 
dem Glauben von Maria und Elisabeth und dem Unglauben der Mör-
der von Stephanus aufzeigt.

Die Schuld Adams, die durch das fiat Marias weggenommen 
wird, wird hier vergrößert und zum Familienzeichen, cognata tibi, 
jener Menschen, die sich im Bösen verfangen anstatt zu glauben 

28	 Hier besteht kaum ein Zweifel an der Übernahme, denn abgesehen von einer 
nicht verwandten Stelle bei Terenz (Phorm. 130) kommt der Ausdruck in dem, 
was wir von der lateinischen Dichtung erhalten haben, nur in den beiden be-
treffenden Texten vor.

29	 Arator übernimmt von Paulinus (Paul. Nol. carm. 31,183f.) das Segment „Ad-
jektiv + in corpore porta(n)s“, das der Dichter umgekehrt auf die Geretteten an-
wendet, die den neuen Adam in sich tragen (Et nunc ecce meo rediuiuum in corpo-
re portans / praefero uictorem mortis et anguis Adam), doch Judäa trägt seinerseits 
nur das transgressoris onus.



Juvencus bei Arator 223

und gerettet zu werden; man sieht also, wie Arator das poetische 
Spiel um cognata tibi nutzt: Die Mörder des Stephanus sind durior 
ipsis, weil sie den Gerechten tormenta iacis verfolgen, was dazu führt, 
dass sie geistig entblößt werden, indem sie die Leere ihres Herzens 
zeigen, deponis,30 was die Strafe Adams bestätigt, poena parentis,31 
transgressoris, und sie von den rettenden Wassern fernhält, fontis, 
aquis, und so ihre Rettung verhindert, ne renoueris. Doch während 
Juvencus seine Reime an markanten Stellen des Verses (Zäsur oder 
Versschluss) platzierte, spielt Arator mit dissonanten Strukturen32 
und unterstreicht damit die polemische Behandlung, die er für die 
Verwendung von Juvencus vorsieht.

Die zweite Passage ist etwas merkwürdiger: Paulus hört die 
Stimme Christi auf dem Weg nach Damaskus, aber seine Begleiter 
hören nichts.33 Der Dichter versucht, diesen Unterschied zu kom-
mentieren und zu erklären, warum die himmlische Stimme für eini-
ge iure negatur ist. Dieser Ausdruck, der am Versschluss unscheinbar 
erscheinen mag,34 scheint auf die Beschimpfung hinzudeuten, die 
Jesus in Iuvenc. 4,69–73 an die Pharisäer und Schriftgelehrten rich-
tet (Arator act. 2,984–991):35

30	 Die Wahl dieses Verbs stellt die Juden, die sich ihrer Kleider entledigen, um im 
Tod zu versinken, und Christus, der sich der forma serui entledigt, die er von 
Maria erhalten hat, um die Toten in seine Herrlichkeit zu führen, einander 
gegenüber. Arator übernimmt von Juvenal (Iuv. 1,142) die Klausel deponis amic-
tu(s/m) über einen Schlemmer, der sein Gewand ablegt, um ins Bad zu gehen, 
dort aber an einer Magenverstimmung stirbt.

31	 Der Ausdruck findet sich auch an anderen Stellen in der christlichen Dichtung, 
aber nicht bei Juvencus: siehe Paul. Nol. carm. 6,203 und vor allem Alc. Avit. 
carm. 3,148, wo es um den „Fluch“ geht, den Gott nach dem Sündenfall über 
Adam und Eva ausspricht.

32	 Versende (ipsis, parentis), Zäsur (iacis, aquis), aber auch 5b, 4a, 2b.
33	 Vgl. Apg 22,9.
34	 Wie oben, in der erhaltenen lateinischen Dichtung sind dies jedoch die ein-

zigen beiden Verwendungen dieser Klausel in genau dieser Form (Variationen 
des Verbs negare gibt es bei Ps.-Cato dist. 1,31,2; Claud. in Eutr. 1,457).

35	 Zur Bedeutung der Umschreibung der Evangelienstelle (Mt 23,13) für Arators 
Verwendung siehe unten Kapitel 4. Siehe auch De Gianni 2020, 121–124, ins-
besondere zur Interpretation von uobis.



Bruno Bureau224

Haec rationis erit simplex uia: iure negatur
uox quoniam confusa loqui, neque creditur illud	 985
a sermone dari quod non in pectore condit
accipiens; dubia tantum stimulatus ab aure
ambiguusque fragor solas diuerberat auras;
sic audisse simul, sic non audisse leguntur;
altera pars sonitus, certae est pars altera uocis,	 990
et fert atque refert geminam res una figuram.

Es gibt einen einfachen Weg, dies zu erklären: Da die Stimme undeut-
lich ist, sagt man zu Recht, dass sie nicht spricht, und man glaubt, dass 
man eine Botschaft, die man ohne Verstand empfängt, nicht mit Wor-
ten ausdrücken kann; wenn sie nur in einem zögernden Ohr erklingt 
und mehrdeutig ist, trifft ein Geräusch nur den Hauch der Luft. So 
heißt es gleichzeitig, dass sie gehört haben und dass sie nicht gehört 
haben, denn es gibt einerseits einen Ton und andererseits eine deutli-
che Stimme, aber es ist die einzige Wahrheit, die eine doppelte Gestalt 
birgt und von ihr erzählt.

Demgegenüber Iuvenc. 4,69–73:

Deflendi semper scribae et lacrimabilis aeui
caeca Pharisaeae cunctis fallacia plebis.	 70
Nam uobis itiner clausum quia iure negatur,
non sinitis quemquam penetrare per ardua lucis
et cunctos trahitis saeuae ad consortia flammae.

Stets beklagenswerte Schriftgelehrte, klägliche Falschheit und Ver-
blendung für alle von der Menge der Pharisäer; weil euch der Weg zu 
Recht verschlossen ist und euch verweigert wird, erlaubt ihr nieman-
dem, in die Höhen des Lichts einzudringen, und verleitet alle dazu, mit 
euch die Gewalt des ewigen Feuers zu teilen.

Die ganze Bedeutung der Passage und damit der Übernahme von 
Juvencus liegt im letzten Vers: Es handelt sich um eine doppelte Ge-
stalt (figuram), das heißt um ein physikalisches (hier akustisches) 
Phänomen, das vom Dichter erklärt wird und in einem spirituellen 
Sinn zu verstehen ist: Sie hörten, ohne zu hören. Hier wird die Ver-
bindung zu den Schriftgelehrten und Pharisäern des Juvencus deut-



Juvencus bei Arator 225

lich, die sehen, ohne zu sehen (caeca) und denen daher „zu Recht“ 
der Zugang zum Geheimnis verwehrt wird, genau wie den Gefähr-
ten des Paulus.36 So ermöglicht es die Anspielung auf die Stelle in 
den Euangeliorum libri, die Natur der symbolischen Lehre zu verste-
hen: Ohne den Glauben bleibt das Wort Gottes unverständlich, so 
wie ohne den Glauben die Schriftgelehrten und Pharisäer den Mes-
sias nicht anerkennen;37 aber die Konsequenz ist dramatisch, denn 
ohne den Glauben zeigt Jesu Schelte, dass es unmöglich ist, der kom-
menden Strafe zu entgehen, was eindeutig über die rein wunderbar 
wirkende Dimension des Textes der Apostelgeschichte hinausgeht.38 
Es handelt sich vordergründig um ein Wunder, das die Erwählung 
des Paulus markiert, aber tiefergehend kennzeichnet das Wunder 
die unüberbrückbare Kluft zwischen dem Glauben und der Weige-
rung, zu glauben.

So nutzt Arator Juvencus, um seine Polemik in beide möglichen 
Richtungen zu nähren: Entweder bietet Juvencus bereits ein negati-
ves Modell für die Figuren Arators oder Arators Figuren zeigen um-
gekehrt ihre Distanz zu dem von Juvencus gebotenen Modell. In bei-
den Fällen ist der Verweis auf den spanischen Dichter keineswegs 
rein literarisch, sondern setzt einen echten theologischen Dialog 
der beiden voraus. Dies zeigt sich noch deutlicher in den Passagen, 
in denen Arator durch die imitatio Iuvenci die imitatio Christi bei sei-
nen Figuren oder den Gläubigen betont. 

Die betreffenden Textstellen sind recht zahlreich, daher werde 
ich, um meine Ausführungen zu begrenzen, nur ein Beispiel aus je-

36	 Die Übernahme des Ausdrucks simplex uia aus Prud. c. Symm. 2,849f. geht ganz 
in diese Richtung, denn der Dichter wirft Symmachus vor, nach komplizierten 
Erklärungen und Umwegen zu suchen, um die traditionelle Religion zu ent-
schuldigen, wobei die Wahrheit sich demjenigen, der sie zu sehen und zu hö-
ren versteht, offensichtlich aufdrängt (Sola errore caret simplex uia nescia flecti / 
in diuerticulum biuiis nec pluribus anceps).

37	 Dies wird durch den kontrastierenden imitatorischen Gebrauch von tant* sti-
mulatus bestätigt, der an Mar. Victor aleth. 3,646f. erinnern kann, wo Abraham 
seinerseits in den drei Reisenden die göttliche Gegenwart erkennt (Abraham 
tanti stimulatus imagine uisus / procurrit dominumque solo prostratus adorat).

38	 In Apg 22,9 gibt Paulus diesem Aspekt seiner Erzählung keine besondere In-
terpretation: οἱ δὲ σὺν ἐμοὶ ὄντες τὸ μὲν φῶς ἐθεάσαντο τὴν δὲ φωνὴν οὐκ 
ἤκουσαν τοῦ λαλοῦντος μοι.



Bruno Bureau226

dem Fall anführen. Arator benutzt Juvencus zunächst, um in seinem 
Text direkt auf die Worte von Christus selbst zu verweisen, der dann 
genau mit den Worten spricht, die er bei Juvencus verwendet hat. Im 
Verweis auf Mt 6,20, den Arator in Paulus’ Abschiedsrede an die Äl-
testen Asiens (Arator act. 2,871–875) einbaut, verschiebt der Dichter 
die Struktur des Satzes sehr nahe hin zu Juvencus’ Satz. Er schreibt 
nämlich (V. 871–873): Assuescite […] locare / thesauros in sede poli, wo 
bei Juvencus steht (Iuvenc. 1,614): Condite thesauros uobis in uertice 
caeli; der Effekt der synonymen Variatio sede/uertice, poli/caeli zeigt 
ein raffiniertes Spiel mit der Umkehrung von poetischen und alltäg-
lichen Wörtern, wobei uertice caeli zu sede poli wird – nach einer sehr 
deutlichen wörtlichen Übernahme (da derselbe Kasus vorliegt), die 
zweifellos mit dem Evangelientext selbst in Verbindung steht.39 Hier 
lässt Arator eindeutig den Jesus von Juvencus sprechen, eher als den 
von Matthäus; wenn also die poetische Figur des Paulus das Evange-
lium zitiert, zitiert er, generisch homogen, eine poetische Version 
der Evangelien, hier die Euangeliorum libri.

Theologisch bedeutsamer sind die Stellen, an denen die Figur 
des Paulus eindeutig in eine imitatio Christi gestellt wird, wie zum 
Beispiel wenn Paulus die Angst der Seeleute während des Sturms 
beruhigt (Arator act. 2,1105–1109 und Iuvenc. 3,335–339):

                                  […] Stans denique Paulus	 1105
conclamata piis animat sic pectora uerbis:
„O utinam nostris uoluisses, fida iuuentus,
consiliis parere prius ne litora Cretae
linqueres insani rabiem passura profundi!“

Aufrecht stehend belebt Paulus schließlich mit diesen heiligen Worten 
die Herzen, deren Tod man betrauert hat: ‚Oh, wenn du nur gewillt 
gewesen wärst, vertrauensselige Jugend, unseren Ratschlägen zu ge-
horchen, bevor du die Gestade Kretas verlassen hättest, um das Wüten 
und den Wahnsinn des Abgrunds zu erleiden.‘

Discipuli pauido presserunt corpore terram,	 335
nec prius e prono uultus sustollere casu

39	 Man liest nämlich θησαύρους in Mt 6,20.



Juvencus bei Arator 227

audebant, sancto Christi nisi dextera tactu
demulcens blandis firmasset pectora uerbis:
„Surgite et abiectum fortes calcate timorem.“

Die erschrockenen Jünger warfen ihre Körper auf die Erde und hät-
ten es nicht gewagt, ihr Gesicht von ihrer Niederwerfung zu erheben, 
wenn Christus sie nicht mit der heiligen Berührung seiner Hand an-
gefasst und ihre Herzen mit den sanften Worten gestärkt hätte: ‚Steht 
auf, seid stark und zertretet diesen Schrecken.‘

Der Ausdruck pectora uerbis, der auf ein Adjektiv im Ablativ (piis/
blandis) gefolgt von einer Verbform (animat/firmasse) gestützt ist, 
schafft auf leicht auffindbare Weise einen Verweis auf die Passage, 
in der Christus seine Jünger nach seiner Verklärung beruhigt.40 Das 
Spiel mit den Kontexten ist hier besonders interessant, denn die 
Rede, die Paulus hält, dient der Verklärung, indem sie die implizi-
te Macht des Apostels über die Elemente hervorhebt, die er offen-
sichtlich von Christus erhalten hat: Der Kommentar des Dichters 
weist darauf hin, dass dieser Sturm die Erlösung und die Befreiung 
von den Kräften des Todes darstellt, was auch durch die Verklärung 
unterstrichen wird, die das Göttliche im Menschen sehen lässt. So 
ermöglicht der Apostel den Seeleuten wie Christus, in ihm, dem ein-
fachen Reisenden, mehr als nur einen Passagier wie jeden anderen 
zu sehen, stattdessen sollen sie ihn sehen als den Inhaber einer be-
sonderen Macht, die der Dichter später weitgehend erläutert, in-
dem er das Schiff mit der Kirche identifiziert.41 Das Wort des Paulus 
hat dann denselben Stellenwert wie das erklärende Wort Christi, 
dessen Lehre er fortsetzt.

40	 Die Klausel als solche findet sich auch bei Optatian Porfyrius, z.B. in carm. 
25,44, aber in genau dieser Form nur in unseren beiden Texten. Die mögliche 
Verbindung zu Paul. Nol. carm. 26,9 (mens assueta piis sua soluere pectora uo-
tis) ist nicht wirklich bedeutsam, sondern vielleicht eine einfache Entlehnung 
ohne eine Verbindung zwischen den Dichtern.

41	 Ich konnte an anderer Stelle (Bureau 1997) den Einfluss der ovidischen Erzäh-
lung (Ov. met. 3,572–691) auf diese Passage zeigen, in der Seeleute beschließen, 
das Bacchus-Kind zu entführen, um einen guten Preis zu erzielen, bevor sie be-
greifen, dass sie den Gott auf keinen Fall verärgern dürfen, als sie sehen, dass 
ihr Schiff Gegenstand eines Wunders ist.



Bruno Bureau228

Ebenso wird Petrus, als er sich weigert, verunreinigte Nahrung 
zu sich zu nehmen,42 in die Nähe von Juvencus’ Christus gerückt, 
der sich in der Episode mit der Samariterin weigert, das zu essen, 
was die Jünger ihm gebracht haben (Arator act. 1,914f. und Iuvenc. 
2,304–310): 43

„Absit“, Petrus ait (quanta est reuerentia sancto
legis) et esuriens oblatas respuit escas.	 915

‚Zurück!‘, sagte Petrus (so groß ist der Respekt des Heiligen vor dem 
Gesetz) und obwohl er hungrig war, wies er das Essen zurück, das ihm 
gebracht wurde.

[...] Sed tum mirantum discipulorum
inter se occultis currebat sermo loquellis:	 305
„Forte aliquis prior hic epulas dedit ante magistro,
nostras ut merito satiatus respuat escas.“
Ille sed internae cernens molimina mentis:
„Hae mihi sunt epulae, pectus satiabitur istud,
si faciam magni genitoris iussa per orbem.“	 310

Aber da wunderten sich die Jünger, und in leisen Gesprächen kursier-
ten unter ihnen die Worte: ‚Vielleicht hat jemand vor uns dem Meister 
Speise gegeben, sodass er, jetzt, da er satt ist, mit Recht die Speise zu-
rückweist.‘ Er aber sah, was sie in ihrem Herzen hegten, und sagte: ‚Das 
ist meine Speise, das sättigt mein Herz: in der Welt die Gebote meines 
Vaters, des großen Gottes, zu erfüllen.‘

Der Ausdruck respuit escas mit Variation des Modus verweist ein-
deutig auf die betrachtete Stelle bei Juvencus,44 was noch durch die 
Verwendung von esuriens bestätigt wird, die in der Antwort Jesu 
in satiabitur anklingt, das wiederum auf die Äußerung satiatus der 
Jünger antwortet. Indem er nicht isst, wählt Petrus also die wahre 
Nahrung nach Christus, die nach den Worten von Juvencus darin 
bestehe, „in der Welt die Gebote meines Vaters, des großen Gottes, 

42	 Vgl. Apg 10,14.
43	 Vgl. Joh 4,33f.
44	 Der Ausdruck ist nur in diesen beiden Passagen belegt.



Juvencus bei Arator 229

zu erfüllen“.45 Der intertextuelle Verweis verlagert hier das Thema 
des Textes der Apostelgeschichte von der Weigerung, unreine Tie-
re zu essen (also der Einhaltung des jüdischen Gesetzes, das auch 
von Arator in reuerentia legis erwähnt wird), auf das christliche Glau-
bensbekenntnis, das in der Anspielung auf die Christusworte des Ju-
vencus vermutet wird.

Mit diesem letzten Beispiel wird deutlich, wie Arator mit dem 
Text von Juvencus arbeitet: Er macht ihn zu einer Art Ersatz für den 
Evangelientext, zu dem er seinen eigenen Text in Beziehung setzt, 
so wie die Apostelgeschichte auf Lukas verweisen kann, aber vor 
allem so, wie zeitgenössische Prediger in ihren Kommentaren zur 
Apostelgeschichte auf die Gestalt Christi verweisen können. So ent-
steht eine Art typologische Beziehung zwischen der kommentierten 
Erzählung von Arator und dem Gedicht von Juvencus, deren Aus-
gestaltung eine letzte Gruppe von Verweisen auf den spanischen 
Dichter liefert.

Auch hier gibt es viele Beispiele, aber zwei reichen aus, um zu 
zeigen, wie der Mechanismus des Entlehnens und der Bedeutungs-
konstruktion funktioniert. In Arator act. 1,164–172 inszeniert der 
Dichter die Rede des Petrus nach Pfingsten,46 die er mit einem lan-
gen Satz beginnen lässt, in dem mit dem Ausdruck maiestate potens 
am Anfang des Hexameters ein ausdrücklicher Verweis auf Juven-
cus erscheint (Arator act. 1,164–172 und Iuvenc. 4,153–156):47

Venit ad occiduas carnaliter editus oras
humana sub lege Deus, qui temporis expers	 165
principium de matre tulit nec uile putauit

45	 Es ist anzumerken, dass Paulinus von Périgueux die Wortwahl am Ende der 
Verse inspiriert haben könnte, denn er beschreibt die Askese des heiligen Mar-
tin, bei der er auf erlesene Speisen verzichtet, folgendermaßen (Paul. Petric. 
Mart. 1,267–269): Tam sterili uictu duplicant ieiunia sancti. / Dumque indiscrete te-
nuem rimantur in escam / quidquid inexpertae praebebant uiscera terrae. So ist die 
Tat des Petrus ein Zeichen für die Sehnsucht nach Gott, die dem Apostel bis 
hinein in die äußersten Bereiche seines Lebens innewohnt.

46	 Vgl. Apg 2,14–40.
47	 Dass die Entlehnung tatsächlich von Juvencus stammt, steht außer Frage, 

denn der einzige andere Beleg für diesen Angriff ist Prud. perist. 11,218, der 
die Beschreibung eines Gebäudes betrifft.



Bruno Bureau230

maiestate potens terreni sumere formam
corporis atque opifex hominum pars esse suoque
nos pretio reuocare sibi post dona salutis
postque tot erectos pulsis languoribus aegros,	 170
cum defleta etiam perfunctaque corpora luci
redderet et superas iterum concederet auras.

Er kam, im Fleisch geboren, zu den Gestaden der Sterblichkeit, einem 
menschlichen Gesetz unterworfen, Gott, der die Zeit nicht kennt, wur-
de von einer Mutter geboren und hielt es nicht für niedrig, obwohl 
er Macht und Majestät besaß, die Form eines irdischen Körpers anzu-
nehmen, und er, der Menschenmacher, hielt es nicht für niedrig, einer 
von ihnen zu sein und zum Preis seiner selbst uns für ihn zu erlösen, 
nachdem er das Geschenk der Erlösung gemacht und so viele Kranke 
aufgerichtet hatte, deren Krankheiten er vertrieben hatte, während er 
sogar schon beweinte und begrabene Körper wieder ans Licht brachte 
und ihnen wieder die Lüfte der Höhe gewährte.

Omnis item uirtus caeli conmota superni
signa dabit, proles hominis quis uertice caeli
clareat; omnigenasque tribus defletio iugis
urgebit, ueniet cum nubibus ignicoloris	 155
maiestate potens hominis per sidera natus.

Wiederum wird die ganze Macht des Himmels von oben, erschüttert, 
Zeichen geben, die den Menschensohn in seiner Pracht an der Spitze 
des Himmels erscheinen lassen; alle Stämme der Erde werden ohne 
Ende klagen, wenn mit den Wolken in Feuertönen mit seiner Macht 
und Herrlichkeit durch die Gestirne der Menschensohn kommen wird.

Arator greift hier einen Ausdruck auf, der sich in der von Juven-
cus nacherzählten eschatologischen Rede Jesu findet,48 passt ihn 
aber an das an, was in Wirklichkeit eine Paraphrase von Phil 2,6f. 
ist, die aber Apg 2,22–24 entsprechen soll. Der Mechanismus ist 
hier besonders komplex, da Arator den Umfang der Rede im Ver-
gleich zur Apostelgeschichte völlig verändert, insbesondere durch 
die Einfügung des Zitats aus dem Philipperbrief, und sich, um das, 

48	 Mt 24,27–31 τὸν υἱὸν τοῦ ἀνθρώπου ἐρχόμενον ἐπὶ τῶν νεφελῶν τοῦ οὐρανοῦ 
μετὰ δυνάμεως καὶ δόξης πολλῆς, siehe De Gianni 2020, 156–158.



Juvencus bei Arator 231

was bereits eine Neuformulierung des Originals ist, wiederum neu 
zu formulieren, auf die Passage aus Juvencus stützt. Die poetische 
Absicht ist ziemlich klar: Petrus verkündet in seiner ersten öffent-
lichen Rede49 als den wesentliche Inhalt des Kerygmas die Kenosis 
des Menschensohnes sowie seine Erlösung und die Verherrlichung, 
aber durch den Verweis auf Juvencus inmitten einer Reihe von 
christlichen poetischen Zitaten, die die Inkarnation beschreiben,50 
weist er auch darauf hin, dass hier der letzte Zeitraum beginnt, der 
von der Erfüllung der Erlösung bis hin zu ihrer endgültigen Mani-
festation reicht. So wird die eschatologische Perspektive bereits in 
die Kenosis projiziert, und es ist derselbe Christus, der am Kreuz 
stirbt, der auch in Herrlichkeit zum Endgericht kommen wird. Tat-
sächlich ermöglicht die Entlehnung von maiestate potens, den Aus-
druck opifex hominum pars esse durch den bei Juvencus vorhandenen 

49	 Arator hat die Rede, die Petrus vor der Wahl des Matthias hält, bereits um-
geschrieben, aber es handelt sich um eine Rede, die dieser vor dem Apostel-
kollegium hält.

50	 Juvencus ist hier nicht der einzige, der zu der vom Dichter vorgenommenen 
Neuausrichtung beiträgt, und zwar in einer Passage, die offensichtlich absolut 
wesentlich ist, da sie den Kern des christlichen Glaubens betrifft. So liefert Se-
dulius beispielsweise Arator den Ausdruck occiduas [...] oras, den dieser (Sedul. 
carm. pasch. 1,254) verwendet hatte, um den Lauf der Sonne zu bezeichnen, 
wobei er betonte, dass sie kein Gott, sondern ein Geschöpf sei, was perfekt zu 
Arators Absicht passt, da der Schöpfer hier mit dem Geschöpf gleichgesetzt 
wird; weiter unten ist terreni sumere formam eine Übernahme aus Sedul. carm. 
pasch. 1,254; 353 oder 4,267, wo der Dichter in einem Gebet zu Christus und 
einem Kommentar, der sich auf die Heilung eines Blindgeborenen bezieht, 
ebenfalls auf die Inkarnation verweist. Dracontius ist wahrscheinlich die di-
rekte Quelle der Klausel temporis expers (Drac. laud. dei 2,68f., eher als satisf. 
5), die eine trinitarische Formulierung darstellte (et consors cum patre manens 
et spiritus unus, / trina mente Deus, Deus auctor, temporis expers), die es Arator er-
möglichte, zu betonen, dass der, der sich inkarniert hat, tatsächlich unus de Tri-
nitate ist. Opifex hominum ist eine Formulierung von Paulinus von Nola (carm. 
31,97f.) bei der Erwähnung der Inkarnation (Quare opifex hominum mortali in 
corpore uenit, / non et mortali crimine factus homo). Die Heilungen pulsis languori-
bus greifen eine Inhaltsangabe aus Sedul. carm. pasch. 3,43–45 auf (passimque 
cateruas / ut pius innumeras pulso languore saluti / reddidit). Diese Art von poe-
tischer Verbindung, die sich fast ausschließlich auf christliche Dichter stützt 
(vgl. Bureau 1997), kommt bei unserem Dichter häufig vor, ist aber noch nicht 
Gegenstand einer eigenen zusammenfassenden Untersuchung gewesen.



Bruno Bureau232

eschatologischen Titel des Menschensohns hominis per sidera natus 
zu beleuchten.

In diesem Beispiel wird deutlich, dass Arator bei seinen Zuhö-
rern eine echte Vertrautheit mit den Euangeliorum libri (wie auch 
mit weiterer früherer christlicher Dichtung)51 voraussetzt, um 
im vollen Umfang erkennen zu können, was er aus ihnen zieht. In 
einer anderen Passage wird die Dimension der Erfüllung der Hei-
ligen Schrift durch den Verweis auf Juvencus explizit: Am Anfang 
des Gedichts, in einer Eröffnungspassage, die kein Pendant in der 
Apostelgeschichte hat, spricht Arator von der Auferstehung und 
der den Toten gegebenen Erlösung (Arator act. 1,14–17 und Iuvenc. 
3,340–343):

                                 […] Lux tertia surgit;
maiestas cum carne redit speciemque coruscam	 15
umbrarum de sede refert ut ab exule limo
interclusa diu patriae repetatur origo.

Der dritte Tag erstrahlt: Die Herrlichkeit kehrt in der Gestalt des Flei-
sches zurück und bringt aus den Schatten eine strahlende Schönheit 
hervor.

Nec cuiquam praesens pandatur uisio uerbis,	 340
horomatis huiusce expertes facite cunctos
ni prius huc hominis suboles speciosa reportet
in lucem referens mortis de sede tropaea.

Und lasst niemandem mit Worten offenbart werden, was ihr soeben 
gesehen habt, lasst alle Welt unwissend sein über dieses Geschehen, 
bevor der Menschensohn seine wunderbaren Trophäen hierher bringt, 
indem er sie aus der Unterwelt ins Licht zurückbringt.

51	 Diese Vertrautheit setzt also voraus, dass die christliche Dichtung im sechs-
ten Jahrhundert „klassisch“ wurde und zum kulturellen Handwerkszeug eines 
jeden einigermaßen gebildeten Christen gehörte. Diese Tatsache bestätigt 
neben dem Dekret, dessen Reichweite möglicherweise begrenzt war, auch die 
„Kanonisierung“ der Listen christlicher Dichter, die wir in sehr ausgereifter 
Form z.B. bei Fortunatus sehen (Ven. Fort. Mart. 1,15–25).



Juvencus bei Arator 233

Der Ausdruck umbrarum de sede refert erinnert eindeutig an den 
letzten Vers des Textabschnitts bei Juvencus, in lucem referens mortis 
de sede tropaea (Iuvenc. 3,342). Wieder handelt es sich, wie oben er-
wähnt, um eine Passage der Verklärung, aber dieses Mal gebietet 
Jesus den Jüngern Schweigen über das, was sie gesehen haben, „bis 
der Menschensohn von den Toten aufersteht“.52 In Arators Gedicht 
löst die Auferstehung Christi diesen bei Juvencus gegebenen Befehl 
auf,53 indem sie seinen endgültigen Sieg über den Tod manifestiert 
und so den Weg frei für die apostolische Predigt macht, wobei Ju-
vencus hier als exakter metrischer Ersatz für das Evangelium fun-
giert.54

Ein letztes Beispiel soll zeigen, dass der Berührungspunkt zwar 
äußerst begrenzt sein und andere Autoren als Juvencus einbeziehen 
kann, aber aufgrund des Kontextes und des theologischen Spiels, 
das mit dem spanischen Dichter aufgebaut wird, dennoch mehr als 
wahrscheinlich bleibt. Unter Verwendung eines seltenen Wortes, re-
cidiua,55 in einer ansonsten in der handschriftlichen Überlieferung 

52	 Mt 17,7; 9.
53	 Der Ausdruck lux tertia surgit hat seinen Ursprung sicherlich bei Prudentius, 

wo der Dichter (man beachte den Gebrauch von maiestate beim Dichter aus 
Calahorra) die glorreiche Auferstehung Christi beschreibt (Prud. apoth. 530–
533): Sed quod morte breui materna ex parte solutum est / maiestate patris uiuum 
lux tertia reddit. / Vidisti angelicis comitatum coetibus alte / ire meum cuius seruor 
munimine templum.

54	 Wie wenn der Dichter sagen würde: „Ihr habt den Herrn bei Juvencus sagen 
hören ‚Ni prius huc hominis suboles speciosa reportet / in lucem referens mortis de 
sede tropaea‘, aber jetzt ist die Zeit gekommen, diese Nachricht zu enthüllen 
(pandere)“.

55	 Recidiuus an sich ist nicht so selten (24 bei Musisque Deoque verzeichnete Vor-
kommen), aber in einem Drittel dieser Fälle gibt ein nicht unerheblicher Teil 
der handschriftlichen Überlieferung rediuiuus an, das häufiger zu sein scheint. 
Vor Arator scheint Dracontius das Wort besonders zu schätzen, und man könn-
te annehmen, dass Arator hier eher von dem Afrikaner inspiriert wird (Drac. 
Romul. 5,115f. Haec igitur recidiua uiget post busta resurgens / phoenicis in morem), 
dessen literarischer Kontext mit der Erwähnung des Phönix recht ähnlich, 
aber nicht christlich orientiert ist, da es sich hier um eine Kontroverse in Vers-
form handelt; dass Dracontius die „Brücke“ war, die Arator zu Juvencus führte, 
ist jedoch nicht unmöglich.



Bruno Bureau234

stark beschädigten Passage56 schreibt Arator über den neuen Men-
schen, der in Christus wiederhergestellt wurde (Arator act. 2,541–
546):

                               […] Cum ueri lumine Solis
tangimur, antiqui contagia soluimus aeui,
accedente fide. Lympha mox matre renati
conspicimur nouitate rudes. Infantia rursus
fit recidiua seni, gemino uergentibus ortu	 545
hic melior natalis adest. […]

Wenn wir vom Licht der wahren Sonne berührt werden, streifen wir 
den Schmutz des vorigen Alters ab, wenn der Glaube kommt. Das Was-
ser ist unsere Mutter und bald werden wir wiedergeboren und man 
sieht uns in der Neuheit der Neophyten; die Kindheit kehrt für den 
Greis zurück und mit einer zweiten Geburt kommt, für die, die bereits 
verfallen sind, eine bessere Geburt.

In dieser Passage scheint das deutlichste Echo tatsächlich das von 
Iuvenc. 4,340–353 und der Auferweckung des Lazarus zu sein:57

Et procul: „O utinam praesens uirtus tua nobis	 340
adforet et morti fratrem rapuisset acerbae.
Nam quicquid poscis, certum est tibi posse uenire.“
Quam Dominus tali solatur uoce gementem:
„Robustam mentem, mulier, uirtute resume.
Lazarus haec uitae recidiua in lumina surget.“	 345
Et mulier: „Certe surgent in munera uitae
mortales cuncti, ueniet cum terminus orbi.“
Christus item sancto depromit pectore uocem:
„En ego sum clarae uobis reparatio uitae.
In me qui credit, mortem deponere sumptam	 350
et uitam poterit iugi conponere saeclo.
At quicumque fidem uiuo sub pectore sumet,
horrida non umquam continget limina mortis.“

56	 Vgl. Bureau/Deproost 2017, 365f. Der Großteil der Schwierigkeiten liegt je-
doch bei uergentibus und betrifft nicht direkt die Übernahme von Juvencus.

57	 Zu dieser Passage siehe Deproost 2000.



Juvencus bei Arator 235

Und ihn von weitem sehend sagte sie: ‚Ach, wäre doch deine gütige 
Macht mit uns gewesen und hätte unseren Bruder dem bitteren Tod 
entrissen! Aber was auch immer du erbittest, es wird dir sicher gege-
ben werden können.‘ Sie seufzte, und der Herr tröstete sie, indem er 
zu ihr sprach: ‚Möge ein starker Geist, Frau, durch deine Tugend zu dir 
zurückkehren. Lazarus wird hier im Licht des Lebens aufstehen, das 
ihm zuteil wird.‘ Und die Frau: ‚Offenbar werden alle Sterblichen zum 
Geschenk des Lebens auferstehen, wenn das Ende der Welt kommt‘ 
Wieder sprach Christus aus der Tiefe seines heiligen Herzens: ‚Siehe, 
ich bin für euch die Wiedergeburt des leuchtenden Lebens. Wer an 
mich glaubt, wird sogar den Tod, den er empfangen hat, überwinden 
und das Leben in Ewigkeit genießen können; wer aber den Glauben 
in sein Herz aufnimmt, während er noch lebt, wird die schreckliche 
Schwelle des Todes nie berühren.‘

Das Adjektiv recidiua, das genutzt wird, um das ewige Leben zu be-
zeichnen, war zwar schon von Prud. c. Symm. 2,822 und Drac. laud. 
dei 1,558 verwendet worden, aber in beiden Fällen handelt es sich 
um abstrakte Aussagen über das zukünftige Schicksal der Gläubigen 
und nicht um ein so lebendiges Bild, wie es Arator vermittelt. Der 
Dichter betont nämlich den eigentlichen Vorgang der Geburt, lym-
pha matre, und baut eine Variatio auf dem Motiv des alten Mannes 
auf, der wieder zum Kind und zum zweiten Mal geboren wird. Indem 
Arator dieses Bild durch das Adjektiv mit der Diskussion zwischen 
Jesus und Martha verbindet, inszeniert er für seine Leser implizit 
den Prozess des Übertritts: Angesichts des Wunders der zweiten 
Geburt müssen wir zur Auferweckung des Lazarus und zur Lehre 
Christi über die Auferstehung selbst zurückkehren. Hier verweist 
Arators theologische Beweisführung in einem nicht erzählenden 
Abschnitt mit diesem selbst in der christlichen Dichtung seltenen 
Wort implizit beim Leser auf die Verwendung dieses Begriffs bei der 
Auferstehung in Verbindung mit Dracontius und Prudentius, vor 
allem aber bei der Auferstehung des Lazarus selbst, die hier seine 
Aussage veranschaulicht.58 

58	 Diese Verbindung ist übrigens in der christlichen ikonographischen Tradition 
mindestens seit dem fünften Jahrhundert „popularisiert“, da auf den Türen 
des sogenannten „Auferstehungs“-Elfenbeingrabes in Mailand die Auferste-



Bruno Bureau236

Aus all diesen Beispielen geht klar hervor, dass Arator Juvencus für 
weit mehr als nur metrische Verweise verwendet, die ihm eine be-
queme episch-christliche Phraseologie liefern würden. Die beiden 
Dichter treten eindeutig in einen Dialog, und Arator ermöglicht 
durch seine Verwendung von Juvencus einen Einblick in die Rezepti-
on des spanischen Dichters in der Mitte des sechsten Jahrhunderts.

4 Arator als Zeuge für die Rezeption des Juvencus
Arator schrieb für ein sehr spezielles Publikum in einem ebenso 
speziellen Kontext, der römischen Kirche in der Mitte des sechsten 
Jahrhunderts.59 Die relatio über die Entstehung des Gedichts, ein 
ebenso präzises wie wertvolles Dokument über die Umstände, unter 
denen es im Frühjahr 544 vorgetragen wurde, verdeutlicht mehrere 
wichtige Kontextelemente: Das Gedicht wurde dem Bischof von Rom 
feierlich überreicht,60 anschließend im päpstlichen scrinium aufbe-
wahrt,61 war zweifellos das Ergebnis eines Auftrags und hatte einen 
ganz offiziellen Charakter.62 Das Publikum, an das er sich richtet, 
wird zwar als gemischt dargestellt, doch die relatio macht deutlich, 
dass die Umgebung des Bischofs von Rom und wohl auch die Aris-

hung des Lazarus zusammen mit der Bekehrung des Zachäus dargestellt wird. 
Zu diesem Objekt siehe Brenk 2012; Bureau 2023.

59	 Zu diesen Aspekten siehe Sotinel 1989; 1992.
60	 Arator rel. Oblatus est huiusmodi codex […] sancto atque apostolico uiro papae Vigilio 

et susceptus ab eo […] ante confessionem beati domni Petri. Für diesen Text ist die 
Version zu edieren, die in Paris BnF Lat 9347 überliefert ist, die in der Bei-
behaltung der weltlichen Titel des Dichters und zahlreicher anderer Details 
sicherlich eine sehr getreue Kopie des Originals ist, siehe Bureau/Deproost 
2017, 464 zur Wahl dieses Manuskripts. Die der relatio folgende Erwähnung im 
Manuskript Biblioteca Apostolica Vaticana, Pal. Lat. 1716 in Form der Abkür-
zung EXPPSLR, die als ex papae pontificis scrinio lateranensi relatum verstanden 
werden kann, kann die Kontinuität der Tradition belegen, die diesen Text als 
„offiziellen“ Text ausweist, siehe Bureau/Deproost 2017, CXLIV.

61	 Arator rel. Surgentio uiro uenerabili primicerio scholae notariorum in scrinio dedit 
Ecclesiae collocandum.

62	 Über die Empfangszeremonie vermerkt die relatio (Arator rel.): cum ibidem plu-
res episcopi, presbyteri, diacones et clerus pars maxima pariter interesset.



Juvencus bei Arator 237

tokratie der Stadt die wichtigsten Adressaten sind.63 Der äußerst 
anspruchsvolle Charakter des Textes macht ihn nur für Gelehrte 
verständlich, wie es sie in diesem Teil der römischen Bevölkerung 
zweifellos noch gab. Die Rezitationstermine am 13. und 17. April so-
wie am 8. und 30. Mai, der gewählte Ort Saint-Pierre-aux-Lien64 wie 
auch die Wahl des zugrundeliegenden Textes, der Apostelgeschich-
te, dem Text, der während des laetissimum spatium, das sich von Os-
tern bis Pfingsten erstreckt, gelesen wird, und sogar die Einteilung 
in 43 Abschnitte, also so viele Tage, wie zwischen Ostern und Pfings-
ten liegen, wenn man die Sonntage (42 Tage) und das erste Gedicht, 
das außerhalb der Erzählung der Apostelgeschichte liegt, ausklam-
mert (also 42 Abschnitte), all dies deutet eindeutig auf ein Gedicht 
hin, das für einen offiziellen oder sogar paraliturgischen Gebrauch 
gedacht war, was durch seinen Charakter als Homilie in Versform 
um Perikopen aus der Apostelgeschichte, deren Thema kurz wie-
derholt wird, bestätigt wird.65

In diesem Zusammenhang zeugt die sehr bewusste und überleg-
te Verwendung von Juvencus, die festgestellt werden konnte, ein-
deutig davon, dass der spanische Dichter neben Sedulius und ande-
ren christlichen Dichtern als orthodoxer poeta Christianus anerkannt 
wurde und sein Werk für theologische oder dogmatische Zwecke 

63	 Arator rel. Religiosorum simul ac laicorum nobilium sed et e populo diuersorum turba 
conuenit.

64	 Arator rel. Rogauerunt ut eum iuberet publice recitari. Quod cum fieri praecepisset in 
ecclesia beati Petri quae uocatur ad uincula etc.

65	 Zwei weitere Elemente deuten in diese Richtung: die offensichtlich liturgische 
Verwendung eines Fragments von Arator in der contestatio einer Mone’schen 
Messe zu Beginn des siebten Jahrhunderts und die inhaltliche Verwandtschaft 
zwischen Arators „versifizierten Homilien“ und den etwa zeitgleichen Konta-
kia von Romanos, trotz der großen formalen und kontextuellen Unterschie-
de. Dem widerspricht zum Teil Sotinel 1989, 812, aber ohne Berücksichtigung 
einer anderen als der durch die relatio gekennzeichneten Verwendung, die 
nicht liturgisch, sondern paraliturgisch wäre. Die Mone’sche Messe geht in die 
Richtung einer zweifellos späteren und marginalen liturgischen Verwendung, 
schließt aber keineswegs eine paraliturgische Verwendung als Kommentar-
text aus, der im Anschluss an eine Lesung der Apostelgeschichte in einem Zyk-
lus von „Vorträgen“ in Verbindung mit der liturgischen Zeit gelesen wird, was 
man unter das einordnen könnte, was sich der „traditionellen Form“ entzieht 
(Sotinel 1989, 813). In diesem Sinne bereits Hillier 1993.



Bruno Bureau238

verwendet werden konnte. Als Arator für seinen Freund Parthenius 
die Zeremonie der Übergabe des Buches an Vigilius beschrieb, setz-
te er mit den Worten von Juvencus das Wort des Petrus und/oder 
des Papstes mit der Stimme des Heiligen Geistes selbst gleich (Ara-
tor ad Parth. 83–88):

Huius ab historia produxi carmina tiro
	 pastorique meo sedulus ora dedi,
largius auxilio qui fert noua uerba canenti,	 85
	 de quo nemo potest, hoc sine, digna loqui
quae Patri egregio patuerunt tradita papae
	 scriniaque Ecclesiae condita rite gerunt.

Aus der Geschichte dieses Buches habe ich wie ein Anfänger Gedich-
te entworfen und meinem Pastor bereitwillig meine Stimme geliehen; 
seine großzügige Hilfe inspiriert mein Lied zu neuen Worten, denn 
ohne sie kann niemand über es würdige Worte sprechen. Diese Ge-
dichte wurden zunächst dem Ermessen unseres erlauchten Papstes 
anvertraut und nach altem Brauch in den Archiven der Kirche zur Auf-
bewahrung hinterlegt.

Mit digna loqui im vorangestellten Kontext verweist Arator sehr 
deutlich auf die praefatio des Juvencus, in der der spanische Dichter 
die Anrufung der Musen durch die Anrufung des Geistes und des 
Jordans ersetzt (Iuvenc. praef. 25–27):

Sanctificus adsit mihi carminis auctor	 25
spiritus, et puro mentem riget amne canentis
dulcis Iordanis, ut Christo digna loquamur.

Mach dich für mich gegenwärtig, heiliger Inspirator meines Gesangs, 
Geist, und lass den süßen Jordan den Geist des Dichters mit seiner rei-
nen Flut baden, damit wir Verse sprechen, die Christi würdig sind.

So wie zu Beginn im pseudo-gelasianischen Dekret zu lesen ist, 
scheint Juvencus also in dem Umfeld, in dem Arator sich bewegt, 
den Status eines klassischen christlichen Dichters erlangt zu haben, 
der vollkommen orthodox und nachahmenswert ist. Aber man kann 
wahrscheinlich noch weiter gehen und davon ausgehen, dass es Ju-



Juvencus bei Arator 239

vencus’ „Exegesen“ sind, die Arator mehr noch als seine Erzählung 
der Evangelien interessieren, was voraussetzen würde, dass unser 
Dichter in Juvencus tatsächlich nicht nur einen einfachen Para-
phrasten, sondern einen theologischen Dichter sieht. Die Diskus-
sionen um die exegetische Dimension der Paraphrase bei Juvencus 
sind uns heute bekannt, doch Arator scheint durchaus in die Rich-
tung einer exegetischen Lektüre der Euangeliorum libri zu gehen. Der 
Rückblick auf eines der Beispiele, die wir untersucht haben, kann 
uns dies verdeutlichen.

Wir haben gesehen, wie Arator die Klausel iure negatur in act. 
2,984 verwendet, um die Tatsache, dass Saulus’ Reisegefährten auf 
dem Weg nach Damaskus nichts gehört haben, mit der Verurtei-
lung der Pharisäer uobis itiner clausum quia iure negatur in Iuvenc. 
4,69–73 in Beziehung zu setzen. In seinem Kommentar weist Dona-
to De Gianni sehr richtig auf die Mehrdeutigkeit der Verwendung 
von uobis in dieser Passage hin,66 übersetzt aber, meiner Meinung 
nach völlig korrekt „Infatti, poiche il cammino che avete precluso 
a voi è giustamente negato“, wodurch uobis zum Komplement von 
negatur gemacht wird. In diesem Fall handelt es sich um eine sehr 
deutliche Ergänzung des spanischen Dichters zum Text des Evange-
liums, in dem es nur heißt (Mt 23,13): ὅτι κλείετε τὴν βασιλείαν τῶν 
οὐρανῶν ἔπροσθεν τῶν ἀνθρώπων· ὑμεῖς γὰρ οὐκ εἰσέρχεσθε οὐδὲ 
τοὺς εἰσερχομένους ἀφίετε εἰσελθεῖν.67 Arator verwendet also für 
seine eigene Beweisführung den erklärenden Zusatz von Juvencus, 
der besagt, dass die Pharisäer durch ihren Unglauben sich selbst 
und anderen die Erlösung verweigern, wodurch sie verdammt wer-

66	 De Gianni 2020, 123: „Si potrebbe considerare uobis un dativo di agente legato 
ἀπὸ κοινοῦ alle due forme verbali passive, vedendo in iure un riferimento alla 
legge farisaica, per mezzo della quale scribi e farisei negano, sbarrandolo, il 
cammino verso la salvezza eterna agli uomini loro sottomessi In alternativa, 
il verso potrebbe voler dire che l’accesso al regno dei cieli è negato (da Dio) a 
scribi e farisei, proprio perché essi lo precludono agli altri; in tal senso uobis 
dipenderebbe da negatur e da clausum, con funzione di dativo di svantaggio nel 
primo caso e di agente nel secondo; iure sarebbe poi o una nota di giustifica-
zione di questa divina interdizione (‘a buon diritto, giustamente’), o ancora 
un’allusione alla legge strumentalizzata dalle autorità giudaiche.“

67	 Sie verriegeln das Himmelreich vor den Menschen, weil sie es selbst nicht be-
treten können und den Menschen nicht erlauben, es zu betreten.



Bruno Bureau240

den. Hier wird deutlich, woran Arator in der Version von Juvencus 
interessiert war: die Erwähnung des Unglaubens als das, was das 
Himmelreich für diejenigen „verriegelt“, die darunter leiden, und 
den Zugang dazu verhindert. Nun ist diese Art von Verhalten des 
Dichters der Historia apostolica gegenüber seinen Quellen durchaus 
üblich;68 anstatt direkt auf die Quelle des Evangeliums zu verweisen, 
vermittelt er diesen Verweis durch den Rückgriff auf einen patris-
tischen Kommentar, der zumeist leicht zu erkennen ist und die In-
terpretation des Hörers leitet.69 Daraus lässt sich logisch schließen, 
dass Arator – und wahrscheinlich auch ein Teil seines Publikums – 
Juvencus nicht nur als einen Versdichter des Evangeliums betrach-
tet hat, wie Hieronymus es im Übrigen mehrdeutig formuliert,70 
sondern als einen Dichter-Theologen, dessen Evangelienlektüre mit 
seiner eigenen homiletischen Auffassung bei der Behandlung der 
Apostelgeschichte in Resonanz treten kann.

Literaturverzeichnis
Arntzen, Henrik, De Actibus Apostolorum: Libri Duo, et Epistolae 

Tres Ad Florianum, Vigilium et Parthenium, Zütphen 1769.
Brenk, Beat, Das Trivulzio-Elfenbein und seine antiarianische Mis-

sion, in: Tobias Frese/Annette Hoffmann (Hrsg.), Habitus: Norm 
und Transgression in Text und Bild, Berlin 2012, 245–257.

Bureau, Bruno/Deproost, Paul-Augustin, Arator Histoire apostoli-
que, Paris 2017.

Bureau, Bruno, Lettre et sens mystique dans l’»Historia Apostolica« 
d’Arator: exégèse et épopée, Paris 1997.

Bureau, Bruno, L’autorité apostolique à travers les discours de 
l’ »Historia Apostolica« d’Arator, in: Michele Cutino (Hrsg.), Poe-
try, Bible and Theology from Late Antiquity to the Middle Ages, 
Berlin 2020, 75–88.

68	 Zu seiner Verwendung in Reden siehe Bureau 2020.
69	 Siehe zahlreiche Beispiele für dieses mittlerweile bekannte Phänomen z.B. bei 

Hillier 1993; Schwind 1990; Bureau 1997.
70	 Bibliografie bei Deproost 2000, 131 Anm. 4; Fraïsse 2007, 675 Anm. 8.



Juvencus bei Arator 241

Bureau, Bruno, Vignettes narratives et représentations figurées, 
le dialogue entre texte et image dans le Carmen Paschale de Se-
dulius et des ivoires contemporains, in: Gianfranco Agosti u.a. 
(Hrsg.), Colloque. Versus ad picturas: Relation texte/image dans 
la poésie grecque latine et arabe entre l‘Antiquité Tardive et le 
Moyen Âge, à paraître, Strasbourg 2022.

Chatillon, François, Arator déclamateur antijuif, I : Approches, Re-
vue du Moyen âge latin 19 (1963a) 5–128.

Chatillon, François, Arator déclamateur antijuif, II: Les traits emp-
oisonnés du De actibus, Revue du Moyen âge latin 19 (1963b) 
197–216.

Chatillon, François, Arator déclamateur antijuif, II : Les traits emp-
oisonnés du De actibus (suite et fin), Revue du Moyen âge latin 
35 (1979) 9–20.

De Gianni, Donato, Iuvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020.

Deproost, Paul-Augustin, La résurrection de Lazare dans le poème 
évangélique de Juvencus (IV,306–402), Revue belge de Philologie 
et d’Histoire 78 (2000) 129–145.

Deproost, Paul-Augustin, L’apôtre Pierre dans une épopée du VIe 
siècle: l’ »Historia Apostolica« d’Arator, Paris 1990.

Deproost, Paul-Augustin, L’épopée biblique en langue latine. Essai 
de définition d’un genre littéraire, Latomus 56 (1997) 14–39.

Dobschütz, Ernst von, Das Decretum Gelasianum. De libris recipiendis et 
non recipiendis, Leipzig 1912.

Fontaine, Jacques, Naissance de la poésie dans l’Occident chrétien: 
esquisse d’une histoire de la poésie latine chrétienne du IIIe au 
VIe siècle, Paris 1981.

Fraïsse, Anne, Éléments biographiques dans l’épopée biblique de Ju-
vencus, Latomus 66 (2007) 673–689.

De Gaiffier, Baudouin, Un prologue hagiographique hostile au dé-
cret de Gélase?, Analecta Bollandiana: Revue Critique d’hagio-
graphie 82 (1964) 341–353.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.



Bruno Bureau242

Hilhorst, Antonius, The cleansing of the Temple (John 2, 13–25) 
in Juvencus and Nonnus, in: Jan Den Boeft/Antonius Hilhorst 
(Hrsg.), Early Christian poetry: a collection of essays, Leiden 
1993, 61–76.

Hillier, Richard, Arator on the Acts of the Apostles: a baptismal com-
mentary, Oxford 1993.

Llewellyn, Peter, The Roman Church during the Laurentian Schism: 
Priests and Senators, Church History 45 (1976) 417–427.

Moorhead, John, The Laurentian Schism: East and West in the Ro-
man Church, Church History 47 (1978) 125–136.

Schwind, Johannes, Arator-Studien, Göttingen 1990.
Sotinel, Claire, Arator, un poète au service de la politique du pape 

Vigile?, Mélanges de l’École française de Rome. Antiquité 101 
(1989) 805–820.

Sotinel, Claire, Autorité pontificale et pouvoir impérial sous le règ-
ne de Justinien: le pape Vigile, Mélanges de l’École française de 
Rome. Antiquité 104 (1992) 439–463.



243

Juvencus in den In Euangelia libri XII  
des Severus (von Málaga?)

Francesco Lubian

Abstract: This paper will examine the influence of Juvencus’  Eu-
angeliorum libri quattuor on the 717 preserved verses of Severus’ In 
Euangelia libri XII. The first part of the study is dedicated to com-
paring these two paraphrases, focusing on their internal structu-
re and narrative composition and, in particular, on the varying 
roles that combinations of biblical sources, exegetic asides, and 
metaliterary references play in each work. In the second part, I 
will analyze Juvencus’ influence on Severus’ poetic language, both 
at the general level and in the depiction of specific episodes. This 
analysis includes close readings of selected passages in Severus’ 
eighth book, including Jesus’ encounter with the Samaritan wo-
man (Sev. Malac. euang. 8,1–3; Iuvenc. 2,322–327), the resurrection 
of Lazarus (Sev. Malac. euang. 8,25–63; Iuvenc. 4,330–379), and the 
parable of the talents (Sev. Malac. euang. 8,203–216; Iuvenc. 4,239–
258). Finally, I will explore the potential of using parallels from 
Juvencus to integrate the lacunae of Severus’  fragmentum Treue-
ricum, proposing a new integration for Sev. Malac. euang.  10,18 
based on Iuvenc. 4,57.

1 Einleitung
In diesem Beitrag will ich den Einfluss der Euangeliorum libri des 
Juvencus auf die „dernière performance paraphrastique néotesta-



Francesco Lubian244

mentaire de l’Antiquité tardive latine“1 untersuchen, also die 717 
erhaltenen2 Verse von Severus’ In Euangelia libri XII – wahrschein-
lich zu identifizieren mit dem gleichnamigen Bischof von Málaga († 
um 602 nach Christus), bekannt aus dem Werk De uiris illustribus des 
Isidor von Sevilla3 –, die Anfang 1967 in einem in der Stadtbiblio-
thek Trier aufbewahrten Fragment von drei Pergamentbifolien4 von 
Bernhard Bischoff entdeckt und 1994 erstmals veröffentlicht wor-
den sind.5 Im ersten Teil der Untersuchung, der dem Vergleich der 
Werke von Juvencus und Severus unter dem Gesichtspunkt der Bin-
nenstruktur und dem Aufbau der Erzählung gewidmet ist, werden 
die Rollen untersucht, die die Verbindung der biblischen Quellen, 
die Exegese und die metasprachlichen Bezüge in den beiden Werken 
spielen, während im zweiten Teil der Versuch unternommen wird, 
das Ausmaß des Einflusses von Juvencus auf Severus unter dem Ge-
sichtspunkt der Sprache und der Wiedergabe einzelner Szenen her-
auszustellen und zu belegen.

1	 Cutino 2017, 189.
2	 Es handelt sich dabei um die letzten 228 Verse des achten Buches, das gesamte 

neunte Buch und die ersten 83 Verse des zehnten Buchs, von denen ca. 30 % am 
Anfang oder Ende unvollständig sind, da sie aufgrund der Wiederverwendung 
der Seiten als Schutzblätter in der Barockzeit beschnitten worden sind.

3	 Isid. vir. ill. 30 Seuerus, Malacitanae sedis antistes, collega et socius Liciniani episco-
pi, edidit libellum unum Aduersus Vincentium, Caesaraugustanae urbis episcopum, 
qui ex catholico in Arrianam prauitatem fuerat deuolutus. Est et alius eiusdem De uir-
ginitate ad sororem libellus, qui dicitur Annulus, cuius quidem fatemur cognouisse 
titulum, ignorare eloquium. Claruit temporibus praedicti imperatoris, quo etiam et 
regnante uitam finiuit. Ein aktueller Überblick über das literarische Schaffen des 
Bischofs und eine vorsichtige Bewertung der These, dass er eine Evangelien-
paraphrase verfasst habe, sind bei Jiménez Sánchez/Capdevila 2023, 713–720 
zu finden.

4	 Trier, Stadtbibliothek, Fragm. III: Fragmenta Treverica. Lateinische Schrift-
steller: Severus (Mitte des neunten Jahrhunderts); für eine Beschreibung des 
Fragments siehe Zwierlein 1994, 36f.

5	 Zu den turbulenten Ereignissen im Zusammenhang mit der Veröffentlichung 
der editio princeps siehe Zwierlein 1994, 7f.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 245

2 Juvencus und Severus

2.1 Anzahl und Umfang der Bücher

Wir untersuchen zunächst die Struktur der beiden Gedichte, die 
in vier beziehungsweise zwölf Bücher gegliedert sind. Bekanntlich 
sind mehrere Thesen aufgestellt worden, um die Aufteilung des 
Werks des Juvencus in vier Bücher zu erklären: Sie würden so viele 
Phasen im Leben Christi,6 die Anzahl der Evangelien7 oder das Stre-
ben danach widerspiegeln, das Gedicht in eine illustre literarische 
Tradition einzureihen, die mindestens die Aitia des Kallimachos, 
die Argonautica des Apollonios Rhodios und die Georgica Vergils um-
fasst.8 Nichts davon scheint jedoch Roger P. H. Green überzeugt zu 
haben, der in seinem Standardwerk über die neutestamentlichen 
Epen darauf hingewiesen hat, dass „there is no sign that such a 
fourfold division was regarded as canonical or important in any way 
in contemporary didactic poetry“.9

Wie dem auch sei, Severus zieht gegenüber dieser Struktur, wel-
che – wenn auch mit offensichtlichen Unterschieden – die Euange-
liorum libri mit dem neutestamentlichen Teil von Sedulius’ Carmen 
paschale verbindet,10 eine Gliederung in zwölf Bücher vor, die sich 
direkt auf die Aeneis stützt. In der Tat ist es das poetische Werk des 
Severus in seiner Gänze, durch das er als „christlicher Anti-Vergil“11 
infrage kommt, wie Bischoff es formuliert. Dies wird durch den 
frühmittelalterlichen Katalog der Bibliothek von Lorsch (um 860 
nach Christus) aus dem Codex Città del Vaticano, Biblioteca Apost-
olica Vaticana, Pal. lat. 1877 (fol. 31v) bestätigt, der Severus neben 
dem Metrum in Euangelia in zwölf Büchern auch zehn Eklogen sowie 
vier Georgica-Bücher, die heute verloren sind, in einer Handschrift 

6	 Amatucci 1955, 121; Rodríguez Hevia 1980, 257; Costanza 1985, 748f.
7	 Thraede 2001a, 882.
8	 Thraede 2001b, 13; Green 2006, 26f.
9	 Green 2006, 28.
10	 Zur Buchaufteilung des Carmen paschale, die in den Handschriften sehr unter-

schiedlich ist, siehe Springer 1995, 26 Anm. 56.
11	 Zwierlein 1994, 10.



Francesco Lubian246

zuschreibt, die zudem ein verlorenes Metrum in Euangelia von Cres
conius (Corippus?) und Arators’ De actibus apostolorum enthalten ha-
ben soll.12

Die Bedeutung der Aeneis hinsichtlich der Struktur wird durch 
die inhaltliche und situative Nähe zwischen den Anfängen der er-
haltenen Bücher bestätigt:

Sev. Malac. euang. 9,1–3:
A tq u e  e a  praesenti populo cum dixerat, ipse
Betfa perrexit montem, quem uestit oliua.
Inde duo m i t t i t  proprios de plebe ministros

Verg. Aen. 9,1–3:
At que  ea  diuersa penitus dum parte geruntur,
Irim de caelo m i s i t  Saturnia Iuno
audacem ad Turnum.

Sev. Malac. euang. 10,1–3:
P an d itu r  inte re a  gaza multique sua[
munera fundebant sensus stimul[a
Christus adest s pect a t que  uiros, qui dona f[erebant

Verg. Aen. 10,1–4:
Pandit ur  interea  domus omnipotentis Olympi
conciliumque uocat diuum pater atque hominum rex
sideream in sedem, terras unde arduus omnis
castraque Dardanidum a s pect a t  populosque Latinos.

Während das neutestamentliche Epos bei Severus also seine Abhän-
gigkeit von der Tradition Vergils zu betonen scheint, also von jener 
dulcedo Maronis,13 die den formalen Hauptreferenzpunkt der Euange-
liorum libri des Juvencus darstellt, ist das, was die beiden Paraphra-
sen deutlich voneinander trennt, die Länge der einzelnen Bücher.

Unter diesem Gesichtspunkt scheinen die Bücher des Juvencus 
der vergilisch-epischen Norm voll und ganz zu entsprechen, sie ha-
ben nämlich eine durchschnittliche Länge von etwa 803 Hexame-
tern (797 + 829 + 773 + 812 = 3.211 Verse). Besonders auffällig ist der 
Vergleich mit der Aeneis und dabei insbesondere mit den ersten vier 
Büchern (756 + 804 + 718 + 705 = 2.983 Verse) – dieses Detail ist Rein-
hart Herzog nicht entgangen.14 Severus’ neuntes Buch hingegen, 
das einzige, das uns vollständig überliefert ist, hat eine Länge von 

12	 Häse 2002, 165: „Metrum Seueri episcopi in euangelia, libri XII, eiusdem 
| eglogas X, eiusdem ‚Georgicon’, libri IIII; | metrum Cresconii in euangelia, 
liber I, eiusdem | de diis gentium luculentissimum carmen, eiusdem | uersus de 
principio mundi uel de die | iudicii et resurrectione carnis; metrum | Aratoris 
in actibus apostolorum, libri II; in uno codice“.

13	 Iuvenc. praef. 10.
14	 Herzog 1989, § 561.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 247

nur 406 Hexametern, was die In Euangelia libri XII in dieser Hinsicht 
eher mit dem Carmen paschale vergleichbar macht,15 wo die durch-
schnittliche Länge der Bücher etwa 347 Hexameter beträgt, und zu 
der Vermutung führt, dass die Gesamtlänge des Werks 5.000 Verse 
nicht überschritten haben dürfte.

2.2 Inhaltliche und strukturelle Gestaltung der Erzählung

Da bereits der Umfang der Paraphrase darauf hindeutet, dass Seve-
rus eher dem von Juvencus eingeführten Modell der biographischen 
und fortlaufenden Erzählung als dem von Sedulius praktizierten 
selektiven und durch isolierte Szenen strukturierten Modell nahe-
steht, kann es nützlich sein, den Inhalt des Gedichts des Severus 
genauer zu betrachten und ihn einem genauen Vergleich mit den 
biblischen fontes und der Handlung der Euangeliorum libri zu unter-
ziehen. Wir beginnen mit den 228 überlieferten Hexametern des 
achten Buches:

Sev. Malac. euang. Biblische Quellen Iuvenc.

8,1–7: Jesus und die samaritanische 
Frau (Abschluss)

Joh 4,30 + 4,42 2,243–302

8,8–85: Auferstehung des Lazarus in 
Bethanien

Joh 11,1–45 4,306–402

8,86–107: Verurteilung Jesu zum Tode Joh 11,46–54 (4,403–408 = Mt 26,3–5)

8,108–110: Entscheidung zur Tötung 
von Lazarus

Joh 12,10f. /

8,111–118: Dritte Ankündigung des 
Leidens und der Auferstehung Jesu

Lk 18,31–34 (3,584–589 = Mt 20,17–19)

8,119–153: Heilung des Blinden in 
Jericho

Lk 18,35–43 + Mk 10,46 /

8,154–181: Bekehrung des Zachäus Lk 19,1–10 /

8,182–228: Gleichnis von den Talenten Lk 19,11 + Mt 25,14–30 + 
Lk 19,27 

4,227–258 = Mt 25,14–30

Die Unterschiede zu Juvencus’ Euangeliorum libri sind auf den ers-
ten Blick zahlreich. Im Vergleich zu seinem Vorgänger – aber auch 

15	 Green 2006, 354.



Francesco Lubian248

zur Evangelienharmonie des Codex Fuldensis16 – verschiebt Severus 
zunächst die Perikope der samaritanischen Frau erheblich, die bei 
Juvencus im zweiten Buch geschildert wird, wo sie von zwei ande-
ren Episoden aus dem Johannesevangelium, der Begegnung mit Ni-
kodemus17 und der Heilung des Sohnes eines königlichen Beamten 
in Kanaan,18 gerahmt wird. Rein formal betrachtet scheint Severus 
hier dem strukturellen Einfluss des Sedulius zu folgen: Eine ähn-
liche Verschiebung der Begegnung mit der Samariterin ist auch im 
Carmen paschale zu finden, wo diese Episode19 – zusammen mit ande-
ren, die aus der Reihenfolge der Ereignisse herausfallen20 – im vier-
ten Buch kurz vor der Auferstehung des Lazarus geschildert wird.21

Während jedoch Sedulius in diesem Abschnitt des vierten Bu-
ches ein ausgeprägtes Desinteresse an der räumlich-zeitlichen Ver-
kettung seiner Schilderungen zeigt, wie der scheinbar inkongruen-
te und völlig implizite Übergang Jesu von Samaria nach Jerusalem 
vor seinem weiteren Gang nach Bethanien beweist, scheint mir 
stattdessen die transpositio der Perikope der Samariterin bei Severus 
dem Wunsch zu entsprechen, die Episode als eine Etappe – vielleicht 
nicht die erste – der schrittweisen Annäherung Jesu an Jerusalem 
auf einer Route, die von Sichem über Bethanien in Judäa nach Jeri-
cho führt, am Vorabend der Passion neu zu funktionalisieren. Die 
minimalen topographischen Angaben, die die Episode der Auferste-
hung des Lazarus einleiten, scheinen auf diese Interpretation hin-
zuweisen (Sev. Malac. euang. 8,8f.):

16	 Ranke 1868, 80–82.
17	 Iuvenc. 2,177–242 (= Joh 3,1–21).
18	 Iuvenc. 2,328–346 (= Joh 4,46–53; dieser Episode geht ihrerseits das Gleichnis 

von der Ernte voraus [Iuvenc. 2,303–327 = Joh 4,31–42]).
19	 Zur besonderen Struktur des vierten Buches des Carmen paschale siehe Moretti 

Pieri 1969, 239f.
20	 Sedul. carm. pasch. 4,222–232.
21	 Sedul. carm. pasch. 4,271–290. Bei Sedulius werden die beiden Perikopen 

durch zwei weitere Einschübe aus dem Johannesevangelium getrennt: die Be-
gegnung mit der Ehebrecherin (Sedul. carm. pasch. 4,233–250 = Joh 8,1–11) 
und die Heilung des blind geborenen Mannes (Sedul. carm. pasch. 4,251–270 = 
Joh 9,1–12), die erstere wird von Severus (oder zumindest von dem erhaltenen 
Severus) weggelassen, die letztere nach dem Einzug in Jerusalem eingefügt.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 249

E s t  a g er  a n t i q uus  u....s a partibus ipsis,
nomine Bethania.

Die Stelle erweitert die räumliche Bestimmung aus Joh 11,122 und 
weist, abgesehen von der Unsicherheit hinsichtlich des Wortes, das 
die Lücke füllen könnte (Willy Schetter hat diuerse, Otto Zwierlein 
uersus, motus oder procul vorgeschlagen),23 eine offensichtliche Ver-
gilreminiszenz auf, die sich auf die Beschreibung der Herrschafts-
gebiete des Königs Latinus bezieht (Verg. Aen. 11,316f.):

E s t  a n t i q uus  a g er  Tusco mihi proximus amni,
longus in occasum, finis super usque Sicanos

Wie dem auch sei, die Fokussierung auf den Übergang zwischen 
den beiden Episoden ist das erste Beispiel für jene „flüssige Erzähl-
weise“,24 die Severus im Wesentlichen mit Juvencus verbindet und 
Schetter in einem Brief an Bischoff als einen der Hauptverdienste 
dieser Paraphrase bezeichnet. 

An die ausführliche Schilderung der Auferweckung des Lazarus 
(Sev. Malac. euang. 8,8–85), auf deren Eingliederung ich im Folgen-
den kurz eingehen möchte, schließt Severus den Beschluss an, Jesus 
zu töten (Sev. Malac. euang. 8,86–107 = Joh 11,46–54). Die Episode 
hat die gleiche Funktion wie die Perikope der Verschwörung des 
Sanhedrins gegen den Messias in Iuvenc. 4,403–408, die auf einem 
anderen Evangelium (Mt 26,3–5) beruht, aber ebenfalls unmittelbar 
nach der Auferstehung des Lazarus in Bethanien handelt; die Er-
wähnung des Beschlusses des Sanhedrins, Lazarus zu töten, nach 
Joh 12,10f. (Sev. Malac. euang. 8,108–110) ist ausschließlich bei Se-
verus zu finden.

Der Übergang vom Johannes- zum Lukasevangelium folgt un-
mittelbar darauf, bei der dritten Prophezeiung der Passion (Sev. 
Malac. euang. 8,111–118):

22	 Joh 11,1 Erat autem quidam languens Lazarus a Bethania de castello Mariae et Martae 
sororis eius (Weber/Gryson 52007, 1678).

23	 Zwierlein 1994, 71.
24	 Zwierlein 1994, 7.



Francesco Lubian250

Interea Christus propriis haec insuper addit
discipulis: „Modo nunc Sion ascendimus, atque
omnia conplebunt saeui s ub  m en t e  n ef a n da
de me scripta piis: tradant nam gentibus ipsi,
quae me confundent tormentis nexibus et post	 115
da m n a bun t  m o rt i , sed tertia luce resurgam.“
Ipse quidem propriis dicebat cuncta futura,
sed non senserunt illi praesagia Christi.

Dieses an Lk 18,31–34 angelehnte Geschehen ist mit dem Komplott 
der Priester gegen Lazarus nicht nur durch die typische epische 
Übergangsformel interea, sondern vor allem auch durch eine klare 
thematische und konzeptionelle Übereinstimmung verbunden, die 
durch die Wiederholung von Wörtern (V. 113 nefanda) und Junktu-
ren (V. 116 damnabunt morti) unterstrichen wird, die bereits in V. 
110 (hunc quoque disponunt morti damnare nefandi) verwendet worden 
sind. Juvencus, der sich auf seine Hauptquelle, das Matthäusevan-
gelium, stützt, fügt diese Prophezeiung stattdessen gegen Ende des 
dritten Buches (Iuvenc. 3,584–589) zwischen das Gleichnis von den 
Arbeitern im Weinberg25 und die Bitte der Frau des Zebedäus26 ein; 
dies hindert Severus jedoch nicht daran, sich – wie wir weiter unten 
sehen werden – bei der Neufassung dieser Szene an den Euangelio-
rum libri zu orientieren.

Die Erzählung wechselt an dieser Stelle nach Jericho, eine Stadt, 
die Severus vielleicht nie zuvor in dem Gedicht erwähnt hat. Ihre 
Erwähnung bietet nämlich das Stichwort für einen ausführlichen 
exegetischen Exkurs.27 Aus struktureller Sicht ist die Ankunft Jesu 
und seiner Jünger vor den Toren von Jericho bemerkenswert: Iam-
que propinquabant portis  splendentis Iericho (Sev. Malac. euang. 
8,119) liefert die Vorlage für die Beschreibung des triumphalen 
Einzugs in Jerusalem zu Beginn des nächsten Buches (Sev. Malac. 
euang. 9,15f.):

25	 Iuvenc. 3,550–583 (= Mt 20,1–16).
26	 Iuvenc. 3,590–613 (= Mt 20,20–28).
27	 Sev. Malac. euang. 8,120–136.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 251

Iamque  propinquabat  port i s  omnemque  uidebas 	 15
effusum late populum

Es ist nicht zu übersehen, dass Severus bei der Gestaltung dieser 
Episode einen weiteren Bezug zu Vergil herstellt, indem er auf die 
pathetische Szene anspielt, in der Aeneas, der vor den Toren Trojas 
steht, seine Frau Creusa aus den Augen verliert (Verg. Aen. 2,730f.):

Iamque  propinquabam port is  omnemque  uidebar 	 730
euasisse uiam.28

Eine in dieser Weise geprägte Wortwahl scheint das Lesepublikum 
zu veranlassen, den Einzug in Jericho als Vorwegnahme des Einzugs 
in Jerusalem zu interpretieren, der nicht zufällig gerade in Sev. Ma-
lac. euang. 8,111f. von Jesus prophezeit wird.

Nach der Heilung des Blinden von Jericho (Sev. Malac. euang. 
8,119–153 = Lk 18,35–43) und der Bekehrung des Zachäus (Sev. Ma-
lac. euang. 8,154–181 = Lk 19,1–10), zwei weiteren Episoden, die 
aus dem Lukasevangelium stammen und in den Euangeliorum li-
bri fehlen, schließt Severus das achte Buch mit dem Gleichnis von 
den Talenten ab (Sev. Malac. euang. 8,182–228). Die Platzierung 
dieser Episode mag auf den ersten Blick offensichtlich erschei-
nen, da im Lukasevangelium das Gleichnis von den Minen unmit-
telbar auf die Episode von der Bekehrung des Zachäus folgt; aber 
es ist bezeichnend, dass Severus tatsächlich nur die Verse, die das 
Gleichnis rahmen, von Lukas übernimmt.29 Die Schilderung des 
Gleichnisses selbst entspricht ansonsten eher der Version von Mt 
25,14–30, das hießt der gleichen Quelle, der die Euangeliorum libri 
in Iuvenc. 4,227–258 folgen. In seinem „paränetischen“30 Schluss 

28	 Es sei darauf hingewiesen, dass derselbe Versanfang, der schon bei Vergil 
(Aen. 5,159; 9,371; 11,621) und in anderen lateinischen Epen belegt ist, auch 
in Iuvenc. 3,104–106 zu finden ist (Iamque propinquabat puppi, sed nescia nautae 
/ attoniti tremulo uibrabant corda pauore / clamoremque simul confusa mente dede-
runt).

29	 Diese sind Sev. Malac. euang. 8,182–185 (= Lk 19,11f.) und Sev. Malac. euang. 
8,217f. (= Lk 19,27).

30	 So Cutino 2017, 199 zu Sev. Malac. euang. 8,224–228.



Francesco Lubian252

kehrt das achte Buch also im Wesentlichen zu den Spuren von Ju-
vencus zurück, wenn auch mit einem Unterschied: Bei Juvencus 
ist nämlich nach Matthäus das Gleichnis die letzte Belehrung des 
Herrn vor der Rede über das Jüngste Gericht,31 während Severus es 
übereinstimmend mit dem Lukasevangelium kurz vor den Einzug in 
Jerusalem stellt. Sicher ist, dass Severus die Erzählreihenfolge der 
Synoptiker einhält, wo der Einzug in die Heilige Stadt unmittelbar 
auf den Aufbruch Jesu aus Jericho folgt.

Wie bereits erwähnt, möchte ich noch einmal kurz auf die Auf-
erstehung des Lazarus zurückkommen, denn mir scheint, dass die 
Neuordnung des überlieferten Teils des achten Buches durch Seve-
rus auf die beispiellose Platzierung dieser Episode ausgerichtet ist. 
Während Sedulius, der sich an das Johannesevangelium hält, diese 
Perikope unmittelbar nach dem Einzug in Jerusalem schildert,32 und 
Juvencus, der die Episode nach der Rede über das Jüngste Gericht 
und an der Schwelle zur Passionserzählung einordnet,33 den präfi-
gurativen Charakter des letzten Zeichens hervorhebt34 und damit 
einen Zusammenhang betont, der später in Joh 12,10f. explizit ge-
macht wird,35 scheint Severus vielmehr auf die aretalogische Trag-
weite des Wunders zu achten; er reiht es bei den anderen Wundern 
ein und macht es zu einem Element der fortschreitenden Annähe-
rung Jesu an das Geschehen in Jerusalem auf dem Weg durch Sama-
ria, Bethanien und Jericho. Eine solche Interpretation der Auferste-
hung des Lazarus scheint mir mit den Beobachtungen von Cutino 
übereinzustimmen, die er bei der Betrachtung der Darstellung die-

31	 Iuvenc. 4,259–305 (= Mt 25,31–46).
32	 Sedul. carm. pasch. 4,291–308; Moretti Pieri 1969, 238 weist darauf hin, dass 

Sedulius’ Bericht über die Wunder des Blindgeborenen und der Auferstehung 
des Lazarus vor dem Einzug in Jerusalem auch zur östlichen Diatessaron-Tra-
dition passt; zur komplexen Debatte über den möglichen westlichen Einfluss 
des Diatessaron von Tatian siehe Schmid 2003.

33	 Abgesehen von Juvencus ist die Absicht, die erzählerische Reihenfolge der Sy-
noptiker nicht zu durchbrechen, auch in den westlichen Evangelienharmonien 
zu erkennen, wo die Wunder des Blindgeborenen und des Lazarus nach der 
Handlung am Palmsonntag stehen (siehe Moretti Pieri 1969, 238 Anm. 2 und 
für den Codex Fuldensis Ranke 1868, 103).

34	 De Gianni 2020b, 19 Anm. 37. 
35	 Braun/Engel 1998, 134f.; Green 2006, 26.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 253

ses Wunders bei Severus gemacht hat, dass es „en un véritable spec-
tacle choral qui vise à souligner la puissance de Christ/héros“36 ver-
wandelt wird. Auch die Aufnahme des umfangreichen Abschnitts 
aus dem Lukasevangelium am Ende des achten Buchs dient einem 
ähnlichen Zweck: Indem er den Einzug in Jerusalem hinauszögert 
und ihn gleichzeitig durch die Prophezeiung in Sev. Malac. euang. 
8,112 und die proleptische Anspielung in Sev. Malac. euang. 8,119 
vorwegnimmt, erweitert und hebt Severus die Episode hervor, die 
er gezielt an den Anfang des nächsten Buches stellt.

Wir betrachten kurz den Inhalt des neunten Buches, des einzi-
gen, das uns vollständig überliefert ist:

Sev. Malac. euang. Biblische Quellen Iuvenc.

9,1–39: Einzug in Jerusalem Lk 19,28–46 + Mt 21,14 3,622–641 (+ 3,642–652)

9,40–92: Heilung des Gelähmten und 
Debatte über das Verrichten von 
Wundern am Sabbat

Joh 5,2–18 + Mt 12,10–15 /

9,93–140: Fluch des Feigenbaums Mt 21,17–20 + Mk 11,13 3,653–661

9,143–150: Logion über die Macht des 
Glaubens

Mt 21,21f. (= Lk 17,6) 3,662–673

9,151–162: Rede über die Pflichten des 
Dieners

Lk 17,7–10 /

9,163–223: Heilung des Blindgeborenen Joh 9,1–10,39 /

9,224–260: Macht Jesu und Gleichnis 
von den zwei Söhnen

Mt 21,23–32 + Lk 20,6 3,674–711

9,261–292: Gleichnis von den bösen 
Weingärtnern

Mt 21,33–46 3,712–736

9,293–324: Gleichnis vom Hochzeitsfest Mt 22,1–14 + Lk 14,21–24 3,737–773

9,325–352: Tribut an den Kaiser Mt 22,15–22 + Mk 12,14 4,1–13

9,353–384: Debatte über die 
Auferstehung mit den Sadduzäern 

Mt 22,23–33 + Lk 20,28–39 + 
Mk 12,26

4,14–37

9,385–406: Frage der Pharisäer nach 
der Natur des Sohnes

Mt 22,41–46 + Lk 20,42 4,45–51

36	 Cutino 2017, 212.



Francesco Lubian254

Wie zu sehen ist, folgt die Schilderung des Severus ab dem Beginn 
des neunten Buches im Wesentlichen durchgehend dem Matthäus-
evangelium, das parallel zu den Euangeliorum libri verläuft – abzüg-
lich dreier Einschübe, die nach dem Einzug Jesu in Jerusalem zu-
sammengefasst sind:

a.	 die Heilung am Teich Betesda nach Joh 5,2–18,
b.	 die Ausführungen über die Pflichten des Dieners nach Lk 17,7–

10 und
c.	 das Wunder der Heilung des Blindgeborenen – wie von Sedulius 

in Anlehnung an das Johannesevangelium vor der Auferstehung 
des Lazarus geschildert37 –, begleitet von der Geschichte über 
den guten Hirten und basierend auf Joh 9,1–10,39.

Im Gegensatz zu Juvencus lässt Severus allerdings die Erläuterung 
des höchsten Gebots aus (Mt 22,34–40 = Iuvenc. 4,38–44) und ver-
bindet die Debatte mit den Sadduzäern über die Auferstehung di-
rekt mit Fragen der Pharisäer nach der Natur des Sohns, wie es im 
Lukasevangelium der Fall ist.

Wir werden später auf die Art und Weise zurückkommen, wie 
Severus den Übergang zwischen den verschiedenen Szenen gestal-
tet; für den Moment reicht es aus, festzuhalten, dass – abgesehen 
von den beträchtlichen „extra-juvencischen“ Einfügungen (Sev. 
Malac. euang. 9,40–92; 151–223), und natürlich der unterschiedli-
chen Gewichtung von erzählerischen und exegetischen Elementen 
– die diegetische Tendenz dieses Buches sehr nahe an Juvencus ist: 
Man kann sogar beobachten, wie die Übereinstimmungen auch die 
Grenze zwischen dem dritten und dem vierten Buch der Euangelio-
rum libri überschreiten, die Juvencus ohne jegliche Unterbrechung 
der Kontinuität38 in das 22. Kapitels des Matthäusevangeliums legt.

Zuletzt folgt der überlieferte Inhalt (83 Hexameter) des zehnten 
Buches:

37	 Sedul. carm. pasch. 4,251–270.
38	 De Gianni 2020b, 81; zu den Grenzen zwischen den Büchern bei Juvencus siehe 

insbesondere Thraede 1998.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 255

Sev. Malac. euang. Biblische Quellen Iuvenc.

10,1–10: Scherflein der Witwe Lk 21,1–4 + Mk 12,41 /

10,11–79: Schmähungen gegen die 
Schriftgelehrten und Pharisäer

Mt 23,1–39 4,52–85

10,80–83: Prophezeiung der Zerstörung des 
Tempels von Jerusalem

Mt 24,1f. + Lk 21,5 4,86–96

Das Buch beginnt mit einer Episode, die nicht nur in den Euangelio-
rum libri, sondern auch im Carmen paschale und in der Evangelien-
harmonie des Codex Fuldensis nicht vorkommt, nämlich mit dem 
Scherflein der Witwe, die nur in Mk 12,41–44 und Lk 21,1–4 geschil-
dert wird, wo sie übrigens den Schmähungen der Schriftgelehrten 
und Pharisäer folgt und ihnen nicht vorausgeht. Die adiectio scheint 
also eine Besonderheit des Severus zu sein und könnte – wie Cu
tino bemerkt – durch die Verweise auf Lk 20 motiviert sein, welche 
die Debatte über die Auferstehung mit den Sadduzäern am Ende 
des neunten Buches beeinflussen.39 Zu beachten ist jedoch, dass die 
Episode keineswegs zu einem weiteren Abweichen vom Matthäus-
evangelium führt, dem ab V. 11, vor der Unterbrechung durch das 
fragmentum Treuericum, nahtlos – und wiederum parallel zu Juven-
cus – weiterhin gefolgt wird.

Die parallele Lektüre von Severus und Juvencus erlaubt es, so 
scheint mir, Bischoffs Urteil, dass der Inhalt bei Severus „auf einer 
verbindenden Darstellung von Jesu Leben und Lehre nach den 4 
Evangelien [beruht], aber unabhängig von Tatian, Iuvencus und Se-
dulius [ist]“,40 teilweise zu präzisieren. Vor allem vom Beginn des 
neunten Buches an entwickelt Severus seine Erzählung aus einer 
Perspektive heraus, die in struktureller und inhaltlicher Hinsicht 
derjenigen des Juvencus ähnlich zu sein scheint. Zumindest der Aus-
wahl der überlieferten Episoden nach zu urteilen, ist die Paraphrase 
von Severus in der Tat systematischer als „une sorte de diatessaron 
poétique”,41 aber – so scheint es mir – qualitativ nicht anders als 

39	 Cutino 2017, 194.
40	 Zwierlein 1994, 9.
41	 Cutino 2017, 194.



Francesco Lubian256

die Euangeliorum libri: Innerhalb einer fortlaufenden Erzählung mit 
einer im Wesentlichen durch das Matthäusevangelium gegebenen 
Grundlage erweitert und systematisiert Severus die Möglichkeit, 
auch Episoden aus den anderen Evangelien einzubeziehen, und 
zwar nach einem Kompositionsprinzip, das auch Juvencus nicht 
fremd ist, bei ihm aber im Wesentlichen auf die ersten beiden Bü-
cher beschränkt scheint, mit der bemerkenswerten Ausnahme der 
Auferstehung des Lazarus im vierten Buch. Gerade in der Platzie-
rung dieser Episode – und allgemeiner in der Vorbereitung des Ein-
zugs in Jerusalem, der am Anfang des neunten Buches prominent 
platziert ist – liegt, wie ich zu zeigen versucht habe, der wichtigste 
Unterschied zwischen Severus und seinem Vorgänger.

2.3 Die Kombination verschiedener biblischer Quellen

Die Tendenz zur Harmonisierung der Evangelien wird bei Severus 
durch eine ausgeprägte Neigung zur Kombination verschiedener bi-
blischer Quellen begünstigt,42 was sich deutlich von der Selektivität 
unterscheidet, mit der dieses Prinzip bei Juvencus praktiziert wird, 
wo das Matthäusevangelium nur gelegentlich durch Rückgriffe auf 
Lukas und Johannes ergänzt wird.43

In verschiedenen Analysen ist bereits darauf hingewiesen wor-
den, dass die Verbindung zwischen den Synoptikern bei Severus 
sowohl Details betrifft (ich denke zum Beispiel an den Namen des 
Blinden von Jericho, Bartimäus, der aus Mk 10,46 stammt und in die 
Versifikation von Lk 18,35–43 aufgenommen worden ist)44 als auch 
eine größere theologische Bedeutung haben kann: Hinsichtlich des 
Letzteren ist zumindest der Hinweis auf die Anwesenheit eines Esels 
und eines Fohlens bei der Szene des Einzugs in Jerusalem erwäh-

42	 Zwierlein 1994, 8; zu den von Severus verfolgten Textstrategien durch Kombi-
nation siehe insbesondere Cutino 2017, 194–197.

43	 Zur Beziehung des Juvencus zur Vorlage, die mit der heute einhellig abgelehn-
ten These verbunden ist, dass der Dichter eine Evangelienharmonie als Grund-
lage für sein Werk verwendet haben könnte, siehe Otero Pereira 2009, XXIII–
XXVIII, mit ausführlicher Diskussion der Debatte im 19. und 20. Jahrhundert.

44	 Sev. Malac. euang. 8,137f. Bartimias illic orbus sic prope sedebat, / Timaei natus; 
siehe Zwierlein 1994, 85; Consolino 2020, 91.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 257

nenswert (Sev. Malac. euang. 9,5 i l l ic  cum fetu stantem cerne{n}tis 
asellam), wodurch sich nicht nur die Verbindung von Lk 19,30–35 
und Mt 21,2–5 belegen lässt und die Erfüllung der in Sach 9,9 an-
gekündigten Prophezeiung unterstrichen wird,45 sondern schein-
bar auch auf die Kenntnis von Iuvenc. 3,626f. (inde asinam pariter 
fetu comitante repertam / ducere) hingewiesen wird, wo die gleiche 
poetische Verwendung des Begriffs fetus „im Sinne von ‚Junges‘“46 
zu finden ist. 

Die Hauptfunktion der contaminatio in den In Euangelia libri XII 
scheint mir jedoch darin zu bestehen, die Verbindung zwischen den 
verschiedenen Szenen zu fördern und ihre Einbindung in das erzäh-
lerische Kontinuum zu erleichtern. So wird der Übergang zwischen 
der Episode der Heilung des Gelähmten und der des Fluchs über 
den Feigenbaum, der die Verlegung der Handlung von Jerusalem 
nach Bethanien impliziert, durch die Verbindung von Joh 5,18 mit 
Mt 12,10–15, der Heilung des Mannes mit einer verdorrten Hand, 
die ebenfalls am Sabbat, aber in Galiläa, stattfindet, erleichtert, 
während die Verbindung zwischen der Rede über die Pflichten des 
Dieners und der Heilung des Blindgeborenen, die als unmittelbare 
Demonstration des Inhalts der Predigt Jesu dient, von der verbalen 
und situativen Ähnlichkeit zwischen Lk 17,11 und Joh 9,1 abhängen 
kann.47 Auch hier wird der Zusammenhang zwischen der Rede über 
die Kraft des Glaubens, die auf Mt 21,21f. fußt, und derjenigen über 
die Pflichten des Dieners, die sich an Lk 17,7–10 anlehnt, dadurch 
begünstigt, dass letztere Episode im Lukasevangelium unmittelbar 
nach der Antwort Jesu auf die Bitte der Jünger, ihren Glauben zu 
stärken (Lk 17,6), geschildert wird. Dabei handelt es sich um einem 
Vers, der in Inhalt und Funktion dem von Severus paraphrasierten 
Logion des Matthäus entspricht,48 während der Übergang zwischen 
den Perikopen über das Scherflein der Witwe und die Schmähungen 
der Schriftgelehrten und Pharisäer durch einen Vers, Sev. Malac. 

45	 Sev. Malac. euang. 9,9–11 Satis est illum complere prophetam, / qui me praedixit 
regem sublime sedentem / ingredier Sion.

46	 Bauer 1999, 239.
47	 Cutino 2017, 192f.
48	 Zwierlein 1994, 118.



Francesco Lubian258

euang. 10,11,49 der das Gebot „Wer sich erhebt, wird erniedrigt, und 
wer sich erniedrigt, wird erhöht“ aus Mt 23,12 vorwegnimmt, das 
später in Sev. Malac. euang. 10,28 folgt, markiert wird.50

In einigen Fällen scheint die Rolle des Juvencus als zweites Mo-
dell neben dem Evangelium für diese Verfahren nicht irrelevant 
zu sein. Ich beschränke mich auf ein Beispiel: Nach dem Einzug in 
Jerusalem (Sev. Malac. euang. 9,1–39), der nahtlos an die am Ende 
des achten Buches unterbrochene Erzählung nach dem Lukasevan-
gelium anknüpft, setzt Severus die allein von Johannes geschilderte 
Heilung am Teich Betesda (Joh 5,2–18), die er allerdings in die Zeit 
einer früheren Reise nach Jerusalem verortet.51

Der Einbezug dieser Episode – die in den Euangeliorum libri fehlt 
und von Sedulius und den östlichen Evangelienharmonien, wie be-
reits erwähnt, kurz vor der Auferstehung des Lazarus geschildert 
wird – wird an dieser Stelle durch die Erwähnung der Heilungen von 
Blinden und Krüppeln durch Jesus im Tempel ergänzt, ein Zeichen 
für die Verbindung von Lk 19,4552 mit Mt 21,14.53 Wir vergleichen  
die Umsetzung in den Euangeliorum libri (Iuvenc. 3,642–645):

Ingresso occurrit primo sub limine templi
crur ib us  atque  ocul i s  certatim debi le  uulgus .
Quo s  ubi tam subito gressu uisuque uigentes
cuncta sacerdotum cognouit factio mirans	 645

mit der entsprechenden Passage aus den In Euangelia libri XII (Sev. 
Malac. euang. 9,38f.):

Tunc adiere ocul i s  orbi  pedibusque  uaci l l i ,
quos  deus egregio  sanauit munere  cunctos .

49	 Sev. Malac. euang. 10,11 discipulos formans super haec non esse su[perbos.
50	 Sev. Malac. euang. 10,28 ]dit excelsus humilis ac mente triumphat.
51	 Dies entspricht der Evangelienharmonie des Codex Fuldensis (Ranke 1868, 

82f.).
52	 Lk 19,45 Et ingressus in templum coepit eicere uendentes in illo et ementes (Weber/

Gryson 52007, 1646).
53	 Mt 21,14 Et accesserunt ad eum caeci et claudi in templo et sanauit eos (Weber/Gry-

son 52007, 1558).



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 259

Neben der gemeinsamen Verwendung von quos in positio princeps 
scheint mir der Hauptindikator für die Anlehnung an die Juvencus
stelle – die hier unter anderem die vorangegangene Paraphrase der 
Heilungen aus Mt 15,29–31 aufgreift54 – die Erwähnung von caeci et 
claudi von Matthäus mit dem Ausdruck oculis orbi pedibusque uacilli 
(= uacillantes) zu sein, der sowohl wegen der Verwendung von Abla-
tiven der Einschränkung (es ist daneben zu beachten, dass oculis in 
beiden Passagen in derselben metrischen Kombination erscheint) 
als auch wegen der nicht-biblischen Betonung der Schwäche der 
Kranken nahe an cruribus atque oculis […] debile uulgus von Juvencus 
ist. Doch damit nicht genug: Severus schafft in V. 39 nämlich auch 
einen „kontextuellen“ Bezug zu Iuvenc. 3,642–645 mit der offen-
sichtlichen Wiederaufnahme der Heilungen von Kranken, Beses-
senen, Epileptikern und Gelähmten, die Jesus in Mt 4,24 vornimmt 
(Iuvenc. 1,440–444):

Denique certatim languoris tabe peresos	 440
diuersisque malis nexos, quis longa dolore
absumpsit populans membrorum robora tabes,
monstrabant Christo; fac i l i  sed  munere  cunctos
reddebat propere miranda ad gaudia s a n o s . 

Bezeichnenderweise beschränkt sich Severus nicht darauf, eine 
Kombination von Versen von Lukas und Matthäus zu nutzen, um Mt 
21,14 als „Stütze“ zu refunktionalisieren, an der er den Übergang 
zwischen zwei Szenen festmacht, sondern er tut dies auch durch 
den Filter der Euangeliorum libri; und es ist nicht auszuschließen, 
dass die Kenntnis des Werks von Juvencus die Prägung des Aus-
drucks egregio [...] munere beeinflusst, der an das in Iuvenc. 3,200f. 
(Omnibus ille tamen languores dempsit amaros, / uiribus et ualidis uene-
rando munere donat) gerade in Bezug auf die Heilung aus Mt 15,30 
verwendete uenerando munere erinnert.55

54	 Iuvenc. 3,198 pars captos oculis et crurum debile uulgus.
55	 Bauer 1999, 142.



Francesco Lubian260

2.4 Exegese

Ein weiterer Unterschied zwischen den Gedichten von Juvencus 
und Severus ist die Rolle, die die Exegese spielt. Zwar ist das be-
rühmte Urteil des Hieronymus, welches die Euangeliorum libri als 
eine Paraphrase paene ad uerbum56 bezeichnet, durch verschiedene 
neuere Studien über das Gedicht revidiert und präzisiert worden, 
die ein Netz subtiler Umdeutungen des rein hermeneutisch57 ausge-
richteten biblischen Hypotextes hervorgehoben haben, doch bleibt 
die Tatsache bestehen, dass Juvencus’ Werk nicht den Anspruch 
erhebt, sich als „Exegese in Versen“ zu qualifizieren, was die Ver-
wendung extra-diegetischer Einschübe explizit interpretativer Art 
ausschließt.58 Vielmehr macht der Vergleich mit Juvencus die In-
tensivierung der Rolle der Exegese bei Severus besonders relevant, 
der unter diesem Gesichtspunkt eher den Tendenzen des nach-se-
dulischen Bibelepos des fünften und sechsten Jahrhunderts zu ent-
sprechen scheint.

Nach Aaron Pelttari sind Arator und Cresconius, also die Auto-
ren, die zusammen mit Severus im oben erwähnten Lorscher Codex 
kopiert worden sind, „the kinds of authors with whom he was com-
peting in order to produce the most successful new version of scrip-
tural poetry“,59 wenngleich er die Rolle der Exegese in diesem Ge-
dicht teilweise zu überschätzen scheint, indem er feststellt, dass „as 
for self-reflexivity, the title declares the poem to be a work of exe-
gesis on the Gospels, or perhaps even a commentary on the Euange-
liorum libri quattuor of Juvencus“.60 Sicher ist, dass Severus zwischen 
den Momenten der retractatio, die – anders als die des Sedulius – im 
Wesentlichen grammatikalisch-literarisch bleibt, einen „exegeti-
schen Raum“ ausschöpft, der seine alttestamentliche Gelehrsam-
keit offenbart und die „decidedly didactic task“61 seiner Paraphrase 

56	 Hier. vir. ill. 84.
57	 Zu diesem Thema siehe insbesondere Fichtner 1994, 196–205; Orbán 1995, 340–

348; Colombi 1997; Green 2006, 90–94; Green 2007; Lubian 2018.
58	 Dies ist die nachvollziehbare Schlussfolgerung von Palla 2008.
59	 Pelttari 2020, 28.
60	 Pelttari 2020, 20.
61	 Consolino 2020, 95.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 261

hervorhebt, was auch durch die Verwendung didaktisch-explikati-
ver Formen mit deutlichem Einfluss des Lukrez bestätigt wird.

In den In Euangelia libri XII gibt es sechs extra-diegetische Ein-
schübe unterschiedlichen Umfangs, die insgesamt 93 Verse umfas-
sen (etwa 13 % des überlieferten Gesamtwerks). Der in Sev. Malac. 
euang. 9,326–337 ist ein historischer Exkurs über das Ende des Kö-
nigreichs Judäa, durch den der Paraphrast darauf abzielt, Herodes 
Antipas, den Anführer der Herodianer, der in Mt 22,16 erwähnt 
wird, von seinem Vater Herodes dem Großen zu unterscheiden. 
Der Einschub wirkt sozusagen disambiguierend; und es scheint mir 
nicht auszuschließen zu sein, dass es sich dabei nicht nur um einen 
didaktischen Eingriff handelt (die ignorantia historiae derjenigen, die 
die beiden Herodes verwechseln, wird bekanntlich von Hieronymus 
getadelt),62 sondern auch um eine implizite correctio der Euangelio-
rum libri, da es Juvencus gewesen ist, der den Tetrarchen von Judäa 
stillschweigend mit dem zur Zeit der Geburt Jesu regierenden Hero-
des identifiziert hat.63

Die restlichen fünf Abschnitte, die einen eher exegetischen Cha-
rakter haben, befassen sich mit

a.	 der typologischen Auslegung der Begegnung Jesu mit der sama-
ritanischen Frau (Sev. Malac. euang. 8,4–7),

b.	 einem biblisch-typologischen Exkurs über die Stadt Jericho mit 
Bezug auf die Figuren Rahab, Josua und Elisa (Sev. Malac. euang. 
8,120–136), 64

c.	 einer allegorisch-moralischen Auslegung des Gleichnisses von 
den Talenten (Sev. Malac. euang. 8,219–228),65

d.	 der allegorisch-arithmologischen Auslegung der Heilung am 
Teich Betesda (Sev. Malac. euang. 9,81–92)66 und

62	 Hier. in Matth. 1,2,22 (CCSL 77,15) Multi propter ignorantiam historiae labuntur 
errore putantes eundem esse Herodem a quo in passione sua dominus inridetur et qui 
nunc mortuus esse referatur.

63	 Poinsotte 1979, 205f.; Lubian 2021–22, 47. 
64	 Consolino 2020, 94f.
65	 Cutino 2017, 197–199.
66	 Cutino 2017, 199.



Francesco Lubian262

e.	 der dreifachen Auslegung des Fluchs des Feigenbaums (Sev. Ma-
lac. euang. 9,103–140).67

Hier möchte ich mich nur auf den ersten und kürzesten dieser ex-
egetischen Abschnitte konzentrieren, der bisher in der Forschung 
zu kurz gekommen ist. Wie bereits gesagt, wird der überlieferte 
Abschnitt der Perikope der Samariterin durch eine eigenständi-
ge exegetische Erweiterung abgeschlossen, die durch die doppelte 
Konfrontation von Maria und Eva mit der Frau von Samaria bezie-
hungsweise mit derjenigen, die in der Vergangenheit den Unter-
gang ihrer Stadt verursacht hat, gekennzeichnet ist (Sev. Malac. 
euang. 8,4–7):

Mulier hanc urbem primum deleuerat, istam
femina post ista reparauit  mente  modesta .	 5
Sic mundum princeps Eua damnauit eumque
post ....a Maria p ulcra  sub p ro le  refecit.

In der klaren typologischen Gliederung des Exkurses (primum de-
leuerat [...] / [...] post [...] reparauit. / Sic [...] damnauit [...] / post [...] re-
fecit) kann man einerseits die Verwendung exegetischer Fachtermi-
nologie in der Bezugnahme auf das Thema der reparatio der Sünde 
Evas durch die Jungfrau bei Irenäus von Lyon feststellen – mit einem 
Verb, das nicht zufällig an das christologische Epitheton reparanti 
tempora clara erinnert, das von Severus in V. 3 geprägt wurde, wor-
auf ich später zurückkommen werde – und andererseits die Verwen-
dung der Alliteration (mente modesta; pulcra [...] prole), im letzteren 
Fall vielleicht beeinflusst durch die Erinnerung an das Versprechen 
Junos gegenüber Aeolus in Verg. Aen. 1,75 (et pulchra faciat te prole 
parentem).

Über die Lücke hinaus, die Zwierlein mit uirgo oder seruā schlie-
ßen wollte,68 bleibt die Identität der in V. 4 erwähnten mulier – of-
fensichtlich eine alttestamentliche Frauengestalt – unklar. Der aus-
drückliche Hinweis auf die Stadt, in der Johannes die Begegnung mit 

67	 Cutino 2017, 199–201; Pelttari 2020, 27f.; De Gianni 2020a, 138–143.
68	 Zwierlein 1994, 70.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 263

der Samariterin schildert (hanc urbem), Sichem,69 lässt mich nicht so 
sehr an Izebel denken, die verruchte phönizische Frau von König 
Ahab in 1 Sam 18,4–18, wie es von Schetter vorgeschlagen worden 
ist:70 Mit der Einführung des Götzendienstes des Baal verursacht 
sie den Untergang des Königreichs Samaria, aber sie selbst über-
lebt und stirbt in Izreel. Vielmehr denke ich an Dina, die Tochter 
Jakobs und Leas: Zur Strafe für ihre Vergewaltigung wird die Stadt 
Sichem in Gen 34,25–29 dem Erdboden gleichgemacht.71 Man kann 
nur spekulieren, dass die Geschichte der Stadt in der Nähe des Ja-
kobsbrunnens im einleitenden Abschnitt der Perikope von Severus 
nachgezeichnet wird, obwohl diese These im bereits erwähnten 
exegetischen Exkurs über Jericho Unterstützung finden kann. Auf 
jeden Fall kann dieser Vorschlag jedoch Bestätigung in einer Passa-
ge des Commonitorium des Orientius finden, wo die Zerstörung von 
Sichem ausdrücklich auf Dina und ihre Schönheit zurückgeführt 
und in den biblischen Zeugnissen als durch turpis amor verursachtes 
Übel angeführt wird (Orient. comm. 1,355f.):

Te Di n a e  s pec i es  nimio sub amore ruentem	 355
ex s t i n x i t ,  S i ch em , cum patre, cum patria.

2.5 Metaliterarische Referenzen

Im Vergleich zu seinen Vorgängern ist auch die Präsenz von meta-
sprachlichen Bezügen bei Severus stärker ausgeprägt. Natürlich 
können wir nicht wissen, ob das Werk durch eine praefatio einge-
leitet worden ist, die für Juvencus und Sedulius ein bevorzugter 

69	 Joh 4,5 Venit ergo in ciuitatem Samariae quae dicitur Sychar iuxta praedium quod 
dedit Iacob Ioseph filio suo (Weber/Gryson 52007, 1663).

70	 Zwierlein 1994, 69f.
71	 Gen 34,25–29 Et ecce die tertio quando grauissimus uulnerum dolor est arreptis duo 

Iacob filii Symeon et Leui fratres Dinae gladiis ingressi sunt urbem confidenter inter-
fectisque omnibus masculis. Emmor et Sychem pariter necauerunt tollentes Dinam de 
domo Sychem sororem suam. Quibus egressis inruerunt super occisos ceteri filii Iacob 
et depopulati sunt urbem in ultionem stupri. Oues eorum et armenta et asinos cunc-
taque uastantes quae in domibus et in agris erant. Paruulos quoque et uxores eorum 
duxere captiuas (Weber/Gryson 52007, 51).



Francesco Lubian264

Ort der poetologischen Selbstreflexion ist;72 aber an verschiedenen 
Stellen des Werks, wo „Severus reflects directly on the kind of in-
terpretive poetry that he writes“,73 finden sich Hinweise auf den 
metaliterarischen Charakter des Werks, wie vor allem die Studie 
von Pelttari gezeigt hat.

Von besonderer Bedeutung ist die bekannte Passage, in der Se-
verus am Ende seines exegetischen Exkurses über den Fluch des 
Feigenbaums einerseits die Besonderheit der von ihm zuletzt ge-
schilderten Interpretation rechtfertigt, die in der Episode eine War-
nung von Christus als Arzt an Judas sieht, um ihn dazu bewegen, 
sich vom Bösen zu lösen,74 und andererseits die volle Legitimität 
anderer möglicher Interpretationen der Perikope anerkennt, in-
dem er die Episoden des Evangeliums mit Edelsteinen vergleicht, 
die schön bleiben, egal wie sie bearbeitet werden (Sev. Malac. euang. 
9,137–140):

Diximus haec nostros s en s us  proferre uolentes;
ast a l ios , quo quisque modo perquirere  temptat ,
inueniet, gemmae quoniam sunt g es t a  s upern a ,
quae, quocumque modo tractantur, pulchra uidentur.	 140

Cutino hat in seiner Analyse des Textes die ursprüngliche Kombina-
tion von biblischen Bezügen (quaerite et inuenietis aus Mt 7,7, die An-
spielung auf das Perlengleichnis) und Verweisen auf die Tradition 
der lateinischen Lehrdichtung (man denke an die Verwendung von 
proferre und perquirere) gut herausgearbeitet. Er versäumt es dabei 
nicht, auf die Beziehung zwischen Severus’ gesta superna und Ju-
vencus’ berühmter Definition des argumentum seines Gedichts, die 
Christi uitalia gesta (Iuvenc. praef. 19), hinzuweisen;75 und man kann 
hinzufügen, dass das Syntagma perquirere temptat (V. 138) an disqui-
rere [...] / temptat zu erinnern scheint, was Juvencus in der Szene ver-
wendet, in der Pilatus, beunruhigt durch die Visionen seiner Frau, 

72	 Zu diesem Thema siehe zuletzt Lubian 2023.
73	 Pelttari 2020, 26–34.
74	 Sev. Malac. euang. 9,124–136.
75	 Cutino 2017, 199–201.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 265

versucht, die Absichten der jüdischen Behörden zu verstehen, und 
darum bittet, es dem arbitrium des Volkes zu überlassen, ob Jesus 
oder Barabbas freigelassen wird (Iuvenc. 4,606f.):

Tum iudex iterum procerum di s q ui rere  mentem
temptat .

Was ich jedoch besonders hervorheben will, ist, dass Severus hier 
einen echten Dialog mit seinem Vorgänger aufzunehmen scheint, 
und zwar durch einen Anspruch auf exegetische Freiheit, der gera-
de auf einem Zusammenhang beruht, nämlich dem zwischen Judas 
und dem Feigenbaum, der zum ersten Mal in den Euangeliorum libri 
auftaucht, der ersten sicheren Quelle, die diese Pflanze als die der 
Erhängung Iskariots identifiziert (Iuvenc. 4,631 informem rapuit fi-
cus de uertice mortem);76 der implizite Dialog mit dem Vorbild scheint 
mir durch einen bisher unbeachteten Umstand noch deutlicher zu 
werden, nämlich dadurch, dass Severus Judas mit dem Epitheton 
amens versieht (Sev. Malac. euang. 9,125), also mit genau dem glei-
chen, das auch Juvencus bei der ersten Vorstellung des Jüngers, der 
Jesus verraten wird, verwendet (Iuvenc. 4,422f. amens / Iudas).

3 Juvencus bei Severus

3.1 Die Sprache des Juvencus bei Severus

Im zweiten Abschnitt dieses Beitrags möchte ich die Spuren der Prä-
senz der Euangeliorum libri in der Sprache des Severus untersuchen, 
wobei ich jede weitere Betrachtung der metrisch-prosodischen und 
sprachlichen facies der In Euangelia libri XII, die sich in vielerlei Hin-
sicht weit von den klassischen Normen entfernt hat,77 beiseitelasse.

76	 Colombi 1997, 32; De Gianni 2020b, 366; die Möglichkeit, dass diese Exegese des 
Severus „an underlying reference to the words of Juvencus“ impliziert, wird 
vertreten bei De Gianni 2020a, 142.

77	 Für eine vollständige Analyse der metrisch-prosodischen und 
grammatikalischen Besonderheiten der Paraphrase siehe Zwierlein 1994, 27–



Francesco Lubian266

Auf einer ersten Rezeptionsebene kann man jene epischen – und 
insbesondere vergilischen – Formeln ansiedeln, die bei Severus tat-
sächlich durch die Tradition der Bibeldichtung vermittelt erschei-
nen. Ein exemplarischer Fall scheint mir die Übergangsformel haec 
ubi dicta dedit zu sein, die in der Aeneis achtmal belegt78 sowie kon-
stanter Bestandteil des epischen Repertoires von Juvencus79 und 
– auch durch ihn – der christlichen poetischen Tradition ist.80 Seve-
rus variiert diese einmal in haec cum dicta dedit81 und verwendet sie 
am Beginn der Prophezeiung Jesu über die Zerstörung des Tempels 
(Sev. Malac. euang. 10,80 Haec  ubi dicta dedit , cessit fanumque pete-
bat), einem Vers, der von der Vorlage, Mt 24,1, merkwürdig weit ent-
fernt scheint,82 und andererseits sehr nahe an Iuvenc. 3,674 (Haec 
ubi dicta dedit , templi se moenibus infert) ist – einer Paraphrase von 
Mt 21,23, dem Vers, der die Perikope über die Falle eröffnet, die die 
Anführer der Juden Jesus gestellt haben. Auch die Wiederbelebung 
der von Vergil geprägten Klausel haec insuper addit lässt sich auf ein 
ähnliches Vorgehen zurückführen:83 Severus bezieht sie auf Chris-
tus (Sev. Malac. euang. 8,111 Interea Christus propriis  haec insu-
per addit ; 8,196 Tum domin]us seruum laudans haec insuper addit), 
wahrscheinlich beeinflusst durch die feierliche Redeeinleitung von 
Iuvenc. 2,794 (Haec tum discipulis plebique haec insuper addit).

In anderen Fällen wird Juvencus die Einführung von Formeln 
in die christliche Dichtung zugeschrieben, die bereits bei paganen 
Dichtern bezeugt sind, später aber zu echten „technischen“ Be-
griffen der Bibeldichtung werden: Dies ist der Fall beim Ausdruck 
regnum caeleste,84 der bereits von Ovid in Bezug auf den von den Gi-
ganten angegriffenen Olymp (met. 1,152) verwendet wird. Juvencus 

34; 171–182.
78	 Moskalew 1982, 63–66.
79	 Iuvenc. 2,561; 3,176; 3,316; 3,674; 4,303; 4,384; 4,490.
80	 Lubian 2024.
81	 Sev. Malac. euang. 8,43; siehe auch Sev. Malac. euang. 8,103 Inprudens haec dicta 

dedit.
82	 Mt 24,1 Et egressus Iesus de templo ibat et accesserunt discipuli eius ut ostenderent ei 

aedificationes templi (Weber/Gryson 52007, 1563).
83	 Verg. Aen. 11,107; 12,358.
84	 Siehe Lubian 2023.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 267

benutzt ihn, um das typische Bild des „Himmelreichs“ aus dem Mat-
thäusevangelium zu verwenden (Iuvenc. 2,813), und auch Severus 
verwendet ihn in derselben metrischen Position zweimal (Sev. Ma-
lac. euang. 9,374; 10,33) oder spricht von den caelestia munera, einer 
von Properz geprägten Junktur, die sich auf die Schönheit Cynthias 
bezieht (2,3,25), aber bei Juvencus vergeistigt wird, indem er sie auf 
die Botschaft des Evangeliums anwendet (Iuvenc. 2,763; 4,83). Se-
verus bezieht sie auf der Grundlage einer zu seiner Zeit etablierten 
Tradition auf die Taufe des Johannes in Mt 21,25 (Sev. Malac. euang. 
9,237).

Auf eine zweite, tiefere Ebene der Vertrautheit mit dem Werk 
des Juvencus lässt sich hingegen die Verwendung von Redewendun-
gen zurückführen, die es nur bei den beiden Dichtern gibt, die aber 
in ihren jeweiligen Paraphrasen ohne erkennbaren Zusammen-
hang verwendet werden. In einigen Fällen mag es sich dabei nur 
um Phänomene der poetischen Sprache handeln – Consolino hat 
unter anderem auf die Verwendung von Formen des Partizips per-
gens am Anfang des Hexameters hingewiesen, die nur bei Juvencus 
(Iuvenc. 2,436 pergentes) und Severus (Sev. Malac. euang. 8,53 pergen-
tes; 8,139 pergentis populi; 9,95 pergens) vorkommen,85 manchmal sind 
diese Ausdrücke jedoch inhaltlich potenziell bedeutsam. Ich denke 
zum Beispiel an den Hexameterschluss praesagia Christi,86 der in der 
christlichen lateinischen Dichtung nur von Juvencus, um die pro-
phetischen Worte Jesu zu bezeichnen, an die sich Petrus in Mt 26,75 
beim Hahnenschrei erinnert (Iuvenc. 4,582–584):

85	 Consolino 2020, 94; es scheint mir um Fälle zu gehen wie die Verbindung omnia 
iussa, belegt in Iuvenc. 3,162f. (omnia corde / iussa) sowie 3,697 (post omnia iussa 
parentis) und dann wieder in Sev. Malac. euang. 9,157 (omnia sic iussa), oder 
den leicht angepassten Hexameterschluss aus Iuvenc. 2,677 (perpetuam cunctis 
uitam quam ferre  p ut at is ) in Sev. Malac. euang. 9,234 (babtisma dudum fac-
tum quem ferre  put at is ) und den Beginn von Iuvenc. 1,137 (ta l i a  tractant i 
torpescunt membra sopore) sowie 2,377 (t a l i a  t ra ct a n t i  percussus pectora luctu), 
der ebenfalls belegt ist in Sev. Malac. euang. 9,369 (t a l i a  tractantes  fore tum 
sub luce futura). 

86	 Zur schwierigen Überlieferung von V. 584 und Juvencus’ hapax legomenon prae-
sagium siehe De Gianni 2020b, 344f.



Francesco Lubian268

Hanc uocem, plausum quatiens sub culmine tecti,
ales prosequitur cantu, mentemque Simonis
circumstant tristem uerbis p ra es a g i a  C h ri s t i

und von Severus als Anspielung auf Jesu dritte Ankündigung seines 
Todes und seiner Auferstehung aus Lk 18,3487 verwendet wird (Sev. 
Malac. euang. 8,117f.):

Ipse quidem propriis dicebat cuncta futura,
sed non senserunt illi p ra es a g i a  C h ri s t i .

In mehreren Fällen sind die von Juvencus stammenden Formulie-
rungen inhaltlich noch deutlich charakteristischer, wie zum Beispiel 
capere lauacra und adhibere medel(l)am. Diese Ausdrücke erscheinen 
nicht zufällig in beiden Gedichten an Stellen von nicht unbedeu-
tender theologischer Relevanz. Die erste Junktur, die Juvencus im 
Exkurs über die Taufe verwendet, der sich auf die Paraphrase von 
Lk 3,388 bezieht (Iuvenc. 1,311f. fluminis ut liquidi caperent miranda 
lauacra / quis animae uirtus abluta sorde niteret), wird von Severus 
auf die Zöllner in Mt 21,31 bezogen, die, weil sie auf den Täufer ge-
hört haben, den Hohepriestern Israels ins Himmelreich vorangehen 
werden (Sev. Malac. euang. 9,258 experti leti ceperunt sancta laua-
cra). Die zweite Wendung, mit der Jesus bei Juvencus seine Anwe-
senheit beim Mahl mit den Sündern in Mt 9,10–13 erklärt (Iuvenc. 
2,356 aegris sed merito miseris adhibenda medella est), wird bei Se-
verus im bereits erwähnten exegetischen Exkurs zur Verfluchung 
des Feigenbaums verwendet (Sev. Malac. euang. 9,131f. solitamque 
adhibere medelam / uestigat).

Gegebenenfalls kann der Einbezug der Euangeliorum libri formale 
Abweichungen und Anpassungen im Vergleich zur biblischen Quelle 
implizieren, wie es beim Ablativus absolutus discipulis gremium cin-
gentibus der Fall ist, der von Juvencus zu Beginn der Seligpreisungen 
verwendet wird (Iuvenc. 1,453) und von Severus zu populis cingenti-

87	 Lk 18,34 Et ipsi nihil horum intellexerunt et erat uerbum istud absconditum ab eis et 
non intelligebant quae dicebantur (Weber/Gryson 52007, 1644).

88	 Jülicher 21976, 28; siehe Lubian 2021–22, 19–22.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 269

bus ipsum (Sev. Malac. euang. 9,14) und uiris cingentibus (Sev. Malac. 
euang. 9,29) abgeändert wird. Besonders bedeutsam in diesem Zu-
sammenhang sind Fälle der Wendungen calcare legis iussa (Iuvenc. 
2,567) und plebem nouare (Iuvenc. 1,25),89 die jeweils den von den 
Pharisäern in Mt 12,1f. erhobenen Vorwurf der Missachtung des 
göttlichen Gesetzes durch die Jünger und die vom Engel für den Täu-
fer prophezeite Mission (Lk 1,16) bezeichnen und die Grundlage für 
Severus’ Formeln calcare superna proposita (Sev. Malac. euang. 9,35) 
und legem calcare supernam (Sev. Malac. euang. 9,117) sowie populos 
[...] nouare (Sev. Malac. euang. 8,104) bilden. Mitunter wird das Mate-
rial des Juvencus von Severus in zwei unterschiedlichen Kontexten 
wiederverwendet: So geschieht es mit Iuvenc. 2,535f. (En ego mitto 
meum stratas aptare ministrum / ante tuos uultus), dem Zeugnis über 
den Vorläufer aus Mt 11,10,90 das Severus offenbar sowohl bei der 
Wiedergabe von Lk 19,29 (Sev. Malac. euang. 9,3 Inde duo mittit  pro-
prios de plebe ministros) als auch in der nicht-biblischen Passage 
berücksichtigt, die den Abschluss der Anklage gegen Jerusalem in 
Mt 23,37 bildet (Sev. Malac. euang. 10,74f. Disposui misique meos de 
sede ministros / delestique ipsos).

Der interessanteste und komplexeste Fall dieser Art der Wieder-
verwendung, weil er offenbar ein gewisses Maß an Anspielung auf 
die Quelle impliziert, scheint mir die Widmung an Konstantin zu 
sein (Iuvenc. 4,809–812): 

qui solus regum sacri sibi nominis horret
inponi pondus, quo iustis dignior a ct i s 	 810
aeternam capiat  diuina in saecula u i tam
per dominum lucis Christum, qui in saecula regnat.

Wie die Wiederaufnahme von actis und der Wendung aeternam cape-
re uitam, die in dieser Form sonst nicht belegt ist, aus der Schluss-
formel zeigen, wird das Ende des Gedichts von Juvencus tatsächlich 

89	 Siehe Lubian 2021–22, 10–11.
90	 Mt 17,10 Hic est × (enim [[<a>]] aur c f ff1 h q vg), de quo scriptum est: Ecce ego mitto 

angelum meum ante faciem tuam et parauit uiam tuam ante te (Jülicher 21972, 65); 
zur These, dass Juvencus auf die Prophezeiung aus Mal 3,1 zurückgreift, siehe 
Lubian 2021–22, 42.



Francesco Lubian270

von Severus in das Lob der Demütigen in Lk 17,1091 eingearbeitet 
(Sev. Malac. euang. 9,161f.):

q ui  minuit sese uerbis gratatur et a ct i s ,
aeternam capiet  u i tam  dignamque coronam.

3.2 Wiederverwendung im Kontext

Auch wenn keine systematischen Übernahmen auf struktureller 
und formaler Ebene vorliegen, lässt sich mitunter dennoch erken-
nen, wie Severus sich Juvencus in der Betonung einzelner Details 
der Handlung annähert. Ein erstes Beispiel findet sich in der dritten 
Prophezeiung über das Leiden und die Auferstehung Jesu, in der Ju-
vencus das et tertia die resurget aus Mt 20,1992 mit der üblichen poeti-
sche Metonymie lumen = dies93 umsetzt (Iuvenc. 3,587–589):

Filius hic hominis prodetur ad ultima mortis,
scribarum procerumque ferens ludibria membris,
adfixusque cruci post  tert ia  lumina  surget .

Mit einer kleinen Variation (post tertia lumina = tertia luce) findet man 
dieselbe Figur auch in der entsprechenden Passage bei Severus, der 
sich hingegen auf das Lukasevangelium stützt94 (Sev. Malac. euang. 
8,115f.):

Quae me confundent tormentis nexibus et p o s t 	 115
damnabunt morti, sed t ert i a  luce  res urg a m .

Aber ich denke daneben auch an kleinere Details, wie die gemein-
same apologetische Betonung der Schnelligkeit der Jünger bei der 

91	 Lk 17,10 Sic et uos cum feceritis omnia quae praecepta sunt uobis dicite serui inutiles 
sumus quod debuimus facere fecimus (Weber/Gryson 52007, 1641f.).

92	 Jülicher 21972, 143.
93	 Zum Fehlen des typischen christlichen Verbs resurgere bei Juvencus – das hin-

gegen von Severus verwendet wird – siehe Simonetti Abbolito 1986, 82f.; Bauer 
1999, 229f.

94	 Lk 18,33 Et postquam flagellauerint occident eum et die tertia resurget (Weber/Gry-
son 52007, 1644).



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 271

Ausführung von Jesu Anweisungen anlässlich des Einzugs in Jerusa-
lem, ein Detail, das in den synoptischen Evangelien fehlt,95 aber so-
wohl in den Euangeliorum libri (Iuvenc. 3,630 Discipuli celeri  conplent 
praecepta paratu) als auch bei Severus geschildert wird (Sev. Malac. 
euang. 9,12f.):

Illi ius s a  c i t o  leti fecere, reponunt
ast alii uestes, quis sedit rector honestus

Ein ähnliches Anliegen scheint auch die Betonung des nicht-bi-
blischen Verweises auf den Aufwand zu sein, der für den Bau des 
Tempels in Jerusalem erforderlich gewesen ist. Bei Juvencus stellt 
dies eine Erweiterung von Joh 2,2096 dar (Iuvenc. 2,171 constructum 
ueteris regni molimine templum).  Während die Formulierung bei 
Severus durchaus, wie Schetter vermutet,97 durch die Worte eines 
Jüngers in Mk 13,198 motiviert sein kann, zeigt sie dennoch in jedem 
Fall parallel eine Beeinflussung durch Juvencus (Sev. Malac. euang. 
10,81–83):

Et quidam coepere uiri cum  m o le  fauere
ex t ruct o s  lapides t em pl i , quod multa decora
hoc habet exstructa ueterum monumenta priorum.

3.3 Vergleich der Episoden: das achte Buch der In Euangelia 
libri XII

Wie insbesondere die bereits zitierten Beiträge von Cutino99 und De 
Gianni100 gezeigt haben, ermöglicht der systematische Vergleich der 
Paraphrasen derselben Episoden eine bessere Einschätzung des Ein-
flusses von Juvencus auf Severus und belegt, wie die Euangeliorum 

95	 Mt 21,6; Mk 11,4; Lk 19,35.
96	 Joh 2,20 Dixerunt ergo Iudaei: Quadraginta et sex annis aedificatum est templum hoc 

et tu tribus diebus suscitabit illud? (Jülicher 1963, 17).
97	 Zwierlein 1994, 170.
98	 Mk 13,1 Et cum egrederetur de templo ait illi unus ex discipulis suis magister aspice 

quales lapides et quales structurae (Weber/Gryson 52007, 1597).
99	 Cutino 2017.
100	 De Gianni 2020a.



Francesco Lubian272

libri für Letzteren „beständig gegenwärtig“101 sind. In dieser Unter-
suchung wird der Fokus auf das achte Buch der In Euangelia libri XII 
gelegt – also auf das Buch, das in seinem Aufbau am weitesten vom 
Werk des Juvencus entfernt zu sein scheint –, wobei die Perikopen 
des Treffens mit der Samariterin, der Auferstehung des Lazarus und 
des Gleichnisses von den Talenten untersucht werden.

3.3.1 Das Treffen mit der Samariterin

Ein Fall möglicher Abhängigkeit von Juvencus scheint bereits zu Be-
ginn des erhaltenen Abschnitts des Buches aufzutreten. Hier sind 
die Verse von Severus (Sev. Malac. euang. 8,1–3):

Procedunt Christumque f i da  s ub  m en t e  salutant,
facta  de i  uerbaque  homines quos ampla  docebant
credere  caelesti reparant i  tempora  c lara

Diese sind mit folgendem Abschnitt aus den Euangeliorum libri zu 
vergleichen (Iuvenc. 2,322–327):

Ecce Samaritum populi uenere rogantes
exorantque illic geminos expendere soles.
Iamque f i des  multos plebis fundauerat alta;
nec iam femineis tantum conc redere  uerb i s 	 325
ipsos, sed coram uirtus  mani festa  docebat ,
uenisset s a ec l i  quod iam s erua t o r  Iesus.

Die Triangulation mit dem Johannesevangelium102 zeigt, dass beide 
Dichter die Worte der Bewohner des Samariterdorfes in die indirek-
te Rede übertragen, wobei sie sich durch bestimmte Übereinstim-
mungen (wie den expliziten Verweis auf die fides) und insbesondere 
durch die Konstruktion von Sev. Malac. euang. 8,2 (facta dei uerba-
que […] ampla docebant) und Iuvenc. 2,326 (uirtus manifesta docebat) 

101	 Zwierlein 1994, 16.
102	 Joh 4,40–42 Cum uenissent ergo ad illum Samaritani rogauerunt eum ut ibi maneret 

et mansit ibi duos dies. Et multo plures crediderunt propter sermonem eius. Et mulieri 
dicebant quia iam non propter tuam loquellam credimus ipsi enim audiuimus et sci-
mus quia hic est uere Saluator mundi (Weber/Gryson 52007, 1664).



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 273

auszeichnen: Severus übernimmt das docebat von Juvencus, das, wie 
Paola Santorelli in ihrem Kommentar zu dem Vers schreibt, „allude 
alla dimostrazione e all’insegnamento“,103 und kombiniert es eben-
falls mit einem hervorhebenden Adjektiv. Er konkretisiert jedoch 
den katechetischen Bezug, indem er es nicht auf die uirtus, sondern 
auf die facta und uerba Jesu bezieht. Es ist zudem bedeutsam, dass 
Severus das christologische Epitheton von Juvencus (saecli […] serua-
tor), das besonders nahe am saluator mundi aus der Heiligen Schrift 
steht, durch eines ersetzt, das zwar ansonsten neu ist (caelesti repa-
ranti tempora clara), jedoch ein Modell (zu saecli scheint tempora zu 
passen) aufgreift und durch das gemeinsame Epitheton clarus mit 
der theologischen Aussage aus Joh 11,25 („Ich bin die Auferstehung 
und das Leben“) verknüpft ist, die von Juvencus entsprechend for-
muliert wird (Iuvenc. 4,349 En ego sum clarae uobis reparatio ui-
tae).

3.3.2 Die Auferstehung des Lazarus

Da der Einfluss von Juvencus auf diese Perikope bereits von verschie-
denen Forschern herausgestellt worden ist,104 wird hier lediglich 
eine zusammenfassende Darstellung der wesentlichen Merkmale 
gegeben, die sich auf folgende Punkte bezieht: die Rede des Thomas 
(Joh 11,16),105 das Eintreffen Jesu in Betanien und das Herbeieilen 
einer Menge von Juden nach Betanien (Joh 11,17–19),106 die Rührung 
Jesu vor Martha und seine Frage zur Grablege (Joh 11,33–35)107 und 
der Gestank des verwesenden Leichnams (Joh 11,39).108

103	 Santorelli 2005, 175.
104	 Siehe insbesondere Zwierlein 1994, 70–79; Cutino 2017, 201–212 und im All-

gemeinen Green 2006, 354; Pelttari 2020, 24f.
105	 Joh 11,16 Dixit ergo Thomas qui dicitur Didymus ad condiscipulos eamus et nos ut 

moriamur cum eo (Weber/Gryson 52007, 1679).
106	 Joh 11,17–19 Venit itaque Iesus et inuenit eum quattuor dies iam in monumento ha-

bentem […] Multi autem ex Iudaeis uenerant ad Martham et Mariam ut consolarentur 
eas de fratre suo (Weber/Gryson 52007, 1679).

107	 Joh 11,33–35 Iesus ergo ut uidit eam plorantem et Iudaeos qui uenerant cum ea plo-
rantes fremuit spiritu et turbauit se ipsum. Et dixit ubi posuistis eum dicunt ei Domine 
ueni et uide. Et lacrimatus est Iesus (Weber/Gryson 52007, 1680).

108	 Joh 11,39 Ait Iesus tollite lapidem dicit ei Martha soror eius qui mortuus fuerat Domi-
ne iam fetet quadriduanus enim est (Weber/Gryson 52007, 1680).



Francesco Lubian274

Sev. Malac. euang. Iuvenc.

8,25–29:
               Thomas cum uerba superna
audiuit, propriis f a t ur  sodalibus: „Heia,
nos p ar i te r  p e rg amus  eo  ducent e  secut i ;
saeui sub gladio bacchant l e t um q ue  m i n a n t es
substrati<s>, quos poena grauis crudeliter angit.“

4,330–*332:
               Didymus tum talia f a t ur :
„Pergamus  par i terque  omnes procumbere le to
cogamur, totiens quod gens Iudaea m i n a t ur. “ 
Haec ait et Christo cunct i  praeeunte  sequuntur.109

8,30–33:
Deuenere tamen m o rt is  sub  lumine  quart o
i ps i us .  Marthaque simul cum sensit, ad ipsum
cum populo perrexit eo, qui u en era t  i l luc
so lan d i  miseras f raterna  mor t e  gement es .

4,333–337:
Iamque aderat Christus, fuerat sed forte s epult o
quar t a  d ies , mersasque atris de morte tenebris
g erm a n a s  luct us  lacrimosaque tecta tenebant.
Conuenere  i l luc  so lac ia  debita dantes
Iudaeae gentis proceres carique propinqui.

8,49–52:
Quos deus u t  u id i t  cunct os  lacr imare  r uent em
et Maria<m>, mouit sese c o rdi q ue  reductam
p ro ru m p it  u o c e m  lacrimans: „Quo  mort ua  menbra
uo s  p o su ist i s?“ ait.

4,365–371:
Illa salutiferum postquam conspexi t  Iesum,
procidit  ante  pedes  rumpitque hanc pectore  uocem:
„Si mihi germanum potuisses uisere uiuum,
Lazarus haut poterat durae succumbere morti.“
Fletibus his Christus socians d e  co rde  dolorem
inquirit tumuli sedem, q uo  co n di t a  n uper
membra  forent  animae uolucris spoliata calore.

8,60–63:
                              Corpora namque
iam resoluta suam perdebant tabe figuram
atque cutis  f luxa taetrum praebebat  odorem
inmundusque haustus pingui glomeratur ab estu.

4,378f.:
Crediderim, corpus motu fugiente caloris
fetorem miserum liquefactis reddere membris.

109	 Zu der Möglichkeit, dass eo ducente secuti in V. 27 auf die Verwendung einer 
Version durch Severus zurückzuführen ist, die V. *332 Haec ait et Christo cunc-
ti praeeunte sequuntur umfasst – ein „präzisierender Zusatz“ (Heinsdorff 2006, 
167), der von Marold und Huemer als interpoliert angesehen, aber in zahlrei-
chen Handschriften überliefert worden ist (Hansson 1950, 82) – siehe Zwier-
lein 1994, 73. Die These von Heinsdorff, wonach Severus eine interpolierte 
Version der Euangeliorum libri benutzt habe, die jener entspricht, die – für den 
Abschnitt Iuvenc. 3,1–4,387 – im Codex Karlsruhe, Badische Landesbibliothek, 
Aug. perg. 112 (achtes Jahrhundert) überliefert ist, erscheint jedoch insgesamt 
wenig überzeugend, sowohl wegen des geringen Umfangs der vergleichbaren 
Textstellen als auch, weil die angeführten Parallelen in einigen Fällen allge-
mein gehalten und in keinem Fall exklusiv für den interpolierten Juvencus und 
Severus sind.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 275

Zu diesen zahlreichen Parallelen kann möglicherweise eine weitere 
hinzugefügt werden, die sich auf das Ende der Perikope bezieht, wie 
der Vergleich von Iuvenc. 4,401f.:

Ast alii repetunt urbem procerumque superbis
cuncta  Pharisae is  rerum miracula  narrant.

mit Sev. Malac. euang. 8,86f. zu bestätigen scheint:

Atque Fa r i s a e i s  quidam dixere s upern a
facta  de i .

Auch wenn die Verwendung von Farīsaeis nach einem zweisilbigen 
trochäischen Fuß im Wesentlichen durch die prosodische Beschaf-
fenheit des Substantivs vorgeschrieben ist,110 zeigt der Vergleich 
mit Joh 11,46111 tatsächlich ein ähnliches (erklärendes und hervor-
hebendes) Anliegen der beiden Paraphrasten in Bezug auf die Evan-
gelienformel ea quae fecit Iesus, die jeweils durch cuncta […] rerum 
miracula112 und superna / facta dei wiedergegeben wird.

3.3.3 Das Gleichnis von den Talenten

Die Paraphrasen von Juvencus (Iuvenc. 4,227–258) und Severus (Sev. 
Malac. euang. 8,182–228) erscheinen in diesem Fall, zumindest auf 
den ersten Blick, recht unterschiedlich: Der erste folgt nämlich eng 
der Vorlage aus Mt 25,14–30, während der zweite diese Quelle durch 
die Kombination mit dem Bericht über das Gleichnis der zehn Mi-
nen aus Lk 19,12–27 modifiziert, was besonders in den Versen, die 
den Bericht einrahmen, deutlich wird.113 Zudem wird der Bericht 
bei Severus von einem charakteristischen exegetischen und pare-

110	 Das Wort weist auch in Sev. Malac. euang. 10,15 die zweite Silbe als lang auf, 
wie es bei Juvencus immer (Iuvenc. 2,351; 2,566; 2,606; 3,133; 3,160; 3,21; 3,241; 
3,464; 4,70; 4,402; 4,675), aber bei Sedulius nie der Fall ist (Sedul. carm. pasch. 
4,64; 4,172; 4,238). 

111	 Joh 11,46 Quidam autem ex ipsis abierunt ad Pharisaeos, et dixerunt eis quae fecit 
Iesus (Weber/Gryson 52007, 1680).

112	 Für einen Kommentar zu Juvencus’ Kombination von Verg. georg. 4,441 mit Ov. 
met. 11,346 siehe De Gianni 2020b, 262.

113	 Sev. Malac. euang. 8,182–185 (= Lk 19,12–15) und 8,217f. (= Lk 19,27).



Francesco Lubian276

netischen Exkurs begleitet.114

Eine genauere Betrachtung des Textes erlaubt jedoch die Bestä-
tigung der These, dass Severus – ebenso wie Avitus von Vienne im 
Carmen de uirginitate115 – tatsächlich das Werk des Juvencus bei sei-
ner Schilderung berücksichtigt, wodurch die bereits von Schetter 
und Zwierlein geäußerten Beobachtungen weitergeführt werden.116 
Dass Severus von Juvencus beeinflusst wird, zeigt sich weniger in der 
allgemeinen Ähnlichkeit der Struktur der beiden Schilderungen, 
die in erster Linie der gemeinsamen Quelle, dem Matthäusevan-
gelium, zuzuschreiben ist, oder in der Verwendung von Junkturen, 
die direkt von der Quelle beeinflusst sind, wie der Klausel quinque 
talenta,117 sondern vielmehr in der Übereinstimmung bei nicht-bi-
blischen Ausdrücken und Formulierungen. Diese sind besonders 
konzentriert in der Antwort des dritten Dieners (Mt 25,24f.)118 und 
in dessen Verurteilung (Mt 25,28–30) zu finden:119

114	 Sev. Malac. euang. 8,219–228; siehe Zwierlein 1994, 94–96.
115	 Alc. Avit. carm. 6,290–337; siehe Flury 1988, 287–292.
116	 Zwierlein 1994, 92.
117	 Die Klausel, die in Iuvenc. 4,252 sowie in Sev. Malac. euang. 8,186; 8,194 vor-

kommt, ist auch in Hor. serm. 2,7,89 und Ov. epist. 3,33 belegt.
118	 Mt 25,24f. Accedens autem et qui unum talentum acceperat ait domine scio quia 

homo durus es metis ubi non seminasti et congregas ubi non sparsisti. Et timens abii 
et abscondi talentum tuum in terra ecce habes quod tuum est (Weber/Gryson 52007, 
1566); im Vergleich zur Vulgata unterscheidet sich die Itala insbesondere durch 
die Verwendung des Ausdrucks homo austeris anstelle von homo durus (siehe 
Jülicher 21972, 185).

119	 Mt 25,28–30 Tollite itaque ab eo talentum et date ei qui habet decem talenta. Omni 
enim habenti dabitur et abundabit ei autem qui non habet et quod uidetur habere auf-
eretur ab eo. Et inutilem seruum eicite in tenebras exteriores illic erit fletus et stridor 
dentium (Weber/Gryson 52007, 1566); im Vergleich zur Vulgata ist in der Itala 
besonders die Verwendung des Ausdrucks nequam seruum anstelle von inutilem 
seruum hervorzuheben (siehe Jülicher 21972, 186).



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 277

Sev. Malac. euang. Iuvenc.

8,203–206:
Tert i us  et ] uenit dicens: „En ecce t a len t um ,
quod mihi ]mandasti. Noui te namque s euerum
                ] inuadens et colligis omne repertum
abscondique] t uum  solo; q uo d  suscipe s a luum . “

4,239–244:
                    Sed t ert i us  ille refodit
et domino reddit tali cum uoce t a len t um :
„Quod scirem d o m i n o  memet seruire s euero ,
qui meteres segetes alieno semine cretas,
extimui, argentumque t uum  concredere terrae
malui, quod  sa luum semper  t ib i  reddere  possem.“

8,212–216:
„ To l l i t e“  quis dominus addit „ det urq ue  talentum,
quisque decem quaesiit. Studium n a m  gignit honorem,
s eg n i t i es  partaque terit spargitque coacta.
E t  s eruum  n eq ua m  nocti damnate retrusum:
illic erit luctus et pallida mortis egestas.“

4,250–258:
Quapropter s eg n i  t o l la t ur  portio nostri
prudentique dehinc d et ur  possessio maior,
quem duplis cumulasse lucris mea quinque talenta
inueni. N a m q ue  est certum, potiora mereri,
quis res uberior cumulatae sortis abundat.
At cui parua subest s eg n i  substantia c o rde ,
id minimum penitus iuste tolletur ab illo,
ut  n eq ua m  s eruus  tenebras dimersus ad imas
perpetuos fletus poenae stridore frequentet.

Im ersten Fall lohnt es sich, abgesehen von den Begriffen, die aus 
der Heiligen Schrift stammen oder das Ergebnis moderner Vermu-
tungen sind,120 die Aufmerksamkeit auf zwei Details zu lenken. Bei-
de Dichter verwenden nämlich bei der Behauptung des Dieners über 
die Strenge seines Herrn das Adjektiv seuerus anstelle von durus/
austerus aus dem Evangelium und unterscheiden sich davon eben-
so durch die Verwendung des prädikativen saluum in Bezug auf das 
zurückgegebene Talent. Vor allem dieses Detail erscheint bedeut-
sam, sowohl weil in beiden Fällen dem Adjektiv ein quod (kausal bei 
Juvencus, relativ bei Severus) vorangestellt ist, als auch weil in der 
adiectio ein charakteristisches Merkmal von Juvencus’ Interpreta-
tion des Gleichnisses zu sehen ist, das dem Opportunismus des Die-
ners die Worte entgegensetzt, die Christus in Mt 10,39 an die Apos-
tel richtet: „Wer sein Leben für sich selbst behält, wird es verlieren, 

120	 Neben dem tertius et des Anfangs von V. 203 beziehe ich mich auch auf das vor-
geschlagenen qui metis, um die Lücke in V. 205 zu schließen (Zwierlein 1994, 
92).



Francesco Lubian278

und wer sein Leben um meinetwillen verliert, wird es finden“;121 
und es ist nicht ausgeschlossen, dass Severus auch die Alliteration 
von Juvencus übernommen hat, die saluum in den Euangeliorum libri 
mit dem Adverb semper, in den In Euangelia libri XII mit dem Impera-
tiv suscipe verbindet.

Was den zweiten verglichenen Abschnitt betrifft, so zeigt sich 
die Verbindung zwischen Juvencus und Severus nicht nur im ge-
meinsamen Gebrauch des Konjunktivs detur anstelle des Imperativs 
date, sondern auch in der Verwendung von nam(que) anstelle von 
enim aus Mt 25,29. Besonders auffällig sind jedoch zwei andere Ele-
mente: der gemeinsame Verweis auf die segnities des Dieners und die 
Verwendung des Ausdrucks nequam seruus in Bezug auf diesen. Ein 
solches lexikalisches Merkmal ist von besonderer Bedeutung: Wäh-
rend Juvencus nequam möglicherweise aus einer der zirkulierenden 
Bibelversionen übernommen hat,122 erscheint es weniger wahr-
scheinlich, dass Severus dies ebenfalls getan hat, da er am Ende 
des sechsten Jahrhunderts nach Christus höchstwahrscheinlich die 
Vulgata als Grundlage seiner Paraphrase verwendet. Sollte er den 
Ausdruck nicht den Euangeliorum libri entnommen haben, wäre es 
schwierig zu erklären, warum in seiner Paraphrase ein Wort er-
scheint, das nach der palliata nur noch selten in der Poesie und nie 
im epischen Genre verwendet wird.123 Bemerkenswert ist zudem die 
gleiche erklärende Haltung beider Dichter gegenüber dem Evange-
lientext, insbesondere zu Mt 25,29: Juvencus interpretiert die Aus-
sage „Wer nicht hat, dem wird auch das genommen, was er hat“ 
durch die Erweiterung segni […] corde und weist auf die Trägheit des 
Geistes als Grund für den Mangel hin.124 Ebenso deutet Severus die 
Lehre Jesu als eine Demonstration des Unterschieds zwischen der 
durch Verdienste erworbenen Ehre und der durch die segnities zu 
Recht erhaltenen Strafe.

121	 Rollins 1984, 270: „He was not asked to keep the moeny safe (salvum); one is 
not saved (salvum) by being safe. The way of the Christian is the opposite of the 
safe one“.

122	 Rollins 1984, 276.
123	 Axelson 1945, 104.
124	 De Gianni 2020b, 200.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 279

Auch in dieser Episode, bei der der gleichzeitige Rückgriff auf 
das Carmen de uirginitate von Avitus nicht ausgeschlossen werden 
kann,125 scheut Severus also nicht vor Parallelen zu den Euangelio-
rum libri zurück.

3.4 Juvencus und die Fehler und Lücken des fragmentum 
Treuericum

Schließlich kann in einigen Fällen die Auswertung der Juvencuspa-
rallelen dazu beitragen, im fragmentum Treuericum Fehler zu korri-
gieren und die Lücken zu ergänzen.

Ein Beweis für den Beitrag der Euangeliorum libri zur emendatio 
von Severus’ Gedicht ist die Paraphrase von Joh 11,44:126 In diesem 
Fall ist es tatsächlich die Vorlage aus Iuvenc. 4,397 (Tum solui iussit 
laetumque ad tecta remittit), die Zwierlein den Anstoß gegeben hat,127 
das als direkte Rede interpretierbare, überlieferte soluite in einen 
klareren Infinitiv von einem verbum iubendi zu ändern (Sev. Malac. 
euang. 8,82 soluere [soluite T] quem iussit dominus).

Was die Ergänzung der lückenhaften Verse anbelangt, so ist 
die Formulierung der Ambitionen der Schriftgelehrten in Mt 23,6f. 
besonders interessant:128 In diesem Fall beruhen nämlich sowohl 
Schetters Vorschlag zur Ergänzung129 (Sev. Malac. euang. 10,20f.)

	 dĭligunt accum[bere  mensis 	 20
atque sedere, uirum poscunt captantq[ue ca t h edri s

125	 Dies vermutet Zwierlein 1994, 94 auf der Grundlage eines Vergleichs mit Alc. 
Avit. carm. 6,284–290 Rectum uelle subest, si gratia constet, utrisque, / cui tamen ad-
tento desudet uita labore. / Aut quid dona iuuant hominem, si mente soluta / torpida 
conlatum disperdant otia munus? / Auxilium conatus amat; quis namque uacantem / 
adiuuet aut somno uirtutem iungat inerti?

126	 Joh 11,44 Et statim prodiit qui fuerat mortuus ligatus pedes et manus institis et faci-
es illius sudario erat ligata dicit Iesus eis soluite eum et sinite abire (Weber/Gryson 
52007, 1680).

127	 Zwierlein 1994, 79.
128	 Mt 23,6f. Amant autem primos recubitus in cenis et primas cathedras in synagogis et 

salutationes in foro et uocari ab hominibus rabbi (Weber/Gryson 52007, 1562).
129	 Zwierlein 1994, 62.



Francesco Lubian280

als auch der alternative Vorschlag von Zwierlein130

	 dĭligunt accum[bere  pr imi 	 20
atque sedere, uirum poscunt captantq[ue s a lut em

auf dem Vergleich mit Juvencus, jeweils auf Iuvenc. 1,757 (cum pa-
tribus nostris uitali adcumbere mensae) und Juvencus’ Wiedergabe 
derselben Stelle bei Matthäus (Iuvenc. 4,58–60):

Adcub i t o  pr i m o  cenae fastuque superbo
atque s a lut a n t um  uano tolluntur honore,
et nomen sublime uolunt gestare magistri.131	 60

Zwei weniger zweideutige Fälle innerhalb derselben Episode sind 
Sev. Malac. euang. 10,15 (Mosei sedem ceperunt ecce Ph[arisaei), er-
gänzt durch eine Junktur, die sonst nur – wenn auch am Anfang von 
Hexametern – in den Euangeliorum libri belegt ist,132 und Sev. Malac. 
euang. 10,27 (c]unctis  uarie semperque ministret), wo Zwierleins 
Vorschlag,133 der sich auch auf einen Vergleich mit Iuvenc. 3,607–609 
(Magnus et obsequiis crescit super alta minister / nec primus quisquam, 
nisi cunctis  seruiat, unus / esse potest) bezieht, es erlaubt, die Über-
einstimmung von Juvencus’ seruus aus Mt 20,27 (cunctis seruiat) und 
Severus’ minister aus Mt 23,11 (c]unctis […] ministret) aufzuzeigen.

Ich frage mich, ob es nicht möglich ist, diese Methode mit der 
gebotenen Vorsicht zumindest auf einen anderen Vers derselben 
Perikope anzuwenden, nämlich auf denjenigen, in dem Severus auf 
der Grundlage von Mt 23,4134 die Lasten beschreibt, die die Schrift-
gelehrten auf die Schultern der Gläubigen legen (Sev. Malac. euang. 
10,18–20):

P o n dere  substernunt homines, q[uod

130	 Zwierlein 1994, 161.
131	 Für einen Kommentar zu diesen Versen siehe De Gianni 2020b, 117.
132	 Iuvenc. 2,351; 2,566; 3,133; 3,221; 3,464.
133	 Zwierlein 1994, 162; Bischoff, der ein a vor dem n gelesen hat, hat stattdessen 

sanctis vorgeschlagen.
134	 Mt 23,4 Alligant autem onera grauia et inportabilia et inponunt in umeros hominum 

digito autem suo nolunt ea mouere (Weber/Gryson 52007, 1561).



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 281

decipiunt uarie cunctos: medica[mina
fimbria protendunt.	 20

Zu V. 18 hat Schetter die Ergänzung ferre recusant im Apparat vor-
geschlagen135 und im Kommentar auf die zahlreichen Belege der 
Klausel seit Horaz verwiesen;136 aber ich frage mich, ob man nicht 
auch an die Alternative tangere nolunt denken könnte, eine Klausel, 
die nicht nur perfekt in den Kontext passt, sondern sich ihrerseits 
ebenfalls eines Präzedenzfalls bei Horaz rühmen könnte137 und vor 
allem eine teilweise Bestätigung durch contingere nolunt in Juvencus’ 
Paraphrase desselben Verses (Iuvenc. 4,56f.) finden würde:

Abrupta imponunt umeris nam p o n dera  uestris,
ipsi quae digito saltem c o n t i n g ere  n o lun t .

4 Fazit
Versucht man die Ergebnisse der hier durchgeführten Untersu-
chung zusammenzufassen, so scheint es, dass die vestigia Iuvenci bei 
Severus auf mindestens drei Ebenen vorhanden sind:
a.	 Auf der Ebene der Erzählstruktur stellen die Euangeliorum libri 

das wichtigste Modell für Severus neben der Heiligen Schrift dar, 
der nicht nur die Schilderungen aus dem Matthäusevangelium 
im neunten und zehnten Buch weitgehend wiederholt (wenn 
auch, wie gesehen worden ist, unter verstärkter Einbeziehung 
der anderen Evangelien), sondern auch an den Nahtstellen zwi-
schen den verschiedenen Episoden darauf zurückgreift, indem 
er manchmal die Erinnerung an Juvencus zu Triebkräften der 
erzählerischen Kontinuität macht, die die Paraphrase belebt.

b.	 Auf der allgemeinen Ebene der poetischen Sprache fungiert das 
Werk des Juvencus sowohl als Quelle, aus der Severus Junkturen 
und Ausdrücke schöpft, die in anderen als den ursprünglichen 

135	 Zwierlein 1994, 160.
136	 Neben den von Schetter angeführten Beispielen stammt auch die Klausel ferre 

recusent aus Hor. epist. 2,1,259; ars 39.
137	 Hor. serm. 1,2,106 in niue sectetur, positum sic tangere nolint.



Francesco Lubian282

Kontexten verwendet werden, als auch als Filter für die Rezep-
tion der episch-vergilischen Sprache.

c.	 Auf der Ebene der Darstellung der einzelnen Episoden scheinen 
die Paraphrasen in mehr als einem Fall sowohl durch sprach-
liche Ähnlichkeiten als auch durch echte kontextuelle Bezüge 
und durch ähnliche Betonung nicht-biblischer Details verbun-
den zu sein.

Ungeachtet der Aspekte, die es näher an die Tendenzen des bibli-
schen Epos des fünften und sechsten Jahrhunderts heranführen – 
ich denke dabei insbesondere an die wachsende Rolle der Exegese 
– und ohne den begleitenden Einfluss von Sedulius, Avitus und viel-
leicht Arator zu leugnen,138 scheint mir Severus’ Gedicht von einer 
aufmerksamen Beschäftigung mit den Euangeliorum libri zu zeugen; 
es ist wahrscheinlich – und nicht nur wegen der thematischen Über-
einstimmung – das „juvencischste“ der nach-sedulischen biblischen 
Gedichte.

Literaturverzeichnis
Amatucci, Aurelio Giuseppe, Storia della letteratura latina cristiana. 

Seconda edizione interamente riveduta, Torino 1955 [Original: 
1929].

Axelson, Bertil, Unpoetische Wörter. Ein Beitrag zur Kenntnis der 
lateinischen Dichtersprache, Lund 1945.

Bauer, Michael, Philologischer Kommentar zum dritten Buch der 
Evangeliorum libri des Juvencus, Diss., Wien 1999.

Braun, Ludwig/Engel, Andreas, ‘Quellenwechsel’ im Bibelepos des 
Iuvencus, Zeitschrift für antikes Christentum 2 (1998) 123–138.

Colombi, Emanuela, Paene ad verbum. Gli Evangeliorum libri di Gioven-
co tra parafrasi e commento, Cassiodorus 3 (1997) 9–36.

Consolino, Franca Ela, Severus (of Malaga?) and Narrative Construc-
tion. The Healing of Bartimaeus (VIII.119–153), in: Michele Cut-

138	 Zwierlein 1994, 14–26; das Thema der Quellen von Severus sollte jedoch weiter 
untersucht werden.



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 283

ino (Hrsg.), Poetry, Bible and Theology from Late Antiquity to 
the Middle Ages, Berlin 2020, 89–103.

Costanza, Salvatore, Giovenco, in: Francesco Della Corte (Hrsg.), En-
ciclopedia Virgiliana, Bd. 2: De-In, Roma 1985, 748f.

Cutino, Michele, L’accomplissement de la paraphrase néotestamen-
taire en Occident: les In Evangelia libri de Severus de Malaga, in: 
Michele Cutino (Hrsg.), Poésie et Bible aux IVe–VIe s. Actes de 
la session scientifique de l’Assemblée générale de l’Association 
«Textes pour l’Histoire de l’Antiquité Tardive». Paris, École Nati-
onale des Chartes, 8 octobre 2016 (Revue des Études Tardo-anti-
ques, Supplément 4), Paris 2017, 189–213.

De Gianni, Donato, Four Variations on the Theme. “The Withered 
Fig Tree” (Mt 21.17–22; Mc 11.12–14. 20–25) in Juvencus, Seduli-
us, Avitus of Vienne and Severus of Malaga (?), in: Michele Cut-
ino (Hrsg.), Poetry, Bible and Theology from Late Antiquity to 
the Middle Ages, Berlin 2020a, 127–150.

De Gianni, Donato, Iuvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020b.

Fichtner, Rudolf, Taufe und Versuchung Jesu in den Evangeliorum 
libri quattuor des Bibeldichters Juvencus (1,346–408), Stuttgart 
1994.

Flury, Peter, Juvencus und Alcimus Avitus, Philologus 132 (1988) 
286–296.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Green, Roger P. H., The Evangeliorum libri of Juvencus: Exegesis by 
stealth?, in: Willemien Otten/Karla Pollmann (Hrsg.), Poetry 
and Exegesis in Premodern Latin Christianity. The Encounter 
between Classical and Christian Strategies of Interpretation, 
Leiden/Boston 2007, 63–80.

Hansson, Nils, Textkritisches zu Iuvencus, mit vollstädigem Index 
verborum, Lund 1950.

Häse, Angelika, Mittelalterliche Bücherverzeichnisse aus Kloster 
Lorsch: Einleitung, Edition und Kommentar, Wiesbaden 2002.



Francesco Lubian284

Heinsdorff, Cornel, Der interpolierte Juvencus des Codex Augien-
sis 112 und Severus von Malaga, Vigiliae Christianae 60 (2006) 
148–170.

Herzog, Reinhart, HLL 5 (1989) § 561.
Jiménez Sánchez, Juan Antonio/Capdevila, Maymó, Severo de Mála-

ga, Un obispo de la Hispania bizantina, Espacio, Tiempo y Forma. 
Serie III: Historia Medieval 36 (2023) 701–728.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 4: Johannes-Evangelium, Berlin 1963.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 1: Matthäus-Evangelium, Berlin 21972.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 3: Lucas-Evangelium, Berlin 21976.

Lubian, Francesco, Teaching through images between claritas and 
obscuritas. Christ’s meta-didactic speech on parables in Juven-
cus’ Evangeliorum libri 2, 755/74. 824/8, Jahrbuch für Antike und 
Christentum 61 (2018) 37–53.

Lubian, Francesco, Quae tandem poterit lingua retexere / laudes, Christe, 
tuas? Forme di cristianizzazione della lingua poetica latina fra IV 
e V sec. d.C., Paideia 78 (2023) 643–669.

Lubian, Francesco, Per grandia tempora. Time and Temporal Referen-
ces in the Poem of the Heptateuchos, in: Stefania Filosini (Hrsg.), 
Poetic Rewritings in Late Latin Antiquity and Beyond, Turnhout 
2024, 255–287.

Moretti Pieri, Giovanna, Sulle fonti evangeliche di Sedulio, Atti e 
Memorie dell’Accademia Toscana di Scienze e Lettere “La Co-
lombaria” 39 (1969) 125–243.

Moskalew, Walter, Formular Language and Poetic Design in the Ae-
neid, Leiden 1982.

Orbán, Árpad Peter, Juvencus als Bibelexeget und als Zeuge der “af-
rikanischen” Vetus-Latina-Tradition, Vigiliae Christianae 49 
(1995) 334–352.

Otero Pereira, Eduardo, C. Vetti Aquilini Iuuenci Euangeliorum libri 
quattuor. Edición crítica, Diss., Salamanca 2009.

Palla, Roberto, Esegesi in versi? Agli inizi dell’epica biblica, in: Re-
nato Uglione (Hrsg.), Atti del Convegno nazionale di studi “Arma 



Juvencus in den In Euangelia libri XII des Severus (von Málaga?) 285

virumque cano ...”. L’epica dei Greci e dei Romani, Torino 23–24 
aprile 2007, Alessandria 2008, 209–229.

Pelttari, Aaron, The Literary Horizons of the Poem In Evangelia, in: 
Jesús Hernández Lobato/Óscar Prieto Domínguez (Hrsg.), Li-
terature Squared: Self-Reflexivity in Late Antique Literature, 
Turnhout 2020, 15–40.

Poinsotte, Jean-Michel, Juvencus et Israël. La représentation des Ju-
ifs dans le premier poème latin chrétien, Paris 1979.

Ranke, Ernestus (Hrsg.), Codex Fuldensis. Novum Testamentum lati-
ne interprete Hieronymo ex manuscripto Victoris Capuani edi-
dit, prolegomenis introduxit, commentariis adornavit, Marburg 
1868.

Rodríguez Hevia, Vicente, Las fórmulas de transición en Juvenco, 
Studia Philologica Salmanticensia 5 (1980) 255–271.

Rollins, Stephen James, The Parables in Juvencus’ Evangeliorum libri 
IV, Diss., Liverpool 1984.

Santorelli, Paola, Giovenco. I libri dei Vangeli, Bd. 2: Introduzione e 
commento, Pisa 2005.

Schmid, Ulrich B., In Search of Tatian’s Diatessaron in the West, Vigi-
liae Christianae 57 (2003) 176–199.

Simonetti Abbolito, Giuseppina, I termini ‘tecnici’ nella parafrasi di 
Giovenco, Orpheus N.S. 7 (1986) 53–84.

Springer, Carl P. E., The Manuscripts of Sedulius: A Provisional 
Handlist, Philadelphia 1995.

Thraede, Klaus, Buchgrenzen bei Iuvencus, in: Wolfgang Speyer/
Ernst Dassmann/Klaus Thraede/Josef Engemann (Hrsg.), Char-
tulae. Festschrift für Wolfgang Speyer, Münster 1998, 285–294.

Thraede, Klaus, Iuvencus, RAC 19 (2001a) 882.
Thraede, Klaus, Anfänge frühchristlich-lateinischer Bibelepik: 

Buchgrenzen bei Iuvencus, in: Marcello Salvadore (Hrsg.), La 
poesia tardoantica e medievale. Atti del I Convegno internazioa-
nale di studi (Macerata, 4-5 maggio 1998), Alessandria 2001b, 
13–23.

Weber, Robert/Gryson, Roger (Hrsg.), Biblia sacra iuxta Vulgatam, 
Stuttgart 52007 [Original: 1969].



Francesco Lubian286

Zwierlein, Otto (Hrsg.), Severi Episcopi <Malacitani (?)> in Evangelia 
Libri XII. Das Trierer Fragment der Bücher VIII–X. Unter Mit-
wirkung von Reinhart Herzog erstmalig herausgegeben und 
kommentiert von Bernhard Bischoff † und Willy Schetter †, 
München 1994.



287

Die Rezeption des Juvencus in zwei 
mittellateinischen hagiographischen 

Gedichten

Maria Veronese

Abstract: The aim of this contribution is to analyse the reception 
of Juvencus in two anonymous Middle Latin poetic uitae: the Vita 
sancti Eligii (BHL 2478) and the Miracula Nynie episcopi (BHL 6240; 
CPL 2152). Alongside the use of many classical and Christian poets, 
both works exhibit an extensive use of Juvencus’ work, which is 
considerably more significant than documented in the existing 
editions. The poems, which are poetic rewritings of prose texts, 
originate from two distinct geographical areas: St. Amand and 
York. The two works are addressed to two distinct audiences: the 
Vita sancti Eligii is written, at least in accordance with the author’s 
claims, for an educated readership, whereas the Miracula Nynie epi-
scopi is intended for a school audience. The analysis will make it 
possible to evaluate two different ways of using Juvencus’ work in 
two different cultural contexts.

Key passages of this paper are:
Iuvenc. praef. 6–8; 11; 15–19; 25–27
Iuvenc. 1,455f.; 716–719; 733–740; 742; 748
Iuvenc. 2,420
Iuvenc. 4,237; 238f.; 251–254; 269f.; 272–280; 281–283

In diesem Beitrag soll die Rezeption des Juvencus in zwei anonymen 
mittellateinischen hagiographischen Gedichten untersucht werden, 



Maria Veronese288

die nur wenig bekannt sind: die Vita sancti Eligii (BHL 2478)1 und die 
Miracula Nynie episcopi (BHL 6240; CPL 2152).2

Für diese Auswahl gibt es mehrere Gründe. Erstens zeichnen 
sich beide Texte durch die intensive Verwendung des Werks des Ju-
vencus aus, die weit über das in den bisherigen Editionen angegebe-
ne Maß hinausgeht, wo auch die Verwendung anderer christlicher 
Dichter wie Sedulius, Arator, Cyprianus Gallus und Venantius For-
tunatus sowie klassischer Dichter, in primis Vergil und Ovid, belegt 
wird. Wie wir sehen werden, werden die Verse des Juvencus in den 
beiden betrachteten Gedichten auf sehr unterschiedliche Weise ver-
wendet.

Die beiden anonymen Gedichte sind poetische Nachdichtungen 
von Prosatexten. Sie stammen aus zwei verschiedenen geographi-
schen Räumen, St. Amand im ersten und York im zweiten Fall, und 
richten sich an zwei verschiedene Zielgruppen: Die Vita sancti Eligii 
ist, zumindest nach den Behauptungen ihres Autors, für gebildete 
Leser geschrieben, während das Werk Miracula Nynie episcopi für 
den Gebrauch in der Schule bestimmt ist, was es uns ermöglicht, 
das Fortleben von Juvencus in zwei verschiedenen kulturellen 
Kontexten zu untersuchen.

1 Status quaestionis
François Dolbeau hat die Gattung der hagiographischen Dichtung in 
der mittellateinischen Literatur zu Recht als „un domaine négligé“ 
bezeichnet und einige ihrer Besonderheiten hervorgehoben.3

Mittellateinische hagiographische Viten in Versen sind in der 
Regel Neufassungen von Prosatexten und haben eine relativ be-
grenzte Verbreitung – vor allem im Vergleich zur ursprünglichen 
Prosaversion: Während die Prosaversion in einer recht beachtlichen 
Zahl von Handschriften überliefert ist, die sich auf Hunderte von 

1	 Strecker, Karl (Hrsg.), MGH. Poetae Latini aevi Carolini 4.2.3, Berlin 1923, 787–
805.

2	 Strecker, Karl (Hrsg.), MGH. Poetae Latini aevi Carolini 4.2.3, Berlin 1923, 944–
961.

3	 Dolbeau 2002, 129–139.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 289

Exemplaren belaufen kann, ist die poetische Version nur durch eine 
sehr begrenzte Zahl von Zeugnissen – wenn nicht sogar nur durch 
eine einzige Handschrift – bekannt. Dies liegt vor allem daran, dass 
diese Art von Texten nicht in der Liturgie verwendet und nur sel-
ten bei Zusammenkünften vorgelesen wurde, sondern hauptsäch-
lich für den individuellen und privaten Gebrauch bestimmt war.4 
Die poetischen Texte sind in der Regel in hagiographischen Text-
sammlungen, in Büchlein mit einigen wenigen Texten oder in einer 
Textsammlung, die einem Heiligen gewidmet ist, überliefert.5 Die 
ausgeprägte ortsbezogene Ausrichtung der Werke führt zu einer 
eher begrenzten Verbreitung, die eng mit dem Produktionsgebiet 
zusammenhängt. Die poetische Version entspringt dem Wunsch der 
Hagiographen, den Ortsheiligen und durch ihn den Triumph Chris-
ti in einem gehobenen Register würdig zu feiern.6 In vielen Fällen 
handelt es sich um Paraphraseübungen in schulischem Kontext.7

Alle diese Merkmale treffen auf die beiden hier behandelten 
Texte zu.

2 Die Vita sancti Eligii
Eligius, der um 590 geboren und 641 Bischof von Noyon wurde, war 
ein geschätzter Goldschmied, der dank seines handwerklichen Ge-
schicks Direktor der königlichen Münzstätte wurde und als Berater 
von König Dagobert fungierte. Während seines Episkopats trug er 
zur Gründung zahlreicher Klöster bei und errichtete Grabmäler zu 
Ehren von Heiligen. Bis zu seinem Tod am 1. Dezember 660 widmete 

4	 Dolbeau 2002, 134: „Il est même peu probable qu‘ils aient régulièrement été 
choisis pour des lectures à voix haute au réfectoire ou au chapitre (ad men-
sam ou ad collationem), ce qui est la fonction majeure des légendiers. Le défaut 
d‘intelligibilité à l‘audition de beaucoup de poèmes, surtout métriques, les 
cantonnait en pratique au domaine privé de la méditation et de la dévotion 
individuelle“.

5	 Dolbeau 2002, 133.
6	 Dolbeau 2002, 136: „L’adéquation à la noblesse du sujet: voilà sans doute la 

motivation essentielle de nombreux versificateurs poussés par leur dévotion 
privée à honorer un saint patron“.

7	 Dolbeau 2002, 136f.



Maria Veronese290

er sich intensiv der Missionierung der heidnischen Bevölkerung. 
Von Eligius ist uns eine Prosavita überliefert, die Vita sancti Eligii 

episcopi Nouiomensis (CPL 2094, BHL 2474): Kurz nach Eligius’ Tod ver-
fasste noch in der zweiten Hälfte des siebten Jahrhunderts Audoe-
nus (Dadon), der Bischof von Rouen, der 684 starb, eine Vita sancti 
Eligii in zwei Büchern in Prosa. Nach Bruno Krusch, dem Heraus-
geber dieses Textes in den Monumenta Germaniae Historica. Scriptores 
rerum Merouingicarum,8 ist die Vita, die wir heute lesen, aber tatsäch-
lich eine Überarbeitung des Textes des Audoenus durch einen ano-
nymen Kleriker aus Noyon, genannt Ps.-Audoen, der sein Vorbild in 
einer Weise darzustellen versuchte, die dem religiösen Empfinden 
seiner Zeit, das von der „römischen“ Reformtätigkeit des Bonifatius 
geprägt war, näher kam;9 folglich hat Krusch in seiner Ausgabe alle 
Passagen gestrichen, die er für das Ergebnis „karolingischer“ Ein-
flüsse hielt, und somit eine stark gekürzte Edition vorgelegt.

Die allgemeine Authentizität der Vita sancti Eligii wird heute von 
einigen Studien vertreten. Die schnelle Verbreitung des Textes über 
ein weites Gebiet ist durch mehr als hundert Handschriften belegt; 
die Übereinstimmung der Abschnitte und die Tatsache, dass die zur 
Zeit der Edition zwischen Audoenus und Chrodebert von Tours aus-
getauschten Anmerkungen in Zeugnissen aus verschiedenen Ge-
bieten bewahrt worden sind, machen es unwahrscheinlich, dass der 
Text in einer Weise überarbeitet wurde, die die ursprüngliche Fas-
sung ersetzt und vollständig beseitigt hat.10

Später hat ein anonymer Dichter die Vita in Verse gefasst und 
eine gekürzte Fassung erstellt, der es an historischer Glaubwürdig-
keit mangelt. Dieser Vorgang wird allgemein auf die frühe karolin-
gische Zeit datiert, aber das Vorhandensein der poetischen Vita in 
der Brüsseler Handschrift KBR, MS 5374–75, die auf das erste Viertel 

8	 Krusch, Bruno (Hrsg.), Vita sancti Eligii episcopi Nouiomagensis, MGH. SS rer. 
Merov. 4, Hannover 1902, 634–663 (Einleitung); 663–741 (Text).

9	 Westeel 1999, 39–41 argumentiert, dass die Neuschreibung nicht aus literari-
schen Motiven erfolgte. Falls politische Motive eine Rolle spielten, so war das 
Ziel der Neuschreibung die Förderung des Heiligenkults in der karolingischen 
Gesellschaft.

10	 Dolbeau 2007, 20f.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 291

des neunten Jahrhunderts datiert wird, veranlasst uns dazu, nicht 
nur das Datum der Abfassung zu überdenken, das bereits vor dem 
neunte Jahrhundert liegen und dem der Prosafassung relativ nahe 
kommen könnte, sondern auch das Datum der Abfassung des libellus 
über Eligius, das beide Viten, die in Prosa und die in Poesie, umfasst.

Auch die poetische Vita soll nach Ludwig Traube von einem Re-
daktor überarbeitet worden sein, um den Text in die uns überlieferte 
Form zu bringen,11 während der Text ursprünglich in Hexametern 
und teilweise auch in Distichen verfasst gewesen sein muss; diese 
These wurde jedoch von Paul von Winterfeld verworfen.12

Die poetische Vita wird immer zusammen mit der Prosaversion 
als deren drittes Buch überliefert, ist aber nicht in allen Handschrif-
ten der Prosa-Vita enthalten. Die kritische Edition von Karl Strecker 
stützt sich auf vier Handschriften aus dem neunten bis 17. Jahrhun-
dert, die zum selben Überlieferungsstrang gehören und eine Reihe 
von Bindefehlern aufweisen:13

	– B1: Brüssel, KBR, MS 5374–75, ff. 130r-140v:14 Erstes Viertel des 
neunten Jahrhunderts, aus dem Nordosten Frankreichs, enthält 
die Vita sancti Eligii in Prosa und Dichtung;

	– P: Paris, BNF, lat. 5327, ff. 166v-170r:15 Zehntes Jahrhundert, aus 
Saint-Amand-en-Pévèle, enthält eine Sammlung hagiographi-
scher Viten und Predigten;

	– B3: Brüssel, KBR, MS 18421–29, ff. 144va-148vb:16 12. bis 13. Jahr-
hundert, möglicherweise aus Tournai, enthält eine Sammlung 
von Passionen, Übersetzungen und Predigten;

11	 Diese These wird in der Einleitung der MGH-Ausgabe von Strecker zitiert, der 
sie direkt von Traube übernimmt, der als adiutor studiorum nostrorum indefessus 
bezeichnet wird, vgl. MGH. SS rer. Merov. 4, 655. 

12	 Winterfeld 1903, 479.
13	 Strecker, Karl (Hrsg.), MGH. Poetae Latini aevi Carolini 4.2.3, Berlin 1923, 786.
14	 Https://opac.kbr.be/LIBRARY/doc/SYRACUSE/17281777# [letztes Aufrufda-

tum 05.05.2025].
15	 Https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b9068470g/f170.item.r=latin%20

53275327%205327.zoom [letztes Aufrufdatum 05.05.2025].
16	 Https://opac.kbr.be/LIBRARY/doc/SYRACUSE/10734406 [letztes Aufrufda-

tum 05.05.2025].



Maria Veronese292

	– B2: Brüssel, KBR, MS 8961–62, Collectanea Bollandiana, ff. 7-11v:17 
17. Jahrhundert, enthält eine Sammlung von Viten der Heiligen 
vom 1. und 2. Dezember.

Zu diesen vier Handschriften können zwei weitere hinzugefügt wer-
den:

	– Brüssel, KBR, MS 11987, ff. 239r-241v: 16. Jahrhundert, ist der 
vierte und letzte Band der von Antonius Geens von Rouge-Cloî-
tre (1479–1543) gesammelten und transkribierten Sammlung; 

	– Tours, BM, 1028, ff. 98v-105v:18 970-1021c., aus Solignac, enthält 
ein Dossier über Eligius.19

Diese letzte Handschrift ist von großem Interesse, da sie nach mei-
nen Untersuchungen aus einem anderen Zweig der Überlieferung 
stammt und die meisten der von Strecker festgestellten Bindefehler 
nicht aufweist. So heißt es zum Beispiel in V. 293 in allen vier von 
Strecker benutzten Handschriften namque fameses summe     gratis 
quondam refecit, was der Herausgeber aufgrund einer Parallelstelle 
in Iuvenc. 4,272 geändert hat: namque fame fessum     quondam me 
grata refecit. In der Handschrift von Tours, f. 102v, finden wir die 
korrekte Lesart, mit der Stellung von quondam im folgenden Vers: 
namque fame fessum     me gratis refecit / quondam potu [...]. In V. 195 
gibt dieselbe Handschrift das korrekte orabat (f. 101r) an, im Gegen-
satz zur einstimmigen Lesart orabo der vier Handschriften, die auch 
von Strecker als fehlerhaft angesehen wurde. In der von den vier 
Handschriften überlieferten Fassung ist V. 196 unverständlich: ora-
bat et ideo intente     Christum cuncta regentem / „Tua“ dicens „monita     
mea de sorte uoluntas“. Strecker fand keine Erklärung für den Sinn 
dieser Stelle und kommentierte in einer Anmerkung: „i.e. tua moni-
ta et mea uoluntas congruunt?“.20 Hilfe bei der emendatio des Textes 

17	 Https://opac.kbr.be/LIBRARY/doc/SYRACUSE/18313808 [letztes Aufrufda-
tum 05.05.2025].

18	 Https://portail.biblissima.fr/ark:/43093/mdata2a98c7dafec92e89d077ab2b-
0c63b97dfec920f1 [letztes Aufrufdatum 05.05.2025].

19	 Vgl. Westeel 1999, 41f.
20	 Strecker, Karl (Hrsg.), MGH. Poetae Latini aevi Carolini 4.2.3, Berlin 1923, 794.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 293

und der Klärung des Sinns der Passage bietet die Handschrift von 
Tours, die auf f. 101r lautet: tua dicens proueniat     mea de sorte uolun-
tas, was ein wörtliches Zitat von Juvencus ist: Der spanische Dichter 
schreibt in seiner Paraphrase des Evangeliums zu Mt 26,39 („Wenn 
es möglich ist, nimm diesen Kelch von mir“): iam tua proueniat nostra 
de sorte uoluntas (Iuvenc. 4,504). In der Handschrift von Tours ist also 
höchstwahrscheinlich die richtige Lesart des Textes überliefert.

Die poetische Vita besteht aus 498 Versen; da die mittelalter-
lichen Dichter eine Vorliebe für runde Zahlen hatten, nimmt Wil-
helm Meyer an, dass auch die beiden Zeilen der subscriptio mitge-
zählt werden müssen, sodass man eine Gesamtzahl von 500 Versen 
erhält.21

Über die metrische Form des Werks hat die Forschung lange 
gestritten. Nach Traube handelt es sich um einen Vers mit sechs 
Hebungen, der durch eine Zäsur in zwei Hälften geteilt wird, deren 
Endsilben durch einen Reim verbunden sind.22 Nach der Hypothese 
Meyers, der sich Strecker anschließt, folgt der Dichter keiner fes-
ten Regel:23 Der rhythmische Vers ist in zwei Hemistichien geteilt, 
deren Endsilben meist, aber nicht immer durch einen Reim verbun-
den sind, wie es in der mittellateinischen Dichtung vor 1100 üblich 
ist, wobei häufig auf die Alliteration zurückgegriffen wird. Nach 
Francesco Stella wollte der Dichter, der in V. 497 von exametris uer-
siculis spricht, eher eine „imitazioni ritmiche dell’esametro“ schaf-
fen,24 wie es im langobardischen Italien Mode war.

Die Entstehungsgeschichte des Werkes wird in einem Nachwort 
in Prosa geschildert, das sich stark an den Brief an Macedonius aus 
dem Carmen paschale des Sedulius anlehnt,25 wie die unterstriche-
nen Stellen zeigen (MGH. SS rer. Merov. 4,805f.):

21	 Meyer 1913, 147.
22	 Strecker 1923, 655, vgl. Anm. 11.
23	 Meyer 1913, 147–149.
24	 Stella 2010, 261.
25	 Sedul. epist. ad Maced. (CSEL 10,4f.) Cur autem metrica uoluerim haec ratione con-

ponere, non differam breuiter expedire. Raro, pater optime, sicut uestra quoque peritia 
lectionis adsiduitate cognoscit, diuinae munera potestatis stilo quisquam huius mo-
dulationis aptauit, et multi sunt quos studiorum saecularium disciplina per poeticas 
magis delicias et carminum uoluptates oblectat. Hi quicquid rhetoricae facundiae per-



Maria Veronese294

Cur autem haec metrica uoluerim immoque per pauca ratione conponere, non 
differam breuiter explanare. Ea itaque causa, quia multi sunt, quos studio-
rum saecularium disciplina per poeticas magis delicias et carminum lenitates 
oblectat, quam simplex quamuis luculenta historia trahat; et quod idemque, 
quod uersuum uiderint blandimento mollitum, hoc nimirum intenta mente 
animoque defixo sepius auidiusque libentissime percurrunt. Horum equidem 
studiis utcumque consulens haec, quae omnimodis simpliciter atque prolixe 
degesta a sancto uiro Dadone episcopo habebantur, quantulumcunque altius 
breuiter perplexa repetiui, ne uidelicet non haberent, quod in tanto uolumine 
doctiores quique delectabiliter sumerent.

Der anonyme Dichter betont, dass es sein Ziel gewesen sei, die Vita, 
die Audoenus in einer einfachen und ausführlichen Form (simplici-
ter atque prolixe) verfasst hat, in gehobenem Stil (altius) und in einer 
knapperen Form (breuiter perplexa) neu zu schreiben (repetiui), um 
den Bedürfnissen eines kultivierteren Publikums gerecht zu wer-
den. Insbesondere hebt er hervor, wie der durch die Anmut der Ver-
se aufgewertete Text den Leser dazu anregt, das Werk öfter und mit 
größerer Aufmerksamkeit zu lesen und zu genießen. Die Häufigkeit 
von Begriffen wie deliciae, lenitates, blandimentum, molliri, auidius, li-
bentissime, delectabiliter, die den Genuss in den Vordergrund stellen, 
„esce dal topos edificatorio per accettare una finalizzazione pura-
mente letteraria e priva di giustificazioni scolastiche per limitarsi a 
un orientamento edonistico“, wie Stella feststellt.26

Um die Abweichungen der metrischen Fassung vom Original in 
Prosa nachzuvollziehen, ist es interessant, die Prologe der beiden 
Werke zu analysieren. Der Prolog der Vita in Prosa orientiert sich 
stark an dem von Sedulius’ Carmen paschale27 und greift den Gedan-

legunt, neglegentius adsequuntur, quoniam illud haud diligunt: quod autem uersuum 
uiderint blandimento mellitum, tanta cordis auiditate suscipiunt, ut […].

26	 Stella 2010, 261f. 
27	 Sedul. carm. pasch. 1,17f.; 20–27 

Cum sua gentiles studeant figmenta poetae
grandisonis pompare modis […]
saeua nefandarum renouent contagia rerum	 20
et scelerum monumenta canant, rituque magistro
plurima Niliacis tradant mendacia biblis:
cur ego, Dauiticis assuetus cantibus odas



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 295

ken auf, dass heidnische Dichter durch ihre Darstellungen mendacia 
verbreiten konnten. Als christlicher Dichter kann der Autor daher 
über die Wunder Christi erst recht nicht schweigen (MGH. SS rer. 
Merov. 4,663):

Cum gentiles poetae studeant sua figmenta prolixis pompare stilis et saeua 
nefandarum renouent contagia rerum ac plurima Niliacis tradant mendacia 
biblis, eorumque uana tantum discurrat gloria, quae ueterum nectunt men-
dacia, cur nos Christiani salutiferi taceamus miracula Christi, cum possimus 
sermone uel tenui aedificationis historiam pandere plebi?

Wie die Hervorhebungen zeigen, wurde in diesem Text der Anfang 
vieler Verse von Sedulius’ Gedicht wortwörtlich übernommen, wo-
bei es einige geringfügige Änderungen wie den Plural nos taceamus 
anstelle des Singulars ego taceam gibt. Es lässt sich jedoch auch eine 
Übernahme aus der praefatio des Juvencus identifizieren: Die Formu-
lierung eorumque uana tantum discurrat gloria, quae ueterum nectunt 
mendacia greift zwei Verse des Juvencus auf: nec minor ipsorum dis
currit gloria uatum, […] quae ueterum gestis hominum mendacia nectunt 
(Iuvenc. praef. 11; 17), wo dasselbe Konzept wie bei Sedulius zum 
Ausdruck kommt, das mit diesen Versen den gemeinsamen Bezug 
auf die mendacia der Heiden an derselben metrischen Stelle teilt.28 

Im Prolog der Vita in Versen ist die Hauptvorlage jedoch nicht 
mehr Sedulius, sondern Juvencus;29 dies sieht man an den Versen 
1–8:

cordarum resonare decem sanctoque uerenter
stare choro et placidis caelestia psallere uerbis,	 25
clara salutiferi taceam miracula Christi?
Cum possim manifesta loqui […]

28	 Vgl. Costanza 1985, 253–258.
29	 Iuvenc. praef. 6–8; 11; 15–19

Sed tamen innumeros homines sublimia facta
et uirtutis honos in tempora longa frequentant, 
adcumulant quorum famam laudesque poetae. 
[…]
Nec minor ipsorum discurrit gloria uatum, 
[…]
Quod si tam longam meruerunt carmina famam,	 15
quae ueterum gestis hominum mendacia nectunt,



Maria Veronese296

Innumeros homines     sublimia facta ferentes
et uirtutes in tempora     honos frequentat longinqua. 
Quorum famam laudesque     poetae plectro, nectentes 
ingeniis ficta mendacia,     diuersis carminibus aptant. 
Quodsi praui gentiles     deoque quidni rebelles	 5
tamque longa in aeuum     meruere carmina uatum
eorumque si uana     tantum discurrat gloria,
adest et nobis fides certa     digna Christo narrare gesta.

Zunächst fällt auf, dass die einleitenden Verse von Juvencus (1–5) 
fehlen. Diese Verse erklären, dass nichts dem Gesetz der Sterblich-
keit entgeht: weder die Werke des Menschen noch die Elemente 
der Natur, da Gott dem gesamten Universum eine unwiderrufliche 
Grenze gesetzt hat. Folglich entfällt auch die Notwendigkeit eines 
stark adversativen Beginns von V. 6 (sed tamen), mit dem Juvencus 
einen ausgeprägten gedanklichen Kontrast setzt, indem er die Ver-
gänglichkeit der menschlichen Dinge mit dem Ruhm kontrastiert, 
den die Helden mit ihren Heldentaten dank der Dichter, die sie fei-
erten, erlangten.30

Die Syntax der poetischen Vita scheint anders zu sein, da sie – 
soweit ersichtlich – nur honos als Subjekt des Verbs frequentat hat. Es 
ist jedoch zu beachten, dass die Handschriftentradition nicht ein-
heitlich ist, da der Plural frequentant, wie bei Juvencus, in P, in B3 
und auch in der Handschrift von Tours zu finden ist. Dennoch bleibt 
der Sinn des Satzes im Wesentlichen derselbe wie bei Juvencus: Ihr 
Ruhm erinnert lange an unzählige Männer, die Großes geleistet ha-
ben, und die Dichter tragen zu diesem Ruhm bei.

Im hagiographischen Prolog fehlen auch die Verse, in denen Ju-
vencus durch eine Periphrase an Homer und Vergil erinnert. Zudem 
fehlt die Vorstellung von der Unsterblichkeit der Menschen und der 
Dichter selbst, die Juvencus infrage stellt, da ihr Ruhm nur bis zum 
Ende der Welt reicht und ihre Werke damit nur eine bestimmte Zeit 

nobis certa fides aeternae in saecula laudis
inmortale decus tribuet meritumque rependet.
Nam mihi carmen erit Christi uitalia gesta […]

30	 Vgl. z.B. Carrubba 1993; Nazzaro 2012.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 297

lang unsterblich sein werden. Stattdessen argumentiert der Dichter 
mit den Worten des Juvencus, dass, wenn die gottlosen und gott-
feindlichen Heiden den carmina der Dichter langen Ruhm verliehen 
haben, auch die Christen die Gewissheit haben, dass sie Taten er-
zählen können, die Christus würdig sind – ein Konzept, das dem des 
Sedulius entspricht und das, wie gesehen, auch im Prolog in Prosa 
aufgegriffen wird. Völlig eliminiert wird jedoch das Konzept, das Ju-
vencus hervorhebt und demzufolge „uns der sichere Glaube an das 
ewige Lob durch die Jahrhunderte unsterbliche Ehre und Verdienst 
verleihen wird“ (Iuvenc. praef. 17f. nobis certa fides aeternae/aeterna31 
in saecula laudis / inmortale decus tribuet meritumque rependet).

Interessant ist, wie der anonyme Dichter den zweiten Halbsatz 
von V. 19 des Juvencus aufgreift. Während der iberische Dichter er-
klärt, dass das Thema seines Gedichts die lebensspendenden Taten 
Christi sein werden (Christi uitalia gesta), beabsichtigt der Hagio-
graph in V. 8, die Taten seines Helden zu erzählen, die Christus wür-
dig sind (digna Christo narrare gesta).

In der Fortsetzung des Prologs in den Versen 9–14 veranschau-
licht der anonyme Dichter die Absicht, die Taten des Eligius zu er-
zählen (V. 10 acta narrare Eligii), indem er kurz einige der vielen Epi-
soden (V. 13 ex multis [...] pauca) erzählt, auf die man sich beziehen 
könnte.

Es folgen zwei Verse, V. 15f., die sich wiederum stark an Juven-
cus anlehnen:

Opto quoque, ut sanctificus     adsit narranti spiritus	 15
puroque inriget ut mentem     canentis pectore amne.

In diesen Versen wird den drei letzten Versen, der invocatio aus der 
praefatio von Juvencus, gefolgt. Darin bittet der Dichter den Heiligen 
Geist, ihn mit dem Wasser des Jordans zu reinigen und ihm beizu-

31	 Die Handschriften überliefern zwei Varianten für dieses Adjektiv: aeternae, 
eingesetzt in der CSEL-Ausgabe von Huemer und verteidigt von Colombi 2000, 
244f., und aeterna, verteidigt bei Palla 1977, 277–282.



Maria Veronese298

stehen, damit sein Lied Christus würdig ist.32 In der hagiographi-
schen Vita ist es erstaunlich, dass das Adjektiv dulcis von Juvencus 
nicht verwendet wird, da der Dichter, wie wir gesehen haben, die 
Süße und die Anmut des Gedichts im Prosanachwort ausführlich be-
spricht.

Ein Teil des hagiographischen Gedichts beschreibt die zahlrei-
chen Wunder, die der Heilige vollbracht hat. Der Dichter betont 
mehrmals, dass die geschilderten Wunder nur einen Bruchteil aller 
bedeutenden Heilungen und Wundergeschichten darstellen, die er-
zählt werden könnten. Zum Beispiel in V. 201 (ex multis pauca narra-
bo), in V. 210 (pauca pangam de multis) und in V. 230 (una tantum ex 
plurimis). 

Ich untersuche die Beschreibung der Heilung eines verkrüppel-
ten Aussätzigen, wie sie in V. 231–236 erzählt wird:

Quidam aeger horrenda     confixus uiscera tabe
decumbebat nam claudus,     in pauimento artatus;
huius manu porrecta     purgauit lurida membra,
confestimque morbus mortem,     morbidus accepit salutem;
soliditatem et insuper     elemosinam tribuit,	 235
incolomi iam dehinc     celare gaudia iussit.

Die Episode wird in der Vita in Prosa erzählt, erscheint jedoch nicht 
in der Ausgabe von Krusch, sondern in der Ausgabe von Luc d‘Ache-
ry aus dem 17. Jahrhundert (1661), die in der Patrologia Latina nach-
gedruckt wurde (Vita sancti Eligii 2,24 [PL 87,556D]): 

Quidam autem diaconus [...] diu quoque morbo succrescente, toto pene cor-
pore decumbebat tabidus. Cui cum Eligius manu sancta latus et membra con-
trectasset, statim abscedente tabo, omnique mox malo depulso, sanauit cor-
pus a lurido illo morbo.

32	 Iuvenc. praef. 25–27
Ergo age! Sanctificus adsit mihi carminis auctor	 25
spiritus, et puro mentem riget amne canentis
dulcis Iordanis, ut Christo digna loquamur.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 299

Der Dichter übernimmt die Episode aus der Vita in Prosa und formu-
liert sie mit den Worten des Juvencus um, die dieser im ersten Buch 
bei der Heilung des Aussätzigen aus Mt 8,2–4 gebraucht.33 Um die 
Passage auszuschmücken, verwendet er in V. 34 ein Wortspiel, das 
durch einen Parallelismus und eine Assonanz unterstrichen wird 
und aus der Vita Radegundis des Venantius Fortunatus stammt (vita 
Radeg. 20,39): [...] qua (scil. candela) incensa morbus accipiebat mortem, 
morbidus sanitatem.

Nachdem der Autor einige der Taten des Eligius aufgezählt hat, 
beschreibt er die Belohnungen, die dem Heiligen zuteilwerden (V. 
277–298). Der Abschnitt nimmt engen Bezug auf Juvencus’ Verse aus 
verschiedenen Kontexten: Es werden sowohl Verse aus dem vierten 
Buch, die sich auf das Gleichnis von den Talenten (Mt 25,14–30) und 
das Jüngste Gericht (Mt 25,31–46) beziehen, als auch Verse aus dem 
Beginn der Bergpredigt, den Seligpreisungen (Mt 5), und dem letz-
ten Teil mit den Ermahnungen (Mt 7) verwendet.

Der Teil beginnt mit den V. 277–280:

Cum iam uenerit ultima       rationis dies pro talentis,
tunc ecce capiet digna      Eligius meritis praemia.
Reddet utique tunc credita      Christo tractanda pecunia
seque geminasse dona      olli concredita monstrat.	 280

In V. 279 ist tractanda eine emendatio von Strecker, der sich auf eine 
Passage aus Iuvenc. 4,228 ([...] credens seruis tractanda talenta) stützt, 
gegen die einstimmige Lesart aller Handschriften: mercanda. Meiner 
Meinung nach sollte die durch die Handschriften überlieferte Les-
art beibehalten werden. Es ist zu beachten, dass die Verwendung 

33	 Iuvenc. 1,733–740 (Mt 8,2–4)
Ecce sed horrenda confixus uiscera tabe,
quem toto obsessum foedarat corpore lepra,
procubuit uenerans iuuenis Christumque precatur:	 735
„Vt caream tandem languoris pondere tanti,
sufficiet uoluisse tuum.“ Tum dextera Christi
adtactu solo purgauit lurida membra.
Incolumique dehinc: „Celaris gaudia, iussit,
et legi parens offers tua munera templo.“	 740



Maria Veronese300

von Juvencus-Passagen in diesem Kontext – wie auch sonst im Werk 
– normalerweise nicht auf einen einzelnen Begriff beschränkt ist, 
sondern auf ganze Verse ausgedehnt wird, wie aus dem nächsten 
Vers hervorgeht. Ab V. 280, der fast wörtlich Iuvenc. 4,237 (se gemi-
nasse illi pariter concredita monstrant) wiedergibt, beginnt eine um-
fangreiche Übernahme der Verse des Juvencus über das Gleichnis 
von den Talenten. Die Verse des Juvencus, die sich auf diejenigen 
Diener beziehen, welche die ihnen anvertrauten Talente fruchtbar 
machen, werden hier und im Folgenden in den Singular übertragen 
und auf die Verdienste des Eligius bezogen.

In den nächsten acht Versen (V. 283–290) werden mehrere Pas-
sagen von Juvencus aus dem ersten und vierten Buch verwendet, die 
hier durch Unterstreichungen hervorgehoben werden:

Aequabitur quoque solidis       uiro fundamina saxis
ponentique libratam      torrentibus larem inlaesam34

laetabiturque indepta      aeternae lucis tentoria,	 285
his similis mitis      quos mansuetudo coronat.35

Illum laudat herus,       committens potiora muneribus
tantae36 qui rebus         cummulatae sortis habundat,
dicens: „Huic detur       possessio ampla uberior,
inueni quem duplis      commulasse talenta lucris.37	 290
[…].“

34	 Iuvenc. 1,716–719 (Mt 7,24f.)
hunc aequabo uiro solidis fundamina saxis
ponenti, librata super cui moenia surgent.
Illa domus pluuiis uentisque inlaesa manebit
torrentumque minas firmato robore uincet.

35	 Iuvenc. 1,455f. (Mt 5,5)
illos nam caeli regnum sublime receptat,	 455
his similes mites, quos mansuetudo coronat.

36	 Iuvenc. 4,238f. (Mt 25,20–23)
Illos laudat herus potioraque credere tantae
promittit fidei.

37	 Iuvenc. 4,251–254 (Mt 25,21; 23)
prudentique dehinc detur possessio maior,
quem duplis cumulasse lucris mea quinque talenta
inueni. Namque est certum, potiora mereri,
quis res uberior cumulatae sortis abundat.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 301

Zu Beginn wird das Bild des klugen Mannes aufgegriffen, der sein 
Haus auf einen Felsen baut (Mt 7,24f.). Es folgen weitere Verse über 
die Seligkeit der Sanftmütigen (Mt 5,5), die in den Singular gesetzt 
wurden, um zum sanftmütigen Eligius zu passen. Schließlich wer-
den die Verse über das Gleichnis von den Talenten und dem Lohn, 
den Eligius erhalten wird, erwähnt.
Die letzten acht Verse (V. 291–298) enthalten einige Verse aus dem 
vierten Buch des Juvencus, die sich auf das Jüngste Gericht beziehen 
(Mt 25,34–46):

Huc ueniat athleta,     iam olim debita sumat,
bona quippe patris,     quae sunt mundi aequa nitentes.38

Namque fame fessum     me gratis quondam refecit,
potu etiam mihi    sitim saepe remouit,
hospiciumque domus     patuit mihi uocato	 295
et nudus huius uestis    blandissima tegmina sumpsi,
carceris et poenis    huius solatia cepi,
nec famis oppressum    dira ditione notauit.39

Zum Text ist zunächst anzumerken, dass Strecker im kritischen 
Apparat zu V. 292 vermerkt, dass er aufgrund der Parallelstelle bei 
Juvencus aequa nitentes gerne zu aequaeua nitentis korrigiert hätte, 
aber darauf hinweist, dass eine Juvencus’ Handschrift aequa niten-
tes lautet;40 dies ist die Handschrift München, Bayerische Staatsbi-

38	 Iuvenc. 4,269f. (Mt 25,34)
huc ueniant sancti, iamdudum debita sumant
dona patris, mundi quae sunt aequaeua nitentis.	 270

39	 Iuvenc. 4,272–280 (Mt 25,35–39)
Namque fame fessum quondam me grata refecit
haec plebes potuque sitim mihi saepe remouit,
hospitiumque domus patuit mihi saepe uocato
et nudus uestis blandissima tegmina sumpsi	 275
carceris et poenis horum solacia cepi.
Tum Domino tali respondent uoce beati:
Non meminit nostrum quisquam te uisere nudum
nec famis oppressum dura dicione notauit,
carceris aut poenis meminit uidisse reuinctum.	 280

40	 Strecker, Karl (Hrsg.), MGH. Poetae Latini aevi Carolini 4.2.3, Berlin 1923, 798: 
„aequa nitentes] corrigerem aequaeva nitentis, nisi in Iuvenci codice M IV 270 le-



Maria Veronese302

bliothek, Clm 6402, 8. Jahrhundert. Zwei andere Handschriften: K1 
(Karlsruhe, Badische Landesbibliothek, Aug. 217 [ff. 1–40], Ende des 
9. Jahrhunderts) und Bb1 (Mailand, Biblioteca Ambrosiana, C74 sup, 
erstes Viertel des 9. Jahrhunderts) haben aequaeua nitentes und K2 
(Karlsruhe, Badische Landesbibliothek, Aug. 217 [ff. 68–125], Ende 
des 9. Jahrhunderts) hat aequata nitentis. Auch die Handschrift aus 
Tours, deren Lesart aequa tenentes (f. 102v) lautet, scheint mir die 
Echtheit der geschilderten Lesart zu bestätigen. Zwei weitere ein-
stimmige Lesarten in der handschriftlichen Überlieferung der 
Vita sancti Elegii, bona in V. 292 und dira in V. 298, sind zwar in der 
Überlieferung von Juvencus nicht bezeugt, können aber in der vom 
Verfasser gelesenen Juvencus’ Handschrift vorhanden gewesen sein 
und sind keine absichtlichen Veränderungen des Textes durch den 
anonymen Dichter, der stets ein gewissenhafter Nachahmer seiner 
Quelle war, wie auch diese Verse beweisen.

Auch hier sind die aus den Versen des Juvencus stammenden 
Worte des Königs an die Gerechten, die zu seiner Rechten stehen 
(Mt 25,34–36), im Singular gewählt und damit nur an Eligius gerich-
tet. Die an diesen Versen vorgenommenen Anpassungen sind mini-
mal, wie zum Beispiel in V. 293, wo gratis das Adjektiv grata ersetzt, 
das bei Juvencus mit haec plebes übereinstimmt (Iuvenc. 4,272f. nam-
que fame fessum quondam me grata refecit / haec plebes).

Auffallend an diesem Abschnitt ist, dass die direkte Rede der 
V. 293–298 hier nicht angekündigt wird, wie es sowohl in der ent-
sprechenden Bibelstelle (Mt 25,34 Tunc dicet rex his qui a dextris eius 
erunt: „Venite benedicti Patris mei [...]“) als auch im Werk von Juvencus 
(Iuvenc. 4,268 Sed rex ad dextros conuersus talia dicet: [...]) der Fall ist. 
Aufgrund der doppelten Vorlage ist davon auszugehen, dass auch V. 
293–296 der Vita die Worte Christi wiedergeben, mit denen er Eli-
gius für die Wohltaten belohnt, die er ihm erwiesen hat, als ihm zu 
Essen und zu Trinken gegeben wurde und er aufgenommen, geklei-
det und getröstet wurde. 

Eine weitere Schwierigkeit für das Verständnis des Textes liegt 
im folgenden V. 298: nec famis oppressum dira ditione notauit, der sehr 

geretur aequa nitentes, nitentes etiam in aliis“. 



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 303

an Iuvenc. 4,279 erinnert: nec famis oppressum dura dicione notauit. 
Der Vers von Juvencus wurde jedoch aus den Worten abgeleitet, 
mit denen die Gerechten auf die Rede des Königs antworten, wie in 
Mt 25,37 berichtet wird: Tunc respondebunt ei iusti, dicentes: „Domine, 
quando te uidimus esurientem, et pauimus te: sitientem, et dedimus tibi 
potum?“. Die beiden Verse, mit denen Juvencus diese Rede der Ge-
rechten einleitet (Iuvenc. 4,277f. Tum Domino tali respondent uoce bea-
ti: / Non meminit nostrum quisquam te uisere nudum), hat der Dichter 
der Vita ausgelassen und damit das Verständnis der Passage sehr 
erschwert. Die handschriftliche Überlieferung ist sich über den Text 
einig. Weder ist klar, wer diese Worte spricht, noch, wer das Sub-
jekt ist, das den vom Hunger gequälten Mann nicht bemerkt hat. 
Das einleitende nec scheint den Ausdruck mit dem oben Gesagten 
in Verbindung zu bringen, aber es ist weder klar, wie Christus sagen 
kann: „Ich empfing Trost in den Schmerzen dieses Gefängnisses und 
achtete nicht auf den, der von der schrecklichen Hand des Hungers 
bedrängt wurde“, noch kann der soeben gepriesene Eligius derjeni-
ge sein, der nicht auf den Bedrängten achtete. 

Der Abschnitt endet schließlich mit zwei weiteren Versen (V. 
299f.), die bei Juvencus keine Entsprechung finden,41 sondern den 
Text aus Mt 25,40 aufgreifen (Et respondens rex, dicet illis: „Amen dico 
uobis, quamdiu fecistis uni ex his fratribus meis minimis, mihi fecistis“):

Haec mihi in meis       iugiter tribuit membris;
testor, quod fecit,       et mihi, in minimis, fecit.	 230

Es handelt sich um die abschließenden Worte, die der König an die 
Gerechten richtet, wiederum auf Eligius bezogen. Daher müssen 
wir davon ausgehen, dass der Dichter bei seinem Zusammenzug 
der Verse von Juvencus absichtlich oder unbeabsichtigt die gesamte 
Antwort der Gerechten mit Ausnahme von V. 298 (= Iuvenc. 4,279) 

41	 Iuvenc. 4,281–283
Respondens illis dicet tum talia iudex:
Fratribus ista meis humiles miserando labores
qui fecit, certum est dulcem mihi ponere fructum.



Maria Veronese304

übersprungen hat, ohne sich der entstehenden Inkongruenz be-
wusst zu werden.

Zusammenfassend sind die Übernahmen aus dem Werk des Ju-
vencus in der Vita sancti Eligii äußerst zahlreich; ganze Verse wer-
den im hagiographischen Text wörtlich übertragen und nahezu un-
verändert mit nur minimalen Anpassungen verwendet; in einigen 
Fällen werden verschiedene Passagen von Juvencus miteinander 
kombiniert, und nur selten finden sich Einfügungen von Passagen 
anderer Autoren. Gelegentlich, wie im untersuchten Fall von V. 298, 
entsteht der Verdacht, dass die Verwendung von Juvencus’ Versen 
ein rein mechanischer Vorgang ist, bei dem ein vollständiges Ver-
ständnis des Grundtextes fehlt.

3 Miracula Nynie episcopi
Die Lebenszeit von Ninian wird traditionell zwischen etwa 360 
und dem 16. September 432 angesetzt. Diese Datierung stützt sich 
hauptsächlich auf das Zeugnis von Beda,42 nach dem Ninian mul-
to ante tempore vor der Ankunft des irischen Mönchs Columba bei 
den Pikten im Jahr 565 tätig war. Nach dem Bericht des Geschichts-
schreibers hatte Columba die Absicht, den nördlichen Pikten die 
Heilige Schrift zu predigen, während die südlichen Pikten bereits 
den Götzendienst aufgegeben und den Glauben angenommen hat-
ten. Dies war dank des Wirkens von Ninian möglich, „einem sehr 
hochwürdigen und heiligen Bischof britischer Abstammung“ (Nynia 
episcopo reuerentissimo et sanctissimo uiro de natione Brettonum), der 
in Rom im christlichen Glauben unterwiesen worden war. Sein Bi-
schofssitz war Whithorn in der Region Bernicia, wo sein Leichnam 

42	 Bedae hist. eccl. 3,4,1 Namque ipsi australes Picti, qui intra eosdem montes habent 
sedes, multo ante tempore, ut perhibent, relicto errore idolatriae fidem ueritatis ac-
ceperant, praedicante eis uerbum Nynia episcopo reuerentissimo et sanctissimo uiro 
de natione Brettonum, qui erat Romae regulariter fidem et mysteria ueritatis edoctus; 
cuius sedem episcopatus, sancti Martini episcopi nomine et ecclesia insignem, ubi ipse 
etiam corpore una cum pluribus sanctis requiescit, iam nunc Anglorum gens obtinet. 
Qui locus, ad prouinciam Berniciorum pertinens, uulgo uocatur „ad Candidam Ca-
sam“, eo quod ibi ecclesiam de lapide, insolito Brettonibus more, fecerit.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 305

zusammen mit dem vieler Heiliger ruht. Die Chronologie und die 
Zuverlässigkeit von Bedas Bericht sind umstritten.43 Neben Bedas 
Bericht existieren zwei weitere biographische Berichte über Ninian, 
die jedoch historisch nicht als zuverlässig gelten: ein anonymes ha-
giographisches Gedicht, die Miracula Nynie episcopi, und eine spätere 
Vita, die Vita sancti Niniani, die Aelred von Rievaulx in der Mitte des 
12. Jahrhunderts, zwischen 1154 und 1160, verfasste.44 Diese ent-
hält einen legendären hagiographischen Bericht, in dem Ninian, der 
Sohn eines Königs, bei seiner Rückkehr aus Rom Martin von Tours 
begegnete. Martin stellte ihm einige Steinmetze zur Verfügung, um 
in seiner Heimat eine Kirche zu errichten, die dem inzwischen ver-
storbenen gallischen Heiligen gewidmet wurde. Es wird angenom-
men, dass sowohl das hagiographische Gedicht als auch das Werk 
Aelreds auf einer Vita in Prosa beruhen, die der Zisterziensermönch 
liber de uita et miraculis eius barbario scriptus45 nennt, heute verloren 
ist, wahrscheinlich in Whithorn geschrieben wurde und mündliche 
Überlieferungen sammelte.

Die Miracula Nynie episcopi, die in Versen die Wunder feiern, die 
der Heilige im Leben und nach dem Tod vollbracht hat, sind durch 
einen codex unicus überliefert: Bamberg, Staatsbibliothek, Msc. 
Patr. 17 (B.II.10), f. 157va-161vb,46 datiert auf das erste Drittel des 
11. Jahrhunderts und kopiert in Mainz. Die Miracula sind zusammen 
mit einem Hymnus sancti Nynie episcopi die letzten Texte der Hand-
schrift, die einige Werke von Augustinus (Sermones und De spiritu et 
littera) und Alkuin (eine Gebetssammlung unter dem Titel De laude 
Dei) enthält.

Das Gedicht besteht aus 504 Hexametern, die in vierzehn Episo-
den gegliedert sind, jeweils durch einen kurzen Prosateil eingeleitet 
werden und wahrscheinlich in York geschrieben wurden. Traditio-

43	 Vgl. Anderson 1948, 26–28; 39; Thompson 1958, 19f.; 22; MacQueen 1991; Broun 
1991; Laynesmith 2019.

44	 CCCM 3,111–134 (ed. D. Pezzini, 2017). 
45	 Aelred. Vita s. Niniani, praef. (CCCM 3, 115, l. 40).
46	 Https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00140794 [letztes Aufrufdatum 

05.05.2025].



Maria Veronese306

nell wurde die Abfassung in Whithorn verortet,47 dem Bischofssitz 
von Ninian und dem Ort, an dem der Kult zu seinen Ehren lebendig 
war. In jüngerer Zeit hat Michael Lapidge, der zunächst ebenfalls 
die Whithorn-These vertrat,48 die Entstehung in York vorgeschla-
gen, da der Text die Kenntnis eines breiten Spektrums christlicher 
lateinischer Dichter, wie sie in der Bibliothek von York vorhanden 
waren, erkennen lässt und Ähnlichkeiten mit hagiographischen 
Werken Alkuins aufweist.49 Die wiederholte Erwähnung von Whit-
horn in Verbindung mit dem Adjektiv noster (zum Beispiel in V. 99 
finibus in nostris; V. 324 moenibus in nostris) wird als Beweis für den 
Abfassungsort des Gedichts angeführt. Allerdings kann dies nicht 
als entscheidend angesehen werden, da der Verfasser der poeti-
schen Umsetzung höchstwahrscheinlich direkt aus der in Galloway 
geschriebenen Prosavita zitiert hat.50 

Die Abfassung kann mit ziemlicher Sicherheit auf die letzten 
Jahre des achten Jahrhunderts datiert werden, dank der epistula 
273, die Alkuin im Jahr 790 an die Brüder von Whithorn richtete. 
Alkuin bittet darin, für ihn bei Bischof Ninian Fürsprache einzule-
gen, von dessen Tugenden er kürzlich (nuper) dank eines poetischen 
Werks (per carmina metricae artis) gehört habe, das ihm von seinen 
treuen Schülern, den Schülern der Kirche von York, geschickt wur-
de.51 Diese letzte Aussage bringt den Text in einen schulischen Rah-
men und legt die These nahe, dass das Gedicht nicht das Ergebnis 

47	 Vgl. z.B. Levison 1940, 284.
48	 Lapidge 1979a, 294.
49	 Lapidge 1986, 25; Lapidge 1989, 166f.: „It shares certain phrases with Alcuin’s 

poem on the saints of York, and draws on a range of Christian Latin poets si-
milar to those we have seen represented in the York library and in Alcuin’s De 
laude Dei“.

50	 Vgl. Lapidge 1981, 75 Anm. 87.
51	 Alcuin. epist. 273 (MGH. Epistolae 4,431) VENERANDE DILECTIONIS FRATRI-

BUS IN LOCO DEO SERVIENTBUS, QUI DICITUR CANDIDA CASA, ALCHUINE DIA-
CONUS SALUTEM. Deprecor uestrae pietatis unanimitatem, ut nostri nominis habe-
atis memoriam. Intercedere pro mea paruitate dignemini in ecclesia sanctissimi patris 
uestri Nynia episcopi, qui multis claruit uirtutibus; sicut mihi nuper delatum est per 
carmina metricae artis, quae nobis per fideles nostros discipulos, Eboracensis ecclesiae 
scholasticos, directa sunt. In quibus et facientis agnoui eruditionem et eius, perficientis 
miracula, sanctitatem per ea, quae ibi legebam.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 307

der Arbeit eines Einzelnen, sondern einer Gruppe von Schülern ist. 
Diese These, die bereits vorsichtig von Lapidge aufgestellt wurde,52 
wird von Andy Orchard aufgegriffen, der zu dem Schluss kommt, 
dass die Miracula nicht „a single work by one incompetent poet, but 
the joint effort of a committee of illiterates (perhaps a whole class?), 
each composing in the same restrictive and repetitive ‘house style’“ 
sind.53 Die kritische Bewertung dieser poetischen Version wird an 
anderer Stelle von Orchard wiederholt, der das Werk als „cut-and-
paste pastiche“ bezeichnet.54 Ebenso kritisch äußerten sich Lapidge, 
der es mehrfach als bloßen Cento von Schulautoren bezeichnete,55 
und Levison, der es ein Mosaik von Anleihen nannte.56

Orchard zufolge sind die zahlreichen Zitate aus Juvencus, Se-
dulius und anderen Dichtern nicht das Ergebnis einer Lektüre aus 
erster Hand, sondern stammen aus dem poetischen Werk von Ald-
helm, dem Abt von Malmesbury und Bischof von Sherborne, einem 
der meistgelesenen und meiststudierten Autoren in angelsächsi-
schen Schulen, wie die zahlreichen Manuskripte seiner Werke be-
zeugen.57 Diese These wurde mit sehr guten Argumenten von Ri-
chard Hillier widerlegt, der speziell die Auszüge aus Arators Historia 
apostolica in den Miracula untersucht hat und zu dem Schluss kam, 
dass das Werk des spätantiken Dichters direkt und ohne Zwischen-
schaltung einer anderen Quelle gelesen wurde.58 Die Analyse des 

52	 Lapidge 1981, 75 Anm. 87.
53	 Orchard 2000, 32.
54	 Orchard 1992, 114: „anonymous cut-and-paste pastiche“; Orchard 1994, 260: 

„anonymous cut-and-paste pastiche“; 262: „cut-and-paste technique“.
55	 Lapidge 1979a, 294 Anm. 2: „a virtual cento of lines from classroom Aucto-

res“; Lapidge 1979b, 269: „nothing more than a cento of formulas lifted from 
a variety of school authors“; Lapidge 1986, 24: „Little more than a pastiche of 
quotations from the curriculum poets“.

56	 Levison 1940, 283: „nothing but a mosaic of borrowings“.
57	 Orchard 1992, 116; Orchard 1994, 263: „It is important to note, however, that 

these more exotic authors are imitated rather infrequently, and that indeed 
many of the phrases which Strecker would assign to Juvencus or Sedulius or 
whoever can equally and perhaps more plausibily be assigned to Aldhelm, who 
had read and used them all“.

58	 Hillier 2016, 166: „the author of the MNE had a far greater familiarity with, and 
understanding of, Arator’s HA than has hitherto been noticed: a knowledge ac-



Maria Veronese308

elften Kapitels, das der wundersamen Heilung eines Aussätzigen am 
Grab des Bischofs Ninian gewidmet ist, zeigt ebenfalls, dass der Au-
tor (oder die Autoren) der Miracula über eine umfassende Kenntnis 
von Juvencus und den spätantiken christlichen Dichtern verfügte, 
deren Verse in großem Umfang wiederverwendet und tiefgreifend 
umgestaltet werden.
Im elften Kapitel, dessen Überschrift Quomodo leprosus quidam ele-
phantuosus ad corpus uiri dei damno mundatus est lautet, nutzt der 
Dichter Juvencus’ Verse, welche die Begegnung Jesu mit dem Aus-
sätzigen in Mt 8,2–4 beschreiben (Iuvenc. 1,733–740), um die wun-
dersame Heilung durch Ninian in 16 Hexametern zu illustrieren (V. 
325–340):

Nec minus interea uiciato corpore toto	 325
uir uolat ad tumulum, quo sanctus corpore praesul
marmore sulcato fatali sorte quiescit
qui sacris pedibus uariata membra tetendens
procubuit uenerans et supplex talibus orat:
„En cuncta obsidens foedarat uiscera tabo,	 330
excolorata cute erupuerunt pondera leprae
sed precor, ut caream per te languoribus istis
deque tuis meritis oriatur gratia larga,
quatenus deuicto instantis discrimine morbi,
haut mora, poscenti iubeas remeare salutem.“	 335
Haec ait et propere purgauit lurida membra
uirtus celsa dei meritis cumulantibus almi
atque nouo priscae redierunt munere formae.
Ille ubi cognouit, quid gessit uiuida uirtus,
laudibus accumulans miratur dona salutis.59	 340

Die corpore toto-Klausel in V. 325, eine hexametrische Klausel, die 
in der klassischen und spätantiken Dichtung eine lange Tradition 

quired at first hand and not through an intermediate source, whether Aldhelm 
or anyone else“.

59	 Die Linie markiert die Zitate aus Juvencus’ Passage über die Heilung des Aus-
sätzigen, die Punkte die Zitate aus anderen Juvencus-Passagen; die Wellenlinie 
die Zitate von anderen klassischen, spätantiken oder mittelalterlichen Dich-
tern.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 309

hat60 und auch in Iuvenc. 3,769 vorkommt, gibt Iuvenc. 1,734 wie-
der: quem toto obsessum foedarat corpore lepra. Der darauffolgende V. 
326 formuliert V. 1,733f. von Juvencus um (Ecce sed horrenda confixus 
uiscera tabe, / quem toto obsessum foedarat corpore lepra) und erinnert 
gleichzeitig an die V. 52f. des Levitikus-Buchs des Heptateuchdich-
ters: dumtaxat quos lepra creat, quae corpore toto / lutea pallenti perfun-
dit uiscera tabo, die zwei identische Hexameterklauseln aufweisen. 
In V. 329 wird wortwörtlich die erste Hälfte von Iuvenc. 1,735 aufge-
griffen (procubuit uenerans […]), während V. 332 Iuvenc. 1,735f. auf-
nimmt, […] Christumque precatur: / „Vt caream tandem languoris ponde-
re tanti […], und die zweite Hälfte des V. 336 genau die zweite Hälfte 
von Iuvenc. 1,738 (adtactu solo purgauit lurida membra) wiedergibt.

Die Passagen aus dem Werk des Juvencus sind jedoch nicht ein-
fach zitiert und eingefügt. Zum Beispiel wurde die direkte Rede 
des Aussätzigen, die im paraphrastischen Gedicht kaum mehr als 
anderthalb Verse umfasst (Iuvenc. 1,736f.), hier auf sechs Verse (V. 
330–335) ausgedehnt. Dabei wurde die Schilderung des Bittstellers 
über seine eigene schreckliche Situation als Aussätziger in der ers-
ten Person wiedergegeben (V. 330f.; siehe Iuvenc. 1,733f.). Während 
bei Juvencus der Aussätzige Christus um Befreiung von der Krank-
heit bittet (Iuvenc. 1,735 Christumque precatur: „Vt caream [...]), ist es 
hier der Bittsteller, der das gleiche Gebet in der ersten Person am 
Grab des Heiligen spricht (V. 332 sed precor ut caream [...]). 

Die Episode des Aussätzigen, die Juvencus in acht Versen be-
arbeitet hatte, wird in den Miracula aufgegriffen und auf fünfzehn 
Verse erweitert. Dabei werden nicht nur auch andere Passagen des 
iberischen Dichters, sondern zudem anderer klassischer, spätanti-
ker und mittelalterlicher lateinischer Dichter integriert.

V. 329 und V. 335 greifen Iuvenc. 1,742 (centurio et precibus proiec-
tus talibus orat) und Iuvenc. 1,748 (nunc uerbo satis est iubeas remeare 
salutem) auf, die sich auf die Episode beziehen, die im Matthäus-
evangelium unmittelbar auf die des Aussätzigen folgt, die Heilung 

60	 Vgl. z.B. Lucr. 3,109; 138; 155; 213; 227 et alibi; Verg. Aen. 6,494; 9,812; 12,728; 
920; Ov. met. 2,775; 4,369; 13,958; Prud. psych. 842; Mar. Victor aleth. 1,163; 
3,659; Sedul. carm. pasch. 5,159.



Maria Veronese310

des Knechts eines Hauptmanns (Mt 8,5–13). Zudem erinnert V. 338 
an Iuvenc. 2,420 (confestim sanae redierunt munera linguae), eine Stel-
le, die die Heilung des stummen Besessenen beschreibt (Mt 9,32–
38), wobei nicht nur die Syntax, sondern auch der Versschluss an-
gepasst wurde: An die Stelle des sanae […] linguae des Stummen, der 
die Sprache wiedererlangt, tritt priscae […] formae des Aussätzigen, 
der sein früheres Aussehen zurückerhält. Weitere Elemente aus 
dem Werk des Juvencus finden sich am Anfang der Hexameter (haut 
mora: Iuvenc. 2,382; 3,197; 4,372; haec ait et propere: Iuvenc. 3,236; uir-
tus celsa Dei: Iuvenc. 1,68; ille ubi cognouit: Iuvenc. 1,409; 2,101; 344; 
3,70) sowie in der Klausel dona salutis (Iuvenc. 2,66; 334).

Was die anderen lateinischen Dichter betrifft, finden sich einige 
Übernahmen von Klassikern, allen voran Vergil: Neben der hexame-
trischen Klausel corpore toto aus V. 325, von der oben schon die Rede 
war, wiederholt das erste Hemistichion desselben Verses, nec minus 
interea, Verg. georg. 2,429; 3,311; Aen. 1,633; 6,212; 7,572; 12,107, 
genauso wie der Anfang von V. 336, haec ait et, Verg. georg. 4,415; 
Aen. 1,297; 4,630; 10,284; 379; 444; der Schluss des V. 339 uiuida uirtus 
wiederholt Aen. 5,754; 11,386. Zudem sind Verweise auf spätantike 
und mittelalterliche Dichter häufig, wie zum Beispiel die Junktur 
uitiato corpore in V. 325, die an gleicher metrischer Stelle Mar. Vic-
tor aleth. 2,147 nutzt, und auch mit der Ergänzung von in bei Paul. 
Petric. Mart. 2,623 (uitiato in corpore) zu finden ist. Der Schluss des 
V. 327, fatali sorte quiescit, greift den Schluss des achten Gedichts In 
sancti Philippi der Carmina ecclesiastica von Aldhelm (V. 16) auf, wäh-
rend der aus V. 334, discrimine morbi, Paul. Nol. carm. 21,517 und Be-
das Vita Cuthberti metrica 2,75 wiederholt. Ein Hapax ist excolorata 
(V. 331).61 Das Bild der Glieder, die durch verschiedene Farbflecken 
aufgrund von Lepra gekennzeichnet sind, wie es von Orosius be-
schrieben62 und hier (V. 328) mit der ungewöhnlichen Junktur uaria-
ta membra ausgedrückt wird, erinnert an Venantius Fortunatus, der 

61	 Vgl. s.v. excolorare im Dictionary of Medieval Latin from British Sources (https://
clt.brepolis.net/dld/Dictionaries/Search?field=HEAD&query=excolorare&dict
=BS&article=dbm1zbuQ%2f%2fE%3d) [letztes Aufrufdatum 05.05.2025].

62	 Oros. hist. 4,12,12 Nam sicut in corpore hominis ita demum lepra dinoscitur si uaria-
tim inter sanas cutis partes color diuersus appareat […].



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 311

in der kürzeren Prosaversion der Vita Germani die Glieder von Stra-
tidius, dem Cousin des Bischofs von Paris, beschreibt, der, nachdem 
er durch einen Becherwechsel das für Germanus bestimmte Gift ge-
trunken hat, nicht stirbt, sondern an Lepra erkrankt.63 Ein anderes 
Bild ist das des Grabsteins, auf dessen Marmor der Name des Heili-
gen eingraviert ist: Die Junktur marmore sulcato (V. 327) findet nur 
eine einzige wörtliche Entsprechung in einer literarischen Inschrift 
aus Hispanien (CLEHisp 117, V. 12 et relegis titulum sulcato marmore 
ferro), aber das Bild ist auch in der spätantiken Poesie bekannt, wie 
ein Gedicht des Prudentius belegt (Prud. perist. 4,193f.): Nos pio fletu, 
date, perluamus / marmorum sulcos.

Letztendlich zeigt die analysierte Passage, dass das anonyme 
Gedicht, obwohl keineswegs originell, nicht nur als das Ergebnis 
eines einfachen „Cut-and-Paste“-Vorgangs zu sehen ist, sondern 
als eine tiefgreifende Neugestaltung eines Textmodells – in diesem 
Fall der Passage von Juvencus über den Aussätzigen in Mt 8,2–4, in 
die Anspielungen auf eine große Menge von Schulautoren aus der 
klassischen bis zur zeitgenössischen Zeit eingefügt werden. In die-
sem Sinne teile ich die Schlussfolgerungen von Hillier bezüglich der 
Analyse der Wiederverwendung der Verse von Arator: „this ‘con-
fection’ is not, as is so often implied, matter of mere cutting and 
pasting, at least not in the simplistic manner in which we might 
understand it. The poet is clearly using favourite phrases, but he is 
reworking and adapting them for his own purposes. […] his reap-
plications always display an accurate understanding of the original 
and are often highly effective in their own right“.64

4 Zusammenfassung
Die vorliegende Untersuchung befasst sich mit zwei poetischen 
hagiographischen Texten. Das Ziel dieser Arbeit war es, die wenig 
erforschte literarische Gattung der mittellateinischen hagiographi-

63	 Ven. Fort. Vita Germ. 2 Sumit hic Germanus dulcia pocula mero, amaraque traditur 
Stratidio potio uenenata, et mortis indicia uariata membra patebant.

64	 Hillier 2016, 173.



Maria Veronese312

schen Dichtung sowie die Rezeption von Juvencus’ poetischem Werk 
zu beleuchten. Die beiden poetischen Kompositionen, die dem Ge-
denken zweier lokaler Heiliger gewidmet sind, nämlich dem Heili-
gen Eligius von Noyon und dem Heiligen Ninian von Whithorn, sind 
typische Produkte der mittellateinischen hagiographischen Dich-
tung. Durch die Neufassung eines Prosatextes in Verse zielen bei-
de Schriften darauf ab, die hagiographische Schilderung mit einem 
poetischen Gewand aufzuwerten, das den neuen ästhetischen An-
forderungen entspricht. Mit Blick auf diese vorherrschende ästhe-
tische Funktion bedienen sich die beiden Gedichte der klassischen 
und christlichen poetischen Tradition, wobei eine deutliche Präfe-
renz für Juvencus’ Werk besteht.

In der Vita sancti Eligii, einem Werk, das sich programmatisch 
in erster Linie auf das literarische Vergnügen seiner Leser bezieht, 
wird die Verwendung des Werks von Juvencus durch die Präsenz von 
Sedulius flankiert, einer Quelle, die bereits in der Prosafassung ver-
wendet wurde. Das belegt nicht nur die zunehmende Bedeutung des 
iberischen Dichters, sondern auch die enge Verbindung zwischen 
den beiden Dichtern in der Tradition.65 Die Verwendung von Juven-
cus’ Werk ist umfangreich und beinhaltet die Wiederverwendung 
ganzer Passagen und Versgruppen mit minimalen Anpassungen an 
die Situation des Heiligen. Die fast mechanische Übertragung des 
Juvencustextes lässt manchmal Zweifel aufkommen, ob der Grund-
text vollständig verstanden wurde. Dies ist beispielsweise in V. 298 
der Fall.

Die Miracula Nynie episcopi stammen aus dem Umfeld der Yorker 
Schule und sind das Werk eines oder mehrerer Schüler Alkuins. In 
diesem Fall erweist sich der Rückgriff auf den Text des Juvencus, der 
aus einer schulischen Übung hervorgeht, als besonders kunstvoll: 
Sein Grundtext wird nicht nur übernommen, sondern durch zahl-
reiche poetische Mosaiksteine erweitert, die aus den klassischen 
und christlichen Autoren stammen, welche den Kern des schuli-
schen Curriculums bildeten.

65	 Vgl. den Beitrag von Springer in diesem Band.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 313

Literaturverzeichnis
Anderson, Alan Orr, Ninian and the Southern Picts, Scottish Histori-

cal Review 27 (1948) 25–47.
Broun, Dauvit, The Literary Record of St Nynia: Fact and Fiction?, 

Innes Review 42 (1991) 143–150.
Carrubba, Robert W., The Preface to Juvencus’ Biblical epic: A Struc-

tural Study, The American Journal of Philology 114/2 (1993) 
303–312.

Colombi, Emanuela, Iuvenciana I, Vetera Christianorum 37 (2000) 
235–270.

Dolbeau, François, Un domaine négligé de la littérature médiolati-
ne. Les textes hagiographiques en vers, Cahiers de civilisation 
médiévale 45 (2002) 129–139.

Dolbeau, François, Vie et miracle de sainte Aure, abbesse, jadis vé-
nérée à Paris, Analecta Bollandiana 125 (2007) 17–52.

Hillier, Richard, Dynamic intertextuality in the Miracula Nynie epi-
scopi, Anglo-Saxon England 44 (2016) 163–179.

Lapidge, Michael, Knowledge of the Poems in the Earlier Period, ap-
pendix to R.W. Hunt, Manuscript Evidence for Knowledge of the 
Poems of Venantius Fortunatus in Late Anglo-Saxon England, 
Anglo-Saxon England 8 (1979a) 287–295.

Lapidge, Michael, Aldhelm’s Latin Poetry and Old English Verse, 
Comparative Literature 31/3 (1979b) 209–231 (Nachdr. Lapidge 
1996, 247–269).

Lapidge, Michael, The Present State of Anglo-Latin Studies, in: Mi-
chael W. Herren (Hrsg.), Insular Latin Studies. Papers on Latin 
texts and manuscripts of the British Isles, Toronto 1981, 45–82.

Lapidge, Michael, The Anglo-Latin Literature, in: Stanley B. Green-
field/Daniel G. Calder (Hrsg.), A New Critical History of Old En-
glish Literature, New York 1986, 5–37 (Nachdr. Lapidge 1996, 
1–35).

Lapidge, Michael, Aediluulf and the School of York, in: Albert Leh-
ner/Walter Berschin (Hrsg.), Lateinische Kultur im VIII. Jahr-
hundert. Traube-Gedenkschrift, St. Ottilien 1989, 161–178 
(Nachdr. Lapidge 1996, 381–398).

Lapidge, Michael, Anglo-Latin literature, 600–899, London 1996.



Maria Veronese314

Laynesmith, Mark D., Bede, Aelred of Rievaulx, and the Lost Anglo-
Saxon Prose Life of Saint Ninian, The Innes Review 70/2 (2019) 
205–212.

Levison, Wilhelm, An Eighth-Century Poem on St. Ninian, Antiquity 
14 (1940) 280–291.

MacQueen, John, The Literary Sources for the Life of St. Ninian, in: 
Richard D. Oram/Geoffrey P. Stell (Hrsg.), Galloway. Land and 
Lordship, Edinburgh 1991, 17–25.

Meyer, Wilhelm, Spanisches zur Geschichte der ältesten mittellatei-
nischen Rythmik, Nachrichten von der Gesellschaft der Wissen-
schaften zu Göttingen. Philologisch-Historische Klasse (1913) 
104–175.

Nazzaro, Antonio V., Praefatio ed epilogus degli Evangeliorum libri IV di 
Giovenco, in: Antonio V. Nazzaro/Rosario Scognamiglio (Hrsg.), 
Carminis incentor Christus, Bari 2012, 11–35.

Orchard, Andy, After Aldhelm: The Teaching and Transmission of 
the Anglo-Latin Hexameter, Journal of Medieval Latin 2 (1992) 
96–133.

Orchard, Andy, The Poetic Art of Aldhelm, Cambridge 1994.
Orchard, Andy, Wish You Were Here: Alcuin’s Courtly Poetry and the 

Boys Back Home, in: Sarah Rees Jones/Richard Marks/Alastair J. 
Minnis (Hrsg.), Courts and Regions in Medieval Europe, Wood-
bridge 2000, 21–43.

Palla, Roberto, Aeterna in saecula in Giovenco, Praefatio 17, Studi Clas-
sici e Orientali 26 (1977) 277–282.

Stella, Francesco, Imitazione interculturale e poetiche dell’alterità 
nell’epica biblica latina, Incontri triestini di filologia classica 5 
(2006) 9–24.

Stella, Francesco, Riscritture ritmiche di agiografie merovinge in 
età carolingia, in: Monique Goullet/Martin Heinzelmann/Chris-
tiane Veyrard-Cosme (Hrsg.), L’hagiographie mérovingienne à 
travers ses réécritures, Ostfildern 2010, 249–269.

Strecker, Karl, Zu den Quellen für das Leben des hl. Ninian, Neues 
Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde 43 
(1920–22) 1–26.



Die Rezeption des Juvencus in zwei mittellateinischen hagiographischen Gedichten 315

Taylor, Anna Lisa, Epic Lives and Monasticism in the Middle Ages, 
800–1050, Cambridge 2013.

Thompson, Edward Arthur, The origin of Christianity in Scotland, 
Scottish Historical Review 37 (1958) 17–22.

Westeel, Isabelle, Quelques remarques sur la Vita Eligii, Vie de saint 
Eloi, Mélanges de Science Religieuse 56 (1999) 33–47.

Winterfeld, Paul von, Ad Lactantium de ave Phoenice, Philologus 62 
(1903) 478–480.



316

Zwischen „Versmaterial“ und subtiler 
Kommentierungsinstanz – Zu Juvencus 
und anderen christlichen Dichtern in 

der lateinischen Dichtung  
des Humanisten Lorenz Rhodoman 

(1545–1606)

Stefan Weise

Abstract: This paper analyses the use of Christian Latin poets of 
antiquity (particularly Juvencus, but also Prudentius and others) 
in the poetic works of the Humanist Laurentius Rhodoman (1545–
1606). The analysis is divided into four parts: The first gives a gene-
ral description of Rhodoman’s Latin style; the second considers his 
place within the debate about the role of pagan mythology in con-
temporary poetry; the third briefly presents his general poetics; 
and the fourth discusses various passages in his mythological po-
ems Troica and Ilias parua and his Christian poems. Passages com-
pared include Rhod. Tro.2 738–741 and Iuvenc. 1,122–124; Rhod. 
Tro.2 763–767 and Iuvenc. 2,36–38; Rhod. Il.parv.Hom. 22,8–11 and 
Prud. c. Symm. 2,94–98; Rhod. Il.parv.Quint. 12,17–19 and Prud. 
c. Symm. 1,86–88; 2,18–22; Rhod. Luth.epist. 269–271, Pal. 6,247–
250 and Iuvenc. 3,61–63; Rhod. Pal. 7,56f and Sedul. carm. pasch. 
3,264f.; Iuvenc. 2,38. The conclusion is ambivalent: Although the 
influence of the Christian Latin poetry of antiquity on Rhodoman 
is undeniable, it is often unclear whether this constitutes intentio-
nal intertextual play or simply Rhodoman’s use of suitable poetic 
phrases borrowed from both pagan and Christian poets.



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 317

Anders, als man auf den ersten Blick meinen könnte, lag der Fokus 
der Wiederentdeckung oder Weiterverbreitung und Erschließung 
antiker Texte in der Renaissance keineswegs nur auf den paganen, 
sondern gerade auch auf den christlichen Texten und Dichtern. Bei-
spielhaft dafür seien hier nur Aldus’ Editionen der christlichen la-
teinischen Dichter (1501: Prudentius; 1502: Sedulius, Juvencus, Ara-
tor) sowie der Dichtungen des Gregor von Nazianz und von Nonnos’ 
Johannesparaphrase genannt. Diese Texte boten zahlreiche Anre-
gungen zur Wiederbelebung der christlichen Paraphrasendichtung, 
die das Studium der biblischen Texte mit eigener Auslegung, Me-
ditation und Sprachübung verband und daher eine hervorragende 
Übung für das Ideal einer docta pietas war.1

Nicht nur, aber besonders im protestantischen Bereich erfreute 
sich diese Textgattung daher großer Beliebtheit. Beispielhaft dafür 
möchte ich die Dichtung von Lorenz Rhodoman betrachten, dessen 
griechische und lateinische Gedichte bis 1588 in dem DFG-Projekt 
„Rhodomanologia“ an den Universitäten Osnabrück (Thomas Gärt-
ner) und Wuppertal (Stefan Weise mit Patrick Sahle und Jennifer 
Bunselmeier) gerade erschlossen und ediert werden.2

Der 1545 geborene Rhodoman gehört neben vielen anderen zu 
den zahlreichen Poeten, die aus der Klosterschule Ilfeld am südlichen 
Harzrand hervorgingen.3 Unter dem Melanchthonschüler Michael 
Neander (1525–1595) erlebte die Schule eine große Blütezeit. Nean-
der hatte offensichtlich ein großes Talent, viele seiner Schüler zum 
Dichten in griechischer Sprache zu animieren.4 Rhodoman ist der 
bekannteste dieser griechischen Dichterschüler Neanders. Er war 
zunächst nach der Magisterpromotion in Rostock 1571 als Rektor 

1	 Siehe Huber-Rebenich 2001. Auch Aldus betont in seinen Vorreden den Nut-
zen für die Jugend. Siehe Grant 2017, 10f.; 30f. Für eine zeitübergreifende Be-
trachtung der Bibeldichtung in Spätantike und Früher Neuzeit siehe beson-
ders Springer 2004 und umfassend Czapla 2013 (hier: 507–521 ein Repertorium 
frühneuzeitlicher Editionen spätantiker Bibelepik).

2	 „Rhodomanologia – Digitale Edition der griechischen und lateinischen Dich-
tungen von Lorenz Rhodoman bis 1588“. Siehe www.rhodomanologia.de (Edi-
tionsseite); https://rhodomanologia.uni-wuppertal.de (Projektseite).

3	 Zu Rhodomans Biographie siehe v.a. Ludwig 2014; Gärtner 2016.
4	 Zu den Ilfelder Dichterschülern siehe Weise 2019, 20–26.



Stefan Weise318

an mehreren Lateinschulen im nord- und mitteldeutschen Raum tä-
tig, bevor er Professor in Jena und mit einer kurzen Unterbrechung 
durch ein weiteres Schulrektorat schließlich in Wittenberg wurde, 
wo er Anfang 1606 verstarb. Interessant ist sein Werk, vor allem sei-
ne Hauptwerke, da sie mit enzyklopädischem Anspruch drei große 
Bereiche poetisieren: die griechische Mythologie (in den Gedichten 
Argonautica, Thebaica, Troica und Ilias parua), die biblische Geschichte 
(in der Palaestina und der Historia ecclesiae) sowie die protestantische 
Theologie (im Lutherus, der Theologia christiana und den Theologiae 
christianae tirocinia).5 Eine interessante Spannung liegt dabei ohne 
Zweifel in den Gedichten zur Mythologie und in den christlichen Ge-
dichten zu Bibel und Theologie. Eine weitere interessante Spannung 
liegt aber auch in den Sprachen, denn die meisten dieser Gedichte 
sind nicht nur auf Griechisch, sondern parallel dazu auch auf Latein 
verfasst worden.

Dem Thema des Bandes gemäß soll in diesem Beitrag dem Ein-
fluss der lateinischen christlichen Dichtung, namentlich der des 
Juvencus und anderer in Rhodomans dichterischen Werken nach-
gegangen werden. Diesem versuche ich mich in vier Schritten zu 
nähern. Zunächst wird eine allgemeine kurze Charakteristik von 
Rhodomans lateinischem Stil gegeben (1), sodann wird auf die zeit-
genössischen Debatten um die Rolle der griechisch-römischen My-
thologie und die Bemühungen um eine neue explizit christliche 
Dichtung durch Georg Fabricius eingegangen (2). In einem dritten 
Schritt wird nochmals kurz die aus Rhodomans Proömien zu er-
schließende Poetik aufgezeigt (3) und am Schluss werden ein paar 
ausgewählte Stellen etwas näher diskutiert (4).

1 Rhodomans lateinischer Stil
Während die Forschung sich in der letzten Zeit intensiver mit Rho-

5	 Einen guten Werküberblick bietet besonders Gärtner 2017a. Eine Auflösung 
der hier verwendeten Werkabkürzungen findet sich auf www.rhodomanolo-
gia.de/html/werke.html.



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 319

domans griechischem Oeuvre beschäftigt hat,6 dem schon seit 
seiner eigenen Zeit das größere Augenmerk gegolten hat, sind der 
lateinische Rhodoman und insbesondere sein lateinischer Stil noch 
weitgehend unerforscht geblieben.7 Dies gilt gerade auch für Wer-
ke, die er als Doppeldichtungen, also zumeist in griechischen und 
lateinischen Hexametern, verfasst hat.8 Ein Grund dafür mag viel-
leicht in den Aussagen des berühmten Joseph Justus Scaliger (1540–
1609) liegen, von dem in den Scaligeriana zu Rhodoman etwa überlie-
fert ist: Rhodomanus doctissimus in poesi Graeca, sed in Latina imperitus 
et infoelix („Rhodoman ist sehr gelehrt in der griechischen Dichtung, 
aber in der lateinischen ist er unerfahren und ungeschickt“) bezie-
hungsweise Rhodomanus carmina Latina non bene scribit, sed Graeca 
bona („Rhodoman schreibt Gedichte auf Latein nicht gut, aber gute 
auf Griechisch“).9

6	 Ludwig 2014; Gärtner 2017a; Weise 2019.
7	 Thomas Gärtner hat einige lateinische Gedichte genauer analysiert. Siehe 

Gärtner 2017b, 114f. (Gratulationsgedicht an Johannes Dacianus); Gärtner 
2021a, 50–56 (Aspastikon mit Kommentar); 59–63 (Freundschaftsgedicht an Jan 
Gruter mit Kommentar); Gärtner 2021b, 243–245 (lateinische Gedichte an Mar-
cus Gerstenberg und Heinrich Meibom); Weise 2024, 61–64 (zum Wechselspiel 
zwischen griechischer und lateinischer Fassung am Beispiel der Troica); Lelitt-
ka 2025 (zu griechischer und lateinischer Fassung der Schildbeschreibungen in 
der Ilias parua). 

8	 Dazu zählen vor allem die größeren Werke Palaestina (1589), Ilias parua (21604), 
Troica (21604) sowie Theologiae christianae tirocinia (1596). – Einer anderen Kate-
gorie gehören die Großdichtungen an, denen eine lateinische Prosaüberset-
zung beigegeben ist, wie der Lutherus (1579) und vor allem die nur handschrift-
lich überlieferte Theologia christiana, letzteres ein Gedicht von knapp über 8.000 
Versen. Interessanterweise zeigen sich einige charakteristische Unterschiede 
in den Übersetzungen dieser zwei Gedichte. Während Rhodoman im Lutherus 
um ein zwar in Wortstellung am Griechischen orientiertes, aber doch einfa-
cheres Latein bemüht ist, bildet er in der Übersetzung zur Theologia christiana 
vielfach die griechischen Komposita und Neologismen im Lateinischen nach, 
sodass er dort auch im Lateinischen stärker sprachschöpferisch tätig ist. Als 
Mittel der Selbstkommentierung fügt er in seinen Übersetzungen bisweilen 
auch in Klammern Erklärungen bei, vor allem bei Namensparaphrasen.

9	 Puteanus/Puteanus 1666, 293. Vgl. wohl in Anlehnung an Scaliger auch Clar-
mundus 1705, 200: „In den interpretiren ist er sehr glücklich gewesen/sein 
Lateinischer Stylus ist zwar nicht allemahl gar zu pur, doch schreibet er noch 
gar deutlich.“



Stefan Weise320

Auch wenn eine solche pauschale Verurteilung beziehungsweise 
Abqualifizierung von Rhodomans lateinischer Dichtung sicher nicht 
gerechtfertigt ist, mag Scaligers Urteil vor allem durch die lateini-
schen Versfassungen von Rhodomans Doppeldichtungen veranlasst 
worden sein. Die Schwierigkeit der oft nachträglichen Erstellung 
der lateinischen Versfassung beschreibt Rhodoman im Vorwort zu 
seinem opus magnum, der Palaestina (abgekürzt Pal.), so (Rhodoman 
1589, 21): 

Caeterum ut adolscentibus priuatum etiam usum et commodum afferrent et 
Latinae quoque linguae studiosis inseruirem, bonam huius aestatis partem 
(succisiuis tamen horis) heroicae uersioni impendi: tantoque maiore negoci-
um hoc labore mihi constitit, quod uersus uersui respondet: ideoque adstricta 
et coacta interpretatione mihi utendum fuit; hoc tamen interim gnauiter ob
seruato, ut integrum sensum mediocriter Latina et poetica dictione exprime-
rem.

Damit die Bücher den Heranwachsenden auch einen privaten Nutzen 
und Vorteil bringen und ich auch denjenigen, die sich um die lateini-
sche Sprache bemühen, diene, habe ich einen guten Teil dieses Som-
mers (jedoch in den freien Stunden) der (lateinischen) Hexameter-
übersetzung gewidmet; und diese Aufgabe bestand für mich in einer 
umso größeren Mühe, weil ein Vers dem anderen entspricht und ich 
daher eine knappe und gedrängte Übersetzung anwenden musste, 
wobei unterdessen dennoch von mir geflissentlich Folgendes beachtet 
wurde, dass ich den vollen Sinngehalt mäßig (mediocriter) in lateini-
scher und dichterischer Diktion ausdrückte.

In der Tat weist der lateinische Stil dieser Versfassungen einige 
Eigentümlichkeiten auf. Neben ein paar Kolloquialismen10 gibt es 
zahlreichere Gräzismen (zum Beispiel griechische Götternamen 
wie Hermes oder auch griechische Endungen wie in mysterion und 

10	 Hierin ist Rhodoman vielleicht von seinem Wittenberger Kollegen und Plau-
tusherausgeber Friedrich Taubmann beeinflusst. Zum Stilideal in Taubmanns 
Dissertatio de lingua Latina (1602) vgl. Wiegand 2017, 267.



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 321

Caesara)11 und vereinzelte Archaismen (wie olli,12 induperator13 oder 
Passivinfinitive auf -ier).14 Die Archaismen dürften wohl eine Kon-
zession an den erhabeneren Stil des Epos sein, wobei Rhodoman 
insgesamt sehr sparsam damit ist,15 die Gräzismen könnten als di-
daktischer Verweis auf die griechische Fassung dienen und damit 
indirekt auch zu einer Lektüre des griechischen Textes ermuntern. 
Syntax und Vokabular scheinen in der Regel etwas einfacher als 
im Griechischen; gelegentlich aber wird das Vokabular hier und da 
durch Neologismen und seltenere Komposita bereichert. Insgesamt 
herrscht (wie zu erwarten) ein vergilisches Substrat vor,16 ergänzt 
durch Phrasen und Klauseln aus der gesamten weiteren Epik, be-
sonders Lukrez, Ovid,17 Lukan und Silius. Aber auch Valerius Flaccus, 
Statius und Claudian sind präsent. Dazu kommen weiterhin christ-
liche Dichter: Prudentius, Arator, der Heptateuchdichter, Sedulius, 
Alcimus Avitus und Juvencus.18 Nennenswert aus anderen Gattun-
gen sind vor allem noch Horaz, Martial und Catull.19 Gelegentlich 
scheinen sich auch Anleihen aus mittelalterlichen Texten zu finden. 
Hier zu nennen sind etwa der Ligurinus oder Walter von Châtillon.20 

11	 Beispiele aus Rhod. Pal. 7,67 (Hermes); 81 (mysterion); 111 (Caesara). Vgl. auch 
Pal. 3,58 (prophetes); 4,321 (presteres = πρηστῆρες); 526 (prestera = πρηστῆρα); 
8,263 (Anance); 272 (Eleazaron).

12	 Siehe Rhod. Pal. 3,202; 4,634; 641.
13	 Zu induperator siehe etwa Rhod. Tro.2 665; Pal. 3,296; 5,432.
14	 Passivinfinitive auf -ier finden sich bspw. in Rhod. Luth.epist. 38 (tutarier); 

Pal. 2,9 (exponier); Tro.2 1359 (expugnarier); Il.parv.Hom. 23,10 (condier); Il.parv.
Quint. 9,11 (complectier).

15	 Im Vorwort seiner Diodorausgabe warnt Rhodoman vor übermäßigem Archai-
sieren und polemisiert gegen diese zeitgenössische Praxis. Siehe Rhodoman 
1604a, (*) (*) 2v.

16	 Zu Rhodomans Vergilrezeption siehe exemplarisch Gärtner 2021b, 244f. 
17	 Zu Rhodomans Ovidrezeption siehe exemplarisch Gärtner 2021a, 61f.; Weise 

2019, 75; Weise 2023, 205; 208.
18	 Zur allgemein eher verhaltenen Rezeption der lateinischen Bibelepiker in der 

Renaissance siehe Green 2006, 366–371; vgl. aber auch positiver Springer 2004. 
– Als Äquivalent zu den christlichen lateinischen Dichtern treten im Griechi-
schen besonders Gregor von Nazianz und Nonnos bei Rhodoman hervor.

19	 Zu Rhodomans Catullrezeption siehe exemplarisch Gärtner 2021a, 25; 63 (zu 
Rhod. Grut. 73f.); Gärtner 2021b, 239f.

20	 Vgl. Rhod. Quint.praef. 12 (fundamina regni) ~ Ligur. 1,486 (fundamina ponere 
regni); 24 (moderamina regni) = Ligur. 3,416; Walt. Alex. 6,423; Hym.schol. 248 



Stefan Weise322

Es ist also keineswegs so, dass sich Rhodoman nur auf einen engen 
Kanon klassischer Autoren beschränkt hat, wenn auch, wie gesagt, 
Vergil als Grundmuster immer wieder hervortritt.

Dieses Gemisch verbunden mit einem pädagogisch eingefärbten 
Lehrgedichtstil, auf den später noch kurz anhand der Poetik einzu-
gehen sein wird (siehe unten 3), dürften wohl das ungünstige Urteil 
Scaligers beeinflusst haben.21 Festzuhalten bleibt in jedem Fall, dass 
Rhodoman sich auch bei seinen Doppeldichtungen trotz des engen 
Spielraums um eine angemessene lateinische Diktion, das heißt 
einen angemessenen Intertextualitätshorizont, bemüht hat, auch 
wenn er dies selbst im Ergebnis als mediocriter beurteilt.22

2 Debatten um die Rolle der griechisch-römischen 
Mythologie
Rhodomans mythologische Gedichte und seine Verwendung christ-

(orbis moderantur habenas) ~ Walt. Alex. 1,174 (mundi moderantur habenas); 
Il.parv.Hom. 12,30 (aduentu dilata quidem, haud sublata ruina est) ~ Ligur. 1,595 
(non sublata quidem, sed adhuc dilata uoluntas); Il.parv.Quint. 7,38 (muros dum 
rumpere tentant) ~ Ligur. 10,330 (et muros rumpere tentant). Passend dazu gibt 
es auch in den griechischen Texten gelegentliche Anleihen an byzantinische 
Autoren wie Theodoros Prodromos.

21	 Vielleicht hat dies auch mit Rhodomans Ausbildung zu tun. Sein Lehrer Mi-
chael Neander war ebenfalls nicht um einen besonders reinen lateinischen 
Stil bemüht. Dies mag auch darin begründet sein, dass Neander offensicht-
lich Anschaulichkeit und persönliche Note vor stilistische Eleganz stellte. Vgl. 
dazu Klemm 1884, 41 („[…], er ist kein großer Stilist. Weder in der Auswahl der 
Lektüre, noch in der Bildung des Stils nimmt er genügende Rücksicht auf die 
Klassicität der Sprache.“); 46 (zu Neanders Geographie: „Es soll vielmehr dem 
Bildungsbedürfnis weiter Kreise entgegen kommen, und es bot in der That 
eine ebenso anregende, wie lehrreiche Lektüre. In reicher Fülle, bunter Man-
nigfaltigkeit und lebendiger Anschaulichkeit sind den Mitteilungen […] seine 
eigenen Erfahrungen und Erlebnisse beigefügt […]“). 

22	 In einem Gedichtbrief an seinen ehemaligen Ilfelder Kommilitonen Adam Cra-
to (abgekürzt Rhod. Crat.) beschreibt er die Arbeit an der lateinischen Fassung 
der Palaestina etwas vornehmer, wenn auch wiederum mit einer bewussten 
Einschränkung: Nam sic Palaestinam metris Homericis / inclusi historias commemo-
rare sacras, / quam uersibus nunc explico Maronicis: / in quis Virgilii si leuis umbra, 
sat est (Rhod. Crat. 49–52). Siehe Crato 1591, D 3v.



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 323

licher Dichter und Stoffe führen uns in eine interessante Debatte 
über die Gestaltung und Ausrichtung zeitgenössischer Dichtung. 
Denn wie schon in der Spätantike23 war die Verwendung antiker pa-
ganer Muster nicht unumstritten.24 Mit Blick auf die Prosa hat Eras-
mus von Rotterdam einem rigorosen sprachlichen Ciceronianismus 
den Vorwurf des Paganismus gemacht.25 Er trat dabei für eine ge-
mäßigte, sinnvolle Mischung ein. Von anderer Seite gab es aber auch 
immer wieder Bestrebungen, die zeitgenössische Dichtung von der 
antiken Mythologie und Religiosität auch sprachlich zu reinigen. 
Beispielhaft dafür ist besonders der Meißener Schulrektor Georg 
Fabricius (1516–1571), der später seine eigenen Poemata sacra der-
artig bearbeitete, dass er sie nochmals aller heidnischen Elemente 
zu entkleiden suchte. Dabei berief er sich auf Augustinus, der in den 
Retractationes damit haderte, dass er die Musen in seinem Buch De 
ordine im Scherz gleichsam als Göttinnen erwähnt habe (siehe Aug. 
retract. 1,3,2; ord. 2,14,41).26 

Als passendes Instrument für seine Erneuerung der christlichen 
Dichtung gab Fabricius 1564 bei Johannes Oporinus in Basel eine 
monumentale Sammlung lateinischer christlicher Dichter heraus: 
Poetarum ueterum ecclesiasticorum opera christiana et operum reliquiae 
atque fragmenta.27 Der Index zählt 27 Dichter von Tertullian bis zu 
Gregor dem Großen auf, darunter Alcimus, Ambrosius, Arator, Da-

23	 Vgl. bspw. zur Diskussion über die Verwendung der Musen im christlichen 
Kontext Schindler 2013, 196–201.

24	 Vgl. Kühlmann 1993. 
25	 Vgl. Payr 1972, XL–XLII. Eine übermäßige „Paganisierung“ kritisiert er jedoch 

auch an Sannazaros Dichtung De partu uirginis. Siehe Payr 1972, 316–323. Über-
spitzt bringt er seine Kritik auf den Punkt mit den Worten: Atque haud scio, ut-
rum sit magis reprehendendum, si Christianus profana tractet profane Christianum se 
esse dissimulans, an si materias Christianas tractet paganice. – „Und ich weiß nicht, 
was mehr zu tadeln ist: Wenn ein Christ einen profanen Stoff profan behandelt 
und sein Christsein verleugnet, oder wenn er ein christliches Thema im Stil 
eines Heiden behandelt.“ (Payr 1972, 320f.) Siehe zur Kritik an Sannazaro auch 
Czapla 2013, 190–193.

26	 Vgl. Ludwig 2001, 285; siehe dazu auch Schindler 2013, 196. – Zu Fabricius’ und 
Adam Sibers Bemühungen um eine Erneuerung der christlichen Dichtung sie-
he auch Ellinger 1929, 150–162; Czapla 2013, 84f.

27	 Vgl. Kühlmann 1993, 171–176.



Stefan Weise324

masus, Dracontius, Venantius Fortunatus, Hilarius, Juvencus, Pauli-
nus von Nola, Prudentius und Sedulius. Erschlossen wird die gewal-
tige Sammlung durch einen umfangreichen index rerum et verborum 
sowie einen alphabetischen Wort- und Sachkommentar.

Dass mit Kommentar und Index auch Hilfsmittel für die dichteri-
sche Praxis intendiert waren, zeigt nicht nur das Begleitgedicht 
von Fabricius’ Grimmaer Kollegen Adam Siber (1516–1584), der die 
Sammlung als Inspiration und Gegenkanon zu den paganen Dich-
tern versteht (man soll nur deren verba, nicht aber deren res imitie-
ren, wie es dort heißt),28 sondern auch die philologischen Hinweise 
etwa zur unterschiedlichen Silbenmessung bestimmter biblischer 
Namen und Begriffe (zum Beispiel zu Abraham, Adam, amen, Baal, 
Bethleem und Bethlem), zu besonderen Verbformen oder von christ-
lichen Dichtern geprägten Wörtern und Wendungen. Aus Juvencus 
hebt Fabricius beispielsweise im Index die Junkturen altithronus 
genitor (Iuvenc. praef. 24; 3,409), glaucicomans oliua (Iuvenc. 3,623), 

28	 Dicta canit Christi uates et maxima Iberus / facta, quibus miseris uita salusque datur. 
/ Continuat Clemens hymnis noctesque diesque / sacraque conculcat, Roma, deosque 
tuos. / Sedulius, quicunque dapes, conuiua, requiris / paschales, praebet, quis satiere, 
cibos. / […] / Hos similesque sequi, nomen quicunque poetae / captatis, par est uos 
pietasque iubet. / Abiice non numeros, magni nec uerba Maronis, / sed res: proque ar-
mis sacra Deumque cane. / Abiice lasciui turpes Nasonis amores / et dic, nos quantum 
diligat ipse Deus. / Diuitias Christi sancto tibi congerat auro, / qui culta eloquii uerba 
Tibullus habet. / Cynthia carminibus teneri laudata Properti / aeterno fundat uota 
precesque Deo. (Fabricius 1564, 14) – „Der iberische Dichter (Juvencus) besingt 
die Worte und sehr großen Taten Christi, durch welche den Elenden Leben und 
Heil gegeben wird. Clemens (Prudentius) reiht Tage und Nächte mit Hymnen 
aneinander und tritt deine Riten und Götter, Rom, nieder. Sedulius gewährt, 
Tischgenosse, dir – wer du auch seist –, der du nach dem Ostermahl verlangst, 
Speisen, an denen du dich sättigen kannst. […] Diesen und ähnlichen zu folgen, 
ist schicklich und befiehlt euch die Frömmigkeit, die ihr – wer auch immer ihr 
seid – den Namen eines Dichters anstrebt. Verwirf nicht die Verse noch die 
Worte Vergils, sondern die Gegenstände, und anstelle der Waffentaten besinge 
Heiliges und Gott. Verwirf die schändlichen Liebesgedichte des ungezügelten 
Ovid und künde, wie sehr Gott selbst uns liebt. Die Schätze Christi mag dir 
mit heiligem Gold Tibull aufhäufen, welcher die gepflegten Worte der Bered-
samkeit besitzt. Cynthia, gefeiert durch die Gedichte des zarten Properz, soll 
Wünsche und Gebete an den ewigen Gott verströmen lassen.“ 



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 325

ignicolor lux (~ nubibus ignicoloris: Iuvenc. 4,155; 559) und uenenifer 
serpens (Iuvenc. 2,631) hervor.

Rhodoman sah sich mit dieser (alten) Debatte durch seinen Tü-
binger Gräzistenkollegen Martin Crusius (1526–1607) konfrontiert, 
der ihn ebenfalls zu einem Verzicht auf heidnische Götternamen 
und Personifikationen aufforderte, worauf Rhodoman höflich re-
agierte, indem er einerseits sein eigenes Unbehagen an dieser Pra-
xis ausdrückte und sich andererseits mit der Macht der Gewohnheit 
entschuldigte.29 Tatsächlich ist Rhodoman der strengen Richtung 
nie gefolgt – auch in seinen christlichen Gedichten wie der Palaes-
tina verwendet er ohne Scheu typische Figuren der römisch-grie-
chischen Mythologie beziehungsweise Dichtung wie Apollo (3,123), 
Ceres (4,7), Enyo (5,466), Furien (3,31), Horen (4,202), Mars (5,494), 
Nymphen (4,154; 9,337; 349), Pallas (5,459; 494), Pan (4,9), Parzen 
(5,522), Sol (5,545), Themis (5,465) etc., die freilich metonymisch be-
ziehungsweise allegorisch aufgefasst werden sollen ‒,30 hat aber zum 
Teil nachträglich in seine mythologischen Gedichte noch Distanzie-
rungen vom antiken Götterglauben eingebaut. So fügte er beispiels-

29	 Τὴν εὐγνώμονα καὶ σοφὴν παραίνεσίν σου τοῦ μὴ προσωποποιῆσαι τοὺς ἐθνικοὺς 
θεοὺς tantum abest, ut moleste feram, ut tibi pro ea gratias agam habeamque ami-
cissimas et maturius ab amicis de hoc me admonitum fuisse uellem. Satis enim diu 
hic ethnicae superstitionis mori indultum fuit. Sit tandem finis εἰδωλολατρευμάτων 
uel, si mitigare licet, νεανιευμάτων, quae mihi ipsi tacito quodam sensu non nunc pri-
mum displicere coeperunt. Sed autoritatis nesciocuius illecebra et uariae delectationis 
persuasione et tyrannica assuefactionis ui adhuc deceptus et ad retinendum illa 
impulsus fui. (Crusius 1584, 183f.) – „Deine kluge und weise Ermunterung, die 
heidnischen Götter nicht als Personen auftreten zu lassen, ist mir so wenig un-
angenehm, dass ich Dir dafür freundschaftlichsten Dank sage und gewünscht 
hätte, dass ich eher von Freunden in dieser Sache ermahnt worden wäre. Denn 
schon lange genug hat man hier der Sitte des heidnischen Aberglaubens nach-
gegeben. Jetzt soll endlich Schluss sein mit dem Götzendienst oder, wenn man 
es versöhnlicher sagen darf, den Kindereien, die mir selbst durch gewisses stil-
les Empfinden jetzt nicht zum ersten Mal zu missfallen begannen. Doch durch 
den Reiz irgendeiner Autorität und die Überzeugung von Erquickung durch 
Abwechselung sowie die tyrannische Macht der Gewöhnung war ich bisher ge-
täuscht und angetrieben, daran festzuhalten.“ Siehe dazu auch kurz Ben-Tov 
2009, 204. Für den Hinweis auf die Crusius-Stelle danke ich Thomas Gärtner.

30	 In dieser unorthodoxen Einstellung gleicht er seinem Lehrer Neander. Vgl. 
Klemm 1884, 36f.; 42f. – Zur Verwendung heidnischer Gottheiten in Bibeldich-
tung der Renaissance allgemein vgl. auch Springer 2004, 116.



Stefan Weise326

weise in seine Troica nach dem Bericht vom Raub des Ganymed eine 
Polemik gegen die Liebesabenteuer des Zeus und die Unmoralität 
der heidnischen Götter ein, wobei er sich einerseits im Griechischen 
an Zitaten des Gregor von Nazianz31 anlehnte und andererseits viel-
leicht auch entsprechende polemische Listen von Zeus’ Verwand-
lungen aus christlichen lateinischen Dichtern wie Prudentius oder 
Paulinus von Nola32 im Kopf hatte (Rhod. Tro.2 102–110):33

παντοῖος γὰρ ἔγεντο λυγρῆς διὰ Κύπριδος ὁρμήν·
ταῦρος, κύκνος, ὄφις, χρυσός, πόσις, ἄρκτος, ἅπαντα,
ὅσσα μιν ὠκὺς ἄνωγεν Ἔρως κοῦρός τ’ ἀλαπαδνός.
ὢ μέλεοι τυφλοί τε καὶ ἄφρονες, οἵ ῥα σέβεσθε
νηοῖς εὐχωλαῖς τε πολυκνίσσοις τε θυηλαῖς
ψεύστας, ἀνδροφόνους, σκολιούς, ἐπίορκον ὀμοῦντας,
ἅρπαγας, ἀνδρογύνους, μοιχούς, ἐπιβήτορας ἀνδρῶν·
τοίους γὰρ τοίων τε χερείονας ἔθνεα γαίης
Ἑλλάδος ἀλλοδαπῆς τε θεοὺς σέβον ἄφρονι θυμῷ.

Denn er nahm jede mögliche Gestalt wegen des Triebes der un-
seligen Kypris (Aphrodite) an: Stier, Schwan, Schlange, Gold, 
Ehegemahl, Bär, alles, was ihm der schnelle und schwächliche 
Knabe Eros befahl. [105] Ach, ihr blinden und unverständigen Un-
glücksmenschen, die ihr mit Tempeln, Gebeten und fettdampfrei-
chen Opfern Lügner, Männermörder, Betrüger, Meineidige, Räuber, 
Mannweiber, Ehebrecher und Bespringer von Männern verehrt: 
Denn solche Götter und noch schlimmere als solche verehrten die 
Stämme [110] Griechenlands und der Fremde mit unverständigem 
Sinn. 

31	 Gr.Naz. Carm. PG 37,1558,4f. ψεύστας, ἀνδροφόνους, σκολιούς, ἐπίορκον 
ὀμοῦντας, / ἅρπαγας, ἀνδρογύνους, μοιχούς, ἐπιβήτορας ἀνδρῶν; 7f. ταῦρος, 
κύκνος, χρυσός, ὄφις, πόσις, ἄρκτος, ἅπαντα / ὅσσα μιν ὠκὺς ἄνωγεν ἔρως, 
κοῦρός τ’ ἀλαπαδνός.

32	 Prud. c. Symm. 1,59–78; Paul. Nol. carm. 32,56–63.
33	 Diese Verse fehlen in der anonymen Erstveröffentlichung von 1588. Sie sind 

erst in der zweiten Ausgabe von 1604 enthalten, die unter dem Klarnamen des 
Dichters in dessen Quintus-Edition veröffentlicht worden ist. Hier und im Fol-
genden orientiere ich mich an dieser zweiten Ausgabe (abgekürzt Rhod. Tro.2). 
Siehe Rhodoman 1604c. Eine neue Hybridedition des Gedichts in dieser Fas-
sung ist in Vorbereitung. Die Onlinefassung wird demnächst erscheinen unter 
https://www.rhodomanologia.de/html/rhod-tro-2.html.



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 327

nam Venus in cunctas agit hunc obscoena figuras: 
fit taurus, serpens, ursus, uir adulter et aurum
ac cygnus, quicquid leuis hunc puer ille iubebat.
O miseri! O caeci! Quae uos dementia uexat?	 105
Quos templis colitis uotisque et pinguibus aris, 
en sunt mendaces, homicidae falsaque iurant,
semiuiri, raptant, stuprant puerosque nurusque.
Nam Diuos tales, uel si quid turpius istis, 
Graecia cum multis uenerata est gentibus olim.	 110

Denn die schamlose Venus treibt diesen (Jupiter) in jegliche Gestalt: 
Er wird Stier, Schlange, Bär, Ehebrecher, Gold und Schwan, was auch 
immer ihm der schwache Knabe (Amor) zu befehlen pflegte. [105] Ach, 
ihr Elenden, ihr Blinden, welcher Wahnsinn quält euch? Diejenigen, 
die ihr mit Tempeln, Gebeten und fettreichen Altären verehrt, siehe!, 
sind Lügner, Menschenmörder und schwören falsch; sie sind Halbmän-
ner, rauben, schänden Knaben und junge Frauen. Denn solche Götter 
oder wenn es noch etwas Schlimmeres als diese gibt, [110] verehrte 
Griechenland einst mit vielen Völkern zusammen.

Allerdings beschränkt sich Rhodomans Kritik am heidnischen Göt-
terglauben keineswegs auf diesen insgesamt eher topischen Ausfall, 
sondern auch sonst bedient er sich etwa rationalisierender Mythen-
varianten34 oder, wie zu zeigen sein wird, subtiler intertextueller 
Kommentierung.

3 Rhodomans Poetik
Der Diskussion einzelner Textstellen seien noch ein paar kurze 
Anmerkungen zur Poetik von Rhodomans Großdichtungen voran-
gestellt. Rhodoman lässt in den Proömien dieser Gedichte keinen 
Zweifel daran, dass sein intendiertes Publikum griechischbegeister-
te Schüler waren. So heißt es etwa im Proöm zu seiner zweiten Aus-
gabe der Troica von 1604 (Rhod. Tro.2 11–13):

34	 Vgl. bspw. Gärtner 2018, 361f. zu einer rationalisierenden Darstellung von 
Achills Tod in Rhodomans Troica. Mythenrationalisierungen finden sich so-
wohl in Rhodomans Troica wie auch den Argonautica und Thebaica. 



Stefan Weise328

οὐ μέλπω πινυτοῖσι καὶ ἀνδράσιν, οἷς ἅλις ἐστὶν
ἰδμοσύνης, ποθέω δὲ νέοις παίδεσσιν ὑφαίνειν
χρήσιμ’, ὅσοι φιλέουσιν Ἀχαιΐδος ἤθεα Μούσης.

nec doctis canimus, quorum sapientia mentem
imbuit ante satis, docili sed commoda turbae
teximus, arridet Graiae cui Gratia linguae. 

Nicht singe ich für Verständige und Männer, die 
genug Wissen haben, sondern mein Begehr ist es, für 
alle jungen Knaben Nützliches zu weben, welche den 
Charakter der griechischen Muse (Dichtung) lieben.

Aber nicht singen wir für Gebildete, deren 
Geist die Weisheit zuvor zur Genüge 
benetzte, sondern wir weben Schickliches für 
die gelehrige Schar, welche die Anmut der 
griechischen Sprache anlächelt.

Hier werden im Gegenteil sogar explizit „gelehrte Männer“ ausge-
schlossen. Daraus erklären sich auch als weitere von ihm besonders 
hervorgehobene Eigenschaften der Dichtungen die komplexive Be-
handlung der Themen sowie die Kürze der Darstellung, die noch-
mals den didaktischen Charakter hervorheben.35 Da nun ferner die 
lateinischen Versfassungen (Gedichte mit Prosaübertragungen blei-
ben hier verständlicherweise unberücksichtigt) in der Regel nach-
träglich zum griechischen Text verfasst worden sind, ergeben sich 
klar die Gründe dafür, weshalb Scaliger Rhodomans lateinischen 
Stil so ungünstig beurteilte. Nichtsdestoweniger zeigen auch die 
lateinischen Fassungen durchaus intertextuelle Anspielungen und 
Eigengewichtungen. Dies soll im Folgenden mit Blick auf Juvencus 
und andere christliche Dichter gezeigt werden. Mit Blick auf die Po-
etik kann vielleicht schon einmal vorsichtig eine Verbindung von 
dem bei Rhodoman in den Theologiae christianae tirocinia (und an-
dernorts) geäußerten Gedanken, dass er sich durch seine Dichtung 
keinen Dank bei den Menschen, dafür aber vielleicht später Gottes 
Dank und Vergeltung erhoffe (Rhod. Tir. 1,15‒17),36 zu Juvencus’ 

35	 Hier orientiert er sich offensichtlich ganz an den pädagogischen Ansichten 
seines Lehrers Neanders. Vgl. dazu Klemm 1884, 23.

36	 Χριστέ, δίδου χάριν ἄμμι, βροτῶν χάριν ἔφθασε λήθη / καὶ φθόνος ὀξυδακὴς 
πολέων θ’ ἅμα βάρβαρον ἦθος· / ἄστοχα μὴ βάλλοιμι καμὼν ἀποφώλιον ἔργον. 
// Gratia nulla hominum, Christi sit Gratia praesto; / Barbariemque hominum premat 
Inuidiamque nocentem, / ne sine fruge mei casso sint fine labores. – Übersetzung 
des gr. Textes: „Christus, gewähre uns Gunst – das Vergessen sowie der scharf 
beißende Neid und zugleich das barbarische Wesen der Mehrheit kommen der 
Gunst der Menschen zuvor –, damit ich mich nicht um ein vergebliches Werk 
abmühe und beim Schießen das Ziel verfehle.“ Rhodoman 1596, A 2v–3r. Vgl. 



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 329

praefatio gezogen werden, in der dieser sich aufgrund seines christ-
lichen Themas gegenüber den heidnischen Dichtern ewiges Lob und 
Vergeltung von Gott verspricht (Iuvenc. praef. 17‒24).

4 Diskussion einiger Stellen
Wenn dieser letztgenannte Faden auch nur lose und ohne wörtli-
che Anklänge zu sein scheint, ist es nach dem Vorhergesagten nicht 
erstaunlich, dass man bei der Similiensuche durch Rhodomans la-
teinische Dichtungen immer wieder auch Stellen aus christlichen 
Dichtungen findet, wobei dies interessanterweise nicht nur auf die 
explizit theologischen oder biblischen Gedichte zutrifft, sondern 
auch auf die mythologischen.

Zu Juvencus gibt es zwar häufiger gemeinsame Klauseln; aber 
entweder teilt er diese Klauseln mit anderen antiken Dichtern oder 
die Gemeinsamkeit scheint rein verbal, ohne dass eine intertextu-
elle Intention erschließbar ist. Betrachten wir trotzdem ein paar 
Stellen aus Rhodomans mythologischen Gedichten, zunächst den 
Troica.

4.1 Mythologische Gedichte

Rhodoman teilt an einer Stelle mit Juvencus die Junktur prisci uates 
(Rhod. Tro.2 738–741): 

οἵη μουσοπόλων τελέθει φάτις, οἵπερ ἀληθῆ
ἄλλοθ’ ὑποκλέπτουσι λόγου μυθώδεος ὀρφνῇ,
ἄλλοτε δ’ εἰς κόσμον τ’ ἐπέων καὶ μῆκος ἀοιδῆς
ψεύδε’ ἐτητυμίῃ τερατώδεα πολλὰ κέρασσαν.

So geht die Erzählung der Musendiener (Dichter), welche die Wahrheit 
bisweilen mit dem Dunkel fabelhafter Rede verschleiern und bisweilen 
zur Verzierung der Verse und Vergrößerung des Gesangs viele monst-
röse Lügen mit der Wahrheit vermengen.

auch Rhod. Ep.Crus. 3,16–44 (Briefgedicht an Martin Crusius von 1582). Edition 
unter www.rhodomanologia.de/html/rhod-ep-crus-3.html.



Stefan Weise330

sic prisci referunt uates, queis fabula uerum
ambagum obscura caligine saepe recondit; 
prodigiosa etiam ueris mendacia miscent,	 740
carmen ut extendant quandoque et pulcrius ornent.

So berichten es die alten Sänger, durch die der Mythos oft die Wahr-
heit mit dem finsteren Nebel von Rätseln versteckt; auch vermengen 
sie ungeheuerliche Lügen mit der Wahrheit, um ihr Gedicht bisweilen 
zu strecken und schöner zu schmücken. 

~ Iuvenc. 1,122:
Hoc est, quod prisci cecinere ex ordine uates,
haec est illa salus, qua nos ex hostibus atris
eripit, ut iuste iusto seruire queamus.

Dies ist, was die alten Seher (Propheten) der Reihe nach sangen, / dies 
ist jenes Heil, durch das er (Gott) uns den finsteren Feinden / entreißt, 
damit wir dem Gerechten auf gerechte Weise dienen können.

Diese Stelle ist insofern interessant, als es bei Rhodoman um eine 
Kritik der paganen Dichter (μουσοπόλων/uates) und ihrer Lügen 
(ψεύδε’/mendacia) geht. Bei Juvencus geht es allerdings gerade 
nicht um die paganen Dichter, sondern die Propheten (uates) des 
Alten Testaments. Der zitierte Text stammt aus dem Lobeshymnus 
des Zacharias nach der Geburt seines Sohnes Johannes des Täufers 
(nach Lk 1,70–75).37 In diesem Sinne könnte man noch an eine Kon-
trastimitation denken, da jedoch die Junktur prisci uates auch schon 
bei Germanicus (Germ. 146) und Statius (silv. 5,3,234) belegt ist und 
sich die Ausdrucksweise zwischen sic referunt prisci uates (Tro.2 738) 
bei Rhodoman und hoc est, quod prisci cecinere ex ordine uates bei Ju-
vencus (Iuvenc. 1,122) nur äußerlich ähnelt, wird man hieraus keine 
weiteren Schlüsse ziehen können.

An einer anderen Stelle teilen Rhodoman und Juvencus die Vers
klausel aequora pacem (Rhod. Tro.2 763–767): 

ὡς δ’ ἄρα Ποντομέδων διερὰς λείηνε κελεύθους

37	 Bibelstellen hier und im Folgenden nach McGill 2016.



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 331

εὐνήσας ἁλὸς οἶδμα, βυθῷ δ’ ἐνὶ38 τεῦξε γαλήνην
δὴν δέ τ’ ἐεργομένοις πλησίστιον οὖρον ἴηλεν,
αὐτίκ’ ἀποπλώοντες ἐπὶ προχοῇσι Καΐκου
Μυσῶν εὐρυάλοισιν ἐπ’ ᾐόσι νῆας ἔκελσαν

Als also der Meeresbeherrscher (Poseidon) die feuchten Pfade geglät-
tet hatte, indem er die Meereswoge beruhigte, in der Tiefe Meeres-
stille geschaffen und den lange Eingeschlossenen einen segelfüllenden 
Fahrtwind geschickt hatte, da segelten sie (die Griechen) sogleich ab 
und landeten zuerst an der Mündung des Kaïkos am geräumigen Ge-
stande der Myser ihre Schiffe.

cumque uias maris undipotens strauisset et altos 
sedasset fluctus et haberent aequora pacem 
iamque inspirarent felices carbasa uenti, 	 765
soluerunt funes et ad ostia lata Caici 
aduertere citas Mysorum in littore puppes.

Und als der Wellenbeherrscher die Meereswege geglättet und die ho-
hen Fluten besänftigt hatte und die Meeresoberfläche Friede hatte und 
schon Glück verheißende Winde in die Segel bliesen, da lösten sie (die 
Griechen) die Taue und landeten ihre schnellen Schiffe an der weiten 
Mündung des Kaïkos am Gestade der Myser an.

~ Iuvenc. 2,36‒38:
Ille dehinc: „Quam nulla subest fiducia uobis!
Infidos animos timor irruit!“ Inde procellis
imperat et placidam sternit super aequora pacem.

Jener (Jesus) sagte darauf: ‚Wie habt ihr kein Vertrauen! / Treulose Ge-
müter befiel die Angst!‘ Darauf befahl er / den Stürmen und breitete 
angenehmen Frieden über die Wasserflächen hin.

Immerhin gibt es hier auch inhaltlich eine gewisse Ähnlichkeit: 
Rhodoman berichtet in den Troica davon, wie nach der Opferung 
Iphigenies in Aulis Poseidon wieder das Meer beruhigt und die grie-
chische Flotte nach Mysien aufbricht. Bei Juvencus dagegen geht es 
um den schlafenden Jesus, den die Jünger aus Angst vor einem See-

38	 Vielleicht ist ἔνι gemeint.



Stefan Weise332

sturm wecken und der darauf das Wasser wieder beruhigt (nach Mt 
8,23–26): Inde procellis / imperat et placidam sternit super aequora pa-
cem (Iuvenc. 2,37f.). Zwar scheint die Parallelität hier noch ein we-
nig deutlicher, aber man tut sich schwer, eine höhere intertextuelle 
Dimension zu erkennen. Sie könnte höchstens darin bestehen, dass 
die heidnischen Götter blutige Opfer verlangen, während Christus 
„nur“ den Unglauben tadelt, dann aber das Wasser ohne Blutver-
gießen beruhigt. Das wäre zwar ein passender impliziter Kommen-
tar Rhodomans, man fragt sich jedoch, ob dieser für einen Leser bei 
fehlender Markierung zu erkennen ist, zumal die Konstruktionen 
mit sternit super aequora pacem und haberent aequora pacem deutlich 
differieren. 

Eine andere Parallele findet sich im Proöm der Troica. Rhodo-
man berichtet von einer Umsiedlung der Musen von Griechenland 
nach Deutschland, wo sie nun nach Gottes Befehl Altes und Neues 
künden sollen, „was Gott gefällig und für das Leben (der Menschen) 
nützlich ist“: ὅσσα θεῷ τ’ ἐπίηρα βροτῶν τ’ εἰς χρῆσιν ἱκάνει / quae 
sint grata Deo, quae sint accommoda uitae (Tro.2 5). Grata Deo ist an der-
selben Versstelle auch bei Juvencus belegt, wo es heißt: offer grata 
Deo tranquillo pectore dona (Iuvenc. 1,510)39 – „Bringe Gott gefällige 
Gaben mit ruhigem Herzen dar.“ Im Gegensatz zu aequora pacem ist 
die Junktur an dieser Stelle allerdings nicht singulär, sondern hat 
mehrere Parallelen in der antiken Literatur. Wenn man hier daher 
keine sichere Anspielung vermuten möchte, so ist doch immerhin 
mit der zweiten Vershälfte quae sint accommoda uitae eine sehr enge 
Parallele zum Heptateuchdichter gegeben (Cypr. Gall. exod. 565).40

Stärker als Juvencus scheint Prudentius bei Rhodoman gewirkt 
zu haben.41 Vielleicht verdankt sich ihm auch als Stilelement der 
partielle Rückgriff auf Archaismen, wie Rhodoman sie gelegentlich 

39	 Nach Mt 5,23f.
40	 Vielleicht denkt Rhodoman aber auch an die schon seit Lukrez belegte Ver-

sklausel commoda uitae (Lucr. 3,2).
41	 Zur Prudentius-Rezeption im deutschen Humanismus vgl. auch Kühlmann 

1993, 166–176.



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 333

einstreut (siehe oben).42 Hier finden sich oft deutlicher kommentie-
rende Anspielungen. Dankbar bin ich hier besonders Hinweisen von 
Thomas Gärtner zu Rhodomans Ilias parua, einer Zusammenfassung 
aller Gesänge der Ilias und von Quintus’ Posthomerica. Daraus noch 
ein paar Beispiele:43

In der Perioche zum 22. Gesang der Ilias geht es darum, dass Hek-
tor trotz der Bitten seiner Eltern in den Zweikampf mit Achill zieht 
(Rhod. Il.parv.Hom. 22,8–11): 

μήτηρ δ’ ἐκ πύργου λευκὸν γυμνώσατο μαζὸν
αἰλινὰ μυρομένη. στερεὸς δ’ ἦν Ἕκτορι θυμὸς
ἔντεσι Πηλείδῃ ξυνελαυνέμεν. ἀλλὰ μινυνθὰ
ἵστατ’, ἐπαΐσσων γὰρ Ἀχιλλεὺς αἶψα φόβησε.

Die Mutter (Hekabe) aber entblößte vom Turm aus ihre weiße Brust 
unter jämmerlichem Weinen. Aber Hektor hatte den unbeugsamen 
Wunsch, mit dem Peliden (Achilleus) in Waffen zu streiten. Doch er 
blieb (nur) kurze Zeit stehen, denn der heraneilende Achilleus versetz-
te ihn sogleich in Flucht.

e turri genitrix niueas nudata papillas 
eiulat: „Heu miserum!“ Sed non his tangitur Hector:
Pelidae gestit confligere, sed breuis est uis. 	 10
Nondum erat Aeacides bene adortus: profugit Hector. 

Vom Turm aus entblößte die Mutter (Hekabe) ihre schneeweißen Brüs-
te und wehklagte laut: „Ach, Elender!“ Doch Hektor wurde davon nicht 
gerührt. Er trachtete freudig danach, mit dem Peliden (Achilleus) im 
Kampf zusammenzustoßen, aber seine Stärke währte kurz. Der Aia-
kide (Achilleus) hatte noch nicht richtig angegriffen, da floh Hektor. 

42	 Zu Prudentius’ Stil vgl. kurz Albrecht 32012, 1166. – Sicherlich muss man dabei 
jedoch auch an Lukrez als Gattungsvorbild für die Lehrdichtung denken.

43	 Ich folge hier der zweiten Ausgabe Rhodomans aus dem Jahr 1604. Sie teilt sich 
in 24 Ilias- und 14 Quintus-Periochen (abgekürzt als Rhod. Il.parv.Hom. und 
Il.parv.Quint.). Eine neue Ausgabe von Rhodomans Ilias parua mit deutscher 
Übersetzung ist jetzt im Rahmen des Rhodomanologia-Projektes veröffent-
licht unter https://www.rhodomanologia.de/html/rhod.-il-parv-Hom-1-24.
html und https://www.rhodomanologia.de/html/rhod-il-parv-quint-1-14.
html. 



Stefan Weise334

~ Prud. c. Symm. 2,94‒98:
Nam cum diuinis agimus de rebus et illum, 
qui uel principio caruit uel fine carebit	 95 
quique chao anterior fuerit mundumque crearit, 
coniectare animo contendimus, exigua est uis 
humani ingenii tantoque angusta labori.

Wenn wir nämlich die göttlichen Dinge behandeln und jenen, / der 
weder Anfang besaß noch ein Ende je erfahren wird, / der vor dem 
Chaos schon war und der die Welt einst gemacht hat, / mit unserem 
Geist zu erraten versuchen, ist des Menschen / Scharfsinn zu schwach 
und solcher Aufgabe nimmer gewachsen.44

In V. 9f. heißt es bei Rhodoman: sed non his tangitur Hector: / Pelidae 
gestit confligere, sed breuis est uis („Doch Hektor wurde davon nicht 
gerührt. Er trachtete freudig danach, mit dem Peliden im Kampf zu-
sammenzustoßen, aber seine Stärke währte kurz.“). Die Kürze der 
Kraft wird im Lateinischen effektvoll durch die Gegenüberstellung 
des langen confligere mit den Monosyllaba beziehungsweise dem 
zweisilbigen breuis am Schluss hervorgehoben: sed breuis est uis. Die 
Klausel erinnert an einen ähnlichen Versschluss bei Prudentius aus 
Contra Symmachum, wo es heißt exigua est uis / humani ingenii (Prud. 
c. Symm. 2,97f.). Es geht darum, dass die Menschen nur schwer von 
Gott sprechen können. Auf Hektor angewendet, könnte man den 
intertextuellen Verweis so verstehen, dass dieser nicht die Zeichen 
Gottes zu deuten weiß und es nicht nur um ein Fehlen körperlicher, 
sondern eben auch geistiger uis geht, die ihn die Gefahr für sich ver-
kannt haben lässt. 

In der Perioche zum 12. Gesang des Quintus wiederum berichtet 
Rhodoman vom Bau des Trojanischen Pferdes, welches Epeios nach 
Eingebung Athenes verfertigt habe (Rhod. Il.parv.Quint. 12,17–19): 

                                                               […] αὐτὰρ Ἐπειὸς
δούριον ἵππον ἔτευξεν, ἐπεὶ φρεσὶν ἔμβαλε τέχνην
Παλλὰς ἐϋφρονέουσα. […]

Doch Epeios fertigte das hölzerne Pferd, nachdem Pallas aus Wohlwol-

44	 Übersetzung: Fels 2011, 185.



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 335

len seinem Verstand die Kunstfertigkeit (dazu) eingeflößt hatte.

                                                                […] illico Epeus
struxit equum lignis, animum postquam imbuit arte
eximia Pallas Danaum noua caepta secundans.

Auf der Stelle baute Epeios das Pferd aus Holz, nachdem Pallas seinen 
Geist mit außerordentlicher Kunstfertigkeit gelehrt hatte, da sie das 
neue Vorhaben der Danaer begünstigte.

~ Prud. c. Symm. 1,86‒88:
Expertes furandi homines hac imbuit arte 
Mercurius, Maia genitus; nunc magnus habetur 
ille deus, cuius dedit experientia fures.

Menschen, des Stehlens nicht kundig, machte mit dieser Gewandtheit 
/ Maias Sohn Merkur vertraut; er gilt jetzt als großer / Gott, dessen 
alte Erfahrung die schurkischen Diebe beschert hat.45

~ Prud. c. Symm. 2,18‒22:
[…] scimus, quam sit uictoria dulcis 
fortibus, Ausoniae uir facundissime linguae, 
sed quibus illa modis, qua sit ratione uocanda,	 20 
nouimus: hac primum pueros pater imbuit arte, 
hanc genitore suo didicit puer ipse magistro.

[...] Wir (sc. Honorius und Arcadius) wissen, wie süß ein Sieg für tapfre 
/ Streiter ist, du beredsamster Mann ausonischer Zunge (Symmachus), 
/ doch mit welchen Mitteln, auf welche Art zu erlangen, / wissen wir 
auch. Diese Kunst lehrte früh uns als Knaben der Vater, / sie hat er 
selber als Knabe gelernt vom Vater als Meister.46

Die Klausel imbuit arte hat Rhodoman nur mit Prudentius gemein-
sam. Auch hier könnte ein impliziter Kommentar mitschwingen. 
Die Wendung findet sich zweimal in Contra Symmachum. An der ers-
ten Stelle geht es um Merkur, der die Menschen das Stehlen gelehrt 
hat (Prud. c. Symm. 1,86f. expertes furandi homines hac imbuit arte / 

45	 Übersetzung: Fels 2011, 159.
46	 Übersetzung: Fels 2011, 182.



Stefan Weise336

Mercurius Maia genitus). An der zweiten Stelle dagegen wird es of-
fensichtlich positiv gebraucht von den Kaiserkindern Honorius und 
Arcadius, die Symmachus gegenüber bekennen, dass sie auch ohne 
heidnische Rituale von ihrem Vater zu siegen gelernt hätten: hac 
primum pueros pater imbuit arte (Prud. c. Symm. 2,21). In beiden Fäl-
len schwingt Mythenkritik mit. Im ersten Fall erscheint die ars als 
etwas Negatives. Rhodoman könnte signalisieren wollen, dass die 
Täuschung durch das Pferd die Schlechtigkeit der heidnischen Göt-
ter, in diesem Fall der Athene illustriert. Da Rhodoman jedoch die 
Pferdelist in antirömischer Tendenz eher positiv wertet, ist diese 
Deutung unwahrscheinlich.47 Im zweiten Fall erschiene die ars kei-
ner Verehrung heidnischer Götter zu bedürfen, sondern wäre am 
Ende doch eher ein Produkt des menschlichen Verstandes. Wie im 
Fall der aequora pacem-Klausel fehlt freilich ein klares Signal, wel-
ches zunächst die Imitation und weiterhin eine klar intendierte 
Sinnrichtung näher anzeigt. 

4.2 Christliche Gedichte

Die bisher aufgeführten kurzen Beispiele zeigen, dass Rhodoman 
Bezüge zu christlichen Autoren bisweilen vielleicht als subtiles Mit-
tel der Kommentierung in den lateinischen Fassungen seiner my-
thologischen Gedichte benutzt haben könnte. Eindeutig sind diese 
Bezüge und ihre Deutung freilich nicht immer. Zum Schluss noch 
drei Stellen aus explizit christlichen Gedichten. 

Zunächst noch einmal ein längeres Juvencus-Zitat: In der latei-
nischen Widmungsepistel zu seinem Lutherus beschreibt Rhodoman 
Luthers erfolgreichen Kampf gegen den Papst und vergleicht den 
von seinem Thron gestürzten Papst mit einer Schlange, der ein 
Wanderer mit dem Stab das Haupt abgeschlagen hat, deren Leib 
aber noch zuckt (Rhod. Luth.epist. 269–271):48 

47	 Zum Gleichnis des Trojanischen Pferdes bei Rhodoman siehe Gärtner 2017b, 
112–116; Gärtner 2021a, 28f.

48	 Text und Übersetzung aus der digitalen Edition von Thomas Gärtner unter 
https://www.rhodomanologia.de/html/rhod-luth-epist.html.



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 337

sed iacet ut mutilus coluber, quem forte uiator
horrida letiferae minitantem uulnera linguae	 270
percussit baculo et caput a ceruice reuellit.

Sondern er liegt da wie eine verstümmelte Schlange, welche etwa 
ein Wanderer, / [270] als sie ihm schreckliche Wunden von ihrer tod-
bringenden Zunge androhte, / mit einem Stock zerstoßen hat und ihr 
Haupt vom Halse losreißt.

~ Iuvenc. 3,61‒63:
Illa sed horrendae seruans scelera impia matris 
urget Iohannis caput a ceruice reuelli 
et lance inferri praesentia munera poscens.

Doch jene (Salome), die unfrommen Verbrechen ihrer schrecklichen 
Mutter bewahrend, / drang fordernd darauf, dass das Haupt des Jo-
hannes vom Hals gerissen / und gleich auf einer Schale als Geschenk 
gebracht werde.

~ Verg. georg. 4,523‒526:
Tum quoque marmorea caput a ceruice reuulsum 
gurgite cum medio portans Oeagrius Hebrus 
uolueret, Eurydicen uox ipsa et frigida lingua,	 525 
a miseram Eurydicen! anima fugiente uocabat.

[…] und auch da noch, wo schon Oeagers Hebrus das vom marmor-
weißen Nacken gerissene Haupt fortschwemmte und mitten durch die 
Strudel wälzte, hat seine Stimme und kalte Zunge immer weiter ‚Eu-
rydice!‘ gerufen, mit fliehender Seele noch ‚Ach, arm’ Eurydice!‘ […].49

Die letzten vier Worte caput a ceruice reuellit in Luth.epist. 271 haben 
eine enge Parallele in Iuvenc. 3,62: Juvencus berichtet an dieser Stel-
le von der Enthauptung Johannes des Täufers (nach Mt 14). Auf das 
Versprechen des Herodes hin fordert Salome, dass Johannes’ Haupt 
vom Hals losgerissen werde (urget Iohannis caput a ceruice reuelli). 
Hier scheint kaum eine weiterführende Intertextualität intendiert, 
da es sich höchstens um eine Kontrastimitation handeln kann. Eine 
sonst entstehende Parallelisierung von Salome und Luther kann 

49	 Übersetzung: Erren 1985, 151.



Stefan Weise338

in keinem Fall erstrebt gewesen sein. Wie schon Huemer in seiner 
Ausgabe anzeigt, dürfte Juvencus und Rhodoman als gemeinsames 
Vorbild eher eine Stelle aus Vergils Georgica über das abgetrennte 
Haupt des Orpheus zugrunde liegen (Verg. georg. 4,523 caput a ce-
ruice reuulsum).

Während also hier keine weiterführende Textbeziehung festzu-
stellen ist, kann Rhodoman aber durchaus auch christliche Autoren 
zur Aussagenverstärkung und als situativ passende Vorlagen wäh-
len. So findet sich dieselbe Wendung noch einmal in Rhodomans Pa-
laestina. In diesem Fall geht es wie bei Juvencus um die Enthauptung 
des Täufers (Pal. 6,247–250):50

ὕβρις δ’ ὕβριν ἔτικτεν· ἐπεὶ γὰρ χραίνετο μάργης
συζυγίης φιλότητι, καὶ αἵματι χεῖρας ἀθώῳ
ἐξαπίνης ἐμίηνε· σοφοῦ γὰρ ἄμερσε καρήνου
κεδνὸν Ἰωάννην, ἱεροῦ βαπτίσματος ἀρχόν.

Frevel aber zeugte Frevel: Denn nachdem der Rasende sich mit der 
(sexuellen) Liebe der Verbindung besudelt hatte, befleckte er sogleich 
auch seine Hände mit unschuldigem Blut. Denn er beraubte den sorg-
samen Johannes, den Urheber der heiligen Taufe, seines weisen Haup-
tes.

sed scelus est sceleri iunctum: qui foedere lecti
incesto foedat mentem, mox sanguine dextram
innocuo foedat caput a ceruice reuellens
Ioanni, baptisma sacrum quo principe coepit; 	 250

Doch Verbrechen ist mit Verbrechen verbunden: Er, der durch den un-
keuschen Bund des Bettes seinen Geist beschmutzte, beschmutzte bald 
seine Rechte mit unschuldigem Blut, indem er Johannes das Haupt 
vom Hals riss, unter dessen Führung die heilige Taufe begann.

Hier ist es mehr als wahrscheinlich, dass Rhodoman, obschon er Sa-
lome außen vor lässt (er hatte sie jedoch davor schon erwähnt), bei 
der Gestaltung der lateinischen Fassung auf Juvencus Bezug nimmt.

50	 Vgl. auch Rhod. Pal. 5,453 (Tod des Crassus: Parthus caput a ceruice reuellens).



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 339

Dazu ein letztes Beispiel: Im siebten Buch der Palaestina wird das 
Wirken Jesu behandelt. Dazu gehört unter anderem ein Wunderka-
talog, der offensichtlich auch bewusst in der lateinischen Fassung 
aus entsprechenden Vorlagen der antiken Literatur zitiert. Am 
eindeutigsten ist dies bei der Brotvermehrung der Fall (Rhod. Pal. 
7,56f.): 

παυριδίοις δ’ ἄρτοισι καὶ ἰχθύσιν ἄπλετον ἔθνος	 [...] paucis ingens quoque panibus agmen
δειπνίζων ἐκόρεσσε, λόγῳ δ’ εὔνησε θυέλλας.	 pisciculisque cibat, uerbo rabida aequora sternit.

Übersetzung des lat. Textes: 
Mit wenigen Broten auch und Fischlein speist er eine riesige Menge; 
mit seinem Wort glättet er die wütende Wasseroberfläche. 

Die Brotvermehrung schließt sich ziemlich eindeutig an Sedulius 
an, wo es dazu heißt (carm. pasch. 3,264f.): pisciculis paucis et septem 
panibus agmen / pauit inorme uirum („Mit wenigen Fischlein und sie-
ben Broten ernährte er eine riesige Menge von Männern“). Zugleich 
erinnert die Formulierung uerbo rabida aequora sternit an das vorhin 
schon im Zusammenhang mit einer anderen Stelle aus Rhodomans 
Troica angeführte placidam sternit super aequora pacem (Iuvenc. 2,38, 
siehe oben 4.1), sodass hier für die Formulierung vielleicht sowohl 
Sedulius als auch Juvencus Pate gestanden haben könnten. 

5 Zusammenfassung
Eine Untersuchung der Similien zu den Gedichten des Humanis-
ten Lorenz Rhodoman zeigt, dass dieser sowohl pagane als auch 
christliche antike Dichter intensiv studiert und rezipiert hat. Im 
Vordergrund steht bei seinen Großdichtungen ein pädagogisches 
Programm. Er möchte Lehrdichtungen für die Einführung der Ju-
gend in die griechische Sprache und Dichtung verfassen und stellt 
sich damit in den Dienst der protestantischen Schulreform und des 
Programms der Erneuerung der christlichen Dichtung im Sinne 
einer docta pietas. Dabei folgt er nicht den rigorosen Ansätzen ei-
ner puristischen christlichen Dichtung, sondern verwendet sowohl 
mythische Stoffe als auch heidnische Götternamen und Figuren. Al-



Stefan Weise340

lerdings zeigt er durch entsprechende Kommentare seine deutliche 
Distanzierung und Ablehnung der heidnischen Religion an. Dafür 
scheint er auch zum Teil subtile verbale Anspielungen auf christ-
liche Dichter in den lateinischen Fassungen seiner Großdichtungen 
zu nutzen (sodass es wohl eine zu verengte Sicht wäre, wenn man 
als angesprochene Leser nur an Schüler denkt, wie Rhodoman dies 
zunächst suggeriert; sicherlich gehen Rhodomans Ambitionen in 
der Detailarbeit darüber hinaus oder anders formuliert: Sein Eigen-
anspruch ist so hoch, dass er auch für eine fortgeschrittenere Leser-
schaft eine vertiefende Lektüre ermöglicht.).51 Andererseits greift 
er natürlich in den „rein“ christlichen Werken Sprache und Wen-
dungen aus den lateinischen christlichen Dichtungen auf und ver-
deutlicht so noch einmal anschaulich die neuerliche Symbiose von 
heidnischer und christlicher Literatur im Humanismus.

Literaturverzeichnis
Albrecht, Michael von, Geschichte der römischen Literatur von An-

dronicus bis Boethius und ihr Fortwirken, Bd. 2, Berlin 32012. 
Ben-Tov, Asaph, Lutheran Humanists and Greek Antiquity. Melanch-

thonian Scholarship Between Universal History and Pedagogy, 
Leiden 2009. 

Clarmundus, Adolphus, Vitae clarissimorum in re literaria virorum, das 
ist: Lebens = Beschreibung etlicher Hauptgelehrten Männer so 
von der literatur profess gemacht [...]. Der Zweyte Theil. [...], 
Wittenberg 21705.

Crato, Adam, Responsum pium et modestum Adami Cratonis Nort-
husani […], Magdeburg 1591.

Crusius, Martin, Aethiopicae Heliodori historiae epitome […], Frank-
furt am Main 1584.

Czapla, Ralf Georg, Das Bibelepos in der Frühen Neuzeit. Zur deut-
schen Geschichte einer europäischen Gattung, Berlin 2013. 

51	 Vgl. Klemm 1884, 46 zur Ansprache eines weiteren Publikums auch in Nean-
ders Lehrwerken für die Schule. 



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 341

Ellinger, Georg, Geschichte der neulateinischen Literatur Deutsch-
lands im sechzehnten Jahrhundert, Bd. 2: Die neulateinische 
Lyrik Deutschlands in der ersten Hälfte des sechzehnten Jahr-
hunderts, Berlin 1929.

Erren, Manfred, P. Vergilius Maro. Georgica. Herausgegeben, über-
setzt und kommentiert, Bd. 2: Einleitung, Praefatio, Text und 
Übersetzung, Heidelberg 1985.

Fabricius, Georg, Poetarum veterum ecclesiasticorum opera christ-
iana et operum reliquiae atque fragmenta […], Basel 1564.

Fels, Wolfgang, Prudentius. Das Gesamtwerk. Eingeleitet, übersetzt 
und kommentiert, Stuttgart 2011.

Gärtner, Thomas, Rhodoman(nus), Lorenz (Laurentius), Frühe Neu-
zeit in Deutschland 1520–1620, Literaturwissenschaftliches Ver-
fasserlexikon 5 (2016) 300–310.

Gärtner, Thomas, Lorenz Rhodoman – ein homerisierender Dichter 
im Dienste der lutherischen Reformation, Neulateinisches Jahr-
buch 19 (2017a) 175–197.

Gärtner, Thomas, Der Troja-Mythos in den eigenen Dichtungen Lo-
renz Rhodomans, in: Stefan Weise (Hrsg.), HELLENISTI! Altgrie-
chisch als Literatursprache im neuzeitlichen Europa, Stuttgart 
2017b, 109–123.

Gärtner, Thomas, Die Liebe Achills zu Polyxena in der mittelalter-
lichen und frühneuzeitlichen Rezeption der Kriegstagebücher, 
in: Graziana Brescia/Mario Lentano/Giampiero Scafoglio/
Valentina Zanusso (Hrsg.), Revival and Revision of the Trojan 
Myth. Studies on Dictys Cretensis and Dares Phrygius, Hildes-
heim 2018, 353–371.

Gärtner, Thomas, Zwei Widmungstexte im Schrifttum des Philhel-
lenen Lorenz Rhodoman, in: Francesco Furlan/Katharina-Maria 
Schön/Hartmut Wulfram (Hrsg.), La tradizione della dedica nel 
mondo neolatino/Die Tradition der Widmung in der neulateini-
schen Welt/The Tradition of Dedication in the Neo-Latin World, 
Pisa 2021a, 23–82.

Gärtner, Thomas, Lorenz Rhodoman und das Phänomen der litera-
rischen Widmung. Neue Texte und Verbindungen, Humanistica 
16 (N.S. 10) (2021b), 239‒253.



Stefan Weise342

Grant, John N. (Hrsg.), Aldus Manutius, Humanism and the Latin 
Classics, Cambridge, Massachusetts 2017.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Huber-Rebenich, Gerlinde, Der lateinische Psalter des Eobanus Hes-
sus und das Ideal der docta pietas, in: Walther Ludwig (Hrsg.), Die 
Musen im Reformationszeitalter, Leipzig 2001, 289‒303. 

Klemm, Moritz, Michael Neander und seine Stellung im Unter-
richtswesen des 16. Jahrhunderts, Großenhain 1884.

Kühlmann, Wilhelm, Poeten und Puritaner: Christliche und pagane 
Poesie im deutschen Humanismus – Mit einem Exkurs zur Pru-
dentius-Rezeption in Deutschland –, in: Hanns Kerner (Hrsg.), 
Humanismus und Theologie in der frühen Neuzeit, Nürnberg 
1993, 149–180.

Lelittka, Karen, Quantulum opus, quantum vitae complectitur orbem! 
Die Schildbeschreibungen in Lorenz Rhodomans Ilias parva als 
Beispiel für die autonome Gestaltung des Werkes, in: Stefan Wei-
se (Hrsg.), Griechischhumanismus des 16. Jahrhunderts. Lorenz 
Rhodoman im Kontext und digital, Stuttgart 2025, 297–323.

Ludwig, Walther, Christliche Dichtung des 16. Jahrhunderts – Die 
Poemata sacra des Georg Fabricius, in: Nachrichten der Akade-
mie der Wissenschaften in Göttingen I. Philologisch-historische 
Klasse 2001, Nr. 4, Göttingen 2001, 276–350.

Ludwig, Walther, Der Humanist Laurentius Rhodomanus als griechi-
scher Dichter Laurentios Rhodoman und seine Autobiographie 
von 1582, Neulateinisches Jahrbuch 16 (2014) 137–171. 

Puteanus, Jacobus/Puteanus, Petrus, Scaligeriana sive Excerpta ex 
ore Josephi Scaligeri, Genf 1666.

McGill, Scott, Juvencus’ Four Books of the Gospels. Evangeliorum Libri 
Quattuor, London 2016.

Payr, Theresa, Erasmus von Rotterdam, Ausgewählte Schriften, 
hrsg. von Werner Welzig, Bd. 7, Darmstadt 2016 [Original: 1972].

Rhodoman, Lorenz, Ποίησις χριστιανή. Παλαιστίνης ἤτοι Ἁγίας 
ἱστορίας βιβλία ἐννέα. Poesis christiana. Palaestinae seu Histo-
riae sacrae libri novem […], Frankfurt am Main 1589.



Zwischen „Versmaterial“ und subtiler Kommentierungsinstanz 343

Rhodoman, Lorenz, Θεολογίας χριστιανικῆς κατήχησις. Theologiae 
christianae tirocinia carmine heroico Graecolatino in V. libros 
digesta […], Leipzig 1596.

Rhodoman, Lorenz, Διοδώρου τοῦ Σικελιώτου Βιβλιοθήκης 
ἱστορικῆς βιβλία πεντε-καί-δεκα ἐκ τῶν τεσσαράκοντα: Di-
od(ori) Siculi Bibliothecae historicae libri XV. de XL. […], Hanau 
1604a.

Rhodoman, Lorenz, ΙΛΙΑΣ ΜΙΚΡΑ, id est Singulorum Homeri et Coin-
ti librorum periochae […], in: Lorenz Rhodoman, Ἰλιὰς Κοίντου 
Σμυρναίου seu Quinti Calabri Paraleipomena, id est Derelicta ab 
Homero XIV. libris comprehensa […], Hanau 1604b, 1–125.

Rhodoman, Lorenz, ΤΡΩΙΚΑ, id est Totius historiae Troianae epi-
tome […], in: Lorenz Rhodoman, Ἰλιὰς Κοίντου Σμυρναίου seu 
Quinti Calabri Paraleipomena, id est Derelicta ab Homero XIV. 
libris comprehensa […], Hanau 1604c (eigene Seitenzählung).

Schindler, Claudia, Musen (A–B), RAC 25 (2013) 184–201.
Springer, Carl P. E., The Biblical Epic in Late Antiquity and the Early 

Modern Period: The Poetics of Tradition, in: Zweder von Mar-
tels/Victor M. Schmidt (Hrsg.), Antiquity Renewed: Late Classi-
cal and Early Modern Themes, Leuven 2004, 103–126.

Weise, Stefan, Der Arion des Lorenz Rhodoman. Ein altgriechisches 
Epyllion der Renaissance. Einleitung, Text, Übersetzung, Wort-
index, Stuttgart 2019.

Weise, Stefan, Von Reuchlin zu Rhodomans Garten. Ein Spaziergang 
durch die griechische Briefkultur im deutschen Philhellenismus 
des 16. Jahrhunderts, in: Johannes Schilling (Hrsg.), Briefkultur 
der Reformationszeit, Leipzig 2023, 189–212.

Weise, Stefan, Dialects and Languages in the Poetic Oeuvre of Lau-
rentius Rhodoman (1545–1606), Journal of Latin Cosmopolitism 
and European Literatures 9 (2024) 51–73 (DOI: 10.21825/jol-
cel.87171).

Wiegand, Hermann, Taubmann, Friedrich, Frühe Neuzeit in Deutsch-
land 1520‒1620. Literaturwissenschaftliches Verfasserlexikon 6 
(2017) 259–276. 



344

Iuvencus in musica – zwei Beispiele aus 
dem 20. Jahrhundert

Victoria Zimmerl-Panagl

Abstract: This paper examines the reception of Juvencus in a re-
lated discipline, namely music history. While texts by other late 
antique Christian poets that were used in the liturgy were better 
known and more frequently set to music, composers rarely turned 
to Juvencus, but initially at least two examples from the 20th cen-
tury shall be analysed in which parts of the praefatio of Juvencus’ 
Euangeliorum libri were set to music in newly created contexts. The-
se two examples will be briefly described as part of Vestigia Iuvenci.

Key passages of this paper are:
Iuvenc. praef. 1–7
Sedul. carm. pasch. 2,63–68
Hildebert von Lavardin, in eccl. 1,10f. (PL 171, 1274)
Anonymus / (Ps.-)Hugo Primas / Bernhard von Cluny? (Walther 
7752)

1 Einleitung
Das Bibelepos des Juvencus hat, wie besonders der vorliegende Sam-
melband zeigt, einige Spuren in der lateinischen Literatur hinter-
lassen – ergänzend dazu möchte dieser Beitrag einen Blick in eine 
Nachbardisziplin werfen: Lassen sich Juvencus-Spuren auch in der 
Musikgeschichte finden? 



Iuvencus in musica – zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 345

Im Lauf der Jahrhunderte vertonten Komponisten aller Epochen la-
teinische literarische Texte;1 manche Texte wurden häufig in Musik 
gesetzt, andere lediglich punktuell aufgegriffen, was – wenig über-
raschend – am jeweiligen Bekanntheitsgrad der Werke liegt (Schule 
beziehungsweise Liturgie, Aufnahme lateinischer Texte in Antho-
logien oder Zitierung in unterschiedlichen Kontexten, manchmal 
aber auch Zusammenarbeit zwischen Komponisten und Latinisten 
spielen dabei eine Rolle). Im Fall der christlichen Literatur eröff-
net die Liturgie eine besondere Rezeptionsschiene, in die einige 
ursprünglich als Lesetexte verfasste Gedichte (beziehungsweise 
Strophen daraus) Eingang fanden; Komponisten vertonten diese li-
turgischen ‚Gebrauchstexte‘, die durch ihre liturgische Verwendung 
wiederum bekannter waren. An hohen Festtagen, an denen Hym-
nen in der Liturgie gesungen wurden/werden, bestand und besteht 
Bedarf an festlichen Kompositionen, sodass sich zu manchen Texten 
eine Vielzahl an Vertonungen finden lässt. Unter den spätantiken 
lateinischen Dichtern sind es neben Ambrosius vor allem Pruden-
tius und Sedulius, deren Texte in die Liturgie übernommen wur-
den;2 Juvencus hingegen wurde nicht liturgisch rezipiert. Der Grund 
dafür liegt wohl in der Gattung, denn ein langes Bibelepos bietet 
sich nicht unbedingt für die Liturgie an,3 für die eher Hymnentexte 
benötigt wurden. 

Somit bleibt die Übernahme von Juvencus in die Musikgeschich-
te auf die Annäherung an den reinen ‚Lesetext‘ beschränkt. Diese 

1	 Für die Texte antiker Autoren grundlegend ist Draheim 1981; für Horaz 
besonders Draheim/Wille 1985; für Vergil Draheim 1983. Für Dichter der 
Spätantike siehe zu Prudentius Zimmerl-Panagl 2010; zu Sedulius Zimmerl-
Panagl 2011, jeweils mit weiterer Sekundärliteratur. 

2	 Siehe dazu die oben in Anm. 1 genannten Hinweise.
3	 Eine Ausnahme stellt die Rezeption von Sedul. carm. pasch. 2,63–68 dar: zum 

einen der Verse 63f. (in der Form Salue, sancta parens, enixa puerpera regem, / qui 
coelum terramque regit in saecula saeculorum) als Introitus-Vers der Messliturgie 
am 1. Jänner, zum anderen der Verse 63–68 (in stark exzerpierender Form: Ge-
nuit puerpera regem cui nomen aeternum et gaudium matris habens cum uirginitatis 
pudore nec primum similem uisa est nec habere sequentem) als Antiphon der Lau-
des für das Hochfest der Gottesmutter am 1. Jänner, siehe dazu Bastiaensen 
1973. Zur Übernahme von Passagen aus Sedulius’ Opus paschale als praefationes 
im Hochgebet siehe Zimmerl-Panagl 2017.



Victoria Zimmerl-Panagl346

Rezeptionsschiene ist naturgemäß viel schmäler – wohl auch weil 
unmittelbare Anlässe für Vertonungen fehlen, wie sie etwa die Li-
turgie bietet. Als ich daher im Rahmen des Projekts Vestigia Iuven-
ci zu suchen begann, ob sich „Juvencus-Spuren“ auch in der Musik 
finden,4 war ich wenig hoffnungsfroh, doch ließen sich zumindest 
zwei Juvencus-Vertonungen aufspüren (es muss offen bleiben, wie 
viele weitere Beispiele es gibt). Im Sinne eines interdisziplinären 
Brückenschlags sollen diese beiden Vertonungen im Kontext des 
Projekts Vestigia Iuvenci vorgestellt und es soll beschrieben werden, 
in welcher Weise Text und Musik interagieren. Die Vertonungen 
stammen von zeitgenössischen Komponisten und sind in Komposi-
tionsweise, Kontext und Tonsprache unterschiedlich; beide Kompo-
sitionen eint jedoch, dass der Juvencustext jeweils eine spezifische 
Funktion in einem größeren Ganzen einnimmt:

2 Jeff Johnson – „Navigatio“

2.1 Komponist und Werk

Das erste Beispiel stammt vom amerikanischen Komponisten Jeff 
Johnson (geb. 1956 im US-Bundesstaat Oregon).5 Er ist Komponist, 
Produzent und Recording Artist und beschäftigt sich mit contempla-
tive worship. Seinen Kompositionen liegen unter anderem Texte von 
C. S. Lewis, Blaise Pascal, William Shakespeare, aber auch von la-
teinischen Autoren zugrunde. Johnson komponiert in unterschied-
lichen Stilen (unter anderem Vocal Progressive-Rock und Celtic Sty-
le) und pflegt, wie in unserem Beispiel, auch Zusammenarbeit mit 
anderen Musikern. 

4	 Zu frühen (karolingischen) Versus-Sammlungen, die auch Neumen enthalten, 
siehe etwa Barrett 1997 (mit Hinweis auch auf die Handschrift Bern, Burger-
bibliothek 455, neuntes Jahrhundert, in der fol. 22v die praefatio des Juvencus 
enthalten ist, ebenso auf Bruxelles, Bibl. Royale 8860–8867, zehntes Jahrhun-
dert).

5	 Biographische Informationen: https://en.wikipedia.org/wiki/Jeff_Johnson_
(musician) [letztes Aufrufdatum 06.11.2023].



Iuvencus in musica – zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 347

1997 produzierte Johnson eine CD mit dem Titel „Navigatio“; ein 
Jahr später folgte eine Überarbeitung mit dem Titel „Prayers of St. 
Brendan – The Journey Home“. Inspiration erhielt die Komposition 
somit von der Nauigatio Brendani, die Johnson als eine Art Lebensrei-
se verarbeitete und dafür sehr persönliche Zugänge fand.6

Die Nauigatio Brendani gab dafür aber nicht selbst den Text vor, 
sondern bildet den motivischen Rahmen. Die Geschichte der Naui-
gatio erzählt Johnson vielmehr anhand von eigens dafür zusammen-
gestellten Texten. Die Komposition ist folgendermaßen strukturiert 
(Nr. 7 = Juvencus): 
1. Encompasser englischer Text aus den sogenannten Carmina Gadelica; Bitte um 

Beistand auf der Reise7

2. O Redemptor nach einem lateinischen Trisagion aus dem sechsten Jahrhundert 
aus Kiew

3. Shall I? englischer Text von Jeff Johnson, basierend auf „The Pilgrim“ aus 
„A Golden Treasury Of Irish Poetry, AD 600-1200“8

6	 Johnson leitet „Prayers of St Brendan“ folgendermaßen ein (Quelle: https://
jeffjohnsonarkmusic.bandcamp.‌com/‌album/‌prayers-‌of-st-brendan-the-jour-
ney-home [letztes Aufrufdatum 01.12.2023]): „Much has been written about 
‘The Voyage of St. Brendan (Navigatio Sancti Abbatis)’. The story of the intrepid 
Navigator’s fantastic voyage with a handful of monks to the Land of Promise 
is one of the great tales in the Celtic literary cannon. Like we often do with 
stories about people from the past, I initially viewed Brendan from afar. Much 
like one viewing a passing ship from the shoreline with a pair of binoculars, I 
saw Brendan but I did not know him. But here, in this music, I have attempted 
to sit with him inside his boat upon the great open sea – Oceanus. While drif-
ting along the world’s edge, the Brendan that I met wrestles with many of the 
same things with which I struggle. His eyes seek and long for something good, 
beautiful and true yet seldom does he get more than a glimpse of these. His 
mind dreams and hopes but his heart more often fears and despairs. […]“.

7	 Dabei handelt es sich um ein Kompendium von Gebeten, Hymnen, Zaubersprü-
chen, literarisch-folkloristischen Gedichten und Liedern etc., die zwischen 
1860 und 1909 von Alexander Carmichael (1832–1912) in den gälischsprachi-
gen Regionen Schottlands gesammelt wurden. Siehe dazu auch ein Projekt an 
der Universität Edinburgh: https://library.ed.ac.uk/heritage-collections/col-
lections-and-search/research-resources/gaelic/carmichael-watson [letztes 
Aufrufdatum 15.11.2024]. Der Text trägt den Titel „Jesus The Encompasser“ 
und lautet: „Son of Mary, my helper, / Son of David, my strength, / Lord of an-
gels encircle me, / Through the light and the dark“.

8	 „Shall I, King of the mysteries, / Point my face to the sea, / And turn my back 
on my native land, / With your hand keeping me?“.



Victoria Zimmerl-Panagl348

4. Ave Maria / 
Blessed is She

englisch-lateinischer Text von Jeff Johnson und Janet Chvatal

5. Skellig (instrumental)

6. Sheol englischer Text von Jeff Johnson

7. Nothing Immortal lateinische Verse des Juvencus

8. Navigatio englischer Text von Jeff Johnson

9. I call to you englischer Text von Jeff Johnson

10. = 3. Shall I? siehe oben 3.

11. Journey Prayer englischer Text von Jeff Johnson, basierend auf Texten aus den 
sogenannten Carmina Gadelica

Die Komposition entstand in Kooperation mit der amerikanischen 
Sopranistin, Autorin und Produzentin Janet Chvatal,9 die als Solistin 
die vokalen Passagen der Stücke 2, 4 und 7 ausführt. „Navigatio“ 
ist klar erkennbar als Reise strukturiert. Die Stücke erzählen von 
Aufbruch, Gebet um Beistand, Zögern und Gefahren, bevor Juven-
cus’ Verse an der siebenten Stelle stehen. Johnsons Reise führte un-
mittelbar zuvor (Stück Nr. 6) an die dunkelsten Orte, die man sich 
vorstellen kann: „Sheol“ (das hebräische Wort  שְׁׁאוֹל  bezeichnet die 
„Totenwelt“, einen Ort der Stille und Dunkelheit, manchmal auch 
als „Hölle“ übersetzt; es findet sich auch mehrfach in der Bibel).10 
Darauf folgen die Verse des Juvencus, den Johnson auch als Autor 
nennt: „Words excerpted from an epic poem by Juvencus (c. 330)“:

Immortale nihil mundi compage tenetur
quo cunctum torrens rapiat flamma ultima mundum.
Non orbis, non regna, non mare, non tellus ...
Nam statuit genitor rerum irreuocabile tempus –
immortale.

Nothing immortal is contained in the whole fabric of this universe –
Not the globe, nor kingdoms, nor sea, nor land.
For the creator of all things,

9	 Zur Person siehe https://de.wikipedia.org/wiki/Janet_Chvatal [letztes Aufruf-
datum 06.11.2023].

10	 Sedlmeier 2001, 446f.



Iuvencus in musica – zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 349

Has appointed an unchangeable moment,
When a last searing conflagration shall annihilate the whole world.

Es handelt sich somit um eine Adaptierung der ersten fünf Verse 
der praefatio zum Bibelepos des Juvencus, und man kann rasch er-
kennen, welche Anpassungen vorgenommen wurden:

Textauswahl Johnson Iuvenc. praef. 1–5

Immortale nihil mundi compage tenetur
quo cunctum torrens rapiat flamma ultima 
                                                                     mundum.
Non orbis, non regna, non mare, non tellus ...
Nam statuit genitor rerum irreuocabile tempus –
immortale

Immortale nihil mundi compage tenetur
non orbis, non regna hominum, non aurea Roma,
non mare, non tellus, non ignea sidera caeli. 
Nam statuit genitor rerum irreuocabile tempus 
quo cunctum torrens rapiat flamma ultima 
                                                                     mundum

Die Umstellung von Vers 5 als Vers 2 in Johnsons Arrangement zer-
stört zwar den eigentlichen Sinnzusammenhang der Verse, jedoch 
sucht Johnsons Komposition eher assoziative Stimmungsbilder, die 
mit den unterschiedlichen Abschnitten des Textes einhergehen. Die 
oben zitierte englische Übersetzung, die Johnson seiner Kompositi-
on beifügt, präsentiert die Verse im korrekten Sinnzusammenhang.

Juvencus steht innerhalb von Johnsons „Navigatio“ somit Pate 
für die Erkenntnis der Vergänglichkeit. Im Anschluss an diesen 
Aspekt der „Reise“ folgt ein ruhiges Stück mit dem Titel „Naviga-
tio“ (musikalisch vermittelt es den Eindruck von ruhigem Wiegen/
Schaukeln auf dem Wasser), in dessen Text das „Angekommen sein“ 
beziehungsweise die Bitte „anzukommen“ im Zentrum steht, bevor 
die Reise mit einem Gebet (9.), der Wiederholung der Frage „Shall I“ 
(10. = 3.) und einem Segensgebet (11.) schließt. 

In der ein Jahr später produzierten Fassung mit dem Titel „Pray-
ers of St. Brendan“, an der auch der Flötist Brian Dunning (1951–
2022)11 mitwirkte, wurden Teile aus „Navigatio“ übernommen und 
durch neue Stücke (die Nummern 1, 4, 6 und 7) angereichert (in der 

11	 Zu seiner Biographie siehe https://en.wikipedia.org/wiki/Brian_Dunning_
(flautist) [letztes Aufrufdatum 28.12.2023].



Victoria Zimmerl-Panagl350

folgenden Tabelle ist in Klammern die Nummer aus der früheren 
Fassung angegeben; Nr. 10 = Juvencus):

1. Oceanus (instrumental)

2. (= 9.) I call to you englischer Text von Jeff Johnson

3. (= 3. + 10.) Shall I? englischer Text, basierend auf „The Pilgrim“ 
aus „A Golden Treasury Of Irish Poetry, AD 
600–1200“

4. Brendan’s Prayer englischer Text von Jeff Johnson mit Worten 
aus einem alt-irischen Hymnus „The King Of 
Love My Shepherd Is“

5. (= 5.) The Isle of Birds (= Skellig) (instrumental)

6. Jasconius (instrumental)

7. The Crystal Pillar (instrumental)

8. (= 2.) O Redemptor nach einem lateinischen Trisagion aus dem 
sechsten Jahrhundert aus Kiew

9. (= 6.) The Fiery Mountain, Part 1 
(= Sheol)

englischer Text von Jeff Johnson

10. (= 7.) The Fiery Mountain, Part 2 
(= Nothing Immortal)

lateinische Verse des Juvencus

11. (= 8.) Navigatio englischer Text von Jeff Johnson

Wie in der früheren Fassung bilden „Sheol“, „Nothing Immortal“ 
und „Navigatio“ einen aufeinander folgenden Block (9–11), der in 
der späteren Fassung Schlusspunkt der Komposition und somit der 
Reise ist.

Nach diesem raschen Überblick über den Aufbau und die Idee 
der Komposition interessiert in unserem Zusammenhang die Frage 
nach der Vertonung der Juvencusverse: Wie klingt Vergänglichkeit? 
Bedauerlicherweise gibt es zu der Komposition keine Noten,12 doch 

12	 Auskunft von Jeff Johnson via E-Mail. Johnson konnte leider nicht beantwor-
ten, wie er und Janet Chvatal zur Auswahl der Texte kamen; der zeitliche Ab-
stand zu diesem Projekt ist inzwischen zu groß.



Iuvencus in musica – zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 351

kann man die Musik online hören.13 Das Folgende versucht eine kur-
ze Werkbeschreibung, die sich auf die frühere Fassung („Navigatio“) 
bezieht: 

2.2 Analyse der Vertonung 

Die Komposition beginnt mit einem liegenden Ton, zu dem Patterns 
hinzutreten, die an rhythmisches Hämmern einer Maschine oder 
das Rattern eines Zuges und somit auch an Getriebenheit erinnern; 
im Gegensatz dazu wirkt der liegende tiefe Ton nahezu apathisch. Es 
folgen flötige Synthesizer-Klänge, die eine Melodie vortragen: Zwei 
offene Quintsprünge eröffnen diese (c1–g1, d1–a1), als wäre die Me-
lodie auf der Suche nach einem Bezugston (es folgen: es1–b–b1–a1, 
was eine B-Dur-Tonleiter als Bezugspunkt nahelegt). Die flötig-
streichenden Klangfarben lassen den Eindruck von Windhauch ent-
stehen. Nach plötzlichen Trommelschlägen setzt die Singstimme 
ein (die folgende nach Gehör erstellte Transkription verzichtet auf 
Rhythmisierung):

In Korrespondenz zu den zuvor aufwärts geführten Quinten (c1–g1, 
d1–a1) tragen nun abwärts geführte Quarten (c2–g1 auf immortale 
und b1–f1 auf nihil mundi, jeweils mit einer Art Wechselnote nach 

13	 Siehe Homepage von Jeff Johnson (https://jeffjohnsonarkmusic.bandcamp.
com/album/navigatio [letztes Aufrufdatum 01.12.2023] bzw. https://www.
youtube.com/watch?v=ecmIoKLtUU [letztes Aufrufdatum 01.12.2023]).



Victoria Zimmerl-Panagl352

oben: d2 beziehungsweise c2) die Melodie, die sich bei (rapiat flam-
ma) ultima mundum über den bis dahin durchschrittenen Tonraum 
hinaus erhebt; dies kann textausdeutend gesehen werden, indem 
die ultima flamma höher, mächtiger, kräftiger ist.

Es folgt die Aufzählung dessen, was vergänglich ist: Welt, Herr-
schaft, Meer, Land. Hier akkumuliert die Musik und macht hörbar, 
wie sich das Irdische auftürmt, indem es sich tonal übereinander 
aufballt: non orbis erklingt dreimal wiederholt auf dem Ton c1, da-
nach non regna einen Ton höher auf d1 gemeinsam mit c1, danach 
tritt mit non mare es1 hinzu und mit non tellus f1, sodass ein sehr dis-
sonanter, spannungsreicher Cluster aus Ganz- und Halbtonschrit-
ten entsteht. Die Musik macht somit fühlbar, wie das Irdische sich 
anhäuft – und doch hat es keinen Bestand, wie die darauf folgende 
Wiederholung des ersten Teils mit dem Hinweis auf die alles zerstö-
rende ultima flamma klar macht. Das sich Auftürmen des Irdischen 
und die im tonalen Cluster entstehende Spannung werden zusätz-
lich durch den Einsatz einer E-Gitarre musikalisch ‚durchschnitten‘, 
die gewissermaßen wie eine Kettensäge alles abschneidet und die 
Wiederholung des ersten Teiles begleitet. 

Die Musik läuft in weiterer Folge instrumental in rhythmischen 
Patterns aus, bis eine von Rhythmus, Melodik und Harmonik voll-
kommen befreite klangliche Stimmung entsteht, die mit leicht dif-
fusen Klängen an die Akustik unter Wasser erinnert. In dieser Art 
von Leere hat sich alles sozusagen aufgelöst und dem Schicksal er-
geben; auch die Musik: Es gibt weder Rhythmus noch Melodie. Die 
Sängerin trägt den letzten Vers auf einem einzelnen Rezitationston 
vor, und der Gesang verklingt auf dreimal wiederholtem immortale 
wie in einem schwindenden Echo. In weiterer Folge verschwinden 
selbst die verbliebenen letzten Lauteindrücke der oben beschriebe-
nen klanglichen Stimmung (wie „unter Wasser“) in einem Decres
cendo. Musikalisch wird somit nach zuvor gesetzten Spannungs-
elementen (rastlose Patterns, tonale Cluster etc.) vollkommene 
Auflösung ausgedrückt. 

Die ein Jahr später realisierte Version (Nr. 10 von „Journey of 
St. Brendan“) ist analog strukturiert, arbeitet aber zum Teil mit 
anderen Klangfarben und zum Teil mit einer anderen Abfolge von 



Iuvencus in musica – zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 353

Klangeindrücken; so setzen etwa die hämmernden Patterns, die in 
der früheren Version von Beginn an zu hören sind, in der späteren 
Version erst bei der Wiederholung der ersten beiden Verse ein. Es 
wurden der Musik einige ‚Härten‘ genommen, indem zum Beispiel 
die schneidenden E-Gitarren-Klänge durch Cello-Klänge ersetzt 
wurden. 

3 Allen Gimbel – „Three Pieces for Chorus“

3.1 Komponist und Werk

Das zweite, eindrucksvolle Beispiel stammt vom amerikanischen 
Komponisten, Pianisten und Universitätsprofessor Allen Gimbel 
(geb. 1956).14 Er war unter anderem Associate Professor an der 
Lawrence University in Wisconsin und Chair der Institute für Kom-
position, Musiktheorie und Musikgeschichte. Sein Werk umfasst in 
erster Linie Instrumentalkompositionen, aber auch Vokalstücke, in 
denen er unter anderem Gedichte von Hermann Hesse oder heb-
räische Psalmtexte vertonte. 1985 schrieb er eine Komposition mit 
dem Titel „Three Pieces for Chorus“ (Aufführungsdauer: 15 Minu-
ten, UA: Mai 1986; enthalten auf der CD „Music of the Americas“, 
1991,15 die heute vergriffen ist).

Dieser Komposition liegen drei lateinische Texte zugrunde: 
I. Immortale nihil mundi 
II. Non est gestorum (Verse von Hildebert von Lavardin, In eccle-

siast. 1,10f.)16 

14	 Biographische Daten und eine Übersicht über seine wichtigsten Komposi-
tionen sind online zugänglich: https://view.officeapps.live.com/op/view.
aspx?src=https%3A%2F%2Farchives.evergreen.edu%2Fwebpages%2Fcurricu-
lar%2F2005-2006%2Futopia%2Fdocs%2FGimbelResume.doc [letztes Aufruf-
datum 06.11.2023].

15	 Lawrence University Concert Choir unter der Leitung von Richard Bjella.
16	 Non est gestorum memoratio praeteritorum / nec sunt uisuri praesentia nostra futuri. 

/ Ecce silent anni quod commissere tyranni, / magnificas pompas cum nunc, obliuio 
rumpas. / Sunt tituli stulti, stulta cum carne sepulti / mundi tetrarchae, praetores at-
que monarchae, / reges patricum sub claxen dice silentum. / Vilior est puluis quorum 



Victoria Zimmerl-Panagl354

III. Heu! Heu! Mundi uita (Anonymus, 12. Jahrhundert, Hugo Pri-
mas beziehungsweise Bernhard von Cluny?)17 

Im Zentrum dieser Texte stehen somit das Leben, Nachruhm/Er-
innerung und abermals die Vergänglichkeit. Diesmal wurden aus 
Juvencus’ praefatio die ersten sieben Verse in korrekter Abfolge aus-
gewählt (Iuvenc. praef. 1–7):

Immortale nihil mundi conpage tenetur.
Non orbis, non regna hominum, non aurea Roma,
non mare, non tellus, non ignea sidera coeli.
Nam statuit genitor rerum irreuocabile tempus,
quo cunctum torrens rapiat flamma ultima mundum.	 5
Sed tamen innumeros homines sublimia facta, 
et uirtutis honos in tempora longe frequentant

Die dreiteilige Komposition beginnt mit Juvencus somit mit dem 
Thema der Vergänglichkeit. Am Ende der sieben Verse heißt es zwar, 
dass sublimia facta und uirtutis honos zumindest langen Nachruhm 
bedeuten, doch dieser Gedanke wird in Gimbels Komposition mit 
den darauf folgenden Versen von Hildebert zu Kohelet relativiert: 
Non est gestorum memoratio praeteritorum. Daran wiederum schließt 
sich die Klage an: „Oh weh, mein Leben, warum erfreust du mich so, 
wenn du ja doch nicht bei mir bleiben kannst, warum zwingst du 
mich dich zu lieben“ etc.

Ich war mit Allen Gimbel via E-Mail mehrmals in Kontakt und 
danke ihm sehr für seine Offenheit und die Zusendung des Noten-

ripensibus uluis. / Spernit enim tales per quem non esurit ales. / Sic, sic bene mundana 
pronuntiat omnia uana. / Ergo regalis sententia stat generalis. Siehe PL 171, 1274. 

17	 Chevalier 1892, 7732; Walther 1962, 7752; der im Folgenden zitierte Text gibt 
die von Gimbel verwendete Fassung wieder: Heu! Heu! Mundi uita / quare me 
delectas ita? / Cum non possis mecum stare, / quid me cogis te amare? / Heu! Vita 
fugitiua / omni fera plus nosciua, / cum tenere te non queam, / cur seducis mentem 
meam? / Heu! Vita mors uocanda, / odienda non amanda, / cum in te sint nulla bona, 
/ cur expecto tua dona? / Vita mundi, res morbosa, / magis fragilis quam rosa, / cum 
sis tota lacrymosa, / cur es mihi graciosa? Heu!



Iuvencus in musica – zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 355

textes! Leider konnte auch er mir nicht mehr beantworten, wie er 
zu dieser Textauswahl kam.18

Gimbel vertonte die Juvencusverse für vierstimmigen gemisch-
ten Chor mit Klavierbegleitung. Im Folgenden sollen die Struktur 
der Komposition nachgezeichnet und die musikalischen Mittel vor-
gestellt werden, mit Hilfe derer der Textinhalt ausgedrückt wird: 

3.2 Analyse der Vertonung

Die Musik beginnt mit immortale ruhig und einstimmig (die im Alt 
vorgetragene Melodie wird unisono vom Klavier begleitet); im ers-
ten Takt nur auf einem einzigen Ton (d1) und in klarem Rhythmus 
(vier punktierte Viertelnoten) sozusagen beständig, doch bereits 
die Takte 2 und 3 beenden diese Beständigkeit sowohl tonal als auch 
rhythmisch. Taktwechsel machen den Bezugspunkt im Metrum un-
sicher: Nach einem 12/8-Takt finden sich je ein 2/4-, 3/2-, 9/8-, 6/8- 
und 3/2-Takt, und wenn der Beginn tonal den Ton d1 als einen fixen 
Bezugspunkt vorzugeben schien, verliert die Melodie rasch auch 
tonal diesen Bezugspunkt und somit ihr „Fundament“: Rhythmus 
und Melodie sind in dieser Weise klare Ausdrucksmittel dafür, dass 
„nichts Bestand hat“ (immortale nihil). Dieser Eindruck verstärkt sich 
beim schrittweisen Hinzutreten der weiteren Singstimmen (Tenor, 
dann Sopran, dann Bass). Bereits der Einsatz der zweiten Stimme 
(Tenor) in Takt 4 vertieft die rhythmische Labilität: Im Metrum des 
9/8-Takts fallen die Betonungen in der synkopierten Oberstimme 
auf die Schläge 1, 3, 6 und 9, während die Unterstimme auf 1, 4 und 
7 rhythmische Akzente setzt (siehe Noten auf der nächsten Seite).

Dieser Gedanke wird musikalisch weiter gesponnen und kommt 
in Takt 12 mit sechsstimmigem tenetur erstmals homophon zu sei-
nem ersten Zielpunkt der Aussage. 

18	 Doch erzählte er, dass diese Komposition für ihn eine tiefe persönliche Bedeu-
tung habe. Er habe sie, kurz bevor er seine Möglichkeit zu schreiben völlig ver-
loren habe, geschrieben: 1988 habe er die Diagnose Multiple Sklerose erhalten, 
was 1996 zum völligen Verlust seiner motorischen Fähigkeiten und somit auch 
zum Verlust, schreiben zu können, führte. Siehe dazu auch Gimbel 2009. 



Victoria Zimmerl-Panagl356

Der nächste Abschnitt sind die Verse 2 und 3 der Juvencus-praefatio: 
die Aufzählung alles Irdischen, das vergehen wird. Dieser längere 
Abschnitt (20 Takte) baut sich in seinen Akkorden und seiner Dy-
namik mehr und mehr auf, ist allerdings in sich differenziert: Nach 
fünfstimmigem und rhythmisch gravitätischem non orbis folgen 
zweistimmig und damit vergleichsweise schlanker die vom Men-
schen erschaffenen Herrschaftsbereiche (non regna hominum, non 
aurea Roma), bevor (die nicht vom Menschen geschaffenen Elemen-
te) Meer, Erde und Himmelsgestirne musikalisch wieder zu beacht-
licher Größe anwachsen. (Ignea sidera) coeli erklingt letztlich sogar 
achtstimmig in doppeltem Fortissimo in einem mehr als drei Okta-
ven umspannenden Akkord (fis-moll). Die nicht vom Menschen ge-
schaffenen Dinge (non orbis, non mare, non tellus, non ignea sidera coeli) 
werden hernach noch einmal wiederholt, jedoch nicht in gleicher 
Weise: non orbis, non mare werden abermals achtstimmig vorgetra-
gen und der zuvor gesetzte musikalische Höhepunkt (coeli) zusätz-
lich gesteigert: Ein gewaltiger Akkord auf mare (C-Dur) umfasst vier 
Oktaven und somit nahezu den gesamten Tonumfang, den mensch-
liche Stimmen chorisch überhaupt umfassen können. Musikalisch 



Iuvencus in musica – zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 357

ist mehr als klar ausgedrückt, wie mächtig alles Irdische ist oder 
zumindest erscheint. Die Erkenntnis des Vergänglichen kündigt 
sich jedoch schon beim folgenden non tellus und non ignea sidera coeli 
an: Mit non tellus folgt auf doppeltes Fortissimo Piano, auf Achtstim-
migkeit Vierstimmigkeit, auf große Notenwerte folgen kleinere, auf 
große Höhe folgt eher tiefe Tonlage, nach Akkordwechseln (fis-moll 
– H-Dur – fis-moll – C-Dur – fis-moll) verharrt die Musik in fis-moll. 



Victoria Zimmerl-Panagl358

Diese einsetzende Beruhigung bildet die Grundlage, um hernach 
einen spannungsgeladenen musikalischen Gegenpol zu setzen:

Den folgenden Abschnitt, der vom vorherbestimmten Ende al-
les Irdischen handelt (Nam statuit genitor rerum irreuocabile tempus, 
/ quo cunctum torrens rapiat flamma ultima mundum), leiten die Tenö-
re ein, und zwar sehr hoch und abermals in doppeltem Fortissimo. 
Nach einem rhythmisch zuerst noch gemäßigten Beginn wird die 
Deklamation schneller, und die Melodie wird in großen, schwierig 
zu singenden Sprüngen geführt. Man vermeint förmlich einen wü-
tenden genitor rerum zu hören, der mit der ultima flamma wie mit 
einem Blitz das Irdische auslöscht. Dieses ‚Dreinschlagen‘ und die-
ses rasche und unerbittliche Vernichten wird durch weitere große 
Tonsprünge und durch eine Melodie, die innerhalb kürzester Zeit 
zwei Oktaven durcheilt, nachgezeichnet (es führt die Tenöre damit 
auch an die Grenzen ihres Tonumfangs). 

Auch dieser Abschnitt wird weiter verarbeitet. Zuerst noch poly-
phon und dissonant – die Musik drückt sozusagen Kampf und Zerstö-
rung aus – finden die einzelnen Stimmen von Takt 46 an homophon 
zueinander, zuerst noch in weit gespannten Akkorden, in weiterer 
Folge schließlich unisono, tief und nahezu auf einem einzigen Ton 
(cis): Die Musik fällt unter der ultima flamma gewissermaßen in sich 
zusammen, als hätte diese Flamme gesiegt und alles vernichtet, das 
ihr zuvor in siebenstimmigen und tonal weit gespannten Akkorden 
Größe verliehen hat (die Musik stürzt ein wie ein Haus, das als Op-



Iuvencus in musica – zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 359

fer der Flammen letztlich in sich zusammenbricht und von dem nur 
mehr die Reste glimmen); sie hat keine Kraft mehr, sich zu einer Me-
lodie aufzuschwingen oder das Deklamationstempo der vorange-
henden Takte aufrechtzuerhalten, und ergibt sich ihrem Schicksal. 



Victoria Zimmerl-Panagl360

Die letzten Verse handeln jedoch von Aspekten des Lebens, die dem 
Vergänglichen sozusagen entgegenstehen: sublimia facta und uirtu-
tis honos, die das Leben im Nachruhm verlängern. Dies scheint auch 
der Musik gewissermaßen eine neue Perspektive zu eröffnen: Nach 
der Lethargie am Ende des vorigen Abschnitts setzt nun eine Stim-
me nach der anderen in kunstvoller Kompositionstechnik fugiert 
wieder ein. Es folgt ein polyphoner, rhythmisch unruhiger und to-
nal dissonanter Abschnitt, in dem besonders die Melodieführung in 
auf- und absteigenden, um Halbtonschritte versetzten Quarten bei 
den Worten sublimia facta auffällt: Es wirkt, als würde der Mensch 
in großen Schritten (Quartsprünge ca. im Oktavtonraum), jedoch 
etwas wirr (Verschiebung der tonalen Bezugspunkte um Halbton-
schritte) durch die Welt schreiten oder vielleicht torkeln: 

Letztlich vereinen sich die Stimmen wieder mehr und mehr zur Ho-
mophonie, die bei der letzten Wiederholung des Wortes facta und 
bei uirtutis honos erreicht wird. Die Musik drückt hier am Ende der 
insgesamt sehr aufwühlenden Komposition eine Art Beständigkeit 
aus: Rhythmus (lange Notenwerte) und Akkorde bleiben nun stabil, 
und die Musik wird immer langsamer, als wolle sie Ewigkeit ausdrü-
cken (in tempora longe frequentant). Das Wort longe ist einstimmig auf 
dem Ton e und in ganzen Notenwerten extrem ruhig vertont, bevor 
am Schluss klares E-Dur die Komposition edel abschließt.



Iuvencus in musica – zwei Beispiele aus dem 20. Jahrhundert 361



Victoria Zimmerl-Panagl362

Literaturverzeichnis
Barret, Sam, Music and Writing: On the Compilation of Paris Biblio-

thèque Nationale Lat. 1154, Early Music History 16 (1997) 55–96.
Bastiaensen, Antoon, L’antienne “Genuit puerpera regem”. Adapta-

tion liturgique d’un passage du “Paschale Carmen” de Sedulius, 
Revue Bénédictine 83 (1973) 388–397.

Chevalier, Ulysse, Repertorium hymnologicum, Bd. 1, Louvain 1892. 
Draheim, Joachim, Vertonungen antiker Texte vom Barock bis zur 

Gegenwart (mit einer Bibliographie der Vertonungen für den 
Zeitraum von 1700 bis 1978), Amsterdam 1981.

Draheim, Joachim, Vergil in der Musik, in: Viktor Pöschl (Hrsg.), 
2000 Jahre Vergil: ein Symposion. Vorträge gehalten anläßlich 
des 11. Wolfenbütteler Symposions vom 5.–7. Oktober 1982 in 
der Herzog-August-Bibliothek, Wiesbaden 1983, 197–221.

Draheim, Joachim/Wille, Günther, Horaz-Vertonungen vom Mittel-
alter bis zur Gegenwart. Eine Anthologie, Amsterdam 1985. 

Gimbel, Allen, Scholarship and Quadriplegia, Music Theory Online 
(A Journal of the Society for Music Theory), 15/3 (2009): https://
mtosmt.org/issues/mto.09.15.3/mto.09.15.3.gimbel.pdf [letztes 
Aufrufdatum 01.12.2023].

Sedlmeier, Franz, Unterwelt, II. Biblisch: 1. Altes Testament u. Ju-
dentum, LThK 10 (32001) 446f.

Walther, Hans, Initia carminum ac versuum Medii Aevi posterioris Lati-
norum: Alphabetisches Verzeichnis der Versanfänge mittellatei-
nischer Dichtungen, Göttingen 1969.

Zimmerl-Panagl, Victoria, Prudentius in musica – eine Spurensuche, 
in: Victoria Zimmerl-Panagl/Dorothea Weber (Hrsg.), Text und 
Bild. Tagungsbeiträge, Wien 2010, 333–356.

Zimmerl-Panagl, Victoria, Vertonte lateinische christliche Dich-
tung: Sedulius in musica, Wiener Humanistische Blätter 53 (2011) 
59–112 (mit Audio-CD-Beilage).

Zimmerl-Panagl, Victoria, Sedulius als bisher unbeachtete Quelle 
für Gebete der lateinischen Liturgie des Mittelalters und Über-
legungen zu (der altkampanischen?) Praefatio 1023, Revue Béné-
dictine 127 (2017) 60–89.



363

Altithronus, flammiuomus und lucifluus: 
Drei adjektivische Komposita bei 

Juvencus und in der folgenden 
spätantiken Dichtung

Donato De Gianni

Abstract: This paper focuses on three adjectival compounds first 
attested in Juvencus (altithronus, flammiuomus and lucifluus). Whi-
le the first is a Latin adaptation of the Greek ὑψίϑϱονος and it is 
not known whether it was already circulating in Latin school text-
books and glossaries, the other two adjectives are certainly neolo-
gisms coined by Juvencus. The paper analyses the context of each 
occurrence of the three terms in the Euangeliorum libri and iden-
tifies their possible patterns through a comparison with similar 
imagery used elsewhere in the poet’s work. Morphologically, they 
are based on classical models, yet on an ideological level they serve 
to articulate facets of the Christian worldview. For each of these 
terms, the paper traces their presence in later Late Latin poetry. 
In many cases, the reuse of this lexical repertoire by later poets, as 
evidenced by similarities in context and further lexical congruen-
cies, occurred through a direct engagement with the Euangeliorum 
libri, facilitated by the gradual dissemination of this work in edu-
cational settings.
Key passages of this paper are:
Iuvenc. praef. 21–24; 2,53–62; 3,293–295; 4,119
Arator act. 2,528–540
Coripp. Ioh. 1,336–340; 6,270–275; 8,227–229
Ven. Fort. Mart. Mart. 2,261–266; 2,477–479; carm. app. 1,13–16
Eug. Tolet. carm. 72; 14,53–56



Donato De Gianni364

1 Einleitung
Bei der poetischen Umgestaltung des biblischen Stoffes erweist sich 
Juvencus, der Vorreiter einer neuen literarischen Gattung, die den 
sermo humilis der Bibel mithilfe von Ausdrucksmitteln, die mit dem 
genus grande verbunden sind, neu formulieren will, als versiert dar-
in, die ornamenta terrestria linguae, die rhetorisch-sprachlichen Ele-
mente, die für die Einhaltung des poetischen Standards des tradi-
tionellen Epos notwendig sind, vollständig anzuwenden.1 In diesem 
Prozess der Anhebung des stilistischen Registers spielen nicht nur 
der Rückgriff auf episch-klassische Einschübe und die Wiederein-
führung von Junkturen und Stilelementen, die bereits in der latei-
nischen (insbesondere vergilischen) Dichtungstradition verwendet 
wurden, eine entscheidende Rolle, sondern auch die ausgefeilten 
synonymen Variationen von hebräischen Fachbegriffen des Hypo-
textes2 und die lexikalischen Besonderheiten, unter denen einige 
vom christlichen Dichter in die lateinische Literatursprache einge-
führte und wahrscheinlich von ihm selbst geschaffene Begriffe her-
vorstechen.3 In diesem Beitrag werden drei adjektivische Kompo-
sita analysiert, die geeignet sind, die Vielfalt und den Umfang von 
Juvencus’ Wortschatz zu veranschaulichen. Die Untersuchung wird 
danach auf ihr Fortbestehen in der späteren lateinischen Poesie 
ausgedehnt, um auch die Verbreitung und Rezeption der Euangelio-
rum libri nachzuzeichnen.

1	 Zur Bedeutung des Ausdrucks, den Juvencus im epilogus verwendet (Iuvenc. 
4,803–805 in tantum lucet mihi gratia Christi, / uersibus ut nostris diuinae gloria legis 
/ ornamenta libens caperet terrestria linguae), und zur Vereinbarkeit der Treue 
zur Heiligen Schrift und den rhetorisch-stilistischen Mitteln siehe Kartschoke 
1975, 23–28; Roberts 1985, 74; Nazzaro 2010, 30–35; De Gianni 2020, 449. 

2	 Zur paraphrastischen Technik von Juvencus und den Strategien, die der Dich-
ter beim Ersetzen von biblischen Fachbegriffen anwendet, siehe Simonetti Ab-
bolito 1985; Simonetti Abbolito 1986. 

3	 Eine Übersicht der Neologismen von Juvencus findet sich bei Hatfield 1890, 47; 
auf einem von ihnen, sinuamen, beruht De Gianni 2017. Allgemeiner zur Spra-
che von Juvencus siehe Schicho 1985.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 365

2 Altithronus
In den Euangeliorum libri kommt das Kompositum altithronus insge-
samt dreimal als Bezeichnung für Gott-Vater vor. Der erste Fall fin-
det sich im Abschnitt der praefatio, in dem Juvencus, indem er den 
literarischen Topos der Unsterblichkeit des Ruhmes großer Dichter 
und der Taten ihrer Helden durch oppositionelle Funktionen4 po-
lemisch variiert, die Hoffnung zum Ausdruck bringt, dass die Christi 
uitalia gesta, das Thema seines Gedichts, ihm die ewige Erlösung ge-
währen werden und er dem Weltenbrand entgehen wird (Iuvenc. 
praef. 21–24):

Nec metus, ut mundi rapiant incendia secum
hoc opus; hoc etenim forsan me subtrahet igni
tunc, cum flammiuoma discendet nube coruscans
iudex, altithroni genitoris gloria, Christus.

In diesen Versen, die die Vorhersage der Ankunft des Erlösers am 
Ende der Zeiten enthalten, wird das göttliche Attribut, das durch 
seine Platzierung an der Penthemimeres hervorgehoben wird, den 
christologischen Titeln iudex5 nach- und genitoris gloria6 voran-
gestellt. Interessant ist, dass das Adjektiv in dem fraglichen end-
zeitlichen Szenario neben einer anderen Bezeichnung zu finden ist, 
die durch Juvencus in die lateinische Sprache aufgenommen wurde, 
nämlich dem Adjektiv flammiuomus (siehe unten), eine nicht zu-

4	 Murru 1980, 140.
5	 Im programmatischen Rahmen der praefatio ist Christus sowohl moralischer 

Schiedsrichter als auch Literaturkritiker, wie Smolak 2000, 21 feststellt.
6	 Gloria (gleichbedeutend mit der gr. δόξα) ist eines der christologischen Attri-

bute, die bereits im Neuen Testament erwähnt werden (Joh 1,14 et Verbum caro 
factum est, et habitauit in nobis et uidimus gloriam eius, gloriam quasi unigeniti a 
Patre plenum gratiae et ueritatis; vgl. Braun 1962, 44) und eines der am häufigs-
ten genannten Kennzeichen des Sohnes in der lateinischen christlichen Dich-
tung; siehe zum Beispiel das Ende des Ephemeris von Ausonius (V. 81f. saluator, 
deus ac dominus, mens, gloria, uerbum, / filius ex uero uerus, de lumine lumen); Ps.-
Tert. carm. adv. Marc. 1,40 (gloria uera patris, dei filius); 4,28 (illius haec uirtus, 
sapientia, gloria, uerbum). Das Thema der gloria in eschatologischer Hinsicht 
wird auch im nicäno-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis aus dem 
Jahr 381 weiterentwickelt (καὶ πάλιν ἐρχόµενον µετὰ δόξης κρῖναι ζῶντας καὶ 
νεκρούς).



Donato De Gianni366

fällige Wahl innerhalb des programmatischen und poetologischen 
Rahmens der praefatio, als wolle der Autor die Fähigkeit veranschau-
lichen, sich den Normen der epischen Sprache auch durch lexikali-
sche Experimente anzupassen. 

In der Neufassung der Szene des Besessenen von Gerasa,7 die 
die V. 43–74 des zweiten Buches einnimmt und sich hauptsächlich 
auf die Texte von Matthäus und Markus stützt, komprimiert der 
Paraphrast aus Gründen der Erzählökonomie den Dialog, in dem die 
unreinen Geister Jesus fragen, ob sie von einer Schweineherde Be-
sitz ergreifen können, zu einer einzigen Rede des Besessenen (Iu-
venc. 2,53–62): 

Isque ubi pergentem Christum per litora uidit 
cum clamore ruit longeque accurrit adorans: 
„Regnantis semper Domini certissima proles,	 55
Oramus, ne nos solitae regionis ab oris
excutias longe tormentis excruciatos.
Nam nomen Legio est nobis multosque sub uno
nomine consociat flatus uis sola nocendi.
Cernis, ut immundi subigant haec pascua porci?	 60
His saltem liceat rabiem satiare repulsam,
per patris altithroni nomen sublime rogamus.“

Die Erweiterung des Modells8 beruht auf der beharrlichen Verwen-
dung rhetorischer Mittel wie Alliterationen und Polyptota, die in 
fast allen Versen der gesamten Perikope9 aufeinanderfolgen und 
in diesem Abschnitt den Moment markieren, in dem der Besessene 
den Herrn sieht und ihn anbetet. Hinzu kommen häufige Anspielun-
gen auf klassische Wortverbindungen und Stilelemente. Diese sind 
deutlich erkennbar vor allem in V. 53, nach Verg. Aen. 6,684f. (is-

7	 Mt 8,28–34; Mk 5,1–17; Lk 8,26–37. Matthäus spricht von zwei Besessenen, 
während die beiden anderen Synoptiker, denen Juvencus hier folgt, nur von 
einem sprechen.

8	 Für einen genaueren Vergleich zwischen diesen Versen und Mk 5,6–12, am 
dem sich Juvencus hier orientiert, vgl. Campagnuolo 1993, 66–69; Santorelli 
2005, 101–103. 

9	 Donnini 1974–1975, 148f. 



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 367

que ubi tendentem aduersum per gramina uidit / Aenean [Anchises sieht 
Aeneas]), in V. 54, einer regelrechten vergilischen Collage,10 und im 
Schluss von V. 55, der die Worte aus Verg. Aen. 6,322 (Anchisa gene-
rate, deum certissima proles), die Sibylle an Aeneas richtet, aufgreift.

V. 62 (per patris altithroni nomen sublime rogamus), der die Rede 
abschließt, enthält einen Teil von Mk 5,12 (et deprecabantur illum 
spiritus illi dicentes ~ Mt 8,31 daemones autem rogabant eum dicentes) 
und einen Teil der Apostrophe und Schwurformel aus Mk 5,7 (quid 
mihi et tibi, Iesu, Fili Dei altissimi? Rogo te per Deum).11 Geschildert wird 
die Vorstellung von der göttlichen Herrlichkeit sowohl durch die 
außerbiblische klassische Verbindung nomen sublime,12 die ein Ad-
jektiv enthält, das Juvencus üblicherweise in Bezug auf die Göttlich-
keit verwendet,13 als auch durch das adjektivische Kompositum, das 
begrifflich der Bedeutung des Superlativs altissimi nahe kommt, der 
auch in der Vetus Latina an der Parallelstelle Lk 8,28 als alternative 
Lesart zu summi belegt ist. In Iuvenc. 3,408f. (horum custodes caelesti 
in sede tuentur / altithroni uultum genitoris sidera supra), wo Mt 18,10 
(angeli eorum in caelis semper uident faciem patris mei, qui in caelis est)14 
paraphrasiert wird, verwendet der Dichter im Hauptteil der vierten 
Rede des Messias über die Themen der Demut und der brüderlichen 
Vergebung das typisch matthäische Bild des regnum caelorum, wobei 
er die Transzendenz und das Königtum Gottes durch die Ergänzung 
des Epithetons betont, das im biblischen Text nicht vorkommt und 
dazu beiträgt, den Kontrast zwischen der Notwendigkeit der Demut 
der Menschen und der Größe der ewigen Belohnung im Himmel-

10	 So stellt es fest Rodríguez Hevia 1980, 259f., der Vers ist das Ergebnis einer 
Umgestaltung von drei vergilischen Formeln (georg. 4,439 cum clamore ruit 
magno manicisque iacentem; Aen. 5,451 it clamor caelo primus accurrit Acestes; 
2,700 adfaturque deos et sanctum sidus adorat).

11	 Der Text des Markusevangeliums vor der Vulgata des Hieronymus wird zitiert 
nach Jülicher 21970.

12	 Vgl. Verg. ecl. 9,27–29 Vare, tuum nomen […] / […] / cantantes sublime ferent ad 
sidera cycni (Menalcas kündigt den Katasterismus des Varus an); Ov. trist. 
4,10,121f. tu mihi, quod rarum est, uiuo sublime dedisti / nomen. 

13	 Santorelli 2005, 10; Wacht 1990, 300.
14	 Hier und an anderen Stellen wird der Text des Matthäusevangeliums vor der 

Vulgata des Hieronymus zitiert nach Jülicher 21972.



Donato De Gianni368

reich zu betonen, das mit dem klassischen Ausdruck caelesti in sede15 
bezeichnet wird, der sich in der christlichen Hexameterdichtung 
durchsetzen wird, und jenseits der Sterne liegt.16

Auch wenn der Begriff erst mit Juvencus in die lateinische Li-
teratur eingeht, ist die Geschichte seines griechischen Gegenstücks 
ὑψίϑϱονος viel älter: Es taucht bereits bei Pindar auf (Nem. 4,65 
ἔγαμεν ὑψιθρόνων μίαν Νηρεΐδων; Isthm. 6,16f. ἐγὼ δ᾽ ὑψίθρονον 
/ Κλωθὼ […] προσεννέπω, die erste Stelle bezieht sich auf eine der 
Nereiden, die zweite auf die Parze Klotho) und wurde später nach 
einem Prozess der Christianisierung paganer göttlicher Epithe-
ta17 in den christlichen Bereich von Gregor von Nazianz, in dessen 
Werk es achtmal vorkommt (für Gott und Christus, aber auch für 
Bischöfe und hohe Beamte),18 und als göttliches und christologi-
sches Epitheton von Nonnos von Panopolis übernommen.19 Es ist 
schwer festzustellen, ob Juvencus den Begriff selbständig aus einer 
direkten Kenntnis des griechischen Äquivalents heraus gebildet 
hat, auch weil die Frage nach den Griechischkenntnissen des ibe-
rischen Dichters grundsätzlich ungeklärt ist,20 oder ob er lediglich 

15	 Vgl. bereits Ov. met. 4,447; Pont. 3,5,53; Iuvenc. 1,492 caelesti in sede (~ Mt 5,19); 
1,703 praemia caelestis […] sedis (~ Mt 7,21).

16	 So auch in Iuvenc. 2,222. Zu Juvencus’ Paraphrase des Ausdrucks „Himmel-
reich“ (malchut shamayim, ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν), der für das Matthäus-
evangelium charakteristisch ist, verweise ich auf die Studie von Lubian 2023. 

17	 Liver 1979. Die Verwendung einer ähnlichen Junktur durch Juvencus und die 
beiden griechischen christlichen Dichter ist ein Hinweis auf eine kulturelle Os-
mose zwischen der griechischen und der lateinischen Welt in der Spätantike 
(Passi 2021–2022, 146); obwohl dies nicht bewiesen werden kann, ist nicht aus-
zuschließen, dass Gregors Wahl des Begriffs zumindest in irgendeiner Weise 
von Juvencus’ Text beeinflusst wurde (die Möglichkeit eines Einflusses lateini-
scher Vorbilder auf spätantike griechische Autoren erörtert Agosti 2019, 330); 
aller Wahrscheinlichkeit nach orientiert sich Nonnus direkt an Gregor (vgl. 
Simelidis 2016, 300).

18	 Vgl. Simelidis 2009, 235.
19	 Nonn. par. 1,200; 12,104; 17,84.
20	 Eine direkte Kenntnis des griechischen Textes des Neuen Testaments durch Ju-

vencus wurde zuerst von Gebser 1827 angenommen, und zwar auf der Grund-
lage der größeren Nähe einiger Wörter der poetischen Neufassung zur grie-
chischen Version (einige Beispiele finden sich passim auch bei Kievitz 1940; De 
Wit 1947; Röttger 1996, 10 Anm. 2; 35; 125). Die These wurde jedoch u.a. von 
Green 2006, 385–390 infrage gestellt, der zwar nicht ausschließt, dass der Dich-



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 369

einem Wort, das zu seiner Zeit bereits im Umlauf war, vielleicht in 
Lexika und Schulhandbüchern, literarische Geltung verlieh.21 Für 
die lateinische Sprache kann altithronus mit ähnlichen Zusammen-
setzungen verglichen werden, die das gleiche Adjektiv als ersten 
Bestandteil haben und der gleichen Übertragung von paganen Gott-
heiten auf den christlichen Gott unterzogen werden – wie altito
nans, das von Ennius als Titel für Jupiter in die Dichtung eingeführt 
und Jahrhunderte später von Eugenius von Toledo christianisiert 
wurde,22 aber bei Juvencus nicht belegt ist, der die nicht-zusam-
mengesetzte Form Tonans als theologische Bezeichnung benutzt.23 
Auf begrifflicher Ebene mag die Wahl des Ausdrucks des christli-
chen Dichters durch alt- und neutestamentliche Verweise auf den 
göttlichen Thron in den himmlischen Höhen und durch biblische 
Beschreibungen des Sitzes selbst beeinflusst worden sein, wie zum 
Beispiel durch Jes 6,1 (uidi Dominum Sabaoth sedentem super thronum 
altum (Vetus Latina) ~ LXX εἶδον τὸν Κύριον καθήμενον ἐπὶ θρόνου 
ὑψηλοῦ καὶ ἐπῃρμένου).24 

In der späteren lateinischen Dichtung ist, abgesehen von CLE 
1448 = ILCV 1629, dessen Datierung unsicher ist und wo der Begriff 

ter eine gewisse Vertrautheit mit der griechischen Terminologie besaß, sei es  
durch Bibelexegese oder mündlichen Vortrag, aber zu dem Schluss kommt, 
dass die von den Forschern genannten Fälle nicht eindeutig sind und dass vie-
le der besprochenen Beispiele auf eine der vielen lateinischen Fassungen des 
biblischen Textes zurückgeführt werden können, die dem Vorbild am nächs-
ten sind.

21	 Die erste bekannte Erwähnung des zusammengesetzten Adjektivs in einer 
Grammatik stammt jedoch aus der frühmittelalterlichen Zeit und findet sich 
in den Quaestiones grammaticae des Codex Bernensis 83, einer Sammlung, die 
im zehnten Jahrhundert verfasst wurde. Neben altithronus wird dort auch cel-
sithronus erwähnt, ein Wort, das erst ab der frühmittelalterlichen lateinischen 
Literatur dokumentiert ist (Gramm. suppl. 185,5 ‘altithronus’, ‘celsithronus’ al-
tum thronum habens et celsum thronum habens).

22	 Enn. ann. 554 Sk.; Cic. carm. frg. 6,36; Lucr. 5,745; Eug. Tolet. carm. 1,17.
23	 Der Gebrauch dieses Epithetons wird auch durch zahlreiche alttestamentliche 

Passagen gestützt, in denen der Donner mit Gott und seinen Offenbarungen in 
Beziehung gesetzt wird (vgl. 2 Sam 22,14; Ijob 37,5). 

24	 Das Bild des Throns erscheint auch in einer Anmerkung, die Juvencus der 
Paraphrase von Mt 5,15 hinzufügt, um zu erklären, dass es die Aufgabe des 
Gläubigen ist, den Vater zu preisen (Iuvenc. 1,482 celsi thronus est cui regia caeli).



Donato De Gianni370

nur durch Konjektur rekonstruiert werden kann,25 eine der ersten 
Wiederverwendungen des Begriffs eine kurze metrische Inschrift, 
bei der es sich nicht um eine Grabinschrift handelt und die auf das 
Pontifikat des Symmachus (498–514) datiert werden kann (ICVR II 
4134):

Per me s(a)ec(u)la diu renouauit prodita Christus
funderet in ligno patulo cum sanguinis ostrum
filius altithroni regis rex ipse perennis
poena grauis fueram nunc sum uictoria cosmi.

Die Inschrift entfaltet eine mystische Verbindung zwischen der 
Eucharistie und dem Opfer Christi am Kreuz, der als filius altithroni 
regis rex ipse perennis (V. 3) bezeichnet wird, wobei das Polyptoton 
eindringlich das Motiv der Mitregentschaft und der Herrschaft von 
Vater und Sohn hervorhebt. Es ist nicht ohne Bedeutung, dass der 
Verfasser der Inschrift das Adjektiv, das die göttliche Souveränität 
ausdrückt, dem Begriff lignum an der gleichen Position des Hexa-
meters im vorhergehenden Vers, jeweils vor der Penthemimeres, 
gegenüberstellt, um die zentrale Rolle des Kreuzes im Heilsplan mit 
einem möglichen, impliziten Hinweis auf das staurologische Thema 
aus Ps 95,10 (Dominus regnauit a ligno)26 zu betonen.

25	 Die (wahrscheinlich aus dem fünften/sechsten Jahrhundert stammende) met-
rische Inschrift in vierzehn Versen (V. 1f.: ein elegisches Distichon; V. 3–6: He-
xameter; V. 7–14: elegische Distichen) ist überliefert in einem Manuskript des 
neunten Jahrhunderts und weist an mehreren Stellen Lücken auf. In der ab-
schließenden Passage (V. 9–14 hanc tibi, Chr(ist)e, sede(m) parat – en gra(tia) prisci 
/ quam uulneris guttis abluas alma rubris / Eusebius inuexit hinc te beata, sacerdos, 
/ [alti]tron(i) m(a)t(e)r currens ab arce poli. / Culmine mira nota q(uae) quisq(uis) 
praespicis intrans, / nec ope leuitae mi l(a)ede dicata Meli) ist der Begriff altithroni 
in V. 12 eine Konjektur von Giovanni Battista de Rossi (ICVR II, p. 46), die von 
Bücheler 1897, 691 übernommen wurde. Für beide ist die Inschrift der Mutter 
Gottes gewidmet. Gil 1978, 113–119 berichtigt das gesamte Gedicht jedoch in 
deutlich anderer Weise und schlägt in diesem letzten Teil einen Bezug auf die 
Märtyrin Engratia mit der alternativen Korrektur aeterni in V. 12 vor (V. 9–14 
quam uulneris guttis abluas, alma, rubris. / Eusebius inuexit huc te, beata, sacerdos, / 
aeterni martir currens ad arce poli. / Culmine mira uota que quisquis prespicis intrans, 
/ hec ope leuite Mileti dedicat). 

26	 Der Ausdruck a ligno ist eine christliche Interpolation, die sich bereits in den 
frühen Jahrhunderten etabliert hatte und als authentisch betrachtet wurde 



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 371

Am häufigsten (siebenmal) kommt das Wort jedoch bei Venantius 
Fortunatus vor, der es sowohl als Adjektiv27 als auch als Substantiv 
verwendet und sich dabei auf Gott und Christus bezieht.28 Insbeson-
dere scheint der eschatologische Kontext von Juvencus’ praefatio die 
Verwendung des Begriffs in der Bezugnahme auf die Wiederkunft 
des Herrn und den Tag des Jüngsten Gerichts zu beeinflussen (Ven. 
Fort. Mart. 2,477–479):

Fer pietatis opem misero miserando misertor, 
rector ut altithronus cum uenerit arbiter orbis, 
tu memor obtineas delicti obliuia nostri. 

In dieser Passage, die in V. 477 durch die dreifache figura etymologi-
ca bereichert wird und in der synkopierten Form des nomen agentis 
gipfelt,29 bevorzugt Venantius anstelle von iudex aus dem Text von 
Juvencus den Ausdruck arbiter orbis, den er auch an anderer Stelle in 
seinen Gedichten verwendet,30 um die Rolle des Erlösers als Richter 
am Tag des Jüngsten Gerichts zu bezeichnen. 

Aus demselben Vers der praefatio stammt auch der einzige Beleg 
für diesen Begriff bei Eugenius von Toledo (carm. 14,53–56): 

Iudicis altithroni iam tristis cerno tribunal, 
	 cuius ad intuitum cuncta creata tremunt.
Substernit niueas caelorum turba coronas	 55
	 et titubante genu proruit ante thronum.

Mit diesen beiden Distichen, die zum Lamentum de aduentu pro-
priae senectutis, dem längsten Gedicht des Libellus carminum von 

(vgl. Otranto 1979, 150–157). Diese Formulierung war Gegenstand von Kon
troversen unter Kommentatoren und Apologeten: Justinus (dial. 73) hatte die 
Juden beschuldigt, diesen Ausdruck entfernt zu haben, um die messianische 
Bedeutung des Psalms zu entkräften. Die lateinischen christlichen Autoren zi-
tieren den Psalm gemäß der Version des Psalterium Romanum (Tert. adv. Iud. 
10,11; Comm. apol. 295; Aug. in psalm. 95,2; 11; Greg. Tur. Franc. 6,5).

27	 Ven. Fort. Mart. 1,1; 2,478; 3,482; carm. 10,10,26.
28	 Ven. Fort. Mart. 2,263; 328; carm. 10,6,1.
29	 Die Form misertor findet sich auch in Hesych. in lev. 25,8–13 p. 1113A. 
30	 Ven. Fort. carm. 2,14,26; 4,26,91.



Donato De Gianni372

Eugenius,31 gehören, fügt der Dichter nach dem Abschnitt, der der 
lamentatio über den Tod und dem Motiv des pauor im Hinblick auf 
das Endgericht gewidmet ist (V. 43–52), eine Darstellung der uisio 
des göttlichen Gerichts ein. In dieser beschreibenden Passage, die 
sich im Wesentlichen auf Offb 4,10 bezieht32 und dabei poetische Bil-
der und Motive der früheren spätantiken Literatur aufgreift,33 deu-
tet die Junktur, die V. 53 einleitet, auf den apokalyptischen Kontext 
des vorangegangenen Textes von Juvencus hin. Dort ist das Epithe-
ton im Nominativ auf Christus bezogen. Durch dessen Verwendung 
zu Beginn von V. 53 ist Eugenius’ direkter Rückgriff auf die praefatio 
der Euangeliorum libri belegt, einem Werk, von dem im betrachteten 
Gedicht und in der gesamten Sammlung des Eugenius auch andere 
(und bedeutendere) Anklänge zu finden sind.34

31	 Das Gedicht umfasst insgesamt 80 Verse (V. 1–6: elegische Distichen; V. 7–36: 
Jamben; V. 37–80: elegische Distichen); es ist in der Forschung umstritten, ob 
das Gedicht 14b (20 Verse in sapphischen Strophen) den abschließenden Teil 
des vorangehenden Gedichts bildet, wie in der Ausgabe von Vollmer 1905 an-
gegeben, oder ob es als eigenständiger Text betrachtet werden sollte, wie vom 
letzten Herausgeber Alberto 2005 vorgeschlagen (siehe auch Alberto 1999, 
310f.).

32	 Vgl. Offb 4,10 procident uiginti quattuor seniores ante sedentem in throno […] et mit-
tent coronas suas ante thronum. Eugenius ersetzt den Hinweis auf die 24 Ältesten 
des biblischen Textes durch den weniger spezifischen Hinweis auf eine caelo-
rum turba (V. 55), um die Gesamtheit der seligen Seelen darzustellen.

33	 Für V. 54 kann ein rein formaler Vergleich vorgeschlagen werden mit Prud. 
ham. 913 liber ad intuitum sensuque oculisque peragrans und Drac. satisf. 82 cunc-
ta creanda parans, cuncta creata fouens. Zum Ausdruch niueas […] coronas aus V. 
55 siehe auch Paul. Nol. nat. 6,145–148 Dolveck (= carm. 18 Hartel) tum niuea 
sacrum caput ornauere corona, / sed tamen et roseam Pater addidit indice Christo 
/ purpureoque habitu niueos duplicauit amictus. Für die Darstellung der Nieder-
werfung der Seligen vor dem Thron des Allerhöchsten und den Hinweis auf 
ihre weißen Kronen schlägt Pilarski 2023, 333f. zudem einen Vergleich mit 
einem Abschnitt aus dem anonymen Carmen ad Flauium Felicem de resurrectione 
mortuorum vor, in dem die Epiphanie des Herrn am Tag des Jüngsten Gerichts 
beschrieben wird (V. 180–184 beatisque suis comitatus uatibus extat [sc. Dominus], 
/ clara quibus niueis effulgent tempora taenis. / Iamque sacerdotes nitidis in uestibus 
adsunt / gestantes rutilas praemia uitae coronas / submissique omnes genibusque re
flexis adorant). 

34	 Z.B. V. 32 uana mundi gaudia (vgl. Iuvenc. 4,32); V. 79 tu reddis praemia iustis (vgl. 
Iuvenc. 4,303). Ein allgemeiner Bezug auf Parallelstellen bei Juvencus in den 



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 373

3 Flammiuomus
Für den Kompositatyp auf -uomus, bei dem der erste Wortbestand-
teil ein Substantiv ist, gibt es eine relativ begrenzte und, soweit be-
kannt, auf die lateinische Literatur der Spätantike und des Früh-
mittelalters beschränkte Anzahl von Belegen – beginnend bei 
Juvencus.35 Weit verbreiteter sind jedoch andere Kompositatypen, 
bei denen flamma als erster, substantivischer Wortbestandteil vor-
kommt,36 ein Typ, der in den Euangeliorum libri durch die beiden Ha-
paxlegomena flammicomans37 und flammipes38 vertreten ist.

Wie bereits erwähnt bezeichnet in den V. 23f. der praefatio (cum 
flammiuoma discendet nube coruscans / iudex) das Adjektiv, ein Ha-
paxlegomenon für das gesamte Gedicht, die feurige Wolke, auf der 
der ewige Richter am Ende der Zeiten sitzen wird. Damit wird auf 
das Feuer hingewiesen, das mit dem Motiv des Weltenbrandes ver-
bunden ist, welches in der praefatio durch die Wiederholung von 
Begriffen und Ausdrücken wie torrens [...] flamma (V. 5), incendia (V. 
21) und igni (V. 22) betont wird. Im weiteren Sinne wird auch das 
semantische Feld des Lichts angesprochen, das durch den Bezug auf 

carmina von Eugenius findet sich im index fontium der Ausgabe von Alberto 
2005, 427.

35	 Bader 1962, 112f.; er weist jedoch fälschlicherweise das Kompositum felliuomus 
Juvencus zu, das jedoch stattdessen meines Wissens in Paul. Aquil. c. Fel. 1,30 
zu finden ist.

36	 Z.B. flammicomus (Avien. orb. terr. 1088; Prud. psych. 775); flammicremus (Ven. 
Fort. carm. 1,15,47); flammifer (bereits in Enn. scaen. 29 Vahlen2 [= 27 Ribbeck2; 
25 Jocelyn]); flammifluus (Tiberian. carm. 4,19; Aug. serm. 150,1 Mai); flammiger 
(Lucan. 1,415; Val. Fl. 5,581); flammipotens (Drac. laud. dei 3,397; Romul. 6,5).

37	 Iuvenc. 4,201 ornatu adcinctae taedarum flammicomantum, mit dem Kommentar 
ad loc. bei De Gianni 2020, 183; das Adjektiv ist belegt als Variante in der Über-
lieferung von Prud. apoth. 495 armiger e cuneo puerorum flauicomantum.

38	 Iuvenc. 2,545f. Helias, quondam quem turbine missa corusco / flammipedum rapuit 
simulatio quadriiugorum; die Darstellung von Elias, der in einem feurigen Wir-
bel in den Himmel aufgenommen wird – eine Ergänzung zum Hypotext (Mt 
11,14), die aus 2 Sam 2,11 (ecce currus igneus et equi ignei diuiserunt utrumque 
et ascendit Helias per turbinem in caelum) übernommen ist – erinnert formal an 
die Darstellung Hannibals, der mit Mars verglichen wird in Sil. 1,434 belligero 
rapitur curru telumque coruscans: Es ist zu beachten, dass das zusammengesetz-
te Adjektiv flammipedum im feierlich epischen Ton „oltre a mantenere la sim-
metria con il composto belligero che apre il verso siliano, corrisponde anche a 
cornipedum, sempre in incipit nel vicino v. 436 dei Punica“ (Colombi 2011, 173). 



Donato De Gianni374

ignea sidera (V. 3) und das Partizip coruscans (V. 23) evoziert wird, 
das ebenso wie das durch den Wortstamm verwandte Adjektiv co-
ruscus oft den Glanz der göttlichen Erscheinung bezeichnet.39 Wenn 
diese apokalyptische Darstellung streng genommen die Lehre der 
ἐκπύρωσις widerspiegelt, die bereits im Neuen Testament40 mit dem 
Jüngsten Gericht in Verbindung gebracht und in der Exegese des 
Origenes voll entfaltet wird,41 kann das Detail der feurigen Wolke, 
aus der sich die göttliche Macht manifestiert, in diesem Fall auch 
an die traditionelle Ikonographie des donnernden Jupiters erin-
nern, dessen Blitz den Wolkenvorhang durchbohrt, wie ein mögli-
cher Vergleich mit Hor. carm. 1,34,5f. nahelegt: namque Diespiter / 
igni corusco nubila diuidens.42 Zur Wahl der beiden Wortbestandteile 
bei der Bildung des Kompositums ist schließlich anzumerken, dass 
die Kombination desselben Substantivs und desselben Verbs sowohl 
in der Poesie als auch in der Prosa häufig vorkommt, um den Aus-
bruch von Vulkanen43 oder das Ausströmen von Feuer im Allgemei-

39	 Juvencus verwendet das stammverwandte Adjektiv coruscus sowohl für das Er-
eignis der Verklärung (Iuvenc. 3,321f.) als auch für die bereits erwähnte Him-
melfahrt des Elias (Iuvenc. 2,545). 

40	 2 Petr 3,7 οἱ δὲ νῦν οὐρανοὶ καὶ ἡ γῆ τῷ αὐτῷ λόγῳ τεθησαυρισμένοι εἰσὶν 
πυρί, τηρούμενοι εἰς ἡμέραν κρίσεως καὶ ἀπωλείας τῶν ἀσεβῶν ἀνθρώπων; 
siehe auch 2 Clem. 16,3 γινώσκετε δέ, ὅτι ἔρχεται ἤδη ἡ ἡμέρα τῆς κρίσεως 
ὡς κλίβανος καιόμενος, καὶ τακήσονταί τινες τῶν οὐρανῶν καὶ πᾶσα ἡ γῆ ὡς 
μόλιβος ἐπὶ πυρὶ τηκόμενος und Herm. vis. 4,3,3 δεῖ τὸν κόσμον τοῦτον δἰ  
αἵματος καὶ πυρὸς ἀπόλλυσθαι.

41	 Orig. Cels. 4,12f. und insbesondere comm. ser. in Matth. 56 (GCS, p. 129,24f.), 
wo der Kommentator das Feuer, das die Welt auflösen wird, mit dem Feuer 
vergleicht, das Sodom zerstörte; nach Colombi 1997, 21f. wurde dieser Kom-
mentar des Origenes zu Mt 24,35, wo keine spezifischen Anspielungen auf Feu-
er vorhanden sind, von Juvencus bei der poetischen Neufassung des gleichen 
Matthäusverses in Iuvenc. 4,161f. haec tellus caelumque super soluentur in ignes, 
/ sed mea non umquam soluentur ab ordine dicta berücksichtigt, siehe auch den 
Kommentar ad loc. bei De Gianni 2020, 162f.

42	 Nazzaro 2010, 24 Anm. 51.
43	 Z.B. Ov. Ibis 598; Sen. Phoen. 598. Auf dieses Bild aus der praefatio verweist, 

mehr oder weniger explizit, auch der Ausdruck torrens flamma (V. 5), der 
wahrscheinlich aus Verg. Aen. 6,550 flammis […] torrentibus über den Fluss 
Phlegethon übernommen wurde. Dieser Ausdruck ist sowohl als „glühende 
Flamme“ als auch als „Feuerfluss“ zu verstehen, „alla stregua del flusso lavico 
di un vulcano in eruzione“ (Nazzaro 2010, 17 Anm. 21).



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 375

nen zu beschreiben (auch mit metaphorischen und allegorischen 
Bedeutungen).44 Die Tendenz des Dichters zu adjektivischen Kom-
posita, bei denen der erste Wortteil ein Substantiv ist, das das Feuer 
bezeichnet, um die Farbe der Wolken in verschiedenen Zusammen-
hängen zu charakterisieren, die göttliche Erscheinungen betreffen, 
wird durch die Verwendung von ignicolorus bestätigt. Dieser Begriff 
wurde von Juvencus in zwei Passagen des vierten Buches verwen-
det, die die Prophezeiung der Wiederkehr des Erlösers betreffen.45 
Der Begriff ist tatsächlich nur in den Euangeliorum libri belegt und 
wird danach nicht mehr verwendet; ein griechisches Parallelwort 
ist, wie von André angegeben,46 πυρίχρως bei Alcidamas.47

Der Begriff flammiuomus lässt sich in vielfältigen, sowohl 
wörtlichen als auch übertragenen Bedeutungen verwenden, die 
überwiegend, aber nicht ausschließlich, mit astronomischen und 
klimatischen Aspekten verbunden sind, in Kontexten also, die weit 
von der praefatio des Juvencus entfernt sind.48 Dies wird durch die 
folgenden spätlateinischen Belege gezeigt,49 die alle poetisch sind, 

44	 Verg. Aen. 8,680f. (die Flammen der Herrlichkeit, die aus den Schläfen des 
Augustus züngeln, dargestellt auf dem Schild des Aeneas); Ov. met. 5,353 (Ty-
phon), etc.

45	 Iuvenc. 4,154–156 omnigenasque tribus defletio iugis / urgebit, ueniet cum nubibus 
ignicoloris / maiestate potens hominis per sidera natus (Mt 24,30 uidebunt filium ho-
minis uenientem in nubibus caeli cum uirtute multa et maiestate); 557–559 ueniet 
uobis uisenda per auras / maiestas prolis hominis, cum dextera sanctae / uirtuti adsi-
det sub nubibus ignicoloris (Mt 26,64 uidebitis filium hominis sedentem ad dexteram 
uirtutis et uenientem cum nubibus caeli), mit den Anmerkungen von De Gianni 
2020, 159.

46	 André 1949, 231.
47	 Zitiert wird Alcidamas’ πυρίχρως in Arist. rhet. 3,3,1 καὶ ὡς Ἀλκιδάμας “μένους 

μὲν τὴν ψυχὴν πληρουμένην, πυρίχρων δὲ τὴν ὄψιν γιγνομένην”.
48	 Genauer ahmt die Verse der praefatio hingegen Hrabanus Maurus in einer 

Passage von carm. 13 nach, die die Rückkehr des Herrn am Tag des Jüngsten 
Gerichts beschreibt (V. 47f. flammiuoma ueniet Dominus cum nube coruscans, / ac-
taque cum uerbis discutiet hominum); siehe außerdem in der Appendix der carmi-
na desselben Dichters eine Passage des Himmelfahrtshymnus (Hraban. carm. 
app. 9,5f. ut cum flammiuoma nube reuerteris, / occulta hominum pandere iudicans).

49	 Ich beschränke mich darauf, hier den Fall von AL 873b R.2 zu vermerken, des-
sen Datierung unsicher ist (Baiarum dum forte capit sub mollibus umbris / fes-
sus Amor somnum murmure captus aquae, / ipsa facem accurrens gelida celauit in 
unda, / ut ueteres flammas uindicet, alma Venus. / Quum primum liquor ille aeternos 



Donato De Gianni376

concipit ignes; / igne nouo (quisnam crederet?) arsit aqua. / Flammiuomis igitur fu-
mant haec balnea lymphis, / quod facula una omnes uincit Amoris aquas), nicht ver-
zeichnet wird dies von Bacherler in ThLL 873,59–65, jedoch aufgeführt unter 
den spätantiken Belegen des Lemmas in einigen der konsultierten digitalen 
Datenbanken (Poetria Nova, Musisque Deoque). Das kurze Gedicht (vier elegische 
Distichen), das Riese ²1906, 319 unter den Carmina codicum recentium einordne-
te, wird im Codex Riccardianus 2939 aus dem 15. Jahrhundert überliefert, wie 
man dem Apparat von Baehrens 1882, 438 entnehmen kann. Baehrens erklärt, 
dass er es erstmals veröffentlicht habe und nummeriert es mit der Nummer 
544. Das Gedicht wurde tatsächlich bereits 1533 unter der Sigle „N.C.A.“ (Nico-
lai Comitis Archii) veröffentlicht, in einer Appendix epigrammatica verschiedener 
Autoren zum Werk De Partu Virginis von Iacopo Sannazaro (Actii Synceri Sanna-
zarii De Partu Virginis libri III [...], Venetiis, 1533, c. 97v). Es wurde später in einer 
Numeri-Ausgabe des Humanisten Nicolò D’Arco (Arco, ca. 1492 – Mantua, ca. 
1546), einer Sammlung von Gedichten, die hauptsächlich im Codex Laurentia-
nus Ashb. 266 überliefert ist (wo das Epigramm auf f. 131v zu finden ist), ver-
öffentlicht. Nach der editio princeps aus Mantua, herausgegeben von Giovanni 
Fruticeno und Stefano Laureo (Mantua 1546), und zwei Ausgaben aus dem 18. 
Jahrhundert (Hieronymi Fracastorii Veronensis, Adami Fumani Canonici Veronensis, 
et Nicolai Archii Comitis Carminum Editio II, Patavii 1739 und Nicolai Archii Comitis 
Numerorum Libri IV, Quartus ex codice Autographo nunc primum prodit, Veronae 
1762) wurde das Werk kürzlich von Welber 1996 veröffentlicht, wo das Epi-
gramm die Nummer 218 trägt. Es handelt sich um ein aitiologisches Gedicht 
über die Wärme der Thermalquellen von Baiae, ein Thema, das in der spätan-
tiken lateinischen Epigrammdichtung (siehe AL 265 SB = 271 R.² von Regianus) 
und der griechischen Dichtung behandelt wird. Ein ähnliches Aitiologie-The-
ma findet sich in einem Gedicht von Marianus Scholasticus, das sich jedoch 
auf eine Quelle namens „Eros“ bezieht (AG 9,627). Es ist unklar, ob das Gedicht 
von Nicolò D’Arco als Nachahmung lateinischer und griechischer Vorbilder 
verfasst wurde (so Gamberini 2023, 83) oder ob es älter ist (Hutton 1941, 387–
389). Im abschließenden Distichon, das die Verbindung zwischen der Hitze 
der Quellen von Baiae und dem Motiv der unauslöschlichen Fackel von Cupido 
beschreibt, wird das bereits von Zenodotos von Ephesos im dritten Jahrhun-
dert v.Chr. behandelte Thema (AG 16,14 τίς γλύψας τὸν Ἒρωτα παρά κρήνησιν 
ἔθηκεν, οἰόμενος παύσειν τοῦτο τὸ πῦρ ὕδατι;) aufgegriffen und in späteren 
Epochen in verschiedenen Formen erneut formuliert (AL 342 SB = 347 R.² De 
sigillo Cupidinis aquas fundentis: Igne salutifero Veneris puer omnia flammans / pro 
facibus proprias arte ministrat aquas). Eine Sammlung ähnlicher Stellen findet 
sich bei Busch 1999, 354–357. Für das Thema der Thermalquellen bei Regianus 
und Marianus Scholasticus siehe besonders Tempone 2011. Im siebten Vers 
wird nach der Transkription von Welber im Codex Ashb. 266 accensis gelesen. 
In den gedruckten Ausgaben des Gedichts von Nicolò D’Arco wird hingegen 
ignitis gelesen, während, wie auch von Volpi in der Ausgabe von 1739, S. 263, 
angegeben, flammiuomis, das im Codex Riccardianus erscheint, in der Druck-
ausgabe von 1533 gelesen wird.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 377

mit Ausnahme einer Passage aus dem De nuptiis Philologiae et Mercu-
rii von Martianus Capella, wo der Prosaautor das Wort im Zusam-
menhang mit Saturn auf die Schlange bezieht, die ihren eigenen 
Schwanz verschlingt, und zwar in einer Glosse, die eine etymologi-
sche Erklärung des griechischen Begriffs οὐροβόρος bietet, der sich 
in Magie-Papyri (PMG 1,146; 7,587; 36,184) findet.50

In einem exegetisch-lehrmäßigen Exkurs, der in die Paraphrase 
von Apg 18,1–18 eingefügt ist, fügt Arator eine ausgefeilte allegori-
sche Deutung der Taufe ein, beginnend mit dem Namen Aquila, des 
Freundes, bei dem der Apostel Paulus während seiner Reise nach 
Korinth verweilt (Arator act. 2,528–540):

[…] Aquilae natura fidelis
sponte gerit quod forma tenet; nam debilis aeuo 
et declinatis senior iam uisibus ales	 530
flammiuomo sub sole iacet pennasque grauatas
eius in igne fouet nocturnaque lumina pandit 
atque oculos radiis ardentibus ingerit aegros
ad ueterem reditura diem; sic dona caloris
languida sumit auis, cuius de fomite uires	 535
accipit et prisci reparat dispendia saecli;
cui ne sola forent quae feruidus incutit aestus
per laticum purganda uadum, ter mergitur undis
et senium deponit aquis iuuenemque decoris
effigiem de fonte leuat. [...]	 540

Das Gleichnis vom Adler, der alt und schwach seine Kraft wieder-
erlangt, indem er die Sonnenstrahlen betrachtet und sich dann 
dreimal ins Wasser stürzt, insgesamt inspiriert vom Physiologus,51 

50	 Mart. Cap. 1,70 praetendebat dextra flammiuomum quendam draconem caudae suae 
ultima deuorantem, quem credebant anni numerum nomine perdocere. Die Selten-
heit des Adjektivs und dessen erste Erwähnung bei Juvencus werden im Kom-
mentar von Shanzer 1986, 154–158 nicht erwähnt. Zu dieser Stelle, die als Bei-
spiel für die Tendenz von Martianus Capella gilt, erklärende Glossen in den 
Text einzufügen, siehe Cristante 2010, 73.

51	 Physiol. rec. B 8,2–9 (ed. F.J. Carmody 1939, 19,3f.) Physiologus dicit aquilam talem 
habere naturam: cum senuerit, grauantur alae eius, et obducuntur oculi eius caligine; 
tunc quaerit fontem aquae, et contra eum fontem euolat in altum usque ad aerem solis, 



Donato De Gianni378

veranschaulicht die Wiedergeburt des Gläubigen in der Taufe, der 
durch den Glauben und das Licht der Gnade wiedergeboren und er-
neuert wird, ein Motiv, das den zweiten Teil des Exkurses von Arator 
einnimmt (act. 2,540–568). Das zusammengesetzte Adjektiv, durch 
das die Verbindung zwischen Feuer oder Flammen und der Sonne 
– ein Topos in literarischen und ikonografischen Darstellungen – 
evoziert wird,52 vergrößert die Dichte von Verweisen auf die Wär-
me (in igne fouet, V. 532; radiis ardentibus, V. 533; dona caloris, V. 534; 
feruidus [...] aestus, V. 537). Diese Verweise sind zahlreicher als im 
Prosavorbild, wo sie im Wesentlichen auf die Verben incendit und 
comburit beschränkt sind. Die Wahl des ungewöhnlichen Attributs 
lenkt effektiv die Aufmerksamkeit auf das Bild der Sonne, das in der 
zweiten Hälfte des Textes (Arator act. 2,541–543 cum ueri lumine Solis 
/ tangimur, antiqui contagia soluimus aeui / accedente fide) aufgegriffen 
und in eindeutig christologischen Begriffen ausgeführt wird, wobei 
auf die Allegorie des Sol iustitiae aus Mal 4,2 verwiesen wird, die im 
Text des Physiologus zitiert wird.53

In der Iohannis von Coripp gibt es drei Belege. Am Ende einer 
langen und ausführlichen Beschreibung des Brandes, den die auf-
ständischen Mauren in den Städten Afrikas gelegt haben, zieht der 
Dichter einen Vergleich mit dem Mythos von Phaethon, der bei sei-

et ibi incendit alas suas, et caliginem oculorum comburit de radio solis; tunc demum 
descendens ad fontem trina uice se mergit, et statim renouatur tota, ita ut alarum 
uigore et oculorum splendore multum melius renouetur. Ergo et tu, homo, siue Iudaeus 
siue gentilis, qui uestimentum habes uetus (vgl. Eph 4,22), et caligantur oculi cordis 
tui, quaere spiritalem fontem Domini, qui dixit: Nisi quis renatus fuerit ex aqua et Spi-
ritu sancto, non potest intrare in regnum Dei caelorum (Joh 3,5). Nisi ergo: Baptizatus 
fueris in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti (Mt 28,19), et sustuleris oculos cordis 
tui ad Dominum, qui est Sol iustitiae (Mal 4,2), non renouabitur ut aquilae iuuentus 
tua (Ps 102,5); der Einfluss dieser Quelle auf Arator wurde herausgestellt von 
Hillier 1993, 184; 189–190.

52	 Siehe z.B. die Attribute flammeus und igneus als Epitheta der Sonne (ThLL VI 
870,8ff.; VII 283,40ff.).

53	 Ich glaube, dass im sakramentalen Kontext auch das symbolische Potential der 
Flammen in Bezug auf den Heiligen Geist nicht vernachlässigt werden sollte 
(Arator act. 1,138–140 res maxima cogit / nec reticere diu quid sit quod Spiritus al-
mus / his datur in flamma).



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 379

ner rasanten, zerstörerischen Fahrt mit dem Sonnenwagen die Erde 
verbrennt und verwüstet (Ioh. 1,336–340):

Haud aliter Phaethon cunctis e partibus orbis
non bene concesso succenderat omnia curru
flammiuomis raptatus equis, ni fulmine summo
omnipotens genitor, terras miseratus, anhelos
disiunxisset equos, restinguens ignibus ignem.	 340

Wie gezeigt worden ist, ist in der Passage deutlich der Einfluss (so-
wohl thematisch-strukturell als auch verbal) des zweiten Buches 
der Metamorphoses Ovids erkennbar, den Coripp auf recht offensicht-
liche Weise aufgreift (V. 336f. ~ Ov. met. 2,227f. tum uero Phaethon 
cunctis e partibus orbem / adspicit accensum; V. 339f. ~ Ov. met. 2,304f. 
at pater omnipotens, superos testatus et ipsum / qui dederat currus, nisi 
opem ferat; 2,313 et saeuis compescuit ignibus ignes), wobei er jedoch 
eine eigene „‘moralising’ note, by the words non bene and, most of 
all, terras miseratus, an imagery which Corippus usually applies to 
the merciful Christian God“54 hinzufügt. Bei Coripp fehlt eine detail-
lierte Beschreibung der Pferde, die in Ov. met. 2,153f. dagegen mit 
vier feierlichen griechischen Namen erwähnt werden: Pyrois, Eous, 
Aethon, Phlegon. Diese Namen werden dann durch den Ausdruck hin-
nitibus auras / flammiferis implent (V. 154f.) gewissermaßen erklärt;55 
ebendieser letzte Ausdruck scheint dem spätantiken Dichter den 
Anstoß gegeben zu haben, das seltene flammiuomus als synonyme 
Variation zum von Ovid verwendeten Kompositum flammifer einzu-
führen. An einer Beispielstelle epischer Formelhaftigkeit verwendet 
der Dichter das Lemma erneut als Attribut für die Pferde des Son-
nenwagens in der morgendlichen Tageszeitbeschreibung, die in der 
Rede enthalten ist, die Johannes Troglita an seine Truppen richtet, 
um sie zu beruhigen, dass bald der Tag der Schlacht gegen die Fein-
de kommen wird (Ioh. 8,227–229):

54	 Tommasi Moreschini 2007, 193.
55	 Barchiesi 2005, 250.



Donato De Gianni380

Mox primo mundum consurgens margine Phoebus
flammiuomis continget equis, committere pugnam
uicinis liceat feruenti caede Lataris.

Die Junktur flammiuomis  […] equis, verwendet an derselben metri-
schen Stelle wie im ersten Buch, wo das Epitheton konkret mit dem 
Ausbrechen des von Phaeton verursachten Feuers verbunden war, 
betont abgesehen von der thematischen Verbindung zwischen Son-
ne und Feuer und dem literarischen sowie ikonografischen Klischee, 
das vorsieht, dass die Pferde des Sonnenwagens Flammen aus ihren 
Nüstern ausstoßen, hier das Motiv der Wärme. In Bezug auf den Tag 
der Schlacht hat diese metaphorische Implikationen, wie das Bild 
der feruens caedes in V. 229 andeutet.56 Dem Thema Wärme wird im 
Gedicht in Verbindung mit dem glühend heißen Klima Afrikas viel 
Raum gegeben.

In der Iohannis wird Afrika als das Land der Kontraste und Ge-
gensätze dargestellt,57 doch am häufigsten wird es mit der Vorstel-
lung von Verwüstung und Tod assoziiert, wie unter anderem aus der 
Beschreibung des Scirocco oder Africus und seiner Auswirkungen 
auf die Natur und die Menschen im sechsten Buch hervorgeht (Ioh. 
6,270–275): 

Qua feruens loca sicca dies sub sidere Cancri	 270
sole perusta tenet nimium semperque laborant.
Arua siti Zephyrisque calent. Namque Africus illic
omnia flammiuomis exsiccat rura procellis:
illic et sitiens calidis exerrat harenis
Afer anhelus, inops, Stygias rimatur et undas.	 275

Die Schilderung zeichnet sich durch den Einsatz rhetorischer Mit-
tel aus wie die synonymen variationes, die sich um die Vorstellung 
von Trockenheit und Hitze drehen, die etymologische Figur (sicca 
/ exsiccat, V. 270; 273; calent / calidis, V. 272; 274) und das parapho-
nische Spiel zwischen den Verben exsiccat und exerrat (V. 273; 274), 

56	 Der Ausdruck, wie von Riedlberger 2010, 252 angemerkt, kann verglichen wer-
den mit Verg. Aen. 9,692f. hostem / feruere caede noua.

57	 Zarini 2018.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 381

die dieselbe Vorsilbe und dieselbe Endung haben. Diese Stilmittel 
markieren den Übergang vom klimatischen und meteorologischen 
Sachverhalt zu den Folgen für die Menschen, die gezwungen sind, 
auf der Suche nach Wasser durstig durch die Wüste zu wandern; die 
Wiederholung des lokalen deiktischen illic (V. 272; 274) zielt darauf 
ab, die räumliche Distanz zwischen dem Lesepublikum des Werkes 
und diesem Geschehen zu betonen, das für die afrikanischen Regio-
nen charakteristisch ist. Die zuvor nicht belegte Verbindung flam-
miuomis [...] procellis in V. 273, hervorgehoben in einem Hexameter 
mit der eleganten Struktur eines versus aureus, stellt eine der Varia-
tionen des Themas dar, die der Dichter erdacht hat, um durch die 
eindringliche Ausdruckskraft ungewöhnlicher Adjektive die ver-
heerende Kraft der sengenden Stürme des Africus darzustellen. Eine 
ähnliche iunctura findet sich im siebten Buch (Coripp. Ioh. 7,370f. 
bis quinis Africus ingens / auxerat igniuagis exurens cuncta procellis), wo 
das Epitheton des Juvencus durch das ebenso seltene und besonde-
re Kompositum igniuagus ersetzt wird, das zuvor nur bei Martianus 
Capella mit Bezug auf den Blitz belegt ist58 und von Coripp nur an 
einer weiteren Stelle als Attribut für die Pferde des Phoebus ver-
wendet wird.59 Bei der Darstellung der Auswirkungen des Windes 
auf die menschlichen Körper nach der Verwüstung, die er bei den 
Mauren und ihren in der Wüste fliehenden Gefangenen angerich-
tet hat,60 greift der Dichter dann auf die synonyme Form igniuomus 
zurück, die erstmals in den Mythologiae von Fulgentius und später 
bei Venantius Fortunatus jeweils für die Sonnenpferde und die Son-
ne selbst belegt ist;61 eine eindrucksvolle Verbindung zwischen der 

58	 Mart. Cap. 9,896 aduentum exitusque igniuagae denuntiationis. 
59	 Coripp. Ioh. 4,24f. extulit igniuagos […] / Phoebus equos. 
60	 Coripp. Ioh. 7,323–332 Africus igniuomus terras exurere flabris / incipit et populi ui-

res furiasque resoluit. / Flamine cuncta rigent igniti corpora uenti: / aret lingua uiris, 
facies rubet, altus anhelat / pectora pulmo ciens mittitque e naribus ignem. / Aspera 
subtracta feruescunt ora saliua / et furit exustus siccis in faucibus ardor. / Omnis ab 
internis umor fluit †anxius† extis / perfunditque cutem, quem mox exsiccat iniquus / 
aeris ipse calor tepidumque a corpore sumit.

61	 Fulg. myth. 1f. praef. p. 13,6 soluerat igniuomos mundi regione peracta / quadrupe-
des (die Akkusativform des Adjektivs wird von Mattiacci 2002, 270 und Venuti 
2018 akzeptiert, im Gegensatz zur Variante im Nominativ); Ven. Fort. carm. 
3,9,3 altius igniuomum solem caeli orbita ducit.



Donato De Gianni382

Hitze des Scirocco und den Flammen begegnet schließlich auch in 
Coripp. Ioh. 8,84 nos sitis atque fames, flammis nos Africus ussit.62

In den Anfangszeilen des De excidio Thoringiae beschreibt Venan-
tius Fortunatus nach der bitteren Reflexion in Form einer sententia 
über den schlimmen Stand des Krieges und die sors inuida, die die 
Lebenssituationen der Menschen ins Wanken bringt und sogar einst 
blühende und mächtige Reiche stürzt (V. 1f. Condicio belli tristis, sors 
inuida rerum! / Quam subito lapsu regna superba cadunt!), die Verwüs-
tung Thüringens durch die Einfälle der Franken. Dabei entfaltet er 
einen fortlaufenden Vergleich zwischen Vergangenheit und Gegen-
wart (V. 3–18)63 und nimmt besonders das Detail der am Boden lie-
genden Körper in den Blick, denen die Ehre eines würdigen Begräb-
nisses verweigert wurde (Ven. Fort. carm. app. 1,13–16):

Clara ministrorum stipata corona potentum
	 nulla sepulchra tenens mortis honore caret.
Flammiuomum uincens rutilans in crinibus aurum	 15
	 strata solo recubat lacticolor amati.

Das zweite Distichon, das die Antithese der farblichen Bezeichnun-
gen, die bereits in den Anfangszeilen auftreten (V. 7f. ardua quae ru-
tilo nituere ornata metallo, / pallidus oppressit fulgida tecta cinis), fort-
führt, stellt die Farbe der Haare der Verstorbenen, die heller als Gold 
glänzen, dem milchigen Weiß ihrer leblosen Körper gegenüber.64 
Dieser Kontrasteffekt wird durch die Wahl der beiden zusammenge-
setzten Adjektive noch wirkungsvoller gemacht. Flammiuomum, das 

62	 Riedlberger 2010, 159. 
63	 Zum diesem Aspekt des Gedichtabschnitts siehe den aktuellen Beitrag von Fi-

losini 2020.
64	 Das Ende von V. 16 scheint korrupt zu sein, da amati gegen das Metrum ver-

stößt; daher die verschiedenen emendationes (amethys Brower; mulier Momm-
sen; amita Nisard), die entweder paläographisch unerklärlich oder aus 
semantischer Sicht nicht überzeugend sind. Reydellet 2004, 133; 188, der in Er-
mangelung stichhaltiger Alternativen den überlieferten Text beibehält, aber 
amati übersetzt, als ob es amato wäre („avec ses cheveaux étincelants, supérie-
urs à l’or qui lance des flammes, terrassée, elle repose blanche comme lait sur 
le sol [bien-aimé]“), hält zu Recht corona ministrorum aus V. 13 für das Subjekt 
von recubat.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 383

aurum beschreibt, um dessen schillernden Glanz zu betonen, zieht 
in einer Junktur ohne Parallelstelle, die durch das rahmende Hyper-
baton geschickt hervorgehoben wird, die Aufmerksamkeit auf das 
Element des Feuers, das thematisch im Mittelpunkt des Abschnitts 
steht (cremata, V. 4; fauilla, V. 6; cinis, V. 8). In Kombination mit dem 
Bild des Goldes und dem Partizip rutilans, das das stammverwandte 
Adjektiv aus V. 7 aufgreift,65 suggeriert es implizit auch eine Ana-
logie zwischen den Haaren der Gefallenen – in deren Darstellung 
bereits eine doppelte Analogie Haare/Gold und Gold/Flammen be-
steht – und den glänzenden Dächern der Paläste, die einst mit röt-
lich schimmernden Metallen geschmückt waren und nun vom Feuer 
zerstört und mit pallidus cinis bedeckt sind. Lacticolor, das zuvor nur 
einmal bei Ausonius (396,53–54 p. 252 P. aut cunctis pariter uersibus 
oblinat / furuam lacticolor sphongia sepiam) belegt ist, betont den Farb-
kontrast und hebt zugleich sowohl den hellen Teint der Germanen 
als auch die durch den Tod verursachte Blässe hervor.

4 Lucifluus
Lucifluus gehört zum Typ der Komposita mit der Endung -fluus, bei 
denen der erste Wortbestandteil ein Adjektiv oder ein Substantiv 
ist.66 Diese Art der Bildung war besonders häufig in der spätantiken 
Poesie.67 Das früheste Beispiel ist largifluus bei Lucr. 5,598 (largifluum 
fontem scatere atque erumpere lumen, im Sinne der sich ausbreiten-
den Wärme des Sonnenlichts), das Juvencus nachahmt, jedoch mit 
einem anderen Bezug, nämlich der göttlichen Belohnung für die De-

65	 Im klassischen, insbesondere poetischen Gebrauch beziehen sich sowohl das 
Verb rutilo als auch das Adjektiv rutilus hauptsächlich auf die Farbe von Gold 
(Varr. ling. lat. 7,5,83; Verg. georg. 1,454; Aen. 8,430; Ov. met. 12,294; Val. Fl. 
7,647), bevor sie allmählich eine allgemeinere lichtbezogene Bedeutung an-
nehmen (André 1949, 85–88). 

66	 Das Adjektiv hat eine adverbiale Funktion; das Substantiv „ne peut assumer 
que des fonctions circonstancielles“ (Bader 1962, 114–115).

67	 Ein anschauliches Beispiel für die zahlreichen möglichen Kombinationen bei 
der Bildung dieser Komposita bietet Bordone 2011, 228f.



Donato De Gianni384

mütigen (Iuvenc. 1,102 largifluis humiles opibus ditauit egentes).68 Das 
Interesse von Juvencus an diesem Typ der Komposita wird durch 
das Auftreten des Wortes multifluus in den Euangeliorum libri belegt 
(Iuvenc. 1,582 multifluisque diem uerbis ducendo fatigant),69 das erst-
mals vom Paraphrasten verwendet wird,70 um die unnötige Wort-
fülle in den Gebeten zu charakterisieren. Dieses wurde später von 
Arator wiederverwendet, jedoch in gegensätzlichem Sinne, um 
den Heiland zu beschreiben, der die Völker mit seinen Worten be-
schenkt (act. 2,1064f. cunctos [...] rigari / multifluo sermone iubet). Der 
anonyme Verfasser einer CLE des fünften Jahrhunderts verwendet 
es im Zusammenhang mit den reichen Gaben, die der sator [...] rerum 
ditissimus der Menschheit zukommen ließ (CIL 11,258,12 [= Mossong 
2022, 643]: multifluis opibus longum ditauit in aeuum):71 Beide Stel-
len, die bei Arator und die der CLE, ahmen jeweils Junkturen von 
Juvencus mit den Adjektiven lucifluus und largifluus nach, jedoch 
mit Abweichungen: Tatsächlich imitiert der Abschnitt von Arator 
eindeutig die Verbindung lucifluo […] sermone (das Wort Gottes) aus 
Iuvenc. 4,119 (worüber gleich zu sprechen ist); der anonyme Autor 
des CLE hingegen imitiert den Vers aus dem ersten Buch, der gerade 
erwähnt worden ist (Iuvenc. 1,102 largifluis […] opibus).

Wenn man den Fall von Iuvenc. 2,524a lucifluis splendens aduentus 
gloria terris ausnimmt, der einzig im Codex C (Cambridge, Corpus 
Christi College 304, siebtes Jahrhundert) überliefert ist und wo es 
sich wahrscheinlich um eine Interpolation handelt,72 findet sich der 
erste Beleg von lucifluus im dritten Buch des Gedichts.
In der poetischen Neufassung der Ankündigung von Passion und 

68	 Das Adjektiv wird später auch von Endelechius verwendet (mort. 3 manant la-
crimis largifluis genae).

69	 Laut McGill 2016, 144 kann die „liquid imagery“ des Verses sich an Verg. Aen. 
8,94 olli remigio noctemque diemque fatigant orientieren, wobei das Subjekt die 
Trojaner sind, die den Tiber hinauf nach Pallanteum fahren.

70	 ThLL VIII 1585,32–35. 
71	 Es handelt sich um einen epigraphischen titulus in Hexametern, der einen Bild-

zyklus begleitete, der die fabrica mundi darstellt, und sich an einer der kurzen 
Wände des Trikliniums befand, das vom Bischof Neon (451–468) im Bischofs-
palast von Ravenna errichtet wurde; siehe Scirea 2022, 62–65.

72	 Eine detaillierte Analyse dieses Verses findet sich bei Gnilka 2001, 505–511.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 385

Auferstehung, die der Messias an die Jünger richtet, erweitert der 
Paraphrast gemäß den epischen Standards die einfache zeitliche 
Bestimmung tertia die (am dritten Tag) aus Mt 16,21 in einer de-
skriptiven auxesis, die dem Anbrechen der Morgenröte gewidmet 
ist. Dabei verleiht er dem Adjektiv auch eine übertragene Bedeu-
tung, die dazu beiträgt, die theologische und heilbringende Funk-
tion des Osterereignisses zu betonen (Iuvenc. 3,293–295):

Ast ubi lucifluum reddet sol tertius ortum,
consurget radiis pariter redimita salutis
uita mihi cunctisque dabit sua munera terris.	 295

In Übereinstimmung mit der im Gedicht zugrunde liegenden Licht-
motivik reiht sich die Passage unter die Stellen ein, an denen der 
Autor, direkt oder indirekt, eine enge Verbindung zwischen Licht 
und ewiger Erlösung oder auch bloßer körperlicher Heilung in 
Wundergeschichten herstellt.73 Hier verknüpft Juvencus allegorisch 
in einer soteriologischen Perspektive durch die nachfolgende Strah-
lenmetapher74 das Bild des Sonnenaufgangs mit dem der durch die 
Auferstehung bewirkten salus,75 um das topische Motiv des Sol sa-
lutis (Sonne der Erlösung) aufzugreifen.76 Am Ende der Paraphrase 
des Matthäusverses, der den Vorhersagen über das zukünftige Leid 
Jerusalems gewidmet ist (Mt 24,14 et praedicabitur hoc euangelium 
regni in uniuerso orbe, in testimonium omnibus gentibus), wird in einer 
umfangreichen Periphrase auf die Verkündigung des Evangeliums 
als Zeugnis für die Völker eingegangen (Iuvenc. 4,118f. gens omnis 

73	 Zur Wiederholung des Lichtmotivs und seinen allegorischen Implikationen bei 
Juvencus siehe Röttger 1996, 46; 60; 84; 100f. (in Bezug auf die betrachteten 
Verse).

74	 Die Junktur radiis […] redimita aus V. 294, die sich laut McGill 2016, 212 auf ein 
Diadem bezieht, ähnelt einem Bild in der späteren Beschreibung der Aurora in 
Claud. in Eutr. 2,527–529 Aurora potentem / non radiis redimita comam, non flam-
mea uultu / nec croceum uestita diem.

75	 In der poetischen Paraphrase der V. 293f. ersetzt das Verb consurgo das Wort re-
surgo aus Mt 16,21, das der Dichter meidet, indem er auch das verbum simplex in 
Iuvenc. 3,589 und Iuvenc. 4,345 sowie Umschreibungen davon (Iuvenc. 2,521f.) 
verwendet, siehe auch Bauer 1999, 27.

76	 Dölger 31972, 379–410.



Donato De Gianni386

habebit / testem lucifluo sancti sermone salutis): In diesem Fall ist das 
Adjektiv nicht nur mit sakralen und heilsgeschichtlichen Implika-
tionen verbunden, die mit dem Motiv des Lichts zusammenhängen, 
sondern scheint auch die Bedeutungen des Synonyms lucidus anzu-
nehmen. Dieses gehört im übertragenen Sinne zum rhetorischen 
Vokabular, um eine klare und wahrheitsgemäße Rede im Gegensatz 
zum zweideutigen oder falschen Sprechen zu bezeichnen, und be-
zeichnet im biblischen Kontext oft das Wort Gottes selbst und seine 
Gebote.77 Abgesehen von den wenigen Belegen in der spätantiken 
Prosa78 und unsicheren Fällen bei Prud. psych. 625 (quaerite lucife-
rum caelesti dogmate pastum),79 wo lucifluum nur im Codex S (= San-
gallensis bibl. monast. 136, neuntes/zehntes Jahrhundert) überlie-
fert ist und von Weitzius (Hanouiae 1613) übernommen wurde, und 
bei Symph. 95,1 (inter lucifluum caelum terrasque iacentes),80 wo das 
Wort eine von mehreren Lesarten neben lucificum81 und luciferum82 
ist, möchte ich noch einmal auf die Belege bei Venantius Fortunatus 
und Eugenius von Toledo hinweisen.

In Mart. 2,261–265 beschreibt Venantius die lange Nachtwache, 
die die Mönche von Marmoutier damit verbringen, Gott zu bitten, 
die wahre Natur des Mantels des falschen Propheten Anatolius zu 
offenbaren. Die Schilderung konzentriert sich auf das Aufgehen der 
Sonne und erweitert die knappe Zeitangabe des Originals von Sulpi-
cius Severus (Mart. 23,9 ubi inluxit dies) mit einer deutlich epischen 
Ausprägung (Ven. Fort. Mart. 2,261–266):

77	 So z.B. in Vet. Lat. psalm. 18,9 praeceptum Domini lucidum illuminans oculos.
78	 Siehe dazu auch De Gianni 2024. 
79	 Mit Anspielung auf das himmlische Brot und die göttliche Lehre. Frisch 2020, 

348f. verweist auf Mt 6,20 und 1 Tim 6,17–19. In diesem Kontext nimmt das 
Adjektiv lucifer eine übertragene Bedeutung an (Lavarenne 1933, 251), die der 
Bedeutung von lucifluus in Iuvenc. 4,119 bezüglich der göttlichen Rede sehr 
ähnlich ist. Doch reicht dies nicht aus, um die lectio singularis von S zu verteidi-
gen.

80	 Bergamin 2005, 68 akzeptiert lucifluum aus S g h Wb. 
81	 Es handelt sich um die Lesart, die in den meisten Handschriften überliefert ist, 

aber von den Herausgebern nicht übernommen worden ist.
82	 Lesart aus A I V M² und bei den meisten der Herausgeber, darunter Leary 2014. 



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 387

Ducitur interea monachis nox peruigil hymnis,
et compacta choris Dauitica canna resultat,
ut coram altithronus uelamina uisa reuelet.
Iam spumabat equis Aurorae auriga rubores,
sol quoque lucifluas curru flectebat habenas 	 265
atque renata dies reuocabat in arua labores.

Zwei zusammengesetzte Adjektive von Juvencus folgen in kurzer 
Distanz aufeinander – und das ist bedeutsam –, hervorgehoben 
durch ihre Platzierung an der Stelle der Penthemimeres, in V. 263 
und V. 265. Während das erste, eingebettet in einen Vers mit Al-
literationen, Assonanzen und einer figura etymologica – stilistische 
Merkmale, die für Venantius’ Dichtung charakteristisch sind – und 
aus dem Kontext herausgelöst mittlerweile den Status eines formel-
haften Epithetons für Gott-Vater hat, scheint das zweite eine größe-
re Nähe zum ursprünglichen Kontext erkennen zu lassen. In der Ek-
phrasis der Morgenröte, die auf die Nachtwache folgt, verschmilzt 
das Echo der in der parallelen Stelle von Paul. Petr. Mart. 3,339f. 
(cum praeuia solem / nuntiat acceptum spargens aurora ruborem) ver-
wendeten Wörter, was bereits von Michael Roberts erkannt wurde,83 
mit der Darstellung der Morgendämmerung des dritten Tages im 
dritten Buch von Juvencus. Dies führt zu einer neuen iunctura, die 
jedoch mit anderen ähnlichen Metaphern in Bezug auf die Zügel des 
Sonnenwagens verglichen werden kann.84

Nicht auf die Sonne, sondern auf das Leuchten der Sterne, die 
bei klarem Himmel sichtbar sind, bezieht sich Eugenius im carm. 
72 (Interrogatio pro caeli qualitate). Dieses Epigramm besteht aus vier 
Hexametern und behandelt meteorologische Themen, ähnlich wie 
carm. 55 (Distichon prognosticum) und carm. 56 (Item prognosticum), 
die zu der Gruppe didaktischer Gedichte gehören, die einen be-
trächtlichen Teil des Libellus ausmachen (31 von insgesamt 104 Ge-

83	 Roberts 2001, 268 Anm. 22.
84	 Siehe z.B. Laev. carm. frg. 31,1 igneas habenas.



Donato De Gianni388

dichten). Dies entspricht dem Interesse der lateinischen Literatur 
des westgotischen Reiches an Wetterphänomenen:85

Suspice, si rutilis refulgent aethera flammis.

RESPONSIO PRO SERENITATE:
Lucida lucifluis perlucent sidera signis.

ITEM PRO NVBILO:
Ignea nimbiuoma compressit nubila palla.

ITEM CVM CAELVM MIXTVM EST:
Pars caeli claret stellis, pars pallet ab umbris.

Die Übernahme des Attributs von Juvencus, das zudem zu einem Typ 
von Komposita gehört, der im poetischen corpus von Eugenius so-
wohl durch die Nachahmungen von anderen Autoren als auch durch 
von ihm eingeführte Neologismen umfangreich ist,86 trägt hier zur 
Bereicherung des kunstvollen Wortschatzes des zweiten Distichons 
bei. Dieser Vers, ein versus aureus, wird durch eine Betonung der 
etymologischen Figur und der Alliteration ausgeschmückt. Diese 
stilistischen Mittel dienen angesichts der didaktischen Natur des 
Textes auch als Gedächtnisstütze für die Leser: Das Adjektiv, das vor 
der Penthemimeres hervorgehoben wird und zusammen mit signa 
am Versende eine neue tournure bildet, ist nach der häufiger vor-
kommenden Junktur mit dem Attribut lucidus gebildet.87 Das Kom-

85	 Einige dieser Gedichte, die möglicherweise eine grundlegende Lehrfunktion 
haben, werden in grammatischen und enzyklopädischen Kontexten wieder-
verwendet und in Kompendien aufgenommen: Zum Beispiel sind carm. 55f. 
am Ende des Kapitels 38 von Isidors De natura rerum (fol. 43r) integriert, das im 
Vat. lat. 5330, Ende des neunten Jahrhunderts, kopiert wurde. Zu dieser Text-
gattung siehe Alberto 2012; Mondin 2016; Urlacher-Becht 2017.

86	 Für die ersten: dulcifluus (AL 109,4 SB [= 120 R.2]; Drac. laud. dei 1,166; Ven. Fort. 
carm. 8,19,2; Eug. Tolet. hex. 1,49) und undifluus (Drac. laud. dei 1,607, worauf 
Stella 1999, 424–427 eingeht; Eug. Tolet. hex. 1,234; 489); für die zweiten: lon-
gifluus (Eug. Tolet. carm. 98,3); putrifluus (Eug. Tolet. carm. 14,23); soporifluus 
(Eug. Tolet. carm. 7,7); splendifluus (Eug. Tolet. carm. 37,2). Siehe zu diesen und 
anderen Neologismen von Eugenius Alberto 2008.

87	 Es gibt zahlreiche Beispiele für den Ausdruck lucida signa, der fast formelhaft 
ist: Siehe z.B. Lucr. 5,518; Tib. 1,4,20; Mart. 9,71,8. 



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 389

positum des Juvencus wird tatsächlich in spätantiken Scholien als 
Synonym zu diesem häufigeren Ausdruck wahrgenommen.88

Im folgenden Vers, einem weiteren Beispiel für eine golden line, 
der eine Wettervorhersage über schlechtes Wetter enthält, fällt be-
sonders der von Eugenius geprägte Neologismus nimbiuomus auf, 
der, soweit wir wissen, später nicht mehr belegt ist.89 Dieses Ad-
jektiv mit einer productio ob caesuram der Endsilbe ist als Epitheton 
zu nubila zu verstehen, das das Akkusativobjekt zum Verb compressit 
bildet.90 Das Subjekt dieses Satzes ist der Ausdruck ignea palla, der 
den Hexameter in einem Hyperbaton rahmt, wie es Otto Zwierlein 
versteht: „Ein feuriger Sternenmantel hat das sturmspeiende Ge-
wölk umhüllt“. 91 Das Lemma basiert auf dem Typ flammiuomus aus 
dem oben betrachteten Vers Iuvenc. praef. 23, wobei in der ersten 
Hälfte des Kompositums das entgegengesetzte natürliche Element 
(Regen bei Eugenius anstelle von Flammen bei Juvencus) eingesetzt 
wird. Es ist bemerkenswert, dass auch im Modell des Juvencus das 
Attribut an derselben Stelle des Hexameters positioniert ist, also 
vor der Penthemimeres, und sich auf das stammverwandte Subs-
tantiv nubes bezieht. Interessant ist auch, dass Eugenius in seinem 
Epigramm sowohl die sprachliche Innovation von Juvencus als auch 
seine eigene, lucifluis und nimbiuoma, an derselben Stelle des Hexa-
meters positioniert und sie durch die Penthemimeres hervorhebt, 
als ob der Autor implizit auf sein Referenzmodell hinweisen wolle.

Die Vorbildnahme aus den Euangeliorum libri scheint auch im 
Rest des Epigramms nachweisbar zu sein. In V. 3 weist die Platzie-
rung von igneus und palla jeweils am Anfang und Ende des Verses auf 
ein Vorbild in der Darstellung des Sternbildes in Germ. 204 (ignea 
substricta lucet qua zonula palla) hin, wo jedoch die beiden Begriffe 

88	 Siehe Schol. Hor. gloss. Γ carm. 3,26,6 ‘lucida’: luciflua.
89	 Alberto 2008, 423. 
90	 Das Verb comprimo hat hier die Bedeutung von „verhüllen“ und „bedecken“; 

siehe Drac. laud. dei 1,206f. auroram iam quarta dies praemiserat undis / et rutilan-
te polo compresserat ora rubore und die Bemerkung von Hey in ThLL III 2159,56f.

91	 Zwierlein 2019, 30. Für die Verbindung der Begriffe nubilum und nimbus, die 
auch durch die Alliteration zwischen den beiden Wörtern gefördert wird, vgl. 
Avien. orb. terr. 452 eructant nubila nimbos; Cypr. Gall. gen. 287 laxarunt nubila 
nimbos; Alc. Avit. carm. 3,329 fuderunt nubila nimbos.



Donato De Gianni390

syntaktisch nicht verbunden sind, da das Attribut auf zonula bezo-
gen ist und palla das Gewand der mythologischen Figur bezeichnet. 
Dennoch könnte die metaphorische Verwendung des letzteren Subs-
tantivs, wie Zwierlein am Rande seines Kommentars zu Drac. laud. 
dei 2,531 (tunc niger axis erat quem lurida palla tegebat) vorschlägt,92 
auch von der Passage der Beschreibung des Abends in Iuvenc. 2,1–3 
beeinflusst sein:

Iamque dies prono decedens lumine pontum
inciderat, furuamque super nox caerula pallam
sidereis pictam flammis per inane trahebat.

In den betrachteten Versen, die die spärliche Zeitangabe aus Mt 
8,16 (uespere autem facto) mit ausschmückenden Elementen erwei-
tern, wird die Metapher des Mantels verwendet, um den Himmel 
zu beschreiben. Diese Metapher gehört bereits zum klassischen 
Ausdrucksrepertoire, insbesondere in der Dichtung,93 und könnte 
so auch von Eugenius unabhängig von Juvencus verwendet worden 
sein. Auch wenn die Kontexte unterschiedlich sind, da im Epigramm 
nicht über den Abend gesprochen wird, ist es aber im Lichte der 
zuvor besprochenen Berührungspunkte dennoch wahrscheinlich, 
dass Juvencus dem Dichter aus Toledo auch in diesem Fall eine An-
regung gegeben hat.

5 Schlussfolgerung
Die drei von Juvencus in die lateinische Literatur eingeführten ad-
jektivischen Komposita stellen an sich eine bedeutende lexikogra-
phische Neuerung dar. Morphologisch orientieren sie sich zwar an 
klassischen Modellen, erfüllen jedoch auf ideologischer Ebene die 
Funktion, Aspekte der christlichen Weltanschauung zu vermitteln. 
Sie erhalten eine theologisch-spirituelle Dimension, die häufig in 
späteren Werken aufgegriffen wird. Die Übernahme dieses lexika-

92	 Zwierlein 2019, 30f.
93	 Z.B. Stat. Theb. 2,527f.; Apul. met. 11,3. Siehe den Kommentar zum Text des 

Juvencus bei Santorelli 2005, 85f.; McGill 2016, 154.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 391

lischen Repertoires durch nachfolgende Dichter, die einen typisch 
spätantiken Geschmack für sprachliche Raffinessen haben, erfolgt, 
wie die Analogien der Kontexte und weitere lexikalische Überein-
stimmungen zeigen, in vielen Fällen direkt durch den Zugriff auf die 
Euangeliorum libri, was durch eine schrittweise Verbreitung des Wer-
kes im schulischen Unterricht begünstigt wird.94 Im Kontext einer 
fortschreitenden Reorganisation und Erweiterung des Lektüreka-
nons nimmt Juvencus gleichzeitig die Rolle eines Erben und eines 
Vermittlers der klassischen Tradition ein und wird seinerseits auf 
unterschiedliche Weisen von vielen nachgeahmt.

Literaturverzeichnis
Agosti, Gianfranco, Modelli latini per poemi greci? Sulla possibile 

influenza di autori latini sulla poesia epica tardoantica, in: Ales-
sandro Garcea/Michela Rosellini/Luigi Silvano (Hrsg.), Latin in 
Byzantium, Bd. 1, Turnhout 2019, 313–331. 

Alberto, Paulo F., Notes on Eugenius of Toledo, Classical Quarterly 
49 (1999) 304–314.

Alberto, Paulo F., Eugenii Toletani Opera Omnia, CCL 114, Turnhout 
2005.

Alberto, Paulo F., Neologisms and Rare Words in Visigothic Latin. 
The Case of Eugenius of Toledo, in: Roger Wright (Hrsg.), Latin 
vulgaire – latin tardif VIII. Actes du VIII. Colloque international 
sur le latin vulgaire et tardif, Oxford, 6–9 septembre 2006, Hil-
desheim 2008, 421–428. 

Alberto, Paulo F., La scuola in versi. Gli inventori degli alfabeti nella 
poesia della Spagna visigotica, Il calamo della memoria 5 (2012) 
267–284. 

André, Jacques, Étude sur les termes de couleur dans la langue lati-
ne, Paris 1949.

Bader, Françoise, La formation des composés nominaux du latin, Pa-
ris 1962.

94	 Für einen Überblick über die Zitationen des Juvencus in der mittelalterlichen 
grammatischen Lehrliteratur siehe Salvini 2011.



Donato De Gianni392

Baehrens, Emil, Poetae Latini minores, Bd. 4, Leipzig 1882. 
Barchiesi, Alessandro, Ovidio. Metamorfosi, Bd. 1: Libri I–II. Con un 

saggio di Charles Segal. Traduzione di Ludovica Koch, Milano 
2005. 

Bauer, Michael, Philologischer Kommentar zum dritten Buch der 
Evangeliorum libri des Juvencus, Diss., Wien 1999.

Bergamin, Manuela, Aenigmata Symposii. La fondazione dell’enig-
mistica come genere poetico, Firenze 2005. 

Bordone, Fabrizio, ‘Perennemente scorri …’: nota critico-testuale a 
Paul. Nol. carm. 31,439, in: Raffaele Perrelli/Paolo Mastandrea 
(Hrsg.), Latinum est et legitur ... Prospettive, metodi, problemi 
dello studio dei testi latini. Atti del Convegno (Arcavacata di 
Rende, 4–6 novembre 2009), Amsterdam 2011, 225–238. 

Braun, René, Deus Christianorum. Recherches sur le vocabulaire doc-
trinal de Tertullien, Paris 1962.

Bruère, Richard T., Lucan and Claudian: The Invectives, Classical 
Philology 59,4 (1964) 223–256.

Busch, Stephan, Versus balnearum. Die antike Dichtung über Bäder 
und Baden im römischen Reich, Stuttgart 1999. 

Bücheler, Franz, Anthologia Latina, Bd. 2: Carmina Latina Epigra-
phica. Fasc. 2, Stuttgart 1897.

Campagnuolo, Giulia, Caratteri e tecniche della parafrasi di Gioven-
co, Vetera Christianorum 30 (1993) 47–84. 

Colombi, Emanuela, Paene ad verbum. Gli Evangeliorum libri di Gioven-
co tra parafrasi e commento, Cassiodorus 3 (1997) 3–30.

Colombi, Emanuela, L’allusione e la variante: Giovenco e Silio Itali-
co, in: Paolo Mastandrea/Linda Spinazzè (Hrsg.), Nuovi archivi e 
mezzi d’analisi per i testi poetici. I lavori del progetto Musisque 
Deoque (Venezia, 21–23 giugno 2010), Amsterdam 2011, 157–185. 

Cristante, Lucio, Glosse come forma del testo nel De nuptiis Philologi-
ae et Mercurii di Marziano Capella, Voces 21 (2010) 69–87. 

De Gianni, Donato, Sfumature semantiche e diffusione di un neolo-
gismo tardoantico: sinuamen da Giovenco a Venanzio Fortunato, 
Wiener Studien 130 (2017) 245–268.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 393

De Gianni, Donato, Iuvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020.

De Gianni, Donato, La luce della luna: lucifluus in Zenone di Verona 
(Tract. 1.2.19) e Isidoro di Siviglia (Nat. 18.1; Etym. 3.53.1), Phi-
lologus 168,2 (2024) 196–206.

De Wit, Jan, Ad Iuvenci Evangeliorum librum secundum commenta-
rius exegeticus, Groningen 1947.

Dölger, Franz J., Sol salutis: Gebet und Gesang im christlichen Alter-
tum, Münster 31972. 

Donnini, Mauro, L’allitterazione e l’omeoteleuto in Giovenco, Annali 
della. Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università di Perugia 12 
(1974–1975) 128–159.

Filosini, Stefania, Tra elegia lieta ed elegia triste: Una rilettura del De 
excidio Thoringiae, Bollettino di Studi Latini 50,1 (2020) 105–126.

Frisch, Magnus, Prudentius, „Psychomachia“. Einleitung, Text, 
Übersetzung und Kommentar, Berlin 2020.

Gamberini, Diletta, Di Cupidi dormienti e altre contraffazioni 
dall’antico: L’‘Antologia Planudea’ come catalizzatore di falsi ar-
tistici ed ecfrastici rinascimentali, in: Sara Ferrilli/Marco Nava/
Jonathan Schiesaro (Hrsg.), „Fucata vetustas“: prassi e ricezione 
del falso nella letteratura e nell’arte del Rinascimento italiano, 
Milano 2023, 67–93. 

Gebser, August R., De Cai Vettii Aquilini Iuvenci presbyteri Hispani 
vita et scriptis, Diss., Jena 1827. 

George, Judith W., Venantius Fortunatus: A Latin Poet in Merovingi-
an Gaul, Oxford 1992.

Gil, Juan, Epigraphica III, CFC 14 (1978) 83–120. 
Gnilka, Christian, Über einige unechte Verse im Juvencustext, Wie-

ner Studien 114 (2001) 501–517. 
Green, Roger P.H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-

dulius, Arator, Oxford 2006. 
Hatfield, James T., A Study of Juvencus, Bonn 1890. 
Hillier, Richard, Arator on the Acts of the Apostles. A Baptismal 

Commentary, Oxford 1993.



Donato De Gianni394

Hutton, James, Analogues of Shakespeare’s Sonnets 153-54: Contri-
butions to the History of a Theme, Modern Philology 38,4 (1941) 
385–403.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 2: Marcus-Evangelium, Berlin 21970.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 1: Matthäus-Evangelium, Berlin 21972.

Kartschoke, Dieter, Bibeldichtung. Studien zur Geschichte der epi-
schen Bibelparaphrase von Iuvencus bis Otfrid von Weissen-
burg, München 1975.

Kievitz, Herman H., Ad Iuvenci Evangeliorum librum primum com-
mentarius exegeticus, Diss., Groningen 1940. 

Lavarenne, Maurice, Prudence, Psychomachie, Paris 1933. 
Leary, Timothy J., Symphosius. The Aenigmata. An Introduction, 

Text and Commentary, London 2014. 
Liver, Ricarda, Die Nachwirkung der antiken Sakralsprache im 

christlichen Gebet des lateinischen und italienischen Mittel-
alters, Bern 1979. 

Lubian, Francesco, Quae tandem poterit lingua retexere / laudes, Christe, 
tuas? Forme di cristianizzazione della lingua poetica latina fra IV 
e V sec. d.C., Paideia 78 (2023) 643–669. 

Mattiacci, Silvia, ‘Divertissements’ poetici tardoantichi: I versi di 
Fulgenzio Mitografo, Paideia 57 (2002) 252–280. 

McGill, Scott, Juvencus’ Four Books on the Gospels. Evangeliorum libri 
quattuor, London 2016.

Mondin, Luca, Talia in cattedra: usi didascalici dell’epigramma tar-
dolatino, in: Lucio Cristante/Vanni Veronesi (Hrsg.), Forme di 
accesso al sapere in età tardoantica e altomedievale. Raccolta 
delle relazioni discusse nell‘incontro internazionale di Trieste, 
Biblioteca statale, 24–25 settembre 2015, Trieste 2016, 220–228. 

Murru, Furio, Analisi semiologica e strutturale della praefatio agli 
Evangeliorurn libri di Giovenco, Wiener Studien 93 (1980) 133–
151. 

Nazzaro, Antonio V., Praefatio ed epilogus degli Evangeliorum libri IV di 
Giovenco, in: Antonio V. Nazzaro/Rosario Scognamiglio (Hrsg.), 
Carminis incentor Christus, Bari 2012, 11–35.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 395

Otranto, Giorgio, Esegesi biblica e storia in Giustino (Dial. 63–84), 
Bari 1979.

Palla, Roberto, Esegesi in versi? Agli inizi dell’epica biblica, in: Re-
nato Uglione (Hrsg.), Atti del Convegno nazionale di studi “Arma 
virumque cano ...”. L’epica dei greci e dei Romani, Torino (23–24 
aprile 2007), Alessandria 2008, 209–229.

Passi, Claudia, Stilemi pagani nella poesia cristiana greca e latina di 
età tardoantica. Tentativo di analisi contrastiva, tesi di Laurea, 
Venezia 2021–2022.

Pilarski, Annemarie, Der Libellus Carminum des Eugenius von Toledo: 
Poesie als Lebensbewältigung und spirituelle Praxis, Tübingen 
2023.

Reydellet, Marc, Venance Fortunat, Poèmes, Bd. 3: Livres IX–XI. Ap-
pendice – In laudem sanctae Mariae, Paris 2004.

Riedlberger, Peter, Philologischer, historischer und liturgischer 
Kommentar zum 8. Buch der Iohannis des Goripp, nebst kriti-
scher Edition und Übersetzung, Groningen 2010.

Riese, Alexander, Anthologia Latina sive poesis Latinae supplemen-
tum, Bd. 2, Leipzig 21906.

Roberts, Michael, Biblical Epic and Rhetorical Paraphrase in Late 
Antiquity, Liverpool 1985.

Roberts, Michael, The Last Epic of Antiquity: Generic Continuity 
and Innovation in the Vita Sancti Martini of Venantius Fortuna-
tus, Transactions of the American Philological Association 131 
(2001) 257–285. 

Rodríguez Hevia, Vicente, Las fórmulas de transición en Juvenco, 
Studia Philologica Salmanticensia 5 (1980) 255–271.

Röttger, Wilfrid, Studien zur Lichtmotivik bei Iuvencus, Münster 
1996. 

Shanzer, Danuta, A Philosophical and Literary Commentary on Mar-
tianus Capella’s De Nuptiis Philologiae et Mercurii. Book 1, Berkeley 
1986.

Salvini, Andrea, Giovenco nel Medioevo: Una ricerca, Novi Ligure 
(AL) 2011. 

Santorelli, Paola, Giovenco. I libri dei Vangeli, Bd. 2: Introduzione e 
commento, Pisa 2005.



Donato De Gianni396

Schicho, Johann, C. Vettius Aquilinus Juvencus. Untersuchungen 
zur poetischen Kunst des ersten christlichen Epikers, Diss., Graz 
1985.

Scirea, Fabio, 	 L’esegesi in figura. Cicli dell’Antico Testamento nel-
la pittura murale medievale, secoli IV–XIV, Roma 2022. 

Simelidis, Christos, Selected Poems of Gregory of Nazianzus. A Criti-
cal Edition with Introduction and Commentary, Göttingen 2009. 

Simelidis, Christos, Nonnus and Christian Literature, in: Domenico 
Accorinti (Hrsg.), Brill’s Companion to Nonnus of Panopolis, Lei-
den 2016, 289–307.

Smolak, Kurt, La poesia cristiana latina tra il quarto e il quinto seco-
lo, Salesianum 62 (2000) 19–39. 

Stella, Francesco, Innovazioni lessicali delle ‘Laudes Dei’ di Dracon-
zio fra latinità tardoantica e medievale, Invigilata Lucernis 21 
(1999) 7–22.

Tempone, Paola, ‘Rivoli’ del testo: Regiano, Mariano Scolastico e al-
cune costanti nella trattazione del tema termale in età tardoan-
tica tra Occidente latino e Bisanzio, AL. Rivista di studi di Antho-
logia Latina 2 (2011) 57–68.

Tommasi Moreschini, Chiara Ombretta, Exegesis by Distorting Pa-
gan Myths in Corippus’ Epic Poetry, in: Willemien Otten/Kar-
la Pollmann (Hrsg.), Poetry and Exegesis in Premodern Latin 
Christianity: The Encounter between Classical and Christian 
Strategies of Interpretation, Leiden 2007, 173–198. 

Underwood, Paul A., The Fountain of Life in Manuscripts of the Gos-
pels, Dumbarton Oaks Papers 5 (1950) 43–138.

Urlacher-Becht, Céline, Vt multa breviter parvo sermone perorem ... : 
Les usages du distichon et du monostichon chez Eugène de To-
lède, in: Doris Meyer/Céline Urlacher-Becht (Hrsg.), La Rhéto-
rique du «petit» dans l’épigramme grecque et latine (Actes du 
colloque de Strasbourg, 26-27 mai 2015), Paris 2017, 277–297. 

Venuti, Martina, Il prologus delle Mythologiae di Fulgenzio. Introdu-
zione, testo critico, traduzione e commento, Napoli 2018.

Vollmer, Friedrich (Hrsg.), Flavii Merobaudis reliquiae. Blossii Ae-
milii Dracontii carmina. Eugenii Toletani episcopi carmina et 
epistulae, MGH AA 14, Berlin 1905.



Altithronus, flammiuomus und lucifluus 397

Wacht, Manfred, Concordantia in Iuvenci Evangeliorum libros, Zü-
rich 1990. 

Welber, Mariano, I Numeri di Nicolò d’Arco, Trento 1996. 
Zarini, Vincent, L’Afrique de Corippe, une terre de contrastes, in: 

Mena Lafkioui/Vermondo Brugnatelli (Hrsg.), Written Sources 
about Africa and their Study / Le fonti scritte sull’Africa e i loro 
studi, Milano 2018, 371–380.

Zwierlein, Otto, Die Carmina Christiana des Dracontius: Kritischer 
Kommentar, Berlin 2019. 



398

Dank bei Juvencus: Betrachtung und 
Ausblick auf die Rezeption*

Katharina Pohl

Abstract: This article examines the passages of thanksgiving in 
Juvencus’ work and investigates traces of their reception. The 
passages in question are as follows: Iuvenc. 1,96–102; 1,117–119; 
3,197–203; 4,387–389.

1 Dank allgemein, im Neuen Testament und im 
christlichen Kontext
Danken ist eine universale Dimension des Menschseins, universal, 
aber nicht natürlich.1 Denn Danken muss erlernt werden, es muss 
ein Bewusstsein für Wohltaten geschaffen werden und die Fähig-
keit, sie wahrzunehmen, ihrer zu gedenken und entsprechend zu 
danken. So hängen „danken“ und „denken“ nicht nur in der Aus-
führung, sondern auch etymologisch zusammen. 

Das Dankverständnis und der Umgang mit dem Dank unter-
scheiden sich in der paganen und der christlichen Antike voneinan-
der. Die pagane Antike kennt die Dankesschuld für eine Wohltat, die 
abzutragen ist, wie es den lateinischen und griechischen Termini 
bereits dem Wortsinn nach inhärent ist. Dies kann allerdings durch 

*	 Christoph Schubert (Erlangen) danke ich sehr herzlich für kluge Beobachtun-
gen. Philipp Buckl (Wuppertal) hat das Manuskript aufmerksam Korrektur ge-
lesen – auch dafür herzlichen Dank.

1	 Seifert 1992.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption 399

eine der Wohltat ebenbürtige remuneratio kaum erreicht werden, so-
dass die grata recordatio, die sich in Erwähnungen und im Lobpreis 
der beneficia zeigt, als adäquater Umgang mit den Gaben gilt.2

Dass die römische Gesellschaft die Rückerstattung von beneficia 
ganz internalisiert hat, lässt sich etwa an dem das Verhältnis von 
Mensch und Gott in der römischen Religion charakterisierenden do 
ut des ablesen. Dies äußert sich konkret in supplicationes, Dankop-
fern und Votivgaben als sichtbaren Zeichen der Dankbarkeit.

Das Christentum führt im Vergleich zur paganen Danktradition 
zu einem Paradigmenwechsel, indem die paganen Aussagen über 
das Danken zwar durchaus rezipiert und oft auf die Verpflichtung 
der Dankbarkeit Gott gegenüber übertragen werden; das irdische 
Reziprokverhältnis des Dankes jedoch verliert an Bedeutung, da der 
Lohn für Wohltaten mehr und mehr im Himmel erwartet wird. Das 
System des do ut des hat bei einem Gott, der alles aus gratia gibt, kei-
nen Platz mehr. Die Dimension des Deo gratias agere wird deutlich in-
tensiviert und führt zu umfangreichen Reflexionen über eine rechte 
Manifestation desselben; dass Gott keine dignae gratiae abgestattet 
werden können, sondern ihm höchstens in Wort, Lob und Gebet die 
Dankbarkeit vermittelt werden mag, ist dabei eines der wichtigsten 
Themen der Auseinandersetzung.3

In der Bibel findet sich der Dank gegenüber Menschen an ver-
gleichsweise wenigen Stellen,4 der Dank an Gott hat demgegen-
über ein weit größeres Gewicht. Noch deutlicher als im paganen 
Verständnis ist die enge Verbindung von Lob und Dank sowie die 
grata recordatio Gott gegenüber für die biblischen Texte zu konsta-
tieren – ein gratias referre im Sinne einer Erstattung der Wohltat 
kann Gott gegenüber überhaupt nicht gelingen und so beschränkt 

2	 Vgl. etwa Cic. off. 2,69; Balb. 1; vgl. Krafft 1983.
3	 Vgl. etwa Ambr. off. 1,32,166; 2,25,127; Aug. civ. 10,3; vgl. Krafft 1983.
4	 Für das Alte Testament ist auf das zusätzliche Problem hinzuweisen, dass im 

Hebräischen kein Wort für „danken“ existiert (Neumann 2018); dafür werden 
Wendungen wie „loben“ oder auch „segnen“ genutzt, die somit immer eine 
weitere bestimmte und ursprüngliche Konnotation des jeweiligen Wortes 
transportieren.



Katharina Pohl400

es sich auf den Lobpreis; zu Lob und Dank wird besonders im Alten 
Testament beständig aufgerufen.5

Danksagungen, in denen wörtlich „Dank“ ausgesprochen wird, 
der nicht implizit im Lob enthalten ist, finden sich in den Evange-
lien kaum. Bedeutsam ist etwa die Danksagung vor dem Mahl: so 
dankt Jesus vor der Speisung der Fünftausend6 und später beim 
letzten Abendmahl.7 Expliziter Dank nach Heilungswundern wird 
nur sehr sporadisch geäußert – das bekannteste Beispiel dürfte die 
Heilung der 10 Aussätzigen sein, von denen nur einer – der Samari-
ter – umkehrt, um zu danken. Diese Geschichte ist auffälligerweise 
ein Sondergut des Lukasevangeliums.8

Der zweifelhafte Dank des Pharisäers im Tempel (Deus gratias ago 
tibi quia non sum sicut ceteri hominum raptores iniusti adulteri uel ut eti-
am hic publicanus, Vulg. Luc. 18,11),9 der wiederum nur bei Lukas 
fassbar wird, deutet darauf hin, dass die Danksagung im Gebet zu 
Gott einen festen Platz hatte und vielleicht auch so internalisiert 
war, dass sie kein besonderes Thema der Auseinandersetzung war.

2 Dank bei Juvencus
Im Folgenden soll untersucht werden, wie Juvencus biblisches Dan-
ken ausdrückt, und wie und ob seine Verarbeitung weiterwirkt. 
Es werden also die Passagen analysiert, in denen der Dichter eine 
Verbindung mit gratia oder verwandten Wörtern setzt. Dabei wird 
sich zeigen, dass er nicht alle Stellen, an denen in den Evangelien 
explizite Dankäußerungen begegnen, umsetzt, er umgekehrt aber 
auch über das in der Bibel Gebotene hinausgeht. Es dürfte sich so 
die Möglichkeit ergeben, die Bedeutung und das Verständnis des 
Phänomens „Dank“ in seiner gemeindlichen Umgebung genauer zu 
fassen.

5	 Neumann 2018.
6	 Mt 14,19; Mk 6,41.
7	 Lk 22,19.
8	 Lk 17,11–19; Böttrich 2024, 331–335.
9	 Böttrich 2024, 350f.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption 401

2.1 Dank im Magnificat

Im ersten Buch der Euangeliorum libri setzt Juvencus das Magnificat 
poetisch um. Im Vergleich zum Vorbild bei Lukas (1,46–55) kürzt der 
Dichter den Lobgesang der Maria, den diese bei ihrer Tante Elisa-
beth als Reaktion auf deren Begrüßung spricht, und gibt ihn in sie-
ben dichten Versen wieder (Iuvenc. 1,96–102): 

Magnificas laudes animus gratesque rependit10

immensi Domino mundi. Vix gaudia tanta
spiritus iste capit, quod me dignatus in altum
erigit ex humili celsam cunctisque beatam
gentibus et saeclis uoluit Deus aequus haberi.	 100
Sustulit ecce thronum saeuis fregitque superbos,
largifluis humiles opibus ditauit egentes.

Das erste charakteristische und namengebende Wort magnificat des 
Lukas variiert Juvencus in seinen magnificas […] laudes:11 Er behält 
den Wortstamm des lukanischen Prädikats (Magnificat anima mea 
Dominum, et exsultauit spiritus meus in Deo salutari meo, Vet. Lat. Luc. 
1,46)12 bei, setzt ihn allerdings in das Adjektiv um und führt neu das 
Substantiv laudes als Bezugswort ein. Der Akt der Erhebung, des 
Großmachens, findet auf diese Weise bei Juvencus keine Entspre-
chung. Ziel dieser Umgestaltung ist gewiss zum einen die Anreiche-
rung des Werks mit einer epischen Formulierung,13 mit der er hier 
einen Versanfang des Aetna-Gedichts (magnificas laudes operosaque 

10	 Überliefert ist für die Stelle in Mp1 (neuntes Jahrhundert) und V2 (neuntes/
zehntes Jahrhundert) celebrat, was Orbán 1992, 235f. zur Grundlage seiner 
Analyse der Stelle macht, ohne allerdings mitzuteilen, auf welcher Basis die-
se textkritische Entscheidung getroffen wurde. Die schwache Überlieferung 
dieser Textversion muss nicht zwingend, darf aber als Argument gegen sie 
verwendet werden. Zudem mag celebrat unter dem Eindruck des concelebrare 
(Iuvenc. 1,117) oder als Glosse zu rependit in den Text gedrungen sein.

11	 Otero Pereira 2009, 517.
12	 Es ist wahrscheinlich, dass Juvencus eine Version der Vetus Latina als Grundla-

ge seines Bibeltextes verwendet (siehe für die Auswertung verschiedener Stel-
len Green 2006, 385–390, der den europäischen Text, „Jülichers Itala“, für den 
wahrscheinlichsten Text hält; dieser wird auch hier geboten). 

13	 Zum Umgang des Juvencus mit den epischen Vorgängern als sprachliche Vor-
bilder siehe Thor 2013, 31–33; vgl. zum Stil auch Flury 1968.



Katharina Pohl402

uisere templa, 567) und des Statius anklingen lässt (Theb. 7,379f.): 
nec laudare satis dignasque rependere grates / sufficiam.14 Zum ande-
ren spaltet Juvencus das „Erheben“ – magnificare / μεγαλύνειν in 
zwei Aspekte auf, nämlich das „Loben“ (magnificas laudes rependere) 
und das „Danken“ (grates rependere).15 Der Dichter scheint sich da-
mit in einer Frage zu positionieren, der die Homilien-Kommentare 
des Ambrosius und des Origenes zum Lukasevangelium nicht nach-
gehen, nämlich, welcher Gattung der Lobgesang der Maria zuzu-
ordnen sei16 – dem Loblied, dem Danklied, den Hymnen oder ganz 
allgemein den Psalmen. Auch über die Bedeutung des magnificare 
wird nicht eingehender referiert. Juvencus hingegen beleuchtet die 
Vokabel und deutet sie aus. Er versteht die Worte Marias als Lob- 
und Dankgesang, den er als Ganzes kondensiert, dessen Beginn er 
hingegen im Vergleich zur biblischen Vorlage amplifiziert. 

Gerade diese Erweiterung des Anfangs wird in der Folgezeit 
rezipiert – wenn auch nicht als Teil eines Magnificats; er wird von 
seinem Ursprungskontext gelöst und an geeigneten Stellen einge-
setzt. So verwendet Marius Victorius den Versschluss, um den Dank 
Noahs nach der Sintflut zu illustrieren (Mar. Victor aleth. 3,2–4):17 

non prius officii quicquam mortalis inire 
prisca Noe quam sacra deo gratesque rependat 
constituit. […]

Auffällig ist, dass Marius Victorius das Detail des Dankens der bi-
blischen Überlieferung hinzufügt und das Opfer des Noah um den 
Aspekt des Dankes erweitert. Derselbe ist im Opfer des biblischen 
Textes impliziert und mitgedacht18 – der Dichter der Alethia formu-
liert ihn zusätzlich.

Nicht als Hexameterklausel, gleichwohl an der Juvencus-Junk-
tur orientiert, schreibt Paulinus von Petricordia (Mart. 5,99f.):

14	 Auf die Parallele weisen schon Collier 2008, 135 und McGill 216, 120 hin. 
15	 Ähnlich Orbán 1992, 235f.
16	 Für die heutzutage vieldiskutierte Forschungsfrage siehe Böttrich 2024, 39f.
17	 Abosso 2015, 89.
18	 Fischer 2018, 480. Für die verschiedenen Deutungen des Opfers in der moder-

nen Theologie siehe Eberhart 2002, 369f.; 370 Anm. 3.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption 403

quique preces solus tulerat reticente puella, 
iam domino grates non una uoce rependit 	 100

und drückt damit die Dankbarkeit des Vaters aus, der seine von ih-
rer Stummheit geheilte Tochter reden hört.

Schließlich begegnet die Klausel bei Alcimus Avitus (carm. 
5,125f.): 

Attollunt animos palmasque ad sidera tendunt 	 125
concipiuntque fidem uotis gratesque rependunt. 

Vor der zitierten Stelle hatte Gott seinem in Ägypten versklavten 
Volk Israel versprochen, seine Situation zu ändern, was er im Fol-
genden durch die 10 Plagen tut. Auf das Versprechen Gottes reagiert 
das Volk mit Gebet und Dank.

Die deutlichste und umfangreichste Rezeption dieser Dankwor-
te findet sich allerdings bei Eugenius von Toledo, wie Donato De 
Gianni bereits gezeigt hat (Eug. Tolet. carm. 99):19 

Immensas domino laudes gratesque rependi,
	 quod missa incolumem te mihi carta dedit. 
Inde salutigerum deuoto pectore carmen 
	 mittimus et caro dicimus ore „uale“. 

Das epigrammatische Gedicht, das als kurznachrichtengleiche Ant-
wort auf einen Brief eines anonymen Freundes figuriert20 und dem-
selben einen herzlichen Gruß mit guten Wünschen übermittelt, 
bietet ebenfalls den Versschluss gratesque rependi. Die Bezüge zum 
poetischen Magnificat des Juvencus gehen aber noch deutlich über 
diesen Anklang hinaus. Denn auch die laudes begegnen – wenn auch 
nicht an gleicher Versposition – im ersten Vers des Eugenius-Tex-
tes. Sie sind gewiss intentional mit einem anderen Attribut verse-
hen worden als bei Juvencus: Eugenius ersetzt magnificas durch im-
mensas, um diesen direkten Anklang an das Magnificat zu vermeiden 
und sein Epigramm von diesem aufgeladenen Text abzugrenzen – es 

19	 De Gianni 2013, 398; De Gianni 2016, 105 Anm. 6.
20	 Pilarski 2023, 137; 139 (zur persona des Gedichts); 189f. (zur Kürze).



Katharina Pohl404

ist eben kein Magnificat, soll es auch nicht sein, aber Eugenius stellt 
sich mit der gelehrten Anspielung in die Tradition der christlichen 
Dichtung. In diese Richtung ist auch die Umformulierung von der 
dritten Person mit animus als Subjekt zur ersten Person zu deuten. 
Das betont am Anfang des Gedichts positionierte Attribut immensas 
zu laudes mit dem angeschlossenen Dativ domino kann als ein direk-
ter Reflex auf den Folgevers bei Juvencus immensi Domino mundi ver-
standen werden.21 

Die angeführten Stellen zeigen, dass Juvencus den Hexame-
terschluss gratesque rependit für die christlichen Dichterkollegen 
der Folgezeit prägt. Er hat die Junktur nicht selbst erfunden, 
sondern verarbeitet sie bereits als Rezipient, hat sie aber an dieser 
Versposition – soweit nachvollziehbar – erstmalig eingesetzt. Er 
christianisiert schon vorhandenes episches Material und wird 
damit zum christlichen Bezugspunkt für die Formulierung.

2.2 Dank im Benedictus

Wenige Verse nach dem Lobgesang der Maria folgt die Poetisierung 
des zweiten Lobgesangs aus dem Lukasevangelium, dem des Zacha-
rias. Bekanntermaßen verlebte der Vater Johannes’ des Täufers die 
neun Schwangerschaftsmonate seiner Frau Elisabeth als stummer 
Mann, weil er der Botschaft des Engels nicht geglaubt hatte, der 
ihm einen Nachkommen ankündigte.22 Erst als er nach der Geburt 
des Sohnes gegen die Meinung der Familie, der Sohn müsse wie 
der Vater heißen, schreibend und gestikulierend vertritt, dass das 
Kind Johannes heißen werde, lösen sich die Fesseln seiner Zunge 
wieder.23 Die ersten Worte, die der Priester dann spricht, werden 
zum Lobgesang, dem Benedictus.24 Juvencus setzt den Lobgesang in 
deutlicher Variation des Bibeltextes um, was schon zu Beginn des 
Textausschnittes ins Auge fällt, der keinen Anklang an das biblische 

21	 De Gianni 2016, 105 Anm. 6. Die Fügung immensae laudes lässt sich schon bei 
Coripp. Ioh. 6,74 vorgeprägt finden.

22	 Lk 1,5–24.
23	 Lk 1,60–64.
24	 Lk 1,68–79.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption 405

Benedictus Deus aufweist.25 Stattdessen gestaltet der Verfasser der 
ersten Bibeldichtung den Beginn des Lobpreises ganz um. Benedic-
tus Deus Israhel quia uisitauit et fecit redemptionem plebis suae (Vet. Lat. 
Luc. 1,68) heißt es bei Lukas, Juvencus hingegen schreibt (Iuvenc. 
1,117–119): 

Concelebrent cuncti laudes gratesque frequentent26 
astrorum et terrae, pontique hominumque parenti, 
uisere quod uoluit propriamque absoluere plebem. 

In einer amplificatio zerdehnt der Dichter das kurze Benedictus Deus 
in zwei vollständige Verse, indem er zunächst die dem benedicere in-
härenten Aspekte des Lobes und Dankes auseinanderdividiert, ins 
Aktiv und Gott vom Subjekt ins Dativobjekt setzt. Gott wird von ei-
nem einfachen Deus zu einem, seine Allmacht illustrierenden astro-
rum et terrae, pontique hominumque parens (Iuvenc. 1,118). Außerdem 
universalisiert der Dichter den Hymnus, indem er ein allgemeines 
und umfassendes cuncti zum Subjekt der Aufforderung macht, wie 
Herzog beobachtet.27 Überhaupt lässt sich die Amplifizierung des 
Benedictus Deus als Teil der Universalisierungsstrategie erklären:28 

25	 Eine Form von benedicere, das im lateinischen Bibeltext keine geringe Bedeu-
tung besitzt, verwendet der Dichter im Übrigen in seinem gesamten Werk kein 
einziges Mal, und das, obwohl das Wort benedicere für den Hexameter kein 
metrisches Hindernis darstellt. Siehe Green 2006, 102 für die Vermeidung des 
Wortes benedicere im Werk des Juvencus. Er vermutet, dass die pagane Konno-
tation des Verbs mit der neuen christlichen Bedeutungsverschiebung in den 
Augen des Dichters nicht ausreichend beiseite gedrängt sein könnte.

26	 Vgl. Orbán 1992, 236, der allerdings beide Akkusative zu concelebrare zieht. 
Auch wenn es rein theoretisch möglich wäre, die beiden Prädikate unverbun-
den nebeneinander stehen zu lassen, scheint es doch stilistisch kaum überzeu-
gend. Zudem spricht nichts gegen eine Verbindung von frequentare mit einem 
Akkusativobjekt (vgl. die freilich späteren Stellen: Paul. Nol. carm. app. 4, 27 
mens […] Christo laudes in saecla frequentat; Aug. serm. 90,1 deo per Christum lau-
des et gratias frequentare). Vgl. zur Stelle auch Fraïsse 2021, 240 Anm. 13.

	 Rezipiert wurde der Halbvers im Übrigen von Flodoard von Reims, der in De 
triumphis Christi apud Italiam 11,892f. (Zählung der PL 11,10,64f.) schreibt: Hym-
nisonis mixtus grates laudesque frequentat / rex turmis (Jacobsen 1978, 196).

27	 Herzog 1975, 114.
28	 Zur Universalisierung bei Juvencus siehe u.a. Kirsch 1989, 112–116. Zu den An-

sätzen seiner Entjudaisierung siehe u.a. Herzog 1975, 111–113.



Katharina Pohl406

Indem die unermessliche Größe Gottes evoziert wird, ergibt sich 
die Notwendigkeit, ihm Lob und Dank zu erweisen, bereits aus dem 
Vers 118 (ohne den quod-Satz rezipiert zu haben, mag man in parens 
gleichfalls eine kausale Konnotation erkennen). Der Kausalsatz uise-
re quod uoluit propriamque absoluere plebem (Iuvenc. 1,119) gibt ziem-
lich genau das in Vet. Lat. Luc. 1,68 gebotene quia uisitauit et fecit 
redemptionem plebis suae wieder. Indem aber zuvor Deus nicht vom 
Attribut Israhel begleitet wird, bleibt propria plebs etwas unbestimm-
ter und muss sich nicht nur auf das Volk Israel beziehen, sondern 
kann auch die Gemeinde einschließen.

Durch seine Eingangsformulierung des Benedictus geht Juvencus 
über seine Vorlage hinaus: Seine Wortwahl gibt sich als Reminiszenz 
an die Schilderung wenige Verse zuvor, in denen die Diskussion um 
den Namen des neugeborenen Kindes beginnt (Iuvenc. 1,107–109): 

[…] Ad partus famam collecta cucurrit 
turba propinquorum, tum gaudia mira frequentes 
concelebrant nomenque iubent genitoris habere.

Die Nachbarn und Verwandten versammeln sich zahlreich und freu-
dig anlässlich der Geburt und wollen hinsichtlich des Namens der 
Tradition folgen: Der Sohn soll nach dem Vater heißen. Wenn nun 
Juvencus Zacharias sein Benedictus mit ebendiesen Verben (concele-
brare und frequentare), jetzt im Konjunktiv und in Verbindung mit 
anderen Objekten, beginnen lässt, scheint er ihn das Verhalten, dem 
er schon mit der beschriebenen Tafel entgegengetreten war, erneut 
kritisieren zu lassen. Natürlich ist cuncti (Iuvenc. 1,117) umfassen-
der als turba propinquorum, aber sie ist doch wohl darin eingeschlos-
sen. Der Konjunktiv concelebrent […] laudes mag vielleicht direkt auf 
concelebrant gaudia verweisen und möglicherweise den Adressaten 
ihre eigentliche Pflicht vor Augen führen.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption 407

2.3 Der Dank nach einer Reihe von Heilungen in  
Buch 3 

Eine weitere Stelle, in der das Danken eine Rolle spielt, findet sich 
im dritten Buch der Euangeliorum libri. Nachdem Jesus in der Gegend 
von Tyros und Sidon die Tochter der kanaanäischen Frau geheilt 
hat, schließen sich auf dem Berg in Galiläa weitere Heilungswunder 
an, die sowohl in der biblischen Vorlage als auch bei Juvencus in 
einem Satz zusammengefasst dargeboten werden (Vet. Lat. Matth. 
15,30): 

et accesserunt ad eum turbae multae habentes secum clodos caecos debiles 
mutos et alios multos et proiecerunt eos sub pedes eius et curauit eos.29

Bei Iuvenc. 3,197–199 heißt es:30 

Haut mora, conueniunt populi secumque trahebant 
pars captos oculis et crurum debile uulgus 
elinguesque alios morbique uocabula mille. 

Um die Vielfalt der Krankheiten auszudrücken, die vor Jesus ge-
bracht und von ihm geheilt werden, beendet Juvencus die Aufzäh-
lung mit dem Ausdruck morbi […] uocabula mille (Iuvenc. 3,199).31 
Während Matthäus den Akt der Heilung durch ein schlichtes et cu-
rauit eos angibt, dehnt der Dichter die kurze Information auf zwei 
Verse aus (Iuvenc. 3,200f.): 

Omnibus ille tamen languores dempsit amaros, 	 200
uiribus et ualidis uenerando munere donat.

In mehreren Punkten geht Juvencus über den Bericht bei Matthäus 
hinaus. Zunächst betont omnes (Iuvenc. 3,200) die Macht Jesu allen 
Leiden gegenüber um einiges deutlicher als das bloße Personalpro-

29	 Einige Handschriften haben hier ergänzend omnes.
30	 Vgl. Bauer 1999, 141f.
31	 Juvencus ist andernorts, wenn es seiner Gestaltungsabsicht dient, recht ge-

nau in der Bezeichnung verschiedener Krankheiten und medizinischer Details 
(Green 2006, 13f.).



Katharina Pohl408

nomen des Evangelisten. Weiterhin illustriert der Dichter den Akt 
der Heilung, indem er sie als „Hinwegnehmen der bitteren Krank-
heiten“ deutet. Er führt den Gedanken dahingehend weiter, dass 
dort, wo etwas weggenommen wird, eine Lücke entsteht, die neu ge-
füllt werden muss. Daher schließt der Dichter dem demere (Iuvenc. 
3,200) ein donare (Iuvenc. 3,201) an und lässt die languores amari (Iu-
venc. 3,200) durch ualidae uires (Iuvenc. 3,201) ersetzt werden. Der 
ganze Heilungsakt wird von Juvencus als Geschenk benannt, zum 
einen im Prädikat donare, zum anderen im Ausdruck uenerandum 
munus.

Um die Bedeutung dieser Variatio genau fassen zu können, ist es 
hilfreich, die Verse gleichsam unter dem Mikroskop zu betrachten: 
Die folgenden zwei Verse verarbeiten dichterisch den Bibeltext Vet. 
Lat. Matth. 15,31: 

ita ut turbae mirarentur uidentes mutos loquentes clodos ambulantes caecos 
uidentes et magnificabant Deum Istrahel.

Es heißt bei Juvencus (3,202f.): 

Tum populi pariter miracula tanta frequentant 
aeternoque patri laudes gratesque celebrant. 

Wiederum fällt auf, dass die einzelnen Heilungsakte, die bei Matthä-
us wie Adynata angeordnet sind, bei Juvencus zu einem umfassen-
den und allgemeinen Ausdruck miracula tanta kondensiert werden.32 
Der Evangelist, der das Wort mirari verwendet, um die Stimmung 
der turba einzufangen, was bei Juvencus völlig fehlt, gibt magnifica-
re Deum Istrahel33 als Resultat des Erlebnisses an. Beim Bibeldichter 
variiert der Ausdruck laudes gratesque celebrare (Iuvenc. 3,203) die bi-
blische Formulierung magnificare. Anders als beim Magnificat klingt 
die biblische Wortwahl auch nicht in einem Wortstamm an (magnifi-
cas […] laudes), aber die Differenzierung in Lob und Dank findet sich 

32	 Bauer 1999, 143.
33	 Vgl. für den Bezug zum jüdischen Lobpreis Konradt 22023, 252f. Zur Verallge-

meinerung und Entjudaisierung bei Juvencus siehe Bauer 1999, 143f.; Poinsot-
te 1979, 117.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption 409

hier ebenso wie dort. Das Verb magnificare ist seit Plautus belegt, 
begegnet danach jedoch praktisch nicht mehr, vereinzelt findet es 
sich in der Prosa.34 So setzt Juvencus vermutlich aus sprachlichen 
Gründen keine Form von magnificare. Für die Junktur laudes celebra-
re kann er immerhin auf Ovid zurückgreifen, der in den Epistulae 
ex Ponto 4,8,87 schreibt tuas possim laudes celebrare recentes. Laus und 
grates begegnen gelegentlich, aber eher selten gemeinsam.35 Als 
eine rechte Erklärung für die Zerdehnung und Neufokussierung von 
magnificare zu laudes gratesque celebrare scheint aber der Blick auf die 
Sprache allein nicht auszureichen. Jedenfalls imitiert der Dichter 
kein bereits vorhandenes episches Sprachmaterial, sondern wird 
die Junktur wohl doch selbst erfunden haben; nicht einmal celebrant 
als Hexameterschluss ist vor ihm belegbar. 

Was Juvencus in den beiden vorhergehenden Versen in einer Er-
weiterung gegenüber dem Evangelientext gestaltet, indem er Jesu 
Heilungstätigkeit in einem sich ergänzenden Zweischritt beschreibt, 
tut der Dichter in gleicher Weise für das Verhalten der Volksmenge 
– dies ist allerdings schon so bei Matthäus vorgegeben: Zunächst 
wird das Sehen und Erleben der Wunder thematisiert, anschließend 
die Reaktion darauf in Dank und Lobpreis. Der Dichter scheint auf 
eine Ausgewogenheit der Handlungen zu achten: Jesu Verhalten 
wird in der Formulierung der gleiche Umfang eingeräumt wie dem 
Tun des Volkes. Man kann sogar feststellen, dass Juvencus die Ge-
wichtungen gegenüber der Evangeliumsvorlage etwas verschiebt, 

34	 Orbán 1992, 236; ThLL VIII 106,55–109,3.
35	 In der Dichtung Plaut. Mil. 2,5,2 laudes gratesque agam; Sil. 16,654 dis grates lau-

demque fero. Für weitere Stellen in der lateinischen Prosa siehe Orbán 1992, 
236; darunter ist besonders auf Tac. ann. 1,69 wegen der Bedeutsamkeit der 
Passage hinzuweisen: Mit der Junktur wird erwiesener und verweigerter Dank 
zur Zeit des Regierungsantritts des Tiberius ausgedrückt. Agrippina bedankt 
sich bei jedem nach Beilegung (durch die Hilfe des Germanicus und der Ag-
rippina) einer Meuterei zurückgekehrten Soldaten, und zwar an genau der 
Brücke, deren Abbruch sie persönlich verhindert hat, um den in Germanien 
noch umzingelten und gerüchteweise verlorenen Legionen die Rückzugsmög-
lichkeit offen zu halten. Tiberius reagiert auf die Hilfe von Germanicus und 
Agrippina vollkommen undankbar. Der heftige Kontrast des Verhaltens wird 
durch (angemessene bzw. verweigerte) grates et laudes habere auf den Begriff 
gebracht. Vgl. ad loc. überhaupt Bauer 1999, 143.



Katharina Pohl410

indem er das Handeln Jesu – das Heilen – in zwei Verse ausgliedert 
und die beiden Handlungen des Volkes – die Wunder sehen und Gott 
danken/preisen – ebenfalls in zwei Versen ausführt. Somit rechtfer-
tigt sich und folgt logisch die Ausdifferenzierung des Lobes Gottes 
durch das Volk in Lob und Dank, da das Heilshandeln Jesu eine be-
sondere Gestaltung erfahren hat: es wird explizit als Geschenk be-
schrieben; eine feine, aber wirkungsvolle Verschiebung im Blick auf 
die Vorlage.

2.4 Dank Jesu bei der Auferweckung des Lazarus

Im vierten Buch der Euangeliorum libri verarbeitet Juvencus die Ge-
schichte der Auferweckung des Lazarus, die im 11. Kapitel des Jo-
hannesevangeliums berichtet wird. Knapp 100 Verse widmet der 
Dichter der Episode (Iuvenc. 4,306–402) und bietet sie, wie Deproost 
gezeigt hat, in leichter Variation zur Darstellung bei Johannes und 
mit besonderer Betonung der Gottheit Jesu.36

Für die Frage nach dem Dank ist besonders das Gebet Jesu di-
rekt vor der Auferweckung von Interesse.37 Juvencus bezeichnet 
den Gottessohn mit der vergilischen Junktur conscia uirtus (4,385)38 
als sich ihrer selbst bewussten Kraft. Diese wendet sich zum Him-
mel und betet zum Vater. Das Gebet setzt mit einer von Juvencus 
erstmals für die Dichtung und in dieser Bedeutung geprägten Fü-
gung – eximiae grates – ein:39 Eximias grates, genitor, tibi, sancte, fatemur 
(Iuvenc. 4,387),40 die den Eindruck eines formellen Gebetseinstiegs 
erweckt. Die Verbindung grates fateri gehört nicht zum Standardvo-
kabular des Dankens, sondern scheint wiederum von Juvencus ge-
schaffen worden zu sein. Der Dichter setzt damit das demgegenüber 
fast farblos wirkende, gewöhnliche pater, gratias ago tibi (Vet. Lat. 
Ioh. 11,41) des Bibeltextes um. Die weite Sperrung von eximias grates 

36	 Kremer 1985, 147; Deproost 2000; Paschalis 2021; Marchetti 2013, 89; 93–96.
37	 Siehe zur Passage De Gianni 2020, 250.
38	 De Gianni 2020, 256.
39	 In der Prosa bildet Plin. nat. 37,84 hanc gemmam propter eximiam gratiam pleri-

que appellauere paederota.
40	 De Gianni 2020, 256.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption 411

und fatemur sowie das brückenpfeilergleich in die Versmitte gesetz-
te tibi scheinen die Größe des Dankes im Versbild nachzuzeichnen. 
Während der Inhalt des Dankes bei Johannes in einem Kausalsatz 
angeschlossen wird (quia audisti me, Vet. Lat. Ioh. 11,41), übergeht 
Juvencus diesen Teil oder, was wahrscheinlicher ist, verschmilzt ihn 
gleichsam mit dem Folgenden. Im Evangeliumstext heißt es weiter 
(Vet. Lat. Ioh. 11,42): 

et ego sciebam quia semper me audis; sed propter turbam qui circumstantem 
dixi, ut credant, quia tu me misisti. 

Genau dies setzt Juvencus in seinen beiden folgenden Versen um 
(Iuvenc. 4,388f.): 

me placidus semper uenerandis auribus audis, 
sed populus praesens me missum credere discat. 

Indem der Dichter also das sciebam quia auslässt, spart er den Inhalt 
des Dankes ein und verbindet ihn mit Jesu Rekapitulation, der Vater 
habe ihn immer gehört. Damit arbeitet er einerseits ökonomisch, 
betont andererseits aber auch, dass Jesu Dank ein Dank im Voraus 
für die kommende Auferweckung des Lazarus ist: Das Wissen um 
die garantierte Erhörung des Gebets macht das Dankgebet noch vor 
der Bitte und vor ihrer Erfüllung stimmig. Während der Bibeltext 
natürlicherweise sprachlich eher einfach daherkommt, reichert Ju-
vencus Jesu Worte mit Begriffen an, die Jesu Verehrung seinem Va-
ter gegenüber deutlicher hervortreten lassen.41 

Die übrigen Bibeldichter, die diese Episode des Johannesevange-
liums versifiziert haben, rezipieren die Formulierung des Juvencus 
von Jesu Dankworten nicht spürbar. Sedulius, der im vierten Buch 
seines Carmen paschale der Auferweckung des Lazarus nur knapp 20 
Verse widmet,42 verzichtet vollständig auf Jesu Gebet. Die direkte 
Rede Jesu beschränkt sich auf die drei Worte Lazare, perge foras! (Se-

41	 Placidus ist schon in der paganen Literatur ein für Götter verwendetes Attribut 
(siehe ThLL X 1,2277,4–29), De Gianni 2020, 257.

42	 Sedul. carm. pasch. 4,271–290; Kremer 1985, 149f.; vgl. Bergen 2018, 81–96 für 
eine Auseinandersetzung mit der Stelle.



Katharina Pohl412

dul. carm. pasch. 4,284). Möglicherweise verarbeitet der Dichter die 
Formulierung Jesu ut credant, quia tu me misisti (Vet. Lat. Ioh. 11,42) 
in den vorhergehenden Versen, in denen er selbst Maria und Mar-
tha apostrophiert (Sedul. carm. pasch. 4,279–282): 

[…] Quid credere, Martha, moraris? 
Quidue, Maria, gemis? Christum dubitatis, an unum 	 280
possit ab infernis hominem reuocare cauernis, 
qui dabit innumeras post funera surgere turbas? 

Andererseits ist der Glaube der Schwestern auch schon bei Jesu Ge-
spräch mit ihnen in der biblischen Vorlage ein Thema, sodass sich 
die Frage vermutlich doch eher daraus erklärt. Jedenfalls wirkt Jesus 
in der Darstellung wie ein Heros, der spricht und schon geschieht’s, 
ohne Mitwirkung Gottes. Die Beziehung zwischen Gott-Vater und 
Gott-Sohn spielt bei ihm keine Rolle und so findet sich auch keine 
Spur von Jesu Gebet zu seinem Vater und der Dankpassage. Dass die 
derartige Gestaltung auch Implikationen für die Wirkung der Ge-
schichte hat, ist offensichtlich, soll an dieser Stelle aber nicht weiter 
betrachtet werden. 

Hingewiesen sei nur am Rande noch auf Prudentius, der in sei-
ner Apotheosis die Auferweckung des Lazarus in einigen Versen be-
arbeitet;43 da er darin hauptsächlich die finstere Gewalt des Todes 
und der Hölle beschreibt, der Lazarus durch Jesu Wunder entrissen 
wird und über die Jesus glorreich siegt, bleibt auch hier die Dank-
partie ausgespart.44

2.5 Jesu Dank beim letzten Abendmahl

Im vierten Buch setzt Juvencus die Einsetzung des Abendmahls samt 
den Einsetzungsworten poetisch um (Iuvenc. 4,428–456). Ganz den 

43	 Prud. apoth. 752–766. Ebenso unerwähnt bleibt der Dank in tituli 149–152.
44	 Möglicherweise findet sich eine Spur der Juvencus-Junktur in Flodoard von 

Reims, Triumphis Christi apud Italiam 190–192 eximias referens grates sub honore 
fauoris, / se genus atque suum dignum quia laude putarit, / prouectumque eius gra-
tum sibi duxit habendu, oder im Carmen de Benedicta 24 grates eximias et munia 
sacra ministrat.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption 413

Schilderungen bei Matthäus folgend bricht Jesus das Brot, segnet es, 
verteilt es und trägt den Jüngern auf, das Brot so als seinen Leib zu 
essen. Hinsichtlich der Wortwahl variiert Juvencus jedoch sehr und 
übernimmt im Prinzip nur frangere von den im Bibeltext verwende-
ten Begriffen.45 Er gibt das (Vet. Lat. Matth. 26,26): 

accepit Iesus panem et benedixit ac fregit et dedit discipulis suis et ait: accipi-
te et manducate. hoc est corpus meum.

durch (Iuvenc. 4,446–448):

[…] palmis sibi frangere panem
diuisumque dehinc tradit sancteque precatus 
discipulos docuit proprium sic edere corpus.

wieder. Wie schon oben bemerkt vermeidet Juvencus die Vokabel 
benedicere und ersetzt sie also auch hier durch sancte precari als Aus-
druck des „Segnens“.46 

Für unsere Frage wichtiger ist freilich der zweite Teil des Abend-
mahls, in dem Jesus den Kelch mit Dankesworten heiligt (Iuvenc. 
4,449–451): 

Hinc calicem sumit Dominus uinoque repletum
gratis sanctificat uerbis potumque ministrat	 450
edocuitque suum se diuisisse cruorem.

Dass die Danksagung vor der Austeilung des Weins gesprochen 
wird, geht ganz konform mit dem, was Matthäus (26,27) berichtet. 
Auch bei Markus kommt die Austeilung des Brotes ohne Dank aus 
(14,22–26); bei Lukas, der zuerst den Kelch und im Anschluss das 
Brot verteilen lässt, werden beide Elemente mit Danksagung be-
gleitet (22,19–20). Im paulinischen Bericht über die Einsetzung des 
Abendmahls findet sich der Dank im Zusammenhang mit dem Kelch 
(1 Kor 11,23). 

45	 Vgl. De Gianni 2020, 280.
46	 De Gianni 2020, 280f.; Kirsch 1989, 134 sieht die Segnung des Brots nicht in 

diesem Ausdruck wiedergegeben.



Katharina Pohl414

Auch wenn die Danksagung über Brot und Wein nur eine der Hand-
lungen ist, die zur Einsetzung des Abendmahls gehören, ist sie es 
doch, die zur Bezeichnung „Eucharistie“ geführt hat, und das wohl 
bereits zu einem frühen Zeitpunkt in der Geschichte des Christen-
tums.47

Juvencus folgt also Matthäus und Markus in der Zuweisung der 
Danksagung an den Kelch. In dem Halbvers gratis sanctificat uerbis 
(Iuvenc. 4,450) fasst der Dichter die Danksagung über dem Kelch 
und die Segnung zusammen. Eine Segnung des Kelches ist bei Mat-
thäus nicht berichtet, aber Juvencus scheint beide Elemente zu 
parallelisieren und in gleicher Weise behandelt werden zu lassen. 
Dabei nutzt er mit sanctificare einen Begriff, der auch in theologi-
scher Prosa für die Situation des Abendmahls Verwendung findet, 
wie etwa später bei Augustinus: Calix ille, immo quod habet calix, sanc-
tificatum per uerbum dei, sanguis est Christi (Aug. serm. 227,1).48 Hier 
begegnet also gleichfalls der Gedanke, dass die Heiligung durch das 
Wort des Herrn geschieht – freilich nicht durch die Danksagung; 
letztes scheint wirklich eine Spezialität des Juvencus zu sein. Eine 
Rezeption dieses Verses lässt sich, soweit ich sehe, trotz der Bedeu-
tung des beschriebenen Ereignisses nicht feststellen.

3 Fazit
Einige der Dankesworte, Dankszenen oder Dankgesten in den Evan-
gelien lässt Juvencus außer Acht. So findet etwa die Heilung der 10 
Aussätzigen bei Juvencus – anders als bei Sedulius, der die Geschich-
te erzählt – keinen Niederschlag. Expliziter Dank begegnet in den 
Evangelien insgesamt eher selten, da er meist im Lob enthalten ist, 
und in den erzählenden Partien nicht immer einen Platz erhält.49 

47	 Für die Bedeutung des Wortes, ihre Verwendung und ihre Verwandtschaft 
mit den Lobsprüchen des Alten Testaments siehe Stuiber 1966, 900–928; 
bei Ignatius ep. ad. Smyrn. 8,1 findet sich erstmals die Übertragung auf das 
Abendmahl.

48	 Für weitere Parallelstellen und die liturgische Bedeutung siehe De Gianni 
2020, 282.

49	 Böttrich 2024, 335.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption 415

Dieser Befund wirkt sich auch auf die Dichtung des Juvencus aus.
Der Dank an Gott ist im Leben des Gläubigen fest verankert und 

verbunden mit dem Lob eine Selbstverständlichkeit. Dass er den 
Dank als Teil des Lobes an bestimmten Stellen über die Vorlage hi-
naus expressis verbis darbietet, deutet darauf hin, dass das Danken 
ganz präsent im Bewusstsein ist.

Mit seinen Formulierungen prägt Juvencus teilweise die Dank-
ausdrücke der Folgezeit bis in die Literatur des Mittelalters – nicht 
alle seine Ausdrücke werden von der Nachwelt rezipiert. Dennoch 
wird der Dichter zu einem wichtigen Vermittler spezifisch christ-
licher poetischer Dankperiphrasen.

Literaturverzeichnis
Abosso, Daniel Hamilton, A Translation and Commentary on Clau-

dius Marius Victor’s Alethia 3,1–326, Urbana 2015.
Bergen, Flora, Lazare veni foras. Ein Vergleich der Auferweckung des 

Lazarus bei den spätantiken Bibelepikern Iuvencus und Sedu-
lius, Wien 2018: https://phaidra.univie.ac.at/o:1348825 [letztes 
Aufrufdatum 07.01.2025].

Böttrich, Christfried, Das Evangelium nach Lukas, Leipzig 2024.
Collier, David Andrew, Nam mihi carmen erit Christi vitalia gesta: book 

one of the Evangeliorum libri IV of Juvencus and the evolution 
of Latin epic in late antiquity, Missouri-Columbia 2008. 

Colombi, Emanuela, L’allusione e la variante: Giovenco e Silio Itali-
co, in: Paolo Mastandrea/Linda Spinazzé (Hrsg.), Nuovi archivi e 
mezzi d’analisi per i testi poetici. I lavori del progetto Musisque 
Deoque (Venezia, 21–23 giugno 2010), Amsterdam 2011, 157–185.

De Gianni, Donato, Sul “Fortleben” di Giovenco, Κοινωνία 37 (2013) 
396–400.

De Gianni, Donato, Amici lontani, liti e riconciliazione. L’amicizia 
nei Carmina di Eugenio di Toledo, Vichiana 53 (2016) 95–111.

De Gianni, Donato, Iuvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-
ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020.



Katharina Pohl416

Deproost, Paul-Augustin, La résurrection de Lazare dans le poème 
évangélique de Juvencus (IV,306–402), Revue belge de Philologie 
et d’Histoire 78 (2000) 129–145.

Eberhart, Christian, Studien zur Bedeutung der Opfer im Alten Tes-
tament. Die Signifikanz von Blut- und Verbrennungsriten im 
kultischen Rahmen, Neukirchen-Vluyn 2002.

Fischer, Georg, Genesis 1–11, Freiburg 2018.
Flury, Peter, Zur Dichtersprache des Juvencus, in: Wilhelm Ehlers 

(Hrsg.), Lemmata. Donum natalicium W. Ehlers sexagenario 
a sodalibus Thesauri linguae Latinae oblatum, München 1968, 
38–47.

Fraïsse, Anne, Du héros au Sauveur. Imitatio et Aemulatio dans les 
Euangeliorum libri IV de Juvencus, Bruxelles 2021.

Gärtner, Thomas, Untersuchungen zur Gestaltung und zum histori-
schen Stoff der Johannis Coripps, Berlin 2008.

Green, Roger P. H., Latin Epics of the New Testament. Juvencus, Se-
dulius, Arator, Oxford 2006.

Herzog, Reinhart, Die Bibelepik der lateinischen Spätantike. Form-
geschichte einer erbaulichen Gattung, Bd. 1, München 1975.

Jacobsen, Peter Christian, Flodoard von Reims. Sein Leben und seine 
Dichtung De triumphis Christi, Leiden 1978.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 4: Johannes-Evangelium, Berlin 1963.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 1: Matthäus-Evangelium, Berlin 21972.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 3: Lucas-Evangelium, Berlin 21976.

Konradt, Matthias, Das Evangelium nach Matthäus. Übersetzt und 
erklärt, Göttingen 22023.

Krafft, Peter, Gratus animus (Dankbarkeit), RAC 12 (1983) 732–752.
Kremer, Jacob, Lazarus. Die Geschichte einer Auferstehung. Text, 

Wirkungsgeschichte und Botschaft von Joh 11,1–46, Stuttgart 
1985.

Kirsch, Wolfgang, Die lateinische Versepik des 4. Jahrhunderts, Ber-
lin 1989.



Dank bei Juvencus: Betrachtung und Ausblick auf die Rezeption 417

Marchetti, Marta, Lazzaro, vieni fuori. La resurrezione di Lazzaro nel-
la poesia cristiana, in: Victoria Zimmerl-Panagl (Hrsg.), Dulce 
melos II, Akten des 5. internationalen Symposiums Lateinische 
und griechische Dichtung in Spätantike, Mittelalter und Neu-
zeit, Wien, 25.–27. November 2010, Pisa 2013, 79–103.

McGill, Scott, Juvencus’ Four books of the Gospels. Evangeliorum libri 
quattuor, London 2016.

Neumann, Friederike, Dank/danken (AT), Das wissenschaftliche 
Bibellexikon im Internet, 2018: https://www.die-bibel.de/res-
sourcen/wibilex/altes-testament/dank-danken-at [letztes Auf-
rufdatum 30.04.2024].

Orbán, Árpád Péter, Die Versifikation von Lk 1, 5–80 in den Euan-
geliorum libri quattuor des Juvencus. Eine Analyse von Juvenc. I 
1–132, Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft und 
die Kunde der Älteren Kirche 83 (1992) 224–244. 

Otero Pereira, Eduardo, Juvenco y la exegesis, in: Antonio Alberte 
González/Cristóbal Macías Villalobos (Hrsg.), Actas del congre-
so internacional “Cristianismo y tradición latina”. Málaga, 25 a 
28 de abril de 2000, Madrid 2001, 191–196.

Otero Pereira, Eduardo, C. Vetti Aquilini Iuuenci Euangeliorum libri 
quattuor. Edición crítica, Diss., Salamanca 2009.

Paschalis, Michael, Amplification in Juvencus’ Evangeliorum libri iv 
and in Nonnus’ Μεταβολὴ τοῦ κατὰ Ιωάννην ἁγίου εὐαγγελίου, 
in: Filip Doroszewski/Katarzyna Jażdżewska (Hrsg.), Nonnus of 
Panopolis in context, Bd. 3: Old questions and new perspectives, 
Leiden 2021, 355–368. 

Pilarski, Annemarie, Der Libellus Carminum des Eugenius von Toledo. 
Poesie als Lebensbewältigung und spirituelle Praxis, Tübingen 
2023.

Poinsotte, Jean-Michel, Juvencus et Israël. La représentation des Ju-
ifs dans le premier poème latin chrétien, Paris 1979.

Salvini, Andrea, Giovenco nel Medioevo. Una ricerca, Rende 2011.
Seifert, Josef (Hrsg.), Danken und Dankbarkeit. Eine universale Di-

mension des Menschseins, Heidelberg 1992.
Stuiber, Alfred, Eulogia, RAC 6 (1966) 900–928.



Katharina Pohl418

Thor, Andreas, Studies on Juvencus’ Language and Style, Uppsala 
2013.



419

Die Vier-Bücher-Form in der 
lateinischen Bibelepik

Thomas Gärtner

Abstract: When we investigate the four-books-structure of biblical 
epics, we are not less confronted with the four books of Juvencus 
than with the five books of Sedulius’ Carmen paschale, where one 
Old Testament book is followed by four New Testament books. 
There can be no doubt that Sedulius’ structure has been imitated 
much more than the one of Juvencus. So this paper could perhaps 
be more suitable to the title vestigia Sedulii. But since Sedulius su-
rely did not divide up his plot without paying close attention to 
Juvencus, there will be at least an indirect kind of reception of 
Juvencus. Whereas Juvencus’ bookends tend to mitigate rough 
transitions, Sedulius prefers to use sharper transition and clear-
cut structure in order to place miraculous narration (carm. pasch. 
3 and 4) between the youth of Christus (carm. pasch. 2) and his 
passion (carm. pasch. 5). This contribution focuses on the proems 
and the books’ transition passages in the works of Juvencus and 
Sedulius.

Wer die Vier-Bücher-Form in der lateinischen Bibelepik untersucht, 
hat es vor allem zu tun mit Juvencus, dessen Werk in vier Bücher 
gegliedert wird, und Sedulius, dessen Behandlung des Neuen Tes-
taments ebenfalls aus vier Büchern besteht, die einem mit alttes-
tamentlichen Wundertaten Gottes befassten ersten Buch folgen. 
Ohne Zweifel hat die Gestaltung des Sedulius ungleich nachhaltiger 
gewirkt und ist in der literarischen und künstlerischen Rezeption 
einflussreicher gewesen als die des Juvencus. Insofern würde dieser 



Thomas Gärtner420

Aufsatz, der sich auf Sedulius und seine Buchgliederung konzent-
riert, vielleicht besser unter das Thema vestigia Sedulii passen. Doch 
insofern Sedulius seine Aufteilung des neutestamentlichen Stoffs in 
vier Einzelbücher sicher nicht ohne Berücksichtigung von und Be-
einflussung durch Juvencus vorgenommen hat, wird man hier auch 
von indirekter Juvencus-Rezeption sprechen können.

1 Die verschiedenen Poetologien des Juvencus und 
des Sedulius1

Beginnen wir mit einem Vergleich der allgemeinen Poetologie bei 
beiden Bibeldichtern. Juvencus setzt in seinem Proömium bei einer 
recht konventionellen Poetologie an:2 Die von Homer beziehungs-

1	 Vgl. Gärtner 2004.
2	 Iuvenc. praef.

Immortale nihil mundi compage tenetur,
non orbis, non regna hominum, non aurea Roma,
non mare, non tellus, non ignea sidera caeli.
Nam statuit genitor rerum irreuocabile tempus,
quo cunctum torrens rapiat flamma ultima mundum. 	 5
Sed tamen innumeros homines sublimia facta
et uirtutis honos in tempora longa frequentant,
accumulant quorum famam laudesque poetae.
Hos celsi cantus, Smyrnae de fonte fluentes,
illos Minciadae celebrat dulcedo Maronis. 	 10
Nec minor ipsorum discurrit gloria uatum,
quae manet aeternae similis, dum saecla uolabunt
et uertigo poli terras atque aequora circum
aethera sidereum iusso moderamine uoluet.
Quod si tam longam meruerunt carmina famam, 	 15
quae ueterum gestis hominum mendacia nectunt,
nobis certa fides aeternae in saecula laudis
immortale decus tribuet meritumque rependet.
Nam mihi carmen erit Christi uitalia gesta,
diuinum populis falsi sine crimine donum. 	 20
Nec metus, ut mundi rapiant incendia secum
hoc opus; hoc etenim forsan me subtrahet igni
tunc, cum flammiuoma discendet nube coruscans
iudex, altithroni genitoris gloria, Christus.
Ergo age! Sanctificus adsit mihi carminis auctor	 25
spiritus, et puro mentem riget amne canentis



Die Vier-Bücher-Form in der lateinischen Bibelepik 421

weise Vergil (repräsentiert durch den Ort Smyrna beziehungswei-
se den Fluss Mincius) gefeierten Personen sichern sich wenn auch 
nicht ewigen, so doch in den Grenzen der irdischen Welt langwäh-
renden Nachruhm, ebenso die Dichter selbst; wenn man aber auf 
diese Weise langwährenden Ruhm erlangt, so müsste das doch erst 
recht für einen Gesang über die Taten Christi gelten – ein argumen-
tum a minore ad maius, das mit dem quod si in V. 15 ansetzt. Ein sol-
cher Gesang müsste sogar das Weltenende (welches als ἐκπύρωσις 
gedacht ist) überstehen, ja er vermöchte vielleicht sogar den Autor 
dem Höllenfeuer zu entreißen. Mit diesem suggestiven Übergang 
von der kosmischen ἐκπύρωσις zum Höllenfeuer ist gewisserma-
ßen zugleich auch die Grenze von langwährendem irdischen Ruhm 
zu überzeitlichem Fortdauern sowohl für Werk als auch für Autor 
überschritten. Das ist alles streng logisch nicht ganz befriedigend: 
Man fragt sich, wie ein Werk, das an eine bestimmte menschliche 
Sprache gebunden ist, das Ende der irdischen Welt überdauern soll, 
und die Hoffnung auf einen Freispruch beim Jüngsten Gericht ist 
eingestandenermaßen spekulativ (V. 22 forsan); aber der Autor setzt 
an bei antiken Vorstellungen über langwährenden Dichterruhm und 
lehnt diese Vorstellungen keineswegs schroff ab, sondern macht sie 
zur Grundlage eines a minore ad maius-Arguments.

Die bei Juvencus nicht vorliegende Schroffheit in der Poetologie 
finden wir indes bei Sedulius umso ausgeprägter: Sedulius beginnt 
mit einem adversativen cum-Satz,3 der die antike Literatur undif-
ferenziert mit abwertenden Stereotypen in Verbindung bringt: mit 
heidnischem Betrug (figmenta), mit großtönerischem Pomp, mit 

dulcis Iordanis, ut Christo digna loquamur.
3	 Sedul. carm. pasch. 1,17–26

Cum sua gentiles studeant figmenta poetae
grandisonis pompare modis, tragicoque boatu
ridiculoue Geta seu qualibet arte canendi
saeua nefandarum renouent contagia rerum	 20
et scelerum monumenta canant, rituque magistro
plurima Niliacis tradant mendacia biblis:
Cur ego, Dauiticis assuetus cantibus odas
cordarum resonare decem sanctoque uerenter
stare choro et placidis caelestia psallere uerbis, 	 25
clara salutiferi taceam miracula Christi?



Thomas Gärtner422

tragischem Bombast, mit lächerlichen Sklavenfiguren, mit frevel-
hafter und verbrecherischer Befleckung. Man könnte verschiede-
ne Gattungen differenzieren (der Bombast gehört ausdrücklich zur 
Tragödie, der getische Sklave doch wohl zur Komödie), aber darauf 
kommt es dem Autor weniger an: Das, was die gentiles poetae vortra-
gen, ist alles in Bausch und Bogen zu verwerfen. Da sich die gentiles 
poetae aber nun einmal über solche Dinge verbreiten, warum sollte 
er, Sedulius, der im Chor die Psalmen zu singen gewohnt ist, von den 
berühmten Wundertaten des heilsbringenden Christus schweigen?

Sedulius nimmt zur gesamten antiken Dichtung eine entspre-
chende Haltung ein, wie sie Juvenal am Anfang seiner ersten Sati-
re gegenüber dem römischen Deklamationsbetrieb zum Ausdruck 
bringt (Iuv. 1,1 Semper ego auditor tantum? Numquamne reponam?). 
Das Zeug, mit welchem die herkömmliche Dichtung (bei Sedulius) 
beziehungsweise der römische Deklamationsbetrieb (bei Juvenal) 
seine Zuhörer quält, ist so elend, dass der Sprecher sich nicht ver-
sagen kann, die Thematik seiner eigenen Schriftstellerei dagegen-
zuhalten. Der Gegensatz zwischen Sedulius und seinen heidnischen 
Vorgängern ist ein kontradiktorischer, kein quantitativer, wie ihn 
Juvencus mit seinem argumentum a minore ad maius zu überbrücken 
suchte, das zwischen langwährendem Dichterruhm und ewigem 
Seelenheil zu vermitteln strebt.

Sedulius lehnt seine heidnischen Vorgänger in samt und son-
ders ab – und diese schroffe, kontradiktorische Ablehnungshaltung 
hat im Vergleich zu der vorsichtigen Kompromisspoetik des Juven-
cus eine überwältigende Rezeption insbesondere im Mittelalter 
gefunden, wie die seitenlange und doch unvollständige Similien-
sammlung Huemers zu diesem Proömium zeigt.4

Man müsste diese allgemeine Poetologie nicht so breit ausfüh-
ren, wenn sie nicht den Weg zu einem Verständnis der unterschied-
lichen Verwendung der Vier-Bücher-Form bei Juvencus und Seduli-
us bahnen könnte.

4	 Huemer 1885, 361–363.



Die Vier-Bücher-Form in der lateinischen Bibelepik 423

2 Die Inhalte der Einzelbücher und die 
Buchgrenzen bei Juvencus und Sedulius
Beide Dichter stellen das Leben, Wirken und Sterben Jesu Christi in 
jeweils vier Büchern dar; bei Sedulius geht allerdings ein weiteres 
Buch über narrative Höhepunkte des Alten Testaments voraus. Der 
Grund dieser beiden Dichtern gemeinsamen Vierzahl wird allge-
meinhin in der Vierzahl der Evangelisten gesehen, die bei Sedulius 
am Ende des ersten Buches (Sedul. carm. pasch. 1,356–359), also be-
vor die eigentliche Christus-Erzählung beginnt, im Rahmen einer 
Gebetsapostrophe an Christus aufgezählt werden. Der Einfluss der 
Vierzahl der Evangelisten auf die Anzahl der Christus-Bücher bleibt 
allerdings in jedem Fall ein rein numerischer, insofern weder bei 
Juvencus noch bei Sedulius ein besonderer Einfluss einzelner Evan-
gelisten auf bestimmte Bücher zu spüren ist.

Die Annahme eines solchen bloß-numerischen Einflusses der 
biblischen Buchzahl auf ein Bibelepos gewinnt aber Wahrschein-
lichkeit durch einen Parallelfall bei dem kurz nach Sedulius schrei-
benden Alcimus Avitus. Dieser beendet seine fünf Bücher Spiritalis 
historiae gesta mit diesem plakativen Anschluss an den biblischen 
Pentateuch:5 Avitus folgt „der Tuba mit der Rohrflöte“ und behält 
die Fünfzahl bei. Jeder Bibelepiker muss sich von vorneherein da-
mit abfinden, dass er sein kanonisches Vorbild niemals verdrängen 
kann, und darf eine in diese Richtung gehende Absicht nicht einmal 
bekunden; insofern liegt es nahe, sich an die Koexistenz mit dem 
übermächtigen Original anzubequemen und dessen Buchzahl zu ad-
aptieren. Übrigens berücksichtigt auch Avitus keineswegs alle fünf 
Bücher des Pentateuch gleichmäßig, im Gegenteil behandelt er nur 
Genesis und Exodus.

Wenn Entsprechendes also sowohl für Juvencus als auch für Se-
dulius gilt, so ergibt sich, dass beide Dichter mit dieser Vierzahl der 
Christus-Bücher völlig selbständig umgehen können, sowohl be-

5	 Alc. Avit. carm. 5,719–721
Quas (sc. figuras) pius explicuit per quinque uolumina uates,
nosque tubam stipula sequimur numerumque tenentes	 720
hoc tenui cumbae ponemus litore portum.



Thomas Gärtner424

züglich der kanonischen Evangelien als auch Sedulius in Relation zu 
seinem Vorgänger Juvencus.

Und der Umgang ist in der Tat bei beiden Dichtern denkbar 
verschiedenartig; hier bewährt sich wieder die Antithese zwi-
schen dem schroffe Gegensätze suchenden Sedulius und dem wei-
che Übergänge erstrebenden Juvencus, die wir eben anlässlich der 
allgemeinen Poetologie herausgearbeitet haben.

Juvencus erstrebt weiche, kaum einschneidende Übergänge an 
den Buchgrenzen. Das erste Buch endet mit der Heilung der Schwie-
germutter Petri, und das zweite schließt an mit weiteren Heilungs-
wundern am unmittelbar darauffolgenden Tag. Auch den Über-
gang vom zweiten zum dritten Buch bildet ein Sonnenaufgang; am 
Ende des zweiten Buchs steht ein Lehrvortrag Christi, am Anfang 
des dritten Buchs stellen die Jünger Christi eine an diesen Vortrag 
anknüpfende Frage. Der Übergang von Buch I zu Buch II steht also 
im Zeichen der Wundertätigkeit Christi, der von Buch II zu Buch III 
im Zeichen seiner Lehre. Lediglich der Übergang von Buch III zu 
Buch IV nimmt eine vergleichsweise vorausweisende Dimension 
an:6 Eine an Christus gerichtete Frage wird als ein hinterlistiger 
Anschlag einer Christus feindlichen Parteiung ausgedeutet. Damit 
erfolgt eine Vorausdeutung auf die Intrigen gegen Christus, die zu 
seiner Passion (im Schlussbuch) führen.

Sedulius hingegen erstrebt schroffe, deutlich gliedernde Buch-
übergänge. Um diese besser zu verstehen, greifen wir zunächst auf 
seine allgemeine Darstellungstechnik zurück. Den vier Christus-
Büchern geht, wie gesagt, ein Buch mit narrativen Höhepunkten 
aus dem Alten Testament voraus, die sich auf göttliche Wunderta-
ten konzentrieren (carm. pasch. 1,95 uirtutum signa tuarum). Dieses 
erste Buch ist nun keineswegs belanglos für die Erzähltechnik des 
Sedulius. Es exponiert die Technik des Sedulius, einzelne Ereignis-
se aus einem biblischen Erzählraum exzerpierend herauszugreifen 
und rhetorisch zu kommentieren. Diese im ersten Buch sattsam 

6	 Iuvenc. 4,1f. Talia dicentem confestim factio frendens / temptare aggreditur uerbis 
cum fraude malignis.



Die Vier-Bücher-Form in der lateinischen Bibelepik 425

geübte Technik bezeichnet Sedulius im erweiterten Proömium so 
(carm. pasch. 1,96–98):

Ex quibus audaci perstringere pauca relatu
uix animis committo meis, siluamque patentem
ingrediens aliquos nitor contingere ramos.

Von diesen (Wundertaten) wenige in kühner Darstellung zu durch-
streifen traue ich meiner Begabung kaum zu, und beim Eintritt in den 
sich öffnenden Wald (zugleich: die sich öffnende Materie)
suche ich einige Zweige zu berühren.

Ex quibus am Anfang bezieht sich auf die „Wundertaten“ Gottes, auf 
seine uirtutum signa. Hieraus will Sedulius „in kühnem Referat eini-
ge wenige Punkte streifen“. Diese exzerpierende und zugleich kühn 
pointierende Technik des „Highlightings“ einzelner Wundertaten 
wird in den vier Christus-Büchern konsequent weitergeführt. Sedu-
lius legt viel mehr Wert auf die Wundertaten, die uirtutes Christi, als 
auf seine Lehre. In den Kapitelüberschriften, die den frühen Aus-
gaben des Juvencus beigegeben sind, häufen sich Tituli mit de bezie-
hungsweise im Infinitiv, welche konkrete Inhalte der Lehren Christi 
bezeichnen. Juvencus stellt also mithin durchaus ein komplexes und 
kontinuierliches Lehrgebäude Christi dar. Dagegen beschränkt sich 
Sedulius viel stärker auf einzelne Wundertaten, wie die andersarti-
gen Überschriften in seinen frühen Ausgaben dartun; sie beziehen 
sich im Vergleich zu denjenigen des Juvencus viel mehr auf einzelne 
Ereignisse denn auf Lehrinhalte.

Ein Beispiel hierfür aus Sedulius (carm. pasch. 3,1–7):

Prima suae Dominus thalamis dignatus adesse
uirtutis documenta dedit conuiuaque praesens
pascere, non pasci ueniens, mirabile! Fusas
in uinum conuertit aquas: Amittere gaudent
pallorem latices, mutauit laeta saporem	 5
unda suum largita merum, mensasque per omnes
dulcia non nato rubuerunt pocula musto.



Thomas Gärtner426

Der Herr (Christus) hielt es für würdig, an der Hochzeit teilzunehmen,
und gab die ersten Beweise seiner Wundertätigkeit; er war als Gast zu-
gegen, gekommen, um zu nähren, nicht um sich nähren zu lassen: Oh 
Wunder! Er verwandelte das strömende Wasser in Wein; das Nass freut 
sich, seine fahle Farbe zu verlieren, freudig änderte die Feuchtigkeit 
ihren Geschmack und schenkte reinen Wein; und auf allen Tischen rö-
teten sich süße Becher von Most, der nicht (als solcher) entstanden 
war.

Bei der Hochzeit zu Kanaan (ganz am Anfang der Darstellung seiner 
uirtutes in Buch III) wird Christus bezeichnet als (V. 2f.) conuiuaque 
praesens / pascere, non pasci ueniens, „ein Gast, der kommt, um zu 
nähren, nicht um zu speisen“. Diese Antithese zwischen den Kom-
plementärbegriffen pascere und pasci kennzeichnet den Unterschied 
zwischen einem herkömmlichen Hochzeitsgast, der sich völlen 
möchte, und Christus, der durch das Weinwunder etwas zur Verkös-
tigung beiträgt. Aber zweifellos spielt auch die geistliche Nährung 
eine Rolle; neben das Wunder zu Kanaan tritt das später im selben 
dritten Sedulius-Buch beschriebene Wunder der Speisung der Fünf-
tausend, das ja eindeutig mit geistlicher Unterweisung verbunden 
ist und bei dem die neuartige Versorgung des Volkes mit der alt-
testamentlichen Speisung der Israeliten durch die Wachteln in eine 
typologische Beziehung gesetzt wird.

Solch prägnante rhetorische Kommentierung des Weinwunders 
durch eine Antithese pascere, non pasci ist dem entsprechenden Ab-
schnitt bei Juvencus völlig fremd.7 Man könnte sie zusammenstellen 
mit der Art, wie der Erzähler in den Pharsalia Lucans das Verhalten 
des korrupten Volkstribunen Curio gegenüber Caesar kommentiert 
(Lucan. 4,824): emere omnes, hic uendidit urbem „alle kauften die Stadt 
– er hat sie verkauft“. Entsprechend bringt die Antithese pascere, 
non pasci die Besonderheit des Hochzeitsgastes Christus zum Aus-
druck. Wie in der kaiserzeitlichen Epik wird bei Sedulius das Er-
zählkontinuum (wie man es bei Juvencus noch vorfindet) aufgelöst 
durch die punktuell beleuchtenden, prägnanten und somit „küh-

7	 Die diesbezüglichen Texte sind zusammengestellt und verglichen bei Lubian 
2016.



Die Vier-Bücher-Form in der lateinischen Bibelepik 427

nen“ Kommentare eines Erzählers. Begreiflicherweise eignen sich 
einzelne Wundertaten Christi zu dieser Form der Kommentierung 
wesentlich besser als komplexe Lehrinhalte.

Jetzt aber konkret zu den Buchgrenzen bei Sedulius: Im zweiten 
Buch, dem ersten über Christus, wird zunächst die eigentliche Kind-
heitsgeschichte Christi beschrieben, dann seine Taufe im Jordan 
und die Aufnahme seiner Lehrtätigkeit als Zwölfjähriger im Tem-
pel. Christi Lehrtätigkeit wird mit diesem zweiten Buch (dem ersten 
über Christus) abgeschlossen durch eine monumentale Paraphrase 
des Vaterunsers, die viel ausführlicher ist als bei Juvencus und viel 
weniger Teil eines komplexen Lehrgebäudes.

Damit ist der Komplex „Lehre“ prinzipiell abgeschlossen; das 
dritte Buch beginnt mit den Wundertaten Christi, speziell dem eben 
berührten Weinwunder zu Kanaan (V. 1f. Prima suae Dominus thala-
mis dignatus adesse / uirtutis documenta dedit). Ab hier vollzieht sich 
die Lehre Christi durch seine „nährende“ (siehe unten) Wundertä-
tigkeit (uirtutis documenta); diese Wunder füllen die Bücher III und 
IV. Am Anfang von Buch V (V. 1f. Has inter uirtutis opes iam proxima 
paschae / coeperat esse dies) wird der Begriff uirtus programmatisch 
wieder aufgenommen und zum Paschafest übergeleitet. Darin, dass 
auch hier ein Tageswechsel beschrieben wird, mag man eine Re-
miniszenz an Juvencus’ Technik der thematisch möglichst wenig 
einschneidenden Tagesanbrüche an den Buchgrenzen sehen: Aber 
dieser Tagesanbruch des Paschafestes ist der denkbar schärfste Ein-
schnitt überhaupt: er leitet die Passion ein.

Sedulius gibt seinen vier Christus-Büchern also eine unüber-
trefflich klare Makrostruktur: Buch II Kindheit und Anfänge der 
Lehre; Bücher III und IV Wundertätigkeit (uirtus) und Buch V Passi-
on; bei Juvencus okkupieren Kindheitsgeschichte und Passion dage-
gen nur Teile der Bücher I und IV seines Werkes, welches im Ganzen 
großenteils einer kontinuierlichen Darstellung von Christi Lehrge-
bäude gewidmet ist. Sedulius hingegen fokussiert auf die einzelnen 
Wundertaten, die er mit seiner speziellen Exzerpierungstechnik he-
raushebt und rhetorisch pointiert ins Licht setzt. Besonders auffäl-
lig ist dabei, dass er den Einzug Christi in Jerusalem, der in späteren 
Darstellungen oft als antithetische Ouvertüre zur Passion mit dieser 



Thomas Gärtner428

zusammengenommen wird, von dieser separiert und noch am Ende 
des vierten Buches schildert; Sedulius seziert so scharf, dass er das 
„Hosianna“ als finales Lob der Wundertätigkeit Christi von dem die 
Passion einleitenden „Kreuzigt ihn!“ geschieden haben will.

3 Übergangstechniken, Verfugungen und 
Fernbezüge an den Buchgrenzen bei Sedulius
Dass die Buchgrenzen bei Sedulius (anders als bei Juvencus) scharf 
geschnitten beziehungsweise, wie oben gesagt, „schroff“ sind, heißt 
nicht, dass er nicht um sinnstiftende Verfugungen zwischen diesen 
thematisch scharf getrennten Blöcken bemüht gewesen ist. Daher 
soll der folgende Durchlauf durch sämtliche vier Buchübergänge 
bei Sedulius zeigen, wie er den thematischen Neuansatz, der sich 
an jeder Buchgrenze (außer III/IV) ergibt, nutzt, um exegetische 
Verbindungen zu knüpfen, und wie ein bestimmtes theologisches 
Thema jeden einzelnen Buchübergang bestimmt und sich zudem 
auch Parallelitäten beziehungsweise Sinnbeziehungen zwischen 
den einzelnen Buchübergängen ergeben. Besonders interessant ist 
dabei der Buchübergang zwischen den beiden „Wunderbüchern“ III 
und IV, wo sich – im Gegensatz zu den anderen Übergängen – eben 
kein scharfer Themenwechsel vollzieht; hier schiebt Sedulius gera-
dezu einen reflektiven Exkurs über seine Wundersammlung in den 
Büchern III/IV ein.

Aber der Reihe nach.

I/II: Nach dem Ende der wunderhaften „Highlights“ des Alten Tes-
taments äußert ein polemischer Exkurs Empörung darüber, wie 
man in Anbetracht der evidenten Tatsache, dass die Natur in vielen 
alttestamentlichen Wundern „ihr Recht verliert“, dennoch Instan-
zen der Natur als Götter verehren kann (carm. pasch. 1,220–281). 
Hiernach kommt der Dichter in poetologischer Sprechweise auf 
seinen „Weg“ zu sprechen (carm. pasch. 1,282–283). Er setzt dem 
bereits Geschriebenen das zu Schreibende gegenüber (carm. pasch. 
1,291–296):



Die Vier-Bücher-Form in der lateinischen Bibelepik 429

Per digesta prius ueteris miracula legis
rettulimus, Sancti coniuncto Spiritus actu
quae Genitor socia Nati uirtute peregit.
Per digesta rudis necnon miracula legis
dicemus, sancti coniuncto Spiritus actu	 295
quae Natus socia Patris uirtute peregit.

Durch unsere zuvor disponierten Wunder des Alten Gesetzes stellten 
wir dar, was in Verbindung mit dem Wirken des Heiligen Geistes der 
Vater mit der verbündeten Wunderkraft des Sohnes betrieb. Und auch 
durch die (jetzt) disponierten Wunder des Neuen Gesetzes werden wir 
darstellen, was in Verbindung mit dem Wirken des Heiligen Geistes 
der Sohn mit der verbündeten Wunderkraft des Vaters betrieb.

Die wiederholte Unterscheidung zwischen Vater, Sohn und Heili-
gem Geist bahnt einer trinitarischen Auseinandersetzung mit Arius 
den Weg (carm. pasch. 1,299–333). Danach kehrt Sedulius zur poe-
tologischen Wegesmetapher zurück (carm. pasch. 1,334 interea dum 
rite uiam sermone leuamus), es schließen sich Gebete (bis carm. pasch. 
1,354) und (ab carm. pasch. 1,355) ein Rekurs auf die vier Evangelis-
ten (Buchzahl!) und die zwölf Apostel an. Am Ende des Buchs geht 
die persönliche Heilszuversicht des Dichters wieder in Poetologie 
über (carm. pasch. 1,364–368):

Hinc igitur ueteris recolens exordia mortis
ad uitam properabo nouam lacrimasque serendo	 365
gaudia longa metam: Nam qui deflemus in Adam
semina mittentes, mox exultabimus omnes
portantes nostros Christo ueniente maniplos.

Daher werde ich also den Anfang, der im alt(ererbt)en Tod besteht, 
passieren und zu einem neuen Leben eilen und so, indem ich Tränen 
säe, langwährende Freude ernten: Denn wir, die wir in Adam weinen 
und so den Samen auswerfen, werden bald alle triumphieren und un-
sere Getreideähren bei der Ankunft Christi tragen.

Der Gegensatz zwischen dem Präsens deflemus und dem Futur exul-
tabimus beschreibt nicht nur die existenzielle Situation des Dichters, 



Thomas Gärtner430

sondern auch exakt seinen poetologischen Status zwischen Buch I 
(Altes Testament) und den Büchern II–V (Christus).

Der Anfang des II. Buchs greift dann plusquamperfektisch auf 
die Geschichte der Erbsünde zurück (die im I. Buch, dessen Erzäh-
lung mit Enoch [carm. pasch. 1,103–106] begann, nicht systematisch 
behandelt wurde). In einer Apostrophe wird ein Versuch gemacht, 
die Schuld der Schlange und Evas auseinanderzudividieren (Adam 
wird gar nicht berücksichtigt), der Versuch jedoch aufgegeben 
(carm. pasch. 2,6–8):

                                            […] Heu, noxia coniux! –
Noxia tu coniux magis, an draco perfidus ille? –
Perfidus ille draco, sed tu quoque noxia coniux.

Weh, schuldige Gattin! Bist Du, Gattin, schuldiger, oder jene hinterhäl-
tige Schlange? Jene hinterhältige Schlange ist schuldig, aber auch Du, 
Gattin bist schuldig.

Dann wird die Lage der Nachkommenschaft nach dem Sündenfall 
in den Blick genommen; es heißt, dem menschlichen Leben bleibe 
nichts als Trauern (carm. pasch. 2,16f.):

            […] (sc. cum) longumque per aeuum
uita breuis nihil esse diu cum fine doleret?

da das innerhalb der langen Ewigkeit kurze (menschliche) Leben zu 
beklagen hatte, dass unter der Bedingung des Todes nichts langen Be-
stand hat.

Mit dieser Trauer (doleret) ist das beschrieben, was am Ende von Buch 
I mit deflemus in Adam beschrieben wurde. Die Lage des Menschen 
wäre völlig hoffnungslos (carm. pasch. 2,18f.), wenn sich nicht (V. 20 
Ni) Gott erbarmt und mit Maria als Gegenstück zu Eva den Weg zur 
Geburt Christi gebahnt hätte. Damit wird der lange Weg vom flere 
zum schließlichen künftigen exultare begonnen, der in Sedulius’ Ge-
dicht nachvollzogen wird. Die Funktion von Buch II ist im Anschluss 
an den gleichermaßen persönlich-existenziell wie poetologisch zu 
deutenden Schluss von Buch I exakt bestimmt.



Die Vier-Bücher-Form in der lateinischen Bibelepik 431

II/III: Am Ende des zweiten Buchs wird in der ausführlichen Exe-
gese des Vaterunsers differenziert zwischen denen, die vom Bösen 
erlöst werden, und denjenigen, die ihm unterliegen (carm. pasch. 
2,293–300):

                      […] Dextrum quicumque necesse est
aut laeuum gradiatur iter. Sed dextra bonorum
semita conspicuos uocat in sua gaudia iustos	 295
inque tuos, patriarcha, sinus: At laeua malorum
exercet poenas et ad impia tartara mittit.8

Ergo agnis ouibusque Dei est haec sola uoluntas
et bona libertas: Euadere torua cruenti
ora lupi uitaque frui per pascua Christi. 	 300

Jeder muss notwendig den rechten oder den linken Weg gehen. Aber 
der rechte Weg der Guten ruft vor aller Augen die Gerechten zu ihren 
verdienten Freuden und in Deinen Schoß, Patriarch (Abraham); aber 
der linke (Weg) der Bösen exekutiert die Bestrafungen und schickt in 
den gottlosen Tartarus. Also haben die Lämmer und Schafe Gottes die-
sen einen Willen und diese treffliche Freiheit: den grausigen Mäulern 
des blutigen Wolfes zu entkommen und das (ewige) Leben zu genießen 
durch die Speisung Christi.

Dem „Maul des blutigen Wolfes“ kann man nur die Nahrung (be-
ziehungsweise Ernährung) Christi entgehen. Mit diesen Worten (per 
pascua Christi) endet das Buch.

Das III. Buch beginnt mit dem herkömmlich ersten Wunder 
Christi, der Hochzeit zu Kanaan. Hier wird Christus vorgestellt als 
ein ungewöhnlicher Hochzeitsgast, der nicht kommt, um sich zu 
sättigen, sondern um andere zu „nähren“ (siehe oben, Kapitel 2) 
(carm. pasch. 3,1–3):

Prima suae Dominus thalamis dignatus adesse
uirtutis documenta dedit conuiuaque praesens
pascere, non pasci ueniens […]

8	 Der Vers ist wörtlich übernommen aus Verg. Aen. 6,453.



Thomas Gärtner432

Der Herr (Christus) hielt es für würdig, an der Hochzeit teilzunehmen, 
und gab die ersten Beweise seiner Wundertätigkeit; er war als Gast zu-
gegen, gekommen, um zu nähren, nicht um sich nähren zu lassen […]

Wenn man dieses pascere metaphorisch versteht, ergibt sich der Ge-
danke, dass Christus gerade durch seine Wundertaten, seine uirtutis 
documenta, den Gläubigen die geistige Nahrung gibt, die sie benö-
tigen, um dem Bösen zu entgehen, wie am Ende von Buch II in der 
Exegese des Vaterunsers ausgeführt wurde. Dass eine solche meta-
phorische Verwendung von pascere nicht jenseits des Vorstellbaren 
liegt, zeigt eine vergleichbare Metaphorik in Bezug auf das „Trin-
ken“, den engeren Begriff hinsichtlich des Weinwunders (carm. 
pasch. 3,8–10):

Impleuit sex ergo lacus hoc nectare Christus:
Quippe ferax qui uitis erat uirtute colona
omnia fructificans […]	 10

Also füllte Christus sechs Fässer mit diesem Nektar: Denn er war die 
fruchtbare Rebe, die alles mit seiner bebauenden Wunderkraft sprie-
ßen machte […]

Die Wunder Christi sind also von vorneherein einbezogen in den 
Prozess eines „geistlichen Nährens“, welches den Gläubigen exis-
tenziellen Gewinn im Sinne einer „Erlösung von dem Bösen“ ver-
schafft.

III/IV: Zwischen den Büchern III und IV – anders an den anderen 
Buchgrenzen – gibt es keinen inhaltlichen Neuansatz, da in Buch IV 
die Beschreibung der Wunder Christi fortgeführt wird. Einen ent-
scheidenden Ansatzpunkt für das Verständnis dieses schwierigs-
ten Buchübergangs bei Sedulius bilden die Schlussverse des dritten 
Buchs (carm. pasch. 3,338f.):

Parua loquor, si facta Dei per singula curram
et speciale bonum, cum sit generale, reuoluam.

Ich sage (zu) Geringes, wenn ich (nur) durch die einzelnen (Wunder-)



Die Vier-Bücher-Form in der lateinischen Bibelepik 433

Taten Gottes eile und das (jeweils) spezielle Gut (der Einzelwunder), 
obwohl es doch ein allgemeines ist, erzähle.

Hier kritisiert der Dichter in gewisser Weise seine eigene Darstel-
lungsform in den Büchern III und IV, die sich auf die Darstellung 
einzelner spezieller Wunder beschränkt. Die Verse werden in ihrer 
Echtheit angezweifelt vom Kommentator des III. Buchs, Michael 
Mazzega.9 Aber Victoria Zimmerl-Panagl hat wichtige Beobachtun-
gen gemacht, welche die Echtheit der Verse erhärten und den Buch-
übergang zu erklären helfen.10

Nach dem von Christus selbst angekündigten Wunder der Auf-
findung eines bestimmten Geldstücks im Maul eines Fisches (carm. 
pasch. 3,313–319) wird von dem Gespräch zwischen Jesus und sei-
nen Jüngern berichtet, welches sich an den betrübten Abgang des 
Jünglings anschließt (Mt 19,22), der erkennt, dass ihm sein Reich-
tum beim Weg in den Himmel hinderlich ist – man fragt sich: Wo 
liegt hier das Wunder? Im Zusammenhang dieser Episode äußert 
Christus das bekannte Dictum von dem Reichen, der schwerer ins 
Himmelsreich eingeht als ein Kamel durch ein Nadelöhr. Auf den 
kurzen Lehrvortrag Christi über die Überlegenheit des Kleinen über 
das Mächtige, der sich hieran bei Sedulius anschließt (carm. pasch. 
3,322–337), fügen sich dann unmittelbar die oben problematisierten 
Schlussworte des Sedulius im dritten Buch an.

Buch IV beginnt mit zahllosen Menschen, die zusammenströ-
men, um in den Genuss der Wunder Christi zu kommen (carm. 
pasch. 4,1–4). Daran schließt sich die Folgerung (V. 5 igitur) an, dass 
für Gott nichts unmöglich ist, was die Natur eigentlich unmöglich 
macht. Diese Aussage wird wiederum exemplifiziert dadurch, dass 
es eigentlich gemäß dem Nadelöhr-Dictum unmöglich ist, dass der 
Reiche in das Himmelreich eingeht – wenn nicht (V. 13 ni) Gott auch 
das für Menschen Unmögliche möglich machte. Das ni erinnert 
deutlich an den Anfang von Buch II: Das menschliche Leben nach 
dem Sündenfall wäre hoffnungslos, wenn sich Gott nicht erbarmt 

9	 Mazzega 1996, 266f.
10	 Panagl 2010. Ihr sei herzlich gedankt für ein Separatum, welches sie mir un-

mittelbar nach dem Kongress zukommen ließ.



Thomas Gärtner434

hätte. Die im Zusammenhang der Episode um den jungen reichen 
Mann von Christus gegebene Zusicherung, Gott mache das für Men-
schen Unmögliche möglich (Mt 19,26), läuft ja im gegebenen Zu-
sammenhang darauf hinaus, dass sogar der Reiche, der die denkbar 
schlechtesten Voraussetzungen dafür hat, durch Gottes Gnade ins 
Himmelreich eingehen kann.

Damit löst sich mit einem Schlage das Problem, warum die Epi-
sode um den Reichen und das „Kamel im Nadelöhr“ über das dritte 
Buch hinaus bis ins vierte fortgeführt wird und was diese Episode 
im Kontext der Wundertaten Christi zu suchen hat: Sedulius will die 
allgemeine Bedeutung der Wunder Christi für jedermann heraus-
heben und findet sie darin, dass Gott gemäß Mt 19,26 alles möglich 
machen kann und damit auch das „Kamel durchs Nadelöhr“ führen 
kann, also Menschen auch trotz ungünstigster Voraussetzungen in 
sein Himmelreich führen vermag; dieser allgemeingültige Exkurs 
wird symmetrisch um die Buchgrenze zwischen III. und IV. Buch 
platziert.

In diesem Sinne darf man auch mit Panagl erwägen, nicht – mit 
Huemer – am Anfang von Buch IV der Prosafassung Paschale opus 
die Anschlusspartikel nam in iam zu ändern, sondern – umgekehrt 
– in carm. pasch. 4,1 das zwar weithin, aber nicht ausschließlich (so 
Panagl) überlieferte iam in nam zu ändern. Dann ist der Gedanken-
gang etwa folgender: „Ich will meine Wunderdarstellung nicht auf 
das Spezielle beschränken. Denn unzählige Menschen genießen die 
Wunder Christi. Folglich kann Gott alles machen, sogar einen Rei-
chen ins Himmelreich führen, was ein ebenso großes Wunder ist, 
wie wenn ein Kamel durch ein Nadelöhr geführt wird.“ Nach eini-
gen Ausführungen, wie sich der Reiche verhalten muss, um dies zu 
erreichen, wird die herkömmliche Erzählung der biblischen Einzel-
wunder fortgesetzt.

Der Exkurs hebt also tatsächlich einen „allgemeingültigen“ As-
pekt der Wundertätigkeit Christi hervor.

IV/V: Das zweite Wunderbuch (IV) schließt, wie gesagt, mit dem Ein-
zug Christi in Jerusalem, der auf das letzte Wunder, die Erweckung 
des Lazarus, folgt. Das besondere Signum der Göttlichkeit Christi ist 



Die Vier-Bücher-Form in der lateinischen Bibelepik 435

sein pomploses Auftreten; in diesem Zusammenhang wird hervor-
gehoben, dass Christus nicht auf einem Wagen oder einem Pferd 
einzog, sondern zu Esel. Dieser Esel wird in Bezug gesetzt zu dem 
Esel an der Krippe bei der Geburt Christi (carm. pasch. 4,300–302):

                                                           […] non illius impar,	 300
qui patulo Christum licet in praesepe iacentem
agnouit tamen esse Deum.

nicht ungleich jenem (Esel), der Christus, obwohl er in der offenste-
henden Krippe daliegt, dennoch als Gott erkannte.

Ein solcher „Geburtsesel“ findet sich nicht in der eigentlichen bib-
lischen Weihnachtsgeschichte; es liegt vielmehr Jes 1,3 zugrunde:

Cognouit bos possessorem suum et asinus praesepe Domini sui; Israhel non 
cognouit, populus meus non intellexit.

Es erkennt der Ochse seinen Besitzer und der Esel die Krippe seines 
Herrn: Aber Israel erkennt nicht, mein Volk hat nicht verstanden.

Der Satz wird nur geringfügig verändert: Bei Jesaja erkennt der Esel 
die Krippe seines Herrn, bei Sedulius dagegen seinen Herrn in der 
Krippe. Gemeinsam ist der Gedanke der funktionierenden Gottes-
erkenntnis sowie die Antithese eines Volkes, welches seinen Gott 
nicht erkennt: Bei Jesaja ist dies das Volk Israel, bei Sedulius sind 
es die gentiles populi, welche im Gegensatz zu dem Esel ihren Herrn 
nicht erkennen; sie werden Gegenstand einer polemischen Apostro-
phe (carm. pasch. 4,304–308):

Dicite, gentiles populi, cui gloria regi
talis in orbe fuit? Cui palmis compta uel umquam	 305
frondibus arboreis laudem caelestibus ymnis
obuia turba dedit? Domino nisi cum Patre Christo,
qui regit aetherium princeps in principe regnum.

Sagt, ihr heidnischen Völker, welcher König hatte jeweils solchen 
Ruhm auf Erden? Wem gewährte jeweils eine mit Palmen oder mit 
Baumblättern geschmückte entgegenströmende Volksmenge Lobpreis 
mit göttlichen Hymnen – außer unserem Herrn Christus in Einheit mit 
Gottvater, der als erster im ersten über das himmlische Reich gebietet?



Thomas Gärtner436

Im ersten Vers von Buch V wird der Einzug Christi in Jerusalem 
als „Reichtum seiner Wundertätigkeit“ resümiert (has inter uirtutis 
opes). Es naht jedoch das Paschafest, welches den Tod und die Auf-
erstehung Christi bringen soll. In diesem Zusammenhang wählt 
Sedulius nun die Erzählvariante aus Joh 12,27f., wonach Christus 
Gottvater um ein Bestätigungszeichen bittet, welches vom Volk als 
Donner beziehungsweise als Engel missgedeutet wird (Joh 12,29). 
Damit wird einerseits ein deutliches Zeichen Gottvaters selbst an 
die Buchspitze gesetzt, andererseits wird das Thema der rechten 
Gotteserkenntnis und der Verfehlung derselben durch andere vom 
Ende des IV. Buchs aufgegriffen; hier werden jedoch nicht die Hei-
den, wie in Buch IV, sondern die Juden polemisch apostrophiert 
(carm. pasch. 5,14 O gens caeca oculis, o gens durissima corde!). Diese 
Auseinandersetzung mit den Juden kondensiert sich dann im Fort-
gang der Passionserzählung in der Polemik gegen Judas, der nicht 
einmal durch die Fußwaschung Christi gereinigt werden kann 
(carm. pasch. 5,27–31) und ebenfalls rhetorisch apostrophiert wird 
(carm. pasch. 5,59–68).11 Diese Apostrophen korrespondieren einer-
seits mit der Apostrophe gegen die Heiden am Ende von Buch IV, 
andererseits aber auch mit denjenigen gegen Eva und die Schlange 
am Anfang von Buch II.

Die richtige Gotteserkenntnis und ihre Verweigerung sowie 
Apostrophen an Gegenfiguren sind also diejenigen Motive, welche 
den Übergang von den Wundern Christi zu seiner Passion schaffen; 
seine Wundertaten, welche die Gläubigen nähren (Anfang von Buch 
III), erregen bei seine Göttlichkeit verkennenden Personen Feind-
seligkeiten, die schließlich in der Passion münden.

11	 Beginnend mit den Worten (Sedul. carm. pasch. 5,59–62)
Tune cruente, ferox, audax, insane, rebellis,
perfide, crudelis, fallax, uenalis, inique, 	 60
traditor immitis, fere proditor, impie latro,
praeuius horribiles comitaris signifer enses?



Die Vier-Bücher-Form in der lateinischen Bibelepik 437

Literaturverzeichnis
Gärtner, Thomas, Die Musen im Dienste Christi: Strategien der 

Rechtfertigung christlicher Dichtung in der lateinischen Spät-
antike, Vigiliae Christianae 58 (2024) 424–446.

Huemer, Johannes, Sedulii opera omnia, Wien 1885.
Lubian, Francesco, The wedding at Cana (Joh. 2, 1–11) in Juvencus, 

Sedulius, and in the tituli historiarum, Acta antiqua 56 (2016) 93–
118.

Mazzega, Michael, Sedulius, Carmen Paschale, Buch III. Ein Kommen-
tar, Basel 1996.

Panagl, Victoria, Parva loquor … Remarks on the Structure of Seduli-
us’ Carmen Paschale, in: Clara Burini De Lorenzi/Miryam De Gae-
tano (Hrsg.), La poesia tardoantica e medievale. IV Convegno 
internazionale di studi, Perugia, 15–17 novembre 2007, Atti in 
onore di A. Isola, Alessandria 2010, 205–221.



438

Überlegungen zur Anlage einer 
relationalen Datenbank der Juvencus-

Rezeption

Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri

Abstract: With his harmonising paraphrase of the four Gospels, 
the Christian poet Juvencus stands at the beginning of Latin bi-
blical poetry and creates a poem with a far-reaching programme 
in the formal tradition of epic poetry. The reception of the Euan-
geliorum libri quattuor (around 330) in Christian poetry is analysed 
systematically in the database, which is presented in this paper.

This database is intended to provide a broad overall impressi-
on of how Juvencus can take on the multifaceted role of a classic in 
late antiquity. To this end, similia, quotations and other evidence 
are presented, organised according to quantitative and qualitati-
ve criteria. Setting up such a database requires an approach that 
combines in-depth analysis of the word as a central entity, around 
which its intertextuality or intertextualities are articulated, with 
a reading of the text, since the literary context is inseparable from 
its understanding. It was necessary to associate the XML-TEI text 
encoding of the works with a MySQL database platform in order to 
make the filtering of the results easier and to make them available 
to the general public. We have placed a particular emphasis on the 
use of open-source computer languages to guarantee the free use 
of resources for other literary intertextuality projects, according 
to FAIR principles. From the beginning we designed our database 
in a way that will make possible further addition of authors, while 
providing adjustment variables.



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 439

1 Einleitung
Inwiefern, in welchem Umfang und auf welche Art und Weise sich 
Bezüge auf Juvencus’ überliefertes Werk, die Euangeliorum libri quat-
tuor, bei späteren christlichen Dichtern feststellen lassen, erscheint 
nicht zuletzt vor dem Hintergrund der weitreichenden Verbreitung 
des Textes als eine wichtige Fragestellung.1 Die harmonisierende 
Bibelparaphrase in vier Büchern, die in oder um das Jahr 330 nach 
Christus datiert wird und als das erste christliche lateinische Epos 
angesehen werden kann,2 übt in den folgenden Jahrzehnten und 
Jahrhunderten, in denen sich das Christentum infolge der Ereig-
nisse der Konstantinischen Wende sukzessiv auch in den höheren 
Gesellschaftsschichten etabliert, Einfluss auf christliche Autoren 
aus. Da sich in diesen sozialen Schichten neben den Schriften Ci-
ceros insbesondere die Dichtungen Vergils als unbestrittene Klassi-
ker und verbreitetes Ausdrucksmittel gebildeten Literaturgenusses 
größter Beliebtheit erfreuen, wird ein neues Werk epischen Stils 
zweifelsohne an der Aeneis als dem römischen Staatsepos par excel-
lence gemessen. Außerdem nehmen die christlichen Intellektuellen 
nach und nach christliche Dichter in ihren canon auctorum auf, und 
bereits im pseudo-gelasianischen Dekret (in seiner heute überlie-
ferten Form um 500 nach Christus verfasst) wird das überlieferte 
Werk des Juvencus in die libri legendi aufgenommen. Weniger als 100 
Jahre später steht Juvencus bereits auf Venantius’ Liste der christ-
lichen ‚klassischen‘ Dichter. Diese fortschreitende Aufnahme christ-
licher Dichter sowohl in die Kanons der Gelehrten als auch in die 
‚offiziellen‘ religiösen Bücher spielt zweifellos eine große Rolle für 

1	 Exemplarisch sei an dieser Stelle auf die Sammlung christlicher poetischer 
Texte verwiesen, welche der venetische Dichter Venantius Fortunatus zu Be-
ginn seiner Vita Martini (Mart. 1,14–26) am Ende des fünften Jahrhunderts er-
wähnt: Vor Sedulius, Prudentius, Arator und weiteren Autoren wird Juvencus 
dort exponiert an erster Stelle und als erster christlicher lateinischer Dichter 
genannt: Mart. 1,14f. Primus enim docili distinguens ordine carmen / maiestatis 
opus metri canit arte Iuuencus.

2	 Zur Bedeutung des ersten christlichen lateinischen Bibeldichters, der die klas-
sische Rhetorik und epische Sprache verwendet, siehe Herzog 1975; Fontaine 
1981, 67–80.



Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri440

die Wertschätzung und das Überdauern der Euangeliorum libri quat-
tuor des Juvencus. 

Um die Rolle, welche die Euangeliorum libri quattuor für späte-
re Dichtungen christlicher Autoren gespielt haben mögen, metho-
disch und systematisch zu erfassen, entsteht im Rahmen des von 
der Agence nationale de la recherche und der Deutschen Forschungsge-
meinschaft geförderten Projektes PoBLAM3 („Lateinische Bibeldich-
tung in Antike und Mittelalter (4.-13. Jh.) zwischen Intertextualität 
und Rezeption in der Grammatik“) eine relationale Datenbank. Mit 
dieser Datenbank wollen wir zwei Ergebnisse erzielen: [1] eine Zu-
sammenstellung von intertextuellen Passagen, in denen das Werk 
des Juvencus von einem späteren Dichter als ‚Quelltext‘ verwendet 
wird (Datenbankprojekt) und [2] eine Sammlung von Texten späte-
rer Dichter, die zeigt, wo, wie und in welchem Umfang sie die Euan
geliorum libri quattuor als ‚Quelltext‘ verwenden (Editionsprojekt). 
Die wichtigste technische Frage (und das wirklich Neue am Projekt 
Vestigia Iuvenci) ist die Verbindung von strukturierten Daten und 
ihrer Verwendung als Erweiterung einer Textdatei gemäß den FAIR-
Prinzipien: Gemäß den ANR-DFG-Standards müssen sowohl unsere 
Daten als auch unsere technischen Entwicklungen als auffindbares 
(findable), zugängliches (accessible), interoperables (interoperable) 
und wiederverwendbares (reusable) Material konzipiert werden. Wir 
mussten also unsere technischen Prioritäten in Form von techni-
schen Entscheidungen für die Gegenwart und mit einer langfristi-
gen Perspektive definieren. Die Digital Humanities (DH) sind eine sich 
schnell entwickelnde Wissenschaft und wir mussten uns von Beginn 
des Projekts an mit dem Problem der langfristigen Speicherung, Si-
cherung und Übertragung unserer Daten auseinandersetzen. Wenn 
wir sowohl die erkenntnistheoretischen als auch die technischen 
Fragen zufriedenstellend lösen, soll mithilfe dieses Verzeichnisses 
beispielsweise den Fragen nachgegangen werden, welche Dichter 
Juvencus rezipieren, wie diese Rezeption aussieht und ob Juvencus’ 
Werk bei den betreffenden Dichtern möglicherweise sogar einen 

3	 Poésie Biblique Latine de l’Antiquité au Moyen-Âge (IVe-XIIIe s.) entre inter-
textualité et réception grammaticale.



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 441

ähnlichen Stellenwert wie Vergils Aeneis für die nachklassische 
lateinische Literatur einnimmt.

Die Prüfung dieser Rezeptionsstrukturen erfolgt durch das Auf-
finden, Anordnen und Auswerten geeigneter Textstellen in Relation 
mit den potenziell zugrundeliegenden Versen der Euangeliorum libri 
quattuor. Behandelt werden die so verbundenen Textausschnitte je-
weils als einzelne Datensätze. Durch ihre Auswertung anhand von 
verschiedenen Kategorien kann dann bei entsprechend erfüllten 
Voraussetzungen die intertextuelle Beziehung zwischen dem Werk 
des Juvencus und den Werken verschiedener Dichter, bei denen ein 
Rekurs auf die Euangeliorum libri quattuor zur Diskussion steht, nach-
gewiesen werden.

Im Rahmen dieses Beitrags werden der Aufbau der Datenbank 
dargelegt sowie ihre inhaltlichen Dimensionen anhand von Bei-
spieldatensätzen aus Textstellen des Paulinus von Nola, des Pru-
dentius und des Sedulius veranschaulicht. Zunächst geht es um die 
Sammlung passender Textpassagen in den Werken des Juvencus 
und (potenziell) rezipierender Autoren. Diese werden im Anschluss 
nach den hier vorgestellten qualitativen und quantitativen Krite-
rien untersucht. Dazu wird zunächst die Klassifizierung möglicher 
Bezüge nach verschiedenen Typen – [1] wörtliche Übernahme, [2] 
synonyme und paronomastische Variation, [3] gemeinsame Ausge-
staltung von Motiven, [4] gemeinsame Ausgestaltung von Motiven 
mit wörtlichen Übernahmen und/oder synonymen beziehungs-
weise paronomastischen Variationen – angestrebt. Für die beiden 
letztgenannten Typen ist ein etwaiges gemeinsames Motiv zu be-
nennen. Zudem sind Bezüge auf die biblischen Schriften wie auch 
intertextuelle Parallelen, die bereits auf poetische Vorlagen für 
die betrachtete Stelle in den Euangeliorum libri quattuor hindeuten, 
wichtige Stützen der Untersuchung von Rezeptionsspuren des Ju-
vencus. Bei der Analyse der in dieser Weise zusammengestellten 
Textpassagen können daneben weitere Aspekte von Belang sein: 
Bereits eine identische oder abweichende Positionierung des re-
levanten Materials im Vers kann ein wichtiger Indikator für eine 
Bezugnahme sein. Darüber hinaus können quantifizierbare Eigen-
schaften, etwa die Anzahl in Kontaktposition zusammengestellter 



Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri442

oder identisch angeordneter relevanter Wörter, für das Verständnis 
des Datensatzes von Bedeutung sein. Daneben werden im Rahmen 
der Datenbank ein Verzeichnis bibliographischer Hinweise zur Aus-
weisung der Fundstelle der jeweiligen intertextuellen Bezüge sowie 
Verweise auf weiterführende Literatur zur Möglichkeit der ausführ-
licheren Beschäftigung mit einem bestimmten Datensatz geboten.

2 Kriterien der Datenbank
Zunächst geht es um die Sammlung von Bezugsstellen und die Schaf-
fung von Datensätzen. Dazu rücken die Similienapparate und die in-
dices fontium kritischer Textausgaben geeigneter Werke (also Editio-
nen christlicher lateinischer Dichtung nach 330) in den Fokus.4 So 
können im Fall des Sedulius bereits 42,5 bei Paulinus von Nola min-
destens 24,6 bei Faltonia Betitia Proba in den ersten 23 Versen, die 
noch nicht nach den Centoregeln abgefasst sind, immerhin sechs7 
und bei Prudentius elf Stellen verzeichnet werden.8 Während sich 
solche Angaben kritischer Editionen jedoch auf die Ausweisung des 
Verses oder die Zitation des fraglichen Textausschnitts beschränken, 
stellt die vorgestellte Datenbank die Volltexte des Prätextes und der 
zu überprüfenden Werke zur Verfügung.9 

4	 Die im Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum erschienene Ausgabe der 
Euangeliorum libri quattuor des Juvencus von J. Huemer aus dem Jahr 1891 bietet 
leider ebenso wenig einen index imitatorum wie die wenig ältere Edition von K. 
Marold in der Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana von 
1886.

5	 Huemer/Panagl 2007, 423. Gezählt werden nur die Bezugsstellen im Carmen 
paschale. 

6	 24 Referenzen auf die Euangeliorum libri quattuor sind bei Dolveck 2015, 709f. in 
der Series Latina des Corpus Christianorum ausgewiesen. Hingegen listen Hartel/
Kamptner 1999, 493–496 insgesamt 107 Bezüge auf das Werk des Juvencus im 
index auctorum et imitatorum.

7	 Fassina/Lucarini 2015, 62.
8	 Bergman 1926, 456–469 weist sechs, Frisch 2020, 122; 138; 172f. in der Psycho-

machia fünf weitere Similien aus.
9	 Die Texte stammen aus dem digitalen Bestand des Forschungsprojekts Musis-

que Deoque. A digital archive of Latin poetry, from its origins to the Italian Renaissance 
mehrerer italienischer Universitäten und den dort ausgewiesenen kritischen 
Texteditionen (https://www.mqdq.it/ [letztes Aufrufdatum 24.03.2025]).



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 443

Neben diesen Übernahmen aus kritischen Textausgaben findet eine 
Prüfung einschlägiger Kommentare der betrachteten Werke statt. 
Das Ziel ist auch hier, Hinweise auf Parallelstellen zu Juvencus’ Dich-
tung zu identifizieren und zur Generierung von Datensätzen zu ver-
wenden.10 Anders als bei den kritischen Ausgaben ist hier jeweils im 
Einzelfall zu entscheiden, ob es sich um eine für die Präsentation in 
der Datenbank geeignete Textstelle handelt oder das Forschungs-
ergebnis nicht systematisch als wörtliche, synonyme, paronomas-
tische oder motivische Parallele aufgegriffen werden kann. In glei-
cher Weise rücken punktuell auch entsprechende Aufsätze, Artikel, 
Monografien und vergleichbare Forschungsliteratur in das Interes-
se der Auswertung.11 Ferner kann der Einsatz bereits bestehender 
digitaler Datenbanken und Software-Anwendungen, die auf das 
Auffinden von intertextuellen Parallelen ausgerichtet sind, weitere 
Bezüge liefern.12

2.1 Qualitative Merkmale

Nach der Recherche geeigneten Materials für die Datensätze wer-
den die Relationen der Textstellen nach verschiedenen Kriterien 
ausgewertet:

2.1.1 Klassifizierung des Bezuges

2.1.1.1 Wörtlich

Iuvenc. 1,	 323	  Texta camelorum fuerant uelamina saetis,
	 324	  et zonae pellis medium cinxere profetam.

10	 Beispielsweise Mazzega 1996. Daneben werden die Kommentare verschiede-
ner Abschnitte der Euangeliorum libri quattuor, beispielsweise De Gianni 2020, 
ausgewertet.

11	 Beispielsweise Lubian 2016, 93–118.
12	 Verwendet werden bislang die „Co-Occurrences“-Funktion des Forschungs-

projekts Musisque Deoque (siehe Anm. 9) und das Tesserae-Projekt der Univer-
sity at Buffalo, USA (https://tesserae.caset.buffalo.edu/ [letztes Aufrufdatum 
21.06.2024]), welches auch bei Revellio 2022 vorgestellt und genutzt wird.



Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri444

Paul. Nol. carm. 6,	 229	  Vestis erat curui saetis conserta cameli,13

	 230 	  contra luxuriem molles duraret ut artus
	 231	  arceretque graues compuncto corpore somnos.

In der Laus Iohannis14 wird Johannes’ Gewand nach biblischem Vor-
bild als aus Kamelhaaren gefertigt beschrieben.15 Das biblisch 
(auch noch in der Vulgata des Hieronymus16) verwendete Wort pilus 
wäre metrisch im Hexameter nicht unbrauchbar. Die stattdessen 
genannten saetae findet man jedoch bereits in der Darstellung des 
Juvencus. Somit kann die Verwendung dieses Wortes hier neben 
weiteren identischen Lemmata als (bibelfremde) wörtliche Parallele 
herausgestellt werden.

2.1.1.2 Synonym/paronomastisch

Iuvenc. 2,	 391	  Haec ubi per populum summi pendentia pepli
	 392	  fila manu trepida tractauit, protinus ille
	 393	  et causas morbi et credentia pectora cernens
	 394	  concessit celerem tali cum uoce salutem:
Sedul. carm. pasch. 3,	 120	  Ast ubi credentis iam sano in pectore coepit
	 121	  diues adesse fides, mediis immersa cateruis
	 122	  nititur auersi uel filum tangere Christi.17

13	 Manitius 1891, 270.
14	 In von Hartels und Kamptners editio altera der Gedichte des Paulinus von Nola 

(siehe Anm. 6) wird die Laus Iohannis zu dessen Werken gerechnet. Dolveck 
2015, 27 schließt sie aus: „[M]ais l’analyse de la technique poètique les con-
forte formellement: on peut admettre que la théologie et la foi de Paulin aient 
évolué vers des conceptions de plus en plus orthodoxes, mais rien ne permet 
de supposer, à aucun moment, que Paulin ait versifié pour ce poème seulement 
d’une manière différente de ses habitudes, qui sont assez constantes.“ Gegen 
Dolvecks Ausschluss siehe Sassi 2020, 24.

15	 Es wird jeweils, falls nicht anders angegeben, die obere Hauptzeile der Itala 
von Jülicher zitiert: Mt 3,4 Ipse autem Iohannes habuit uestitum suum de pilis ca-
melorum et zona pellicia circa lumbos eius; esca autem eius erat lucustae et mel silu-
estre; Mk 1,6 Erat autem Iohannes uestitus pilos cameli et lucustas et mel siluestre 
edens.

16	 Zitate aus der Vulgata folgen Weber/Gryson 52007: Mt 3,4 Ipse autem Iohannes 
habebat uestimentum de pilis camelorum et zonam pelliciam circa lumbos suos esca 
autem eius erat lucustae et mel siluestre; Mk 1,6 Et erat Iohannes uestitus pilis cameli 
et zona pellicia circa lumbos eius et lucustas et mel siluestre edebat.

17	 Mazzega 1996, 141.



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 445

In beiden Werken wird die biblische Perikope der Heilung ei-
ner blutflüssigen Frau nacherzählt. Betrachtet wird die Darstel-
lung des Herantretens dieser Frau an Jesus:18 Während in den 
biblischen Schriften lediglich davon die Rede ist, dass sie sich Jesus 
von hinten nähert (und einzig im Markusevangelium die Menge 
der Umstehenden überhaupt in diesem Zusammenhang erwähnt 
wird), beschreibt Sedulius darüber hinaus die damit verbundene 
Anstrengung: 

mediis inmersa catervis wiederholt V. 115 permixta … turbis […]. Zugleich 
begründet es nititur. Die Frau muß sich mühen, durch das Getümmel zu 
Christus durchzudringen (Iuvenc. 2,391f. per populum … fila tractavit).19 

Obwohl im Hinblick auf die Schilderung der Anstrengungen dieser 
Figur kein identisches Wortmaterial festgestellt werden kann, zeigt 
der Einbezug dieses Umstands in synonymer Darstellungsweise die 
Parallele zwischen Sedulius und Juvencus in diesen Versen auf.

2.1.1.3 Motivisch

Als (literarisches) Motiv gilt hier die „kleinste strukturbildende und 
bedeutungsvolle Einheit innerhalb eines Textganzen […]. Es dient 
der formalen Gliederung, der semantischen Organisation und der 
Verflechtung von Themen“.20 Vor diesem Hintergrund werden 
strukturelle wie inhaltliche Schlagworte gesammelt. Der Zusam-
menstellung eines angemessenen Motivkatalogs widmet sich der 
nächste Abschnitt.

Iuvenc. praef.	 21	 Nec metus, ut mundi rapiant incendia secum
	 22	 hoc opus; hoc etenim forsan me subtrahet igni
	 23	 tunc, cum flammiuoma discendet nube coruscans
	 24	 iudex, altithroni genitoris gloria, Christus. 

18	 Mt 9,20 Et ecce mulier, quae sanguinis fluxum habebat duodecim annis, accessit retro 
et tetigit uestimentum eius; Mk 5,27 Audito de Iesu uenit retro in turba et tetigit ues-
timentum eius; Lk 8,44 Accessit retro et tetigit uestimentum eius et confestim stetit 
fluxus sanguinis eius.

19	 Mazzega 1996, 141.
20	 Lubkoll 42008, 515f.



Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri446

Prud. epil.	 29	 Munus ecce fictile21

	 30	 inimus intra regiam salutis.
Paul. Nol. carm. 22,	 29	 Dumque leges catus et scribes miracula summi22

	 30	 uera dei, propior disces et carior ipsi
	 31	 esse deo, quem dum credens miraris, amare
	 32	 incipies et amando deum redamabere Christo.

Bereits in der klassischen augusteischen Dichtung ist es ein Topos, 
die Unsterblichkeit der eigenen dichterischen persona durch das 
Abfassen von Dichtung zu erlangen.23 Dies wird bei Juvencus zwei-
felsohne reflektiert; jedoch entwickelt er den Gedankengang weiter 
und schafft so ein eigenes Motiv. Nun steht nicht mehr die Unsterb-
lichkeit der persona, sondern die persönliche Aussicht auf das See-
lenheil im Zentrum: Der Dichter entkommt durch sein christliches 
Dichten dem Feuer der Hölle und erlangt das Leben nach dem Tod 
im Reich Gottes. Aufgegriffen wird diese weiterentwickelte Version 
des Unsterblichkeitstopos, der Gedanke an die Anwartschaft auf 
ewiges Heil durch Dichtung, auch bei Prudentius und Paulinus von 
Nola: Während Prudentius in seinem epilogus auf sie Bezug nimmt, 
integriert Paulinus die Ausrichtung von Dichtung am persönlichen 
Heil der dichtenden Person in seinen Versuch, einen Jovius von pa-
ganer Dichtung abzubringen und ihn davon zu überzeugen, sich 
stattdessen der christlichen Dichtung zu widmen. Dabei lassen sich 
kaum einzelne identische Wörter oder solche in synonymen bezie-
hungsweise paronomastischen Verhältnissen festmachen, die den 
Bezug auf ein gemeinsames Motiv verdeutlichen – in der Datenbank 
werden daher zentral für das Motiv stehende Wörter markiert (in 
diesem Fall das Resultat und der Prozess des Dichtens: opus – munus 
– scribes).

21	 Döpp 2020, 423.
22	 Gärtner 2004, 435.
23	 An dieser Stelle genügt der Verweis auf das exemplarische, die Metamorphoses 

beschließende uiuam Ovids (Ov. met. 15,879).



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 447

2.1.1.4 Motivisch mit gemeinsamem Wortmaterial

Iuvenc. 4,	 810	   inponi pondus, quo iustis dignior actis
	 811	   aeternam capiat diuina in saecula uitam
	 812	   per dominum lucis Christum, qui in saecula reg-	
	                    nat.
Paul. Nol. carm. 4,	 18	   moribus haec castis tribuit deus, hi sibi mores
	 19	   perpetuam spondent uentura in saecula uitam24

Parallelen, die sowohl durch gemeinsame Motive als auch relevantes 
Wortmaterial entstehen, werden in der Datenbank als solche kennt-
lich gemacht. Im vorletzten Vers der Euangeliorum libri quattuor wird 
das ewige Leben thematisiert. Auch im nunmehr Paulinus von Pel-
la zugeschriebenen Gedicht, welches 19 Verse umfasst,25 wird auf 
ebenjenes eingegangen. Die motivische Übereinstimmung wird in 
diesem Fall noch durch entsprechende wörtliche und synonyme Be-
züge erweitert: Der Versschluss in saecula uitam ist in der erhaltenen 
lateinischen Dichtung nur an diesen beiden Stellen nachweisbar. 
Gleichzeitig wird das Fortbestehen im Reich Gottes durch die Hin-
zunahme eines zweiten Ausdrucks der Unendlichkeit – bei Juvencus 
aeternam, bei Paulinus perpetuam – verdeutlicht.26

2.1.2 Motive

Sucht man nach motivischen Übereinstimmungen, stellt die Daten-
bank dazu einen Katalog von vordefinierten Motiven bereit. Die 
Vorgabe einer bestimmten Menge von Begriffen ist zur Wahrung 
von Übersicht und Nutzerfreundlichkeit unabdingbar, da bei freier 
Eingabe vermeintlich geeigneter Begriffe allzu schnell ein unüber-
sichtliches Konglomerat von nicht trennscharf unterscheidbaren 
Motiven entsteht, dessen Umfang zu unklaren Zuordnungen füh-
ren kann. Um eine angemessene Auswahl verbindender Motive zu 
bieten, stellt sich die Frage, welche Begriffe herangezogen werden 

24	 Hartel/Kamptner 1999, 432.
25	 Https://www.mqdq.it/texts/PAVL_PEL|orat|001 [letztes Aufrufdatum 

24.03.2025].
26	 Hinsichtlich des identischen Wortmaterials noch näher am besprochenen Ju-

vencusvers ist Paul. Nol. carm. 22,63 aeternae tendens in saecula uitae.



Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri448

sollen. Sinnvoll erscheint es, eine Struktur von übergeordneten und 
untergeordneten Motiven zu installieren, um möglichst zielgerich-
tete, detaillierte Suchen ebenso zu ermöglichen wie allgemeine Re-
cherchen zu prägnanten Oberbegriffen.27 

Da es bislang für die lateinische Bibeldichtung keine entspre-
chenden Sammlungen gibt, ist der Ansatz hier die Vereinigung von 
Begriffsübersichten zu zwei zentralen Aspekten des Werkes des 
Juvencus: den biblischen Inhalten28 und ihrer epischen Ausgestal-
tung.29 Die dadurch zustande kommende Liste kann später, etwa bei 
der Aufnahme weiterer Werke, ergänzt werden, sodass zusätzliche 
Begriffe, die sich im Rahmen der Untersuchung als relevant heraus-
stellen, miteinbezogen werden können.

Im Folgenden werden jeweils ein Beispiel für ein biblisches und 
ein episches Motiv geboten:

Iuvenc. 2,	 146	 Ille ubi percepit uenerandi dona saporis
	 147	 nescius, in uini gratum transisse liquorem
	 148	 egestas nuper puris de fontibus undas,
	 149	 increpat ignarum sponsum, quod pulchra reseruans
	 150	 deteriora prius per mensas uina dedisset.
Prud. tituli	 127	 Christus uasa iubet properanter aquaria lymphis
	 128	 impleri, inde meri ueteris defunditur unda.30

Geschildert wird die im Rahmen der bei Johannes erzählten Hoch-
zeit zu Kanaan vorgenommene Wandlung von Wasser zu Wein (Joh 
2,9). Der Versschluss de fontibus undas von Juvencus hat in Pru-

27	 Beispielsweise kann man sowohl nach der Darstellung von Tieren im Allge-
meinen als auch nach der Darstellung ganz bestimmter Tiere, etwa Schlangen, 
suchen.

28	 Ausgangspunkt der Sammlung passender biblischer Begriffe ist ein Regis-
ter von zentralen Personen, Festen oder anderen bekannten Ereignissen in 
der Bibel, welches die Deutsche Bibelgesellschaft bietet: https://www.die-bi-
bel.de/bibeln/wissen-zur-bibel/zentrale-bibelstellen/ [letztes Aufrufdatum 
21.06.2024].

29	 Ausgangspunkt der Sammlung passender epischer Begriffe ist das Stichwort-
register des 2019 erschienenen Werkes Structures of Epic Poetry (Reitz/Fink-
mann 2019).

30	 Lubian 2016, 111.



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 449

dentius’ defunditur unda eine intertextuelle Parallele: Neben einer 
identischen, den Vers beschließenden Form von unda ist de fontibus 
synonym zu defunditur. Verbindendendes Motiv ist dabei die ge-
meinsame Rede vom Handeln Jesu Christi, insbesondere von dessen 
Wunder und Heilungen.

Iuvenc. 2,	 37	 […] Inde procellis
	 38	 imperat et placidam sternit super aequora pacem.
Sedul. carm. pasch. 3,	 61	 […] nil uota moratus,
	 62	 exsurgens Dominus ualidis mitescere uentis
	 63	 imperat et dicto citius tumida aequora placat.31

Die bei Mt 8,24 geschilderte Stillung eines Sturms auf dem See Ge-
nezareth stellen Juvencus und Sedulius poetisch aufgeladen dar. 
Ausführungen zu einem (See-)Sturm sind eine epische Konvention, 
die Formulierung zu dessen Stillung ist insbesondere durch Vergils 
Aeneis bekannt.32

2.1.3 Bibeltext

Um die poetischen Schilderungen gegebenenfalls auch parallel in 
biblischem Kontext zu verorten, werden die entsprechenden Stellen 
und – zur inhaltlichen Orientierung – der lateinische Text der Vulga-
ta angegeben.33 Dadurch können entsprechende Darstellungen so-
wohl in Fällen, in denen Juvencus und potenzielle Rezipienten sich 
auf die gleiche Bibelperikope beziehen (etwa bei der eben gezeigten 
Paralleldarstellung der Stillung des Seesturms), als auch in solchen, 
in denen sie auf unterschiedliche Bibelstellen rekurrieren, kennt-
lich gemacht werden.

Iuvenc. 1,	 413	 Terra Zabulonum et regionis Neptala nomen,
	 414	 et uia trans pelagus longe Galilaea per arua
	 415	 trans et Iordanen gentes populique tenebris

31	 Huemer/Panagl 2007, 423.
32	 Vgl. Verg. Aen. 1,142f. Sic ait, et dicto citius tumida aequora placat / collectasque fu-

gat nubes solemque reducit. Siehe dazu auch Mazzega 1996, 112f.; Schubert 2019, 
87–100.

33	 Verwendet wird dazu der Text von Weber/Gryson 52007.



Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri450

	 416	 inclusi magnum lumen subitumque uidebunt,
	 417	 in mortisque illis umbra residentibus alma
	 418	 exoritur fidei resplendens luce uoluntas.
Sedul. carm. pasch. 4,	189	 Coeperat interea Dominus Galilaea per arua34

	 190	 transgrediens sancto quoddam pede tangere 
		             castrum.

Die Junktur Galilaea per arua ist nur bei Juvencus und Sedulius und 
auch dort nur an den gezeigten Stellen nachweisbar. Während Ju-
vencus hier allerdings eine Rede Jesu zu Beginn von dessen Wirken 
in Galiläa schildert (Mt 4,15), beschreibt Sedulius Jesu Reise durch 
Galiläa nach Jerusalem, im Rahmen derer er zehn Aussätzige heilt 
(Lk 17,11).

2.1.4 Poetische Vorlagen aus der paganen Dichtung

Zur Einordnung der Signifikanz der dargestellten Parallelen ist es 
wichtig zu wissen, ob und, wenn ja, wie verbreitet sie in der lateini-
schen Dichtung vor Juvencus sind. Neben Einträgen, bei denen über-
haupt keine Belegstelle vor den Euangeliorum libri quattuor existiert 
(wie bei dem zuletzt geschilderten Galilaea per arua), gibt es sowohl 
Datensätze, bei denen sich wenige, als auch solche, bei denen sich 
viele Belegstellen der relevanten Formulierungen vor den Euange-
liorum libri quattuor finden lassen:

Iuvenc. 3,	 107	 Tum pauidis Christus loquitur: „Timor omnis abesto,
	 108	 credentumque regat uegetans constantia mentem.
	 109	 En ego sum, uestrae doctorem noscite lucis.“
Prud. c. Symm. 2,	 735	 Dediscat seruire senex laris exul auiti
	 736	 discat et ad patrium limen genetrice reuersa
	 737	 ingenuum se nosse puer. Timor omnis abesto35

	 738	 uicimus, exultare libet. Quid tale repulso
	 739	 poenorum quondam duce contigit? […]

34	 Huemer/Panagl 2007, 423.
35	 Bergman 1926, 465.



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 451

Die Zusammenstellung timor omnis abesto findet man ein einziges 
Mal vor dem Werk des spanischen Presbyters in der erhaltenen la-
teinischen Literatur.36

Iuvenc. 2,	 561	 Haec ubi dicta dedit, messis per culta grauatae
	 562	 praeterit, et populus sectantum discipulorum
	 563	 spicarum grauidam carpebat in ordine frugem.
Prud. psych.	 823	 Haec ubi dicta dedit, gradibus regina superbis37

	 824	 desiluit tantique operis Concordia consors
	 825	 metatura nouum iacto fundamine templum.

Sehr viel häufiger als timor omnis abesto ist hingegen der Hexame-
teranfang haec ubi dicta dedit.38 Die Datenbank zeigt daher neben 
der ältesten Vorlage in solchen Fällen auch weitere Fundstellen re-
levanter Eintragungen vor den Euangeliorum libri quattuor mit den 
Versangaben und -texten.39

2.1.5 Position im Vers

Eine eventuell gegebene identische Positionierung von in intertex-
tuellem Zusammenhang stehenden Wörtern kann ein Hinweis auf 
einen Juvencusbezug sein. Daher wird kontrolliert, ob sich entspre-
chendes Material an den gleichen Stellen im Vers befindet:

Iuvenc. 3,	 564	 ultima labentis restabat portio lucis:
Sedul. carm. pasch. 1,	 188	 ultima labentis miseratus tempora lucis40

Im betrachteten Fall entsprechen sich bei inhaltlich unterschiedli-
cher Aussage die Platzierungen von ultima, labentis und lucis als ers-
tes, zweites und letztes Wort des Verses.

36	 Verg. Aen. 11,14 Maxima res effecta, uiri. Timor omnis abesto.
37	 Frisch 2020, 138.
38	 Es genügt hier, eine Auswahl von Belegstellen anzuführen: Verg. Aen. 2,790; 

6,628; 7,323.471; Val. Fl. 2,69; Sil. 7,746.
39	 Die Texte werden wiederum dem digitalen Bestand des Forschungsprojekts 

Musisque Deoque (siehe Anm. 9) entnommen.
40	 Huemer/Panagl 2007, 423.



Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri452

2.2 Quantitative Merkmale

Neben den genannten qualitativen Kategorien bietet die Datenbank 
auch die Möglichkeit, nach konkreten Umfängen von Bezugsstel-
len, also Anzahlen von relevanten Wörtern, bei Parallelstellen zu 
suchen:

2.2.1 Anzahl der identischen und der synonymen Wörter

In zwei Gruppen werden die identischen sowie die synonymen oder 
paronomastischen Parallelen separat gezählt:

Iuvenc. 1,	 16	 nam me dimissum rerum pater unicus alto
	 17	 e caeli solio tibi nunc in uerba uenire
	 18	 praecipit et cara tibi mox e coniuge natum
	 19	 promittit, grandis rerum cui gloria restat,
	 20	 plurima qui populis nascendo gaudia quaeret;
Paul. Nol. carm. 4, 	 15	 Adsit laeta domus epulisque alludat inemptis
	 16	 uerna satur fidusque comes nitidusque minister,
	 17	 morigera et coniunx caraque ex coniuge nati.41

In diesem Fall entsprechen sechs Wörter des potenziell rezipieren-
den Verses denjenigen aus Iuvenc. 1,18, der Ankündigung der Ge-
burt von Johannes dem Täufer. 

Gerade poetische Ausgestaltungen biblischer Inhalte erschei-
nen zudem bei der Recherche nach synonymem oder paronomas-
tischem Wortschatz interessant, da bereits die stoffliche Grundla-
ge ein Text ist: Orientieren sich die Dichtungen am (prosaischen) 
Bibelwort – sei es an einer der Versionen der Vetus Latina oder an 
der Vulgata –, an poetischen Vorläufern wie dem Werk des Juvencus 
oder wählen sie selbst neue Ausdrücke?

Iuvenc. 2,	 356	 Aegris sed merito miseris adhibenda medella est.
Sedul. carm. pasch. 1,	 38 	 Hanc constanter opem laesis adhibete medullis,42

	 39	 quos letale malum, quos uanis dedita curis
	 40	 Attica Cecropii serpit doctrina ueneni,

41	 Hartel/Kamptner 1999, 432.
42	 Huemer/Panagl 2007, 423.



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 453

	 41	 sectantesque magis uitam spirantis odorem
	 42	 legis Athenaei paedorem linquite pagi.

Im vorliegenden Beispiel wird neben der wörtlichen Übernahme 
von adhibere und der synonymen Parallele von laesis und miseris die 
medella des Juvencus in doppelter Weise rezipiert: einerseits in ei-
nem synonymen Bezug zu opem, andererseits in paronomastischer 
Weise bei medullis.

2.2.2 Wörter in Kontaktposition

Iuvenc. 1,	 577	Sed quod dextra facit, faciat, nescire sinistram
	 578	conueniet; iustis meritis tum digna rependet
	 579	occulti solus scrutator praemia cordis.	
Paul. Nol. carm. 14,	 5	 nam confessor obit poenas non sponte lucratus
	 6	 acceptante deo fidam pro sanguine mentem,
	 7	 qui cordis taciti scrutator ferre paratos43

	 8	 aequiperat passis, sat habens interna probasse
	 9	 supplicium carnis iusta pietate remittit;

Um den Zusammenzug mehrerer Wörter aus einer Juvencusstelle 
zu notieren, werden ferner entsprechende Parallelwörter in Kon-
taktposition gezählt. Dabei kann es durchaus sein, dass die entspre-
chenden Versteile bei Juvencus, wie im vorliegenden Beispiel, noch 
nicht in unmittelbarer Folge stehen. Gerade die Ballung solcher 
Wörter kann dann aber deutlich machen, dass es um einen Bezug 
auf Juvencus gehen soll, weil dessen Ausdrücke konzentriert prä-
sentiert werden.

2.2.3 Anzahl der Wörter in gleicher Flexionsform

Iuvenc. 1,	 767 	Aedes inde Petri sanctus penetrabat Iesus,
	 768	 cuius anhela socrus aestu febrique iacebat.
Sedul. carm. pasch. 3,	 33	 Forte Petri ualidae torrebat lampadis aestu
	 34	 febris anhela socrum, dubioque in funere pendens44

	 35	 saucia sub gelidis ardebat uita periclis,
	 36	 immensusque calor frigus letale coquebat.

43	 Hartel/Kamptner 1999, 442.
44	 Huemer/Panagl 2007, 423.



Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri454

Im vorliegenden Datensatz sind fünf Wörter identisch, davon drei 
auch in identischer Flexionsform. Während der Genitiv Petri bereits 
biblisch ist,45 sind anhela (wenn auch unterschiedlich bezogen) und 
aestu poetische Ergänzungen des biblischen febricitantem, das febri(s) 
entspricht.

2.2.4 Anzahl der Wörter in der gleichen Reihenfolge

Neben dem Zusammenzug von Stichwörtern oder der Übernahme 
von Wortmaterial in identischer Flexionsform besteht eine wei-
tere Möglichkeit, eine Parallele zu dem Werk des Juvencus zu er-
kennen, darin, die Reihenfolge der Wörter im Satz einzubeziehen. 
Dabei spielt es, im Gegensatz zum Zusammenziehen, keine Rolle, ob 
zwischen den relevanten Wörtern (unterschiedliches) Wortmaterial 
steht:

Iuvenc. 1,	 281	 Et iam bissenos aeui conprenderat annos,
	 282	 cum paschae ritum seruando ex more parentes
	 283	 ad templum laetis puerum perducere festis
	 284	 omnibus annorum uicibus de more solebant.
Sedul. carm. pasch. 2,	 134	 Ast ubi bis senos aetatis contigit annos,46

	 135	 hoc spatium de carne trahens, aeuique meatus
	 136	 humana pro parte tulit, senioribus esse
	 137	 corde uidebatur senior legisque magistros
	 138	 inter ut emeritus residebat iure magister.

Im präsentierten Datensatz stehen fünf Wörter in der gleichen Rei-
henfolge, in der sie auch bereits (zum Teil in Synonymenvariation) 
in den Euangeliorum libri quattuor zu finden sind. Damit wird auch 
deren Hyperbaton bissenos […] annos nachgeahmt.

3 Bibliographie der Datenbank
In der Datenbank wird die ausgewertete Forschungsliteratur über-

45	 Mt 8,14 Et cum uenisset Iesus in domum Petri, uidit socrum eius iacentem et febrican-
tem.

46	 Huemer/Panagl 2007, 423.



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 455

sichtlich kenntlich gemacht: Zum einen werden in den entsprechen-
den Datensätzen die Fundstellen und, falls bereits einbezogen, auch 
weiterführende Literatur zum entsprechenden Text des Zielautors 
vermerkt. Daneben ist die bereits im Rahmen der Recherche für die 
Datenbank geprüfte Literatur in einer Liste auf einer eigenen Seite 
zusammengestellt. 

Darüber hinaus werden auch diejenigen Datensätze vermerkt, 
die sich im Rahmen der Forschungsarbeit der Datenbank-Mitarbei-
ter ergeben und zu denen es möglicherweise noch keine Literatur 
gibt. Diese Einträge werden mit einem Sonderzeichen (#) gekenn-
zeichnet.

4 Technische Struktur: ein zweifacher 
Konstruktionsansatz
Das Besondere am Projekt Vestigia Iuvenci ist die Tatsache, dass es 
sich sowohl um ein text- als auch um ein datenorientiertes Projekt 
handelt. Wir wollen [1] eine gewöhnliche Suchmaschine mit Such-
werkzeugen und [2] eine weitere Art der Suche anbieten, die auf 
dem direkten Zugriff auf Passagen in Texten basiert, die von be-
sonderem Interesse zu sein scheinen. Um beide Ergebnisse zu erzie-
len, mussten wir einen zweifachen Konstruktionsansatz verfolgen, 
einen für das Datenbankmodell und einen für die digitale Ausgabe.

Wie Sinatra und Vitali-Rosati gezeigt haben,47 beinhaltet die di-
gitale Edition zwei verschiedene Prozesse. Auf der einen Seite wählt 
der Herausgeber technische Lösungen aus, die zu dem passen, was 
er produzieren möchte (zum Beispiel bestimmt er, wie und in wel-
chem Umfang er sein Textmaterial kodiert); auf der anderen Seite 
kann der Herausgeber teilweise von den technischen Entscheidun-
gen, die er getroffen hat, geleitet (und manchmal eingeschränkt) 
werden – in unserem Fall haben wir uns zum Beispiel dafür ent-
schieden, von der Datenbank auszugehen, um zu den Texten zu 
gelangen, und diese Entscheidung bedeutete, dass wir einen Weg 

47	 Sinatra/Vitali-Rosati 2014.



Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri456

finden mussten, um eine Datenbanksprache mit einer Textkodie-
rungssprache zu verknüpfen und/oder zu ersetzen. Um es mit den 
Worten von Sinatra und Vitali-Rosati zu sagen, wir mussten uns dem 
Risiko eines „ déterminisme technologique“48 stellen und folglich 
diese Fragen beantworten: Was wollen wir tun? Wie wollen wir es 
tun? Und warum wollen wir es auf diese oder jene Weise tun? Ohne 
die Beantwortung dieser Fragen wären wir Gefahr gelaufen, dass 
technische Beschränkungen und/oder technische Ressourcen wich-
tiger als der ursprüngliche wissenschaftliche Zweck des Projekts ge-
worden wären.49 Wie im ersten Teil dieses Beitrags gezeigt wurde, 
ist Intertextualität eine Herausforderung für Wissenschaftler im 
Digitalen. Einige bekannte und besonders nützliche Tools für Inter-
textualität wie Tesserae50 und Musique Deoque51 gibt es bereits und sie 
liefern interessante Ergebnisse, aber ihre technischen Modelle, die 
auf einem Wort-zu-Wort- oder Form-zu-Form-Vergleich basieren, 
sind in ihrem Anwendungsbereich offensichtlich auf explizite oder 
semi-explizite Intertextualitäten beschränkt. Zur Intertextualität 
gehören aber auch implizite Anspielungen oder synonyme Varia-
tionen, die von Algorithmen nicht ohne Weiteres erkannt werden 
können. Beim Aufbau der technischen Struktur unserer Datenbank 
mussten wir diese Elemente in Übereinstimmung mit den unter 2. 
definierten Mustern berücksichtigen. Die zweite Herausforderung 
war die folgende: Wie können wir unsere Daten mit dem Textinhalt 
verknüpfen? Zunächst mussten wir jeden intertextuellen Daten-
satz mit seiner genauen Stelle im Text von Juvencus („Quelltext“) 
verknüpfen, dann ebenso mit jeder Stelle in späteren Gedichten 
(„Nachahmung“). In diesem ersten Schritt mussten wir einen Weg 
finden, die Sprache der Datenbank mit der Sprache der Edition zu 
verbinden. In einem zweiten Schritt mussten wir genau das Gegen-
teil machen: einen beliebigen poetischen Text mit seinem „Quell-
text“ (Juvencus) verknüpfen und insbesondere Wörter, Zeilen oder 
Phrasen im späteren Gedicht mit Wörtern, Zeilen und Phrasen in 

48	 Sinatra/Vitali-Rosati 2014.
49	 Zu den epistemologischen Fragen der DH siehe auch McCarty 2015, 1231–1233.
50	 Https://tesserae.caset.buffalo.edu/ [letztes Aufrufdatum 21.06.2024].
51	 Https://mqdq.it/ [letztes Aufrufdatum 24.03.2025].



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 457

den Euangeliorum libri quattuor des Juvencus verknüpfen – aber nicht 
durch eine einfache Text-zu-Text-Verknüpfung, sondern durch ei-
nen komplexen Pfad: von der „Nachahmung“ zum entsprechenden 
Datenbankeintrag (um komplexe intertextuelle Informationen zu 
erfassen, wie sie oben im ersten Teil definiert wurden), und vom 
Datenbankeintrag zum Werk des Juvencus.

Für die Erstellung der Datenbank haben wir uns für die Ent-
wicklung einer MySQL-Datenbank entschieden, um mit Hilfe einer 
Suchkonsole, die durch XML-Textdateien gespeist wird, eine Data-
Mining-Schnittstelle zu schaffen. Zu diesem Zweck haben wir uns 
für das Heurist-Modell52 entschieden; die Gründe für diese Wahl sind 
sowohl externer als auch interner Natur: Einerseits bietet Heurist 
eine sehr einfache und intuitive Schnittstelle, sodass Wissenschaft-
ler, die mit Datenbanken nicht vertraut sind, diese leicht verstehen 
und Tabellen nach ihren Bedürfnissen erstellen können. In Anbe-
tracht der Tatsache, dass viele Mitarbeiter (einige von ihnen sehr 
vertraut mit den DH, andere Anfänger) mit der Datenbank arbeiten 
werden, schien uns diese Wahl die beste zu sein. Andererseits bietet 
Heurist sehr ausgefeilte Möglichkeiten, Daten zu erstellen, zu struk-
turieren und zu verknüpfen, und ermöglicht komplexe Exporte von 
gut strukturierten Daten, insbesondere durch einen XML-Export in 
der Sprache HML.

An diesem Punkt mussten wir herausfinden, wie wir diese struk-
turierten HML-Daten mit Texten verknüpfen können, und daher 
mussten wir auf Textmaterial eine Kodierungssprache anwenden, 
die in der Lage war, mit HML-Daten zu „sprechen“. Zu diesem Zweck 
entschieden wir uns, unser Textmaterial mit XML-TEI53 zu kodieren, 
denn da TEI und HML jeweils Varianten derselben Sprache, nämlich 
XML, sind, konnten wir teilweise dieselben Strukturen verwenden 

52	 CMS Heurist wurde von Ian Johnson an der Universität von Sydney entwickelt 
und wird in Frankreich vom Huma-Num-Konsortium gehostet und unter-
stützt.

53	 Ein weiterer wichtiger Punkt ist, dass TEI inzwischen die Standardsprache für 
die Kodierung von Texten ist und somit weit verbreitet und vielen Wissen-
schaftlern bekannt ist. Als Standardformat für digitale Texteditionen wird es 
die Interoperabilität unserer Kodierung gewährleisten.



Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri458

und sie in einen Dialog bringen, auch wenn dieser Dialog aufgrund 
der strukturellen Unterschiede zwischen HML und TEI nicht unmit-
telbar sein konnte. Um HML und TEI zu verbinden, genauer gesagt, 
um HML-Daten in XML-TEI-Dateien einzubinden, haben wir XSLT-
Stylesheets verwendet, die sowohl auf HML- als auch auf TEI-Da-
teien anwendbar sind, um entweder neue TEI-Dateien (zur neuen 
Organisation der Daten) oder HTML-Seiten (zur Visualisierung der 
Ergebnisse und Suchmaschine) zu erstellen.

Im Folgenden geben wir einen kurzen Überblick über unseren 
Arbeitsablauf.

Für jeden Text (zum Beispiel die Euangeliorum libri quattuor des 
Juvencus, das Carmen paschale des Sedulius usw.) haben wir zu-
nächst XML-TEI-Dateien erstellt, welche die Struktur des Werks 
von der größten bis zur kleinsten Einheit darstellen: Werk, Buch, 
Zeile, Wort. Da Intertextualität einen Vergleich von Wort zu Wort 
impliziert, konnten wir unsere Kodierung nicht auf die Zeilenebe-
ne beschränken, da in einigen Fällen die Intertextualität nicht zu-
sammenhängende Wörter aus verschiedenen Zeilen umfasst. Wir 
wiesen jedem Element eine @n (Attributnummer) zu; was aber die 
Wortebene betrifft, so mussten wir spezifischer sein, als das erste 
Wort mit @n=0001 zu kodieren, da wir Juvencus’ und Sedulius’ ers-
tes Wort nicht mit demselben Bezeichner versehen konnten, wenn 
wir sie als Schlüssel in unserer Datenbank verwenden wollten. Um 
dieses Problem zu lösen, fügten wir ein Präfix hinzu und schrieben 
Iuv0001 für das erste Wort von Juvencus usw. An diesem Punkt im-
portierten wir die Textdaten in Heurist über eine einfache csv-Da-
tei und gaben den Nutzern HTML-Versionen unserer tokenisierten 
Texte, die sie verwenden konnten, um zu identifizieren, welche 
Wörter (Zahlen) in den Eintrag zur Intertextualität einzubeziehen 
sind (als imitiert oder als imitierend).54

Nach diesem ersten, relativ einfachen Schritt standen wir vor 
einem weitaus schwierigeren Problem: Wie kann man HML-Daten 
mit der TEI-Kodierung verbinden? Es gab zwei Optionen: 1) Konver-

54	 Heurist-Datenbank: https://heurist.huma-num.fr/heurist/?db=PoBLAM_ves-
tigia_iuvenci&website&id=133 [letztes Aufrufdatum 21.06.2024].



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 459

tierung von HML-Tags in TEI-Tags oder 2) Kreuzreferenzierung von 
HML-Tags und TEI-Tags in einer Reihe von HTML-Seiten. Die erste 
Option schien „wissenschaftlich“ zunächst die bessere zu sein, war 
es aber nicht: Das Verfahren war sehr riskant und sehr schwierig 
(da beide Sprachen sehr unterschiedlich sind), vor allem aber war 
es absolut nutzlos. Ein solches Verfahren wäre nur dann hilfreich 
gewesen, wenn wir damit neue Ressourcen hätten schaffen können, 
aber das war nicht der Fall, denn alle Daten, die wir brauchten, wa-
ren bereits erstellt und so strukturiert, wie wir es brauchten. Die 
zweite Option, obwohl „wissenschaftlich“ weniger wertvoll, war in 
der Tat die bessere, und wir entschieden uns, einen HTML-Hyper-
text zu erstellen, indem wir die Informationen aus den Heurist-„In-
tertextuality“-Datensätzen exportierten und sie mit den XML-TEI-
Dateien der Texte kombinierten.55 Wir haben unser XSLT-Stylesheet 
so gestaltet, dass es für jedes Wort, das an einem Eintrag zu einer 
Intertextualität beteiligt ist (mit anderen Worten, für jeden Daten-
satz, der in den XML-HML-Export von Heurist eingegeben worden 
ist), ein HTML-Dokument erstellt und alle zugehörigen Daten in 
strukturierter Form in dieses Dokument kopiert. Wir haben es dann 
angewiesen, eine HTML-Seite pro Text zu erzeugen, die für jedes 
Wort, das in einem oder mehreren Datensätzen markiert ist, einen 
Verweis auf die entsprechende HTML-Datei – wie oben beschrieben 
– enthält, in der die zugehörigen Daten dargestellt sind.

Trotz seiner zahlreichen Vorteile ist der von uns entwickelte 
Prozess zweifellos verbesserungsfähig; auch wenn es uns schließ-
lich gelang, HML- mit TEI-Daten zu verknüpfen, war dieser Vorgang 
mit hohen Kosten verbunden: Wir mussten zwei teilweise getrenn-
te Websites erstellen, von denen die eine die aus Heurist exportier-
ten Datenbankergebnisse bereitstellte und die andere die Texte mit 
Links zu intertextuellen Datendateien. Was in Heurist eigentlich ein 
Vorteil ist, die Notwendigkeit einer sehr rationalen Strukturierung 
der Daten, wurde zu einer sehr wichtigen Einschränkung, als wir 
versuchten, es auf TEI-Strukturen anzuwenden. In Heurist-Expor-

55	 Http://poblam-vestigia-iuvenci.unistra.fr/index.html [letztes Aufrufdatum 
21.06.2024].



Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri460

ten wird jedes einzelne Datenfeld durch einen Tag repräsentiert 
(einschließlich sehr nützlicher und komplexer Attribute, die einen 
Großteil der Informationen darstellen), und ein Datensatz wird als 
eine Reihe ähnlicher Tags (1+2+3) gesetzt. Im Grunde ist das System 
zweistufig (Datensatz mit Element 1, Element 2 usw.); im Gegen-
satz dazu ist TEI als Baumstruktur definiert, in der Element 1 im 
Allgemeinen Element 2 enthalten muss, das wiederum Element 3 
enthält usw. Wir haben versucht, das zu lösen, was man in linguis-
tischer Sprache als „Verständnisproblem“ bezeichnen könnte. Der 
Weg, den wir schließlich eingeschlagen haben, ist zwar zweifellos 
der einfachste, aber in der Entwicklung nicht so kostengünstig, wie 
wir dachten.

5 Fazit
Resümierend lässt sich festhalten, dass die Rezeption von Juvencus’ 
Euangeliorum libri quattuor durch die anvisierte Datenbank in qua-
litativen und quantitativen Kategorien geprüft wird. Die zentrale 
Ausrichtung liegt hierbei auf der Analyse intertextueller Parallelen, 
die durch ein systematisches und vergleichendes Vorgehen umfas-
send auswertbar sind. Ein Hauptaugenmerk dieser Untersuchung 
stellt die Gewährleistung von Nutzerfreundlichkeit dar, welche 
durch Wahrung der Übersichtlichkeit und klare Kriterien sicherge-
stellt wird.

Hervorzuheben ist, dass die relationale Datenbank an sich kei-
ne inhaltlichen Interpretationen bietet. Ihre primäre Funktion liegt 
vielmehr in der Bereitstellung und strukturierten Aufbereitung des 
zugrunde liegenden Materials. Die Datenbank fungiert damit als 
Instrument, das es Forschern ermöglichen soll, ausgehend von den 
bereitgestellten intertextuellen Verbindungen und Informationen 
eigenständige Interpretationen vorzunehmen. Folglich handelt es 
sich bei der Datenbank um eine umfassende Ressource, die nicht 
bloß Einblicke in die Rezeption des Juvencus gewährt, sondern auch 
die wissenschaftliche Auswertung der betreffenden Werke erleich-
tert.



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 461

Als technische Herausforderung sollen die Datenbank sowie die 
Editions- und Visualisierungstools eine Art Prototyp für weitere 
intertextuelle Studien sein; die Wahl von quelloffenen und inter-
operablen XML- und HTML-Sprachen in Übereinstimmung mit dem 
offenen Datenformat Heurist wird sowohl eine lange Aufbewahrung 
unserer Daten ermöglichen (zugänglich auf dem NAKALA-Spei-
cher),56 als auch ihre Wiederverwendung oder Neukonfiguration in 
neuen Projekten erleichtern. Außerdem haben wir unseren Arbeits-
ablauf und die einzelnen Schritte so sorgfältig wie möglich doku-
mentiert, um eine Reihe von Anleitungen zur Verfügung zu stellen, 
die zeigen, wie man einen neuen Text oder sogar einen neuen Quell-
text einführt. Ein Punkt erscheint uns an dieser Stelle wichtig: Wir 
haben ein reversibles Werkzeug geschaffen, und was wir mit dem 
Vergleich eines „Quelltexts“ mit seinen punktuellen „Nachahmun-
gen“ versucht haben, kann leicht in einen Vergleich eines „Ergeb-
nistextes“ mit seinen Quellen und Modellen umgewandelt werden. 
Technisch gesehen wäre der Prozess genau derselbe.

Literaturverzeichnis
Bergman, Johannes, Aurelii Prudentii Clementis Carmina, Wien 

1926.
De Gianni, Donato, Iuvencus. Evangeliorum Liber Quartus. Introduzio-

ne, testo criticamente riveduto, traduzione e commento, Stutt-
gart 2020.

Delz, Josef, Sili Italici Punica, Stuttgart 1987.
Dolveck, Franz, Paulini Nolani Carmina. Turnhout 2015. 
Döpp, Siegmar, HLL 6.1 (2020) § 629.
Ehlers, Widu-Wolfgang, Gai Valeri Flacci Setini Balbi Argonauticon 

libros octo, Stuttgart 1980.

56	 NAKALA ist ein Datenspeicher für digitale Projekte in den Geistes- und So-
zialwissenschaften, bereitgestellt von Huma-Num. Die gesamte Sammlung 
digitaler Daten aus dem Projekt Vestigia Iuvenci, das mit dem Huma-Num-Gü-
tesiegel „Moderated Data“ ausgezeichnet wurde, ist unter diesem Link verfüg-
bar: https://nakala.fr/collection/10.34847/nkl.53fekpva [letztes Aufrufdatum 
28.05.2025].



Philipp Buckl, Bruno Bureau und Inès Burri462

Fassina, Alessia/Lucarini, Carlo M., Faltonia Betitia Proba. Cento 
Vergilianus, Berlin 2015.

Fontaine, Jacques, Naissance De La Poésie Dans L’Occident Chrétien, 
Paris 1981.

Frisch, Magnus, Prudentius. „Psychomachia“. Einleitung, Text, 
Übersetzung und Kommentar, Berlin 2020.

Gärtner, Thomas, Die Musen im Dienste Christi: Strategien der 
Rechtfertigung christlicher Dichtung in der lateinischen Spät-
antike, Vigiliae Christianae 58 (2004) 424–446.

Hartel, Wilhelm von/Kamptner, Margit, Sancti Pontii Meropii Pauli-
ni Nolani carmina, Wien 21999.

Herzog, Reinhart, Die Bibelepik der lateinischen Spätantike, Form-
geschichte einer erbaulichen Gattung, Bd. 1, München 1975.

Huemer, Johannes, Gai Vetti Aquilini Iuvenci Evangeliorum Libri 
Quattuor, Wien 1891.

Huemer, Johannes/Panagl, Victoria, Sedulius, Opera omnia, Wien 
22007.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 2: Marcus-Evangelium, Berlin 21970.

Jülicher, Adolf, Itala. Das Neue Testament in altlateinischer Über-
lieferung, Bd. 1: Matthäus-Evangelium, Berlin 21972.

Leo, Friedrich, Venanti Honori Clementiani Fortunati Presbyteri 
Italici Opera Poetica, Berlin 1881.

Lubian, Francesco, The wedding at Cana (Joh. 2, 1–11) in Juvencus, 
Sedulius, and in the tituli historiarum, Acta antiqua 56 (2016) 93–
118.

Lubkoll, Christine, Art. „Motiv, literarisches“, in: Ansgar Nünning 
(Hrsg.), Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – 
Personen – Grundbegriffe, Stuttgart 42008, 515–516.

Manitius, Max, Geschichte der christlich-lateinischen Poesie bis zur 
Mitte des 8. Jahrhunderts, Stuttgart 1891.

Marold, Karl, C. Vettii Aquilini Iuvenci Libri Evangeliorum IIII, Leip-
zig 1886.

Mazzega, Michael, Sedulius, Carmen Paschale, Buch III. Ein Kom-
mentar, Basel 1996.



Überlegungen zur Anlage einer relationalen Datenbank der Juvencus-Rezeption 463

McCarty, Willard, Humanities Computing, in: Miriam Drake (Hrsg.), 
Encyclopedia of Library and Information Science, Bd. 2, New 
York 2003, 1224–1235.

Mynors, Roger A. B., P. Vergilius Maro. Opera, Oxford 1969.
Reitz, Christiane/Finkmann, Simone (Hrsg.), Structures of Epic Poe-

try, 3 Bde., Berlin 2019.
Revellio, Marie, Zitate der „Aeneis“ in den Briefen des Hieronymus. 

Eine digitale Intertextualitätsanalyse zur Untersuchung kultu-
reller Transformationsprozesse, Berlin 2022.

Sassi, Islème, Paulinus und sein Nola. Werbung für ein spätantikes 
Pilgerzentrum, Basel 2020.

Schubert, Christoph, Between imitation and transformation: The 
(un)conventional use of epic structures in the Latin biblical 
poetry of Late Antiquity, in: Christiane Reitz/Simone Finkmann 
(Hrsg.), Structures of epic poetry, Bd. 3: Continuity, Berlin 2019, 
79–133.

Sinatra, Michaël E./Vitali-Rosati, Marcello, Chapitre 3. Histoire 
des humanités numériques, in: Marcello Vitali-Rosati/ Michaël 
E. Sinatra (Hrsg.), Pratiques de l’édition numérique, Montréal 
2014, https://doi.org/10.4000/books.pum.317. 

Tarrant, Richard J., P. Ovidi Nasonis Metamorphoses, Oxford 2004.
Weber, Robert/Gryson, Roger (Hrsg.), Biblia sacra iuxta Vulgatam, 

Stuttgart 52007 [Original: 1969].



464

Verzeichnis der Beiträgerinnen und 
Beiträger

Philipp Buckl

ist wissenschaftlicher Mitarbeiter in der Klassischen Philologie an 
der Bergischen Universität Wuppertal.

Bruno Bureau 

ist Professor für Klassische Philologie/Latein an der Universität 
Lyon 3 Jean Moulin.

Inès Burri 

ist wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Universität Lyon 3 Jean 
Moulin.

Michele Cutino 

ist Professor für Alte Kirchengeschichte an der Universität Straß-
burg.

Donato De Gianni 

ist Professor für Klassische Philologie/Latein an der Universität 
Cagliari.



Verzeichnis der Beiträgerinnen und Beiträger 465

Maria Jennifer Falcone 

ist Professorin für Klassische Philologie/Latein an der Universität 
Pavia.

Stefan Freund 

ist Professor für Klassische Philologie/Latein an der Bergischen 
Universität Wuppertal.

Luciana Furbetta 

ist wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Universität Ferrara.

Thomas Gärtner 

ist außerplanmäßiger Professor für Klassische und Mittellateini-
sche Philologie an der Universität zu Köln.

Bardo Maria Gauly 

ist Professor a.D. für Klassische Philologie an der Katholischen Uni-
versität Eichstätt-Ingolstadt.

Francesco Lubian 

ist Ass. Professor für lateinische Literatur an der Universität Padua.

Katharina Pohl 

ist Akademische Rätin in der Klassischen Philologie an der Bergi-
schen Universität Wuppertal.

Christoph Schubert 

ist Professor für Klassische Philologie (Latein) an der Friedrich-Ale-
xander-Universität Erlangen-Nürnberg.



Verzeichnis der Beiträgerinnen und Beiträger466

Carl P. E. Springer 

ist Professor of Classics an der University of Tennessee, Chattanoo-
ga.

Maria Veronese 

ist Professorin für Klassische Philologie an der Universität Padua.

Dorothea Weber 

ist emeritierte Professorin für Klassische Philologie/Latein an der 
Paris Lodron Universität Salzburg und Leiterin des Corpus Scripto-
rum Ecclesiasticorum Latinorum (CSEL).

Stefan Weise

ist Juniorprofessor für Klassische Philologie/Griechisch an der Ber-
gischen Universität Wuppertal.

Victoria Zimmerl-Panagl

ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Corpus Scriptorum Ecclesi-
asticorum Latinorum (CSEL) an der Universität Salzburg.






