
 
 
 
 
 
 
Die Problematik der Fremdheit von der Husserlschen Fremderfahrungs- sowie 
Intersubjektivitätslehre bis zur Vertiefung des Fremden bei Waldenfels 

 
 
 
 
 

Inaugural-Dissertation 
zur Erlangung des Grades eines Doktors der Philosophie 
des Fachbereichs A: Geistes- and Kulturwissenschaften 
der Bergischen Universität Wuppertal 

 
 
 
 

 
 

vorgelegt von 
Teng-Feng Kuo 
aus Taiwan 
 

 
 
 
 
 

Wuppertal, 2025 



1 

 
Die Problematik der Fremdheit von der Husserlschen Fremderfahrungs- sowie 

Intersubjektivitätslehre bis zur Vertiefung des Fremden bei Waldenfels 
 

Einleitung | 3 
 
I. Die Entwicklung der Verhältnisse zwischen der Intersubjektivität, der Welt und des 
Leibes bei Husserl und Merleau-Ponty | 7 
 
1. Die Stellung der Fremderfahrungslehre bei Husserl | 7 

 
1.1 Der Andere als „Zugänglichkeit des original Unzugänglichen“ auf dem 
cartesianischen Denkweg | 7 
1.1.1 Die Problematik | 7 
1.1.2 Die Charaktere der Grundmethodik | 8 
1.1.3 Die Fremderfahrung | 12 
1.1.4 Die primären Kritiken sowie Anmerkungen | 29 
 
1.2 Der Konnex zwischen uns auf dem phänomenologisch-psychologischen Denkweg | 
35 
1.2.1 Ein verbesserter Zugang zur apriorisch implizierten Intersubjektivität | 35 
1.2.2 Das intersubjektive Weltbewusstseinsleben | 38 
1.2.3 Der intersubjektive Konnex des Miteinander | 63 

 
1.3 Der Übergang vom cartesianischen Denkweg zum phänomenologisch-
psychologischen | 72 
1.3.1 Über die Rolle der Leiblichkeit | 72 
1.3.2 Über den Übergang von der statischen Phänomenologie zur genetischen | 74 
1.3.3 Das Ich als der den Fremdbezug implizierende Selbstbezug | 80 
 
2. Der Zugang zu einer potentiellen „Intersubjektivität“ bei Merleau-Ponty | 83 
 
2.1 Der Leib „von uns“ | 83 
2.1.1 Der Leib als selbstständige Dimension | 83 
2.1.2 Die Zwischenleiblichkeit | 94 
 
2.2 Die chiastische Verflechtung zwischen unseren Sinnen | 104 
2.2.1 Das Eingehen auf die Reflexivität | 104 



2 

2.2.2 Der grundlegende Chiasmus | 108 
2.2.3 Die Abweichung von der Husserlschen Fremderfahrungs- sowie 
Intersubjektivitätslehre | 110 
 
2.3 Die Kritik am Zugang zu einer potentiellen Intersubjektivitätslehre bei Merleau-Ponty 
| 113 
2.3.1 Die Übernahme und Abweichung von Husserl | 113 
2.3.2 Die Reduzierbarkeit auf die leibliche Dimension und die dadurch verblassende 
teleologische | 117 
2.3.3 Die Intersubjektivitäts- und Fremdheitsrolle | 123 
 
II. Die Vertiefung des Fremden | 133 
 
3. Die Wiedergewinnung der eigentlichen Fremdheit bei Waldenfels | 133 

 
3.1 Der zunächst nicht leibliche, jedoch den Fremdbezug implizierende Selbstbezug | 133 
3.1.1 Die Inspiration aus der teleologischen Dimension | 133 
3.1.2 Die Levinassche Inspiration für die Fremdbezugsauslegung | 143 
3.1.3 Die durch den Fremdbezug erst geschaffene Einzigartigkeit des Selbstbezuges | 166 
 
3.2 Der Überblick über das Erfahrungsgeschehen als den Ursprung des Eigenen sowie 
des Fremden | 181 
3.2.1 Die pathische sowie diastatische Auslegung der responsiven Dimension | 181 
3.2.2 Das ursprüngliche Fremde und die mit dem Ordnungsgeschehen 
gleichursprüngliche Fremdheit | 209 
 
Zum Schluss | 232 

  



3 

Einleitung 

 
Im Fokus meiner Arbeit steht die Problematisierung einer Entwicklung, die von der 
Husserlschen Fremderfahrungs- sowie Intersubjektivitätslehre ausgehend zur Frage nach 
der Fremdheitsbedeutung übergegangen ist. Aus dieser Arbeit geht hauptsächlich die 
Auslegungsentwicklung der Fremdheit bzw. des Fremden hervor, das sich ohne Verweis 
auf den Leib wie bei Merleau-Ponty, ohne Verweis auf die Weltkonstitution wie bei 
Husserl, schließlich jedoch als „urfaktisch“ erweisen lässt, auch wenn eine derartige 
Fremdheit vor allem nichts Intersubjektives bleiben muss.1 Zwar geht die in der fünften 
Cartesianischen Meditation fundierte Entwicklungsrichtung, die Unmittelbarkeit der 
Fremderfahrung auszulegen,2 wie bei Merleau-Ponty und Levinas, mit der teilweise Hand 
in Hand, auf den Ursprung der Fremdheit einzugehen, jedoch kann Letztere nicht durch 
Erstere erschöpft werden. Um die Unmittelbarkeit der Fremderfahrung auszulegen, wird 
das In- und Miteinander der intersubjektiven Verflechtung3 bei Merleau-Ponty besonders 

 
1 Zum „urfaktisch“ vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 268: 

„[D]ie [phänomenologische] Metaphysik leitet […] die Möglichkeiten auf ihren faktischen 

Wirklichkeitsgrund zurück“ und nicht so, als „[suchte] die [traditionelle Metaphysik] aus der Gesamtheit 

der Möglichkeiten die Wirklichkeit abzuleiten“. Meine Hervorhebung. Tengelyi bezieht sich hier auf die 

Metaphysik Sartres, jedoch in einer Husserlschen Hinsicht. Vgl. dazu 190-91, 265-67. Diese Fremdheit 

wird sich letztendlich gegenüber der Andersheit auszeichnen, die in einem Intersubjektivitäts- oder 

Sozialitätsrahmen erst erschlossen werden kann. Zwar scheinen bei Husserl die beiden den 

Auslegungsausgangspunkt gemein zu haben, „in der Konfrontation mit Anderen ihren Ausgang [zu] 

nehmen“, jedoch rührt daher der Klärungsbedarf, der sich als Leitfaden durch die vorliegende Arbeit 

hindurch zieht. Letztendlich unterscheidet sich das Fremde bzw. die Fremdheit in ihrem eigentlichen sowie 

radikalen Sinn, durch den das Ich oder das „Subjekt […] in Frage gestellt [wird],“ von dem Anderen bzw. 

der eben beschriebenen Andersheit. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 11, 14. 
2 Beim früheren Husserl ist allerdings etwas unmittelbar, natürlich Kommunikatives vorgeschlagen. Vgl. 

Husserl, Edmund, Erste Philosophie. Zweiter Teil: Theorie der phänomenologischen Reduktion, Hg. v. 

Rudolf Boehm, Springer, Netherlands 1996, 59. Im Folgenden wird dieser als Erste Philosophie II 

bezeichnet. Weiter Husserl, Edmund, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie. Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, Hg. v. Marly Biemel, 

Nijhoff, The Hague 1952, Beilagen, 140. Im Folgenden als Ideen II bezeichnet, sowie das Erste Buch als 

Ideen I. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112, 115. 
3 Vgl. unter anderem Husserl, Edmund, Cartesianische Meditationen, Hg. v. Elisabeth Ströker, Meiner, 

Hamburg 2012, §42, §56, §60. Im Folgenden als CM bezeichnet. Vgl. ebenfalls Husserl, Edmund, Die 

Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die 



4 

zwischen-leiblich4 erschlossen. Von daher rührt „eine[] ,perzeptive[] Offenheit auf die 
Welt“ 5 , die der vereinheitlichenden oder gleichsam totalistischen „Bewegung eines 
Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit“ 6  der Weltkonstitution bei Husserl 
entgegensteht. Jedoch wäre die potentielle Verabsolutierung der leiblichen Dimension so 
irreführend, als wären das Eigene sowie das Fremde lediglich zwei verschiedene 
Momente unseres chiastischen Leibes,7 oder als könnte „[d]er [A]ndere […] ebenso wie 
ich selbst in der Indifferenz eines Lebensstroms aufgehen.“ 8  In einer solchen 
„antihumanistische[n] Tendenz“9 bleibt die Fremdheit des Anderen vermisst, die bei 
Husserl trotz aller angeblich totalistischen Tendenz der Sinnerfüllung dennoch den Kern 

 
phänomenologische Philosophie, Hg. v. Walter Biemel, Springer, Dordrecht 1993, 71: „[E]in überaus 

verwickeltes Ineinander von geltenden Sinnen“, 192, 199: Das „irreale intentionale Hineinreichen“. Im 

Folgenden als Krisis bezeichnet. Husserl, Edmund, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Dritter Teil, 

Hg. v. Iso Kern, Springer, Netherlands 1973, 366: „Diese Innerlichkeit des Füreinanderseins als eines 

intentionalen Ineinanderseins ist die ,metaphysische’ Urtatsache, es ist ein Ineinander des Absoluten.“ Im 

Folgenden als Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III bezeichnet, sowie der zweite Teil als Zur 

Phänomenologie der Intersubjektivität II. Husserl, Edmund, Husserliana Band VIII. Später Texte über 

Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, 425f: Die „intersubjektive[] Primordinalität“. Im 

Folgenden als C-Manuskript bezeichnet. Weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355, 363, 377, 379-80: „Die Verflechtung läßt sich 

mit Husserl denken als intentionales Füreinander und Ineinander. […] Das Band, das sich durch das soziale 

Geflecht hindurchzieht, hängt dann an dem gemeinsamen Sinn, der für Husserl allerdings erst durch 

Vergemeinschaftung eines präsozialen Ur-Ich zustande kommt. […] Die Verflechtung läßt sich mit 

Merleau-Ponty auf andere Weise denken als ein leiblich-fleischliches Ineinander, das jedem Füreinander 

vorausgeht.“ 
4 Vgl. unter anderem Merleau-Ponty, Maurice, Signes, Gallimard, Paris 1960, 167. Im Folgenden als Signes 

bezeichnet. Zur deutschen Übersetzung vgl. Zeichen, hg. v. C. Bermes, übers. v. Barbara Schmitz, Hans 

Werner Arndt u. Bernhard Waldenfels, Meiner, Hamburg 2007. 
5 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 

Bei Merleau-Ponty: Signes, 169; Merleau-Ponty, Maurice, Le visible et l'invisible, Gallimard, Paris 1964, 

228, 247, 263. Im Folgenden als VI bezeichnet. Zur deutschen Übersetzung vgl. Das Sichtbare und das 

Unsichtbare, hg. v. Claude Lefort, übers. v. Regula Giuliani u. Bernhard Waldenfels, Fink, München 1986. 
6 Krisis, 305. Vgl. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 380. 
7 Vgl. VI, 12, 170-201 sowie besonders 316; Signes, 169, 230; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350. 
8 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363. 

Vgl. weiter 355 sowie 377. 
9 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 



5 

„d[e]s an sich esrste[n] Fremde[n] (d[e]s erste[n] Nicht-Ich) [,] d[e]s andere[n] Ich“10 
darstellt. Die Fremdheitsbedeutung des „ersten Nicht-Ich“, das dem Ich zuerst 
widerfährt, 11  wird bei Waldenfels wiedergewonnen, jedoch ohne auf „das andere 
Ich“ zurückzugehen. Stattdessen übersteigt das Fremde in keiner Art und Weise der 
Intersubjektivität die „Disjunktion von Person und Sache“12, die vom „Getroffensein 
durch Fremdes“13 erst ermöglicht wird. Das Fremde lässt sich erstens gegenüber der 
„Umweltlichkeit für jedermann“14 auszeichnen, die bei Husserl dennoch auf den Anderen 
„als Mitträger[] der Objektivierung“15 bzw. der „Welthabe“16 zurückgeht, und zweitens 

 
10 CM, §49. Die Hervorhebung ist dem Originaltext entnommen. Im Folgenden werden nur noch die von 

mir vorgenommenen Hervorhebungen eigens gekennzeichnet. 
11 Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 124: 

„Widerfahrnisse, die uns ohne unser Zutun überkommen.“ Sowie 121. 
12 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112. 
13 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. 14, 100. 
14 CM, §44. 
15 Krisis, 262.  
16  Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Vgl. 186. Hierbei 

bezieht sie sich zunächst auf „[d]ie Weltapperzeption – die in ihr vollzogene universale Antizipation ist 

nicht ein Haben von Wahrnehmungsobjekten als fertigen Daten und ein Mitdasein in antizipierter und durch 

erfüllende Wahrnehmung daneben zu legender neuer Daten oder in einer Ebene sich aneinander reihender 

und verbindender.“ Vgl. Krisis, 71, 199 sowie CM, §56. Die Weltapperzeption bietet sich sozusagen „als 

ein unendlich offenes System der möglichen Erfahrungen“ oder „das aktuelle System der Unendlichkeit 

der möglichen Erfahrung“ dar. Vgl. Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 

2021, 88-89. 

Novotný bemerkt außerdem, dass durch die Welthabe als Urtatsache bei Tengelyi, die von der 

Weltapperzeption als vom „aktuellen“ System der Unendlichkeit der möglichen Erfahrung 

unbemerkt entgleist ist, eher darauf hingewiesen wird, dass „in der phänomenologischen Erfahrungsanalyse 

und -deutung auch die Andersheit der Dinge und der Welt – gegenüber der Objektivierung durch das 

Bewusstsein – erreicht wird.“ Hierbei ist „die Weltvorgegebenheit aus den Einstimmigkeitstendenzen der 

Erfahrung und im Rückbezug auf sie aufzuklären“. Vgl. dazu 82, 85 sowie weiter 88. Dieser Aspekt würde 

jedoch in der vorliegenden Arbeit immer noch deutlicher werden. In einer anderen Richtung ist bei Eugen 

Fink „[d]iese Vorgegebenheit der Welt […] im Gegensatz zu den Einzeldingen als das schlechthin 

Unmodalisierbare zu bestimmen.“ Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / 

München 2014, 196. Indessen scheint Tengelyi, dass „sich in der Unmodalisierbarkeit der Welt […] 

[eigentlich] nur der notwendige Wirklichkeitsbezug aus[drückt], der ein Wesensmerkmal der Erfahrung 

ist.“ Vgl. 197. Dass die Welt als notwendiges Wesen eines unbedingten Seienden zu halten, scheint Tengelyi 

bereits „von Husserls phänomenologischer Methode [abzuweichen], die darin besteht, die 



6 

ohne im Leib fundiert zu sein wie bei Merleau-Ponty. Die erblickbaren Umrisse des 
Fremden nähern sich letzten Endes dem an, was dem Ich nicht nur widerfährt, sondern 
auch das in Frage stellt und zum Antwortgeben bewegt.17 Diese sowohl fremdvermittelten 
als auch -angeregte „Selbstübersteigung“ 18  liegt den anderen Dimensionen der 
Leiblichkeit, der „Andersheit des oder der Anderen“ 19 , der Intersubjektivität, der 
Objektivität usw. usf. zugrunde und nicht umgekehrt. Durch eine solche Auslegung kann 
ein Zugang zum Fremden ohne Umwege etwa über die Betrachtung der Welt- oder 
Leiblichkeit erschlossen werden. 

  

 
Kategorialanalyse ständig auf den Erfahrungsprozess zurückzubeziehen.“ Vgl. ebd. Das ist nach Novotný 

„auch die Maxime, an die sich Tengelyi selbst, nicht nur in seinem letzten Buch, konsequent zu halten 

suchte.“ Vgl. Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 88. 
17 Vgl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

2002, 98. 
18 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 315. 

Vgl. 184. Außerdem: Levinas, Emmanuel, Totalite et Infini, Den Haag, Nijhoff 1961, 233, 237. Im 

Folgenden als TI bezeichnet. Zur deutschen Übersetzung vgl. Totalität und Unendlichkeit, übersetzt von 

Wolfgang Nikolaus Krewani, Alber, Freiburg / München 1993, 307, 311. Im Folgenden als TU bezeichnet. 
19 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 179. 



7 

I. Die Entwicklung der Verhältnisse zwischen der Intersubjektivität, 

der Welt und des Leibes bei Husserl und Merleau-Ponty 
 

1. Die Stellung der Fremderfahrungslehre bei Husserl 
 
1.1 Der Andere als „Zugänglichkeit des original Unzugänglichen“ auf dem 
cartesianischen Denkweg 
 
1.1.1 Die Problematik 
 
Das Thema des Anderen ist aus dem modernen Denken entstanden, das die cartesianische 
Wendung zum ego bzw. zum Subjekt bezeichnet.20 Der cartesianische Charakter zeigt 
sich schon im Titel Cartesianische Meditationen,21 in deren fünfter Husserl das Thema 
des Anderen erstmals systematisch als Schlüsselstellung seines wissenschaftlichen 
Arbeitsplans thematisiert hat.22 Ohne den Arbeitsplan einzusehen, ist es kaum möglich 
seine Fremderfahrungslehre zu begreifen. Dieser richtet sich vor allem darauf, die 
transzendentale Erfahrung als das Arbeitsfeld zu gewinnen, 23  in welchem sich die 
Erfahrung zur allgemeinen Gültigkeit konstituiert. Die Fremderfahrungslehre richtet sich 
zunächst nicht auf eine andere Psyche, sondern auf das „alter ego“24 bzw. auf ein anderes 
ebenso transzendentales ego, das implizit auf „jedermann“ hinweist, der an der Bildung 
der allgemeinen Gültigkeit als Objektivität teilnimmt.25 Mit Husserls Worten: 
 
„Wir müssen uns doch Einblick verschaffen in die explizite und implizite Intentionalität, in 

 
20 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere: Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Walter de Gruyter, 

Berlin 1977, 1. Im Folgenden wird der Buchtitel nur als Der Andere bezeichnet. 
21 Vgl. Husserl, Edmund, Cartesianische Meditationen, Hg. v. Elisabeth Ströker, Meiner, Hamburg 2012. 

Im Folgenden wird diese als CM bezeichnet. 
22 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit. Zum Problem phänomenologischer Metaphysik, Herder, 

Freiburg / München 2014, 186: „Die Entdeckung der zentralen Bedeutung des Verhältnisses zwischen dem 

Ich und dem Anderen führt bei Husserl zu einer völlig neuen Grundstruktur, die alle phänomenologischen 

Untersuchungen bedingt.“ Im Folgenden wird der Buchtitel nur als Welt und Unendlichkeit bezeichnet. 
23 Vgl. CM, §13. 
24 CM, §42. 
25 Vgl. Krisis, 262: „Mitträger[] der Objektivierung“. 



8 

welchen Synthesen, in welchen Motivationen der Sinn anderes ego sich in mir gestaltet und unter 
den Titeln einstimmiger Fremderfahrung sich als seiend, und in seiner Weise sogar als selbst da 
sich bewährt. Diese Erfahrungen und ihre Leistungen sind ja transzendentale Tatsachen meiner 

phänomenologischen Sphäre […].“26 
 
Der Andere als einstimmige Fremderfahrung, die vorerst als „transzendentale Tatsache 
meiner phänomenologischen Sphäre“ zu verstehen ist, scheint anfangs so ähnlich wie die 
Dingerfahrung eines Würfels zu sein,27 die auch zur Selbstauslegung der „Egologie“28 
bzw. „Monadologie“29 gehört. Demnach beruht die Enthüllung der „transzendentalen 
Tatsachen“, einschließlich der transzendentalen Inter-Subjektivität, auf dem 
Ausgangspunkt des Ich. Der Schein des Solipsismus entstammt anfangs dem 
durchgehaltenen Standpunkt des Ich, doch er ist aufgelöst, wenn durch die Enthüllung 
intersubjektiver Verschlingung „der Schein [verschwindet], daß alles, was ich als 
transzendentales ego aus mir selbst als seiend erkenne und als in mir selbst Konstituiertes 
auslege, mir selbst eigenwesentlich zugehören muß.“30 Allerdings entwickelt sich die 
Problematik noch weiter, wobei der Fremdheit in einem positiven Sinn statt dem 
Solipsismus in einem negativen Sinn immer größere Bedeutung zukommt. 
 
1.1.2 Die Charaktere der Grundmethodik 
 
1) Die Reduktion 
 
„Der natürliche Seinsboden ist in seiner Seinsgeltung sekundär, er setzt beständig den 

transzendentalen voraus.“31 
 
Zwar belebt Husserl den cartesianischen Geist, ist Descartes nach Husserl jedoch eine 
solche transzendentale Wendung niemals gelungen,32 was besonders zur Selbstauslegung 

 
26 CM, §42. 
27 Vgl. weiter CM, §17. 
28 CM, §13. 
29 CM, §62. Zur Selbstauslegung vgl.: „[…] nämlich Auslegung dessen, was ich in mir selbst finde, alle 

Transzendenz gewinne, und als transzendental konstituierte, also nicht als in naiver Posivitität 

hingenommene.“ 
30 CM, §62. 
31 CM, §8. 
32 Vgl. CM, §10. 



9 

als „Aufgabe einer Kritik der transzendentalen Selbsterfahrung“ 33  gilt. Hierfür hat 
Husserl mit der „ἐποχή“34 (Epoché) oder dem „Einklammern der objektiven Welt“35 das 
„universale Außergeltungsetzen […] aller Stellungnahmen zur vorgegebenen objektiven 
Welt“ 36  durchgeführt. Im Vergleich zu Descartes, bei dem durch den methodischen 
Zweifel ein Unsicheres geradehin als unwahres Nichts angenommen wird, klammert die 
Epoché es als „bloße[s] Phänomen[]“ 37  ein. Damit hört alle Beurteilung des 
Wahrheitswerts bzw. der Seinsgeltung auf. Der philosophisch Meditierende entgeht der 
naiven Einstellung, in der die scheinbar selbstverständliche Beurteilung vorausgesetzt 
wird, und nimmt die reflektierend transzendentale Einstellung ein. Durch diesen 
Einstellungswechsel, die „kopornikanische Umwendung“38, etabliert sich „über dem naiv 
interessierten Ich das phänomenologische [Ich] als uninteressierter Zuschauer“39. Daher 
fällt der ursprünglich vom cartesianischen Zweifel ausgeschaltete „Schein“, der in der 
natürlichen Einstellung geradehin als objektiv angenommen würde, wiederum ins 
Arbeitsfeld der eingeklammerten Phänomene.40 
 
2) Die Horizonthaftigkeit41 
Mit dem vom cartesianischen Zweifel ausgeschalteten „Schein“ wird allerdings nicht 
gemeint, dass eine solche Sinneskonstitution chaotisch oder beliebig zum Unsinn 
führte.42 Nehmen wir das folgende Zitat als Beispiel: 
 
„Der Garten existiert nicht: Das heißt nicht, er existiert nur nicht ,in der Außenwelt’ und dafür im 

 
33 CM, §13. 
34 CM, §8. 
35 CM, §8. 
36 CM, §8. 
37 CM, §8. 
38 CM, §61. 
39 CM, §15. Vgl. Krisis, §38-44. 
40 Diese grundlegende Methodik der Reduktion hat Husserl bereits vor der Erscheinung der CM entwickelt, 

zunächst konzentrierte er sich jedoch weder auf das ego noch auf seinen Einstellungswechsel, sondern auf 

seine cogitationes. Vgl. Ideen I, §32. Sowie Einführung in die Phänomenologie der Erkenntnis. Vorlesung 

1909, Hg. v. Elisabeth Schuhmann, Springer, Dordrecht 2005, 52-58. 
41 Vgl. unter anderem CM, §5, §9; Krisis, 179, 250. 
42 Vgl. CM, §21: „Hält man einen beliebigen Gegenstand in seiner Form oder Kategorie fest, und hält man 

beständig in Evidenz die Identität desselben im Wandel seiner Bewußtseinsweisen, so zeigt sich, daß sie, 

wie fließend sie auch sein mögen und wie unfaßbar nach letzten Elementen, sie doch keineswegs beliebeige 

sind.“ 



10 

Erlebnis des Wahrnehmens. Das Wahrnehmen nimmt diese Dinglichkeiten wahr, aber die 

wahrgenommenen Dinglichkeiten sind nicht reelle Stücke in der Wahrnehmung.“43 
 
Die Elemente des Phänomens konstituieren sich als etwas reell Wahrgenommenes und 
andere davon implizierte mannigfaltige Potentialitäten eben sinngemäß, niemals 
chaotisch oder beliebig, und zwar einstimmig sowie ordnungsmäßig in bestimmter Weise, 
die von mir allerdings realisierbar ist, jedoch ohne gleichzeitig von mir abzuhängen.44 
Bzw.: 
 
„Nehme ich z. B. das Wahrnehmen dieses Würfels zum Thema der Beschreibung, so sehe ich in 
der reinen Reflexion, daß dieser Würfel kontinuierlich als gegenständliche Einheit gegeben ist in 
einer vielgestaltigen wandelbaren Mannigfaltigkeit bestimmt zugehöriger Erscheinungsweisen. 

Diese sind in ihrem Ablauf nicht ein zusammenhangloses Nacheinander von Erlebnissen.“45 
 
Nehme ich diesen Würfel vor mir wahr, appräsentieren sich mit der reell präsentierenden 
Seite zugleich die anderen bezüglichen Teile nacheinander, und zwar hinsichtlich dessen, 
was und wie ich etwas mit ihnen sowie mit dem Ganzen tun kann, könnte, können werde 
usw., nicht in irgendeiner chaotischen Sammlung, sondern in einer solchen Organisierung: 
Ohne an einer lateralen Seite vorbeizugehen, kann ich weder deren Rückseite noch Ecken 
berühren; während ich die Rückseite und vielleicht noch eine Ecke gleichzeitig berühren 
kann, kann ich nie gleichzeitig die berührte Seite und die mir gegenüber liegende Seite 
ansehen; was von der einen präsentierenden Seite ausgehend zu erfüllen oder zu 
bestätigen ist, alterniert mit dem, was von der anderen, noch zu präsentierenden Seite 
ausgehend zu erfüllen oder zu bestätigen ist; usw. usf. Bei einem anderen Sinn als dem 
Tastsinn, wie beispielsweise dem Sehen, verhält es sich ähnlich; bei mehreren wird es 
zwar komplizierter, jedoch bleibt auch dann eine Horizonthaftigkeit bestehen. Allein 
hiermit ist dieser vorliegende Würfel als solcher gesetzt. Dabei führt, was zu erwarten ist, 
dasjenige, was als das zu Bestätigende mich heimsucht, dazu, was und wie durch welche 

 
43 Husserl, Edmund, Einführung in die Phänomenologie der Erkenntnis. Vorlesung 1909, Hg. v. Elisabeth 

Schuhmann, Springer, Dordrecht 2005, 55. 
44 Vgl. CM, §19-20 und Ideen I, §44: „Abschattung“. Weiter CM, §38: „Was uns im Leben sozusagen fertig 

entgegentritt als daseiendes bloßes Ding (von allen geistigen Charakteren abgesehen, die es z. B. als 

Hammer, als Tisch, als ästhetisches Erzeugnis kenntlich machen), das ist in der Ursprünglichkeit des es 

selbst in der Synthesis passiver Erfahrung gegeben. Als das ist es vorgegeben den mit dem aktiven Erfassen 

einsetzenden geistigen Aktivitäten.“ Auf die der Aktivität vorangehende Passivität wird ausführlich im 

nächsten Kapitel der Fremderfahrung eingegangen. 
45 CM, §17. 



11 

Akte nacheinander zu bestimmen ist, und hinsichtlich darauf, wie all dies sich 
miteinander verschlingt sowohl in Bezug auf meine Sinne als auch auf meine Kinästhesie 
bzw. meinen Leibkörper.46 
 
3) Die Typen und die Typik 
Der einmal als etwas ichunabhängig Fertiges festgestellte objektive Sinn kann sich 
allerdings durch wiederholt subjektive Teilnahme allmählich ändern, weil er von ihr 
ebenso „geistig“ unterstützt bzw. bewährt wird, 47  nur ist solche Änderung dennoch 
aufgrund der Horizonthaftigkeit weder ganz plötzlich noch rein beliebig.48 Jedoch bleibt 
diese Unterstützung oder Bewährung keine ursprüngliche Grundlage des Sinns. Diese 
Grundlage bleibt weder so „objektiv“ wie ichunabhängig Vorgegebenes noch bloß so 
„subjektiv“ wie beliebig Vorstellbares, sondern verweist auf etwas schon als ein 
Vorgezeichnetes bzw. in einer primären sowie passiven, nie geistigen oder aktiven Weise 
jedoch noch kaum Synthetisiertes, wodurch mit den weiteren Bewußtseinsleistungen 
etwas endlos zu detaillieren sowie zu bereichern ist.49 Hierdurch kann der angeblich 
objektive Sinn eines Würfels im Leben immer wieder modifiziert, verbessert, und immer 
tiefer kennengelernt werden. Dazu hat Husserl ergänzt: 
 
„Mögliche Wahrnehmung, Retention, Wiedererinnerung, Vorerwartung, Signifikation, 
analogisierende Veranschaulichung sind z. B. solche Typen der Intentionalität, die zu jedem 
erdenklichen Gegenstand gehören, wie denn auch die zu ihnen gehörigen Typen synthetischer 
Verflechtung. […] Die Besonderungen können zunächst formal-logische (formal-ontologische) 
sein: also Modi des Etwas überhaupt, wie Einzelnes und letztlich Individuelles, Allgemeines, 

Mehrheit, Ganzes, Sachverhalt, Relation usw.“50 
 
Fungiert ein geometrischer Begriff wie Seite ebenfalls als Typus,51 verflechten sich die 
Typen sogar in ebenso typisierten, bestimmten Weisen miteinander, wodurch etwas wie 
„dieser Würfel kontinuierlich als gegenständliche Einheit gegeben […] in einer 

 
46 Vgl. CM, §47, §53, §55, §61. 
47 Vgl. CM, §38. 
48 Dies gilt ebenfalls für den Sinn der Fremderfahrung. Vgl. CM, §42. 
49 Vgl. weiter Edmund, Husserl, Erfahrung und Urteil, Hg. v. Ludwig Landgrebe, Meiner, Hamburg 1972, 

401: „Daraus erwächst über die wirkliche Erfahrung des Typus hinausgehend eine präsumptive Idee eines 

Allgemeinen“. Der Typus wird anschließend im Folgenden aufgeklärt. 
50 CM, §21. 
51 Vgl. ebenfalls Edmund, Husserl, Erfahrung und Urteil, Hg. v. Ludwig Landgrebe, Meiner, Hamburg 

1972, 74f., 385. 



12 

vielgestaltigen wandelbaren Mannigfaltigkeit bestimmt zugehöriger Erscheinungsweisen 
[ist]“52. „Sie bleiben stets gebunden an eine Strukturtypik, die unzerbrechlich dieselbe 
ist, solange eben die Gegenständlichkeit gerade als diese und als so geartete bewußt bleibt 
und solange sie im Wandel der Bewußtseinsweisen in der Evidenz der Identität soll 
verharren können.“53 Auch wenn es nach verschiedenen Kulturen oder Umwelten in der 
Tat nicht immer universale Typen gibt, fungiert nach Husserl in der systematischen 
Zusammengehörigkeit jener Typen jedoch noch im Hintergrund die universale Regel 
einer eher einheitlichen, „universale[n] konstitutive[n] Synthesis“ bzw. „eine unendliche 
regulative Idee“54. Eine Aufgabe der Phänomenologie als einer statischen Analyse ist 
eben die Auslegung der Typen, einschließlich der typisierten Weisen, von einem 
gegenständlichen Sinn bis auf eine solche Idee, unter der sich die derzeit allgemeinste 
Typik von ego-cogito-cogitatum besonders auszeichnet. 55  Die 
Fremderfahrungsauslegung geht ebenso von dieser Typik des Ich wie alle anderen 
Sinngebungen aus. 
 
1.1.3 Die Fremderfahrung 
 
1) Der Leitfaden 
In den Cartesianischen Meditationen wird durch Reduktion um das ego herum ein 
Arbeitsfeld der transzendentalen Subjektivität entfaltet. Herkömmlicherweise hält man 
das für selbstverständlich, so als würde jedwede normale bzw. gesunde Vernunft trotz der 
verschiedenen konkreten Umstände des ego natürlicherweise durch denselben Weg 
dasselbe Ziel zu erreichen suchen, wobei alle anderen Möglichkeiten als vorläufige 
Annahmen letztlich auf eine einzige zu reduzieren wären. Egal wer jemand wäre, wo er 
stünde, wovon er ausginge, richtete er sich nach derselben Vernunft. Das Bedürfnis, auf 
diese Selbstverständlichkeit einzugehen, weswegen Leibniz die Harmonie der Monaden 

 
52 CM, §17. 
53 CM, §21. 
54 CM, §22. Zur Idee vgl. unter anderem §46: „Dieser selbst mit dem Sinn eines immer wieder und nach 

allen Teilen und Momenten fest Identifizierbaren ist eine a priori gültige Idee.“ 
55 Außerdem kann als gesamt passive Synthesis der immanenten Zeitlichkeit die eben erwähnte universale 

Regel neuerlich genetisch-phänomenologisch verstanden werden. Jedoch wird in dieser Arbeit die 

Zeitlichkeit leider nicht eingehend erörtert, denn die Begründung der Intersubjektivität muss eigentlich 

keine Begründung des sich zeitigenden transzendentalen ego bleiben. Vgl. Yamaguchi, Ichiro, Passive 

Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl, Nijhoff, The Hague 1982, 2 sowie 75f. Zur statischen 

Analyse vgl. §48 sowie in dieser Arbeit 1.3.2. 



13 

dargestellt hat, verrät den Scharfblick eines Philosophen.56 Aus demselben Grund hat 
Husserl zur Selbstauslegung ums ego herum das Arbeitsfeld der transzendentalen 
Subjektivität bearbeitet. Wenn für die gemeinsame Gültigkeit bzw. für die Objektivität 
statt derselben Vernunft in einem weiteren Sinn eine gemeinsame Begreifbarkeit 
derselben Tatsachen einer derselben Welt eigentlich bedürftig ist, ist aber nicht genau die 
konkret leibkörperliche Existenz des Anderen in meinem Wahrnehmungsfeld auszulegen, 
sondern zunächst das andere transzendentale ego sowie meines, unabhängig davon ob 
dieser Andere persönlich anwesend oder abwesend wäre.57 Das bedeutet nicht, dass das 
transzendentale ego unabhängig vom konkreten ego da sein könnte, unabhängig davon 
ob es meines oder das des Anderen wäre, sondern, dass die von der Gültigkeit implizierte 
Begreifbarkeit eben in keiner natürlichen Einstellung begründet ist, vielmehr noch in 
einer transzendentalen, worin diesbezügliche Erfahrung jedoch noch auszulegen ist. Zwar 
fing Husserl seine Fremderfahrungsanalyse damit an, dass der Andere als Leibkörper in 
meinem Wahrnehmungsfeld auftritt,58 jedoch hat er sich eigentlich darauf gerichtet, der 
Zugang zur Begreifbarkeit vom Anderen zu erschließen, anstatt des Zugangs zum anderen 
Menschen oder zur anderen Psyche im empirischen Sinn, als Husserl die Behandlung der 
Fremderfahrung mit der Wahrnehmungsauslegung angefangen. Der Andere und ich 
haben nur in dieser Hinsicht die für eine universale Gültigkeit notwendige Begreifbarkeit 
gemein, als dass mir die „fremde“ Begreifbarkeit des Anderen ebenso zugänglich bleibt. 
Dies verhält sich insgesamt als ein Leitfaden in der Husserlschen Fremderfahrungslehre. 
Danach hat man als Monade jedoch noch Fenster.59 Und „[d]er Schein eines Solipsismus 
ist aufgelöst, obschon der Satz die fundamentale Geltung behält, daß alles, was für mich 
ist, seinen Seinssinn ausschließlich aus mir selbst, aus meiner Bewußtseinssphäre 
schöpfen kann.“60 – Diesen methodischen Solipsismus hat Husserl allerdings weiterhin 
durchgehalten, auch wenn er bereits über den anfänglichen leibkörperlichen Zugang 

 
56  Vgl. CM, §49, §62. Laut Husserl ist diese Harmonie der Monaden vielmehr das Ergebnis ihrer 

Intentionalitäten der Vergemeinschaftung, nicht der Grund dafür. Vgl. CM, §58. 
57 Vgl. CM, §20, §42 und Sartre, Jeau-Paul, L'être et le néant, Éditions Gallimard, Paris 2010, 273: „Ainsi 

le véritable problème est-il celui de la liaison des sujets transcendantaux par delà l'expérience.“ Im 

Folgenden wird L'être et le néant als EN bezeichnet. Zur deutschen Übersetzung vgl. Das Sein und das 

Nichts, übersetzt von H. Schöneberg und T. König (Hg.), Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 1991. 
58 Vgl. CM, §51, §50 sowie außerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Nijhoff, Den 

Haag 1971, 21-22: „Nur ein weltlicher Körper, meinem eigenen Leibkörper ähnlich, gibt 

das ,Motivationsfundament’ ab für eine Setzung, die über die äußere Körperlichkeit hinausgeht.“ 
59 Vgl. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität II, Nr. 12, §4. 
60 CM, §62. 



14 

hinausgegangen ist.61 
 
2) Die methodische Vorbereitung auf die Fremderfahrungsanalyse 
a) Eine noch radikalere Reduktion 
Vorerst wurde die Grundmethodik von Husserl auf den Anderen sowie auf eine bloße 
Sache angewandt. Es ist trotzdem zu berücksichtigen: Wäre mir der Andere bloß ein 
besonderer Gegenstand, wäre Husserl mit seinem Plan gegen den Solipsismus bereits 
gescheitert, wie Sartre in L'être et le néant behauptet.62 Husserl ist eigentlich sehr klar 
darin, dass etwas Fremdes, nämlich was vom Anderen stammt, immer schon zum 
Arbeitsfeld um mein konkretes ego herum gehört, von der Konstitution einer 
Gegenständlichkeit bis auf die des Selbst. Beispielsweise wird ein Würfel wie bereits 
erwähnt zunächst sinnlich oder leibkörperlich von mir konstituiert, jedoch „[ist] [d]ie 
Regelung der Sinnlichkeit […] eine intersubjektive.“63 Somit ist der Andere als eine 
transzendentale Fremderfahrung sozusagen immer schon mit mir mehr oder weniger 
einstimmig verschlungen,64 bevor ich ihn als Menschen neben mir thematisiert bestätige, 
auch wenn man den Anderen irgendwann vergegenständlichen kann, als ob man dadurch 
den Anderen aus seinem eigenen Selbst noch heraus räumen könnte. 65  Um die 
intersubjektive Verschlingung aufzuklären, versucht Husserl so gut wie möglich von 
einem absolut zuverlässigen Standpunkt auszugehen, der vor allem durch dieselbe 
Grundmethodik gesichert ist, d. h., dass sich das Ich wiederum auf einen 
„uninteressierte[n] Zuschauer“66 der eingeklammerten Phänomene zu reduzieren hat. 

 
61  Zur Redewendung eines dem cartesianischen Weg entgegenstehenden phänomenologisch-

psychologischen Weges vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 35-36: „An 

ihr, der transzendentalen Intersubjektivitat, geht die cartesianische Reduktionsmethode, die wir nach dem 

Vorbild der Ideen I beschrieben haben, Husserls eigener Einsicht zufolge deshalb vorbei, weil sie im 

sofortigen Verlassen des universalen ,Weltbodens’ unmittelbar auf das letztbegründende, auf das ,Ur-Ich’ 

zueilt. Dieses ,Überspringen’ der transzendentalen Intersubjektivitat erschien dem späteren Husserl als der 

Hauptfehler des ,cartesianischen Weges’, den er auf dem ,neuen Weg’ der ,phänomenologisch-

psychologischen Reduktion’ vermeiden wollte.“ Jedoch verhält sich das Inhalt auf dem psychologischen 

Weg in dieser Arbeit gewisserweise anders als im eben genannten Werk. 
62 Vgl. EN, 274. 
63 Ideen II, 336. Vgl. außerdem CM, §40-41, §44, §48, §50. Diesem scheint Roman Ingardens Bemerkung 

zu widersprechen, dass die Fremderfahrung sowie alle Erfahrung auf der sinnlichen Erfahrung beruht. Vgl. 

CM, S. 207. 
64 Vgl. CM, §42. 
65 Vgl. CM, §50, §62. 
66 CM, §15. Vgl. Krisis, §38-44. 



15 

Jedoch ist diesmal darüber hinaus, vom naiv alltäglichen Ich die natürliche Seinsgeltung 
auszuschalten, jedoch noch vom mit dem Anderen verschlingenden Ich die Fremdheit 
auszuschalten, die bei Husserl eigentlich immer auf die Andersheit des Anderen, „der […] 
noch nicht zu dem Sinn Mensch gekommen ist“ 67 , zurückführbar bleibt, sowie die 
Fremderfahrung zunächst besagt, den Anderen zu erfahren.68 Fraglich bleibt nur, wie sich 
eine solche Reduktion vollzieht. 
Vorerst scheint es leichter zu beantworten, inwiefern im Allgemeinen ein Ausgangspunkt 
als zuverlässig zu bezeichnen ist: Ist die Transzendenz der Wahrnehmungsintentionalität 
aufzuklären, dann ist die Begrenzung des jetzt aktuellen immanenten Bewusstseins 
entgegen so kritisch, dass der Ausgangspunkt vom Unterschied zwischen reellem und 
irreellem Wahrgenommenen verlässlich ist. 69 Ist der mir Andere als Fremderfahrung 
aufzuklären, dann ist die Begrenzung des rein ichlichen Bereichs hingegen so kritisch, 
dass der Ausgangspunkt vom Unterschied zwischen „Mir-Eigene[m] […], Nicht-
Fremde[m]“70 und Fremdem benötigt wird. In der Tat, nachdem sich bei Ersterem die 
„Reduktion auf das ,reine’ [Bewusstsein] aus der ,Reinigung’ meiner Menschlichkeit und 
im besonderen meiner Seele, [auf] das Reine der in der natürlichen Einstellung mir 
geltenden ,psychischen Seite’ des Objekts ,Ich als Mensch’“ 71 vollzogen hat, bleibt 
jedoch dem angeblich reinen „,Bewusstseinsstrom’ ein[] neuartige[r] Solipsismus“ 72. 
Hiermit ist statt einer Methodik eine Blindheit gemeint. Es wird übersehen: Zwar wurden 
die eingeklammerten Wahrnehmungsphänomene einmal als nichts Fremdes ausgelegt,73 
jedoch bleibt das angeblich reine Ich-Bewusstsein immer bereits mit dem Anderen 
verschlungen, wobei sich das Wahrgenommene als solches konstituiert. Mithin muss sich 
das Ich zur Fremderfahrungsauslegung aufgrund der ersten basalen phänomenologischen 
Reduktion auf eine tiefere Ebene noch radikaler reduzieren. Oder mit Husserls Worten: 
 
„Die thematische Ausschaltung der konstitutiven Leistungen der Fremderfahrung und mit ihr aller 
auf Fremdes bezüglichen Bewußtseinsweisen besagt jetzt nicht bloß die phänomenologische 

 
67 CM, §50. 
68 Vgl. weiter CM, §49: „Also das an sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich) ist das andere Ich.“ 
69  Vgl. Husserl, Edmund, Einführung in die Phänomenologie der Erkenntnis. Vorlesung 1909, Hg. v. 

Elisabeth Schuhmann, Springer, Dordrecht 2005, 52f. 
70 CM, §44. 
71 Erste Philosophie II, 433. Vgl. ebenfalls Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivität bei 

Edmund Husserl, Nijhoff, The Hague 1982, 80. 
72 Erste Philosophie II, 434. 
73 Vgl. unter anderem Ideen I, §32 sowie Einführung in die Phänomenologie der Erkenntnis. Vorlesung 

1909, Hg. v. Elisabeth Schuhmann, Springer, Dordrecht 2005, 52-58. 



16 

ἐποχή hinsichtlich der naiven Seinsgeltung des Fremden wie alles naiv geradehin für uns seienden 
Objektiven. Die transzendentale Einstellung ist ja immer und bleibt vorausgesetzt, der gemäß 
alles vordem geradehin für uns Seiende ausschließlich als Phänomen, als vermeinter und sich 
bewährender Sinn genommen wird […]. Eben diese Enthüllung und Sinnesklärung bereiten wir 
jetzt durch die neuartige ἐποχή […] vor.“74 

 
Diese neuartige ἐποχή besagt genaugenommen die „Reduktion der transzendentalen 
Erfahrung auf die Eigenheitssphäre“75 oder „Primordinalsphäre“76, wozu „wir […] von 
allem Fremdgeistigen als dem [abstrahieren], was am hier fraglichen Fremden seinen 
spezifischen Sinn ermöglicht. Auch der Charakter der Umweltlichkeit für jedermann, das 
Für-jedermann-da- und zugänglich-sein, Jedermann-in-Leben-und-Streben-etwas-
angehen-oder-nicht-angehen-können, der allen Objekten der phänomenalen Welt eignet 
und ihre Fremdheit ausmacht, ist nicht zu übersehen und ist abstraktiv auszuschließen.“77 
Das, was eine derartige Doppelreduktion bestanden hat, unterstellt das „universale 
Außergeltungsetzen […] aller Stellungnahmen zur vorgegebenen objektiven Welt“ 78  
sowie zur intersubjektiven objektiven Welt. Darunter stehen sowohl der Leib oder 
Leibkörper, der „beständig […] in meinem primordinalen Wahrnehmungsfeld […] [i]m 
besonderen […] stets da und sinnlich abgehoben [ist]“79,  bzw. „die Leiblichkeit, die also 
auch praktisch auf sich selbst bezogen ist“80, nämlich eine Art der leiblichen Reflexivität, 
die wir später näher behandeln werden, als auch das Weltphänomen. 
 
b) Das Weltphänomen 
Zur oben erwähnten Eigenheit gehört zunächst „eine [in der Abstraktion uns 
verbleibende] einheitlich zusammenhängende Schicht des Phänomens Welt, des 
transzendentalen Korrelats der kontinuierlich einstimmig fortgehenden Welterfahrung“81 
„als von allem Sinn fremder Subjektivität gereinigter […] Sinn bloßer Natur, der eben 
auch dieses Für-jedermann verloren hat, also keineswegs für eine abstraktive Schicht der 

 
74 CM, §44. 
75 CM, §44. 
76 CM, §50. Vgl. §58. 
77 CM, §44. 
78 CM, §8. 
79 CM, §44. 
80 CM, §44. Vgl. §51. Vgl. unter anderem Krisis, 261-62, 265; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de 

Gruyter, Berlin 1977, 65: „[I]ch [konstituiere] in ,solipsistischer Einstellung’ meinen Leib bloß partiell als 

visuell wahrnehmbaren Körper […].“ Vgl. dagegen nächster Teil über Merleau-Ponty. 
81 CM, §44. 



17 

Welt selbst bzw. ihres Sinnes genommen werden darf.“82 Außerdem bietet sich diese 
einheitliche Schicht als Grundlage der Fremd-Erfahrung dar: 
 
„Diese einheitliche Schicht ist ferner dadurch ausgezeichnet, daß sie die wesensmäßig 
fundierende ist, d. h. ich kann offenbar nicht das Fremde als Erfahrung haben, also nicht den Sinn 
objektive Welt als Erfahrungssinn haben, ohne jene Schicht in wirklicher Erfahrung zu haben, 
während nicht das Umgekehrte der Fall ist.“83 
 
Das „Fremde“ ist hierin noch nicht von der „Umweltlichkeit für jedermann“84 abstrahiert, 
wenn es ebenfalls auf etwas Fremdgeistiges bzw. auf die in der natürlichen Objektivität 
steckende Fremdheit hinweist, die jedoch aus dem Anderen herstammt. Die der 
Fremderfahrung im Allgemeinen, einschließlich jeder durch die Umweltlichkeit 
gefärbten Erfahrung, zugrundeliegende einheitliche Schicht des Weltphänomens, dient 
der Objektivitätskonstitution der Welt bzw. der Objektivierung als „eigenheitlich 
reduzierte Natur […] dieser reduzierten ,Welt’“ 85, die von einem rohen und wilden 
Weltfeld zur „Erkennbarkeit ins Unendliche“ 86 sowie dann „zu einer berechenbaren 
Welt“ 87  gebracht wird. Dazu vollzieht sich die Objektivierung aufgrund dieser 
einheitlichen Schicht in einer zuerst leibkörperlichen und dann noch intersubjektiven 
Weise.88 

 
82 CM, §44. 
83 CM, §44. 
84 CM, §44. 
85 CM, §44. 
86 Krisis, 143. Zum Weltfeld vgl. ebenfalls 264. 
87 Krisis, 145. 
88 Ob eine derartige Analyse der wirklichen Bewusstseinsgeschichte entspricht, ist tatsächlich umstritten. 

Z. B. ist nach Klaus Hartmann der Eigenheitssphäre keine „ontologische Stabilität“ zuzuschreiben. Vgl. 

Hartmann, Klaus, Husserls Einfühlungstheorie auf monadologischer Grundlage, Bouvier, Bonn 1953, 28. 

Vgl. dazu auch CM, §44: „Was wir also in diesem eigenheitlichen Weltphänomen an Gliederungen 

unterscheiden, ist konkret einig […].“ Sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 

1977, 60: „Husserl betont: ,Es handelt sich hier nicht um die Enthüllung einer zeitlich verlaufenden Genesis 

sondern um cine statische Analyse’ […]. Das gilt für die ganze Theorie der Intersubjektivität von der 

Erfahrung des primordinalen Körperdings bis zur Konstitution der objektiven Welt.“ Aber nach Klaus Held 

„ist eine bewußtseinsgeschichtliche Phase ohne Mitsubjekt anzunehmen“, dann ist diese Reduktion „kein 

bloß methodischer Kunstgriff, sondern Rückgang auf ein Früher im Bewußtseinsleben […]. Am Anfang 

des Bewußtseinslebens steht ein transzendentaler Robinson.“ Vgl. Held, Klaus, Das Problem der 

Intersubjektivität und die Idee einer phänomenologischen Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven 



18 

 
c) Die leibkörperliche und intersubjektive Verweltlichung 
Zur Eigenheit gehört daneben der Leibkörper als „das einzige Objekt innerhalb meiner 
abstraktiven Weltschicht […], das einzige, in dem ich unmittelbar schalte und walte“89 
und gesondert sichere, wenn ich mich als „phänomenologisierende[s]“90 Ich zuerst vom 
natürlichen Sinn des konkreten Menschen auf „das psychophysische Ich mit Leib und 
Seele“91 reduziere. Beim Schalten und Walten im Leibkörper innerhalb der Weltschicht 
kann das Ich zuerst „[w]ahrnehmend tätig […] alle Natur [erfahren], darunter die eigene 
Leiblichkeit, die darin also auf sich selbst zurückbezogen ist“92, bzw. den leiblichen 
Selbstbezug, und dann dadurch das seelische Leben,93 in das „die gesamte Konstitution 
der für mich seienden Welt [hinein gehört] […]. Ich, das reduzierte Menschen-Ich 
(psychophysische Ich), bin also konstituiert als Glied der Welt, mit dem mannigfaltigen 
Außer-mir, aber ich selbst in meiner Seele konstituiere das alles und trage es intentional 
in mir.“94 – Diese leibkörperlich fungierende, vereinheitlichende Verweltlichung, dass in 
die oben zitierte „einheitlich zusammenhängende“ Welt ich alles und besonders mich 
selbst als ihr Glied konstituiere, sucht die Fremderfahrungsauslegung heim.95 Dazu ist 
Husserl niemals vom einzelnen Ereignis wie dem „Blick“ 96  ausgegangen. 
Dementsprechend „[liegt] [d]as Faktum der Erfahrung von Fremden (Nicht-Ich) […] als 
Erfahrung von einer objektiven Welt und darunter von Anderen (Nicht-Ich in der 
Form: anderes Ich) [vor]“97. Im Hintergrund der Fremderfahrungslehre liegt aufgrund der 

 
transzendentalphänomenologischen Forschung, Nijhoff, The Hague 1972, 49. 
89 CM, §44. 
90  Krisis, 170. Vgl. Fink, Eugen, Das Phänomenologisieren als Reduzieren, in VI. Cartesianische 

Meditation, Dordrecht, Kluwer 1988, 32f. 
91 CM, §44. 
92 CM, §44. 
93 Vgl. Ideen II, 281: „[S]o hängt das geistige Ich von der Seele und die Seele vom Leibe ab […].“ 
94 CM, §44. Vgl. Krisis, 268: „Die Weltvorstellung ist nicht eine Vorstellung unter meinen Vorstellungen. 

Es ist eine universale Bewegung und Synthese in der Bewegung aller meiner Vorstellungen, derart, daß all 

ihr Vorgestelltes zusammengeht zur Einheit einer Welt als einander geltender, das Korrelat der immerzu 

werdend gewordenen Einheit aller meiner Vorstellungen –  Vorstellungen, die ich habe, hatte und haben 

werde.“ 
95 Sie sucht nach dem Zitat aus CM, §44 ebenfalls die Leiblichkeit bzw. den leiblichen Selbstbezug heim. 
96 Vgl. Sartre, Jean-Paul, L' être et le néant, Gallimard, Paris 1943, 292f.: „Le regard“. Im Folgenden wird 

es als EN bezeichnet. 
97 CM, §48. Meine Hervorhebung. Das Zitat läge der statischen Phänomenologie doch näher, wenn das 

Faktum als fertiges Phänomen angenommen würde. Vgl. ebd.: „Es handelt sich hier nicht um die 



19 

einheitlichen Schicht des Weltphänomens unzweifelhaft dennoch die bereits erwähnte 
„universale konstitutive Synthesis“98 oder „unendliche regulative Idee“99, wonach „ich 
[…] eine verweltlichende Selbstapperzeption […] vollzogen [habe] und […] sie in 
beständiger Fortgeltung und Fortbildung [halte]“100, d. h. ich sogar mich selbst als Glied 
dessen konstituiere, was ich zugleich als einheitlich zusammenhängende Welt 
konstituiere. Gehören zu dieser Welt die Anderen neben mir selbst, konstituiere ich mich 
nicht nur, sondern auch die Anderen als Glieder derselben Welt. Sie sind nicht als 
Individuals und erst dann jeweils darin einzugliedern, sondern vielmehr im Lauf meiner 
eigenen Verweltlichung schrittweise mit zu konstituieren, sodass „das an sich erste 
Fremde (das erste Nicht-Ich)[,] das andere Ich […] konstitutiv einen neuen unendlichen 
Bereich von Fremdem [einführt], eine objektive Natur und objektive Welt überhaupt 
[ermöglicht], der die Anderen alle und ich selbst zugehören.“ 101  Zwar beginnt die 
folgende Fremderfahrungsanalyse nicht direkt mit der Verweltlichung, jedoch wird sie 
niemals außer Geltung gesetzt, sondern dagegen, dass ihre entscheidende Rolle bei 
Husserl immer offenbarer wird. 
 
3) Die Fremderfahrungsanalyse 
a) Die assoziative Paarung 
Nun ist zu untersuchen, wie in meiner Primordinalsphäre „ein Körper, der als 
primordinaler natürlich bloß Bestimmungsstück meiner selbst […] ist […], als Leib doch 
aufgefaßt ist“102. Dieser reell gesehen bloß als Körper vorkommende Leib muss „diesen 
Sinn von einer apperzeptiven Übertragung von meinem Leib her haben,“103 die sich 

 
Enthüllung einer zeitlich verlaufenden Genesis sondern um eine statische Analyse. Die objektive Welt ist 

für mich immerfort schon fertig da […].“ Unabhängig davon ob eine kaum genannte reine Fremderfahrung 

nur ein bloßes Moment der Auslegung der objektiven Welt oder eine reale Phase der Bewußtseinsgeschichte 

sein kann, wie Klaus Held vorgeschlagen hat, scheint sich die auszulegende Erfahrung im Ganzen als fertig 

zu verhalten. 
98 CM, §22. 
99 CM, §22. 
100 CM, §45. 
101 CM, §49. Zum Unterschied zwischen dem an sich ersten Fremden als Nicht-Ich und den Anderen im 

Plural vgl. weiter CM, §50. Das Zugehören impliziert außerdem eine Objektivierung des Ich selbst. Vgl. 

dazu Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 94: „Die objektive Welt umgreift 

zwar das objektive Ich, aber sie wird ihrerseits samt dem objektiven Ich vom Ich der natürlichen Einstellung 

umgriffen, das die Welt allererst zur objektiven und sich zu einem darin vorkommenden Objekt macht.“ 
102 CM, §50. 
103 CM, §50. 



20 

eher einer motivierenden Verähnlichung annähert, nicht dem Analogieschluß irgendeines 
Denkakts. Wie Husserl behauptet: 
 
„Es ist von vornherein klar, daß nur eine innerhalb meiner Primordinalsphäre jenen Körper dort 
mit meinem Körper verbindende Ähnlichkeit das Motivationsfundament für die analogisierende 

Auffassung des ersteren als anderer Leib abgeben kann.“104 
 
Hierbei hat sich das Ich bereits leiblich oder leibkörperlich auf sich selbst bezogen, wenn 
auch durch eine lediglich partielle Verkörperung.105 Mein Leib hat sich bereits gegenüber 
allem bloß Körperlichen ausgezeichnet, allerdings nicht wegen der äußerlichen 
Körperlichkeit, sondern zunächst wegen der innerlichen Leiblichkeit des Leibs als 
„Nullkörper“106, bei dem man sich sein eigenes Aussehen bzw. die Tatsache eben nicht 
bewusst macht, dass das eigene Aussehen zunächst nur um des Anderen Willen vorkommt. 
Trotzdem wurde hierin womöglich eine Verkörperung implizit vorausgesetzt, sodass die 
leib-körperliche Assoziation vorgestellt wurde, bei der das alltäglich personale Ich, das 
sich noch nicht phänomenologisiert hat und jedoch allein im eigenen Leib waltet,107 mit 
dem „alter ego [zusammen] immerzu und notwendig in ursprünglicher Paarung 

 
104 CM, §50. Vgl. außerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Nijhoff, Den Haag 

1971, 21-22: „Nur ein weltlicher Körper, meinem eigenen Leibkörper ähnlich, gibt 

das ,Motivationsfundament’ ab für eine Setzung, die über die äußere Körperlichkeit hinausgeht.“ 
105 Vgl. CM, §44, §51 sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65: „Die 

Athematizitat dieser Verkörperung trägt vermutlich die Schuld an Husserls anfänglicher Gleichsetzung von 

Fremdleiberfahrung und Körper-Paarung.“ 

Zwar hat Husserl anderswo spezifisch die Dinglichkeit des Leibes behandelt, jedoch ist damit keine 

äußerliche Körperlichkeit gemeint, sondern vielmehr eine „Verdinglichung“. Vgl. Ideen II, 145: „Der Leib 

konstituiert sich also ursprünglich auf doppelte Weise: einerseits ist er physisches Ding, Materie, er hat 

seine Extension, in die seine realen Eigenschaften, die Farbigkeit, Glätte, Härte, Wärme und was 

dergleichen materielle Eigenschaften mehr sind, eingehen; andererseits finde ich auf ihm, und empfinde 

ich ,auf’ ihm und ,in’ ihm: die Wärme auf dem Handrücken, die Kälte in den Füßen, die Berührungs-

empfindungen an den Fingerspitzen.“ Und 146: „Die lokalisierten Empfindungen sind nicht Eigenschaften 

des Leibes als physischen Dinges, aber andererseits sind sie Eigenschaften des Dinges Leib […].“ Zur 

äußerlichen Körperlichkeit vgl. 285: „Leib als Sache in der Umwelt ist der erfahrene, anschauliche 

Leibkörper, und der ist Erscheinung des physikalischen Leibes. Dieser letztere und die ganze physikalische 

Natur geht die Umwelt nichts an, zum [M]indesten die primäre Umwelt.“ Außerdem Krisis, 265. 
106 Ideen II, 152. Vgl. 158: „Nullpunkt“ sowie CM, §51. 
107 Vgl. Krisis, 170. 



21 

gegeben“108 wurde, die „eine Urform derjenigen passiven Synthesis [darstellt], die wir 
gegenüber der passiven Synthesis der Identifikation als Assoziation bezeichnen.“109 Das 
Paar vom alter ego und dem meinen verhält sich mithin als das, was ursprünglich 
Unterschiedliches und doch einheitlich durch die paarende Assoziation passiv 
Vorgezeichnetes wird. Hierauf gehen wir weiter unten noch genauer ein. 
 
„Tritt nun ein Körper in meiner primordinalen Sphäre abgehoben auf, der dem meinen ähnlich ist, 
d. h. so beschaffen ist, daß er mit dem meinen eine phänomenale Paarung eingehen muß, so 
scheint nun ohne weiteres klar, daß er in der Sinnesüberschiebung alsbald den Sinn Leib von dem 

meinen her übernehmen muß.“110 
 
Die Notwendigkeit der eben zitierten Sinnesüberschiebung, die sich statt als 
Analogieschluß als eine Verähnlichung darbietet, liegt in keinen „geistigen 
Aktivitäten“ 111 , worin man absichtlich an eine Analogie zwischen meinem 
ausgezeichneten Leib und dem anderen Körper als Leib denken würde. Sozusagen 
automatisch muss die Präsentation des fremden Körpers dort eben mit der Appräsentation 
jener mir hier im Prinzip unzugänglichen Subjektivität bzw. des Waltens im fremden 
Körper als Leib gemeinsam vorliegen.112 Ein derartiges Gemeinsam-mit-dem-Anderen-
gegeben-sein verweist dennoch auf die bei der bloßen Dingwahrnehmung bereits 
enthüllte Intentionalitätsstruktur, wodurch dasselbe immer nur in den mannigfaltigen 
„Abschattung[en]“113 wahrgenommen werden kann. In ähnlicher Art und Weise sind ein 
„fremder Leibkörper und [sein] fremdes waltendes Ich in der Weise einer einheitlichen 
transzendierenden Erfahrung gegeben“114, sowie ein wahrgenommener Würfel, nur ist 
das harmonische „Gebaren“ 115  als eine neue dynamische Dimension zusätzlich zu 
ergänzen. Diese bezeichnet jedoch nicht „das an sich erste Fremde (das erste Nicht-

 
108 CM, §51. 
109 CM, §51. Vgl. ebd.: „In einer paarenden Assoziation ist das Charakteristische, daß im primitivsten Falle 

zwei Daten in der Einheit eines Bewußtseins in Abgehobenheit anschaulich gegeben sind und auf Grund 

dessen wesensmäßig schon in purer Passivität […] als unterschieden Erscheinende phänomenologisch eine 

Einheit der Ähnlichkeit begründen, also […] als Paar konstituiert sind.“ 
110 CM, §51. 
111 CM, §38. Konkret gesprochen gibt es allerdings weder rein passive Erfahrung noch rein aktive. Die 

beiden fungieren zusammen als Synthesis, jedoch bleibt die passive grundlegender als die aktive. 
112 Vgl. CM, §52-53, §55. 
113 Ideen I, §44. 
114 CM, §52. 
115 CM, §52. 



22 

Ich)[,] das andere Ich“116, das „nur denkbar als Analogon von Eigenheitlichem“117 bleibt, 
und sich das Eigenheitliche bei Husserl fast nie unstimmig zu verhalten scheint.118 Die 
Fremd-Erfahrung muss als Erfahrung des an sich ersten Fremden qua Nicht-Ich jedoch 
von Eigenheitlichem abweichen. So zeigt sich auch bereits dadurch, dass die Paarung, in 
der das andere Ich als Analogon durch die leibkörperliche Sinnesüberschiebung gegeben 
werden kann, als Assoziation passiver Synthesis jedoch der Identifikation 
gegenübergestellt wird. Hierin kann ein „Grundriß“119 der Erfahrung bereits erblickt 
werden, der trotz aller Einstimmigkeit der Sinneskonstitution dem Anderen innewohnt, 
sodass das appräsentive Analogon seines leiblichen Waltens von mir prinzipiell 
unerfüllbar bleiben muss. Ansonsten fielen wir beide ohne Paarung in dasselbe zusammen. 
Demnach kann das „Drinnen“ des Anderen letztendlich nicht verglichen werden mit der 
gegenüberliegenden Rückseite eines Würfels, die man ja zu anderer Zeit noch reell 
wahrnehmen kann. Denn, so „[i]n dieser Art bewährbarer Zugänglichkeit des originalen 
Unzugänglichen gründet der Charakter des seienden Fremden. Was je original 
präsentierbar und ausweisbar ist, das bin ich selbst bzw. gehört zu mir selbst als Eigenes. 
Was dadurch in jener fundierten Weise einer primordinal unerfüllbaren Erfahrung, einer 
nicht original selbstgebenden, aber Indiziertes konsequent bewährenden, erfahren ist, ist 
Fremdes.“120 

 
116 CM, §49. 
117 CM, §52. 
118  Vgl. dazu Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 79. Nach 

Novotnýs Bemerkung zu Tengelyi „[haben] [a]uch die Einstimmigkeit der Erfahrung, ohne die keine Welt 

vorgegeben wäre, also auch die Korrelation selbst und ihre ur-tatsächlichen Bedingungen, […] keine 

unbedingte Notwendigkeit, sondern nur eine faktische.“ Bei Tengelyi: Welt und Unendlichkeit, Herder, 

Freiburg / München 2014, 327. Dies wird später näher behandelt. 
119 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 153. 

Dort hat er auf die Einführung der „Idee der Inkompossibilität“ abgezielt. Diese Idee hat sich maßgeblich 

bei Merleau-Ponty verstärkt. Vgl. außerdem Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / 

München 2014, 276. 
120 CM, §52. Vgl. §54: „Das primordinal Unverträgliche in der Koexistenz wird verträglich dadurch, daß 

mein primordinales ego das für es andere ego durch eine appräsentive Apperzeption konstituiert, die […] 

nie Erfüllung durch Präsentation fordert und zuläßt.“ Sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53: „Doch die paradoxe Formulierung, mit der 

Husserl sie kennzeichnet, zeigt recht genau, worum es geht. Etwas ist zugänglich nicht trotz, sondern in 

seiner Unzugänglichkeit, genau das besagt Fremdheit. Und als Unverständlichkeit bedeutet Fremdheit nicht, 

daß uns die Tür zu einer Realität verriegelt ist, sondern daß deren Sinn sich nicht erschließt.“ Außerdem 

Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631: „[A]ber Fremdheit besagt Zugänglichkeit in der 



23 

Darin liegt allerdings die Kniffligkeit, zu erblicken, dass trotz aller Ähnlichkeit bzw. 
Vergleichbarkeit das original unzugänglich Fremde dem in einem engen Sinn denkbar, 
bewährbar, zugänglich Seienden entgegensteht, während dasselbe für die Denkbarkeit, 
die Bewährbarkeit sowie die Zugänglichkeit der Sinneskonstitution des Anderen 
allmählich dem zugänglich Seienden zu weichen scheint.121 Fraglich bleibt noch, wie 
ohne äußerliche Körperlichkeit, nämlich ohne Bewusstsein des eigenen Aussehens, das 
lediglich als Nullkörper fungierend primordinale Ich noch zur oben erwähnten 
leibkörperliche Paarung motiviert werden kann. Es fehlt für die Sinnesüberschiebung die 
Auslegung einer „Verkörperung“, insbesondere wenn ein größeres Gewicht auf die 
leibliche Dimension gelegt werden würde. Jedoch scheint bei Husserl die weltliche 
folgendermaßen eher noch schwerer zu wiegen. 
 
b) Das Analogon von Eigenheitlichem im Rahmen der Verweltlichung 
Obwohl das „ego und alter ego immerzu und notwendig in ursprünglicher Paarung 
gegeben sind“ 122 , ist beides nicht so gleichursprünglich wie es scheint. Allerdings, 
während als alter ego „der Andere noch nicht zu dem Sinn Mensch gekommen ist“123, 
bleibt als ego das primordinale Ich wie bereits erwähnt ebenso im Prozess zur 
vereinheitlichenden Verweltlichung bzw. „verweltlichende[n] Selbstapperzeption“124, 
bei der es sich als Glied der Welt konstituiert. Jedoch muss die „Vermenschlichung“125 
des Anderen und sogar die des Ich selbst auf dem verweltlichenden Ich beruhen und nicht 
umgekehrt. Genaugenommen konstituiere ich mich sowie den Anderen gleichfalls als 
Glieder derselben Welt,126 nur ist diese Welt immer aufgrund meiner primordinalen Welt 
oder des Weltphänomens zu erweitern. In Hinblick darauf sind der Andere und ich keine 
gleichartigen Glieder dieser Welt, denn der Andere fällt in ein zwar grundlegendes, jedoch 

 
eigentlichen Unzugänglichkeit im Modus der Unverständlichkeit.“ 
121 Aus dieser Perspektive könnte Sartres Kritik an Husserl in der Hinsicht besser verstanden werden, dass 

sich die Fremderfahrung bei Husserl leider auf das Erkennen in diesem Sinn beschränkt, dass es der 

kontinuierlich vereinheitlichenden Synthesis unterliegt, durch die etwas Weltliches außer mir erst denkbar, 

bewährbar bzw. erfahrbar gemacht wird. Dagegen probiert Sartre eine andersartige Weise, wodurch ich die 

Fremdheit des Anderen durch unerwartete plötzliche Störung in der ursprünglichen Bewusstseinsleistung 

gegenüber aller vereinheitlichenden Synthesis erst auszeichnen lässt. Vgl. EN, 273, 292f.: „Le regard“. 
122 CM, §51. 
123 CM, §50. 
124 CM, §45. 
125 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 213f. 
126 Vgl. Krisis, 265: „,Mensch’: der andere ein Mensch und ich für ihn Mensch etc.“ 



24 

ebenso von mir konstituiertes Moment,127 solange „ich selbst in meiner Seele […] das 
alles [konstituiere] und es intentional in mir [trage]“128, selbst wenn sich der Andere 
seinerseits zunächst als das weltstiftende „Funktionszentrum“129 darbietet. Als ein solches 
Funktionszentrum muss der Andere genauso „verweltlichend“ wie ich selbst bleiben, 
unabhängig davon ob der für mich vor allem allein leibkörperlich zugänglich ist. Seitens 
des phänomenologisch meditierenden Ich geht ein solcher Zugang zum Anderen der 
vereinheitlichenden Verweltlichung niemals voraus, sowie die assoziative Paarung 
keineswegs über die Verweltlichungssynthesis hinausgeht. Demzufolge liegen bei der 
Fremderfahrung weder zwei Welten noch zwei jeweils weltstiftende Funktionszentren 
nebeneinander.130 Tatsächlich verhält es sich vielmehr so: Zuerst ist mein Leib-Körper 
bereits „in meinem primordinalen Wahrnehmungsfeld […] sinnlich abgehoben“131, und 
dann ein anderer Körper als fremder Leib. Seine Leiblichkeit wird als leiblicher 
Selbstbezug ebenso wie meine eigene von der Verweltlichung heimgesucht, und sein 
Körper kann von mir als Leib erst simuliert werden, nur wenn er „in meiner primordinalen 
Sphäre abgehoben auf[tritt],“132 wobei ich mich bereits auf mich selbst leiblich bezogen 
hat.133 Von all diesem als Eigenheitlichem ausgehend kann man den zuerst durch die 
leibkörperliche Paarung gegebenen, mir ähnlichen Anderen weiter simulieren, so als 
verhielte sich der Andere als ein anderes Funktionszentrum so wie ich selbst. Der im 
fremden Leibkörper waltende Andere würde die Umwelt um ihn herum ebenso erfahren, 
wie ich „[w]ahrnehmend tätig […] alle Natur [erfahre] […].“134 Jene Umwelt gehört auf 

 
127 Vgl. CM, §52: „Mit anderen Worten, es konstituiert sich appräsentiv in meiner Monade eine andere.“ 
128 CM, §44. 
129 CM, §53. 
130  Vgl. CM, §55: „Das erste in Form der Gemeinschaft Konstituierte und Fundament aller anderen 

intersubjektiven Gemeinschaftlichkeiten ist die Gemeinsamkeit der Natur, in eins mit derjenigen des 

fremden Leibes und fremden psychophysischen Ich in Paarung mit dem eigenen psychophysischen 

Ich.“ Darüber geht die nachher von Merleau-Ponty gestellte „connaturalité“ eigentlich nicht hinaus, die 

nach Waldenfels die gemeinsame Zugehörigkeit zur Welt oder das apriorische In-der-Welt-sein bedeutet. 

Vgl. Merleau-Ponty, Maurice, Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris 2001, 251 sowie 

Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380. 

Ersteres im Folgenden als PP bezeichnet. Zu seiner deutschen Übersetzung vgl. Phänomenologie der 

Wahrnehmung, übers. von R. Boehm, De Gruyter, Berlin 1966. 
131 CM, §44. 
132 CM, §51. 
133 Vgl. CM, §44, §51; Krisis, 261-62, 265; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 

1977, 65. 
134 CM, §44. 



25 

jeden Fall zu derselben Welt, wozu meine primordinale Welt ebenfalls gehört, in der sich 
der fremde Leib zunächst noch nicht so gegenüber allem bloß Körperlichen ausgezeichnet 
wie meiner hat,135 jedoch würde er so fungieren wie meiner. Oder mit Husserls Worten: 
 
„In der Appräsentation des Anderen sind die synthetischen Systeme dieselben, mit allen ihren 
Erscheinungsweisen […]; nur daß die wirklichen Wahrnehmungen und die in ihnen 
verwirklichten Gegebenheitsweisen und zum Teil auch die dabei wirklich wahrgenommenen 
Gegenstände nicht dieselben sind, sondern eben die, die von dort aus wahrzunehmen sind, und 
so, wie sie es von dort aus sind. Ähnlich gilt es für alles Eigenheitliche und Fremde, auch wo 
ursprünglich Auslegung nicht in Wahrnehmungen verläuft.“136 

 
Die Frage kann sich jedoch umgekehrt stellen lassen, wie trotz aller im Zitat genannten 
Selbigkeit Abweichungen dennoch zugleich erlaubt werden, bzw., inwiefern die 
Abweichungen auf den Grundriss der assoziativen Paarung der zwar ähnlichen, jedoch 
verschiedenen Daten zurückgeführt werden können. Um diesen Grundriss aufzuklären, 
hat Husserl die räumliche Metapher eines Hier-Dort eingeführt.137 Als „Nullpunkt“138 
besitze ich bloß das absolut einzige Hier als Funktionszentrum. „Tritt nun ein Körper in 
meiner primordinalen Sphäre abgehoben auf“, ist dieser mir ähnliche Körper als Leib des 
Anderen dort alsbald „appräsentiv apperzipiert als Ich einer primordinalen Welt bzw. 
einer Monade, in der sein Leib im Modus des absoluten Hier, eben als Funktionszentrum 
für sein Walten ursprünglich konstituiert und erfahren ist.“139 Ein derartiges Analogon 
vom eigenen ego hier muss immer lediglich „appräsentiv“ bleiben, weil ich jetzt hier bin 
und nie gleichzeitig dort sein kann. Aber dabei „erinnert [mich die Erscheinungsweise 
des anderen Leibkörpers] an mein körperliches Aussehen, wenn ich dort wäre.“140 Mein 

 
135 Vgl. CM, §55: „Der fremde Leib, als in meiner primordinalen Sphäre erscheinend, ist zunächst Körper 

in meiner primordinalen Natur, die meine synthetische Einheit, also von mir selbst als mein 

eigenwesentliches Bestimmungsstück unabtrennbar ist.“ 
136 CM, §55. Meine Hervorhebung. 
137 Vgl. CM, §53 sowie Ideen II, 158, 168. 
138 Ideen II, 158. Vgl. 152: „Nullkörper“ sowie CM, §51. 
139 CM, §53. 
140 CM, §54. Vgl. Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl, Nijhoff, 

The Hague 1982, 97-98: „Also ist das ,wenn ich dort wäre’ nicht eine Wiedererinnerung an das Ich, das 

früher dort gewesen war oder zukünftig dort sein wird, sondern eine unmittelbare paarende Wahrnehmung, 

eine Situationsauffassung der Koexistenzen, der Simultaneität beider Leiber in einer lebendigen Gegenwart, 

und zwar bereits mit dem Bewusstsein vom Unterschied des Hier und Dort.“ Selbst wenn diese Erinnerung 

also auf keine Implikation der äußerlichen Körperlichkeit oder auf die Verkörperung hinweist, sondern nur 



26 

ursprünglich absolutes Hier ist damit kein absolutes mehr, sondern nur ein relatives Hier, 
dem das Dort entgegengesetzt wird, und das jenseits ebenso „im Modus des absoluten 
Hier“141 besteht. Mit wenigen Worten kann man das ursprüngliche Paar aus alter und 
meinem ego „Anderer-Dort-ich-Hier“ nennen, bei dem die Urstiftung des mir Anderen so 
gleichursprünglich mit der verkörpernden Relativierung meiner ursprünglich absoluten 
Stelle bleibt. Die eine kommt also weder reeller noch früher als die andere. 
Da das Paar „Anderer-Dort-ich-Hier“ im Wesentlichen so divergent sein muss, dass seine 
Zusammenhänge nur in der Ähnlichkeit der zwei jedoch tatsächlich verschiedenen Daten 
bestehen, die so separat wie Hier und Dort bleiben, beginnt das Analogon zum Anderen 
als alter ego dementsprechend damit, dass man sich neben der Relativierung des ego hier 
ebenso in die Lage des Anderen dort versetzen kann. Die Ähnlichkeit ist streng 
genommen lediglich einseitig von mir auf den Anderen anwendbar, sodass „ich jedes Dort 
in ein Hier verwandeln, d. i. jeden räumlichen Ort leiblich einnehmen könnte“142, auch 
wenn ich jetzt hier bin und nie gleichzeitig anderswo sein kann. Trotz aller den 
verschiedenen Orten bzw. Perspektiven entsprechenden Abweichungen, worin „die 
wirklichen Wahrnehmungen und die in ihnen verwirklichten Gegebenheitsweisen und 
zum Teil auch die dabei wirklich wahrgenommenen Gegenstände nicht dieselben sind“143, 
kann ich mir mittels dieser sozusagen konjunktivischen Versetzung jedoch die subjektive 
„Fremdwahrnehmung“144 aus dem Anderen heraus so genau wie möglich vorstellen. 
 
„Darin liegt, daß ich von dort aus wahrnehmend dieselben Dinge […] sehen würde, oder daß zu 
jedem Ding konstitutiv nicht bloß die Erscheinungssysteme meines momentanen Von hier aus 
gehören, sondern ganz bestimmt entsprechende [Erscheinungssysteme] jedes Stellungswechsels, 

der mich ins Dort versetzt.“145 
 
Die zwar abweichenden, jedoch einander zugehörigen Bestimmungen zeigen sich 
gleichermaßen bereits in der Analyse der Dingwahrnehmung als konstitutive 
Momente.146 Es wird dann begründet, dass „[d]ie Regelung der Sinnlichkeit […] eine 

 
auf die Paarung passiver Synthesis, scheint es dennoch fragwürdig, ob eine räumliche Relation wie Hier-

Dort keine Verkörperung oder Verdinglichung voraussetzen muss. 
141 CM, §53. 
142 CM, §53. 
143 CM, §55. 
144 CM, §55. 
145 CM, §53. 
146 Vgl. Ideen I, §44: „Abschattung“. 



27 

intersubjektive [ist].“147 Am Anderen muss ich „[d]en ersten bestimmten Gehalt […] 
offenbar das Verstehen der Leiblichkeit des Anderen und seines spezifisch leiblichen 
Gehabens bilden […], wobei das [fremde] Ich zunächst nur als so leiblich waltendes 
bestimmt ist […].“ 148  Als analogisch vorstellbare Fremdwahrnehmung kann dieses 
leibliche Verstehen des Anderen immer auf die passive Paarung vom Anderer-Dort-ich-
Hier zurückgeführt werden, unabhängig davon wie sich das Verstehen mithilfe der 
persönlichen Geschichte oder „Habitualitäten“149 noch entwickeln könnte. Aufgrund der 
Paarung „[kommt es] [i]n weiterer Folge […] begreiflicherweise zur Einfühlung von 
bestimmten Gehalten der höheren psychischen Sphäre.“150 Erst dann kommt der Andere 
„zu dem Sinn Mensch“151. So verhält sich als „Fremdwahrnehmung, und in weiterer 
Folge Wahrnehmung der objektiven Welt, [eine derartige] Wahrnehmung, daß der Andere 
auf dasselbe hinsieht wie ich usw., obschon diese Wahrnehmung ausschließlich innerhalb 
meiner eigenheitlichen Sphäre sich abspielt.“152 Des Weiteren erweitert sich die schier 
primordinale Schicht „bloßer Natur“153, vor allem nicht durch jene Einfühlung in den 
persönlichen bzw. bereits zum Sinn Mensch gekommenen Anderen, sondern vielmehr 
durch die lediglich appräsentive Fremdwahrnehmung zu einer vielschichtigen Umwelt 
sowie bis auf die möglichst vielschichtige gemeinsame Welt.154 
 
c) Zur vielschichtigen und gemeinsamen Welt 
Das, was sich durch die Fremdwahrnehmung als „eine appräsentive Apperzeption“155, 
konstituiert, bleibt überhaupt nicht „unwahrer“ als etwa die Rückseite eines vorliegenden 
Würfels. Hinsichtlich der Auslegung der tatsächlich als eins miteinander 
zusammenhängenden Phänomene einer Dingwahrnehmung besitzt das Reelle vor dem 
Irreellen eigentlich keine Priorität. Ebenso gilt es für die Fremderfahrung und -
Wahrnehmung. Etwas derzeit mit der erfüllten Präsentation zusammen Appräsentiertes 
ist so „wirklich“ wie das erfüllte Moment, selbst wenn die Appräsentation unter 
Umständen eben unerfüllbar sein kann. Mit Husserls Worten ist die „Appräsentation [die] 

 
147 Ideen II, 336. 
148 CM, §54. 
149 CM, §32f., §44f. 
150 CM, §54. 
151 CM, §50. 
152 CM, §55. 
153 CM, §44. 
154 Vgl. CM, §55: „Das wiederholt sich mutatis mutandis für die nachmals konstituierten höherstufigen 

Weltlichkeiten der konkreten objektiven Welt, wie sie als Mensch- und Kulturwelt für uns immer da ist.“ 
155 CM, §54. 



28 

durch [die] Assoziation mit […] der eigentlichen Wahrnehmung […] verbundene 
Vergegenwärtigung“ 156 , wobei „beide [Präsentation und Appräsentation] so 
verschmolzen [sind], daß sie in der Funktionsgemeinschaft einer Wahrnehmung stehen, 
die in sich zugleich präsentiert und appräsentiert […].“157 Dementsprechend muss als 
Apperzeption die Fremderfahurng um der Wahrhaftigkeit Willen nicht so grundsätzlich 
erfüllbar bleiben wie die Dingerfahrung im Allgemeinen. Schließlich gehört beides zum 
Ich, das alles intentional in sich selbst konstituiert und trägt,158 wobei all das nie über den 
Grundrahmen des einheitlich zusammenhängenden Weltphänomens hinausgeht. 
Durch die konjunktivisch vorstellbare Fremdwahrnehmung vom Dort aus appräsentiert 
sich um den anderen Leibkörper als alter ego herum eine neue Schicht meiner 
ursprünglich primordinalen Welt.159 Der scheinbare Abgrund zwischen zwei egos, den 
man häufig allzu leicht behaupten würde, reflektiert nur, dass die Fremderfahrung zuerst 
als Fremdwahrnehmung und dann sogar als höherstufige Einfühlung in den Anderen als 
Mitmenschen in der natürlichen Einstellung bzw. im naiven „tägliche[n] praktische[n] 
Leben“160 bereits durchaus vergessen worden ist.161 Statt jener Einfühlung oder etwa 
Vergegenständlichung des Anderen dient mir die Fremdwahrnehmung zunächst als 
„intentionale Modifikation […] meines Selbst“162. Dann führt es einerseits weiterhin zur 
Sinneskonstitution des Anderen als Menschheit sowie des Ich selbst und andererseits zur 
Sinneskonstitution einer objektiven Welt. Die durch die Fremdwahrnehmung gefundene 
neue Schicht macht also keine andere separate oder undenkbare Welt aus, sondern 
vielmehr eine neue spezifische Dimension meiner schon primordinal konstituierten 
Gegenständlichkeiten, die dadurch neuerlich erweitert und zwar möglichst vielschichtig 
immer wieder erweitert werden können.163 Dadurch ist die primordinale Welt aus der 
Umgebung heraus immer wieder, komplizierter, und zwar ferner von einer exklusiven 
Welt für den Einzelnen selbst allein, möglichst quasi „vielsubjektiv“ zu bereichern. Also 
gehört wie besprochen in der Tat immer bereits etwas ursprünglich Fremdes zum 
konkreten ego als Monade,164 von den vielschichtigen Gegenständlichkeiten bis auf die 
intentionalen Modifikationen meines Selbst, von der Wahrnehmung bis auf etwa die 

 
156 CM, §55. 
157 CM, §55. 
158 Vgl. CM, §44; Krisis, 268. 
159 Vgl. CM, §55. 
160 CM, §64. 
161 Vgl. CM, §55, §64. 
162 CM, §52. 
163 Vgl. CM, §55. 
164 Vgl. CM, §42. 



29 

höhere Einfühlung in den Anderen oder in die Fremdkulturwelt der Anderen,165 usw. usf. 
 
1.1.4 Die primären Kritiken sowie Anmerkungen 
 
1) Die fragwürdige Bewährbarkeit „des original[] Unzugänglichen“166 als Fremden 
Bisher wird als tatsächlich immer bereits mit dem Ich mehr oder weniger einstimmig 
verschlungene Fremderfahrung der Andere oder das alter ego zunächst durch die 
„Fremdwahrnehmung“167 erschlossen, ohne dass er als Mensch neben mir thematisiert 
bestätigt werden müsste. Diese intersubjektive Verschlingung bleibt in der 
transzendentalen Subjektivität so tief verwurzelt,168 dass man damit zuerst die schier 
einschichtig primordinale Welt zu einer möglichst vielschichtigen erhöhen kann, nämlich 
einer für jedermann gemeinsamen, intersubjektiv objektiven Welt.169 „[A]ls Mitträger[] 
der Objektivierung“ 170 bietet sich der Andere bereits dar, noch bevor die Rolle des 
cartesianischen ego um der Weltauslegung Willen durch die des 
„Weltbewusstseinsleben[s]“171 ersetzt wird. Angesichts der Objektivierung, solange die 
intersubjektive Verschlingung keineswegs über die vereinheitlichende Verweltlichung 
hinausgeht, ist schwer zu glauben, dass etwas Unvereinbares oder Unstimmiges nach 
„eine[r] unendliche[n] regulative[n] Idee“ 172  einer Totalität oder der höchsten 
Einstimmigkeit nicht weichen würde oder nicht bereits gewichen wäre, so als gäbe es von 
vornherein eben nichts so fremd wie Unvereinbares. 173 Dasjenige, was sich am Anderen 

 
165 Vgl. CM, §58. 
166 CM, §52. Vgl. §54; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
167 CM, §55. 
168 Vgl. CM, §64. 
169 Vgl. CM, §55. 
170 Krisis, 262. 
171 Vgl. unter anderem Krisis, 194. 
172 CM, §22. Zur Idee vgl. unter anderem §46: „Dieser selbst mit dem Sinn eines immer wieder und nach 

allen Teilen und Momenten fest Identifizierbaren ist eine a priori gültige Idee.“ Vgl. §18, §22, §34, §36-38, 

§40. 
173  Zur Erwähnung diesbezüglicher Kritik vgl. unter anderem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, 

Bielefeld 2011, 163f. Allerdings verhält sich der Andere in der Selbstmodifikation bei Husserl, die in der 

vorliegenden Arbeit später behandelt wird, über den „Mitträger der Objektivierung“ hinausgehend, eher als 

Mitträger der Verweltlichung, die keineswegs auf die Objektivierung reduziert werden kann. In einer 

solchen Art und Weise würde der Fremdbezug auf den Anderen als „Beziehung [zum Anderen] gedacht 

werden, die jeder Vorstellungsleistung vorausgeht.“ Vgl. 165. Zum Mitträger der Verweltlichung vgl. 



30 

mit seiner Zugänglichkeit zusammen jedoch als unzugänglich erschlossen hat, scheint 
leicht jenem zu weichen, was dennoch zu erfüllen oder durch etwas Erfüllbares mit zu 
bestimmen ist. Trotz alles Grundrisses der assoziativen Paarung „Anderer-Dort-ich-
Hier“ würde ein tatsächlich immer fremderweise oder disharmonisch gefundener Anderer 
ohne entsprechende „einstimmig[e] Bewährung der einmal gelungenen apperzeptiven 
Konstitution“ 174  vom Ich nie als solcher vorkommen, genauso wie jedweder rein 
dinglicher Gegenstand, dessen momentan nicht präsente Teile ja zu anderer Zeit noch 
reell wahrgenommen werden können. Hinsichtlich der Bewährung zur Einstimmigkeit 
unterscheidet sich der Andere nicht maßgeblich von etwas Anderem. 
 
2) Der fragwürdige Zugang zur gemeinsamen Begreifbarkeit 
Wie bereits erwähnt ist für die gemeinsame Gültigkeit statt derselben Vernunft eine 
gemeinsame Begreifbarkeit derselben Tatsachen einer derselben Welt eigentlich bedürftig. 
Hierfür werden dieselben synthetischen Systeme einfach angenommen, sodass die 
konjunktivische Fremdwahrnehmung zwar appräsentiv bleibt, jedoch fungiert sie nie so 
beliebig wie überhaupt unvorstellbar.175 Ansonsten könnte man nicht dadurch von etwas 
Wahrgenommenem bis auf die ganze Welt möglichst mannigfaltig erfassen, so als nähme 
man an der fremden Begreifbarkeit teil. Fraglich bleibt jedoch die Behauptung, dass der 
wahrgenommene Leibkörper die Umwelt so wahrnehmend tätig erfahren würde wie 
meiner, wenn nicht die Tatsache, dass er doch wahrnehmend tätig erfahren kann. Die 
Selbigkeit der synthetischen Systeme könnte allzu rasch als selbstverständlich 
vorausgesetzt werden, so als wäre bereits bestätigt, dass der Andere und ich ohne Weiteres 
ein angeblich normales Wahrnehmen gemein haben müssen, von dem man die 
Gemeinsamkeit oder Zugänglichkeit aller höherstufigen Begreifbarkeit ableiten kann. 
Die solipsistische Bedrohung läge genau darin, dass man allein aufgrund der 
Verallgemeinerung seiner eigenen Synthesis „alles, was für mich ist, [als] seinen 
Seinssinn ausschließlich aus mir selbst, aus meiner Bewußtseinssphäre schöpfen kann“176, 
unabhängig davon wie vielschichtig sowie vielsubjektiv eine derartige Urstiftung 
scheint.177 Denn bei der Sinneskonstitution zur Objektivität hilft mir der Andere nur 
insoweit, dass ich mich aufgrund der Annahme derselben synthetischen Systeme zuerst 
konjunktivisch sowie leibkörperlich in den Anderen versetzen und mir dann seine 
Wahrnehmung als Fremdwahrnehmung vorstellen kann, um bloß Primordinales zu 

 
ebenfalls Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185-86. 
174 CM, §55. 
175 Vgl. CM, §55. 
176 CM, §62. 
177 Vgl. CM, §55. 



31 

transzendieren, nämlich um mich selbst als bloß einschichtig solipsistisches ego zu 
überschreiten.178 Anders formuliert fällt der Andere als Fremderfahrung vielmehr in ein 
Moment der Expansion meiner höheren Transzendenz, die nach wie vor zur 
vereinheitlichenden Verweltlichung über die Umwelt hinaus eine für jedermann gültige 
Objektivität so gut wie möglich zu erreichen sucht. Allerdings beginnt die transzendental 
konstitutive Stufe „jedermann“ nur mit dem Anderen, der jedoch zuerst so konkret wie 
ein Leibkörper „in meiner primordinalen Sphäre abgehoben auf[tritt]“179 und dann von 
mir sein „Seinssinn ausschließlich aus mir selbst, aus meiner 
Bewußtseinssphäre“ zunächst nur leibkörperlich, d. h. aufgrund derselben synthetischen 
Systeme geschöpft werden kann. Lassen sich die Abläufe von denen des anderen 
Weltlichen noch weiter auszeichnen, so muss der fremde Leibkörper dazu ein Schlüssel 
sein. Hierdurch zeichnet sich zuerst der Seinssinn des Anderen gegenüber allem anderen 
Höherstufigen aus. Dass der Andere seinerseits im Lauf seiner eigenen Verweltlichung 
ebenfalls das mit konstituiert, was „ich selbst in meiner Seele konstituiere […] und […] 
intentional in mir [trage]“180, scheint dafür irrelevant. Die Erweiterung im Namen der 
Objektivierung dient der Intersubjektivitätsauslegung als Grundrahmen. All das beruht 
dennoch auf dem phänomenologischen Ich, bei dem man sich zur Selbstauslegung bereits 
auf die „von allem Sinn fremder Subjektivität gereinigte[]“181 Eigenheitssphäre“182 oder 
„Primordinalsphäre“183 reduziert hat. 
Fraglich bleibt jedoch, inwiefern die eigene Wahrnehmung und die des Anderen auf 
denselben synthetischen Systemen beruhen. Auch wenn im Großen und Ganzen die 
Synthesis dieselbe ist, müssen die fungierenden Typen jedoch nicht dieselben sein, 

 
178 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

61; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 144: „Selbsttranszendenz“, 149. 
179 CM, §51. 
180 CM, §44. 
181 CM, §44. 
182 CM, §44. 
183 CM, §50. Vgl. §58. 



32 

insbesondere wenn kulturelle Faktoren184 oder z. B. die Hase-Ente-Illusion185 in Betracht 
kommen. Aber auch wenn man aufgrund seiner eigenen nicht immer universalen, oder 
sogar sozusagen relativ abnormalen konstitutiven Typen, neben den örtlich abweichenden 
Erscheinungsweisen noch ein paar kulturabhängige Abweichungen hätte, könnte zur 
gemeinsamen Begreifbarkeit jedoch noch ein nicht-leibkörperlicher, sondern eher 
teleologischer Zugang stehenbleiben, so als fungierte in der systematischen 
Zusammengehörigkeit der Typen dennoch implizit die Regel der „universale[n] 
konstitutive[n] Synthesis“ 186  bzw. „eine unendliche regulative Idee“ 187 . Diese 
teleologische Sichtweise weicht davon ab, was Merleau-Ponty später zur Selbigkeit der 
Erscheinungssysteme als Ergänzung liefern könnte, wobei er den in einer derart 
teleologischen Hinsicht erblickbaren Totalismus in Zweifel gezogen hat,188 anstatt ihn mit 

 
184 Vgl. CM, §58: „Mit der eigentlichen, der sozialen Vergemeinschaftung konstituieren sich innerhalb der 

objektiven Welt als eigenartige geistige Objektivitäten die verschiedenen Typen sozialer Gemeinschaften 

in ihrer möglichen Stufenordnung, darunter die ausgezeichneten Typen, die den Charakter von 

Personalitäten höherer Ordnung haben.“ Sowie ebd.: „So ist, sehen wir, auch die Kulturwelt orientiert 

gegeben in Beziehung auf ein Nullglied, bzw. auf eine Personalität. Hier sind Ich und meine Kultur das 

Primordinale gegenüber jeder fremden Kultur. Sie ist mir und meinen Kulturgenossen nur zugänglich in 

einer Art Fremderfahrung, einer Art Einfühlung in die fremde Kulturmenschheit und ihre Kultur […].“ 
185  Dieses von Wittgenstein in die philosophische Diskussion eingeführte Bild erschien erstmals am 

23.10.1892 in einer Wochenschrift Fliegende Blätter unter dem Namen „Kaninchen und Ente“. Das 

Besondere daran ist, dass man in derselben Zeichnung gleichermaßen und mit vollem Recht einen Hase 

sowie eine Ente erblicken kann. 
186 CM, §22. 
187 CM, §22. 
188 Zu diesem „Totalismus“ vgl. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 380: Das „alles Sein in 

Totalität konkret und individuell ausmachende, letztermöglichende und dadurch verwirklichende […].“ Zu 

den Verhältnissen zwischen der totalistischen und der teleologischen Dimension vgl. weiter Tengelyi, 

László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 299, 543 sowie Novotný, Karel, Welt 

und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 83: „Zwischen dieser Totalität und dem Unendlichen 

gibt es [bei Tengelyi] […] keine metaphysische Differenz von ,Totalität und Unendlichkeit’ im Sinne 

Levinas′, sondern eine ,diakritische’ Differenz“ bzw. eine solche „Beziehung zwischen Gesamtwirklichkeit 

und Offenheit der Welt“. Vgl. 89. Zu Levinas vgl. in dieser Arbeit 3.1.2. Für Novotný widerspricht den 

„Einstimmigkeitstendenzen“, wenn auch in einem „totalistischem“ Sinn, ebenso nicht, was „bei Husserl 

eben auch [als] ,ein differentielles System möglicher Erfahrungen’ in Anspruch genommen wird.“ Vgl. 83-

84. 

All das wird in dieser Arbeit leider nicht eingehend erörtert, außer in dieser Hinsicht, dass jener 

diakritischen Differenz als „Beziehung zwischen Gesamtwirklichkeit und Offenheit der Welt“, worin die 



33 

zu begründen. 
 
3) Der fragwürdige Zugang zu einer Wechselgemeinschaft 
Während der oben erwähnten Objektivierung wird die Vergemeinschaftung mit dem 
Anderen fortgesetzt. Genaugenommen bildet sich durch das weiter miteinander 
Verschlingen und „irreale intentionale Hineinreichen der [A]nderen in meiner 
Primordinalität […] eine wirkliche Gemeinschaft, und eben die, die das Sein einer Welt, 
einer Menschen- und Sachenwelt, transzendental möglich macht.“189 In Form dieser 
„Wechselgemeinschaft“ 190  scheint sich die der Objektivität zugrunde liegende 
Intersubjektivität auf den ersten Blick in gleicher Art und Weise so konkret wie möglich 
zu realisieren. Aber in der Tat hat sich bisher die assoziative Paarung bzw. die 
Sinnesüberschiebung von mir auf den Anderen allein nur als Einbahnstraße dargeboten, 
von daher rührt überhaupt kein „Wechselseitig-für-einander-sein“ 191. Eine mittelbare 
Austauschbarkeit, so als könnte ich mich irgendwohin versetzen und umgekehrt, macht 
dennoch keine solche Wechselseitigkeit aus. Des Weiteren könnte ich die verschiedenen 
Orte zwar nicht auf einmal, jedoch nacheinander leiblich einnehmen, an deren sich der 
Andere als Leibkörper jeweils mit der entsprechenden Umwelt zusammen analogisch zu 
mir, jedoch noch immer unterschiedlich zu meiner primordinalen Umwelt, appräsentieren 
ließe. Jedoch beschränkt sich all das eher nur darauf, was „ich selbst in meiner Seele 
konstituiere […] und […] intentional in mir [trage].“192 Fraglich bleibt nach wie vor, wie 
ich für den Anderen ebenso zugänglich sein kann wie er für mich umgekehrt, soweit sich 

 
beiden weder zusammenfallen noch zueinander im Gegensatz stehen, eine Differenz zwischen der 

totalistischen und der teleologischen Dimension entsprechen könnte. Hierbei ließen sich die Tendenzen zur 

Einstimmigkeit von den zur Vollkommenheit unterscheiden, während Erstere einen Spielraum für die 

Offenheit der Welt eröffnen und Letztere ausschließlich ihrer Gesamtwirklichkeit dienen. Zu Letzteren vgl. 

unter anderem bei Husserl: Krisis, 305: „Doch auch seiende Welt […] ist ja in ihrer Weise in […] der 

Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit […].“ 
189 CM, §56. 
190  CM, §56. Zu einer tieferen Bedeutung der Wechsel-Gemeinschaft bzw. zur Inter-Subjektivität als 

Simultaneität vgl. unter anderem Husserl, Edmund, Analysen zur passiven Synthesis, Nijhoff, Den Haag 

1966, 343: „Meine Passivität steht im Konnex mit der Passivität aller anderen: Es konstituiert sich eine und 

dieselbe Dingwelt für uns, ein[e] und dieselbe Zeit als objektive Zeit derart, daß durch diese mein Jetzt und 

jedes anderes Jetzt und so seine Lebensgegenwart (mit allen Immanenzen) und meine Lebensgegenwart 

objektiv ,gleichzeitig’ sind.“ Bei Merleau-Ponty würde die Wechselseitigkeit jedoch mittels der 

Zweideutigkeit der Zwischenleiblichkeit aufgeklärt werden, also ohne Verweis auf die Simultaneität. 
191 CM, §56. 
192 CM, §44. 



34 

der Andere oder die Anderen zunächst „in mir als Andere konstituieren[.] [Das] ist die 
einzig denkbare Weise, wie sie als seiende, und so seiende für mich Sinn und Geltung 
haben können […].“ 193  Werde zuerst durch die einseitige Fremdwahrnehmung die 
wechselseitige Vergemeinschaftung so oder so ermöglicht, und dann für die gemeinsame 
Gültigkeit einer intersubjektiven Objektivität eine soziale Schicht darin eingesteckt, wo 
man jeweils von den verschiedenen Ausgangspunkten in Form eines absoluten Hier 
jedoch zu einer gemeinsamen Welt ausgehe, 194  fehlt für den Übergang von der 
Einseitigkeit der Fremdwahrnehmung zur Wechselseitigkeit der Vergemeinschaftung 
dennoch eine Erklärung.195  
 
4) Die Schlüsselstellung der Fremderfahrung angesichts des teleologischen Hinweises 
Dem oben erwähnten teleologischen Hinweis entspricht das transzendentale ego „als ein 
in sich welterfahrendes, Welt in Einstimmigkeit ausweisendes“196: 
 
„[E]in neuartiges Apriori […] resultierte die universale Einheit der in meinem eigenen ego sich 
vollziehenden Gesamtkonstitution in ihrer Wesensform, als deren Korrelat die objektiv seiende 
Welt für mich und ein ego überhaupt beständig vorgegeben ist und sich in Sinnesschichten 

fortgestaltende ist […].“197 
 

Dieses Apriori bedingt eine letztgültige objektive Natur, auf die sich die Verweltlichung 
sowie die Objektivierung richten müssen. Genauer gesagt hat man sich in eine solche 
Welt einzugliedern, in der man sich mit dem Anderen zu vergemeinschaften sowie in 
dieselbe Welt ebenso einzugliedern hat, um seine der eigenen ähnliche, jedoch 
anderswoher urgestiftete konstitutive Dimension, in einer prinzipiell appräsentiven oder 
konjunktivischen Form in die eigene Weltkonstitution mit einzubeziehen. Erst dann lässt 

 
193 CM, §56. 
194 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 99: „[D]as Für-alle-sein der Welt 

[gründet] seinerseits im Immer-schon-vergemeinschaftet-sein des welterfahrenden Subjekts […].“ 
195  Trotzdem verweist jene Einseitigkeit keinesfalls auf die Beliebigkeit, so als könnte irgendwas 

Körperliches für den Leib gehalten oder irgendeinen leeren Platz leiblich eingenommen werden, solange 

die Sinngebung der Fremderfahrung nur damit beginnen kann, dass der fremde Leibkörper „in meiner 

primordinalen Sphäre abgehoben auf[tritt]“. Vgl. CM, §55. Erst dann kann man zur assoziativen Paarung 

„Anderer-Dort-ich-Hier“ sowie weiter zur Fremdwahrnehmung motiviert werden. Mithin wird der Andere 

als „das an sich erste Objekt“ bezeichnet, auch wenn sich die Vergemeinschaftung mit dem Anderen statt 

als wechselseitig eher nur als bloß einseitig erweisen kann. Vgl. §58. 
196 CM, §59. 
197 CM, §59. Vgl. §22: Die „universale konstitutive Synthesis“ bzw. „eine unendliche regulative Idee“. 



35 

sich etwas Gegenständliches entsprechend der „objektiv seienden Welt“ möglichst zu 
einem für jedermann Objektiven konstituieren.198 Hierbei verhält sich als Korrelat der 
egologischen, nämlich „der in meinem eigenen ego sich vollziehenden 
Gesamtkonstitution“ eine nicht nur ontologische, 199  sondern sozusagen normative 
„objektiv seiende Welt“, so als wäre sie ein beständig vorgegebenes Endziel. Um es so zu 
erschließen wie die Sache selbst „in ihrer Wesensform“, ist bei der Verweltlichung eine 
bereits intermonadische Subjektivität zu enthüllen.200 Nur dadurch kann die objektive 
Welt als die einzige erst auch eine reale und konkrete werden, keine lediglich ideale und 
abstrakte. Bisher hat sich bereits gezeigt, wie die Objektivität von der auf den ersten Blick 
solipsistischen Monade durch die Fremderfahrung im weitesten Sinn schrittweise, jedoch 
immer intersubjektiv konstituiert werden muss. Somit besitzt die Fremderfahrung, die mit 
der leibkörperlich assoziativen Paarung vom alter ego und dem meinen beginnen muss, 
von der Fremdwahrnehmung über die Vergemeinschaftung hinaus sowie bis auf die 
intersubjektive Objektivierung, eine gewisse theoretische Schlüsselstellung in Husserls 
Arbeitsplan. 
 
1.2 Der Konnex zwischen uns auf dem phänomenologisch-psychologischen Denkweg201 
 
1.2.1 Ein verbesserter Zugang zur apriorisch implizierten Intersubjektivität 
 
Der phänomenologisch-psychologische Gedankenweg erschien in der Tat auch schon 
implizit annähernd in den Schlussworten der fünften Cartesianischen Meditation, wo 
nach Husserl „das Mit-sein der anderen Monaden“202 als soziale Schicht von den in mir 
angelegten Strukturen bereits impliziert wird, statt dass die soziale Schicht erst durch 
diese Strukturen hergestellt würde. Um dies zu enthüllen, gingen wir jedoch von der 

 
198 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 99. 
199  Vgl. CM, §55: „Das erste in Form der Gemeinschaft Konstituierte und Fundament aller anderen 

intersubjektiven Gemeinschaftlichkeiten ist die Gemeinsamkeit der Natur […].“ Ohne diese wäre eine 

leibkörperliche Sinnesüberschiebung einfach unmöglich. 
200 Vgl. CM, §64: „Dieses System des universalen Apriori ist also auch zu bezeichnen als systematische 

Entfaltung des universalen, im Wesen einer transzendentalen Subjektivität, also auch Intersubjektivität 

eingeborenen Apriori, oder des universalen Logos alles erdenklichen Seins.“ Alles, das „ich selbst in 

meiner Seele konstituiere […] und […] intentional in mir [trage]“ (§44), kann nur aufgrund des 

intersubjektiven Apriori erst geschafft werden. 
201  Zur Redewendung eines dem cartesianischen Weg entgegenstehenden phänomenologisch-

psychologischen Weges vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 35-36. 
202 CM, §60. 



36 

„Primordinalsphäre“ 203 aus, in der das Wahrnehmen einer Umwelt dem Mitsein des 
Anderen vorangeht oder sogar zugrunde liegt. Daraus könnte man schlussfolgern, dass 
die Verweltlichung eigentlich nur der Fremdwahrnehmung, nämlich des wahrnehmend 
tätigen Simulierens von dort aus bedürfte, wo der Andere vor allem als leibkörperlich 
wahrgenommen werden müsste,204 ohne dass das Ich bei der Vergemeinschaftung von 
einem Wir mit den Anderen zusammen umschlossen werden müsste, als wäre bei der 
Verweltlichung die Gemeinschaft lediglich ein Nebenprodukt von höherstufiger 
Einfühlung. Wenn die soziale Schicht für die intersubjektive Objektivierung aber doch so 
notwendig ist, dass sie auf eine leibkörperliche Dimension nicht reduzierbar ist, fehlt für 
diese Notwendigkeit noch eine Auslegung. Wenn der cartesianische Denkweg eine 
weitere Auslegung nicht mehr fördern würde, hätte Husserl auf einen psychologischen 
Denkweg auszuweichen, auf dem man sich zuerst ebenfalls mittels des 
Einstellungswechsels aufs phänomenologische Ich reduziert, um die scheinbare 
Selbstverständlichkeit in der natürlichen Einstellung einzuklammern. Allerdings gehört 
nunmehr zur Ausschließung der Naivität, wobei schlechthin alles für etwas 
Selbstverständliches zu halten wäre, nicht der Aspekt von der angeblich „natürlichen 
kommunikativen“ 205  Einstellung. Man reduziert sich selbst nicht genau auf „das 
psychophysische Ich mit Leib und Seele“206, sondern eher auf die Monade in einer 
Lebenswelt, worin die mir ähnlichen Anderen so „in sich welterfahrend[], Welt in 
Einstimmigkeit ausweisend[]“ 207  leben wie ich selbst. Während aufgrund des 
psychophysischen Ich der cartesianischen Denkweise für einen eigenheitlichen oder 
primordinalen Ausgangspunkt „der Charakter der Umweltlichkeit für jedermann […] 
abstraktiv auszuschließen“208 ist, ist aufgrund der lebensweltlichen Monade jedoch eine 
unentbehrliche Sozialität in Betracht zu ziehen. Der Schwerpunkt liegt hiermit erneut 
darauf, dass die soziale Schicht als intersubjektive Objektivierung bzw. Sozialität als 
Intersubjektivität in der Tat dennoch zu dem gehört, was bei der Selbstauslegung vor 
allem „nicht zu beweisen, sondern zu verstehen ist.“209 Dementsprechend bezeichnet 
Husserl eigentlich auch schon im Schluss der Cartesianischen Meditationen das Apriori 
einer transzendentalen Subjektivität gerade als solches: 

 
203 CM, §50. Vgl. §44, §58. 
204 Vgl. CM, §54: „[…] wenn ich dort wäre.“ 
205 Erste Philosophie II, 59. 
206 CM, §44. 
207 CM, §59. Der Lebenswelt kommt in den CM keine zentrale Bedeutung zu, jedoch sind Spuren derselben 

bereits zu finden. 
208 CM, §44. 
209 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 13. 



37 

 
„Dieses System des universalen Apriori ist also auch zu bezeichnen als systematische Entfaltung 
des universalen, im Wesen einer transzendentalen Subjektivität, also auch Intersubjektivität 

eingeborenen Apriori, oder des universalen Logos alles erdenklichen Seins.“210 
 
Um die Intersubjektivität selbst statt als Konstitution als Bedingung zu untersuchen, muss 
neben dem Abweichen von jener cartesianischen Sichtweise etwas Umstrittenes innerhalb 
der Fremderfahrungslehre konfrontiert werden. Als dem Apriori einer transzendentalen 
Subjektivität überhaupt eingeborene Intersubjektivität scheint diese sozusagen 
„,metaphysische’ Urtatsache“ 211  dennoch etwa primordinales Wahrnehmen oder ein 
primordinal wahrnehmender Leib vorauszusetzen, 212  sei es inzwischen „eine 
bewußtseinsgeschichtliche Phase ohne Mitsubjekt“213 oder so zwischenleiblich wie bei 
Merleau-Ponty. 214  Der Versuch, durch den psychologischen Denkweg die 
Intersubjektivität auf die niedrigste Stufe einer konstitutiven Hierarchie 
zurückzuführen, 215 liegt darin, dass sich dadurch die Stufenfolge anders erschließen 

 
210 CM, §64. 
211 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366. Dies wird später näher behandelt. Zur Urtatsache 

vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 279: „[D]ie notwendigen 

Möglichkeitsbedingungen lebensweltlicher Erfahrung, die selbst dann noch die Grundpfeiler unseres 

Daseins bleiben, wenn sie in den abstrakten Idealisierungen der Wissenschaften überschritten werden 

können.“ Zur Metaphysik vgl. 187: „Husserl setzt sich aller traditionellen Metaphysik vielmehr erst recht 

dadurch entgegen, dass er die phänomenologische Metaphysik als eine Lehre von Urtatsachen auffasst, die 

sich nicht etwa auf erste Ursachen zurückführen und daher auch nicht spekulativ ergründen lassen.“ Zur 

Kritik an Tengelyi vgl. weiter Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 

80f. 
212 Vgl. Krisis, 265: „Darin Stufenbau der Selbstgebungen, der untersten sinnlichen in der Primordialität 

des primordialen Leibes, des primordialen Ich – der darin fundierten: Selbstgebung von anderen Ich und 

ihren Leibern. Selbstgebung von gemeinsamer sinnlicher Umwelt, in Vergemeinschaftung der sinnlichen 

Erscheinungen und Gegenstände.“ 
213  Held, Klaus, Das Problem der Intersubjektivität und die Idee einer phänomenologischen 

Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven transzendentalphänomenologischen Forschung, Nijhoff, The 

Hague 1972, 49. 
214 Vgl. Signes, 167: Die „intercorporéité“ sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108: 

„Zumindest wird man sagen kann, dass die Leiblichkeit nicht je einem Körper zugerechnet werden kann, 

[der sich im Raum voneinander unterscheiden lässt,] sondern intersubjektiv ineinander übergeht.“ 
215 Vgl. Krisis, 265: Der „Stufenbau der Selbstgebungen“. Einem solchen Versuch entsprechend kann beim 

späteren Husserl eine „intersubjektive“ Primordinalität gefunden werden. Vgl. dazu Lohmar, Dieter (Hg.), 



38 

lassen als durch den cartesianischen Denkweg kann, auf dem hinsichtlich der 
Enthüllungsweise das Mitsein des Anderen noch von dem ichlichen Wahrnehmen oder 
dem eigenen Leib abhängen zu müssen scheint, also nicht schon dem Apriori der 
transzendentalen Subjektivität Eingeborenes zu sein. 
 
1.2.2 Das intersubjektive Weltbewusstseinsleben 
 
1) Die teleologische bzw. totalistische Dimension des Weltbewusstseinslebens216 
Zwar müsste Husserl sich methodisch vom cartesianischen ego abwenden, jedoch ist er 
vom cartesianischen Geist als Begründungsidee nie abgewichen.217 Alles Erdenkliche 
muss nach wie vor von dem Ich selbst ausgehen, und zwar zur vereinheitlichenden 
Verweltlichung, wobei alles, einschließlich des Ich selbst, der anderen, unserer 
Konstitution usw. usf., als derselben Welt Zugehöriges ausgelegt wird.218 Nur besagt das 
Ich nunmehr kein cartesianisches ego eines jetzigen Zeitpunktes, sondern das 
Weltbewusstseinsleben, dessen Korrelat „die [eine invariante Struktur erhaltende,] für uns 
einstimmig geltende Welt im Heraklitischen Fluß der Relativitäten“219 ist. 

 
Husserliana, Band VIII, Später Texte über Zeitkonstitution (1929-1934) Die C-Manuskripte, Springer, 

Dordrecht 2006, 425f. Im Folgenden als C-Manuskript bezeichnet. Allerdings beschränkt sich die 

Primordinalitätsbedeutung im Folgenden auf die in CM beschriebene. 
216 An dieser Stelle trennt sich die Bedeutung der teleologischen Dimension noch nicht von der der „alles 

Sein in Totalität konkret und individuell ausmachende[n], letztermöglichende[n] und dadurch 

verwirklichende[n]“ totalistischen. Vgl. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 380. Beides bezieht 

sich jedoch auf die Vereinheitlichung der Verweltlichung bzw. „verweltlichende[n] Selbstapperzeption“. 

Vgl. dazu CM, §45. Trotzdem lassen sich die beiden voneinander unterscheiden, und ihr Unterschied würde 

später in die Überlegung miteinbezogen werden. Zu diesem Unterschied vgl. ebenfalls Tengelyi, László, 

Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 299 sowie Novotný, Karel, Welt und Leib, 

Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 83-84, 89. 
217  Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186: „Damit ist 

allerdings nicht gesagt, dass Husserl mit der egologischen Einbettung seiner Phänomenologie jemals bricht. 

[…] Das Cogito bleibt nach wie vor der Ausgangspunkt der Husserl[]schen Phänomenologie, aber es wird 

weit über seine cartesiansichen Grenzen hinausgetrieben.“ Sowie 190. Jedoch würde Tengelyi der Rede 

von der „Begründung“ eine Absage erteilen. Vgl. dazu 188. 
218 Vgl. unter anderem Krisis, 195: „Alles Sonderbewußtsein ist Moment des einen kontinuierlich ständig 

einheitlichen, strömenden Totalbewußtseins von der ,alles’ umspannenden Welt.“ 
219 Krisis, 140. Vgl. 145: Die „Einheit einer seienden Welt von identischer ontologischer Struktur“. Diese 

Welt ist nicht genau die Lebenswelt. Allerdings kommt „[d]ie Geltung der Lebenswelt aus dem 

Weltbewußtseinsleben.“ Vgl. 191. Zur Erhaltung der bei den Relativitäten invarianten Struktur vgl. ebd.: 



39 

 
„Unser Weltbewußtseinsleben ist ein kontinuierlicher Strom des ,Erlebens’, verlaufend in 
mannigfaltigen Sondererlebnissen als unselbständigen Momenten, als Wellen gleichsam dieses 

Stromes.“220 
 
Dieser Strom des Weltbewußtseinslebens ist zunächst aber auf nichts 
„Unseres“ schlechthin zu reduzieren. Bei Husserl muss sich seine Einstimmigkeit zur 
Gültigkeit „einer invarianten Struktur“ bei einem identischen Ich bewähren, das sich beim 
Leben möglichst widerspruchslos erhält, anstatt sich als etwas bereits Festgestelltes 
darzustellen: 
 
„Die Einheit der Einstimmigkeit ist die Einheit der vom Ich vollzogenen Einstimmung, […] das 
Ich kann nicht mit sich in Widerspruch – in offenem Widerspruch sein. – 
Das Weltbewußtseinsleben ist nicht hinsichtlich der Unterschichte der Vorstellung und darin der 
Erfahrung ein bloßes Strömen von ,Erlebnissen’, sondern ein Strom von Erlebnissen des 

identischen Ich (das selbst kein Erlebnis, sondern in den Erlebnissen erlebend ist).“221 
 
Wenn sich das Ich als Weltbewusstseinsleben nicht nur aufs Strömen von Erlebnissen 
einlässt, sondern sich dabei auch einstimmig sowie widerspruchslos zu erhalten hat, ist 
darin ein tieferer Sinn der eben genannten Bewährung zur Einstimmigkeit zu erblicken, 
die sich auf nichts Gegenständliches allein mehr beschränkt. Auch wenn die Bewährung 
als „die identifizierende Synthese des in Antizipation Vorgeltenden mit dem 
Selbstgegebenen als die Antizipation erfüllend“222 definierbar wäre, könnte in dieser 
Erfüllung das bloß Intendierte und das Selbstgegebene doch im Ganzen erst den 
Charakter eines Wirklichseins und Soseins erhalten und „[das Ganze] so in diesem 
Charakter dem Ich eigen.“223 Das Ich fungiert vor allem als Weltbewusstseinsleben, 
wobei ein Charakter der Wahrhaftigkeit wie Wirklichsein und Sosein darauf verwiesen 

 
„Trotz dieses Wandels in den einzelnen Seinsgeltungen verharrt die Welt in ungebrochener Seinsgewißheit, 

sie ist und bleibt Welt seiender Dinge, der seienden aus der immer wieder sich in Einstimmigkeit 

restituierenden Gesamterfahrung.“ 
220 Krisis, 194. 
221 Krisis, 252. Die Einklammerung ist dem Originaltext entnommen. Im Folgenden werden nur noch die 

von mir vorgenommenen Einklammerungen eigens gekennzeichnet. Vgl. ebenfalls 254: „[D]er 

Stromprozeß ist dann ein Prozeß von Synthesen des immerfort vollziehend fungierenden Ich, in denen die 

Weltvorstellung mit ihren mannigfaltigen Vorstellungsweisen und ihren Vorstellungssynthesen erwächst.“ 
222 Krisis, 255. 
223 Krisis, 255. 



40 

werden muss, dass das Ich dafür die Einstimmung vollzieht, und sogar die paarende 
Assoziation eine ichliche Einstimmung bleibt. 224 Hierauf beruht die Bewährung von 
allem anderen, und zwar bis zur Bewährung einer intersubjektiv objektiven Welt 
„seiender Dinge, der seienden aus der immer wieder sich in Einstimmigkeit 
restituierenden Gesamterfahrung.“225 Jener Objektivierung geht diese Weltbewährung im 
Ganzen als Kern der Verweltlichung noch voran: 
 
„Es ist eine durch die passive Wiederholung, durch Erhaltung der passiven gewohnheitsmäßigen 
Typik, sich fortdauernd festigende und bestehende Weltgewißheit, in der Welt ihren vertrauten 

Gewohnheitsstil immer schon hat, aber auch fortbildet.“226 
 
Die sich beim Weltbewusstseinsleben so durchhaltende Selbigkeit der Welt, die 
„Weltgewißheit“ beim Ich, impliziert noch keine Objektivität für jedermann. Es handelt 
sich noch um keine intersubjektive Objektivierung, sondern zunächst vielmehr um eine 
andersartige, teleologische bzw. totalistische Dimension der vereinheitlichenden 
Verweltlichung, die über die bisher auf dem Wahrnehmen oder der sinnlichen Erfahrung 
beruhenden Anschauungen hinausgeht. Oder mit Husserls Worten: 
 
„Hier entspringen nicht nur für die pure Vorstellungswelt, die Welt möglicher Erfahrung, neue 
Bestimmungsschichten, die einem Sein, Sein der betreffenden Gegenstände, zugeschlagen sind, 
als solche, die für es sind und an ihm sind, während sie doch prinzipiell ,unvorstellbar’ sind, d. h. 
im ersten und eigentlichen Sinne nicht in der Weise der Erfahrung zur Selbstgebung kommen. 
Aber es konstituieren sich auch und schon als Unterlagen für diese Umbildungen des 
Erfahrungssinnes von Dingen durch solche Auflagen so etwas wie Zwecke, auf (die) 
Erfahrungswelt bezogen, in ihrer Konstitution durch die in Form der Erfahrung ständig 

verlaufende Konstitution der Erfahrungswelt fundiert.“227 
 
Eine Zweckmäßigkeit des Weltbewusstseinslebens ist selbst kein gegenständlicher 
Zweck,228 unabhängig davon ob ein Zweck thematisiert würde oder nicht. Vielmehr ist 

 
224 Vgl. CM, §51. 
225 Krisis, 191. 
226 Krisis, 255. Vgl. ebenfalls 191. 
227 Krisis, 256. 
228  Vgl. Krisis, 256-57 sowie weiter 304: „Gleichwohl müssen wir unterscheiden das gesamte, sagen 

wir ,teleologische’ Gesicht, Zweck-Gesicht der vorgegebenen Welt, das ihr als teleologisch seiend 

immerfort eigen ist von uns her als Menschen, als in Zwecken lebend in sozialer Verflochtenheit 

(teleologischer) und die Seinsstruktur dieser Welt unter Abstraktion von den menschlichen Vorhaben, und 



41 

etwas Teleologisches zweckmäßig „in die ursprüngliche Gestalt der Selbstgebung eines 
seienden Werdens“ 229  eingeboren, schon bevor „mit dem Ende der Realisation des 
Zweckes als Zweck“ 230  überhaupt erst etwas Thematisierbares auftaucht. Seine 
„Erfüllung“ oder „Zweckrealisierung“ muss sich aber schon implizit auf die Konstitution 
aller sinnlichen Erfahrung und Vorstellung in der Welt auswirken, weil die 
Zweckmäßigkeit doch im Wesentlichen zum Weltbewusstseinsleben gehört.231 Wenn der 
Fokus auf die einzelne Dingerfahrung gelegt würde, könnte hinsichtlich der Typen, in 
typisierender Synthesis auch die „Zweckmäßigkeit“ dessen gefunden werden, dass sich 
die Wahrhaftigkeit, wie z. B. eines Würfels, durch mehrmals wiederholbare Erfüllung 
bzw. prinzipiell immer durchführbares Alternieren zwischen Präsentation und 
Appräsentation bewähren würde. Trotz aller ewigen Unvollkommenheit richtet sich jede 
Dingerfahrung als Wahr-nehmung stets aufs Vervollkommen. 232  In Hinblick darauf 
könnte die Vollkommenheit dessen, dass alles Geltende mit allem Selbstgegebenen 
zusammenfiele, als Zweck einer derartigen Erfahrung bezeichnet werden, selbst wenn er 
unrealisierbar bleiben muss. Jedoch liegt die Zweckmäßigkeit des 
Weltbewusstseinslebens, wobei „[d]ie Weltvorstellung […] immerfort Vorstellung der 
einheitlichen Mannigfaltigkeit von raum-zeitlich realen Gegenständen möglicher 
schlichter Erfahrung [ist],“ 233  der Zweckmäßigkeit der Erfahrung eines einzelnen 

 
teleologischen Gestalten der Dinge, sowie der entsprechenden menschlichen Personen und 

Personengruppen und Personenverbände als Korrelate.“ Vgl. dazu 271: „[D]ie Vernunftidee einer 

Friedensgemeinschaft“ sowie 305. 
229 Krisis, 257. 
230 Krisis, 257. 
231 Vgl. Krisis, 257: „In der Erfüllung von Zwecken erwächst die Handlung als Weltvorkommnis höherer 

Stufe. In der unteren Stufe (wozu alle sinnliche Erfahrung und Vorstellung gehört) haben wir einen Vorgang 

in der Welt schlichter Erfahrung. Aber die Handlung ist nicht der bloße Vorgang in der raum-zeitlichen 

Erfahrungswelt, sondern als Handlung hat er den Charakter, in jeder Phase Zweckrealisierung zu sein, und 

hier in die ursprüngliche Gestalt der Selbstgebung eines seienden Werdens in steter Zweckmäßigkeit, 

mit dem Ende der Realisation des Zweckes als Zweck.“ Meine Hervorhebung. 
232 Die Unvollkommenheit in einem weiteren Sinn haben die Dingerfahrung und die Verweltlichung jedoch 

in gemein. Vgl. Krisis, 264: „Ein Weltbewußtsein ist undenkbar, in welchem Welt ,adäquat’ gegeben wäre, 

ohne Horizont möglicher Modalisierung, ohne Horizont der Näher- und Andersbestimmung.“ Hierin könnte 

sich der Hinweis darauf schon verraten, dass sich die Bewährung der Welt dennoch, zum Mindesten 

teilweise, aufs Vervollkommen richtet, sowie die der Erfahrung im Allgemeinen. Vgl. ebenfalls 305: „Doch 

auch seiende Welt, unangesehen der Zwecke, ist ja in ihrer Weise in Bewegung, und das ist in der Bewegung 

eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit […].“ 
233 Krisis, 258. 



42 

Gegenstandes zugrunde und nicht umgekehrt. Mit anderen Worten gäbe es ohne diese 
teleologische Dimension der Verweltlichung davon auch nichts, was als schlichte 
Erfahrung in der unteren Stufe wahrnehmungsmäßig, 234  durch die Reduktion aufs 
cartesianische ego bereits erschlossen werden kann. 
Liegt nun auch „mein Verharrendsein in verharrenden Ichgeltungen“235 offensichtlich in 
den „Vorstellungen von Weltlichem“236, dann gilt nicht mehr das ich denke, also bin ich, 
sondern tatsächlich vielmehr: ich erlebe die Welt, also bin ich. Die ichliche Erhaltung 
zeigt sich in der vereinheitlichenden Verweltlichung, in der Bewährung zur 
Einstimmigkeit „einer invarianten Struktur“ der Welt. Dazu behauptete Husserl sogar, 
dass das „Sein der Welt […] inhaltlich immerzu relativ“237 und die „Welt […] der in 
diesem synthetisch einheitlichen Vorstellen ständig vermeinte Seinssinn [ist].“238 Hiermit 
wiederholt sich eigentlich die „universale konstitutive Synthesis“ oder die „unendliche 
regulative Idee“239, womit „ich […] eine verweltlichende Selbstapperzeption […] 
vollzogen [habe] und […] sie in beständiger Fortgeltung und Fortbildung [halte].“240 
Diese Bewährung eines kontinuierlich widerspruchslosen, identischen Ich und jene der 
Welt, sind in der Tat zwei Seiten derselben Medaille. Hierin wird außerdem eine 
Zweckmäßigkeit bzw. eine teleologische oder totalistische Dimension enthüllt, die dem 
Ich als Weltbewusstseinsleben innewohnt, und die weder auf Objektivierung noch auf 
Vergemeinschaftung reduzierbar ist. Diese Dimension kann sich besonders auszeichnen, 

 
234 Vgl. unter anderem Krisis, 193. 
235 Krisis, 262. 
236  Krisis, 262. Vgl. ebd.: „Alle diese Vorstellungen bilden eine synthetische Einheit – Ich als Welt 

vorstellendes <Subjekt>, strömend in wechselnden vorstellenden doxischen Akten, Affektionen, darauf 

gegründet wertenden, praktischen Akten.“ 
237 Krisis, 263. Vgl. 264: „[…] apodiktisch ist auch ihr Sein als Sein für mich, Sein für die Subjektivität als 

die Weltgeltung vollziehende in Form der Korrektur und dazu gehört auch apodiktisch ihre Seinsweise der 

Geltung in der Form: als Kern ein anschauliches und geweckt vorstelliges Weltfeld der aktuellen 

Einstimmigkeit und mit potentieller Wiederholbarkeit.“ 
238 Krisis, 267. Es ist auch deswegen etwas „Vermeintes“, weil „[e]s […] kein Axiom [gibt], das wirklich 

eine unmittelbare Evidenz ist, und erst recht keines, wofür es unmittelbar evident wäre, daß es für ,die Welt’ 

gilt.“ Vgl. dazu 150. Die teleologische Bedeutung eines „vermeinten“ Seinssinns kann man neben den 

Zitaten aus Seite 140 und 191 andersworin erblicken. Vgl. 304: „Tiere haben keine Vorhaben […], aber wir 

Menschen haben nicht nur Vorhaben, sondern (auch) wo wir instinktives Gerichtetsein verstehen, 

apperzipieren wir das instinktive Woraufhin als Vorhabe, oder wir geben für uns dem Instinkt immer schon 

den Endsinn als ,Zielvorstellung’.“ 
239 CM, §22. 
240 CM, §45. 



43 

nur wenn das Ich als strömendes Weltbewusstseinsleben zur Selbstauslegung vom 
cartesianischen ego nicht mehr auszugehen hat. 
 
2) Das „Phänomenologisieren“ 241  als Ausweg aus der „Idealisierung“ 242  sowie 
psychologischer Zugang zum Weltbewusstseinsleben 
a) Die Idealisierung 
Durch die oben erwähnte teleologische sowie totalistische Dimension kann sich die 
bereits mehrmals zitierte „unendliche regulative Idee“243 inhaltlich so konkretisieren, 
dass sie über die reine „Weltgewißheit“244 hinausgeht, d. h. über „[d]ie evidente Idee 
(nicht das Ideal) der Erfahrbarkeit in infinitum der Welt als Welt möglicher Erfahrung, der 
Erkennbarkeit ins Unendliche“ 245 , während der Weltseinssinn dementsprechend ein 
vermeinter bleibt. 246  Diese Weltidee könnte jedoch oft fälschlicherweise auf die 
naturwissenschaftliche Idealisierung verwiesen werden, wobei „alle Dinge, abstrakt auf 
Körper reduziert, Einheiten ihrer ins Unendliche relativen Erscheinungsweisen […] in 
der Einheit einer universalen Naturkausalität [stehen], [und] […] exakten Naturgesetzen 
[unterstehen].“ 247 Der rasche und unbedingte Verweis auf eine solche Natur, die im 
naturwissenschaftlichen Sinn von Kausalität und Gesetzen ausgemacht wird, nähert sich 
für Husserl einem Irrweg, und zwar nicht deswegen, weil es der Idee als Weltidee nicht 
entsprechen oder sogar davon abweichen würde, sondern deswegen, weil dieser nicht 
genau der zur Sache selbst zurückkommende Weg ist und damit zu einer „Krisis“ führen 
kann, in der sich die Welt „als Welt möglicher Erfahrung, der Erkennbarkeit ins 
Unendliche“ überspringen lässt, nämlich die „echte“ Weltidee. – Wenn man die so 
idealisierte Welt phänomenologisch einklammert, wodurch sie aufs Weltfeld „der 

 
241  Krisis, 170. Vgl. Fink, Eugen, Das Phänomenologisieren als Reduzieren, in VI. Cartesianische 

Meditation, Dordrecht, Kluwer 1988, 32f. 
242  Vgl. unter anderem Krisis, 168 sowie Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / 

München 2014, 279. 
243 CM, §22. 
244 Krisis, 255. Vgl. ebenfalls 191. 
245 Krisis, 143. Diese lebensweltliche Unendlichkeit selbst ist doch mit „Limes“ zusammen erst denkbar, 

damit ist sie nicht in einem strengen Sinn „endlos“. Vgl. dazu 142. Für einen strengen Sinn ist das Axiom 

häufig schon naturwissenschaftlich idealisiert. 
246 Vgl. Krisis, 267. 
247 Krisis, 144. Die naturwissenschaftlich, mathematisch idealisierte Unendlichkeit – ohne Limes – stammt 

nach Husserl eigentlich aus der eben zitierten „Erfahrbarkeit in infinitum der Welt“. Vgl. 154-56. Außerdem 

zum gleichfalls lebensweltlichen Ursprung der Physik vgl. 174. 



44 

Erkennbarkeit ins Unendliche“ reduziert wird, 248  ist darin wie bereits gesagt „eine 
invariante Struktur“ 249  bzw. die „Einheit einer seienden Welt von identischer 
ontologischer Struktur“250 zu finden. Sie setzt als Weltgewißheit überhaupt keine erst bei 
der Idealisierung begründete Gesetzlichkeit oder Kausalität voraus. Ihre Bewährung, die 
zugleich die Erhaltung eines identischen, widerspruchslosen Ich darstellt, ist nie erst kraft 
der Vorgegebenheit jener Natur vollziehbar, die vom Ich als Weltbewusstseinsleben 
unabhängig zu sein scheint. Zu jener Natur gehört sogar ebenfalls die Logik in einem 
gewöhnlichen Sinn, die dem eben zitierten Ontologischen eigentlich nicht entgegensteht, 
sondern eher daraus entspringt.251 
Zwar fungiert beim Weltbewusstseinsleben auf jeden Fall bereits ein ständig vermeinter 
Seinssinn, 252  ein Weltsinn, nach dem sich jede Bewusstseinsleistung zur 
vereinheitlichenden Verweltlichung streng genommen nicht „logisch“, jedoch sozusagen 
teleologisch oder totalistisch richten muss, jedoch muss dieser Weltsinn keineswegs den 
Verweis auf eine bereits so oder so idealisierte Natur so implizieren, als wäre die Natur 
die absolut einzige Quelle der Wahrheit. Je selbstverständlicher jener Verweis zu sein 
scheint, insbesondere wenn die Zuverlässigkeit auf der Ichunabhängigkeit beruht, desto 
tiefer gerät man unbewusst in die Idealisierung. Damit schlägt Husserl jedoch keinen 
Nihilismus vor, so als fiele jedweder enthüllte Weltsinn in die Idealisierung, die den 
Zugang zur Wahrheit ewig sperren müsste. Stattdessen wird ein phänomenologischer 
Zugang gegenüber Allem idealisierten zunächst dadurch ausgezeichnet, dass er zur 
Enthüllung dessen führt, dass der Weltsinn statt als Feststellung dabei durchaus als ein 
vermeinter Seinssinn allein angenommen wird, der zuerst als Wonach der 
vereinheitlichenden Verweltlichung dient, wobei sich die Weltgewißheit einer invarianten 
Struktur bewähren und erst dann inhaltlich bedingt bzw. idealisiert werden kann. Eine 
solche Weltgewißheit oder -idee beruht keineswegs einfach auf Nichts. In einem 
abstrakten Sinn muss sich das Vermeintsein des Weltsinns von der Welt als „Lebens-“Welt, 
in der wir leben und fortleben, noch unterscheiden können. Die Annahme, wonach die 
Welt erst als rohes oder wildes Weltfeld „zu einer berechenbaren Welt“ 253 gebracht 
werden kann, fungiert im Weltbewusstseinsleben als vermeinter Seinssinn der Welt. Nur 
würde diese echte Weltidee bei einer Idealisierung allzu rasch zu einer Feststellung über 

 
248 Zum Weltfeld vgl. ebenfalls Krisis, 264. 
249 Krisis, 140. 
250 Krisis, 145. 
251  Vgl. Krisis, 154: „Alles ,Logische’ entspringt eben aus einer vorlogischen Sphäre, die ihre eigene 

Vernunft hat, ihre eigene, alles tragende Wahrheit.“ 
252 Vgl. Krisis, 267. 
253 Krisis, 145. 



45 

den Endsinn der Welt oder über die absolut einzige Quelle der Wahrheit übergehen. Dabei 
würde die Zweckmäßigkeit bzw. der teleologische Charakter des Weltbewusstseinslebens 
insbesondere übersehen werden, der in der ichlichen sowie weltlichen 
Einstimmigkeitsbewährung liegt. Hinsichtlich der Welt als Lebenswelt allein, bei welcher 
das Weltfeld niemals ohne Weiteres berechenbar ist, muss die Welt dennoch daraus 
bestehen, was durch den Einstimmungsvollzug als Unstimmigkeit auszuschalten ist, 
nämlich etwas Fremdes, sowie, was dagegen als Einstimmigkeit zum Erfahrungsinhalt 
oder weiter zu den Habitualitäten einzuschließen ist. Allerdings richtet sich das 
Weltbewusstseinsleben als Ich stets nach etwa Einstimmigkeit des Ganzen, die auf keinen 
Strom der Erlebnisse zurückzuführen ist. Trotzdem kann in die Erlebnisse immer noch 
etwas einströmen, das nachher als Unstimmiges auszuschalten ist.254 
 
b) Der Ausweg aus der Idealisierung 
Fraglich bleibt, wie man ohne Verweis auf die idealisierte und ichunabhängige Natur noch 
auf die „Ontologie […] der Lebenswelt“ 255  „als Welt möglicher Erfahrung, der 
Erkennbarkeit ins Unendliche“ eingehen kann,256 wobei das Vermeintsein des Weltsinns 
in die Überlegung hinzugezogen werden muss. Diese Aufgabe der Phänomenologie bzw. 
der Phänomenologen lag bei Husserl gewissermaßen darin, das Weltbewusstseinsleben 
und die wissenschaftliche Zielsetzung auf eine solche Ebene zusammenzubringen, 
worauf sich die folgende phänomenologische Arbeit deswegen praktisch beziehen kann, 
weil der wissenschaftliche Zweck mit der Zweckmäßigkeit des Weltbewusstseinslebens 
selbst zusammenfällt.257 Unabhängig davon ob sich das Ich als Weltbewusstseinsleben 
zur wissenschaftlichen Arbeit entscheidet, bleibt das Weltbewusstseinsleben dennoch 

 
254 Vgl. Krisis, 252 sowie 174: „Der Ursprung der Physik liegt in einer Überschau und wissenschaftlichen 

Behandlung und Befragung der Lebenswelt, in der schauenden Behandlung derselben und in der Frage, 

was im Wandel der Meinungen, auch der unstimmigen Erfahrungen, im Wandel der Korrekturen notwendig 

standhält […].“ 
255 Krisis, 155. Vgl. weiter 173. 
256 Vgl. Krisis, 167. 
257 Vgl. Krisis, 153: „[D]er Erkenntnisbau unserer Wissenschaften muß wirklich als Evidenzbau aus seinen 

Quellen ursprünglichen Lebens zur Einheit eines Lebens der Evidenz gebracht werden und zu einer immer 

wieder aktualisierbaren Habitualität, zu einem echten Wesen. Jeder Wissenschaftler muß aktuell dazu 

befähigt sein, seine methodische Technik jederzeit quellenmäßig zu rechtfertigen.“ Allerdings hat Husserl 

die Zweckmäßigkeit des Weltbewusstseinslebens bereits implizit mit der Erfüllung des Wissens verbunden, 

ohne dass sich das Ich als Weltbewusstseinsleben zur wissenschaftlichen Arbeit entscheidet. Vgl. 305: 

„Doch auch seiende Welt, unangesehen der Zwecke, ist ja in ihrer Weise in Bewegung, und das ist in der 

Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit […].“ 



46 

immer das meine und ist daher als solches zunächst die Quelle aller vorwissenschaftlichen 
und dann aller wissenschaftlichen Praxis. Es fragt sich daher, wie denn etwas 
Ontologisches über die Welt als Lebenswelt unter einer unumgänglichen idealisierten 
Annahme oder im Rahmen eines solchen Vermeintseins dennoch zu enthüllen.258 – Zwar 
„[hat die] Welt […] ja für uns unserer Erziehung gemäß und für alle positiven 
Wissenschaften immer schon den Sinn der idealisierten mathematisch raum-zeitlichen, 
unendlichen Welt[,] [jedoch ist] [d]iese fundamentale Ontologie […] die der finiten 
[Lebenswelt], aber wieder nicht im gewöhnlichen Sinne endliche, sofern für uns 
Endlichkeit schon Ausschnitt aus der Unendlichkeit bedeutet“259, anstatt Letzterer zu 
widersprechen. 
Eine derart widersinnige Ausdrucksweise weist jedoch darauf hin, dass mit der 
vorliegenden Ontologie einer irgendwie idealisierten Welt bereits etwas Transzendentales 
mit gemeint ist,260 das über alles Vorliegende hinausgeht.261 Mithin ist jedwede Ontologie 
zur Transzendentalphilosophie sozusagen ein Übergang, und die „[a]llen Ontologien 
[vorangehend] […] wahrhaft fundamentale Ontologie […] der (noch nicht idealisierten) 
Lebenswelt“262 ebenso nur ein unmittelbarerer Übergang dazu. Oder mit Husserls Worten: 
 
„Nach unseren systematischen Ausführungen über phänomenologische Reduktion wissen wir 
freilich, daß diese [lebensweltliche] Ontologie eigentlich nur eine Schichte ist einer in der 
natürlichen Weltlichkeit des menschlichen Daseins notwendig jedem Wissenschaftler 
verborgenen Ontologie – der Transzendentalphilosophie. Wir wissen ja, daß diese Lebenswelt 

sich als ,Polsystem’ der transzendentalen Subjektivität einordnet.“263 
 
Jedenfalls liegt auch unabhängig von der ontologischen Erschließung der Welt, die 
transzendentale Subjektivität als Weltbewusstseinsleben der Welt zugrunde und nicht 

 
258 Zum von Husserl Enthüllten vgl. z. B. Krisis, 260. 
259  Krisis, 155. Vgl. weiter 142: „Limes“. In Hinblick darauf scheint außerdem für Husserl die 

mathematische Idealisierung grundlegender oder einfach „wahrer“ als irgendeine andersartige. 
260 Vgl. Krisis, 173: „Freilich, der Ausdruck ,Ontologie der Lebenswelt’ – wir, die ja beständig unter dem 

On eben das objektiv Seiende verstanden, und jedes Apriori also selbst objektiven Sinn hatte – ist eine 

widersinnige Ausdrucksweise. Es ist eben eine der radikalen Umwandlungen der Begriffe, die der Übergang 

in die transzendentale Dimension mit sich bringt.“ 
261 Vgl. außerdem Krisis, 168: „Die Ontologie der Welt handelt von den möglicherweise ,seienden’ Welten, 

jede mögliche Welt [ist] eine Welt bloßer Tatsachen.“ Zu bloßen Tatsachen ist das im originalen Text als 

Bemerkung ergänzt: „Das ist stets als aus Idealisierung Leitendes zu beachten.“ 
262 Krisis, 151. 
263 Krisis, 155. Meine Hervorhebung. 



47 

umgekehrt, so wie die Transzendentalphilosophie der lebensweltlichen Ontologie. 
Hiervon ausgehend würde man auch nicht auf den Irrweg geraten, auf einer idealisierten 
Feststellung über etwa Weltidee als Endsinn oder die absolut einzige Quelle der Wahrheit 
zu beharren. Die ohne Umweg über etwas Idealisiertes zur Sache selbst kommende 
Phänomenologie ist damit „nicht eine ,idealistische’ Theorie, sondern durchaus nur 
Aufweisung von Selbstverständlichkeiten, von dem, was evidente Selbstbesinnung als 
Selbstverständigung hinsichtlich der Welt, in der wir leben, und dieses Lebens als 
Weltbewußtseinsleben <ist>.“264 Andererseits ist der Verlauf einer Idealisierung nebenbei 
„einzuklammern“, wenn allem Selbstverständlichen immer schon etwas Idealisiertes 
innewohnt. Kurz formuliert: „Das Entscheidende für die Philosophie ist also die 
Rückfrage von der Welt auf die transzendentale Subjektivität und dann die auf die 
transzendentale, phänomenologisierende Subjektivität“265, der sich die Lebenswelt wie 
bereits zitiert einordnet. 
 

c) Der psychologische Zugang 
Bei einem Philosophen als philosophierendem Weltbewusstseinsleben, wobei „[i]n dieser 
Abzielung als einer habituellen und berufsmäßigen […] eine Epoché [liegt],“266 durch die 
man den lebensweltlichen Boden der Naivität übergestiegen ist sowie dann die 
Selbstverständlichkeiten untersuchen kann,267 wird der Weltsinn, der vermeinte Seinssinn 
in eine rein objektive und leitende unendliche Idee eingesteckt, unter der die vorliegende 
Welt erst als solche eingeklammert werden kann. Die Idealisierung zeigt sich damit durch 
die Phänomenologisierung ohne aufzuhören, nur wird sie mit eingeklammert. 
Von der Welt, in der „wir“ leben, wird dementsprechend auf 
„unseres“ Weltbewusstseinsleben zurückverwiesen. Hierfür wird bei Husserl ein Bedarf 
an der „Psychologie“ erwähnt: 
 
„Als Philosoph – als objektiver Weltforscher – müßte er eine Psychologie, eine objektive 
Wissenschaft vom Menschen als personal (ichlich) tätigen und affizierten, als reines 
Bewußtseinssubjekt und doch als psychophysisch auf körperliche Leiblichkeit bezogenes 

ausbilden […].“268 

 
264 Krisis, 192. 
265 Krisis, 170. 
266 Krisis, 168. Vgl. CM, §8. Somit muss er zunächst auch ein Phänomenologe sein. 
267 Vgl. Krisis, 177: „Transzendentalphilosophie als Übersteigung des lebensweltlichen Bodens“ sowie 183: 

„Das Transzendentale ist vom Gehalt der Seele nicht zu trennen und ist nur erreichbar durch Übersteigung 

des lebensweltlichen Bodens.“ Vgl. ebenfalls CM, §15. 
268 Krisis, 169. Diese Psychologie impliziert jedoch nichts davon, dass man dafür vom erwähnten ichlichen 



48 

 
Aus dieser besagten Psychologie geht jedoch eine Gabelung von diesen zwei Aspekten 
hervor: Einerseits der Aspekt des ichlichen Bewusstseinssubjekts, also des anderen Ich 
bzw. des Anderen; andererseits der „psychophysisch auf körperliche Leiblichkeit 
bezogene“ Aspekt,269 wodurch als Fremderfahrung der Andere erfahren werden und erst 
dann das Ich zur intersubjektiven Objektivierung motivieren kann, so als nähme der 
Andere daran teil. Es wird knifflig, wenn als „Fremdwahrnehmung“ 270  die primäre 
konjunktivische Versetzung oder sogar die höherstufige „Einfühlung“ 271  ins andere 
Bewusstseinssubjekt jedoch zunächst „leiblich“ 272  durchgeführt werden kann. 
Demzufolge wird der Bedarf an der Psychologie untergraben, solange sie von der Psyche 
im empirischen Sinn bedingt werden kann. Führte Husserl die „Psychologie“ ein, um den 
„reineren“ Aspekt des Ich in Betracht ziehen zu können, ist die Psychologie anders zu 
verstehen. Tatsächlich verhält es sich vielmehr so: Auf dem psychologischen, nicht mehr 
cartesianischen Denkweg versuchte Husserl, genauer gesagt, die Reduzierbarkeit des 
leibkörperlichen Bezugs auf irgendwelche Art zu disputieren, jedoch ohne einen 
derartigen Bezug völlig auszuschließen. Die leibkörperliche Dimension ist daher in einer 
transzendental konstitutiven Hierarchie nicht so grundlegend wie bisher gedacht. 273  

 
Ausgangspunkt abweichen könnte oder sollte. Vgl. ebd: „Er müßte auf sich selbst, auf sein 

philosophierendes Subjekt zurückgehen als das eine und einzige, von dem er innere Wahrnehmung hat, und 

so müßte er all die Problemlast auf sich nehmen, die in dieser Schrift so viele ungewohnte Erörterungen 

erzwungen hat.“ Außerdem CM, §44: „Ich, das reduzierte Menschen-Ich (psychophysische Ich), bin also 

konstituiert als Glied der Welt, mit dem mannigfaltigen Außer-mir, aber ich selbst in meiner Seele 

konstituiere das alles und trage es intentional in mir.“ Von diesem Standpunkt ist Husserl nach wie vor nie 

abgerückt. Mit dieser Auffassung von Psychologie ist bei Husserl nicht unbedingt eine Psychologie im 

heutigen Sinne gemeint. 
269 Diese Sichtweise wird jedoch nur vorläufig beibehalten. Vgl. Ideen II, 140: „Andererseits aber ist es 

merkwürdig, daß ich mich so vielfach von Dingen bestimmt finde, ohne daß derartige psychophysische 

Abhängigkeiten eine Rolle zu spielen scheinen: nämlich in der Auffassung selbst.“ In der psychologischen 

Einsicht ist der Leib, an dem „ich mich so vielfach von Dingen bestimmt finde“, in der Tat keineswegs 

„psychophysisch auf körperliche Leiblichkeit“ zu reduzieren. 
270 CM, §55. 
271 CM, §54. 
272 CM, §53. 
273 Vgl. Krisis, 265. Die methodische Verbesserung ist nicht nur möglich, sondern eher erforderlich. Vgl. 

170: „Ist die Forschung in der erreichten transzendentalen Reduktion in systematischen Gang gebracht mit 

der Fülle neuer Problem und ihrer Lösungen, so macht die <transzendentale Philosophie> nach Eröffnung 

immer neuer Horizonte Schwierigkeiten, weil sie die Ergebnisse, die vordem gewonnen waren, in gewisser 



49 

Damit müssen wir neuerlich auf „das psychophysische Ich mit Leib und Seele“ 274 
eingehen. 
 
3) Der psychologische Zugang angesichts des Leibes 
a) Die Fragwürdigkeit „der personalistischen Einstellung“275 
Die „als ,Polsystem’ der transzendentalen Subjektivität einordne[nde]“276 Welt im „Welt-
“Bewusstseins-Leben bezieht sich einerseits auf den „vermeinte[n] Seinssinn“277, in dem 
die teleologische sowie totalistische Dimension liegt, und andererseits auf die Lebenswelt, 
die „[j]eder Art Praxis […] vorgegeben [ist],“278 einschließlich der Bewusstseinsleistung 
irgendeiner wissenschaftlichen Art. Die Lebenswelt impliziert allerdings ein rohes oder 
wildes Weltfeld „der Erkennbarkeit ins Unendliche“279, während die Welt tatsächlich nie 
als ein solches Feld erfassbar ist, als erschöpften ohne etwa teleologische Schicht die 
puren Realitäten allein schon die Welt. Gewiss ist doch, dass wenn man sich 
phänomenologisiert, in der Enthüllung der eigentlich nicht so puren Realitäten dennoch 

 
Weise angreift.“ Es können verschiedene Denkwege probiert werden, während sich die eigene 

Begründungsidee bei Husserl aber nie geändert hat. Gleich bleibt ebenso die Schlüsselstellung der 

Fremderfahrung in seinem ganzen Arbeitsplan. Vgl. dazu Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, 

Freiburg / München 2014, 186: „Die Entdeckung der zentralen Bedeutung des Verhältnisses zwischen dem 

Ich und dem Anderen führt bei Husserl zu einer völlig neuen Grundstruktur, die alle phänomenologischen 

Untersuchungen bedingt.“ 
274 CM, §44. Meine Hervorhebung. Vgl. ebenfalls §50. 
275 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 107: „Allerdings steht hinter der 

flüchtigen Skizzierung der ,Kulturwelt’ in der fünften Meditation das, was Husserl schon in den ,Ideen II’ 

als Korrelat der personalistischen Einstellung beschreibt und was er später, in der ,Krisis’, unter dem 

Titel ,Lebenswelt’ thematisiert.“ Vgl. 123: „Theoretische Gestalt [Husserls] aber hat die Fremderfahrung 

im Rahmen der natürlichen Einstellung als naturalistische. […] Die naturalistische ist von vornherein und 

als solche die naturwissenschaftliche Einstellung; die personalistische hingegen wird zur 

geisteswissenschaftlichen erst durch eine nachträgliche S[c]ientifikation der Lebenswelt, die ihr 

ursprüngliches Woraufhin ist.“ 

Es ist erstens zu berücksichtigen, dass der Begriff „Kulturwelt“ bei Husserl doch ein sekundärer ist, weil 

die mit ihm ausgedrückte intersubjektive Objektivität als eine unter den verschiedenen „eigenartigen 

geistigen Objektivitäten“ zu verstehen ist und damit nicht als die einzige letztbegründete. Vgl. CM, §58. 

Im Vergleich dazu ist die „Lebenswelt“ ein primärer Begriff. 
276 Krisis, 155. 
277 Krisis, 267. 
278 Krisis, 214. 
279 Krisis, 143. Zum Weltfeld vgl. 264. 



50 

etwas Teleologisches tief verwurzelt sein muss, das wie bereits erwähnt „in die 
ursprüngliche Gestalt der Selbstgebung eines seienden Werdens“280 eingeboren ist. Ohne 
die teleologische Dimension des Weltbewusstseinslebens in Betracht zu ziehen, könnte 
man überdies die teleologische Abweichung des sich wissenschaftlich 
phänomenologisierenden Ich vom im Alltag natürlich lebenden Ich übersehen, und zwar 
von seiner „Natürlichkeit“281. Um zur Sache selbst zurück zu kommen, geht das Ich statt 
von der Eigenheits- oder „Primordinalsphäre“282 von der „Lebenswelt als Grundlage der 
Psychologie“283 aus, wofür das cartesianische ego bereits durchs Weltbewusstseinsleben 
ersetzt wird. Hierzu wurde von Theunissen als Kritik sowie Ergänzung eine 
personalistische Einstellung vorgeschlagen, um die „Kluft zwischen der transzendentalen 
und der natürlichen Fremderfahrung“284 zu überbrücken. Mit seinen eigenen Worten „[ist] 
[d]ie personalistische Einstellung […] eben die, in der ich die Dinge als die mich 
motivierenden Gebrauchsgegenstände einer verstehend entworfenen ,Umwelt’ und die 
Anderen als mir kommunikativ verbundene Menschen auffasse.“ 285  So wurde der 
psychologische Weg von ihm verstanden. 
Zwar wurde beim früheren Husserl allerdings etwas unmittelbar, natürlich 

 
280 Krisis, 257. 
281 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 94-95: „Seine Natürlichkeit [des 

natürlichen Ich in der Lebenswelt] geht offenbar auch daraus hervor, daß der Weg, auf dem es selber die 

Welt als objektive erfährt, nicht der Weg ist, auf dem sich der fünften Meditation zufolge die objektive Welt 

konstituiert. Wir wissen: nach der fünften Meditation konstituiert sich die objektive Welt aus 

der ,Identifikation’ meiner und der fremden Eigenheitssphäre. Das bedeutet, daß ,ich’ hiernach zunächst 

eine ,Welt für mich’ erfahre, die ,ich’ erst nachträglich als intersubjektiv identische Welt apperzipiere. Ich 

mache also eine Erfahrung, die ich als Ich der natürlichen Einstellung gerade nicht mache.“ Diese 

Abweichung kann nach Theunissen darauf zurückgeführt werden, dass sich diesbezügliche Behandlung in 

CM jedoch noch auf eine statische Analyse beschränkt. Kurz gesagt wurde die Interpretation durch die 

wissenschaftliche Methodik beeinflusst, anstatt sich der Sache selbst anzunähern. Vgl. dazu 60 sowie CM, 

§48. 
282 CM, §50. Vgl. §44, §58. 
283 Krisis, 185, Titel. 
284  Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112. Vgl. 96 sowie weiter 73: 

„Solange man also die transzendentale Einfühlung nur als ,Appräsentation’ der fremden Erscheinungen faßt, 

bleibt unverständlich, wie sie den Überstieg von den primordinalen Welten zu der einen objektiven Welt 

leisten soll.“ 
285  Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112. Vgl. 115: „Der werktätige 

Umgang ist vielmehr ein Hauptmedium der personalistischen Einstellung.“ Vgl. weiter Ideen II, 140; 

Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Max Neimeyer Verlag, Tübingen 1976, 71. 



51 

Kommunikatives erwähnt, 286 jedoch ist der Fremdbezug dennoch nichts unmittelbar 
Kommunikatives, wenn man sich aufgrund solcher vor allem gebrauchsmäßigen 
Aufweisung von Selbstverständlichkeiten erst auf den Anderen bezieht. Oder mit 
Husserls Worten „fühle ich mich durch Sachen bedingt; aber das heißt offenbar nicht 
psychophysisch bedingt. Wie mich, so fasse ich jeden Anderen als in solchen 
Beziehungen von Sachen in dieser Weise direkt abhängig auf (aber keineswegs 
psychophysisch bedingt).“287 Trotzdem ist Theunissen doch der Meinung, dass in der 
personalistischen Einstellung die Erfahrung des Anderen, die bei Husserl als 
Fremderfahrung bezeichnete „erstens unmittelbar [ist], weil sie den Anderen nicht auf 
dem Umweg über die Einfühlung in seine Weltapperzeption vor sich bringt. […] Die 
kommunikative Erfahrung vom anderen Menschen ist zweitens unmittelbar, sofern sie 
sich ihr Korrelat nicht vom fremden Körper vermitteln läßt.“288 Mit anderen Worten 
meldete sich in der personalistischen Einstellung der Andere ohne Weiteres als „Ich“, das 
sich immer bereits gegenüber allem anderen Weltlichen ausgezeichnet hätte,289 und zwar 
weder durch den Leibkörper bzw. die leibkörperliche „Sinnesüberschiebung“290 noch im 
Rahmen der vereinheitlichenden Verweltlichung. – Diesem Standpunkt nähert sich statt 
des Husserlschen tatsächlich eher der Levinassche an.291 Als eine unumgängliche Frage 
erweist sich zunächst, wodurch sich der Andere in der personalistischen Einstellung so 
auszeichnen könnte, wenn auch ohne Begegnung mit dem fremden Körper, ohne etwa 
leibkörperliche „analogisierende Auffassung“292 überhaupt. Nun ist es doch sehr klar, 
dass man durch eine leibkörperliche Sichtweise nicht weiter eingeht, weshalb die 

 
286 Vgl. Erste Philosophie II, 59. 
287 Ideen II, 140. 
288 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 114. Anschließend daran folgt das: 

„Und sie ist es drittens, weil sie den Anderen nicht als Weltobjekt in meinen Weltentwurf einfängt und ihn 

nicht in einen vermittelnden Zusammenhang mit anderen Weltobjekten stellt.“ Hierdurch lässt sich 

eigentlich auch die im letzten Satz erwähnte Verneinung der körperlichen Vermittlung erklären. Zur 

Weltapperzeption vgl. Krisis, 71, 199 sowie CM, §56. Außerdem Novotný, Karel, Welt und Leib, 

Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 88-89. 
289 Vgl. z. B. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 115: „Schon als Hören von 

Schritten (,ich höre ihr Herankommen’) ist es unmittelbar ein Hören von menschlichen Schritten.“ 
290 CM, §51. 
291  Zu Letzterem vgl. in dieser Arbeit 3.1.2. Außerdem: Je näher an die Fremderfahrungslehre der 

allgemeinen Dingerfahrungslehre liegt, desto selbstverständlicher scheint die Unmittelbarkeit der 

assoziativen Paarung. In dieser Hinsicht könnte die Fremderfahrung sogar so unmittelbar wie die 

Wahrnehmung eines Würfels sein. 
292 CM, §50. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Nijhoff, Den Haag 1971, 21-22. 



52 

personalistische Einstellung vorgeschlagen wurde. Jedoch lehnte Husserl selbst, als er 
über die „Mensch-Auffassung“293 sprach, nicht die Bedeutung des fremden Leibes ab, 
sondern vielmehr, wie oben zitiert, die psycho-physische Sichtweise, in der der Leib mit 
dem Körper bzw. die Leiblichkeit mit der Körperlichkeit als eins verbunden ist. 
Bemerkenswert ist jedoch, dass trotz aller psychologischen Umwendung die 
Notwendigkeit der leiblichen Dimension dennoch nicht negiert werden kann. Auch wenn 
ich den Anderen als in gebrauchsmäßigen Beziehungen von Sachen in dieser Weise direkt 
abhängig auffasste, wäre diese Auffassung ohne den Leib überhaupt undenkbar, um den 
herum eine Umwelt umfasst. Die Alternative wird erst später von Merleau-Ponty 
ausgearbeitet, dass die leiblichen Sinne bzw. die Leiblichkeit von der Fremderfahrung bis 
zur Erfahrung in aller Art und Weise ohne irgendeine leib-körperliche Assoziation jedoch 
perfekt fungieren kann. Allerdings zeigt sich bei Husserl bereits deutlich, dass er beim 
Ausweichen vom cartesianischen Denkweg auf den psychologischen eher die 
Reduzierbarkeit sowie den Verweis auf irgendwelche Art des leibkörperlichen Bezugs zu 
disputieren versucht, aber ohne den Leib auszuschalten. Theunissen hat sich teilweise auf 
Husserls Selbstmodifikation dafür eingelassen, um den „reine[n] Aspekt des 
Bewusstseinssubjekts“294 auszulegen, und zwar auf eine noch unmittelbarere Weise, also 
in der personalistischen Einstellung. Aber bei Husserl wird kein enger Zusammenhang 
der Psychologie mit der personalistischen Einstellung herausgefunden. Bei der 
Fremderfahrung muss sogar „der Andere noch nicht zu dem Sinn Mensch gekommen 
[sein].“ 295  Indessen geht der Fremdbezug auf andere Menschen sowie auf 
zwischenmenschliche „Abhängigkeiten“ 296  dennoch über „Umwege“ wie leibliche 
Dimension oder Weltapperzeption erst auf den „reinen Aspekt des 
Bewusstseinssubjekts“ zurück, nur müssen die Zugänge „keineswegs psychophysisch 
bedingt“ werden. Unabhängig davon, dass die Lebenswelt immer schon durch den 
Anderen persönlich, kulturell oder gesellschaftlich gefärbt sein muss, sodass als solche 
die Umwelt außer in einem rein abstrakten Sinn niemals primordinal ist, ist die Welt 
keinesfalls zu überspringen. 

 
293  Ideen II, 140-41: „Für diese realisierende Auffassung spielen die psychophysischen Beziehungen, 

mögen sie in dieser Mensch-Auffassung auch enthalten sein, offenbar keine aktuelle wesentliche Rolle.“ 
294 Krisis, 169. 
295 CM, §50. Vgl. §55, §58. Seine Persönlichkeit wurde auf dem cartesianischen Denkweg so mittelbar 

ausgelegt, wie sie auf einer Ebene höherstufiger Gemeinschaft oder Kulturwelt erst auftaucht. 
296 Ideen II, 141: „[…] Abhängigkeiten, in denen Personen sich von Personen abhängig wissen, und nicht 

bloß von einzelnen Personen, sondern von Personen-Gemeinschaften, sozialen Institutionen, von Staat, 

Sitte, Recht, Kirche usw. Die Auffassung des Menschen als reale Persönlichkeit ist durchaus von solchen 

Abhängigkeiten bestimmt […].“ Die Persönlichkeit impliziert also nach wie vor die Sozialität. 



53 

In Hinblick darauf kann die personalistische Einstellung eine psychologische oder das 
Phänomenologisieren selbst nicht erschöpfen oder anmachen, wobei man sich auf das 
Welt-Bewusstseinsleben reduziert. Die personalistische Einstellung bietet sich eher als 
eine alternative Gegenüberstellung zur naturwissenschaftlichen Einstellung dar. Während 
die letztere eine Idealisierung der „Natur“-Welt voraussetzt, kann man mithilfe der 
personalistischen Einstellung gerade jene naturwissenschaftliche Idealisierung in Zweifel 
ziehen. 297  Als Arbeitsfeld wird die Lebenswelt nicht erst durch die personalistische 
Einstellung erschlossen. Vielmehr wird sie im Prozess des Phänomenologisierens 
innerhalb einer psychologischen Einstellung der personalistischen bereits vorgegeben. 
Dementsprechend muss das lebensweltliche, natürliche Ich im Grunde auch noch nichts 
Persönliches sein und das gleiche gilt ebenso für den Anderen. Es bleibt jedoch fraglich, 
inwiefern der Aspekt des reinen Bewusstseinssubjekts anderswie ausgelegt werden kann, 
ohne dass es auf „das psychophysische Ich“ 298  reduziert wird, und ohne dass die 
Natürlichkeit der Lebenswelt verloren geht. 
 
b) Der nicht psychophysische, sondern psychologische Weg 
Die Beantwortung der eben genannten Frage verweist wie oben vorgeschlagen vielmehr 
auf eine Trennung des Leibes vom Verband des Leib-Körpers. Mit kurzen Worten verhält 
sich „das psychophysische Ich mit Leib und Seele“ 299  nicht mehr als etwas 
Psychophysisches, jedoch hängen am Ich der Leib und die Seele allerdings zusammen.300 
Das seelische Ich unterscheidet sich noch weiter vom personalen Ich. 
 
„Das Ich als ,psychisch’ aufgefaßtes ist das seelische, das geisteswissenschaftlich aufgefaßte das 
personale Ich oder das geistige Individuum. Die psychologische Erfahrung ordnet sich der 
naturwissenschaftlichen im weiteren Sinne ein, der Wissenschaft von der physischen und der in 

der physischen fundierten leiblich-seelischen Natur.“301 
 
Theunissens Kritik an Husserl ist nicht ohne Grund, dass die „[t]heoretische Gestalt 
[Husserls] aber […] die Fremderfahrung im Rahmen der natürlichen Einstellung als 

 
297 Husserl bezeichnet also die personale Auffassung als die „geisteswissenschaftliche“. Vgl. Ideen II, 143: 

„Terminologisch scheiden wir psychologische Auffassung und Erfahrung von der 

geisteswissenschaftlichen (personalen) Auffassung, bzw. Erfahrung.“ 
298 CM, §44. 
299 CM, §44. 
300 Vgl. Ideen II, 141-42: „[D]as seelische Ich und das persönliche sei in seinem Untergrund dasselbe […]. 

Dieselbe Bewußtseinszuständlichkeit steht unter einer total verschiedenen Apperzeption.“ 
301 Ideen II, 143. 



54 

naturalistische [hat]. […] Die naturalistische ist von vornherein und als solche die 
naturwissenschaftliche Einstellung […].“302 Jedoch ist bei Husserl hiermit kein Verweis 
auf die Naturwissenschaft im gewöhnlichen Sinn gemeint, in dem die „Psychologie“ und 
die „Physik“ einander gegenübergestellt werden, die Seele der Tragweite der Psychologie 
zugerechnet wird, sowie der Leib als Leibkörper der Tragweite der Physiologie, die noch 
auf einer physikalischen Sichtweise des Leib-Körpers beruht. Die „leiblich-seelische 
Natur“ weist vor allem nicht darauf hin, was noch auf irgendeinen psycho-physischen 
bzw. -physiologischen Dualismus zurückgeführt werden kann. 303  Der 
„psychisch“ aufgefasste, seelische Aspekt ist eigentlich, in einer psychologischen 
Hinsicht, in einem weiteren Sinn „physischen“ Aspekt fundiert, der auf den Leib hinweist. 
Daher zeigt sich zwischen dem Geist, der Seele und dem Leib eine solche Hierarchie: 
 
„Der Geist in seinen geistigen Akten ist abhängig von der Seele, sofern der Erlebnisstrom die 
Akte aus sich hervorquellen läßt […]; so hängt das geistige Ich von der Seele und die Seele vom 

Leibe ab […].“304 
 
Schließlich kann der Leib auf dem psychologischen Denkweg nicht übersprungen werden. 
Die Grundlage dafür liegt auch nicht in der personalistischen Einstellung. Vielmehr 
verhält es sich umgekehrt, nämlich dass etwas Geisteswissenschaftliches oder Personales 
auf die leiblich-seelische Natur zurückgeführt wird. Zwar kann man mithilfe der 
geisteswissenschaftlichen Einstellung als einer Art der personalistischen die 
naturwissenschaftliche Idealisierung in Zweifel ziehen, jedoch ist die psychologische 
Einstellung noch passender, wenn sie „für den in der Welt seienden und auf den Boden 
der Welt sich stellenden Menschen Aussagen macht, indem sie als Methode den Übergang 
in die transzendentale Einstellung und in eine transzendentale Wesenslehre notwendig 
machen muß.“305 Der Andere stellt in der Fremderfahrungsanalyse, genaugenommen, 
keine Person schlechthin dar, sondern zunächst den fremden Leib, ohne dabei bereits die 
Körperlichkeit bzw. ein reflexives Bezug darauf hinfügen zu müssen,306 geschweige denn 

 
302 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 123. 
303 Vgl. Krisis, 171. 
304 Ideen II, 281. 
305 Krisis, 170. 
306 Vgl. Ideen II, 152: „Nullkörper“ sowie 158: „Nullpunkt“. Dies wurde von der Rede des Leibkörpers 

auch bereits impliziert, als sich die Leiblichkeit noch nicht explizit gegenüber der Körperlichkeit 

ausgezeichnet hat. Vgl. CM, §51: „Ich als primordinales psychophysisches Ich bin beständig abgehoben in 

meinem […] Wahrnehmungsfeld […]. Im besonderen ist stets da und sinnlich abgehoben mein Leibkörper, 

aber zudem ebenfalls in primordinaler Ursprünglichkeit ausgestattet mit dem spezifischen Sinn der 



55 

die leib-körperliche Sinnesüberschiebung mitzudenken. 
 
c) Der Leib auf dem zu keinem psycho-physiologischen Dualismus mehr führenden 
psychologischen Denkweg 
„Der Leib spielt also beim Geistigen phänomenologisch eine umfassende Rolle.“307 Denn 
aufgrund des Weltbewusstseinslebens muss das Ich irgendwie leiblich durch den Umgang 
mit der Welt leben und fortleben, die „aber […] nicht Natur [ist]“308 sowie auch nicht der 
„von allem Sinn fremder Subjektivität gereinigte[] […] Sinn bloßer Natur […].“ 309 
Dieser Natur wird die Lebenswelt gegenübergestellt, die als Umwelt noch außerdem auf 
die Anderen verweist. Dieser Verweis bezieht sich auf keine leibkörperliche 
Sinnesüberschiebung, jedoch muss er auch keine unmittelbar kommunikative Erfahrung 
implizieren und zur Auslegung ebenfalls keiner solchen Einstellung bedürfen. Vielmehr 
verhält sich dieser Verweis eher nur mittelbar oder so gebrauchsmäßig, als „fühlte ich 
mich durch Sachen bedingt; aber das heißt offenbar nicht psychophysisch bedingt. Wie 
mich, so fasse ich jeden Anderen als in solchen Beziehungen von Sachen in dieser Weise 
direkt abhängig auf (aber keineswegs psychophysisch bedingt).“ Im Allgemeinen wird 
der Andere so aufgefasst, dass er ebenso wie ich selbst ein anderes verweltlichendes Ich 
sein muss. Hinsichtlich des Weltbewusstseinslebens ist sein leiblicher Umgang mit der 
Welt seinerseits das Unmittelbarste, dem der Fremdbezug auf ein anderes Ich nicht 
vorangehen kann. 310  Käme das Aussehen des Anderen in Betracht, würde sein 
Körperlichkeit ebenfalls lediglich in ein Attribut des Ausdrucks fallen. Denn die Anderen, 
nämlich „[d]ie in der unterwissenschaftlichen Lebenswelt erfahrenen und erfahrbaren 
Seelen[,] sind erfahren als sich in den erfahrenen körperlichen Leibern ausdrückende,“311 
wenn „das geistige Ich von der Seele und die Seele vom Leibe abhängt“. Tatsächlich kann 
für die Anderen keine kommunikative Einstellung so unmittelbar sein, als könnte sie ohne 
die leibliche Dimension in der Lebenswelt noch fungieren. 312  Selbst wenn die alte 

 
Leiblichkeit.“ 
307  Ideen II, 282. Das Geistige ist hiermit im weitesten Sinn zu verstehen, dass jedwede 

Bewusstseinsleistung sowie ihr Derivat ins Geistige fallen, von dem Grundlegendsten bis zum Höchsten. 
308 Ideen II, 283. 
309 CM, §44. 
310 Jedoch kann diese leibliche Abhängigkeit zugleich auch schon eine intersubjektive sein. Vgl. Krisis, 199: 

„Wir sehen, wir hören usw. nicht bloß nebeneinander, sondern miteinander. Von demselben sieht der andere, 

was ich nicht sehe, aber ich habe in dem Sinne Anteil an der Einheit unseres Lebens, das ein 

Mitteilungsleben, ein Leben des Verkehrs durch Ausdruck, im weitesten Sinne durch Sprache <ist>.“ 
311 Krisis, 179. 
312 Vgl. Krisis, 183: „Wie weit man zurückgeht und die Genesis der Apperzeptionen befragt, die Rückfrage 



56 

leibkörperliche Sinnesüberschiebung durch eine Ausdrucksform ersetzt werden 
könnte,313 falls alle anderen Alternativen der nicht-psychophysischen Vermittlung außer 
Betracht gelassen würden, sodass die Paarung vom Anderer-Dort-ich-Hier ohne die 
cartesianische Sinnesüberschiebung doch kommunikativ begründet werden könnte, 
bliebe die Rolle des Leibes dennoch eine grundlegende. Die transzendental apriorische 
Intersubjektivität kann nur als solche ausgelegt werden, 314  wenn die Leiblichkeit 
ebenfalls zum Apriori der transzendentalen Subjektivität zugerechnet wird. 
Wird die Bedeutung des Leibes in Betracht gezogen, können Husserls Überlegungen zur 
Begründungsidee, die vom „Intersubjektivität eingeborenen Apriori“ 315  der 
transzendentalen Subjektivität ausgehen,316 folgendermaßen beschrieben werden: 
 
„Nun ist es wichtig zu sehen: die Selbstgebung von objektiven Realitäten für mich, der ich jetzt 
philosophiere, hat ein erstes Geltungsfundament in einer sinnlichen Selbstgebung und einer 
Selbstgebung meines Ich und Leibes (in einer ganz einzigen sinnlichen Selbstgebung), und zuerst 
fundiert sie die mittelbare Selbstgebung von [A]nderen als Mitträgern der Objektivierung 

[…].“317 

 
kann auf nichts anderes führen als auf die jeweiligen Einfühlungen mit ihrem unmittelbaren Sichausdrücken 

von Seelischem in Leiblichem und auf Induktionen aufgrund dieser Einfühlungen.“ 180: 

„Selbstverständlich ändert sich nichts daran, daß in der Lebenswelt […] meine Seele lokalisiert gegeben ist 

an meinem Leib und die Seele jedes anderen an seinem körperlichen Leib und daß diese Lokalisation 

zugleich den Sinn des Ausdruckes hat.“ 
313 Vgl. unter anderem Krisis, 199: „[…] ein Leben des Verkehrs durch Ausdruck, im weitesten Sinne durch 

Sprache […].“ 
314 Vgl. CM, §59, §64. Außerdem C-Manuskript, 425f. 
315 CM, §64. 
316 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186: „Das Cogito 

bleibt nach wie vor der Ausgangspunkt der Husserl′schen Phänomenologie, aber es wird weit über seine 

cartesiansichen Grenzen hinausgetrieben.“ Sowie 190. Jedoch würde Tengelyi der Rede von der 

„Begründung“ eine Absage erteilen. Vgl. dazu 188. 
317  Krisis, 261-62. Außerdem bleibt dieser Verweis auf den Anderen statt einer ontischen eher eine 

ontologische. Vgl. 261: „Ich habe schlichte sinnliche Wahrnehmung von Dingen der Welt, im Sehen, Hören 

usw., und das, was ich da direkt erfahre, und ebenso hinsichtlich der übrigen Zeitmodi, was ich der 

sinnlichen Erinnerung und Erwartung verdanke, kann durch den Tod anderer Menschen und durch ihr 

Nicht-Dasein, Nicht-Mitfungieren, Nicht-Leiden <nicht aufgehoben werden>.“ Jedoch kommt der Andere, 

wie gesagt, niemals auf dieselbe Ebene des Ich als der absolut einzige Standpunkt, selbst wenn das Ich vom 

cartesianischen ego auf das Weltbewusstseinsleben ausgewichen ist. Vgl. dazu unter anderem 259: „Es ist 

einzusehen, daß ohne eine Selbstgebung, die sich in mir selbst primär vollzieht, ohne eine Weise der (wenn 



57 

 
Sei es hinsichtlich des Leibes oder der Welt, kann der Zugang zum Anderen nichts 
Direktes sein. Die Mittelbarkeit bleibt ohne körperliche Umwege dennoch unleugbar. 
Außerdem dient dieser mittelbare Fremdbezug zunächst keiner unmittelbaren 
Fremderfahrung oder Urbegegnung mit dem Anderen, sondern vielmehr der 
Objektivierung. Das, worauf sich das Ich zunächst beziehen muss, ist vor allem keine 
fremde Seele, Psyche oder Personalität, sondern die Welt in diesem Doppelsinn: 
Einerseits wohnt sie eben dem Weltbewusstseinsleben als „der in diesem synthetisch 
einheitlichen Vorstellen ständig vermeinte Seinssinn“318 inne; andererseits ist sie die 
Lebenswelt, mit der man leiblich umgeht, wobei zur stufig angeordneten Objektivierung 
„die Idee einer fortschreitend selbstgegebenen Welt konstruiert werden könnte“319, wie z. 
B. eine Weltidee „d[er] Vernunftidee einer Friedensgemeinschaft“320 oder eine quasi-
mathematisierte „Idee […] der Erfahrbarkeit in infinitum der Welt als Welt möglicher 
Erfahrung, der Erkennbarkeit ins Unendliche“ 321 . In Hinblick darauf würden die 
Verweltlichung und die Objektivierung schließlich zusammenfallen, sowie der vermeinte 
Welt- oder Seinssinn und die Idee einer „Welt aller und für alle“322. 
 
4) Die Intersubjektivität in einer teleologischen bzw. totalistischen Hinsicht 
a) Der Andere als Mitträger der Verweltlichung 
Abgehend von den oben zitierten sinnlichen, leiblichen bis zur fremd-leiblichen 
Selbstgebungen kommen wir anschließend auf den Vergemeinschaftungsaspekt zurück, 
der ebenfalls von der Intersubjektivität des Weltbewusstseinslebens impliziert werden 
muss, jedoch ohne auf die niedrigste Stufe unter „einer Selbstgebung meines Ich und 
Leibes (in einer ganz einzigen sinnlichen Selbstgebung)“ 323  einer transzendental 
konstitutiven Hierarchie zurückzugehen. Kurz formuliert ist die Intersubjektivität nicht 

 
auch untheoretischen) Bewährung des selbstgegebenen anderen, ohne Einstimmigkeit des Für-mich-Seins, 

in das er sich stimmend einfügt, der [A]ndere nicht für mich seiend sein und als fortdauernd zu meiner 

Seinssphäre gerechnet bleiben könnte. Dies führt auf die primordiale Reduktion.“ Es scheint, dass sich 

diese „primordiale Reduktion“ wesentlich nicht von jener primordinalen in CM unterscheidet. Zum 

Mindesten scheint der Leib zunächst noch primordinal sein zu müssen. Vgl. dazu 265. 
318 Krisis, 267. 
319 Krisis, 262. 
320 Krisis, 271. 
321 Krisis, 143. 
322 Krisis, 192. Vgl. 136 sowie CM, §60, §42. 
323 Krisis, 262. Vgl. 265 sowie CM, §44: „Wahrnehmend tätig erfahre ich alle Natur, darunter die eigene 

Leiblichkeit, die darin also auf sich selbst zurückbezogen ist.“ 



58 

auf das Leibliche reduzierbar. Angesichts der teleologischen bzw. totalistischen 
Dimension des Weltbewusstseinslebens muss das Ich, sei es „eines Miteinander der 
streitlosen Einstimmigkeit oder der widerstreitenden Unstimmigkeit“324, die Bewährung 
zur Einstimmigkeit sowohl „einer invarianten Struktur“325 der Welt als auch des Selbst 
erbringen.326 Dies könnte sich so vollziehen, dass der Einstimmungsvollzug, ohne eine 
Weltidee, die zu einer stufig angeordneten Objektivierung führt, zunächst die 
Selbstgebung des Ich voraussetzt. Wenn sich die Weltvorstellung, bei der „die Idee einer 
fortschreitend selbstgegebenen Welt konstruiert werden könnte“ 327 , nicht auf eine 
spezifische Weltidee oder einen vermeinten Weltsinn – wie etwa die „Vernunftidee einer 
Friedensgemeinschaft“328 oder eine unendlich erkennbare Welt329 – beschränkt, sollte der 
Fremdbezug nicht erst in der intersubjektiven Objektivierung, sondern bereits im mit der 
Weltvorstellung möglichst eng zusammenhängenden „Verharrendsein in verharrenden 
Ichgeltungen“330 wirksam werden können. Dadurch richtet sich der Fremdbezug nicht 
nur auf etwas Weltliches, sondern eher auf den lebendigen Anderen als gleichartiges 
Weltbewusstseinsleben in derselben Welt.331 Der Andere bietet sich nicht genau „als 
Mitträger[] der Objektivierung“332 dar, sondern eher als Mitträger der Verweltlichung im 
Sinn „eine[r] verweltlichende[n] Selbstapperzeption“333. In Hinblick darauf stellt der 
Andere sogar den Mitträger der Selbstgebung des Ich dar,334 und die ichliche Bewährung 

 
324 Krisis, 6. 
325 Krisis, 140. 
326 Vgl. unter anderem Krisis, 252, 254. 
327 Krisis, 262. 
328 Krisis, 271. 
329 Vgl. Krisis, 143. 
330 Krisis, 262. Vgl. 263. 
331  Vgl. weiter Krisis, 197-98: „Andere Menschen sind selbstverständlich mit in der für mich 

bewußtseinsmäßig seiend-geltenden Welt, ob sie persönlich selbst gegenwärtig sind oder nicht […].“ 
332 Krisis, 262. 
333  CM, §45. Zum Mitträger der Verweltlichung vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, 

Freiburg / München 2014, 185: „[V]ielmehr setzt [die Welthabe] stets Mitsubjekte voraus, mit denen das 

jeweilige Ich ein intentionales Ineinandersein eingeht.“ Sowie 186. Vgl. dagegen weiter Novotný, Karel, 

Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 82, 85-86, 88. 
334 Der Andere, auf den ich mich transzendental beziehen muss, kann sich auch dadurch von den Anderen 

unterscheiden, die „für mich nur Seiende, Geltende aus einer konstitutiven Leistung [sind], die in mir selbst 

statthaben muß, sie sind nur solange für mich seiende [A]ndere, als ich sie in Geltung habe und die Geltung 

festhalten kann.“ Vgl. Krisis, 259 sowie außerdem CM, §56: „Daß die Anderen sich in mir als Andere 

konstituieren, ist die einzig denkbare Weise, wie sie als seiende und so seiende für mich Sinn und Geltung 



59 

zur Einstimmigkeit kann eben nicht eine solipsistische sein, so als hätte sie sich zuerst 
primordinal konstituiert und dann einfach erweiterte. Die Genesis dieser Bewährung bzw. 
„der vom Ich vollzogenen Einstimmung“ 335  erweist sich demnach bereits als 
intersubjektiv. 336 In dieser Hinsicht hängen die teleologische und die intersubjektive 
Dimensionen ebenfalls eng zusammen. 
 
b) Die Intersubjektivität der Verweltlichung 
Seitens der Weltvorstellung verhält sich die eben zitierte Einstimmung folgendermaßen: 
 
„Was schon für uns ist, ist es als Erwerb und Fortgang des Lebens in Neuschaffen, Neuerwerben 
und alles zur Einstimmigkeit zusammenfügen […]; all das aber im Horizont der ständig in 

Vergemeinschaftung fungierenden Intersubjektivität.“337 
 
Wie bereits dargelegt worden ist, würde sich die Einstimmigkeit eigentlich keineswegs 
aufgrund eines sich eigenheitlich reduzierten ego für die intersubjektive Objektivierung 
schrittweise vom schier Primordinalen bis zum möglichst Vielschichtigen bewähren.338 
Tatsächlich verhält es sich vielmehr so: Während der Einstimmung der Welt sowie des 
Ich hat sich das Ich als Weltbewusstseinsleben zugleich mit den Anderen immer weiter 
zu vergemeinschaften. Fertige sowie laufende Vergemeinschaftung wird doch jeweils zu 
den Umständen der Bewährung gerechnet.339 Allerdings muss die Vergemeinschaftung 

 
haben können […].“ 
335 Krisis, 252. 
336 Hiermit sind wir bereits über den cartesianischen Weg hinausgegangen. Vgl. dagegen CM, §48: „Es 

handelt sich hier nicht um die Enthüllung einer zeitlich verlaufenden Genesis sondern um eine statische 

Analyse.“ Sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 60. Vgl. hiergegen 

Held, Klaus, Das Problem der Intersubjektivität und die Idee einer phänomenologischen 

Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven transzendentalphänomenologischen Forschung, Nijhoff, The 

Hague 1972, 49: „[Die reduzierte Primordinalsphäre] ist eine bewußtseinsgeschichtliche Phase ohne 

Mitsubjekt anzunehmen“. Dann bleibt die Reduktion „kein bloß methodischer Kunstgriff, sondern 

Rückgang auf ein Früher im Bewußtseinsleben […]. Am Anfang des Bewußtseinslebens steht ein 

transzendentaler Robinson.“ Eine derartige Interpretation nähert sich eher „einer zeitlich verlaufenden 

Genesis“ an. 
337 Krisis, 192. 
338 Vgl. CM, §55. 
339  Vgl. Krisis, 192: „Unmittelbar oder mittelbar sind wir alle in aktueller oder potentieller 

Vergemeinschaftung […].“ Vgl. weiter unter anderem 136: „[…] Miteinander, in dem ich mit anderen 

innerlich verbunden lebe […].“ „[D]as Mit-sein der anderen Monaden“ ist sozusagen zum Miteinandersein 



60 

selbst kein lebensweltlicher Zweck sein,340 jedoch muss sich alles, einschließlich des 
„vermeinte[n] Seinssinn[s]“ 341 , irgendeiner Weltidee oder Ichgeltung im Lauf der 
Vergemeinschaftung erst als etwas Sinnvolles bewähren können.342 Ansonsten „verlöre 
die Welt […] den Seinssinn, den sie für mich hat. Nicht nur, daß es nicht mehr ,die 
faktische Welt’ wäre, als ob es nur eine andere wäre. [Die] Welt verlöre ganz ihren 
Sinn.“ 343  Es wäre nicht deswegen verloren gegangen, weil etwa eine dispersive 
Objektivierung und die vereinheitlichende Verweltlichung nicht zusammenfallen würden, 
sondern deswegen, weil ohne Gemeinschaft überhaupt keine Sinngebung erdenklich wäre, 
ganz zu Schweigen von der Objektivierung. Diese Voraussetzung der 
Vergemeinschaftung geht viel weiter über den Hinweis auf den Anderen als Mitträger der 
Objektivierung hinaus, bei der wahrnehmungsmäßig von unten her, d. h. vom 
„Naturobjekt“344 in der primordinalen Umwelt bis zu den „höherstufigen Weltlichkeiten 
der konkreten objektiven Welt, wie sie als Mensch- und Kulturwelt für uns immer da 
ist“345, alle „in den möglichen Gegebenheitsweisen des Anderen“346 durch Wiederholung 
allmählich erschlossen werden würden. Wenn sich alles in dieser phänomenologisch-
psychologischen Hinsicht im Lauf der Vergemeinschaftung erst als etwas Sinnvolles 
bewähren kann, verweist das Weltbewusstseinsleben wiederum auf ein immer bereits 
intersubjektives bzw. vergemeinschaftetes Ich. Im Vergleich zu jener von unten her, vom 
Gegenstand ausgehend „noematischen“347 Sichtweise auf dem cartesianischen Weg, liegt 
diese psychologische näher am „Ichpol“348, nämlich dem Ursprung der transzendentalen 
Subjektivität.349 Ihrem Apriori ist die Intersubjektivität so sehr eingeboren wie in allem 

 
vertieft. Vgl. CM, §60 sowie außerdem §42. 
340 Jedoch steckt in der Lehre bei Husserl im Namen der Friedensgemeinschaft ein solches Ideal. Vgl. Krisis, 

270-71. 
341 Krisis, 267. 
342 Vgl. Krisis, 192: „[I]n diesem Miteinanderleben als Bewußtseinsleben hat die Welt für uns alle den 

allgemeinsamen Seinssinn ,der’ Welt, der Welt aller und für alle.“ Weiter 263-64. 
343 Krisis, 198. 
344 CM, §55. Vgl. §44: Ein „von allem Sinn fremder Subjektivität gereinigter […] Sinn bloßer Natur“. 
345 CM, §55. 
346 CM, §55. Vgl. Krisis, 302 sowie weiter 303: „[D]ie Erzeugnisse haben einen allgemeinen Charakter, 

den einer Art von Erzeugnissen, die normalerweise in der Gemeinschaft vorkommen und immer wieder 

erzeugt werden.“ 
347 CM, §21. 
348 Vgl. unter anderem Krisis, 135. 
349 Vgl. Krisis, 170: „Das Entscheidende für die Philosophie ist also die Rückfrage von der Welt auf die 

transzendentale Subjektivität und dann die auf die transzendentale, phänomenologisierende 



61 

Folgenden,350 und zwar bereits in der primärst wahrnehmungsmäßigen Weise, die früher 
aufgrund eines sich eigenheitlich reduzierten ego in „eine[r] statische[n] Analyse“351 bloß 
abstrakt ausgelegt wurde. 
 
c) Die vertiefte Intersubjektivitätsrolle im Weltbewusstseinsleben 
Ein bereits vergemeinschaftetes Ich weist in der Tat auf keine kommunikative 
Unmittelbarkeit aus „der personalistischen Einstellung“352 hin, sondern zunächst auf die 
bereits mehrmals erwähnte intersubjektive Verschlingung, die sich als das „irreale 
intentionale Hineinreichen der [A]nderen in meiner Primordinalität“ 353  darbietet. 
Genauer gesagt: 
 
„Wir sehen, wir hören usw. nicht bloß nebeneinander, sondern miteinander. Von demselben sieht 
der andere, was ich nicht sehe, aber ich habe in dem Sinne Anteil an der Einheit unseres Lebens 

[…].“354 
 
Als Korrelat des Weltbewusstseinslebens kann sich die Welt freilich nur aufgrund 
„unseres“ Lebens erst zu einer für jedermann objektiven Welt formen. Oder mit Husserls 
Worten ist „dementsprechend die für uns seiende Welt nach ihrem ganzen Seinssinn durch 
den intersubjektiven Konnex bestimmt […].“ 355  Die Objektivierung setzt also 

 
Subjektivität.“ Vgl. ebenfalls 263-64. 
350 Vgl. CM, §59, §64. Außerdem C-Manuskript, 425f. 
351 CM, §48. 
352 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 107. Vgl. 112, 115. 
353 CM, §56. Anschließend daran folgt das: „[E]ine wirkliche Gemeinschaft, und eben die, die das Sein 

einer Welt, einer Menschen- und Sachenwelt, transzendental möglich macht.“ Vgl. Krisis, 199: „Unser 

Bewußtseinsleben ist von vornherein nicht ein Nebeneinanderleben, sondern ein intentionales 

Hineinreichen eines Bewußtseins in das andere und jedes andere, ein aktuelles oder potentielles, und zwar 

vorstellungs- und geltungsmäßig.“ Gebrauchsmäßig gilt das gleichfalls. Vgl. dazu Ideen II, 140: „[Ich] 

fühle […] mich durch Sachen bedingt; aber das heißt offenbar nicht psychophysisch bedingt. Wie mich, 

so fasse ich jeden Anderen als in solchen Beziehungen von Sachen in dieser Weise direkt abhängig auf 

[…].“ 
354 Krisis, 199. 
355 Krisis, 201. Vgl. 198-99: „Mit [A]nderen bin ich von vornherein und immerfort in faktischem Konnex 

– in Bewußtseinskonnex, und zwar so, daß sie für mich in meinem Eigenleben in Seinsgeltung sind, aber 

in Seinsgeltung als Ichsubjekte, in deren Bewußtseinsleben ich meinerseits für sie in Seinsgeltung bin. 

Indem ich dessen gewiß bin, bin ich zugleich dessen gewiß, daß meine Umwelt, überhaupt die für mich 

seiende Welt auch für sie seiende ist, dieselbe, die jeder von sich aus erfährt, bedenkt, behandelt 



62 

offensichtlich die intersubjektive Verschlingung bzw. „den intersubjektiven 
Konnex“ voraus, aber nicht genau auf die Art und Weise, wie die teleologische Dimension 
damit zusammenhängt. In dieser Hinsicht kann die „Welthabe“356 oder der Weltbezug im 
Weltbewusstseinsleben noch vom Objektivierungsrahmen abgetrennt werden, 
unabhängig davon ob die Objektivierung mit der vereinheitlichenden Verweltlichung 
zusammenfällt. 357  Dies gilt ebenfalls für diesen Konnex des intersubjektiven 
Weltbewusstseinslebens und jene Intersubjektivität als Attribut der Objektivierung. 
Ersterer liegt Letzterer zugrunde und nicht umgekehrt. Ein solcher Konnex „der ständig 
in Vergemeinschaftung fungierenden Intersubjektivität“ 358  erweist sich damit als 
ontologisch.359 Er stellt nicht ohne Weiteres den „personale[n] Wir-Konnex[]“360 und 
auch nicht die angeblich „[z]ur Faktizität menschheitlichen Daseins immer und 
notwendig gehören[de] […] Vernunftidee einer Friedensgemeinschaft“361 dar. Zwar wird 
ein derartiges Ideal hinsichtlich der Bewährung zur „höchsten“ Einstimmigkeit mit Recht 

 
[…].“ Hierin liegt die intersubjektive Verschlingung des Weltbewusstseinslebens sogar der 

„Gemeinsamkeit der Natur“ zugrunde, die auf dem cartesianischen Denkweg für die Objektivierung 

unentbehrlich bleibt. Zur Gemeinsamkeit der Natur vgl. CM, §55. 
356 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Zu berücksichtigen 

ist, dass die Welthabe nicht genau als Weltapperzeption im Sinn „ein[es] unendlich offene[n] System[s] der 

möglichen Erfahrungen“, sondern zunächst als „Weltvorgegebenheit aus den Einstimmigkeitstendenzen der 

Erfahrung und im Rückbezug auf sie aufzuklären“ ist. Vgl. Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen 

u. Neumann, Würzburg 2021, 85, 88-89. 
357 Hierin steckt eine Möglichkeit, dass der Einstimmungsvollzug, wenn auch vollständig intersubjektiv, 

dennoch von der Objektivität abweichen kann, so als ließen sich die Tendenzen zur Einstimmigkeit von 

den zur Vollkommenheit unterscheiden, während Erstere einen Spielraum für die Offenheit der Welt 

eröffnen und Letztere ausschließlich ihrer Gesamtwirklichkeit dienen. Vgl. Novotný, Karel, Welt und Leib, 

Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 83-84 sowie 89. Zum dieser Möglichkeit entsprechenden 

Versuch bei Tengelyi vgl. 82f. 
358 Krisis, 192. 
359 Vgl. Krisis, 261: „Ich habe schlichte sinnliche Wahrnehmung von Dingen der Welt, im Sehen, Hören 

usw., und das, was ich da direkt erfahre, und ebenso hinsichtlich der übrigen Zeitmodi, was ich der 

sinnlichen Erinnerung und Erwartung verdanke, kann durch den Tod anderer Menschen und durch ihr 

Nicht-Dasein, Nicht-Mitfungieren, Nicht-Leiden <nicht aufgehoben werden>.“ 
360 Krisis, 302. Vgl. dagegen 201: „Alle sind mit allen in intentionaler Beziehung, in Verhältnissen der 

wechselseitigen Implikation, von jeder aus die anderen in Modis der Nähe und Ferne, um sie herum 

orientiert und sich schließlich ins endlose Offene erstreckend.“ – Die Wechselseitigkeit besteht, schon bevor 

wir einander als Personen anerkennen. 
361 Krisis, 270-71. 



63 

vorgebracht,362 jedoch erklärt sich hierdurch nicht der intersubjektive Konnex. Vielmehr 
lebt man in einem viel tieferen Sinn immer schon miteinander zusammen, und so lebt 
man fort, selbst wenn man irgendwann für sich selbst zusätzlich eine einzigartige 
philosophische Einsamkeit schaffen kann,363 und auch unabhängig davon, ob man sich 
zur Förderung einer Friedensgemeinschaft der Menschheit entscheidet. Die ontologische 
Struktur der Intersubjektivität weist schließlich nicht auf ein ontisches Zusammenleben 
hin, sondern vielmehr auf das oben erwähnte „irreale intentionale Hineinreichen“ bzw. 
das transzendentale Miteinandersein des Weltbewusstseinslebens. 
 
1.2.3 Der intersubjektive Konnex des In- oder Miteinander364 
 
1) Der transzendentale Sinn der Einfühlung 
Beim Husserlschen „Einfühlungskonnex“ 365  bezieht sich die Bedeutung statt auf 
„Einfühlung […] der höheren psychischen Sphäre“ 366 zunächst eher auf den bereits 
genannten „intersubjektiven Konnex“367. In derselben Richtung unterscheidet Theunissen 
die angeblich grundlegende Einfühlung eines alter ego, die dem intersubjektiven Konnex 
entsprechen würde, von der mittelbaren Einfühlung „in etwas […] [wie] in die fremde 
Primordinalwelt.“ 368  Zu Letzterer gehört die „Fremdwahrnehmung“ 369  bzw. die 

 
362 Vgl. Krisis, 302-03: Die „intersubjektive[] Bewährung (Bewährung des Seins anderer und der andere 

der anderen – und die Synthese der Intersubjektivität als seiende und Einstimmigkeit herstellende).“ 
363 Vgl. Krisis, 521. 
364 Vgl. unter anderem CM, §42, §56, §60; Krisis, 71, 192, 199; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität 

III, 366: „Diese Innerlichkeit des Füreinanderseins als eines intentionalen Ineinanderseins ist 

die ,metaphysische’ Urtatsache, es ist ein Ineinander des Absoluten.“ Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard, 

Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355, 363, 377, 379-80: „Die 

Verflechtung läßt sich mit Husserl denken als intentionales Füreinander und Ineinander. […] Das Band, das 

sich durch das soziale Geflecht hindurchzieht, hängt dann an dem gemeinsamen Sinn, der für Husserl 

allerdings erst durch Vergemeinschaftung eines präsozialen Ur-Ich zustande kommt. […] Die Verflechtung 

läßt sich mit Merleau-Ponty auf andere Weise denken als ein leiblich-fleischliches Ineinander, das jedem 

Füreinander vorausgeht.“ 
365 Krisis, 239. Vgl. besonders 6: Der „unmittelbare[] und mittelbare[] innere[] Konnex der Einfühlung“. 

Das ist nicht mit dem „Wir-Konnex“ zu vermischen. Vgl. dazu 302. 
366 CM, §54. 
367 Krisis, 201. 
368 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 72. Vgl. 73 sowie weiter 114. 
369 CM, §55. 



64 

„wesentlich zur Fremderfahrung gehörige[] Appräsentation des fremden Leibes“370. Im 
Vergleich dazu nähert sich die sozusagen grundlegende, transzendentale Einfühlung der 
Simulation des fremden Waltens in diesem Sinn, dass es weder auf Wahrnehmung 
überhaupt noch auf irgendwelche Art der sinnlichen Erfahrung reduzierbar bleibt, trotz 
aller wahrnehmungsmäßigen Begründung auf dem cartesianischen Weg. Damit wird die 
transzendentale Einfühlung eines alter ego bei Theunissen wie unter anderen weiter auf 
die Vergegenwärtigung zurückgeführt, und die sekundäre Einfühlung in die fremde 
Primordinalwelt lediglich auf die Verwirklichung der primären „einfühlende[n] 
Vergegenwärtigung“371. Ansonsten bliebe „unverstandlich, wie [die Einfühlung in die 
fremde Primordinalwelt] den Überstieg von den primordinalen Welten zu der einen 
objektiven Welt leisten soll[te].“372 – Allerdings wird bei Husserl von „Appräsentation 
[…] eine durch Assoziation mit dieser, der eigentlichen Wahrnehmung, verbundene 
Vergegenwärtigung [vorausgesetzt], aber eine solche, die in der besonderen Funktion der 
Mitwahrnehmung mit ihr verschmolzen ist.“373 Es ist zu berücksichtigen, dass Husserl 
hierin spezifisch die Verschmelzung der Vergegenwärtigung mit der Wahrnehmung betont 
hat. Hätte Husserl die Vergegenwärtigung der Fremderfahrung von der 
Fremdwahrnehmung nicht auszusondern, wäre ein derartiger Versuch, die Einfühlung in 
den Anderen von der Fremdwahrnehmung zu befreien, in Verlegenheit zu bringen. Außer 
der leiblichen Dimension impliziert hinsichtlich der teleologischen oder totalistischen des 
Welt-Bewusstseinslebens die Einfühlung in die fremde Weltapperzeption auch überhaupt 
keinen Umweg.374 Der angebliche „Überstieg“ von schier einschichtig Primordinalem bis 
zu möglichst vielschichtig Objektivem verhält sich besonders irreführend. Tatsächlich 
richten sich das ego und alter ego nicht genau von unten her wahrnehmungsmäßig auf 
denselben Gegenstand,375 sondern zunächst auf dieselbe Welt als Ganzes,376 in der man 
als Weltbewusstseinsleben miteinander leben und fortleben sowie sich zur Verweltlichung 
immer weiter aufeinander beziehen muss, sodass sich der intersubjektive Konnex als das 
„irreale intentionale Hineinreichen“377 immer weiter vertieft. 
 
2) Das Eingehen auf den intersubjektiven Konnex 

 
370 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 70. 
371 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73. Vgl. 74, 78. 
372 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73. Vgl. CM, §55. 
373 CM, §55. 
374 Vgl. dagegen Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 114. 
375 Vgl. unter anderem Krisis, 199. 
376 Vgl. ebenfalls Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 105, 141-42. 
377 CM, §56. Vgl. Krisis, 199. 



65 

a) Der statt in Objektivierung ständig in Vergemeinschaftung fungierende Konnex des 
Miteinander378 
Der intersubjektive Konnex verhält sich im Allgemeinen als das, in dem man „einen 
Gemeinschaftshorizont bildet und einen Horizont für die Mannigfaltigkeit des aktuellen 
Miteinander Vorstellens, -Denkens, -Wertens, -Wirkens, -Schaffens, eines Miteinander 
der streitlosen Einstimmigkeit oder der widerstreitenden Unstimmigkeit.“379 Allein in 
einem weiteren Sinn bietet sich ein derart „unmittelbare[r] und mittelbare[r] innere[r] 
Konnex der Einfühlung“ 380  als Einfühlung „in andere Personen als Verstehen ihrer 
Motivationen“381 dar. Außerdem beschränkt sich die darin fundierte Mannigfaltigkeit des 
Miteinander auf nichts Einstimmiges, während sich das Ich als Welt-Bewusstsein 
trotzdem als einstimmig, widerspruchslos oder identisch zu bewähren hat. 382  Diese 
teleologische Dimension kann sich mit der Mannigfaltigkeit des „Miteinander der 
streitlosen Einstimmigkeit oder der widerstreitenden Unstimmigkeit“ so verhalten, wie 
der vermeinte Weltsinn als „Weltgewißheit“383 mit dem rohen und wilden Weltfeld.384 
Jedoch verhält es sich nicht so, als würde die Unstimmigkeit einfach dem Anderen 
zugeschrieben werden und die Einstimmigkeit hingegen dem Ich. Vielmehr bestehen im 
Konnex des Miteinander eben die Umstände für den Einstimmungsvollzug. Die 
Verweltlichung, bei der man sich sowie alles Erfahrene als einstimmig zu bewähren hat, 
fällt schon in eine Zusammenarbeit „miteinander“. Als immer schon vergemeinschaftetes 
Ich385 muss man sich gemäß dem Fremdbezug auf den Anderen weiterhin einstimmig 
bewähren. Der Konnex des Miteinander spielt in der Vergemeinschaftung als ein 
dynamischer Hintergrund des teleologischen Muss eine große Rolle,386 wenn auch ohne 
Objektivierung.387 
Überdies würde sich bei der Objektivierung die Unsicherheit zwischen „der streitlosen 
Einstimmigkeit und der widerstreitenden Unstimmigkeit“ in den Hinweis auf den 

 
378 Vgl. Krisis, 192: „[Die] ständig in Vergemeinschaftung fungierende[] Intersubjektivität.“ 
379 Krisis, 6. 
380 Krisis, 6. 
381 Ideen II, 228, Titel. 
382 Vgl. Krisis, 252, 254. 
383 Krisis, 255. Vgl. ebenfalls 191. 
384 Vgl. Krisis, 264, 267. 
385 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 99. 
386 Vgl. Krisis, 192. 
387 Trotzdem könnte die „faktisch wirkliche“ Objektivierung vom Weltbewusstseinsleben nicht abstrahiert 

werden. Vgl. dazu Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 133. 



66 

Anderen als reinen „Mitträger[] der Objektivierung“388 auflösen. Diese Möglichkeit käme 
nicht vor, dass der Andere ebenso zum Gegner der Objektivierung werden könnte oder 
sich einmal für alle aus der Objektivierung ausschließen ließe. In dieser Hinsicht bleibt 
die Objektivierungsintersubjektivität eine vereinfachte Version „der Mannigfaltigkeit des 
aktuellen Miteinander“, dessen Einstimmigkeitsteil bei der Objektivierung überwiegt. 
Zwar hat man sich dazu zu bewähren, jedoch muss sich daraus keine Einstimmigkeit des 
inneren Konnexes bzw. des Miteinanderlebens schlussfolgern. Die Notwendigkeit der 
Bewährung zur Einstimmigkeit weist überhaupt nicht auf die Notwendigkeit einer 
vorgegebenen Einstimmigkeit hin, unabhängig davon ob Letztere zu einem zu 
realisierenden Zweck oder einer zu erschließenden Tatsache gehörte. Falls „notwendig 
die Vernunftidee einer Friedensgemeinschaft […] und damit eines Reichs stimmender 
Zwecke“389 wie Husserl sagte im Weltbewusstseinsleben wurzelte, ginge sie dennoch auf 
die teleologische Dimension zurück, in der man sich aufgrund des inneren Konnexes 
möglichst einstimmig zu bewähren hat, jedoch ohne sich auf ein harmonisches 
Zusammenleben der Menschheit richten zu müssen. Mithin kann die Vergemeinschaftung, 
in der der unmittelbare und mittelbare innere Konnex fungiert, keineswegs aus der 
sogenannten Vernunftidee einer Friedensgemeinschaft herstammen. 
 
b) Die Widerlegung einer vorangehenden „Einordnung in den Menschheitsverband“390 
Zwar hat Theunissen zur Vergemeinschaftungslehre eine reiche Ergänzung geliefert,391 
jedoch bleibt seine Kritik sozusagen am cartesianischen Weg. Die Ergänzung beruht 
meistens auf der Vergemeinschaftung als Einordnung in den Menschheitsverband, die 
nach Theunissen bei Husserl „prinzipiell nach demselben Schema wie die Einordnung 
eines Dingexemplars in die zuständige Spezies“392 gedacht wurde. Diese Sichtweise muss 
vom inneren Konnex des Miteinanderlebens auf dem psychologischen Weg abweichen, 
weil aufgrund des Weltbewusstseinslebens die Selbstauslegung eben keiner zusätzlichen 
Einordnung in den „inneren“ Konnex bedarf, so als wäre man zuerst in seine eigene 
Einsamkeit geraten und dann durch „eine Depotenzierung, eine Entmächtigung“393 oder 

 
388 Krisis, 262. 
389 Krisis, 271. 
390 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 81. 
391 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 83, 85-87, 141-51. 
392 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 81. 
393 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 85. Vgl. ebd.: „Denn die Einordnung 

nimmt meinem Ich die Macht, die es als ordnendes hat. In seiner ursprünglichen Reinheit das 

Konstituierende von allem anderen, wird es durch die Veranderung [sic!] zum Konstituierten unter allem 

anderen.“ Zur Veranderung vgl. weiter Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108: „[D]as 



67 

„eine Depravierung meines Ich […] erst als Ich“394 erst auf sich selbst rekurrieren könnte, 
nämlich „als eines unter den vielen Ichen“395. Ein solcher Zugang, worauf man statt von 
der Lebenswelt von einem meditierenden Zustand als Primat ausgeht, wird bei 
Theunissen als der „Abfall“396 des Hier und Jetzt ins Dort und Dann ausgelegt, so als 
korrespondierte der assoziativen Paarung vom Anderer-Dort-ich-Hier „das Weggleiten 
des Jetzt ins Dann oder Damals“397, und sogar „[m]ein Mich-hineinversetzen ins Dort […] 
von der Kraft meines Mich-zurückversetzens ins Damals [lebte].“398 
Trotz aller Entsprechung damit, „[w]ie meine erinnerungsmäßige Vergangenheit meine 
lebendige Gegenwart transzendiert als ihre Modifikation, so ähnlich das appräsentierte 
fremde Sein das eigene“399, hat Husserl selbst hierin jedoch nichts vom Abfall oder von 
der Implikation einer solchen Stufenfolge erwähnt. Würde das Vorbild der Dingerfahrung 
in die Überlegung hinzugezogen, bei der sich die Präsentation und die Appräsentation 
alternieren, deutete die Paarung eher auf keine Entmächtigung. Denn die 
Unvollkommenheit der Appräsentation gehört im Wesentlichen zur 
Wahrnehmungsgrundstruktur, obwohl sich die Dingerfahrung im Allgemeinen trotz aller 
ewigen Unvollkommenheit stets aufs Vervollkommen richtet.400 Außerdem, auch wenn 

 
Subjekt selbst [ist] nie ganz bei sich […], sondern [trägt] vermittels seiner Leiblichkeit bereits Andersheit 

in sich […].“ 
394 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 82. 
395  Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 83: „Daß die Gegenüberstellung 

Gleichstellung voraussetzt, besagt also ,persönlich’: nur als Glied des Wir Alle kann ich das Ich eines Du 

sein. Denn das Ich eines Du ist stets ,ein’ Ich, ,ein’ Ich aber bin ich nur als eines unter den vielen Ichen, die 

in ihrer Gesamtheit das universale Wir des Menschheitsverbandes ausmachen.“ Vgl. 101: „Als 

Vergessenheit meines unvergleichlich-einzigen Ich ist Naivität nur möglich, weil die Tatsache der 

transzendentalen Anderen bereits mein transzendentales Ich zu einem unter den Anderen macht und so 

seiner unvergleichlich-einzigen Ichheit beraubt.“ 
396 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 85, 145. Vgl. dazu außerdem „der 

Blick“ bei Sartre in EN, 292f.: „Le regard“. 
397 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 85, 145. Zur Paarung vgl. CM, §51. 
398 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 149. Vgl. 145 sowie 141-42: „Das 

urstiftende Original oder die Urnorm für alle Ver-gegenwärtigung ist die in der Wahrnehmung verwirklichte 

Gegenwärtigung. Korrelativ ist die Gegenwart selber Ur- und Vorbild von Vergangenheit und Zukunft. […] 

Wie der Andere ‒ als anderes Ich ‒ eine ,intentionale Modifikation’ meiner selbst ist, so sind Vergangenheit 

und Zukunft ‒ als ,vergangene’ und ,künftige Gegenwart’ ‒ ,intentionale Modifikationen’ der 

Gegenwart.“ Vgl. dazu CM, §52. 
399 CM, §52. 
400 Vgl. unter anderem Krisis, 305. 



68 

das Mich-hineinversetzen ins Dort allerdings von der Kraft des Mich-zurückversetzens 
ins Damals lebte, könnte das Mich-hineinversetzen ins Dort ohne den Leib durchs Mich-
zurückversetzen ins Damals allein jedoch nicht erschöpft werden. Bliebe das Ich von 
vornherein als Weltbewusstseinsleben außer Betracht gelassen, könnte die oben erwähnte 
„einfühlende Vergegenwärtigung“ 401  eines alter ego ohne etwa eine ursprüngliche 
Begegnung mit dem Anderen, sei es leiblich, leib-körperlich oder anderswie auszulegen, 
dennoch keineswegs vollzogen werden, oder zum Mindesten nicht mit gleichem Recht. 
Es stellte sich auf jeden Fall die Frage, wie sich die Fremderfahrung von der 
erinnerungsmäßigen Vergangenheit unterscheiden könnte, wenn die beiden zur 
Modifikation meiner lebendigen Gegenwart gehörten.402 
Aufgrund der Zusammenhänge der Einordnung in den Menschheitsverband mit dem 
bereits genannten Abfall wird sie ebenso in Zweifel gezogen, und besonders der Anschein, 
dass die Einordnung in eine vorgegebene Gemeinschaft der weiteren Vergemeinschaftung 
sowie der Objektivierung zugrunde läge, wodurch die Vergemeinschaftung und die 
Objektivierung zusammenfallen würden, bzw., der objektive Sinn der Welt von 
vornherein dem Weltbewusstseinsleben innewohnen müsste. Allerdings, „wenn ich ,für 
mich’, d. h. ohne faktische Vergemeinschaftung mit Anderen, Welt erfahre, erfahre ich sie 
nicht so, wie sie für mich ist, sondern so, wie sie für alle ist.“403 Hiermit kann man jedoch 
erkennen, dass sich der Andere statt als Mitträger der Objektivierung eher als Mitträger 
der Verweltlichung darbietet. 404  Der cartesianische Weg einer statischen Analyse 
reflektiert allerdings nicht die natürlichen Abläufe der Verweltlichung, 405 und etwas 
Primordinales kann sich allein aus bloßer Abstraktion ergeben. Jedoch wird die 

 
401 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73. Vgl. 74, 78. 
402 Vgl. dazu Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl. Nijhoff, The 

Hague 1982, 97-98: „Also ist das ,wenn ich dort wäre’ nicht eine Wiedererinnerung an das Ich, das früher 

dort gewesen war oder zukünftig dort sein wird, sondern eine unmittelbare paarende Wahrnehmung, eine 

Situationsauffassung der Koexistenzen, der Simultaneität beider Leiber in einer lebendigen Gegenwart, und 

zwar bereits mit dem Bewusstsein vom Unterschied des Hier und Dort.“ Waldenfels, Bernhard, Das 

Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 28: „[D]ie Selbstgegenwart bedarf in ihrer 

Selbständigkeit nicht eo ipso einer Fremdgegenwart auf die Art, wie Gegenwart Vergangenheit und Zukunft 

notwendig impliziert.“ Meine Hervorhebung. Außerdem Erste Philosophie II, 176. 
403 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 93. Vgl. Krisis, 136, 192: „Welt aller 

und für alle“ sowie CM, §42, §60. 
404 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185-86 sowie weiter 

Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 82, 85-86, 88. 
405 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112. Außerdem 73 sowie 96. 

Zur statischen Analyse vgl. CM, §48. 



69 

Verweltlichung einerseits nach Husserls psychologischer Selbstmodifikation von keinem 
cartesianischen ego mehr vollzogen, und andererseits durch keinen vorgegebenen 
„objektiven“ Weltsinn monopolisiert, so als wäre überhaupt kein Vermeintsein zu erörtern. 
Beim Weltbewusstseinsleben kann die Welt lediglich in einem teleologischen Sinn einem 
vermeinten Weltsinn unterliegen,406 der als Weltidee für alle erschlossen werden mag, 
jedoch kann er als solcher weder vorgegeben noch irgendwie vorgeschrieben werden. Es 
wäre irreführend, dass sich alle, die jeweils „eine verweltlichende Selbstapperzeption 
[…] vollzogen [haben] und […] sie in beständiger Fortgeltung und Fortbildung 
[halten]“407, ohne Weiteres durch die Gemeinschaft vertreten ließen, die nach wie vor „zu 
synthetischer Einheit der Geltung hinstreb[te]“ 408 . Damit müssten sich die 
Vergemeinschaftung und die Objektivierung so gut wie möglich zusammenfügen, oder 
man hätte sich nach „eine[r] unendliche[n] regulative[n] Idee“ 409  zuerst in eine 
Gemeinschaft einzuordnen und dann die Welt aufgrund der Sozialität dieser 
Gemeinschaft zu konstruieren. Folglich gäbe es dazwischen immer nur einstimmige 
Verhältnisse, sowie bei der Objektivierung, die sich lediglich als eine vereinfachte Version 
der Mannigfaltigkeit des aktuellen Miteinander darbietet, scheint die Einstimmigkeit so 
natürlich zu überwiegen, als bliebe die Unstimmigkeit, falls es eine gäbe, nichts als ein 
Zufall. Hinsichtlich jener Mannigfaltigkeit müssen die Vergemeinschaftung und die 
Objektivierung tatsächlich nicht immer Hand in Hand gehen. Die bereits genannte 
Gemeinschaft muss als soziale Schicht der Sinneskonstitution auch keineswegs auf den 
„Wir-Konnex“ 410  hinweisen, der etwa eine Art der wechselseitigen Anerkennung 
garantiert oder impliziert. Die Gemeinschaft selbst kann keinen Ursprung dessen 
darstellen, dass bei der Vergemeinschaftung, worin der Konnex des Miteinander stets 
fungiert, die Einstimmigkeit zur Objektivierung überwiegen mag. Vielmehr verhält es 
sich umgekehrt, dass sich aus der Vergemeinschaftung die Gemeinschaft als etwas 
Faktisches erst ergeben kann.411 Mithin deutet die Gemeinschaft ebenfalls auf nichts, 
worin man sich einzuordnen hätte, um sich mit dem Anderen zu vergemeinschaften, 
unabhängig davon ob man sich selber oder der Andere bereits ein Glied der Gemeinschaft 
wäre oder nicht. Kurz formuliert verhält sich die Einordnung in den Menschheitsverband 
keinesfalls als die Vergemeinschaftung in unmittelbarer Form. Stattdessen darf sie 

 
406 Zur Doppelschichtigkeit der Welt vgl. Krisis, 258, 305. 
407 CM, §45. 
408 Krisis, 71. 
409 CM, §22. Zur Idee vgl. unter anderem §46. Vgl. §18, §22, §34, §36-38, §40. 
410 Krisis, 302. Vgl. ebenfalls 303. Zur wechselseitigen Anerkennung vgl. 201 sowie CM, §56. 
411 Vgl. dagegen Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 133. 



70 

allerdings auf einer höheren Ebene als Einfühlung erfasst werden.412 
 
c) Der unentbehrliche Weltrahmen 
Angesichts der Schlüsselstellung der Fremderfahrung in der Erfahrungslehre413 ist bei 
Theunissen wie bereits erwähnt die „Kluft zwischen der transzendentalen und der 
natürlichen Fremderfahrung“414 zu überbrücken. Diese Einsicht könnten Theunissen und 
Husserl doch implizit miteinander gemein haben, nur ist Husserl dafür auf die 
psychologische Sicht- oder Denkweise eingegangen. Damit ist das Ich durchs Welt-
Bewusstseinsleben vertieft, jedoch ohne seinem methodischen Solipsismus zu entgehen, 
dass man nach wie vor auf dem Ich als dem absolut einzigen Auslegungsausgangspunkt 
besteht. Im Vergleich dazu versuchte Theunissen, eine natürliche Unmittelbarkeit der 
Einfühlung bzw. der der Einfühlung entsprechenden personalistischen oder 
kommunikativen Einstellung zu rechtfertigen.415 Trotzdem bleibt für ihn „[d]as vor jedem 
aktuellen Konnex mit Anderen kommunikativ erfahrende Ich […] aber erstens dadurch 
gekennzeichnet, daß alle Anderen in den Horizont seiner Welterfahrung integriert 
sind.“416 Wenn die Welterfahrung in einem weiteren Sinn als Weltbewusstseinsleben zu 
verstehen ist, ist Theunissens Richtung von der Selbstmodifikation Husserls eigentlich 
nicht abweichend, insbesondere wenn der sekundäre „aktuelle Konnex“ statt auf den 
inneren Konnex des Miteinander eher auf den Wir-Konnex deutet wie auf die 
Gemeinschaft in einem bloß ontischen Sinn. Allerdings beschränkt sich das Ich bei 
Theunissen dennoch auf den Auslegungsausgangspunkt, von dem ausgehend der 

 
412 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 92. Außerdem führt es weiter 

zur Personalisierung: „Wir haben die in der Einfühlung als solcher gelegene Veranderung als nicht 

substanzialisierende, aber personalisierende bestimmt. […] Denn nur als einer unter den Anderen bin ich 

Person, da ich Person nur bin, sofern ich mich als Mit-glied unter die Glieder einer Gemeinschaft 

einordne.“ Dazu hat Theunissen ebenda eine Bemerkung gemacht: „Vor Husserl hat schon Theodor Lipps 

die Einfühlung als eine ,Veranderung unserer selbst’ […] aufgefaßt, durch die wir die Einzigkeit unseres 

lchseins verlieren und ,ein’ Ich unter anderen werden […].“ D. h. also wie bereits beschrieben eine 

Depotenzierung, eine Entmächtigung oder eine Depravierung meines Ich. 
413 Vgl. außerdem Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186: „Die 

Entdeckung der zentralen Bedeutung des Verhältnisses zwischen dem Ich und dem Anderen führt bei 

Husserl zu einer völlig neuen Grundstruktur, die alle phänomenologischen Untersuchungen bedingt.“ 
414 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112. Vgl. 96 sowie weiter 73. 
415 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112, 115, 126. 
416 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 93. Hierbei hat Theunissen mehrmals 

auf Husserls frühere Werke Formale und transzendentale Logik sowie Erste Philosophie verwiesen. Darin 

hat sich die psychologische Denkweise bereits implizit gezeigt. 



71 

„fremde“ Andere vor allem jedoch meiner eigenen Verweltlichung unterliegen muss, 
ohne daran schon als Mitträger der Verweltlichung teilgenommen zu haben. Ansonsten 
gäbe es keine oben genannte Kluft. 
 
d) Die ontologische Bedeutung der Unstimmigkeit 
Diente die Intersubjektivität zunächst allein der Objektivierung, fehlte es für die so 
fungierende Vergemeinschaftung die im inneren Konnex ebenso fundierte Unstimmigkeit 
der Mannigfaltigkeit, so als beschränkte sich die Welterfahrung bzw. das 
Weltbewusstseinsleben lediglich auf ein einziges Ich, dessen teleologische Dimension 
darin bestünde, sich ohne Verweis auf den Anderen möglichst einstimmig sowie 
widerspruchslos zu erhalten. 417  In der dementsprechend nicht grundlegenden 
Vergemeinschaftung fungierte ebenso nicht der innere Konnex des Miteinander, sondern 
zunächst nur die Intersubjektivität zur Objektivierung, wobei der eigentlich schier 
vermeinte Weltsinn bereits als Weltidee einer objektiven Welt bestimmt wäre, oder die 
Weltgewißheit ohne Weiteres als Prämisse der Weltobjektivität, anstatt der reinen 
„Welthabe“418 bzw. des Weltbezugs. Diese Intersubjektivität zur Objektivierung würde 
leicht auf die Einordnung in eine Gemeinschaft als Vertreter der Intersubjektivität zurück 
verwiesen, wodurch man der Grundlosigkeit des „Wechselseitig-für-einander-sein[s]“419 
nebenbei ausweichen könnte. In der Tat kann die Einordnung in irgendeine Gemeinschaft 
oder irgendeinen Menschheitsverband bloß ein Nebenprodukt der Annahme bleiben, in 
der die transzendentale Intersubjektivität allzu rasch für eine stille sowie nivellierte Ebene 
gehalten würde, wie die Sozialität oder soziale Schicht der Sinneskonstitution zur 
Objektivierung. Damit bliebe ihre Grundstruktur vom „intentionale[n] Hineinreichen“420 
bzw. Miteinander vermisst, aus dem sich die streitlose Einstimmigkeit sowie die 
widerstreitende Unstimmigkeit gleichfalls ergeben können, genauso wie der fremde 
Andere als „Zugänglichkeit des original Unzugänglichen“421 durchaus in den Mitträger 
der Objektivierung gefallen wäre. – Das, was hierbei verloren ginge, könnte mit der 
Einordnung eher nur überdeckt werden, nicht wiedererhalten. Im Vergleich dazu kann 
sich die apriorische Intersubjektivität auf dem psychologischen Weg in diesem Sinn, dass 

 
417 Vgl. Krisis, 252, 254. 
418 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Vgl. 186. 
419 CM, §56. 
420 Krisis, 199 sowie CM, §56. 
421  CM, §52. Vgl. §54; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631: „[A]ber Fremdheit besagt 

Zugänglichkeit in der eigentlichen Unzugänglichkeit im Modus der Unverständlichkeit.“ Außerdem 

Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 



72 

sie dem Apriori der transzendentalen Subjektivität eingeboren ist, 422  trotz aller 
Mittelbarkeit jedoch als der innere Konnex des Miteinander enthüllen, zu dem die 
teleologische Dimension in engem Bezug stehen muss, und aus dem sich die streitlose 
Einstimmigkeit sowie die widerstreitenden Unstimmigkeit prinzipiell gleichfalls ergeben 
können. 
 
1.3 Der Übergang vom cartesianischen Denkweg zum phänomenologisch-
psychologischen 
 
1.3.1 Über die Rolle der Leiblichkeit 
 
Aufgrund der engen Zusammenhänge zwischen der teleologischen und der 
intersubjektiven Dimension kann die Vergemeinschaftung doch so aufgeklärt werden, 
dass man sich auf den Anderen zu beziehen hat, nicht nur um etwas Weltliches 
intersubjektiv zu objektivieren, sondern zunächst eher um auf sich selbst möglichst 
einstimmig sowie widerspruchslos zu rekurrieren. 423  In dieser Hinsicht wäre der 
teleologische Selbstbezug im Fremdbezug auf den Anderen fundiert, während Letzterer 
wie bereits erwähnt jedoch im leiblichen Selbstbezug.424 Das, was sich bezüglich des 
Leibs durch die psychologische Modifikation geändert hat, liegt hauptsächlich nur darin, 
dass der Leib nicht mehr in einer psychophysischen Sichtweise in den Leib-Körper fallen 
bzw. mit dem Körper zusammenfallen muss. 425 Kurz gesagt kann hinsichtlich eines 

 
422 Vgl. CM, §59, §64. Außerdem C-Manuskript, 425f. 
423 Vgl. Krisis, 252, 254; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65; Waldenfels, 

Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366: „Ich gehe 

nicht von mir aus, sondern ich komme auf mich zurück in einer rückläufigen Bewegung, die 

Levinas ,Rekurrenz’ nennt.“ Vgl. dazu Lévinas, Emmanuel, Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, 

Nijhoff, Den Haag 1974, 130ff. Im Folgenden als AE bezeichnet. Zur deutschen Übersetzung vgl. Jenseits 

des Seins oder anders als Sein geschieht, übersetzt von Thomas Wiemer, Alber, Freiburg / München 1998. 
424 Vgl. Krisis, 261: „Was ich da finde, ist: mich als Ich, meinen Leib und einen Kreis von Außendingen, 

rein durch meine Sinnlichkeit konstituiert.“ Sowie besonders 265: „Ich habe mich besonnen auf den 

transzendentalen Wesensstil meines weltvorstellenden Lebens, wie ich es apodiktisch finde als untrennbar 

von meinem apodiktisch transzendentalen Ich. Darin Stufenbau der Selbstgebungen, der untersten 

sinnlichen in der Primordialität des primordialen Leibes, des primordialen Ich – der darin fundierten: 

Selbstgebung von anderen Ich und ihren Leibern. Selbstgebung von gemeinsamer sinnlicher Umwelt, in 

Vergemeinschaftung der sinnlichen Erscheinungen und Gegenstände.“ Diese „Primordialität“ scheint sich 

im Wesentlichen nicht von jener Primordinalität in CM zu unterscheiden. Vgl. außerdem 259. 
425 Zur psychophysischen Sichtweise vgl. CM, §44, §50, §51, §55. Vgl. dagegen unter anderem Krisis, 169, 



73 

„Stufenbau[s] der Selbstgebungen“ 426 die Leiblichkeit von der Körperlichkeit völlig 
getrennt behandelt werden. 427  Indessen wiederholt sich eine unumgängliche Frage, 
nämlich, ob die leibliche Dimension weit grundlegender als die intersubjektive bleibt, 
oder, ob die Leiblichkeit selbst sehr tief in der Intersubjektivität im Sinn des 
„inneren“ Konnexes des Miteinander verwurzelt bleibt, der dadurch der Objektivierung 
wahrnehmungsmäßig zugrunde liegt. 
Trotzdem zeichnet sich als leiblicher Selbstbezug der Leib bisher dennoch durch eine 
absolute „Eigenheit“428 gegenüber allen anderen Leibern sowie Körpern aus, wodurch 
sich das Ich als absoluter Auslegungsausgangspunkt von der Fremderfahrung bis zur 
Erfahrung im Allgemeinen bestimmen lässt.429 Während eine primordinale Bewährung 
zur Einstimmigkeit deswegen sinnlos bleibt, weil die teleologische Dimension immer 
bereits im Konnex des Miteinander fungieren muss, fungieren die Sinne des Leibes in der 
angeblichen „Eigenheits[-]“430 oder „Primordinalsphäre“431 jedoch perfekt. Im Vergleich 
dazu lässt sich als innerer Konnex des Miteinander die angeblich dem Apriori der 
transzendentalen Subjektivität eingeborene Intersubjektivität 432  hinsichtlich des 
teleologischen Hinweises gegenüber allen anderen Dimensionen wie der leiblichen nur 
kaum mittelbar auszeichnen. Trotzdem lässt sich auf dem psychologischen Weg 
allerdings eine nicht mehr auf die leibliche Dimension reduzierbare Intersubjektivität 
auslegen. Gewiss ist aufgrund der Abtrennung der Leiblichkeit von der Körperlichkeit die 
Fremderfahrung, auch wenn sie nur leiblich erschlossen würde, kein Analogon zur 
Körperdingerfahrung mehr. Die Fremd- und Dingerfahrung unterscheiden sich 
voneinander eigentlich nicht dadurch, dass sich etwa Appräsentation bei der 
Fremderfahrung niemals alternativ als Präsentation erfüllen lässt. Wenn sich der innere 
Konnex des Miteinander zunächst eben leiblich verhielte, läge der Unterschied 
dazwischen sogar eher darin, dass man sich zur Fremderfahrung bereits leiblich auf den 
Anderen bezogen hätte, unabhängig davon ob als der Leib des Anderen „ein Körper in 
meiner primordinalen Sphäre abgehoben auf[träte]“ 433 , der das Ich durch die 

 
171 sowie Ideen II, 140. 
426 Krisis, 265. 
427 Zur Körperlichkeit vgl. Ideen II, 265, 285. 
428 CM, §44. Mit der Eigenheit ist ebenfalls die „Primordinalität“ oder „Primordialität“ gemeint. 
429 Vgl. Krisis, 259, 262, 265 sowie CM, §56. 
430 CM, §44. 
431 CM, §50. Vgl. §58. 
432 Vgl. CM, §59, §64. Außerdem C-Manuskript, 425f. 
433 CM, §51. 



74 

leibkörperliche „Sinnesüberschiebung“ 434  zum analogisierenden sowie assoziativen 
Paaren weiter motivieren würde.435 Die Leiblichkeit wird dann von Anfang an für eine 
Fremderfahrungslehre bereits von der Körperlichkeit getrennt behandelt, statt dass der 
fremde Leib als ein spezifischer Körper aus allem Weltlichen ausgesondert werden 
müsste, so als fiele ansonsten der Andere in ein bloßes Ding unter den anderen oder als 
solcher zunächst auf der Verneinung der reinen Körperlichkeit beruhen müsste. 436  
Fraglich bleibt nur, wie sich denn die Leiblichkeit mit dem Konnex des Miteinander 
verhält. 
 
1.3.2 Über den Übergang von der statischen Phänomenologie zur genetischen 
 
1) Der Übergang zur Intersubjektivität in ihrem eigentlichen sowie genetischen Sinn 
Dem Übergang vom cartesianischen Denkweg zum phänomenologisch-psychologischen 
entspricht der Übergang von der statischen Phänomenologie zur genetischen. Auf dem 
cartesianischen Weg „handelt [es] sich […] nicht um die Enthüllung einer zeitlich 
verlaufenden Genesis sondern um eine statische Analyse.437 Die objektive Welt ist für 
mich immerfort schon fertig da,“438 während sich die psychologische Sichtweise jedoch 
dem „Ichpol“439 bzw. dem Ursprung der transzendentalen Subjektivität annähert.440 Nach 
Theunissen „gilt [die statische Analyse] für die ganze Theorie der Intersubjektivität von 
der Erfahrung des primordinalen Körperdings bis zur Konstitution der objektiven 

 
434 CM, §51. 
435 Vgl. CM, §50, §51 sowie Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 

1971, 21-22. 
436 Vgl. ebenfalls Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 66: „Da der in meiner 

primordinalen Welt auftretende Körper (des nachmals Anderen) ein Ding wie jedes andere ist, kann man 

unter einem allgemeineren Gesichtspunkt auch sagen: es ging in den vorausgegangenen Überlegungen um 

den Aufweis, wie auf der untersten Stufe, eben der der Leiblichkeit, Erfahrung vom Anderen als einem 

gegenüber den Dingen Anderen oder als Nicht-Ding möglich sei.“ Jedoch hat Theunissens eigene Suche 

nach der Unmittelbarkeit der Fremderfahrung mit der Leiblichkeit fast nichts zu tun. Nach ihm „[ist] [a]ls 

Appräsentation des fremden Leibes […] die Fremderfahrung eine ,interpretierende Wahrnehmung’“. Vgl. 

dazu 108. 
437 Vgl. dagegen Held, Klaus, Das Problem der Intersubjektivität und die Idee einer phänomenologischen 

Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven transzendentalphänomenologischen Forschung, Nijhoff, The 

Hague 1972, 49. 
438 CM, §48. 
439 Vgl. Krisis, 135. 
440 Vgl. Krisis, 170, 263-64. 



75 

Welt.“ 441  Dementsprechend würden die Verweltlichung und die Objektivierung wie 
bereits geschrieben zusammenfallen. Dies gilt auf dem psychologischen Weg nicht weiter, 
aus dem die psycho-physische Sichtweise schon ausgeschlossen sein und folglich der 
Leib nicht mehr mit dem Körper zusammen als Leibkörper verbunden werden muss.442 
Darüber hinaus gewinnt die psychologische Intersubjektivitätsauslegung eine genetische 
Bedeutung. Zur Klärung dieses Sachverhalts, ist es zunächst notwendig im Folgenden die 
Trennung zwischen der statischen Phänomenologie und der genetischen einzuführen. 
Statt als statisch- oder genetisch-phänomenologische „Methode“ wird beides als 
„Perspektive“ bezeichnet, weil diese Trennung im Prinzip von nichts Methodischem 
abzuhängen scheint. Bei Husserl bleibt die genetische Perspektive für die Idee der 
Phänomenologie noch grundlegender als die andere. 443  Denn aus einer genetischen 
Perspektive wird das Gewicht auf die Bewußtseinsabläufe gelegt, bei denen sich eine 
Mannigfaltigkeit alles Weltlichen erst ordnungsmäßig gestalten kann. Die Frage danach, 
wie sich etwas Weltliches als solches geformt hat, fällt erst dann in die statische Analyse. 
Aus einer statischen Perspektive wiegt das, was als eingeklammertes Phänomen bereits 
„fertig“ geworden ist, eher noch schwerer. Zu dieser objektiven Welt gehört freilich 
jedwede einzelne Dingerfahrung, die eigentlich ‒ also teilweise aus einer grundlegend 
genetischen Perspektive – auf „eine einheitlich zusammenhängende Schicht des 
Phänomens Welt, des transzendentalen Korrelats der kontinuierlich einstimmig 
fortgehenden Welterfahrung“444 oder der Erfahrung einer vermeintlich objektiven Welt, 
verwiesen werden muss. Nur wird bei der statischen Analyse das Weltphänomen zuerst 
durch eine Abstraktion erschlossen.445 Jedoch muss das, was hierdurch ums Ichzentrum 
herum als eine konstitutive Hierarchie ausgemacht werden kann, nicht mit den aus einer 
genetischen Perspektive erschlossenen Welt-Bewußtseinsabläufen Hand in Hand 
gehen.446 Der Grund liegt in dieser Schwerpunktsänderung oder Wiederbetonung in der 
genetischen Phänomenologie: 

 
441 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 60. 
442 Vgl. unter anderem CM, §44, §50. Krisis, 169, 171 sowie Ideen II, 140. 
443 Vgl. CM, §61 sowie Rudolf Bernet, Iso Kern und Eduard Marbach, Edmund Husserl – Darstellung 

seines Denkens, Meiner, Hamburg 1996, 182. 
444 CM, §44. 
445 Vgl. CM, §44: „[W]ir abstrahieren von allem Fremdgeistigen als dem, was am hier fraglichen Fremden 

seinen spezifischen Sinn ermöglicht. Auch der Charakter der Umweltlichkeit für jedermann, das Für-

jedermann-da- und zugänglich-sein, Jedermann-in-Leben-und-Streben-etwas-angehen-oder-nicht-

angehen-können, der allen Objekten der phänomenalen Welt eignet und ihre Fremdheit ausmacht, ist nicht 

zu übersehen und ist abstraktiv auszuschließen.“ 
446 Vgl. außerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 94-95. 



76 

 
„Das Entscheidende für die Philosophie ist die Rückfrage von der Welt auf die transzendentale 

Subjektivität und dann die auf die transzendentale, phänomenologisierende Subjektivität.“447 

 
Ausgehend davon bleibt das „Sein der Welt […] inhaltlich immerzu relativ“448, so als 
wäre sie „der in diesem synthetisch einheitlichen Vorstellen ständig vermeinte 
Seinssinn“ 449 , unabhängig davon wie es statisch analytisiert werden kann. Als 
Weltbewusstseinsleben gliedert man sich bei der „verweltlichende[n] 
Selbstapperzeption“450 nicht ohne Weiteres in eine „immer schon fertig da“ vorgegebene 
Welt ein, sondern man hat dabei vielmehr „zu synthetischer Einheit der Geltung 
hin[zu]streben[]“451, und zwar aufgrund des Miteinanderlebens.452 Dieses Hinstreben 
erweist sich bereits als intersubjektiv. Die oben erwähnte „objektive“ Welt bleibt aus einer 
genetischen Perspektive nichts Fertiges, und die „kontinuierlich einstimmig fortgehende 
Welterfahrung“ unterscheidet sich im Wesentlichen von der statisch erschlossenen, die 
von unten her wahrnehmungsmäßig ausgelegt wurde und sich dadurch einer Sammlung 
der Dingerfahrungen anzunähern scheint. Allerdings nimmt an ihren Sinngebungen 
ebenfalls „das Mit-sein der anderen Monaden“453 teil, jedoch muss sich die Welterfahrung 
davor bereits in einem fundamentaleren und genetischen Sinn als intersubjektiv verhalten. 
 
„Die Weltapperzeption – die in ihr vollzogene universale Antizipation ist nicht ein Haben von 
Wahrnehmungsobjekten als fertigen Daten und ein Mitdasein in antizipierter und durch erfüllende 
Wahrnehmung daneben zu legender neuer Daten oder in einer Ebene sich aneinander reihender 

und verbindender. Es ist ein überaus verwickeltes Ineinander von geltenden Sinnen […].“454 
 
Als derart inter-subjektive Genesis enthüllt sich vor allem die dem Apriori der 
transzendentalen Subjektivität eingeborene Intersubjektivität. 455  Nichts solipsistisch 

 
447 Krisis, 170. 
448 Krisis, 263. Vgl. 264. 
449 Krisis, 267. 
450 CM, §45. 
451 Krisis, 71. 
452 Vgl. Krisis, 71, 136, 192; CM, §42, §60. 
453 CM, §60. 
454  Krisis, 71. Vgl. 199 sowie CM, §56. Außerdem Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. 

Neumann, Würzburg 2021, 88: „[D]as aktuelle System der Unendlichkeit der möglichen Erfahrung“ sowie 

89: „[D]ie Weltapperzeption als ein unendlich offenes System der möglichen Erfahrungen“. 
455 Vgl. CM, §59, §64. Außerdem C-Manuskript, 425f. 



77 

Verweltlichendes isolierte sich als das ego zuerst von etwas Anderem, einschließlich des 
alter ego, und integrierte dann „alle Anderen in den Horizont seiner Welterfahrung“456. 
So bietet sich wie bereits mehrmals gesagt der Andere als Mitträger der Verweltlichung 
dar, wenn auch ohne Objektivierung. Eine als Objektivierung fungierende Verweltlichung 
bliebe eigentlich in einer statischen Analyse beschränkt, insbesondere wenn sie sich im 
Lauf „der Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit“457 so vollzöge, 
als bliebe die Welterfahrung „ein Haben von Wahrnehmungsobjekten als fertigen Daten 
und ein Mitdasein in antizipierter und durch erfüllende Wahrnehmung daneben zu 
legender neuer Daten“ allein. Dann verlöre die genetische Intersubjektivität ihre 
ursprüngliche „Mannigfaltigkeit des aktuellen Miteinander Vorstellens, -Denkens, -
Wertens, -Wirkens, -Schaffens, eines Miteinander der streitlosen Einstimmigkeit oder der 
widerstreitenden Unstimmigkeit“ 458 . Ohne die teleologische Dimension auf dem 
psychologischen Weg in Betracht zu ziehen, dass sich das Ich bei der Verweltlichung, mit 
dem Anderen als Mitträger derselben Verweltlichung zusammen, möglichst einstimmig 
zu bewähren hat, 459  würde die Bewährung zur Einstimmigkeit oder der 
Einstimmungsvollzug so übersehen, als gäbe es ohne Weiteres eine ichunabhängige,460 
immer bereits einstimmige Welt und als ihr Korrelat eine Gemeinschaft bzw. einen 
„Menschheitsverband“ 461 , worin sich zuerst eine Vielfalt der so verweltlichend 
apperzipierten „Selbst“ einzuordnen hätte. Mit anderen Worten, wenn „als Mitträger[] der 
Objektivierung“462 der Andere die Intersubjektivität schon bedingte, könnte sich hieraus 
der Anschein ergeben, dass der im „Wir-Konnex[]“463 mit dem Ich reibungslos stehende 
Andere den erschöpfen könnte, wer als „das an sich erste Objekt“464 bzw. „das an sich 
erste Fremde (das erste Nicht-Ich) […][,] das andere Ich“465 dem Ich zuerst widerfährt, 
es zur „Selbsttranszendenz“466 wie zum „Überstieg von den primordinalen Welten zu der 

 
456 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 93. 
457 Krisis, 305. 
458 Krisis, 6. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 154. 
459 Vgl. Krisis, 252, 254. 
460 Zur „Ichunabhängigkeit“ vgl. außerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 

1977, 95-96. 
461 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 81. 
462 Krisis, 262. 
463 Krisis, 302. Zu seiner „wechselseitigen Implikation“ vgl. 201. 
464 CM, §55. 
465 CM, §49. 
466 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 144. Vgl. ebenfalls 149. 



78 

einen objektiven Welt“ 467  motivieren könnte und sich mit Husserls Worten als 
„Zugänglichkeit des original Unzugänglichen“468 jedoch viel besser ausgezeichnet hat. – 
Das, was damit verloren ginge, kann all auf die vermisste intersubjektive Genesis in Form 
des In- und Miteinander469 zurückgeführt werden. 
 
2) Die vergessene Fremdheit des Anderen 
Begleitend zur vermissten genetischen Intersubjektivität würde die Fremdheit des 
Anderen wie bereits erläutert vergessen werden. Die Fremdheit „d[e]s erste[n] Nicht-Ich) 
[…][,] d[e]s andere[n] Ich“470 wird bereits häufig allzu rasch der „Umweltlichkeit für 
jedermann“ 471  zugeschrieben, so als gehörte sie nach wie vor zur Fremdheit des 
Weltlichen im Allgemeinen und könnte durch die Ausschließung aus etwas 
Primordinalem bzw. Eigenheitlichem rein negativ bestimmt werden.472 Das, wodurch 
sich die Fremdheit des Anderen als „des an sich ersten Fremden“ oder eines derartigen 
„Objekt[s]“473 gegenüber der Umweltlichkeit für jedermann auszeichnet, liegt eigentlich 
eher versteckt in der widersinnigen Ausdrucksweise der „Zugänglichkeit des originalen 
Unzugänglichen“474. Dadurch hat sich der Andere vor allem bestätigt, auf den sich das 
Ich bezogen hat, schon bevor es sich durch die „Fremdwahrnehmung“ 475  zur 
intersubjektiven Objektivierung schrittweise transzendiert,476 wozu der Andere zunächst 
„als Mitträger[] der Objektivierung“477 erschlossen wird. Zwar bleibt der Andere trotz 
alles „original Unzugänglichen“ allerdings zugänglich, wenn auch nicht unmittelbar, 
jedoch kann sich die Zugänglichkeit keineswegs durch den ursprünglichen Fremdbezug 
hindurch ziehen, ansonsten verbliebe beim Anderen überhaupt nichts original 

 
467 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73. Vgl. CM, §55. 
468 CM, §52. Vgl. §54; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
469 Vgl. unter anderem CM, §42, §56, §60; Krisis, 71, 192, 199; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität 

III, 366; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 355, 363, 377, 379-80. 
470 CM, §49. 
471 CM, §44. 
472 Vgl. CM, §44, §52. 
473 CM, §55. 
474 CM, §52. Vgl. §54; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
475 CM, §55. 
476 Vgl. CM, §55 sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73, 144, 149. 
477 Krisis, 262. 



79 

Unzugängliches. Als solches kann es sich genauso wie „[d]ie Weltapperzeption [oder] die 
in ihr vollzogene universale Antizipation […] nicht [durch] ein Mitdasein in antizipierter 
und durch erfüllende Wahrnehmung daneben zu legender neuer Daten“ 478  ändern, 
ansonsten fielen die Fremd- sowie Welterfahrung bereits in „ein Haben von 
Wahrnehmungsobjekten“479, unter denen sich der Andere statt als „Nullkörper“480 als 
Leib-Körper gegenüber allem bloß Körperlichen erst auszeichnen könnte. In der Tat kann 
als „Zugänglichkeit des originalen Unzugänglichen“ im Anderen etwas radikal Fremdes 
erblickt werden. Dies kann jedoch leicht von der Zugänglichkeit bei der Objektivierung 
überwogen werden, genauso wie die der genetisch ausgelegten Intersubjektivität 
eingeborenen „Mannigfaltigkeit […] der streitlosen Einstimmigkeit oder der 
widerstreitenden Unstimmigkeit“ 481  von der „einstimmige[n] Fremderfahrung“ 482  
überwogen werden kann, deren Einstimmigkeit jedoch lediglich in einer statischen 
Hinsicht festgelegt wurde. 
Die Vergessenheit der Fremdheit bzw. des Fremden als des Anderen hat also mit der 
Verlorenheit der der genetischen Intersubjektivität eingeborenen Mannigfaltigkeit gemein, 
die Beschränkung einer statischen Perspektive zu verschulden. Zwar wurde der Andere 
auf dem cartesianischen Weg bereits als „Zugänglichkeit des originalen 
Unzugänglichen“ erschlossen, jedoch ist die eigentliche Fremdheit des Anderen als 
„Zugänglichkeit in der eigentlichen Unzugänglichkeit im Modus der 
Unverständlichkeit“ 483  anschließend zur Objektivierung der Zugänglichkeit von der 
Fremdwahrnehmung bis zur höherstufigen Einfühlung in eine fremde Psyche oder 
Personalität allmählich gewichen. Die radikale sowie eigentliche Fremdheit in diesem 
Sinn, dass sie sich als Kern „des an sich ersten Fremden“ gegenüber aller andersartigen 
weltlichen Fremdheit auszeichnet, würde in einer statischen Analyse nur in Verlegenheit 
gebracht, wenn sie nicht einfach verloren ginge. Der genetischen Intersubjektivität, der 
die „Mannigfaltigkeit der streitlosen Einstimmigkeit oder der widerstreitenden 
Unstimmigkeit“ gleichfalls eingeboren bleibt, entspricht gar kein Mitträger der 
Objektivierung, wie bereits mehrmals erwähnt, sondern nur der fremde Andere, dem die 
radikale sowie eigentliche Fremdheit innewohnt. Der gleiche steht mit dem Ich im 

 
478  Krisis, 71. Vgl. 199 sowie CM, §56. Außerdem Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. 

Neumann, Würzburg 2021, 88-89. 
479 Krisis, 71. 
480 Ideen II, 152. Vgl. 158: „Nullpunkt“ sowie CM, §51. 
481 Krisis, 6. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 154. 
482 CM, §42. 
483 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631. 



80 

„inneren Konnex […] eines Miteinander“ 484 , „in dem ich mit anderen innerlich 
verbunden lebe“ 485 . Dabei muss die Verweltlichung von vornherein bereits eine 
Zusammenarbeit bleiben, die der ichlichen sowie weltlichen Bewährung zur 
Einstimmigkeit zugrunde liegt,486 und einer solchen intersubjektiven Genesis muss der 
Hinweis auf die echte Fremdheit des Anderen innewohnen. Es fragt sich dann, wie man 
weiter auf diesen Hinweis eingehen kann und ob sich der Zugang dazu dennoch als 
leiblich erweist. Hiermit hängt diese Frage wiederum zusammen, ob die Leiblichkeit 
selbst sehr tief in der Intersubjektivität im Sinn des inneren Konnexes des Miteinander 
verwurzelt bleibt, oder sogar, ob der leibliche Selbstbezug tatsächlich zunächst durch 
absolute „Eigenheit“ 487  gegenüber allen anderen Leibern sowie Körpern „[i]m 
besonderen […] sinnlich abgehoben [sein]“488 muss. 
 
1.3.3 Das Ich als der den Fremdbezug implizierende Selbstbezug 
 
Wie bereits erwähnt, ist Husserl vom cartesianischen Geist als Begründungsidee nie 
abgewichen, wonach vom Ich allein alles Erdenkliche ausgehen muss.489 Jedoch hat sich 
das Ich als Grundlage durch die psychologische Modifikation vom cartesiansichen ego 
eines Zeitpunktes zum strömenden Weltbewusstseinsleben verbessert.490 Genauer gesagt 
ist „[d]as Weltbewußtseinsleben […] nicht […] ein bloßes Strömen von ,Erlebnissen’, 
sondern ein Strom von Erlebnissen des identischen Ich (das selbst kein Erlebnis, sondern 
in den Erlebnissen erlebend ist).“491 So dann hat sich die auf dem cartesianischen Weg 
noch implizite teleologische Dimension enthüllt, in der sich das Ich als 
Weltbewusstseinsleben einstimmig zu bewähren hat, indem es im Lebens-„Strom von 
Erlebnissen“ mit dem Anderen zusammen für die korrelative Welt als vermeintlich 
objektive „zu synthetischer Einheit der Geltung hin[zu]streben[]“492 hat. Kurz gesagt 
muss sich diese ichliche sowie weltliche Bewährung im Lauf der Vergemeinschaftung 

 
484 Krisis, 6. 
485 Krisis, 136. 
486 Vgl. CM, §55 sowie Krisis, 252, 302. 
487 CM, §44. Mit der Eigenheit ist ebenfalls die „Primordinalität“ oder „Primordialität“ gemeint. 
488 CM, §44. Vgl. §51; Krisis, 261-62, 265; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 

1977, 65. 
489 Vgl. CM, §64 sowie Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186, 

190. Jedoch würde Tengelyi der Rede von der „Begründung“ eine Absage erteilen. Vgl. dazu 188. 
490 Vgl. unter anderem Krisis, 249, 252, 262. 
491 Krisis, 252. Vgl. ebenfalls 262. 
492 Krisis, 71. Vgl. 192 sowie außerdem CM, §42, §60. 



81 

vollziehen, worin die genetische Intersubjektivität ständig fungiert.493 Im strengen Sinn 
bleibt das Weltbewusstseinsleben nicht genau ein stets bereits identisches reflexives 
Selbst, sondern vielmehr eine derart laufende „Identifizierung“ des Ich, bei der es sich 
nicht nur dadurch konkretisiert, was ihm leiblich oder anderswie widerfährt, sondern sich 
dabei auch so gut wie möglich einstimmig sowie widerspruchslos zu erhalten hat, 
während es mit dem Anderen zusammen, nämlich intersubjektiv zu synthetischer Einheit 
der Geltung hinstrebt. Durch die als solche im Miteinanderleben fundierte teleologische 
Dimension erklärt sich bisher bereits ein den Fremdbezug implizierender Selbstbezug. Es 
bleibt jedoch noch unerklärt, wie sich dieser und jener leibliche Selbstbezug zueinander 
verhalten. Fraglich bleibt weiterhin, ob in der Leiblichkeit genauso wie im 
intersubjektiven Konnex die teleologische Dimension eben immer fundiert ist, bzw., ob 
der Konnex des Miteinander selbst bereits aus der Leiblichkeit besteht, sodass wir 
intentional ineinander hineinreichen. 494  Dementsprechend wird der angeblich 
„primordiale[] Leib[]“495 bzw. die Primordinalität des Leibes in Zweifel gezogen, so als 
drohte der Auslegungsausgangspunkt von der Husserlschen Begründungsidee 
abzuweichen, der nicht länger am Ich festhalten müsste, sowie „das immer schon 
vergemeinschaftete Ich“ 496  auf eine rein leibliche Verflechtung mit dem Anderen 
verwiese, und die sogar auf etwa „unseren“ intersubjektiven Leib,497 der von vornherein 
nichts Primordinales und „keiner äußerer getrennter Objekte ist, wo außen und innen sich 
ausschließen.“ 498  – Bliebe der Konnex des Miteinander im Wesentlichen ein derart 
leiblicher, bedürfte er überhaupt keiner Vermittlung äußerlicher Körperlichkeit bzw. 
keiner leibkörperlichen „Sinnesüberschiebung“499. Vielmehr verhielte es sich umgekehrt, 
dass ein leiblicher Selbstbezug ohne etwa Fremdbezug einfach unmöglich scheint, und 
dass „ich in ,solipsistischer Einstellung’ meinen Leib bloß partiell als visuell 
wahrnehmbaren Körper“ 500  ebenfalls nicht konstituieren muss. All das dient der 

 
493 Vgl. Krisis, 192. 
494 Vgl. Krisis, 199 sowie CM, §56. 
495 Krisis, 265. Vgl. ebenfalls CM, §44, §51; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 

1977, 65-66. 
496 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 95. 
497 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

350. 
498 Husserl, Edmund, Phänomenologische Psychologie, Den Haag, Nijhoff 1962, 484. Zitiert in Waldenfels, 

Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 18. Hiermit wird statt der Leiblichkeit 

die Dinglichkeit oder Verdinglichung des Leibes beiseite gelassen. Vgl. dazu Ideen II, 145-46. 
499 CM, §51. 
500 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65. 



82 

folgenden Behandlung des leiblichen Miteinander als ein primärer Leitfaden. 

  



83 

2. Der Zugang zu einer potentiellen „Intersubjektivität“ bei 

Merleau-Ponty 
 
2.1 Der Leib „von uns“ 
 
2.1.1 Der Leib als selbstständige Dimension 
 
1) Der Ausgang aus der Unaktualisierbarkeit bzw. dem „Abfall in die Vergangenheit“501 
Dass Fremderfahrung und Wiedererinnerung ein Analogon bildeten, ist eine häufig 
vorkommende Annahme, die sich auf folgende Stelle in den Cartesianischen 
Meditationen zurückführen lässt: „Wie meine erinnerungsmäßige Vergangenheit meine 
lebendige Gegenwart transzendiert als ihre Modifikation, so ähnlich das appräsentierte 
fremde Sein das eigene.“502 Dementsprechend folgerte Theunissen, dass „[m]ein Mich-
hineinversetzen ins Dort […] von der Kraft meines Mich-zurückversetzens ins Damals 
[lebt]“ 503 , und zwar, dass „die einfühlende Entgegenwärtigung ein Abfall in die 
Vergangenheit, kein Vorgriff in die Zukunft ist.“504 Demnach scheint sogar die Paarung 
vom Anderer-Dort-ich-Hier auf die Ent- oder Vergegenwärtigung reduzierbar zu sein, 
besonders wenn bei Husserl als Fremdwahrnehmung die Appräsentation des Anderen 
doch auch der Vergegenwärtigung zugeschrieben wird.505 Dagegen muss nach Waldenfels 
die Fremdwahrnehmung bzw. das „Mich-hineinversetzen ins Dort“ eigentlich nicht erst 
„von der Kraft des Mich-zurückversetzens ins Damals“ leben können. 506  Jenes 
Hineinversetzen ins Dort ist auch nicht einfach „ein Analogon der 

 
501 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150. 
502 CM, §52. 
503 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 149. Vgl. ebenfalls 141-42 sowie 145. 
504 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150. 
505 Vgl. CM, §55: „Appräsentation setzt als solche, sagten wir schon einmal, einen Kern von Präsentation 

voraus. Sie ist eine durch Assoziation mit dieser, der eigentlichen Wahrnehmung, verbundene 

Vergegenwärtigung, aber eine solche, die in der besonderen Funktion der Mitwahrnehmung mit ihr 

verschmolzen ist.“ 
506  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 28: „[D]ie 

Selbstgegenwart bedarf in ihrer Selbständigkeit nicht eo ipso einer Fremdgegenwart auf die Art, wie 

Gegenwart Vergangenheit und Zukunft notwendig impliziert.“ Meine Hervorhebung. Außerdem Erste 

Philosophie II, 176. 



84 

temporalen ,Selbsttranszendenz’“ 507 . Wenn sich der Fremdbezug, wobei sich die 
Selbstgegenwart auf die Fremdgegenwart bezieht, vom Bezug einer „Stromzeitigung“508 
unterscheiden lässt, kann man dann der Verlegenheit ausweichen, dass sich nichts 
Fremdes durch die angebliche Fremderfahrung aktualisierte. Ein derartiger 
„solipsistischer“ Verdacht deutet darauf hin, dass alles aufgrund der Erfahrung des 
Anderen, nämlich „d[e]s an sich erste[n] Objekt[s]“509 zur Objektivierung Konstituiertes 
lediglich „unter dem Gesetz der Sukzessivität [stehen würde]“ 510 , solange die 
Fremderfahrung dennoch die grundlegende Schlüsselstellung der Erfahrungslehre im 
Ganzen besetzt. 511  Diese Unaktualisierbarkeit kann nach Theunissen darauf 
zurückgeführt werden, dass Husserl „[d]ie echte Alternativmöglichkeit [der 
Gleichursprünglichkeit des Ich und des Anderen] […] von vornherein ausschließt 
[…].“512 
Jedoch zeigt sich nach Ichiro Yamaguchi als Gleichursprünglichkeit des Ich und des 
Anderen in der Paarung tatsächlich schon eine selbstständige Dimension: 
 

„Also ist das ,wenn ich dort wäre’ nicht eine Wiedererinnerung an das Ich, das früher dort gewesen 
war oder zukünftig dort sein wird, sondern eine unmittelbare paarende Wahrnehmung, eine 
Situationsauffassung der Koexistenzen, der Simultaneität beider Leiber in einer lebendigen 

Gegenwart, und zwar bereits mit dem Bewusstsein vom Unterschied des Hier und Dort.“513 
 
In einer solchen Situationsauffassung der Simultaneität beider Leiber ist das Miteinander 
vom „Miteinanderleben“ 514  auf einmal zu erblicken, und zwar unmittelbar sowie 
wahrnehmungsmäßig. Geht man hierauf weiterhin ein, muss man sich fragen, ob und wie 
das „Bewusstsein vom Unterschied des Hier und Dort“ mit der Paarung 
gleichursprünglich ist, bzw., ob sich das Paar Anderer-Dort-ich-Hier aus einer bereits 

 
507 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 144. Vgl. ebenfalls 149. 
508 Krisis, 248: „Jedes <Reale>, solche strömend vermeinte Einheit als eins in sich <zu> tragen, fordert 

seine intentionale Analyse – Stromzeitigung dieser Einheit und an ihr korrelativ die Zeitigkeit, 

Retentionalität und Protentionalität.“ 
509 CM, §55. 
510 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150. 
511 Vgl. außerdem Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186. 
512 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 153. 
513 Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl, Nijhoff, The Hague 

1982, 97-98. 
514 Krisis, 192. Vgl. CM, §42, §60. 



85 

vorgegebenen „Räumlichkeit der objektiven Leiber“515 ergibt. Letzteres heißt, dass die 
Räumlichkeit bzw. die räumliche Trennbarkeit zwischen dem eigenen Leib und dem 
fremden als zwei „objektiven Leibern“ keinen innerlichen Fremdbezug voraussetzt, 
sondern umgekehrt, dass sich ein Fremdbezug wie die bereits genannte Paarung durch 
die äußerliche Räumlichkeit erst veranlassen kann. Zieht man aber in Betracht, dass dem 
Objektsein der Leiber lediglich die äußerliche Körperlichkeit zu korrespondieren scheint, 
die aus der psychologischen Modifikation bereits ausgeschlossen wird, scheint die 
Voraussetzung der Räumlichkeit wegen des Verweises auf äußerliche Körperlichkeit auch 
nicht sehr überzeugend. Indessen ist hierzu die Alternative des „inneren Konnex[es]“516 
bzw. eines vor-räumlich leiblichen Fremdbezugs auf den Anderen an dieser Stelle für eine 
Auslegung noch nicht genügend vorbereitet. Daher ist anschließend zunächst einzuführen, 
wie sich die räumlichen Relationen selbst im Rahmen „eine[r] Situationsauffassung der 
Koexistenzen, der Simultaneität beider Leiber“ wahrnehmungsmäßig bilden und nicht 
umgekehrt. 
 
2) Die Tiefe 
Ein Vorbild dafür, wie sich die Räumlichkeit besonders wahrnehmungsmäßig bzw. 
leiblich verhält, und zwar so, dass sich eine unter keinem Gesetz der Sukzessivität 
stehende Simultaneität dadurch erst auszeichnen lässt, findet sich bei Merleau-Ponty, bei 
dem weder Weite noch Höhe, sondern vielmehr die Tiefe spezifisch die Räumlichkeit 
charakterisiert.517 Nach Merleau-Ponty wären die drei räumlichen Relationen der Weite, 
Höhe und Tiefe nur in den Augen eines Gottes so gleichwertig, als läge der triviale 
Unterschied zwischen ihnen in der Verschiedenheit der Orte bzw. Perspektiven des 
Meditierenden allein. Während sich Weite und Höhe eines Bildes auf der Retina in 
derselben Juxtaposition zeigen, erschließt sich dabei jedoch nicht gleichzeitig die Tiefe. 
In einem zwei-dimensionalen Bild ist die Tiefe im Vergleich zur Weite und Höhe 
unsichtbar. Nimmt man ein Bild oder Foto einer Eisenbahn zum Beispiel, sieht man in 
der zwei-dimensionalen Konvergenz jedoch die Ferne, die über die zwei-dimensionale 
Ebene hinauszugehen scheint. Allerdings kann sich die Bedeutung der Ferne keineswegs 

 
515 CM, §56. Vgl. Husserl, Edmund, Phänomenologische Psychologie, Den Haag, Nijhoff 1962, 484: Die 

„äußere[n] getrennte[n] Objekte […], wo außen und innen sich ausschließen.“ Sowie außerdem Waldenfels, 

Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 18. 
516 Krisis, 6. 
517 Vgl. PP, 294-309: „La profondeur“ (Tiefe); „La largeur“ (Weite); „La hauteur“ (Höhe). Bemerkenswert 

ist es außerdem, dass Merleau-Ponty seine Analyse hier für die einer primordialen Erfahrung („l'expérience 

primordiale“) hält, die noch nicht von draußen objektiviert oder konstituiert ist. Vgl. dazu 296 sowie VI, 

268f. 



86 

erst durch die Konvergenz konstituieren, sondern es ist vielmehr so, dass mit einem 
Schlag die Bedeutung dessen, was man wahrnimmt, immer bereits als eines gegeben wird, 
einschließlich seiner räumlichen Relation wie Weite, Höhe, und doch auch der 
unsichtbaren Tiefe. Diese ist nicht in einem solchen Sinn unsichtbar, als dass sie nur 
zurzeit noch unsichtbar wäre und zu einem späteren Zeitpunkt sichtbar würde, so als wenn 
man einfach zu einer anderen Perspektive wechseln würde, sondern in diesem Sinn, dass 
sich die Sichtbarkeit der Tiefe bei der Sinngebung verschließen muss, während sich die 
der Weite und der Höhe auf der Retina erschließen. Trotzdem liegt unzweifelhaft erst in 
der Tiefe der Sinneskern dessen, dass die Eisenbahn statt als zwei-dimensionale 
Konvergenz als zwei Parallelen, die sich niemals überschneiden und sich immer weiter 
über die zwei-dimensionale Ebene hinausstrecken, wahrgenommen wird, so als wäre sie 
ohne Anfang und Ende gegeben. Was die Tiefe daher gegenüber den anderen Relationen 
auszeichnet, darf nicht auf das physikalische Bild auf der Retina reduziert werden. Mithin 
können die Tiefe sowie die korrelative Situation der Wahrnehmung im Ganzen, die im 
oben genannten Beispiel die hinausstreckende Eisenbahn darstellt, keineswegs erst aus 
sukzessiven zwei-dimensionalen Bildern bestehen.518 Mit anderen Worten muss die Tiefe 
des Wahrgenommenen bereits von Anfang an in etwas stecken, das sich nicht erst 
schrittweise durch die zwei-dimensionalen Bilder bildet, so als würden sie so ausführlich 
wie möglich von allen Seiten und Ebenen nacheinander aufgenommen werden. Wie ein 
drei-dimensionaler Körper aus mannigfaltigen zwei-dimensionalen Bildern 
stückchenweise bestehen könnte, sowie sich ein zwei-dimensionales Bild ebenso aus 
verschiedenen Punkten zusammensetzen könnte, zeigen fließend laufende 
Computersimulationen. Jedoch korrespondieren menschliche Wahrnehmungsabläufe 
nicht schlicht mit diesen. Wahrnehmungsabläufe richten sich nicht auf das Präsentieren 
bzw. Erfüllen als Moment der Bestätigung, sondern vielmehr darauf, dass sich von 
vornherein, mit einem Schlag, die erfüllte Präsentation und die unerfüllte, „zu 
erfüllende“ Appräsentation beim Wahrnehmen zugleich bestimmen müssen. Unabhängig 
davon auf welche Art und Weise sie sich dabei ineinander gabeln, alternieren oder 
voneinander ausschließen, ist jedoch entscheidend, dass sich beide stets miteinander 
verbinden. Die Tiefe, die mit Waldenfels' Worten notwendigerweise „unserem Blick 
Widerstände und Hindernisse in den Weg legt“519, zeichnet sich gegenüber der Weite und 

 
518 Vgl. außerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150. Bei Husserl 

erscheint eine derartige Koexistenz jedoch bereits in der Fremderfahrungslehre. Vgl. dazu CM, §54: „Das 

primordinal Unverträgliche in der Koexistenz wird verträglich dadurch, daß mein primordinales ego das 

für es andere ego durch eine appräsentive Apperzeption konstituiert, die […] nie Erfüllung durch 

Präsentation fordert und zuläßt.“ 
519 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 150. 



87 

der Höhe gerade dadurch aus: Solange etwas Sichtbares über die Retina erfüllungsmäßig 
erschlossen wird, muss die Sichtbarkeit gleichzeitig eine Unsichtbarkeit begleiten. 
 
3) Die Simultaneität 
a) Die der Sukzessivität des Denkens entgegenstehende Simultaneität 
Hinsichtlich der Tiefe unterscheidet sich das Wahrnehmen offensichtlich vom Denken. 
Letzteres wird von einem solchen Ich vollzogen, dem sich alles auf die gleiche Weise 
nach und nach zu präsentieren scheint, wenn sich nicht alles dem Ich gleichermaßen mit 
einem Schlag präsentiert, so wie in den Augen eines Gottes, für den sich die räumlichen 
Relationen der Weite, Höhe und Tiefe erst äquivalent zueinander darbieten könnten,520 
was jedoch dem tatsächlichen Wahrnehmen nicht entspricht. Wenn die Tiefe entsprechend 
jener Gleichwertigkeit, einfach aus einer anderen Perspektive als eine räumliche Relation 
unter den anderen der Höhe oder Weite gedacht würde, so als könnte sich etwas zurzeit 
Verborgenes zu einer anderen Zeit prinzipiell enthüllen, könnte die der Wahrnehmung 
eingeborene Unsichtbarkeit der Tiefe jedoch nicht erkannt werden. Dagegen betont 
Merleau-Ponty: „Also kann die Tiefe als Denken eines akosmischen Subjekts nicht 
verstanden werden, sondern als Möglichkeit eines engagierten Subjekts“521, das die Welt 
konfrontiert, statt bloß so zu beobachten, als bliebe das beobachtende Subjekt von nichts 
beobachtet Weltlichem betroffen. Ein derartiges Konfrontieren verhält sich vor allem so 
leiblich, 522  wie es sich bei Husserl bereits gezeigt hat, dass sich nichts als der 
„primordiale[] Leib[]“523 erst als der absolute „Nullkörper“524 bzw. „Nullpunkt“525 der 
Umgebung verhält. Mit anderen Worten: 
 
„Ich als primordinales […] Ich bin beständig abgehoben in meinem primordinalen 
Wahrnehmungsfeld […]. Im besonderen ist stets da und sinnlich abgehoben mein Leibkörper, 
aber zudem ebenfalls in primordinaler Ursprünglichkeit ausgestattet mit dem spezifischen Sinn 

 
Vgl. VI, 268. 
520 Vgl. PP, 295-96. 
521 PP, 309: „Ainsi la profondeur ne peut ȇtre comprise comme pensée d'un sujet acosmique mais comme 

possibilité d'un sujet engagé.“ 
522 Vgl. außerdem Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl. Nijhoff, 

The Hague 1982, 72 sowie Landgrebe, Ludwig, Der Weg der Phänomenologie, Gütersloh, Gerd Mohn 

1963, 86. 
523 Krisis, 265. Vgl. ebenfalls CM, §44, §51; Ideen II, 152: „Nullkörper“, 158: „Nullpunkt“; Theunissen, 

Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 66. 
524 Ideen II, 152. 
525 Ideen II, 158. 



88 

der Leiblichkeit.“526 
 
Der Leib bzw. die Leiblichkeit spielt bei Merleau-Ponty explizit eine noch größere Rolle 
als bei Husserl. Als eine der primären Unmittelbarkeiten des Umgangs mit der Welt, 
eignet statt des Denkens, durch das man sich einer göttlichen Perspektive nähern zu 
können scheint, vielmehr das Wahrnehmen dem Ich. Hinsichtlich der Tiefe in ihrem 
eigentlichen Sinn, dass im Wahrnehmen stets etwas Verborgenes mit erschlossen werden 
muss, oder anders formuliert, dass deren Unsichtbarkeit von der Sichtbarkeit des auf der 
Retina zwei-dimensional Erschließbaren jedoch immer begleitet werden muss, überwiegt 
in der Leiblichkeit die Simultaneität von zwei auf den ersten Blick miteinander 
inkompatibler Dimensionen. Zwar muss all dies der Husserlschen Lehre nicht 
zwangsläufig widersprechen, jedoch ist allerdings eine Abweichung von dieser zu 
erblicken.527 Außerhalb der Fremderfahrungslehre würde Husserl ausgehend von der 
unerfüllten Appräsentation doch die Möglichkeit einer Erfüllbarkeit in diesem Sinn 
betonen, dass die Appräsentation auf etwas hinweist, das sich nur noch nicht präsentiert, 
sich jedoch zu einer anderen Zeit prinzipiell präsentieren kann. Mit kurzen Worten richtet 
sich jede Dingerfahrung als Wahrnehmung trotz aller ewigen Unvollkommenheit bei 
Husserl wie bereits gesagt doch noch aufs Vervollkommen der Welt.528 Dabei überwiegt 
hinsichtlich des nacheinander Zu-erfüllenden eher die Sukzessivität. Jedoch zeichnet sich 
die Leiblichkeit des wahrnehmend tätigen Leibes bei Merleau-Ponty nicht mehr dadurch 
aus, dass sie ohne Verbindlichkeit mit der Körperlichkeit aus einem „Nullkörper“ bzw. 
„Nullpunkt“ abgeleitet werden kann. Vor allem beim leiblichen Umgang mit der Welt, 
wobei „ich in meinem primordinalen Wahrnehmungsfeld beständig abgehoben bin“, 
überwiegt zunächst statt der Sukzessivität die Simultaneität von zwei einander 
entgegenstehenden Dimensionen, so wie von der einen der oben beschriebenen Bildhöhe, 
-weite und der anderen der Tiefe. 529  Worauf man kraft der Simultanität alles tiefer 
eingehen kann, beschränkt sich natürlich nicht nur auf das genannte Beispiel. 
 
b) Das „Unsichtbare im Sichtbaren“530 

 
526 CM, §51. 
527 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

143: „Es wird in Husserlscher Manier entschärft, im Rückgriff auf ein raumzeitliches ,Präsenzfeld’, das 

nicht nur eine friedliche Koexistenz räumlich entfernter Dinge ermöglicht, sondern die räumliche Ferne 

selber einer zeitlichen Interpretation unterwirft.“ 
528 Vgl. z. B. Krisis, 305. 
529 Vgl. PP, 298, 300, 302. 
530 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157. 



89 

Als „Dimension der Simultaneität par excellance“531 hat Merleau-Ponty die Tiefe ohne 
Weiteres bezeichnet. Diese Simultaneität zeichnet sich nach Merleau-Ponty insbesondere 
dadurch aus, dass die Tiefe offensichtlich „ur[ge]stiftet“ 532  ist, sobald etwas Zwei-
dimensionales gesehen wird, ähnlich wie die Retention in der Gegenwart. 
Genaugenommen müssen der Hinweis auf die Vergangenheit und das „original 
[S]elbstgebende[]“ 533  in der Gegenwart doch zugleich, mit einem Schlag als eines 
urgestiftet sein. Somit ist hinsichtlich der Tiefe dieses Zugleich bzw. „die [Simultaneität 
des Inkompossiblen] nicht mehr in der Einheit einer Sinn[es]konstitution [so] 
unterzubringen“534, wie Husserl eine Wahrnehmung erfüllungsmäßig in den Horizont 
integrieren würde, so als könnte etwas momentan Verborgenes, mit anderen Worten, „was 
[…] in jener fundierten Weise einer primordinal unerfüllbaren Erfahrung, einer nicht 
original selbstgebenden, aber Indiziertes konsequent bewährenden, erfahren ist,“ 535  
früher oder später ebenfalls als original Selbstgebendes erfahren werden. Zwar bezieht 
sich dieses Zitat aus der fünften Cartesianischen Meditation spezifisch aufs Fremde „als 
Analogon von Eigenheitlichem“ 536 , und es bleibt als Fremdes im Wesentlichen 
unerfüllbar,537 jedoch kann sich die Bedeutung der Verborgenheit auf diese Weise sehr 
vorbildlich erklären lassen, die bei Husserl meistens dennoch erfüllungsmäßig ausgelegt 
wird. Außerdem hat Husserl das Fremde, das allein „als Analogon von 
Eigenheitlichem“ zu verstehen ist, niemals auf dieselbe Zugänglichkeitsebene des 
Eigenheitlichen zusammengebracht. Eine Simultaneität des miteinander inkompossibel 
Fremden und Eigenheitlichen ist bei Husserl fast nicht zu finden.538 Das, wodurch sich 
die Fremderfahrung im Namen der „Zugänglichkeit des originalen Unzugänglichen“539 

 
Vgl. VI, 302: „une Unverborgenheit de la Verborgenheit, une Urpräsentation du 

Nicht[u]rpräsentierbar“ sowie 303: „l'invisible de la vision“. 
531 VI, 268: „C'est la dimension par excellence du simultané.“ 
532 VI, 268: „La profondeur est urstiftet dans ce que je vois en vision nette comme la rétention dans le 

présent […].“ 
533 CM, §52. 
534 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 152. 

Zum Inkompossiblen vgl. unter anderem VI, 177 sowie 268. 
535 CM, §52. Anschließend daran folgt das: „[…] ist Fremdes.“ 
536 CM, §52. 
537 Vgl. CM, §54. 
538 Außer CM, §51: „In einer paarenden Assoziation ist das Charakteristische, daß im primitivsten Falle 

zwei Daten in der Einheit eines Bewußtseins in Abgehobenheit anschaulich gegeben sind […].“ Jedoch 

müssen die zwei verschiedenen Daten nicht miteinander inkompossibel bleiben. 
539  CM, §52. Vgl. §54; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631: „[A]ber Fremdheit besagt 



90 

bei ihm als Sonderfall der Erfahrung „d[e]s an sich erste[n] Objekt[s]“540 auszeichnet, bei 
der „das […] durch eine appräsentive Apperzeption konstituiert[e] [andere ego] […] nie 
Erfüllung durch Präsentation fordert und zuläßt“541, scheint Merleau-Ponty jedoch so 
vertieft zu haben, dass es der allgemeinen Grundstruktur der Erfahrung als Wahrnehmung 
angehört, so als böte sich jener Sonderfall eigentlich als Grundlage dar. Die Verborgenheit 
der Tiefe weist damit nicht bloß auf etwas hier und jetzt noch Unzugängliches und zu 
einer anderen Zeit jedoch Zugängliches hin, sondern vielmehr auf „ein wahrhaft 
Negatives, kein ,Positives, das anderswo ist’.“542 Dazu hat Waldenfels bemerkt: 
 
„Auf der einen Seite finden wir die Hinweise auf Lücken und Leerstellen im Gewebe der 
Erfahrung, auf das punctum caecum des Bewußtseins […], auf das Unbewußte als ureigene 
Blindheit des Bewußtseins […], auf das Unsichtbare im Sichtbaren, das Nichtsehen im 
Sehen; ,hier wird die Lücke niemals gefüllt, das Unbekannte niemals in Bekanntes verwandelt’ 

[…]“543 
 
Hierin wiederholt sich nicht „[d]as Widerspiel von Anwesenheit und Abwesenheit“544, 
das nach Waldenfels „durch den Widerstreit verschiedener Auffassungs-, Sicht- oder 
Deutungsweisen [ergänzt werden müßte], die selbst bei Husserl nicht völlig fehlen 
[…].“ 545  Unabhängig davon wie sich die Präsentation und die Appräsentation, das 
original Selbstgebende und das als lediglich „Indiziertes konsequent bewährende“, die 
Anwesenheit und die Abwesenheit, bzw. das Erfüllte und das Unerfüllte alternieren 
können, muss die Unsichtbarkeit hinsichtlich der Tiefe stets das Sichtbare begleiten bzw. 
dem Sichtbaren innewohnen. Im Sichtbaren muss die Unsichtbarkeit gefunden werden 
können, und zwar „die Simultaneität des Inkompossiblen“, das trotz aller Möglichkeit des 

 
Zugänglichkeit in der eigentlichen Unzugänglichkeit im Modus der Unverständlichkeit.“ Außerdem 

Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
540 CM, §55. 
541 CM, §54. 
542 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157. 

Bei Merleau-Ponty VI, 302: „Le négatif ici n'est pas un positif qui est ailleurs (un transcendant) – C'est un 

vrai négatif […].“ 
543 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157. 

Zum punctum caecum bzw. zur Blindheit vgl. VI, 132, 295-96, 302: „une Unverborgenheit de la 

Verborgenheit, une Urpräsentation du Nicht[u]rpräsentierbar“ sowie 303. 
544 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 154. 
545 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 154. 

Vgl. dazu unter anderem Krisis, 6. 



91 

Alternierens zwischen verschiedenen Auffassungs-, Sicht- oder Deutungsweisen dennoch 
keineswegs aufgelöst werden kann. Diese Simultaneität besteht, unabhängig davon ob 
etwas Unerfülltes irgendwie zu erfüllen ist oder erfüllbar werden kann. Mit anderen 
Worten: „Das Paradox eines Zugleichseins inkompossibler visibilia, das eine Totalität des 
Sichtbaren nur als ,verstreute Sichtbarkeit (visibilité éparse)’ zuläßt, ist kein bloßes 
Paradox des Menschen, sondern ein Paradox des Seins […], ablesbar an jeglichem 
Seienden, und sei es der einfache Würfel mit seinen sechs Seiten.“546 Darunter scheint 
ebenfalls der Andere zu fallen. So gesehen könnte der Andere als ein bloßes Objekt unter 
die anderen fallen, besonders wenn er allein durch die leib-körperliche 
Sinnesüberschiebung vom eigenen Leib auf den anderen Körper als Leib erst vermittelt 
werden könnte,547 wobei der Verweis auf die Körperlichkeit des Aussehens noch nicht 
ausgeschaltet und der innere Konnex des Miteinanderlebens auch noch nicht vorgestellt 
wäre. 548 Allerdings, solange die von der Körperlichkeit abtrennbare Leiblichkeit die 
eigentliche Bedeutung des „inneren“ Konnexes der Intersubjektivität charakterisieren 
kann, weist der Andere tatsächlich auf nichts Weltliches außerhalb oder neben mir selbst 
hin, denn wir sind zunächst „keiner äußerer getrennter Objekte […], wo außen und innen 
sich ausschließen.“549 Das von Husserl vorgestellte „Miteinander“550 oder das „irreale 
intentionale Hineinreichen“ 551  wird dementsprechend bei Merleau-Ponty spezifisch 
leiblich ausgelegt. 
 
c) Die Wiedergabe der „Zugänglichkeit des original Unzugänglichen“ 
Der nicht erfüllungsmäßige, sozusagen „meta-intentional[e]“ 552  Charakter der 
Wahrnehmungs- oder Erfahrungsstruktur bei Merleau-Ponty kann eigentlich auf die 
Husserlsche Fremderfahrung als „Zugänglichkeit des original 
Unzugänglichen“ zurückgeführt werden. Im Vergleich zur Erfahrung im Allgemeinen hat 
Husserl wie bereits gesagt im Fall der Fremderfahrung allein eine wesentliche 

 
546 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149. 

Bei Merleau-Ponty: VI, 177-78. 
547 Vgl. CM, §51. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 21-

22. 
548 Zum inneren Konnex vgl. unter anderem Krisis, 6; zum Miteinanderleben vgl. unter anderem Krisis, 

136, 192 sowie CM, §42, §60. 
549 Husserl, Edmund, Phänomenologische Psychologie, Den Haag, Nijhoff 1962, 484. Zitiert in Waldenfels, 

Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 18. 
550 Vgl. Krisis, 6 sowie 199: „Wir sehen, wir hören usw. nicht bloß nebeneinander, sondern miteinander.“ 
551 CM, §56. 
552 VI, 292: „méta-intentionnelle“. 



92 

Unerfüllbarkeit in einem doch noch der Erfüllbarkeit gemäß, horizonthaftigen Rahmen 
anerkannt, jedoch ohne den Rahmen selbst mithin aufzuheben. Beim original 
Unzugänglichen „wird die Lücke niemals so gefüllt“ wie im Fall eines bloßen Dings, 
während das gleiche „original Unzugängliche“ jedoch zugleich zugänglich bleibt. In 
dieser widersinnigen Ausdrucksweise liegt jedoch das, wodurch sich die Fremderfahrung 
gegenüber aller anderen Erfahrung auszeichnen kann, bzw. was Merleau-Ponty so radikal 
wie „ein wahrhaft Negatives, kein Positives, das anderswo ist“, bezeichnen würde. Dies 
müsste der Zugänglichkeit des original Unzugänglichen innewohnen, so als gehörte dazu 
ebenso eine Tiefe der Fremderfahrung.553 Ihre Simultaneität des Inkompossiblen bezöge 
sich hiermit auf das „Zugleich“554 bzw. die „Koexistenzen, d[ie] Simultaneität beider 
Leiber in einer lebendigen Gegenwart“555. Jedoch bewahrt sich die seinerseits absolute 
Gegenwart des Anderen als original Unzugänglichen auf jeden Fall vor der 
vollkommenen Aneignung des Ich, das sich trotz aller Zugänglichkeit aus der 
„Einfühlung als […] Entgegenwärtigung höherer Stufe“556 die fremde Gegenwart des 
Anderen bestens nur in Form einer Appräsentation vorstellen kann, und das mithin 
niemals in die fremde Gegenwart so eingehen kann wie in die eigene. Hierdurch hat sich 
eine Simultaneität des inkompossiblen Zugleichseins oder der inkompossiblen 
Gegenwarten gezeigt. Der Andere ist dann nicht genau „eine ,intentionale Modifikation’ 
meiner selbst“ 557, sondern vielmehr eine „,intentionale Modifikation[]’ der [meinen] 
Gegenwart.“ 558  Allein in dieser Hinsicht wäre die Fremderfahrung mit der 
Wiedererinnerung oder der einfühlenden Entgegenwärtigung als Abfall in die 
Vergangenheit kaum vergleichbar. 559  Durch eine derartige Simultaneität kann nach 
Theunissen von der Gleichursprünglichkeit „[d]ie echte Alternativmoglichkeit […], die 

 
553 Vgl. Signes, 170-71. 
554 Vgl. Signes, 174: „[…] en ce même moment, vécus en présence absolue.“ Meine Hervorhebung. 
555 Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl, Nijhoff, The Hague 

1982, 98. Vgl. CM, §54. 
556 Krisis, 189. 
557 CM, §52. 
558 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 142: „Wie der Andere ‒ als anderes 

Ich ‒ eine ,intentionale Modifikation’ meiner selbst ist, so sind Vergangenheit und Zukunft ‒ als ,vergangene’ 

und ,künftige Gegenwart’ ‒ ,intentionale Modifikationen’ der Gegenwart.“ Vgl. CM, §54: „Das primordinal 

Unverträgliche in der Koexistenz wird verträglich dadurch, daß mein primordinales ego das für es andere 

ego durch eine appräsentive Apperzeption konstituiert, die […] nie Erfüllung durch Präsentation fordert 

und zuläßt.“ 
559 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150 sowie CM, §52. Dagegen 

vgl. Signes, 174. 



93 

Husserl von vornherein ausschließt,“560 allerdings wiedererhalten werden. Im Hinblick 
darauf muss alles aufgrund der Erfahrung des Anderen, nämlich „des an sich ersten 
Objekts“ zur Objektivierung Konstituiertes nicht mehr „unter dem Gesetz der 
Sukzessivität [stehen]“561. 
Diese Simultaneität, die sich in der Husserlschen Fremderfahrungslehre hinter dem 
Hinweis auf die Wiedererinnerung oder Entgegenwärtigung versteckt, könnte mit 
Merleau-Ponty als Prototyp des Seienden verallgemeinert werden. Dementsprechend 
besteht die Simultaneität des Inkompossiblen bei Merleau-Ponty grundsätzlich aus keinen 
miteinander inkompossiblen Prioritäten verschiedener egos. 562  Sie weist 
genaugenommen auf „kein bloßes Paradox des Menschen, sondern [auf] ein Paradox des 
Seins“563 hin. Somit bleibt eine solche Simultaneität des Inkompossiblen „ablesbar an 
jeglichem Seienden, und sei es der einfache Würfel mit seinen sechs Seiten.“ Mit diesem 
im Wesentlichen paradoxerweise „rohen Sein“ – être brut564 – steht nun im Bunde jedoch 
weder das einzige Ich noch sein Leib im Sinn der „Eigenheit“565, so als bliebe der Leib 
fürs Ich ohne Weiteres vom Leib des Anderen unabhängig, sondern vielmehr das Ich und 
„unser Leib […], [durch den] das Sinnliche von Höhlen und Spuren der Abwesenheit 
gezeichnet ist“566, die durch die Tiefe schön reflektiert werden kann. Diese Abwesenheit 
muss als „ein wahrhaft Negatives“ verstanden werden, das nichts „Positives, das 
anderswo ist“, impliziert, und das trotz des Verweises auf „unseren“ Leib jedoch auf kein 
bloßes Paradox des Menschen, sondern eher auf ein Paradox des Seins zurückgeht. Damit 
wird die Vermittlerrolle Husserlscher Fremderfahrung zur Objektivierung des 
ausschließlich im eigenen Leib waltenden Ich bei Merleau-Ponty durch das unmittelbare 
Verhältnis zwischen dem Leib von uns und der Welt für uns überhaupt aufgehoben, oder 

 
560 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 153. 
561 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150. 
562 Vgl. Signes, 169 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107. 
563 VI, 178: „[C]'est bien d'un paradoxe de l'Être, non d'un paradoxe de l'homme […].“ Zitiert in Waldenfels, 

Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149. Vgl. 

außerdem 147: „[E]in esprit sauvage, ein esprit brut, der durch keine Kultur zu zähmen ist und eben deshalb 

Erneuerungen verheißt.“ Sowie VI, 103. Zum „esprit sauvage“ vgl. 227, 228, 263. Zum „esprit brut“ vgl. 

131. 
564  Vgl. unter anderem VI, 103 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147. 
565 CM, §44. Hierzu passt ebenfalls die „Primordinalität“ oder „Primordialität“. 
566 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350. 

Vgl. Signes, 169. 



94 

kurz gesagt durch das Wahrnehmen oder die Perzeption selbst,567 die sich eigentlich auf 
kein Ich allein beschränkt und nirgendsher solipsistisch fungiert, auch wenn das Ich als 
göttliches Übersubjekt verstanden werden könnte, so als könnte es „sich [selbst] von 
Außen […] sehen und von sich und den Anderen in derselben Weise […] reden.“568 Im 
Vergleich zu Husserl kann der Inter-Subjektivitätsbegriff bei Merleau-Ponty eher rein 
leiblich ausgelegt werden, indem die intersubjektive Verschlingung des Miteinander 
durch die „Zwischenleiblichkeit“569 weiter konkretisiert werden kann, und zwar in Form 
des Chiasmus.570 
 
2.1.2 Die Zwischenleiblichkeit 
 

1) Die Unmittelbarkeit des leiblichen Fremdbezuges 
Wie bereits erwähnt bleibt der Fremdbezug bei Husserl, auch wenn die 
phänomenologisch-psychologische Selbstmodifikation in die Überlegung hinzugezogen 
wird, im strengen Sinn mittelbar. Deshalb schlug Theunissen die personalistische 
Einstellung vor, um ausgehend von der Intersubjektivität eine unmittelbare sowie 
kommunikative Unterschicht erschließen zu können. 571  Dafür hat sich Theunissen 
ebenfalls teilweise auf Husserls Selbstmodifikation eingelassen, um den „reine[n] Aspekt 
des Bewusstseinssubjekts“ 572  auszulegen. Jedoch kann sich der Fremdbezug auch 
hiernach nicht als etwas Unmittelbares bewähren. Der Andere im Fremdbezug beschränkt 
sich auf den „Mitträger[] der Objektivierung“573 oder auf den der Verweltlichung,574 
nämlich auf das Mit-sein unseres Welt-Bewusstseinslebens, das uns beide zugrunde 
liegt.575 Wenn das „irreale intentionale Hineinreichen“576, der „innere[] Konnex […] 

 
567 Vgl. Signes, 169: „[L]a perception comme vinculum de l'être brut et d'un corps.“ 
568 TI, 24. Zitiert in Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 1995, 314. Vgl. außerdem TI, 6. 
569 Vgl. Signes, 167: Die „intercorporéité“ sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108: 

„Zumindest wird man sagen kann, dass die Leiblichkeit nicht je einem Körper zugerechnet werden kann, 

sondern intersubjektiv ineinander übergeht.“ 
570 Vgl. VI, 170f.: „L'entrelacs – Le chiasme“ sowie außerdem 264f. 
571 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 114. 
572 Krisis, 169. 
573 Krisis, 261-62. 
574 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. 
575 Vgl. Krisis, 136; CM, §60 sowie außerdem §42. 
576 CM, §56. Vgl. Krisis, 199. 



95 

eines Miteinander“ 577  oder die „ständig in Vergemeinschaftung fungierende[] 
Intersubjektivität“578 angesichts des Weltbewusstseinslebens bereits zwischen dem Ich 
als Bewusstseinsleistungszentrum und der Lebenswelt als Umwelt steckt, wodurch sich 
das Ich, sei es hinsichtlich der vorstellungsmäßigen Objektivierung oder der 
geltungsmäßigen Bewährung zur Einstimmigkeit, immer bereits als vergemeinschaftet 
erweisen muss,579 bezieht man sich erst mittels der Verweltlichung aufeinander, und zwar 
dennoch durch den Umweg über die sinnliche Umgebung bzw. durch das leibliche 
Verhältnis dazu. 
Die grundlegende Unmittelbarkeit des Leibes bleibt bei Husserl in der fünften 
Cartesianischen Meditation jedoch schon sehr klar, 580  ganz zu Schweigen von der 
verfeinerten Leiblichkeit,581 „so hängt das geistige Ich von der Seele und die Seele vom 
Leibe ab […].“582 Diese Unmittelbarkeit wird von Merleau-Ponty übernommen. Der Leib 
beschränkte sich nunmehr sogar nicht auf ein einziges Ich, sodass es im eigenen 
Leibkörper allein walten und sich zugleich trotzdem das fremde leibkörperliche Walten 
„des original Unzugänglichen“583 noch verstehen könnte, und zwar so, wie der fremde 
Andere sich selber verstünde. Theunissen versuchte, eine bei Husserl vermisste 
Unmittelbarkeit der Fremderfahrung ohne den Umweg über die Husserlsche „Einfühlung 
als […] Entgegenwärtigung höherer Stufe“584 wiederzuerhalten.585 Es tritt bei Merleau-
Ponty die „Fremdwahrnehmung“586, die Simulation der Wahrnehmung aus dem Anderen 
jedoch von vornherein auf dieselbe Zugänglichkeitsebene der eigenen Wahrnehmung 
auf. 587  In dieser Hinsicht fällt die Fremd-Wahrnehmung in überhaupt keine bloße 

 
577 Krisis, 6. 
578 Krisis, 192. 
579 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 99. 
580 Vgl. CM, §44 sowie §50. 
581  Vgl. z. B. Krisis, 261-62: „[D]ie Selbstgebung […] meines Ich und Leibes (in einer ganz einzigen 

sinnlichen Selbstgebung) […].“ Zur sinnlichen Selbstgebung vgl. weiter Ideen II, 76: „Ist das Ding […], so 

muß es in einer Art bestimmbar sein, die das Irrelative in den Relativitäten herausbestimmt und andererseits 

aus dem heraus bestimmt, was allen Rechtsgrund enthält, aus den Gegebenheiten der Erfahrung, also aus 

den sinnlichen Relativitäten.“ 
582 Ideen II, 281. 
583 CM, §52. Vgl. §54; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
584 Krisis, 189. 
585 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 69, 114, 117, 119. 
586 CM, §55. 
587 Vgl. Signes, 167: „Si, en serrant la main de l'autre homme, j'ai l'évidence de son être-là, c'est qu'elle se 



96 

Simulation mehr. Die Wahrnehmungslehre entgleitet dann der Monopolisierung des 
absolut einzigen Ich bzw. der Priorität einer „Eigenheits[-]“ 588  oder 
„Primordinalsphäre“ 589 , jedoch ohne die Jemeinigkeit oder Einzigkeit eines Ich der 
Priorität eines Über-Ich weichen zu lassen, das als ein Drittes das eigene Ich sowie 
jedwedes fremde überwachte.590 Der Ausgangspunkt bei Merleau-Ponty ließe sich nicht 
ohne Weiteres durch einen solchen neutralen Standpunkt ersetzen, von dem ausgehend 
der Unterschied zwischen Eigenem und Fremdem so nivelliert werden könnte, als bliebe 
beides von Anfang an immer bereits gleichwertig oder gleichgültig, unabhängig davon 
wie sie sich ihrerseits voneinander trennen ließen. Mit dem „unser[en] Leib,“591 der wie 
bereits erwähnt im Bunde mit dem im Wesentlichen paradoxerweise ausgedrückten 
„rohen Sein“ 592  steht, ist zunächst überhaupt keine Aufhebung der Jemeinigkeit 
gemeint. 593  Ohne die Implikation der Jemeinigkeit verlöre die Rede der „Fremd-
“Erfahrung oder des „Fremd-“Bezuges tatsächlich ebenfalls ihre eigentliche Bedeutung. 
Allerdings impliziert die Jemeinigkeit nunmehr keine solche konstitutive Priorität, die der 
Fremderfahrung bzw. der „ständig in Vergemeinschaftung fungierenden 
Intersubjektivität“ so vorausginge wie etwa primordinal sinnliche Erfahrung.594 Während 
sich das „erste[] Geltungsfundament in einer sinnlichen Selbstgebung und einer [ganz 
einzigen sinnlichen] Selbstgebung meines Ich und Leibes“ 595  bei Husserl als eine 
primordinale Grundlage für „die mittelbare Selbstgebung von anderen“596 Ichen darbietet, 
bleibt diese Selbstgebung vom Anderen bei Merleau-Ponty eher gleichursprünglich mit 

 
substitue à ma main gauche, que mon corps annexe le corps d'autrui dans cette ,sorte de réflexion’ dont il 

est paradoxalement le siège.“ Sowie 169: „Toute l'énigme de l'Einfühlung est dans sa phase 

initiale, ,esthésiologique’, et elle y est résolue parce que c'est une perception. […] Je vois que cet homme 

là-bas voit, comme je touche ma main gauche en train de toucher ma main droite.“ 
588 CM, §44. 
589 CM, §50. Vgl. §58. 
590 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

314, 357-60. 
591 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350. 

Vgl. Signes, 167, 173 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108. 
592  Vgl. unter anderem VI, 103: „être brut“ sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147. 
593 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

362 sowie ebenfalls Signes, 173. 
594 Vgl. Roman Ingardens Bemerkung in CM, S. 207 sowie Krisis, 261-62. 
595 Krisis, 261. 
596 Krisis, 261-62. 



97 

jener „ganz einzigen sinnlichen Selbstgebung meines Ich und Leibes“, bei der sich das 
Ich auf sich selbst bezieht, sobald es sich ebenso auf den Anderen bezieht. Sozusagen 
bleiben der primärste Selbst- und Fremdbezug aus derselben einzigen sinnlichen 
Selbstgebung des Ich und des Leibes jedoch gleichursprünglich, wobei die Bedeutung 
dieser Einzigkeit von der jener Angehörigkeit zu einem absolut „einzige[n] Ich“597 bei 
Husserl schon abgewichen und somit von keiner Jemeinigkeit in jenem Sinne ableitbar 
ist. Zur Jemeinigkeit oder ichlichen Einzigkeit kann man vielmehr nur durch den mit dem 
Fremdbezug notwendigerweise gleichursprünglichen Selbstbezug gelangen, bei dem man 
leiblich auf sich selbst rekurriert.598 Diese durch den ebenso leiblichen Fremdbezug zu 
erschließende Zugänglichkeit bei Merleau-Ponty und jene „des original 
Unzugänglichen“ bei Husserl müssen damit voneinander trennbar sein. Erstere könnte 
sogar an der tiefen Bedeutung des „inneren“ Konnexes des Miteinander noch näher liegen. 
Allerdings bedarf Husserls eigene psychologische Auslegung des Konnexes des 
Miteinander bereits keines psycho-physischen599 Umweges über die „Räumlichkeit der 
objektiven Leiber“600 als Leib-Körper im Sinn „äußerer getrennter Objekte“601. Jedoch 
kann sich bei Merleau-Ponty die Zugänglichkeit des leiblichen Fremdbezuges als 
unmittelbarer erweisen, indem sich bei ihm sogar die Räumlichkeit selbst zunächst rein 
leiblich bildet.602 Ein derart unmittelbare, leibliche Fremdbezug, bei dem sich das Ich auf 
den Anderen als Fremden bezieht sowie auf sich selbst als nichts Fremdes, impliziert 
überhaupt keinen Hinweis auf einen noch unmittelbareren oder grundlegenderen 
Selbstbezug, in dem der Fremdbezug fundiert wäre. Als sein Korrelat kann das Fremde 
nicht in das fallen, was „nur denkbar als Analogon von Eigenheitlichem [wäre].“603 Der 
Zugang zu diesem Fremden erschließt sich vielmehr durch die bereits mehrmals erwähnte 

 
597 Krisis, 117. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 1995, 363. 
598 Vgl. CM, §44; Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 104f; Theunissen, Michael, Der 

Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366: „Ich gehe nicht von mir aus, sondern ich komme auf mich zurück 

in einer rückläufigen Bewegung, die Levinas ,Rekurrenz’ nennt.“ Vgl. dazu AE, 130f. 
599 Zur psychophysischen Sichtweise vgl. CM, §44 sowie außerdem §50, §51, §55. Dagegen vgl. unter 

anderem Krisis, 169, 171 sowie Ideen II, 140. 
600 CM, §56. 
601 Husserl, Edmund, Phänomenologische Psychologie, Den Haag, Nijhoff 1962, 484. Zitiert in Waldenfels, 

Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 18. 
602 Vgl. Signes, 166.  
603 CM, §52. Vgl. dagegen Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 109. Dies würde überdies 

oft leicht zur Sukzessivität führen. Vgl. dazu 150. 



98 

„Simultaneität des Inkompossiblen“604, die nach Waldenfels eben „ablesbar an jeglichem 
Seienden [ist], und sei es der einfache Würfel“605 oder der kniffligere Andere.606 Trotz 
ihrer Gemeinsamkeit des Seienden lässt sich Letzterer durch den Leib dennoch gegenüber 
allem bloß Körperlichen wie Ersterer so auszeichnen wie das Ich selbst.607 So wird der 
Andere in einer anderen Weise als bei Husserl durch den Leib bzw. die Leiblichkeit auch 
erst zugänglich oder erfassbar. 
 
2) Die taktuelle Erfahrung des leiblichen Selbst- sowie Fremdbezuges 
a) Der taktuelle Zugang zur Leiblichkeit als reflexiver Selbstbezug 
Die Exemplifikation in der Husserlschen Fremderfahrungslehre beschränkt sich 
hauptsächlich auf die visuelle Erfahrung,608 selbst wenn Husserl diesbezüglich neben 
dem Sehen ebenfalls das Hören hin und wieder erwähnt hat. 609  Die Theunissen 
heimsuchende, bei Husserl vermisste Unmittelbarkeit wird bei Merleau-Ponty jedoch 
durch keine eben genannte Erfahrungsart, sondern durch die taktuelle Erfahrung 
exemplifiziert. Zwar wurde die taktuelle auch bei Husserl einmal spezifisch behandelt, 
jedoch diente diesbezügliche Behandlung im strengen Sinn einem anderen Thema als der 
Intersubjektivitäts- bzw. Fremderfahrungslehre – also über die „Konstitution [der 
eigenheitlichen oder primordinalen] Leiblichkeit“610. Zunächst klärt Husserl an dieser 
Stelle, wodurch sich die Leiblichkeit das Ich allein gegenüber allem anderen Weltlichen 
oder Körperlichen auszeichnen kann,611 und erst dann könnte es dazu führen, welche 
Rolle die Leiblichkeit in der Konstitution der Intersubjektivität oder Fremderfahrung 

 
604 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 152. 

Vgl. unter anderem VI, 177 sowie 268. 
605 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149. 
606 Vgl. Signes, 174 sowie weiter Ideen II, 80. 
607 Vgl. PP, 109, 111 sowie Ideen II, 149-51. 
608 Vgl. CM, §44f. 
609  Vgl. unter anderem Krisis, 199: „Wir sehen, wir hören usw. nicht bloß nebeneinander, sondern 

miteinander.“ Außerdem Ideen II, 149. Vgl. dagegen Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, 

Berlin 1977, 108: „Als Appräsentation des fremden Leibes ist die Fremderfahrung eine ,interpretierende 

Wahrnehmung’ […]. Mithin ist es z. B. unmöglich, die sinnkonstituierende Erfahrung des Anderen im 

Hören zu machen.“ Aber „[s]chon als Hören von Schritten (,ich höre ihr Herankommen’) ist es unmittelbar 

ein Hören von menschlichen Schritten.“ Vgl. dazu 115. 
610 Ideen II, 144. Vgl. 144-51 (§36-37) sowie besonders 150: „Jedes Ding, das wir sehen, ist ein tastbares, 

und als solches weist es auf eine unmittelbare Beziehung zum Leib hin, aber nicht vermöge seiner 

Sichtbarkeit. Ein bloß augenhaftes Subjekt könnte gar keinen erscheinenden Leib haben […].“ 
611 Vgl. Ideen II, 149-51. 



99 

spielen könnte. Zwar wird Merleau-Ponty von diesem Ansatz stark inspiriert,612 in dem 
sich hinsichtlich der Leiblichkeitskonstitution das Berühren gegenüber dem Sehen und 
sogar gegenüber dem Hören ausgezeichnet hat, 613  jedoch könnte der allgemeinste 
Prototyp der Wahrnehmenslehre von der visuellen Erfahrung nicht durch die taktuelle 
ersetzt werden,614 und all die abstrakt trennbaren Sinne könnten zusammengenommen bei 
Merleau-Ponty jedoch keineswegs das konkrete Wahrnehmen im Ganzen erschöpfen.615 
Die taktuelle Erfahrung dient allerdings nur der Auslegung der Zwischenleiblichkeit 
spezifisch als Leitfaden. 
Das von Merleau-Ponty eingeführte Exempel der taktuellen Erfahrung zwischen uns 
verhält sich auf den ersten Blick als zwei verschiedenen, jedoch miteinander 
verschlungenen leiblichen Selbstbezügen. Dies kann auf Husserls Exempel einer 
vereinfachten Version der zwei Leibesteile zurückgeführt werden: „[Wird] ein Leibesteil 
zugleich äußeres Objekt […] für den anderen [Leibesteil], haben wir die 
Doppelempfindung (jeder hat seine Empfindungen)“616, wie z. B., dass ich mit der 
rechten Hand die linke betaste. Und etwas „Ähnliches haben wir nicht beim rein visuell 

 
612  Vgl. unter anderem Signes, 165f. sowie weiter Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, 

Freiburg / München 2014, 276. 
613  Vgl. Ideen II, 147: „Das Auge erscheint nicht visuell, und es ist nicht so, daß an dem visuell 

erscheinenden Auge dieselben Farben als Empfindungen lokalisiert erscheinen […].“ 148: „Ich sehe mich 

selbst, meinen Leib, nicht, wie ich mich selbst taste. Das, was ich gesehenen Leib nenne, ist nicht gesehenes 

Sehendes, wie mein Leib als getasteter Leib getastetes Tastendes ist.“ Sowie die Bemerkung über die 

Spiegelung dazu. 149: „Ebenso verhält es sich mit dem Hören. Das Ohr ist ,mit dabei’, aber der 

empfundene Ton ist nicht im Ohr lokalisiert.“ 
614 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 274 sowie VI, 104, 

107. 
615 Vgl. unter anderem PP, 133, 138; VI, 107; Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / 

München 2014, 274. Im Vergleich dazu ist die Berührbarkeit bzw. pathische Affizierbarkeit des Leibkörpers 

jedoch „der Schlüssel zu Nancys Denken der Sozialität. […] Dieses Exponiertsein ist körperlich.“ Vgl. 

Busch, Kathrin, Jean-Luc Nancy – Exposition und Berührung, in: Alloa, Emmanuel u. Bedorf, Thomas u. 

Grüny, Christian u. Klass, Tobias Nikolaus (Hg.), Leiblichkeit, Mohr Siebeck, Tübingen 2019, 339-53, 343, 

347. Im Folgenden als Jean-Luc Nancy bezeichnet. Diese „Exponiertheit des Körpers“ führt sogar weiter 

dazu, dass „die [Erfahrung] der Körper ist.“ Vgl. 349. Bei Nancy: Corpus, Métailié, Paris 2000. Zur 

deutschen Übersetzung vgl. Corpus, übers. v. Nils Hodyas u. Timo Obergöker, Diaphanes, Berlin 2003, 

124. In Hinblick darauf stellen die Berührbarkeit und dergleichen des Leibkörpers nicht nur den Schlüssel 

zur Sozialität dar, sondern auch den zur Erfahrung selbst. 
616 Ideen II, 147. Meine Hervorhebung. Zitiert in Signes, 167, 230. 



100 

sich konstituierenden Objekt.“617 Diese Doppelempfindung wird bei Merleau-Ponty 
ferner als eine sich alternierende erschlossen, deren Doppelheit besonders aus dem 
dynamischen Alternieren zwischen dem Ich als Berührendem und demselben als 
Berührtem so besteht, als könnte es sogar sein eigenes Betasten berühren. 618 Oder, 
betastete das Ich mit der rechten Hand die linke, mit der es noch etwas Anderes 
betastete, 619  dann würde es dadurch befremdet, dass es sich eigentlich sowohl als 
Berührendes wie auch als Berührtes verhalten könnte.620 Dieses „Vermögen“621 weist bei 
Husserl vielmehr darauf hin, dass sich das Ich zuerst auf sich selbst beziehen oder 
rekurrieren muss, ohne irgendeinen Hinweis auf den Anderen, und zwar leiblich. Erst 
dann kann es als Weltbewusstseinsleben den Umgang mit der Umwelt beginnen. 622 
Merleau-Ponty liefert hierdurch eine ausführliche Erklärung für etwas, das bei Husserl 
als Leiblichkeit in der fünften Cartesianischen Meditation eine kurze, jedoch 
unentbehrliche Erwähnung findet: 
 
„Wahrnehmend tätig erfahre ich alle Natur, darunter die eigene Leiblichkeit, die darin also auf 

sich selbst zurückbezogen ist.“623 
 
b) Der taktuelle Zugang zur Zwischenleiblichkeit 
Durch diese leibliche „Reflexivität“624 kann sich das Ich zunächst als etwas Leibliches 
gegenüber allem bloß Körperlichen in der Umwelt auszeichnen.625 Trotzdem gehören 

 
617 Ideen II, 147. 
618 Vgl. Signes, 165. 
619 Vgl. VI, 183. 
620 Vgl. PP, 108-09 sowie bei Husserl: CM, §18: Das „wundersame[] Für-sich-selbst-sein[] des ego“. 
621 Vgl. Signes, 165: „,[J]e peux’ […].“ VI, 303; PP, 160, 245: „[I]l est une puissance […].“ Außerdem bei 

Husserl: Ideen II, 152: „[E]s hat das ,Vermögen’ (,ich kann’) […].“ 
622 Vgl. Signes, 165-66 sowie PP, 160. Außerdem bei Husserl: Ideen II, 152. 
623 CM, §44. Meine Hervorhebung. Vgl. §18: „Aber wie immer, sie ist, und sogar apodiktisch, evident und 

bezeichnet eine Seite des wundersamen Für-sich-selbst-seins des ego, nämlich hier zunächst des Seins 

seines Bewußtseinslebens in Form des Auf-sich-selbst-intentional-zurückbezogen-seins.“ Außerdem VI, 

303: „[C]'est un ,je peux’ – Le schéma corporel ne serait pas schéma s'il n'était pas contact de soi à soi 

[…].“ 
624 Die Reflexivität bezieht sich eher auf eine Art der Reflexion (une sorte de réflexion) bei Merleau-Ponty. 

Vgl. unter anderem PP, 109 sowie 404; Signes, 165, 167 sowie 230; VI, 311 sowie 303. Statt auf die 

denkende Reflexion deutet diese Reflexivität eher auf den leiblich reflexiven Selbstbezug. Vgl. dazu 

besonders Merleau-Pontys Verweis in PP, 109 auf CM, §18. 
625 Vgl. PP, 109, 111, 175 sowie Ideen II, 149-51. 



101 

dieses Leibliche sowie jenes Körperliche dennoch zu derselben Welt, deshalb kann sich 
der Leib ebenfalls als Körper verhalten. Ansonsten könnte sich keine solche reflexive 
Beziehung vom eigenen Leib auf sich selbst zugleich als Leib-Körper bilden, wodurch 
mich nach Merleau-Ponty etwas Anderes in derselben Welt angehen kann,626 sei es bloß 
ein Körper oder zugleich ebenfalls ein Leib, nämlich ein Anderer. Das, was der Leib in 
seinem einzigartigen oder eigentümlichen Sinn und etwas bloß Körperliches jedoch 
gemein haben, ist nur die „gemeinsame[] Zugehörigkeit zur Welt“627, die nochmals auf 
Husserl zurück verwiesen werden kann. 
 
„[Jeder Erkennende] muß die Dinge und dieselben Dinge erfahren, muß, wenn er diese Identität 
auch erkennen soll, mit dem anderen Erkennenden im Einfühlungsverhältnis stehen, er muß dazu 

Leiblichkeit haben und zur selben Welt gehören etc.“628 
 

Auch dieses Husserl-Zitat findet sich in Merleau-Pontys Signes. 629  Durch die 
gemeinsame Zugehörigkeit zur Welt lässt sich auch die gleichfalls von ihm gestellte 
„connaturalité“630 erschöpfen. Sie gilt erstens nicht ausschließlich für die Reflexivität der 
genannten taktuellen Erfahrung, so als gehörte lediglich etwas Berührend-Berührtes „zur 
selben Welt“, sondern ebenso für die Reflexivität aller „schlichte[n] sinnliche[n] 
Wahrnehmung von Dingen der Welt, im Sehen, Hören usw.,“631 sodass das Subjektsein 
und das Objektsein, zusammengefasst, zu derselben Welt gehören müssen. 632  Die 
Reflexivität beschränkt sich zweitens überhaupt auf keinen einzelnen Sinn wie das Sehen, 
Hören oder Berühren, sondern, gerade die reflexiven Hinweise aufeinander machen das 
Wahrnehmen im Ganzen aus. Z. B. kann man sein Betasten sowohl berühren als auch 

 
626 Vgl. Signes, 165; PP, 160. 
627 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380. 

Bei Merleau-Ponty: Signes, 165; PP, 245 sowie 249. Vgl. dazu Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, 

Bielefeld 2011, 105 sowie 109: „Die Welt, ,zu’ der ich [zugehörig] bin, ist stets auch eine Welt für andere 

Wahrnehmungssubjekte. Die Unabschließbarkeit dieses Weltganzen ragt ohne mein Zutun in die Welt des 

Anderen hinüber.“ 
628 Ideen II, 82. Vgl. CM, §55: „[D]ie Gemeinsamkeit der Natur“ sowie Krisis, 199: „Wir sehen, wir hören 

usw. nicht bloß nebeneinander, sondern miteinander. Von demselben sieht der andere, was ich nicht sehe, 

aber ich habe in dem Sinne Anteil an der Einheit unseres Lebens […].“  
629 Vgl. Signes, 171. 
630 PP, 251. 
631 Krisis, 261. 
632 Vgl. Signes, 165. 



102 

sehen, oder es sogar als ein Klopfen hören.633 In dieser Hinsicht könnten sogar die Seh-, 
Hör-, Berührbarkeit usw. usf. als Wahrnehmbarkeit im Prinzip alle aufeinander 
übertragbar sein.634 Hiervon leitet sich weiter die Behauptung ab, dass eine von mir 
betastete fremde Hand so evident fungieren würde wie meine eigene,635 und zwar bis zu 
allem Wahrnehmend-Wahrgenommenen, sodass „mein Leibkörper im Konnex mit dem 
Leibkörper des Anderen so steht wie in einer derartigen Reflexivität“636, dass die Sinne 
und die Übertragbarkeit zwischen den Sinnen sowohl den leiblichen Selbstbezug des Ich 
als auch „unser[en] Leib“637 ausmachen, schon bevor man als Erkennender „mit dem 
anderen Erkennenden im Einfühlungsverhältnis steht.“ Hiervon geht die Merleau-
Pontysche Fremderfahrungslehre von Anfang an aus, ohne etwa Bezug auf den Hauptteil 
der Bewusstseinslehre zu nehmen.638 Dabei bleiben der Andere und mein Leib bzw. der 
leibliche Selbstbezug auf jeden Fall miteinander so gleichursprünglich, als wenn beides 
als Organe zu derselben Zwischenleiblichkeit von uns gehörte.639 Jedoch impliziert diese 
Zwischenleiblichkeit wie bereits erwähnt erstens nicht die Aufhebung der Jemeinigkeit 

 
633 Vgl. VI, 183. Das Ich könnte mit der rechten Hand die linke betasten, während es mit der linken noch 

etwas Anderes betastet, und zwar so, dass es selbst all das zugleich anschauen sowie hören könnte. Die 

chiastische Infrastruktur des Wahrnehmens wird hauptsächlich im nächsten Kapitel behandelt. Eine 

derartige Exemplifikation ist jedoch nicht überall anwendbar. Z. B. wäre es nicht besonders einsichtig, wie 

man sein Hören „ansehen“ oder „betasten“ könnte. Vgl. dazu 294. Dadurch erklärt sich jedoch, warum die 

taktuelle Erfahrung eine kritische Stellung der Exemplifikation einnimmt. 
634 Vgl. PP, 175 sowie VI, 174-75. 
635 Nach Derrida ist Merleau-Ponty jedoch hierdurch bereits von Husserl abgewichen. Vgl. Derrida, Jacques, 

Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 205 sowie Ideen II, 166. Während bei Husserl „die 

tastende Hand des Anderen, die ich sehe, […] mir die solipsistische Ansicht dieser Hand und dann alles 

[appräsentiert], was in vergegenwärtigter Kompräsenz dazugehören muß“, scheint bei Merleau-Ponty die 

fremde Hand ohne Weiteres mit meiner eigenen vergleichbar zu sein. Somit wiese die fremde Selbstgebung 

aus dem fremden leiblichen Selbstbezug auf überhaupt keine Appräsentation hin. Dann verlöre die 

Fremderfahrung als „Zugänglichkeit des original Unzugänglichen“ ihren eigentümlichen Sinn. Vgl. CM, 

§52. Allerdings sieht Derrida in der „Zugänglichkeit des original Unzugänglichen“ bereits die Möglichkeit, 

„den Anderen vor der Assimilierung durch das Ego zu schützen.“ Vgl. dazu außerdem Bedorf, Thomas, 

Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 180. 
636 Vgl. Signes, 167 sowie weiter 169. 
637 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350. 

Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108. 
638 Vgl. Signes, 167-68. 
639  Vgl. Signes, 167 sowie 173: „[U]n On primordial qui a son authenticité […].“ Außerdem Bedorf, 

Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108. 



103 

und zweitens nicht ohne Weiteres auf die Anderen im Plural, auf die sich das Ich 
tatsächlich erst dann beziehen kann,640 und zwar aufgrund des mit dem Selbstbezug 
notwendigerweise gleichursprünglichen Fremdbezuges. Bei ihm hat sich das Ich doch auf 
den fremden Anderen als nichts Eigenes bezogen, der als solcher immer bereits aus dem 
Eigenen abtrennbar bleibt, schon bevor er als Plural zählbar wird. Denn das Ich kann sich 
hinsichtlich der oben genannten sinnlichen Übertragbarkeit auf den fremden Leibesteil so 
beziehen wie auf seinen eigenen, die Reflexivität des leiblichen Bezuges beinhaltet 
ebenso etwas Fremdes in Form des Fremdbezuges, das als solches jedoch unzählbar bleibt. 
Dadurch bezieht sich das Ich auf nichts bloß Körperliches, sondern vielmehr auf den 
anderen fremden Selbstbezug bzw. den Hinweis darauf, dass sich der Andere seinerseits 
auf gleiche Art und Weise leiblich auf sich selbst beziehen kann, 641 sobald er sich 
gleichfalls auf das Ich als seinen Anderen beziehen lässt. Dementsprechend lässt sich das 
Zwischen in der Zwischen-Leiblichkeit wiederum als intersubjektive Verschlingung 
erklären. Hierbei wiederholt sich das „irreale intentionale Hineinreichen“642, „das Mit-
sein“643 bzw. das „Miteinander“644 im „Miteinanderleben“645. Allerdings enthüllt sich all 
das viel unmittelbarer als vorher. Die Unmittelbarkeit der Fremderfahrung als 
Geltungsfundament für „die Selbstgebung von objektiven Realitäten“646 liegt nun direkt 
im leiblichen Selbstbezug als „d[er] eigene[n] Leiblichkeit“647, die jedoch auf überhaupt 
nichts rein Solipsistischem beruht.648 Sobald sich das Ich zunächst leiblich auf sich selbst 
so bezieht oder rekurriert, dass es sich als Leib gegenüber allem bloß Körperlichen in 
derselben Welt jedoch auszeichnet, weist die gleiche leibliche Reflexivität bereits auf den 
Anderen als anderen fremden Selbstbezug hin. Mithin kann das Ich als leiblicher 
Selbstbezug trotz aller Bewährung zur Einstimmigkeit nie von vornherein etwas Fremdes 
aus dem Anderen ausschließen. Das auf sich selbst rekurrierende Ich muss aus dem 
Anderen etwas Fremdes oder den Hinweis darauf mit einschließen,649 dass sich etwas 

 
640 Vgl. Signes, 173. 
641 Vgl. Signes, 169. 
642 Krisis, 199 sowie CM, §56. 
643 CM, §60. Vgl. §42. 
644 Krisis, 6. 
645 Krisis, 192. Vgl. CM, §42, §60. 
646 Krisis, 261. 
647 CM, §44. Vgl. §18. 
648 Vgl. Signes, 169 sowie weiter Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107. 
649 Vgl. Signes, 174. Die Husserlsche Methodik als solche scheint Merleau-Ponty ebenfalls keinen Hinweis 

für eine Beschränkung oder Bedrohung durch einen Solipsismus zu liefern. Vgl. dazu 172. Dieser leibliche 

Hinweis auf das Fremde würde von Nancy dadurch noch direkter erschlossen werden, dass wir bei allem 



104 

Fremdes aus dem Anderen bzw. der Fremdbezug auf jeden Fall auf die Bewährung zur 
Einstimmigkeit ausgewirkt hat, sodass die teleologische Dimension des Husserlschen 
Weltbewusstseinslebens sozusagen bereits im mit etwas Fremdem gefärbten Selbstbezug 
fundiert sein muss. 
 
2.2 Die chiastische Verflechtung zwischen unseren Sinnen 
 
2.2.1 Das Eingehen auf die Reflexivität 
 
Wie bereits erwähnt besteht aus der leiblichen Reflexivität nicht nur der eigene 
Selbstbezug, sondern auch der Fremdbezug bzw. der Mit-Bezug auf den anderen fremden 
Selbstbezug. Der Selbstbezug als Leib bietet sich keineswegs als ein immer noch 
konvergierenderer oder einfach verschlossener Kreis dar. Allerdings ist Folgendes noch 
zu berücksichtigen: Zwar führt der Fremdbezug aufgrund der leiblichen Reflexivität 
keinesfalls völlig ohne Rückfahrt zum Anderen, jedoch führt er dazu entlang keiner 
Zweibahnstraße schlechthin, auf der die Zu- und Rückfahrt perfekt zusammenfielen. 
Ansonsten könnte jedweder Selbstbezug letztendlich durch einen umfassenden Kreis des 
Überselbstbezuges wie ein „Wir“ aufgehoben werden, so als bliebe jedoch außerhalb der 
Zwischenleiblichkeit ein Über-Ich als Ganzes dafür zuständig. Eine derartige Idee gehört 
nach Waldenfels nicht zur ursprünglichen Intention von Merleau-Ponty.650 Weder als ein 
geschlossener Kreis noch als zwei ineinander übergreifende, jedoch ebenso geschlossene 
Kreise, zieht sich die leibliche Reflexivität durch „unser[en] Leib“651 hindurch. Auch 

 
eigenen leiblichen Selbstbezug zugleich „körperlich den [A]nderen ausgesetzt [sind] […].“ Vgl. Busch, 

Kathrin, Jean-Luc Nancy, 339 sowie 342, Zitat: „Die Gemeinschaft ist selbst letztlich nur dieses 

Exponieren.“ Bei Nancy: La Communauté désœuvrée, Christian Bourgois, Paris 1986. Zur deutschen 

Übersetzung vgl. Die undarstellbare Gemeinschaft, übers. v. Gisela Febel u. Jutta Legueil, Edition Patricia 

Schwarz, Stuttgart 1988, 60. Außerdem Busch, Kathrin, Jean-Luc Nancy, 351-53. Bei Nancy: Corpus, 

Métailié, Paris 2000. Zur deutschen Übersetzung vgl. Corpus, übers. v. Nils Hodyas u. Timo Obergöker, 

Diaphanes, Berlin 2003, 13, 19, 21. Zum Merleau-Pontys indirekten Zugang sowie seinen Nebenwirkungen 

vgl. ebenfalls Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 110: „Aufgrund dieser indirekten, oder 

lateralen, Gegebenheit des Anderen kann der Andere bei Merleau-Ponty […] nicht eine solch prominente 

Stellung wie bei Sartre oder auch Levinas erhalten […]. Es bleibt am Leib des Anderen stets auch ein 

Aspekt der ,anonymen Existenz’ […], die zugleich ein Problem darstellt.“ Vgl. bei Merleau-Ponty: PP, 400. 

Dies kann sich insbesondere als Motiv zur Grundlegung der zweiten Hälfte dieser Arbeit erklären. 
650 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

153, 357-60. 
651 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350. 



105 

wenn sich der Leib von uns als ineinander übergreifende Kreise darböte, würde sich einer 
von beiden, beliebig welcher, niemals verschließen. In der Tat verhält sich „unser 
Leib“ bzw. die gleichursprüngliche Konstitution der Leiblichkeit sowie des Anderen 
vielmehr als „ein Labyrinth der Reflexion und der Sinnlichkeit“652. Darin „[gibt] es in der 
Beziehung Ich-Anderer eine ,unvermeidliche Asymmetrie’ […], die sich nicht in 
Reziprozität verwandeln läßt […].“653 Diese Asymmetrie zeigt sich genaugenommen in 
einer chiastischen Form,654 auf die die in „der gemeinsamen Zugehörigkeit zur Welt“655 
fundierte Übertragbarkeit zwischen den Sinnen ebenfalls zurückgeführt werden kann. 

 
Vgl. Signes, 167, 173 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108. 
652 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350. 

Bei Merleau-Ponty: Signes, 230. 
653 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 365. 

Bei Merleau-Ponty: VI, 111. Vgl. Deutsch-Französische Gedankengänge 333: „Asymmetrie und 

Irreziprozität“. Im Anschluss an diese Stelle heißt es weiter: „Eben deshalb konstituiert sich ,die selbe’ Welt 

nur in Form einer Zwischenwelt (intermonde).“ Zur Zwischenwelt vgl. unter anderem PP, 409 sowie VI, 

72. Zur Reziprozität vgl. außerdem VI, 294. 

Bei Husserl kann etwas Sehend-Gesehenes wie die Spiegelung der selbstansehenden Augen ebenfalls in 

einen Sonderfall der Reziprozität fallen. Vgl. Ideen II, 148. Außerdem hat Merleau-Ponty anfangs die 

Beziehung Ich-Anderer eigentlich noch nicht mit der Asymmetrie zwischen den geltungsmäßig aufeinander 

übertragbaren Sinnen verglichen. Vgl. PP, 407. Allein im Einklang mit der hierin beschriebenen perfekten 

Reziprozität, die sich jedoch nicht in den kommenden Chiasmus einfügen zu lassen scheint, geht nach 

Bedorf „[d]ie wechselseitige Verflechtung von Ich und Anderem […] der künstlichen Trennung beider 

Seiten voraus[].“ In Hinblick darauf begründet Merleau-Ponty das „Wechselseitig-für-einander-sein“, das 

auf dem cartesianischen Weg noch unbegründet bleibt. Vgl. CM, §56 sowie Bedorf, Thomas, Andere, 

Transcript, Bielefeld 2011, 109. Aber in dieser Hinsicht, dass zwischen dem Subjekt und dem Objekt bzw. 

der Zu- und Rückfahrt von Subjekt- und Objektsein jedoch ein Grundriss, eine Asymmetrie bzw. eine 

„Nicht-Koinzidenz in der [zwischenleiblichen] Verflechtung“ steckt, wird „die Differenz zwischen Subjekt 

und Objekt“ nicht so eingeebnet, wie Bedorf dazu bemerkt hat. Vgl. 110. Sie wird vielmehr vertieft. Vgl. 

dazu Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 275-76 sowie die 

folgende Aufklärung in der vorliegenden Arbeit. Aus demselben Grund dient die Einführung der 

„Simultaneität des Inkompossiblen“, statt der Einebnung jener Differenz, zur weiteren Auslegung eines 

Intersubjektivitätszugangs. Zur „Simultaneität des Inkompossiblen“ vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149, 152. Bei Merleau-Ponty: VI, 177-

78. 
654 Vgl. VI, 12, 170-201 sowie besonders 316: „L'idée du chiasme et de l'Ineinander […].“ 
655 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380. 

Vgl. PP, 251 sowie Signes, 165. Außerdem bei Husserl: Ideen II, 82; Krisis, 199; CM, §55. 



106 

Während sie mit ihrer Übertragbarkeit zusammen den Leib ausmachen, kann hinsichtlich 
seiner labyrinthartigen Reflexivität eine Rückfahrt, auf der sich das Subjekt- und 
Objektsein alternieren können, jedoch zugleich von der Zufahrt immer etwas mehr oder 
etwas weniger abweichen. In Hinblick darauf, dass das Verhältnis zwischen dem 
sehenden Organ und dem gesehenen Leibesteil eigentlich nicht immer mit etwas 
scheinbar Symmetrischem wie Berühend-Berührtem vergleichbar ist, fallen das eigene 
und fremde Wahrgenommen- oder Wahrnehmendsein trotz aller sinnlichen 
Übertragbarkeit eben nie ohne Weiteres zusammen.656 Dieser chiastische Charakter der 
leiblichen Reflexivität weist auf eine tiefere Bedeutung der „Zwischen-“Leiblichkeit 
hin.657 Demgemäß bleibt für die Reflexivität des Leibes, des leiblichen Bezuges oder der 
Leiblichkeit eine deckungsgleiche oder perfekt symmetrische Erfassung überhaupt 
unwesentlich. 
Trotzdem muss das, was diesen Selbstbezug leiblich ausmacht, jenen Fremdbezug 
ebenfalls zugleich ausmachen können. In dieser Hinsicht ließe sich seine Fremdheit 
gegenüber etwas Eigenem nicht mehr auszeichnen.658 Allerdings, selbst wenn es sich 
tatsächlich so verhält, dass zwischen angeblich Eigenem und Fremdem etwas 
Zweideutiges – das zwar abtrennbar sein kann, jedoch noch unabgetrennt bleibt – stecken 
kann, besteht innerhalb der Reflexivität dennoch „ein[] eindeutige[r] Grundriß“ 659  

 
656 Vgl. VI, 111, 294 sowie bei Husserl: Ideen II, 148. Fraglich bleibt jedoch, ob man z. B. sein eigenes 

Betasten eo ipso auf die Art betastete oder sogar ansähe, wie man ein fremdes Sehen ansähe. Vgl. Signes, 

169. Dagegen Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 205 sowie bei Husserl: 

Ideen II, 166. 
657 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

153, 359-60. Außerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 106: „Zwischen Subjekt und 

Objekt scheint der Leib zu schwanken, er ist beides zugleich und erfährt so einen Selbstbezug.“ Zum 

Selbstbezug vgl. weiter 107: „Mit dem Leiblichen […] wäre also jener von Husserl gesuchte letzte Grund 

gefunden, in dem sich Subjekt und Objekt artikulieren und so nicht mehr als vorgegebene Ausgangspunkte, 

sondern nur noch in Anführungszeichen gesehen werden können.“ Sowie 108. 
658 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

363: „Würden wir dieses Ineinander des Absoluten selbst zum Absoluten erheben, wie Eugen Fink es in 

seiner Verarbeitung Husserlscher Texte versucht […], so bliebe von der Asymmetrie nichts mehr übrig. Der 

andere würde ebenso wie ich selbst in der Indifferenz eines Lebensstroms aufgehen.“ Die Asymmetrie 

besagt ebenfalls die der Welt. Vgl. dazu 365. Außerdem bei Merleau-Ponty: PP, 409 sowie VI, 72. Zum 

Ineinander des Absoluten vgl. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366. 
659 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 153. 

Jedoch hat er dort vielmehr auf die Einführung der „Idee der Inkompossibilität“ abgezielt. Zur Idee des 

Grundrisses vgl. unter anderem VI, 188-89, 192: „déhiscence“, „fission“; 193: „inachevé“, „béant“, „creux“; 



107 

zwischen der Zu- und Rückfahrt. Ohne diese Quasi-Zweibahnstraße von der Zu- und 
Rückfahrt gäbe es jedoch einerseits von vornherein überhaupt keine Rekurrenz des Leibes 
auf sich selbst, dann wäre er als ein bloßer Körper unter anderen zu begreifen. 
Andererseits würde jedoch die Rekurrenz, hätte sie sich irgendwie ereignet, ohne den 
eben genannten Grundriss nach der einmaligen Zu- und Rückfahrt einfach aufhören, 
wenn sie im Namen der Reflexivität letztendlich reibungslos in einem geschlossenen 
Kreis geführt würde. Des Weiteren besteht der Grundriss ebenfalls zwischen den beiden 
Seiten des Alternierens, nämlich zwischen dem Wahrgenommen- und Wahrnehmendsein 
oder zwischen dem Objekt- und Subjektsein. Der Grundriss erlaubt trotz aller scheinbaren 
Austauschbarkeit beider Seiten überhaupt kein Nivellieren des Unterschieds zwischen 
ihnen. Und auch trotz aller reflexiven Einheit der beiden lässt sich nichts aufgrund der 
leiblichen Reflexivität verschließen oder zur Ruhe einer „Vollendung“ vervollkommen. 
In Hinblick darauf wird bei Merleau-Ponty durch den Leib überdies „das Scheitern einer 
egozentrischen Aneignung der Welt“ 660 nicht deswegen impliziert, weil der Leib im 
Wesentlichen ein „unserer“ intersubjektiver der mehreren Iche bliebe, sondern eher 
deswegen, weil sich der Leib als solcher bereits auf „eine[] ,perzeptive[] Offenheit auf 
die Welt [einlässt], die eher eine Enteignung als eine Aneignung darstellt’, da hier 
das ,Monopol auf das Sein’ gebrochen ist.“ 661  Wird das Monopol zuerst in einem 
solipsistischen Sinn verstanden, kann diesem „Scheitern“ des solipsistischen Monopols 
aufs Sein maßgeblich „die Dimension der Simultaneität par excellance“662 im Sinn der 
inkompossiblen Gegenwarten von uns entsprechen.663 In dieser Hinsicht muss der Andere 
nicht nur „[k]eine ,intentionale Modifikation’ meiner selbst“ 664, sondern auch keine 
„,intentionale Modifikation[]’ der [meinen] Gegenwart“ 665  sein, wenn sich die 
Simultaneität par excellance eher noch so erklären kann, dass sie der Sukzessivität so 
entgegensteht, 666  dass sie „nicht mehr in der Einheit einer Sinn[es]konstitution 

 
192 sowie 194: „bougé“, „écart“. Außderm 311. Weiter Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, 

Freiburg / München 2014, 276. 
660 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 
661 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 

Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Vgl. unter anderem PP, 409 sowie VI, 72. Außerdem Bedorf, Thomas, 

Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107. 
662 VI, 268. 
663  Vgl. Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl, Nijhoff, The 

Hague 1982, 98 sowie CM, §54. 
664 CM, §52. 
665 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 142. Vgl. CM, §54. 
666 Vgl. PP, 307; außerdem bei Husserl: CM, §54. 



108 

unterzubringen ist,“667 aus der sich eine intentionale Modifikation erst ableiten lässt. Im 
Rahmen der Einheit vollzieht sich die Sinneskonstitution herkömmlicherweise in einem 
derart intentionalen Sinn, dass sie sich trotz aller Unvollkommenheit jedoch noch aufs 
Vervollkommen richtet.668 Hierdurch wird das Monopol aufs Sein statt im solipsistischen 
Sinn „einer egozentrischen Aneignung der Welt“ allein eher in einer tieferen totalistischen 
Bedeutung der Aneignung des geschlossenen Ganzen verstanden, so als könnte dabei 
überhaupt kein genanntes „Scheitern“ erlaubt werden, unabhängig davon ob im Name der 
vereinheitlichenden Verweltlichung bzw. „verweltlichende[n] Selbstapperzeption“669 
oder anderswie ein eigenes, fremdes oder überhaupt kein solches „Ich“ das vollkommene 
Ganze verträte. Die Bedrohung eines solchen Totalismus liegt trotzdem jedoch noch 
versteckt im Merleau-Pontyschen „meta-intentionalen“670 Hintergrund. Darauf kommen 
wir anschließend allmählich zurück. 
 
2.2.2 Der grundlegende Chiasmus 
 
Die Reflexivität bloß als „eine Art der Reflexion (une sorte de réflexion)“ 671  wird 
anschließend zur Genauigkeit durch die Reversibilität ersetzt,672 die sich eher auf die 
Übertragbarkeit zwischen den Sinnen oder Wahrnehmbarkeiten fokussieren lässt und 
damit der chiastischen Grundstruktur des Leibes bzw. der Leiblichkeit wie dem 
„Grundriß“673 oder der „Asymmetrie“674 besser entsprechen kann.675 Zwar erscheint es 
beim früheren Merleau-Ponty noch nicht ganz unmöglich, dass sich bei der leiblichen 
Reflexivität eine symmetrische Reziprozität befände,676 jedoch ist diese Möglichkeit 
schließlich verblasst. Trotz aller Einheit, die der reflexive Selbstbezug durch die 
Rekurrenz ausmachen kann, so als böte sich beispielsweise ein Berührend-Berührtsein 

 
667 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 152. 
668 Vgl. unter anderem Krisis, 305. 
669 CM, §45. 
670 VI, 292: „méta-intentionnelle“. 
671 Vgl. unter anderem PP, 109 sowie 404; Signes, 165, 167 sowie 230; VI, 311. Jedoch deutet sie statt auf 

die denkende Reflexion eher auf den reflexiven Selbstbezug. Vgl. dazu Merleau-Pontys Verweis in PP, 109 

auf CM, §18. 
672 Zur Reversibilität als einer verbesserten Version der Reflexivität vgl. unter anderem VI, 156, 184. 
673 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 153. 

Vgl. unter anderem VI, 188-89, 192-94, 311. 
674 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 365. 
675 Vgl. unter anderem VI, 185. 
676 Vgl. PP, 407. Vgl. dagegen VI, 294. 



109 

anscheinend als eine Symmetrie dar, können sowohl die beiden Seiten als auch die Zu- 
und Rückfahrt von der einen nach der anderen keineswegs zusammenfallen.677 Durch die 
Reversibilität kann die Tatsache, dass die sinnliche Übertragbarkeit überhaupt auf keine 
aktuelle, statische, gegebene Einheit hinweist, genauer ausgedrückt werden als durch die 
Reflexivität.678 Statt auf die Reflexivität wird auf die Reversibilität die nach Waldenfels 
„in der Beziehung Ich-Anderer [eingebettete] ,unvermeidliche Asymmetrie’ […], die sich 
nicht in Reziprozität verwandeln läßt“ 679 , zurückgeführt und nicht umgekehrt. Die 
Reziprozität sowie die Symmetrie fehlen nicht nur für die tatsächlich schier reversible 
Zwischenleiblichkeit „von uns“, sondern vielmehr für die chiastische Grundlage der 
Leiblichkeit, bei der sich das Ich erst auf sich selbst bezieht, während ein derart quasi-
reflexives Selbst vom ursprünglichen Ausgangspunkt mehr oder weniger abweichen muss 
sowie immer aus dem Anderen etwas Fremdes mit einschließen kann. 
Merleau-Pontys frühere Behauptung unserer Koexistenzen von „Ich-Anderer“ und 
besonders der vollständigen Reziprozität zwischen ihnen, die sich überhaupt nicht in den 
Chiasmus einzufügen scheint, ergibt sich wahrscheinlich aus der Überbestimmung der 
bereits erwähnten „connaturalité“680 oder „der gemeinsamen Zugehörigkeit zur Welt“681, 
die für die Nivellierung des grundlegenden Chiasmus tatsächlich keine ausreichende 
Bedingung bleibt. Kurz gesagt muss sich die Leiblichkeit als etwas Labyrinthartiges 
zunächst als Chiasmus verhalten.682 Mithin kann die Zwischen-Leiblichkeit nicht nur im 
Sinn des „unser[en] Leib[s]“ 683 , sondern vielmehr im Sinn eines irrealen Felds 
verschiedener im Prinzip aufeinander übertragbarer bzw. reversibler Wahrnehmbarkeiten 
verstanden werden,684 unabhängig davon wie sie sich als Sinne durch etwa Abstraktion 
oder sogar mithilfe pathologischer Phänomene noch voneinander unterscheiden 

 
677 Vgl. VI, 191 sowie 302. Weiter Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 

2014, 276. 
678 Vgl. VI, 320: „C'est que réversibilité n'est pas identité actuelle du touchant et du touché.“ 
679 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 365. 

Vgl. bei Merleau-Ponty: VI, 294 sowie bei Husserl: Ideen II, 148. Dagegen PP, 407. 
680 PP, 251: La „connaturalité“. 
681 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380. 

Vgl. PP, 251: La „connaturalité“ sowie Signes, 165. Außerdem Ideen II, 82; Krisis, 199; CM, §55. 
682 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350. 

Bei Merleau-Ponty: Signes, 230. 
683 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350. 

Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108. 
684 Vgl. VI, 185. 



110 

können.685 Darüber hinaus besteht aufgrund eines derart nicht genau intersubjektiven, 
sondern zunächst chiastischen Leibes die Tiefe als „Simultaneität des Inkompossiblen“686 
wie bereits erwähnt überhaupt aus keinen miteinander inkompossiblen Prioritäten 
verschiedener egos.687 Denn die mir im Sichtbaren stets vorliegende unsichtbare Tiefe 
stellt für den Anderen keineswegs alternativ eine sichtbare Höhe oder Weite dar. Vielmehr 
besteht die Tiefe aus irgendwelcher Perspektive. Aufgrund des chiastischen Leibes, durch 
den mich etwas Anderes in derselben Welt erst angehen kann,688 lässt sich vor allem „kein 
bloßes Paradox des Menschen, sondern ein Paradox des Seins“689 erschließen. Denn 
genau in der Leiblichkeit bzw. der Konstitution des Leibes selbst ist diese Tiefe eigentlich 
verwurzelt, die der Fremderfahrung als „Zugänglichkeit des original Unzugänglichen“690 
innewohnt. 
 
2.2.3 Die Abweichung von der Husserlschen Fremderfahrungs- sowie 
Intersubjektivitätslehre 
 
In dieser Hinsicht kann sich der auf sich selbst abweichend rekurrierende Leibkörper 
ferner als Prototyp des paradoxerweise „rohen Sein[s]“691, mit dem der Leib im Bunde 
steht, darbieten.692 Demnach ziehen sich durch alles Sinnliche die „Höhlen und Spuren 
der Abwesenheit“693 hindurch und folglich wird „das Scheitern einer egozentrischen 
Aneignung der Welt“694 impliziert. Führt dieses Scheitern zur Offenheit der Umwelt,695 
bietet sich dafür als Grundlage die Zwischenleiblichkeit statt im Sinn des 

 
685 Vgl. PP, 133 sowie 138. 
686 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 152. 

Vgl. VI, 268. 
687 Vgl. Signes, 169 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107. 
688 Vgl. Signes, 165, 169 sowie PP, 160. 
689 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149. 

Bei Merleau-Ponty: VI, 178. 
690 CM, §52. Vgl. §54; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
691 Vgl. unter anderem VI, 103, 131, 178, 227-28, 263 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147, 149. 
692 Vgl. Signes, 170-71 sowie VI, 177, 182. 
693 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350. 
694 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 

Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107. 
695 Vgl. VI, 247: „[L']Offenheit de l'Umwelt“; 228 sowie 263: „[L']'Offenheit d'Umwelt“. 



111 

„unseren“ intersubjektiven Leibs eher im Sinn des Chiasmus selbst dar. Statt im 
Intersubjektivitätsrahmen erweist sich zuerst bereits im Chiasmus „ein wahrhaft 
Negatives, kein ,Positives, das anderswo ist’“696, als „ablesbar an jeglichem Seienden, 
und sei es der einfache Würfel“697 als bloßer Körper oder der Andere als Leibkörper.698 
Unabhängig von der oben genannten Schlüsselstellung der Fremderfahrung in der 
Husserlschen Erfahrungslehre699 „finden wir die Hinweise auf Lücken und Leerstellen 
im Gewebe der Erfahrung […], auf das Unbewußte als ureigene Blindheit des 
Bewußtseins“700, anstatt bloß als dem Ich vorstellbare, simulierbare, jedoch dennoch 
unerfüllbare Appräsentation wie „Fremdwahrnehmung“701. Es hat sich bereits bestätigt: 
Während etwas Weltliches bei Husserl „in der Bewegung eines Erwerbens von 
Unbekanntheit zu Bekanntheit“ 702  zu erfassen oder „in der Einheit einer 
Sinn[es]konstitution unterzubringen“703 ist, bleibt laut Merleau-Ponty entsprechend der 
ausgezeichneten Simultaneität des Inkompossiblen704 „,die Lücke niemals gefüllt, das 
Unbekannte niemals in Bekanntes verwandelt’ […].“705 
Durch eine solche Abweichung von der Husserlschen Intentionalitätslehre erklärt sich 
ebenso, warum der grundlegende Chiasmus von Merleau-Ponty etwas „Meta-
intentionalem“706 zugerechnet wird. Nach Waldenfels „[mutet] Merleau-Ponty Husserl 
und seiner Bewußtseinsphilosophie zu[], ,ihre Beziehung zur Nicht-Phänomenologie’ zu 
überdenken.“707 Zwar ist Merleau-Ponty sowohl explizit von der Exemplifikation der 
taktuellen Erfahrung bei Husserl708 als auch implizit von seiner Fremderfahrungslehre 

 
696 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157. 

Vgl. VI, 302. 
697 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149. 
698 Vgl. Signes, 174. Außerdem bei Husserl: Ideen II, 80. 
699 Vgl. außerdem Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186. 
700 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157. 

Zur Blindheit vgl. VI, 132 sowie 295. 
701 CM, §55. 
702 Krisis, 305. 
703 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 152. 
704 Vgl. VI, 268. 
705 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157. 

Vgl. VI, 296, 302, 303. 
706 Vgl. VI, 292. 
707 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149. 

Bei Merleau-Ponty: Signes, 176. 
708 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 276. 



112 

ausgegangen, allerdings ist er allmählich von Husserl abgewichen, genauso wie Derrida 
dazu bemerkt hat:709 Während bei Husserl „die tastende Hand des Anderen, die ich sehe, 
[…] mir die solipsistische Ansicht dieser Hand und dann alles [appräsentiert], was in 
vergegenwärtigter Kompräsenz dazugehören muß“ 710, scheint bei Merleau-Ponty die 
fremde Hand ohne Weiteres meiner eigenen vergleichbar zu sein.711 Somit wiese die 
fremde Selbstgebung aus dem fremden leiblichen Selbstbezug nicht mehr auf die 
Appräsentation hin. Stattdessen stünden trotz alles Chiasmus diese fremde sowie jene 
eigene leibliche Selbstgebung auf derselben Zugänglichkeitsebene des „Vermögen[s]“712. 
Husserls Fremderfahrung müsste als Zugänglichkeit „des original Unzugänglichen“713 
bzw. „in der eigentlichen Unzugänglichkeit im Modus der Unverständlichkeit“714 ihre 
eigentümliche Bedeutung verlieren, sobald die Fremdwahrnehmung, nämlich die 
Simulation der Wahrnehmung aus dem Anderen, bereits auf dieselbe 
Zugänglichkeitsebene der eigenen Wahrnehmung fallen würde. Aber erst dadurch könnte 
die eigenheitliche Leiblichkeit bei Husserl in die Zwischenleiblichkeit bei Merleau-Ponty 
übergehen, bei der der Selbst- und Fremdbezug so mit- sowie ineinander verschlungen 
sind, dass das quasi-reflexive Selbst einerseits von sich selbst als dem ursprünglichen 
Ausgangspunkt mehr oder weniger abweichen muss und andererseits immer aus dem 
Anderen etwas Fremdes mit einschließen kann. 
Zum Schluss, wenn die chiastische Reversibilität, 715  der „Grundriß“ 716 , die 
„Asymmetrie“717 und dergleichen vor allem keinesfalls zwischen dem eigenen Selbst und 
dem fremden als dem Anderen bestehen, sind die Bedeutung und die Rolle des Eigenen 
sowie des Fremden bei Merleau-Ponty anders zu verstehen als in der Husserlschen 
Fremderfahrungs- sowie Intersubjektivitätslehre, die Merleau-Ponty allerdings inspiriert 
hat. Bei ihm kann sich eine weitere Klärung der Intersubjektivitätslehre aus dem bereits 
beschriebenen Leib allein ableiten und nicht umgekehrt. Als solche würde sie keineswegs 

 
709 Vgl. Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 205. 
710 Ideen II, 166. 
711 Vgl. Signes, 167 sowie 169. 
712 Ideen II, 152. Vgl. bei Merleau-Ponty: PP, 160, 245; VI, 303; Signes, 165. 
713 CM, §52. Vgl. §54; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
714 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631. 
715 Vgl. unter anderem VI, 156, 184. 
716 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 153. 

Vgl. unter anderem VI, 188-89, 192-94, 311. 
717 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 365. 



113 

eine konstitutive Schlüsselstellung so erlangen wie bei Husserl.718 Außerdem, wenn sich 
der Selbstbezug zunächst nur als zwischenleiblich erweist, wird seine teleologische oder 
totalistische Dimension etwa durch die auf jeden Fall schiefgehend „egozentrische 
Aneignung der Welt“ oder „das [gebrochene] ,Monopol auf das Sein’“719 überdeckt. Auf 
diesbezügliche Konsequenzen wird ausführlich im nächsten Kapitel eingegangen. 
 
2.3 Die Kritik am Zugang zu einer potentiellen Intersubjektivitätslehre bei Merleau-Ponty 
 
2.3.1 Die Übernahme und Abweichung von Husserl 
 
Der potentielle Zugang zu einer Merleau-Pontyschen „Intersubjektivität“ könnte der 
Erweiterung der Vernunft zugeschrieben werden, 720  bei der die herkömmliche 
Sinneskonstitution als „das ,Monopol auf das Sein’“721 gesprengt werden kann, weil dem 
tatsächlich paradoxerweise „rohen Sein“ 722  „ein esprit sauvage, ein esprit brut 
[entspricht], der durch keine Kultur zu zähmen ist und eben deshalb Erneuerungen 
verheißt“723, unabhängig davon ob das rohe und wilde Weltfeld dennoch aufgrund etwa 
vermeinten Weltsinns als der „Weltgewißheit“ 724  „zu einer berechenbaren Welt“ 725  
werden kann. Die Berechenbarkeit würde die Vernunft als den rohen Geist (esprit brut) 
nicht beschränken. Daher ergibt sich „das Scheitern einer egozentrischen Aneignung der 
Welt […] zu einer ,perzeptiven Offenheit auf die Welt, die eher eine Enteignung als eine 
Aneignung darstellt’,“726 statt dass jedwedes Seiende trotz aller Unvollkommenheit zur 

 
718 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186: „Die Entdeckung 

der zentralen Bedeutung des Verhältnisses zwischen dem Ich und dem Anderen führt bei Husserl zu einer 

völlig neuen Grundstruktur, die alle phänomenologischen Untersuchungen bedingt.“ 
719 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 

Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. 
720  Zur Erweiterung der Vernunft bzw. zu „eine[r] andere[n] Rationalität“ vgl. Waldenfels, Bernhard, 

Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 148-49. 
721 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 

Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. 
722  Vgl. unter anderem VI, 103: „être brut“ sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147. 
723 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149. 

Zum „esprit sauvage“ vgl. VI, 227, 228, 263; zum „esprit brut“ vgl. 131. 
724 Krisis, 255. Vgl. 191. 
725 Krisis, 145. 
726 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 



114 

Objektivierung „unter dem Gesetz der Sukzessivität [stünde]“ 727 bzw. sich lediglich 
erfüllungsmäßig auf das intentionale Vervollkommen richten müsste.728 Zur Auslegung 
einer derartigen Enteignung, die auf der gleichen Ebene genauso fungiert wie die 
Aneignung, wurde Merleau-Ponty wie bereits dargelegt trotz aller Abweichung dennoch 
von der Husserlschen Fremderfahrungslehre inspiriert. Denn als „Simultaneität des 
Inkompossiblen“ 729  der Enteignung-Aneignung könnte die „Tiefe“ einer solchen 
„Weltapperzeption“730 letzten Endes daran erinnern: 
 
„Das primordinal Unverträgliche in der Koexistenz wird verträglich dadurch, daß mein 
primordinales ego das für es andere ego durch eine appräsentive Apperzeption konstituiert, die 

[…] nie Erfüllung durch Präsentation fordert und zuläßt.“731 
 
Diese Koexistenz bleibt bei Husserl eine Ausnahme oder ein Sonderfall, in dem etwas so 
Inkompossibles wie Erfüllbar-Unerfüllbares als das primordinal Unverträgliche jedoch 
verträglich werden kann, so als ereignete sich beides zugleich als eines. In dieser Hinsicht 
wäre die Fremderfahrung bei Husserl von vornherein jedoch aus dem Gesetz der 
Sukzessivität entgleist, obwohl aufgrund der im Wesentlichen unerfüllbaren 
appräsentiven Apperzeption „das an sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich) […] [,] das 
andere Ich“732 am besten nur „als Analogon von Eigenheitlichem“733 verstanden werden 
könnte. Ausgehend davon, die Fremdheit der „Umweltlichkeit für jedermann“ 734  
zuzuschreiben sowie aus der Primordinalität bzw. „Eigenheit“ 735  „abstraktiv 
auszuschließen“ 736 , hat Husserl jedoch schließlich in der Fremderfahrung als 
„Zugänglichkeit in der eigentlichen Unzugänglichkeit im Modus der 

 
Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107. 
727 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150. 
728 Vgl. Krisis, 305. 
729 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 152. 

Vgl. unter anderem VI, 177 sowie 268. 
730  Krisis, 71. Vgl. 199 sowie CM, §56. Außerdem Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. 

Neumann, Würzburg 2021, 88-89. 
731 CM, §54. 
732 CM, §49. 
733 CM, §52. 
734 CM, §44. 
735 CM, §44. Vgl. ebenfalls §52. 
736 CM, §44. 



115 

Unverständlichkeit“737 dennoch etwas rein Unverständliches gesehen, das unter keinem 
Gesetz der Sukzessivität zu stehen scheint, unabhängig davon ob die „seiende Welt […] 
ja in ihrer Weise in […] der Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu 
Bekanntheit [ist]“738. Husserl selbst war allerdings bereits in der Lage, mögliche Zweifel 
an seiner Anwendung der Intentionalitätslehre der Sinneskonstitution für die 
Fremderfahrung zu erkennen.739 Diese führten ihn trotzdem nicht zu einer Modifizierung 
des Ergebnisses aus der Fremderfahrungslehre, wenn die auf dem cartesianischen Weg 
bereits erschlossene „Zugänglichkeit des original Unzugänglichen“740 fast gleichbleibt. 
Ausgehend davon scheint Merleau-Ponty die Implikation einer Teleologie, dass die 
seiende Welt in ihrer Weise in der Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu 
Bekanntheit bleibt, mit der im Modus der Unverständlichkeit erhaltenen Fremdheit in 
ihrem eigentlichen sowie radikalen Sinn allerdings für inkompatibel zu halten, da sich 
hierbei die teleologische Bedeutung statt als die bereits mehrmals erwähnte ichliche 
sowie weltliche „Einstimmung“741 oder die Bewährung zur Einstimmigkeit eher nur als 
die Bewährung zur Bekanntheit verhält. Sie nähert sich damit einer erfüllungsmäßigen 
Sinneskonstitution an, anstatt dem Selbstbezug im Sinn „einer [ganz einzigen sinnlichen] 
Selbstgebung meines Ich und Leibes […].“742 Dementsprechend wird „das Monopol auf 
das Sein“ bei Merleau-Ponty, das unter dem Gesetz der Sukzessivität sowie im 
Zusammenhang mit der herkömmlichen Sinneskonstitution steht, der Vernunft im 
engeren Sinn zugeschrieben, die durch die Verständlichkeit allein bedingt oder sogar 
erschöpft werden kann. Solange das Seiende als etwas Weltliches auf jeden Fall in die 
„Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit“ überginge, in der etwas 
Negatives dem potentiell Positiven zugerechnet wird, ließe sich unter dem Monopol das 

 
737 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631. Vgl. CM, §52, §54; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
738 Krisis, 305. 
739  Vgl. außerdem Krisis, 170: „Ist die Forschung in der erreichten transzendentalen Reduktion in 

systematischen Gang gebracht mit der Fülle neuer Problem und ihrer Lösungen, so macht die 

<transzendentale Philosophie> nach Eröffnung immer neuer Horizonte Schwierigkeiten, weil sie die 

Ergebnisse, die vordem gewonnen waren, in gewisser Weise angreift.“ 
740 CM, §52. 
741 Krisis, 252. Vgl. ebenfalls 254: „[D]er Stromprozeß ist dann ein Prozeß von Synthesen des immerfort 

vollziehend fungierenden Ich, in denen die Weltvorstellung mit ihren mannigfaltigen Vorstellungsweisen 

und ihren Vorstellungssynthesen erwächst.“ Zu den Zusammenhängen zwischen der Welthabe bzw. dem 

Weltbezug und den Einstimmigkeitstendenzen vgl. außerdem Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen 

u. Neumann, Würzburg 2021, 82-85. 
742 Krisis, 261. 



116 

rohe Sein als solches bzw. das ihm eingeborene, „an jeglichem Seienden [ablesbare]“743, 
„wahrhaft Negative[], kein ,Positives, das anderswo ist’“ 744, nie auslegen. Dagegen 
betont Merleau-Ponty nach Waldenfels vielmehr „das Unbewußte als ureigene Blindheit 
des Bewußtseins“ 745 , die der Vernunft ebenso eingeboren ist wie das Vermögen zu 
verstehen, wenn die beiden miteinander gleichursprünglich bleiben. Diese Blindheit ist 
jedoch bereits von der oben zitierten Unerfüllbarkeit der Fremderfahrung abgewichen, 
die sich bei Husserl nie so universal wie als „ablesbar an jeglichem Seienden“ erweist. 
Während als Sonderfall die Fremderfahrung bei Husserl trotz ihrer Schlüsselstellung zur 
Objektivierung oder zur objektiven Sinneskonstitution dennoch auf der 
Intentionalitätslehre beruht, kann die ureigene Blindheit bei Merleau-Ponty jedoch 
keineswegs auf die erfüllungsmäßige Unvollkommenheit in der Intentionalitätslehre 
zurückgeführt werden. Die dem rohen Sein oder dem „wahrhaft 
Negativen“ entsprechende ureigene Blindheit der Vernunft, wenn auch 
„teleologisch“ gesehen, führte statt zur Bekanntheit eher zur „Offenheit auf die Welt, die 
eher eine Enteignung als eine Aneignung darstellt“, und in der sich eine Lücke eben als 
etwas Unerfüllbares mit dem Erfüllbaren zusammen auf einmal erschließen muss.746 Im 
Vergleich dazu enthüllt sich die Welt bei Husserl auf jeden Fall zunächst aufgrund der 
„universale[n] konstitutive[n] Synthesis“ 747  oder der „unendliche[n] regulative[n] 
Idee“748, womit sich eine vereinheitlichende Verweltlichung vollzieht bzw. „ich […] eine 
verweltlichende Selbstapperzeption […] vollzogen [habe] und […] sie in beständiger 
Fortgeltung und Fortbildung [halte].“749 Anders formuliert ist die grundlegende Rolle 
„eine[r] einheitlich zusammenhängende[n] Schicht des Phänomens Welt, des 
transzendentalen Korrelats der kontinuierlich einstimmig fortgehenden 
Welterfahrung“ 750  bei Husserl keineswegs der Leibesrolle unterliegt. Die 
vereinheitlichende Verweltlichung scheint die ureigene Blindheit nicht zu erlauben, 
besonders wenn diese Blindheit zugleich auf derselben Bewusstseinsebene des oben 

 
743 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149. 
744 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157. 

Vgl. VI, 302. 
745 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157. 

Meine Hervorhebung. Vgl. VI, 132, 295-96, 303. 
746 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

157 sowie VI, 296, 302, 303. 
747 CM, §22. 
748 CM, §22. 
749 CM, §45. 
750 CM, §44. 



117 

genannten Vermögens so fungiert, als wäre sie der Vernunft eben eingeboren. Als 
Hintergrund der vereinheitlichenden Verweltlichung erklärt sich bei Husserl vielmehr 
eine „alles Sein in Totalität konkret und individuell ausmachende, letztermöglichende 
und dadurch verwirklichende“751 Teleologie, die mit der Merleau-Pontyschen Lehre, in 
der „das [Paradox des Seins] eine Totalität des Sichtbaren nur als ,verstreute Sichtbarkeit 
(visibilité éparse)’ zuläßt,“752 nicht korrespondieren zu können scheint. 
 
2.3.2 Die Reduzierbarkeit auf die leibliche Dimension und die dadurch verblassende 
teleologische 
 
Die intersubjektive Genesis bei Husserl bzw., die dem Apriori der transzendentalen 
Subjektivität eingeborene Intersubjektivität, 753  wird bei Merleau-Ponty durch eine 
leibliche bzw. zwischenleibliche Genesis ersetzt. Bei Husserl allerdings kann sich der 
Andere nicht nur „als Mitträger[] der Objektivierung“754 verhalten, sondern vielmehr 
auch als Mitträger der Verweltlichung,755 bei der „die Weltapperzeption […] nicht ein 
Haben von Wahrnehmungsobjekten als fertigen Daten und ein Mitdasein in antizipierter 
und durch erfüllende Wahrnehmung daneben zu legender neuer Daten [ist] […]. Es ist ein 
überaus verwickeltes Ineinander von geltenden Sinnen […].“ 756  Dementsprechend 
besteht beim Weltbewusstseinsleben trotz aller Teleologie der „Totalität“757 dennoch eine 
„Mannigfaltigkeit des aktuellen Miteinander Vorstellens, -Denkens, -Wertens, -Wirkens, 
-Schaffens, eines Miteinander der streitlosen Einstimmigkeit oder der widerstreitenden 
Unstimmigkeit“ 758 , während das Ich als Weltbewusstsein eines solchen 
„Miteinanderleben[s]“ 759  jedoch noch „zu synthetischer Einheit der Geltung 

 
751 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 380. Meine Hervorhebung. 
752 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149. 

Vgl. VI, 177-78. 
753 Vgl. CM, §59, §64. Außerdem C-Manuskript, 425f. 
754 Krisis, 262. 
755 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185-86 sowie weiter 

Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 82, 85-86, 88. 
756  Krisis, 71. Vgl. 199 sowie CM, §56. Außerdem Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. 

Neumann, Würzburg 2021, 88-89. Zum Ineinander vgl. weiter Zur Phänomenologie der Intersubjektivität 

III, 366: „[D]ie ,metaphysische’ Urtatsache […] ist ein Ineinander des Absoluten.“ 
757 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 380. 
758 Krisis, 6. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 154. 
759 Krisis, 192. Vgl. CM, §42, §60. 



118 

hin[zu]streben[]“760 hat, da ansonsten alles ohne die ichliche sowie weltliche Bewährung 
zur Einstimmigkeit in „ein bloßes Strömen von ,Erlebnissen’“761 fiele. Unabhängig davon 
wie sich bei Husserl die Teleologie der Totalität und die der „Einstimmung“762 zueinander 
verhalten, wird im Vergleich dazu bei Merleau-Ponty keine teleologische Dimension 
benötigt. Bei ihm kann sich die Intersubjektivitätsgrundstruktur wie das oben erwähnte 
„verwickelte Ineinander von geltenden Sinnen“, das Miteinander im Miteinanderleben, 
das „irreale intentionale Hineinreichen“763 oder „das Mit-sein der anderen Monaden“764 
nur aus der chiastischen Zwischenleiblichkeit ableiten oder sogar dadurch alle so gut wie 
möglich erschöpft werden. 765  Zwar scheint dies auf den ersten Blick mit Roman 
Ingardens Bemerkung in den Cartesianischen Meditationen zu korrespondieren, dass die 
Fremderfahrung genauso wie alle Erfahrung dennoch auf der sinnlichen Erfahrung 
beruht, 766  jedoch bleibt bei Merleau-Ponty sowie bei Husserl „[d]ie Regelung der 
Sinnlichkeit […] eine intersubjektive“767. Über Husserl hinausgehend hat Merleau-Ponty 
durch die Reversibilität der Sinnlichkeit die Leiblichkeit des angeblich „einzigen Leib[s] 
in d[er] primordinale[n] Umwelt“768 auf seine eigene radikalere Weise so erschlossen, 
dass als Selbstbezug der angeblich einzige Leib, den die primordinale Umwelt umfasst, 
bereits mit dem fremden zusammen als „unser Leib“769 zwischenleiblich verschlungen 
bleibt. 
In dieser Hinsicht könnte die auf einer solchen Zwischenleiblichkeit beruhende Lehre als 
eine Modifikation des cartesianischen Denkwegs bei Husserl verstanden werden. Darauf 
„[ermöglicht] das an sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich)[,] das andere Ich […] 
konstitutiv einen neuen unendlichen Bereich von Fremdem, eine objektive Natur und 
objektive Welt überhaupt, der die Anderen alle und ich selbst zugehören.“ 770  

 
760 Krisis, 71. Vgl. ebenfalls 254. 
761 Krisis, 252. 
762 Krisis, 252. 
763 Krisis, 199 sowie CM, §56. 
764 CM, §60. Vgl. §42. 
765 Zur Zwischenleiblichkeit vgl. Signes, 167: Die „intercorporéité“. Zum Chiasmus vgl. VI, 170f. sowie 

außerdem 264f. 
766 Vgl. CM, S. 207. 
767 Ideen II, 336. Vgl. CM, §40-41, §44, §48, §50. 
768 CM, §50. 
769 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350. 

Vgl. Signes, 167, 173 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108. 
770 CM, §49. 



119 

Dementsprechend verhält sich sein Leibkörper als „das an sich erste Objekt“771. Unter 
dieser Bedingung muss, in einer früheren psycho-physischen Sichtweise,772 kraft der 
leibkörperlichen „Sinnesüberschiebung“ 773  das cartesianische ego jedoch über die 
Fremderfahrung hinaus „von der Erfahrung des primordinalen Körperdings bis zur 
Konstitution der objektiven Welt“774 zu einer möglichst vielschichtigen Objektivierung 
motiviert werden.775 Die Rolle jenes fremden Leibkörpers als des an sich ersten Objekts 
wird bei Merleau-Ponty gemeinsam mit der Weltobjektivierung folgendermaßen 
verfeinert: Der Leib bietet sich ähnlich als Prototyp des durch die ausgezeichnete 
Simultaneität des Inkompossiblen776 charakterisierten „rohen Sein[s]“777 dar,778 indem 
das Ich zuerst leiblich auf sich selbst abweichend rekurrieren sowie aus dem Anderen 
etwas Fremdes oder den Hinweis darauf mit einschließen muss,779 und sich dann auf 
„eine[] ,perzeptive[] Offenheit auf die Welt, die eher eine Enteignung als eine Aneignung 
darstellt’,“780 einlassen kann.781 Die Merleau-Pontysche Welterfahrung muss sich ähnlich 
wie eine „Zugänglichkeit in der eigentlichen Unzugänglichkeit im Modus der 
Unverständlichkeit“ 782  vollziehen, nämlich wie die Husserlsche Fremderfahrung. 
Dahinter versteckt sich wie bereits gesagt die Vernunft als roher oder wilder Geist.783 
Es ist jedoch zu berücksichtigen, dass sich eine derart offene Welterfahrung im 
Wesentlichen gegenüber dem bereits „an jeglichem Seienden [ablesbaren] […] Paradox 

 
771 CM, §55. 
772 Vgl. unter anderem CM, §44. Vgl. dagegen Ideen II, 140. 
773 CM, §51. 
774 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 60. 
775 Vgl. CM, §51, §55 sowie Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 

1971, 21-22. 
776 Vgl. VI, 268. 
777 Vgl. unter anderem VI, 103, 131, 178, 227-28, 263 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147, 149. 
778 Vgl. Signes, 170-71 sowie VI, 177, 182. 
779 Vgl. Signes, 174. 
780 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 

Vgl. Signes, 169; VI, 247: „[L']Offenheit de l'Umwelt“; 228 sowie 263: „[L']'Offenheit d'Umwelt“. 
781 Vgl. Signes, 169, 174. 
782 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631. Vgl. CM, §52, §54; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
783 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

148-49. Zum Originalen esprit brut vgl. VI, 131; zum Synonym esprit sauvage vgl. 227, 228, 263. 



120 

des Seins“784 überhaupt nicht so auszeichnen lässt wie die oben aus Husserl zitierte 
Weltapperzeption im Weltbewusstseinsleben. Ähnlich wie „das [Paradox des Seins] eine 
Totalität des Sichtbaren nur als ,verstreute Sichtbarkeit (visibilité éparse)’ zuläßt,“785 stellt 
die Welterfahrung bei Merleau-Ponty aufgrund der zwischenleiblichen Genesis erst eine 
derartige Enteignung-Aneignung dar. Zwar lassen sich „ein überaus verwickeltes 
Ineinander von geltenden Sinnen“ und dergleichen durch die Zwischenleiblichkeit so 
ausführlich erklären, wie sich die intersubjektive Verschlingung des Miteinander am Leib 
selbst bereits unmittelbar konkretisieren lässt, 786  jedoch scheint sich die Welt bei 
Merleau-Ponty so irreführend wie als bloße Sammlung oder als „ein Haben von 
Wahrnehmungsobjekten“ zu verhalten, wenn etwa die „gemeinsame[] Zugehörigkeit zur 
Welt“787 außer Betracht gelassen wird. Anders formuliert nähert sich eine solche Welt 
überhaupt keinem Grundrahmen, sondern eher den Ergebnissen oder Konsequenzen aus 
der leiblichen Genesis an. Ein in teleologischer Hinsicht vermeinter Weltsinn788 spielt bei 
Merleau-Ponty in der Zwischenleiblichkeitslehre keine Rolle, außer wenn er zum 
„Scheitern einer egozentrischen Aneignung der Welt“789 übergeht. Auch wenn sich die 
offene Welt als Lebenswelt darböte, die bei Husserl ein rohes oder wildes Weltfeld „der 
Erkennbarkeit ins Unendliche“790 beinhaltet, würde sie bei Merleau-Ponty nicht „zu einer 
berechenbaren Welt“791 übergehen. In dieser offenen Welt steckt, genauer gesagt, nicht 
mehr wie bei Husserl „eine Doppelschichtigkeit […] d[er] puren Realitäten und an ihnen 
ihre abstraktiv abgeschiedene teleologische Bedeutung, die in dem erwachsenen 
Sinne ,irreal’ ist, obschon sie zur konkret vorgegebenen Welt selbst <gehört> und als mit 
dem Realitätsgehalt nötige Bestimmungsschicht auftritt.“792 Damit geht nun auch die 

 
784 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149. 

Vgl. VI, 177-78. 
785 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149. 

Vgl. VI, 177-78. 
786  Zum Versuch nach der Unmittelbarkeit der Intersubjektivität bzw. Fremderfahrung vgl. ebenfalls 

Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112, 115, sowie besonders 126. 

Theunissen hat den Versuch jedoch anders durchgeführt. 
787 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380. 

Vgl. PP, 251 sowie Signes, 165. Außerdem bei Husserl: Ideen II, 82; Krisis, 199; CM, §55. 
788 Vgl. Krisis, 267. 
789 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 

Vgl. Signes, 169. Ebenfalls Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107. 
790 Krisis, 143. 
791 Krisis, 145. 
792 Krisis, 305. Vgl. 304 sowie weiter 258. 



121 

teleologische Dimension als „nötige Bestimmungsschicht“ verloren, unabhängig davon 
welcher Art der Teleologie sie zugerechnet würde, sei sie in einem engeren Sinn der 
weltlichen Bewährung zur „Bekanntheit“793 oder in einem weiteren Sinn „der vom Ich 
vollzogenen Einstimmung“794. 
Neben jener teleologischen Bestimmungsschicht wohnt den angeblich puren Realitäten 
noch etwas, was bei Husserl auf eine „,metaphysische’ Urtatsache […] [als] ein 
Ineinander des Absoluten“ 795 zurückgeführt werden und bei Merleau-Ponty in einer 
andersartigen oder verfeinerten Art und Weise dennoch fungieren kann. Das bei Husserl 
der Intersubjektivität zugehörige Ineinander des Absoluten deutet bei Merleau-Ponty statt 
auf „das Mit-sein der anderen ,Monaden’“ eher ausschließlich auf das „verwickelte 
Ineinander von geltenden ,Sinnen’“ allein. Kann das „Ineinander des Absoluten“ statt als 
Mitsein des Anderen eher als rein sinnlich aufgebaute Zwischenleiblichkeit durch „eine[] 
[ganz einzige sinnliche] Selbstgebung meines Ich und Leibes“796 erschöpft werden, bei 
der als beim Selbstbezug der Fremdbezug mit erschlossen werden muss, wird darauf 
jedwede Art der Inter-Subjektivität zurückgeführt und nicht umgekehrt. Dies zeigt sich 
offenbar durch die am leiblichen Selbstbezug reflektierende intersubjektive 
Verschlingung. Z. B.: „,Weil der eigene Leib das Vorgefühl des Anderen, die Einfühlung 
das Echo meiner Leiblichkeit ist’, macht ein ,Aufblitzen von Sinn’ mich und den Anderen 
austauschbar (substituables) in der ,absoluten Gegenwart der Ursprünge’ […].“797 Wie 
bereits gesagt lässt sich aus der leiblichen Genesis die Intersubjektivität allerdings mit 
höherer Unmittelbarkeit auslegen, jedoch würde dabei ihre teleologische Dimension 
verblassen. Müsste es zur Offenheit auf die Welt führen und folglich die 
„Mannigfaltigkeit des aktuellen Miteinander Vorstellens, -Denkens, -Wertens, -Wirkens, 
-Schaffens, eines Miteinander der streitlosen Einstimmigkeit oder der widerstreitenden 

 
793 Krisis, 305. 
794 Krisis, 252. 
795  Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366. Vgl. C-Manuskript, 425f. Zur Urtatsache vgl. 

Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 279. Zur Metaphysik vgl. 187. 

Beides wird im anschließenden Kapitel näher behandelt. 
796 Krisis, 261. 
797 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 377. 

Bei Merleau-Ponty: Signes, 174. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den 

Haag, Nijhoff 1971, 28: „[D]ie Selbstgegenwart bedarf in ihrer Selbständigkeit nicht eo ipso einer 

Fremdgegenwart auf die Art, wie Gegenwart Vergangenheit und Zukunft notwendig impliziert.“ Außerdem 

Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl, Nijhoff, The Hague 1982, 

98. Vgl. dagegen Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 142 sowie bei Husserl: 

CM, §52. 



122 

Unstimmigkeit“ geben, müsste sogar niemand als Weltbewusstsein etwa eines 
Miteinanderlebens nach einer synthetischen Einheit der Geltung streben. Fraglich bleibt 
außerdem, wie sich dann die Jemeinigkeit oder Einzigkeit im Sinn der Angehörigkeit zu 
einem absolut „einzige[n] Ich“798 gegenüber der so verabsolutierten leiblichen Genesis 
noch auszeichnen lässt, insbesondere wenn das Ich sowie der Andere auf einmal so 
miteinander austauschbar gemacht werden wie „in der ,absoluten Gegenwart der 
Ursprünge’“, 799  worin sich die nach Theunissen von Husserl von vornherein 
ausgeschlossene „echte Alternativmoglichkeit“800 der Gleichursprünglichkeit des Ich und 
des Anderen ja offensichtlich befinden kann. Indessen droht der 
Auslegungsausgangspunkt von der Husserlschen Begründungsidee801 abzuweichen, der 
nicht länger an einem im strengen Sinn absolut einzigen Ich festhalten würde, auch wenn 
die Aufhebung der Einzigkeit oder Jemeinigkeit nach wie vor überhaupt keine 
Voraussetzung oder Bedingung der Zwischenleiblichkeit darstellt.802 Tatsächlich reicht 
das „Zwischen-“ der Zwischenleiblichkeit hinsichtlich der Einzigartigkeit für den 
Selbstbezug als „ein[] eindeutige[r] Grundriß“803 noch nicht aus. Hierzu scheint man über 
die leibliche Genesis hinausgehen bzw. den Ausweg aus ihrer Verabsolutierung finden zu 
müssen. Darum ist die intersubjektive Genesis wiederum in Betracht zu ziehen. 

 
798 Krisis, 117. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 1995, 363. 
799 Vgl. ebenfalls Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 363: „Würden wir dieses Ineinander des Absoluten selbst zum Absoluten erheben, wie Eugen 

Fink es in seiner Verarbeitung Husserlscher Texte versucht […], so bliebe von der Asymmetrie nichts mehr 

übrig. Der andere würde ebenso wie ich selbst in der Indifferenz eines Lebensstroms aufgehen.“ Weiter 355: 

„Eigen- und Fremdbezug drohen im Selbstbezug und Selbstentzug eines ipsum esse aufzugehen, aller 

relativen Differenzierung zum Trotz. Sieht oder spricht sich das Sein in uns, so ist es am Ende gleich, wer 

sieht und wer spricht, ich oder der Andere. ,N´importe qui parle…’, tönt es bei Foucault zurück.“ Sowie 

377. Außerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 110. 
800 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 153. 
801 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186: „Das Cogito 

bleibt nach wie vor der Ausgangspunkt der Husserl′schen Phänomenologie, aber es wird weit über seine 

cartesiansichen Grenzen hinausgetrieben.“ Sowie 190. Jedoch würde Tengelyi der Rede von der 

„Begründung“ eine Absage erteilen. Vgl. dazu 188. 
802 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

362 sowie ebenfalls Signes, 173. 
803 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 153. 

Vgl. unter anderem VI, 188-89, 192-94, 311. Weiter Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, 

Freiburg / München 2014, 276. 



123 

 
2.3.3 Die Intersubjektivitäts- und Fremdheitsrolle 
 
1) Die Husserlsche „,metaphysische’ Urtatsache“ als „Ineinander des Absoluten“804 
Einerseits lässt sich angesichts der teleologischen Dimension die intersubjektive Genesis 
bei Husserl eigentlich nicht durch die leibliche bei Merleau-Ponty ersetzen. Wird die 
phänomenologische „Metaphysik“ in die Überlegung miteinbezogen, mit der der „meta-
intentionale“805 Hintergrund bei Merleau-Ponty jedoch nichts zu tun hat,806 lässt sich 
andererseits die Genesis eben anders als leiblich erweisen. Husserls Begründungsidee, 
wonach vom Ich allein alles Erdenkliche ausgehen muss, 807  richtet sich trotz aller 
nachträglichen Selbstmodifikation 808  nach wie vor darauf, „alle metaphysischen 
Abenteuer, alle spekulativen Überschwenglichkeiten aus[zuschließen].“ 809  Dazu hat 
Tengelyi angemerkt: 
 
„Husserl setzt sich aller traditionellen Metaphysik vielmehr erst recht dadurch entgegen, dass er 
die phänomenologische Metaphysik als eine Lehre von Urtatsachen auffasst, die sich nicht etwa 

auf erste Ursachen zurückführen und daher auch nicht spekulativ ergründen lassen.“810 
 
Die apodiktische Urtatsache ich bin, die überhaupt keine Ursache und zwar „nach wie vor 

 
804 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366. Vgl. CM, §59, §64; C-Manuskript, 425f. Weiter 

Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. 
805 Vgl. VI, 292. 
806 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 265: „Merleau-Ponty 

[…] geht an diesem Grundansatz [von Husserls Metaphysik der Urtatsachen] vorbei.“ 
807 Vgl. CM, §64 sowie Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186, 

190. 
808  Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 181, 188 sowie 

außerdem Bernet, Rudolf u. Kern, Iso u. Marbach, Eduard, Edmund Husserl – Darstellung seines Denkens, 

Meiner, Hamburg 1996, 211. 
809 CM, §60. Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 180. 
810 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 187. Zur Kritik hieran vgl. 

weiter Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 80f. Kurz formuliert 

hat Tengelyi nach Novotný den Husserlschen Ansatz bei den Urtatsachen des Bewusstseins allzu rasch bei 

der Erfahrungsanalyse und -deutung angewandt, wodurch „auch die Andersheit der Dinge und der Welt – 

gegenüber der Objektivierung durch das Bewusstsein – erreicht wird.“ Außerdem besteht Tengelyi ebenso 

immer auf den Erfahrungsprozess als Analyseausgangspunkt. Vgl. 82, 88 sowie Tengelyi, László, Welt und 

Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 197. 



124 

der Ausgangspunkt der Husserl[]schen Phänomenologie [bleibt],“811 macht vielmehr eine 
unüberschreitbare Urtatsache oder „ein absolutes, undurchstreichbares Faktum“812 aus. 
Als solches „[trage] ich in mir einen Kern von Urzufälligem […] in Wesensformen, […] 
in denen dann die weltlichen Wesensnotwendigkeiten fundiert sind.“813 Demnach gehört 
zunächst zu diesem Urzufälligen als Faktizität bzw. Urtatsache die „Welthabe“814, d. h. 
das Ich bietet sich wie bereits erwähnt als Weltbewusstsein dar.815 Zweitens „[ist] ein 
transzendentales Ich immer nur im Rahmen eines intentionalen Ineinanderseins 
denkbar.“816 Genaugenommen „setzt [die Welthabe] stets Mitsubjekte voraus, mit denen 
das jeweilige Ich ein intentionales Ineinandersein eingeht.“817 So spielt der Andere auf 
jeden Fall die Rolle des Mitträgers bei der Verweltlichung, die eigentlich über die 
erfüllungsmäßige „Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit“818 
hinausgehend noch auf die „verweltlichende Selbstapperzeption“819 deutet, bei der das 
Ich eben immer im Intersubjektivitätsrahmen eines intentionalen Ineinanderseins „zu 

 
811 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186. Vgl. dagegen Novotný, 

Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 80f. 
812 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität II, 155. 
813 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 386. Meine Hervorhebung. Vgl. Zur Phänomenologie 

der Intersubjektivität II, 155 sowie 159. Zu „Urzufälligem“ vgl. ebenfalls CM, §64. 
814 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Vgl. 186. Hierbei ist 

die Welthabe eher bereits als „Weltvorgegebenheit aus den Einstimmigkeitstendenzen der Erfahrung und 

im Rückbezug auf sie aufzuklären“, anstatt ausschließlich als „das aktuelle System der Unendlichkeit der 

möglichen Erfahrung“ oder „die Weltapperzeption als ein unendlich offenes System der möglichen 

Erfahrungen“. Vgl. Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 85, 88-89. 

Zur urzufälligen Faktizität vgl. dagegen 86: „Tengelyi spricht in dieser Hinsicht allerdings nicht von einem 

Bruch mit Husserl, sondern von der Erweiterung des Bereichs zufälliger Faktizität als von einem Schluss, 

den Husserl selbst nicht mehr gezogen habe […].“ Vgl. dazu Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, 

Herder, Freiburg / München 2014, 190f. Dies wird in der vorliegenden Arbeit leider nicht eingehend erörtert. 
815 Vgl. in dieser Arbeit 1.2. 
816  Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Für Tengelyi 

„schränkt diese Tatsache eines intentionalen Ineinanderseins die Vorrangstellung des jeweiligen Ich [noch 

deutlicher als die Tatsache der Welthabe] ein.“ Vgl. weiter Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 

371: „Nicht nur ich bin kein solus ipse, kein erdenkliches Absolutes ist solus ipse […].“ 
817 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Vgl. dagegen weiter 

Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 82-83, 85-86, 88. 
818 Krisis, 305. 
819 CM, §45. 



125 

synthetischer Einheit der Geltung hin[zu]streben[]“ 820  hat, wozu die „vom Ich 
vollzogene[] Einstimmung“821 um sich selbst Willen sowie um der Welt Willen dient. 
Durch das spezifisch als die „,metaphysische’ Urtatsache“ bezeichnete „Ineinander des 
Absoluten“ erklärt sich die Intersubjektivität statt als Ursache, durch die alle 
Wesensnotwendigkeiten gesetzmäßig abzuleiten wären, eher als eine Art der 
„Faktizitätsbedingtheit eidetischer Zusammenhänge“822, die keineswegs weiter „auf erste 
Ursachen zurück[ge]führ[t]“823 werden können. Indessen kann eine derartige Bedingtheit 
der metaphysischen Urtatsache in einem anderen Sinn jedoch als etwas Absolutes 
verstanden werden, das nicht etwa Verabsolutierung der Zwischenleiblichkeit impliziert. 
Die Intersubjektivität verweist in dieser Hinsicht in keinem gewöhnlichen Sinn auf eine 
der letzten Gegebenheiten oder Tatsachen überhaupt, sondern vielmehr im Sinn der 
„Notwendigkeit eines Faktums“824 bzw. der faktischen Notwendigkeit, die nach Tengelyi 
der „eidetischen Gesetzmäßigkeit“ 825  entgegensteht, von der sich eidetische 
Zusammenhänge abzuleiten schienen, und damit vom zufälligen Faktum oder von „der 
zufälligen Faktizität“ 826  eingeschränkt sowie abhängig bleibt, die jedoch von einer 
„allumfassende[n] Kette von Ursachen“827 befreit sein muss. Mithin wohnen „dem sum 
im Satz cogito, ergo sum“828 als dem „Urfaktum“829 oder der Urtatsache trotz aller 
scheinbaren Inkompatiblität die Urzufälligkeit sowie -Notwendigkeit tatsächlich jedoch 
zugleich inne. Damit erweist es sich gleichsam als absolut. „[Leitet] die 
[phänomenologische] Metaphysik […] die Möglichkeiten auf ihren faktischen 
Wirklichkeitsgrund zurück“830 und nicht so, als „[suchte] die [traditionelle Metaphysik] 
aus der Gesamtheit der Möglichkeiten die Wirklichkeit abzuleiten“ 831 , bleibt die 
Intersubjektivität als Faktizitätsbedingtheit indes „mit einer ,ursprünglichen Kontingenz’ 

 
820 Krisis, 71. 
821 Krisis, 252. 
822 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 182. Vgl. 181. Tengelyi 

erscheint die Rede von der Bedingtheit passender als die von der „Begründetheit“. Vgl. dazu 188. 
823 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 187. 
824 Ideen I, §46. 
825 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 189. Vgl. 180-82. 
826 CM, §64. 
827 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 189. 
828 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 188. 
829 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 386. 
830 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 268. Tengelyi bezieht sich 

hier auf die Metaphysik Sartres, jedoch in einer Husserlschen Hinsicht. Vgl. dazu 190-91, 265-67. 
831 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 268. 



126 

behaftet“832. Das Ineinander des Absoluten als eine der Urtatsachen ist niemals „aus a 
priori erfassten Wesensmöglichkeiten zu begreifen und dadurch sozusagen 
wegzuerklären“833, so als wäre es unter anderem noch auf etwa eine Ursache reduzierbar. 
Stattdessen dienen die Urtatsachen, die „auf Faktizitätsstrukturen […] [wie] Welthabe, 
Leiblichkeit, Intersubjektivität [verweisen]“ 834 , der genetischen Auslegung als 
notwendige Grundlagen, wobei die Urzufälligkeit und -Notwendigkeit zusammenfallen. 
Eine derartige Genesis kann schließlich überhaupt von keiner Teleologie der Totalität 
überschritten werden, d. h. von keiner „alles Sein in Totalität konkret und individuell 
ausmachende[n], letztermöglichende[n] und dadurch verwirklichende[n]“835 Teleologie 
einer Welthabe, ganz zu Schweigen etwa durch eine intersubjektive Objektivierung zur 
höchsten Objektivität oder Einstimmigkeit.836 In der beschriebenen Hinsicht fällt die 
teleologische Dimension im Sinn einer totalistischen ins Sekundäre, während die 
leibliche sowie die intersubjektive auf derselben primären Ebene stehen. 
 
2) Die metaphysische Implikation von Merleau-Pontys Überbetonung der Leiblichkeit 
Verhielte sich die leibliche Genesis bei Merleau-Ponty ebenso als Grundtatsache, hätte 
sie gewiss eine andersartige „metaphysische“ Bedeutung als die bei Husserl. Zum 
Mindesten liegt die leibliche Dimension bei Merleau-Ponty der intersubjektiven zugrunde 
und nicht umgekehrt, d. h. beides steht keineswegs auf derselben Ebene des Ursprungs. 
Mit anderen Worten ist die Intersubjektivität durch die chiastische Zwischenleiblichkeit 

 
832 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 266. Vgl. 267, 270, 265: 

„Sartre bleibt in Das Sein und das Nichts dem Grundansatz von Husserls Metaphysik der Urtatsachen 

treu.“ Sowie EN, 289. Sartre geht nach Tengelyi hinsichtlich des Mittels vom „absoluten Ereignis“ sogar 

weiter auf die Husserlsche Metaphysik ein als Husserl selbst. Vgl. dazu 190-91, 266-67. Vgl. dagegen 

Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 80f. Besonders 82, 86. 
833 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 268. 
834 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186: „Die Urtatsachen […] 

verweisen auf Faktizitätsstrukturen, die sich mit dem Cogito verbinden und ihm einen unverlierbaren 

Hinweis auf Welthabe, Leiblichkeit, Intersubjektivität und Geschichtlichkeit einprägen.“ Wir gehen in 

dieser Arbeit jedoch nicht auf die Geschichtlichkeit ein. Zur Leiblichkeitsurtatsache vgl. außerdem Novotný, 

Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 89f. 
835 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 380. 
836 Vgl. unter anderem Krisis, 261-62, 302-03: Die „intersubjektive[] Bewährung (Bewährung des Seins 

anderer und der andere der anderen – und die Synthese der Intersubjektivität als seiende und Einstimmigkeit 

herstellende).“ CM, §22, §55. 



127 

„sozusagen wegzuerklären“ 837 , genauso wie „die Welthabe“ 838  als selbständige 
teleologische Dimension. 839  Als Faktizität wohnt der Welthabe bei Husserl der 
teleologische Hinweis inne,840 der in der Intersubjektivität als „Faktizitätsbedingtheit“841 
verwurzelt bleibt und über die Welthabe hinaus noch eine Rolle im Selbstbezug spielt. 
Man hat sich auf den Anderen zu beziehen, nicht nur um etwas Weltliches intersubjektiv 
zu objektivieren,842 sondern auch um auf sich selbst zu rekurrieren,843 jedoch ohne „mit 
sich in […] [den] offene[n] Widerspruch“ 844  zu geraten, wenn auch ohne eine so 
vermeinte, „alles Sein in Totalität konkret und individuell ausmachende, 
letztermöglichende und dadurch verwirklichende“ 845  Weltidee oder einen solchen 
Weltsinn. Ein derart „geringst“ teleologischer Hinweis scheint bei Merleau-Ponty jedoch 
an keiner Stelle ins Gewicht zu fallen. Überdies hält Merleau-Ponty nach Waldenfels „an 
dem anfänglichen Paradox“846 des asymmetrischen „Ineinander des Absoluten“847 fest, 
zu dem sich genauso wie zur „,metaphysische[n]’ Urtatsache“848 bei Husserl „ein überaus 
verwickeltes Ineinander von geltenden Sinnen“ 849  vertieft hat. Während sich dieses 
Paradox bei Husserl jedoch durch eine Vorrangstellung des Ich auflösen lasse, ziele die 

 
837 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 268. 
838 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Vgl. 186. 
839 Vgl. VI, 247: „[L']Offenheit de l'Umwelt“; 228 sowie 263: „[L']'Offenheit d'Umwelt“; weiter Waldenfels, 

Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355, 365: Die 

„Zwischenwelt (intermonde).“ Vgl. dazu unter anderem PP, 409; VI, 72; Signes, 169. 
840 Vgl. in dieser Arbeit 1.2.2 sowie weiter 1.2.3. 
841 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 182. Vgl. 181. Außerdem 

Krisis, 192. 
842 Vgl. unter anderem Krisis, 261-62. 
843 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65 sowie außerdem Waldenfels, 

Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366. Vgl. dazu bei 

Levinas: AE, 130ff. 
844 Krisis, 252. 
845 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 380. Zum Vermeintsein vgl. außerdem Krisis, 267. 
846 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363. 

Zur Asymmetrie vgl. 365 sowie VI, 294; außerdem Ideen II, 148. 
847 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366. Ebenfalls zitiert in Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363. Vgl. C-Manuskript, 425f. Weiter 

Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. 
848 Ebd. Vgl. dagegen Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 80f. 
849 Krisis, 71. 



128 

Problematik bei Merleau-Ponty von vornherein sozusagen nicht auf eine Auflösung ab.850 
Er hat nach Tengelyi im Ineinander des Absoluten in Form der Zwischenleiblichkeit 
vielmehr die „Dialektik ohne Synthese“ 851 gesehen, die der „,schlechte[n]’ Dialektik 
[entgegensteht], in der […] die ,dialektische Bewegung’ als ,reine Identität der 
Gegensätze […]’ stillgelegt wird.“852 Im Vergleich dazu müsse die „,gute’ Dialektik […] 
einen unaufhörlichen Kampf führen“ 853 , indem sie nicht „von einer schroffen 
Entgegensetzung, sondern von einer ,Verflechtung’ – oder auch von einem ,Chiasmus’ – 
von Subjekt und Objekt ausgeht“ 854  sowie „den konkreten Verflechtungen von 
anfänglichen Sinngebilden nachgeht, ohne sie in einer höherstufigen Einheit 
aufzulösen“855, sei sie eine Welt oder „ein Ur-Ich […], das selbst jenes Geflecht angelegt 
hat […].“856 
Dieser Merleau-Pontysche metaphysische Grundstein darf nicht durch irgendeine 
Teleologie überschritten werden. Ebenso muss er nicht auf dem „Urfaktum“857 ich bin 
beruhen, in dem die Urzufälligkeit und -Notwendigkeit wie bereits erläutert 
zusammenfallen. 858  Der Dialektik ohne Synthese entspricht also die labyrinthartige 
Verflechtung859 im Chiasmus ohne Anfang und Ende, wobei sich das Ich und der Andere 
miteinander so verschlingen, dass man sich aufgrund des absolut asymmetrischen 
Ineinanderseins, das jedem im Intersubjektivitätsrahmen fungierenden teleologischen 

 
850 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

363, 379-80. Außerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 

12f. sowie bei Husserl: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366. 
851 VI, 127: „[L]a dialectique sans synthèse“. Zitiert in Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, 

Freiburg / München 2014, 270 sowie 276-78. 
852  Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 273. Vgl. VI, 127-28. 

Dieser „schlechten“ Dialektik korrespondiert hierbei statt Husserls Methode eher Sartres. Vgl. außerdem 

Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 72. 
853 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 275. 
854 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 275. Genauer gesagt steckt 

der Grundriss, die Asymmetrie bzw. die „Nicht-Koinzidenz in der Verflechtung“ zwischen der Zu- und 

Rückfahrt von Subjekt- und Objektsein. Vgl. 276. 
855 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 276. 
856 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363. 
857 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 386. 
858 Vgl. Ideen I, §46; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität II, 155 sowie 159; CM, §64. Weiter bei 

Sartre: EN, 289. 
859 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

350. Bei Merleau-Ponty: Signes, 230. 



129 

Hinweis oder mit Waldenfels' Worten „jedem Füreinander vorausgeht“ 860, auf etwas 
Weltliches einlässt sowie auf sich selbst bezieht. Der den Fremdbezug mit einschließende 
Selbstbezug,861 ebenso wie die einem rohen oder wilden Geist862 korrespondierende und 
mithin vom „Monopol auf das Sein“863 befreite Welt, ergeben sich alle nur aus dem 
ursprünglichen Chiasmus der Zwischenleiblichkeit, in der das Zwischen als In-Einander 
das Für-Einander überwiegt, das eher auf die „Vergemeinschaftung eines präsozialen Ur-
Ich“864 verweist. Demgegenüber ist jenes absolut anonyme Ineinander allerdings dem 
Husserlschen Grundrahmen entgleist, nämlich „der egologischen Einbettung [d]er 
Phänomenologie“865. Nunmehr steht mit dem „rohen Sein“866 im Bunde als der absolute 
„Nullkörper“867 bzw. „Nullpunkt“868 nicht genau „mein“ „primordiale[r] Leib[]“869, der 
zuerst allein „auf sich selbst zurückbezogen ist“870, sondern vielmehr „unser“ immer 
bereits chiastischer Leib, bei dem irgendwelcher Selbstbezug niemals ausschließlich auf 
sich selbst zurückbezogen ist. Hiervon ausgehend würde es nach Waldenfels jedoch dazu 
führen: „Sieht oder spricht sich das Sein in uns, so ist es am Ende gleich, wer sieht und 
wer spricht, ich oder der Andere.“871 – Ließe sich die leibliche Genesis als etwas uns 
Gemeinsames so verabsolutieren, „[würde] [d]er [A]ndere […] ebenso wie ich selbst in 

 
860 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380. 
861 Vgl. unter anderem Signes, 174. 
862 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

148-49. Bei Merleau-Ponty: VI, 131, 227, 228, 263. 
863  Signes, 169. Zitiert in Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1995, 355. 
864 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380. 

Vgl. unter anderem 363 sowie bei Husserl: Krisis, 117. 
865 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186. Vgl. 190. 
866  Vgl. unter anderem VI, 103: „être brut“ sowie weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147. 
867 Ideen II, 152. 
868 Ideen II, 158. 
869 Krisis, 265. Vgl. ebenfalls CM, §44, §51; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 

1977, 66. 
870 CM, §44. Vgl. §18 sowie weiter bei Merleau-Ponty: VI, 303. 
871 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 

Anschließend daran folgt das: „,N´importe qui parle…’, tönt es bei Foucault zurück. Solche Konsequenzen 

hat Levinas gewiß im Auge, wenn er eine antihumanistische Tendenz heraufziehen sieht.“ Vgl. Bedorf, 

Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 110, 159. 



130 

der Indifferenz eines Lebensstroms aufgehen“872, in den wir als verschiedene Wellen alle 
hineinströmen müssten. Des Weiteren, unabhängig davon wie sich die beiden Seiten von 
Eigenem und Fremdem, Subjekt- und Objektsein voneinander unterscheiden, alternieren 
sowie verflechten könnten, verlöre das Fremde oder die Fremdheit in der Fremderfahrung 
als „Zugänglichkeit in der eigentlichen Unzugänglichkeit im Modus der 
Unverständlichkeit“ 873  seine eigentliche Bedeutung, genauso wie das Eigene. Denn 
beides stellte sich so gleichgültig wie zwei miteinander austauschbare Variablen für einen 
dritten neutralen Zuschauer wie ein Über-Ich dar, das dem sich 
„phänomenologisierende[n]“874 Ich sowie dem Anderen stets fernbliebe.875 
 
3) Die Untergrabung der Fremdheitsbedeutung 
In der Tat lässt sich das Fremde nur aus der Sich-Abtrennung vom Eigenen herrühren, 
wobei die Jemeinigkeit nie aufgehoben wird.876 Außer beidem spielt darin überhaupt 
nichts eine Rolle. Anders gesagt wird das Fremde vor allem keineswegs etwa aufgrund 
des neutralen Standpunkts eines Dritten vom Eigenen trennbar gemacht oder getrennt. Es 
fehlt nach Tengelyi für die Vollkommenheit der Zwischenleiblichkeitslehre jedoch eine 
Auslegung des vorausgesetzten Unterschieds zwischen dem Eigenen und dem Fremden 
bzw. der „Nicht-Koinzidenz in der noch so engen Verflechtung von Selbst und 
Anderem“ 877 , wenn sie eigentlich nicht auf den Grundriss 878  der labyrinthartigen 
Zwischen-Leiblichkeit reduzierbar oder dadurch wegzuerklären ist: Es verhielte sich 
beim Fremdbezug auf den Anderen wie etwa auf die fremde berührend-berührte Hand 

 
872 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363. 

Meine Hervorhebung. Vgl. ebenfalls 355, 377. 
873 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631. Vgl. CM, §52, §54; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
874 Krisis, 170. Vgl. CM, §15 sowie besonders Fink, Eugen, Das Phänomenologisieren als Reduzieren, in 

VI. Cartesianische Meditation, Dordrecht, Kluwer 1988, 32f. 
875 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

314, 357-60. 
876  Vgl. Signes, 173 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1995, 311, 367. 
877 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 278. Vgl. weiter 271, 277; 

bei Sartre: EN, 289; Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 72, 217f; 

Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 311, 

367. 
878 Zur Idee des Grundrisses vgl. unter anderem VI, 188-89, 192-94, 311 sowie weiter Tengelyi, László, 

Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 276. 



131 

nicht anders als beim eigenen Wahrnehmend-Wahrgenommensein.879 In Hinblick darauf, 
dass alles von der Asymmetrie „einer ,Verflechtung’ – oder auch von einem ,Chiasmus’ – 
von Subjekt und Objekt ausgeh[en]“ 880  sowie unter der Überbestimmung „der 
gemeinsamen Zugehörigkeit zur Welt“881 stehen müsste, ließe sich das Fremde angesichts 
der „Reversibilität“ 882  eben nicht vom auf sich selbst irgendwie abweichend 
rekurrierenden Eigenen in einem weiteren Sinn unterscheiden. 
Ein Ausweg daraus verweist auf die bereits genannte Abtrennung, die trotz des Hinweises 
auf etwa Urzufälligkeit jedoch nicht zu den bisher erwähnten Urtatsachen zu gehören 
scheint.883 Es scheint zwischen dem Ich und der Inter-Subjektivität noch zu stecken, was 
genetisch auszulegen ist. Solange dies übersehen wird, bleibt die weitere genetische 
Bedeutung des Fremden ebenso übersehen wie die der Intersubjektivität. Das Fremde 
dient der Zwischenleiblichkeitslehre erstens nicht so kritisch als 
„Motivationsfundament“ 884  wie der fremde Leibkörper bei Husserl auf dem 
cartesianischen Weg; zweitens lässt sich bei Merleau-Ponty auf das Fremde keine 
teleologische Dimension mehr ein. Das Fremde fällt damit sogar in ein bloßes Derivat 
aus der Inkongruenz zwischen der Zu- und Rückfahrt von Subjekt- und Objektsein 
zusammen. Dementsprechend lässt sich eine eigentliche Fremdheit des Anderen als 
„Zugänglichkeit in der eigentlichen Unzugänglichkeit im Modus der 
Unverständlichkeit“ tatsächlich nicht als Kern „d[e]s an sich erste[n] Fremde[n] (d[e]s 
erste[n] Nicht-Ich) [,] d[e]s andere[n] Ich“885 gegenüber aller andersartigen weltlichen 
Fremdheit auszeichnen, selbst wenn die weltliche Fremdheit hinsichtlich „d[e]s 
Scheitern[s] einer egozentrischen Aneignung der Welt […] [bzw.] einer ,perzeptiven 

 
879 Vgl. PP, 175; VI, 174-75; Signes, 167, 169. Vgl. dagegen Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, 

Galilée, Paris 2000, 205; bei Husserl: Ideen II, 166. 
880 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 275. Genauer gesagt steckt 

die Asymmetrie zwischen der Zu- und Rückfahrt von Subjekt- und Objektsein. Vgl. 276. Bei Merleau-

Ponty: VI, 191 sowie 302. 
881 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380. 

Vgl. PP, 251: La „connaturalité“ sowie Signes, 165. Außerdem Ideen II, 82; Krisis, 199; CM, §55. 
882 Zur Reversibilität als einer verbesserten Version der Reflexivität vgl. unter anderem VI, 156, 184. Zur 

Reflexivität vgl. unter anderem PP, 109, 404; Signes, 165, 167, 230; VI, 311. 
883 Vgl. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 386; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität II, 

155 sowie 159; CM, §64. 
884 CM, §50. Vgl. §51 sowie außerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, 

Nijhoff 1971, 21-22. 
885 CM, §49. 



132 

Offenheit auf die Welt’“886 nicht so leicht wie bei Husserl von der Zugänglichkeit bei der 
Objektivierung als „Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit“887 
überwogen wird. Folgendermaßen führt weiter dazu, die Fremdheit in ihrem eigentlichen 
Sinn zu enthüllen.  

 
886 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 

Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107. 
887 Krisis, 305. 



133 

II. Die Vertiefung des Fremden 
 

3. Die Wiedergewinnung der Fremdheit bei Waldenfels 
 
3.1 Der zunächst nicht leibliche, jedoch den Fremdbezug implizierende Selbstbezug 
 
3.1.1 Die Inspiration aus der teleologischen Dimension 
 
1) Die teleologische Dimension des Selbstbezuges 
Wie schon früher gesagt wohnt dem Weltbewusstseinsleben bzw. der „Welthabe“888 als 
„Urtatsache“ 889  bei Husserl der teleologische Hinweis inne, dass man sich auf den 
Anderen nicht nur zu beziehen hat, um etwas Weltliches intersubjektiv zu 
objektivieren,890 sondern auch um auf sich selbst zu rekurrieren,891 jedoch ohne „mit sich 
i[m] […] offene[n] Widerspruch“ 892 zu stehen. Bei dieser fürs Ich sowie „vom Ich 
vollzogenen Einstimmung“893 bzw. der Bewährung zur Einstimmigkeit hat man aufgrund 
eines „Miteinanderleben[s]“ 894  trotz aller „Mannigfaltigkeit […] der streitlosen 
Einstimmigkeit oder der widerstreitenden Unstimmigkeit“ 895  jedoch noch „zu 
synthetischer Einheit der Geltung hin[zu]streben[]“896. Dabei hat sich etwas Fremdes aus 
dem Anderen bzw. aus dem Fremdbezug immer bereits auf die ichliche sowie weltliche 
Bewährung zur Einstimmigkeit ausgewirkt. Während die teleologische Dimension im 
Miteinanderleben fungiert, impliziert das Mit- oder Ineinander in Wirklichkeit keine 
Wechselseitigkeit der Vergemeinschaftung.897 Die teleologische Dimension ist vielmehr 
im Selbstbezug fundiert, dessen Einzig- oder Jemeinigkeit eher noch „eine Nicht-

 
888 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Vgl. 186. 
889 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366. 
890 Vgl. unter anderem Krisis, 261-62. 
891 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65 sowie Waldenfels, Bernhard, 

Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366;  AE, 130f. 
892 Krisis, 252. 
893 Krisis, 252. 
894 Krisis, 192. Vgl. CM, §42, §60. 
895 Krisis, 6. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 154. 
896 Krisis, 71. Vgl. ebenfalls 254. 
897 Vgl. CM, §56, §58 sowie weiter Krisis, 197-98. 



134 

Gegenseitigkeit“898 implizieren muss, und der mit etwas Fremdem gefärbt worden sein 
muss. Diese Färbung muss sich nicht mehr vorrangig auf eine zwischenleibliche Weise 
vollzogen haben, so wie die eben zitierte Nicht-Gegenseitigkeit als „in der Beziehung 
Ich-Anderer [eingebettete] ,unvermeidliche Asymmetrie’ […], die sich nicht in 
Reziprozität verwandeln läßt“899, nicht mehr durch die Reversibilität erschöpft werden 
kann,900 wenn die „Nicht-Koinzidenz in der noch so engen Verflechtung von Selbst und 
Anderem“901 ebenso nicht auf den Grundriss der labyrinthartigen Zwischen-Leiblichkeit 
reduzierbar oder dadurch wegzuerklären ist. 902  Der Zugang zum den Fremdbezug 
implizierenden Selbstbezug lässt sich anders als leiblich oder zwischenleiblich erweisen. 
Der „synthetischen Einheit der Geltung“, zu der das Ich hinzustreben hat, kann bei 
Husserl die bereits erwähnte „universale konstitutive Synthesis“903 oder „unendliche 
regulative Idee“ 904  so entsprechen, wonach „ich […] eine verweltlichende 
Selbstapperzeption […] vollzogen [habe] und […] sie in beständiger Fortgeltung und 
Fortbildung [halte]“ 905, dass sich die ichliche Bewährung zugleich als die weltliche 
darstellt. In dieser Hinsicht hängt dieser teleologische Hinweis auf den möglichst 
einstimmigen sowie widerspruchslosen Selbstbezug oder auf eine solche Selbstrekurrenz 
maßgeblich mit jenem totalistischen auf das Welt-Bewusstseinsleben zusammen, bei dem 
„alles Sein in Totalität konkret und individuell aus[zu]machen[], [zu] letztermöglichen[] 
und dadurch [zu] verwirklichen[]“ 906  ist. Somit hat Merleau-Ponty den beiden eine 

 
898 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 314. 

Zwar bezieht sich der Originaltext eher auf die moralische Implikation, dennoch erweist sich sein 

Zusammenhang mit der Irreziprozität als ein kritischer Leitfaden. Vgl. 333: „Asymmetrie und 

Irreziprozität“. Zur entgegengesetzten Reziprozität spezifisch zwischen dem Ich und dem Anderen vgl. bei 

Merleau-Ponty: PP, 407. 
899 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 365. 

Vgl. bei Husserl: Ideen II, 148; bei Merleau-Ponty: VI, 294. Dagegen PP, 407. 
900 Zur Reversibilität als einer verbesserten Version der Reflexivität vgl. unter anderem VI, 156, 184. Zur 

Reflexivität als „eine Art der Reflexion (une sorte de réflexion)“ vgl. unter anderem PP, 109 sowie 404; 

Signes, 165, 167 sowie 230; VI, 311. Außerdem bei Husserl: CM, §18. 
901 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 278. Vgl. 277. 
902 Zur Idee des Grundrisses vgl. unter anderem VI, 188-89, 192-94, 311 sowie weiter Tengelyi, László, 

Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 276. 
903 CM, §22. 
904 CM, §22. 
905 CM, §45. 
906 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 380. Zum Unterschied zwischen dem teleologischen und 

dem totalistischen Hinweis vgl. ebenfalls Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / 



135 

Absage erteilt. Sowohl die Welt als auch das schier reversible, quasi-reflexive Selbst 
richten sich bei ihm niemals auf Einstimmigkeit, unabhängig davon wie leiblich, 
zwischenleiblich bzw. chiastisch der Selbstbezug den Fremdbezug mit einschließen oder 
damit gleichursprünglich zusammenhängen muss. Indessen wird bei Merleau-Ponty 
weder auf eine Aufhebung der Jemeinigkeit noch auf eine zuerst ausschließlich vom 
neutralen Dritten durchführbare Trennung zwischen dem Eigenen und dem Fremden 
direkt hingewiesen,907 jedoch kann sich ein hierzu beitragender Irrweg ableiten, wenn es 
bei Merleau-Ponty nach Tengelyi für die Nicht-Koinzidenz in der intersubjektiven 
Verflechtung bzw. für ihre „fundamentale Kontingenz“908 noch eine weitere Auslegung 
fehlt, und zwar wenn außer der verabsolutierten leiblichen Genesis überhaupt keine jener 
Kontingenz zugrundeliegende Intersubjektivitätsurtatsache gibt.909 Der Implikation, dass 
die Trennung zwischen dem Eigenen und dem Fremden auf einen neutralen dritten 
Standpunkt zurückgeführt würde, so als würden davon ausgehend die Urstiftung sowie 
die Nivellierung ihres Unterschieds gleichursprünglich durchgeführt, kann man nicht 
ohne Weiteres ausweichen. Ohne die bereits erläuterte teleologische Dimension des 
Selbstbezuges würde aufgrund der Zwischenleiblichkeit nicht nur „ein ,Aufblitzen von 
Sinn’ mich und den Anderen austauschbar in der ,absoluten Gegenwart der Ursprünge’ 

 
München 2014, 299 sowie Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 83: 

„Zwischen dieser Totalität und dem Unendlichen gibt es daher keinen Gegensatz, sondern ,eben nur ein[en] 

Unterschied’ […], […] eine ,diakritische’ Differenz“ bzw. eine solche „Beziehung zwischen 

Gesamtwirklichkeit und Offenheit der Welt“. Vgl. dazu 89. Weiter 84: „Die diakritische Aufgabe [heißt], 

die Idee eines unendlichen Systems möglicher Erfahrungen von der Seinstotalität des Dinges und der 

Gesamtwirklichkeit der Welt zu unterscheiden […].“ Zur Novotnýs Kritik an Tengelyi vgl. 80f. Zwar wird 

diese diakritische Beziehung in der vorliegenden Arbeit nicht eingehend erörtert, jedoch ist klar, dass die 

teleologische Dimension eigentlich keineswegs mit einer totalistischen „Bewegung eines Erwerbens von 

Unbekanntheit zu Bekanntheit“ Hand in Hand gehen muss, wenn der teleologische Hinweis und der 

totalistische jeweils der „Idee eines unendlichen Systems möglicher Erfahrungen“, die einen Spielraum für 

die Offenheit eröffnen kann, und der „der Seinstotalität des Dinges und der Gesamtwirklichkeit der 

Welt“ korrespondieren. Zu jener Bewegung vgl. Krisis, 305. 
907 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

362, 367 sowie bei Merleau-Ponty: Signes, 173. 
908 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 278. 
909  Zu jener Verabsolutierung vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363. Außerdem bei Husserl: Zur Phänomenologie der 

Intersubjektivität II, 155, 159; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366, 386; CM, §64. Sowie 

Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 181, 185-86, 188. 



136 

mach[en]“910, sondern vielmehr so, als böten sich beide gleichermaßen als Rollen eines 
Schauspiels für aus der Distanz zusehende Zuschauer dar, unabhängig davon wie sich die 
Rollen ihrerseits voneinander trennen ließen. Demzufolge gingen nicht nur die 
Jemeinigkeits-, Einzig- oder Einzigartigkeitsbedeutung des Ich sowie die 
Fremdheitsbedeutung des Anderen alle verloren, sondern eher dieser genetische Sinn: Die 
Fremdheit oder das Fremde kann nicht bloß deduzierbares Gegenteil oder Korrelat des 
Eigenen darstellen, so wie sich ein Positives und „ein wahrhaft Negatives, kein ,Positives, 
das anderswo ist’“911, zueinander verhalten, sondern sogar ein Motiv zur Welt- oder 
Selbsterfahrung wie etwa als „Motivationsfundament“912, das von Husserl durch den 
fremden Leibkörper auf dem cartesianischen Weg erschlossen wurde. Zur weiteren 
Klärung gehen wir anschließend zunächst auf die Jemeinigkeit bzw. die Einzig- oder 
Einzigartigkeit des Selbstbezuges ein, wozu die teleologische Dimension, wenn wir 
genauer hinschauen, ohne mit einer totalistischen im Bunde zu stehen, wirklich dient, um 
uns gleichfalls dem Kern „d[e]s an sich erste[n] Fremde[n] (d[e]s erste[n] Nicht-Ich) [,] 
d[e]s andere[n] Ich“913 anzunähern, das sich als solches gegenüber aller andersartigen 
weltlichen Fremdheit auszeichnen lässt, ohne auf etwas Leibliches zu verweisen. 
 
2) Die Jemeinigkeit als Einzig- oder Einzigartigkeit 
a) Negative Bestimmung 
Was zunächst das schier reversible, quasi-reflexive Selbst914 bedingen muss, ist so zu 
verstehen, dass sie vor allem keine intersubjektive Gegenseitigkeit oder Symmetrie 
zwischen dem eigenen Ich und dem fremden Anderen voraussetzt oder impliziert. Als 
solcher korrespondiert der Einzigkeit des Selbst allerdings gewissermaßen der Chiasmus 
des Leibes. 915  Die Einzigkeit könnte uns ebenfalls an „ein einziges Ich“ 916  als 

 
910 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 377. 

Vgl. weiter 355, 363 sowie bei Merleau-Ponty: Signes, 174. 
911 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157. 

Bei Merleau-Ponty VI, 302. 
912 CM, §50. Vgl. §51 sowie außerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, 

Nijhoff 1971, 21-22. 
913 CM, §49. Vgl. §52 sowie Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631. 
914 Vgl. unter anderem PP, 109, 404; VI, 156, 184, 311; Signes, 165, 167, 230. Außerdem bei Husserl: CM, 

§18. 
915 Zum Chiasmus vgl. VI, 170f. sowie 264f. 
916 Krisis, 117. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 1995, 363. 



137 

Auslegungsausgangspunkt der Husserlschen Begründungsidee 917  oder sogar an die 
einzigartige philosophische Einsamkeit 918  erinnern, jedoch liegt die 
Einzigkeitsbestimmung weder in der Angehörigkeit zu einem rein denkenden ego noch 
in der zu einem leiblichen Ich, das sich als „eine[] Monade [verhält], in der sein Leib im 
Modus des absoluten Hier, eben als Funktionszentrum für sein Walten ursprünglich 
konstituiert und erfahren ist.“919 – Darüber hinausgehend ließe sich die leibliche Genesis 
wiederum verabsolutieren.920 Kurz gesagt verweist die Einzigkeit nicht genau auf eine 
Priorität oder eine Exklusivität des Ich, sondern zunächst vielmehr auf „eine Nicht-
Gegenseitigkeit“921 der „Asymmetrie und Irreziprozität“922 zwischen dem Ich und dem 
Anderen, auf die die „Nicht-Koinzidenz in der noch so engen Verflechtung von Selbst 
und Anderem“ 923  zurückgeht. Dieser bereits mehrmals erwähnten Asymmetrie steht 
offensichtlich die Reziprozität entgegen, bei der sich jene fremde Perspektive aus dem 
Anderen und diese meine eigene beispielsweise aufgrund „der gemeinsamen 
Zugehörigkeit zur Welt“924 so fließend wie möglich auseinandersetzen könnten.925 – Eine 
derart perfekte intersubjektive Reziprozität beim früheren Merleau-Ponty lässt sich 
tatsächlich nicht in den Chiasmus des Leibes einfügen. 
Neben aller Revidierung jener perfekt symmetrischen Reziprozität muss Derridas Kritik 
an Merleau-Ponty für die Kniffligkeit der von ihm ausgehenden Einzigkeitsbestimmung 
in die Überlegung hinzugezogen werden. Laut Derrida wird im asymmetrischen 
Chiasmus der appräsentive Charakter der Fremderfahrung völlig übersehen.926 Denn trotz 
aller Reversibilität ist das fremde Wahrnehmend-Wahrgenommensein der 

 
917 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186 sowie 190. Jedoch 

würde Tengelyi der Rede von der „Begründung“ eine Absage erteilen. Vgl. dazu 188. 
918 Vgl. Krisis, 521. 
919 CM, §53. 
920 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

363. Jedoch hat er hierin vielmehr Eugen Fink genommen. 
921 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 314. 
922 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 333. 

Vgl. 365. 
923 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 278. Vgl. 277. 
924 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380. 

Vgl. bei Merleau-Ponty: PP, 251; Signes, 165. Bei Husserl: Ideen II, 82; Krisis, 199; CM, §55. 
925 Vgl. PP, 407. Dagegen VI, 294. 
926 Vgl. Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 205. Außerdem bei Husserl: 

Ideen II, 166 sowie CM, §54. 



138 

„Fremdwahrnehmung“927, die bei Husserl „als Analogon von Eigenheitlichem“928 nie zur 
Verwirklichung der „Wahr-“Nehmung so erfüllt werden müsste wie die eigene 
primordinale Wahrnehmung, bei Merleau-Ponty jedoch von vornherein auf dieselbe 
Zugänglichkeitsebene des eigenen getreten. 929  Somit steckt dabei zwischen der 
Präsentation und der Appräsentation kein unüberbrückbarer Abgrund mehr, ebenso wie 
zwischen den Subjekten.930 Hierdurch ist das Zwischen der Zwischenleiblichkeit vom In- 
oder Miteinander der Intersubjektivität gleichsam abgewichen. Bestünde bei Merleau-
Ponty irgendworin ein Abgrund, steckte er ausschließlich zwischen der „von Subjekt und 
Objekt ausgeh[enden]“931 Zu- und Rückfahrt des Wahrnehmend-Wahrgenommenseins. 
Dementsprechend wäre die Fremd-Wahrnehmung keineswegs bloße Simulation und 
stünde unter keiner Priorität einer Eigenheits- oder „Primordinalsphäre“ 932 . Die 
Abstraktion, dass man nach Husserl um der Fremdheitsenthüllung Willen zunächst „von 
allem Fremdgeistigen [abstrahiert]“ 933 , einschließlich „d[es] Charakter[s] der 
Umweltlichkeit für jedermann,“934 erweist sich für Merleau-Ponty statt als Zugang zu 
einem ontologischen Zustand eher als Zugang zu einer Methodik. Sie weist als solche 
weder auf eine vorangehende Einsamkeit im Leben 935  noch auf eine 
„bewußtseinsgeschichtliche Phase ohne Mitsubjekt“936 hin. Die beiden werden sowohl 
vom Chiasmus als auch von der dem Chiasmus entsprechenden Einzigkeit als Nicht-
Gegenseitigkeit keineswegs vorausgesetzt. 
 
b) Positive Bestimmung 

 
927 CM, §55. 
928 CM, §52. 
929 Vgl. unter anderem Signes, 167, 169. 
930 Vgl. VI, 177-78; Signes, 169; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1995, 149. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107. 
931 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 275. 
932 CM, §50. Vgl. §58. Zur Eigenheitssphäre vgl. CM, §44. 
933 CM, §44. 
934 CM, §44. Anschließend daran folgt: „[…] das Für-jedermann-da- und zugänglich-sein, Jedermann-in-

Leben-und-Streben-etwas-angehen-oder-nicht-angehen-können, der allen Objekten der phänomenalen 

Welt eignet und ihre Fremdheit ausmacht […].“ 
935 Vgl. Signes, 172 sowie außerdem 166-67. 
936  Held, Klaus, Das Problem der Intersubjektivität und die Idee einer phänomenologischen 

Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven transzendentalphänomenologischen Forschung, Nijhoff, The 

Hague 1972, 49. 



139 

Jedoch bleibt fraglich, ob durch die an „unser[em] Leib“937 erschlossene Unmittelbarkeit 
des „inneren Konnex[es]“938 eine andersartige Selbstvergessenheit als diese eingelassen 
werden könnte: Nach Theunissen müsste man sich in der natürlichen Einstellung sein 
eigenes „Immer-schon-vergemeinschaftet-sein[]“939 nicht bewusst machen, sodass der 
zwischenmenschliche Abstand ein unüberbrückbarer Abgrund zu sein schiene. 
Stattdessen weist eine andere Selbstvergessenheit auf die Verlorenheit der Einzig-
artigkeit hin, der noch größere Bedeutung zukommt als der Einzigkeit im Sinn einer 
Nicht-Gegenseitigkeit. Diese negative Bestimmung nähert sich dem Chiasmus der 
leiblichen Genesis an, von der aus „eine antihumanistische Tendenz“940 zur „Indifferenz 
eines Lebensstroms“941 noch nicht ausgeschaltet werden muss. Im Vergleich dazu liegt 
die nicht rein leiblich auslegbare Einzig-artigkeit vielmehr im Ich, das die bereits 
mehrmals erwähnte „Einstimmung“942 vollziehen muss. Ihre teleologische Bedeutung 
bleibt auf nichts Leibliches reduzierbar, unabhängig davon ob die „[hinzustrebende] 
synthetische[] Einheit der Geltung“943 gemäß der Selbst- oder Welterfahrung erreichbar 
ist oder erhalten werden kann. Die Einzigartigkeit des Selbstbezuges bedarf keiner 
Vollendung „der vom Ich vollzogenen Einstimmung“944, sondern eher nur einer vom Ich 
als solcher gespielten Rolle. Sie bleibt unreduzierbar auf eine leibliche Genesis, während 
die intersubjektive Verflechtung zwischen dem Ich und dem Anderen allerdings so 
unmittelbar wie zwischenleiblich erschlossen werden kann. 
Diese Einstimmungsrolle des Ich durchzieht die Zwischenleiblichkeitslehre derart, dass 
der Selbstbezug, seinerseits einzigartig, den Fremdbezug impliziert. Das Ich muss sich 
auf den Anderen beziehen, um möglichst einstimmig sowie widerspruchslos auf sich 

 
937 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350. 

Vgl. Signes, 169 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108. 
938  Krisis, 6. Außerdem versuchte Theunissen ebenfalls, mittels der personalistischen Einstellung eine 

Unmittelbarkeit der Fremderfahrung zu enthüllen. Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de 

Gruyter, Berlin 1977, 114. 
939  Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 95. Die Überwindung der 

Selbstvergessenheit deutet also auf die Enthüllung eines bereits vergemeinschafteten Ich. Vgl. dazu 95-96. 

Außerdem 101. 
940 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 
941 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363. 

Vgl. 355 sowie 377. Außerdem Signes, 174. 
942 Krisis, 252. Vgl. 254. 
943 Krisis, 71. Vgl. ebenfalls 254. 
944 Krisis, 252. 



140 

selbst rekurrieren zu können. 945  – Zu berücksichtigen ist, dass der Selbstbezug 
hinsichtlich der Inkongruenz zwischen der Zu- und Rückfahrt von Subjekt- und 
Objektsein dennoch ebenfalls ein schier reversibles, quasi-reflexives Selbst ausmachte, 
wenn auch ohne den Fremdbezug mit einzuschließen. Bei diesen „Selbstidentifizierungs-
“Abläufen – mit Husserls Worten, bei „ein[em] Strom von Erlebnissen des identischen 
Ich[,] (das selbst kein Erlebnis, sondern in den Erlebnissen erlebend ist)“946 – strebt das 
Ich so intersubjektiv zu synthetischer Einheit der Geltung hin, dass es sich unter den 
Umständen der „Mannigfaltigkeit eines Miteinander“ 947  im „Miteinanderleben“ 948  
verweltlichen bzw. erleben muss, wodurch sich als „,metaphysische’ Urtatsache […] ein 
Ineinander des Absoluten“949 erklärt. Dieselben Umstände können sich sogar auf die im 
leiblichen Chiasmus erschlossene Nicht-Gegenseitigkeit ausgewirkt haben sowie weiter 
auf den leiblichen Selbstbezug im Ganzen,950 sodass als Einzigartiges das Selbst wie 
bereits erwähnt vom ursprünglichen Ausgangspunkt mehr oder weniger abweichen und 
darüber hinaus immer schon auf eine leibliche Weise aus dem Anderen etwas Fremdes 
mit einschließen muss. Die beiden Dimensionen kreuzen sich als Leiblichkeit und 
Intersubjektivität, ohne dass die eine auf die andere reduziert werden kann. Des Weiteren 
kann es schrittweise zur intersubjektiven Objektivierung führen, wobei man mit 
Theunissens Worten „von den primordinalen Welten zu der einen objektiven Welt 
[übersteigt]“951, während sich nach Merleau-Ponty „das Scheitern einer egozentrischen 
Aneignung der Welt“952, so als wäre die Welt „in […] der Bewegung eines Erwerbens 

 
945 Vgl. Krisis, 252 sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65. Außerdem 

Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366 

sowie bei Levinas: AE, 130f. 
946 Krisis, 252. Vgl. 254. 
947 Krisis, 6. 
948 Krisis, 192. Vgl. CM, §42, §60. 
949 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366. Vgl. C-Manuskript, 425f. Weiter Tengelyi, László, 

Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Vgl. dagegen Novotný, Karel, Welt und 

Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 80f. 
950  Vgl. Signes, 230 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1995, 350. 
951  Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73. Vgl. CM, §55; Waldenfels, 

Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 61-62, 317, 

Fußnote. 
952 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355. 

Vgl. bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Ebenfalls Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107. 



141 

von Unbekanntheit zu Bekanntheit“953, jedoch als unumgänglich erweist. Gemein haben 
dieser Selbst-Überstieg zur Weltobjektivierung und jene Selbst-Rekurrenz zur 
Einzigartigkeit gewiss den Fremdbezug, nur lässt er sich durch Letztere noch deutlicher 
zeigen als durch das Weltbewusstseinsleben als Inbegriff. Ebenso gilt dies auch für den 
Zusammenhang zwischen der Einzigartigkeit und der Fremdheit des Selbstbezuges, der 
den Fremdbezug implizieren muss. 
 
3) Die eigentliche Fremdheit im Fremdbezug 
Die Rolle einer solchen Fremdheit wäre mit der vergleichbar, die in der unaktualisierten 
leibkörperlichen „Sinnesüberschiebung“ 954  „das Motivationsfundament für die 
analogisierende Auffassung […] abgeben kann.“ 955  Für ein solches 
Motivationsfundament fehlt bei Merleau-Ponty eine Erklärung genauso wie für „die 
ontologische Trennung der Bewusstseine“956, wenn er die Husserlsche „,metaphysische’ 
Urtatsache […] ein[es] Ineinander des Absoluten“957 in Form der Zwischenleiblichkeit 
bereits für eine „Dialektik ohne Synthese“958 und ohne Anfang und Ende oder für einen 
Hinweis darauf gehalten hat. Wenn nichts als die Fremdheit das Ich dazu motiviert, sich 
auf den Anderen sowie weiter auf sich selbst leiblich oder anderswie zu beziehen, darf 
die Fremdheit in diesem eigentlichen Sinn zunächst nicht auf „eine Nicht-
Gegenseitigkeit“ 959  der Reversibilität oder des Chiasmus reduziert werden. 960  Sie 
verweist vielmehr auf die „Zugänglichkeit in der eigentlichen Unzugänglichkeit im 
Modus der Unverständlichkeit“961 zurück, wodurch sich der Kern „d[e]s an sich erste[n] 
Fremde[n] (d[e]s erste[n] Nicht-Ich)“ 962  gegenüber aller andersartigen weltlichen 

 
953 Krisis, 305. 
954 CM, §51. 
955 CM, §50. Vgl. §51 sowie außerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, 

Nijhoff 1971, 21-22. 
956 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 278. Vgl. 277. 
957 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366. Vgl. C-Manuskript, 425f. Weiter Tengelyi, László, 

Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Vgl. dagegen Novotný, Karel, Welt und 

Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 80f. 
958 VI, 127. Zitiert in Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 270 

sowie 276-78. 
959 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 314. 
960 Zur Reversibilität vgl. unter anderem VI, 156, 184. Zum Chiasmus vgl. VI, 170f, 264f. 
961 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631. Vgl. CM, §52, §54; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
962 CM, §49. 



142 

Fremdheit wie etwa einer „Umweltlichkeit für jedermann“963 auszeichnen lässt. In dieser 
Hinsicht würde sich der Andere nunmehr nicht als Mitträger der Verweltlichung 
darbieten,964 geschweige denn als „Mitträger[] der Objektivierung“965, sondern zunächst 
direkt als „Face-à-face“ 966 , nämlich als ein „noch nicht zu dem Sinn Mensch 
gekommen[es]“ 967  Du, anstatt eines „Mit-sein[s] der anderen Monaden“ 968  qua 
Weltbewusstseine. 969  Als Korrelat des Ich weicht die „Welt“ zunächst dem „Du“. 
Dementsprechend geht die Fremdbezugsauslegung im Folgenden davon aus, dass sich 
das Ich über die zwischenleibliche Verflechtung hinausgehend, noch bevor es leiblich mit 
dem Anderen verschlungen, bereits auf diesen als Du Bezug genommen hat, um auf sich 
selbst mittelbar, jedoch möglichst einstimmig sowie widerspruchslos zu rekurrieren.970 
Die intersubjektive Genesis würde sich dann als solche aus der Verabsolutierung der 
leiblichen befreien lassen sowie mithilfe der Fremdheit in ihrem eigentlichen Sinn zutiefst 
verstanden werden können, 971  so als wenn die leibliche Genesis sogar umgekehrt 

 
963 CM, §44. Anschließend daran folgt: „[…] das Für-jedermann-da- und zugänglich-sein, Jedermann-in-

Leben-und-Streben-etwas-angehen-oder-nicht-angehen-können, der allen Objekten der phänomenalen 

Welt eignet und ihre Fremdheit ausmacht […].“ 
964 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185-86 sowie weiter 

Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 82, 85-86, 88. 
965 Krisis, 262. 
966 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316. 

Direkt zu sein, bedeutet bei Levinas spezifisch „in der zweiten Person“. Vgl. dazu TI, 62. 
967 CM, §50. 
968 CM, §60. Vgl. §42. 
969  Vgl. dagegen Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 83: „Daß die 

Gegenüberstellung Gleichstellung voraussetzt, besagt also ,persönlich’: nur als Glied des Wir Alle kann ich 

das Ich eines Du sein. Denn das Ich eines Du ist stets ,ein’ Ich, ,ein’ Ich aber bin ich nur als eines unter den 

vielen Ichen, die in ihrer Gesamtheit das universale Wir des Menschheitsverbandes ausmachen.“ Sowie 81: 

Die „Einordnung in den Menschheitsverband“. Während bei Theunissen die Einordnung ins Wir das Du 

„persönlich“ bedingt, kehrt sich die Sichtweise so um, wie wenn ein so transzendentales wie noch nicht 

zum Sinn Mensch gekommenes Du die Einordnung in den Menschheitsverband bzw. die Gleichstellung 

bedingen könnte und nicht umgekehrt. 
970 Vgl. Krisis, 252 sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65. Außerdem 

Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366. 

Bei Levinas: AE, 130f. 
971  Zu dieser Verabsolutierung vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363. Zur Intersubjektivität sowie zur Leiblichkeit als eine der 

Urtatsachen vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185-86 sowie 



143 

relativiert werden würde. 
 
3.1.2 Die Levinassche Inspiration für die Fremdbezugsauslegung 
 
1) Die nicht genau chiastische bzw. zwischen-leibliche, sondern zunächst inter-subjektive 
Asymmetrie des Fremdbezuges 
Zwar impliziert der Fremdbezug, durch den das Ich zur Selbstrekurrenz972 motiviert wird, 
allerdings „eine Nicht-Gegenseitigkeit“973 als „Asymmetrie und Irreziprozität, die durch 
keine Goldene Regel ins Gleichgewicht gebracht werden kann,“974 jedoch ist die auch 
nicht durch leiblichen Chiasmus „wegzuerklären.“975 Sie verweist zunächst statt auf „ein 
wahrhaft Negatives, kein ,Positives, das anderswo ist’“ 976 , eher auf „eine ,radikale 
Unmöglichkeit, sich von Außen zu sehen und von sich und den Anderen in derselben 
Weise zu reden’, eine Unmöglichkeit der Totalisierung also.“977 Hinsichtlich dieses 

 
Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366. 
972  Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65; Waldenfels, Bernhard, 

Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366; AE, 130f. 
973 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 314. 
974 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 333. 

Vgl. 365. Dagegen bei Merleau-Ponty: PP, 407. 
975 Vgl. außerdem Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 268. Der 

Originaltext handelt sich hierbei eigentlich um die Kritik an „d[er] traditionelle[n] Metaphysik, die überall 

darauf aus ist, die Urtatsachen aus a priori erfassten Wesensmöglichkeiten zu begreifen und dadurch 

sozusagen wegzuerklären.“ Es wird an dieser Stelle mit der verabsolutierten leiblichen Genesis verglichen. 
976 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157. 

Vgl. VI, 302. 
977 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 314. 

Meine Hervorhebung. Bei Levinas: TI, 46: „[U]ne asymétrie métaphysique […].“ Bei Levinas handelt es 

sich ursprünglich eher um eine ethische Implikation bzw. eine Implikation der Ethikgenese, die mit der 

Metaphysik in einem anderen Sinn als bei Husserl zusammenhängt, außer wenn sie in Anführungszeichen 

wie die „,metaphysische’ Urtatsache […] [,] ein Ineinander des Absoluten“ verstanden wird. Vgl. CM, §60; 

Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366; Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, 

Freiburg / München 2014, 279; Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 160, 162. Zur 

Asymmetrie bei Levinas vgl. ebenfalls 179f. Kurz gesagt ist bei Levinas die Metaphysik vor dem 

„ontologischen Imperialismus“ der „Philosophien der Totalität“ zu bewahren, während bei Husserl ein 

„metaphysische[s] Abenteuer“ zu vermeiden ist. 

Hinsichtlich dieser radikalen Unmöglichkeit, sich von Außen zu sehen und von sich und den Anderen in 

derselben Weise zu reden, wäre der Ausdruck des Fremdbezuges als „Der-Eine-für-den-Anderen (l'un-pour-



144 

Verweises auf Levinas muss die „Ich-Du-Dyade“978 aus der „Welthabe“979, und zwar aus 
der „alles Sein in Totalität konkret und individuell ausmachende[n], 
letztermöglichende[n] und dadurch verwirklichende[n]“ 980 Verweltlichung mehr oder 
weniger entgleisen, genauso wie als das erste Korrelat des Ich die „Welt“ dem 
„Du“ weicht. 981  In Hinblick darauf bietet sich das Ich vor allem statt als 
Weltbewusstseinsleben eher als Gegenüber eines Du dar. Das Ich bezöge sich zunächst 
auf den Anderen und ginge dann erst leiblich oder anderswie zu etwas Weltlichem oder 
sogar Objektivem über, während es darüber hinausgehend auf sich selbst rekurrierte.982 
Aufgrund eines derartigen Ich bzw. Selbstbezuges erweist sich die „ontologische 
Trennung der Bewusstseine“ 983 , die nach Tengelyi als Voraussetzung für die 

 
l'autre)“, der von einer neutralen dritten Perspektive ausgegangen ist, so weit wie möglich zu etwa einem 

reflexiven „Sich-für-den-Anderen“ oder einfach „Für-den-Anderen“ zu verbessern. Vgl. Waldenfels, 

Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 336 sowie 340. 

Außerdem bei Levinas: AE, 76. Jedoch besteht die ebenso von Derrida vorgestellte Unmöglichkeit nicht 

als Problem, „vom Anderen zu sprechen“ bzw. sich dem Anderen begrifflich anzunähern. Nach Waldenfels 

ist das Ich stets bereits vom Anderen bzw. vom Fremden getroffen und erst dadurch in der Lage, den Versuch 

zu unternehmen, davon zu sprechen bzw. sich ihm begrifflich oder anderweitig anzunähern. Dies wird 

später näher behandelt. Vgl. dazu außerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 180-81. 
978 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316. 

Vgl. außerdem 311, 366-67. Damit wäre jedoch keine Verschlossenheit innerhalb des Ich-Du mit gemeint, 

so als würde „[sich] das […] genüg[en] und das Universum ver[gessen]“. Vgl. bei Levinas: TI, 234. Zur 

deutschen Übersetzung vgl. Totalität und Unendlichkeit, übersetzt von Wolfgang Nikolaus Krewani, Alber, 

Freiburg / München 1993, 307. Im Folgenden als TU bezeichnet. Die der Totalität entgegenstehende 

Unendlichkeit (infini) kann nach Bedorf als „Exteriorität“ so verstanden werden, dass sie „paradoxerweise 

zugleich eine Beziehung eröffnet und eine Trennung zwischen Ich und Anderem darstellt […].“ Vgl. Bedorf, 

Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 162-63 sowie 167. Zur Asymmetrie der Intersubjektivität vgl. 

166 sowie außerdem 179f. 
979 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Vgl. 186. 
980 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 380. Meine Hervorhebung. 
981 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Für Tengelyi 

„schränkt diese Tatsache eines intentionalen Ineinanderseins die Vorrangstellung des jeweiligen Ich [noch 

deutlicher als die Tatsache der Welthabe] ein.“ 
982 Vgl. bei Merleau-Ponty: Signes, 169; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 

73; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 61. 
983 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 278. Vgl. bei Sartre: EN, 

289. 



145 

intersubjektive „Nicht-Koinzidenz“ 984  jedoch bei Merleau-Ponty unbegründet bleibt, 
vielmehr als „Ab[-] und Lostrennen“985, das sich allein zwischen den beiden Seiten des 
Trennens, nämlich zwischen dem Ab- oder Loszutrennenden und dem Ab- oder 
Lostrennenden ereignen lässt, ohne etwa auf einen neutralen Dritten zu verweisen oder 
einen solchen vorauszusetzen.986 Kurz gesagt: Laut Levinas „[liegt] [d]as Eigentümliche 
der Trennung […] in der Autonomie des getrennten Seienden […].“987 Nirgendwo anders 
als hierbei unterscheiden sich zuerst Eigenes und Fremdes. Letzteres würde auf den 
Anderen zurück verweisen, der auf kein wahrhaft Negatives reduziert werden kann und 
anderswo bestehen muss, und über den das Ich hier keineswegs von sich selber und ihm 
in derselben Weise reden kann. Unabhängig davon worin der Unterschied zwischen 
Eigenem und Fremdem letzten Endes festgestellt werden könnte, sei er im Chiasmus, im 
appräsentiven Charakter oder anderswo,988 würde der Fremdbezug dem Ich oder dem 
Anderen keineswegs als Überbrückung zwischen zwei verschiedenen Selbstbezügen so 
dienen, als wären die beiden zuerst zwei geschlossene Kreise und dann jeweils etwa 
„Fenster“989 hätten, die sich nach draußen zueinander öffneten – so als ginge ein fertiges 

 
984 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 278. Vgl. 277. Außerdem 

Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 72 sowie 217f. 
985 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 367. 

Vgl. ebenfalls 311. 
986 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

317. Außerdem, wenn Nancys Begriff der Ekstase „als Erfahrung der Bezogenheit auf [A]ndere, der das 

Getrenntsein von ihnen zugrunde liegt“, verstanden wird, ist dazu gleichfalls eine Begründung des Trennens 

zu ergänzen. Vgl. Busch, Kathrin, Jean-Luc Nancy, 339 sowie 342: „Differenz zur Voraussetzung.“ Nancys 

Begründung dafür verhält sich nicht so zwischen-leiblich wie bei Merleau-Ponty, aber sie verhält sich 

aufgrund der „Ek-topie“, die „die jeweils singuläre Artikulation des Ichs bedingt“, jedoch so leiblich, als 

„individualisiert[e] sich [das Dasein], indem es Raum ausbildet“, das „sich […] nur als leibliches denken 

lässt.“ Vgl. 346. Der Selbstbezug würde sich hierdurch dennoch ausschließlich als leiblich oder 

leibkörperlich in einem tieferen Sinn als auf dem cartesianischen Weg bei Husserl erweisen, wenn 

„[a]ufgrund dieser ,pathischen’ Affizierbarkeit […] das Außen des Körpers gleichsam in ihm [ist]“ und die 

Stellung jener „Sinnesüberschiebung“ untergraben wird. Vgl. 347, 348f sowie CM, §51. Jedoch würde 

damit alles wiederum der leiblichen Genesis weichen. 
987  TU, 84. Bei Levinas: TI, 59. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 336. Außerdem TU, 312. Bei Levinas: TI, 237-38. 
988 Vgl. Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 205. Bei Husserl: Ideen II, 166 

sowie CM, §54. 
989 Vgl. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität II, Nr. 12, §4. 



146 

Selbst als reflexiver Selbstbezug seinem Fremdbezug voran,990 bzw., so als hätte das Ich 
in der primären Ich-Du-Dyade immer bereits völlig auf sich selbst rekurriert.991 Das Ich, 
das sich auf den Anderen genauso wie auf „das an sich erste Fremde (das erste Nicht-
Ich)“992 bezieht, ist streng genommen vor allem noch „unreflexiv“.993 Der Fremdbezug 
bedeutet, zusammengefasst, dass ich mich zunächst einseitig auf den Anderen als das 
erste Nicht-Ich beziehe und noch nicht umgekehrt. Andernfalls könnte ich mich „von 
Außen sehen und von mir und den Anderen in derselben Weise reden“. Aufgrund der oben 
beschriebenen Asymmetrie oder Irreziprozität darf allein die vom Ich ausgehende 
Einbahnstraße in die Überlegung hinzugezogen werden. Die Rede über den Fremdbezug 
lässt sich keinesfalls so umformulieren, als könnte das Ich neben sich selbst zugleich den 
Anderen als Du vertreten, der sich aufs Ich oder auf irgendeinen Anderen ebenso zu 
beziehen oder bereits bezogen hätte, so wie sich das Ich auf das Du. 
 
2) Der Fremdbezug „als Zwischenereignis im antwortenden und stellvertretenden 
Sagen“994 

 
990 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

336: „[K]eine Entfremdung, die voraussetzen würde, daß es bereits ein Selbst gibt, das durch den Fremden 

außer sich gerät.“ 
991  Eine noch nicht mit etwas Fremdem gefärbte Selbstbeziehung wird jedoch bei Husserl sowie bei 

Merleau-Ponty jeweils auf ihre eigenen Weisen erhalten. Zu Merleau-Ponty vgl. unter anderem PP, 108-09 

sowie Signes, 165. Zu Husserl vgl. unter anderem CM, §18, §44 sowie außerdem Theunissen, Michael, Der 

Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65. 
992 CM, §49. 
993  Vgl. dazu außerdem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1995, 249: „[D]ie Steigerung ins ,Undeklinierbare’, mit der noch Husserl dem Ich eine 

transzendentale Sonderstellung zu erhalten sucht.“ Trotzdem bezieht sich das unreflexive Ich als solches 

auf den Anderen als Du. 
994 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 336. 

Vgl. ebenfalls Waldenfels, Bernhard, Ordnung im Zwielicht, Wilhelm Fink, München 2013, 50: „Als 

Zwischenereignis betrachte ich etwas, das, indem es geschieht, an anderes anknüpft, und zwar so, daß es 

auf dessen Anregung und Anspruch antwortet.“ Außerdem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der 

Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. Zum „Zwischen“ vgl. 165f. Zum Sagen als „Ereignis 

der Rede“ oder Sprache vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1995, 311. Der Anspruch sowie das Antworten werden als Schlüsselbegriffe im 

Folgenden näher behandelt. Die hier implizierte Stellvertretung ist nicht zu verwechseln mit dem, was 

bereits aus der oben erwähnten Asymmetrie ausgeschaltet worden ist. 



147 

a) Der Fremdbezug im „Widerstreit“995 
Wäre die Vergemeinschaftung durch die „Ich-Du-Dyade“996 auszulegen, würde ihr das 
von Husserl genannte, jedoch nie völlig begründete „Wechselseitig-für-einander-sein“997 
hinsichtlich der oben erwähnten „Asymmetrie und Irreziprozität“ 998 dennoch fehlen. 
Trotzdem würde darum nicht auf eine „Einordnung in den Menschheitsverband“ 999  
hingewiesen werden. Denn in der Tat liegt das „noch nicht zu dem Sinn Mensch 
gekommen[e]“1000 Du dem „Wir“1001 wie etwa ein Menschheitsinbegriff zugrunde und 
nicht umgekehrt. Ebenso ist nicht von einer Dialektik auszugehen, nach welcher das Ich 
sowie das Du in der Ich-Du-Dyade als „in […] [einen] offene[n] Widerspruch“1002 mit 
dem Gegenüber gerieten und sich dann jeweils als einstimmiges oder sogar einzigartiges 
reflexives Selbst wiederfinden könnten. Ohne derartige „,schlechte’ Dialektik, in der […] 
die ,dialektische Bewegung’ als ,reine Identität der Gegensätze […]’ stillgelegt wird“1003, 
dazu zu dienen, falls sich die Ich-Du-Dyade als Widerspruch darböte, könnte die 

 
995 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 28-

29. 
996 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316. 
997 CM, §56. 
998 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 333. 

Vgl. 365. Dagegen bei Merleau-Ponty: PP, 407. 
999 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 81. Vgl. 78, 83, 98. Außerdem bei 

Husserl: Krisis, 267; CM, §58. Diese Einordnung kann nicht der Vergemeinschaftung vorangehen und sich 

ebenso nicht als ihre unmittelbare Form verhalten. Vgl. dazu in dieser Arbeit Kapitel 1.2.3, 2) b). 
1000 CM, §50. 
1001  TU, 91. Bei Levinas: TI, 63. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316: „Das Wir, das dem Face-à-face erwächst […].“ Vgl. weiter TU, 

307-08. Bei Levinas: TI, 233-34. Bemerkenswerterweise nähert sich dieses Wir dem an, was „sich um eine 

gemeinsame Aufgabe dräng[t] oder stoß[t].“ Dadurch lässt es sich vom grundlegenderen „Wir-

sein“ unterscheiden, das als Hintergrund für „[d]ie Setzung des Du“ nicht „,unter uns’ bleiben kann“, 

sondern „uns ansieht“. Vgl. dazu TU, 307-11. Bei Levinas: TI, 234-36. Das Wir-sein ist jedoch keine 

Voraussetzung für den Fremdbezug auf den Anderen. Es bleibt vielmehr gleichursprünglich mit ihm, wenn 

nicht sogar dessen Folge. Vgl. besonders TU, 309: „Meine Verantwortung gegenüber einem Antlitz […] 

macht das ursprüngliche Geschehen der Brüderlichkeit aus.“ Bei Levinas: TI, 235. Diese Brüderlichkeit 

verweist weniger auf Zusammenarbeit als vielmehr auf die zuvor zitierte Verantwortung. 
1002 Krisis, 252. 
1003 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 273. Vgl. bei Merleau-

Ponty: VI, 127-28. Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 72, 217f sowie 

Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 149-50, 158. 



148 

Fremderfahrung etwa Unsinn bleiben, wenn sie sich dem Ich nicht sogar völlig 
verschlossen hätte. Dann würde sich eine sinnvolle Welterfahrung auf etwas bloß 
Solipsistisches beschränken, weil der Zugang zum Anderen als „Zugänglichkeit des 
original Unzugänglichen“1004 von vornherein bereits gesperrt wäre, unabhängig davon ob 
dem Ich als Weltbewusstsein diese Sperrung bewusst wäre. 
Ohne den Verweis auf eine solche Dialektik sowie ohne die Voraussetzung eines 
außerhalb liegenden neutralen Dritten, 1005  konkretisiert sich der Fremdbezug nach 
Waldenfels allerdings im Widerstreit. Dieser Widerstreit wird als „Simultaneität des 
Inkompossiblen [von] […] Merleau-Ponty bereits im Bereich der Wahrnehmung […] 
[gefunden]“1006, jedoch rührt er nicht von jenem Bereich her und beschränkt sich ebenso 
nie darauf. Genauer gesagt: 
 
„[E]s geht vielmehr darum, daß bereits auf der Ebene der Erfahrung, also auf der Ebene des 
Sehens, Begehrens und Könnens verschiedenartige Erfahrungen Ansprüche geltend machen, die 
nicht alle zugleich befriedigt werden können. Es geht darum, daß nicht alles, was auf 

Verwirklichung Anspruch erheben kann, gleichzeitig zu realisieren ist.“1007 
 
Auf der grundlegenden Erfahrungsebene ist der Fremdbezug anschließend nicht mehr 
allein wahrnehmungsmäßig auszulegen. Von dem, was in etwa einer leibkörperlichen 
„Sinnesüberschiebung“1008 „eine innerhalb meiner Primordinalsphäre jenen Körper dort 
mit meinem Körper verbindende Ähnlichkeit“1009 bzw. „das Motivationsfundament für 

 
1004 CM, §52. Vgl. §54; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
1005  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 317. 
1006 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 29. 

Vgl. 152. Bei Merleau-Ponty: TI, 177 sowie 268. 
1007 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

28-29. Vgl. weiter 318: „Doch Ansprüche, die leibhaftig in der Erfahrung auftreten, formen sich – anders 

zwar, aber nicht minder als die Wahrnehmung – zu einem Anspruchsfeld und einem Anspruchsrelief, wo es 

Nähere und Fernere gibt und wo jede Antwort sich als selektiv und exklusiv erweist, selbst wenn sie dieser 

Weisung folgt.“ Außerdem: „Anspruchskonflikt“. Vgl. ebd. Zum Anspruchsfeld vgl. Waldenfels, Bernhard, 

Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 256; Waldenfels, Bernhard, 

Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994, 243. 
1008 CM, §51. 
1009 CM, §50. 



149 

die analogisierende Auffassung des ersteren als anderer Leib ab[gibt]“1010, bis auf den 
chiastischen Leib1011 als Umstände „ein[es] Ineinander des Absoluten“1012, werden alle 
durch den fremden Anspruch so genetisch wie als Ereignis aktualisiert, so wie die 
wahrnehmungsmäßige Enthüllungsweise durch eine im „antwortenden und 
stellvertretenden Sagen“ responsive, 1013  während diese Stellvertretung die bereits 
erläuterte Asymmetrie jedoch keineswegs überschreitet oder aufhebt. Dieser neuartige 
Zugang lässt sich zunächst auf Waldenfels' Verweise auf Levinas zurückführen. 
 
b) Das „Wo und Wie“ des Fremdbezugsereignisses 
„Das Antlitz spricht.“1014 „Das Antlitz drückt sich aus.“1015 ‒ Diese Zitate aus Levinas 
weisen bereits auf die Antwort auf das „Wo und Wie“ des Fremdbezugsereignisses hin. 
Für Levinas ist etwas Höherstufiges wie z. B. Gesellschaftliches gleichfalls auf das 
Antlitz zurückzuführen.1016 Durch den Ausdruck „im Antlitz des Anderen“1017 ‒ statt etwa 
durch mein vergegenständlichendes Wahrnehmen, sei es eine appräsentive 

 
1010 CM, §50. 
1011 Vgl. bei Merleau-Ponty: VI, 170f.: „L'entrelacs – Le chiasme“ sowie außerdem 264f. 
1012 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366. Vgl. weiter C-Manuskript, 425f. 
1013 Der Zugang zur responsiven Dimension geht in dieser Arbeit besonders von der ethischen aus. Vgl. 

dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

324, 331, 344. Dies wird später näher behandelt. Außerdem hat Nancy nach Busch einen der responsiven 

Dimension ähnlichen Aspekt für den Leibkörper bzw. für seine wesentliche „Exposition an das 

Fremde“ dargelegt. Vgl. Busch, Kathrin, Jean-Luc Nancy, 351. Dies könnte zur Ergänzung eines 

fremdvermittelten, leiblichen Selbstbezugs beitragen. Leider wird dies in der vorliegenden Arbeit nicht 

ausführlich erörtert. 
1014 TU, 87. Bei Levinas: TI, 61: „Le visage parle.“ 
1015 TU, 63. Bei Levinas: TI, 43: „Il s'exprime.“ Zum Sich-Ausdrücken vgl. unter anderem TU, 87. Bei 

Levinas: TI, 61. Außerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166-67: „Das Angesicht 

ist keine Konkretion einer Abstraktheit, sondern die Art und Weise, wie sich der Andere zeigt und sich in 

Beziehung zum Ich setzt. […] [Es] ist zu beachten, dass das Angesicht nicht auf die Gesichtszüge eines 

Menschen beschränkt ist. Vielmehr verbindet Levinas damit eine spezifische Leiblichkeit, so dass ,mehr 

oder weniger der ganze menschliche Körper’ Gesicht sein kann. Es geht um die Verletzlichkeit und 

Ausgesetztheit,“ die außerdem jeweils von Sartre und Nancy auf ihre eigenen Weisen betont werden. Bei 

Levinas: Ethik und Unendliches. Gespräche mit Philippe Nemo, übers. v. Dorothea Schmidt, Wien 1986, 

74. 
1016 Vgl. TU, 309. Bei Levinas: TI, 235. 
1017 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217. 



150 

„Fremdwahrnehmung“1018 oder ebenso primordinal wie das eigene1019 – lässt sich als 
„Ab[-] und Lostrennen“ 1020 die Ich-Du-Dyade erst auf diese Weise ereignen. Dieses 
Ausdrücken, Reden oder Sagen ist zunächst in einem eher ungewöhnlichen Sinn zu 
verstehen, der sich auf keine Gegebenheit des bereits Gesagten wie etwa die Proposition 
oder die Aussage beschränken lässt und darüber hinaus sich als „Ereignis von Sinn“1021 
erweist. Dabei ereignen sich sowohl die Sinngebung in einem tieferen Sinn als auch die 
Rollenbestimmung des sprechenden Ich sowie des „Gesprächspartner[s]“1022. Oder mit 
Waldenfels' Worten: 
 
„Einfach gesagt, erste und zweite Person sind keine abzählbaren Personen, die unter eine 
vorgängige Kategorie der Person fallen[.] [S]ie bestimmen sich wechselseitig im Ereignis der 
Rede. Ich bin einzig, indem ich spreche […]. ,Ich’ und ,Du’ markieren Differenzen in der Rede 

und keine minimalen Einheiten, die schon vor der Rede gegeben wären.“1023 
 
Diese „im Ereignis der Rede“ gleichursprüngliche sowie -zeitige Bestimmbarkeit der 
beiden Termini1024 in der Ich-Du-Dyade verweist jedoch auf überhaupt keine Reziprozität, 
die durch eine Goldene Regel ins Gleichgewicht gebracht werden könnte. 1025  Das 
sprechende Ich ist selbst zuerst so einzig, dass sich die Ich-Du-Dyade als asymmetrisch 
erweisen muss, nur wenn es im Lauf des Redens immer bereits dem Du gegenübersteht, 
statt es zuerst zu simulieren oder einzufühlen.1026 Hiermit würde die gleichsam gute 
„Dialektik ohne Synthese“1027 sowie ohne Anfang und Ende korrespondieren, wenn der 

 
1018 CM, §55. 
1019 Vgl. unter anderem bei Merleau-Ponty: Signes, 167, 169. 
1020 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

367. Vgl. ebenfalls 311. 
1021 TU, 88. Bei Levinas: TI, 61. Vgl. weiter TU, 89, 94: „[D]ie [Welt] [wird] von der Sprache, das heißt, 

von der Transzendenz, gestiftet […].“ Bei Levinas: TI, 62, 66. 
1022 TU, 90. Bei Levinas: TI, 63. 
1023 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

311. Zum einzigen, sprechenden Ich vgl. außerdem AE, 95. Zum Ereignis der Rede und dergleichen vgl. 

unter anderem TU, 63, 87, 89-90, 93-94, 309. Bei Levinas: TI, 43, 61-63, 65-66, 233. 
1024 Vgl. unter anderem TU, 89. Bei Levinas: TI, 62. 
1025 Vgl. dagegen Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 333: Die „Asymmetrie und Irreziprozität“. Ebenfalls 314: „Nicht-Gegenseitigkeit“. 
1026 Vgl. z. B. CM, §52: „[…] Fremdes […] ist also nur denkbar als Analogon von Eigenheitlichem.“ 
1027 Bei Merleau-Ponty: VI, 127. Zitiert in Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / 

München 2014, 270 sowie 276-78. 



151 

Auslegungsausgangspunkt ein derart einziges Ich bliebe. Die wechselseitige 
Rollenbestimmbarkeit der beiden Termini widerspricht ebenso nicht der „,radikale[n] 
Unmöglichkeit, sich von Außen zu sehen und von sich und den Anderen in derselben 
Weise zu reden’,“1028 die dem bereits erwähnten Ab- und Lostrennen innewohnt. Diesem 
ist als Ereignis „die ,fundamentale Kontingenz’“1029 zuzuschreiben, die nach Tengelyi 
„von der Nicht-Koinzidenz in der […] Verflechtung von Selbst und Anderem 
voraus[gesetzt] [wird], [und] auf die […] die ontologische Trennung der Bewusstseine 
zurückgeführt wird.“1030 Dementsprechend bleibt der Andere meinerseits vor allem „nicht 
Gegenstand meines Verstehens: Er steht unter keiner Kategorie. Er ist der, mit dem ich 
spreche“1031, anstatt jenes, das ich schweigend beobachte. Als Gesprächspartner bzw. als 
„[d]ie zweite Person der Anrede und des Anhörens“1032 „drückt er sich aus […]. [S]eine 
Weise besteht darin, von sich selbst herzukommen, fremd zu sein und sich mir dennoch 
zu zeigen.“1033 Hierbei wiederholt sich die Zugänglichkeit des original Unzugänglichen 
ebenso wie das „Unsichtbare im Sichtbaren“ 1034 . 
Derartige Weisen ‒ „sich uns zu sagen, sich auszudrücken, und zwar unabhängig von 
jeder Stellung, die wir ihm gegenüber haben“1035 ‒ beziehen sich bei Levinas tatsächlich 
auf die Wahrheitsenthüllung überhaupt,1036 obwohl er der Rede von der Enthüllung oder 

 
1028 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

314. Vgl. bei Levinas: TI, 46. 
1029 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 278. Vgl. bei Husserl: Zur 

Phänomenologie der Intersubjektivität III, 386. 
1030 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 278. Vgl. 277. 
1031 TU, 93. Bei Levinas: TI, 65. Für Levinas nähert sich die Husserlsche Fremderfahrungslehre, die auf 

dem lebendigen Leib beruhen muss, letzten Endes einer Objektkonstitution. Vgl. dazu TU, 90. Bei Levinas: 

TI, 63. Heidegger scheint ihm jenem Irrweg auszuweichen, jedoch ebenso fälschlicherweise auf das 

Verstehen. Vgl. dazu TU, 91. Bei Levinas: TI, 63. 
1032 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

326. 
1033  TU, 90. Bei Levinas: TI, 63. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 306. 
1034 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

157. Vgl. bei Merleau-Ponty: VI, 302: „une Unverborgenheit de la Verborgenheit, une Urpräsentation du 

Nicht[u]rpräsentierbar“ sowie 303. 
1035 TU, 87. Bei Levinas: TI, 61. 
1036 Vgl. unter anderem TU, 85: „[D]iese Beziehung der Wahrheit, […] die keine Totalität mit dem ,anderen 

Ufer’ bildet, [hat] ihr Fundament in der Sprache […]: Sprache als Beziehung […].“ Bei Levinas: TI, 59. 

TU, 307: „Die Präsentation des Antlitzes […] setzt mich in Beziehung zum Sein. Das Existieren dieses 



152 

Entdeckung eine Absage erteilen würde. 1037  Dadurch wird das zu Enthüllende, 
einschließlich des Anderen, nicht als vom Subjekt sich selbst entferntes Objekt der 
Erkenntnis unter irgendeiner Art der Anschauung betrachtet, sondern vielmehr, dass es 
sich sagen, sprechen oder ausdrücken lässt, ohne auf ein vorangegangenes Ich zu 
verweisen, sei es ein sich-phänomenologisierendes,1038 ein leibliches oder ein irgendwie 
andersartiges. Vielmehr kann sich das Ich im Lauf des Redens qua Ausdrücken-Lassens 
erst als solches verhalten. Als Gesprächspartner bietet sich das Du vor allem jedoch als 
unentbehrlicher Betroffener in demselben Ereignis des Redens dar. Dadurch zeichnet sich 
der Andere gegenüber irgendwas Weltlichem aus.1039 Allein als solcher lässt er sich über 
die grammatische Rolle der zweiten Person – ganz zu Schweigen von der Rolle eines zu 
erkennenden Gegenstandes – und noch darüber hinausgehend, so konkret wie möglich 
durch sein Antlitz erschließen, das sich zuerst so ausdrückt wie „mich ansieht und 
angeht,“ 1040  anstatt für mich etwa einzuklammernde Phänomene darzustellen. 1041  
Dadurch wird überdies darauf hingewiesen, dass indessen die „Epiphanie“ 1042  oder 
„Präsentation des Antlitzes – der Ausdruck – […] mich im Gegenteil über das Gegebene 
hinaus[ruft], das bereits durch das Wort unser Gemeinsames geworden ist“1043, sodass 

 
Seienden […] [kann] nicht auf Phänomenalität zurückgeführt werden […].“ Bei Levinas: TI, 233. 
1037  Vgl. unter anderem TU, 87: „Die absolute Erfahrung ist nicht Entdeckung, sondern Offenbarung 

[…].“ Bei Levinas: TI, 61. Weiter TU, 309: „[D]ie Epiphanie des Antlitzes“. Bei Levinas: TI, 235. 
1038 Vgl. Krisis, 170 sowie Fink, Eugen, Das Phänomenologisieren als Reduzieren, in VI. Cartesianische 

Meditation, Dordrecht, Kluwer 1988, 32f. 
1039 Vgl. TU, 94: „Die Exteriorität, die in der Sprache vorgezeichnet ist – die Beziehung mit dem anderen 

Menschen –, hat keine Ähnlichkeit mit der Exteriorität eines Werkes; denn die objektive Exteriorität des 

Werkes liegt schon in der Welt […].“ Bei Levinas: TI, 66. Außerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, 

Bielefeld 2011, 162-63, 167. Eine solche Enthüllungsweise hat Waldenfels eigentlich nicht völlig 

übernommen. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 323. Allerdings wirkt sie sich auf seine Einsicht in die Fremdheitsbedeutung auf, auch wenn 

die Fremdheit bei ihm nicht mehr auf den Anderen als Du zurückgehen muss. 
1040 TU, 307. Bei Levinas: TI, 234. 
1041 Vgl. TU, 307, 311. Bei Levinas: TI, 233, 237. Außerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 

2011, 165: „Das Wesentliche in der Beziehung zum Anderen besteht im ,Anruf’, dem Appell. […] [D]as 

Ich [erfährt] sich als vom Anderen angerufen […].“ Zum Einklammern vgl. unter anderem bei Husserl CM, 

§8. 
1042 TU, 309. Bei Levinas: TI, 235. 
1043 TU, 307. Bei Levinas: TI, 233. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2002, 127: „Die Unmöglichkeit, um die es im Falle fremder Ansprüche geht, bedeutet 

mehr als eine Vernichtung von Möglichkeiten[.] [S]ie tritt gleichsam als provokative, generative Un-



153 

von dem irgendwer in derselben Weise reden kann. In Hinblick darauf verhält sich der 
Andere zunächst nicht nur als unentbehrlicher Betroffener, sondern sogar durch sein 
Antlitz als der erste Anlass dazu, dass sich das Ich im Ereignis der Rede so 
transzendierend wie über alles Gegebene hinausgehend, 1044  als dem Du 
gegenüberstehendes sowie dadurch als das einzige bzw. einzigartige bestimmen lässt. 
Davor gäbe es auch kein Ich, das ohne jenen fremden Anlass dennoch auf denjenigen Weg 
eingehen könnte. 
 
c) Die stellvertretende „Fremdverantwortung“1045 
Statt als Bedingung oder als Moment der Umstände erklärt sich das Antlitz wie bereits 
erwähnt eher als Anlass oder Motiv zum Fremdbezugsereignis. Hiervon muss außerdem 
eine „unaufschiebbare Dringlichkeit, mit der es eine Antwort verlangt“1046, begleitet 
werden. In solcher Art und Weise motiviert beim Fremdbezugsereignis das Antlitz des 
Anderen mich, nämlich das im Sinn der Asymmetrie und Irreziprozität einzige Ich, etwas 
Fremdes, das sich alles Gegebene übersteigend,1047 zunächst auf den Anderen bezieht, so 
zu erfahren: Weder durch Wahrnehmen noch durch Einfühlen, sondern zunächst durch 
das Antwortgeben darauf, was im fremden Antlitz „bereits Ansprüche geltend macht, die 
nicht alle zugleich befriedigt werden können“, vollzieht sich diese grobe Fremd-
Erfahrung, und zwar mit einer unaufschiebbaren Dringlichkeit. Das Ich etabliert sich 
diesmal nicht „über dem naiv interessierten Ich […] als uninteressierter Zuschauer“1048, 
sondern so, dass es sich zuerst als Betroffener verhalten muss, der etwa auf Ansprüche zu 
antworten hat, selbst wenn sie nicht alle zugleich befriedigt werden können. Diese von 
ihrem Ursprung her bereits vom Widerstreit begleitete Fremderfahrung würde als 
Prototyp der Erfahrung im Allgemeinen dienen, so ähnlich wie bei Merleau-Ponty der auf 

 
möglichkeit auf, als ein Ereignis, das mir das Wort aus dem Mund nimmt, indem es mir eine Antwort 

abverlangt.“ 
1044  Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 144: 

„Selbsttranszendenz“ sowie 149. 
1045 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

324, 333. Vgl. 323: „Verantwortung ist ein Schlüsselbegriff, an dem die Umorientierung der Levinasschen 

Ethik in aller Deutlichkeit abzulesen ist bis hin zu den Rätseln, die diese Umorientierung uns 

aufgibt.“ Sowie TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. Weiter AE, 180. 
1046  TU, 307. Bei Levinas: TI, 234. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2002, 127. 
1047  Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 315 sowie TU, 307, 311. Bei Levinas: TI, 233, 237. 
1048 CM, §15. Vgl. Krisis, §38-44. 



154 

sich selbst abweichend rekurrierende Leibkörper als Prototyp des tatsächlich 
paradoxerweise rohen Seins.1049 Die unaufschiebbare Dringlichkeit zum Antwortgeben 
rührt im strengen Sinn nicht von meinem Angesehen- bzw. Verletztwerden her, so als 
verhielte es sich im von Sartre ausführlich beschriebenen „Blick“1050, sondern vielmehr 
von einer „[mich beherrschenden] Dimension der Erhabenheit […], Dimension der 
Transzendenz“1051 des mich ansehenden oder angehenden Antlitzes des Anderen. Nichts 
als diese Dimension ruft mich über das Gegebene hinaus, das bereits durch das Wort unser 
Gemeinsames geworden ist oder etwa „auf Phänomenalität zurückgeführt werden kann 
[…].“ 1052  Demzufolge wird genaugenommen in keiner Vorstellung, sondern einer 
Epiphanie des Antlitzes darauf hingewiesen, dass „[sich] [d]er Andere […] in der 
Verantwortung offenbart […]. Man kann sie nicht ablösen vom Empfang des Antlitzes, 
von dem sie ein Moment ist.“1053 
Dieses Verantwortungsmoment liegt bei Levinas dem Fremd- sowie weiter dem 
Selbstbezug zugrunde als die ethische Dimension, die keineswegs im gewöhnlichen Sinn 
der „moralische[n] Themata“1054 zu verstehen ist. Diese Verantwortung unterscheidet sich 
nach Waldenfels ebenfalls insbesondere von der „klassische[n] Idee der 
Verantwortung“1055. Zudem korrespondiert dieser Unterschied jenem zwischen einem 
Ereignis der Rede und dergleichen und einem Monolog des Logos.1056 Letzterer bedarf 
keines Anderen als Gesprächspartner, stattdessen setzt er „eine letzte[], radikale[] und 
universale[] ,Selbstverantwortung’“ 1057  voraus, die bei Husserl spezifisch 

 
1049  Zum rohen Sein vgl. unter anderem VI, 103, 131, 178, 227-28, 263 sowie Waldenfels, Bernhard, 

Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147, 149. Außerdem Signes, 

170-71; VI, 177, 182. 
1050 Vgl. EN, 289, 292f. 
1051 TU, 310-11. Bei Levinas: TI, 236-37. Anschließend daran folgt: „[I]n ihr kann es sich als Fremde[s] 

präsentieren, ohne sich mir wie ein Hindernis oder ein Feind entgegenzustellen.“ Vgl. dazu 311-12: „Der 

Andere, der in seiner Transzendenz über mich herrscht, ist auch der Fremde, die Witwe und d[ie] Waise, 

gegen die ich verpflichtet bin.“ Bei Levinas: TI, 237. Sowie 308: „Der Arme, der Fremde präsentiert sich 

als Gleicher.“ Bei Levinas: TI, 234. Vgl. dagegen bei Sartre, EN, 292f. 
1052 TU, 307. Bei Levinas: TI, 233. 
1053 TU, 310. Bei Levinas: TI, 236. 
1054 TU, 308. Bei Levinas: TI, 235. 
1055 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

325. 
1056  Zum Monolog des Logos vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 327. 
1057 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 



155 

erkenntnismäßig ausgeführt wurde. 
 
„Es ist also klar, daß die Transzendentalphilosophie zunächst erkenntnismäßig der Weg zur 
absoluten Selbstverantwortung ist […]. Von da aus ist es offenbar, daß sie auch, da sie zu nichts 
anderem geworden ist als zur radikalen Selbstbesinnung, daß sie der Weg der 
Selbstverantwortung überhaupt ist, der echten, der den Menschen zu sich selbst, zu seinem 

absoluten ,Ich-selbst’, als mich verantwortendes, zurückführt.“1058 
 
In dieser Hinsicht ist bei Husserl der Zusammenhang zwischen der Verantwortung und 
der Einzigartigkeit des Selbstbezuges jedoch bereits erkennbar, der sich bei Levinas 
sozusagen nur in einer andersartigen Weise wiederholt. Allerdings liegt eine kritische 
Änderung in der Verantwortungsauslegung, sodass der den Menschen zu sich selbst, zu 
seinem absoluten „Ich-selbst“, als mich verantwortendes, zurückführende Weg nicht 
mehr denselben zur radikalen Selbstbesinnung besagen muss. Während nach Waldenfels 
bei jener Selbstverantwortung, die „zu nichts anderem geworden ist als zur radikalen 
Selbstbesinnung“, „[d]ie zweite Person der Anrede und des Anhörens […] nur eine 
periphere oder transitorische Rolle [spielt]“1059, besitzt in dieser Fremdverantwortung der 
sich durch die Epiphanie seines Antlitzes so ausdrückende wie mich ansehende und 
angehende Andere jedoch gewiss die Hauptrolle des Gesprächspartners, ohne den es 
eigentlich überhaupt keine Verantwortung gäbe. Anstatt meine Selbstbesinnung zu 
unterstützen, ruft mich der Andere als Du über das Gegebene hinaus, unabhängig davon 
ob es bezüglich des Ich oder der Welt sinnvoll oder sinnlos scheint, und zwingt mich 
sogar über mich selbst hinauszugehen, mich zu überschreiten1060 oder transzendieren,1061 
wie z. B. der „Überstieg von den primordinalen Welten zu der einen objektiven Welt“1062. 
Ausgehend von dieser Stellung als zweite Person des Du wird das Ich durch die 

 
326. 
1058  Krisis, 165. Als Selbstbesinnung entspricht die Selbstverantwortung freilich der Husserlschen 

Begründungsidee sowie dem cartesianischen Geist. Vgl. dazu CM, §64. 
1059 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

326. Sogar „als Stellvertreter eines allgemeinen Gesetzes, nach dem Rede und Handlung beurteilt werden“, 

bliebe die zweite Person hierbei, ohne das Ereignis der beurteilten Rede oder Handlung zu betreffen, 

tatsächlich dennoch unangetastet, so als wäre sie etwa neutraler Dritter. 
1060  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 61: „Selbstüberschreitung“, 62, 317, Foßnote: „Überschreitung des eigenen Bewußtseins“. 
1061  Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 144: 

„Selbsttranszendenz“ sowie 149. 
1062 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73. Vgl. CM, §55. 



156 

Fremdverantwortung zur Fremderfahrung und darüber hinaus zum Selbstbezug bzw. zur 
Selbstrekurrenz, zur Welterfahrung und erst dann zur Objektivierung oder noch zur 
Selbstbesinnung motiviert. 
Des Weiteren ist mit dem Verweis auf Levinas „diese Verantwortung als eine originäre 
Stellvertretung [zu fassen], die mich zur leibhaftigen, mit Leib und Leben haftenden 
Geisel des Anderen macht […].“1063 Hiermit erklären sich sowohl die dadurch relativierte 
leibliche Dimension als auch die bereits erwähnte unaufschiebbare Dringlichkeit in 
diesem Sinn, dass das Ich als Betroffener auf den Anderen zu antworten hat, anstatt bloß 
in der Lage zu sein, etwa Antwort zu geben. Allein dadurch rekurriere ich auf mich selbst, 
auf „mein absolutes ,Ich-selbst’, als mich verantwortendes“ und folglich einzigartiges. In 
der Tat ist die Selbst-Verantwortung trotz aller möglichen Mittelbarkeit in der Fremd-
Verantwortung fundiert. Denn einerseits beschränkt sich auf keine Selbstbesinnung der 
Selbstbezug, der keineswegs erkenntnismäßig erschlossen werden sowie den 
Fremdbezug implizieren muss. Andererseits, wenn die Selbstbesinnung als „der Weg der 
Selbstverantwortung überhaupt“ jedoch ein reflexives Sich-verantworten impliziert, 
„[erfordert] [d]as Sich-verantworten […] ein Auf-sich-nehmen; ohne dieses ,weniger als 
nichts’ […] gäbe es keine Stellvertretung,“ 1064  die die Kernbedeutung des „Sich-
“Verantwortens ausmacht. Läge die Selbstverantwortung, hinsichtlich ihres 
herkömmlichen Sinns, allein „in […] anonymer Form […] eines neutralen Dritten“1065, 
das sich etwa einem reinen Beobachter, Beurteiler oder „uninteressierten 
Zuschauer“ näherte, bliebe das Auf-sich-nehmen außer Betracht gelassen sowie „die 
Verantwortung monologisch in einem einzigen Logos zentriert“1066, so als müsste ich zur 
Selbstverantwortung mit niemandem anderen sprechen. Ausschließlich „vor der Instanz 
des Dritten“ 1067  hätte ich mich durch die Selbstbesinnung zu verantworten, der die 

 
1063 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

335. Anschließend daran folgt: „[…] und zwar in einer radikalen Form, zu deren Beschreibung Ausdrücke 

wie Vorladung, Anklage, Sühne, Verfolgung, Entblößung und Besessenheit zu Hilfe genommen werden, 

die einen kriminologischen und klinischen Nebensinn aufweisen.“ Hiernach wäre die Tragweite der 

Verantwortung recht übertrieben. Trotzdem lässt sich hieraus ableiten, dass diese ethische Dimension 

allerdings jener leiblichen zugrunde liegt. 
1064 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

341. Vgl. AE, 118. 
1065 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

325. 
1066 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

327. 
1067 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 



157 

Husserlsche Begründungsidee zwar ziemlich entspricht, 1068  jedoch ohne auf die 
Dringlichkeit der Erwiderung auf den Anderen mit einzuschließen, die gleichfalls im 
Namen der Verantwortung „mich zur leibhaftigen, mit Leib und Leben haftenden Geisel 
des Anderen macht“. Die Begründungsidee sowie die so gut wie kaum verpflichtete 
Selbstbesinnung scheinen nicht zu genügen, um ein notwendiges Motiv, ein Muss zur 
Selbst-Überschreitung und dergleichen oder die unaufschiebbare Dringlichkeit in 
ethischer Hinsicht aufzuklären. 1069  Damit lässt sich die eigentliche Fremdheit des 
Anderen also nicht enthüllen, durch die sich der Kern „d[e]s an sich erste[n] Fremde[n] 
(d[e]s erste[n] Nicht-Ich)“1070 gegenüber aller andersartigen weltlichen Fremdheit wie 
etwa einer „Umweltlichkeit für jedermann“1071 auszeichnen lässt. Dann würde sogar alle 
Fremdheit etwa in eine weltobjektivierende „Bewegung eines Erwerbens von 
Unbekanntheit zu Bekanntheit“ 1072  fallen. Zur Klärung dieses Sachverhalts, muss 
letztendlich auf die Fremdverantwortung hingewiesen werden. Als „Verantwortung ist 
[sie] nicht die Fähigkeit, bei sich selbst anzufangen, sondern die Unausweichlichkeit, mit 
der wir beim Anderen anfangen.“1073 
 
d) Das sich bei der „Epiphanie des Antlitzes“ mit offenbarende Wir 
Die oben genannte Dimension der Erhabenheit sowie der Transzendenz des mich 
ansehenden sowie angehenden Antlitzes des Anderen, nämlich die mich über das 
Gegebene hinausrufende, weist außerdem auf die implizierte „Öffentlichkeit“1074 des 
Fremdbezuges hin. Demnach würde „[sich] das [,Ich-Du’] [keineswegs] […] genüg[en] 
und das Universum ver[gessen]“ 1075 , so als böte sich beides zusammen als zwei 

 
330. 
1068 Vgl. CM, §64 sowie Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186, 

190. Jedoch würde Tengelyi der Rede von der „Begründung“ eine Absage erteilen. Vgl. dazu 188. 
1069 Vgl. außerdem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 324: „Den Umschlagpunkt [von Selbst- zur Fremdverantwortung] bildet die Rückübersetzung 

der Verantwortung in ein Antworten, in eine ,Antwort der Verantwortung (réponse de la responsabilité)’ 

[…].“ Bei Levinas: AE, 180. 
1070 CM, §49. 
1071 CM, §44. 
1072 Krisis, 305. 
1073 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

335. Vgl. TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166f, 172-

74, 177-78. Bei Levinas: TU, 282. 
1074 TU, 307. Bei Levinas: TI, 234. 
1075  TU, 307. Bei Levinas: TI, 234. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 



158 

ineinander übergreifende und damit geschlossene Kreise dar. Levinas führt anschließend 
dementsprechend die bereits erwähnte unaufschiebbare Dringlichkeit bzw. 
Unausweichlichkeit in ethischer Form sogar darauf zurück, dass „[i]n den Augen des 
Anderen […] mich der Dritte an[sieht] – die Sprache ist Gerechtigkeit.“1076 Anderswo 
könnte mich dieser Dritte genauso wie diese Sprache nicht angehen. Levinas betont 
jedoch weiter: „Nicht, als ob zuerst das Antlitz da wäre und sich anschließend das Seiende, 
das sich in ihm manifestiert oder ausdrückt, um Gerechtigkeit kümmerte. […] Die 
Setzung des Du geschieht vor dem Hintergrund eines Wir. Wir-sein, heißt nicht, sich um 
eine gemeinsame Aufgabe drängen oder stoßen.“1077 Zwar ist die Welt dem Du bzw. der 
Ich-Du-Dyade gewichen, jedoch weicht hierbei dem Du als Gesprächspartner keineswegs 
das dritte Wir-sein als Gerechtigkeitssprache. Damit bleibt die Verantwortung als 
Fremdverantwortung nie so privat, als hätte man sich nur um die Gesprächspartner oder 
Betroffene in seiner Umgebung zu kümmern. Im fremden Antlitz des Anderen wird das 
Ich eher von dem angesehen, was wir sind bzw. sein sollen. 
Genauer gesagt geht bei der Fremdverantwortung, die sich das Ich im Antlitz des Anderen 
auf sich selbst nimmt, „die[] Idee einer menschlichen Rasse […] auf das Ansprechen des 
Anderen im Antlitz, in einer Dimension der Erhabenheit“1078 zurück. Bei Levinas rührt 
das zu beantwortende Ansprechen, das bei Waldenfels als „Aufforderung“1079 bezeichnet 

 
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316: „Die Selbstgenügsamkeit, Weltvergessenheit und Heimlichkeit 

einer Ich-Du-Dyade sprengt [Levinas] auf, indem er die Begegnung mit dem Anderen in das Licht der 

Öffentlichkeit rückt.“ 
1076 TU, 307-08. Bei Levinas: TI, 234. Zu der hierbei implizierten Sozialität und dergleichen vgl. Bedorf, 

Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 173, 175-76. 
1077 TU, 308. Bei Levinas: TI, 234. Vgl. TU, 309-11. Bei Levinas: TI, 235-36. Weiter Waldenfels, Bernhard, 

Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 317: „[D]as Wir [wird] nicht 

als erweitertes Ich vom gemeinsamen Werk her begriffen, sondern von der Vaterschaft her, die aus einem 

Zeugungszusammenhang hervorgeht.“ Zu der hierbei implizierten Sozialität und dergleichen vgl. Bedorf, 

Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 173, 175-76. 
1078 TU, 311. Bei Levinas: TI, 236. 
1079 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

331. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 103: 

„Aufforderung bedeutet, daß etwas von jemandem zu tun ist.“ Sowie 106: „Die Aufforderung macht ihrem 

deutschen Namen Ehre, indem sie zugleich in Form von Herausforderungen und Anforderungen 

auftritt.“ In ihrem Sinn der Herausforderung darf das Ich niemals „vorweg bestimmen, was das ist, worauf 

ich zu antworten habe und mit welchem Recht mir eine Antwort abverlangt wird,“ ansonsten „antworte ich 

schon nicht mehr.“ Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1995, 328. All das wird später näher behandelt. 



159 

werden kann, im Namen „der ganzen Menschheit“1080 letztendlich von einem göttlichen 
dritten Seienden her. Bemerkenswerterweise ist jedoch, dass nach Waldenfels bei Levinas 
der Andere die Doppelrolle spielt, die ans Ich zugleich den „Anspruch des Anderen als 
Fremden [und] de[n] Mitanspruch aller Anderen“1081 stellt. Beides zeigt sich in derselben 
Gegenwart, wobei gerade im Antlitz des Anderen „das Du […] vor dem Hintergrund […] 
eines Wir [auftritt].“ 1082  Das Du im Vorfeld muss mit dem Wir als Wir-sein im 
Hintergrund zusammenhängen und sich mit diesem sogar vereinen. Zwar könnte das Du 
in der zweiten Person wie gesagt nicht dem Wir-sein in der dritten vorangehen, jedoch 
würde ohne das Du überhaupt kein Wir auftauchen. Als Dritter und besonders als die 
Gerechtigkeit Ausdrückender lässt sich die mich „in den Augen des Anderen“ ansehende 
Menschheit im Ganzen gegenüber einer Gemeinschaft wie etwa einer 
„Kulturmenschheit“1083 bei Husserl auszeichnen. Letzterer kann als solcher, die „sich um 
eine gemeinsame Aufgabe drängt oder stoßt“, eine der „eigenartige[n] geistige[n] 
Objektivitäten“ 1084  erteilt werden, jedoch ohne die bereits mehrmals erwähnte 
Erhabenheit angeben zu können, ganz zu Schweigen von der unaufschiebbaren 
Dringlichkeit bzw. Unausweichlichkeit. Die Doppelheit des Anderen macht beim 
Fremdbezug als Ereignis der Rede und dergleichen ein Zugleich des direkten Gegenübers 
sowie des indirekten, jedoch ebenso unentbehrlichen Dativs aus.1085 Allein daraus können 
sich dann die Vergemeinschaftung sowie weiter die „Einordnung in den 
Menschheitsverband“ oder sogar die „Vermenschlichung“1086 ergeben, bei der die beiden 

 
1080 TU, 308. Bei Levinas: TI, 234. 
1081 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

317. Vgl. ebd.: „Der Dritte […] begegnet uns bei Levinas nicht als distanziertes Ich, sondern als indirektes 

Du, das einen Mitanspruch stellt.“ Weiter 344: „[I]m Angesicht des Anderen [spielen] répondre devant 

(oder à) und répondre de auf zweideutige Weise ineinander […].“ Bei Levinas: AE, 26. Außerdem TU, 309. 

Bei Levinas: TI, 235. 
1082 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

317. Dasselbe in TU, 308. Bei Levinas: TI, 234. Dieses Wir bezieht sich genaugenommen auf das bereits 

genannte Wir-sein. 
1083  CM, §58. Vgl. ebd.: „Mit der eigentlichen, der sozialen Vergemeinschaftung konstituieren sich 

innerhalb der objektiven Welt als eigenartige geistige Objektivitäten die verschiedenen Typen sozialer 

Gemeinschaften in ihrer möglichen Stufenordnung […].“ 
1084 CM, §58. 
1085  Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 329: „Der Andere tritt im Antworten zunächst nicht auf als Dritter, vor dem ich mich 

verantworte, er tritt auf im Dativ, im Gebefall, als der, dem die Rede oder das Tun zugedacht ist.“ 
1086 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 213f. 



160 

Termini in der Ich-Du-Dyade zu dem Sinn Mensch kommen würden. Allein als das Du 
notwendigerweise begleitendes Wir-sein stellt „[d]as Wir, das dem Face-à-face erwächst, 
[…] das ,ursprüngliche Ereignis’ [dar], das selbst den Charakter einer Universalisierung 
hat bis hin zu entsprechenden Institutionen, in denen sich die Allgemeinheit verkörpert 
[…].“ 1087  Dadurch erklärt sich nicht nur wiederum, dass als Face-à-face die 
Intersubjektivitätsurtatsache nie von der „Welthabe“ 1088  oder Verweltlichung als 
Zusammenarbeit „miteinander“ abhängt, sondern auch, dass die über die 
zwischenleibliche Verflechtung „ineinander“ hinausgehend, dem Selbstbezug oder der 
Selbstrekurrenz zugrunde liegt, die sich weiterhin unter den Umständen der 
„Mannigfaltigkeit eines Miteinander“1089 im „Miteinanderleben“1090, also intersubjektiv 
sowie zugleich teleologisch auf „synthetische[] Einheit der Geltung“1091 richtet.1092 In 
Hinblick darauf geht als Face-à-face die bei Husserl dem Apriori der transzendentalen 
Subjektivität eingeborene 1093  sowie „ständig in Vergemeinschaftung fungierende[] 
Intersubjektivität[surtatsache]“ 1094  eher dem Mit-sein unseres 
Weltbewusstseinslebens, 1095  dem „inneren Konnex […] eines Miteinander“ 1096  oder 
sogar allem „irreale[n] intentionale[n] Hineinreichen“ 1097  voraus, anstatt dadurch 
erschöpft zu werden. Indessen fallen ins Sekundäre sowohl die teleologische Dimension 
zur Einstimmigkeit als auch die leibliche, auch wenn sich darin jenes Miteinander im Sinn 
der „Weltapperzeption –[,] die […] ein überaus verwickeltes Ineinander von geltenden 
Sinnen [ist]“ 1098 , so gut wie möglich konkretisieren kann. Jedoch befindet sich die 

 
1087 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. Vgl. TU, 252, 435, 443. Bei Levinas: TI, 189, 334-35, 340-41. Außerdem Bedorf, Thomas, Andere, 

Transcript, Bielefeld 2011, 176. 
1088 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Vgl. außerdem 186-

87, 279. 
1089 Krisis, 6. 
1090 Krisis, 192. Vgl. CM, §42, §60. 
1091 Krisis, 71. 
1092 Vgl. CM, §55, §64 sowie Krisis, 252, 302. 
1093 Vgl. CM, §59, §64. Außerdem C-Manuskript, 425f. 
1094 Krisis, 192. 
1095 Vgl. Krisis, 136; CM, §42, §60; Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 

2014, 185. 
1096 Krisis, 6. 
1097 CM, §56. Vgl. Krisis, 199. 
1098  Krisis, 71. Vgl. 199 sowie CM, §56. Außerdem Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. 

Neumann, Würzburg 2021, 88-89. 



161 

ethische Dimension nunmehr in der Grundlage, worin statt Mit- oder Ineinander 
gleichsam ein Aufeinander überwiegt, wenn auf das oben genannte Ansprechen des 
Anderen ausführlich eingegangen wird. 
 
3) Der Prototyp der Ansprüche und Antworten 
Zwar hat Waldenfels niemals völlig die Levinassche ethische „Dimension der 
Erhabenheit […], Dimension der Transzendenz“1099 übernommen, allerdings wurde er 
dadurch zu seiner responsiven Phänomenologie inspiriert,1100 deren Schlüsselbegriffe 
darin liegen müssen: Bei der „Epiphanie des Antlitzes“1101 und dergleichen vollzieht sich 
die primärste Fremderfahrung weder durch Wahrnehmen noch durch Einfühlen, sondern 
zunächst durch das Antwortgeben darauf, was in Form „des Widerstreits […] bereits […] 
Ansprüche geltend mach[t], die nicht alle zugleich befriedigt werden können“1102, jedoch 
dennoch mit der „unaufschiebbaren Dringlichkeit“1103 aus der „Fremdverantwortung“1104 
bzw. mit der „Unausweichlichkeit, mit der wir beim Anderen anfangen.“1105 Kurz gesagt 

 
1099 TU, 310-11. Bei Levinas: TI, 236-37. Anschließend daran folgt: „[I]n ihr kann es sich als Fremde[s] 

präsentieren, ohne sich mir wie ein Hindernis oder ein Feind entgegenzustellen.“ Vgl. dazu 311-12: „Der 

Andere, der in seiner Transzendenz über mich herrscht, ist auch der Fremde, die Witwe und d[ie] Waise, 

gegen die ich verpflichtet bin.“ Bei Levinas: TI, 237. Sowie 308: „Der Arme, der Fremde präsentiert sich 

als Gleicher.“ Bei Levinas: TI, 234. Vgl. dagegen bei Sartre, EN, 292f. 
1100 Der Zugang zur responsiven Dimension geht in dieser Arbeit besonders von der ethischen aus. Vgl. 

dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

324, 331, 344. Er verhält sich anders, als es im Antwortregister der Fall ist. Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard, 

Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994. Daneben ist die Enthüllungsweise „von der des 

fremden und des eigenen Selbst nicht zu trennen.“ Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 129. 
1101  TU, 309. Bei Levinas: TI, 235. Vgl. TU, 63, 85, 87, 89, 307. Bei Levinas: TI, 43, 59, 61-62, 233. 

Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 311. 

Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166-67. 
1102 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

28-29. Vgl. weiter 318: „Anspruchskonflikt“. 
1103 TU, 307. Bei Levinas: TI, 234. 
1104 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

324, 333. Bei Levinas: unter anderem AE, 180. 
1105 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

335. Vgl. TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166f. Bei 

Levinas: TU, 282. 



162 

hat sich das Ich statt durch die monologische „Selbstbesinnung“ 1106 eher durch das 
Antwortgeben auf die wohl widerstreitenden Ansprüche zu verantworten.1107 
Diese Ansprüche, die vor allem durch die Epiphanie des Antlitzes ausgedrückt werden, 
sind ebenfalls in einem solch ungewöhnlichen Sinn zu verstehen, der sich auf keine 
Gegebenheit des bereits Gesagten wie Proposition oder Aussage beschränken lässt.1108 
Unabhängig davon ob diese Ansprüche in Widerstreit treten, bieten sie sich als „der […] 
mich im Gegenteil über das Gegebene hinaus[rufende] [Ausdruck], das bereits durch das 
Wort unser Gemeinsames geworden ist,“ 1109  ebenfalls nicht als bloße Fragen oder 
Probleme dar, die durch etwa Beantwortung oder als etwas, das einfach „beantwortet und 
[dem einfach] geantwortet [werden würde],“1110 wegzuerklären oder aufzulösen wären. 
Zwar bleiben sie nicht gänzlich unerfüllbar, nur können sie nicht alle zugleich befriedigt 
werden, jedoch würden sie sowie ihre Widerstreitsform keineswegs durch Erfüllung 
aufgehoben werden. 1111  Denn einerseits geht sogar der Anspruch selbst, ohne den 
Widerstreit zwischen einem Anspruch und dem anderen in die Überlegung hinzuzuziehen, 
als solcher bereits über alles Gesagte, Beantwortete sowie Geantwortete hinaus, und 
andererseits „[geht] die Fremdverantwortung als Verantwortung für den Anderen meinem 
Antworten noch voraus[].“1112 D. h., dass es ohne Epiphanie des Antlitzes überhaupt 
nichts zu beantworten gäbe, wofür das Ich verantwortlich wäre. Hierdurch zeigt sich 
ebenfalls die bereits mehrmals erwähnte „Unausweichlichkeit, mit der wir beim Anderen 
anfangen“, um uns auf die Selbst-„Überschreitung“ 1113 und dergleichen einzulassen. 

 
1106 Krisis, 165. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 1995, 327. 
1107  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 324 sowie TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. Weiter AE, 180 sowie TU, 311. Bei Levinas: TI, 236. 

Außerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 172-74, 177-78. 
1108  Vgl. TU, 88-89. Bei Levinas: TI, 61-62. Allein zum Gesagten gehört der Widerspruch. Vgl. dazu 

Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 28. 
1109 TU, 307. Bei Levinas: TI, 233. 
1110 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

331. Vgl. weiter 318. 
1111  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 332: „Erfüllen können wir den Anspruch nur, sofern er als Zielphase oder Gesetzesfall in eine 

teleologische oder deontische Ordnung eingefügt ist – das heißt, sofern er seine Fremdheit abgelegt hat und 

derselbe ist wie der eigene Anspruch.“ Weiter 331, 344. Bei Levinas: AE, 154. 
1112 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

324. 
1113 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 



163 

Durch alle diese negativen Bestimmungen wie Nicht-gegeben-werden, Unerfüllbar- oder 
Unaufhebbarkeit, verrät sich allerdings in solchen Ansprüchen die Fremdheit in ihrem 
eigentlichen Sinn als unwiderruflicher Anlass, sodass die „Unausweichlichkeit der 
Situation, auf die ich zu antworten habe,“1114 jedoch keine Möglichkeit implizieren muss, 
die zur Auflösung oder zum Ausweg aus der Situation führen kann, in die das 
angesprochene Ich immer bereits geraten ist, ohne sich dazu entschieden zu haben, darin 
hineinzugehen. Indem das Ich also auf die Ansprüche zu antworten hat, verantwortet es 
sich für den fremden Anderen, noch bevor es sich leiblich oder anderswie auf diesen 
bezieht, geschweige denn ein reflexives oder sogar nur quasi-reflexives Selbst stattfindet. 
Durch diese grundlegende Fremdverantwortung ist das kritische „Auf-sich-nehmen“1115 
des „Sich-“Verantwortens bzw. der „Stellvertretung“1116 genauer gesagt in einer passiven 
Form zu fassen: „Ich trete nicht an die Stelle des Anderen[.] [I]ch bin durch den Anderen 
eingenommen, unausweichlich okkupiert.“1117 So erklärt sich die „Unausweichlichkeit 
der Situation, auf die ich zu antworten habe,“ sowie die „Unausweichlichkeit, mit der wir 
beim Anderen anfangen“. Dementsprechend klingt es womöglich weniger übertrieben 
davon zu sprechen, dass „diese Verantwortung als eine originäre Stellvertretung […] mich 
zur leibhaftigen, mit Leib und Leben haftenden Geisel des Anderen macht, und zwar in 
einer radikalen Form, zu deren Beschreibung Ausdrücke wie Vorladung, Anklage, Sühne, 
Verfolgung, Entblößung und Besessenheit zu Hilfe genommen werden, die einen 
kriminologischen und klinischen Nebensinn aufweisen.“1118 
Trotz aller übertriebenen ethischen Implikation hat sich hierdurch die Urpassivität des 
Antwortgebens sowie weiter der responsiven Dimension allerdings so gut wie möglich 

 
317. Vgl. 61-62. Außerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73, 144, 149. 
1114 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

339. 
1115 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

341. Vgl. AE, 118. 
1116 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

335, 341. 
1117 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

339. 
1118 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

335. Vgl. dagegen 341: „Das Passiv verwandelt sich in eine Passion […]. Ohne die Verwandlung dessen, 

was ich durch den Anderen erleide, in das, was ich für den Anderen bin, wäre die Verantwortung letzten 

Endes nichts als ein auferlegtes Geschick. […] Ethik wäre ein bloßes Trugbild.“ Darauf kommen wir später 

kurz zurück. Nach Waldenfels „[stellt sich] bei Levinas die Ethik als ,Erste Philosophie’ […] schließlich 

als eine Philosophie ohne ,Erstes’, ohne Arche, heraus[] […].“ Vgl. dazu 323. 



164 

gezeigt.1119 Aufgrund jener Urpassivität wird das Ich zum Fremdbezug motiviert, indem 
es angesehen, 1120 angesprochen, „durch den Anderen eingenommen, unausweichlich 
okkupiert“ wird und erst dann zum Antwortgeben über das Gesagte sowie über das 
Gegebene hinausgerufen werden kann. Das, worauf das Ich in solcher Art und Weise 
antwortet, ist weder Gegebenheit noch „Selbstverantwortung“1121 bzw. -Besinnung wie 
etwa eine „Selbstgesetzgebung, in der ich mich vor mir selbst verantworte.“1122 Als 
Anspruch verhält sich hierbei vielmehr „eine Aufforderung“1123, wozu nach Waldenfels 
ich als antwortende(r), deren oder dessen Antworten „die Fremdverantwortung als 
Verantwortung für den Anderen noch vorausgeht“, niemals „vorweg bestimmen [kann], 
was das ist, worauf ich zu antworten habe und mit welchem Recht mir eine Antwort 
abverlangt wird, [ansonsten] antworte[te] ich schon nicht mehr. Ich rede und reflektiere 
bereits über mögliche Antworten, indem ich das Ereignis von Aufforderung und 
Erwiderung in Gesagtes verwandle […].“1124 Daher unterscheidet sich das Antwortgeben 
durchaus von dem Begründen oder der Selbstbesinnung. 
Ein Motiv zum Antwortgeben muss damit ein fremdes bleiben, das hinsichtlich 
teleologischer, leiblicher oder irgendwelcher anderen Dimension dem Ich keineswegs 
untersteht, jedoch „aus einer Dimension der Erhabenheit an mich heran [tritt] und […] 
mich [beherrscht].“1125 Seine Fremdheit lässt sich weder durch die Merleau-Pontysche 
„Zwischenleiblichkeit“1126 noch wie bei Husserl durch wiederholte Durchführung der 
Reduktionsmethode bestimmen, so als „[abstrahierten] wir […] von allem 

 
1119 Hierauf wird ausführlich in einem späteren Kapitel eingegangen. 
1120 Vgl. TU, 307. Bei Levinas: TI, 234. 
1121 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

326. Vgl. bei Husserl: Krisis, 165. 
1122 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

334. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166. 
1123 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

331. Zur Aufforderung, bei der „sich eine Dimension des An- [eröffnet]“, vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, 

Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 103. Dies wird später näher behandelt. 
1124 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

331. Anschließend daran folgt: „[…] und es den Ordnungen des Sagens und Tuns unterwerfe.“ Zur 

Unterscheidung zwischen dem Gesagten und dem Sagen bzw. zwischen der Ordnung und dem Ereignis vgl. 

weiter 328, 344 sowie bei Levinas: AE, 154. Außerdem, ob und inwiefern eine Antwort zu einem Anspruch 

passt, hängt statt vom Antwortgeber eher von der Anspruchsseite ab. Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard, 

Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 318. 
1125 TU, 310. Bei Levinas: TI, 236. Vgl. 311. Bei Levinas: TI, 237. 
1126 Vgl. Signes, 167. Weiter VI, 170f. sowie 264f. 



165 

Fremdgeistigen als dem, was am hier fraglichen Fremden seinen spezifischen Sinn 
ermöglicht […] [wie] der Charakter der Umweltlichkeit für jedermann, das Für-
jedermann-da- und zugänglich-sein, Jedermann-in-Leben-und-Streben-etwas-angehen-
oder-nicht-angehen-können, der allen Objekten der phänomenalen Welt eignet und ihre 
Fremdheit ausmacht […].“1127 Dementsprechend wiegt fürs Ich bzw. fürs „Mich“1128 das 
Du, auf das sich das Ich vor allem bezieht, wie bereits gesagt schwerer als die Welt, 
genauso wie diese „d[e]s an sich erste[n] Fremde[n] (d[e]s erste[n] Nicht-Ich)“1129 
innewohnende Fremdheit als jene in einem weiteren Sinn kaum fremde Umweltlichkeit. 
Allein das Du kann das Mich zuerst ansprechen sowie dazu motivieren, über die 
Weltkonstitution als Zusammenarbeit miteinander hinausgehend auf sich selbst zu 
rekurrieren, und zwar als das einzigartige Selbst. Der Übergang dazu entspricht der 
„Dimension der Transzendenz“ nicht nur als einer der mich beherrschenden Erhabenheit, 
sondern auch wenn davon ausgegangen wird, dass das so entstehende Antwortgeben, das 
trotz allem Widerstreit, unabhängig davon „was beantwortet und geantwortet wird“, vor 
allem dringlich sowie unausweichlich sein muss, allerdings keineswegs durch die 
ausgegebenen Antworten erschöpft und mithin „nicht bloß im Sinne einer ,Leermeinung’, 
die auf Erfüllung aus ist, sondern im Sinn einer unwiderruflichen Leere, einer leibhaftigen 
Abwesenheit“1130 verstanden werden kann. Unabhängig davon was als Antwort gegeben 
werden kann, kann das laufende Aufforderung- und Erwiderungsereignis nie damit 
aufhören. Darin wiederholt sich das Einprägen der Fremdheit in ihrem eigentlichen Sinn, 
die das Ich zum Antwortgeben über das Gegebene hinausruft, jedoch ohne auf 
ausreichende Gründe oder erreichbare Ziele dafür zu verweisen. Darüber zu reflektieren, 
könnte irreführend bereits eine nachträgliche Verwandlung des Ereignisses in Gesagtes 
implizieren, so wie zur Untersuchung der „Ich-Du-Dyade“ 1131  „eine ,radikale 
Unmöglichkeit, sich von Außen zu sehen und von sich und den Anderen in derselben 
Weise zu reden’, eine Unmöglichkeit der Totalisierung“1132 jedoch in eine Alternative der 

 
1127 CM, §44. 
1128 Vgl. dagegen Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 249: „[D]ie Steigerung ins ,Undeklinierbare’, mit der noch Husserl dem Ich eine 

transzendentale Sonderstellung zu erhalten sucht.“ In einem weiteren Sinn besitzt als Mich das Ich dennoch 

seine Sonderstellung, jedoch in einer absoluten Urpassivität. 
1129 CM, §49. 
1130 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

332. Vgl. AE, 114. 
1131 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. 
1132 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 



166 

totalisierenden Perspektive. Die Aufforderung und Erwiderung besagt eben den Prototyp 
der Ansprüche und Antworten, die nach dem anschließenden Eingehen auf die 
Einzigartigkeit noch näher behandelt werden würden. 
 
3.1.3 Die durch den Fremdbezug erst geschaffene Einzigartigkeit des Selbstbezuges 
 
1) Die über die schiere „Asymmetrie und Irreziprozität“ 1133  „eine[r] Nicht-
Gegenseitigkeit“1134 hinausreichende Einzigartigkeit 
a) Die mit der „Öffentlichkeit“1135 gleichursprüngliche Einzigartigkeit 
Im Rahmen dessen, dass das Ich ohne Verweis auf ausreichende Gründe oder erreichbare 
Ziele jedoch bereits für das Antwortgeben auf die widerstreitenden Ansprüche aus dem 
Anderen verantwortlich ist, 1136  ist es erforderlich daran anschließend die Frage der 
Einzigartigkeit des Selbstbezuges zu klären, die sich vor „eine[r] antihumanistische[n] 
Tendenz“1137 bzw. vor der „Indifferenz eines Lebensstroms“1138 bewahren lässt. Das Ich 
verantwortet sich hinsichtlich der Doppelheit des Anderen, der durch die „Epiphanie“1139 
oder „Präsentation des Antlitzes – de[n] Ausdruck –“1140 zugleich den „Anspruch des 
Anderen als Fremden [sowie] de[n] Mitanspruch aller Anderen“1141 stellen muss, sowohl 

 
314. Bei Levinas: TI, 46. Vgl. weiter bei Husserl: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366 sowie 

außerdem Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 279. 
1133 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

333. Vgl. 365. Dagegen bei Merleau-Ponty: PP, 407. 
1134 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

314. 
1135 TU, 307. Bei Levinas: TI, 234. 
1136  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 324, 328, 333 sowie bei Levinas: AE, 180. 
1137 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

355. 
1138 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

363. Vgl. 355 sowie 377. Außerdem bei Merleau-Ponty: Signes, 174. 
1139 TU, 309. Bei Levinas: TI, 235. 
1140 TU, 307. Bei Levinas: TI, 233. Zum Ausdruck und dergleichen vgl. unter anderem TU, 63, 87, 89-90, 

93-94, 309. Bei Levinas: TI, 43, 61-63, 65-66, 233. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 311. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 

2011, 166-67. 
1141 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

317. Vgl. weiter 344. Bei Levinas: AE, 26. Außerdem TU, 309. Bei Levinas: TI, 235. 



167 

„für“ den Anderen als etwa „de[n] Fremde[n], die Witwe und d[ie] Waise“1142 wie auch 
„vor“ demselben als „de[m] [mich] [ansehenden] Dritte[n] – die Sprache ist 
Gerechtigkeit.“ 1143  Diese von „der ganzen Menschheit“ 1144  herrührende 
Gerechtigkeitssprache muss das Ich statt zur „Einordnung in den 
Menschheitsverband“1145 – es gibt zuerst noch keinen Menschheitsinbegriff – eher zum 
Fremdbezug in Form der Aufforderung-Erwiderung motivieren,1146 noch bevor es über 
die Gerechtigkeit oder über die „Dimension der Erhabenheit, Dimension der 
Transzendenz“1147 reden, reflektieren oder sie begründen kann, ganz zu Schweigen von 
der Husserlschen „Selbstbesinnung […] [als] de[m] Weg der Selbstverantwortung“1148, 
die bereits der „Fremdverantwortung“ 1149  gewichen ist. Trotzdem muss „die[se] 
Unausweichlichkeit, mit der wir beim Anderen anfangen“ 1150 , bereits die 
„Öffentlichkeit“ implizieren, bei der „[sich] das [,Ich-Du’] [keineswegs] […] genüg[en] 
und das Universum ver[gessen]“ 1151 dürfte, so als wäre irgendeine Art der weiteren 
Vergemeinschaftung überhaupt unnötig oder sogar redundant. Demgegenüber ist, wie 
Waldenfels zusammenfasst, „[d]as Wir, das dem Face-à-face erwächst, […] 
das ,ursprüngliche Ereignis’, das selbst den Charakter einer Universalisierung hat bis hin 
zu entsprechenden Institutionen, in denen sich die Allgemeinheit verkörpert […].“1152 

 
1142 TU, 311-12. Bei Levinas: TI, 237. Vgl. 308. Bei Levinas: TI, 234. 
1143 TU, 307-08. Bei Levinas: TI, 234. Vgl. 310. Bei Levinas: TI, 236. Zu der hierbei implizierten Sozialität 

und dergleichen vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 173, 175-76. 
1144 TU, 308. Bei Levinas: TI, 234. 
1145 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 81. Vgl. 78, 83, 98; Krisis, 267; CM, 

§58. 
1146  Zu dieser Form vgl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 331. 
1147 TU, 311. Bei Levinas: TI, 237. 
1148 Krisis, 165. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 1995, 326 sowie 334. 
1149 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

324, 333. Bei Levinas: unter anderem AE, 180. 
1150 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

335. Vgl. TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166f. Bei 

Levinas: TU, 282. 
1151  TU, 307. Bei Levinas: TI, 234. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316. 
1152 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. Vgl. TU, 252, 435, 443. Bei Levinas: TI, 189, 334-35, 340-41. 



168 

Dafür wäre jedoch keinesfalls die Einzigartigkeit in diesem Sinn aufzuheben, dass eine(r) 
als Ich die oder der Einzige ist, die oder der in diese „Unausweichlichkeit der Situation, 
auf die [es] zu antworten ha[t],“1153 geraten ist. Oder mit Waldenfels' Worten: 
 
„[B]ei der [Verantwortung] [bin] ich unersetzlich […], das heißt, wo ich mich nicht vertreten 
lassen kann: nur so bin ich Ich und kein Anderer […]. Paradox gesagt bin ich als Stellvertreter 
unvertretbar.“1154 
 
Ich bin einzigartig, nicht nur indem ich spreche.1155 Genauer gesagt: Ich bin einzigartig, 
nur in der Hinsicht als ich darauf antworten muss, was sich zuerst im Antlitz meines 
„Gesprächspartner[s]“1156 so ausdrückt, dass ich dadurch unumgänglich angesprochen 
bin. Unabhängig davon wie unstimmig bzw. widerstreitend die Ansprüche sein können, 
so als wenn der „Anspruch des Anderen als Fremden und der Mitanspruch aller 
Anderen“ sogar „nicht alle zugleich befriedigt werden können“1157, zeigt sich als das 
Einzigartige als „das, was ich für den Anderen bin,“1158 allein dadurch, wie und was ich 
auf die fremde Aufforderung erwidere, während ich selbst niemals „vorweg bestimmen 
[kann], was das ist, worauf ich zu antworten habe und mit welchem Recht mir eine 
Antwort abverlangt wird […].“1159 Mithin kann ich ebenfalls nicht vorhersagen, ob oder 

 
1153 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

339. 
1154 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

336-37. Bei Levinas: AE, 76, 146 sowie 163. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 339. 
1155 Vgl. dagegen Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 311. Bei Levinas: AE, 95. 
1156 TU, 90. Bei Levinas: TI, 63. 
1157 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

28-29. Vgl. 318. 
1158 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

341. Diese korrespondiert überaus stark mit „der Selbstübersteigung, die sich in der Infragestellung durch 

den Anderen und im Geben der Antwort ereignet.“ Vgl. dazu 315. Weiter Bedorf, Thomas, Andere, 

Transcript, Bielefeld 2011, 168: „Allein das Wie des Antwortens auf [den Anderen], obliegt meiner Freiheit. 

Und genau in der Ausgestaltung dieses Wie besteht meine Verantwortung.“ 169; 177: Dass „wir auf Andere 

zu antworten haben […], [kann] man sowohl als Problem als auch als Chance begreifen […].“ 178: „[D]ie 

Genese des Subjekts [wird] aus der Erfahrung des Anderen gewonnen […].“ 
1159 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

331. Vgl. 318, 328. 



169 

wie die Ansprüche miteinander in Widerstreit stehen, folglich was sich dadurch als das 
Eigene bzw. als mein Selbst realisieren lässt. All dies impliziert allerdings keinen 
„kommunikativen Zirkel, in dem die […] Fremdheit […] zu einem bloßen Moment 
herabsinkt,“1160 so als kommunizierte ich tatsächlich nur mit mir selber, indem ich allein 
dafür verantwortlich wäre, meine eigene Fragestellung zu beantworten, „[so]daß die 
Verantwortung monologisch in einem einzigen Logos zentriert bleib[en]“1161 müsste, und 
„[d]ie zweite Person der Anrede […] nur eine periphere oder transitorische Rolle 
[spielen]“ 1162  könnte. – All diese Unsicherheit oder Unbestimmbarkeit, in der die 
Einzigartigkeit des den Fremdbezug implizierenden Selbstbezuges jedoch fundiert ist, 
entspricht jedoch überdies der Levinasschen „,Einzigkeit’ (unicité) des Ich als eines 
Individuums ,ohne Genus’, ,ohne Begriff’,“1163 das nämlich nirgendworaus hergeleitet 
werden kann. Demgemäß „[läßt sich] ein begriffsloses Individuum […] nicht sagen, 
sondern bestenfalls zeigen“1164, wie Waldenfels hierzu angemerkt hat. Vom Fremdbezug 
ausgehend bleibt also der Öffentlichkeits- mit dem Einzigartigkeitszugang 
gleichursprünglich. Unabhängig davon ob die beiden tatsächlich immer Hand in Hand 
miteinander gehen würden, muss Ersterer von Letzterem im Prinzip nicht abweichen 

 
1160 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

331. Anschließend daran folgt: „[…] und sich einem Prozeß allgemeiner Normalisierung und 

Homogenisierung einfügt.“ 
1161 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

327: „Auf dem Boden der Selbstverantwortung gedeiht eine kommunikative Ethik, die jede 

Fremdverantwortung als Verantwortung vor den Anderen letzten Endes absorbiert. Dabei ist es gleichgültig, 

ob die Einheitsinstanz in einem allgemeinen Vernunftsubjekt, in einer intersubjektiven 

Monadengemeinschaft, in einer mehr oder weniger anonymen Tradition oder in einem transsubjektiven 

Diskurs verankert ist. Entscheidend ist, daß die Verantwortung monologisch in einem einzigen Logos 

zentriert bleibt.“ Vgl. 324: „Im Hintergrund unserer Analysen steht schließlich der Kontrast zwischen einer 

kommunikativen Ethik, die sich vorweg schon auf einem Boden der Gemeinsamkeit bewegt, und einer 

Ethik aus dem Geist des Antwortens, die als responsive Ethik zu bezeichnen wäre und sich auf ihre Weise 

an einer Genealogie der Moral versucht.“ Bei Levians überwiegt nach Bedorf auch eher die Fragestellung 

einer solchen Genealogie der Moral oder einer Ethikgenese. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, 

Bielefeld 2011, 172, 177. 
1162 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

326. 
1163 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

306. Bei Levinas: TI, 122. 
1164 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

306. Hierin scheint sich das Sagen dem Gesagten anzunähern. 



170 

sowie umgekehrt, selbst wenn als Gerechtigkeitssprache der Mitanspruch aller Anderen 
bzw. der ganzen Menschheit und als Ausdruck der direkte Anspruch „im Antlitz des 
Anderen“ 1165  bzw. des Gesprächspartners divergieren könnten. Das einzigartige Ich 
besteht ebenso darin, sich auf das oben erwähnte „Wir, das dem Face-à-face erwächst“, 
als auf „das ,ursprüngliche Ereignis’“ der Rede und dergleichen einzulassen. 
 
b) Die verfeinerte Fremdheit 
Außerdem würde die sich zuerst im Antlitz offenbarende Fremdheit „d[e]s an sich 
erste[n] Fremde[n] (d[e]s erste[n] Nicht-Ich)“1166 weder für die Einzigartigkeit noch für 
die sie mit begleitende Öffentlichkeit so verblassen, dass die bei Husserl in der 
widersinnigen Ausdrucksweise der „Zugänglichkeit des originalen Unzugänglichen“1167 
versteckte Fremdheit zur Selbst-„Universalisierung“ oder -Verallgemeinerung, so als 
käme das Du dadurch ebenso wie das Ich selbst „zu dem Sinn Mensch“ 1168 , der 
zugänglichen Ähnlich- oder Vergleichbarkeit von der Wahrnehmung bis zur 
höherstufigen Einfühlung nach und nach in eine fremde Psyche oder Personalität weichen 
würde,1169 so als gehörte die Fremdheit eben zur „Vermenschlichung“1170, wenn nicht so 
wie die „Umweltlichkeit für jedermann“1171 zur Objektivierung. Diese Fremdheit in ihrem 
eigentlichen Sinn, der sich ebenfalls nie auf „eine Nicht-Gegenseitigkeit“ wie etwa aus 
der Merleau-Pontyschen Zwischenleiblichkeitslehre 1172 beschränken lässt, steckt von 
vornherein in der Grundlage oder in den Umständen des Fremdbezuges in Form der 
Aufforderung-Erwiderung als die oben genannte, dem Fremdbezug eingeborene 
Unsicherheit, Unbestimmbar-, Unerfüllbar-1173 sowie Unausweichlichkeit, usw. usf. Als 
solche kann sie keineswegs auf „ein wahrhaft Negatives, kein ,Positives, das anderswo 

 
1165 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217. 
1166 CM, §49. 
1167 CM, §52. Vgl. §54; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
1168 CM, §50. 
1169 Vgl. CM, §55 sowie unter anderem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 

73. 
1170 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 213f. 
1171 CM, §44. 
1172 Vgl. VI, 170f. sowie außerdem 264f. 
1173  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 332. 



171 

ist’[,]“1174 reduziert werden und sich nicht daraus ableiten lässt. Jedoch reflektieren solche 
negativen Bestimmungen allerdings, was Waldenfels bereits zur Merleau-Pontyschen 
„ureigenen Blindheit des Bewußtseins“1175 bemerkt hat, wo „die Lücke niemals gefüllt 
[wird], das Unbekannte niemals in Bekanntes verwandelt […].“1176 Diese Blindheit wird 
als ursprüngliche Unbestimmbarkeit und dergleichen nicht mehr auf eine leibliche 
Genesis zurückgeführt, sondern vielmehr darauf, was aufgrund des Aufforderungs-
Erwiderungsrahmens als responsive Genesis bezeichnet werden kann.1177 Hierdurch kann 
wiederum das bei Merleau-Ponty fehlende Motivationsfundament bzw. die Begründung 
für die implizit voraussetzende „ontologische Trennung der Bewusstseine“1178 ergänzt 
werden. In dieser Hinsicht beruhen mit Ausnahme der ethischen die leibliche sowie die 
anderen Dimensionen sozusagen auf der responsiven, die bis hierhin hauptsächlich aus 
der ethischen entwickelt hat.1179 Demzufolge „gewinnt [die Einzigartigkeit zudem] einen 
genuin ethischen Aspekt, wenn die Fremdheit nicht bloß als eigene Möglichkeit auftritt, 
die uns zwar faktisch verwehrt ist, aber prinzipiell offensteht, sondern als fremder 
Anspruch, auf den ich zu antworten habe.“1180 Trotzdem versucht Waldenfels weiterhin, 
den responsiven Zugang von der Bedingung bzw. Voraussetzung der Ethik zu befreien, 
und zwar insofern, als das Verhältnis umgekehrt wird, so als wenn auf der responsiven 
Dimension die ethische sowie die anderen beruhen. 
 
2) Die „Pluralisierung“ 1181  oder „Universalisierung“ 1182  des „unersetzlich[en] […] 

 
1174 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

157. Bei Merleau-Ponty VI, 302. 
1175 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

157. 
1176 Ebd. Bei Merleau-Ponty: VI, 132, 295-96, 302-03. 
1177 Zur responsiven Dimension der Transzendenz sowie zur „responsiven Ethik“ vgl. Waldenfels, Bernhard, 

Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 324, 331, 344. 
1178 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 278. Vgl. 277. 
1179  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 324, 331, 344. 
1180 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

312. 
1181 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

315. Vgl. 318. 
1182 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. Vgl. TU, 252, 435, 443. Bei Levinas: TI, 189, 334-35, 340-41. 



172 

[unvertretbaren] Stellvertreter[s]“1183 in der „Fremdverantwortung“1184 
Die beim Fremdbezug mit der Einzigartigkeit gleichursprüngliche „Öffentlichkeit“1185 
führt jedoch zu keinem Kopieren, so als ließe sich inhaltlich die Einzigartigkeit oder 
Jemeinigkeit für Individuen jeweils als Selbst bestimmen. Soweit niemals „vorweg 
bestimmen [werden kann], was das ist, worauf ich zu antworten habe und mit welchem 
Recht mir eine Antwort abverlangt wird,“1186 kann ebenso nicht vorhersagt werden, ob 
oder wie die fremden Ansprüche miteinander in Widerstreit stehen, sowie folglich was 
sich dadurch als das Eigene oder sogar als mein Selbst realisieren lässt. Ganz knapp 
formuliert, bleiben die jemeinigen Eigenschaften unvorhersehbar. Dementsprechend 
stellt wie bereits erwähnt „ein [derart] begriffsloses Individuum […] etwas [dar], was sich 
nicht sagen, sondern bestenfalls zeigen läßt.“1187 Das dient der folgenden Erörterung, die 
statt um die Rede über die Vergemeinschaftung eher um die über die Pluralisierung oder 
Universalisierung geht, als ein primärer Leitfaden. 
Nach Waldenfels „[erwächst] [d]ie Pluralisierung der Einzigkeit des Selbst […] aus der 
Selbstübersteigung, die sich in der Infragestellung durch den Anderen und im Geben der 
Antwort ereignet“1188, also gleichfalls beim Fremdbezug in Form der Aufforderung-
Erwiderung. 1189  Davon ausgehend würde das Pluralisieren nicht „eine[r] 
antihumanistische[n] Tendenz“1190 bzw. der „Indifferenz eines Lebensstroms“1191 zugute 

 
1183 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

336-37. Bei Levinas: AE, 76, 146 sowie 163. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 339. 
1184 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

324, 333. Bei Levinas: unter anderem AE, 180. 
1185 TU, 307. Bei Levinas: TI, 234. 
1186 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

331. Vgl. 318, 328. 
1187 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

306. Hierin scheint sich das Sagen dem Gesagten anzunähern. Vgl. bei Levinas: TI, 122. 
1188 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

315. Vgl. TU, 307, 311. Bei Levinas: TI, 233, 237. In Frage wird das mit gestellt, „was ich für den Anderen 

bin […].“ Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 1995, 341 sowie 61-62, 317, Fußnote: Selbst-„Überschreitung“. 
1189  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 331. 
1190 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

355. 
1191 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 



173 

kommen, in der die Jemeinigkeit oder Einzigkeit eines Ich letztendlich so verloren ginge 
wie die Fremdheit.1192 Die Abweichung zwischen Pluralisierung und Vergemeinschaftung 
ist bei Levinas bereits unübersehbar, wenn Letztere mit der intersubjektiven 
„Welthabe“1193 so zusammenhängt, dass sich der Andere vor allem als Mitträger der 
Verweltlichung oder als Mitsein unseres Weltbewusstseinslebens darbietet,1194 wobei als 
Korrelat des Ich die „Welt“ noch nicht dem „Du“, dem „Gesprächspartner“1195 weicht. 
Auch wenn sich die Menschheit als Allgemeinheit, angesichts des 
Universalisierungscharakters der Öffentlichkeit, allerdings teilweise in einer 
Gemeinschaft wie in etwa einer „Kulturmenschheit“1196 bei Husserl verkörpert, der eine 
der „eigenartige[n] geistige[n] Objektivitäten“1197 erteilt wird, kann dadurch das erhabene 
„Wir-sein […], [das] sich [nie] um eine gemeinsame Aufgabe drängen oder stoßen“1198 
muss, keineswegs erschöpft werden. Anstatt zu einer solchen zusammenarbeitenden 
Gemeinschaft, die bei Levinas „durch die Sprache gestiftet [werden kann] – in der die 
Gesprächspartner absolut getrennt bleiben –“1199, pluralisiert sich das einzige Ich „als 

 
363. Vgl. 355 sowie 377. Außerdem Signes, 174. 
1192  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 355. 
1193 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Vgl. 186 sowie weiter 

Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021, 82, 85-86, 88. 
1194 Vgl. unter anderem Krisis, 6, 136, 199; CM, §42, §56, §60. 
1195 TU, 90. Bei Levinas: TI, 63. 
1196 CM, §58. 
1197 CM, §58. 
1198  TU, 308. Bei Levinas: TI, 234. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316-17; TU, 252, 435, 443. Bei Levinas: TI, 189, 334-35, 340-41. 

Dies gilt besonders auch bei Nancy, dass die Gemeinschaftsidee zunächst keineswegs auf eine der 

Produzenten zurückgeht. Sie zeigt sich so direkt wie bereits am fremdbesessenen Leibkörper als Rückbezug, 

bei dem „[q]ua Leib […] ich meines Körpers inne [werde] und […] auf mich selbst als Körper 

zurück[komme] und […] mich mit meiner körperlichen Existenz [identifiziere].“ Als solcher wäre man 

„von Fremdheit [heimgesucht] und das Ausmaß seiner Fremdbesessenheit […] der Radius seiner Offenheit 

für die Welt […].“ Vgl. Busch, Kathrin, Jean-Luc Nancy, 341f, 351-53. Bei Nancy: Corpus, Métailié, Paris 

2000. Zur deutschen Übersetzung vgl. Corpus, übers. v. Nils Hodyas u. Timo Obergöker, Diaphanes, Berlin 

2003, 13. 
1199 TU, 309. Bei Levinas: TI, 235. Anschließend daran folgt: „[…] macht nicht die Einheit der Gattung aus. 

Sie spricht sich als die Verwandtschaft der Menschen aus.“ Dieses Sich-sprechen ist nicht auf Husserl 

zurückzuführen. Trotzdem kann die zitierte Sprache, durch die eine Gemeinschaft gestiftet werden kann, 

allerdings an Husserl zurückverweisen. Vgl. dazu Krisis, 199: „Wir sehen, wir hören usw. nicht bloß 



174 

eines unter den vielen Ichen“1200 sogar ohne Weiteres zu „einer Bruderschaft“1201, die 
Levinas ohne Zögern auf die Fremdverantwortung zurückgeführt hat: 
 
„Daß alle Menschen Brüder sind, erklärt sich nicht durch ihre Ähnlichkeit – und auch nicht durch 
eine gemeinsame Ursache […]. Meine Verantwortung gegenüber einem Antlitz […] macht das 

ursprüngliche Geschehen der Brüderlichkeit aus.“1202 
 
Ohne Verweis auf irgendeine Art der Vergemeinschaftung, sich immer weiter vertiefende 
Verschlingung oder Verflechtung miteinander, bleibt bei Levinas dieser ausschließlich aus 
der „Ich-Du-Dyade“ 1203 herrührende, jedoch ebenfalls darüber hinausgehende innere 
Konnex trotzdem so grundlegend, dass sogar die „Einzigkeit eines monotheistischen 
Gottes […] ihre Bedeutung aus dieser Menschheitsverwandtschaft [empfängt]“1204 und 
nicht umgekehrt. In Hinblick darauf macht weder die Erweiterung des „wurzellosen“ Ich 
als des absoluten Ausgangspunktes1205 erst ein Wir aus, noch die chiastische Verflechtung 
des im Wesentlichen zwischenleiblichen Ich, 1206  sondern nur die oben zitierte 
„Selbstübersteigung, die sich in der Infragestellung durch den Anderen und im Geben der 

 
nebeneinander, sondern miteinander. Von demselben sieht der andere, was ich nicht sehe, aber ich habe in 

dem Sinne Anteil an der Einheit unseres Lebens, das ein Mitteilungsleben, ein Leben des Verkehrs durch 

Ausdruck, im weitesten Sinne durch Sprache <ist>.“ Meine Hervorhebung. 
1200  Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 83. Vgl. weiter 101: „Als 

Vergessenheit meines unvergleichlich-einzigen Ich ist Naivität nur möglich, weil die Tatsache der 

transzendentalen Anderen bereits mein transzendentales Ich zu einem unter den Anderen macht und so 

seiner unvergleichlich-einzigen Ichheit beraubt.“ Jedoch muss die Einzigartigkeit für die Öffentlichkeit 

nicht geopfert werden. Beides bleibt hinsichtlich des Fremdbezuges miteinander gleichursprünglich. Vgl. 

TU, 310-11. Bei Levinas: TI, 236. 
1201 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

317. Vgl. 318 sowie TU, 308-09. Bei Levinas: TI, 234-35. 
1202  TU, 309. Bei Levinas: TI, 235. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316. Vgl. TU, 252, 435, 443. Bei Levinas: TI, 189, 334-35, 340-41. 
1203 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. 
1204 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

318. Vgl. TU, 310-11. Bei Levinas: TI, 236. 
1205 Vgl. besonders Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 186 sowie 

190. 
1206 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 275-76. Bei Merleau-

Ponty: VI, 127, 170f. Weiter 264f. 



175 

Antwort ereignet“, indem die bereits mehrfach erwähnte „Dimension der Erhabenheit, 
Dimension der Transzendenz“1207 „im Antlitz des Anderen“1208 „mich […] über das 
Gegebene hinaus[ruft]“1209 und zur Bruderschaft sowie weiteren Aspekten führt. Hierin 
eingeschlossen ist das vor-angesprochene sowie unreflexive Ich, unabhängig davon ob es 
in irgendwelcher Hinsicht bereits einzig war oder nicht. Demgegenüber sind „die 
Pluralisierung der Einzigkeit des Selbst“, die Selbst-„Überschreitung“ 1210  und 
dergleichen spätere Phasen des Übergangs, worauf ich einzigartig werde, indem ich mich 
in der unausweichlichen sowie unwiderruflichen Infragestellung durch den Anderen nicht 
nur frage, „was ich durch den Anderen erleide,“1211 sondern vielmehr, „was ich für den 
Anderen bin,“1212 und zwar „unersetzlich als Stellvertreter unvertretbar.“ 
 
3) Die gegenüber der ethischen ausgezeichnete responsive Dimension1213 
a) Das Problem der Levinaschen Ethik „als ,Erste Philosophie’“1214 
Wie gesagt versucht Waldenfels den responsiven Zugang von der Bedingung bzw. 
Voraussetzung der Ethik zu befreien, jedoch ohne dem einzigartigen Selbst „einen genuin 
ethischen Aspekt“1215 zu berauben. Dazu dient ein kurzer Verweis auf die „Paradoxien 

 
1207 TU, 311. Bei Levinas: TI, 237. 
1208 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217. 
1209  TU, 307. Bei Levinas: TI, 233. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2002, 127. 
1210 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

317. Vgl. 61-62. Außerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73, 144, 149. 
1211 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

341. 
1212 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

341. Vgl. weiter 323: „Leitend bleibt für Levinas auch hier die phänomenologische Einsicht, daß das Sein 

der ,Sache selbst’ nicht zu trennen ist vom Zugang zum Sein […].“ Bei Levinas: En découvrant l'existence 

avec Husserl et Heidegger, Vrin, Paris 1982, 145. Außerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 

2011, 168-69. 
1213 Zur responsiven Dimension der Transzendenz sowie zur „responsiven Ethik“ vgl. Waldenfels, Bernhard, 

Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 324, 331, 344. 
1214 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

323: „[B]ei Levinas [stellt sich] die Ethik als ,Erste Philosophie’ […] schließlich als eine Philosophie 

ohne ,Erstes’, ohne Arche, heraus[] […].“ 
1215 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

312. 



176 

dieses Denkens [bei Levinas], das sich auf traditionelle Sichtweisen und Begriffsformen 
einläßt, sich aber der Allgewalt des Schon-Gesagten entreißt.“1216 Hiermit lässt sich 
erklären, wofür als Schlüsselbegriff die „monologisch in einem einzigen Logos 
zentriert[e]“ 1217  Selbstverantwortung sowie -Besinnung der Fremdverantwortung 
weichen muss,1218 in der sich eine „Rückübersetzung der Verantwortung in ein Antworten, 
in eine ,Antwort der Verantwortung’“1219 bereits implizit vollzogen hat. Während daraus 
der Prototyp der Ansprüche und Antworten so gut wie möglich abstrahiert werden 
kann,1220 lässt sich als Verantwortlichkeit die ethische Transzendentalität nach Waldenfels 
jedoch so weit belasten, wörtlich „mit [der] Verfolgung zusammengedacht, der Akkusativ 
[…] wörtlich zum Anklagefall erhoben, [sowie] das Passiv in die Passion eines erlittenen 
Leids verwandelt [werden]. Dabei wechselt der Ton der Beschreibung von ,normalen’ 
Phänomenen wie Ermüden und Altern zu Exzessen von Haß und Gewalt, ohne daß dieser 
Wechsel der Tonlage hinreichend bedacht wird.“1221 
Diese ethische Passion wirkt sich aber nicht immer gut auf die Auslegung der ethischen 
Dimension aus, wenn das eben genannte Rückübersetzung der Verantwortung in ein 
Antworten ebenso in die Überlegung hinzugezogen wird. Allerdings ließe sich ohne den 
Erwiderungsteil, mit Waldenfels' Worten, „diese Verantwortung als eine originäre 
Stellvertretung [darbieten], die mich zur leibhaftigen, mit Leib und Leben haftenden 
Geisel des Anderen macht, und zwar in einer radikalen Form, zu deren Beschreibung 
Ausdrücke wie Vorladung, Anklage, Sühne, Verfolgung, Entblößung und Besessenheit zu 
Hilfe genommen werden, die einen kriminologischen und klinischen Nebensinn 

 
1216 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

323. 
1217 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

327. 
1218  Zur Selbstverantwortung sowie -Besinnung vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 326. Bei Husserl: Krisis, 165. Zur 

Fremdverantwortung vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1995, 323-24, 333. Bei Levinas: unter anderem AE, 180. 
1219 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

324. Bei Levinas: AE, 180. Vgl. TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. 
1220  Vgl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1995, 318, 331. 
1221 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

341-42. Vgl. 340 sowie bei Levinas: AE, 128, 141, 161. 



177 

aufweisen.“1222 Jedoch ließe sich dadurch die „unaufschiebbare Dringlichkeit“1223 oder 
„Unausweichlichkeit“1224 statt als Dringlichkeit zum Antwortgeben eher ausschließlich 
als Unwiderruflichkeit einer fremden Tat erweisen, so als „[wäre] ich durch den Anderen 
eingenommen, unausweichlich okkupiert“1225, ohne demselben noch etwas erwidern zu 
müssen oder zu können. Tatsächlich verhält es sich im Ganzen vielmehr so: Zwar bin ich 
bereits in die „Situation, auf die ich zu antworten habe,“1226 geraten, unabhängig davon 
ob ich es wollte bzw. mich dazu entscheiden konnte oder nicht, jedoch bin ich ebenso 
unausweichlich in der Lage, etwa Antwort zu geben. Allein durch eine solche 
„Selbstübersteigung, die sich in der Infragestellung durch den Anderen und im Geben der 
Antwort ereignet“1227, kann und muss ich vor dem sowie für den Anderen auf mich selbst, 
auf „mein absolutes ,Ich-selbst’, als mich verantwortendes“ 1228  und damit als 
einzigartiges rekurrieren, indem hierbei die Antwort darauf ebenso gegeben wird, „was 
ich für den Anderen bin […].“1229 
 
b) Das Gewicht des Erwiderungsteils für das Selbst genauso wie für die Ethik 
Die Erwiderung oder Response bleibt nicht nur für die Einzigartigkeit des Selbstbezuges, 
sondern auch dafür wichtig, dass sich die Ethik als solche gegenüber dem Schicksal 
auszeichnen lässt, in das man ebenfalls niemals aufgrund seiner eigenen Entscheidung 
geraten wäre, und zwar so, dass man nach wie vor keineswegs das Gegebene übersteigen, 

 
1222 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

335. 
1223 TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. 
1224 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

335, 339. Vgl. TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. 
1225 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

339. 
1226 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

339. 
1227 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

315. Vgl. TU, 307, 311. Bei Levinas: TI, 233, 237. 
1228  Krisis, 165. Der Originaltext geht jeodch um die der Selbstverantwortung entsprechende 

Selbstbesinnung. Vgl. dazu weiter CM, §64. Vgl. außerdem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 336-37. Bei Levinas: AE, 76, 146 sowie 163. 
1229 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

341. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 168-69. 



178 

überschreiten, 1230  transzendieren, 1231  oder darüber hinausgehen könnte, unabhängig 
davon ob das als Schicksal immer vorhersehbar wäre. Diese zwei Aspekte vereinen sich 
mit Waldenfels' eigenen Worten wie folgt: 
 
„Ohne die Verwandlung dessen, was ich durch den Anderen erleide, in das, was ich für den 
Anderen bin, wäre die Verantwortung letzten Endes nichts als ein auferlegtes Geschick. […] Ethik 

wäre ein bloßes Trugbild.“1232 
 
Eine derart „ethische“ sowie grundlegende Selbstübersteigung zur Einzigartigkeit hängt 
hinsichtlich der bereits erwähnten Passivität eigentlich mit überhaupt keiner „eigene[n] 
Möglichkeit […], die uns zwar faktisch verwehrt ist, aber prinzipiell offensteht,“1233 und 
zwar mit keinem leiblichen Können zusammen,1234 sondern zunächst vielmehr mit einem 
fremden Zwang, der das Ich zu sich selbst genauso wie zum Vollenden seiner 
Einzigartigkeit bringt. Das für das Sich-verantworten erforderliche Auf-sich-nehmen, das 
überhaupt erst eine Stellvertretung ermöglicht,1235 lässt sich statt durch das Leiden eher 
durch die Verwandlung des Leidens in den Selbstbezug zeigen.1236 Dahinter steckt als 
Fremdheit die dem Fremdbezug eingeborene Unsicherheit, Unerfüllbar- 1237  sowie 
Unbestimmbarkeit, dass ich selbst niemals „vorweg bestimmen [kann], was das ist, 
worauf ich zu antworten habe und mit welchem Recht mir eine Antwort abverlangt 

 
1230  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 61-62, 317, Foßnote. 
1231 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 144 sowie 149. 
1232 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

341. Vgl. 323 sowie TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34; AE, 161, 180. Weiter Waldenfels, Bernhard, 

Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 147 und besonders Bedorf, Thomas, 

Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 168-69. 
1233 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

312. 
1234 Zum über die bloße Kinästhesie hinausgehenden Leib als „ich kann“ vgl. besonders VI, 303. 
1235  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 341. Bei Levinas: AE, 118. 
1236  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 340-41: „[Der] Unterschied zwischen ,angeklagt werden’ und ,sich anklagen’ verblaßt, da 

Verantwortung tragen bedeutet, die Schuld und Anklage des Anderen zu ertragen […].“ Bei Levinas: AE, 

161. 
1237  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 332. 



179 

wird,“1238 so wie ich ebenfalls nicht vorhersagen, ob oder wie die Ansprüche miteinander 
in Widerstreit stehen,1239 usw. usf., und folglich was sich dadurch als das Eigene oder 
sogar mein Selbst realisieren lässt, d. h. „was ich für den Anderen bin“. 
 
c) Die primäre Trennung der responsiven Dimension von der ethischen 
Zwar wohnt der bisher beschriebenen Einzigartigkeit allerdings ein genuin ethischer 
Aspekt inne, jedoch überwiegt bei Waldenfels überhaupt keine Levinasche 
„Lebensleidens-Philosophie“1240 im Namen der Ethik die Philosophie und besonders die 
„Responsivität“. Ohne diese könnte kein einzigartiges Selbst bestehen, das sich für 
irgendwas oder -wen verantwortete, die Ethik wäre ein bloßes Trugbild, und sogar das 
Leiden allein würde ohne Weiteres einer Moral zugerechnet. Die Einzigartigkeit des 
Antwortgebers erweist sich nicht dadurch als ethisch, weil die gegebene Antwort für eine 
solche gehalten werden könnte,1241 sondern dadurch, weil sich als „unersetzlich[er] […] 
[unvertretbarer] Stellvertreter“ 1242  der angesprochene Antwortgeber trotz aller 
Unbestimmbarkeit und dergleichen sich selbst für den Anderen bestimmen lässt, 
unabhängig davon wie und inwiefern die gegebene Antwort als eine rechte oder schlechte 
beurteilt werden würde. All das geht weit über etwa „Selbstgesetzgebung“1243 hinaus, 
wenn in der Tat „die [Ansprüche] nicht alle zugleich befriedigt werden können“1244, und 
folglich eine bereits möglichst „selektiv und exklusiv“1245 ausgegebene Antwort dennoch 

 
1238 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

331. Vgl. 318, 328. 
1239  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 28-29, 152, 318. Außerdem Krisis, 6 sowie 71. Weiter TI, 177 sowie 268. 
1240 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

340. 
1241  Die gegebene Antwort darf aufgrund einer kommunikativen Ethik beurteilt werden. Vgl. dazu 

Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 324, 

327. Aber ob und inwiefern eine Antwort zu einem Anspruch passt, hängt weniger vom Antwortgeber als 

vielmehr von der Anspruchsseite ab. Vgl. dazu 318, 327-28. 
1242 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

336-37. Bei Levinas: AE, 76, 146 sowie 163. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 339. 
1243 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

334. 
1244 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

28-29. Vgl. 318: „Anspruchskonflikt“. 
1245 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 



180 

irgendwie „falsch“ sein kann. Oder mit Waldenfels' Worten: „Es mag Gründe geben für 
das, was ich sage und tue, aber keine zureichenden Gründe. Jemand mag in seiner 
Zurechnungsfähigkeit berechenbar sein, aber es bleibt ein Kern an 
Unberechenbarkeit.“ 1246  Trotzdem bleiben zum Antwortgeben die unaufschiebbare 
Dringlich-, Unausweichlich-, Unwiderruflichkeit 1247  und dergleichen unangetastet 
bestehen, die statt zur ethischen Dimension eher zur responsiven gehören. Ist in dieser 
Hinsicht der ethische Aspekt der Einzigartigkeit oder die sozusagen responsive Ethik 
allerdings mit etwas Schicksalhaftem gefärbt, lässt sich die Färbung allein auf den bereits 
erläuterten „Anspruchskonflikt“1248 zurückführen, der die „Verantwortungskonflikte“1249 
bewirkt, die nach Waldenfels durch die Levinasche „Verantwortung ,für alle und für alles’, 
das Tragen der ,Last des Universums’ […] als [durch] einen ,Überschuß der 
Verantwortung’ […] keineswegs behoben sind.“1250 In Hinblick darauf ließe „sich hinter 
der Verantwortlichkeit ein Abgrund an Unverantwortlichkeit [öffnen]“1251, insbesondere 
wenn die Verantwortlichkeit dennoch im Sinn der Selbstverantwortung auf die -
Besinnung, -Gesetzgebung oder sogar -Begründung hinwiese.1252 Außerdem müsste zur 
Vollkommenheit der Verantwortlichkeit ihr Vollzug voraussetzen, „daß es eine einzige 
Ordnung gibt, der das Reden und Tun ein- oder zugeordnet werden kann,“1253 auch wenn 
die Ansprüche bzw. die „Anspruchsordnung[en]“1254, wonach sich ein Anspruch erst 

 
318. 
1246 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

328. Vgl. 318, 331. Außerdem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 2002, 146: „ [K]eine Antwort [wird] den fremden Ansprüchen voll gerecht […].“ 
1247  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 332, 341. Bei Levinas: AE, 114. 
1248 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

318. Vgl. 28-29. 
1249 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

345. 
1250 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

345. Bei Levinas: AE, 126, 145, 147. 
1251 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

328. Vgl. 327. Außerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 169, 172. 
1252 Vgl. außerdem Krisis, 165 sowie CM, §64. 
1253 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

327. 
1254 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

319: „Ansprüche sind nicht realisierbar ohne eine bestimmte Anspruchsordnung […].“ Bei Levinas: AE, 



181 

realisieren lässt, von Anfang an tatsächlich bereits in Widerstreit stehen. Es lässt sich 
niemals im Vorhinein garantieren, dass eine Erwiderung dem perfekt korrespondieren 
würde, was sich innerhalb der Situation, auf die man zu antworten hat, als etwas Un- oder 
Einstimmiges bestimmen lässt, wenn man durch den Anderen plötzlich eingenommen 
sowie unausweichlich okkupiert wird und erst dann auf die Situation zu antworten hat. 
Die Erwiderung bzw. die Responsivität bietet sich also trotz aller ethischen Implikation 
sowie aller schicksalhaften Färbung statt als Lösung der oben erwähnten Konflikte eher 
als Zugang zur Einzigartigkeit des jedoch fremdvermittelten Selbstbezuges dar. Der 
ethische Aspekt erweist sich nicht so grundlegend wie Levinas dargelegt hat. 
 
3.2 Ein Überblick über das Erfahrungsgeschehen als den Ursprung des Eigenen sowie des 
Fremden 
 
3.2.1 Die pathische sowie diastatische Auslegung der responsiven Dimension 
 
1) Vorbemerkungen 
Durch die oben genannte „Responsivität“ 1255  bzw. durch den Aufforderungs-
Erwiderungsrahmen nähern wir uns tatsächlich der Ebene an, worauf sich der 
„Anspruchskonflikt“1256 oder -Widerstreit ereignet, nämlich der „Genese der Erfahrung 
selbst“1257. In derselben Richtung soll nun in Anlehnung an Waldenfels weiter auf den 
Ursprung folgender Punkte eingegangen werden: Einerseits die Urpassivität, bei der das 
Ich zum Fremdbezug motiviert wird, indem es angesehen,1258 angesprochen,1259 „durch 
den Anderen eingenommen, unausweichlich okkupiert“ 1260  wird und erst dann zum 

 
202. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 

123: „Der fremde Anspruch wird zum rechtmäßigen Anspruch aufgrund eines gemeinsamen Gesetzes, das 

den Anspruch einer Anspruchsordnung unterstellt.“ 
1255  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 324, 331, 344. Wie gesagt ist der vorliegende Zugang von dem im Antwortregister abgewichen. Vgl. 

dazu Waldenfels, Bernhard, Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994. 
1256 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

318. Vgl. 28-29. 
1257 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. 102. 
1258 Vgl. TU, 307. Bei Levinas: TI, 234. 
1259 Vgl. unter anderem TU, 311. Bei Levinas: TI, 236. 
1260 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

339. 



182 

Antwortgeben „über das Gegebene hinaus[gerufen]“1261 werden kann; andererseits das 
„Ab[-] und Lostrennen“1262 des Eigenen aus dem Fremden, für das, genauso wie für die 
Voraussetzung einer „ontologische[n] Trennung der Bewusstseine“1263, eine Erklärung 
fehlt, das jedoch neuerdings „als Zwischenereignis im antwortenden und stellvertretenden 
Sagen“1264 ausgelegt worden ist. Die beiden Punkte, die in der Erfahrungsgenese tief 
verwurzelt sind, verweisen auf „zwei Leitmotive, die sich als Pathos und Diastase 
bezeichnen lassen“1265 und im Anschluss eingeführt werden. Zunächst ist allerdings zu 
betonen, dass sich eine Analyse der Erfahrung, die vor allem eine von den Konflikten, 
dem Widerstreit oder sogar „ein[em] Abgrund an Unverantwortlichkeit“ 1266  
heimgesuchte, gebrochene bzw. „brüchige Erfahrung“ 1267  darstellt, niemals auf den 
Unterschied zwischen Eigenem und Fremdem beschränkt. Eine solche Unterscheidung 
ist jedoch umgekehrt durch das pathische und besonders diastatische 
Erfahrungsgeschehen abzuleiten, so wie der notwendigerweise fremdvermittelte 

 
1261  TU, 307. Bei Levinas: TI, 233. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2002, 127. 
1262 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

367. Vgl. ebenfalls 311 sowie weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2002, 172. 
1263 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 278. Vgl. 277 sowie weiter 

Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 72, 217f. Außerdem Waldenfels, 

Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 311, 367. 
1264 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

336. Zum Zwischenereignis vgl. außerdem Waldenfels, Bernhard, Ordnung im Zwielicht, Wilhelm Fink, 

München 2013, 50 und besonders Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 2002, 181. Zum „Zwischen“ vgl. 165f. 
1265 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9. 
1266 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

328. Vgl. 327. Zu seinem Levinasschen Prototyp und den Implikationen vgl. besonders Bedorf, Thomas, 

Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 178: „Die unendliche und daher auch unmöglich ganz zu übernehmende 

Verantwortung wird begrenzt durch die Gegenwart des Dritten. Der Dritte bildet das Scharnier zwischen 

dem Ethischen und dem Politischen, indem sowohl das Ethische ohne politischen Kontext nie zu haben ist 

(Dritter-im-Anderen), als auch das Politische ohne das Ethische normativ nicht zu fassen ist (Anderer-im-

Dritten). Levinas ist damit nicht nur ein eminenter Denker des Anderen, sondern ebenso ein Denker des 

Sozialen, das nicht vernunft- oder kommunikationstheoretisch beruhigt wird, sondern als Widerstreit von 

multiplen Verantwortungen verstanden wird.“ 
1267 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9. 



183 

Selbstbezug.1268 Auch hinsichtlich der eigentlichen Bedeutung des Fremden oder der 
Fremdheit wird dermaßen eine Vertiefung verfolgt, dass sie sich nicht nur als Kern „d[e]s 
an sich erste[n] Fremde[n] (d[e]s erste[n] Nicht-Ich)“1269 gegenüber aller andersartigen 
weltlichen Fremdheit wie etwa einer „Umweltlichkeit für jedermann“1270 auszeichnen 
lässt, indem der Fremdbezug der „Selbstübersteigung“1271 zur Einzigartigkeit zugrunde 
liegt, sondern auch, dass das Fremde von vornherein mit dem eigenen unreflexiven Ich 
gleichursprünglich bleiben muss, und zwar indem die Genese des Ab- und Lostrennens 
zwischen ihnen tatsächlich von der „eines An-spruchs […] nicht zu trennen [ist]“1272, die 
beiden sich zuerst beim Fremdbezug in Form der Aufforderung-Erwiderung befinden. D. 
h., dass der Aufforderungs-Erwiderungsrahmen im strengen Sinn kein bereits dem 
Anderen gegenüberstehendes Ich als das unreflexive voraussetzt, also überhaupt keine 
„Ich-Du-Dyade“ 1273 . Dementsprechend beschränkt sich der Ursprung des Fremden 
eigentlich nicht mehr auf „das erste Nicht-Ich“ im Sinn „d[e]s andere[n] Ich“1274. Ebenso 
muss die eigentliche Bedeutung des Fremden oder der Fremdheit nicht mehr mit der der 
Intersubjektivität zusammenhängen. Zwar kann sich das Fremde nachträglich als etwas 
Intersubjektives bestimmen, dazu dienen oder so fungieren, jedoch muss es damit nicht 
zu jemandem als zu einem anderen bzw. fremden Ich zugerechnet werden, auch wenn 
Letzteres als „der Andere noch nicht zu dem Sinn Mensch gekommen ist.“ 1275 Die 
Fremdheit in ihrem eigentlichen Sinn ist nicht nur angesichts des fremdvermittelten 
Selbstbezuges eine genetische, sondern sie ist vielmehr, auf die pathische sowie 
diastatische Erfahrungsgenese selbst zurückzuführen, die die Umstände darstellt, unter 

 
1268  Wenn sich die Fremdheit im Fremdbezug, durch den das Ich als das einzigartige auf sich selbst 

rekurriert, nicht mehr allein auf den Anderen oder auf das Du bezieht, setzt der fremdvermittelte 

Selbstbezug dann keine „ontologische Trennung der Bewusstseine“ voraus. Vgl. dazu besonders 

Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10, 14, 181. 
1269 CM, §49. 
1270 CM, §44. 
1271 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

315. Vgl. TU, 307, 311. Bei Levinas: TI, 233, 237. 
1272 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 129. Vgl. 102. 
1273 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. 
1274 CM, §49. Das Fremde im „Fremdbezug, [im] Bezug auf das, wovon das Selbst affiziert, von dem es zu 

etwas aufgefordert wird und auf das es antwortet,“ muss tatsächlich einer „schlichte[n] Disjunktion von 

Person und Sache“ vorangehen. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2002, 181 sowie 110, 112f. Dies wird später näher behandelt. 
1275 CM, §50. 



184 

denen sich das eigene Selbst oder etwas Jemeiniges und das Fremde als Nicht-Ich, jedoch 
nicht immer im Sinn des anderen Ich, voneinander abtrennen lassen. 
 
2) Die Leitmotive – Das Pathos und die Diastase 
a) Das Pathos 
Um der auf der Sinngebung beruhenden Intentionalitätslehre etwas entgegensetzen zu 
können bzw., um das, was in der Neuzeit aus der Vernunft als schier irrationale oder 
private Gefühle ausgeschlossen worden ist1276 und was aufgrund jener zur Entweltlichung 
und Entgemeinschaftung führenden „Subjektivierung der Gefühle“1277 verblasst bzw. 
verloren gegangen ist, wiederzuerhalten, ist der Begriff des Pathos eingeführt worden, da 
er sich als deren Wurzel darbieten lässt. Kurz gesagt verweisen die philosophischen und 
besonders die phänomenologischen Versuche auf das Pathos, um „die Welthaltigkeit der 
Gefühle zurückzugewinnen und sie aus ihrem innerpsychischen Verlies zu befreien 
[…].“1278 Waldenfels scheinen diese Ausführungen jedoch noch zu beschränkend zu sein, 
wenn er zwar hervorhebt, dass „[e]s […] zu den Vorzügen der Husserlschen 
Intentionalitätslehre [gehört], daß die Intentionalität auf alle Arten von Erlebnissen 
ausgedehnt wird“1279 einschließlich der „affektiven“1280, jedoch „[d]ie Erneuerung einer 
Macht des Pathischen […] nicht von einer affektiven Intentionalität zu erwarten [ist].“1281 
Nach Waldenfels „[verweist das] Pathos auf Widerfahrnisse, die […] keine Grundschicht 
[…], sondern ein Geschehen“ 1282  ist. Als solches wird es zunächst durch das 

 
1276 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 16f. 
1277 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 18. 
1278 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 19. Vgl. z. B. 

Heidegger in 21-22. Zu Husserl vgl. 19-20, 22f. Zur Welthaltigkeit vgl. außerdem 28-29: „Der Sinn, mit 

dem etwas erscheint, fügt sich ein in weitere Sinnhorizonte, die sich zu einer Welt zusammenschließen. 

Dies gehört zu den Grundannahmen jeder Phänomenologie und Hermeneutik des Sinnes […].“ 
1279 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 22. 
1280 Vgl. Husserl, Edmund, Analysen zur passiven Synthesis, Nijhoff, Den Haag 1966, 172. 
1281 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 22. Vgl. weiter 

ebd.: „Vielmehr ist zu erwarten, daß sich das Pathische als besondere Modalität herausstelle, als die Art und 

Weise nämlich, in der wir auf das ansprechen, was wir meinen und erstreben, was wir verstehen und 

behandeln. Daher empfiehlt sich die bereits angekündigte indirekte Vorgehensweise.“ Dementsprechend 

werden das Pathos sowie das Pathische im Folgenden hauptsächlich einerseits durch den Vergleich mit der 

Intentionalität und andererseits im bereits mehrmals erwähnten Aufforderungs-Erwiderungsrahmen 

enthüllt, ohne einen noch unmittelbareren Zugang dazu vorzulegen. 
1282 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9. Vgl. unter 

anderem 124: „Im Pathos erfahren wir nicht etwas, sondern das Pathos ist die Erfahrung selbst in Form 



185 

„Getroffensein durch Fremdes, das alle Sinngebungen und Zielsetzungen übersteigt“1283, 
ausgezeichnet, die dem Bedeuten und dem Begehren in der Husserlschen 
Intentionalitätslehre entsprechen.1284 Stattdessen ist nunmehr für die Erfahrungsgenese 
die bisher nachlässige „Frage nach dem Ort der Erfahrung, an dem Fremdes einbricht 
oder einsickert“1285, die tatsächlich grundlegende. Auch „um diesen Ort des Fremden 
deutlicher zu umschreiben“1286, geht Waldenfels also „von der Sphäre des Pathischen 
aus[]“ 1287 . Ursprünglich in einem altgriechischen Sinn ist mit dem Verweis auf 
„Widerfahrnisse[] […] etwas [gemeint], das uns ohne unser eigenes Zutun zustößt oder 
entgegenkommt. Im Hintergrund steht die grammatische Form des Passivs, die 
Leideform,“1288 jedoch wurde die Betonung dieser urpassiven Form erst nachträglich auf 
das „Widrige“1289, auf das „unglückliche[] Leiden[]“1290 und sogar noch weiter auf „die 
durchaus ambivalente Steigerungsform der Leidenschaft“1291 gelegt.1292 Gleichzeitig sind 
trotz all solcher Überdeterminierungs- oder Verengungsmöglichkeiten, die sich auf die 
Subjektivierung der angeblichen Gefühle sowie folglich auf deren Entweltlichung, 
Entgemeinschaftung bzw. „Privatisierung“1293 weiterhin auswirken, die „Formen des 
Pathos […] in den Sinnesempfindungen, mit denen die Wahrnehmung beginnt, im 
Bereich des Strebens, […] im Reden und Überreden“1294, usw. usf. – dennoch überall als 
Grundlage zu finden. Entgegen der eben genannten Auswirkung lässt sich die 
Intentionalitätslehre allerdings dadurch auszeichnen, dass durch „eine intentionale 
Deutung des Erlebens […] seine Lebendigkeit und Welthaltigkeit zurückzugewinnen [ist], 

 
eines Widerfahrnisses.“ 
1283 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. 14. 
1284 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 24, 98, 

101. 
1285 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 14. 
1286 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 14. 
1287 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 14. 
1288 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 15. Vgl. 124-

25. 
1289 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 15. 
1290 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 16. 
1291 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 16. 
1292 Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 

125: „Aber auch pathische Erfahrungen, die jemanden, der sie erleidet, nicht derart auf sein Leiden 

zurückwerfen, fallen nicht zusammen mit Fragen der Schuldzuweisung und der Rechtfertigung.“ 
1293 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 18. 
1294 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 16. 



186 

ohne […] die Einsichten der neuzeitlichen Subjektlehre einfach über Bord zu werfen.“1295 
Jedoch beschränkt sich all diese intentionale Deutung, auch wenn hierzu eine affektive 
Dimension gehört, auf die Sinngebung, -bildung sowie Zielsetzung, also auf das Bedeuten 
und das Begehren. Zwar greifen diese beiden ursprünglich im altgriechischen Sinn, den 
„wir heute ,Intentionalität’ nennen“1296 ineinander, jedoch überwiegt in der Husserlschen 
Intentionalitätslehre eher die Betrachtungsweise des Bedeutens bzw. der 
„Bedeutungserfüllung“1297, so als gälte dieselbe ebenso für das Begehren. Allerdings 
wohnt die Erfüllungsbewegung in einem weiteren Sinn jedweder Intention inne, sei es 
eine des Bedeutens oder des Begehrens.1298 Hinsichtlich des Bedeutens besteht sie in 
„eine[r] Regelstruktur […] [:] Die Intention richtet sich nicht nur auf etwas, […] [sondern] 
auch nach etwas, nämlich nach einer Regel, die dem Gang der Erfahrung innewohnt und 
unsere Erwartungen lenkt, bevor sie als Regel formuliert und gesetzt wird.“1299 Hiervon 
weichen die Erfüllungsumstände des Begehrens jedoch dadurch ab: Auch wenn „das 
Begehren [ebenfalls] mit Fülle und Leere zusammengebracht wird, […] können [Leere 
und Fülle] zwiefach verstanden werden, als Leere und Fülle an Bestimmtheit und Grad 
an Gesättigtheit oder aber als Wechsel von Ab- und Anwesenheit, wobei die Abwesenheit 
als bloß vorläufiger Zustand des Unbefriedigtseins oder aber als konstitutive Abwesenheit 
verstanden werden kann.“1300 – Letztere korrespondiert der Regelstruktur eigentlich nicht 
wie der Bedeutungserfüllung, nach der sich die Abwesenheit oder die Leere allein als 
etwas Zu-erfüllendes bestimmen lässt. 1301  Nur wenn man aus etwa einem 

 
1295 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 24. 
1296  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 23. 

Anschließend daran folgt das: „[Platon] spricht von einem ,Auf-etwas-aus-sein’, einem εἶναί τινος, wobei 

der griechische Genitiv andeutet, daß es um etwas geht, sei es im Begehren wie bei Hunger und Durst, aber 

auch im Erkennen.“ Vgl. weiter 24. 
1297 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 25. 
1298 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 25: „Das 

intentionale Geschehen spielt sich ab zwischen Fülle und Leere. […] Den qualitativen Variationen der 

Intention entsprechen qualitativ variable Erfüllungen.“ Weiter Husserl, Edmund, Logische Untersuchungen, 

Den Haag 1950, §25, Zusatz. 
1299 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 25. 
1300 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 25-26. 
1301 Etwa „ureigene Blindheit des Bewußtseins“ muss hinsichtlich der Vertiefung des Fremden jedoch nicht 

völlig aus der Husserlschen Intentionalitätslehre ausgeschaltet werden. Vgl. dazu CM, §52: „In dieser Art 

bewährbarer Zugänglichkeit des originalen Unzugänglichen gründet der Charakter des seienden 

Fremden.“ Sowie §54; Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631. Außerdem Waldenfels, 

Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 154. Zur Blindheit 



187 

„Sinntrieb[]“ 1302  die „vollendete Gegenwart mit vollständiger Bestimmtheit 
gleichsetzt“1303, kann die eben erwähnte Abweichung so übersehen werden, als ginge die 
Erfahrungsgenese selbst entsprechend der bereits erwähnten Regelstruktur auf eine 
ebenso schrittweise Erfahrungserfüllung zurück. In der Tat kann „[d]as Widerfahrnis, von 
dem wir ausgingen,“1304 keineswegs dadurch erschöpft oder darauf reduziert werden, 
„nichts weiter als die Initialzündung für einen Prozeß der Sinnbildung“ 1305 zu sein. 
Während die Sinnbildung letzten Endes in einer Regelstruktur der Erfüllung eingefangen 
werden muss, wirkt sich die Regelstruktur, nach der sich etwas überhaupt erst sinnvoll 
ordnen kann, überhaupt nicht auf die Sphäre des Pathischen aus, worin das erste 
Getroffensein durch Fremdes entsteht. Selbst wenn sich das Fremde oder die Fremdheit 
dennoch gegenüber dem in einer Regelstruktur Geordneten auszeichnen lässt,1306 kann 
eine solche Bestimmungsweise niemals für jenes Getroffensein selbst gelten. Als derart 
rein Pathisches übersteigt das urpassive Getroffensein durch Fremdes also alle 
Sinngebungen und Zielsetzungen. Oder mit Waldenfels' Worten: „Jedes Pathos zeigt Züge 
des Unmöglichen, des Nicht-Ermöglichten.“1307 Und „als […] un-mögliche[s] Ereignis 
[geht das Pathos] […] seiner Ermöglichung voraus[] […]. Das Pathos bedeutet nicht 
etwas, das aus der Erfahrung stammt oder unter bestimmten Bedingungen in der 
Erfahrung gegeben ist[.] [E]s ist die Erfahrung selbst, sofern sie sich selbst entgleitet.“1308 
Aber ohne das pathische Getroffensein durch Fremdes als Anlass gäbe es überhaupt kein 
Erlebnis oder Widerfahrnis, also überhaupt keine Erfahrung. Zwar könnte sie im Ganzen 
mithilfe der Intentionalität erschlossen werden, jedoch würde die Intentionalitätslehre für 
Waldenfels als ein „transzendentale[r] Ansatz, der alles, was uns in der Erfahrung 
begegnet, transsubjektiven Möglichkeitsbedingungen und universalen Geltungsregeln 

 
vgl. 157. Bei Merleau-Ponty VI, 132, 295-96, 302-03. 
1302 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 26. Vgl. 25: 

„Theoretische und praktische Erfahrungsarten können ineinandergreifen, so etwa in der Beantwortung einer 

Frage, die sowohl die ,theoretische Frage’ wie die darin fundierte ,Wunschfrage’ befriedigt. Das Fragen, 

auch das theoretische, nimmt die Form des Strebens und Wünschens an […].“ Vgl. dazu Husserl, Edmund, 

Logische Untersuchungen, Den Haag 1950, §25, Zusatz. Eine theoretische Untersuchung nach dem 

Begehren sowie eine nach dem Bedeuten könnten in Hinblick darauf demselben „Trieb“ zur Sinnbildung 

zugerechnet werden. 
1303 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 26. 
1304 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 26. 
1305 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 26. 
1306 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 262, 273f. 
1307 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. 
1308 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 173. 



188 

unterwirft, [dennoch] zu kurz greif[en].“1309 Die Leitmotive Pathos und die Diastase 
werden daher eingeführt, um das aufgrund der Intentionalität noch Unfassbare, nämlich 
die strukturellen Brüche der Erfahrung, im Aufforderungs-Erwiderungsrahmen zu 
exemplifizieren. 
 
b) Die Diastase 
Eine diastatische Denkweise, die vor allem „nicht von einem Zwischen ausgeht, sondern 
bei ihm beharrt, muß sich gegen klassische Ordnungsmuster behaupten, die auf 
verschiedene Weise dem Syn-thetischen und Sy-stematischen, also dem 
Zusammengesetzten und Zusammengestellten, den Vorzug geben.“1310 Nunmehr ist das 
Gewicht eher darauf zu legen, was dem Syn-thetischen und Sy-stematischen oder dem 
Zusammengesetzten und Zusammengestellten keinen Vorzug gibt. Es „[läßt] einen Spalt 
[…] für Dissoziationen und Desintegrationen [offen]“1311, auch wenn irgendwann etwa 
Ordnung für die „Integration des Einzelnen in ein Ganzes“1312 oder für „den Bereich des 
Werdens“1313 ins Spiel kommen könnte. Irgendwie setzt dabei die dennoch „zu ordnende 
Mannigfaltigkeit […] durch das, was wir seit Kant transzendentales Denken nennen […], 
[…] eine bloß formale Synthesis a priori“ 1314  voraus. Hierdurch würde die 

 
1309 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. 
1310  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 166. Der 

Begriff wie „Zwischen“ und dergleichen werden nach Waldenfels bereits bei Husserl sowie Merleau-Ponty 

gefunden. Vgl. 173: „Intersubjektivität, Interkulturalität, intermonde und intercorporéité, [nämlich 

Zwischenwelt und Zwischenleiblichkeit,] die wir Husserl und Merleau-Ponty verdanken […].“ Jedoch 

scheint Merleau-Ponty dem diastatischen Denkweg noch näher zu stehen als Husserl. Vgl. bei Husserl CM, 

§51: „In einer paarenden Assoziation ist das Charakteristische, daß im primitivsten Falle zwei Daten in der 

Einheit eines Bewußtseins in Abgehobenheit anschaulich gegeben sind und auf Grund dessen wesensmäßig 

schon in purer Passivität […] als unterschieden Erscheinende phänomenologisch eine Einheit der 

Ähnlichkeit begründen, also […] als Paar konstituiert sind.“ In Hinblick darauf, dass als Paar zwei 

„unterschieden Erscheinende phänomenologisch eine Einheit der Ähnlichkeit“ statt einer der Identifikation 

bilden, wäre Husserl, wie bereits zitiert, zwar „von einem Zwischen ausgegangen“, hätte jedoch versäumt, 

„bei ihm zu verharren“. 
1311 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 166. 
1312 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 167. 
1313  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 168. Im 

Vergleich zur Integration lassen sich nach Waldenfels im Bereich des Werdens „die Klammern, die 

einzelnes mit anderem zusammenheften, […] lockern und öffnen.“ Vgl. ebd. 
1314 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 168-69. Vgl. 

dagegen 182: „Nur der Rückgang auf Zwischenereignisse, deren Vorgängigkeit nicht durch transzendentale 



189 

Mannigfaltigkeit jedoch nicht genetisch, sondern nur in einer abstrakten Weise 
erschlossen werden, denn „[d]ie Ordnungsleistung beschränkt sich auf notwendige 
Bedingungen, die etwas möglich, aber nicht wirklich machen[.] [Z]ureichende Gründe 
sind vor aller Erfahrung nicht gegeben“1315, genauso wie vor dem unausweichlichen 
Antwortgeben, wenn eine möglichst „selektiv und exklusiv“1316 ausgegebene Antwort 
dennoch irgendwie falsch sein kann.1317 Diese Grundlosigkeit bzw. ein solcher Abgrund 
der prinzipiellen Unbegründbarkeit ist im Folgenden nicht zu modifizieren, sondern eher 
durch die diastatische Denkweise als „Faktum“ 1318 anzuerkennen, so als wenn eine 
Begründungsidee etwa ein Irrweg sein kann.1319 Es wird auch nicht darauf abgezielt, die 
Mannigfaltigkeit als bloß ableitbare „Nicht-Unmöglichkeit“1320 „auf de[n] festen Boden 
einer Ordnung“1321 wie etwa bei einer „Selbstgesetzgebung, in der ich mich vor mir selbst 
verantworte“1322, zurückzuführen. Vielmehr führt dieser Denkweg zur Enthüllung dessen, 
dass die „Klüfte zur Erfahrung selbst gehören, wenn sie auch das Subjekt prägen, das […] 
keineswegs eine fugenlose Einheit bildet.“1323 Der notwendigerweise fremdvermittelte 
Selbstbezug muss dementsprechend eine noch dispersivere Kraft als die des oben 

 
Bedingungen der Möglichkeit und normative Regelungen eingeholt werden kann, bewahrt uns vor dem 

Reduktionismus eines Verfahrens, das kein Widerfahrnis und keinen fremden Anspruch gelten läßt, ohne 

beim eigenen Subjekt und bei intersubjektiven Regelungen Rückentdeckung zu suchen.“ 
1315  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 169. Im 

Anschluss daran folgt: „Die synthetische Leistung wird also dadurch garantiert, daß jegliches Seiende auf 

seine Nicht-Unmöglichkeit hin betrachtet […] wird.“ Vgl. 125, 170, 183. 
1316 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

318. 
1317  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 318, 328, 331. 
1318 Vgl. weiter Zur Phänomenologie der Intersubjektivität II, 155: „[E]in absolutes, undurchstreichbares 

Faktum“ sowie 159. 
1319 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 175. 
1320 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 169. 
1321 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 172. Vgl. 173 

sowie Waldenfels' Verweis auf Levinas: TU, 280. Bei Levinas: TI, 213. 
1322 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

334. 
1323 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 170. Vgl. 173: 

„Die bodenlose Vielfalt rührt her von einem bodenlosen Geschehen […]. Diese Abgründigkeit tritt deutlich 

zutage, wenn wir den diastatischen Charakter unserer Erfahrung näher in Augenschein nehmen.“ 



190 

genannten „Ab[-] und Lostrennen[s]“1324 erleiden.1325 Letztere rührt sogar von Ersterer 
her. 
Die Implikation der Diastase wurde in dieser Arbeit bereits im Zusammenhang mit der 
Bestimmung des Fremdbezuges behandelt, „als Zwischenereignis im antwortenden und 
stellvertretenden Sagen“1326. Welche Bedeutung dem Zwischen eingeräumt wird, zeigt 
sich ganz offen darin, dass „[e]ntscheidend für die Ausgestaltung einer diastatischen 
Denkweise […] bestimmte Figuren des Zwischen [sind], gleichsam Interfigurationen, 
wie man sie im Gegensatz zu Konfigurationen nennen könnte.“1327 Der Begriff oder 
„[d]ie Idee des Zwischen, die in der Dia-stase und der Dif-ferenz durchschimmert,“1328 
hat sich über die Anknüpfung an ein Anderes1329 hinausgehend entwickelt, also „als 
methodisches Zwischenspiel […] zwischen zwei oder mehreren Instanzen […], von denen 
eine als Selbst bevorzugt und markiert ist, und dies in der Weise, daß nicht einfach zwei 
Instanzen voneinander unterschieden werden, sondern jeweils eine sich gegen die andere 
verschiebt und erst in dieser Absonderung vom jeweils Fremden ihre Eigenheit 
findet.“1330 Der Punkt liegt nicht darin, wie viele Instanzen ins Spiel kommen. Das 
Zwischen bzw. die „,Diastase’ bezeichnet einen Differenzierungsprozeß, in dem das, was 

 
1324 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

367. Vgl. ebenfalls 311 sowie weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2002, 172. 
1325 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 99, 102f. 
1326 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

336. Vgl. in dieser Arbeit 3.1.2 2). 
1327 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 185. 
1328 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 173. 
1329 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Ordnung im Zwielicht, Wilhelm Fink, München 2013, 50 sowie Waldenfels, 

Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 174. Weiter 183: 

„Anderes“ sowie 181: „Fremdbezug“. Als solches lässt es sich weiter von der Husserlschen Fremdheit 

unterscheiden, die dennoch auf „das erste Nicht-Ich“ im Sinn „des anderen Ich“ zurückgeht. 
1330  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. Vgl. 

außerdem 183. Allerdings ist etwas als Selbst bevorzugt und markiert, jedoch nicht im Sinn eines absolut 

einzigen Ich. Vgl. dazu 100, 176: „Vielmehr berührt sich eines im anderen. Selbst- und Fremdaffektion 

gehen zusammen, so daß die Bewegung weder ipsozentrisch noch alterozentrisch verläuft, noch durch ein 

Drittes gesteuert wird. Statt dessen interferieren die Bewegungen, so etwa zwei Blicke, die sich kreuzen, 

so auch Reden und Hören, die einander verstärken. Mit Merleau-Ponty kann man von einem Chiasmus oder 

Chiasma sprechen […].“ Vgl. bei Merleau-Ponty: VI, 170f. sowie außerdem 264f. Zum absolut einzigen 

Ich vgl. bei Husserl: Krisis, 117. 



191 

unterschieden wird, erst entsteht […].“1331 In der gleichen Art und Weise kann neben der 
zitierten Eigenheit ebenfalls durchgezogen werden, „[w]as man so leichthin 
Fremderfahrung nennt“1332. Indessen wäre in Hinblick auf die Grundlage der pathischen 
Sphäre des Widerfahrnisses, wobei etwas Pathisches im Getroffensein durch Fremdes 
gipfelt, die Fremdheit oder das Fremde von Anfang an bereits jedweder Erfahrung 
eingeboren. Die Erfahrung wäre im weitesten Sinn eben eine Fremd-Erfahrung. Die 
Fremdheit bzw. das Fremde beschränkt sich keineswegs auf eine der oben zitierten 
Instanzen, die eher davon überstiegen werden. 
 
c) Die Urdiastase in Umrissen 
Als „Gestaltungskraft der Erfahrung“ 1333  fungiert zuerst die Diastase, sodass die 
„Erfahrungen […] gegenüber sich selbst verschoben [sind] in Form einer Vorgängigkeit 
dessen, was uns affiziert, und einer Nachträglichkeit dessen, was wir darauf antworten. 
Diese Urdiastase […] ist in allen weiteren Differenzierungsbewegungen am Werk“1334, 
wie z. B. die „responsive Differenz […] zwischen dem, worauf wir antworten, und dem, 
was wir zur Antwort geben“1335, das sich als selektiv und exklusiv erweisen ließe. Die 
durch solche Differenzierungsbewegungen implizierte Urdiastase liegt genaugenommen 
„zwischen dem Wovon der Affektion und dem Worauf des Antwortens, [und] die sich in 
allem wiederholt, was sich zwischen uns abspielt“ 1336 , bzw. die Diastase als 

 
1331 Waldenfels, Bernhard, Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994, 335. Vgl. AE, 43, 147 

sowie Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 174: „Das 

Zwischen ist zu denken: als Riß ohne etwas, das zerreißt, als Spalt ohne etwas, das sich aufspaltet, als Pause, 

ohne etwas, das aufhört und wieder beginnt, als Abweichung ohne etwas, das abweicht – und so eben auch 

als Diastase ohne etwas, das auseinandertritt.“ 
1332 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. Vgl. ebd.: 

Diese Fremderfahrung kann „auf verschiedene Erfahrungsmodi wie Widerfahrnis oder Affektion, 

Berührung, Aufforderung und Appell [aufgefächert werden].“ 
1333 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9. Vgl. 100: 

„Das Widerfahrnis, das jemandem zustößt, unterscheidet sich vielmehr von sich selbst in Form einer 

Diastase, die keine Drittinstanz hinter sich hat.“ 
1334  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. 

Anschließend daran folgt: „Sie verhindert, daß sich der Bogen dialektisch schließt in der Aufhebung eigener 

Voraussetzungen und in der Heilung aller Brüche.“ Vgl. 103. Zur tieferen Bedeutung der „Ur-“Diastase vgl. 

unter anderem 102, 129. Zu ihrem „radikal zeitlichen Sinn“ vgl. besonders 178f. 
1335 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 60, 101. Vgl. 

außerdem 28f.: Die signifikative Differenz des Bedeutens in der „Formel etwas als etwas“. 
1336 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255. 



192 

„Zwischengeschehen“1337 wie das Ab- und Lostrennen zwischen Eigenem und Fremdem. 
Zusammengefasst stellt die Diastase im Allgemeinen „einen Prozeß der Scheidung“1338 
selbst dar, ohne „sich […] in traditionelle Formen der Dialektik oder Dialogik überführen 
[zu] lassen.“1339 Außerdem würde es zunächst durch „[e]in solch differenzielles Denken 
[vermieden werden] […], mit Bausteinen zu operieren, die selbst schon etwas sind und 
sich zu komplexeren Gebilden zusammenfügen.“1340 Kurz formuliert liegt nichts bzw. 
nichts bestimmt Seiendes der Ur-Diastase als Auslegungsausgangspunkt zugrunde, der 
der Erfahrungsgenese näher stünde. 1341  Mithin ginge ein gleichsam pathisches Ich 
keinesfalls dem Fremden voraus. Indessen bliebe das Ich überhaupt undenkbar, dem 
nichts Fremdes widerfahren wäre. Des Weiteren muss jedoch der diastatische Charakter 
unserer Erfahrung auf die Ebene der Urdiastase zurückgeführt werden, die als Ur-

 
1337  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 174: 

„Zwischen mir und dem Anderen, zwischen uns und den Anderen, zwischen Eigenem und Fremdem 

geschieht etwas, was weder auf die Initiative und das Vermögen einzelner Individuen oder Gruppen noch 

auf eine vermittelnde Ordnungsinstanz, noch auf codierte Regelungen zurückgeführt werden kann. Es 

geschieht etwas zwischen uns, was uns aufschreckt, anrührt, angeht, anspricht, was trennend verbindet und 

verbindend trennt. Für dieses Zwischengeschehen wähle ich den Ausdruck Diastase.“ Weiter 180: „Die 

Diastase läßt nicht nur Steigerungsgrade zu bis hin zu einer Urdiastase, die im Hiatus von Widerfahrnis und 

Antwort ihr größtes Gefälle erreicht[.] [D]ie Scheidungslinien laufen außerdem in verschiedene Richtungen, 

so daß jedem Zwischenereignis verschiedene Dimensionen zuzuordnen sind.“ 181: „So steht dem 

Antwortmodell, das von fremden Ansprüchen ausgeht und mit einer beidseitigen Asymmetrie operiert, ein 

Kampfmodell gegenüber […].“ 
1338 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 175. 
1339 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 175. Vgl. 10. 

Aus gleichem Grund hat Waldenfels das Folgende ebenso der diastatischen Denkweise zugerechnet: „[Die] 

différence oder différance im Sinne von Deleuze und Derrida“. Vgl. 174. „[Der] Kontrast als 

Urphänomen“ bei Husserl und besonders „die Abweichung (écart)“ bei Merleau-Ponty. Vgl. 175 sowie 

weiter Husserl, Edmund, Analysen zur passiven Synthesis, Nijhoff, Den Haag 1966, 138; bei Merleau-Ponty: 

VI, 192, 194. 
1340 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 175. 
1341 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181: „Das 

Auseinandertreten geschieht, ,es gibt’ ein Auseinander; ohne dieses ,es gibt’ wäre es unmöglich, von dieser 

Diastase zu reden. Doch wenn auszuschließen ist, daß dieses ,es gibt’ sich in eine schlichte Tatsache 

verwandelt, die erneut die übliche Frage nach ihren Bedingungen und Voraussetzungen aufwerfen würde, 

so müssen die notwendigen Differenzen aus einem Prozeß der Selbstdifferenzierung 

hervorgehen.“ Außerdem 170. 



193 

Scheidung „im Hiatus von Widerfahrnis und Antwort ihr größtes Gefälle erreicht,“1342 zu 
dem jener jedweden Zugang zum „kommunikativen Zirkel“ 1343 blockierende Hiatus 
„zwischen Anspruch und Antwort […] durch den entschiedenen Rückgang auf ein 
vorgängiges Pathos verstärkt und gleichsam zerdehnt“1344 wird. Dementsprechend beruht 
die Auslegung der Urdiastase auf dem Aufforderungs-Erwiderungsrahmen bzw. auf der 
vertieften Analyse für den „genetische[n] Zusammenhang des Aufforderungs- und 
Antwortgeschehens […].“1345 
 
3) Die Urdiastase 
a) Die Untergrabung der „Vorzugsstellung der ersten Person“1346 
Was sich zwischen dem Anspruch und der Antwort im Aufforderungs-
Erwiderungsrahmen abspielt, wird im Folgenden wie gesagt „durch den entschiedenen 
Rückgang auf ein vorgängiges Pathos verstärkt und gleichsam zerdehnt.“1347 Dafür kann 
die Aufforderung im Aufforderungs-Erwiderungsrahmen vorerst einerseits als 
Herausforderung und andererseits als Anforderung verstanden werden. 1348  Der 
Herausforderung entspricht das, was bereits als Zwischenspiel des Prototyps von dem 
fremden Anspruch und der eigenen Antwort auf ihn erschlossen wurde.1349 Indessen kann 
der Anforderung jedoch noch „eine schiere Affektion, ein Angerührtwerden, das nichts zu 
tun gibt oder zu tun läßt,“1350 korrespondieren. Dies gilt auch ohne Anspruch auf das, 
„was wir zur Antwort geben.“1351 Anders gesprochen müsste mit der Aufforderung nicht 

 
1342 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 180. 
1343 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

331. 
1344 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176, Fußnote. 

Vgl. 124, 165. Zum Anspruch vgl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 28-29, 312, 317-18 sowie weiter Waldenfels, 

Bernhard, Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994, 243. 
1345 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112. 
1346 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 99, Fußnote. 
1347 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176, Fußnote. 

Vgl. 124, 165. 
1348 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 106, 181: 

Die „sachliche Anforderung und [der] fremde[] Anspruch […].“ 
1349 Vgl. in dieser Arbeit 3.1.2 3). 
1350 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 108. 
1351 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 101. Jedoch 

könnte es ohne Unausweichlichkeit zum Antworten in einem neuartigen Sinn allerdings dennoch nicht 



194 

immer ein Anruf gemeint werden, der „eine explizite, gesteigerte, unter Umständen 
besonders lautstarke Form der Anrede darstellt“1352 und „sich mit […] ein[em] Anspruch 
auf etwas [verbindet],“1353 während er „sich […] an jemanden [richtet].“1354 Dadurch 
lässt sich erstens die weitere Bedeutung der „Aufforderung, die mich zu etwas 
bewegt,“ 1355  von der engeren klar unterscheiden, „die sich ausdrücklich an mich 
richtet.“1356 Zweitens kann der „Aufforderungscharakter“1357, den die Herausforderung 
und die Anforderung gemein haben, so erschlossen werden, dass er eher in der 
„Gerichtetheit“ 1358  des Betroffenen oder Angerührten liegt, anstatt etwa in einem 
vorbestehenden „auffordernden Partner“ 1359 bzw. in einer Vorzugsstellung der ersten 
Person. Zwar bleibt von dieser Stelle als Wovon des Getroffenseins das Getroffensein 
selbst dennoch untrennbar, jedoch nähert sich diese Stelle statt der Person „de[m] 
Schmerz von jemandem [an], der ihn verspürt […].“ 1360  Eine derartige Metapher 
reflektiert wiederum die Erfahrungsverwurzelung im Pathos oder in der Urpassivität, die 
zunächst einen als Betroffenen, Angerührten, Erleidenden bzw. „Patienten“ 1361  

 
weiter gelten. Zum alten Sinn vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 339. Zum neuen vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der 

Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 123-24. 
1352 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 107. 
1353  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 108. 

Anschließend daran folgt das: „[…] nämlich der Anspruch darauf, daß ich nicht nur irgend etwas sage oder 

tue, sondern daß ich den Anruf erwidere und antwortend auf ihn eingehe.“ Vgl. 118: „Wäre niemand da, so 

entstünden auch keine Ansprüche, die verletzt werden könnten.“ Also verbindet sich der Anspruch sowohl 

mit dem, was zu tun ist, wie auch mit jemandem als dem auffordernden Anderen. 
1354 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 108. Vgl. ebd.: 

„Der Anruf ist adressiert. Er fordert nicht nur dazu auf, etwas zu tun, [sondern vielmehr] […] mich oder 

sonst jemanden dazu auf.“ Darin ist bereits ein eingehenderer Blick auf die primäre Bedeutung der 

Aufforderung geworfen worden, „daß etwas von jemandem zu tun ist.“ Vgl. dazu 103. 
1355 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 98. 
1356 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 98. Vgl. 10-11, 

122. Die Unterscheidung „führt uns auf den Weg von der Affektion zum Appell“. Vgl. dazu 102. 
1357 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 104. 
1358  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 107. Vgl. 

außerdem 103. 
1359 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 104. 
1360 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 100. 
1361 Vgl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

2002, 99, 165. 



195 

charakterisieren muss, der allein als solcher erst dann zum Antwortenden oder 
Respondenten werden kann, sowie weiterhin zu einem einzigartigen Selbst. 1362  Im 
Einklang damit werden zurzeit bei Waldenfels die „Termini wie ,Subjekt’ 
und ,Intersubjektivität’ […] ausdrücklich vermieden […], um diesem Geschehen keine 
Figuren zu unterschieben, die den Zugang zu dem […] Zwischen verstellen“1363, genauso 
wie zur Diastase, und zwar zur Urdiastase. 1364 Die „Inter-“subjektivität würde auch 
wegen einer irreführenden Deutung auf die Symmetrie des „Zwischenspiel[s] […] 
zwischen zwei oder mehreren Instanzen“1365 vermieden werden, „von denen eine als 
Selbst bevorzugt und markiert ist,“ 1366  nämlich ohne Symmetrie, auch wenn die 
Bewegung zwischen ihnen jedoch „weder ipsozentrisch noch alterozentrisch 
verläuft,“1367 sondern vielmehr in einer Merleau-Pontyschen chiastischen Form.1368 
Ungeachtet dieser Sichtweise würde dieselbe als Inter-„subjektivität“ ebenso vermieden 
werden wie das Subjekt, das von der Urpassivitätsbedeutung abweicht, in der „[d]ie 
Wurzel für die von Lévinas so heftig betonte Asymmetrie zwischen mir und dem Anderen 
liegt […].“1369 Die „Ur-“passivität impliziert eher diese fundamentalere Asymmetrie: 
 
„ Das Widerfahrnis geschieht nicht face à face. Es gibt eine Gesichts- und Namenlosigkeit des 

Erleidens, die nichts von Gleichgültigkeit an sich hat.“1370 
 
Hiervon ausgehend stellt der Aufforderungscharakter als Gerichtetheit kein Gegenteil der 
Tätigkeit dar, sondern eine selbstständige Dimension. Zwar muss „[d]ie Affektion als An-

 
1362 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 178-80 

sowie weiter 184: „Das Selbst durchläuft nicht nur verschiedene Phasen der Selbstwerdung vom 

erleidenden über das provozierte und angesprochene Selbst bis zum antwortenden Sprecher und Täter […].“ 
1363 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. 
1364 Zur Diastase vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

2002, 173-74. Zur Urdiastase vgl. 255. 
1365 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. 
1366  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. Vgl. 

dagegen beim früheren Merleau-Ponty: PP, 407. 
1367 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176. 
1368 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 100, 176. 

Bei Merleau-Ponty: VI, 170f, 264f. 
1369  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 110. Vgl. 

Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 179f. In dieser Arbeit 3.1.2 1) sowie weiter 3.1.3 1). 
1370 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 110. Vgl. ebd.: 

„[D]ie passio des Widerfahrnisses [stellt] keine bloß umgekehrte actio dar[].“ 



196 

gerührtwerden […] jemanden voraus[setzen], dem etwas zustößt, [jedoch setzt] sie selbst 
[…] keineswegs jemanden voraus, der oder die als solche(r) gemeint ist.“1371 Ansonsten 
wäre zur Einzigartigkeit überhaupt keine „Selbstübersteigung [erforderlich], die sich in 
der Infragestellung durch den Anderen und im Geben der Antwort ereignet.“1372 Das Ich 
wurde hierin als ein noch unreflexives bezeichnet, das sich auf den Anderen so gut wie 
auf „das an sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich)“1373 bezieht. Nunmehr lässt sich das 
Ich gegenüber dem unreflexiven noch weiter dadurch auszeichnen, dass es als 
„Pathische[s] […] im Getroffensein durch Fremdes [gipfelt],“1374 und zwar so, dass das 
Fremde noch tiefer verwurzelt ist als im „andere[n] Ich“ 1375 . Entsprechend dem 
Aufforderungscharakter bzw. der Gerichtetheit geht der Aufgeforderte nicht nur dem 
Auffordernden voran, wenn sich jemand als Letzterer wie etwa als „Täter“ bestimmen 
lässt, sondern es ist vielmehr so, dass sich überhaupt niemand als solcher verhalten muss. 
Sogar im extremen Fall der Gewalt kann jemandem eine reine „Naturgewalt, die man als 
unadressierte Gewalt bezeichnen könnte,“1376 widerfahren. Außerdem, sei es eine solche 
Naturgewalt oder eine „Gewaltausübung, die jemand an jemanden adressiert“1377, steckt 
hierin „[d]och zunächst […] jemand, dem etwas zustößt, noch nicht jemand, der oder die 
darauf mit Dankbarkeit, Empörung oder Ergebung antwortet.“1378 Begleitend zu all dieser 
Untergrabung der Vorzugsstellung der ersten Person, die weder das Ich noch der Andere 
als Du einnähme, ist eine neuartige Fragwürdigkeit des genetischen Zusammenhangs 
zwischen dem Fremden oder der Fremdheit und der Intersubjektivität.1379 Bevor wir 
weiter darauf eingehen, bleiben die die Urdiastase durchziehenden Fäden noch zu klären. 
 
b) Die Urdiastase „zwischen dem Wovon der Affektion und dem Worauf des 
Antwortens“1380 sowie der „Umwandlung des erleidenden in ein antwortendes Selbst“1381 

 
1371 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 110. 
1372 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

315. Vgl. TU, 307, 311. Bei Levinas: TI, 233, 237. 
1373 CM, §49. 
1374 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. 
1375 CM, §49. 
1376 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 109, 125. 
1377 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 109, 125. 
1378 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 109, 125. 
1379 Vgl. in dieser Arbeit 3.2.2. 
1380 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255. 
1381 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 122, 

178 sowie 103: „[Diese Umwandlung] geschieht immer wieder, wenn wir neue Erfahrungen machen und 



197 

Im Großen und Ganzen verändert sich der von Levinas inspirierte Aufforderungs-
Erwiderungsrahmen nicht so sehr. Der fremdvermittelte Selbstbezug zieht sich nach wie 
vor durch diesen Rahmen hindurch,1382 nur ist die Wurzel des Fremden vom Anderen auf 
eine tiefere Ebene der Zweideutigkeit oder „Ambivalenz“1383 verschoben, auf der sich 
niemand – entsprechend der Untergrabung der Vorzugsstellung der ersten Person – als 
Täter, Auffordernde(r), Ansprechende(r), Fragesteller, usw. usf., verhalten muss, um den 
Betroffenen, Erleidenden bzw. „Patienten“ zum Antworten motivieren zu können. Die 
Gelegenheit oder „Situation, auf die ich zu antworten habe,“1384 muss nicht mehr „im 
Antlitz des Anderen“ 1385  gegeben werden. Trotzdem verhält sich dasselbe Ich 
ähnlicherweise „[a]ls ,Patient’, der von Fremdem getroffen ist, als Adressat, der von 
Anderen angesprochen ist, und als Respondent, der auf fremde Appelle antwortet 
[…].“1386 
Genauer gesagt „[ist] [a]ls ,Patient’ […] das Selbst [noch] kein Adressat[.] [E]s wird zum 
Adressaten im Antworten auf das, was es zum eigenen Tun auffordert und in der 
Aufforderung ein Gesicht erhält.“1387 Offensichtlich ist das Gesicht oder Antlitz nicht 
bereits Anlass oder Gelegenheit dafür, dass das Ich angesehen,1388 angesprochen1389 und 

 
nicht nur fertige Erfahrungen wiederholen.“ 
1382 Vgl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

2002, 181: „Der erste Zug, der das Zwischenereignis auszeichnet, ist der Selbstbezug. Diese Diastase äußert 

sich in Form einer Selbstabweichung, einer Selbstspaltung.“ Zur Selbstabweichung vgl. ebenfalls 183. 
1383 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 125. Streng 

genommen verweist die Ambivalenz auf die immerzu nachträgliche Qualifizierung dessen, wovon uns 

getroffen ist, oder was sich dadurch bestimmen lässt. Dies wird später näher behandelt. 
1384 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

339. 
1385 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217. 
1386 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 180. Während 

sich das Ich als Adressat darbietet, wird jedoch eine Unbestimmtheit des korrelativen Adressanten behalten. 

Vgl. dazu 118 sowie 125. Dies wird später näher behandelt. 
1387 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 110. Vgl. 117: 

Das „Selbst, das sich vom erleidenden zum antwortenden Selbst wandelt, indem es sich als Adressat 

angerufen fühlt.“ Sowie 178. Zur Unausweichlichkeit der Aufforderung vgl. unter anderem 127: „Als 

Adressat bin ich von einem An-spruch, einem Ansprechen, das einen Anspruch erhebt, getroffen, ob ich es 

will oder nicht.“ 
1388 Vgl. TU, 307. Bei Levinas: TI, 234. 
1389 Vgl. TU, 311. Bei Levinas: TI, 236. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 



198 

sozusagen verantwortlich „durch den Anderen eingenommen, unausweichlich 
okkupiert“1390 wird, sondern zuerst im Aufforderungsgeschehen selbst auftritt. Hierbei 
entsteht die Selbstübersteigung zur Einzigartigkeit, jedoch muss nunmehr vom oder durch 
den Anderen das Ich nicht erst in Frage gestellt werden und dann auf die Selbst-
Umwandlung in einen Respondenten eingehen. Außerdem ist noch zu berücksichtigen: 
Das, worauf das Ich antwortet, und das, wovon es in beschriebener Art und Weise 
angesprochen wird, fallen nirgendwo mehr zusammen1391 – sei es am Anderen als Du, 
seinem Antlitz oder in der „stellvertretenden“1392 „Fremdverantwortung“1393. Zunächst 
im wörtlichen Sinne eines solchen „Grund-ri[sses]“1394 ist die Urdiastase zwischen dem 
Wovon der Affektion, des Getroffenseins bzw. „des Widerfahrnisses und d[em] Worauf 
des Antwortens [zu erfassen], also d[em], was uns angeht, und d[em], worauf wir 
eingehen.“1395 Die Selbstumwandlung von Ersterem zu Letzterem überbrückt ebenfalls 
nicht diesen Grundriss. Das Fremde, auf das sich das Ich „vom erleidenden über das 
provozierte und angesprochene Selbst bis zum antwortenden Sprecher und Täter“1396 
bezieht, erleidet damit ebenso eine Diastase. Hierdurch lässt sich der mehrfach 
diastatische Selbstbezug noch gegenüber dem auszeichnen, was durch „die 
Rückübersetzung der Verantwortung in ein Antworten, in eine ,Antwort der 
Verantwortung’“1397 auf und für den Anderen, nämlich durch den Fremdbezug, der sich 

 
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 318. 
1390 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

339. 
1391 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 178: „Das 

Wovon des Getroffensein ist nicht etwas, das mit dem Worauf des Antwortens zu identifizieren wäre, so 

wie der Erleidende nicht schlicht der oder dieselbe ist wie der Antwortende.“ 
1392  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 340-41. Vgl. bei Levinas: AE, 118 sowie 161. 
1393 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

324, 333. Vgl. 323 sowie TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. Weiter AE, 180. 
1394 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176: „Unter 

Urdiastase verstehe ich einen Grund-riß im wörtlichen Sinne, nämlich eine maximale Spanne, die unsere 

Erfahrung besonderen Zerreißproben aussetzt.“ Die Idee des Grundrisses könnte jedoch ein paar 

chiastatischen Charaktern bei Merleau-Ponty entstammen. Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 153 sowie unter anderem VI, 188-89, 

192-94, 311. 
1395 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176. 
1396 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 184. 
1397 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 



199 

im Antlitz des Anderen so gut wie möglich zu konkretisieren scheint, erst erschlossen 
werden kann. Dazu gehört der bereits erläuterte „genuin ethische[] Aspekt“ 1398  der 
Einzigartigkeit des Ich im Sinn des „unersetzlich[en]“1399 oder „[p]aradox gesagt […] 
unvertretbar[en] [Stellvertreters].“1400 
Stattdessen verweist nunmehr „der Fremdbezug […] auf das, wovon das Selbst affiziert, 
von dem es zu etwas aufgefordert wird und auf das es antwortet.“1401 Hinsichtlich des 
Grundrisses zwischen ihnen gabelt sich der Fremdbezug wie bereits erwähnt in das 
Wovon des Widerfahrnisses und das Worauf des Antwortens, wozwischen sich der 
Selbstumwandlungsweg entfaltet. Ein derart fremdvermittelter Selbstbezug bietet sich 
nun ganz klar als das Gegenteil „eine[r] universale[n] konstitutive[n] Synthesis […] [oder] 
eine[r] unendliche[n] regulative[n] Idee“ 1402 bei Husserl dar, womit „ich […] eine 
verweltlichende Selbstapperzeption […] vollzogen [habe] und […] sie in beständiger 
Fortgeltung und Fortbildung [halte].“1403 Im Vergleich zu jenem Ich in der ersten Person 
sowie in etwa Selbstidentifizierung 1404  führt beim mit dem Patienten beginnenden 
diastatischen Selbstbezug jedoch „ein[] Prozeß der Selbstdifferenzierung“1405 zu den 
anderen Scheidungen. Als „[d]er erste Zug, der das Zwischenereignis auszeichnet, ist der 
Selbstbezug“ 1406  bzw. „[d]iese Urdiastase […] in allen weiteren 
Differenzierungsbewegungen am Werk.“1407 Darunter fallen neben dem Fremden und der 
bereits genannten „responsive[n] Differenz […] zwischen dem, worauf wir antworten, 
und dem, was wir zur Antwort geben“1408, sowohl der „Unterschied zwischen Etwas und 

 
324. Bei Levinas: AE, 180. 
1398 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

312. 
1399 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

336. Bei Levinas: AE, 146 sowie 163. 
1400 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

336-37. 
1401 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. 
1402 CM, §22. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 

166f. 
1403 CM, §45. Vgl. unter andererm Krisis, 268. 
1404 Vgl. Krisis, 252, 254. 
1405 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. Vgl. 170, 

175. 
1406 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. 
1407 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. 255. 
1408 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 60. 



200 

Jemand“1409 als auch eine weitere begriffliche „Disjunktion von Person und Sache“1410. 
Es verhält sich nicht umgekehrt, so als ergäbe sich alles aus dem, was sich zwischen uns 
bzw. zwischen dem Ich als dem eigenen und dem Anderen als dem fremden Selbst 
abspielt, so als hätten wir uns schon immer selbstverständlich voneinander abgetrennt. 
Die Aufforderung rührt in der Tat zunächst nicht vom Anderen „als fremder Anspruch“1411 
her. Der Andere bzw. sein Antlitz, wo sich etwas Fremdes zwar ausdrücken lässt,1412 stellt 
jedoch nicht die Aufforderungsgenese dar, sondern, dass wie bereits gesagt die „Genese 
eines An-spruchs […] von der des fremden und des eigenen Selbst nicht zu trennen 
[ist].“1413 Der An-spruch als etwas uns An-gehendes bleibt in Hinblick darauf mit den 
beiden „Selbst“ gleichursprünglich. Damit lassen sich allein mit derselben 
Gleichursprünglichkeit „das […] eigene Selbst und die Andersheit des oder der Anderen 
[…] herausbilden.“1414 Dies, was als „Ab[-] und Lostrennen“1415 des Eigenen aus dem 
Fremden bzw. aus der Andersheit – wenn sich nunmehr das Fremde statt in der 
Fremdverantwortung im Fremdbezug auf keinen Anderen beschränkt – bezeichnet wurde, 
geschieht demnach auf derselben Ebene der Aufforderung, von der ausgehend das Ich vor 
allem als Patient auf die Selbstumwandlung oder -Übersteigung in einem weiteren, nicht 
unbedingt ethischen Sinn eingeht. Hierbei fungiert als dispersive Kraft die Diastase in 
mannigfaltiger Art und Weise zwischen zwei oder mehreren Instanzen, wie z. B. dem 
bereits genannten Wovon und Worauf; der Einzigartigkeit eines Selbst und der Andersheit; 
usw. usf. Aber ausschließlich fungiert zwischen dem Wovon und dem Worauf als 
Urdiastase oder „der erste Zug“ der Selbstbezug. Nirgendwo anders als hierbei bilden 
sich zunächst das „eigene“ Ich sowie das „fremde“ Du heraus, ganz zu Schweigen von 
dem, was bisher durch den Anderen bzw. durch den Fremdbezug im alten Sinn ausgelegt 
werden kann. Es fragt sich dann, wie sich bei einer derartigen Selbstdifferenzierung der 
Umwandlungs- oder Übersteigungsweg entfaltet. 

 
1409 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114. 
1410 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112. 
1411 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

312. 
1412 Vgl. TU, 63, 87, 89-90, 93-94, 309. Bei Levinas: TI, 43, 61-63, 65-66, 233. Waldenfels, Bernhard, 

Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 311. Das Antlitz kann 

allerdings dennoch eine bevorzugte und ethische Form der Andersheit darstellen. 
1413 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 129. 
1414 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 179. Vgl. 178. 
1415 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

367. Vgl. ebenfalls 311 sowie weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2002, 165, 172. 



201 

 
c) Der Beginn des „Weg[es] von der Affektion zum Appell“1416 
Im Prototyp des Aufforderungs-Erwiderungsrahmens wurde das Ich zum Antworten 
darauf, was „bereits […] Ansprüche geltend mach[t], die nicht alle zugleich befriedigt 
werden können“1417, „über das Gegebene hinaus[gerufen]“1418, indem es verantwortlich 
„durch den Anderen eingenommen, unausweichlich okkupiert“ wurde. Aber wenn wir 
„durch den […] Rückgang auf ein vorgängiges Pathos“ 1419  noch tiefer auf das 
aufgeforderte Ich eingehen, müssen sich mit ihm jedoch nicht immer die fremden 
Ansprüche verbinden, die auf das Antlitz des Anderen zurückgehen. Eine solche 
Bestimmung, ob das Ich durch Jemand oder Etwas einfach angerührt oder durch welches 
– Jemand als Anderer oder Etwas als Es – weiterhin angesprochen würde, um sich „vom 
erleidenden über das provozierte und angesprochene Selbst bis zum antwortenden 
Sprecher und Täter“ zu bilden, geschieht nicht genau in der grundlegendst pathischen 
Sphäre des Widerfahrnisses,1420 sondern zuerst auf dem Weg von der schieren Affektion 
zum Appell. Hierauf formen sich zuerst aus dem Angerührtwerden das Angesehen-, 
Angesprochenwerden und dergleichen, wodurch das Ich zum Antworten herausgefordert 
werden kann. Der Appell lässt sich auf einen leiseren Ton als der Anruf beziehen, wenn 
sich Letzterer wie bereits erwähnt mit einem Anspruch auf etwas verbinden muss. 
Allerdings verweist der Appell zugleich auf einen weiteren Sinn als der Anspruch, der 
seit der Levinasschen Inspiration immerzu auf den Anlass vom Antlitz eines Du 
zurückführbar bleibt. Demzufolge könnte das Fremde nur auf die Fremdheit im Anspruch 
als dem fremden Anspruch zurückgehen,1421 der sich jedoch zuerst auf dem Weg von der 

 
1416 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 10-

11: Der „Umschlag des Affekts, den wir erleiden, in einen Appell, auf den wir zu antworten haben.“ 110, 

118: „Die Verwandlung einer Affektion in einen Appell“. Weiter 165: „Was man so leichthin 

Fremderfahrung nennt, stand bereits im Hintergrund unserer vorausgehenden Untersuchungen, doch 

aufgefächert auf verschiedene Erfahrungsmodi wie Widerfahrnis oder Affektion, Berührung, Aufforderung 

und Appell.“ Außerdem 98: „[D]och hebe ich den pathischen Charakter des responsiven Geschehens nun 

stärker hervor sowie die Eigengewichtigkeit dessen, was uns anrührt und bewegt.“ 
1417 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

28-29. Vgl. 318. 
1418  TU, 307. Bei Levinas: TI, 233. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2002, 127. 
1419 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176, Fußnote. 

Vgl. 124, 165. 
1420 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 14. 
1421  Vgl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, 



202 

Affektion zum Appell bestimmen lässt, sowie der „Anspruchskonflikt“ 1422  und die 
„Anspruchsordnung“1423. Mit dem Appell wird darauf hingewiesen, dass etwas noch nicht 
als Person oder Sache festgestellt wird, sondern nur als das, „was uns anrührt und 
bewegt“1424, bzw. was uns über das reine Angerührtwerden hinaus mehr oder weniger 
bewegt. Hierdurch lässt sich allerdings der Appell gegenüber „einer schieren Affektion, 
einem bloßen Angerührtwerden, das nichts zu tun gibt oder zu tun läßt,“ kaum als 
Fortschritt auszeichnen.1425 Indessen ist der Weg von der Affektion zum Appell, worauf 
Ansprüche als solche, Auffordernder als Anderer oder „etwas als etwas auftritt[,] […] 
selbst kein Etwas, außer im Rückblick oder in einer nachträglichen Beschreibung“1426 
über das „Differenzierungsgeschehen[]“ 1427  auf diesem Weg. Mithin bleibt ein 
unzweideutiger Unterschied oder „eine schlichte Disjunktion von Person und Sache“1428 
als fester Boden für den „genetische[n] Zusammenhang des Aufforderungs- und 
Antwortgeschehens“1429 so fragwürdig wie die Vorzugsstellung der ersten Person, die 
weder das Ich noch der Andere als Du einnähme. Jene scheinbar selbstverständliche 
Disjunktion ist eigentlich auf eine „Gabelung des Aufforderungs- und 

 
Frankfurt am Main 1995, 312. 
1422 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

318. Vgl. ebd.: „Anspruchsfeld und [-]relief, […] wo [sich] jede Antwort […] als selektiv und exklusiv 

erweist, selbst wenn sie dieser Weisung folgt.“ Sowie 28-29. Außerdem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien 

der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181: Es kann „dem Antwortmodell, das von fremden 

Ansprüchen ausgeht und mit einer beidseitigen Asymmetrie operiert, ein Kampfmodell gegenüber[stehen] 

[…].“ Zum Anspruchsfeld vgl. 256 sowie Waldenfels, Bernhard, Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1994, 243. 
1423 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

319: „Ansprüche sind nicht realisierbar ohne eine bestimmte Anspruchsordnung […].“ Bei Levinas: AE, 

202. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 

123: „Der fremde Anspruch wird zum rechtmäßigen Anspruch aufgrund eines gemeinsamen Gesetzes, das 

den Anspruch einer Anspruchsordnung unterstellt.“ 
1424 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 98. 
1425 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 122-23: 

„Der Appell unterscheidet sich durch seinen adressierenden und seinen prätendierenden Charakter von den 

Aufforderungen, die sich auf einen bloßen Anreiz oder eine bloße Anforderung beschränken.“ 
1426  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 99. Meine 

Hervorhebung. 
1427 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114. 
1428 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112. 
1429 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112. 



203 

Antwortgeschehens“1430 oder des Weges von der Affektion zum Appell zurückzuführen. 
 
d) Das Differenzierungsgeschehen auf dem Weg von der Affektion zum Appell 
Auf dem Weg von der Affektion zum Appell wird tatsächlich nicht allein die primäre 
Unterscheidung zwischen der Person und der Sache zuerst ermöglicht. Allerdings wird 
im Folgenden eine „genetische Skizze“ 1431  eines der unentbehrlichen Aspekte der 
Urdiastase dadurch exemplifiziert, dass sich „[d]er Unterschied zwischen Etwas und 
Jemand, der weitere Nuancen zuläßt, […] [aus] eine[m] 
Differenzierungsgeschehen[]“ 1432  ergibt, dem „die Differenzierung zwischen 
adressierender und nicht-adressierender Aufforderung im Aufforderungsgeschehen 
selbst“1433 korrespondiert, wenn nicht sogar zugrunde liegt. Einfach gesagt stellen sich 
die Grenzfälle für die adressierende und die nicht-adressierende Aufforderung jeweils als 
Herausforderung und als Anforderung dar, denen jeweils der Anruf und die schiere 
Affektion entsprechen. Zwischen diesen beiden entfaltet sich der Weg von der Affektion 
zum Appell, der im Vergleich zum Anruf oder zum Anspruch in sich jedoch eine Art der 
Unbestimmtheit oder Unsicherheit dessen behält,1434 „was uns anrührt und bewegt.“ Dies 
kann keineswegs einfach auf eine schlichte Disjunktion von Person und Sache 
zurückgeführt werden, so als wäre etwas uns Anrührendes und Bewegendes bereits ohne 
Weiteres der einen oder der anderen zuzurechnen. Jedoch wird damit ebenso nicht 
gemeint, dass sich etwas uns Anrührendes und Bewegendes nicht bestimmen oder 
konkretisieren ließe, außer als Person oder Sache. Als konkretes Beispiel für das 
möglicherweise obskure Appellkorrelat bieten sich nach Waldenfels „,Übergangsobjekte’ 
wie Kissen oder Plüschtiere [dar], die ihre Funktion nicht wahrnehmen könnten, wenn 
nicht bestimmte physiognomische Züge in die Dinge und umgekehrt bestimmte dinghafte 
Züge in das persönliche Gebaren eingingen.“1435 Als ein weiteres Beispiel dient die 
„kindliche Früherfahrung“ 1436  zur „Mutter“, die als Übergangsobjekt oder -subjekt 
aufgefasst wird, selbst wenn man sich als Erwachsene(r) nicht ohne Weiteres in die 

 
1430 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. 
1431 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 120. 
1432 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114. 
1433 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114. 
1434 Zu den derivativen Unsicherheiten des Kennenlernens bei den zwischenmenschlichen Beziehungen vgl. 

114-115. 
1435  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 116. 

Anschließend daran folgt das: „Schließlich ist darauf hinzuweisen, daß Tiere als sozusagen 

lebendige ,Übergangswesen’ einspringen […].“ 
1436 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. 



204 

kindliche Früherfahrung einfühlen kann. Hierbei verhält sie sich zunächst nicht mehr „als 
Bezugsperson“1437 fürs Kind, die „als jemand das kindliche Lächeln auslöst, [so] als läge 
darin eine subjektive Leistung.“1438 Die Mutter wird „jemand, die etwas von sich preisgibt, 
sich also zugleich vorenthält“ 1439 , erst nachdem die „Affektionen, denen das Kind 
ausgesetzt ist, […] zum Appell [werden],“1440 und zwar nur dadurch, dass „das [Kind] auf 
den fremden Appell lächelnd oder sonstwie antwortet […].“1441 Erst dann wird die Mutter 
zuerst „Etwas und Jemand in eins, [je]doch […] nicht in konfuser Vermengung, sondern 
derart, daß die Mutter, die Nahrung spendet, mehr darstellt als eine bloße Produzentin 
und Distribuentin von Nahrung.“1442 So kreuzen sich ursprünglich Etwas und Jemand als 
das eine, was uns anrührt und bewegt, unabhängig davon wie und inwiefern sich die 
beiden begrifflich als Sache und Person noch voneinander trennen lassen. Die Sache oder 
Etwas qua „[d]as bloße Ding […] bildet nur einen Grenzfall oder ein Konstrukt, ähnlich 
einem reinen Geist, dem nichts widerfährt als er selbst.“ 1443  Auch wenn sie einer 
genetischen Auslegung als Begriffsmittel dienen könnten, könnten sie keineswegs von 
der Erfahrungsgenese selbst vorausgesetzt werden. 1444  Tatsächlich verhält es sich 
vielmehr umgekehrt. Die Erfahrung kann sogar für die Differenzierung von Etwas und 
Jemand bis zu aller im „Übergang von der Affektion zum Appell“1445, ausgelassen werden, 

 
1437 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 115. 
1438 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 116. 
1439 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 117. Vgl. ebd.: 

„Die Verwandlung der Affektion in einen Appell hat zur Folge, daß etwa die mütterliche Brust, die dem 

Kind Milch zuführt, zugleich die Nahrungsspenderin verkörpert; als ,Partialobjekte’ ist sie wie alle späteren 

Partialobjekte Etwas und Jemand in eins […].“ Sowie die Fußnote. Hierbei stellt sich allerdings die Frage, 

ob auch ohne den Verweis auf die mütterliche Brust die Mutterstellung jedoch durch irgendeine andere 

sorgeberechtigte Person ersetzbar wäre. 
1440 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 116. 
1441  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 117. Die 

Antwort beschränkt sich auf überhaupt keine bestimmte Form. Vgl. dazu außerdem Bedorf, Thomas, 

Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 172-73. 
1442 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 117. Vgl. 121. 
1443 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 121. Vgl. ebd.: 

„Dinge gehören in die Zwischenzone des Leibes, der ständig zwischen Jemand und Etwas changiert, so die 

schon erwähnte mütterliche Brust, so das gesamte Register des libidinösen Leibes: Haut, Mund, After, 

Genitalien, in denen sich eine Art von erotischem Stoffwechsel vollzieht.“ 
1444 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10: Die 

„Genese der Erfahrung selbst“ sowie 102. 
1445 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 122. Vgl. ebd.: 



205 

was weiterhin auch für die begriffliche Trennung gilt. Trotzdem „[sind] diese 
vorgegenständlichen Erfahrungen […] der Nährboden für eine künstlerische, 
mythologisch-religiöse und denkende Gestaltung der Wirklichkeit, die den Rahmen der 
normalen Erfahrung übersteigt.“1446 Dennoch ist zu berücksichtigen, dass sich die eben 
zitierten vorgegenständlichen Erfahrungen zunächst auf nichts rein Pathisches beziehen 
und bereits darüber hinausgegangen sind, wenn die Bedeutung der „Vor-
“gegenständlichkeit statt im Getroffensein durch Fremdes eher im 
Differenzierungsgeschehen liegt, bei dem sich dem Betroffenen noch nichts 
Bestimmbares gegenübersteht. Zwar kann dabei unter Umständen etwas uns Anrührendes 
und besonders Bewegendes ein Übergangsobjekt darstellen, durch das sich Etwas und 
Jemand in vielfältiger Form ineinandergreifend zeigen lassen, jedoch muss uns nichts 
bereits an dieser Stelle so konkret wie als Gegenstand vorkommen. – Es ist möglich als 
obskures Appellkorrelat unterwegs zu sein, auch wenn es sich letztendlich als Person, 
Sache oder sogar etwas Anderes herausstellt. 
Dasselbe Differenzierungsgeschehen hört nicht hiermit auf. Die Differenzierung dessen, 
was uns anrührt und bewegt, geschieht entsprechend der zwischen adressierender und 
nicht-adressierender Aufforderung bei demselben Aufforderungsgeschehen. Hierbei 
gabelt sich mehrfach der Weg von der Affektion zum Appell, und dadurch formiert sich 
das Aufforderungs- zum Antwortgeschehen. Oder mit Waldenfels' Worten: 
 
„Die Verwandlung einer Affektion in einen Appell führt dazu, daß das, wovon wir getroffen 
werden, sich in ein von wem und von was sondert, so wie das, worauf wir antworten, sich in ein 
wem und auf was zerteilt. Das Wer markiert den Ort für adressierte, das Was den Ort für nicht-

adressierte Aufforderungen.“1447 
 
Die Verwandlung der Affektion in den Appell geht als Urdiastase allerdings der Gabelung 
in „Wer“ oder „Was“, Jemand oder Etwas, also Person oder Sache voran, sowie das 
Widerfahrnis der Erfahrung überhaupt und die vorgegenständlichen Erfahrungen den 
normalen. Jedoch ist damit nicht zu behaupten, dass die Um- oder Verwandlung der 
Affektion in den Appell dem Antworten des Betroffenen in gleicher Weise voranginge, 
bei dem sich die bereits genannte „responsive Differenz“ ereignet. Das Aufforderungs- 

 
„[E]in Hindernis unter vielen Hindernissen, die den Weg von der Affektion zum Appell, vom Erleiden zum 

eigenen Antworten verstellen.“ 
1446 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 121. Überdies 

fallen in den zitierten Rahmen der normalen Erfahrung das Bedeuten und das Begehren in der Husserlschen 

Intentionalitätslehre. Vgl. dazu 10, 14, 23-26, 98, 101. 
1447 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. Vgl. 119. 



206 

und Antwortgeschehen verhalten sich tatsächlich als dasselbe. Letzteres böte sich weder 
als Ergänzung noch als Folge zu Ersterem dar, so als könnte das Ich allein durch den 
Anderen verantwortlich zum Antwortgeben über das Gegebene hinausgerufen werden. 
Das, wovon es aufgefordert wird, lässt sich beim Antwortgeschehen ebenfalls erst und 
nur nachträglich bestimmen, anstatt als solches aufzutreten. Anders formuliert befindet 
sich der fremde Anspruch nunmehr nicht im Antlitz des Anderen, sondern zunächst in 
einer Appellskala von der schieren Affektion bis zum stärksten Anruf, was auch für den 
oben beschriebenen von Waldenfels angeführten Beispielfall gilt, in dem das kindliche 
Lächeln durch die Mutter ausgelöst wird. Die Mutter verhält sich wie bereits erwähnt 
nicht ohne Weiteres als Person. Sie wird erst durch die Verwandlung von der Affektion 
zum Appell ein Übergangsobjekt, dessen Figur jedoch immer klarer werden kann, indem 
das Kind darauf so wie auf den fremden Appell irgendwie antworten kann. Das bedeutet, 
dass sich der Appell bzw. das Appellkorrelat ohne den Erwiderungsteil nicht als solches 
bestimmen ließe, unabhängig davon wo es sich in der Appellskala befände oder welcher 
Seite es sich annäherte. Ohne fremden Anspruch aus dem Anderen oder aus der Mutter, 
könnte das Kind jedoch dennoch antworten, was in Form der Anforderung statt als 
Jemand eher als Etwas vorkommen würde. Das Antworten setzt nicht mehr den 
Levinasschen fremden Anspruch voraus, also auch keinen Anderen als Du. 1448  Das 
Antworten gilt als solches auch ohne jemanden, der dem „Patienten“ begegnete und dann 
den zum Antworten motivierte. Tatsächlich verhält es sich vielmehr so: 
 
„Der Adressant wird vielmehr einer Art Adressantenerprobung ausgesetzt, die der 
Realitätsprüfung gleicht. Es wird in der Erfahrung, so auch im ,Feedback᾿ der kindlichen 
Erfahrung, erprobt, ob da jemand ist, der an mich appelliert oder nicht. Wäre niemand da, so 

entstünden auch keine Ansprüche, die verletzt werden könnten.“1449 

 
1448  Jedoch kann nach Bedorf bereits bei Levinas eine solche Ambiguität bestehen, die für den 

Erwiderungsteil immer Spielraum bietet, wodurch sich das Auffordernde als Jemand oder Etwas bestimmt. 

Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 169: „Die Antwort enthält also ein Moment der 

Notwendigkeit – [d]as Dass [als Erscheinen eines absoluten Anderen] – und ein Moment der Möglichkeit 

– das Wie [als verschiedenen Zuschreibungen eines sozialen Anderen].“ Weiter 170-71: „Der absolute 

Andere ist gewissermaßen ein reines Ereignis, das noch keine Attribute hat und daher nicht als solches in 

unser kontextabhängiges Wahrnehmen integrierbar ist.“ Jedoch ist hier der absolute Andere, in dem Bedorf 

das Motiv zum Antworten sieht, dennoch nicht mit dem Fremden zu identifizieren, das das „Subjekt […] 

in Frage []stellt […].“ Vgl. 11, 14. Dasselbe stellt jedoch den Grund dar, weshalb das Fremde für Waldenfels 

vielmehr in der Erfahrungsgenese verwurzelt ist.  
1449 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. Vgl. ebd.: 

„Der Adressant wird keinen Kriterien unterworfen, die uns bestimmen helfen, was Andere sind oder wozu 



207 

 
Zwischen dem Aufforderungs- und Antwortgeschehen muss demnach keine Fremdheit 
aus dem Anderen stecken, durch die sich das Aufforderungs- und Antwortgeschehen erst 
ineinander verknoten ließen. Hiermit lässt sich das Fremde, das dem Ich widerfahren ist, 
bzw. das es als Patienten charakterisiert, bereits gegenüber der Fremdheit auszeichnen, 
die als fremder Anspruch oder irgendwie auf „das andere Ich“1450 zurückkommt.1451 
 
e) Die nicht ethische, sondern zunächst genetische „Unausweichlichkeit von Affektion 
und Appell“1452 
Wenn die „Unausweichlichkeit der Situation, auf die ich zu antworten habe,“1453 nicht 
mehr mit der Fremdverantwortung zusammenhängen muss, muss diese 
Unausweichlichkeit ebenso neuerlich erschlossen werden. Daraus würde allerdings nicht 
folgen, dass die Implikation von der Selbst-„Überschreitung“1454 und dergleichen bis zur 
Selbstübersteigung zur Einzigartigkeit, aus dem Aufforderungs-Erwiderungsrahmen 
ausgeschaltet werden, sondern nur, dass sie sich vor allem weder ethische noch 
intersubjektive darstellt. Wenn sich das Aufforderungsgeschehen auf dem Weg von der 
Affektion zum Appell dennoch mit Unausweichlichkeit zum Antwortgeschehen formiert, 
wird damit nunmehr keineswegs auf die Verantwortung aus einer „[mich beherrschenden] 
Dimension der Erhabenheit […], Dimension der Transzendenz“1455 hingewiesen. Eine 
derartige Dimension wird immer beibehalten, jedoch nicht mehr als unentbehrlicher 
Anlass oder als Voraussetzung für alle anderen. 
Wenn sich etwa eine „unaufschiebbare Dringlichkeit, [die] eine Antwort verlangt“1456, 
durch den Weg von der Affektion zum Appell hindurch ziehen kann, verweist sie zwar 
nicht mehr auf die „Epiphanie“1457 oder „Präsentation des Antlitzes – de[n] Ausdruck –

 
sie gut sind, denn damit wären wir bereits auf den Bahnen des Bedeutens und Begehrens.“ 
1450 CM, §49: „Also das an sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich) ist das andere Ich.“ 
1451 Zur ausführlichen Behandlung des Fremden vgl. in dieser Arbeit 3.2.2. 
1452 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 122, Titel. 
1453 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

339. Vgl. 335 sowie TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. 
1454 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

317. Vgl. 61-62. Außerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73, 144, 149. 
1455 TU, 310-11. Bei Levinas: TI, 236-37. 
1456 TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 335. 
1457 TU, 309. Bei Levinas: TI, 235. 



208 

“1458 zurück, jedoch dennoch auf „eine[] Situation, in der etwas auftritt, was für mich 
nicht zur Wahl steht und mich dennoch trifft und angeht.“1459 – Nichts als das Pathos qua 
„Erfahrung selbst in Form eines Widerfahrnisses[,] [das unserer Initiative 
zuvorkommt]“ 1460 , kann diese Situation auszeichnen. Damit lässt sich diejenige 
Unausweichlichkeit von der sekundären unterscheiden,1461 durch die man – auch wenn 
ohne Verweis auf ausreichende Gründe oder erreichbare Ziele – für das Antwortgeben auf 
die widerstreitenden Ansprüche aus dem Anderen verantwortlich wäre.1462 Die gleichsam 
genetische Unausweichlichkeit zum Antworten, bei dem wie oben zitiert die fremden 
Ansprüche vor allem zu „erproben“ sind, anstatt ohne Weiteres zur Fremdverantwortung 
aufzunehmen, rührt von überhaupt keiner ethischen Erhabenheit her. Auch wenn die 
pathischen Erfahrungen jemanden, der sie erleidet, auf sein Leiden zurückwerfen, „fallen 
[sie] nicht zusammen mit Fragen der Schuldzuweisung und der Rechtfertigung.“1463 Es 
verhält sich vielmehr umgekehrt, was bedeutet, dass sich allein beim „Umschlag des 
Affekts, den wir erleiden, in einen Appell, auf den wir zu antworten haben[,] […] das 
Pathos […] mit einem Ethos [auflädt], das jeder Normierung vorausgeht.“1464 All das 
hängt nicht davon ab, wie und inwiefern sich die widerstreitenden Ansprüche in einer 
oder mehreren bestimmten Anspruchsordnungen realisieren, wie der Anspruchs- mit dem 
„Verantwortungskonflikt[]“ 1465  zusammenhängt und folglich, wie „sich hinter der 
Verantwortlichkeit ein Abgrund an Unverantwortlichkeit [eröffnet].“1466 Die bei Levinas 

 
1458 TU, 307. Bei Levinas: TI, 233. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166-67. 
1459 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 124. 
1460 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 124. Vgl. 15 

sowie 121. Aber „[d]ie Unausweichlichkeit beschränkt sich nicht auf Widerfahrnisse, die uns ohne unser 

Zutun überkommen.“ Vgl. dazu 125 sowie 126: „[D]ie Ausweglosigkeit als Herausforderung […].“ 
1461  Zu den sekundären vgl. außerdem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2002, 126: „Doch entsprechend den verschiedenen Aufforderungsvarianten sind 

verschiedene Formen der Unausweichlichkeit zu unterscheiden.“ 
1462  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 28-29, 324, 328, 333 sowie AE, 180. 
1463 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 125. 
1464 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10-11. Vgl. 

unter anderem 98-99, 124, 128 Fußnote, 129. 
1465 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

345. 
1466 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

328. Vgl. 327. Zu seinem Levinasschen Prototyp vgl. außerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, 

Bielefeld 2011, 169, 172. 



209 

hervorragende ethische Dimension kann damit schließlich relativiert werden. Anders 
gesagt verhält sich das Ethos ebenso als „Gabelung des Aufforderungs- und 
Antwortgeschehens“ oder des Weges von der Affektion zum Appell, wie die Scheidung 
zwischen der Person und der Sache. Aufgrund der pathischen Grundlage entspricht der 
Unausweichlichkeit von der Aufforderung bis in den „Umschlag des Affekts, den wir 
erleiden, in einen Appell, auf den wir zu antworten haben“, vielmehr das Folgende: „All 
das, wovon wir getroffen und angerührt werden, bewegt sich diesseits von gut und 
schlecht, von richtig und unrichtig, von Ja und Nein“1467, wodurch sich eine Ambivalenz 
zieht und erst dann alle „Qualifizierung […] nachträglich [geschieht].“1468 Aus demselben 
Grund verweist jedes antwortende Erproben vor allem auf überhaupt „keine[] Kriterien 
[…], die uns bestimmen helfen, was [als Adressant] Andere sind oder wozu sie gut sind[.] 
[Ansonsten] […] wären wir bereits auf den Bahnen des Bedeutens und Begehrens.“1469 
Einem solchen „Sinntrieb[]“1470 korrespondiert nicht die genetische Unausweichlichkeit. 
 
3.2.2 Das ursprüngliche Fremde und die mit dem Ordnungsgeschehen 
gleichursprüngliche Fremdheit 
 
1) Das Ordnungsgeschehen 
a) Die Inspiration aus dem „Mit[-]anspruch“1471 „im Antlitz des Anderen“1472 
Die oben genannte „Qualifizierung“1473 sowie die „Kriterien“1474 implizieren eine bereits 
„[fungierende Ordnung], die ständig im Werden ist, selbst wenn sie sich nur 
wiederholt“ 1475  im „Rahmen der normalen Erfahrung“ 1476  der „Sinngebungen und 

 
1467 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 124. 
1468 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 125. Vgl. z. B. 

ebd.: „Die nachträgliche Qualifizierung erlaubt es, Bedrohlichem aus dem Wege zu gehen, sich 

abzuschirmen und Vorsorge zu treffen gegen ähnliche Ereignisse.“ 
1469 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. 
1470 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 26. Vgl. 25 

sowie Husserl, Edmund, Logische Untersuchungen, Den Haag 1950, §25, Zusatz. 
1471 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

317. Vgl. 344. Bei Levinas: AE, 26. Außerdem TU, 309. Bei Levinas: TI, 235. 
1472 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217. 
1473 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 125. 
1474 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. 
1475 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 235. 
1476 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 121. 



210 

Zielsetzungen“1477 oder des Bedeutens und Begehrens.1478 In einem jedoch noch tieferen 
Sinn „[übt die] Ordnung […] ihre gleichmachende Wirkung auf alles aus, was sich 
zwischen uns und mit den Dingen ereignet. Sie prägt alles, was als etwas erscheint und 
auf etwas hin erstrebt wird, und diese schematisierende und kategorisierende Wirkung 
äußert sich in Qualifizierungen und Quantifizierungen, in Datierungen und 
Lokalisierungen wie auch in kausalen Zuschreibungen.“ 1479  So machen sie als 
„Ordnungen […] ein[en] Bereich von Gründen“1480 aus, in dem sich auf den fremden 
Appell eine „Antwort […] als selektiv und exklusiv erweis[en]“1481 lässt, auch wenn sie 
irgendwie „falsch“ sein kann.1482 Diese „ordnende Macht“1483 spielt in aller normalen 
Erfahrung als „Gestalt jener Differenzen [eine Rolle], die anzeigen, daß etwas als etwas 
intendiert und verstanden, in etwas erstrebt oder gemäß einer Regel erfaßt wird.“1484 Zwar 
kann diese Regel einfach als eine bestimmte fungierende Ordnung verstanden werden, 
jedoch erschöpft sie keineswegs die ordnende Macht bzw. das Ordnungsgeschehen. 
Hiermit stellt sich vor allem jedoch nicht die Frage, „wie einer in die Ordnung 
hineink[äme] oder […] aus ihr herausk[äme],“ 1485  so als bliebe der sowohl 

 
1477 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. 
1478 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 123-24. 

Außerdem 14, 23-26, 98, 101. 
1479  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 251. Zur 

gleichmachenden Wirkung vgl. 241, 255 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 319. Bei Levinas: AE, 202. Zu ihrem 

Zusammenhang mit dem Gesetz vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2002, 123. Anschließend ans Zitat folgt das: „Man könnte nun fortfahren und diese 

ordnende Macht auch auf uns selbst und die Anderen ausdehnen, sofern jeder in einer bestimmten Rolle als 

jemand betrachtet und behandelt wird bis hin zu der alle bestimmten Rollen übersteigenden Übergestalt 

eines jedermann […] als vernunftgeleitetes Selbst […].“ Hielte man als Ausgangspunkt ein solches Ich mit 

der „unterstellten Allgemeingültigkeit des Vernunftgesetzes“ zusammen für selbstverständlich oder 

unfragwürdig, würde unter anderem der genetische Zusammenhang zwischen dem Pathos und dem Ethos 

übersehen werden. 
1480 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 184. 
1481 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

318. 
1482  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 318, 328, 331. 
1483 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 251. 
1484 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 235. 
1485  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 257. Eine 



211 

fremdvermittelte bzw. -angeregte als auch diastatische „Selbstbezug“1486 im Wesentlichen 
von irgendeiner Ordnung unabhängig. Tatsächlich verhält sich das Ordnungsgeschehen 
ebenfalls als „Gabelung des Aufforderungs- und Antwortgeschehens“ 1487  oder des 
„Weg[es] von der Affektion zum Appell“1488. Als ordnende Macht tritt die Ordnung „nicht 
äußerlich hinzu […]. Aufforderungen und Ansprüche […] nötigen den Respondenten 
nicht nur zu antworten, sondern sie zwingen ihn, dies so und nicht anders zu tun,“1489 
auch wenn die Hinweise oder Anweisungen dazu nie genügend klar sind. Ohne eine derart 
ordnende Macht ließe sich überhaupt keine Antwort als selektiv und exklusiv erweisen, 
wenn alle Möglichkeiten – die sich tatsächlich ohne etwa „Anspruchsordnung“ 1490 , 
„[-]feld und [-]relief“1491 bereits nicht als solche darbieten lassen – einfach gleichgültig 
wären, sowie alle Antworten nichts als Beliebigkeit. Die Ordnung kommt nicht ins Spiel. 
Sie „ist immer im Spiel, nur eben oft als geheimer Souffleur, der mit dem Akteur nahezu 
verschmilzt“1492, während „[d]ieses Nahezu […] ein Nahezu [bleibt] […].“1493 
In Hinblick darauf bleibt die Ordnung auf die Selbst-„Umwandlung des erleidenden 
[Patienten] in ein antwortendes Selbst“1494 zwar unreduzierbar, jedoch zugleich von ihr 
untrennbar. Außerdem zeigt sie sich nicht genau am Anderen als Du in der zweiten Person 
bzw. als „Face-à-face“ 1495 . Erwiese sich überhaupt niemand als Adressant und 
„entstünden auch keine Ansprüche, die verletzt werden könnten“1496, ließe sich jedoch 

 
solche „würde eine abwegige Frage stellen.“ Vgl. ebd. 
1486 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. 
1487 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. 
1488 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 10-

11, 110, 118, 165. 
1489 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 256. 
1490 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

319. Bei Levinas: AE, 202. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 2002, 123. 
1491 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

318. Zum Anspruchsfeld vgl. 256 sowie Waldenfels, Bernhard, Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1994, 243. 
1492 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 257. 
1493 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 257. 
1494 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 103, 

122, 178. Zum Patienten vgl. unter anderem 99, 110, 165. 
1495 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. 
1496 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. 



212 

noch etwa Ordnung fungieren, nach der „[d]ie nachträgliche Qualifizierung [es] erlaubt[e] 
[…], Bedrohlichem aus dem Wege zu gehen, sich abzuschirmen und Vorsorge zu treffen 
gegen ähnliche Ereignisse.“ 1497  Auch wenn sich etwa ein Anspruch bereits als 
„erprobt“ erwiesen und auf Jemanden als Adressanten verwiesen hätte,1498 müsste sich 
dieser Andere weiter in zwei oder sogar mehrere Instanzen gabeln. Dies wird auf die 
Levinassche Lehre zurückgeführt, dass „im Anspruch des Anderen als Fremden der 
Mitanspruch aller Anderen laut wird […].“ 1499  Die der Urdiastase innewohnende 
ordnende Macht verhält sich hinsichtlich des oben zitierten „Nahezu“ „nicht als 
distanziertes Ich, sondern als indirektes Du, das einen Mitanspruch stellt.“1500 Indirekt zu 
sein ist bei Levinas gleichgestellt mit der dritten Person.1501 Wenn die als indirektes Du 
in der dritten Person ordnende Macht allerdings einen Bereich von Gründen ausmacht, 
lässt sich bei Levinas das von der „Fremdverantwortung“1502 herrührende Antworten also 
von der Bedingung des Monologs des Logos befreien.1503 Letzterer bedarf wie bereits 
gesagt keines Anderen als „Gesprächspartner“ 1504, stattdessen setzt er „eine letzte[], 
radikale[] und universale[] ,Selbstverantwortung’“1505 voraus, die bei Husserl spezifisch 
erkenntnismäßig mittels der „Selbstbesinnung“1506 ausgeführt wurde. Zwar geht nunmehr 
das Antworten auf keine Verantwortung zurück, jedoch verhält sich die ordnende Macht 
ähnlich wie der Mit-anspruch. 
 

 
1497  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 125. In 

Hinblick darauf geht die ordnende Macht sogar nicht auf den Anderen zurück. Hierauf wird ausführlich in 

einem späteren Kapitel eingegangen. 
1498 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. 
1499 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

317. Vgl. 344. Bei Levinas: AE, 26. Außerdem TU, 309. Bei Levinas: TI, 235. 
1500 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

317. 
1501 Vgl. TI, 62. 
1502 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

324, 333. Vgl. unter anderem AE, 180. 
1503  Zum Monolog des Logos vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 327. Zum Umschlag der Verantwortung ins Antworten vgl. 324. Bei 

Levinas: AE, 180. 
1504 TU, 90. Bei Levinas: TI, 63. Vgl. TU, 93. Bei Levinas: TI, 65. 
1505 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

326. 
1506 Krisis, 165. Vgl. außerdem CM, §64. 



213 

b) Die ordnende Macht auf der genetischen Ebene – Der „Bezug zum Dritten“1507 
Im Moment stehen wir am Knotenpunkt zwischen dem Weg von der Affektion zum 
Appell und dem „vom fremden Appell zum Mitanspruch“1508. Auf Ersterem begann 
„[a]ls ,Patient’ […] das Selbst […] im Antworten auf das, was es zum eigenen Tun 
auffordert und in der Aufforderung ein Gesicht erhält“1509, zum Adressaten zu werden. 
Dann stellt es auf dem Weg vom fremden Appell zum Mitanspruch einen sich-
verantwortenden Adressaten dar, während der „Mit-“anspruch entsprechend dem oben 
erwähnten Nahezu den Appell implizit begleitet, ohne sich in diesen einzufügen, sei er 
eine schier „sachliche Anforderung [oder ein] fremder Anspruch“1510. Unabhängig davon 
„was uns angeht […] und […] worauf wir eingehen“1511, wo sich in der Appellskala 
zwischen Jemand und Etwas das Appellkorrelat denn befindet,1512 „bleibt [schließlich] 
der Bezug zum Dritten, der eine Ordnung verkörpert oder vertritt.“1513 Allein dadurch 
kann eine Ordnung fungieren. Aufgrund des stehenbleibenden Nahezu gehört der Bezug 
zum Dritten ebenso zum „Grund-riß“1514 der Urdiastase qua des Selbstbezugs.1515 Durch 
diesen Bezug, der sich gleichsam als eine Fremdbezugsgabelung darbietet, strömt die 
ordnende Macht auf alle „Differenzierungsbewegungen“1516 im Zwischenspiel zwischen 
dem Wovon des Getroffenseins und dem Worauf des Antwortens ein.1517 Auch hierdurch 
lässt „sich das Pathos […] mit einem Ethos [aufladen], das jeder Normierung 

 
1507 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. 
1508 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 252. 
1509 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 110. 
1510 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. 
1511 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176. 
1512 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114, 116-

17, 121. 
1513 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. 
1514  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176. Vgl. 

außerdem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 153 sowie bei Merleau-Ponty: VI, 188-89, 192-94, 311. 
1515  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 256: 

„[D]ie Einführung von Drittinstanzen [ist] ebenso diastatisch zu denken […] wie jene Prozesse der 

Selbstspaltung und Selbstverdoppelung, die eben jenes Selbst aus der Spaltung und Verdoppelung 

hervorgehen lassen.“ 
1516 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. 
1517  Vgl. in dieser Arbeit 3.2.1. 3) b) und besonders Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165 sowie 256. 



214 

vorausgeht“ 1518 , die auf derselben Ebene der Qualifizierungen, Quantifizierungen, 
Datierungen, Lokalisierungen, kausalen Zuschreibungen, usw. usf., also bereits unter 
einer fungierenden Ordnung steht. Im Vergleich dazu ist mit dem Ethos vielmehr gemeint, 
„daß das Antworten, gerade auch das leiblich-sinnliche Antworten“ 1519  wie ein 
Lächeln,1520 das anscheinend keine Ordnung unterstellt, tatsächlich „nicht frei […] von 
ethischen Aspekten [ist] und daß umgekehrt jede Ethik responsive Züge aufweist 
[…].“ 1521  Ersteres gilt, solange der Bezug zum Dritten der Urdiastase innewohnt. 
Gleichfalls gilt Letzteres, insbesondere wenn als „Verantwortung […] die 
Unausweichlichkeit, mit der wir beim Anderen anfangen“1522, tatsächlich auf die „von 
Affektion und Appell“ 1523  und weiter bis auf das Pathos zurückgeht und nicht 
umgekehrt.1524 
Zwar kann der Bezug zum Dritten allerdings darin erblickt werden, dass zuerst „im 
Antlitz des Anderen“1525 oder „[i]n den Augen des Anderen […] mich der Dritte an[sieht] 
– die Sprache ist Gerechtigkeit“1526 –, jedoch rührt er keineswegs von daher, wo etwa 
„Dimension der Erhabenheit, […] der Transzendenz“ 1527  zunächst auf die Ethik 
„als ,Erste Philosophie’“1528 hinweist, so als erschöpfte das Ethos bereits das Pathos. 
Vielmehr gabelt sich am Knotenpunkt zwischen dem Weg von der Affektion zum Appell 
und dem vom fremden Appell zum Mitanspruch der Andere demzufolge in die zweite und 
dritte Person, soweit sich der Appell, der sich als „erprobt“ erwiesen und auf Jemand als 
Adressanten verwiesen hat, in den Anspruch des Anderen und den Mitanspruch aller 

 
1518 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 11. Vgl. unter 

anderem 98-99, 124, 128 Fußnote, 129. 
1519 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 128, Fußnote. 
1520 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114-17. 
1521 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 128, Fußnote. 
1522 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

335. Vgl. TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166f. Bei 

Levinas: TU, 282. 
1523 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 122, Titel. 
1524 Vgl. in dieser Arbeit 3.2.1 3) e). 
1525 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217. 
1526 TU, 307-08. Bei Levinas: TI, 234. 
1527 TU, 311. Bei Levinas: TI, 237. 
1528 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

323: „[B]ei Levinas [stellt sich] die Ethik als ,Erste Philosophie’ […] schließlich als eine Philosophie 

ohne ,Erstes’, ohne Arche, heraus[] […].“ 



215 

Anderen gabelt. All das geschieht dennoch nach wie vor „notwendigerweise auf einer 
präinstitutionellen und pränormativen Ebene“1529 der Urdiastase, die Spielraum für die 
normale Erfahrung der Sinngebungen und Zielsetzungen oder des Bedeutens und 
Begehrens zulässt, oder die eine Vielfalt von Erfahrungsmöglichkeiten oder -modi 
ermöglicht. 1530  Damit wird die ethische Dimension nicht bloß relativiert, sondern 
vielmehr begründet, indem die Ethik statt auf das „Sollen“, das bereits etwa eine 
Normierung oder sich wiederholende fungierende Ordnung als festen Boden unterstellt, 
eher auf das bereits genannte Ethos zurückgeführt werden kann. 
 
c) Die Aktualisierung der „Instanz des Dritten“1531 und die „Ordnungsinstanz“1532 
Um die sich in der allgemeinen Erfahrung bereits als fester Boden wiederholende 
fungierende Ordnung von der aus dem Bezug zum Dritten einströmenden, ordnenden 
Macht einer präinstitutionellen und pränormativen Ebene klarer zu trennen, kehren wir 
mit Waldenfels folgendermaßen „[d]en Weg vom fremden Appell zum Mitanspruch des 
Gesetzes […] um[], indem wir von den geltenden Ordnungen aus zurückfragen nach den 
Instanzen, in denen sie sich verkörpern.“1533 Zwar kann die Rolle einer Ordnungsinstanz 
streng genommen „weder auf jenen reduziert werden […], der das Gesetz vertritt, noch 
auf das, was gesetzlich vorgeschrieben ist“1534, jedoch könnte sich keine fungierende 
Ordnung ohne Gesetz dennoch als gültig wiederholen.1535 Hiervon lässt sich die wörtliche 

 
1529 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

317. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 

128, Fußnote: „Dem ,Anarchischen’ bei Lévinas, hoffe ich mit dem Rückgang auf Pathos und Affektion 

stärker gerecht zu werden, allerdings nicht ganz so, wie Lévinas es versteht.“ 
1530 Vgl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

2002, 114, 165. 
1531 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

330. 
1532 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 252. Vgl. 253: 

„Wer ein Gebot oder Verbot ausspricht, tut dies stets im Namen von …, unter Berufung auf eine Instanz 

[…].“ Vgl. z. B. 254: „Logos, Vernunft, Gewissen, Sitte oder eben Gesetz“. 
1533 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 252. Vgl. 181. 
1534  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 253. In 

Hinblick darauf wäre der Ausdruck „der Bezug zum Dritten“ noch passender, wenn er sich ohne Verweis 

auf irgendeine Art des Gesetzes auf das Ordnungsgeschehen auf einer präinstitutionellen und pränormativen 

Ebene bezieht. 
1535 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 253: „Die 

unumgängliche Grundtatsache, daß es ,Ordnung gibt’, schließt ein, daß es ,Gesetze gibt’, die weder rein 



216 

Bedeutung der Regel-mäßigkeit ableiten, und zwar als „die schematisierende und 
kategorisierende Wirkung in Qualifizierungen und Quantifizierungen, in Datierungen und 
Lokalisierungen wie auch in kausalen Zuschreibungen.“ Das Gesetz „artikuliert sich in 
Geboten und Verboten, die ein bestimmtes Handeln oder ein bestimmtes Unterlassen von 
Handlungen vorschreiben.“1536 Angesichts der „Unterscheidung von [der] Aufforderung 
und [dem] Gebot beziehungsweise Verbot“1537 übersteigt die Aufforderung dennoch das 
Gesetz, das auf die Aufforderung im Aufforderungs-Erwiderungsrahmen zwar 
unreduzierbar bleibt, jedoch auch keineswegs auf derselben Ebene der Aufforderung liegt, 
nämlich nie auf einer präinstitutionellen und pränormativen Ebene. Hierauf steht das 
Selbst als der zuerst „bevorzugt[e] und markiert[e]“1538 „Respondent, der auf fremde 
Appelle antwortet,“1539 implizit im Bezug auf einen Dritten, der von irgendeinem Gesetz 
der Ordnungsinstanz impliziert werden muss.1540 Die Ordnungsinstanz verhält sich also 
als Instanz des Dritten, die wie oben zitiert eigentlich nicht auf einen bestimmten 
Gesetzesvertreter zu reduzieren ist. Alle Ordnungsinstanzen zusammen können jedoch 
keinesfalls den „Bezug zum Dritten“ erschöpfen, weder als Gesetzesvertreter noch 
irgendwie anders. Dieser der Urdiastase ebenso wie der Fremdbezug innewohnende 
Bezug zum Dritten übersteigt jedwedes Gesetz bzw. jedwede Ordnung, so ähnlich wie 
„[d]as [im Getroffensein durch Fremdes gipfelnde] Pathische […] alle Sinngebungen und 
Zielsetzungen übersteigt“ 1541 oder „die[] vorgegenständlichen Erfahrungen […] [als] 
Nährboden für eine künstlerische, mythologisch-religiöse und denkende Gestaltung der 
Wirklichkeit […] den Rahmen der normalen Erfahrung übersteigt.“1542 Die ordnende 
Macht wirkt sich allerdings immer „als Dritter“1543 oder als in den Augen des Anderen 
mich ansehende Gerechtigkeit auf die Selbstumwandlung und „[-]übersteigung“1544 aus, 

 
idealiter noch rein realiter bestehen.“ Außerdem 123: „Der fremde Anspruch wird zum rechtmäßigen 

Anspruch aufgrund eines gemeinsamen Gesetzes, das den Anspruch einer Anspruchsordnung unterstellt.“ 
1536 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 252-53. Vgl. 

außerdem 123. 
1537 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 124. 
1538 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. 
1539 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 180. 
1540 Zur gewöhnlichen Neutralitäts- und Anonymitatsbedeutung der Ordnungsinstanz vgl. unter anderem 

Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 253-54. 
1541 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. 14, 

23-26, 98, 101. 
1542 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 121. 
1543 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255. 
1544 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 



217 

die uns auf den Weg von der Affektion zum Appell und weiterhin auf den vom fremden 
Appell zum Mitanspruch führen kann. – Jedoch unterstellt der Bezug zum Dritten, ohne 
den jedwede Ordnung undurchführbar oder durchaus undenkbar wäre, selbst als Diastase 
überhaupt keine ordnende Macht, ganz zu Schweigen von einer bestimmten Ordnung 
oder Instanz, sei sie als „Logos, Vernunft, Gewissen, Sitte oder eben Gesetz“ 1545  
bezeichnet. Ähnlich gilt für das Folgende: Unabhängig davon inwiefern die Ordnungen 
einen Bereich von Gründen ausmachen, kann hierdurch keinesfalls begründet werden, 
dass sich das Ich im Bezug zum Dritten, so wie in irgendeiner der 
Differenzierungsbewegungen, auf diese und nicht jene Ordnung oder Instanz einlässt, 
nach der sich im Rahmen der normalen Erfahrung etwa Qualifizierungen, 
Quantifizierungen, Datierungen, Lokalisierungen oder kausale Zuschreibungen 
vollziehen, sogar einschließlich des Aufstellens der „Kriterien […], die uns bestimmen 
helfen, was Andere sind oder wozu sie gut sind […].“1546 Dies führt uns letzten Endes 
nochmals zum Analogon zu „ein[em] Abgrund an Unverantwortlichkeit“1547. Jedoch 
bietet sich dieses Analogon vielmehr als Ursprung des eben zitierten Abgrunds dar. Seine 
Wurzel liegt statt in der Verantwortung von etwa einer ethischen Dimension eher in der 
diastatischen Erfahrungsgenese selbst. – Diese „Abgründigkeit“1548 wird später näher 
behandelt. 
 
d) Die dritte Instanz der Ordnung auf dem Selbstübersteigungsweg 
Davon ausgehend, dass der Bezug zum Dritten als Ordnungsinstanz keine Ordnung 
untersteht, lässt sich unser Verständnis hierüber noch vertiefen, was durch den bereits 
erläuterten Anspruchswiderstreit oder „[-]konflikt“1549 erschlossen wurde.1550 Er ergab 
sich zunächst daraus, dass „nicht alle [Ansprüche] zugleich befriedigt werden 

 
315. 
1545 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 254. 
1546 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. 
1547 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

328. Vgl. 327. Außerdem 345: „Verantwortungskonflikte“. Vgl. dagegen Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 345. Bei Levinas: AE, 126, 145, 147. 

Außerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 169, 172. 
1548 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 173. 
1549 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

318. 
1550  Vgl. in dieser Arbeit 3.1.2. 2) a) und besonders Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 28-29, 152, 318. Außerdem Waldenfels, Bernhard, 

Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 256. Bei Merleau-Ponty: TI, 177, 268. 



218 

können.“ 1551  Indessen „formen [sie] sich […] zu einem Anspruchsfeld und einem 
Anspruchsrelief, wo es Nähere und Fernere gibt und wo jede Antwort sich als selektiv 
und exklusiv erweist, selbst wenn sie dieser Weisung folgt.“1552 Dabei formen sich die 
Ansprüche nach einer „Anspruchsordnung“, als die „eine einzige Ordnung […], der das 
Reden und Tun ein- oder zugeordnet werden kann,“1553 das sich damit als Antwort als 
selektiv und exklusiv erweisen lässt. Während diese Ordnung zwischen dem, was ein- 
oder zugeordnet werden kann, d. h. das Eigene im weitesten Sinne, und dem, was nicht 
ein- oder zugeordnet werden kann, nämlich die „außer-ordentliche Fremdheit,“1554 eine 
Grenze zieht, übt die Ordnung wie oben zitiert „ihre gleichmachende Wirkung auf alles 
aus, was als etwas erscheint und auf etwas hin erstrebt wird.“ Trotz aller nachträglichen 
Qualifizierung und dergleichen kann zuallererst durch sie ein „Antworten, gerade auch 
das leiblich-sinnliche Antworten“, begründet werden. Beispielsweise lässt sich das 
Ausweichen als eine Antwort auf etwas dringlich Bedrohliches nicht nur unter den 
gegebenen Umständen als die beste erweisen, sondern auch als Grundstein derjenigen 
Kriterien, die dem Betroffenen weiter bestimmen helfen, welches etwas Bedrohlichem 
zuzurechnen ist, unabhängig davon ob es eine Sache, eine Person, ein Übergangsobjekt 
oder -subjekt darstellen würde.1555 
In Hinblick darauf wird eine bisher noch unerwähnte Form der Diastase enthüllt, dass 
„der Bezug zum Dritten, der eine Ordnung verkörpert oder vertritt“ und seit der Um- oder 
„Verwandlung einer Affektion in einen Appell“1556 bereits implizit fungiert, die Gabelung 
in „Wer“ oder „Was“, Jemand oder Etwas zugleich kreuzen kann,1557 während das eine 
auf das andere stets unreduzierbar bleibt. Hierbei übersteigt die vom Bezug zu einer 

 
1551 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

28-29. 
1552 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

318. 
1553 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

327. 
1554 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 259. Vgl. 251: 

„[E]ine extraordinäre Form der Fremdheit […].“ 
1555 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 116-21. 

Außerdem Anzieu, D., Das Haut-Ich, übersetzt von M. Korte u. M. -H. Lebourdais-Weiss, Frankfurt am 

Main 1992, 192f. sowie 214. 
1556 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. Vgl. 10-

11, 110, 122. 
1557 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112, 118-

19. 



219 

dritten Ordnungsinstanz eingeführte ordnende Macht selbst als Diastase niemals den 
Selbstbezug qua Urdiastase, so als wären damit verschiedene Dimensionen eines Selbst 
zusammenzusetzen oder -stellen. 1558  Wenn die Urdiastase als „Prozeß der 
Selbstdifferenzierung“1559 bereits „zwischen zwei oder mehreren Instanzen“1560 verläuft, 
befindet sich sozusagen die Ordnung als dritte Instanz gerade neben dem Appell als 
zweite, der darauf zurückgeht, „was uns anrührt und bewegt.“1561 Hiermit gehört das 
Ordnungsgeschehen wie bereits gesagt ebenso zur Urdiastase wie das Aufforderungs- und 
Antwortgeschehen, während die Gabelung in Jemand oder Etwas sowie die „responsive 
Differenz zwischen dem, worauf wir antworten, und dem, was wir zur Antwort geben“1562, 
jedoch zu den derivativen Differenzierungsbewegungen gerechnet werden können. 
 
e) Die Abgründigkeit der Erfahrung überhaupt 
Trotz aller Vertiefung und Verfeinerung des Aufforderungs-Erwiderungsrahmens sowie 
der Begründung der Levinasschen Ethik, verbleibt dennoch ein Analogon zum bereits 
erwähnten Abgrund an Unverantwortlichkeit. Letzterer wurde nach Waldenfels darauf 
zurückgeführt, dass zur Vollkommenheit der Verantwortlichkeit eine einzige Ordnung 
vorausgesetzt werden muss, der das Reden und Tun ein- oder zugeordnet werden kann, 
auch wenn die Ansprüche tatsächlich bereits in Widerstreit stehen, also „nicht alle 
zugleich befriedigt werden können.“1563 Aber während eine Vielfalt der „Ansprüche […] 
nicht realisierbar ohne eine bestimmte Anspruchsordnung [ist],“ 1564  dreht sich der 
Widerstreit oder Konflikt zwischen ihnen in einem tieferen Sinn nicht bloß „darum, daß 
nicht alles, was auf Verwirklichung Anspruch erheben kann, gleichzeitig zu realisieren 
ist.“ 1565  Dies mag sich allerdings innerhalb einer bestimmten fungierenden 
Anspruchsordnung ereignen, nach der sich eine Antwort als selektiv und exklusiv 
erweisen oder so begründet werden kann. Allein daraus ließe sich der Abgrund an 
Unverantwortlichkeit eigentlich noch nicht ableiten, auch wenn die Unverantwortlichkeit 

 
1558 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 166, 173. 

Dagegen z. B. bei Husserl: CM, §22, §45; Krisis, 268. 
1559 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. 
1560 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. 
1561 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 98. 
1562 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 60, 101. 
1563 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

28-29. Vgl. 318. 
1564 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

319. Bei Levinas: AE, 202. 
1565 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 29. 



220 

allein durch die Unfähigkeit erschöpft werden könnte, alles Reden und Tun, das der 
Weisung des Anspruchsfelds und -reliefs folgen kann, als Antwort gleichzeitig zu 
realisieren. Tatsächlich verhält es sich vielmehr so, dass der Widerstreit zwischen den 
Ansprüchen eher auf den zwischen den Anspruchsordnungen hinweist, unter denen sich 
keine einzige als irgendwie „besser“ als die anderen erweisen ließe, weil es keine 
Ordnung mehr gäbe, die dafür einen Bereich von Gründen ausmachen könnte, womit die 
Möglichkeiten der Anspruchsordnungen miteinander vergleichbar geworden wäre. 
Stünde vor dem Selbstbezug oder -Übersteigungsweg zur Verfügung eine vorgegebene 
Meta-Ordnung, „wären wir bereits auf den Bahnen des Bedeutens und Begehrens.“1566 
Die Wurzel des Widerstreits übersteigt das, was sich innerhalb oder mithilfe einer 
bestimmten fungierenden Anspruchsordnung ereignet. Ohne den Bezug zum Dritten als 
Ordnungsinstanz auf einer präinstitutionellen und pränormativen Ebene der Urdiastase in 
Betracht zu ziehen, würde die Wahrheit des eben erwähnten Abgrunds, also die 
Abgründigkeit der Erfahrung überhaupt, nicht erschlossen werden. 
Die Ordnung, die durch den Bezug zum Dritten im Namen von Logos, Vernunft, 
Gewissen, Sitte oder eben Gesetz als Ordnungsinstanz fungieren kann, geht zunächst weit 
über eine Anspruchsordnung hinaus, jedoch ohne den Aufforderungs-
Erwiderungsrahmen der Urdiastase überschreiten zu können. Irgendeine von uns 
unabhängige Ordnungsinstanz kann keineswegs der diastatischen Infrastruktur des Ich 
ausweichen und uns trotzdem affizieren.1567 Als ordnende Macht eröffnet sie allerdings 
einen Spielraum für jede schematisierende und kategorisierende Wirkung wie etwa jene 
auf die Ansprüche, sodass sie sich zu einem Anspruchsfeld und -relief formen, woraus 
sich eine Anspruchsordnung ergibt. Hierin zeigt sich allerdings die „gleichmachende 
Wirkung“ der Ordnung. Jedoch wäre ihre Interpretation irreführend, dass zuerst etwa die 
Anspruchsordnung einen Spielraum für das Aufstellen des Anspruchsfelds und -reliefs 
zuließe, wo sich jede Antwortalternative als selektiv und exklusiv erwiese, so als könnte 
sie aufgrund derselben Ordnung qualifiziert, quantifiziert, datiert, lokalisiert und 
besonders begründet werden. Anders formuliert wäre der Hinweis irreführend, dass der 
Unbegründbarkeitsursprung der Antwortalternative mit dem des Anspruchs zu 
identifizieren wäre, oder umgekehrt, der Begründbar- oder Rechtmäßigkeitsursprung des 
Anspruchs mit dem der Antwort. Denn eine Anspruchsordnung, nach der sich 
ordnungsmäßig bestimmen lässt, wie sich die Ansprüche zueinander verhalten, wie und 

 
1566 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. 
1567 Vgl. außerdem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 

255: „Wenn etwas dieser Vereinheitlichung durch ein Drittes entgegensteht, so ist es jene Urdiastase 

zwischen dem Wovon der Affektion und dem Worauf des Antwortens, die sich in allem wiederholt, was 

sich zwischen uns abspielt.“ 



221 

inwiefern diese und jene in Widerstreit stehen, was einen Anspruchswiderstreit oder -
konflikt bedingt, usw. usf., müsste als fester Boden dennoch keine gegebene Antwort 
rechtfertigen, solange es überhaupt keine alle zugleich befriedigende Antwort geben kann. 
Des Weiteren bleibt ohne antwortendes Erproben auf dem Weg von der Affektion zum 
Appell immer noch unklar, „ob da jemand ist, der an mich appelliert oder nicht. Wäre 
niemand da, so entstünden auch keine Ansprüche, die verletzt werden könnten.“1568 Eine 
derartige Unklar-, Unbestimmt-, Unsicher- bzw. Fremdheit darüber, „was uns anrührt und 
bewegt“, widerruft auch keinesfalls die Unausweichlichkeit zum Antworten, zur 
Selbstumwandlung und -übersteigung. Diese „Unausweichlichkeit von Affektion und 
Appell“1569 rührt von keiner Ordnung, keiner Instanz bzw. keinem Bezug zum Dritten her. 
Die ordnende Macht muss damit ebenso nicht Hand in Hand gehen. Außerdem, 
unabhängig davon welche Ordnungsinstanz dafür zuständig ist, lassen sich ohne 
Erwiderungsteil die Qualifizierung und dergleichen keineswegs auf weitere 
Differenzierungsbewegungen auswirken, wie z. B. die „zwischen adressierender und 
nicht-adressierender Aufforderung“1570, zwischen der sachlichen Anforderung und dem 
fremden Anspruch, die entsprechende Gabelung in Jemand und Etwas, usw. usf., von der 
präinstitutionellen und pränormativen Ebene bis auf die institutionelle und normative 
Ebene der Sinngebungen und Zielsetzungen oder des Bedeutens und Begehrens. Wird ein 
„Anspruch […] zum rechtmäßigen Anspruch aufgrund eines gemeinsamen Gesetzes, das 
den Anspruch einer Anspruchsordnung unterstellt“1571, muss bereits eine Antwort darauf 
irgendwie gegeben werden, wenn auch sie im Laufe der Bearbeitung eine unfertige bleibt. 
Umgekehrt verhält es sich allerdings nicht so, als erwiese sich der Anspruch zuerst als 
rechtmäßig oder begründbar, und es dann in Reaktion darauf nötig wäre eine richtige 
Antwort herauszufinden. Vielmehr ist es so, dass sich alle Regel- sowie Rechtmäßigkeit 
erst während des Antwortgeschehens verwirklicht und nicht irgendwie anders. Im 
Vergleich dazu „[beschränkt sich] [d]ie Ordnungsleistung […] auf notwendige 
Bedingungen, die etwas möglich, aber nicht wirklich machen[.] [Z]ureichende Gründe 
sind vor aller Erfahrung nicht gegeben“1572, sondern bilden sich selbst erst unzureichend 

 
1568 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. Vgl. ebd.: 

„Adressantenerprobung“. 
1569 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 122, Titel. 
1570 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114. 
1571 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 123. 
1572 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 169. Vgl. 125, 

170, 183. Zum etwas wirklich machenden Ereignis vgl. dagegen 173: „Wir sind selbst auf dieses Problem 

gestoßen, als wir von einem Pathos ausgingen als einem un-möglichen Ereignis, das seiner Ermöglichung 

vorausgeht und sie übersteigt als eine Wirkung […].“ 



222 

während des Erfahrungsgeschehens durch den Bezug zum Dritten als Ordnungsinstanz. 
Mithin kann es dem Respondenten nicht gelingen, etwas ausreichend zu begründen, sei 
es eine sachliche Anforderung, ein fremder Anspruch oder eine Antwort auf die 
Aufforderung im weitesten Sinn. Dies gilt bis zu dem Umschlagpunkt, wo man über die 
Erfahrung als etwas Erfahrenes redet oder reflektiert, anstatt es zu erleben. 
In dieser unumgänglichen Nachträglichkeit ist die Abgründigkeit der Erfahrung jedoch 
noch nicht völlig fundiert. Soweit es bereits eine einzige Ordnung gegeben hat, der das 
Reden und Tun ein- oder zugeordnet werden kann, lässt sich die normative Dimension 
der Erfahrung dennoch aufs Vervollkommen richten. Der Abgrund an Unbegründbarkeit 
liegt in der Frage danach verborgen, warum es eine bestimmte, diese und nicht jene 
Ordnung gegeben hat, nach der sich die nachträgliche Qualifizierung sowie dergleichen 
vollziehen. Eine mit der gleichmachenden Wirkung bereits fungierende Ordnung 
vollzieht sich, unabhängig davon welche Ordnungsinstanz dafür zuständig wäre, gerade 
innerhalb dem diastatischen Selbstbezug als Prozeß der Selbstdifferenzierung im 
Aufforderungs-Erwiderungsrahmen, ohne das Selbst oder seine Diastase 
zusammenzusetzen oder -stellen. Das Erfahrungsgeschehen selbst stellt nach wie vor 
gleichsam „ein[] bodenlose[s] […] [dar], dessen Abgründigkeit durch die […] 
Ordnungsmuster lediglich überdeckt [werden kann].“1573 Dementsprechend bestünde der 
Widerstreit zwischen den Ansprüchen nicht nur aus dem Konflikt zwischen den 
Verwirklichungsmöglichkeiten bzw. -Prioritäten, sondern vielmehr aus dem zwischen den 
möglichen Ordnungsalternativen. Genaugenommen steckte zwischen ihnen kein 
Widerstreit, für den etwa Bedingung noch kaum analytisierbar wäre, sondern eher die 
reine Beliebigkeit. Somit wird nach Waldenfels durch die ordnende Macht in der 
Erfahrung im Ganzen jedoch unumgänglich „ein Moment der Ungerechtigkeit […] 
auf[ge]prägt.“ 1574 Allein dadurch ist das anschließende Zitat zu verstehen, ohne uns 
einfach auf den Relativismus zu verweisen. 
 
„Eine jegliche Ordnung ist nicht weniger, aber auch nicht mehr als die Verkörperung eines 
bestimmten Gesichtspunktes, als ein Gesichtsfeld, das seine spezifische Optik, seine eigene 
Perspektive hat: ein so und nicht anders. Ordnungen, die eine universale Reichweite beanspruchen, 
sind von diesen Beschränkungen keineswegs ausgenommen; auch die Moral beschränkt sich auf 
einen moral point of view […].“1575 

 
1573 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 173. Vgl. 254-

55. 
1574 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255. 
1575 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255. Vgl. ebd.: 

„Eine moralische Gemeinschaft wäre eine Gemeinschaft von Moralrichtern, die der systemtheoretischen 



223 

 
Machte eine Vielfalt der Ordnungen den Bereich von Gründen aus, fungierten sie dabei 
nicht alle zugleich und kämen in diesem Sinn miteinander in Widerstreit. Hierauf ist der 
oben erwähnte Anspruchskonflikt oder -widerstreit zurückführbar, sowie die 
verschiedenen und sogar unstimmigen Bestimmungskriterien über „das, worauf wir 
eingehen“, unabhängig davon ob es eine Sache, eine Person, ein Übergangsobjekt oder -
subjekt darstellen würde. Ein Moment der Ungerechtigkeit zieht sich wie bereits erwähnt 
durchs Erfahrungsgeschehen hindurch, weil das Ordnungs- sowie Aufforderungs- und 
Antwortgeschehen bei derselben „Urdiastase in allen weiteren 
Differenzierungsbewegungen am Werk ist.“ Also hat sich „die Phänomenologie einer 
gebrochenen Erfahrung“1576 als eins erklärt, jedoch ohne es etwas „Syn-thetische[m] und 
Sy-stematische[m]“1577 zuzuschreiben. 
 
2) Die Fremdheit und das Fremde 
a) Das eigentliche Fremde oder die der Erfahrungsgenese eingeborene Fremdheit 
Das Fremde im Fremdbezug, „das, wovon das Selbst affiziert, von dem es zu etwas 
aufgefordert wird und auf das es antwortet“ 1578 , bzw. das, was das Ich vor allem 
„[a]ls ,Patient[en]’ […] getroffen [hat]“ 1579  oder worin das Pathische als solches 
gipfelt,1580 lässt sich zuerst unzweifelhaft von der „Andersheit des oder der Anderen“1581 
unterscheiden. Erweiterte sich diese Andersheit auf die Husserlsche „Fremderfahrung in 
dem Sinne, in dem der Andere noch nicht zu dem Sinn Mensch gekommen“1582 sei und 
vielmehr geschlechtlos bliebe, und stünde sie der Eigenheit oder Einzigartigkeit eines 
Selbst gegenüber, so als ließen sich die beiden ausschließlich voneinander „[a]b[-] und 
[l]ostrennen“ 1583, ohne auf irgendeinen Dritten zu verweisen, stünde diese auf „das 
andere Ich“ 1584  zurückführbare Andersheit dennoch nicht auf derselben Ebene des 
pathischen sowie diastatischen „erste[n] Zug[s], der das Zwischenereignis auszeichnet, 

 
Gemeinschaft von Beobachtern auf fatale Weise nahekäme.“ 
1576 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9. 
1577 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 166. 
1578 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. 
1579 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 180. 
1580 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. 
1581 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 179. 
1582 CM, §50. 
1583 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

367. Vgl. besonders TU, 84. Bei Levinas: TI, 59. 
1584 CM, §49: „Also das an sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich) ist das andere Ich.“ 



224 

[…] de[s] Selbstbezug[s]“1585 qua der „Urdiastase“1586. Zwar ist bereits im Verlauf dieser 
„Selbstdifferenzierung“1587 „als methodisches Zwischenspiel […] zwischen zwei oder 
mehreren Instanzen […] eine als Selbst bevorzugt und markiert [worden],“1588 indem sie 
„sich gegen die andere verschiebt und erst in dieser Absonderung vom jeweils Fremden 
ihre Eigenheit findet“1589, jedoch rührt das hier zitierte Fremde nie daher, dass „das an 
sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich) […] das andere Ich“1590 wäre. Dasjenige, dem 
die Fremdheit als das, „was uns anrührt und bewegt“1591, zuzuschreiben ist, kommt zuerst 
bei der Selbst-„Umwandlung“1592 auf dem „Weg von der Affektion zum Appell“1593 und 
besonders beim antwortenden Erproben wie etwa „Adressantenerprobung“ 1594  vor, 
unabhängig davon ob es letztendlich eine Sache, eine Person, ein Übergangsobjekt oder 
-subjekt darstellen1595 oder „ein Gesicht erh[alten]“1596 würde. Zunächst wird das Ich 
nicht „im Antlitz des Anderen“ 1597  zur Selbst-„Überschreitung“ 1598  sowie 

 
1585  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. Zum 

Zwischenereignis vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 1995, 336; ders.: Ordnung im Zwielicht, Wilhelm Fink, München 2013, 50; besonders ders.: 

Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. Zum „Zwischen“ vgl. ebd. 165f. 
1586 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. unter 

anderem 255. 
1587 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. Vgl. 170, 

256. 
1588 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. 
1589  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. Vgl. 

außerdem 183. 
1590 CM, §49. 
1591 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 98. 
1592 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 103, 

122, 178. 
1593 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 10-

11, 110, 118, 165. 
1594 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. 
1595 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 116-21. 

Außerdem Anzieu, D., Das Haut-Ich, übersetzt von M. Korte u. M. -H. Lebourdais-Weiss, Frankfurt am 

Main 1992, 192f. sowie 214. 
1596 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 110. 
1597 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217. 
1598 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 



225 

„[-]übersteigung“1599 „über das Gegebene hinaus[gerufen],“1600 denn ein solches Antlitz 
kommt ebenfalls zuerst auf demselben Umwandlungsweg vor, genauso wie „das andere 
Ich“ als Du. Die der Erfahrungsgenese eingeborene Fremdheit bzw. das Fremde im 
eigentlichen Sinn, das als das erste Nicht-Ich dem Ich widerfährt und es zur 
„Umwandlung des erleidenden in ein antwortendes Selbst“ 1601  motiviert, übersteigt 
tatsächlich alle derivativen „Differenzierungsbewegungen […][,] Sinngebungen und 
Zielsetzungen“ 1602 , einschließlich „eine[r] schlichte[n] Disjunktion von Person und 
Sache“ 1603 , ganz zu Schweigen von der sich in Qualifizierungen und dergleichen 
äußernden „schematisierende[n] und kategorisierende[n] Wirkung“ 1604 . Demzufolge 
kann das Fremde eigentlich keinesfalls, auch nicht durch die bisher pathische sowie 
diastatische Sichtweise, als etwas Seiendes synthetisch erfasst werden. Es kann jedoch 
„ein Feld der Andersheit entsteh[en],“1605 das „keineswegs aus[schließt], da[ß] der/die 
Andere (autrui) eine emphatische Andersheit verkörpert, die aller Andersheit ihr Siegel 
aufdrückt.“1606 Damit wird überdies ein Spielraum für die Begründung der Levinasschen 
„Bruderschaft“ 1607  oder irgendeiner andersartigen Intersubjektivität und sogar der 
intersubjektiven Objektivierung zugelassen. Dennoch müssen sie alle im Rahmen des 
bereits erläuterten, fremdangeregten Selbstbezuges fundiert sein, während das Fremde zu 
jenem Andersheitsfeld nie gehört. 
 
b) Die Ordnungsrolle 
Bei Waldenfels nähert sich dem eigentlichen Fremden wie bereits erläutert nicht mehr 

 
317, Fußnote. 
1599 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

315. Vgl. TU, 307, 311. Bei Levinas: TI, 233, 237. 
1600  TU, 307. Bei Levinas: TI, 233. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2002, 127. 
1601 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 103, 

122, 178. 
1602 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. 14, 

23-26, 98, 101. 
1603 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112. 
1604 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 251. 
1605 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 183. Vgl. 234. 
1606 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 183. Hierbei 

ist der Andere bereits zu dem Sinn Mensch gekommen und nicht mehr geschlechtslos geblieben. 
1607 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

317. Vgl. 318 sowie TU, 308-09. Bei Levinas: TI, 234-35. 



226 

„der“ Andere. Stattdessen wäre es passender von „das“ Andere als dem Inbegriff zur 
Auslegung auszugehen, das „sich […] in ein anderes [aufspaltet] […], in dem das Selbst 
sich spiegelt und mit dem es sich in einer gemeinsamen Ordnung zusammenschließt, und 
in ein Anderes […], das sich als Wovon und Worauf des Zwischenereignisses jeder 
Identifizierung und Sozialisierung entzieht.“1608 Diese beiden gehen über „eine schlichte 
Disjunktion von Person und Sache“ hinaus, sodass ein kleines anderes sowie ein großes 
Anderes jemand Andere(r) oder etwas Anderes sein können. Die Trennbarkeit zwischen 
ihnen hängt zunächst davon ab, ob dafür eine Ordnung durch „de[n] Bezug zum 
Dritten“ 1609 als „Ordnungsinstanz“1610 bereits eingeführt worden und fungierend ist. 
Dann liegt etwas entweder inner- oder außerhalb der „fungierende[n] Ordnung“1611 bzw. 
wird entweder in die Ordnung einbezogen oder ihr entzogen. Im Vergleich zu einem 
kleinen anderen scheint sich wie zitiert ein großes Anderes dem eigentlichen Fremden 
bzw. der der Erfahrungsgenese eingeborenen Fremdheit noch mehr anzunähern. 
Trotzdem lässt sich diese Fremdheit gegenüber dem Inbegriff des Anderen dadurch 
auszeichnen, dass sie eher in der grundlegend pathischen Sphäre des Widerfahrnisses 
verwurzelt ist,1612 sodass sie dem Bezug zu irgendeiner Ordnungsinstanz vorausgeht, 
wenn nicht dem Bezug zum Dritten selbst. Mithin gehört sie zu den pathischen „Züge[n] 
des Unmöglichen, des Nicht-Ermöglichten.“ 1613  Demgegenüber können ein kleines 
anderes, ein großes Anderes und auch deren Unterscheidung wie alle 
Differenzierungsbewegungen, Sinngebungen und Zielsetzungen zuerst auf dem 
Selbstübersteigungsweg vorkommen. Hierbei spielt die „ordnende Macht“1614 immer 
bereits eine Rolle, unabhängig davon welche Ordnungsinstanz dafür zuständig sein kann, 
oder wie sich diese Instanz zur jenen anderen verhalten könnte, wenn man darüber im 
Ganzen, etwa nach einer weiteren unbekannten Ordnung, reflektierte. Selbst wenn ein 
großes Anderes auf die radikale Fremdheit bzw. das eigentliche Fremde hinweisen könnte, 
würde es immer zu spät darauf rekurrieren, um das eigentliche Fremde in Form des 
Unmöglichen, des Nicht-Ermöglichten zu erreichen. 
Außerdem wird folgendermaßen exemplifiziert, wie sich hinsichtlich der Ordnung der 
Einbezug eines kleinen anderen und der Abzug eines großen Anderen zueinander 

 
1608 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 183. 
1609 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. 
1610 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 252. Vgl. 253. 
1611 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 235. 
1612 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 14. 
1613 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. 
1614 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 251. 



227 

verhalten, bzw., „wie [sich] die Grenzen des Drinnen und Draußen konstituieren.“1615 
 
„[W]enn jedes Ordnen ein ,Gleichsetzen des Nichtgleichen’ besagt, werden mit jeder 
Verwirklichung bestimmte Möglichkeiten ausgeschlossen, so wie das Erlernen der Muttersprache 
eo ipso Fremdsprachen entstehen läßt, die dem eigenen Verstehen mehr oder weniger 
verschlossen bleiben.“1616 
 
Anhand der hier beispielhaft vorgebrachten Fremdsprachen, besonders wenn sie als so 
fremd verstanden werden, als könnte nicht unterschieden werden, ob es sich überhaupt 
um eine menschliche Sprache handelt oder nur um bedeutungslosen und 
zusammenhangslosen Lärm, lässt sich verdeutlichen, wie sich die Fremdheit – in diesem 
Fall der Fremdsprachen – einem großen Anderen annähert, „das sich als Wovon und 
Worauf des Zwischenereignisses jeder Identifizierung und Sozialisierung 
entzieht.“ Hieraus lässt sich als Zwischenereignis die Erfahrung konkret als Erfahrung 
mit (einer) Fremdsprache(n) und die Kriterien der Muttersprache als Ordnungsinstanz 
festhalten, die nicht nur für jeden möglichen Einbezug eines kleinen anderen zuständig 
bleiben, wie wenn z. B. eine vergleichbare Aussprache aufgrund von ähnlichen Silben 
berücksichtigt werden, sondern auch den Abzug eines großen Anderen als überhaupt 
Unverständliches zulassen.“ Dadurch zeigt sich ein großes Anderes zunächst als 
„extraordinäre[] Fremdheit“1617. Indessen ist entsprechend der Diastase „die [fungierende] 
Ordnung [nicht] auf die Spitze zu treiben, das Außer-ordentliche der Ordnung 
einzuverleiben.“1618 Stattdessen muss das Ordnungsgeschehen selbst die Grenzziehung 
implizieren, „die in gleichzeitigen Ein- und Ausgrenzungen ein Drinnen und Draußen 
entstehen läßt. Daraus erwächst eine extraordinäre Form der Fremdheit, die in der 
Überschreitung von Grenzen ihren maßgeblichen Ausdruck findet.”1619 Die hier zitierte 
Überschreitung „bedeutet nicht, [Grenzen] aufzuheben,“1620 sondern vielmehr, dass die 

 
1615 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 241. 
1616  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 241. Zum 

„Gleichsetzen des Nichtgleichen“ vgl. 251, 255 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische 

Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 319. Bei Levinas: AE, 202. 
1617 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255. 
1618 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255. 
1619  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 251. Vgl. 

außerdem 234, 255. 
1620  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 242. 

Anschließend daran folgt: „[D]enn Aufhebung würde besagen, daß die Innen/Außengrenze sich in eine 

Binnengrenze verwandelt, mit deren Hilfe ein großes Selbst sich von sich selbst unterscheidet.“ 



228 

extraordinäre Form der Fremdheit als großes Anderes ohne Grenzziehung der Ordnung 
so unmöglich wäre wie das kleine. 
 
c) Der Fremdheitsursprung 
Mit der oben angeführten Überschreitung muss jedoch nicht gemeint sein, dass die 
Ordnung zuerst geschehen wäre und dann erst die Überschreitung oder der Abzug dessen, 
was vor der Ordnungseinführung bereits vorhanden war und dann dadurch erst als großes 
Anderes erkennbar wäre. Das wäre nur dann der Fall, wenn das eigentliche Fremde bzw. 
die der Erfahrungsgenese eingeborene Fremdheit fälschlicherweise als etwas Seiendes 
verstanden würde. Im Lauf der Selbstumwandlung oder seitens des immer bereits vom 
Fremden getroffenen Patienten „[vollzieht sich] [d]ie Überschreitung […] zunächst 
als ,passives’ Überschreiten, als Ex-zeß, als über das gewohnte Maß Hinausschießen, 
bevor daraus spektakuläre Akte, wenn nicht gar verwertbare Überschüsse werden.“1621 
„Ohne unser Zutun“1622 „[ist] [d]as Überschreiten der Ordnungsgrenzen […] bereits 
geschehen, wenn wir uns fragen, wie es möglich sei.“1623 Hierbei wird das Ich ebenso 
bereits durch das Fremde in Frage gestellt und auf den Selbstübersteigungsweg wirken 
gelassen,1624 wobei die Grenzziehung, „die in gleichzeitigen Ein- und Ausgrenzungen ein 
Drinnen und Draußen entstehen läßt“, vom Ordnungsgeschehen ebenso impliziert werden 
und fungieren muss. Solange das Ordnungs-, „Aufforderungs- und 
Antwortgeschehen[]“1625 dasselbe darstellt, zieht sich „das an sich erste Fremde (das erste 
Nicht-Ich)“, was dem Ich zunächst widerfährt, oder die eigentliche sowie „radikale 
Fremdheit […] durch alle Dimensionen des Fremden hindurch[]“ 1626 , die die 

 
1621 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 243. 
1622 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 124, 125. Vgl. 

10. 
1623 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 241. 
1624  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 241: 

„Überschritten werden die Grenzen in eben jener Erfahrung, die wir Fremderfahrung nennen. Diese kann 

sich in einem unbestimmten Gefühl der Unheimlichkeit, des Schreckens oder Erstaunens äußern […].“ In 

der Tat kann die hier erwähnte Fremderfahrung so weit über die gewöhnliche Bedeutung hinausgehen, als 

wenn hinsichtlich des im Getroffensein durch Fremdes gipfelnden pathischen Charakters der 

Erfahrungsgenese die Erfahrung gleichsam die Fremd-Erfahrung in einem weiteren Sinn wäre. Vgl. dazu 

10. 
1625 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. 
1626 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 242, Fußnote. 

Anschließend daran folgt das: „[Die] ,Radikalität’ bedeutet demnach keine Spielart des Fremden, sondern 

seine Irreduzibität, seine unauslotbare Tiefe.“ Vgl. weiter 251. 



229 

„Fremdheitszone, die an der Schnittfläche zwischen dem Ereignis und seiner jeweiligen 
Ordnung auftritt“ 1627 , ausmachen. Demnach muss die Ordnung mit der primären 
Aufspaltung des Anderen gleichursprünglich bleiben, durch die sich ein kleines anderes 
etwa als „eine normale Form der Fremdheit […] [oder] eine relative Fremdheit“1628 und 
ein großes Anderes als „extraordinäre Fremdheit“ zuerst voneinander abtrennen können. 
Im Vergleich zu diesen beiden, die ohne Ordnung überhaupt unmöglich zu realisieren 
wären, kann das Andere als Inbegriff oder das Fremde niemals so wie etwas 
Bestimmbares erfasst werden. Das Fremde nähert sich jedoch vielmehr dem an, 
„wodurch“ sich etwas auf verschiedene Art und Weise als Vorgegebenheit bestimmen 
lässt, nämlich als Wovon und Worauf des Erfahrungsereignisses bzw. als das, was uns 
nicht bloß anrührt, sondern eher zum Antwortgeben bewegt. 
 
d) Die Überdeckung über die Spuren des Fremden 
Ein Zugang zum eigentlichen Fremden der Erfahrungsgenese mag dadurch geschaffen 
werden, die Fremdheit in der extra-ordinären Form festzulegen und ihr entlang der 
Ordnungsgrenzen zu folgen. Jedoch „[verschwindet] [d]ie extraordinäre Fremdheit […] 
in der sozialen Ordnung einer ,Herde’, wenn diese Genesis vergessen wird und der 
Gesichtspunkt des Dritten überhandnimmt.“1629 Hierin wiederholt sich tatsächlich die 

 
1627  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 234. Vgl. 

weiter 242: „Natürlich gibt es solche Binnengrenzen, die innerhalb einer jeden Ordnung eine normale Form 

der Fremdheit entstehen lassen […]. Die Normalität kann jederzeit zusammenbrechen[.] […] [D]och dies 

besagt nicht, daß es die Normalität nicht gibt. So weit sie reicht, beschränkt die Fremdheit sich auf eine 

relative Fremdheit dessen, was zum Binnenbereich einer alltäglichen oder institutionellen Ordnung 

gehört.“ Dies macht gleichsam die eine Hälfte der Fremdheitszone aus, während die extraordinäre 

Fremdheit die andere. Vgl. dazu 251, 255. 
1628 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 242. Vgl. z. B. 

ebd.: „Dazu gehören Passanten, die ich nicht kenne, Handgriffe, die ich nicht beherrsche, Wörter, die mir 

nicht geläufig sind, und all die vielen weißen Flecke auf der Landkarte, die sich jederzeit ausfüllen lassen, 

ohne daß irgendwelche Ordnungsmaßstäbe verrückt werden. Es handelt sich um ,Leerhorizonte’, die zum 

Gefüge jeder endlichen Erfahrung gehörten […].“ 
1629  Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 257. 

Anschließend daran folgt das: „Dabei ist es relativ gleichgültig, ob die Leitung durch den Hirten als Innen- 

oder als Außensteuerung auftritt, ob die Ordnung sich als denkbar beste oder als bloß funktionierende 

Ordnung ausgibt. Wer nach all diesen Überlegungen die Frage stellen würde, wie einer in die Ordnung 

hineinkommt oder wie er aus ihr herauskommt, würde eine abwegige Frage stellen. Gäbe es nicht den 

Gesichtspunkt des Dritten, so wäre die genannte Frage ebenso hinfällig, wie wenn es nur diesen 

Gesichtspunkt gäbe.“ 



230 

Bedrohung der „[Totalisierung], sich von Außen zu sehen und von sich und den Anderen 
in derselben Weise zu reden’,“1630 so als „[gäbe] es nur diesen Gesichtspunkt“1631, dem 
alles irgendwie unterstellt werden müsste. Eine derart überbetonte ordnende Macht, die 
die Urdiastase sowie den Aufforderungs-Erwiderungsrahmen bereits überschritten hätte, 
so als wären damit verschiedene Dimensionen eines Selbst zusammenzusetzen oder -
stellen, würde auf die gleichsam totalisierende „Idealisierung“1632 hinweisen, „die auf 
verschiedene Weise dem Syn-thetischen und Sy-stematischen […] den Vorzug [gibt].“1633 
Durch dieselbe Kritik scheint die Husserlsche Fremderfahrungs- sowie 
Intersubjektivitätslehre, die den Ausgangspunkt und die Leitlinie der Problematisierung 
in dieser Arbeit darstellt, nicht genau phänomenologisch erschlossen zu werden, sondern 
gleichsam totalisierend idealisiert. Allein aufgrund einer überwiegend ordnenden Macht 
bzw. eines derartigen „Sinntriebes“ 1634 , ließe sich die scheinbar widersinnige 
Fremdheitsbedeutung „des an sich ersten Fremden (des ersten Nicht-Ich)“ als 
„Zugänglichkeit in der eigentlichen Unzugänglichkeit im Modus der 
Unverständlichkeit“ 1635 , worin sie nie so erfassbar wie etwas Bestimmbares bleibt, 
letztendlich ebenso auf eine normale Form der relativen Fremdheit oder auf ein kleines 
anderes beschränken, „in dem das Selbst sich spiegelt und mit dem es sich in einer 
gemeinsamen Ordnung zusammenschließt,“ sei sie der „Einordnung in den 
Menschheitsverband“1636 oder „eine[r] verweltlichende[n] Selbstapperzeption“1637. 
 
e) Die Aktualisierung des Anderen 
Allerdings ist dennoch zu berücksichtigen, dass bei Waldenfels mit dem Andersheitsfeld, 
in dem sich der Inbegriff des Anderen in ein kleines anderes und ein großes Anderes 
aufspaltet, überhaupt keine Deutung dahingehend zulässt, dass die Fremd- oder 
Andersheit des bei Husserl „noch nicht zu dem Sinn Mensch gekommenen“ anderen Ich 

 
1630 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

314. Bei Levinas: TI, 46. Vgl. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366 sowie außerdem Tengelyi, 

László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 279. 
1631 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 257. 
1632 Vgl. unter anderem Krisis, 168. 
1633 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 166. 
1634 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 26. Vgl. 25 

sowie Husserl, Edmund, Logische Untersuchungen, Den Haag 1950, §25, Zusatz. 
1635  Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631. Vgl. CM, §52, §54. Außerdem Waldenfels, 

Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
1636 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 81. 
1637 CM, §45. Vgl. unter anderem Krisis, 261-62. 



231 

allein durch ein kleines anderes erschöpft werden, kein großes Anderes darstellen, oder 
nicht als das radikale Fremde im eigentlichen Sinn fungieren könnten. Es soll ebenfalls 
nicht darauf hindeuten, dass jenes vormenschliche, geschlechtslose andere Ich als „reiner 
Geist“ mit dem „bloßen Ding“ immer gleichursprünglich bliebe, genauso wie Jemand und 
Etwas, 1638  so als ginge von den beiden das eine niemals dem anderen voran. Die 
Möglichkeit, dass uns die Anders- bzw. Fremdheit des anderen Ich ebenfalls als „das an 
sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich)“ widerfahren kann, die sich dennoch gegenüber 
aller andersartigen weltlichen Fremdheit wie etwa einer „Umweltlichkeit für 
jedermann“1639 auszeichnen lässt, wie etwa bei Levinas, ist mit Waldenfels beizubehalten 
und zu begründen und nicht zu untergraben oder auszuschalten. Dass das Fremde durch 
kein vormenschliches, geschlechtloses anderes Ich erschöpft werden kann, ganz zu 
Schweigen von der „Andersheit des oder der Anderen“1640, bedeutet außerdem keinesfalls, 
dass es nichts mit dem anderen Ich zu tun haben könnte, sei es zunächst ein leibliches, 
ein ethisches oder ein andersartiges. Das Fremde erweist sich dann nicht als 
„antihumanistisch[]“ 1641, sondern eher nur als in den „Zügen des Unmöglichen, des 
Nicht-Ermöglichten“ verwurzelt, also als „urfaktisch“ 1642 . Hierauf gehen die dem 
Fremdbezug eingeborene Unsicherheit, Unbestimmbar-, Unerfüllbar-, 1643  
„Unausweichlich[-]“ 1644 , „Unheimlich[-]“ 1645 , bis zur „Abgründigkeit“ 1646  der im 
Wesentlichen brüchigen, „gebrochenen Erfahrung“1647 qua Fremd-Erfahrung alle zurück. 
  

 
1638 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112, 118-

19, 121. 
1639 CM, §44. 
1640 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 179. 
1641 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

355. 
1642 Zum „urfaktisch“ vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 268: 

„[D]ie [phänomenologische] Metaphysik leitet […] die Möglichkeiten auf ihren faktischen 

Wirklichkeitsgrund zurück“ und nicht so, als „[suchte] die [traditionelle Metaphysik] aus der Gesamtheit 

der Möglichkeiten die Wirklichkeit abzuleiten“. Meine Hervorhebung. Tengelyi bezieht sich hier auf die 

Metaphysik Sartres, jedoch in einer Husserlschen Hinsicht. Vgl. dazu 190-91, 265-67. 
1643  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 332. 
1644 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 122, Titel. 
1645 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 241. 
1646 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 173. 
1647 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9. 



232 

Zum Schluss 
 
1. Die Husserlsche Fremderfahrung – Die Entwicklung des Leibes und der Welt 
 
Die Fremderfahrung, bei der ich zuerst das andere ego wie mich selbst erfahre, dient im 
Prinzip einer Konstitution der allgemeinen Gültigkeit für jedermann bzw. der 
intersubjektiven Objektivierung der einen alles, einschließlich mich selbst, 1648  
umfassenden Welt als Vorstufe. 1649  Das „Ich“ 1650  dient der Behandlung über ein 
transzendentales ego, das etwas Transzendentes in sich selbst sowie im Weltrahmen 
konstituiert, als absolut einziger Auslegungsausgangspunkt. 1651  Der synthetische 
Grundrahmen „Welthabe“ 1652  bleibt bei Husserl durchgehend bestehen. Die 
Fremderfahrungsanalyse begann aber mit einer leib-körperlich „analogisierende[n] 
Auffassung“ 1653 , wobei ein von mir wahrgenommener, meinem eigenen Leibkörper 
ähnlicher anderer Leibkörper „in der Sinnesüberschiebung alsbald den Sinn Leib von dem 
meinen her übernehmen muß.“1654 Der Leib-Körper, wodurch sich ein fremder Leib 
gegenüber allem bloß Körperlichen überhaupt erst auszeichnen lässt, scheint vorerst der 
Fremderfahrung sowie allem Weiteren zugrundezuliegen. Allein dadurch werden ein 
„fremder Leibkörper und [sein] fremdes waltendes Ich in der Weise einer einheitlichen 
transzendierenden Erfahrung gegeben“1655. Ein derart anderes Ich bleibt nur denkbar oder 
zugänglich als „intentionale Modifikation […] meines Selbst […].“ 1656 Indessen hat 
Husserl für den Anderen ebenso eine radikale Fremdheit in dieser Form behalten, dass 

 
1648 Vgl. CM, §45. 
1649 Vgl. CM, §44, §55. 
1650  Vgl. unter anderem Krisis, 262; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 249; Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / 

München 2014, 184. 
1651 Vgl. CM, §62: „Der Schein eines Solipsismus ist aufgelöst, obschon der Satz die fundamentale Geltung 

behält, daß alles, was für mich ist, seinen Seinssinn ausschließlich aus mir selbst, aus meiner 

Bewußtseinssphäre schöpfen kann.“ Außerdem §13: „Egologie“; §62: „Monadologie“; §44; Krisis, 117. 
1652 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. Vgl. 186. Bei Husserl: 

Krisis, 268. 
1653 CM, §50. 
1654 CM, §51. Vgl. §50 sowie außerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Nijhoff, 

Den Haag 1971, 21-22. 
1655 CM, §52. 
1656 CM, §52. 



233 

sein „Walten“ oder „Drinnen“ nicht völlig wahrnehmungsmäßig mit beispielsweise der 
gegenüberliegenden Rückseite eines Würfels verglichen werden kann, die man ja zu 
anderer Zeit noch reell wahrnehmen kann. Oder mit Husserls Worten: „In dieser Art 
bewährbarer Zugänglichkeit des originalen Unzugänglichen gründet der Charakter des 
seienden Fremden.“1657 Allein dadurch lässt sich das Ich auf das Fremde, das erste Nicht-
Ich genauso wie auf das andere Ich beziehen. Jedoch genügt diese Zugänglichkeit, damit 
sich das Ich mittels einer sozusagen konjunktivischen Versetzung jedoch die 
„Fremdwahrnehmung“1658 aus dem Anderen heraus so genau wie möglich vorstellen kann. 
Dadurch ergibt sich jedoch nicht die „Einfühlung von bestimmten Gehalten der höheren 
psychischen Sphäre“ 1659, durch die der Andere „zu dem Sinn Mensch“ 1660 kommen 
könnte, sondern zunächst eine intersubjektive Grundlage der Welt, die sich durch die 
wahrnehmungsmäßige Simulation zu einer vielschichtigen sowie bis auf die möglichst 
vielsubjektive gemeinsame „Welt aller und für alle“1661 erweitern lässt.1662 
Eine derart von unten her intersubjektiv aufgebaute Objektivierung scheint aber allein auf 
dem Leibkörper zu beruhen, 1663  anstatt auf der Basis der anderen Urtatsachen wie 
Welthabe oder Intersubjektivität zu stehen.1664 Zur Klärung dieses Sachverhalts, ist als 
Auslegungsausgangspunkt das cartesianische ego zunächst durchs 
Weltbewusstseinsleben zu ersetzen, wodurch „das Mit-sein der anderen Monaden“1665 
nicht mehr von vornherein ausgeschlossen wird. Ein solcher Verweis der 
Intersubjektivität ist in der Tat vor allem nicht zu „beweisen“, so als hätte sich ein 
egozentrischer Aufbau zur Intersubjektivität der Weltkonstitution gezeigt, sondern eher 
zu „verstehen“ oder auszulegen.1666 Der Auslegungsausgangspunkt bleibt nach wie vor 

 
1657 CM, §52. Vgl. §54 sowie Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631. Außerdem Waldenfels, 

Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
1658 CM, §55. Vgl. §53 sowie §54. 
1659 CM, §54. Vgl. außerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 72. 
1660 CM, §50. 
1661 Krisis, 192. Vgl. 136 sowie CM, §60, §42. 
1662 Vgl. CM, §55. 
1663 Vgl. Krisis, 265. Außerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 66. 
1664 Vgl. besonders Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 180, 184-

87 sowie CM, §60. Zur Kritik an Tengelyi vgl. Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, 

Würzburg 2021, 80f. 
1665 CM, §60. Vgl. §59. 
1666 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 13. Tengelyi, 

László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 187. Held, Klaus, Das Problem der 

Intersubjektivität und die Idee einer phänomenologischen Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven 



234 

das Ich, das etwas Transzendentes in sich selbst konstituiert, und zwar im Rahmen einer 
die invariante Struktur erhaltenden, einstimmig geltenden Welt,1667 in die das Ich alles, 
mich sowie den Anderen, eingliedert, und die das Ich möglichst widerspruchslos zu 
erhalten hat. Hierdurch verhält sich das Ich zuerst als ein identisches, anstatt sich einfach 
auf den Strom von Erlebnissen einzulassen, 1668 und die Welt kann zuerst „zu einer 
berechenbaren Welt“1669 werden. Hierbei bleibt der Andere von vornherein der Mitträger 
dieser Verweltlichung, 1670  bei der das Ich neben der von unten her 
wahrnehmungsmäßigen Weltkonstitutionsweise noch eine weltliche sowie ichliche 
Einstimmung vollzieht. Im Lauf der Einstimmung fungiert die Intersubjektivität statt als 
bereits einstimmige soziale Schicht oder Gemeinschaft der Sinneskonstitution eher als 
intersubjektive Verschlingung des Miteinanderlebens, aus dem sich die streitlose 
Einstimmigkeit sowie die widerstreitende Unstimmigkeit gleichfalls ergeben können.1671 
Kurz gesagt muss all dieser Vollzug bereits auf den Anderen hinweisen. Das Ich impliziert 
damit als Selbstbezug, bei dem es die Welt sowie sich selbst möglichst einstimmig erhält, 
den Fremdbezug auf den Anderen. 
 
2. Die Merleau-Pontysche Zwischen-Leiblichkeit – Die Übernahme und Abweichung von 
Husserl 
 
Die Implikation des Fremdbezuges kann jedoch ebenfalls leiblich erschlossen werden.1672 
Dementsprechend ist die „psychophysisch auf körperliche Leiblichkeit bezogene“1673 
Sinnesüberschiebung in Zweifel zu ziehen. 1674  Denn die dem Apriori der 

 
transzendentalphänomenologischen Forschung, Nijhoff, The Hague 1972, 49. 
1667 Vgl. Krisis, 191. 
1668 Vgl. Krisis, 252. Außerdem 194, 254. 
1669 Krisis, 145. Vgl. 71, 254. 
1670 Vgl. Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 185. 
1671 Vgl. Krisis, 6. 
1672 Zum Hinweis auf eine von der „Vergegenwärtigung“ (CM, §55) abtrennbare leibliche Dimension in der 

Fremderfahrungsanalyse vgl. außerdem Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivität bei 

Edmund Husserl, Nijhoff, The Hague 1982, 97-98; Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, 

Den Haag, Nijhoff 1971, 28. 
1673 Krisis, 169. 
1674 Vgl. Ideen II, 140-41 sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65. 

Diese Möglichkeit impliziert jedoch nicht, dass bei Husserl die leibliche Grundlage der Intersubjektivität 

von vornherein als intersubjektiv oder „fremd“ angesehen werden kann. Vgl. unter anderem Krisis, 261-62, 

265. 



235 

transzendentalen Subjektivität „eingeborene“1675 Intersubjektivität könnte keineswegs 
erst von unten her aufgebaut werden, ebenso wie die Welthabe. Darüber hinaus könnte 
der leibliche Selbstbezug eben immer so intersubjektiv bleiben, als bezöge sich das Ich 
bereits leiblich auf den Anderen, und die Intersubjektivität nicht allein so mittelbar wie in 
der Welthabe erblickbar wäre. Bei Merleau-Ponty beruht die „Reflexivität“ 1676  des 
Selbstbezugs also auf der Zwischenleiblichkeit. Als Leiblichkeit, die eine Unmittelbarkeit 
des Umgangs mit der Welt darstellt, 1677  kann sie allerdings auf die Husserlsche 
Leiblichkeit zurückgeführt werden. Die „Doppelempfindung“1678 bei Husserl wird von 
Merleau-Ponty ferner als eine sich alternierende erschlossen, deren Doppelheit besonders 
aus dem dynamischen Alternieren zwischen dem Ich als Berührendem und demselben als 
Berührtem so besteht, als könnte es sogar sein eigenes Betasten berühren. 1679  Des 
Weiteren ist dieser leibliche Selbstbezug über den „meinen“ Leib hinaus zum 
„unser[en]“ 1680 übergegangen, so als würde eine von mir betastete fremde Hand so 
evident fungieren wie meine eigene. 1681  Hinsichtlich all solchem Wahrnehmend-
Wahrgenommenen „steht mein Leibkörper im Konnex mit dem Leibkörper des Anderen 
genauso wie in einer derartigen Reflexivität“1682, dass die Sinne und die Übertragbarkeit 
zwischen den Sinnen sowohl den leiblichen Selbstbezug des Ich als auch den unseren 
Leib ausmachen. Sobald sich das Ich zunächst leiblich auf sich selbst so bezieht oder 
rekurriert, dass es sich als Leib gegenüber allem bloß Körperlichen in derselben Welt 
auszeichnet, weist die gleiche leibliche Reflexivität bereits auf den Anderen hin. So 
erklärt sich zuerst das Zwischen der Zwischen-Leiblichkeit. Mithin kann das Ich trotz 
aller Bewährung zur Einstimmigkeit nie von vornherein etwas Fremdes zuerst 

 
1675 CM, §59. 
1676 Vgl. unter anderem PP, 109 sowie 404; Signes, 165, 167 sowie 230; VI, 311 sowie 303. 
1677  Genauer gesagt ist damit die Perzeption als Verband zwischen dem Leibkörper und dem „rohen 

Sein“ gemeint. Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1995, 147. Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. 
1678 Ideen II, 147. Zitiert in Signes, 167, 230. 
1679 Vgl. VI, 320. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 350; Signes, 230; VI, 12, 170f, 264f, 316. Zur Reversibilität als einer verbesserten Version der 

Reflexivität vgl. unter anderem VI, 156, 184. Weiter Signes, 165. Außerdem Tengelyi, László, Welt und 

Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 276. 
1680 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

350. Vgl. Signes, 167, 173 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108. 
1681  Nach Derrida ist Merleau-Ponty jedoch hierdurch bereits von Husserl abgewichen. Vgl. Derrida, 

Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 205 sowie Ideen II, 166. 
1682 Vgl. Signes, 167 sowie weiter 169. 



236 

ausschließen und dann solipsistisch konstituieren.1683 Hieraus ergibt sich zunächst im 
leiblichen Selbstbezug gleichsam ein quasi-reflexives Selbst, das immer aus dem Anderen 
etwas Fremdes sowie einen Hinweis darauf mit einschließen kann. 
Die Verabsolutierung eines solchen Leibes hängt jedoch mit der Relativierung der 
Welthabe zusammen, 1684  wenn er weiterhin zum „Scheitern einer egozentrischen 
Aneignung der Welt“1685 bzw. zur Offenheit einer „Zwischenwelt“1686 führt. Während die 
Welt bei Husserl „in der Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu 
Bekanntheit“ zu erfassen ist, zieht sich bei Merleau-Ponty von irgendwas 
Wahrgenommenem bis zur Welterfahrung das „Unbewußte als ureigene Blindheit des 
Bewußtseins“ 1687  hindurch. 1688  Denn tief verwurzelt bleibt im Leib selbst die 
Unmöglichkeit, dass dem Ich eine totalistische Aneignung des geschlossenen Ganzen 
gelingt, so als wäre „alles Sein in Totalität konkret und individuell aus[zu]machen[], [zu] 
letztermöglichen[] und dadurch [zu] verwirklichen[]“1689. Dahinter steckt als Grundlage 
nichts Inter-Subjektives, sondern etwas Zwischen-Leibliches.1690 Als solcher verhält sich 
zunächst der Selbstbezug, sogar ohne sich möglichst widerspruchslos zu erhalten oder 
„zu synthetischer Einheit der Geltung hin[zu]streben[]“1691. Zwar lässt sich in dieser 

 
1683 Merleau-Ponty wird davon stark inspiriert, dass sich das Berühren gegenüber dem Sehen und sogar 

gegenüber dem Hören auszeichnen lässt. Vgl. dazu Ideen II, 147-50. Jedoch könnte nach Tengelyi der 

allgemeinste Prototyp der Wahrnehmenslehre von der visuellen Erfahrung nicht durch die taktuelle ersetzt 

werden. Vgl. dazu Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 274 sowie 

VI, 104, 107. 
1684  Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1995, 355, 363, 377, 379-80. 
1685 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

355. Vgl. bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Ebenfalls Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 

107. 
1686 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

365. Vgl. 355. Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Außerdem PP, 409 sowie VI, 72. 
1687 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

157. Bei Merleau-Ponty: VI, 295. Vgl. 132, 296, 303. 
1688  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 149. Vgl. VI, 177-78. 
1689 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 380. 
1690  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 149. Weiter VI, 294. Hiervon besitzt die eine gegen die andere überhaupt keine Priorität. 
1691 Krisis, 71. Vgl. ebenfalls 254. 



237 

Hinsicht die Bedeutung der Berechenbarkeit bzw. der Vernunft allerdings erweitern,1692 
jedoch scheint die Welt damit wiederum allein von unten her wahrnehmend tätig 
konstituierbar. Trotz aller lebendigen Erklärung, wie sich die intersubjektive 
Verschlingung des Miteinander am Leib selbst unmittelbar konkretisiert, seien die Welt 
sowie die in der Welthabe gefundene Intersubjektivität keineswegs durch eine bloße 
Sammlung oder „ein Haben von Wahrnehmungsobjekten“1693 zu verstehen. Außerdem, 
wenn der weltliche sowie ichliche Einstimmungsvollzug nicht mehr so grundlegend wie 
der chiastische Leib fungiert, kann die eigentliche Bedeutung des Eigenen sowie die des 
Fremden wie zwei verschiedene Momente des Leibes verblassen. Oder mit Waldenfels' 
Worten: „Sieht oder spricht sich das Sein in uns, so ist es am Ende gleich, wer sieht und 
wer spricht, ich oder der Andere.“1694 
 
3. Waldenfels – Die Vertiefung des Fremden 
 
Die Verabsolutierung des Leibes und damit die Relativierung der Welthabe nähern sich 
eigentlich der Metaphysik an, der sich Husserl nach Tengelyi „dadurch entgegen[setzt], 
dass er die phänomenologische Metaphysik als eine Lehre von Urtatsachen auffasst, die 
sich nicht etwa auf erste Ursachen zurückführen und daher auch nicht spekulativ 
ergründen lassen.“1695 Was bei der Zwischenleiblichkeitslehre vermisst wird, reflektiert 
das, was Husserl durch die Betonung auf die Welthabe wiederzuerhalten versucht hat, d. 
h., die Urtatsachen zu erschließen, anstatt sie von anderswoher abzuleiten.1696 In dieser 
Richtung lässt sich die folgende Problematisierung vorerst als phänomenologisch-
metaphysischer Versuch darbieten, das Fremde im Fremdbezug wiederum aufgrund des 
Selbstbezuges so zu verstehen wie im Rahmen eines die invariante Struktur erhaltenden 
Ich. Jedoch wird diese Struktur vor allem der Denkweise entgegengesetzt, die „dem Syn-
thetischen und Sy-stematischen, also dem Zusammengesetzten und Zusammengestellten, 
den Vorzug g[ibt]“1697, ganz zu Schweigen von dem „alles Sein in Totalität konkret und 

 
1692  Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, 148-49 sowie VI, 227, 228, 263. 
1693 Krisis, 71. 
1694 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

355. 
1695 Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 187. 
1696 Des Weiteren ist die Urzufälligkeit der Urtatsache zu erklären. Vgl. unter anderem Zur Phänomenologie 

der Intersubjektivität III, 386 sowie Zur Phänomenologie der Intersubjektivität II, 155, 159. Außerdem CM, 

§64; Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014, 181, 188. 
1697 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 166. 



238 

individuell ausmachenden, letztermöglichenden und dadurch 
verwirklichenden“ Grundrahmen. Die Welthabe wird in Waldenfels' eigener 
„gebrochener“1698 Art und Weise bewahrt, jedoch womöglich anders ausgelegt. Trotzdem 
kann das Fremde dadurch „dem an sich ersten Fremden, dem ersten Nicht-Ich“ näher 
liegen, nur muss es nicht ohne Weiteres ein „anderes Ich“ sein. Zwar muss diese 
Entwicklung nicht einer andersartigen antihumanistischen Tendenz entsprechen, in der 
Jemand in Etwas, der Andere in ein Anderes fallen würde, jedoch ist darin zu erblicken, 
dass bei Waldenfels die Erfahrungsgenese,1699 wobei das Ich vom „Getroffensein durch 
Fremdes“ zum Selbstbezug motiviert wird, streng genommen nichts Intersubjektives, 
sondern zunächst eine unbestimmbare fremde darstellt, oder sozusagen mit der Fremdheit 
als „Zugänglichkeit in der eigentlichen Unzugänglichkeit im Modus der 
Unverständlichkeit“1700 bei Husserl korrespondiert. Die Erfahrung wäre im weitesten 
Sinn eben eine Fremd-Erfahrung. Indessen geht die Intersubjektivitätsgenese im 
Wesentlichen auf die fremde Erfahrungsgenese zurück und nicht umgekehrt. Mithin hat 
Waldenfels zur Husserlschen „,metaphysische[n]’ Urtatsache“ 1701  ambitioniert eine 
Ergänzung geliefert, die die Vorzugsstellung „ein[es] Ineinander des Absoluten“1702 bzw. 
der Intersubjektivität dadurch untergräbt, dass die Fremdheit oder das Fremde im 
eigentlichen Sinn sogar dieser „Urtatsache eines Ineinander des Absoluten“ vorausgehen 
kann. 
 

 
1698 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9. Weiter 

175. 
1699 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10 sowie 

102. Hiervon ausgehend sind wir aufs Ich als auf den absoluten Auslegungsausgangspunkt wie bei Husserl 

zurückgekommen, jedoch ohne auf den Rahmen einer einstimmig geltenden Welt einzugehen. 
1700 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 631. Vgl. CM, §52, §54; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-

Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53. 
1701 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366. 
1702 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 366.  



I 
 

Literaturverzeichnis 

 

Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Max Neimeyer Verlag, Tübingen 1976. 

 

Husserl, Edmund 

──, Husserliana I, Cartesianische Meditationen, hg. v. Elisabeth Ströker, Meiner, 

Hamburg 2012. 

──, Husserliana III, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie, Erstes Buch, hg. v. Karl Schuhmann, Nijhoff, Tübingen 1976. 

──, Husserliana IV, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie, Zweites Buch, hg. v. Marly Biemel, Nijhoff, Tübingen 1952. 

──, Husserliana VI, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

transzendentale Phänomenologie, hg. v. W. Biemel, Nijhoff, Tübingen 1962. 

──, Husserliana VIII, Erste Philosophie. Zweiter Teil: Theorie der 

phänomenologischen Reduktion, hg. v. Rudolf Boehm, Springer, Netherlands 

1996. 

──, Husserliana IX, Phänomenologische Psychologie, Den Haag, Nijhoff 1962. 

──, Husserliana XI, Analysen zur passiven Synthesis, Nijhoff, Den Haag 1966. 

──, Husserliana XIV, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Zweiter Teil, hg. v. 

Iso Kern, Springer, Netherlands 1973. 

──, Husserliana XV, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Dritter Teil, hg. v. Iso 

Kern, Springer, Netherlands 1973. 

──, Husserliana XIX, Logische Untersuchungen, Zweiter Band, hg. v. Ursula Panzer, 

Nijhoff, den Haag 1950. 

──, Erfahrung und Urteil, hg. v. Ludwig Landgrebe, Meiner, Hamburg 1972. 

──, Einführung in die Phänomenologie der Erkenntnis. Vorlesung 1909, hg. v. 

Elisabeth Schuhmann, Springer, Dordrecht 2005. 

──, Husserliana Band VIII. Später Texte über Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-

Manuskripte, hg. v. Lohmar, Dieter, Springer, 2006. 

 

Levinàs, Emmanuel 

──, Totalité et Infini, Kluver Academic, Paris 2000. Zur deutschen Übersetzung vgl. 

Totalität und Unendlichkeit, übersetzt von Wolfgang Nikolaus Krewani, Alber, 

Freiburg / München 1993. 



II 
 

──, Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, Nijhoff, Den Haag 1974. Zur deutschen 

Übersetzung vgl. Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, übersetzt von 

Thomas Wiemer, Alber, Freiburg / München 1998. 

──, En Découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, Vrin, Paris 1982. 

 

Merleau-Ponty, Maurice 

──, Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris 1945. Zur deutschen 

Übersetzung vgl. Phänomenologie der Wahrnehmung, übers. von R. Boehm, De 

Gruyter, Berlin 1966. 

──, Signes, Gallimard, Paris 1960. Zur deutschen Übersetzung vgl. Zeichen, hg. v. C. 

Bermes, übers. v. Barbara Schmitz, Hans Werner Arndt u. Bernhard Waldenfels, 

Meiner, Hamburg 2007. 

──, Le visible et l’invisible, Gallimard, Paris 1964. Zur deutschen Übersetzung vgl. 

Das Sichtbare und das Unsichtbare, hg. v. Claude Lefort, übers. v. Regula Giuliani 

u. Bernhard Waldenfels, Fink, München 1986. 

 

Nancy, Jean-Luc 

──, La Communauté désœuvrée, Christian Bourgois, Paris 1986. Zur deutschen Über-

setzung vgl. Die undarstellbare Gemeinschaft, übers. v. Gisela Febel u. Jutta Le-

gueil, Edition Patricia Schwarz, Stuttgart 1988. 

──, Corpus, Métailié, Paris 2000. Zur deutschen Übersetzung vgl. Corpus, übers. v. 

Nils Hodyas u. Timo Obergöker, Diaphanes, Berlin 2003. 

 

Sartre, Jean-Paul, L'être et le néant, Gallimard, Paris 1943. Zur deutschen Übersetzung 

vgl. Das Sein und das Nichts, übersetzt von H. Schöneberg und T. König (Hg.), 

Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 1991. 

 

Waldenfels, Bernhard 

──, Das Zwischenreich des Dialogs, Nijhoff, Den Haag 1971. 

──, Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994. 

──, Deutsch-Französische Gedankengänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995. 

──, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002. 

──, Ordnung im Zwielicht, Wilhelm Fink, München 2013. 



III 
 

Sekundärliteratur 

 

Alloa, Emmanuel u. Bedorf, Thomas u. Grüny, Christian u. Klass, Tobias Nikolaus 

(Hg.), Leiblichkeit, Mohr Siebeck, Tübingen 2019. 

Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011. 

Bernet, Rudolf u. Kern, Iso u. Marbach, Eduard, Edmund Husserl – Darstellung seines 

Denkens, Meiner, Hamburg 1996. 

Därmann, Iris, Fremdgehen, in: Die Herausforderung durch das Fremde, hg. v. H. 

Münkler, Berlin 1998. S. 461-544. 

── u. Jamme, C. (Hg.), Fremderfahrung und Repräsentation, Velbrück Wissenschaft, 

Göttingen 2002. 

── u.Waldenfels, Bernhard (Hg.), Der Anspruch des Anderen, Fink, München 1998. 

Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000. 

Fink, Eugen, VI. Cartesianische Meditation, Dordrecht, Kluwer 1988. 

Hartmann, Klaus, Husserls Einfühlungstheorie auf monadologischer Grundlage, 

Bouvier, Bonn 1953. 

Held, Klaus, Das Problem der Intersubjektivität und die Idee einer 

phänomenologischen Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven 

transzendentalphänomenologischen Forschung, hg. v. Klaus Held u. U. Cläsges, 

Nijhoff, The Hague 1972. 

Novotný, Karel, Welt und Leib, Königshausen u. Neumann, Würzburg 2021. 

Tengelyi, László, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / München 2014. 

Theunissen, Michael, Der Andere: Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Walter 

de Gruyter, Berlin 1977. 

Waldenfels, Bernhard, Paradoxien Ethnographischer Fremddarstellung, in: 

Fremderfahrung und Repräsentation, hg. v. I. Därmann und C. Jamme, Velbrück 

Wissenschaft, Göttingen 2002. S. 151-182. 

Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl, 

Nijhoff, The Hague 1982. 

 


