Die Problematik der Fremdheit von der Husserlschen Fremderfahrungs- sowie
Intersubjektivitatslehre bis zur Vertiefung des Fremden bei Waldenfels

Inaugural-Dissertation

zur Erlangung des Grades eines Doktors der Philosophie
des Fachbereichs A: Geistes- and Kulturwissenschaften
der Bergischen Universitat Wuppertal

vorgelegt von
Teng-Feng Kuo
aus Taiwan

Wuppertal, 2025



Die Problematik der Fremdheit von der Husserlschen Fremderfahrungs- sowie
Intersubjektivitatslehre bis zur Vertiefung des Fremden bei Waldenfels

Einleitung | 3

I. Die Entwicklung der Verhaltnisse zwischen der Intersubjektivitat, der Welt und des
Leibes bei Husserl und Merleau-Ponty | 7

1. Die Stellung der Fremderfahrungslehre bei Husserl | 7

1.1 Der Andere als ,,Zugéanglichkeit des original Unzuganglichen* auf dem
cartesianischen Denkweg | 7

1.1.1 Die Problematik | 7

1.1.2 Die Charaktere der Grundmethodik | 8

1.1.3 Die Fremderfahrung | 12

1.1.4 Die priméren Kritiken sowie Anmerkungen | 29

1.2 Der Konnex zwischen uns auf dem phanomenologisch-psychologischen Denkweg |
35

1.2.1 Ein verbesserter Zugang zur apriorisch implizierten Intersubjektivitét | 35

1.2.2 Das intersubjektive Weltbewusstseinsleben | 38

1.2.3 Der intersubjektive Konnex des Miteinander | 63

1.3 Der Ubergang vom cartesianischen Denkweg zum phanomenologisch-
psychologischen | 72

1.3.1 Uber die Rolle der Leiblichkeit | 72

1.3.2 Uber den Ubergang von der statischen Phanomenologie zur genetischen | 74

1.3.3 Das Ich als der den Fremdbezug implizierende Selbstbezug | 80

2. Der Zugang zu einer potentiellen ,,Intersubjektivitat bei Merleau-Ponty | 83
2.1 Der Leib,,von uns* | 83
2.1.1 Der Leib als selbststandige Dimension | 83

2.1.2 Die Zwischenleiblichkeit | 94

2.2 Die chiastische Verflechtung zwischen unseren Sinnen | 104
2.2.1 Das Eingehen auf die Reflexivitét | 104



2.2.2 Der grundlegende Chiasmus | 108
2.2.3 Die Abweichung von der Husserlschen Fremderfahrungs- sowie
Intersubjektivitatslehre | 110

2.3 Die Kritik am Zugang zu einer potentiellen Intersubjektivitatslehre bei Merleau-Ponty
| 113

2.3.1 Die Ubernahme und Abweichung von Husserl | 113

2.3.2 Die Reduzierbarkeit auf die leibliche Dimension und die dadurch verblassende
teleologische | 117

2.3.3 Die Intersubjektivitéats- und Fremdheitsrolle | 123

I1. Die Vertiefung des Fremden | 133
3. Die Wiedergewinnung der eigentlichen Fremdheit bei Waldenfels | 133

3.1 Der zunéchst nicht leibliche, jedoch den Fremdbezug implizierende Selbstbezug | 133
3.1.1 Die Inspiration aus der teleologischen Dimension | 133

3.1.2 Die Levinassche Inspiration fir die Fremdbezugsauslegung | 143

3.1.3 Die durch den Fremdbezug erst geschaffene Einzigartigkeit des Selbstbezuges | 166

3.2 Der Uberblick tiber das Erfahrungsgeschehen als den Ursprung des Eigenen sowie
des Fremden | 181

3.2.1 Die pathische sowie diastatische Auslegung der responsiven Dimension | 181
3.2.2 Das urspringliche Fremde wund die mit dem Ordnungsgeschehen
gleichurspriingliche Fremdheit | 209

Zum Schluss | 232



Einleitung

Im Fokus meiner Arbeit steht die Problematisierung einer Entwicklung, die von der
Husserlschen Fremderfahrungs- sowie Intersubjektivitatslehre ausgehend zur Frage nach
der Fremdheitsbedeutung Ubergegangen ist. Aus dieser Arbeit geht hauptsachlich die
Auslegungsentwicklung der Fremdheit bzw. des Fremden hervor, das sich ohne Verweis
auf den Leib wie bei Merleau-Ponty, ohne Verweis auf die Weltkonstitution wie bei
Husserl, schlieBlich jedoch als ,,urfaktisch erweisen lasst, auch wenn eine derartige
Fremdheit vor allem nichts Intersubjektives bleiben muss.! Zwar geht die in der fiinften
Cartesianischen Meditation fundierte Entwicklungsrichtung, die Unmittelbarkeit der
Fremderfahrung auszulegen,? wie bei Merleau-Ponty und Levinas, mit der teilweise Hand
in Hand, auf den Ursprung der Fremdheit einzugehen, jedoch kann Letztere nicht durch
Erstere erschopft werden. Um die Unmittelbarkeit der Fremderfahrung auszulegen, wird
das In- und Miteinander der intersubjektiven Verflechtung® bei Merleau-Ponty besonders

L Zum ,,urfaktisch“ vgl. Tengelyi, L&szl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 268:
»[DJie [ph&nomenologische] Metaphysik leitet [...] die Mdoglichkeiten auf ihren faktischen
Wirklichkeitsgrund zuriick” und nicht so, als ,,[suchte] die [traditionelle Metaphysik] aus der Gesamtheit
der Moglichkeiten die Wirklichkeit abzuleiten®. Meine Hervorhebung. Tengelyi bezieht sich hier auf die
Metaphysik Sartres, jedoch in einer Husserlschen Hinsicht. Vgl. dazu 190-91, 265-67. Diese Fremdheit
wird sich letztendlich gegenlber der Andersheit auszeichnen, die in einem Intersubjektivitats- oder
Sozialitatsrahmen erst erschlossen werden kann. Zwar scheinen bei Husserl die beiden den
Auslegungsausgangspunkt gemein zu haben, ,,in der Konfrontation mit Anderen ihren Ausgang [zu]
nehmen®, jedoch riihrt daher der Klarungsbedarf, der sich als Leitfaden durch die vorliegende Arbeit
hindurch zieht. Letztendlich unterscheidet sich das Fremde bzw. die Fremdheit in ihrem eigentlichen sowie
radikalen Sinn, durch den das Ich oder das ,,Subjekt [...] in Frage gestellt [wird],"” von dem Anderen bzw.
der eben beschriebenen Andersheit. VVgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 11, 14.

2 Beim friiheren Husserl ist allerdings etwas unmittelbar, natlirlich Kommunikatives vorgeschlagen. Vgl.
Husserl, Edmund, Erste Philosophie. Zweiter Teil: Theorie der phdnomenologischen Reduktion, Hg. v.
Rudolf Boehm, Springer, Netherlands 1996, 59. Im Folgenden wird dieser als Erste Philosophie 1l
bezeichnet. Weiter Husserl, Edmund, Ideen zu einer reinen Phanomenologie und ph&nomenologischen
Philosophie. Zweites Buch: Phédnomenologische Untersuchungen zur Konstitution, Hg. v. Marly Biemel,
Nijhoff, The Hague 1952, Beilagen, 140. Im Folgenden als Ideen Il bezeichnet, sowie das Erste Buch als
Ideen I. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112, 115.

3Vgl. unter anderem Husserl, Edmund, Cartesianische Meditationen, Hg. v. Elisabeth Stroker, Meiner,
Hamburg 2012, 8§42, 856, §60. Im Folgenden als CM bezeichnet. Vgl. ebenfalls Husserl, Edmund, Die

Krisis der européischen Wissenschaften und die transzendentale Phanomenologie. Eine Einleitung in die

3



zwischen-leiblich* erschlossen. Von daher riihrt ,.eine[] ,perzeptive[] Offenheit auf die
Welt“®, die der vereinheitlichenden oder gleichsam totalistischen ,,Bewegung eines
Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit“® der Weltkonstitution bei Husserl
entgegensteht. Jedoch wére die potentielle Verabsolutierung der leiblichen Dimension so
irreflhrend, als waren das Eigene sowie das Fremde lediglich zwei verschiedene
Momente unseres chiastischen Leibes,” oder als konnte ,,[d]er [A]ndere [...] ebenso wie
ich selbst in der Indifferenz eines Lebensstroms aufgehen.“® In einer solchen
Lantihnumanistische[n] Tendenz“® bleibt die Fremdheit des Anderen vermisst, die bei
Husserl trotz aller angeblich totalistischen Tendenz der Sinnerfiillung dennoch den Kern

phanomenologische Philosophie, Hg. v. Walter Biemel, Springer, Dordrecht 1993, 71: ,,[E]in beraus
verwickeltes Ineinander von geltenden Sinnen®, 192, 199: Das ,.irreale intentionale Hineinreichen“. Im
Folgenden als Krisis bezeichnet. Husserl, Edmund, Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat. Dritter Teil,
Hg. v. Iso Kern, Springer, Netherlands 1973, 366: ,,Diese Innerlichkeit des Fureinanderseins als eines
intentionalen Ineinanderseins ist die ,metaphysische’ Urtatsache, es ist ein Ineinander des Absoluten.” Im
Folgenden als Zur Ph&anomenologie der Intersubjektivitét 111 bezeichnet, sowie der zweite Teil als Zur
Phénomenologie der Intersubjektivitat 1. Husserl, Edmund, Husserliana Band VIII. Spéater Texte ber
Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, 425f: Die ,intersubjektive[] Primordinalitat. Im
Folgenden als C-Manuskript bezeichnet. Weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische
Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355, 363, 377, 379-80: ,,Die Verflechtung I4Rt sich
mit Husserl denken als intentionales Fireinander und Ineinander. [...] Das Band, das sich durch das soziale
Geflecht hindurchzieht, hédngt dann an dem gemeinsamen Sinn, der fiir Husserl allerdings erst durch
Vergemeinschaftung eines présozialen Ur-Ich zustande kommt. [...] Die Verflechtung laRt sich mit
Merleau-Ponty auf andere Weise denken als ein leiblich-fleischliches Ineinander, das jedem Fireinander
vorausgeht.

4Vgl. unter anderem Merleau-Ponty, Maurice, Signes, Gallimard, Paris 1960, 167. Im Folgenden als Signes
bezeichnet. Zur deutschen Ubersetzung vgl. Zeichen, hg. v. C. Bermes, lbers. v. Barbara Schmitz, Hans
Werner Arndt u. Bernhard Waldenfels, Meiner, Hamburg 2007.

5 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.
Bei Merleau-Ponty: Signes, 169; Merleau-Ponty, Maurice, Le visible et I'invisible, Gallimard, Paris 1964,
228, 247, 263. Im Folgenden als VI bezeichnet. Zur deutschen Ubersetzung vgl. Das Sichtbare und das
Unsichtbare, hg. v. Claude Lefort, ibers. v. Regula Giuliani u. Bernhard Waldenfels, Fink, Miinchen 1986.
® Krisis, 305. Vgl. Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 380.

"Vgl. VI, 12, 170-201 sowie besonders 316; Signes, 169, 230; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische
Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350.

8 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363.
Vgl. weiter 355 sowie 377.

® Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.

4



»d[e]s an sich esrste[n] Fremde[n] (d[e]s erste[n] Nicht-Ich) [,] d[e]s andere[n] Ich“1°
darstellt. Die Fremdheitsbedeutung des ,ersten Nicht-lch“, das dem Ich zuerst
widerfahrt, 1t wird bei Waldenfels wiedergewonnen, jedoch ohne auf ,das andere
Ich* zuriickzugehen. Stattdessen Ubersteigt das Fremde in keiner Art und Weise der
Intersubjektivitat die ,,Disjunktion von Person und Sache*!?, die vom ,,Getroffensein
durch Fremdes“®® erst ermdglicht wird. Das Fremde lasst sich erstens gegeniiber der
L,Umweltlichkeit fiir jedermann“!4 auszeichnen, die bei Husserl dennoch auf den Anderen
»als Mittrager[] der Objektivierung“® bzw. der ,Welthabe*“!® zuriickgeht, und zweitens

10 CM, 849. Die Hervorhebung ist dem Originaltext entnommen. Im Folgenden werden nur noch die von
mir vorgenommenen Hervorhebungen eigens gekennzeichnet.

1vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 124:
»Widerfahrnisse, die uns ohne unser Zutun iberkommen.” Sowie 121.

12 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112.

13 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. 14, 100.
14CM, 844.

15 Krisis, 262.

16 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185. Vgl. 186. Hierbei
bezieht sie sich zunéchst auf ,,[d]ie Weltapperzeption — die in ihr vollzogene universale Antizipation ist
nicht ein Haben von Wahrnehmungsobjekten als fertigen Daten und ein Mitdasein in antizipierter und durch
erfullende Wahrnehmung daneben zu legender neuer Daten oder in einer Ebene sich aneinander reihender
und verbindender.” Vgl. Krisis, 71, 199 sowie CM, §56. Die Weltapperzeption bietet sich sozusagen ,,als
ein unendlich offenes System der mdglichen Erfahrungen* oder ,,das aktuelle System der Unendlichkeit
der mdglichen Erfahrung* dar. Vgl. Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wiirzburg
2021, 88-89.

Novotny bemerkt auferdem, dass durch die Welthabe als Urtatsache bei Tengelyi, die von der
Weltapperzeption als vom aktuellen” System der Unendlichkeit der mdglichen Erfahrung
unbemerkt entgleist ist, eher darauf hingewiesen wird, dass ,,in der ph&nomenologischen Erfahrungsanalyse
und -deutung auch die Andersheit der Dinge und der Welt — gegeniiber der Objektivierung durch das
Bewusstsein — erreicht wird.*“ Hierbei ist ,,die Weltvorgegebenheit aus den Einstimmigkeitstendenzen der
Erfahrung und im Ruckbezug auf sie aufzuklaren®. Vgl. dazu 82, 85 sowie weiter 88. Dieser Aspekt wiirde
jedoch in der vorliegenden Arbeit immer noch deutlicher werden. In einer anderen Richtung ist bei Eugen
Fink ,,[d]iese Vorgegebenheit der Welt [...] im Gegensatz zu den Einzeldingen als das schlechthin
Unmodalisierbare zu bestimmen.” Vgl. Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg /
Minchen 2014, 196. Indessen scheint Tengelyi, dass ,sich in der Unmodalisierbarkeit der Welt [...]
[eigentlich] nur der notwendige Wirklichkeitsbezug aus[driickt], der ein Wesensmerkmal der Erfahrung
ist.“ Vgl. 197. Dass die Welt als notwendiges Wesen eines unbedingten Seienden zu halten, scheint Tengelyi

bereits ,von Husserls phdnomenologischer Methode [abzuweichen], die darin besteht, die

5



ohne im Leib fundiert zu sein wie bei Merleau-Ponty. Die erblickbaren Umrisse des
Fremden néhern sich letzten Endes dem an, was dem Ich nicht nur widerfahrt, sondern
auch das in Frage stellt und zum Antwortgeben bewegt.” Diese sowohl fremdvermittelten
als auch -angeregte ,Selbstiibersteigung” ® liegt den anderen Dimensionen der
Leiblichkeit, der ,,Andersheit des oder der Anderen“®, der Intersubjektivitat, der
Obijektivitat usw. usf. zugrunde und nicht umgekehrt. Durch eine solche Auslegung kann
ein Zugang zum Fremden ohne Umwege etwa Uber die Betrachtung der Welt- oder
Leiblichkeit erschlossen werden.

Kategorialanalyse standig auf den Erfahrungsprozess zurtickzubeziehen.* Vgl. ebd. Das ist nach Novotny
»auch die Maxime, an die sich Tengelyi selbst, nicht nur in seinem letzten Buch, konsequent zu halten
suchte.” Vgl. Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wirzburg 2021, 88.

7vgl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main
2002, 98.

18 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 315.
Vgl. 184. AuRerdem: Levinas, Emmanuel, Totalite et Infini, Den Haag, Nijhoff 1961, 233, 237. Im
Folgenden als TI bezeichnet. Zur deutschen Ubersetzung vgl. Totalitat und Unendlichkeit, iibersetzt von
Wolfgang Nikolaus Krewani, Alber, Freiburg / Munchen 1993, 307, 311. Im Folgenden als TU bezeichnet.
19 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfanrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 179.

6



I. Die Entwicklung der Verhéltnisse zwischen der Intersubjektivitét,

der Welt und des Leibes bei Husserl und Merleau-Ponty

1. Die Stellung der Fremderfahrungslehre bei Husserl

1.1 Der Andere als ,Zuganglichkeit des original Unzugénglichen* auf dem
cartesianischen Denkweg

1.1.1 Die Problematik

Das Thema des Anderen ist aus dem modernen Denken entstanden, das die cartesianische
Wendung zum ego bzw. zum Subjekt bezeichnet.?’ Der cartesianische Charakter zeigt
sich schon im Titel Cartesianische Meditationen,?! in deren fiinfter Husserl das Thema
des Anderen erstmals systematisch als Schllsselstellung seines wissenschaftlichen
Arbeitsplans thematisiert hat.?? Ohne den Arbeitsplan einzusehen, ist es kaum moglich
seine Fremderfahrungslehre zu begreifen. Dieser richtet sich vor allem darauf, die
transzendentale Erfahrung als das Arbeitsfeld zu gewinnen,? in welchem sich die
Erfahrung zur allgemeinen Gultigkeit konstituiert. Die Fremderfahrungslehre richtet sich
zunéchst nicht auf eine andere Psyche, sondern auf das ,,alter ego*“2* bzw. auf ein anderes
ebenso transzendentales ego, das implizit auf ,,jedermann‘ hinweist, der an der Bildung
der allgemeinen Guiltigkeit als Objektivitit teilnimmt.?> Mit Husserls Worten:

»Wir missen uns doch Einblick verschaffen in die explizite und implizite Intentionalitét, in

20vgl. Theunissen, Michael, Der Andere: Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Walter de Gruyter,
Berlin 1977, 1. Im Folgenden wird der Buchtitel nur als Der Andere bezeichnet.

2L vgl. Husserl, Edmund, Cartesianische Meditationen, Hg. v. Elisabeth Stroker, Meiner, Hamburg 2012.
Im Folgenden wird diese als CM bezeichnet.

22\/gl. Tengelyi, LaszId, Welt und Unendlichkeit. Zum Problem phanomenologischer Metaphysik, Herder,
Freiburg / Minchen 2014, 186: ,,Die Entdeckung der zentralen Bedeutung des Verhaltnisses zwischen dem
Ich und dem Anderen flhrt bei Husserl zu einer vollig neuen Grundstruktur, die alle phdnomenologischen
Untersuchungen bedingt.” Im Folgenden wird der Buchtitel nur als Welt und Unendlichkeit bezeichnet.

2 \gl. CM, 813.

24 CM, 842.

2 Vgl. Krisis, 262: ,,Mittrager[] der Objektivierung*.

7



welchen Synthesen, in welchen Motivationen der Sinn anderes ego sich in mir gestaltet und unter
den Titeln einstimmiger Fremderfahrung sich als seiend, und in seiner Weise sogar als selbst da
sich bewahrt. Diese Erfahrungen und ihre Leistungen sind ja transzendentale Tatsachen meiner

phanomenologischen Sphére [...].“?

Der Andere als einstimmige Fremderfahrung, die vorerst als ,,transzendentale Tatsache
meiner phdnomenologischen Sphare* zu verstehen ist, scheint anfangs so ahnlich wie die
Dingerfahrung eines Wiirfels zu sein,?’ die auch zur Selbstauslegung der ,,Egologie*?
bzw. ,,Monadologie*“?® gehort. Demnach beruht die Enthiillung der ,transzendentalen
Tatsachen®, einschlieBlich der transzendentalen Inter-Subjektivitat, auf dem
Ausgangspunkt des Ich. Der Schein des Solipsismus entstammt anfangs dem
durchgehaltenen Standpunkt des Ich, doch er ist aufgeldst, wenn durch die Enthillung
intersubjektiver Verschlingung ,,der Schein [verschwindet], daR alles, was ich als
transzendentales ego aus mir selbst als seiend erkenne und als in mir selbst Konstituiertes
auslege, mir selbst eigenwesentlich zugehdren muR.“3® Allerdings entwickelt sich die
Problematik noch weiter, wobei der Fremdheit in einem positiven Sinn statt dem
Solipsismus in einem negativen Sinn immer groRere Bedeutung zukommt.

1.1.2 Die Charaktere der Grundmethodik
1) Die Reduktion

,Der natlrliche Seinsboden ist in seiner Seinsgeltung sekundér, er setzt bestdndig den

transzendentalen voraus.“3!

Zwar belebt Husserl den cartesianischen Geist, ist Descartes nach Husserl jedoch eine
solche transzendentale Wendung niemals gelungen,? was besonders zur Selbstauslegung

% CM, 842.

2 \/gl. weiter CM, 817.

2 CM, 813.

29 CM, 862. Zur Selbstauslegung vgl.: ,[...] namlich Auslegung dessen, was ich in mir selbst finde, alle
Transzendenz gewinne, und als transzendental Kkonstituierte, also nicht als in naiver Posivititét
hingenommene.*

0 CM, 862.

1 CM, 88.

32vgl. CM, 810.



als ,,Aufgabe einer Kritik der transzendentalen Selbsterfahrung“3® gilt. Hierfur hat
Husserl mit der ,,éroy;*“3* (Epoché) oder dem ,,Einklammern der objektiven Welt“® das
Luniversale AulRergeltungsetzen [...] aller Stellungnahmen zur vorgegebenen objektiven
Welt“3¢ durchgefiihrt. Im Vergleich zu Descartes, bei dem durch den methodischen
Zweifel ein Unsicheres geradehin als unwahres Nichts angenommen wird, klammert die
Epoché es als ,bloBe[s] Phanomen[]“ 3 ein. Damit hort alle Beurteilung des
Wahrheitswerts bzw. der Seinsgeltung auf. Der philosophisch Meditierende entgeht der
naiven Einstellung, in der die scheinbar selbstverstandliche Beurteilung vorausgesetzt
wird, und nimmt die reflektierend transzendentale Einstellung ein. Durch diesen
Einstellungswechsel, die ,,kopornikanische Umwendung*“3, etabliert sich ,,iiber dem naiv
interessierten Ich das phanomenologische [Ich] als uninteressierter Zuschauer“3®. Daher
fallt der urspriinglich vom cartesianischen Zweifel ausgeschaltete ,,Schein®, der in der
natlrlichen Einstellung geradehin als objektiv angenommen wiirde, wiederum ins
Arbeitsfeld der eingeklammerten Phanomene.

2) Die Horizonthaftigkeit*!

Mit dem vom cartesianischen Zweifel ausgeschalteten ,,Schein“ wird allerdings nicht
gemeint, dass eine solche Sinneskonstitution chaotisch oder beliebig zum Unsinn
filhrte.*2 Nehmen wir das folgende Zitat als Beispiel:

,,Der Garten existiert nicht: Das heift nicht, er existiert nur nicht ,in der AufRenwelt’ und dafiir im

3CM, 813.

3 CM, 88.

®CM, 88.

% CM, 88.

3T CM, 88.

B CM, 861.

3% CM, 8§15. Vgl. Krisis, §38-44.

40 Diese grundlegende Methodik der Reduktion hat Husserl bereits vor der Erscheinung der CM entwickelt,
zunachst konzentrierte er sich jedoch weder auf das ego noch auf seinen Einstellungswechsel, sondern auf
seine cogitationes. Vgl. Ideen I, 832. Sowie Einflhrung in die Phdnomenologie der Erkenntnis. Vorlesung
1909, Hg. v. Elisabeth Schuhmann, Springer, Dordrecht 2005, 52-58.

41Vgl. unter anderem CM, 85, §9; Krisis, 179, 250.

42\/gl. CM, 8§21: ,Halt man einen beliebigen Gegenstand in seiner Form oder Kategorie fest, und halt man
besténdig in Evidenz die Identitat desselben im Wandel seiner BewulBtseinsweisen, so zeigt sich, daf sie,
wie flieRend sie auch sein mégen und wie unfalbar nach letzten Elementen, sie doch keineswegs beliebeige

sind.”



Erlebnis des Wahrnehmens. Das Wahrnehmen nimmt diese Dinglichkeiten wahr, aber die

wahrgenommenen Dinglichkeiten sind nicht reelle Stiicke in der Wahrnehmung.“3

Die Elemente des Phdnomens konstituieren sich als etwas reell Wahrgenommenes und
andere davon implizierte mannigfaltige Potentialititen eben sinngemaR, niemals
chaotisch oder beliebig, und zwar einstimmig sowie ordnungsmaRig in bestimmter Weise,
die von mir allerdings realisierbar ist, jedoch ohne gleichzeitig von mir abzuhingen.**
Bzw.:

»Nehme ich z. B. das Wahrnehmen dieses Wurfels zum Thema der Beschreibung, so sehe ich in
der reinen Reflexion, daB dieser Wiirfel kontinuierlich als gegenstandliche Einheit gegeben ist in
einer vielgestaltigen wandelbaren Mannigfaltigkeit bestimmt zugehdriger Erscheinungsweisen.

Diese sind in ihrem Ablauf nicht ein zusammenhangloses Nacheinander von Erlebnissen.“4°

Nehme ich diesen Wirfel vor mir wahr, apprésentieren sich mit der reell prasentierenden
Seite zugleich die anderen bezuglichen Teile nacheinander, und zwar hinsichtlich dessen,
was und wie ich etwas mit ihnen sowie mit dem Ganzen tun kann, kdnnte, kénnen werde
usw., nicht in irgendeiner chaotischen Sammlung, sondern in einer solchen Organisierung:
Ohne an einer lateralen Seite vorbeizugehen, kann ich weder deren Riickseite noch Ecken
beriihren; wéhrend ich die Rickseite und vielleicht noch eine Ecke gleichzeitig beriihren
kann, kann ich nie gleichzeitig die berthrte Seite und die mir gegentber liegende Seite
ansehen; was von der einen prasentierenden Seite ausgehend zu erflllen oder zu
bestétigen ist, alterniert mit dem, was von der anderen, noch zu prasentierenden Seite
ausgehend zu erflllen oder zu bestatigen ist; usw. usf. Bei einem anderen Sinn als dem
Tastsinn, wie beispielsweise dem Sehen, verhalt es sich ahnlich; bei mehreren wird es
zwar komplizierter, jedoch bleibt auch dann eine Horizonthaftigkeit bestehen. Allein
hiermit ist dieser vorliegende Wiirfel als solcher gesetzt. Dabei fiihrt, was zu erwarten ist,
dasjenige, was als das zu Bestatigende mich heimsucht, dazu, was und wie durch welche

43 Husserl, Edmund, Einftihrung in die Phanomenologie der Erkenntnis. Vorlesung 1909, Hg. v. Elisabeth
Schuhmann, Springer, Dordrecht 2005, 55.

4 \gl. CM, 819-20 und Ideen I, 844: , Abschattung“. Weiter CM, §38: ,,Was uns im Leben sozusagen fertig
entgegentritt als daseiendes bloBes Ding (von allen geistigen Charakteren abgesehen, die es z. B. als
Hammer, als Tisch, als dsthetisches Erzeugnis kenntlich machen), das ist in der Urspringlichkeit des es
selbst in der Synthesis passiver Erfahrung gegeben. Als das ist es vorgegeben den mit dem aktiven Erfassen
einsetzenden geistigen Aktivitaten.”“ Auf die der Aktivitat vorangehende Passivitit wird ausfiihrlich im
néchsten Kapitel der Fremderfahrung eingegangen.

% CM, 817.
10



Akte nacheinander zu bestimmen ist, und hinsichtlich darauf, wie all dies sich
miteinander verschlingt sowohl in Bezug auf meine Sinne als auch auf meine Kinasthesie
bzw. meinen Leibkorper.4®

3) Die Typen und die Typik

Der einmal als etwas ichunabhéngig Fertiges festgestellte objektive Sinn kann sich
allerdings durch wiederholt subjektive Teilnahme allméhlich andern, weil er von ihr
ebenso ,,geistig” unterstiitzt bzw. bewahrt wird,* nur ist solche Anderung dennoch
aufgrund der Horizonthaftigkeit weder ganz plotzlich noch rein beliebig.*® Jedoch bleibt
diese Unterstiitzung oder Bewahrung keine urspriingliche Grundlage des Sinns. Diese
Grundlage bleibt weder so ,,objektiv** wie ichunabhéngig Vorgegebenes noch bloR so
»subjektiv wie beliebig Vorstellbares, sondern verweist auf etwas schon als ein
\orgezeichnetes bzw. in einer priméren sowie passiven, nie geistigen oder aktiven Weise
jedoch noch kaum Synthetisiertes, wodurch mit den weiteren Bewultseinsleistungen
etwas endlos zu detaillieren sowie zu bereichern ist.*® Hierdurch kann der angeblich
objektive Sinn eines Wiirfels im Leben immer wieder modifiziert, verbessert, und immer
tiefer kennengelernt werden. Dazu hat Husserl erganzt:

»Mdgliche Wahrnehmung, Retention, Wiedererinnerung, Vorerwartung, Signifikation,
analogisierende Veranschaulichung sind z. B. solche Typen der Intentionalitat, die zu jedem
erdenklichen Gegenstand gehdren, wie denn auch die zu ihnen gehdrigen Typen synthetischer
Verflechtung. [...] Die Besonderungen kénnen zunachst formal-logische (formal-ontologische)
sein: also Modi des Etwas Uberhaupt, wie Einzelnes und letztlich Individuelles, Allgemeines,

Mehrheit, Ganzes, Sachverhalt, Relation usw.“>°

Fungiert ein geometrischer Begriff wie Seite ebenfalls als Typus,®! verflechten sich die
Typen sogar in ebenso typisierten, bestimmten Weisen miteinander, wodurch etwas wie
wdieser Waurfel kontinuierlich als gegenstéandliche Einheit gegeben [...] in einer

4 \Vgl. CM, 847, 8§53, §55, 8§61.

47\vgl. CM, 838.

“8 Dies gilt ebenfalls fir den Sinn der Fremderfahrung. Vgl. CM, §42.

49 Vgl. weiter Edmund, Husserl, Erfahrung und Urteil, Hg. v. Ludwig Landgrebe, Meiner, Hamburg 1972,
401: ,,Daraus erwdchst Uber die wirkliche Erfahrung des Typus hinausgehend eine prasumptive Idee eines
Allgemeinen®. Der Typus wird anschlieBend im Folgenden aufgeklért.

% CM, §21.

51 vgl. ebenfalls Edmund, Husserl, Erfahrung und Urteil, Hg. v. Ludwig Landgrebe, Meiner, Hamburg
1972, 74f., 385.

11



vielgestaltigen wandelbaren Mannigfaltigkeit bestimmt zugehdriger Erscheinungsweisen
[ist]“°2. ,,Sie bleiben stets gebunden an eine Strukturtypik, die unzerbrechlich dieselbe
ist, solange eben die Gegensténdlichkeit gerade als diese und als so geartete bewuf3t bleibt
und solange sie im Wandel der Bewultseinsweisen in der Evidenz der Identitéat soll
verharren kénnen.“>® Auch wenn es nach verschiedenen Kulturen oder Umwelten in der
Tat nicht immer universale Typen gibt, fungiert nach Husserl in der systematischen
Zusammengehorigkeit jener Typen jedoch noch im Hintergrund die universale Regel
einer eher einheitlichen, ,,universale[n] konstitutive[n] Synthesis* bzw. ,,eine unendliche
regulative ldee“>*. Eine Aufgabe der Phanomenologie als einer statischen Analyse ist
eben die Auslegung der Typen, einschlielich der typisierten Weisen, von einem
gegenstandlichen Sinn bis auf eine solche ldee, unter der sich die derzeit allgemeinste
Typik  von ego-cogito-cogitatum besonders  auszeichnet. °° Die
Fremderfahrungsauslegung geht ebenso von dieser Typik des Ich wie alle anderen
Sinngebungen aus.

1.1.3 Die Fremderfahrung

1) Der Leitfaden

In den Cartesianischen Meditationen wird durch Reduktion um das ego herum ein
Arbeitsfeld der transzendentalen Subjektivitat entfaltet. Herkémmlicherweise halt man
das fur selbstverstandlich, so als wiirde jedwede normale bzw. gesunde Vernunft trotz der
verschiedenen konkreten Umstédnde des ego natirlicherweise durch denselben Weg
dasselbe Ziel zu erreichen suchen, wobei alle anderen Mdglichkeiten als vorlaufige
Annahmen letztlich auf eine einzige zu reduzieren waren. Egal wer jemand ware, wo er
stiinde, wovon er ausginge, richtete er sich nach derselben Vernunft. Das Bedirfnis, auf
diese Selbstverstandlichkeit einzugehen, weswegen Leibniz die Harmonie der Monaden

2Cwm, 817.

3 CwMm, 8§21.

54 CM, 822. Zur Idee vgl. unter anderem 8§46: ,,Dieser selbst mit dem Sinn eines immer wieder und nach
allen Teilen und Momenten fest Identifizierbaren ist eine a priori giltige ldee.”

55 AuRerdem kann als gesamt passive Synthesis der immanenten Zeitlichkeit die eben erwahnte universale
Regel neuerlich genetisch-phdnomenologisch verstanden werden. Jedoch wird in dieser Arbeit die
Zeitlichkeit leider nicht eingehend erortert, denn die Begriindung der Intersubjektivitat muss eigentlich
keine Begriindung des sich zeitigenden transzendentalen ego bleiben. Vgl. Yamaguchi, Ichiro, Passive
Synthesis und Intersubjektivitét bei Edmund Husserl, Nijhoff, The Hague 1982, 2 sowie 75f. Zur statischen
Analyse vgl. 848 sowie in dieser Arbeit 1.3.2.

12



dargestellt hat, verrat den Scharfblick eines Philosophen.® Aus demselben Grund hat
Husserl zur Selbstauslegung ums ego herum das Arbeitsfeld der transzendentalen
Subjektivitat bearbeitet. Wenn flr die gemeinsame Giiltigkeit bzw. fur die Objektivitat
statt derselben Vernunft in einem weiteren Sinn eine gemeinsame Begreifbarkeit
derselben Tatsachen einer derselben Welt eigentlich bedrftig ist, ist aber nicht genau die
konkret leibkdrperliche Existenz des Anderen in meinem Wahrnehmungsfeld auszulegen,
sondern zunéchst das andere transzendentale ego sowie meines, unabhangig davon ob
dieser Andere persénlich anwesend oder abwesend wére.>” Das bedeutet nicht, dass das
transzendentale ego unabhdngig vom konkreten ego da sein kdnnte, unabhéngig davon
ob es meines oder das des Anderen ware, sondern, dass die von der Gultigkeit implizierte
Begreifbarkeit eben in keiner natirlichen Einstellung begriindet ist, vielmehr noch in
einer transzendentalen, worin diesbeztgliche Erfahrung jedoch noch auszulegen ist. Zwar
fing Husserl seine Fremderfahrungsanalyse damit an, dass der Andere als Leibkdrper in
meinem Wahrnehmungsfeld auftritt,%® jedoch hat er sich eigentlich darauf gerichtet, der
Zugang zur Begreifbarkeit vom Anderen zu erschlieRen, anstatt des Zugangs zum anderen
Menschen oder zur anderen Psyche im empirischen Sinn, als Husserl die Behandlung der
Fremderfahrung mit der Wahrnehmungsauslegung angefangen. Der Andere und ich
haben nur in dieser Hinsicht die fur eine universale Giiltigkeit notwendige Begreifbarkeit
gemein, als dass mir die ,,fremde" Begreifbarkeit des Anderen ebenso zuganglich bleibt.
Dies verhdlt sich insgesamt als ein Leitfaden in der Husserlschen Fremderfahrungslehre.
Danach hat man als Monade jedoch noch Fenster.%® Und ,,[d]er Schein eines Solipsismus
ist aufgeldst, obschon der Satz die fundamentale Geltung behalt, daB alles, was fir mich
ist, seinen Seinssinn ausschlieBlich aus mir selbst, aus meiner Bewultseinssphare
schopfen kann.“® — Diesen methodischen Solipsismus hat Husserl allerdings weiterhin
durchgehalten, auch wenn er bereits tGber den anfanglichen leibkdrperlichen Zugang

% Vvgl. CM, 849, 862. Laut Husserl ist diese Harmonie der Monaden vielmehr das Ergebnis ihrer
Intentionalititen der Vergemeinschaftung, nicht der Grund dafir. Vgl. CM, 858.

57Vgl. CM, §20, 842 und Sartre, Jeau-Paul, L'étre et le néant, Editions Gallimard, Paris 2010, 273: ,,Ainsi
le véritable probléeme est-il celui de la liaison des sujets transcendantaux par dela l'expérience.” Im
Folgenden wird L'étre et le néant als EN bezeichnet. Zur deutschen Ubersetzung vgl. Das Sein und das
Nichts, Uibersetzt von H. Schéneberg und T. Kénig (Hg.), Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 1991.

%8 vgl. CM, 851, 850 sowie auRerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Nijhoff, Den
Haag 1971, 21-22: ,Nur ein weltlicher Ko&rper, meinem eigenen Leibkdrper &hnlich, gibt
das ,Motivationsfundament’ ab fiir eine Setzung, die uber die &uRere Kdrperlichkeit hinausgeht.

% Vgl. Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 11, Nr. 12, §4.

0 CM, §62.

13



hinausgegangen ist.®*

2) Die methodische Vorbereitung auf die Fremderfahrungsanalyse

a) Eine noch radikalere Reduktion

Vorerst wurde die Grundmethodik von Husserl auf den Anderen sowie auf eine bloRe
Sache angewandt. Es ist trotzdem zu berlcksichtigen: Wéare mir der Andere blof3 ein
besonderer Gegenstand, ware Husserl mit seinem Plan gegen den Solipsismus bereits
gescheitert, wie Sartre in L'étre et le néant behauptet.®? Husserl ist eigentlich sehr klar
darin, dass etwas Fremdes, ndmlich was vom Anderen stammt, immer schon zum
Arbeitsfeld um mein konkretes ego herum gehdrt, von der Konstitution einer
Gegenstandlichkeit bis auf die des Selbst. Beispielsweise wird ein Wiirfel wie bereits
erwahnt zunéchst sinnlich oder leibkdrperlich von mir konstituiert, jedoch ,,[ist] [d]ie
Regelung der Sinnlichkeit [...] eine intersubjektive.“®® Somit ist der Andere als eine
transzendentale Fremderfahrung sozusagen immer schon mit mir mehr oder weniger
einstimmig verschlungen, bevor ich ihn als Menschen neben mir thematisiert bestatige,
auch wenn man den Anderen irgendwann vergegenstandlichen kann, als ob man dadurch
den Anderen aus seinem eigenen Selbst noch heraus raumen konnte. % Um die
intersubjektive Verschlingung aufzukléren, versucht Husserl so gut wie mdéglich von
einem absolut zuverldssigen Standpunkt auszugehen, der vor allem durch dieselbe
Grundmethodik gesichert ist, d. h., dass sich das Ich wiederum auf einen
Luninteressierte[n] Zuschauer“®® der eingeklammerten Phanomene zu reduzieren hat.

61 Zur Redewendung eines dem cartesianischen Weg entgegenstehenden phanomenologisch-
psychologischen Weges vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 35-36: ,,An
ihr, der transzendentalen Intersubjektivitat, geht die cartesianische Reduktionsmethode, die wir nach dem
Vorbild der Ideen | beschrieben haben, Husserls eigener Einsicht zufolge deshalb vorbei, weil sie im
sofortigen Verlassen des universalen \Weltbodens’ unmittelbar auf das letztbegrindende, auf das ,Ur-Ich’
zueilt. Dieses ,Uberspringen’ der transzendentalen Intersubjektivitat erschien dem spateren Husserl als der
Hauptfehler des ,cartesianischen Weges’, den er auf dem ,neuen Weg’ der ,ph&nomenologisch-
psychologischen Reduktion’ vermeiden wollte.” Jedoch verhdlt sich das Inhalt auf dem psychologischen
Weg in dieser Arbeit gewisserweise anders als im eben genannten Werk.

62 \/gl. EN, 274.

83 1deen 11, 336. Vgl. auBerdem CM, 840-41, 844, 8§48, §50. Diesem scheint Roman Ingardens Bemerkung
zu widersprechen, dass die Fremderfahrung sowie alle Erfahrung auf der sinnlichen Erfahrung beruht. Vgl.
CM, S. 207.

4 \Vgl. CM, 8§42.

% Vvgl. CM, 850, §62.

8 CM, 815. Vgl. Krisis, §38-44.

14



Jedoch ist diesmal dariiber hinaus, vom naiv alltaglichen Ich die natirliche Seinsgeltung
auszuschalten, jedoch noch vom mit dem Anderen verschlingenden Ich die Fremdheit
auszuschalten, die bei Husserl eigentlich immer auf die Andersheit des Anderen, ,,der [...]
noch nicht zu dem Sinn Mensch gekommen ist“®’, zuriickfiihrbar bleibt, sowie die
Fremderfahrung zunachst besagt, den Anderen zu erfahren. Fraglich bleibt nur, wie sich
eine solche Reduktion volizieht.

\orerst scheint es leichter zu beantworten, inwiefern im Allgemeinen ein Ausgangspunkt
als zuverlassig zu bezeichnen ist: Ist die Transzendenz der Wahrnehmungsintentionalitat
aufzuklaren, dann ist die Begrenzung des jetzt aktuellen immanenten Bewusstseins
entgegen so kritisch, dass der Ausgangspunkt vom Unterschied zwischen reellem und
irreellem Wahrgenommenen verlasslich ist.®® Ist der mir Andere als Fremderfahrung
aufzuklaren, dann ist die Begrenzung des rein ichlichen Bereichs hingegen so kritisch,
dass der Ausgangspunkt vom Unterschied zwischen ,,Mir-Eigene[m] [...], Nicht-
Fremde[m]“’® und Fremdem benétigt wird. In der Tat, nachdem sich bei Ersterem die
»Reduktion auf das ,reine’ [Bewusstsein] aus der ,Reinigung’ meiner Menschlichkeit und
im besonderen meiner Seele, [auf] das Reine der in der natlrlichen Einstellung mir
geltenden ,psychischen Seite’ des Objekts ,Ich als Mensch’* " vollzogen hat, bleibt
jedoch dem angeblich reinen ,,,Bewusstseinsstrom’ ein[] neuartige[r] Solipsismus* 2.
Hiermit ist statt einer Methodik eine Blindheit gemeint. Es wird Ubersehen: Zwar wurden
die eingeklammerten Wahrnehmungsphanomene einmal als nichts Fremdes ausgelegt,
jedoch bleibt das angeblich reine Ich-Bewusstsein immer bereits mit dem Anderen
verschlungen, wobei sich das Wahrgenommene als solches konstituiert. Mithin muss sich
das Ich zur Fremderfahrungsauslegung aufgrund der ersten basalen phanomenologischen
Reduktion auf eine tiefere Ebene noch radikaler reduzieren. Oder mit Husserls Worten:

,»Die thematische Ausschaltung der konstitutiven Leistungen der Fremderfahrung und mit ihr aller
auf Fremdes beziglichen BewulRtseinsweisen besagt jetzt nicht bloR die phdnomenologische

7 CM, §50.

88 vgl. weiter CM, 8§49: ,,Also das an sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich) ist das andere Ich.*

8 \Vgl. Husserl, Edmund, Einfihrung in die Phanomenologie der Erkenntnis. Vorlesung 1909, Hg. v.
Elisabeth Schuhmann, Springer, Dordrecht 2005, 52f.

0CM, 8§44.

I Erste Philosophie 11, 433. Vgl. ebenfalls Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivitat bei
Edmund Husserl, Nijhoff, The Hague 1982, 80.

72 Erste Philosophie 11, 434.

B Vgl. unter anderem Ideen I, 832 sowie Einfiihrung in die Phdnomenologie der Erkenntnis. Vorlesung
1909, Hg. v. Elisabeth Schuhmann, Springer, Dordrecht 2005, 52-58.

15



gmoyn hinsichtlich der naiven Seinsgeltung des Fremden wie alles naiv geradehin flir uns seienden
Objektiven. Die transzendentale Einstellung ist ja immer und bleibt vorausgesetzt, der geman
alles vordem geradehin fur uns Seiende ausschlieRlich als Phanomen, als vermeinter und sich
bewéhrender Sinn genommen wird [...]. Eben diese Enthillung und Sinneskl&rung bereiten wir

jetzt durch die neuartige émoyn [...] vor.*™

Diese neuartige émoyn besagt genaugenommen die ,,Reduktion der transzendentalen
Erfahrung auf die Eigenheitssphare“” oder ,,Primordinalsphare®’®, wozu ,,wir [...] von
allem Fremdgeistigen als dem [abstrahieren], was am hier fraglichen Fremden seinen
spezifischen Sinn ermdglicht. Auch der Charakter der Umweltlichkeit fir jedermann, das
Fur-jedermann-da- und zugénglich-sein, Jedermann-in-Leben-und-Streben-etwas-
angehen-oder-nicht-angehen-kénnen, der allen Objekten der phdnomenalen Welt eignet
und ihre Fremdheit ausmacht, ist nicht zu tibersehen und ist abstraktiv auszuschlieRen.“"”
Das, was eine derartige Doppelreduktion bestanden hat, unterstellt das ,,universale
AuRergeltungsetzen [...] aller Stellungnahmen zur vorgegebenen objektiven Welt* 8
sowie zur intersubjektiven objektiven Welt. Darunter stehen sowohl der Leib oder
Leibkdorper, der ,,bestandig [...] in meinem primordinalen Wahrnehmungsfeld [...] [i]m
besonderen [...] stets da und sinnlich abgehoben [ist]“’®, bzw. ,,die Leiblichkeit, die also
auch praktisch auf sich selbst bezogen ist“®, namlich eine Art der leiblichen Reflexivitét,
die wir spater naher behandeln werden, als auch das Weltphanomen.

b) Das Weltphdnomen

Zur oben erwéhnten Eigenheit gehort zunachst ,eine [in der Abstraktion uns
verbleibende] einheitlich zusammenhéangende Schicht des Phadnomens Welt, des
transzendentalen Korrelats der kontinuierlich einstimmig fortgehenden Welterfahrung*®!
,»als von allem Sinn fremder Subjektivitat gereinigter [...] Sinn bloRer Natur, der eben
auch dieses Fur-jedermann verloren hat, also keineswegs fiir eine abstraktive Schicht der

4 CM, 844.

S CM, 8§44.

6 CM, 850. Vgl. 858.

TCM, 8§44.

8 CM, 88.

O CM, 8§44.

8 CM, 844. Vgl. 851. Vgl. unter anderem Krisis, 261-62, 265; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de
Gruyter, Berlin 1977, 65: ,,[I]ch [konstituiere] in ,solipsistischer Einstellung” meinen Leib blof3 partiell als
visuell wahrnehmbaren Korper [...].“ Vgl. dagegen ndchster Teil tiber Merleau-Ponty.

81 CM, 8§44.

16



Welt selbst bzw. ihres Sinnes genommen werden darf.“8? AuRerdem bietet sich diese
einheitliche Schicht als Grundlage der Fremd-Erfahrung dar:

»Diese einheitliche Schicht ist ferner dadurch ausgezeichnet, dal sie die wesensmafig
fundierende ist, d. h. ich kann offenbar nicht das Fremde als Erfahrung haben, also nicht den Sinn
objektive Welt als Erfahrungssinn haben, ohne jene Schicht in wirklicher Erfahrung zu haben,

wahrend nicht das Umgekehrte der Fall ist.“®

Das ,,Fremde* ist hierin noch nicht von der ,,Umweltlichkeit fiir jedermann*84 abstrahiert,
wenn es ebenfalls auf etwas Fremdgeistiges bzw. auf die in der naturlichen Objektivitat
steckende Fremdheit hinweist, die jedoch aus dem Anderen herstammt. Die der
Fremderfahrung im Allgemeinen, einschliellich jeder durch die Umweltlichkeit
gefarbten Erfahrung, zugrundeliegende einheitliche Schicht des Weltphdnomens, dient
der Objektivitatskonstitution der Welt bzw. der Objektivierung als ,eigenheitlich
reduzierte Natur [...] dieser reduzierten ,Welt’“8%, die von einem rohen und wilden
Weltfeld zur ,,Erkennbarkeit ins Unendliche®8® sowie dann ,,zu einer berechenbaren
Welt“ 87 gebracht wird. Dazu vollzieht sich die Objektivierung aufgrund dieser
einheitlichen Schicht in einer zuerst leibkdrperlichen und dann noch intersubjektiven
Weise.88

82 CM, 8§44.

8 CM, 844.

8 CM, 844.

8 CM, 8§44.

8 Krisis, 143. Zum Weltfeld vgl. ebenfalls 264.

87 Krisis, 145.

8 Ob eine derartige Analyse der wirklichen Bewusstseinsgeschichte entspricht, ist tatsachlich umstritten.
Z. B. ist nach Klaus Hartmann der Eigenheitssphére keine ,,ontologische Stabilitat* zuzuschreiben. Vgl.
Hartmann, Klaus, Husserls Einfuhlungstheorie auf monadologischer Grundlage, Bouvier, Bonn 1953, 28.
Vgl. dazu auch CM, 844: ,Was wir also in diesem eigenheitlichen Weltphdnomen an Gliederungen
unterscheiden, ist konkret einig [...].“ Sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin
1977, 60: ,,Husserl betont: ,Es handelt sich hier nicht um die Enthillung einer zeitlich verlaufenden Genesis
sondern um cine statische Analyse’ [...]. Das gilt fur die ganze Theorie der Intersubjektivitat von der
Erfahrung des primordinalen Korperdings bis zur Konstitution der objektiven Welt.“ Aber nach Klaus Held
,»iSt eine bewuRtseinsgeschichtliche Phase ohne Mitsubjekt anzunehmen®, dann ist diese Reduktion ,,kein
bloR methodischer Kunstgriff, sondern Rickgang auf ein Friiher im BewuRtseinsleben [...]. Am Anfang
des Bewulitseinslebens steht ein transzendentaler Robinson.“ Vgl. Held, Klaus, Das Problem der

Intersubjektivitat und die Idee einer phdnomenologischen Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven

17



c) Die leibkorperliche und intersubjektive Verweltlichung

Zur Eigenheit gehort daneben der Leibkorper als ,,das einzige Objekt innerhalb meiner
abstraktiven Weltschicht [...], das einzige, in dem ich unmittelbar schalte und walte*8°
und gesondert sichere, wenn ich mich als ,,phanomenologisierende[s]“®° Ich zuerst vom
natlrlichen Sinn des konkreten Menschen auf ,,das psychophysische Ich mit Leib und
Seele“®* reduziere. Beim Schalten und Walten im Leibkorper innerhalb der Weltschicht
kann das Ich zuerst ,,Jw]ahrnehmend tétig [...] alle Natur [erfahren], darunter die eigene
Leiblichkeit, die darin also auf sich selbst zuriickbezogen ist“%, bzw. den leiblichen
Selbstbezug, und dann dadurch das seelische Leben,® in das ,,die gesamte Konstitution
der fir mich seienden Welt [hinein gehort] [...]. Ich, das reduzierte Menschen-Ich
(psychophysische Ich), bin also konstituiert als Glied der Welt, mit dem mannigfaltigen
Auler-mir, aber ich selbst in meiner Seele konstituiere das alles und trage es intentional
in mir.“% — Diese leibkorperlich fungierende, vereinheitlichende Verweltlichung, dass in
die oben zitierte ,einheitlich zusammenhangende* Welt ich alles und besonders mich
selbst als ihr Glied konstituiere, sucht die Fremderfahrungsauslegung heim.® Dazu ist
Husserl niemals vom einzelnen Ereignis wie dem ,Blick“ % ausgegangen.
Dementsprechend ,,[liegt] [d]as Faktum der Erfahrung von Fremden (Nicht-Ich) [...] als
Erfahrung von einer objektiven Welt und darunter von Anderen (Nicht-Ich in der
Form: anderes Ich) [vor]“®’. Im Hintergrund der Fremderfahrungslehre liegt aufgrund der

transzendentalph&nomenologischen Forschung, Nijhoff, The Hague 1972, 49.

89 CM, 8§44.

% Krisis, 170. Vgl. Fink, Eugen, Das Phanomenologisieren als Reduzieren, in VI. Cartesianische
Meditation, Dordrecht, Kluwer 1988, 32f.

%L CM, 844.

%2 CM, 844.

% vgl. Ideen Il, 281: ,,[S]o héangt das geistige Ich von der Seele und die Seele vom Leibe ab [...].«

% CM, 844. Vgl. Krisis, 268: ,,Die Weltvorstellung ist nicht eine Vorstellung unter meinen Vorstellungen.
Es ist eine universale Bewegung und Synthese in der Bewegung aller meiner Vorstellungen, derart, daf? all
ihr Vorgestelltes zusammengeht zur Einheit einer Welt als einander geltender, das Korrelat der immerzu
werdend gewordenen Einheit aller meiner Vorstellungen — Vorstellungen, die ich habe, hatte und haben
werde.”

% Sie sucht nach dem Zitat aus CM, 844 ebenfalls die Leiblichkeit bzw. den leiblichen Selbstbezug heim.
% \Vgl. Sartre, Jean-Paul, L' étre et le néant, Gallimard, Paris 1943, 292f.: ,,Le regard“. Im Folgenden wird
es als EN bezeichnet.

% CM, 8§48. Meine Hervorhebung. Das Zitat lage der statischen Phanomenologie doch néher, wenn das

Faktum als fertiges Phdanomen angenommen wirde. Vgl. ebd.: ,Es handelt sich hier nicht um die

18



einheitlichen Schicht des Weltphdnomens unzweifelhaft dennoch die bereits erwahnte
Luniversale konstitutive Synthesis“® oder ,,unendliche regulative Idee“®®, wonach ,,ich
[...] eine verweltlichende Selbstapperzeption [...] vollzogen [habe] und [...] sie in
bestandiger Fortgeltung und Fortbildung [halte]*“1%, d. h. ich sogar mich selbst als Glied
dessen konstituiere, was ich zugleich als einheitlich zusammenhdngende Welt
konstituiere. Gehdren zu dieser Welt die Anderen neben mir selbst, konstituiere ich mich
nicht nur, sondern auch die Anderen als Glieder derselben Welt. Sie sind nicht als
Individuals und erst dann jeweils darin einzugliedern, sondern vielmehr im Lauf meiner
eigenen Verweltlichung schrittweise mit zu konstituieren, sodass ,,das an sich erste
Fremde (das erste Nicht-Ich)[,] das andere Ich [...] konstitutiv einen neuen unendlichen
Bereich von Fremdem [einfiihrt], eine objektive Natur und objektive Welt tberhaupt
[ermdglicht], der die Anderen alle und ich selbst zugehoren.“°t Zwar beginnt die
folgende Fremderfahrungsanalyse nicht direkt mit der Verweltlichung, jedoch wird sie
niemals auler Geltung gesetzt, sondern dagegen, dass ihre entscheidende Rolle bei
Husserl immer offenbarer wird.

3) Die Fremderfahrungsanalyse

a) Die assoziative Paarung

Nun ist zu untersuchen, wie in meiner Primordinalsphére ,ein Korper, der als
primordinaler naturlich bloR Bestimmungsstiick meiner selbst [...] ist[...], als Leib doch
aufgefaft ist“1%2, Dieser reell gesehen bloR als Korper vorkommende Leib muss ,,diesen
Sinn von einer apperzeptiven Ubertragung von meinem Leib her haben,“!% die sich

Enthallung einer zeitlich verlaufenden Genesis sondern um eine statische Analyse. Die objektive Welt ist
fur mich immerfort schon fertig da [...].* Unabhéngig davon ob eine kaum genannte reine Fremderfahrung
nur ein bloRes Moment der Auslegung der objektiven Welt oder eine reale Phase der BewuRtseinsgeschichte
sein kann, wie Klaus Held vorgeschlagen hat, scheint sich die auszulegende Erfahrung im Ganzen als fertig
zu verhalten.

% CM, §22.

¥ CM, §22.

100 C M, §45.

101 CM, 849. Zum Unterschied zwischen dem an sich ersten Fremden als Nicht-Ich und den Anderen im
Plural vgl. weiter CM, 850. Das Zugehdren impliziert aulerdem eine Objektivierung des Ich selbst. Vgl.
dazu Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 94: ,,Die objektive Welt umgreift
zwar das objektive Ich, aber sie wird ihrerseits samt dem objektiven Ich vom Ich der natirlichen Einstellung
umgriffen, das die Welt allererst zur objektiven und sich zu einem darin vorkommenden Objekt macht.*
102 CM, 850.

103 CM, 850.

19



eher einer motivierenden Veréhnlichung annahert, nicht dem Analogieschlul? irgendeines
Denkakts. Wie Husserl behauptet:

,»ES ist von vornherein klar, dal3 nur eine innerhalb meiner Primordinalsphére jenen Korper dort
mit meinem Korper verbindende Ahnlichkeit das Motivationsfundament fur die analogisierende

Auffassung des ersteren als anderer Leib abgeben kann.«104

Hierbei hat sich das Ich bereits leiblich oder leibkdrperlich auf sich selbst bezogen, wenn
auch durch eine lediglich partielle Verkorperung.% Mein Leib hat sich bereits gegeniiber
allem blolR Korperlichen ausgezeichnet, allerdings nicht wegen der auRerlichen
Kaorperlichkeit, sondern zunachst wegen der innerlichen Leiblichkeit des Leibs als
»Nullkorper“1%, bei dem man sich sein eigenes Aussehen bzw. die Tatsache eben nicht
bewusst macht, dass das eigene Aussehen zunédchst nur um des Anderen Willen vorkommt.
Trotzdem wurde hierin woméglich eine Verkorperung implizit vorausgesetzt, sodass die
leib-kdrperliche Assoziation vorgestellt wurde, bei der das alltaglich personale Ich, das
sich noch nicht phanomenologisiert hat und jedoch allein im eigenen Leib waltet, %’ mit
dem ,alter ego [zusammen] immerzu und notwendig in urspringlicher Paarung

104 CM, 850. Vgl. auBerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Nijhoff, Den Haag
1971, 21-22: ,Nur ein weltlicher Korper, meinem eigenen Leibkoérper &hnlich, gibt
das ,Motivationsfundament’ ab fiir eine Setzung, die uber die duRere Korperlichkeit hinausgeht.”

105Vvgl. CM, 8§44, 851 sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65: ,,Die
Athematizitat dieser Verkdrperung tragt vermutlich die Schuld an Husserls anfanglicher Gleichsetzung von
Fremdleiberfahrung und Korper-Paarung.*

Zwar hat Husserl anderswo spezifisch die Dinglichkeit des Leibes behandelt, jedoch ist damit keine
auRerliche Korperlichkeit gemeint, sondern vielmehr eine ,,Verdinglichung*. Vgl. Ideen |1, 145: ,Der Leib
konstituiert sich also urspriinglich auf doppelte Weise: einerseits ist er physisches Ding, Materie, er hat
seine Extension, in die seine realen Eigenschaften, die Farbigkeit, Glatte, Harte, Wé&rme und was
dergleichen materielle Eigenschaften mehr sind, eingehen; andererseits finde ich auf ihm, und empfinde
ich ,auf’ ihm und ,in” ihm: die Wéarme auf dem Handriicken, die Kélte in den FiRen, die Beriihrungs-
empfindungen an den Fingerspitzen.” Und 146: ,,Die lokalisierten Empfindungen sind nicht Eigenschaften
des Leibes als physischen Dinges, aber andererseits sind sie Eigenschaften des Dinges Leib [...].“ Zur
auBerlichen Korperlichkeit vgl. 285: ,Leib als Sache in der Umwelt ist der erfahrene, anschauliche
Leibkorper, und der ist Erscheinung des physikalischen Leibes. Dieser letztere und die ganze physikalische
Natur geht die Umwelt nichts an, zum [M]indesten die primdre Umwelt.” AuBerdem Krisis, 265.

106 |deen 11, 152. Vgl. 158: ,,Nullpunkt* sowie CM, 8§51.

07 Vgl Krisis, 170.

20



gegeben*“1% wurde, die ,,eine Urform derjenigen passiven Synthesis [darstellt], die wir
gegeniiber der passiven Synthesis der Identifikation als Assoziation bezeichnen.“1% Das
Paar vom alter ego und dem meinen verhalt sich mithin als das, was ursprunglich
Unterschiedliches und doch einheitlich durch die paarende Assoziation passiv
\orgezeichnetes wird. Hierauf gehen wir weiter unten noch genauer ein.

,» Tritt nun ein Koérper in meiner primordinalen Sphére abgehoben auf, der dem meinen ahnlich ist,
d. h. so beschaffen ist, daR er mit dem meinen eine phdnomenale Paarung eingehen muf, so
scheint nun ohne weiteres klar, dai3 er in der Sinnestiberschiebung alsbald den Sinn Leib von dem
meinen her iibernehmen mug. 1

Die Notwendigkeit der eben zitierten Sinnesiiberschiebung, die sich statt als
Analogieschlu? als eine Verahnlichung darbietet, liegt in keinen ,geistigen
Aktivitaten* 1 worin man absichtlich an eine Analogie zwischen meinem
ausgezeichneten Leib und dem anderen Korper als Leib denken wirde. Sozusagen
automatisch muss die Présentation des fremden Kdrpers dort eben mit der Apprésentation
jener mir hier im Prinzip unzuganglichen Subjektivitat bzw. des Waltens im fremden
Korper als Leib gemeinsam vorliegen.''? Ein derartiges Gemeinsam-mit-dem-Anderen-
gegeben-sein verweist dennoch auf die bei der bloRen Dingwahrnehmung bereits
enthillte Intentionalitatsstruktur, wodurch dasselbe immer nur in den mannigfaltigen
~Abschattung[en]“1!® wahrgenommen werden kann. In dhnlicher Art und Weise sind ein
»fremder Leibkdrper und [sein] fremdes waltendes Ich in der Weise einer einheitlichen
transzendierenden Erfahrung gegeben“! sowie ein wahrgenommener Wiirfel, nur ist
das harmonische ,,Gebaren“®® als eine neue dynamische Dimension zusatzlich zu
erganzen. Diese bezeichnet jedoch nicht ,,das an sich erste Fremde (das erste Nicht-

108 CM, 851.

109 CM, 851. Vgl. ebd.: ,,In einer paarenden Assoziation ist das Charakteristische, daR im primitivsten Falle
zwei Daten in der Einheit eines Bewuf3tseins in Abgehobenheit anschaulich gegeben sind und auf Grund
dessen wesensmaflig schon in purer Passivitét [...] als unterschieden Erscheinende phdnomenologisch eine
Einheit der Ahnlichkeit begriinden, also [...] als Paar konstituiert sind.*

110 CM, 851.

11 CM, §38. Konkret gesprochen gibt es allerdings weder rein passive Erfahrung noch rein aktive. Die
beiden fungieren zusammen als Synthesis, jedoch bleibt die passive grundlegender als die aktive.

12v/gl. CM, §52-53, §55.

113 |deen I, §44.

14 CM, 852.

15 CM, 852.

21



Ich)[,] das andere Ich*“!!®, das , nur denkbar als Analogon von Eigenheitlichem“!’ bleibt,
und sich das Eigenheitliche bei Husserl fast nie unstimmig zu verhalten scheint.!!® Die
Fremd-Erfahrung muss als Erfahrung des an sich ersten Fremden qua Nicht-Ich jedoch
von Eigenheitlichem abweichen. So zeigt sich auch bereits dadurch, dass die Paarung, in
der das andere Ich als Analogon durch die leibkdrperliche Sinnestiberschiebung gegeben
werden kann, als Assoziation passiver Synthesis jedoch der Identifikation
gegeniibergestellt wird. Hierin kann ein ,,Grundrif“!® der Erfahrung bereits erblickt
werden, der trotz aller Einstimmigkeit der Sinneskonstitution dem Anderen innewohnt,
sodass das apprasentive Analogon seines leiblichen Waltens von mir prinzipiell
unerfillbar bleiben muss. Ansonsten fielen wir beide ohne Paarung in dasselbe zusammen.
Demnach kann das ,,Drinnen® des Anderen letztendlich nicht verglichen werden mit der
gegeniberliegenden Rickseite eines Wirfels, die man ja zu anderer Zeit noch reell
wahrnehmen kann. Denn, so ,,[i]n dieser Art bewéhrbarer Zugéanglichkeit des originalen
Unzuganglichen grindet der Charakter des seienden Fremden. Was je original
prasentierbar und ausweisbar ist, das bin ich selbst bzw. gehort zu mir selbst als Eigenes.
Was dadurch in jener fundierten Weise einer primordinal unerfillbaren Erfahrung, einer
nicht original selbstgebenden, aber Indiziertes konsequent bewahrenden, erfahren ist, ist
Fremdes.“1%°

116 CM, 849.

U1 Ccm, 852.

118 \vgl. dazu Novotny, Karel, Welt und Leib, Konigshausen u. Neumann, Wirzburg 2021, 79. Nach
Novotnys Bemerkung zu Tengelyi ,,[haben] [aJuch die Einstimmigkeit der Erfahrung, ohne die keine Welt
vorgegeben wdre, also auch die Korrelation selbst und ihre ur-tatsdchlichen Bedingungen, [...] keine
unbedingte Notwendigkeit, sondern nur eine faktische.” Bei Tengelyi: Welt und Unendlichkeit, Herder,
Freiburg / Mlnchen 2014, 327. Dies wird spéter ndher behandelt.

119 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 153.
Dort hat er auf die Einfuhrung der ,,Idee der Inkompossibilitit* abgezielt. Diese Idee hat sich maRgeblich
bei Merleau-Ponty verstérkt. Vgl. auBerdem Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg /
Miinchen 2014, 276.

120 CM, 852. Vgl. 854: ,,Das primordinal Unvertragliche in der Koexistenz wird vertraglich dadurch, daf
mein primordinales ego das fiir es andere ego durch eine apprésentive Apperzeption konstituiert, die [...]
nie Erfullung durch Présentation fordert und zulaft.” Sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische
Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53: ,,Doch die paradoxe Formulierung, mit der
Husserl sie kennzeichnet, zeigt recht genau, worum es geht. Etwas ist zugéanglich nicht trotz, sondern in
seiner Unzugénglichkeit, genau das besagt Fremdheit. Und als Unversténdlichkeit bedeutet Fremdheit nicht,
dal3 uns die Tir zu einer Realitat verriegelt ist, sondern daB deren Sinn sich nicht erschlieft.“ AuRerdem

Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631: ,[A]ber Fremdheit besagt Zugénglichkeit in der
22



Darin liegt allerdings die Kniffligkeit, zu erblicken, dass trotz aller Ahnlichkeit bzw.
Vergleichbarkeit das original unzugénglich Fremde dem in einem engen Sinn denkbar,
bewahrbar, zuganglich Seienden entgegensteht, wahrend dasselbe fiir die Denkbarkeit,
die Bewadhrbarkeit sowie die Zuganglichkeit der Sinneskonstitution des Anderen
allmidhlich dem zuganglich Seienden zu weichen scheint.*?* Fraglich bleibt noch, wie
ohne auBerliche Korperlichkeit, namlich ohne Bewusstsein des eigenen Aussehens, das
lediglich als Nullkérper fungierend primordinale Ich noch zur oben erwahnten
leibkorperliche Paarung motiviert werden kann. Es fehlt fiir die Sinnestiberschiebung die
Auslegung einer ,,\erkdrperung®, insbesondere wenn ein gréReres Gewicht auf die
leibliche Dimension gelegt werden wirde. Jedoch scheint bei Husserl die weltliche
folgendermalien eher noch schwerer zu wiegen.

b) Das Analogon von Eigenheitlichem im Rahmen der Verweltlichung

Obwohl das ,,ego und alter ego immerzu und notwendig in urspringlicher Paarung
gegeben sind“%2, ist beides nicht so gleichurspriinglich wie es scheint. Allerdings,
wahrend als alter ego ,,der Andere noch nicht zu dem Sinn Mensch gekommen ist*“!%,
bleibt als ego das primordinale Ich wie bereits erwahnt ebenso im Prozess zur
vereinheitlichenden Verweltlichung bzw. ,,verweltlichende[n] Selbstapperzeption“1,
bei der es sich als Glied der Welt konstituiert. Jedoch muss die ,,Vermenschlichung*!?®
des Anderen und sogar die des Ich selbst auf dem verweltlichenden Ich beruhen und nicht
umgekehrt. Genaugenommen konstituiere ich mich sowie den Anderen gleichfalls als
Glieder derselben Welt,*?® nur ist diese Welt immer aufgrund meiner primordinalen Welt
oder des Weltphanomens zu erweitern. In Hinblick darauf sind der Andere und ich keine
gleichartigen Glieder dieser Welt, denn der Andere fallt in ein zwar grundlegendes, jedoch

eigentlichen Unzugénglichkeit im Modus der Unverstandlichkeit.*

121 Aus dieser Perspektive konnte Sartres Kritik an Husserl in der Hinsicht besser verstanden werden, dass
sich die Fremderfahrung bei Husserl leider auf das Erkennen in diesem Sinn beschrénkt, dass es der
kontinuierlich vereinheitlichenden Synthesis unterliegt, durch die etwas Weltliches auf3er mir erst denkbar,
bewahrbar bzw. erfahrbar gemacht wird. Dagegen probiert Sartre eine andersartige Weise, wodurch ich die
Fremdheit des Anderen durch unerwartete plétzliche Stérung in der urspriinglichen Bewusstseinsleistung
gegeniber aller vereinheitlichenden Synthesis erst auszeichnen l&sst. Vgl. EN, 273, 292f.: ,Le regard“.

122 CMm, 851.

123 CM, 850.

124 CM, 845.

125 \/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 213f.

126 \/gl. Krisis, 265: ,,,Mensch’: der andere ein Mensch und ich fiir ihn Mensch etc.*

23



ebenso von mir konstituiertes Moment,*?’ solange ,,ich selbst in meiner Seele [...] das
alles [konstituiere] und es intentional in mir [trage]“'?8, selbst wenn sich der Andere
seinerseits zunachst als das weltstiftende ,,Funktionszentrum*“1?® darbietet. Als ein solches
Funktionszentrum muss der Andere genauso ,,verweltlichend” wie ich selbst bleiben,
unabhéngig davon ob der fiir mich vor allem allein leibkérperlich zuganglich ist. Seitens
des phédnomenologisch meditierenden Ich geht ein solcher Zugang zum Anderen der
vereinheitlichenden Verweltlichung niemals voraus, sowie die assoziative Paarung
keineswegs Uber die Verweltlichungssynthesis hinausgeht. Demzufolge liegen bei der
Fremderfahrung weder zwei Welten noch zwei jeweils weltstiftende Funktionszentren
nebeneinander.®*® Tatsachlich verhalt es sich vielmehr so: Zuerst ist mein Leib-Kérper
bereits ,,in meinem primordinalen Wahrnehmungsfeld [...] sinnlich abgehoben®“**, und
dann ein anderer Korper als fremder Leib. Seine Leiblichkeit wird als leiblicher
Selbstbezug ebenso wie meine eigene von der Verweltlichung heimgesucht, und sein
Kaorper kann von mir als Leib erst simuliert werden, nur wenn er ,,in meiner primordinalen
Sphare abgehoben auf[tritt],“**2 wobei ich mich bereits auf mich selbst leiblich bezogen
hat.3 Von all diesem als Eigenheitlichem ausgehend kann man den zuerst durch die
leibkorperliche Paarung gegebenen, mir ahnlichen Anderen weiter simulieren, so als
verhielte sich der Andere als ein anderes Funktionszentrum so wie ich selbst. Der im
fremden Leibkdrper waltende Andere wiirde die Umwelt um ihn herum ebenso erfahren,
wie ich ,,[w]ahrnehmend tatig [...] alle Natur [erfahre] [...].“*3* Jene Umwelt gehort auf

127V/gl. CM, 852: ,,Mit anderen Worten, es konstituiert sich apprasentiv in meiner Monade eine andere.
128 CM, 844.

129 CM, 853.

130vgl. CM, 855: ,,Das erste in Form der Gemeinschaft Konstituierte und Fundament aller anderen
intersubjektiven Gemeinschaftlichkeiten ist die Gemeinsamkeit der Natur, in eins mit derjenigen des
fremden Leibes und fremden psychophysischen Ich in Paarung mit dem eigenen psychophysischen
Ich.“ Darlber geht die nachher von Merleau-Ponty gestellte ,,connaturalité” eigentlich nicht hinaus, die
nach Waldenfels die gemeinsame Zugehdrigkeit zur Welt oder das apriorische In-der-Welt-sein bedeutet.
Vgl. Merleau-Ponty, Maurice, Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris 2001, 251 sowie
Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380.
Ersteres im Folgenden als PP bezeichnet. Zu seiner deutschen Ubersetzung vgl. Phanomenologie der
Wahrnehmung, tbers. von R. Boehm, De Gruyter, Berlin 1966.

181 CM, 844.

182 CM, 851.

1383Vvgl. CM, 844, 851; Krisis, 261-62, 265; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin
1977, 65.

134 CM, 844.

24



jeden Fall zu derselben Welt, wozu meine primordinale Welt ebenfalls gehort, in der sich
der fremde Leib zundchst noch nicht so gegentiber allem blo? Kérperlichen ausgezeichnet
wie meiner hat,** jedoch wiirde er so fungieren wie meiner. Oder mit Husserls Worten:

,»In der Apprésentation des Anderen sind die synthetischen Systeme dieselben, mit allen ihren
Erscheinungsweisen [...]; nur daf die wirklichen Wahrnehmungen und die in ihnen
verwirklichten Gegebenheitsweisen und zum Teil auch die dabei wirklich wahrgenommenen
Gegensténde nicht dieselben sind, sondern eben die, die von dort aus wahrzunehmen sind, und
so, wie sie es von dort aus sind. Ahnlich gilt es fiir alles Eigenheitliche und Fremde, auch wo

urspriinglich Auslegung nicht in Wahrnehmungen verlauft.*3

Die Frage kann sich jedoch umgekehrt stellen lassen, wie trotz aller im Zitat genannten
Selbigkeit Abweichungen dennoch zugleich erlaubt werden, bzw., inwiefern die
Abweichungen auf den Grundriss der assoziativen Paarung der zwar ahnlichen, jedoch
verschiedenen Daten zuriickgefuhrt werden kénnen. Um diesen Grundriss aufzuklaren,
hat Husserl die raumliche Metapher eines Hier-Dort eingefiihrt.13” Als ,,Nullpunkt*138
besitze ich blol} das absolut einzige Hier als Funktionszentrum. ,, Tritt nun ein Kdrper in
meiner primordinalen Sphare abgehoben auf*, ist dieser mir ahnliche Korper als Leib des
Anderen dort alsbald ,,apprasentiv apperzipiert als Ich einer primordinalen Welt bzw.
einer Monade, in der sein Leib im Modus des absoluten Hier, eben als Funktionszentrum
fiir sein Walten urspriinglich konstituiert und erfahren ist.“!3® Ein derartiges Analogon
vom eigenen ego hier muss immer lediglich ,,apprésentiv* bleiben, weil ich jetzt hier bin
und nie gleichzeitig dort sein kann. Aber dabei ,,erinnert [mich die Erscheinungsweise
des anderen Leibkorpers] an mein korperliches Aussehen, wenn ich dort wéare.“4° Mein

135 Vvgl. CM, 855: ,,Der fremde Leib, als in meiner primordinalen Sphare erscheinend, ist zunachst Kérper
in meiner primordinalen Natur, die meine synthetische Einheit, also von mir selbst als mein
eigenwesentliches Bestimmungsstiick unabtrennbar ist.”

136 CM, §55. Meine Hervorhebung.

137Vvgl. CM, 8§53 sowie Ideen Il, 158, 168.

138 |deen 11, 158. Vgl. 152: ,,Nullkorper* sowie CM, §51.

139 CM, 853.

140 CM, 854. Vgl. Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivitat bei Edmund Husserl, Nijhoff,
The Hague 1982, 97-98: ,,Also ist das ,wenn ich dort wdre’ nicht eine Wiedererinnerung an das Ich, das
friiher dort gewesen war oder zukunftig dort sein wird, sondern eine unmittelbare paarende Wahrnehmung,
eine Situationsauffassung der Koexistenzen, der Simultaneitét beider Leiber in einer lebendigen Gegenwart,
und zwar bereits mit dem Bewusstsein vom Unterschied des Hier und Dort.* Selbst wenn diese Erinnerung

also auf keine Implikation der &uRerlichen Kdérperlichkeit oder auf die Verkdrperung hinweist, sondern nur

25



urspringlich absolutes Hier ist damit kein absolutes mehr, sondern nur ein relatives Hier,
dem das Dort entgegengesetzt wird, und das jenseits ebenso ,,im Modus des absoluten
Hier!4! besteht. Mit wenigen Worten kann man das urspriingliche Paar aus alter und
meinem ego ,,Anderer-Dort-ich-Hier* nennen, bei dem die Urstiftung des mir Anderen so
gleichurspriinglich mit der verkdrpernden Relativierung meiner urspriinglich absoluten
Stelle bleibt. Die eine kommt also weder reeller noch friher als die andere.

Da das Paar ,,Anderer-Dort-ich-Hier” im Wesentlichen so divergent sein muss, dass seine
Zusammenhéange nur in der Ahnlichkeit der zwei jedoch tatsachlich verschiedenen Daten
bestehen, die so separat wie Hier und Dort bleiben, beginnt das Analogon zum Anderen
als alter ego dementsprechend damit, dass man sich neben der Relativierung des ego hier
ebenso in die Lage des Anderen dort versetzen kann. Die Ahnlichkeit ist streng
genommen lediglich einseitig von mir auf den Anderen anwendbar, sodass ,,ich jedes Dort
in ein Hier verwandeln, d. i. jeden rdumlichen Ort leiblich einnehmen kénnte“4?, auch
wenn ich jetzt hier bin und nie gleichzeitig anderswo sein kann. Trotz aller den
verschiedenen Orten bzw. Perspektiven entsprechenden Abweichungen, worin ,die
wirklichen Wahrnehmungen und die in ihnen verwirklichten Gegebenheitsweisen und
zum Teil auch die dabei wirklich wahrgenommenen Gegenstinde nicht dieselben sind*“143,
kann ich mir mittels dieser sozusagen konjunktivischen Versetzung jedoch die subjektive
~Fremdwahrnehmung“!** aus dem Anderen heraus so genau wie moglich vorstellen.

,Darin liegt, dal ich von dort aus wahrnehmend dieselben Dinge [...] sehen wiirde, oder dal? zu
jedem Ding konstitutiv nicht blof? die Erscheinungssysteme meines momentanen Von hier aus
gehdren, sondern ganz bestimmt entsprechende [Erscheinungssysteme] jedes Stellungswechsels,

der mich ins Dort versetzt.“14°

Die zwar abweichenden, jedoch einander zugehérigen Bestimmungen zeigen sich
gleichermallen bereits in der Analyse der Dingwahrnehmung als konstitutive
Momente.'*® Es wird dann begriindet, dass ,,[d]ie Regelung der Sinnlichkeit [...] eine

auf die Paarung passiver Synthesis, scheint es dennoch fragwirdig, ob eine rdumliche Relation wie Hier-
Dort keine Verkdrperung oder Verdinglichung voraussetzen muss.

141 CM, 853.

142 CM, 853.

143 CM, 855.

144 CM, 855.

145 CM, 853.

146 \/gl. Ideen I, §44: , Abschattung*.

26



intersubjektive [ist].“*” Am Anderen muss ich ,,[d]en ersten bestimmten Gehalt [...]
offenbar das Verstehen der Leiblichkeit des Anderen und seines spezifisch leiblichen
Gehabens bilden [...], wobei das [fremde] Ich zunachst nur als so leiblich waltendes
bestimmt ist [...].“1#® Als analogisch vorstellbare Fremdwahrnehmung kann dieses
leibliche Verstehen des Anderen immer auf die passive Paarung vom Anderer-Dort-ich-
Hier zurlickgefiihrt werden, unabhangig davon wie sich das Verstehen mithilfe der
personlichen Geschichte oder ,,Habitualitaten*!4® noch entwickeln konnte. Aufgrund der
Paarung ,,[Jkommt es] [i]n weiterer Folge [...] begreiflicherweise zur Einflihlung von
bestimmten Gehalten der hoheren psychischen Sphare.“*>° Erst dann kommt der Andere
»ZU dem Sinn Mensch“®®, So verhalt sich als ,,Fremdwahrnehmung, und in weiterer
Folge Wahrnehmung der objektiven Welt, [eine derartige] Wahrnehmung, dall der Andere
auf dasselbe hinsieht wie ich usw., obschon diese Wahrnehmung ausschlieBlich innerhalb
meiner eigenheitlichen Sphire sich abspielt.“*®? Des Weiteren erweitert sich die schier
primordinale Schicht ,,bloRer Natur“!®3, vor allem nicht durch jene Einfiihlung in den
persdnlichen bzw. bereits zum Sinn Mensch gekommenen Anderen, sondern vielmehr
durch die lediglich appréasentive Fremdwahrnehmung zu einer vielschichtigen Umwelt
sowie bis auf die moglichst vielschichtige gemeinsame Welt.1>*

¢) Zur vielschichtigen und gemeinsamen Welt

Das, was sich durch die Fremdwahrnehmung als ,,eine appréasentive Apperzeption1®,
konstituiert, bleibt Gberhaupt nicht ,,unwahrer* als etwa die Riickseite eines vorliegenden
Warfels. Hinsichtlich der Auslegung der tatsachlich als eins miteinander
zusammenhangenden Phanomene einer Dingwahrnehmung besitzt das Reelle vor dem
Irreellen eigentlich keine Prioritdt. Ebenso gilt es fur die Fremderfahrung und -
Wahrnehmung. Etwas derzeit mit der erfullten Prasentation zusammen Apprasentiertes
ist so ,wirklich* wie das erfillte Moment, selbst wenn die Apprasentation unter
Umsténden eben unerfullbar sein kann. Mit Husserls Worten ist die ,,Apprasentation [die]

147 | deen 11, 336.

148 CM, 854.

149 CM, §32f., §44f.

150 CM, 854.

151 CM, 850.

152 CM, 855.

158 CM, 844.

1% vgl. CM, 855: ,,Das wiederholt sich mutatis mutandis fiir die nachmals konstituierten héherstufigen
Weltlichkeiten der konkreten objektiven Welt, wie sie als Mensch- und Kulturwelt fir uns immer da ist.“
155 CM, 854.

27



durch [die] Assoziation mit [...] der eigentlichen Wahrnehmung [...] verbundene
Vergegenwartigung®“ ¢ | wobei ,beide [Prasentation und Apprasentation] so
verschmolzen [sind], daR sie in der Funktionsgemeinschaft einer Wahrnehmung stehen,
die in sich zugleich prasentiert und apprasentiert [...].“*®” Dementsprechend muss als
Apperzeption die Fremderfahurng um der Wahrhaftigkeit Willen nicht so grundsétzlich
erfillbar bleiben wie die Dingerfahrung im Allgemeinen. Schlielich gehort beides zum
Ich, das alles intentional in sich selbst konstituiert und tragt,*° wobei all das nie tiber den
Grundrahmen des einheitlich zusammenhéngenden Weltphdnomens hinausgeht.

Durch die konjunktivisch vorstellbare Fremdwahrnehmung vom Dort aus apprasentiert
sich um den anderen Leibkdrper als alter ego herum eine neue Schicht meiner
urspriinglich primordinalen Welt.*>® Der scheinbare Abgrund zwischen zwei egos, den
man haufig allzu leicht behaupten wirde, reflektiert nur, dass die Fremderfahrung zuerst
als Fremdwahrnehmung und dann sogar als héherstufige Einfiihlung in den Anderen als
Mitmenschen in der natirlichen Einstellung bzw. im naiven ,.tdgliche[n] praktische[n]
Leben*“1%° bereits durchaus vergessen worden ist.?6! Statt jener Einfilhlung oder etwa
Vergegenstandlichung des Anderen dient mir die Fremdwahrnehmung zunéchst als
Hintentionale Modifikation [...] meines Selbst“1¢2, Dann fiihrt es einerseits weiterhin zur
Sinneskonstitution des Anderen als Menschheit sowie des Ich selbst und andererseits zur
Sinneskonstitution einer objektiven Welt. Die durch die Fremdwahrnehmung gefundene
neue Schicht macht also keine andere separate oder undenkbare Welt aus, sondern
vielmehr eine neue spezifische Dimension meiner schon primordinal konstituierten
Gegenstandlichkeiten, die dadurch neuerlich erweitert und zwar maéglichst vielschichtig
immer wieder erweitert werden konnen.%® Dadurch ist die primordinale Welt aus der
Umgebung heraus immer wieder, komplizierter, und zwar ferner von einer exklusiven
Welt flr den Einzelnen selbst allein, moglichst quasi ,,vielsubjektiv“ zu bereichern. Also
gehort wie besprochen in der Tat immer bereits etwas urspringlich Fremdes zum
konkreten ego als Monade,'®* von den vielschichtigen Gegenstandlichkeiten bis auf die
intentionalen Modifikationen meines Selbst, von der Wahrnehmung bis auf etwa die

156 CM, 855.

157.CM, 855.

158 \/gl. CM, 844; Krisis, 268.
159 \/gl. CM, §55.

160 CM, §64.

161 \/gl. CM, §55, §64.

162 CM, §52.

163 \/gl. CM, §55.

164 \/gl. CM, §42.

28



hohere Einfiihlung in den Anderen oder in die Fremdkulturwelt der Anderen,®® usw. usf.
1.1.4 Die priméren Kritiken sowie Anmerkungen

1) Die fragwiirdige Bewahrbarkeit ,,des original[] Unzuganglichen*1%® als Fremden

Bisher wird als tatsdchlich immer bereits mit dem Ich mehr oder weniger einstimmig
verschlungene Fremderfahrung der Andere oder das alter ego zunachst durch die
~Fremdwahrnehmung“1¢” erschlossen, ohne dass er als Mensch neben mir thematisiert
bestatigt werden musste. Diese intersubjektive \erschlingung bleibt in der
transzendentalen Subjektivitat so tief verwurzelt,'®® dass man damit zuerst die schier
einschichtig primordinale Welt zu einer méglichst vielschichtigen erh6hen kann, namlich
einer fiir jedermann gemeinsamen, intersubjektiv objektiven Welt.1®° [A]ls Mittrager[]
der Objektivierung“!’® bietet sich der Andere bereits dar, noch bevor die Rolle des
cartesianischen ego um der Weltauslegung  Willen  durch die des
-Weltbewusstseinsleben[s]“1"! ersetzt wird. Angesichts der Objektivierung, solange die
intersubjektive Verschlingung keineswegs Uber die vereinheitlichende Verweltlichung
hinausgeht, ist schwer zu glauben, dass etwas Unvereinbares oder Unstimmiges nach
~eine[r] unendliche[n] regulative[n] Idee* "2 einer Totalitit oder der hdochsten
Einstimmigkeit nicht weichen wiirde oder nicht bereits gewichen ware, so als gabe es von
vornherein eben nichts so fremd wie Unvereinbares. 173 Dasjenige, was sich am Anderen

185 vgl. CM, 858.

186 CM, 852. VVgl. 854; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

167 CM, 855.

168 \/gl. CM, §64.

189 \/gl. CM, 855.

170 Krisis, 262.

111 vgl. unter anderem Krisis, 194.

172.CM, 8§22. Zur Idee vgl. unter anderem 846: ,,Dieser selbst mit dem Sinn eines immer wieder und nach
allen Teilen und Momenten fest Identifizierbaren ist eine a priori glltige Idee.” Vgl. 818, 8§22, 834, 836-38,
8§40.

113 Zur Erwéhnung diesbeziglicher Kritik vgl. unter anderem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript,
Bielefeld 2011, 163f. Allerdings verhdlt sich der Andere in der Selbstmodifikation bei Husserl, die in der
vorliegenden Arbeit spater behandelt wird, iber den ,,Mittrager der Objektivierung* hinausgehend, eher als
Mittrager der Verweltlichung, die keineswegs auf die Objektivierung reduziert werden kann. In einer
solchen Art und Weise wirde der Fremdbezug auf den Anderen als ,,Beziehung [zum Anderen] gedacht

werden, die jeder Vorstellungsleistung vorausgeht.”“ Vgl. 165. Zum Mittrdger der Verweltlichung vgl.

29



mit seiner Zuganglichkeit zusammen jedoch als unzugéanglich erschlossen hat, scheint
leicht jenem zu weichen, was dennoch zu erfullen oder durch etwas Erfullbares mit zu
bestimmen ist. Trotz alles Grundrisses der assoziativen Paarung ,,Anderer-Dort-ich-
Hier* wirde ein tatsachlich immer fremderweise oder disharmonisch gefundener Anderer
ohne entsprechende ,.einstimmig[e] Bewéhrung der einmal gelungenen apperzeptiven
Konstitution“ ¥’* vom Ich nie als solcher vorkommen, genauso wie jedweder rein
dinglicher Gegenstand, dessen momentan nicht préasente Teile ja zu anderer Zeit noch
reell wahrgenommen werden konnen. Hinsichtlich der Bewahrung zur Einstimmigkeit
unterscheidet sich der Andere nicht maRgeblich von etwas Anderem.

2) Der fragwirdige Zugang zur gemeinsamen Begreifbarkeit

Wie bereits erwahnt ist fur die gemeinsame Gultigkeit statt derselben Vernunft eine
gemeinsame Begreifbarkeit derselben Tatsachen einer derselben Welt eigentlich bedrftig.
Hierfur werden dieselben synthetischen Systeme einfach angenommen, sodass die
konjunktivische Fremdwahrnehmung zwar apprasentiv bleibt, jedoch fungiert sie nie so
beliebig wie tUiberhaupt unvorstellbar.'”> Ansonsten kénnte man nicht dadurch von etwas
Wahrgenommenem bis auf die ganze Welt moglichst mannigfaltig erfassen, so als nédhme
man an der fremden Begreifbarkeit teil. Fraglich bleibt jedoch die Behauptung, dass der
wahrgenommene Leibkorper die Umwelt so wahrnehmend tétig erfahren wirde wie
meiner, wenn nicht die Tatsache, dass er doch wahrnehmend tétig erfahren kann. Die
Selbigkeit der synthetischen Systeme konnte allzu rasch als selbstverstandlich
vorausgesetzt werden, so als ware bereits bestatigt, dass der Andere und ich ohne Weiteres
ein angeblich normales Wahrnehmen gemein haben missen, von dem man die
Gemeinsamkeit oder Zugénglichkeit aller héherstufigen Begreifbarkeit ableiten kann.
Die solipsistische Bedrohung lage genau darin, dass man allein aufgrund der
Verallgemeinerung seiner eigenen Synthesis ,,alles, was fur mich ist, [als] seinen
Seinssinn ausschlieRlich aus mir selbst, aus meiner BewuRtseinssphare schopfen kann*17®,
unabhédngig davon wie vielschichtig sowie vielsubjektiv eine derartige Urstiftung
scheint.’” Denn bei der Sinneskonstitution zur Objektivitat hilft mir der Andere nur
insoweit, dass ich mich aufgrund der Annahme derselben synthetischen Systeme zuerst
konjunktivisch sowie leibkérperlich in den Anderen versetzen und mir dann seine
Wahrnehmung als Fremdwahrnehmung vorstellen kann, um bloR Primordinales zu

ebenfalls Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185-86.
174 CM, 855.

115 vgl. CM, 855.

176 CM, 862.

117vgl. CM, 855.

30



transzendieren, namlich um mich selbst als blof3 einschichtig solipsistisches ego zu
tiberschreiten.'’® Anders formuliert fallt der Andere als Fremderfahrung vielmehr in ein
Moment der Expansion meiner hoheren Transzendenz, die nach wie vor zur
vereinheitlichenden Verweltlichung tber die Umwelt hinaus eine fur jedermann gliltige
Obijektivitat so gut wie mdglich zu erreichen sucht. Allerdings beginnt die transzendental
konstitutive Stufe ,,jedermann nur mit dem Anderen, der jedoch zuerst so konkret wie
ein Leibkorper ,,in meiner primordinalen Sphire abgehoben auf[tritt]“!”® und dann von
mir  sein  ,Seinssinn  ausschliellich aus  mir  selbst, aus  meiner
BewuBtseinssphére* zunéchst nur leibkdrperlich, d. h. aufgrund derselben synthetischen
Systeme geschopft werden kann. Lassen sich die Abldufe von denen des anderen
Weltlichen noch weiter auszeichnen, so muss der fremde Leibkorper dazu ein Schlissel
sein. Hierdurch zeichnet sich zuerst der Seinssinn des Anderen gegenuber allem anderen
Hoherstufigen aus. Dass der Andere seinerseits im Lauf seiner eigenen Verweltlichung
ebenfalls das mit konstituiert, was ,,ich selbst in meiner Seele konstituiere [...]J und [...]
intentional in mir [trage]*“!8°, scheint dafir irrelevant. Die Erweiterung im Namen der
Objektivierung dient der Intersubjektivitatsauslegung als Grundrahmen. All das beruht
dennoch auf dem phanomenologischen Ich, bei dem man sich zur Selbstauslegung bereits
auf die ,,von allem Sinn fremder Subjektivitat gereinigte[]“!8! Eigenheitssphare*!82 oder
»Primordinalsphare*!8 reduziert hat.

Fraglich bleibt jedoch, inwiefern die eigene Wahrnehmung und die des Anderen auf
denselben synthetischen Systemen beruhen. Auch wenn im GroRen und Ganzen die
Synthesis dieselbe ist, missen die fungierenden Typen jedoch nicht dieselben sein,

178 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
61; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 144: , Selbsttranszendenz*, 149.

179 CM, 851.

180 CM, 844,

181 CM, 844,

182 CM, 844,

183 CM, 850. Vgl. 858.

31



insbesondere wenn kulturelle Faktoren'® oder z. B. die Hase-Ente-Illusion® in Betracht
kommen. Aber auch wenn man aufgrund seiner eigenen nicht immer universalen, oder
sogar sozusagen relativ abnormalen konstitutiven Typen, neben den értlich abweichenden
Erscheinungsweisen noch ein paar kulturabhéngige Abweichungen hatte, kdnnte zur
gemeinsamen Begreifbarkeit jedoch noch ein nicht-leibkdrperlicher, sondern eher
teleologischer Zugang stehenbleiben, so als fungierte in der systematischen
Zusammengehorigkeit der Typen dennoch implizit die Regel der ,universale[n]
konstitutive[n] Synthesis“ 8¢ bzw. ,eine unendliche regulative Idee“ 7. Diese
teleologische Sichtweise weicht davon ab, was Merleau-Ponty spater zur Selbigkeit der
Erscheinungssysteme als Ergénzung liefern kodnnte, wobei er den in einer derart
teleologischen Hinsicht erblickbaren Totalismus in Zweifel gezogen hat, 88 anstatt ihn mit

184 vgl. CM, 858: ,,Mit der eigentlichen, der sozialen Vergemeinschaftung konstituieren sich innerhalb der
objektiven Welt als eigenartige geistige Objektivitaten die verschiedenen Typen sozialer Gemeinschaften
in ihrer moglichen Stufenordnung, darunter die ausgezeichneten Typen, die den Charakter von
Personalitéaten hoherer Ordnung haben.* Sowie ebd.: ,,So ist, sehen wir, auch die Kulturwelt orientiert
gegeben in Beziehung auf ein Nullglied, bzw. auf eine Personalitét. Hier sind Ich und meine Kultur das
Primordinale gegeniber jeder fremden Kultur. Sie ist mir und meinen Kulturgenossen nur zugénglich in
einer Art Fremderfahrung, einer Art Einfuhlung in die fremde Kulturmenschheit und ihre Kultur [...].“

185 Dieses von Wittgenstein in die philosophische Diskussion eingefiihrte Bild erschien erstmals am
23.10.1892 in einer Wochenschrift Fliegende Blatter unter dem Namen ,,Kaninchen und Ente“. Das
Besondere daran ist, dass man in derselben Zeichnung gleichermalRen und mit vollem Recht einen Hase
sowie eine Ente erblicken kann.

186 CM, §22.

187 CM, §22.

188 Zu diesem ,,Totalismus* vgl. Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 380: Das ,alles Sein in
Totalitat konkret und individuell ausmachende, letztermdglichende und dadurch verwirklichende [...].“ Zu
den Verhaltnissen zwischen der totalistischen und der teleologischen Dimension vgl. weiter Tengelyi,
Laszlo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Minchen 2014, 299, 543 sowie Novotny, Karel, Welt
und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wiirzburg 2021, 83: ,,Zwischen dieser Totalitat und dem Unendlichen
gibt es [bei Tengelyi] [...] keine metaphysische Differenz von ,Totalitdt und Unendlichkeit’ im Sinne
Levinas’, sondern eine ,diakritische’ Differenz bzw. eine solche ,,Beziehung zwischen Gesamtwirklichkeit
und Offenheit der Welt“. VVgl. 89. Zu Levinas vgl. in dieser Arbeit 3.1.2. Fiir Novotny widerspricht den
»~Einstimmigkeitstendenzen®, wenn auch in einem ,totalistischem* Sinn, ebenso nicht, was ,,bei Husserl
eben auch [als] ,ein differentielles System mdglicher Erfahrungen’ in Anspruch genommen wird.” Vgl. 83-
84.

All das wird in dieser Arbeit leider nicht eingehend erdrtert, auRer in dieser Hinsicht, dass jener

diakritischen Differenz als ,,Beziehung zwischen Gesamtwirklichkeit und Offenheit der Welt“, worin die

32



zu begrinden.

3) Der fragwirdige Zugang zu einer Wechselgemeinschaft

Waihrend der oben erwéhnten Objektivierung wird die Vergemeinschaftung mit dem
Anderen fortgesetzt. Genaugenommen bildet sich durch das weiter miteinander
\erschlingen und ,irreale intentionale Hineinreichen der [A]nderen in meiner
Primordinalitat [...] eine wirkliche Gemeinschaft, und eben die, die das Sein einer Welt,
einer Menschen- und Sachenwelt, transzendental moglich macht.“8 In Form dieser
-Wechselgemeinschaft* 1 scheint sich die der Objektivitit zugrunde liegende
Intersubjektivitat auf den ersten Blick in gleicher Art und Weise so konkret wie moglich
zu realisieren. Aber in der Tat hat sich bisher die assoziative Paarung bzw. die
Sinnesuberschiebung von mir auf den Anderen allein nur als Einbahnstrale dargeboten,
von daher rihrt Gberhaupt kein ,,Wechselseitig-fiir-einander-sein“*°*. Eine mittelbare
Austauschbarkeit, so als kdnnte ich mich irgendwohin versetzen und umgekehrt, macht
dennoch keine solche Wechselseitigkeit aus. Des Weiteren konnte ich die verschiedenen
Orte zwar nicht auf einmal, jedoch nacheinander leiblich einnehmen, an deren sich der
Andere als Leibkorper jeweils mit der entsprechenden Umwelt zusammen analogisch zu
mir, jedoch noch immer unterschiedlich zu meiner primordinalen Umwelt, apprasentieren
lieRe. Jedoch beschrénkt sich all das eher nur darauf, was ,,ich selbst in meiner Seele
konstituiere [...]J und [...] intentional in mir [trage].“*%? Fraglich bleibt nach wie vor, wie
ich fir den Anderen ebenso zugénglich sein kann wie er fiir mich umgekehrt, soweit sich

beiden weder zusammenfallen noch zueinander im Gegensatz stehen, eine Differenz zwischen der
totalistischen und der teleologischen Dimension entsprechen kdnnte. Hierbei lie3en sich die Tendenzen zur
Einstimmigkeit von den zur Vollkommenheit unterscheiden, wahrend Erstere einen Spielraum fir die
Offenheit der Welt er6ffnen und Letztere ausschlief3lich ihrer Gesamtwirklichkeit dienen. Zu Letzteren vgl.
unter anderem bei Husserl: Krisis, 305: ,,Doch auch seiende Welt [...] ist ja in ihrer Weise in [...] der
Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit [...].“

189 CM, 856.

19 CM, 856. Zu einer tieferen Bedeutung der Wechsel-Gemeinschaft bzw. zur Inter-Subjektivitat als
Simultaneitat vgl. unter anderem Husserl, Edmund, Analysen zur passiven Synthesis, Nijhoff, Den Haag
1966, 343: ,,Meine Passivitét steht im Konnex mit der Passivitat aller anderen: Es konstituiert sich eine und
dieselbe Dingwelt flr uns, ein[e] und dieselbe Zeit als objektive Zeit derart, dal} durch diese mein Jetzt und
jedes anderes Jetzt und so seine Lebensgegenwart (mit allen Immanenzen) und meine Lebensgegenwart
objektiv ,gleichzeitig’ sind.”“ Bei Merleau-Ponty wiirde die Wechselseitigkeit jedoch mittels der
Zweideutigkeit der Zwischenleiblichkeit aufgeklart werden, also ohne Verweis auf die Simultaneitat.

191 CM, 856.

192 CM, 844.

33



der Andere oder die Anderen zunachst ,,in mir als Andere konstituieren[.] [Das] ist die
einzig denkbare Weise, wie sie als seiende, und so seiende fur mich Sinn und Geltung
haben konnen [...].“'% Werde zuerst durch die einseitige Fremdwahrnehmung die
wechselseitige Vergemeinschaftung so oder so ermdglicht, und dann fur die gemeinsame
Gultigkeit einer intersubjektiven Objektivitat eine soziale Schicht darin eingesteckt, wo
man jeweils von den verschiedenen Ausgangspunkten in Form eines absoluten Hier
jedoch zu einer gemeinsamen Welt ausgehe, % fehlt fir den Ubergang von der
Einseitigkeit der Fremdwahrnehmung zur Wechselseitigkeit der Vergemeinschaftung
dennoch eine Erklarung.'®

4) Die Schlusselstellung der Fremderfahrung angesichts des teleologischen Hinweises
Dem oben erwahnten teleologischen Hinweis entspricht das transzendentale ego ,,als ein
in sich welterfahrendes, Welt in Einstimmigkeit ausweisendes*1%:

»LE]in neuartiges Apriori [...] resultierte die universale Einheit der in meinem eigenen ego sich
vollziehenden Gesamtkonstitution in ihrer Wesensform, als deren Korrelat die objektiv seiende
Welt fiir mich und ein ego Uberhaupt bestdndig vorgegeben ist und sich in Sinnesschichten

fortgestaltende ist [...].“%

Dieses Apriori bedingt eine letztgiltige objektive Natur, auf die sich die Verweltlichung
sowie die Objektivierung richten missen. Genauer gesagt hat man sich in eine solche
Welt einzugliedern, in der man sich mit dem Anderen zu vergemeinschaften sowie in
dieselbe Welt ebenso einzugliedern hat, um seine der eigenen ahnliche, jedoch
anderswoher urgestiftete konstitutive Dimension, in einer prinzipiell apprasentiven oder
konjunktivischen Form in die eigene Weltkonstitution mit einzubeziehen. Erst dann lasst

193 CM, 856.

194 V/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 99: ,,[D]as Fur-alle-sein der Welt
[griindet] seinerseits im Immer-schon-vergemeinschaftet-sein des welterfahrenden Subjekts [...].

19 Trotzdem verweist jene Einseitigkeit keinesfalls auf die Beliebigkeit, so als konnte irgendwas
Kdrperliches flr den Leib gehalten oder irgendeinen leeren Platz leiblich eingenommen werden, solange
die Sinngebung der Fremderfahrung nur damit beginnen kann, dass der fremde Leibkérper ,,in meiner
primordinalen Sphéare abgehoben aufftritt]“. Vgl. CM, 855. Erst dann kann man zur assoziativen Paarung
»Anderer-Dort-ich-Hier” sowie weiter zur Fremdwahrnehmung motiviert werden. Mithin wird der Andere
als ,,das an sich erste Objekt” bezeichnet, auch wenn sich die Vergemeinschaftung mit dem Anderen statt
als wechselseitig eher nur als blof? einseitig erweisen kann. Vgl. 858.

196 CM, 859.

197 CM, 859. Vgl. §22: Die ,,universale konstitutive Synthesis“ bzw. ,,eine unendliche regulative Idee*.

34



sich etwas Gegenstandliches entsprechend der ,,objektiv seienden Welt* moglichst zu
einem fir jedermann Objektiven konstituieren.!®® Hierbei verhalt sich als Korrelat der
egologischen, némlich ,der in meinem eigenen ego sich vollziehenden
Gesamtkonstitution* eine nicht nur ontologische, 1% sondern sozusagen normative
,»objektiv seiende Welt", so als ware sie ein bestandig vorgegebenes Endziel. Um es so zu
erschlieBen wie die Sache selbst ,,in ihrer Wesensform®, ist bei der Verweltlichung eine
bereits intermonadische Subjektivitat zu enthiillen.?®® Nur dadurch kann die objektive
Welt als die einzige erst auch eine reale und konkrete werden, keine lediglich ideale und
abstrakte. Bisher hat sich bereits gezeigt, wie die Objektivitat von der auf den ersten Blick
solipsistischen Monade durch die Fremderfahrung im weitesten Sinn schrittweise, jedoch
immer intersubjektiv konstituiert werden muss. Somit besitzt die Fremderfahrung, die mit
der leibkdrperlich assoziativen Paarung vom alter ego und dem meinen beginnen muss,
von der Fremdwahrnehmung (ber die Vergemeinschaftung hinaus sowie bis auf die
intersubjektive Objektivierung, eine gewisse theoretische Schlisselstellung in Husserls
Arbeitsplan.

1.2 Der Konnex zwischen uns auf dem phanomenologisch-psychologischen Denkweg?®!
1.2.1 Ein verbesserter Zugang zur apriorisch implizierten Intersubjektivitét

Der phédnomenologisch-psychologische Gedankenweg erschien in der Tat auch schon
implizit anndhernd in den Schlussworten der fiinften Cartesianischen Meditation, wo
nach Husserl ,,das Mit-sein der anderen Monaden*“?°2 als soziale Schicht von den in mir
angelegten Strukturen bereits impliziert wird, statt dass die soziale Schicht erst durch
diese Strukturen hergestellt wirde. Um dies zu enthillen, gingen wir jedoch von der

198 \/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 99.

19 Vvgl. CM, 855: ,,Das erste in Form der Gemeinschaft Konstituierte und Fundament aller anderen
intersubjektiven Gemeinschaftlichkeiten ist die Gemeinsamkeit der Natur [...].“ Ohne diese wére eine
leibkorperliche Sinnesiiberschiebung einfach unméglich.

200 \/gl. CM, 864: ,,Dieses System des universalen Apriori ist also auch zu bezeichnen als systematische
Entfaltung des universalen, im Wesen einer transzendentalen Subjektivitét, also auch Intersubjektivitat
eingeborenen Apriori, oder des universalen Logos alles erdenklichen Seins.” Alles, das ,,ich selbst in
meiner Seele Kkonstituiere [...] und [...] intentional in mir [trage]”“ (844), kann nur aufgrund des
intersubjektiven Apriori erst geschafft werden.

201 Zur Redewendung eines dem cartesianischen Weg entgegenstehenden phanomenologisch-
psychologischen Weges vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 35-36.

202 CM, §60.

35



~Primordinalsphare®2% aus, in der das Wahrnehmen einer Umwelt dem Mitsein des
Anderen vorangeht oder sogar zugrunde liegt. Daraus kénnte man schlussfolgern, dass
die Verweltlichung eigentlich nur der Fremdwahrnehmung, namlich des wahrnehmend
tatigen Simulierens von dort aus bedurfte, wo der Andere vor allem als leibkorperlich
wahrgenommen werden misste,?** ohne dass das Ich bei der Vergemeinschaftung von
einem Wir mit den Anderen zusammen umschlossen werden misste, als ware bei der
Verweltlichung die Gemeinschaft lediglich ein Nebenprodukt von hdoherstufiger
Einfuhlung. Wenn die soziale Schicht fur die intersubjektive Objektivierung aber doch so
notwendig ist, dass sie auf eine leibkdrperliche Dimension nicht reduzierbar ist, fehlt fir
diese Notwendigkeit noch eine Auslegung. Wenn der cartesianische Denkweg eine
weitere Auslegung nicht mehr fordern wirde, hatte Husserl auf einen psychologischen
Denkweg auszuweichen, auf dem man sich zuerst ebenfalls mittels des
Einstellungswechsels aufs phanomenologische Ich reduziert, um die scheinbare
Selbstverstandlichkeit in der natiirlichen Einstellung einzuklammern. Allerdings gehort
nunmehr zur AusschlieBung der Naivitat, wobei schlechthin alles flr etwas
Selbstverstandliches zu halten ware, nicht der Aspekt von der angeblich ,,naturlichen
kommunikativen“ 2°° Einstellung. Man reduziert sich selbst nicht genau auf ,das
psychophysische Ich mit Leib und Seele“?%, sondern eher auf die Monade in einer
Lebenswelt, worin die mir dhnlichen Anderen so ,,in sich welterfahrend[], Welt in
Einstimmigkeit ausweisend[]“ 2° leben wie ich selbst. Wahrend aufgrund des
psychophysischen Ich der cartesianischen Denkweise fiir einen eigenheitlichen oder
primordinalen Ausgangspunkt ,,der Charakter der Umweltlichkeit fur jedermann [...]
abstraktiv auszuschlieRen?% jst, ist aufgrund der lebensweltlichen Monade jedoch eine
unentbehrliche Sozialitat in Betracht zu ziehen. Der Schwerpunkt liegt hiermit erneut
darauf, dass die soziale Schicht als intersubjektive Objektivierung bzw. Sozialitat als
Intersubjektivitat in der Tat dennoch zu dem gehort, was bei der Selbstauslegung vor
allem ,,nicht zu beweisen, sondern zu verstehen ist.“?% Dementsprechend bezeichnet
Husserl eigentlich auch schon im Schluss der Cartesianischen Meditationen das Apriori
einer transzendentalen Subjektivitédt gerade als solches:

203 CM, 8§50. Vgl. §44, §58.

204\/gl. CM, 854: ,[...] wenn ich dort wére.*

205 Erste Philosophie 11, 59.

206 CM, §44.

207 CM, 859. Der Lebenswelt kommt in den CM keine zentrale Bedeutung zu, jedoch sind Spuren derselben
bereits zu finden.

208 CM, §44.

209'\/gl. Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 13.

36



,Dieses System des universalen Apriori ist also auch zu bezeichnen als systematische Entfaltung
des universalen, im Wesen einer transzendentalen Subjektivitat, also auch Intersubjektivitat

eingeborenen Apriori, oder des universalen Logos alles erdenklichen Seins.*“?1

Um die Intersubjektivitét selbst statt als Konstitution als Bedingung zu untersuchen, muss
neben dem Abweichen von jener cartesianischen Sichtweise etwas Umstrittenes innerhalb
der Fremderfahrungslehre konfrontiert werden. Als dem Apriori einer transzendentalen
Subjektivitat Uberhaupt eingeborene Intersubjektivitat scheint diese sozusagen
»metaphysische’ Urtatsache*?!! dennoch etwa primordinales Wahrnehmen oder ein
primordinal wahrnehmender Leib vorauszusetzen, #? sei es inzwischen ,eine
bewuRtseinsgeschichtliche Phase ohne Mitsubjekt“?'® oder so zwischenleiblich wie bei
Merleau-Ponty. 24  Der Versuch, durch den psychologischen Denkweg die
Intersubjektivitat auf die niedrigste Stufe einer Kkonstitutiven Hierarchie
zuriickzufiihren,?'® liegt darin, dass sich dadurch die Stufenfolge anders erschlieBen

210 CM, §64.

211 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitét 111, 366. Dies wird spater naher behandelt. Zur Urtatsache
vgl. Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 279: ,,[D]ie notwendigen
Mdglichkeitsbedingungen lebensweltlicher Erfahrung, die selbst dann noch die Grundpfeiler unseres
Daseins bleiben, wenn sie in den abstrakten ldealisierungen der Wissenschaften Uberschritten werden
kénnen.* Zur Metaphysik vgl. 187: ,,Husserl setzt sich aller traditionellen Metaphysik vielmehr erst recht
dadurch entgegen, dass er die ph&nomenologische Metaphysik als eine Lehre von Urtatsachen auffasst, die
sich nicht etwa auf erste Ursachen zurtckfiihren und daher auch nicht spekulativ ergrinden lassen.” Zur
Kritik an Tengelyi vgl. weiter Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wirzburg 2021,
80f.

212 \/gl. Krisis, 265: ,,Darin Stufenbau der Selbstgebungen, der untersten sinnlichen in der Primordialitat
des primordialen Leibes, des primordialen Ich — der darin fundierten: Selbstgebung von anderen Ich und
ihren Leibern. Selbstgebung von gemeinsamer sinnlicher Umwelt, in Vergemeinschaftung der sinnlichen
Erscheinungen und Gegenstande.*

213 Held, Klaus, Das Problem der Intersubjektivitdit und die Idee einer phanomenologischen
Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven transzendentalphdnomenologischen Forschung, Nijhoff, The
Hague 1972, 49.

214 \/gl. Signes, 167: Die , intercorporéité* sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108:
»Zumindest wird man sagen kann, dass die Leiblichkeit nicht je einem Kérper zugerechnet werden kann,
[der sich im Raum voneinander unterscheiden l&sst,] sondern intersubjektiv ineinander tibergeht.

215 Vgl Krisis, 265: Der ,,Stufenbau der Selbstgebungen®. Einem solchen Versuch entsprechend kann beim

spateren Husserl eine ,,intersubjektive” Primordinalitit gefunden werden. Vgl. dazu Lohmar, Dieter (Hg.),

37



lassen als durch den cartesianischen Denkweg kann, auf dem hinsichtlich der
Enthillungsweise das Mitsein des Anderen noch von dem ichlichen Wahrnehmen oder
dem eigenen Leib abhdngen zu missen scheint, also nicht schon dem Apriori der
transzendentalen Subjektivitat Eingeborenes zu sein.

1.2.2 Das intersubjektive Weltbewusstseinsleben

1) Die teleologische bzw. totalistische Dimension des Weltbewusstseinslebens?®

Zwar misste Husserl sich methodisch vom cartesianischen ego abwenden, jedoch ist er
vom cartesianischen Geist als Begriindungsidee nie abgewichen.?!” Alles Erdenkliche
muss nach wie vor von dem Ich selbst ausgehen, und zwar zur vereinheitlichenden
Verweltlichung, wobei alles, einschlieflich des Ich selbst, der anderen, unserer
Konstitution usw. usf., als derselben Welt Zugehdriges ausgelegt wird.?!8 Nur besagt das
Ich nunmehr Kkein cartesianisches ego eines jetzigen Zeitpunktes, sondern das
Weltbewusstseinsleben, dessen Korrelat ,,die [eine invariante Struktur erhaltende,] fur uns
einstimmig geltende Welt im Heraklitischen FluR der Relativitaten“?' ist.

Husserliana, Band VIII, Spater Texte Uber Zeitkonstitution (1929-1934) Die C-Manuskripte, Springer,
Dordrecht 2006, 425f. Im Folgenden als C-Manuskript bezeichnet. Allerdings beschrénkt sich die
Primordinalitatsbedeutung im Folgenden auf die in CM beschriebene.

216 An dieser Stelle trennt sich die Bedeutung der teleologischen Dimension noch nicht von der der ,,alles
Sein in Totalitdt konkret und individuell ausmachende[n], letztermdglichende[n] und dadurch
verwirklichende[n]* totalistischen. Vgl. Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitat 111, 380. Beides bezieht
sich jedoch auf die Vereinheitlichung der Verweltlichung bzw. ,,verweltlichende[n] Selbstapperzeption®.
Vgl. dazu CM, 845. Trotzdem lassen sich die beiden voneinander unterscheiden, und ihr Unterschied wiirde
spater in die Uberlegung miteinbezogen werden. Zu diesem Unterschied vgl. ebenfalls Tengelyi, LaszI6,
Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 299 sowie Novotny, Karel, Welt und Leib,
Kdnigshausen u. Neumann, Wirzburg 2021, 83-84, 89.

217 \/gl. Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 186: ,,Damit ist
allerdings nicht gesagt, dass Husserl mit der egologischen Einbettung seiner Phdnomenologie jemals bricht.
[...] Das Cogito bleibt nach wie vor der Ausgangspunkt der Husserl[]Jschen Phdnomenologie, aber es wird
weit (ber seine cartesiansichen Grenzen hinausgetrieben.” Sowie 190. Jedoch wirde Tengelyi der Rede
von der ,,Begriindung* eine Absage erteilen. Vgl. dazu 188.

218 \/gl. unter anderem Krisis, 195: ,,Alles SonderbewuRtsein ist Moment des einen kontinuierlich standig
einheitlichen, strémenden Totalbewuftseins von der ,alles” umspannenden Welt.“

219 Krisis, 140. Vgl. 145: Die ,Einheit einer seienden Welt von identischer ontologischer Struktur“. Diese
Welt ist nicht genau die Lebenswelt. Allerdings kommt ,[d]ie Geltung der Lebenswelt aus dem

Weltbewultseinsleben.” Vgl. 191. Zur Erhaltung der bei den Relativitaten invarianten Struktur vgl. ebd.:
38



»unser Weltbewultseinsleben ist ein kontinuierlicher Strom des ,Erlebens’, verlaufend in
mannigfaltigen Sondererlebnissen als unselbstdndigen Momenten, als Wellen gleichsam dieses

Stromes. 220

Dieser Strom des Weltbewulitseinslebens ist zundchst aber auf nichts
»unseres® schlechthin zu reduzieren. Bei Husserl muss sich seine Einstimmigkeit zur
Gultigkeit ,,einer invarianten Struktur* bei einem identischen Ich bewahren, das sich beim
Leben mdoglichst widerspruchslos erhélt, anstatt sich als etwas bereits Festgestelltes
darzustellen:

,Die Einheit der Einstimmigkeit ist die Einheit der vom Ich vollzogenen Einstimmung, [...] das
Ich kann nicht mit sich in Widerspruch — in offenem Widerspruch sein. —

Das Weltbewul3tseinsleben ist nicht hinsichtlich der Unterschichte der Vorstellung und darin der
Erfahrung ein blofRes Strémen von ,Erlebnissen’, sondern ein Strom von Erlebnissen des

identischen Ich (das selbst kein Erlebnis, sondern in den Erlebnissen erlebend ist).*??:

Wenn sich das Ich als Weltbewusstseinsleben nicht nur aufs Stromen von Erlebnissen
einlasst, sondern sich dabei auch einstimmig sowie widerspruchslos zu erhalten hat, ist
darin ein tieferer Sinn der eben genannten Bewahrung zur Einstimmigkeit zu erblicken,
die sich auf nichts Gegenstéandliches allein mehr beschrénkt. Auch wenn die Bewéhrung
als ,die identifizierende Synthese des in Antizipation \orgeltenden mit dem
Selbstgegebenen als die Antizipation erfiillend“?%? definierbar wire, konnte in dieser
Erfullung das bloRR Intendierte und das Selbstgegebene doch im Ganzen erst den
Charakter eines Wirklichseins und Soseins erhalten und ,,[das Ganze] so in diesem
Charakter dem Ich eigen.“?® Das Ich fungiert vor allem als Weltbewusstseinsleben,
wobei ein Charakter der Wahrhaftigkeit wie Wirklichsein und Sosein darauf verwiesen

,» Trotz dieses Wandels in den einzelnen Seinsgeltungen verharrt die Welt in ungebrochener Seinsgewif3heit,
sie ist und bleibt Welt seiender Dinge, der seienden aus der immer wieder sich in Einstimmigkeit
restituierenden Gesamterfahrung.*

220 Krisis, 194.

221 Krisis, 252. Die Einklammerung ist dem Originaltext entnommen. Im Folgenden werden nur noch die
von mir vorgenommenen Einklammerungen eigens gekennzeichnet. Vgl. ebenfalls 254: | [Dler
StromprozeR ist dann ein ProzeR von Synthesen des immerfort vollziehend fungierenden Ich, in denen die
Weltvorstellung mit ihren mannigfaltigen Vorstellungsweisen und ihren Vorstellungssynthesen erwéchst.*
222 Krisis, 255.

223 Krisis, 255.

39



werden muss, dass das Ich dafiir die Einstimmung vollzieht, und sogar die paarende
Assoziation eine ichliche Einstimmung bleibt.??* Hierauf beruht die Bewahrung von
allem anderen, und zwar bis zur Bewéhrung einer intersubjektiv objektiven Welt
»seiender Dinge, der seienden aus der immer wieder sich in Einstimmigkeit
restituierenden Gesamterfahrung.*??> Jener Objektivierung geht diese Weltbewahrung im
Ganzen als Kern der Verweltlichung noch voran:

,»ES ist eine durch die passive Wiederholung, durch Erhaltung der passiven gewohnheitsméaRigen
Typik, sich fortdauernd festigende und bestehende Weltgewil3heit, in der Welt ihren vertrauten

Gewohnheitsstil immer schon hat, aber auch fortbildet.“?2¢

Die sich beim Weltbewusstseinsleben so durchhaltende Selbigkeit der Welt, die
»Weltgewil3heit* beim Ich, impliziert noch keine Objektivitét fir jedermann. Es handelt
sich noch um keine intersubjektive Objektivierung, sondern zunéchst vielmehr um eine
andersartige, teleologische bzw. totalistische Dimension der vereinheitlichenden
Verweltlichung, die tber die bisher auf dem Wahrnehmen oder der sinnlichen Erfahrung
beruhenden Anschauungen hinausgeht. Oder mit Husserls Worten:

»Hier entspringen nicht nur fur die pure Vorstellungswelt, die Welt mdglicher Erfahrung, neue
Bestimmungsschichten, die einem Sein, Sein der betreffenden Gegensténde, zugeschlagen sind,
als solche, die fur es sind und an ihm sind, wéahrend sie doch prinzipiell ,unvorstellbar’ sind, d. h.
im ersten und eigentlichen Sinne nicht in der Weise der Erfahrung zur Selbstgebung kommen.
Aber es konstituieren sich auch und schon als Unterlagen fur diese Umbildungen des
Erfahrungssinnes von Dingen durch solche Auflagen so etwas wie Zwecke, auf (die)
Erfahrungswelt bezogen, in ihrer Konstitution durch die in Form der Erfahrung standig

verlaufende Konstitution der Erfahrungswelt fundiert.«2?’

Eine ZweckméRigkeit des Weltbewusstseinslebens ist selbst kein gegenstandlicher
Zweck,??® unabhingig davon ob ein Zweck thematisiert wiirde oder nicht. Vielmehr ist

224 \/gl. CM, §51.

225 Krisis, 191.

226 Krisis, 255. Vgl. ebenfalls 191.

227 Krisis, 256.

228 \/gl. Krisis, 256-57 sowie weiter 304: ,,Gleichwohl missen wir unterscheiden das gesamte, sagen
wir teleologische’ Gesicht, Zweck-Gesicht der vorgegebenen Welt, das ihr als teleologisch seiend
immerfort eigen ist von uns her als Menschen, als in Zwecken lebend in sozialer Verflochtenheit

(teleologischer) und die Seinsstruktur dieser Welt unter Abstraktion von den menschlichen Vorhaben, und

40



etwas Teleologisches zweckméRig ,,in die urspriingliche Gestalt der Selbstgebung eines
seienden Werdens*“??° eingeboren, schon bevor ,,mit dem Ende der Realisation des
Zweckes als Zweck“ 20 {iberhaupt erst etwas Thematisierbares auftaucht. Seine
»Erfullung* oder ,,Zweckrealisierung* muss sich aber schon implizit auf die Konstitution
aller sinnlichen Erfahrung und \orstellung in der Welt auswirken, weil die
ZweckmaRigkeit doch im Wesentlichen zum Weltbewusstseinsleben gehort.?3! Wenn der
Fokus auf die einzelne Dingerfahrung gelegt wirde, konnte hinsichtlich der Typen, in
typisierender Synthesis auch die ,,ZweckméRigkeit” dessen gefunden werden, dass sich
die Wahrhaftigkeit, wie z. B. eines Wiirfels, durch mehrmals wiederholbare Erfillung
bzw. prinzipiell immer durchfihrbares Alternieren zwischen Prasentation und
Apprasentation bewahren wiirde. Trotz aller ewigen Unvollkommenbheit richtet sich jede
Dingerfahrung als Wahr-nehmung stets aufs Vervollkommen. 22 In Hinblick darauf
konnte die Vollkommenheit dessen, dass alles Geltende mit allem Selbstgegebenen
zusammenfiele, als Zweck einer derartigen Erfahrung bezeichnet werden, selbst wenn er
unrealisierbar ~ bleiben  muss. Jedoch liegt die  ZweckmaRigkeit  des
Weltbewusstseinslebens, wobei ,,[d]ie Weltvorstellung [...] immerfort Vorstellung der
einheitlichen Mannigfaltigkeit von raum-zeitlich realen Gegenstanden mdglicher
schlichter Erfahrung [ist],“%*® der ZweckmaRigkeit der Erfahrung eines einzelnen

teleologischen Gestalten der Dinge, sowie der entsprechenden menschlichen Personen und
Personengruppen und Personenverbdnde als Korrelate.” Vgl. dazu 271: ,[Dlie Vernunftidee einer
Friedensgemeinschaft* sowie 305.

229 Krisis, 257.

230 Krisis, 257.

2L vgl. Krisis, 257: ,,In der Erflllung von Zwecken erwachst die Handlung als Weltvorkommnis hoherer
Stufe. In der unteren Stufe (wozu alle sinnliche Erfahrung und Vorstellung gehdrt) haben wir einen Vorgang
in der Welt schlichter Erfahrung. Aber die Handlung ist nicht der bloRBe Vorgang in der raum-zeitlichen
Erfahrungswelt, sondern als Handlung hat er den Charakter, in jeder Phase Zweckrealisierung zu sein, und
hier in die urspriingliche Gestalt der Selbstgebung eines seienden Werdens in steter ZweckmaRigkeit,
mit dem Ende der Realisation des Zweckes als Zweck.”“ Meine Hervorhebung.

232 Die Unvollkommenheit in einem weiteren Sinn haben die Dingerfahrung und die Verweltlichung jedoch
in gemein. Vgl. Krisis, 264: ,,Ein WeltbewuBtsein ist undenkbar, in welchem Welt ,adéquat’ gegeben wiére,
ohne Horizont méglicher Modalisierung, ohne Horizont der N&her- und Andersbestimmung. Hierin kdnnte
sich der Hinweis darauf schon verraten, dass sich die Bewéhrung der Welt dennoch, zum Mindesten
teilweise, aufs Vervollkommen richtet, sowie die der Erfahrung im Allgemeinen. VVgl. ebenfalls 305: ,,Doch
auch seiende Welt, unangesehen der Zwecke, ist ja in ihrer Weise in Bewegung, und das ist in der Bewegung
eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit [...].*

23 Krisis, 258.

4



Gegenstandes zugrunde und nicht umgekehrt. Mit anderen Worten gabe es ohne diese
teleologische Dimension der Verweltlichung davon auch nichts, was als schlichte
Erfahrung in der unteren Stufe wahrnehmungsmaBig, 2* durch die Reduktion aufs
cartesianische ego bereits erschlossen werden kann.

Liegt nun auch ,,mein Verharrendsein in verharrenden Ichgeltungen®?® offensichtlich in
den ,,Vorstellungen von Weltlichem*“2%®, dann gilt nicht mehr das ich denke, also bin ich,
sondern tatsachlich vielmehr: ich erlebe die Welt, also bin ich. Die ichliche Erhaltung
zeigt sich in der vereinheitlichenden \erweltlichung, in der Bewahrung zur
Einstimmigkeit ,,einer invarianten Struktur® der Welt. Dazu behauptete Husserl sogar,
dass das ,,Sein der Welt [...] inhaltlich immerzu relativ“®” und die ,,Welt [...] der in
diesem synthetisch einheitlichen Vorstellen standig vermeinte Seinssinn [ist].“%3 Hiermit
wiederholt sich eigentlich die ,,universale konstitutive Synthesis* oder die ,,unendliche
regulative Idee“?%, womit ,,ich [...] eine verweltlichende Selbstapperzeption [...]
vollzogen [habe] und [...] sie in bestindiger Fortgeltung und Fortbildung [halte].*24
Diese Bewahrung eines kontinuierlich widerspruchslosen, identischen Ich und jene der
Welt, sind in der Tat zwei Seiten derselben Medaille. Hierin wird aulRerdem eine
ZweckmaéRigkeit bzw. eine teleologische oder totalistische Dimension enthillt, die dem
Ich als Weltbewusstseinsleben innewohnt, und die weder auf Objektivierung noch auf
Vergemeinschaftung reduzierbar ist. Diese Dimension kann sich besonders auszeichnen,

234 \/gl. unter anderem Krisis, 193.

235 Krisis, 262.

236 Krisis, 262. Vgl. ebd.: ,Alle diese Vorstellungen bilden eine synthetische Einheit — Ich als Welt
vorstellendes <Subjekt>, strémend in wechselnden vorstellenden doxischen Akten, Affektionen, darauf
gegrlndet wertenden, praktischen Akten.*

237 Krisis, 263. Vgl. 264: ,[...] apodiktisch ist auch ihr Sein als Sein fiir mich, Sein fir die Subjektivitat als
die Weltgeltung vollziehende in Form der Korrektur und dazu gehort auch apodiktisch ihre Seinsweise der
Geltung in der Form: als Kern ein anschauliches und geweckt vorstelliges Weltfeld der aktuellen
Einstimmigkeit und mit potentieller Wiederholbarkeit.*

238 Krisis, 267. Es ist auch deswegen etwas ,,Vermeintes®, weil ,,[e]s [...] kein Axiom [gibt], das wirklich
eine unmittelbare Evidenz ist, und erst recht keines, wofiir es unmittelbar evident wére, daf es fiir ,die Welt’
gilt.”“ Vgl. dazu 150. Die teleologische Bedeutung eines ,,vermeinten“ Seinssinns kann man neben den
Zitaten aus Seite 140 und 191 andersworin erblicken. VVgl. 304: ,, Tiere haben keine Vorhaben [...], aber wir
Menschen haben nicht nur Vorhaben, sondern (auch) wo wir instinktives Gerichtetsein verstehen,
apperzipieren wir das instinktive Woraufhin als Vorhabe, oder wir geben fiir uns dem Instinkt immer schon
den Endsinn als ,Zielvorstellung’.*
239 CM, §22.

240 CM, §45.
42



nur wenn das Ich als stromendes Weltbewusstseinsleben zur Selbstauslegung vom
cartesianischen ego nicht mehr auszugehen hat.

2) Das ,Phanomenologisieren“ 24! als Ausweg aus der ,Idealisierung” ?*? sowie
psychologischer Zugang zum Weltbewusstseinsleben

a) Die Idealisierung

Durch die oben erwéhnte teleologische sowie totalistische Dimension kann sich die
bereits mehrmals zitierte ,,unendliche regulative Idee“?*® inhaltlich so konkretisieren,
dass sie Uber die reine ,WeltgewiRheit“?** hinausgeht, d. h. uber ,[d]ie evidente Idee
(nicht das Ideal) der Erfahrbarkeit in infinitum der Welt als Welt méglicher Erfahrung, der
Erkennbarkeit ins Unendliche*2*®, wahrend der Weltseinssinn dementsprechend ein
vermeinter bleibt. 2% Diese Weltidee konnte jedoch oft falschlicherweise auf die
naturwissenschaftliche Idealisierung verwiesen werden, wobei ,,alle Dinge, abstrakt auf
Kaorper reduziert, Einheiten ihrer ins Unendliche relativen Erscheinungsweisen [...] in
der Einheit einer universalen Naturkausalitat [stehen], [und] [...] exakten Naturgesetzen
[unterstehen].“?*” Der rasche und unbedingte Verweis auf eine solche Natur, die im
naturwissenschaftlichen Sinn von Kausalitat und Gesetzen ausgemacht wird, nahert sich
flr Husserl einem Irrweg, und zwar nicht deswegen, weil es der Idee als Weltidee nicht
entsprechen oder sogar davon abweichen wirde, sondern deswegen, weil dieser nicht
genau der zur Sache selbst zuriickkommende Weg ist und damit zu einer ,,Krisis* fiihren
kann, in der sich die Welt ,,als Welt mdoglicher Erfahrung, der Erkennbarkeit ins
Unendliche* Uberspringen lasst, namlich die ,echte” Weltidee. — Wenn man die so
idealisierte Welt phanomenologisch einklammert, wodurch sie aufs Weltfeld ,,der

241 Krisis, 170. Vgl. Fink, Eugen, Das Phanomenologisieren als Reduzieren, in VI. Cartesianische
Meditation, Dordrecht, Kluwer 1988, 32f.

242 \/gl. unter anderem Krisis, 168 sowie Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg /
Minchen 2014, 279.

243 CM, §22.

244 Krisis, 255. Vgl. ebenfalls 191.

245 Krisis, 143. Diese lebensweltliche Unendlichkeit selbst ist doch mit ,,Limes* zusammen erst denkbar,
damit ist sie nicht in einem strengen Sinn ,.endlos*. VVgl. dazu 142. Firr einen strengen Sinn ist das Axiom
hé&ufig schon naturwissenschaftlich idealisiert.

246 \/gl. Krisis, 267.

247 Krisis, 144. Die naturwissenschaftlich, mathematisch idealisierte Unendlichkeit — ohne Limes — stammt
nach Husserl eigentlich aus der eben zitierten ,,Erfahrbarkeit in infinitum der Welt“. Vgl. 154-56. Aullerdem

zum gleichfalls lebensweltlichen Ursprung der Physik vgl. 174.
43



Erkennbarkeit ins Unendliche” reduziert wird,?*® ist darin wie bereits gesagt ,.eine
invariante Struktur 4 bzw. die ,Einheit einer seienden Welt von identischer
ontologischer Struktur“?° zu finden. Sie setzt als WeltgewiRheit tiberhaupt keine erst bei
der Idealisierung begriindete Gesetzlichkeit oder Kausalitat voraus. Ihre Bewéhrung, die
zugleich die Erhaltung eines identischen, widerspruchslosen Ich darstellt, ist nie erst kraft
der Vorgegebenheit jener Natur vollziehbar, die vom Ich als Weltbewusstseinsleben
unabhéngig zu sein scheint. Zu jener Natur gehort sogar ebenfalls die Logik in einem
gewohnlichen Sinn, die dem eben zitierten Ontologischen eigentlich nicht entgegensteht,
sondern eher daraus entspringt.?!

Zwar fungiert beim Weltbewusstseinsleben auf jeden Fall bereits ein standig vermeinter
Seinssinn, 2°2  ein Weltsinn, nach dem sich jede Bewusstseinsleistung zur
vereinheitlichenden Verweltlichung streng genommen nicht ,,logisch”, jedoch sozusagen
teleologisch oder totalistisch richten muss, jedoch muss dieser Weltsinn keineswegs den
Verweis auf eine bereits so oder so idealisierte Natur so implizieren, als ware die Natur
die absolut einzige Quelle der Wahrheit. Je selbstverstandlicher jener Verweis zu sein
scheint, insbesondere wenn die Zuverlassigkeit auf der Ichunabhangigkeit beruht, desto
tiefer gerdt man unbewusst in die ldealisierung. Damit schlagt Husserl jedoch keinen
Nihilismus vor, so als fiele jedweder enthillte Weltsinn in die Idealisierung, die den
Zugang zur Wahrheit ewig sperren misste. Stattdessen wird ein phanomenologischer
Zugang gegenuber Allem idealisierten zundchst dadurch ausgezeichnet, dass er zur
Enthillung dessen flhrt, dass der Weltsinn statt als Feststellung dabei durchaus als ein
vermeinter Seinssinn allein angenommen wird, der zuerst als Wonach der
vereinheitlichenden Verweltlichung dient, wobei sich die Weltgewil3heit einer invarianten
Struktur bewdéhren und erst dann inhaltlich bedingt bzw. idealisiert werden kann. Eine
solche Weltgewillheit oder -idee beruht keineswegs einfach auf Nichts. In einem
abstrakten Sinn muss sich das Vermeintsein des Weltsinns von der Welt als ,,Lebens-“Welt,
in der wir leben und fortleben, noch unterscheiden kénnen. Die Annahme, wonach die
Welt erst als rohes oder wildes Weltfeld ,,zu einer berechenbaren Welt*“?% gebracht
werden kann, fungiert im Weltbewusstseinsleben als vermeinter Seinssinn der Welt. Nur
wirde diese echte Weltidee bei einer Idealisierung allzu rasch zu einer Feststellung tber

248 Zum Weltfeld vgl. ebenfalls Krisis, 264.

249 Krisis, 140.

20 Krisis, 145.

21 vgl. Krisis, 154: ,,Alles ,Logische’ entspringt eben aus einer vorlogischen Sphare, die ihre eigene
Vernunft hat, ihre eigene, alles tragende Wahrheit.*

22 \/qgl. Krisis, 267.

28 Krisis, 145.

44



den Endsinn der Welt oder Giber die absolut einzige Quelle der Wahrheit tibergehen. Dabei
wirde die ZweckmaRigkeit bzw. der teleologische Charakter des Weltbewusstseinslebens
insbesondere  Ubersehen werden, der in der ichlichen sowie weltlichen
Einstimmigkeitsbewéhrung liegt. Hinsichtlich der Welt als Lebenswelt allein, bei welcher
das Weltfeld niemals ohne Weiteres berechenbar ist, muss die Welt dennoch daraus
bestehen, was durch den Einstimmungsvollzug als Unstimmigkeit auszuschalten ist,
namlich etwas Fremdes, sowie, was dagegen als Einstimmigkeit zum Erfahrungsinhalt
oder weiter zu den Habitualitaten einzuschlieRen ist. Allerdings richtet sich das
Weltbewusstseinsleben als Ich stets nach etwa Einstimmigkeit des Ganzen, die auf keinen
Strom der Erlebnisse zurtickzufuihren ist. Trotzdem kann in die Erlebnisse immer noch
etwas einstrdmen, das nachher als Unstimmiges auszuschalten ist.?%*

b) Der Ausweg aus der Idealisierung

Fraglich bleibt, wie man ohne Verweis auf die idealisierte und ichunabhangige Natur noch
auf die ,,Ontologie [...] der Lebenswelt“?>®  als Welt moglicher Erfahrung, der
Erkennbarkeit ins Unendliche® eingehen kann,?°® wobei das Vermeintsein des Weltsinns
in die Uberlegung hinzugezogen werden muss. Diese Aufgabe der Phanomenologie bzw.
der Phdnomenologen lag bei Husserl gewissermalien darin, das Weltbewusstseinsleben
und die wissenschaftliche Zielsetzung auf eine solche Ebene zusammenzubringen,
worauf sich die folgende phanomenologische Arbeit deswegen praktisch beziehen kann,
weil der wissenschaftliche Zweck mit der ZweckmaRigkeit des Weltbewusstseinslebens
selbst zusammenfallt.?>” Unabhangig davon ob sich das Ich als Weltbewusstseinsleben
zur wissenschaftlichen Arbeit entscheidet, bleibt das Weltbewusstseinsleben dennoch

254 \/gl. Krisis, 252 sowie 174: ,,Der Ursprung der Physik liegt in einer Uberschau und wissenschaftlichen
Behandlung und Befragung der Lebenswelt, in der schauenden Behandlung derselben und in der Frage,
was im Wandel der Meinungen, auch der unstimmigen Erfahrungen, im Wandel der Korrekturen notwendig
standhalt [...].“

25 Krisis, 155. Vgl. weiter 173.

26 \/gl. Krisis, 167.

257 \gl. Krisis, 153: ,,[D]er Erkenntnisbau unserer Wissenschaften muf wirklich als Evidenzbau aus seinen
Quellen urspriinglichen Lebens zur Einheit eines Lebens der Evidenz gebracht werden und zu einer immer
wieder aktualisierbaren Habitualitat, zu einem echten Wesen. Jeder Wissenschaftler mu aktuell dazu
beféhigt sein, seine methodische Technik jederzeit quellenmalRig zu rechtfertigen.* Allerdings hat Husserl
die ZweckmaRigkeit des Weltbewusstseinslebens bereits implizit mit der Erfillung des Wissens verbunden,
ohne dass sich das Ich als Welthewusstseinsleben zur wissenschaftlichen Arbeit entscheidet. Vgl. 305:
»Doch auch seiende Welt, unangesehen der Zwecke, ist ja in ihrer Weise in Bewegung, und das ist in der

Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit [...].“

45



immer das meine und ist daher als solches zunéchst die Quelle aller vorwissenschaftlichen
und dann aller wissenschaftlichen Praxis. Es fragt sich daher, wie denn etwas
Ontologisches Uber die Welt als Lebenswelt unter einer unumgénglichen idealisierten
Annahme oder im Rahmen eines solchen Vermeintseins dennoch zu enthillen.?%® — Zwar
»[hat die] Welt [...] ja flr uns unserer Erziehung gemal und fiur alle positiven
Wissenschaften immer schon den Sinn der idealisierten mathematisch raum-zeitlichen,
unendlichen Welt[,] [jedoch ist] [d]iese fundamentale Ontologie [...] die der finiten
[Lebenswelt], aber wieder nicht im gewohnlichen Sinne endliche, sofern fir uns
Endlichkeit schon Ausschnitt aus der Unendlichkeit bedeutet“?®, anstatt Letzterer zu
widersprechen.

Eine derart widersinnige Ausdrucksweise weist jedoch darauf hin, dass mit der
vorliegenden Ontologie einer irgendwie idealisierten Welt bereits etwas Transzendentales
mit gemeint ist,?®° das Giber alles Vorliegende hinausgeht.?®! Mithin ist jedwede Ontologie
zur Transzendentalphilosophie sozusagen ein Ubergang, und die ,,[a]llen Ontologien
[vorangehend] [...] wahrhaft fundamentale Ontologie [...] der (noch nicht idealisierten)
Lebenswelt“262 ebenso nur ein unmittelbarerer Ubergang dazu. Oder mit Husserls Worten:

»,Nach unseren systematischen Ausfiihrungen tber phdnomenologische Reduktion wissen wir
freilich, dal diese [lebensweltliche] Ontologie eigentlich nur eine Schichte ist einer in der
natrlichen Weltlichkeit des menschlichen Daseins notwendig jedem Wissenschaftler
verborgenen Ontologie — der Transzendentalphilosophie. Wir wissen ja, daf3 diese Lebenswelt

sich als ,Polsystem’ der transzendentalen Subjektivitat einordnet.“?%2

Jedenfalls liegt auch unabhéngig von der ontologischen ErschlieBung der Welt, die
transzendentale Subjektivitat als Weltbewusstseinsleben der Welt zugrunde und nicht

258 Zum von Husserl Enthallten vgl. z. B. Krisis, 260.

29 Krisis, 155. Vgl. weiter 142: ,Limes“. In Hinblick darauf scheint auBerdem fiir Husserl die
mathematische Idealisierung grundlegender oder einfach ,,wahrer* als irgendeine andersartige.

260 \/gl. Krisis, 173: ,,Freilich, der Ausdruck ,Ontologie der Lebenswelt’ — wir, die ja bestandig unter dem
On eben das objektiv Seiende verstanden, und jedes Apriori also selbst objektiven Sinn hatte — ist eine
widersinnige Ausdrucksweise. Es ist eben eine der radikalen Umwandlungen der Begriffe, die der Ubergang
in die transzendentale Dimension mit sich bringt.*

261 \/gl. auRerdem Krisis, 168: ,,Die Ontologie der Welt handelt von den mdglicherweise ,seienden’ Welten,
jede mdgliche Welt [ist] eine Welt bloRRer Tatsachen.* Zu bloRen Tatsachen ist das im originalen Text als
Bemerkung ergénzt: ,,Das ist stets als aus Idealisierung Leitendes zu beachten.*

%62 Krisis, 151.

263 Krisis, 155. Meine Hervorhebung.

46



umgekehrt, so wie die Transzendentalphilosophie der lebensweltlichen Ontologie.
Hiervon ausgehend wirde man auch nicht auf den Irrweg geraten, auf einer idealisierten
Feststellung tber etwa Weltidee als Endsinn oder die absolut einzige Quelle der Wahrheit
zu beharren. Die ohne Umweg Uber etwas lIdealisiertes zur Sache selbst kommende
Phanomenologie ist damit ,nicht eine ,idealistische’ Theorie, sondern durchaus nur
Aufweisung von Selbstverstandlichkeiten, von dem, was evidente Selbstbesinnung als
Selbstverstandigung hinsichtlich der Welt, in der wir leben, und dieses Lebens als
WeltbewuRtseinsleben <ist>.“2%4 Andererseits ist der Verlauf einer Idealisierung nebenbei
»einzuklammern®, wenn allem Selbstverstdndlichen immer schon etwas ldealisiertes
innewohnt. Kurz formuliert: ,,Das Entscheidende fur die Philosophie ist also die
Rickfrage von der Welt auf die transzendentale Subjektivitdt und dann die auf die
transzendentale, phanomenologisierende Subjektivitat“2%®, der sich die Lebenswelt wie
bereits zitiert einordnet.

c) Der psychologische Zugang

Bei einem Philosophen als philosophierendem Weltbewusstseinsleben, wobei ,,[i]n dieser
Abzielung als einer habituellen und berufsméaRigen [...] eine Epoché [liegt],“2%® durch die
man den lebensweltlichen Boden der Naivitat (bergestiegen ist sowie dann die
Selbstverstandlichkeiten untersuchen kann,?” wird der Weltsinn, der vermeinte Seinssinn
in eine rein objektive und leitende unendliche Idee eingesteckt, unter der die vorliegende
Welt erst als solche eingeklammert werden kann. Die Idealisierung zeigt sich damit durch
die Phanomenologisierung ohne aufzuhdéren, nur wird sie mit eingeklammert.

Von der Welt, in der ,wir* leben, wird dementsprechend auf
»unseres” Weltbewusstseinsleben zurlickverwiesen. Hierfir wird bei Husserl ein Bedarf
an der ,,Psychologie* erwahnt:

»Als Philosoph — als objektiver Weltforscher — mifte er eine Psychologie, eine objektive
Wissenschaft vom Menschen als personal (ichlich) tatigen und affizierten, als reines
BewuRtseinssubjekt und doch als psychophysisch auf korperliche Leiblichkeit bezogenes
aushilden [...].268

264 Krisis, 192.

265 Krisis, 170.

266 Krisis, 168. Vgl. CM, §8. Somit muss er zunachst auch ein Phanomenologe sein.

267 \/gl. Krisis, 177: ,, Transzendentalphilosophie als Ubersteigung des lebensweltlichen Bodens* sowie 183:
»Das Transzendentale ist vom Gehalt der Seele nicht zu trennen und ist nur erreichbar durch Ubersteigung
des lebensweltlichen Bodens.* Vgl. ebenfalls CM, 815.

268 Krisis, 169. Diese Psychologie impliziert jedoch nichts davon, dass man dafiir vom erwéhnten ichlichen

47



Aus dieser besagten Psychologie geht jedoch eine Gabelung von diesen zwei Aspekten
hervor: Einerseits der Aspekt des ichlichen Bewusstseinssubjekts, also des anderen Ich
bzw. des Anderen; andererseits der ,,psychophysisch auf korperliche Leiblichkeit
bezogene* Aspekt,?® wodurch als Fremderfahrung der Andere erfahren werden und erst
dann das Ich zur intersubjektiven Objektivierung motivieren kann, so als ndhme der
Andere daran teil. Es wird knifflig, wenn als ,,Fremdwahrnehmung“?™ die priméare
konjunktivische Versetzung oder sogar die héherstufige ,,Einfiihlung®“2™ ins andere
Bewusstseinssubjekt jedoch zunachst ,leiblich® 22 durchgefiihrt werden kann.
Demzufolge wird der Bedarf an der Psychologie untergraben, solange sie von der Psyche
im empirischen Sinn bedingt werden kann. Fuhrte Husserl die ,,Psychologie* ein, um den
»reineren” Aspekt des Ich in Betracht ziehen zu kdnnen, ist die Psychologie anders zu
verstehen. Tatséchlich verhalt es sich vielmehr so: Auf dem psychologischen, nicht mehr
cartesianischen Denkweg versuchte Husserl, genauer gesagt, die Reduzierbarkeit des
leibkorperlichen Bezugs auf irgendwelche Art zu disputieren, jedoch ohne einen
derartigen Bezug vollig auszuschlieRen. Die leibkdrperliche Dimension ist daher in einer
transzendental konstitutiven Hierarchie nicht so grundlegend wie bisher gedacht.?"

Ausgangspunkt abweichen konnte oder sollte. Vgl. ebd: ,Er miBte auf sich selbst, auf sein
philosophierendes Subjekt zuriickgehen als das eine und einzige, von dem er innere Wahrnehmung hat, und
so mufte er all die Problemlast auf sich nehmen, die in dieser Schrift so viele ungewohnte Erdrterungen
erzwungen hat.“ AuBerdem CM, 844: ,Ich, das reduzierte Menschen-Ich (psychophysische Ich), bin also
konstituiert als Glied der Welt, mit dem mannigfaltigen Aufer-mir, aber ich selbst in meiner Seele
konstituiere das alles und trage es intentional in mir.” Von diesem Standpunkt ist Husserl nach wie vor nie
abgeruckt. Mit dieser Auffassung von Psychologie ist bei Husserl nicht unbedingt eine Psychologie im
heutigen Sinne gemeint.

269 Diese Sichtweise wird jedoch nur vorlaufig beibehalten. Vgl. Ideen 11, 140: ,, Andererseits aber ist es
merkwirdig, dal ich mich so vielfach von Dingen bestimmt finde, ohne dafl derartige psychophysische
Abhangigkeiten eine Rolle zu spielen scheinen: ndmlich in der Auffassung selbst.* In der psychologischen
Einsicht ist der Leib, an dem ,,ich mich so vielfach von Dingen bestimmt finde®, in der Tat keineswegs
»psychophysisch auf kdrperliche Leiblichkeit” zu reduzieren.

210 CM, 855.

211 CM, 854.

212 CM, 853.

213 \/gl. Krisis, 265. Die methodische Verbesserung ist nicht nur moglich, sondern eher erforderlich. Vgl.
170: ,Ist die Forschung in der erreichten transzendentalen Reduktion in systematischen Gang gebracht mit
der Fulle neuer Problem und ihrer Ldsungen, so macht die <transzendentale Philosophie> nach Erdffnung

immer neuer Horizonte Schwierigkeiten, weil sie die Ergebnisse, die vordem gewonnen waren, in gewisser

48



Damit missen wir neuerlich auf ,,das psychophysische Ich mit Leib und Seele*?™
eingehen.

3) Der psychologische Zugang angesichts des Leibes

a) Die Fragwiirdigkeit ,,der personalistischen Einstellung“?®

Die ,,als ,Polsystem’ der transzendentalen Subjektivitat einordne[nde]“27® Welt im ,,Welt-
“Bewusstseins-Leben bezieht sich einerseits auf den ,,vermeinte[n] Seinssinn“?’’, in dem
die teleologische sowie totalistische Dimension liegt, und andererseits auf die Lebenswelt,
die ,,[j]eder Art Praxis [...] vorgegeben [ist],“?’® einschlieBlich der Bewusstseinsleistung
irgendeiner wissenschaftlichen Art. Die Lebenswelt impliziert allerdings ein rohes oder
wildes Weltfeld ,,der Erkennbarkeit ins Unendliche*?"®, wahrend die Welt tatséchlich nie
als ein solches Feld erfassbar ist, als erschdpften ohne etwa teleologische Schicht die
puren Realitaten allein schon die Welt. Gewiss ist doch, dass wenn man sich
phanomenologisiert, in der Enthillung der eigentlich nicht so puren Realitaten dennoch

Weise angreift.“ Es konnen verschiedene Denkwege probiert werden, wahrend sich die eigene
Begriindungsidee bei Husserl aber nie geéndert hat. Gleich bleibt ebenso die Schlusselstellung der
Fremderfahrung in seinem ganzen Arbeitsplan. VVgl. dazu Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder,
Freiburg / Minchen 2014, 186: ,,Die Entdeckung der zentralen Bedeutung des Verhéltnisses zwischen dem
Ich und dem Anderen flhrt bei Husserl zu einer véllig neuen Grundstruktur, die alle ph&nomenologischen
Untersuchungen bedingt.”

214 CM, 844. Meine Hervorhebung. Vgl. ebenfalls §50.

25 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 107: ,,Allerdings steht hinter der
fliichtigen Skizzierung der ,Kulturwelt’ in der flinften Meditation das, was Husserl schon in den ,Ideen II’
als Korrelat der personalistischen Einstellung beschreibt und was er spéter, in der ,Krisis’, unter dem
Titel ,Lebenswelt’ thematisiert.* VVgl. 123: ,, Theoretische Gestalt [Husserls] aber hat die Fremderfahrung
im Rahmen der natirlichen Einstellung als naturalistische. [...] Die naturalistische ist von vornherein und
als solche die naturwissenschaftliche Einstellung; die personalistische hingegen wird zur
geisteswissenschaftlichen erst durch eine nachtrégliche S[clientifikation der Lebenswelt, die ihr
urspringliches Woraufhin ist.

Es ist erstens zu berlcksichtigen, dass der Begriff ,,Kulturwelt” bei Husserl doch ein sekundérer ist, weil
die mit ihm ausgedriickte intersubjektive Objektivitat als eine unter den verschiedenen ,.eigenartigen
geistigen Objektivitaten“ zu verstehen ist und damit nicht als die einzige letztbegriindete. Vgl. CM, 858.
Im Vergleich dazu ist die ,,Lebenswelt” ein primarer Begriff.

216 Krisis, 155.

217 Krisis, 267.

218 Krisis, 214.

219 Krisis, 143. Zum Weltfeld vgl. 264.

49



etwas Teleologisches tief verwurzelt sein muss, das wie bereits erwahnt ,in die
urspriingliche Gestalt der Selbstgebung eines seienden Werdens*?° eingeboren ist. Ohne
die teleologische Dimension des Weltbewusstseinslebens in Betracht zu ziehen, kénnte
man Uberdies die teleologische Abweichung des sich  wissenschaftlich
phanomenologisierenden Ich vom im Alltag natirlich lebenden Ich Gbersehen, und zwar
von seiner ,,Naturlichkeit“28t, Um zur Sache selbst zuriick zu kommen, geht das Ich statt
von der Eigenheits- oder ,,Primordinalsphare“?8 von der ,,Lebenswelt als Grundlage der
Psychologie*“?8® aus, wofiir das cartesianische ego bereits durchs Weltbewusstseinsleben
ersetzt wird. Hierzu wurde von Theunissen als Kritik sowie Ergénzung eine
personalistische Einstellung vorgeschlagen, um die ,,Kluft zwischen der transzendentalen
und der natiirlichen Fremderfahrung*2* zu tiberbriicken. Mit seinen eigenen Worten ,,[ist]
[d]ie personalistische Einstellung [...] eben die, in der ich die Dinge als die mich
motivierenden Gebrauchsgegenstande einer verstehend entworfenen ,Umwelt’ und die
Anderen als mir kommunikativ verbundene Menschen auffasse.“ 2% So wurde der
psychologische Weg von ihm verstanden.

Zwar wurde beim friheren Husserl allerdings etwas unmittelbar, natirlich

280 Krisis, 257.

281 \/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 94-95: ,,Seine Natirlichkeit [des
naturlichen Ich in der Lebenswelt] geht offenbar auch daraus hervor, dal} der Weg, auf dem es selber die
Welt als objektive erfahrt, nicht der Weg ist, auf dem sich der funften Meditation zufolge die objektive Welt
konstituiert. Wir wissen: nach der funften Meditation konstituiert sich die objektive Welt aus
der ,Identifikation’ meiner und der fremden Eigenheitssphére. Das bedeutet, daf3 ,ich’ hiernach zunéchst
eine ,\Welt fur mich’ erfahre, die ,ich’ erst nachtréglich als intersubjektiv identische Welt apperzipiere. Ich
mache also eine Erfahrung, die ich als Ich der natirrlichen Einstellung gerade nicht mache.” Diese
Abweichung kann nach Theunissen darauf zuriickgefthrt werden, dass sich diesbeziigliche Behandlung in
CM jedoch noch auf eine statische Analyse beschrankt. Kurz gesagt wurde die Interpretation durch die
wissenschaftliche Methodik beeinflusst, anstatt sich der Sache selbst anzun&hern. VVgl. dazu 60 sowie CM,
§48.

282 CM, 850. Vgl. §44, 858.

283 Krisis, 185, Titel.

284 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112. Vgl. 96 sowie weiter 73:
»Solange man also die transzendentale Einfihlung nur als ,Apprasentation’ der fremden Erscheinungen faft,
bleibt unverstandlich, wie sie den Uberstieg von den primordinalen Welten zu der einen objektiven Welt
leisten soll.*

285 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112. Vgl. 115: ,,Der werktitige
Umgang ist vielmehr ein Hauptmedium der personalistischen Einstellung.” Vgl. weiter Ideen Il, 140;

Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Max Neimeyer Verlag, Tiibingen 1976, 71.
50



Kommunikatives erwihnt,?® jedoch ist der Fremdbezug dennoch nichts unmittelbar
Kommunikatives, wenn man sich aufgrund solcher vor allem gebrauchsmaRigen
Aufweisung von Selbstverstandlichkeiten erst auf den Anderen bezieht. Oder mit
Husserls Worten ,,fihle ich mich durch Sachen bedingt; aber das heil3t offenbar nicht
psychophysisch bedingt. Wie mich, so fasse ich jeden Anderen als in solchen
Beziehungen von Sachen in dieser Weise direkt abhéngig auf (aber keineswegs
psychophysisch bedingt).“?8” Trotzdem ist Theunissen doch der Meinung, dass in der
personalistischen Einstellung die Erfahrung des Anderen, die bei Husserl als
Fremderfahrung bezeichnete ,,erstens unmittelbar [ist], weil sie den Anderen nicht auf
dem Umweg Uber die Einflhlung in seine Weltapperzeption vor sich bringt. [...] Die
kommunikative Erfahrung vom anderen Menschen ist zweitens unmittelbar, sofern sie
sich ihr Korrelat nicht vom fremden Korper vermitteln 143t.“?8 Mit anderen Worten
meldete sich in der personalistischen Einstellung der Andere ohne Weiteres als ,,Ich“, das
sich immer bereits gegenuiber allem anderen Weltlichen ausgezeichnet hatte,?3® und zwar
weder durch den Leibkorper bzw. die leibkérperliche ,,Sinnestiberschiebung“?®® noch im
Rahmen der vereinheitlichenden Verweltlichung. — Diesem Standpunkt nahert sich statt
des Husserlschen tatsachlich eher der Levinassche an.?®! Als eine unumgéngliche Frage
erweist sich zundchst, wodurch sich der Andere in der personalistischen Einstellung so
auszeichnen konnte, wenn auch ohne Begegnhung mit dem fremden Kdorper, ohne etwa
leibkorperliche ,,analogisierende Auffassung*“?®? tiberhaupt. Nun ist es doch sehr Klar,
dass man durch eine leibkorperliche Sichtweise nicht weiter eingeht, weshalb die

286 \/gl. Erste Philosophie 11, 59.

287 |deen 11, 140.

28 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 114. AnschlieBend daran folgt das:
,»,uUnd sie ist es drittens, weil sie den Anderen nicht als Weltobjekt in meinen Weltentwurf einfangt und ihn
nicht in einen vermittelnden Zusammenhang mit anderen Weltobjekten stellt.“ Hierdurch l&sst sich
eigentlich auch die im letzten Satz erwdhnte Verneinung der korperlichen Vermittlung erkldren. Zur
Weltapperzeption vgl. Krisis, 71, 199 sowie CM, 8§56. Auferdem Novotny, Karel, Welt und Leib,
Kdnigshausen u. Neumann, Wirzburg 2021, 88-89.

289 \/gl. z. B. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 115: ,,Schon als Horen von
Schritten (,ich hére ihr Herankommen’) ist es unmittelbar ein Horen von menschlichen Schritten.*

290 CM, 851.

21 Zu Letzterem vgl. in dieser Arbeit 3.1.2. AuBerdem: Je néher an die Fremderfahrungslehre der
allgemeinen Dingerfahrungslehre liegt, desto selbstverstdndlicher scheint die Unmittelbarkeit der
assoziativen Paarung. In dieser Hinsicht kénnte die Fremderfahrung sogar so unmittelbar wie die
Wahrnehmung eines Wiirfels sein.

292 CM, 850. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Nijhoff, Den Haag 1971, 21-22.

51



personalistische Einstellung vorgeschlagen wurde. Jedoch lehnte Husserl selbst, als er
iiber die ,,Mensch-Auffassung“?®® sprach, nicht die Bedeutung des fremden Leibes ab,
sondern vielmehr, wie oben zitiert, die psycho-physische Sichtweise, in der der Leib mit
dem Korper bzw. die Leiblichkeit mit der Korperlichkeit als eins verbunden ist.
Bemerkenswert ist jedoch, dass trotz aller psychologischen Umwendung die
Notwendigkeit der leiblichen Dimension dennoch nicht negiert werden kann. Auch wenn
ich den Anderen als in gebrauchsméRigen Beziehungen von Sachen in dieser Weise direkt
abhangig auffasste, wére diese Auffassung ohne den Leib tberhaupt undenkbar, um den
herum eine Umwelt umfasst. Die Alternative wird erst spater von Merleau-Ponty
ausgearbeitet, dass die leiblichen Sinne bzw. die Leiblichkeit von der Fremderfahrung bis
zur Erfahrung in aller Art und Weise ohne irgendeine leib-korperliche Assoziation jedoch
perfekt fungieren kann. Allerdings zeigt sich bei Husserl bereits deutlich, dass er beim
Ausweichen vom cartesianischen Denkweg auf den psychologischen eher die
Reduzierbarkeit sowie den Verweis auf irgendwelche Art des leibkdrperlichen Bezugs zu
disputieren versucht, aber ohne den Leib auszuschalten. Theunissen hat sich teilweise auf
Husserls Selbstmodifikation daflr eingelassen, um den ,reine[n] Aspekt des
Bewusstseinssubjekts*“?% auszulegen, und zwar auf eine noch unmittelbarere Weise, also
in der personalistischen Einstellung. Aber bei Husserl wird kein enger Zusammenhang
der Psychologie mit der personalistischen Einstellung herausgefunden. Bei der
Fremderfahrung muss sogar ,,der Andere noch nicht zu dem Sinn Mensch gekommen
[sein].“ 2% Indessen geht der Fremdbezug auf andere Menschen sowie auf
zwischenmenschliche ,,Abhangigkeiten® 2% dennoch (iber ,Umwege“ wie leibliche
Dimension  oder Weltapperzeption erst auf den ,reinen Aspekt des
Bewusstseinssubjekts* zuriick, nur missen die Zugange ,,keineswegs psychophysisch
bedingt“ werden. Unabhéngig davon, dass die Lebenswelt immer schon durch den
Anderen personlich, kulturell oder gesellschaftlich geféarbt sein muss, sodass als solche
die Umwelt aufRer in einem rein abstrakten Sinn niemals primordinal ist, ist die Welt
keinesfalls zu Uberspringen.

293 |deen Il, 140-41: ,Fur diese realisierende Auffassung spielen die psychophysischen Beziehungen,
mdgen sie in dieser Mensch-Auffassung auch enthalten sein, offenbar keine aktuelle wesentliche Rolle.*
29 Krisis, 169.

2% CM, 850. Vgl. 855, 8§58. Seine Personlichkeit wurde auf dem cartesianischen Denkweg so mittelbar
ausgelegt, wie sie auf einer Ebene hoherstufiger Gemeinschaft oder Kulturwelt erst auftaucht.

2% |deen I1, 141: ,[...] Abhéngigkeiten, in denen Personen sich von Personen abhangig wissen, und nicht
bloRR von einzelnen Personen, sondern von Personen-Gemeinschaften, sozialen Institutionen, von Staat,
Sitte, Recht, Kirche usw. Die Auffassung des Menschen als reale Personlichkeit ist durchaus von solchen

Abhéngigkeiten bestimmt [...].* Die Personlichkeit impliziert also nach wie vor die Sozialitat.

52



In Hinblick darauf kann die personalistische Einstellung eine psychologische oder das
Phanomenologisieren selbst nicht erschdpfen oder anmachen, wobei man sich auf das
Welt-Bewusstseinsleben reduziert. Die personalistische Einstellung bietet sich eher als
eine alternative Gegenuberstellung zur naturwissenschaftlichen Einstellung dar. Wahrend
die letztere eine ldealisierung der ,,Natur“-Welt voraussetzt, kann man mithilfe der
personalistischen Einstellung gerade jene naturwissenschaftliche Idealisierung in Zweifel
ziehen.?®” Als Arbeitsfeld wird die Lebenswelt nicht erst durch die personalistische
Einstellung erschlossen. Vielmehr wird sie im Prozess des Phanomenologisierens
innerhalb einer psychologischen Einstellung der personalistischen bereits vorgegeben.
Dementsprechend muss das lebensweltliche, natirliche Ich im Grunde auch noch nichts
Personliches sein und das gleiche gilt ebenso fiir den Anderen. Es bleibt jedoch fraglich,
inwiefern der Aspekt des reinen Bewusstseinssubjekts anderswie ausgelegt werden kann,
ohne dass es auf ,,das psychophysische Ich“?%® reduziert wird, und ohne dass die
Naturlichkeit der Lebenswelt verloren geht.

b) Der nicht psychophysische, sondern psychologische Weg

Die Beantwortung der eben genannten Frage verweist wie oben vorgeschlagen vielmehr
auf eine Trennung des Leibes vom Verband des Leib-Korpers. Mit kurzen Worten verhalt
sich ,,das psychophysische Ich mit Leib und Seele* 2 nicht mehr als etwas
Psychophysisches, jedoch hangen am Ich der Leib und die Seele allerdings zusammen.3%
Das seelische Ich unterscheidet sich noch weiter vom personalen Ich.

,Das Ich als ,psychisch’ aufgefaftes ist das seelische, das geisteswissenschaftlich aufgefalite das
personale Ich oder das geistige Individuum. Die psychologische Erfahrung ordnet sich der
naturwissenschaftlichen im weiteren Sinne ein, der Wissenschaft von der physischen und der in

der physischen fundierten leiblich-seelischen Natur.“3%

Theunissens Kritik an Husserl ist nicht ohne Grund, dass die ,,[t]heoretische Gestalt
[Husserls] aber [...] die Fremderfahrung im Rahmen der natiirlichen Einstellung als

297 Husserl bezeichnet also die personale Auffassung als die ,,geisteswissenschaftliche®. Vgl. Ideen 11, 143:
»rerminologisch ~ scheiden  wir  psychologische Auffassung und Erfahrung von  der
geisteswissenschaftlichen (personalen) Auffassung, bzw. Erfahrung.*

2% CM, §44.

29 CM, 8§44.

300 \v/gl. Ideen 11, 141-42: [ D]as seelische Ich und das personliche sei in seinem Untergrund dasselbe [...].
Dieselbe Bewul3tseinszustandlichkeit steht unter einer total verschiedenen Apperzeption.*

301 |deen 11, 143.

53



naturalistische [hat]. [...] Die naturalistische ist von vornherein und als solche die
naturwissenschaftliche Einstellung [...].“3%? Jedoch ist bei Husserl hiermit kein Verweis
auf die Naturwissenschaft im gewdhnlichen Sinn gemeint, in dem die ,,Psychologie* und
die ,,Physik* einander gegeniibergestellt werden, die Seele der Tragweite der Psychologie
zugerechnet wird, sowie der Leib als Leibkdrper der Tragweite der Physiologie, die noch
auf einer physikalischen Sichtweise des Leib-Kdrpers beruht. Die ,,leiblich-seelische
Natur* weist vor allem nicht darauf hin, was noch auf irgendeinen psycho-physischen
bzw. -physiologischen Dualismus zuriickgefilhrt werden kann. 3% Der
»psychisch® aufgefasste, seelische Aspekt ist eigentlich, in einer psychologischen
Hinsicht, in einem weiteren Sinn ,,physischen® Aspekt fundiert, der auf den Leib hinweist.
Daher zeigt sich zwischen dem Geist, der Seele und dem Leib eine solche Hierarchie:

,Der Geist in seinen geistigen Akten ist abhéngig von der Seele, sofern der Erlebnisstrom die
Akte aus sich hervorquellen 188t [...]; so héngt das geistige Ich von der Seele und die Seele vom
Leibe ab [...].“3%

Schliellich kann der Leib auf dem psychologischen Denkweg nicht tibersprungen werden.
Die Grundlage daflr liegt auch nicht in der personalistischen Einstellung. Vielmehr
verhalt es sich umgekehrt, namlich dass etwas Geisteswissenschaftliches oder Personales
auf die leiblich-seelische Natur zurlickgefiihrt wird. Zwar kann man mithilfe der
geisteswissenschaftlichen Einstellung als einer Art der personalistischen die
naturwissenschaftliche Idealisierung in Zweifel ziehen, jedoch ist die psychologische
Einstellung noch passender, wenn sie ,,fur den in der Welt seienden und auf den Boden
der Welt sich stellenden Menschen Aussagen macht, indem sie als Methode den Ubergang
in die transzendentale Einstellung und in eine transzendentale Wesenslehre notwendig
machen muR.“3% Der Andere stellt in der Fremderfahrungsanalyse, genaugenommen,
keine Person schlechthin dar, sondern zunéchst den fremden Leib, ohne dabei bereits die
Korperlichkeit bzw. ein reflexives Bezug darauf hinfiigen zu miissen,° geschweige denn

302 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 123.

303 \v/gl. Krisis, 171.

304 Ideen 11, 281.

305 Krisis, 170.

306 \/gl. Ideen Il, 152: ,,Nullkorper* sowie 158: ,,Nullpunkt®. Dies wurde von der Rede des Leibkorpers
auch bereits impliziert, als sich die Leiblichkeit noch nicht explizit gegenuber der Korperlichkeit
ausgezeichnet hat. Vgl. CM, 851: ,,Ich als primordinales psychophysisches Ich bin bestdndig abgehoben in
meinem [...] Wahrnehmungsfeld [...]. Im besonderen ist stets da und sinnlich abgehoben mein Leibkéorper,

aber zudem ebenfalls in primordinaler Urspringlichkeit ausgestattet mit dem spezifischen Sinn der

54



die leib-korperliche Sinnestiberschiebung mitzudenken.

c) Der Leib auf dem zu keinem psycho-physiologischen Dualismus mehr fiihrenden
psychologischen Denkweg

»Der Leib spielt also beim Geistigen phanomenologisch eine umfassende Rolle.“3%” Denn
aufgrund des Weltbewusstseinslebens muss das Ich irgendwie leiblich durch den Umgang
mit der Welt leben und fortleben, die ,,aber [...] nicht Natur [ist]“*° sowie auch nicht der
,von allem Sinn fremder Subjektivitat gereinigte[] [...] Sinn bloRer Natur [...].“3%°
Dieser Natur wird die Lebenswelt gegenuibergestellt, die als Umwelt noch aulerdem auf
die Anderen verweist. Dieser Verweis bezieht sich auf keine leibkorperliche
Sinnesuberschiebung, jedoch muss er auch keine unmittelbar kommunikative Erfahrung
implizieren und zur Auslegung ebenfalls keiner solchen Einstellung bedurfen. Vielmehr
verhalt sich dieser Verweis eher nur mittelbar oder so gebrauchsmaRig, als ,.flihlte ich
mich durch Sachen bedingt; aber das heifl3t offenbar nicht psychophysisch bedingt. Wie
mich, so fasse ich jeden Anderen als in solchen Beziehungen von Sachen in dieser Weise
direkt abhangig auf (aber keineswegs psychophysisch bedingt).” Im Allgemeinen wird
der Andere so aufgefasst, dass er ebenso wie ich selbst ein anderes verweltlichendes Ich
sein muss. Hinsichtlich des Weltbewusstseinslebens ist sein leiblicher Umgang mit der
Welt seinerseits das Unmittelbarste, dem der Fremdbezug auf ein anderes Ich nicht
vorangehen kann. 31 Kame das Aussehen des Anderen in Betracht, wiirde sein
Kaorperlichkeit ebenfalls lediglich in ein Attribut des Ausdrucks fallen. Denn die Anderen,
namlich ,,[d]ie in der unterwissenschaftlichen Lebenswelt erfahrenen und erfahrbaren
Seelen[,] sind erfahren als sich in den erfahrenen korperlichen Leibern ausdriickende, 3!
wenn ,,das geistige Ich von der Seele und die Seele vom Leibe abhéngt*. Tatsachlich kann
fir die Anderen keine kommunikative Einstellung so unmittelbar sein, als konnte sie ohne
die leibliche Dimension in der Lebenswelt noch fungieren.!2 Selbst wenn die alte

Leiblichkeit.”

307 1deen Il, 282. Das Geistige ist hiermit im weitesten Sinn zu verstehen, dass jedwede
Bewusstseinsleistung sowie ihr Derivat ins Geistige fallen, von dem Grundlegendsten bis zum Hdchsten.
308 |deen I1, 283.

309 CM, 844.

810 Jedoch kann diese leibliche Abhangigkeit zugleich auch schon eine intersubjektive sein. Vgl. Krisis, 199:
,»Wir sehen, wir héren usw. nicht blof3 nebeneinander, sondern miteinander. Von demselben sieht der andere,
was ich nicht sehe, aber ich habe in dem Sinne Anteil an der Einheit unseres Lebens, das ein
Mitteilungsleben, ein Leben des Verkehrs durch Ausdruck, im weitesten Sinne durch Sprache <ist>.“

811 Krisis, 179.

312 \/gl. Krisis, 183: ,,Wie weit man zuriickgeht und die Genesis der Apperzeptionen befragt, die Riickfrage

55



leibkorperliche  Sinnesliberschiebung durch eine Ausdrucksform ersetzt werden
konnte, 3! falls alle anderen Alternativen der nicht-psychophysischen Vermittlung auBer
Betracht gelassen wiirden, sodass die Paarung vom Anderer-Dort-ich-Hier ohne die
cartesianische Sinnesuberschiebung doch kommunikativ begriindet werden konnte,
bliebe die Rolle des Leibes dennoch eine grundlegende. Die transzendental apriorische
Intersubjektivitat kann nur als solche ausgelegt werden, 3** wenn die Leiblichkeit
ebenfalls zum Apriori der transzendentalen Subjektivitédt zugerechnet wird.

Wird die Bedeutung des Leibes in Betracht gezogen, kénnen Husserls Uberlegungen zur
Begriindungsidee, die vom ,Intersubjektivitit eingeborenen Apriori“ 3°  der
transzendentalen Subjektivitit ausgehen,® folgendermaRen beschrieben werden:

,»Nun ist es wichtig zu sehen: die Selbstgebung von objektiven Realitaten flir mich, der ich jetzt
philosophiere, hat ein erstes Geltungsfundament in einer sinnlichen Selbstgebung und einer
Selbstgebung meines Ich und Leibes (in einer ganz einzigen sinnlichen Selbstgebung), und zuerst

fundiert sie die mittelbare Selbstgebung von [A]nderen als Mittrdgern der Objektivierung
[...].3Y

kann auf nichts anderes filhren als auf die jeweiligen Einfihlungen mit ihrem unmittelbaren Sichausdriicken
von Seelischem in Leiblichem wund auf Induktionen aufgrund dieser Einfuhlungen.” 180:
»Selbstverstdndlich &ndert sich nichts daran, da3 in der Lebenswelt [...] meine Seele lokalisiert gegeben ist
an meinem Leib und die Seele jedes anderen an seinem korperlichen Leib und dal? diese Lokalisation
zugleich den Sinn des Ausdruckes hat.*

313 Vgl. unter anderem Krisis, 199: ,[...] ein Leben des Verkehrs durch Ausdruck, im weitesten Sinne durch
Sprache [...].*

814 V/gl. CM, 8§59, §64. AuBerdem C-Manuskript, 425f.

315 CM, 864.

316 \/gl. Tengelyi, LaszIld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 186: ,,Das Cogito
bleibt nach wie vor der Ausgangspunkt der Husserl'schen Phanomenologie, aber es wird weit iiber seine
cartesiansichen Grenzen hinausgetrieben.” Sowie 190. Jedoch wiirde Tengelyi der Rede von der
»Begrundung* eine Absage erteilen. Vgl. dazu 188.

817 Krisis, 261-62. AuRerdem bleibt dieser Verweis auf den Anderen statt einer ontischen eher eine
ontologische. Vgl. 261: ,,Ich habe schlichte sinnliche Wahrnehmung von Dingen der Welt, im Sehen, Horen
usw., und das, was ich da direkt erfahre, und ebenso hinsichtlich der ubrigen Zeitmodi, was ich der
sinnlichen Erinnerung und Erwartung verdanke, kann durch den Tod anderer Menschen und durch ihr
Nicht-Dasein, Nicht-Mitfungieren, Nicht-Leiden <nicht aufgehoben werden>.** Jedoch kommt der Andere,
wie gesagt, niemals auf dieselbe Ebene des Ich als der absolut einzige Standpunkt, selbst wenn das Ich vom
cartesianischen ego auf das Weltbewusstseinsleben ausgewichen ist. VVgl. dazu unter anderem 259: ,Es ist

einzusehen, dal3 ohne eine Selbstgebung, die sich in mir selbst primar vollzieht, ohne eine Weise der (wenn

56



Sei es hinsichtlich des Leibes oder der Welt, kann der Zugang zum Anderen nichts
Direktes sein. Die Mittelbarkeit bleibt ohne kdrperliche Umwege dennoch unleugbar.
Aulerdem dient dieser mittelbare Fremdbezug zundchst keiner unmittelbaren
Fremderfahrung oder Urbegegnung mit dem Anderen, sondern vielmehr der
Objektivierung. Das, worauf sich das Ich zunédchst beziehen muss, ist vor allem keine
fremde Seele, Psyche oder Personalitat, sondern die Welt in diesem Doppelsinn:
Einerseits wohnt sie eben dem Weltbewusstseinsleben als ,,der in diesem synthetisch
einheitlichen Vorstellen standig vermeinte Seinssinn®3!® inne; andererseits ist sie die
Lebenswelt, mit der man leiblich umgeht, wobei zur stufig angeordneten Objektivierung
,die ldee einer fortschreitend selbstgegebenen Welt konstruiert werden konnte*3!°, wie z.
B. eine Weltidee ,,d[er] Vernunftidee einer Friedensgemeinschaft“3?° oder eine quasi-
mathematisierte ,,Idee [...] der Erfahrbarkeit in infinitum der Welt als Welt moglicher
Erfahrung, der Erkennbarkeit ins Unendliche” 3!, In Hinblick darauf wiirden die
Verweltlichung und die Objektivierung schlieRlich zusammenfallen, sowie der vermeinte
Welt- oder Seinssinn und die Idee einer ,,Welt aller und fiir alle*3%2,

4) Die Intersubjektivitat in einer teleologischen bzw. totalistischen Hinsicht

a) Der Andere als Mittrager der Verweltlichung

Abgehend von den oben zitierten sinnlichen, leiblichen bis zur fremd-leiblichen
Selbstgebungen kommen wir anschlieBend auf den Vergemeinschaftungsaspekt zurick,
der ebenfalls von der Intersubjektivitat des Weltbewusstseinslebens impliziert werden
muss, jedoch ohne auf die niedrigste Stufe unter ,.einer Selbstgebung meines Ich und
Leibes (in einer ganz einzigen sinnlichen Selbstgebung)“ 32 einer transzendental
konstitutiven Hierarchie zuriickzugehen. Kurz formuliert ist die Intersubjektivitat nicht

auch untheoretischen) Bewahrung des selbstgegebenen anderen, ohne Einstimmigkeit des Flir-mich-Seins,
in das er sich stimmend einfiigt, der [A]ndere nicht fur mich seiend sein und als fortdauernd zu meiner
Seinssphére gerechnet bleiben konnte. Dies fihrt auf die primordiale Reduktion. Es scheint, dass sich
diese ,,primordiale Reduktion“ wesentlich nicht von jener primordinalen in CM unterscheidet. Zum
Mindesten scheint der Leib zunachst noch primordinal sein zu miissen. VVgl. dazu 265.

318 Krisis, 267.

318 Krisis, 262.

320 Krisis, 271.

321 Krisis, 143.

822 Krisis, 192. Vgl. 136 sowie CM, 8§60, 8§42.

323 Krisis, 262. Vgl. 265 sowie CM, 8§44: , Wahrnehmend tatig erfahre ich alle Natur, darunter die eigene

Leiblichkeit, die darin also auf sich selbst zuriickbezogen ist.”

57



auf das Leibliche reduzierbar. Angesichts der teleologischen bzw. totalistischen
Dimension des Weltbewusstseinslebens muss das Ich, sei es ,,eines Miteinander der
streitlosen Einstimmigkeit oder der widerstreitenden Unstimmigkeit“3?*, die Bewéhrung
zur Einstimmigkeit sowohl ,.einer invarianten Struktur“3?® der Welt als auch des Selbst
erbringen.3?® Dies konnte sich so vollziehen, dass der Einstimmungsvollzug, ohne eine
Weltidee, die zu einer stufig angeordneten Objektivierung fihrt, zunachst die
Selbstgebung des Ich voraussetzt. Wenn sich die Weltvorstellung, bei der ,,die Idee einer
fortschreitend selbstgegebenen Welt konstruiert werden konnte“ 327, nicht auf eine
spezifische Weltidee oder einen vermeinten Weltsinn — wie etwa die ,,Vernunftidee einer
Friedensgemeinschaft“32® oder eine unendlich erkennbare Welt3?° — beschrankt, sollte der
Fremdbezug nicht erst in der intersubjektiven Objektivierung, sondern bereits im mit der
Weltvorstellung maoglichst eng zusammenhéngenden ,,\Verharrendsein in verharrenden
Ichgeltungen*33° wirksam werden kénnen. Dadurch richtet sich der Fremdbezug nicht
nur auf etwas Weltliches, sondern eher auf den lebendigen Anderen als gleichartiges
Weltbewusstseinsleben in derselben Welt.33! Der Andere bietet sich nicht genau ,als
Mittrager[] der Objektivierung“33 dar, sondern eher als Mittrager der Verweltlichung im
Sinn ,,eine[r] verweltlichende[n] Selbstapperzeption“3®, In Hinblick darauf stellt der
Andere sogar den Mittrager der Selbstgebung des Ich dar,** und die ichliche Bewihrung

324 Krisis, 6.

325 Krisis, 140.

326 \/gl. unter anderem Krisis, 252, 254.

327 Krisis, 262.

328 Krisis, 271.

329 \/gl. Krisis, 143.

330 Krisis, 262. Vgl. 263.

3L vgl. weiter Krisis, 197-98: ,Andere Menschen sind selbstverstandlich mit in der fir mich
bewul3tseinsméaRig seiend-geltenden Welt, ob sie personlich selbst gegenwaértig sind oder nicht [...].*

332 Krisis, 262.

333 CM, 845. Zum Mittrager der Verweltlichung vgl. Tengelyi, LaszIl6, Welt und Unendlichkeit, Herder,
Freiburg / Miinchen 2014, 185: ,,[V]ielmehr setzt [die Welthabe] stets Mitsubjekte voraus, mit denen das
jeweilige Ich ein intentionales Ineinandersein eingeht.“ Sowie 186. \V/gl. dagegen weiter Novotny, Karel,
Welt und Leib, Konigshausen u. Neumann, Wirzburg 2021, 82, 85-86, 88.

334 Der Andere, auf den ich mich transzendental beziehen muss, kann sich auch dadurch von den Anderen
unterscheiden, die ,,fir mich nur Seiende, Geltende aus einer konstitutiven Leistung [sind], die in mir selbst
statthaben muR, sie sind nur solange flir mich seiende [A]ndere, als ich sie in Geltung habe und die Geltung
festhalten kann.* Vgl. Krisis, 259 sowie aulerdem CM, 856: ,,DaR die Anderen sich in mir als Andere

konstituieren, ist die einzig denkbare Weise, wie sie als seiende und so seiende fiir mich Sinn und Geltung

58



zur Einstimmigkeit kann eben nicht eine solipsistische sein, so als hétte sie sich zuerst
primordinal konstituiert und dann einfach erweiterte. Die Genesis dieser Bewahrung bzw.
»der vom Ich vollzogenen Einstimmung“ 33 erweist sich demnach bereits als
intersubjektiv. 3¢ In dieser Hinsicht hangen die teleologische und die intersubjektive
Dimensionen ebenfalls eng zusammen.

b) Die Intersubjektivitat der Verweltlichung
Seitens der Weltvorstellung verhélt sich die eben zitierte Einstimmung folgendermalen:

,»Was schon fiir uns ist, ist es als Erwerb und Fortgang des Lebens in Neuschaffen, Neuerwerben
und alles zur Einstimmigkeit zusammenfligen [...]; all das aber im Horizont der stadndig in

Vergemeinschaftung fungierenden Intersubjektivitat.«33’

Wie bereits dargelegt worden ist, wirde sich die Einstimmigkeit eigentlich keineswegs
aufgrund eines sich eigenheitlich reduzierten ego fur die intersubjektive Objektivierung
schrittweise vom schier Primordinalen bis zum mdglichst Vielschichtigen bewahren.33®
Tatsachlich verhdlt es sich vielmehr so: Wahrend der Einstimmung der Welt sowie des
Ich hat sich das Ich als Weltbewusstseinsleben zugleich mit den Anderen immer weiter
zu vergemeinschaften. Fertige sowie laufende Vergemeinschaftung wird doch jeweils zu
den Umstanden der Bewéahrung gerechnet.®*® Allerdings muss die Vergemeinschaftung

haben konnen [...].“

335 Krisis, 252.

336 Hiermit sind wir bereits Uber den cartesianischen Weg hinausgegangen. Vgl. dagegen CM, 848: ,,Es
handelt sich hier nicht um die Enthillung einer zeitlich verlaufenden Genesis sondern um eine statische
Analyse.* Sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 60. Vgl. hiergegen
Held, Klaus, Das Problem der Intersubjektivitit und die Idee einer phénomenologischen
Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven transzendentalphdnomenologischen Forschung, Nijhoff, The
Hague 1972, 49: ,[Die reduzierte Primordinalsphdre] ist eine bewuBtseinsgeschichtliche Phase ohne
Mitsubjekt anzunehmen®. Dann bleibt die Reduktion ,kein blo methodischer Kunstgriff, sondern
Rickgang auf ein Friher im BewuBtseinsleben [...]. Am Anfang des Bewuftseinslebens steht ein
transzendentaler Robinson.” Eine derartige Interpretation néhert sich eher ,einer zeitlich verlaufenden
Genesis* an.

337 Krisis, 192.

338 Vvgl. CM, 8§55.

3% vgl. Krisis, 192: ,Unmittelbar oder mittelbar sind wir alle in aktueller oder potentieller
Vergemeinschaftung [...].“ Vgl. weiter unter anderem 136: ,,[...] Miteinander, in dem ich mit anderen

innerlich verbunden lebe [...].“ ,,[D]as Mit-sein der anderen Monaden* ist sozusagen zum Miteinandersein

59



selbst kein lebensweltlicher Zweck sein,** jedoch muss sich alles, einschlieBlich des
~vermeinte[n] Seinssinn[s]“ 3*, irgendeiner Weltidee oder Ichgeltung im Lauf der
Vergemeinschaftung erst als etwas Sinnvolles bewéhren kénnen.**? Ansonsten ,,verlore
die Welt [...] den Seinssinn, den sie fir mich hat. Nicht nur, dal es nicht mehr ,die
faktische Welt” ware, als ob es nur eine andere wére. [Die] Welt verlére ganz ihren
Sinn.“ 3% Es ware nicht deswegen verloren gegangen, weil etwa eine dispersive
Obijektivierung und die vereinheitlichende Verweltlichung nicht zusammenfallen wiirden,
sondern deswegen, weil ohne Gemeinschaft Uiberhaupt keine Sinngebung erdenklich wére,
ganz zu Schweigen von der Objektivierung. Diese Voraussetzung der
\Vergemeinschaftung geht viel weiter tiber den Hinweis auf den Anderen als Mittrager der
Objektivierung hinaus, bei der wahrnehmungsmaRig von unten her, d. h. vom
»Naturobjekt“3* in der primordinalen Umwelt bis zu den ,,h6herstufigen Weltlichkeiten
der konkreten objektiven Welt, wie sie als Mensch- und Kulturwelt fur uns immer da
ist“3% alle ,,in den moglichen Gegebenheitsweisen des Anderen“3*¢ durch Wiederholung
allméhlich erschlossen werden wirden. Wenn sich alles in dieser phdnomenologisch-
psychologischen Hinsicht im Lauf der Vergemeinschaftung erst als etwas Sinnvolles
bewdhren kann, verweist das Weltbewusstseinsleben wiederum auf ein immer bereits
intersubjektives bzw. vergemeinschaftetes Ich. Im Vergleich zu jener von unten her, vom
Gegenstand ausgehend ,,noematischen*3*” Sichtweise auf dem cartesianischen Weg, liegt
diese psychologische naher am ,,Ichpol“3*, namlich dem Ursprung der transzendentalen
Subjektivitat.>*® Ihrem Apriori ist die Intersubjektivitat so sehr eingeboren wie in allem

vertieft. Vgl. CM, 860 sowie auBerdem §42.

340 Jedoch steckt in der Lehre bei Husserl im Namen der Friedensgemeinschaft ein solches Ideal. Vgl. Krisis,
270-71.

341 Krisis, 267.

342 vgl. Krisis, 192: ,[I]n diesem Miteinanderleben als BewuRtseinsleben hat die Welt fur uns alle den
allgemeinsamen Seinssinn ,der’ Welt, der Welt aller und fur alle.” Weiter 263-64.

343 Krisis, 198.

344 CM, 855. Vgl. 844: Ein ,,von allem Sinn fremder Subjektivitat gereinigter [...] Sinn bloRer Natur*.

35 CM, 855.

346 CM, §55. Vgl. Krisis, 302 sowie weiter 303: ,,[D]ie Erzeugnisse haben einen allgemeinen Charakter,
den einer Art von Erzeugnissen, die normalerweise in der Gemeinschaft vorkommen und immer wieder
erzeugt werden.*

347 CM, 821.

348 \/gl. unter anderem Krisis, 135.

349 \/gl. Krisis, 170: ,,Das Entscheidende fiir die Philosophie ist also die Rickfrage von der Welt auf die

transzendentale Subjektivitit und dann die auf die transzendentale, ph&nomenologisierende

60



Folgenden,®*® und zwar bereits in der primérst wahrnehmungsmaBigen Weise, die friiher
aufgrund eines sich eigenheitlich reduzierten ego in ,,eine[r] statische[n] Analyse*“>* bloR
abstrakt ausgelegt wurde.

c) Die vertiefte Intersubjektivitéatsrolle im Weltbewusstseinsleben

Ein bereits vergemeinschaftetes Ich weist in der Tat auf keine kommunikative
Unmittelbarkeit aus ,,der personalistischen Einstellung“3%2 hin, sondern zunachst auf die
bereits mehrmals erwéhnte intersubjektive Verschlingung, die sich als das ,irreale
intentionale Hineinreichen der [A]nderen in meiner Primordinalitat” 3> darbietet.
Genauer gesagt:

., Wir sehen, wir horen usw. nicht blof} nebeneinander, sondern miteinander. Von demselben sieht

der andere, was ich nicht sehe, aber ich habe in dem Sinne Anteil an der Einheit unseres Lebens
[_.].“354

Als Korrelat des Weltbewusstseinslebens kann sich die Welt freilich nur aufgrund
Lunseres* Lebens erst zu einer fur jedermann objektiven Welt formen. Oder mit Husserls
Worten ist ,,dementsprechend die flr uns seiende Welt nach ihrem ganzen Seinssinn durch
den intersubjektiven Konnex bestimmt [...].“ %° Die Objektivierung setzt also

Subjektivitat.” Vgl. ebenfalls 263-64.

%0v/gl. CM, 8§59, §64. AuBerdem C-Manuskript, 425f.

®1CM, 848.

352 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 107. Vgl. 112, 115.

33 CM, 856. AnschlieRend daran folgt das: ,,[E]ine wirkliche Gemeinschaft, und eben die, die das Sein
einer Welt, einer Menschen- und Sachenwelt, transzendental méglich macht.” Vgl. Krisis, 199: ,,Unser
BewuBtseinsleben ist von vornherein nicht ein Nebeneinanderleben, sondern ein intentionales
Hineinreichen eines BewuBtseins in das andere und jedes andere, ein aktuelles oder potentielles, und zwar
vorstellungs- und geltungsmaRig. Gebrauchsmé&Rig gilt das gleichfalls. VVgl. dazu Ideen 11, 140: ,[lch]
fahle [...] mich durch Sachen bedingt; aber das hei3t offenbar nicht psychophysisch bedingt. Wie mich,
so fasse ich jeden Anderen als in solchen Beziehungen von Sachen in dieser Weise direkt abhéngig auf
[...]«

354 Krisis, 199.

355 Krisis, 201. Vgl. 198-99: ,,Mit [A]nderen bin ich von vornherein und immerfort in faktischem Konnex
— in Bewuftseinskonnex, und zwar so, daf sie fiir mich in meinem Eigenleben in Seinsgeltung sind, aber
in Seinsgeltung als Ichsubjekte, in deren BewuRtseinsleben ich meinerseits flr sie in Seinsgeltung bin.
Indem ich dessen gewiR bin, bin ich zugleich dessen gewil3, daR meine Umwelt, (iberhaupt die fir mich

seiende Welt auch fir sie seiende ist, dieselbe, die jeder von sich aus erfahrt, bedenkt, behandelt

61



offensichtlich die intersubjektive Verschlingung bzw. ,den intersubjektiven
Konnex* voraus, aber nicht genau auf die Art und Weise, wie die teleologische Dimension
damit zusammenhangt. In dieser Hinsicht kann die ,,Welthabe*“3>® oder der Weltbezug im
Weltbewusstseinsleben noch vom  Objektivierungsrahmen abgetrennt  werden,
unabhéngig davon ob die Objektivierung mit der vereinheitlichenden Verweltlichung
zusammenfallt. " Dies gilt ebenfalls fur diesen Konnex des intersubjektiven
Weltbewusstseinslebens und jene Intersubjektivitdt als Attribut der Objektivierung.
Ersterer liegt Letzterer zugrunde und nicht umgekehrt. Ein solcher Konnex ,,der standig
in Vergemeinschaftung fungierenden Intersubjektivitat 38 erweist sich damit als
ontologisch.®*° Er stellt nicht ohne Weiteres den ,,personale[n] Wir-Konnex[]*3¢° und
auch nicht die angeblich ,[z]Jur Faktizitdt menschheitlichen Daseins immer und
notwendig gehoren[de] [...] Vernunftidee einer Friedensgemeinschaft“*®! dar. Zwar wird
ein derartiges Ideal hinsichtlich der Bewahrung zur ,,h6chsten” Einstimmigkeit mit Recht

[...1.“ Hierin liegt die intersubjektive Verschlingung des Weltbewusstseinslebens sogar der
»Gemeinsamkeit der Natur“ zugrunde, die auf dem cartesianischen Denkweg fiir die Objektivierung
unentbehrlich bleibt. Zur Gemeinsamkeit der Natur vgl. CM, §55.

356 Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185. Zu beriicksichtigen
ist, dass die Welthabe nicht genau als Weltapperzeption im Sinn ,,ein[es] unendlich offene[n] System[s] der
mdglichen Erfahrungen*, sondern zunéchst als ,,Weltvorgegebenheit aus den Einstimmigkeitstendenzen der
Erfahrung und im Riickbezug auf sie aufzuklaren ist. Vgl. Novotny, Karel, Welt und Leib, Konigshausen
u. Neumann, Wirzburg 2021, 85, 88-89.

357 Hierin steckt eine Maoglichkeit, dass der Einstimmungsvollzug, wenn auch vollstandig intersubjektiv,
dennoch von der Objektivitat abweichen kann, so als lieBen sich die Tendenzen zur Einstimmigkeit von
den zur Vollkommenheit unterscheiden, wéhrend Erstere einen Spielraum fir die Offenheit der Welt
eroffnen und Letztere ausschlielich ihrer Gesamtwirklichkeit dienen. Vgl. Novotny, Karel, Welt und Leib,
Konigshausen u. Neumann, Wurzburg 2021, 83-84 sowie 89. Zum dieser Mdoglichkeit entsprechenden
Versuch bei Tengelyi vgl. 82f.

358 Krisis, 192.

39 Vvgl. Krisis, 261: ,,Ich habe schlichte sinnliche Wahrnehmung von Dingen der Welt, im Sehen, Horen
usw., und das, was ich da direkt erfahre, und ebenso hinsichtlich der ubrigen Zeitmodi, was ich der
sinnlichen Erinnerung und Erwartung verdanke, kann durch den Tod anderer Menschen und durch ihr
Nicht-Dasein, Nicht-Mitfungieren, Nicht-Leiden <nicht aufgehoben werden>.*

360 Krisis, 302. Vgl. dagegen 201: ,,Alle sind mit allen in intentionaler Beziehung, in Verhaltnissen der
wechselseitigen Implikation, von jeder aus die anderen in Modis der N&he und Ferne, um sie herum
orientiert und sich schlieBlich ins endlose Offene erstreckend.” — Die Wechselseitigkeit besteht, schon bevor
wir einander als Personen anerkennen.

361 Krisis, 270-71.
62



vorgebracht,®®? jedoch erklart sich hierdurch nicht der intersubjektive Konnex. Vielmehr
lebt man in einem viel tieferen Sinn immer schon miteinander zusammen, und so lebt
man fort, selbst wenn man irgendwann flr sich selbst zusatzlich eine einzigartige
philosophische Einsamkeit schaffen kann,*®® und auch unabhéngig davon, ob man sich
zur Forderung einer Friedensgemeinschaft der Menschheit entscheidet. Die ontologische
Struktur der Intersubjektivitat weist schlieRlich nicht auf ein ontisches Zusammenleben
hin, sondern vielmehr auf das oben erwdhnte , irreale intentionale Hineinreichen* bzw.
das transzendentale Miteinandersein des Weltbewusstseinslebens.

1.2.3 Der intersubjektive Konnex des In- oder Miteinander34

1) Der transzendentale Sinn der Einfiihlung

Beim Husserlschen ,,Einfiihlungskonnex* 3% bezieht sich die Bedeutung statt auf
LEinfuhlung [...] der hoheren psychischen Sphare*3%® zunichst eher auf den bereits
genannten ,intersubjektiven Konnex*“3®’. In derselben Richtung unterscheidet Theunissen
die angeblich grundlegende Einfuhlung eines alter ego, die dem intersubjektiven Konnex
entsprechen wirde, von der mittelbaren Einfiihlung ,,in etwas [...] [wie] in die fremde
Primordinalwelt.” 38 Zu Letzterer gehort die ,,Fremdwahrnehmung“ 3%° bzw. die

362 \vgl. Krisis, 302-03: Die ,,intersubjektive[] Bewahrung (Bewahrung des Seins anderer und der andere
der anderen — und die Synthese der Intersubjektivitét als seiende und Einstimmigkeit herstellende).“

363 \/gl. Krisis, 521.

364 \/gl. unter anderem CM, 842, §56, §60; Krisis, 71, 192, 199; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat
Il, 366: ,Diese Innerlichkeit des Flreinanderseins als eines intentionalen Ineinanderseins ist
die ,metaphysische’ Urtatsache, es ist ein Ineinander des Absoluten.” Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard,
Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355, 363, 377, 379-80: ,,Die
Verflechtung I&Rt sich mit Husserl denken als intentionales Fiireinander und Ineinander. [...] Das Band, das
sich durch das soziale Geflecht hindurchzieht, hdngt dann an dem gemeinsamen Sinn, der fur Husserl
allerdings erst durch Vergemeinschaftung eines préasozialen Ur-Ich zustande kommt. [...] Die Verflechtung
14Rt sich mit Merleau-Ponty auf andere Weise denken als ein leiblich-fleischliches Ineinander, das jedem
Fureinander vorausgeht.*

365 Krisis, 239. Vgl. besonders 6: Der ,,unmittelbare[] und mittelbare[] innere[] Konnex der Einfihlung“.
Das ist nicht mit dem ,,Wir-Konnex* zu vermischen. Vgl. dazu 302.

366 CM, 854.

367 Krisis, 201.

368 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 72. Vgl. 73 sowie weiter 114,

369 CM, 855.

63



~wesentlich zur Fremderfahrung gehorige[] Apprasentation des fremden Leibes“3’°. Im
\ergleich dazu néhert sich die sozusagen grundlegende, transzendentale Einfihlung der
Simulation des fremden Waltens in diesem Sinn, dass es weder auf Wahrnehmung
uberhaupt noch auf irgendwelche Art der sinnlichen Erfahrung reduzierbar bleibt, trotz
aller wahrnehmungsmaRigen Begriindung auf dem cartesianischen Weg. Damit wird die
transzendentale Einflihlung eines alter ego bei Theunissen wie unter anderen weiter auf
die Vergegenwaértigung zurlckgefuhrt, und die sekundare Einfihlung in die fremde
Primordinalwelt lediglich auf die Verwirklichung der primaren ,einfihlende[n]
Vergegenwartigung*“3"*. Ansonsten bliebe ,,unverstandlich, wie [die Einfihlung in die
fremde Primordinalwelt] den Uberstieg von den primordinalen Welten zu der einen
objektiven Welt leisten soll[te].“32 — Allerdings wird bei Husserl von , Apprasentation
[...] eine durch Assoziation mit dieser, der eigentlichen Wahrnehmung, verbundene
\Vergegenwartigung [vorausgesetzt], aber eine solche, die in der besonderen Funktion der
Mitwahrnehmung mit ihr verschmolzen ist.“3"® Es ist zu beriicksichtigen, dass Husserl
hierin spezifisch die Verschmelzung der \ergegenwartigung mit der Wahrnehmung betont
hat. Hatte Husserl die Vergegenwartigung der Fremderfahrung von der
Fremdwahrnehmung nicht auszusondern, ware ein derartiger Versuch, die Einfuhlung in
den Anderen von der Fremdwahrnehmung zu befreien, in Verlegenheit zu bringen. AuBer
der leiblichen Dimension impliziert hinsichtlich der teleologischen oder totalistischen des
Welt-Bewusstseinslebens die Einflihlung in die fremde Weltapperzeption auch Giberhaupt
keinen Umweg.3"* Der angebliche ,,Uberstieg* von schier einschichtig Primordinalem bis
zu moglichst vielschichtig Objektivem verhalt sich besonders irrefiihrend. Tatséchlich
richten sich das ego und alter ego nicht genau von unten her wahrnehmungsmagig auf
denselben Gegenstand,®” sondern zunachst auf dieselbe Welt als Ganzes,®® in der man
als Weltbewusstseinsleben miteinander leben und fortleben sowie sich zur Verweltlichung
immer weiter aufeinander beziehen muss, sodass sich der intersubjektive Konnex als das
Jirreale intentionale Hineinreichen“3’” immer weiter vertieft.

2) Das Eingehen auf den intersubjektiven Konnex

370 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 70.

87! Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73. Vgl. 74, 78.

372 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73. Vgl. CM, §55.

873 CM, 855.

374 \/gl. dagegen Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 114.

875 \/gl. unter anderem Krisis, 199.

376 \/gl. ebenfalls Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 105, 141-42.
377 CM, 856. Vgl. Krisis, 199.

64



a) Der statt in Objektivierung standig in Vergemeinschaftung fungierende Konnex des
Miteinander3™

Der intersubjektive Konnex verhdlt sich im Allgemeinen als das, in dem man ,.einen
Gemeinschaftshorizont bildet und einen Horizont fur die Mannigfaltigkeit des aktuellen
Miteinander Vorstellens, -Denkens, -Wertens, -Wirkens, -Schaffens, eines Miteinander
der streitlosen Einstimmigkeit oder der widerstreitenden Unstimmigkeit.“3"® Allein in
einem weiteren Sinn bietet sich ein derart ,,unmittelbare[r] und mittelbare[r] innere[r]
Konnex der Einfiihlung*“3° als Einfuhlung ,,in andere Personen als Verstehen ihrer
Motivationen*38! dar. AuBerdem beschrankt sich die darin fundierte Mannigfaltigkeit des
Miteinander auf nichts Einstimmiges, wéhrend sich das Ich als Welt-Bewusstsein
trotzdem als einstimmig, widerspruchslos oder identisch zu bewdéhren hat.* Diese
teleologische Dimension kann sich mit der Mannigfaltigkeit des ,,Miteinander der
streitlosen Einstimmigkeit oder der widerstreitenden Unstimmigkeit* so verhalten, wie
der vermeinte Weltsinn als ,WeltgewiRheit“3# mit dem rohen und wilden Weltfeld.38
Jedoch verhalt es sich nicht so, als wirde die Unstimmigkeit einfach dem Anderen
zugeschrieben werden und die Einstimmigkeit hingegen dem Ich. Vielmehr bestehen im
Konnex des Miteinander eben die Umstdnde fir den Einstimmungsvollzug. Die
Verweltlichung, bei der man sich sowie alles Erfahrene als einstimmig zu bewahren hat,
fallt schon in eine Zusammenarbeit ,,miteinander*. Als immer schon vergemeinschaftetes
Ich3®® muss man sich gemaR dem Fremdbezug auf den Anderen weiterhin einstimmig
bewahren. Der Konnex des Miteinander spielt in der \Vergemeinschaftung als ein
dynamischer Hintergrund des teleologischen Muss eine groRRe Rolle,3® wenn auch ohne
Objektivierung.3®’

Uberdies wiirde sich bei der Objektivierung die Unsicherheit zwischen ,,der streitlosen
Einstimmigkeit und der widerstreitenden Unstimmigkeit” in den Hinweis auf den

378 \vgl. Krisis, 192: ,,[Die] standig in Vergemeinschaftung fungierende[] Intersubjektivitat.
379 Krisis, 6.

380 Krisis, 6.

381 |deen 11, 228, Titel.

382 \/gl. Krisis, 252, 254.

383 Krisis, 255. Vgl. ebenfalls 191.

384 \/gl. Krisis, 264, 267.

385 \/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 99.

386 \/gl. Krisis, 192.

387 Trotzdem konnte die ,,faktisch wirkliche* Objektivierung vom Weltbewusstseinsleben nicht abstrahiert
werden. Vgl. dazu Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 133.

65



Anderen als reinen ,,Mittrager[] der Objektivierung*38 auflosen. Diese Moglichkeit kame
nicht vor, dass der Andere ebenso zum Gegner der Objektivierung werden kdnnte oder
sich einmal fur alle aus der Objektivierung ausschlieRen lie3e. In dieser Hinsicht bleibt
die Objektivierungsintersubjektivitat eine vereinfachte Version ,,der Mannigfaltigkeit des
aktuellen Miteinander”, dessen Einstimmigkeitsteil bei der Objektivierung Uberwiegt.
Zwar hat man sich dazu zu bewahren, jedoch muss sich daraus keine Einstimmigkeit des
inneren Konnexes bzw. des Miteinanderlebens schlussfolgern. Die Notwendigkeit der
Bewéhrung zur Einstimmigkeit weist Oberhaupt nicht auf die Notwendigkeit einer
vorgegebenen Einstimmigkeit hin, unabhéngig davon ob Letztere zu einem zu
realisierenden Zweck oder einer zu erschlieBenden Tatsache gehorte. Falls ,,notwendig
die Vernunftidee einer Friedensgemeinschaft [...] und damit eines Reichs stimmender
Zwecke*“3® wie Husserl sagte im Weltbewusstseinsleben wurzelte, ginge sie dennoch auf
die teleologische Dimension zurtick, in der man sich aufgrund des inneren Konnexes
mdoglichst einstimmig zu bewéhren hat, jedoch ohne sich auf ein harmonisches
Zusammenleben der Menschheit richten zu missen. Mithin kann die Vergemeinschaftung,
in der der unmittelbare und mittelbare innere Konnex fungiert, keineswegs aus der
sogenannten Vernunftidee einer Friedensgemeinschaft herstammen.

b) Die Widerlegung einer vorangehenden ,,Einordnung in den Menschheitsverband“3%

Zwar hat Theunissen zur Vergemeinschaftungslehre eine reiche Erginzung geliefert, 3!
jedoch bleibt seine Kritik sozusagen am cartesianischen Weg. Die Ergénzung beruht
meistens auf der Vergemeinschaftung als Einordnung in den Menschheitsverband, die
nach Theunissen bei Husserl ,prinzipiell nach demselben Schema wie die Einordnung
eines Dingexemplars in die zustandige Spezies*“3%? gedacht wurde. Diese Sichtweise muss
vom inneren Konnex des Miteinanderlebens auf dem psychologischen Weg abweichen,
weil aufgrund des Weltbewusstseinslebens die Selbstauslegung eben keiner zusétzlichen
Einordnung in den ,,inneren* Konnex bedarf, so als ware man zuerst in seine eigene
Einsamkeit geraten und dann durch ,,eine Depotenzierung, eine Entmachtigung*3®® oder

388 Krisis, 262.

389 Krisis, 271.

3%0 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 81.

31 \V/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 83, 85-87, 141-51.

392 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 81.

3% Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 85. Vgl. ebd.: ,,Denn die Einordnung
nimmt meinem Ich die Macht, die es als ordnendes hat. In seiner urspriinglichen Reinheit das
Konstituierende von allem anderen, wird es durch die Veranderung [sic!] zum Konstituierten unter allem

anderen.” Zur Veranderung vgl. weiter Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108: ,,[D]as
66



»eine Depravierung meines Ich [...] erst als Ich“3%* erst auf sich selbst rekurrieren konnte,
namlich ,,als eines unter den vielen Ichen*3%. Ein solcher Zugang, worauf man statt von
der Lebenswelt von einem meditierenden Zustand als Primat ausgeht, wird bei
Theunissen als der ,,Abfall“3% des Hier und Jetzt ins Dort und Dann ausgelegt, so als
korrespondierte der assoziativen Paarung vom Anderer-Dort-ich-Hier ,,das Weggleiten
des Jetzt ins Dann oder Damals“*%’, und sogar ,,[m]ein Mich-hineinversetzen ins Dort [...]
von der Kraft meines Mich-zuriickversetzens ins Damals [lebte].*“3%

Trotz aller Entsprechung damit, ,,[w]ie meine erinnerungsméafiiige Vergangenheit meine
lebendige Gegenwart transzendiert als ihre Modifikation, so ahnlich das apprésentierte
fremde Sein das eigene*3%, hat Husserl selbst hierin jedoch nichts vom Abfall oder von
der Implikation einer solchen Stufenfolge erwahnt. Wiirde das Vorbild der Dingerfahrung
in die Uberlegung hinzugezogen, bei der sich die Prasentation und die Apprasentation
alternieren, deutete die Paarung eher auf keine Entméachtigung. Denn die
Unvollkommenheit ~ der  Apprasentation  gehdrt im  Wesentlichen  zur
Wahrnehmungsgrundstruktur, obwohl sich die Dingerfahrung im Allgemeinen trotz aller
ewigen Unvollkommenheit stets aufs Vervollkommen richtet.*° AuRerdem, auch wenn

Subjekt selbst [ist] nie ganz bei sich [...], sondern [tragt] vermittels seiner Leiblichkeit bereits Andersheit
insich[...].“

3%4 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 82.

3% Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 83: ,,DaR die Gegenuberstellung
Gleichstellung voraussetzt, besagt also ,personlich’: nur als Glied des Wir Alle kann ich das Ich eines Du
sein. Denn das Ich eines Du ist stets ,ein’ Ich, ,ein’ Ich aber bin ich nur als eines unter den vielen Ichen, die
in ihrer Gesamtheit das universale Wir des Menschheitsverbandes ausmachen.” Vgl. 101: ,Als
Vergessenheit meines unvergleichlich-einzigen Ich ist Naivitdt nur moglich, weil die Tatsache der
transzendentalen Anderen bereits mein transzendentales Ich zu einem unter den Anderen macht und so
seiner unvergleichlich-einzigen Ichheit beraubt.*

3% Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 85, 145. Vgl. dazu auRerdem ,,der
Blick* bei Sartre in EN, 292f.: ,,Le regard”.

397 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 85, 145. Zur Paarung vgl. CM, §51.
3% Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 149. Vgl. 145 sowie 141-42: ,Das
urstiftende Original oder die Urnorm fiir alle Ver-gegenwartigung ist die in der Wahrnehmung verwirklichte
Gegenwartigung. Korrelativ ist die Gegenwart selber Ur- und Vorbild von Vergangenheit und Zukunft. [...]

Wie der Andere — als anderes Ich — eine ,intentionale Modifikation’ meiner selbst ist, so sind Vergangenheit

und Zukunft — als ,vergangene’ und  kiinftige Gegenwart’ — ,intentionale Modifikationen’ der
Gegenwart.” VVgl. dazu CM, §52.
399 CM, 852.

400'\v/gl. unter anderem Krisis, 305.

67



das Mich-hineinversetzen ins Dort allerdings von der Kraft des Mich-zuriickversetzens
ins Damals lebte, konnte das Mich-hineinversetzen ins Dort ohne den Leib durchs Mich-
zurlickversetzen ins Damals allein jedoch nicht erschopft werden. Bliebe das Ich von
vornherein als Weltbewusstseinsleben auRer Betracht gelassen, kdnnte die oben erwéhnte
Leinfihlende Vergegenwartigung“ % eines alter ego ohne etwa eine urspriingliche
Begegnung mit dem Anderen, sei es leiblich, leib-korperlich oder anderswie auszulegen,
dennoch keineswegs vollzogen werden, oder zum Mindesten nicht mit gleichem Recht.
Es stellte sich auf jeden Fall die Frage, wie sich die Fremderfahrung von der
erinnerungsmafigen Vergangenheit unterscheiden koénnte, wenn die beiden zur
Modifikation meiner lebendigen Gegenwart gehorten. 402

Aufgrund der Zusammenhdange der Einordnung in den Menschheitsverband mit dem
bereits genannten Abfall wird sie ebenso in Zweifel gezogen, und besonders der Anschein,
dass die Einordnung in eine vorgegebene Gemeinschaft der weiteren \ergemeinschaftung
sowie der Objektivierung zugrunde lage, wodurch die Vergemeinschaftung und die
Objektivierung zusammenfallen wiirden, bzw., der objektive Sinn der Welt von
vornherein dem Weltbewusstseinsleben innewohnen masste. Allerdings, ,,wenn ich fiir
mich’, d. h. ohne faktische Vergemeinschaftung mit Anderen, Welt erfahre, erfahre ich sie
nicht so, wie sie fiir mich ist, sondern so, wie sie fiir alle ist.“*%® Hiermit kann man jedoch
erkennen, dass sich der Andere statt als Mittrager der Objektivierung eher als Mittrager
der Verweltlichung darbietet. 4 Der cartesianische Weg einer statischen Analyse
reflektiert allerdings nicht die natirlichen Ablaufe der Verweltlichung,*®® und etwas
Primordinales kann sich allein aus bloRer Abstraktion ergeben. Jedoch wird die

401 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73. Vgl. 74, 78.

402\/gl. dazu Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivitat bei Edmund Husserl. Nijhoff, The
Hague 1982, 97-98: ,,Also ist das ,wenn ich dort ware’ nicht eine Wiedererinnerung an das Ich, das friher
dort gewesen war oder zukinftig dort sein wird, sondern eine unmittelbare paarende Wahrnehmung, eine
Situationsauffassung der Koexistenzen, der Simultaneitat beider Leiber in einer lebendigen Gegenwart, und
zwar bereits mit dem Bewusstsein vom Unterschied des Hier und Dort.”“ Waldenfels, Bernhard, Das
Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 28: ,[D]ie Selbstgegenwart bedarf in ihrer
Selbsténdigkeit nicht eo ipso einer Fremdgegenwart auf die Art, wie Gegenwart Vergangenheit und Zukunft
notwendig impliziert.“ Meine Hervorhebung. Aullerdem Erste Philosophie 11, 176.

403 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 93. Vgl. Krisis, 136, 192: ,,\Welt aller
und fur alle* sowie CM, 842, 860.

404 \vgl. Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185-86 sowie weiter
Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wiirzburg 2021, 82, 85-86, 88.

405 \v/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112. AuBerdem 73 sowie 96.
Zur statischen Analyse vgl. CM, 848.

68



Verweltlichung einerseits nach Husserls psychologischer Selbstmodifikation von keinem
cartesianischen ego mehr vollzogen, und andererseits durch keinen vorgegebenen
,»objektiven“ Weltsinn monopolisiert, so als ware Uiberhaupt kein Vermeintsein zu erértern.
Beim Weltbewusstseinsleben kann die Welt lediglich in einem teleologischen Sinn einem
vermeinten Weltsinn unterliegen,*® der als Weltidee fiir alle erschlossen werden mag,
jedoch kann er als solcher weder vorgegeben noch irgendwie vorgeschrieben werden. Es
ware irrefihrend, dass sich alle, die jeweils ,,eine verweltlichende Selbstapperzeption
[...] vollzogen [haben] und [...] sie in bestandiger Fortgeltung und Fortbildung
[halten]“4%7, ohne Weiteres durch die Gemeinschaft vertreten lieRen, die nach wie vor ,,zu
synthetischer Einheit der Geltung hinstreb[te] 4% . Damit missten sich die
Vergemeinschaftung und die Objektivierung so gut wie moglich zusammenfiigen, oder
man héatte sich nach ,eine[r] unendliche[n] regulative[n] Idee* 4% zuerst in eine
Gemeinschaft einzuordnen und dann die Welt aufgrund der Sozialitdt dieser
Gemeinschaft zu konstruieren. Folglich gibe es dazwischen immer nur einstimmige
Verhaltnisse, sowie bei der Objektivierung, die sich lediglich als eine vereinfachte Version
der Mannigfaltigkeit des aktuellen Miteinander darbietet, scheint die Einstimmigkeit so
natlrlich zu Uberwiegen, als bliebe die Unstimmigkeit, falls es eine gabe, nichts als ein
Zufall. Hinsichtlich jener Mannigfaltigkeit missen die Vergemeinschaftung und die
Objektivierung tatsdachlich nicht immer Hand in Hand gehen. Die bereits genannte
Gemeinschaft muss als soziale Schicht der Sinneskonstitution auch keineswegs auf den
»Wir-Konnex* #1° hinweisen, der etwa eine Art der wechselseitigen Anerkennung
garantiert oder impliziert. Die Gemeinschaft selbst kann keinen Ursprung dessen
darstellen, dass bei der Vergemeinschaftung, worin der Konnex des Miteinander stets
fungiert, die Einstimmigkeit zur Objektivierung Uberwiegen mag. Vielmehr verhalt es
sich umgekehrt, dass sich aus der Vergemeinschaftung die Gemeinschaft als etwas
Faktisches erst ergeben kann.**' Mithin deutet die Gemeinschaft ebenfalls auf nichts,
worin man sich einzuordnen hatte, um sich mit dem Anderen zu vergemeinschaften,
unabhéngig davon ob man sich selber oder der Andere bereits ein Glied der Gemeinschaft
ware oder nicht. Kurz formuliert verhélt sich die Einordnung in den Menschheitsverband
keinesfalls als die Vergemeinschaftung in unmittelbarer Form. Stattdessen darf sie

408 Zur Doppelschichtigkeit der Welt vgl. Krisis, 258, 305.

407 CM, 845.

408 Krisis, 71.

409 CM, 822. Zur Idee vgl. unter anderem 8§46. Vgl. §18, §22, §34, §36-38, §40.

410 Krisis, 302. Vgl. ebenfalls 303. Zur wechselseitigen Anerkennung vgl. 201 sowie CM, §56.
411 \/gl. dagegen Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 133.

69



allerdings auf einer hoheren Ebene als Einfilhlung erfasst werden.**

c) Der unentbehrliche Weltrahmen

Angesichts der Schliisselstellung der Fremderfahrung in der Erfahrungslehre*!? ist bei
Theunissen wie bereits erwahnt die ,Kluft zwischen der transzendentalen und der
natiirlichen Fremderfahrung“#*# zu tiberbriicken. Diese Einsicht kdnnten Theunissen und
Husserl doch implizit miteinander gemein haben, nur ist Husserl dafur auf die
psychologische Sicht- oder Denkweise eingegangen. Damit ist das Ich durchs Welt-
Bewusstseinsleben vertieft, jedoch ohne seinem methodischen Solipsismus zu entgehen,
dass man nach wie vor auf dem Ich als dem absolut einzigen Auslegungsausgangspunkt
besteht. Im Vergleich dazu versuchte Theunissen, eine natlrliche Unmittelbarkeit der
Einfuhlung bzw. der der Einflhlung entsprechenden personalistischen oder
kommunikativen Einstellung zu rechtfertigen.*'® Trotzdem bleibt fiir ihn ,,[d]as vor jedem
aktuellen Konnex mit Anderen kommunikativ erfahrende Ich [...] aber erstens dadurch
gekennzeichnet, dalR alle Anderen in den Horizont seiner Welterfahrung integriert
sind.“41® Wenn die Welterfahrung in einem weiteren Sinn als Weltbewusstseinsleben zu
verstehen ist, ist Theunissens Richtung von der Selbstmodifikation Husserls eigentlich
nicht abweichend, insbesondere wenn der sekundare ,,aktuelle Konnex* statt auf den
inneren Konnex des Miteinander eher auf den Wir-Konnex deutet wie auf die
Gemeinschaft in einem blofR ontischen Sinn. Allerdings beschrénkt sich das Ich bei
Theunissen dennoch auf den Auslegungsausgangspunkt, von dem ausgehend der

412 \/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 92. AuBerdem filhrt es weiter
zur Personalisierung: ,,Wir haben die in der Einfiihlung als solcher gelegene Veranderung als nicht
substanzialisierende, aber personalisierende bestimmt. [...] Denn nur als einer unter den Anderen bin ich
Person, da ich Person nur bin, sofern ich mich als Mit-glied unter die Glieder einer Gemeinschaft
einordne.” Dazu hat Theunissen ebenda eine Bemerkung gemacht: ,Vor Husserl hat schon Theodor Lipps
die Einfuhlung als eine ,Veranderung unserer selbst’ [...] aufgefalt, durch die wir die Einzigkeit unseres
Ichseins verlieren und ,ein’ Ich unter anderen werden [...].” D. h. also wie bereits beschrieben eine
Depotenzierung, eine Entmdchtigung oder eine Depravierung meines Ich.

413 \/gl. auBerdem Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 186: ,,Die
Entdeckung der zentralen Bedeutung des Verhéltnisses zwischen dem Ich und dem Anderen fiihrt bei
Husserl zu einer vollig neuen Grundstruktur, die alle phdnomenologischen Untersuchungen bedingt.*

414 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112. Vgl. 96 sowie weiter 73.

415 \/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112, 115, 126.

416 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 93. Hierbei hat Theunissen mehrmals
auf Husserls friihere Werke Formale und transzendentale Logik sowie Erste Philosophie verwiesen. Darin

hat sich die psychologische Denkweise bereits implizit gezeigt.

70



»fremde” Andere vor allem jedoch meiner eigenen Verweltlichung unterliegen muss,
ohne daran schon als Mittrager der Verweltlichung teilgenommen zu haben. Ansonsten
gébe es keine oben genannte Kluft.

d) Die ontologische Bedeutung der Unstimmigkeit

Diente die Intersubjektivitdt zunachst allein der Objektivierung, fehlte es flr die so
fungierende Vergemeinschaftung die im inneren Konnex ebenso fundierte Unstimmigkeit
der Mannigfaltigkeit, so als beschrankte sich die Welterfahrung bzw. das
Weltbewusstseinsleben lediglich auf ein einziges Ich, dessen teleologische Dimension
darin bestinde, sich ohne Verweis auf den Anderen mdglichst einstimmig sowie
widerspruchslos zu erhalten. # In der dementsprechend nicht grundlegenden
Vergemeinschaftung fungierte ebenso nicht der innere Konnex des Miteinander, sondern
zunachst nur die Intersubjektivitat zur Objektivierung, wobei der eigentlich schier
vermeinte Weltsinn bereits als Weltidee einer objektiven Welt bestimmt ware, oder die
WeltgewiBBheit ohne Weiteres als Pramisse der Weltobjektivitdt, anstatt der reinen
~Welthabe“*® bzw. des Weltbezugs. Diese Intersubjektivitat zur Objektivierung wiirde
leicht auf die Einordnung in eine Gemeinschaft als Vertreter der Intersubjektivitat zuriick
verwiesen, wodurch man der Grundlosigkeit des ,,Wechselseitig-fiir-einander-sein[s]“41°
nebenbei ausweichen kdnnte. In der Tat kann die Einordnung in irgendeine Gemeinschaft
oder irgendeinen Menschheitsverband blof3 ein Nebenprodukt der Annahme bleiben, in
der die transzendentale Intersubjektivitét allzu rasch fir eine stille sowie nivellierte Ebene
gehalten wirde, wie die Sozialitdt oder soziale Schicht der Sinneskonstitution zur
Objektivierung. Damit bliebe ihre Grundstruktur vom ,,intentionale[n] Hineinreichen*4?°
bzw. Miteinander vermisst, aus dem sich die streitlose Einstimmigkeit sowie die
widerstreitende Unstimmigkeit gleichfalls ergeben koénnen, genauso wie der fremde
Andere als ,,Zugénglichkeit des original Unzuganglichen*42t durchaus in den Mittrager
der Objektivierung gefallen wére. — Das, was hierbei verloren ginge, kdnnte mit der
Einordnung eher nur Uberdeckt werden, nicht wiedererhalten. Im Vergleich dazu kann
sich die apriorische Intersubjektivitat auf dem psychologischen Weg in diesem Sinn, dass

47 \gl. Krisis, 252, 254.

418 Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185. Vgl. 186.

419 CM, 856.

420 Krisis, 199 sowie CM, 856.

421 CM, 852. Vgl. 854; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631: ,,[A]ber Fremdheit besagt
Zuganglichkeit in der eigentlichen Unzugdanglichkeit im Modus der Unverstandlichkeit.“ AuRerdem

Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.
71



sie dem Apriori der transzendentalen Subjektivitat eingeboren ist, 42 trotz aller
Mittelbarkeit jedoch als der innere Konnex des Miteinander enthillen, zu dem die
teleologische Dimension in engem Bezug stehen muss, und aus dem sich die streitlose
Einstimmigkeit sowie die widerstreitenden Unstimmigkeit prinzipiell gleichfalls ergeben
konnen.

1.3 Der Ubergang vom cartesianischen Denkweg zum phinomenologisch-
psychologischen

1.3.1 Uber die Rolle der Leiblichkeit

Aufgrund der engen Zusammenhdnge zwischen der teleologischen und der
intersubjektiven Dimension kann die Vergemeinschaftung doch so aufgeklart werden,
dass man sich auf den Anderen zu beziehen hat, nicht nur um etwas Weltliches
intersubjektiv zu objektivieren, sondern zunachst eher um auf sich selbst moglichst
einstimmig sowie widerspruchslos zu rekurrieren. *?® In dieser Hinsicht wére der
teleologische Selbstbezug im Fremdbezug auf den Anderen fundiert, wéahrend Letzterer
wie bereits erwidhnt jedoch im leiblichen Selbstbezug.*** Das, was sich beziiglich des
Leibs durch die psychologische Modifikation gedndert hat, liegt hauptséchlich nur darin,
dass der Leib nicht mehr in einer psychophysischen Sichtweise in den Leib-Korper fallen
bzw. mit dem Korper zusammenfallen muss.*?® Kurz gesagt kann hinsichtlich eines

422\/gl. CM, 8§59, §64. AuBerdem C-Manuskript, 425f.

423 \gl. Krisis, 252, 254; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65; Waldenfels,
Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366: ,,Ich gehe
nicht von mir aus, sondern ich komme auf mich zuriick in einer rlckl&dufigen Bewegung, die
Levinas ,Rekurrenz’ nennt.”“ Vgl. dazu Lévinas, Emmanuel, Autrement qu'étre ou au-dela de I'essence,
Nijhoff, Den Haag 1974, 130ff. Im Folgenden als AE bezeichnet. Zur deutschen Ubersetzung vgl. Jenseits
des Seins oder anders als Sein geschieht, ubersetzt von Thomas Wiemer, Alber, Freiburg / Munchen 1998.
424 \/gl. Krisis, 261: ,,Was ich da finde, ist: mich als Ich, meinen Leib und einen Kreis von AuBendingen,
rein durch meine Sinnlichkeit konstituiert.” Sowie besonders 265: ,,Ich habe mich besonnen auf den
transzendentalen Wesensstil meines weltvorstellenden Lebens, wie ich es apodiktisch finde als untrennbar
von meinem apodiktisch transzendentalen Ich. Darin Stufenbau der Selbstgebungen, der untersten
sinnlichen in der Primordialitat des primordialen Leibes, des primordialen Ich — der darin fundierten:
Selbstgebung von anderen Ich und ihren Leibern. Selbstgebung von gemeinsamer sinnlicher Umwelt, in
Vergemeinschaftung der sinnlichen Erscheinungen und Gegenstande.” Diese ,,Primordialitat” scheint sich
im Wesentlichen nicht von jener Primordinalitat in CM zu unterscheiden. Vgl. auRerdem 259.

425 Zur psychophysischen Sichtweise vgl. CM, 844, 8§50, 851, §55. Vgl. dagegen unter anderem Krisis, 169,

72



»Stufenbau[s] der Selbstgebungen“#?® die Leiblichkeit von der Kérperlichkeit vollig
getrennt behandelt werden.*?” Indessen wiederholt sich eine unumgangliche Frage,
namlich, ob die leibliche Dimension weit grundlegender als die intersubjektive bleibt,
oder, ob die Leiblichkeit selbst sehr tief in der Intersubjektivitit im Sinn des
»inneren“ Konnexes des Miteinander verwurzelt bleibt, der dadurch der Objektivierung
wahrnehmungsmaRig zugrunde liegt.

Trotzdem zeichnet sich als leiblicher Selbstbezug der Leib bisher dennoch durch eine
absolute ,,Eigenheit“#?® gegeniiber allen anderen Leibern sowie Korpern aus, wodurch
sich das Ich als absoluter Auslegungsausgangspunkt von der Fremderfahrung bis zur
Erfahrung im Allgemeinen bestimmen lsst.4?® Wahrend eine primordinale Bewahrung
zur Einstimmigkeit deswegen sinnlos bleibt, weil die teleologische Dimension immer
bereits im Konnex des Miteinander fungieren muss, fungieren die Sinne des Leibes in der
angeblichen ,,Eigenheits[-]“4*° oder ,,Primordinalsphare*“43! jedoch perfekt. Im Vergleich
dazu lasst sich als innerer Konnex des Miteinander die angeblich dem Apriori der
transzendentalen Subjektivitat eingeborene Intersubjektivitat 432  hinsichtlich des
teleologischen Hinweises gegeniiber allen anderen Dimensionen wie der leiblichen nur
kaum mittelbar auszeichnen. Trotzdem l&sst sich auf dem psychologischen Weg
allerdings eine nicht mehr auf die leibliche Dimension reduzierbare Intersubjektivitat
auslegen. Gewiss ist aufgrund der Abtrennung der Leiblichkeit von der Kérperlichkeit die
Fremderfahrung, auch wenn sie nur leiblich erschlossen wiirde, kein Analogon zur
Korperdingerfahrung mehr. Die Fremd- und Dingerfahrung unterscheiden sich
voneinander eigentlich nicht dadurch, dass sich etwa Appréasentation bei der
Fremderfahrung niemals alternativ als Présentation erflllen lasst. Wenn sich der innere
Konnex des Miteinander zundchst eben leiblich verhielte, lage der Unterschied
dazwischen sogar eher darin, dass man sich zur Fremderfahrung bereits leiblich auf den
Anderen bezogen hétte, unabhéngig davon ob als der Leib des Anderen ,,ein Kérper in
meiner primordinalen Sphire abgehoben auf[trate]” 3, der das Ich durch die

171 sowie Ideen 11, 140.

426 Krisis, 265.

427 Zur Korperlichkeit vgl. Ideen 11, 265, 285.

428 CM, 844. Mit der Eigenheit ist ebenfalls die ,,Primordinalitat” oder ,,Primordialitat* gemeint.
429 \/gl. Krisis, 259, 262, 265 sowie CM, §56.

430 CM, 844.

431 CM, §50. Vgl. §58.

432 \/gl. CM, 8§59, §64. AuBerdem C-Manuskript, 425f.

433 CM, 851.

73



leibkorperliche ,,Sinnesiiberschiebung” 43+ zum analogisierenden sowie assoziativen
Paaren weiter motivieren wiirde.*®® Die Leiblichkeit wird dann von Anfang an fiir eine
Fremderfahrungslehre bereits von der Korperlichkeit getrennt behandelt, statt dass der
fremde Leib als ein spezifischer Kdrper aus allem Weltlichen ausgesondert werden
misste, so als fiele ansonsten der Andere in ein bloRes Ding unter den anderen oder als
solcher zunachst auf der Verneinung der reinen Korperlichkeit beruhen miisste. 43
Fraglich bleibt nur, wie sich denn die Leiblichkeit mit dem Konnex des Miteinander
verhélt.

1.3.2 Uber den Ubergang von der statischen Phanomenologie zur genetischen

1) Der Ubergang zur Intersubjektivitat in ihrem eigentlichen sowie genetischen Sinn

Dem Ubergang vom cartesianischen Denkweg zum phanomenologisch-psychologischen
entspricht der Ubergang von der statischen Phanomenologie zur genetischen. Auf dem
cartesianischen Weg ,,handelt [es] sich [...] nicht um die Enthillung einer zeitlich
verlaufenden Genesis sondern um eine statische Analyse.**” Die objektive Welt ist fiir
mich immerfort schon fertig da,“**® wihrend sich die psychologische Sichtweise jedoch
dem ,,Ichpol*“#%® bzw. dem Ursprung der transzendentalen Subjektivitat annahert.*4° Nach
Theunissen ,,gilt [die statische Analyse] fur die ganze Theorie der Intersubjektivitat von
der Erfahrung des primordinalen Korperdings bis zur Konstitution der objektiven

434 CM, 851.

43%5Vvgl. CM, 850, 851 sowie Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff
1971, 21-22.

436 \/gl. ebenfalls Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 66: ,,Da der in meiner
primordinalen Welt auftretende Korper (des nachmals Anderen) ein Ding wie jedes andere ist, kann man
unter einem allgemeineren Gesichtspunkt auch sagen: es ging in den vorausgegangenen Uberlegungen um
den Aufweis, wie auf der untersten Stufe, eben der der Leiblichkeit, Erfahrung vom Anderen als einem
gegenilber den Dingen Anderen oder als Nicht-Ding méglich sei.” Jedoch hat Theunissens eigene Suche
nach der Unmittelbarkeit der Fremderfahrung mit der Leiblichkeit fast nichts zu tun. Nach ihm ,[ist] [a]ls
Apprésentation des fremden Leibes [...] die Fremderfahrung eine ,interpretierende Wahrnehmung’*. Vgl.
dazu 108.

437 \/gl. dagegen Held, Klaus, Das Problem der Intersubjektivitat und die Idee einer phanomenologischen
Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven transzendentalphdnomenologischen Forschung, Nijhoff, The
Hague 1972, 49.

438 CM, 848.

439 \/gl. Krisis, 135.

440°vgl. Krisis, 170, 263-64.

74



Welt.“ 44 Dementsprechend wiirden die Verweltlichung und die Objektivierung wie
bereits geschrieben zusammenfallen. Dies gilt auf dem psychologischen Weg nicht weiter,
aus dem die psycho-physische Sichtweise schon ausgeschlossen sein und folglich der
Leib nicht mehr mit dem Kérper zusammen als Leibkérper verbunden werden muss. 42
Dariiber hinaus gewinnt die psychologische Intersubjektivitatsauslegung eine genetische
Bedeutung. Zur Klarung dieses Sachverhalts, ist es zunéchst notwendig im Folgenden die
Trennung zwischen der statischen Phanomenologie und der genetischen einzufthren.
Statt als statisch- oder genetisch-phdnomenologische ,,Methode* wird beides als
»Perspektive” bezeichnet, weil diese Trennung im Prinzip von nichts Methodischem
abzuhangen scheint. Bei Husserl bleibt die genetische Perspektive fur die Idee der
Phanomenologie noch grundlegender als die andere.**® Denn aus einer genetischen
Perspektive wird das Gewicht auf die BewuBtseinsablaufe gelegt, bei denen sich eine
Mannigfaltigkeit alles Weltlichen erst ordnungsmagig gestalten kann. Die Frage danach,
wie sich etwas Weltliches als solches geformt hat, fallt erst dann in die statische Analyse.
Aus einer statischen Perspektive wiegt das, was als eingeklammertes Phanomen bereits
nfertig” geworden ist, eher noch schwerer. Zu dieser objektiven Welt gehort freilich
jedwede einzelne Dingerfahrung, die eigentlich — also teilweise aus einer grundlegend
genetischen Perspektive — auf ,.eine einheitlich zusammenhéangende Schicht des
Phanomens Welt, des transzendentalen Korrelats der kontinuierlich einstimmig
fortgehenden Welterfahrung*“#** oder der Erfahrung einer vermeintlich objektiven Welt,
verwiesen werden muss. Nur wird bei der statischen Analyse das Weltphanomen zuerst
durch eine Abstraktion erschlossen.**® Jedoch muss das, was hierdurch ums Ichzentrum
herum als eine konstitutive Hierarchie ausgemacht werden kann, nicht mit den aus einer
genetischen Perspektive erschlossenen Welt-BewulRtseinsablaufen Hand in Hand
gehen.**® Der Grund liegt in dieser Schwerpunktsanderung oder Wiederbetonung in der
genetischen Phanomenologie:

441 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 60.

442 \/gl. unter anderem CM, 844, §50. Krisis, 169, 171 sowie Ideen I, 140.

443 \Vgl. CM, 861 sowie Rudolf Bernet, I1so Kern und Eduard Marbach, Edmund Husserl — Darstellung
seines Denkens, Meiner, Hamburg 1996, 182.

44 CM, 844.

45 \/gl. CM, 844: ,[W]ir abstrahieren von allem Fremdgeistigen als dem, was am hier fraglichen Fremden
seinen spezifischen Sinn ermdglicht. Auch der Charakter der Umweltlichkeit fir jedermann, das Fr-
jedermann-da- und  zugénglich-sein,  Jedermann-in-Leben-und-Streben-etwas-angehen-oder-nicht-
angehen-konnen, der allen Objekten der phdnomenalen Welt eignet und ihre Fremdheit ausmacht, ist nicht
zu Ubersehen und ist abstraktiv auszuschlieRen.”

446 \/gl. auBerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 94-95.

75



,»,Das Entscheidende fiir die Philosophie ist die Rickfrage von der Welt auf die transzendentale

Subjektivitat und dann die auf die transzendentale, phanomenologisierende Subjektivitat.“44’

Ausgehend davon bleibt das ,,Sein der Welt [...] inhaltlich immerzu relativ**, so als
ware sie ,der in diesem synthetisch einheitlichen Vorstellen standig vermeinte
Seinssinn® 44 | unabhangig davon wie es statisch analytisiert werden kann. Als
Weltbewusstseinsleben  gliedert man  sich  bei  der ,verweltlichende[n]
Selbstapperzeption“%° nicht ohne Weiteres in eine ,,immer schon fertig da* vorgegebene
Welt ein, sondern man hat dabei vielmehr ,zu synthetischer Einheit der Geltung
hin[zu]streben[]“#%!, und zwar aufgrund des Miteinanderlebens.*? Dieses Hinstreben
erweist sich bereits als intersubjektiv. Die oben erwéhnte ,,objektive* Welt bleibt aus einer
genetischen Perspektive nichts Fertiges, und die ,,kontinuierlich einstimmig fortgehende
Welterfahrung* unterscheidet sich im Wesentlichen von der statisch erschlossenen, die
von unten her wahrnehmungsmaéRig ausgelegt wurde und sich dadurch einer Sammlung
der Dingerfahrungen anzunahern scheint. Allerdings nimmt an ihren Sinngebungen
ebenfalls ,,das Mit-sein der anderen Monaden““*3 teil, jedoch muss sich die Welterfahrung
davor bereits in einem fundamentaleren und genetischen Sinn als intersubjektiv verhalten.

»Die Weltapperzeption — die in ihr vollzogene universale Antizipation ist nicht ein Haben von
Wahrnehmungsobjekten als fertigen Daten und ein Mitdasein in antizipierter und durch erfillende
Wahrnehmung daneben zu legender neuer Daten oder in einer Ebene sich aneinander reihender

und verbindender. Es ist ein tiberaus verwickeltes Ineinander von geltenden Sinnen [...].“4%

Als derart inter-subjektive Genesis enthillt sich vor allem die dem Apriori der
transzendentalen Subjektivitit eingeborene Intersubjektivitat. 4 Nichts solipsistisch

447 Krisis, 170.

448 Krisis, 263. Vgl. 264.

449 Krisis, 267.

40 CM, 845.

41 Krisis, 71.

452 \/gl. Krisis, 71, 136, 192; CM, 842, §60.

453 CM, 860.

44 Krisis, 71. Vgl. 199 sowie CM, 8§56. AuRerdem Novotny, Karel, Welt und Leib, Kdnigshausen u.
Neumann, Wirzburg 2021, 88: ,,[D]as aktuelle System der Unendlichkeit der moglichen Erfahrung* sowie
89: ,,[Dlie Weltapperzeption als ein unendlich offenes System der méglichen Erfahrungen®.

45\/gl. CM, 8§59, §64. AuBerdem C-Manuskript, 425f.

76



Verweltlichendes isolierte sich als das ego zuerst von etwas Anderem, einschlielich des
alter ego, und integrierte dann ,,alle Anderen in den Horizont seiner Welterfahrung“4®.
So bietet sich wie bereits mehrmals gesagt der Andere als Mittrager der Verweltlichung
dar, wenn auch ohne Objektivierung. Eine als Objektivierung fungierende Verweltlichung
bliebe eigentlich in einer statischen Analyse beschrénkt, insbesondere wenn sie sich im
Lauf ,,der Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit*“4>” so vollzoge,
als bliebe die Welterfahrung ,,ein Haben von Wahrnehmungsobjekten als fertigen Daten
und ein Mitdasein in antizipierter und durch erfillende Wahrnehmung daneben zu
legender neuer Daten* allein. Dann verlore die genetische Intersubjektivitat ihre
urspringliche ,,Mannigfaltigkeit des aktuellen Miteinander \orstellens, -Denkens, -
Wertens, -Wirkens, -Schaffens, eines Miteinander der streitlosen Einstimmigkeit oder der
widerstreitenden Unstimmigkeit* 8 . Ohne die teleologische Dimension auf dem
psychologischen Weg in Betracht zu ziehen, dass sich das Ich bei der Verweltlichung, mit
dem Anderen als Mittrager derselben Verweltlichung zusammen, moéglichst einstimmig
zu bewahren hat, ©° wirde die Bewahrung zur Einstimmigkeit oder der
Einstimmungsvollzug so iibersehen, als gabe es ohne Weiteres eine ichunabhéngige,*°
immer bereits einstimmige Welt und als ihr Korrelat eine Gemeinschaft bzw. einen
~Menschheitsverband“ 46 | worin sich zuerst eine Vielfalt der so verweltlichend
apperzipierten ,,Selbst* einzuordnen hatte. Mit anderen Worten, wenn ,,als Mittrager[] der
Objektivierung*“4? der Andere die Intersubjektivitat schon bedingte, konnte sich hieraus
der Anschein ergeben, dass der im ,,Wir-Konnex[]“4¢® mit dem Ich reibungslos stehende
Andere den erschopfen konnte, wer als ,,das an sich erste Objekt*“4%* bzw. ,,das an sich
erste Fremde (das erste Nicht-Ich) [...][,] das andere Ich*“4% dem Ich zuerst widerfahrt,
es zur ,,Selbsttranszendenz“4%® wie zum ,,Uberstieg von den primordinalen Welten zu der

4% Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 93.

457 Krisis, 305.

458 Krisis, 6. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 154.

49V/gl. Krisis, 252, 254.

460 Zur ,,Ichunabhéangigkeit“ vgl. auBerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin
1977, 95-96.

461 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 81.

462 Krisis, 262.

463 Krisis, 302. Zu seiner ,,wechselseitigen Implikation* vgl. 201.

464 CM, 855.

465 CM, 849.

466 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 144. Vgl. ebenfalls 149.

77



einen objektiven Welt“ 467 motivieren konnte und sich mit Husserls Worten als
»Zuganglichkeit des original Unzuganglichen*4%® jedoch viel besser ausgezeichnet hat. —
Das, was damit verloren ginge, kann all auf die vermisste intersubjektive Genesis in Form
des In- und Miteinander®®® zuriickgefiihrt werden.

2) Die vergessene Fremdheit des Anderen

Begleitend zur vermissten genetischen Intersubjektivitat wirde die Fremdheit des
Anderen wie bereits erlautert vergessen werden. Die Fremdheit ,,d[e]s erste[n] Nicht-Ich)
[...][.] d[e]s andere[n] Ich*“4"® wird bereits haufig allzu rasch der ,,Umweltlichkeit fiir
jedermann® 4™t zugeschrieben, so als gehorte sie nach wie vor zur Fremdheit des
Weltlichen im Allgemeinen und konnte durch die AusschlieBung aus etwas
Primordinalem bzw. Eigenheitlichem rein negativ bestimmt werden.#’? Das, wodurch
sich die Fremdheit des Anderen als ,,des an sich ersten Fremden* oder eines derartigen
,Objekt[s]“4"® gegenliber der Umweltlichkeit fir jedermann auszeichnet, liegt eigentlich
eher versteckt in der widersinnigen Ausdrucksweise der ,,Zuganglichkeit des originalen
Unzuganglichen*4™, Dadurch hat sich der Andere vor allem bestatigt, auf den sich das
Ich bezogen hat, schon bevor es sich durch die ,,Fremdwahrnehmung®“ > zur
intersubjektiven Objektivierung schrittweise transzendiert,*’® wozu der Andere zunachst
»als Mittrager[] der Objektivierung“4’" erschlossen wird. Zwar bleibt der Andere trotz
alles ,,original Unzuganglichen* allerdings zugénglich, wenn auch nicht unmittelbar,
jedoch kann sich die Zuganglichkeit keineswegs durch den urspringlichen Fremdbezug
hindurch ziehen, ansonsten verbliebe beim Anderen (Uberhaupt nichts original

467 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73. Vgl. CM, §55.

468 CM, §852. Vgl. §54; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzosische Gedankengédnge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

469 \/gl. unter anderem CM, 842, §56, §60; Krisis, 71, 192, 199; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat
111, 366; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 355, 363, 377, 379-80.

470 CM, 849.

411 CM, 844.

472\/gl. CM, §44, §52.

473 CM, 855.

474 CM, 852. Vgl. §854; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzosische Gedankengédnge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

475 CM, 855.

476 \/gl. CM, 8§55 sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73, 144, 149.
477 Krisis, 262.

78



Unzugangliches. Als solches kann es sich genauso wie ,,[d]ie Weltapperzeption [oder] die
in ihr vollzogene universale Antizipation [...] nicht [durch] ein Mitdasein in antizipierter
und durch erfiillende Wahrnehmung daneben zu legender neuer Daten““8 &ndern,
ansonsten fielen die Fremd- sowie Welterfahrung bereits in ,ein Haben wvon
Wahrnehmungsobjekten*4”, unter denen sich der Andere statt als ,,Nullkdrper“#& als
Leib-Kdrper gegentiber allem bloR Koérperlichen erst auszeichnen kdénnte. In der Tat kann
als ,,Zuganglichkeit des originalen Unzuganglichen“ im Anderen etwas radikal Fremdes
erblickt werden. Dies kann jedoch leicht von der Zugénglichkeit bei der Objektivierung
Uberwogen werden, genauso wie die der genetisch ausgelegten Intersubjektivitat
eingeborenen ,,Mannigfaltigkeit [...] der streitlosen Einstimmigkeit oder der
widerstreitenden Unstimmigkeit“ *8* von der ,einstimmige[n] Fremderfahrung* 4
uberwogen werden kann, deren Einstimmigkeit jedoch lediglich in einer statischen
Hinsicht festgelegt wurde.

Die Vergessenheit der Fremdheit bzw. des Fremden als des Anderen hat also mit der
Verlorenheit der der genetischen Intersubjektivitit eingeborenen Mannigfaltigkeit gemein,
die Beschrankung einer statischen Perspektive zu verschulden. Zwar wurde der Andere
auf dem cartesianischen Weg bereits als ,,Zuganglichkeit des originalen
Unzuganglichen* erschlossen, jedoch ist die eigentliche Fremdheit des Anderen als
»Zuganglichkeit in  der eigentlichen  Unzugénglichkeit im  Modus der
Unverstandlichkeit“ 48 anschlieRend zur Objektivierung der Zuganglichkeit von der
Fremdwahrnehmung bis zur héherstufigen Einfihlung in eine fremde Psyche oder
Personalitat allmahlich gewichen. Die radikale sowie eigentliche Fremdheit in diesem
Sinn, dass sie sich als Kern ,,des an sich ersten Fremden* gegentber aller andersartigen
weltlichen Fremdheit auszeichnet, wirde in einer statischen Analyse nur in Verlegenheit
gebracht, wenn sie nicht einfach verloren ginge. Der genetischen Intersubjektivitat, der
die ,,Mannigfaltigkeit der streitlosen Einstimmigkeit oder der widerstreitenden
Unstimmigkeit* gleichfalls eingeboren bleibt, entspricht gar kein Mittrager der
Objektivierung, wie bereits mehrmals erwéhnt, sondern nur der fremde Andere, dem die
radikale sowie eigentliche Fremdheit innewohnt. Der gleiche steht mit dem Ich im

478 Krisis, 71. Vgl. 199 sowie CM, 8§56. AuRerdem Novotny, Karel, Welt und Leib, Kdnigshausen u.
Neumann, Wiirzburg 2021, 88-89.

479 Krisis, 71.

480 1deen I1, 152. Vgl. 158: ,,Nullpunkt* sowie CM, §51.

481 Krisis, 6. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 154.

482 CM, 842.

483 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631.

79



Hinneren Konnex [...] eines Miteinander* 8%, in dem ich mit anderen innerlich
verbunden lebe* #8° . Dabei muss die Verweltlichung von vornherein bereits eine
Zusammenarbeit bleiben, die der ichlichen sowie weltlichen Bewahrung zur
Einstimmigkeit zugrunde liegt,* und einer solchen intersubjektiven Genesis muss der
Hinweis auf die echte Fremdheit des Anderen innewohnen. Es fragt sich dann, wie man
weiter auf diesen Hinweis eingehen kann und ob sich der Zugang dazu dennoch als
leiblich erweist. Hiermit hangt diese Frage wiederum zusammen, ob die Leiblichkeit
selbst sehr tief in der Intersubjektivitat im Sinn des inneren Konnexes des Miteinander
verwurzelt bleibt, oder sogar, ob der leibliche Selbstbezug tatsachlich zunédchst durch
absolute ,,Eigenheit“ " gegenuiber allen anderen Leibern sowie Korpern [ilm
besonderen [...] sinnlich abgehoben [sein]“4® muss.

1.3.3 Das Ich als der den Fremdbezug implizierende Selbstbezug

Wie bereits erwahnt, ist Husserl vom cartesianischen Geist als Begrindungsidee nie
abgewichen, wonach vom Ich allein alles Erdenkliche ausgehen muss.* Jedoch hat sich
das Ich als Grundlage durch die psychologische Modifikation vom cartesiansichen ego
eines Zeitpunktes zum strémenden Weltbewusstseinsleben verbessert.*®® Genauer gesagt
ist ,,[d]as WeltbewuRtseinsleben [...] nicht [...] ein bloRes Strémen von ,Erlebnissen’,
sondern ein Strom von Erlebnissen des identischen Ich (das selbst kein Erlebnis, sondern
in den Erlebnissen erlebend ist).“*** So dann hat sich die auf dem cartesianischen Weg
noch implizite teleologische Dimension enthullt, in der sich das Ich als
Weltbewusstseinsleben einstimmig zu bewahren hat, indem es im Lebens-,,Strom von
Erlebnissen” mit dem Anderen zusammen fir die korrelative Welt als vermeintlich
objektive ,,zu synthetischer Einheit der Geltung hin[zu]streben[]“4%? hat. Kurz gesagt
muss sich diese ichliche sowie weltliche Bewéhrung im Lauf der Vergemeinschaftung

484 Krisis, 6.

485 Krisis, 136.

486 \/gl. CM, 855 sowie Krisis, 252, 302.

487 CM, 844. Mit der Eigenheit ist ebenfalls die ,,Primordinalitat” oder ,,Primordialitat* gemeint.

488 CM, 844. Vgl. §51; Krisis, 261-62, 265; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin
1977, 65.

489 \/gl. CM, 864 sowie Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 186,
190. Jedoch wirde Tengelyi der Rede von der ,,Begriindung* eine Absage erteilen. Vgl. dazu 188.

4%0\/gl. unter anderem Krisis, 249, 252, 262.

491 Krisis, 252. Vgl. ebenfalls 262.

492 Krisis, 71. Vgl. 192 sowie auBerdem CM, 8§42, 8§60.

80



vollziehen, worin die genetische Intersubjektivitat standig fungiert.*®® Im strengen Sinn
bleibt das Weltbewusstseinsleben nicht genau ein stets bereits identisches reflexives
Selbst, sondern vielmehr eine derart laufende ,,Identifizierung* des Ich, bei der es sich
nicht nur dadurch konkretisiert, was ihm leiblich oder anderswie widerfahrt, sondern sich
dabei auch so gut wie moglich einstimmig sowie widerspruchslos zu erhalten hat,
wahrend es mit dem Anderen zusammen, ndmlich intersubjektiv zu synthetischer Einheit
der Geltung hinstrebt. Durch die als solche im Miteinanderleben fundierte teleologische
Dimension erklart sich bisher bereits ein den Fremdbezug implizierender Selbstbezug. Es
bleibt jedoch noch unerklart, wie sich dieser und jener leibliche Selbstbezug zueinander
verhalten. Fraglich bleibt weiterhin, ob in der Leiblichkeit genauso wie im
intersubjektiven Konnex die teleologische Dimension eben immer fundiert ist, bzw., ob
der Konnex des Miteinander selbst bereits aus der Leiblichkeit besteht, sodass wir
intentional ineinander hineinreichen. %%  Dementsprechend wird der angeblich
~primordiale[] Leib[]*“4%® bzw. die Primordinalitit des Leibes in Zweifel gezogen, so als
drohte der Auslegungsausgangspunkt von der Husserlschen Begrindungsidee
abzuweichen, der nicht langer am Ich festhalten musste, sowie ,,das immer schon
vergemeinschaftete Ich* 4% auf eine rein leibliche Verflechtung mit dem Anderen
verwiese, und die sogar auf etwa ,,unseren* intersubjektiven Leib,*’ der von vornherein
nichts Primordinales und ,,keiner aul3erer getrennter Objekte ist, wo auf3en und innen sich
ausschlieBen.“4% — Bliebe der Konnex des Miteinander im Wesentlichen ein derart
leiblicher, bedlrfte er Uberhaupt keiner Vermittlung &uBerlicher Koérperlichkeit bzw.
keiner leibkorperlichen ,,Sinnestiberschiebung“4%°. Vielmehr verhielte es sich umgekehrt,
dass ein leiblicher Selbstbezug ohne etwa Fremdbezug einfach unméglich scheint, und
dass ,ich in ,solipsistischer Einstellung’ meinen Leib bloR partiell als visuell
wahrnehmbaren Korper” 5 ebenfalls nicht konstituieren muss. All das dient der

493 \/gl. Krisis, 192.

494 \/gl. Krisis, 199 sowie CM, §56.

495 Krisis, 265. Vgl. ebenfalls CM, 8§44, 851; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin
1977, 65-66.

4% Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 95.

497 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
350.

4% Husserl, Edmund, Phanomenologische Psychologie, Den Haag, Nijhoff 1962, 484. Zitiert in Waldenfels,
Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 18. Hiermit wird statt der Leiblichkeit
die Dinglichkeit oder Verdinglichung des Leibes beiseite gelassen. Vgl. dazu ldeen Il, 145-46.

499 CM, 851.

500 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65.

81



folgenden Behandlung des leiblichen Miteinander als ein primarer Leitfaden.

82



2. Der Zugang zu einer potentiellen ,,Intersubjektivitat” bei

Merleau-Ponty

2.1 Der Leib ,,von uns*
2.1.1 Der Leib als selbststdandige Dimension

1) Der Ausgang aus der Unaktualisierbarkeit bzw. dem ,,Abfall in die Vergangenheit*°%
Dass Fremderfahrung und Wiedererinnerung ein Analogon bildeten, ist eine haufig
vorkommende Annahme, die sich auf folgende Stelle in den Cartesianischen
Meditationen zurlickfuhren lasst: ,,Wie meine erinnerungsmagige Vergangenheit meine
lebendige Gegenwart transzendiert als ihre Modifikation, so ahnlich das apprésentierte
fremde Sein das eigene.“°%? Dementsprechend folgerte Theunissen, dass ,,[m]ein Mich-
hineinversetzen ins Dort [...] von der Kraft meines Mich-zuriickversetzens ins Damals
[lebt]“ %%, und zwar, dass ,die einfilhlende Entgegenwartigung ein Abfall in die
Vergangenheit, kein Vorgriff in die Zukunft ist.“*% Demnach scheint sogar die Paarung
vom Anderer-Dort-ich-Hier auf die Ent- oder Vergegenwartigung reduzierbar zu sein,
besonders wenn bei Husserl als Fremdwahrnehmung die Apprasentation des Anderen
doch auch der Vergegenwartigung zugeschrieben wird.*% Dagegen muss nach Waldenfels
die Fremdwahrnehmung bzw. das ,,Mich-hineinversetzen ins Dort“ eigentlich nicht erst
~von der Kraft des Mich-zuriickversetzens ins Damals“ leben konnen. % Jenes
Hineinversetzen ins Dort st auch nicht einfach ,ein Analogon der

501 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150.

502 CM, 852.

503 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 149. Vgl. ebenfalls 141-42 sowie 145.
504 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150.

505 vgl. CM, 855: ,, Apprasentation setzt als solche, sagten wir schon einmal, einen Kern von Prasentation
voraus. Sie ist eine durch Assoziation mit dieser, der eigentlichen Wahrnehmung, verbundene
Vergegenwaértigung, aber eine solche, die in der besonderen Funktion der Mitwahrnehmung mit ihr
verschmolzen ist.*

506 \V/gl. Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 28: ,[D]ie
Selbstgegenwart bedarf in ihrer Selbstdndigkeit nicht eo ipso einer Fremdgegenwart auf die Art, wie
Gegenwart Vergangenheit und Zukunft notwendig impliziert.” Meine Hervorhebung. AufRerdem Erste
Philosophie 11, 176.

83



temporalen ,Selbsttranszendenz’* %’ . Wenn sich der Fremdbezug, wobei sich die
Selbstgegenwart auf die Fremdgegenwart bezieht, vom Bezug einer ,,Stromzeitigung*°%®
unterscheiden l&sst, kann man dann der Verlegenheit ausweichen, dass sich nichts
Fremdes durch die angebliche Fremderfahrung aktualisierte. Ein derartiger
,»Solipsistischer” Verdacht deutet darauf hin, dass alles aufgrund der Erfahrung des
Anderen, namlich ,,d[e]s an sich erste[n] Objekt[s]*“°%° zur Objektivierung Konstituiertes
lediglich ,,unter dem Gesetz der Sukzessivitat [stehen wirde]“ 5%, solange die
Fremderfahrung dennoch die grundlegende Schlisselstellung der Erfahrungslehre im
Ganzen besetzt. ®!!  Diese Unaktualisierbarkeit kann nach Theunissen darauf
zurlickgefuhrt werden, dass Husserl ,[d]ie echte Alternativmoglichkeit [der
Gleichurspringlichkeit des Ich und des Anderen] [...] von vornherein ausschlief3t
[._-].“512

Jedoch zeigt sich nach Ichiro Yamaguchi als Gleichurspriinglichkeit des Ich und des
Anderen in der Paarung tatsachlich schon eine selbststandige Dimension:

,»Also ist das ,wenn ich dort wére’ nicht eine Wiedererinnerung an das Ich, das friiher dort gewesen
war oder zukunftig dort sein wird, sondern eine unmittelbare paarende Wahrnehmung, eine
Situationsauffassung der Koexistenzen, der Simultaneitat beider Leiber in einer lebendigen

Gegenwart, und zwar bereits mit dem Bewusstsein vom Unterschied des Hier und Dort,«13

In einer solchen Situationsauffassung der Simultaneitét beider Leiber ist das Miteinander
vom ,,Miteinanderleben“>* auf einmal zu erblicken, und zwar unmittelbar sowie
wahrnehmungsmagig. Geht man hierauf weiterhin ein, muss man sich fragen, ob und wie
das ,Bewusstsein vom Unterschied des Hier und Dort“ mit der Paarung
gleichurspriinglich ist, bzw., ob sich das Paar Anderer-Dort-ich-Hier aus einer bereits

507 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 144. VVgl. ebenfalls 149.

508 Krisis, 248: ,,Jedes <Reale>, solche stromend vermeinte Einheit als eins in sich <zu> tragen, fordert
seine intentionale Analyse — Stromzeitigung dieser Einheit und an ihr Kkorrelativ die Zeitigkeit,
Retentionalitat und Protentionalitat.”

509 CM, 855.

510 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150.

511 vgl. auRerdem Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 186.

512 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 153.

513 Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivitat bei Edmund Husserl, Nijhoff, The Hague
1982, 97-98.

514 Krisis, 192. Vgl. CM, 842, §60.

84



vorgegebenen ,,Raumlichkeit der objektiven Leiber“>!® ergibt. Letzteres heifl3t, dass die
Raumlichkeit bzw. die rdumliche Trennbarkeit zwischen dem eigenen Leib und dem
fremden als zwei ,,0bjektiven Leibern* keinen innerlichen Fremdbezug voraussetzt,
sondern umgekehrt, dass sich ein Fremdbezug wie die bereits genannte Paarung durch
die duBerliche Raumlichkeit erst veranlassen kann. Zieht man aber in Betracht, dass dem
Obijektsein der Leiber lediglich die aulRerliche Kérperlichkeit zu korrespondieren scheint,
die aus der psychologischen Modifikation bereits ausgeschlossen wird, scheint die
\oraussetzung der Ra&umlichkeit wegen des Verweises auf auRerliche Korperlichkeit auch
nicht sehr tiberzeugend. Indessen ist hierzu die Alternative des ,,inneren Konnex[es]*%
bzw. eines vor-raumlich leiblichen Fremdbezugs auf den Anderen an dieser Stelle flr eine
Auslegung noch nicht geniigend vorbereitet. Daher ist anschlieBend zunachst einzufiihren,
wie sich die rdumlichen Relationen selbst im Rahmen ,,eine[r] Situationsauffassung der
Koexistenzen, der Simultaneitat beider Leiber“ wahrnehmungsmaRig bilden und nicht
umgekehrt.

2) Die Tiefe

Ein Vorbild dafir, wie sich die Raumlichkeit besonders wahrnehmungsmaRig bzw.
leiblich verhdlt, und zwar so, dass sich eine unter keinem Gesetz der Sukzessivitét
stehende Simultaneitdt dadurch erst auszeichnen lasst, findet sich bei Merleau-Ponty, bei
dem weder Weite noch Hohe, sondern vielmehr die Tiefe spezifisch die Raumlichkeit
charakterisiert.®'” Nach Merleau-Ponty waren die drei raumlichen Relationen der Weite,
Hohe und Tiefe nur in den Augen eines Gottes so gleichwertig, als lage der triviale
Unterschied zwischen ihnen in der Verschiedenheit der Orte bzw. Perspektiven des
Meditierenden allein. Wahrend sich Weite und Hohe eines Bildes auf der Retina in
derselben Juxtaposition zeigen, erschlie3t sich dabei jedoch nicht gleichzeitig die Tiefe.
In einem zwei-dimensionalen Bild ist die Tiefe im \ergleich zur Weite und Hohe
unsichtbar. Nimmt man ein Bild oder Foto einer Eisenbahn zum Beispiel, sieht man in
der zwei-dimensionalen Konvergenz jedoch die Ferne, die ber die zwei-dimensionale
Ebene hinauszugehen scheint. Allerdings kann sich die Bedeutung der Ferne keineswegs

515 CM, 856. Vgl. Husserl, Edmund, Phanomenologische Psychologie, Den Haag, Nijhoff 1962, 484: Die
»auBere[n] getrennte[n] Objekte [...], wo auBen und innen sich ausschlielen.” Sowie aulerdem Waldenfels,
Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 18.

516 Krisis, 6.

517 Vgl. PP, 294-309: ,,La profondeur* (Tiefe); ,,La largeur” (Weite); ,,La hauteur” (Hohe). Bemerkenswert
ist es auBerdem, dass Merleau-Ponty seine Analyse hier fiir die einer primordialen Erfahrung (,,I'expérience
primordiale) hélt, die noch nicht von drauBRen objektiviert oder konstituiert ist. VVgl. dazu 296 sowie VI,

268f.
85



erst durch die Konvergenz konstituieren, sondern es ist vielmehr so, dass mit einem
Schlag die Bedeutung dessen, was man wahrnimmt, immer bereits als eines gegeben wird,
einschlieBlich seiner rdumlichen Relation wie Weite, HOhe, und doch auch der
unsichtbaren Tiefe. Diese ist nicht in einem solchen Sinn unsichtbar, als dass sie nur
zurzeit noch unsichtbar wére und zu einem spéateren Zeitpunkt sichtbar wiirde, so als wenn
man einfach zu einer anderen Perspektive wechseln wiirde, sondern in diesem Sinn, dass
sich die Sichtbarkeit der Tiefe bei der Sinngebung verschliefen muss, wahrend sich die
der Weite und der Hohe auf der Retina erschlielen. Trotzdem liegt unzweifelhaft erst in
der Tiefe der Sinneskern dessen, dass die Eisenbahn statt als zwei-dimensionale
Konvergenz als zwei Parallelen, die sich niemals tberschneiden und sich immer weiter
uber die zwei-dimensionale Ebene hinausstrecken, wahrgenommen wird, so als ware sie
ohne Anfang und Ende gegeben. Was die Tiefe daher gegeniiber den anderen Relationen
auszeichnet, darf nicht auf das physikalische Bild auf der Retina reduziert werden. Mithin
kdnnen die Tiefe sowie die korrelative Situation der Wahrnehmung im Ganzen, die im
oben genannten Beispiel die hinausstreckende Eisenbahn darstellt, keineswegs erst aus
sukzessiven zwei-dimensionalen Bildern bestehen.>!® Mit anderen Worten muss die Tiefe
des Wahrgenommenen bereits von Anfang an in etwas stecken, das sich nicht erst
schrittweise durch die zwei-dimensionalen Bilder bildet, so als wirden sie so ausfihrlich
wie moglich von allen Seiten und Ebenen nacheinander aufgenommen werden. Wie ein
drei-dimensionaler ~ Kdrper aus mannigfaltigen  zwei-dimensionalen  Bildern
stlickchenweise bestehen konnte, sowie sich ein zwei-dimensionales Bild ebenso aus
verschiedenen Punkten zusammensetzen konnte, zeigen flieBend laufende
Computersimulationen. Jedoch korrespondieren menschliche Wahrnehmungsablaufe
nicht schlicht mit diesen. Wahrnehmungsablaufe richten sich nicht auf das Prasentieren
bzw. Erflllen als Moment der Bestatigung, sondern vielmehr darauf, dass sich von
vornherein, mit einem Schlag, die erfillte Prasentation und die unerfillte, ,zu
erflllende” Apprasentation beim Wahrnehmen zugleich bestimmen missen. Unabhéngig
davon auf welche Art und Weise sie sich dabei ineinander gabeln, alternieren oder
voneinander ausschlielRen, ist jedoch entscheidend, dass sich beide stets miteinander
verbinden. Die Tiefe, die mit Waldenfels' Worten notwendigerweise ,,unserem Blick
Widerstande und Hindernisse in den Weg legt“%®, zeichnet sich gegeniiber der Weite und

518 \/gl. auBerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150. Bei Husserl
erscheint eine derartige Koexistenz jedoch bereits in der Fremderfahrungslehre. Vgl. dazu CM, §54: ,,Das
primordinal Unvertragliche in der Koexistenz wird vertraglich dadurch, daf mein primordinales ego das
fur es andere ego durch eine apprasentive Apperzeption konstituiert, die [...] nie Erfullung durch
Présentation fordert und zulaRt.*

519 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 150.
86



der Hohe gerade dadurch aus: Solange etwas Sichtbares Uber die Retina erfillungsmaRig
erschlossen wird, muss die Sichtbarkeit gleichzeitig eine Unsichtbarkeit begleiten.

3) Die Simultaneitat

a) Die der Sukzessivitat des Denkens entgegenstehende Simultaneitét

Hinsichtlich der Tiefe unterscheidet sich das Wahrnehmen offensichtlich vom Denken.
Letzteres wird von einem solchen Ich vollzogen, dem sich alles auf die gleiche Weise
nach und nach zu prasentieren scheint, wenn sich nicht alles dem Ich gleichermaen mit
einem Schlag présentiert, so wie in den Augen eines Gottes, flr den sich die rdumlichen
Relationen der Weite, Hohe und Tiefe erst dquivalent zueinander darbieten konnten,%%
was jedoch dem tatsachlichen Wahrnehmen nicht entspricht. Wenn die Tiefe entsprechend
jener Gleichwertigkeit, einfach aus einer anderen Perspektive als eine raumliche Relation
unter den anderen der Hohe oder Weite gedacht wiirde, so als konnte sich etwas zurzeit
\erborgenes zu einer anderen Zeit prinzipiell enthdllen, kénnte die der Wahrnehmung
eingeborene Unsichtbarkeit der Tiefe jedoch nicht erkannt werden. Dagegen betont
Merleau-Ponty: ,,Also kann die Tiefe als Denken eines akosmischen Subjekts nicht
verstanden werden, sondern als Moglichkeit eines engagierten Subjekts“??, das die Welt
konfrontiert, statt bloRR so zu beobachten, als bliebe das beobachtende Subjekt von nichts
beobachtet Weltlichem betroffen. Ein derartiges Konfrontieren verhélt sich vor allem so
leiblich, °?2 wie es sich bei Husserl bereits gezeigt hat, dass sich nichts als der
~primordiale[] Leib[]*“°?® erst als der absolute ,,Nullkdrper“>?* bzw. , Nullpunkt“>?® der
Umgebung verhélt. Mit anderen Worten:

»lch als primordinales [...] lIch bin bestdndig abgehoben in meinem primordinalen
Wahrnehmungsfeld [...]. Im besonderen ist stets da und sinnlich abgehoben mein Leibkorper,
aber zudem ebenfalls in primordinaler Urspriinglichkeit ausgestattet mit dem spezifischen Sinn

Vgl. VI, 268.

520 \/g. PP, 295-96.

521 PP, 309: ,,Ainsi la profondeur ne peut étre comprise comme pensée d'un sujet acosmique mais comme
possibilité d'un sujet engagé.”

522 \/gl. auBerdem Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivitat bei Edmund Husserl. Nijhoff,
The Hague 1982, 72 sowie Landgrebe, Ludwig, Der Weg der Ph&dnomenologie, Gitersloh, Gerd Mohn
1963, 86.

523 Krisis, 265. Vgl. ebenfalls CM, 8§44, 851; Ideen Il, 152: , Nullkorper, 158: ,Nullpunkt*; Theunissen,
Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 66.

524 |1deen Il, 152.

525 |1deen Il, 158.

87



der Leiblichkeit.*“>

Der Leib bzw. die Leiblichkeit spielt bei Merleau-Ponty explizit eine noch groRere Rolle
als bei Husserl. Als eine der primaren Unmittelbarkeiten des Umgangs mit der Welt,
eignet statt des Denkens, durch das man sich einer gottlichen Perspektive nahern zu
konnen scheint, vielmehr das Wahrnehmen dem Ich. Hinsichtlich der Tiefe in ihrem
eigentlichen Sinn, dass im Wahrnehmen stets etwas \erborgenes mit erschlossen werden
muss, oder anders formuliert, dass deren Unsichtbarkeit von der Sichtbarkeit des auf der
Retina zwei-dimensional Erschliebaren jedoch immer begleitet werden muss, Uberwiegt
in der Leiblichkeit die Simultaneitdt von zwei auf den ersten Blick miteinander
inkompatibler Dimensionen. Zwar muss all dies der Husserlschen Lehre nicht
zwangslaufig widersprechen, jedoch ist allerdings eine Abweichung von dieser zu
erblicken.®?” AuRerhalb der Fremderfahrungslehre wiirde Husserl ausgehend von der
unerfiillten Apprasentation doch die Mdglichkeit einer Erflllbarkeit in diesem Sinn
betonen, dass die Apprasentation auf etwas hinweist, das sich nur noch nicht prasentiert,
sich jedoch zu einer anderen Zeit prinzipiell prasentieren kann. Mit kurzen Worten richtet
sich jede Dingerfahrung als Wahrnehmung trotz aller ewigen Unvollkommenheit bei
Husserl wie bereits gesagt doch noch aufs Vervollkommen der Welt.>28 Dabei tiberwiegt
hinsichtlich des nacheinander Zu-erfiillenden eher die Sukzessivitét. Jedoch zeichnet sich
die Leiblichkeit des wahrnehmend tétigen Leibes bei Merleau-Ponty nicht mehr dadurch
aus, dass sie ohne Verbindlichkeit mit der Kdrperlichkeit aus einem ,,Nullkérper* bzw.
»Nullpunkt* abgeleitet werden kann. Vor allem beim leiblichen Umgang mit der Welt,
wobei ,,ich in meinem primordinalen Wahrnehmungsfeld bestandig abgehoben bin“,
Uberwiegt zundchst statt der Sukzessivitat die Simultaneitat von zwei einander
entgegenstehenden Dimensionen, so wie von der einen der oben beschriebenen Bildhéhe,
-weite und der anderen der Tiefe.®?® Worauf man kraft der Simultanitat alles tiefer
eingehen kann, beschrénkt sich naturlich nicht nur auf das genannte Beispiel.

b) Das ,,Unsichtbare im Sichtbaren*>%

526 CM, 851.

527 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
143: ,,Es wird in Husserlscher Manier entschérft, im Ruckgriff auf ein raumzeitliches ,Présenzfeld’, das
nicht nur eine friedliche Koexistenz rdumlich entfernter Dinge ermdglicht, sondern die rdumliche Ferne
selber einer zeitlichen Interpretation unterwirft.*

58 \/gl. z. B. Krisis, 305.

529 vgl. PP, 298, 300, 302.

530 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157.

88



Als ,,Dimension der Simultaneitit par excellance*®®! hat Merleau-Ponty die Tiefe ohne
Weiteres bezeichnet. Diese Simultaneitat zeichnet sich nach Merleau-Ponty insbesondere
dadurch aus, dass die Tiefe offensichtlich ,ur[ge]stiftet”>3? ist, sobald etwas Zwei-
dimensionales gesehen wird, é&hnlich wie die Retention in der Gegenwart.
Genaugenommen missen der Hinweis auf die \Vergangenheit und das ,original
[S]elbstgebende[]“ 5% in der Gegenwart doch zugleich, mit einem Schlag als eines
urgestiftet sein. Somit ist hinsichtlich der Tiefe dieses Zugleich bzw. ,,die [Simultaneitét
des Inkompossiblen] nicht mehr in der Einheit einer Sinn[es]konstitution [so]
unterzubringen*>®*, wie Husserl eine Wahrnehmung erfiillungsmaRig in den Horizont
integrieren wirde, so als kdnnte etwas momentan Verborgenes, mit anderen Worten, ,,was
[...] in jener fundierten Weise einer primordinal unerfiilllbaren Erfahrung, einer nicht
original selbstgebenden, aber Indiziertes konsequent bewahrenden, erfahren ist,” %%
friher oder spéater ebenfalls als original Selbstgebendes erfahren werden. Zwar bezieht
sich dieses Zitat aus der flinften Cartesianischen Meditation spezifisch aufs Fremde ,,als
Analogon von Eigenheitlichem® ®® | und es bleibt als Fremdes im Wesentlichen
unerfiillbar,>®’ jedoch kann sich die Bedeutung der Verborgenheit auf diese Weise sehr
vorbildlich erklaren lassen, die bei Husserl meistens dennoch erfiillungsmagig ausgelegt
wird. Aulerdem hat Husserl das Fremde, das allein ,als Analogon von
Eigenheitlichem* zu verstehen ist, niemals auf dieselbe Zuganglichkeitsebene des
Eigenheitlichen zusammengebracht. Eine Simultaneitat des miteinander inkompossibel
Fremden und Eigenheitlichen ist bei Husserl fast nicht zu finden.>*® Das, wodurch sich
die Fremderfahrung im Namen der ,,Zugéanglichkeit des originalen Unzugénglichen*®°

Vgl. VI, 302: ,une Unverborgenheit de la Verborgenheit, une Urprésentation du
Nicht[u]rprésentierbar* sowie 303: ,I'invisible de la vision*.

581 V1, 268: ,,C'est la dimension par excellence du simultané.*

582 V1, 268: ,,La profondeur est urstiftet dans ce que je vois en vision nette comme la rétention dans le
présent [...].“

53 CM, 852.

53 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 152.
Zum Inkompossiblen vgl. unter anderem VI, 177 sowie 268.

535 CM, 8§52. AnschlieRend daran folgt das: ,,[...] ist Fremdes.“

5% CM, §52.

537 \/gl. CM, §54.

538 AuRer CM, 851: ,In einer paarenden Assoziation ist das Charakteristische, daR im primitivsten Falle
zwei Daten in der Einheit eines BewuBtseins in Abgehobenheit anschaulich gegeben sind [...].“ Jedoch
missen die zwei verschiedenen Daten nicht miteinander inkompossibel bleiben.

539 CM, 852. Vgl. 854; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631: ,,[A]ber Fremdheit besagt
89



bei ihm als Sonderfall der Erfahrung ,,d[e]s an sich erste[n] Objekt[s]*>*° auszeichnet, bei
der ,,das [...] durch eine apprasentive Apperzeption konstituiert[e] [andere ego] [...] nie
Erfillung durch Prasentation fordert und zulaRt“>*, scheint Merleau-Ponty jedoch so
vertieft zu haben, dass es der allgemeinen Grundstruktur der Erfahrung als Wahrnehmung
angehort, so als bote sich jener Sonderfall eigentlich als Grundlage dar. Die Verborgenheit
der Tiefe weist damit nicht bloR auf etwas hier und jetzt noch Unzugéngliches und zu
einer anderen Zeit jedoch Zugéngliches hin, sondern vielmehr auf ,ein wahrhaft
Negatives, kein ,Positives, das anderswo ist’.“>*? Dazu hat Waldenfels bemerkt:

»AUf der einen Seite finden wir die Hinweise auf Licken und Leerstellen im Gewebe der
Erfahrung, auf das punctum caecum des Bewuftseins [...], auf das Unbewulte als ureigene
Blindheit des Bewuftseins [...], auf das Unsichtbare im Sichtbaren, das Nichtsehen im

Sehen; ,hier wird die Licke niemals gefllt, das Unbekannte niemals in Bekanntes verwandelt’
[...]«>%

Hierin wiederholt sich nicht ,,[d]as Widerspiel von Anwesenheit und Abwesenheit“>4,
das nach Waldenfels ,,durch den Widerstreit verschiedener Auffassungs-, Sicht- oder
Deutungsweisen [erganzt werden miRte], die selbst bei Husserl nicht véllig fehlen
[...].“%% Unabhangig davon wie sich die Prasentation und die Apprasentation, das
original Selbstgebende und das als lediglich ,,Indiziertes konsequent bewéhrende®, die
Anwesenheit und die Abwesenheit, bzw. das Erfullte und das Unerfillte alternieren
kdnnen, muss die Unsichtbarkeit hinsichtlich der Tiefe stets das Sichtbare begleiten bzw.
dem Sichtbaren innewohnen. Im Sichtbaren muss die Unsichtbarkeit gefunden werden
kdnnen, und zwar ,,die Simultaneitat des Inkompossiblen®, das trotz aller Mdglichkeit des

Zuganglichkeit in der eigentlichen Unzugdnglichkeit im Modus der Unverstandlichkeit.“ AuRerdem
Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.
540 CM, 855.

51 CM, 854.

542 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157.
Bei Merleau-Ponty VI, 302: ,,Le négatif ici n'est pas un positif qui est ailleurs (un transcendant) — C'est un
vrai négatif [...].“

543 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157.
Zum punctum caecum bzw. zur Blindheit vgl. VI, 132, 295-96, 302: ,une Unverborgenheit de la
Verborgenheit, une Urprésentation du Nicht[u]rprasentierbar* sowie 303.

54 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 154.
545 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 154.

Vgl. dazu unter anderem Krisis, 6.

90



Alternierens zwischen verschiedenen Auffassungs-, Sicht- oder Deutungsweisen dennoch
keineswegs aufgeldst werden kann. Diese Simultaneitdt besteht, unabhéngig davon ob
etwas Unerfllltes irgendwie zu erfullen ist oder erfillbar werden kann. Mit anderen
Worten: ,,Das Paradox eines Zugleichseins inkompossibler visibilia, das eine Totalitat des
Sichtbaren nur als ,verstreute Sichtbarkeit (visibilité éparse)’ zuléfit, ist kein bloRes
Paradox des Menschen, sondern ein Paradox des Seins [...], ablesbar an jeglichem
Seienden, und sei es der einfache Wiirfel mit seinen sechs Seiten.“>4¢ Darunter scheint
ebenfalls der Andere zu fallen. So gesehen kénnte der Andere als ein bloRes Objekt unter
die anderen fallen, besonders wenn er allein durch die leib-korperliche
Sinnesuberschiebung vom eigenen Leib auf den anderen Korper als Leib erst vermittelt
werden konnte,>*” wobei der Verweis auf die Korperlichkeit des Aussehens noch nicht
ausgeschaltet und der innere Konnex des Miteinanderlebens auch noch nicht vorgestellt
ware.>*® Allerdings, solange die von der Korperlichkeit abtrennbare Leiblichkeit die
eigentliche Bedeutung des ,,inneren” Konnexes der Intersubjektivitat charakterisieren
kann, weist der Andere tatséchlich auf nichts Weltliches aul3erhalb oder neben mir selbst
hin, denn wir sind zunéchst ,,keiner aulerer getrennter Objekte [...], wo auBen und innen
sich ausschlieRen.“>*® Das von Husserl vorgestellte ,,Miteinander“>>° oder das ,,irreale
intentionale Hineinreichen“ ! wird dementsprechend bei Merleau-Ponty spezifisch
leiblich ausgelegt.

c) Die Wiedergabe der ,,Zugénglichkeit des original Unzugéanglichen*

Der nicht erfillungsmaRige, sozusagen ,meta-intentional[e]“ %°2 Charakter der
Wahrnehmungs- oder Erfahrungsstruktur bei Merleau-Ponty kann eigentlich auf die
Husserlsche Fremderfahrung als »Zuganglichkeit des original
Unzuganglichen* zurtickgefihrt werden. Im Vergleich zur Erfahrung im Allgemeinen hat
Husserl wie bereits gesagt im Fall der Fremderfahrung allein eine wesentliche

546 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149.
Bei Merleau-Ponty: VI, 177-78.

47 Vgl. CM, §851. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 21-
22.

548 Zum inneren Konnex vgl. unter anderem Krisis, 6; zum Miteinanderleben vgl. unter anderem Krisis,
136, 192 sowie CM, 842, §60.

549 Husserl, Edmund, Phanomenologische Psychologie, Den Haag, Nijhoff 1962, 484. Zitiert in Waldenfels,
Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 18.

50 vgl. Krisis, 6 sowie 199: ,,Wir sehen, wir horen usw. nicht bloR nebeneinander, sondern miteinander.*
51 CM, 856.

552 y/], 292: , méta-intentionnelle®.

91



Unerfllbarkeit in einem doch noch der Erfullbarkeit gemaR, horizonthaftigen Rahmen
anerkannt, jedoch ohne den Rahmen selbst mithin aufzuheben. Beim original
Unzuganglichen ,,wird die Licke niemals so gefillt“ wie im Fall eines bloRen Dings,
wahrend das gleiche ,,original Unzugéangliche” jedoch zugleich zugénglich bleibt. In
dieser widersinnigen Ausdrucksweise liegt jedoch das, wodurch sich die Fremderfahrung
gegenlber aller anderen Erfahrung auszeichnen kann, bzw. was Merleau-Ponty so radikal
wie ,,ein wahrhaft Negatives, kein Positives, das anderswo ist“, bezeichnen wiirde. Dies
miusste der Zugénglichkeit des original Unzuganglichen innewohnen, so als gehorte dazu
ebenso eine Tiefe der Fremderfahrung.® Ihre Simultaneitit des Inkompossiblen bezége
sich hiermit auf das ,,Zugleich“>®* bzw. die ,,Koexistenzen, d[ie] Simultaneitat beider
Leiber in einer lebendigen Gegenwart“>®, Jedoch bewahrt sich die seinerseits absolute
Gegenwart des Anderen als original Unzugénglichen auf jeden Fall vor der
vollkommenen Aneignung des Ich, das sich trotz aller Zugénglichkeit aus der
LEinfiihlung als [...] Entgegenwartigung hoherer Stufe“*>® die fremde Gegenwart des
Anderen bestens nur in Form einer Apprasentation vorstellen kann, und das mithin
niemals in die fremde Gegenwart so eingehen kann wie in die eigene. Hierdurch hat sich
eine Simultaneitdt des inkompossiblen Zugleichseins oder der inkompossiblen
Gegenwarten gezeigt. Der Andere ist dann nicht genau ,,eine ,intentionale Modifikation’
meiner selbst“®%”, sondern vielmehr eine ,,intentionale Modifikation[]’ der [meinen]
Gegenwart.“ >8 Allein in dieser Hinsicht ware die Fremderfahrung mit der
Wiedererinnerung oder der einfihlenden Entgegenwartigung als Abfall in die
Vergangenheit kaum vergleichbar.>® Durch eine derartige Simultaneitit kann nach
Theunissen von der Gleichurspriinglichkeit ,,[d]ie echte Alternativmoglichkeit [...], die

53 vgl. Signes, 170-71.

554 vgl. Signes, 174: ,[...] en ce méme moment, vécus en présence absolue.” Meine Hervorhebung.

555 Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivitat bei Edmund Husserl, Nijhoff, The Hague
1982, 98. Vgl. CM, 8§54.

56 Krisis, 189.

57 CM, 852.

5% Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 142: ,,Wie der Andere — als anderes
Ich —eine ,intentionale Modifikation’ meiner selbst ist, so sind Vergangenheit und Zukunft — als ,vergangene’
und ,kiinftige Gegenwart’ — ,intentionale Modifikationen’ der Gegenwart.“ Vgl. CM, 854: ,,Das primordinal
Unvertragliche in der Koexistenz wird vertraglich dadurch, da mein primordinales ego das fur es andere
ego durch eine apprésentive Apperzeption konstituiert, die [...] nie Erfullung durch Prasentation fordert
und zulaft.”

559 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150 sowie CM, §52. Dagegen
vgl. Signes, 174.

92



Husserl von vornherein ausschlieBt,“°% allerdings wiedererhalten werden. Im Hinblick
darauf muss alles aufgrund der Erfahrung des Anderen, namlich ,,des an sich ersten
Objekts* zur Objektivierung Konstituiertes nicht mehr ,unter dem Gesetz der
Sukzessivitat [stehen] 6L,

Diese Simultaneitat, die sich in der Husserlschen Fremderfahrungslehre hinter dem
Hinweis auf die Wiedererinnerung oder Entgegenwaértigung versteckt, kénnte mit
Merleau-Ponty als Prototyp des Seienden verallgemeinert werden. Dementsprechend
besteht die Simultaneitét des Inkompossiblen bei Merleau-Ponty grundsétzlich aus keinen
miteinander inkompossiblen Prioritaten verschiedener egos. %62 Sie weist
genaugenommen auf ,,kein blofRes Paradox des Menschen, sondern [auf] ein Paradox des
Seins*“®% hin. Somit bleibt eine solche Simultaneitat des Inkompossiblen ,,ablesbar an
jeglichem Seienden, und sei es der einfache Wrfel mit seinen sechs Seiten.” Mit diesem
im Wesentlichen paradoxerweise ,,rohen Sein“ — étre brut®®* — steht nun im Bunde jedoch
weder das einzige Ich noch sein Leib im Sinn der ,,Eigenheit“%%, so als bliebe der Leib
flrs Ich ohne Weiteres vom Leib des Anderen unabhéngig, sondern vielmehr das Ich und
Lunser Leib [...], [durch den] das Sinnliche von Héhlen und Spuren der Abwesenheit
gezeichnet ist“>®, die durch die Tiefe schon reflektiert werden kann. Diese Abwesenheit
muss als ,ein wahrhaft Negatives“ verstanden werden, das nichts ,,Positives, das
anderswo ist“, impliziert, und das trotz des Verweises auf ,,unseren* Leib jedoch auf kein
bloRes Paradox des Menschen, sondern eher auf ein Paradox des Seins zurtickgeht. Damit
wird die Vermittlerrolle Husserlscher Fremderfahrung zur Objektivierung des
ausschlieBlich im eigenen Leib waltenden Ich bei Merleau-Ponty durch das unmittelbare
Verhaltnis zwischen dem Leib von uns und der Welt fuir uns tberhaupt aufgehoben, oder

560 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 153.

%61 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150.

%62 \/gl. Signes, 169 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107.

563 /|, 178: ,,[C]'est bien d'un paradoxe de I'Etre, non d'un paradoxe de I'nomme [...].“ Zitiert in Waldenfels,
Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149. Vgl.
auflerdem 147: ,,[E]in esprit sauvage, ein esprit brut, der durch keine Kultur zu z&hmen ist und eben deshalb
Erneuerungen verheif3t. Sowie VI, 103. Zum ,,esprit sauvage* vgl. 227, 228, 263. Zum ,,esprit brut* vgl.
131

564 vgl. unter anderem VI, 103 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengénge,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147.

565 CM, 844. Hierzu passt ebenfalls die ,,Primordinalitat” oder ,,Primordialitat*.

566 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350.
Vgl. Signes, 169.

93



kurz gesagt durch das Wahrnehmen oder die Perzeption selbst,® die sich eigentlich auf
kein Ich allein beschrankt und nirgendsher solipsistisch fungiert, auch wenn das Ich als
gottliches Ubersubjekt verstanden werden kénnte, so als konnte es ,,sich [selbst] von
Aufen [...] sehen und von sich und den Anderen in derselben Weise [...] reden.“>®8 Im
Vergleich zu Husserl kann der Inter-Subjektivitatsbegriff bei Merleau-Ponty eher rein
leiblich ausgelegt werden, indem die intersubjektive Verschlingung des Miteinander
durch die ,,Zwischenleiblichkeit*“*%® weiter konkretisiert werden kann, und zwar in Form
des Chiasmus.>"°

2.1.2 Die Zwischenleiblichkeit

1) Die Unmittelbarkeit des leiblichen Fremdbezuges

Wie bereits erwédhnt bleibt der Fremdbezug bei Husserl, auch wenn die
phanomenologisch-psychologische Selbstmodifikation in die Uberlegung hinzugezogen
wird, im strengen Sinn mittelbar. Deshalb schlug Theunissen die personalistische
Einstellung vor, um ausgehend von der Intersubjektivitat eine unmittelbare sowie
kommunikative Unterschicht erschlieRen zu konnen.®* Dafiir hat sich Theunissen
ebenfalls teilweise auf Husserls Selbstmodifikation eingelassen, um den ,,reine[n] Aspekt
des Bewusstseinssubjekts“ "2 auszulegen. Jedoch kann sich der Fremdbezug auch
hiernach nicht als etwas Unmittelbares bewahren. Der Andere im Fremdbezug beschréankt
sich auf den ,,Mittrager[] der Objektivierung*“>"® oder auf den der Verweltlichung,®"
namlich auf das Mit-sein unseres Welt-Bewusstseinslebens, das uns beide zugrunde
liegt.>”> Wenn das ,.irreale intentionale Hineinreichen“®’®, der ,,innere[] Konnex [...]

%7 Vgl. Signes, 169: ,,[L]a perception comme vinculum de I'étre brut et d'un corps.“

568 T|, 24. Zitiert in Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1995, 314. Vgl. aulerdem TI, 6.

%9 \/gl. Signes, 167: Die , intercorporéité* sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108:
»Zumindest wird man sagen kann, dass die Leiblichkeit nicht je einem Kérper zugerechnet werden kann,
sondern intersubjektiv ineinander Gibergeht.*

570vgl. VI, 170f.: ,,L'entrelacs — Le chiasme* sowie auRerdem 264f.

571 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 114.

572 Krisis, 169.

573 Krisis, 261-62.

574 Vgl. Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Minchen 2014, 185.

575 Vgl. Krisis, 136; CM, 860 sowie auBerdem §42.

576 CM, 856. Vgl. Krisis, 199.

94



eines Miteinander* 7 oder die ,stindig in Vergemeinschaftung fungierende[]
Intersubjektivitat“>’® angesichts des Weltbewusstseinslebens bereits zwischen dem Ich
als Bewusstseinsleistungszentrum und der Lebenswelt als Umwelt steckt, wodurch sich
das Ich, sei es hinsichtlich der vorstellungsmaRigen Objektivierung oder der
geltungsmaligen Bewahrung zur Einstimmigkeit, immer bereits als vergemeinschaftet
erweisen muss,®’® bezieht man sich erst mittels der Verweltlichung aufeinander, und zwar
dennoch durch den Umweg Uber die sinnliche Umgebung bzw. durch das leibliche
Verhéltnis dazu.

Die grundlegende Unmittelbarkeit des Leibes bleibt bei Husserl in der flinften
Cartesianischen Meditation jedoch schon sehr klar,% ganz zu Schweigen von der
verfeinerten Leiblichkeit,%®! | so hangt das geistige Ich von der Seele und die Seele vom
Leibe ab [...].“%® Diese Unmittelbarkeit wird von Merleau-Ponty (ibernommen. Der Leib
beschrénkte sich nunmehr sogar nicht auf ein einziges Ich, sodass es im eigenen
Leibkdrper allein walten und sich zugleich trotzdem das fremde leibkdrperliche Walten
»des original Unzuganglichen“>® noch verstehen konnte, und zwar so, wie der fremde
Andere sich selber verstinde. Theunissen versuchte, eine bei Husserl vermisste
Unmittelbarkeit der Fremderfahrung ohne den Umweg uber die Husserlsche ,,Einfiihlung
als [...] Entgegenwdrtigung hoherer Stufe“® wiederzuerhalten.®®® Es tritt bei Merleau-
Ponty die ,,Fremdwahrnehmung*“°®, die Simulation der Wahrnehmung aus dem Anderen
jedoch von vornherein auf dieselbe Zuganglichkeitsebene der eigenen Wahrnehmung
auf.® In dieser Hinsicht fallt die Fremd-Wahrnehmung in Gberhaupt keine bloRe

577 Krisis, 6.

578 Krisis, 192.

579 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 99.

580 \vgl. CM, §44 sowie §50.

8lvgl. z. B. Krisis, 261-62: ,[D]ie Selbstgebung [...] meines Ich und Leibes (in einer ganz einzigen
sinnlichen Selbstgebung) [...].“ Zur sinnlichen Selbstgebung vgl. weiter Ideen 11, 76: ,,Ist das Ding [...], so
muB es in einer Art bestimmbar sein, die das Irrelative in den Relativitéten herausbestimmt und andererseits
aus dem heraus bestimmt, was allen Rechtsgrund enthalt, aus den Gegebenheiten der Erfahrung, also aus
den sinnlichen Relativitaten.*

562 |1deen Il, 281.

583 CM, 852. Vgl. §54; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzosische Gedankengédnge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

584 Krisis, 189.

585 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 69, 114, 117, 119.

586 CM, 855.

587 Vgl. Signes, 167: ,,Si, en serrant la main de I'autre homme, j'ai I'évidence de son étre-1a, c'est qu'elle se

95



Simulation mehr. Die Wahrnehmungslehre entgleitet dann der Monopolisierung des
absolut einzigen Ich bzw. der Prioritit einer ,Eigenheits[-]* ¥  oder
~Primordinalsphare*®, jedoch ohne die Jemeinigkeit oder Einzigkeit eines Ich der
Prioritat eines Uber-Ich weichen zu lassen, das als ein Drittes das eigene Ich sowie
jedwedes fremde uiberwachte.>® Der Ausgangspunkt bei Merleau-Ponty lieRe sich nicht
ohne Weiteres durch einen solchen neutralen Standpunkt ersetzen, von dem ausgehend
der Unterschied zwischen Eigenem und Fremdem so nivelliert werden kénnte, als bliebe
beides von Anfang an immer bereits gleichwertig oder gleichgltig, unabhangig davon
wie sie sich ihrerseits voneinander trennen lieRen. Mit dem ,,unser[en] Leib,“%* der wie
bereits erwahnt im Bunde mit dem im Wesentlichen paradoxerweise ausgedriickten
~rohen Sein“ %2 steht, ist zunichst (berhaupt keine Aufhebung der Jemeinigkeit
gemeint. % Ohne die Implikation der Jemeinigkeit verlore die Rede der ,,Fremd-
“Erfahrung oder des ,,Fremd-“Bezuges tatsachlich ebenfalls ihre eigentliche Bedeutung.
Allerdings impliziert die Jemeinigkeit nunmehr keine solche konstitutive Prioritat, die der
Fremderfanrung bzw. der ,stdndig in \ergemeinschaftung fungierenden
Intersubjektivitat” so vorausginge wie etwa primordinal sinnliche Erfahrung.%** Wahrend
sich das ,.erste[] Geltungsfundament in einer sinnlichen Selbstgebung und einer [ganz
einzigen sinnlichen] Selbstgebung meines Ich und Leibes“®%® bei Husserl als eine
primordinale Grundlage fiir ,,die mittelbare Selbstgebung von anderen“>% Ichen darbietet,
bleibt diese Selbstgebung vom Anderen bei Merleau-Ponty eher gleichurspringlich mit

substitue a ma main gauche, que mon corps annexe le corps d'autrui dans cette ,sorte de réflexion’ dont il
est paradoxalement le siége.“ Sowie 169: ,Toute I'énigme de I'Einfiihlung est dans sa phase
initiale, ,esthésiologique’, et elle y est résolue parce que c'est une perception. [...] Je vois que cet homme
la-bas voit, comme je touche ma main gauche en train de toucher ma main droite.“

588 CM, §44.

589 CM, 850. Vgl. 858.

590 v/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
314, 357-60.

591 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350.
Vgl. Signes, 167, 173 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108.

%2 vgl. unter anderem VI, 103: ,étre brut“ sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische
Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147.

59 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
362 sowie ebenfalls Signes, 173.

%% Vgl. Roman Ingardens Bemerkung in CM, S. 207 sowie Krisis, 261-62.

5% Krisis, 261.

5% Krisis, 261-62.

96



jener ,,ganz einzigen sinnlichen Selbstgebung meines Ich und Leibes®, bei der sich das
Ich auf sich selbst bezieht, sobald es sich ebenso auf den Anderen bezieht. Sozusagen
bleiben der primarste Selbst- und Fremdbezug aus derselben einzigen sinnlichen
Selbstgebung des Ich und des Leibes jedoch gleichurspriinglich, wobei die Bedeutung
dieser Einzigkeit von der jener Angehérigkeit zu einem absolut ,.einzige[n] Ich“>®" bei
Husserl schon abgewichen und somit von keiner Jemeinigkeit in jenem Sinne ableitbar
ist. Zur Jemeinigkeit oder ichlichen Einzigkeit kann man vielmehr nur durch den mit dem
Fremdbezug notwendigerweise gleichurspriinglichen Selbstbezug gelangen, bei dem man
leiblich auf sich selbst rekurriert.>®® Diese durch den ebenso leiblichen Fremdbezug zu
erschlieBende  Zuganglichkeit bei  Merleau-Ponty und jene ,des original
Unzuganglichen* bei Husserl missen damit voneinander trennbar sein. Erstere kdnnte
sogar an der tiefen Bedeutung des ,,inneren* Konnexes des Miteinander noch naher liegen.
Allerdings bedarf Husserls eigene psychologische Auslegung des Konnexes des
Miteinander bereits keines psycho-physischen®®® Umweges Uber die ,,Raumlichkeit der
objektiven Leiber“%® als Leib-Kdrper im Sinn ,,auRerer getrennter Objekte*“®, Jedoch
kann sich bei Merleau-Ponty die Zugénglichkeit des leiblichen Fremdbezuges als
unmittelbarer erweisen, indem sich bei ihm sogar die Rdumlichkeit selbst zunéachst rein
leiblich bildet.®%? Ein derart unmittelbare, leibliche Fremdbezug, bei dem sich das Ich auf
den Anderen als Fremden bezieht sowie auf sich selbst als nichts Fremdes, impliziert
Uberhaupt keinen Hinweis auf einen noch unmittelbareren oder grundlegenderen
Selbstbezug, in dem der Fremdbezug fundiert wére. Als sein Korrelat kann das Fremde
nicht in das fallen, was ,,nur denkbar als Analogon von Eigenheitlichem [ware].“®% Der
Zugang zu diesem Fremden erschlief3t sich vielmehr durch die bereits mehrmals erwahnte

597 Krisis, 117. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1995, 363.

5% Vgl. CM, 844; Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 104f; Theunissen, Michael, Der
Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengéange,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366: ,,Ich gehe nicht von mir aus, sondern ich komme auf mich zuriick
in einer riicklaufigen Bewegung, die Levinas ,Rekurrenz’ nennt.” Vgl. dazu AE, 130f.

599 Zur psychophysischen Sichtweise vgl. CM, 844 sowie auBerdem 850, 8§51, §55. Dagegen vgl. unter
anderem Krisis, 169, 171 sowie Ideen 11, 140.

800 CM, 856.

601 Husserl, Edmund, Phanomenologische Psychologie, Den Haag, Nijhoff 1962, 484. Zitiert in Waldenfels,
Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 18.

802 \/gl. Signes, 166.

603 CM, 852. VVgl. dagegen Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 109. Dies wiirde tiberdies
oft leicht zur Sukzessivitét fihren. Vgl. dazu 150.

97



»Simultaneitat des Inkompossiblen*“®%, die nach Waldenfels eben ,,ablesbar an jeglichem
Seienden [ist], und sei es der einfache Wiirfel“% oder der kniffligere Andere.%% Trotz
ihrer Gemeinsamkeit des Seienden lasst sich Letzterer durch den Leib dennoch gegentiber
allem bloB Korperlichen wie Ersterer so auszeichnen wie das Ich selbst.%%” So wird der
Andere in einer anderen Weise als bei Husserl durch den Leib bzw. die Leiblichkeit auch
erst zugéanglich oder erfassbar.

2) Die taktuelle Erfahrung des leiblichen Selbst- sowie Fremdbezuges

a) Der taktuelle Zugang zur Leiblichkeit als reflexiver Selbstbezug

Die Exemplifikation in der Husserlschen Fremderfahrungslehre beschrénkt sich
hauptséchlich auf die visuelle Erfahrung,®® selbst wenn Husserl diesbeziiglich neben
dem Sehen ebenfalls das Horen hin und wieder erwéhnt hat.®® Die Theunissen
heimsuchende, bei Husserl vermisste Unmittelbarkeit wird bei Merleau-Ponty jedoch
durch keine eben genannte Erfahrungsart, sondern durch die taktuelle Erfahrung
exemplifiziert. Zwar wurde die taktuelle auch bei Husserl einmal spezifisch behandelt,
jedoch diente diesbeziigliche Behandlung im strengen Sinn einem anderen Thema als der
Intersubjektivitats- bzw. Fremderfahrungslehre — also Uber die ,,Konstitution [der
eigenheitlichen oder primordinalen] Leiblichkeit“%%°, Zunachst klart Husserl an dieser
Stelle, wodurch sich die Leiblichkeit das Ich allein gegentiber allem anderen Weltlichen
oder Korperlichen auszeichnen kann,®'! und erst dann konnte es dazu fiihren, welche
Rolle die Leiblichkeit in der Konstitution der Intersubjektivitat oder Fremderfahrung

604 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 152.
Vgl. unter anderem VI, 177 sowie 268.

605 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149.
606 \/gl. Signes, 174 sowie weiter Ideen 11, 80.

807 vgl. PP, 109, 111 sowie Ideen I, 149-51.

808 \/gl. CM, §44f.

699 \Vgl. unter anderem Krisis, 199: ,Wir sehen, wir horen usw. nicht bloR nebeneinander, sondern
miteinander.” AuRerdem Ideen Il, 149. Vgl. dagegen Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter,
Berlin 1977, 108: ,,Als Appréasentation des fremden Leibes ist die Fremderfahrung eine ,interpretierende
Wahrnehmung’ [...]. Mithin ist es z. B. unmdglich, die sinnkonstituierende Erfahrung des Anderen im
Horen zu machen.* Aber ,,[s]chon als Hren von Schritten (,ich hére ihr Herankommen”) ist es unmittelbar
ein Horen von menschlichen Schritten.” Vgl. dazu 115.

610 |deen I, 144. Vgl. 144-51 (836-37) sowie besonders 150: ,,Jedes Ding, das wir sehen, ist ein tastbares,
und als solches weist es auf eine unmittelbare Beziehung zum Leib hin, aber nicht vermoge seiner
Sichtbarkeit. Ein blo3 augenhaftes Subjekt kdnnte gar keinen erscheinenden Leib haben [...].*

611 \gl. Ideen Il, 149-51.

98



spielen konnte. Zwar wird Merleau-Ponty von diesem Ansatz stark inspiriert,5'? in dem
sich hinsichtlich der Leiblichkeitskonstitution das Berlhren gegenuber dem Sehen und
sogar gegeniiber dem Horen ausgezeichnet hat, 2 jedoch kénnte der allgemeinste
Prototyp der Wahrnehmenslehre von der visuellen Erfahrung nicht durch die taktuelle
ersetzt werden,®* und all die abstrakt trennbaren Sinne kdnnten zusammengenommen bei
Merleau-Ponty jedoch keineswegs das konkrete Wahrnehmen im Ganzen erschopfen.5%°
Die taktuelle Erfahrung dient allerdings nur der Auslegung der Zwischenleiblichkeit
spezifisch als Leitfaden.

Das von Merleau-Ponty eingefuhrte Exempel der taktuellen Erfahrung zwischen uns
verhalt sich auf den ersten Blick als zwei verschiedenen, jedoch miteinander
verschlungenen leiblichen Selbstbeziigen. Dies kann auf Husserls Exempel einer
vereinfachten \Version der zwei Leibesteile zurlickgefuhrt werden: ,,JWird] ein Leibesteil
zugleich dulReres Objekt [...] fir den anderen [Leibesteil], haben wir die
Doppelempfindung (jeder hat seine Empfindungen)*“%%, wie z. B., dass ich mit der
rechten Hand die linke betaste. Und etwas ,,Ahnliches haben wir nicht beim rein visuell

612 \/gl. unter anderem Signes, 165f. sowie weiter Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder,
Freiburg / Miinchen 2014, 276.

613 \gl. Ideen Il, 147: ,Das Auge erscheint nicht visuell, und es ist nicht so, da? an dem visuell
erscheinenden Auge dieselben Farben als Empfindungen lokalisiert erscheinen [...].“ 148: ,,Ich sehe mich
selbst, meinen Leib, nicht, wie ich mich selbst taste. Das, was ich gesehenen Leib nenne, ist nicht gesehenes
Sehendes, wie mein Leib als getasteter Leib getastetes Tastendes ist.“ Sowie die Bemerkung Uber die
Spiegelung dazu. 149: ,Ebenso verhdlt es sich mit dem Héren. Das Ohr ist ,mit dabei’, aber der
empfundene Ton ist nicht im Ohr lokalisiert.*

614 Vgl. Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 274 sowie VI, 104,
107.

615 \/gl. unter anderem PP, 133, 138; VI, 107; Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg /
Minchen 2014, 274. Im Vergleich dazu ist die Berlhrbarkeit bzw. pathische Affizierbarkeit des Leibkorpers
jedoch ,,der Schlussel zu Nancys Denken der Sozialitét. [...] Dieses Exponiertsein ist korperlich.” Vgl.
Busch, Kathrin, Jean-Luc Nancy — Exposition und Beriihrung, in: Alloa, Emmanuel u. Bedorf, Thomas u.
Griny, Christian u. Klass, Tobias Nikolaus (Hg.), Leiblichkeit, Mohr Siebeck, Tiibingen 2019, 339-53, 343,
347. Im Folgenden als Jean-Luc Nancy bezeichnet. Diese ,,Exponiertheit des Kérpers* fuhrt sogar weiter
dazu, dass ,die [Erfahrung] der Korper ist.“ Vgl. 349. Bei Nancy: Corpus, Métailié, Paris 2000. Zur
deutschen Ubersetzung vgl. Corpus, tibers. v. Nils Hodyas u. Timo Obergéker, Diaphanes, Berlin 2003,
124. In Hinblick darauf stellen die Beriihrbarkeit und dergleichen des Leibkérpers nicht nur den Schlissel
zur Sozialitat dar, sondern auch den zur Erfahrung selbst.

616 |deen I1, 147. Meine Hervorhebung. Zitiert in Signes, 167, 230.

99



sich konstituierenden Objekt.“®*” Diese Doppelempfindung wird bei Merleau-Ponty
ferner als eine sich alternierende erschlossen, deren Doppelheit besonders aus dem
dynamischen Alternieren zwischen dem Ich als Beriihrendem und demselben als
Berithrtem so besteht, als konnte es sogar sein eigenes Betasten beriihren.®® Oder,
betastete das Ich mit der rechten Hand die linke, mit der es noch etwas Anderes
betastete, ®1° dann wiirde es dadurch befremdet, dass es sich eigentlich sowohl als
Beriihrendes wie auch als Beriihrtes verhalten konnte.5?° Dieses ,,Vermogen*®2t weist bei
Husserl vielmehr darauf hin, dass sich das Ich zuerst auf sich selbst beziehen oder
rekurrieren muss, ohne irgendeinen Hinweis auf den Anderen, und zwar leiblich. Erst
dann kann es als Weltbewusstseinsleben den Umgang mit der Umwelt beginnen. %22
Merleau-Ponty liefert hierdurch eine ausfuhrliche Erklarung fur etwas, das bei Husserl
als Leiblichkeit in der flinften Cartesianischen Meditation eine kurze, jedoch
unentbehrliche Erwahnung findet:

»~Wahrnehmend tétig erfahre ich alle Natur, darunter die eigene Leiblichkeit, die darin also auf

sich selbst zuriickbezogen ist.“®?

b) Der taktuelle Zugang zur Zwischenleiblichkeit
Durch diese leibliche ,,Reflexivitat“®?* kann sich das Ich zunichst als etwas Leibliches
gegeniiber allem bloR Korperlichen in der Umwelt auszeichnen.®?® Trotzdem gehoren

617 |deen I1, 147.

618 \/gl. Signes, 165.

619 \/gl. VI, 183.

620 \/gl. PP, 108-09 sowie bei Husserl: CM, §18: Das ,,wundersame[] Fiir-sich-selbst-sein[] des ego*.

621 vgl. Signes, 165: ,,,[J]e peux’[...].“ VI, 303; PP, 160, 245: ,,[1]l est une puissance [...].“ AuBerdem bei
Husserl: Ideen 11, 152: ,,[E]s hat das ,Vermdgen’ (,ich kann’) [...]."

622 \/gl. Signes, 165-66 sowie PP, 160. AuRerdem bei Husserl: Ideen I, 152.

623 CM, 844. Meine Hervorhebung. Vgl. §18: ,,Aber wie immer, sie ist, und sogar apodiktisch, evident und
bezeichnet eine Seite des wundersamen Fr-sich-selbst-seins des ego, ndmlich hier zundchst des Seins
seines Bewuftseinslebens in Form des Auf-sich-selbst-intentional-zuriickbezogen-seins.” Auflerdem VI,
303: ,,[C]'est un ,je peux’ — Le schéma corporel ne serait pas schéma s'il n'était pas contact de soi a soi
[...].«

624 Die Reflexivitat bezieht sich eher auf eine Art der Reflexion (une sorte de réflexion) bei Merleau-Ponty.
Vgl. unter anderem PP, 109 sowie 404; Signes, 165, 167 sowie 230; VI, 311 sowie 303. Statt auf die
denkende Reflexion deutet diese Reflexivitat eher auf den leiblich reflexiven Selbstbezug. Vgl. dazu
besonders Merleau-Pontys Verweis in PP, 109 auf CM, §18.

625 \/gl. PP, 109, 111, 175 sowie Ideen 11, 149-51.

100



dieses Leibliche sowie jenes Korperliche dennoch zu derselben Welt, deshalb kann sich
der Leib ebenfalls als Korper verhalten. Ansonsten konnte sich keine solche reflexive
Beziehung vom eigenen Leib auf sich selbst zugleich als Leib-Kdrper bilden, wodurch
mich nach Merleau-Ponty etwas Anderes in derselben Welt angehen kann,%2 sei es bloR
ein Korper oder zugleich ebenfalls ein Leib, ndmlich ein Anderer. Das, was der Leib in
seinem einzigartigen oder eigentimlichen Sinn und etwas bloR Kdrperliches jedoch
gemein haben, ist nur die ,,gemeinsame[] Zugehorigkeit zur Welt“®?’, die nochmals auf
Husserl zurtick verwiesen werden kann.

»[Jeder Erkennende] muB die Dinge und dieselben Dinge erfahren, mul, wenn er diese ldentitat
auch erkennen soll, mit dem anderen Erkennenden im Einfiihlungsverhaltnis stehen, er mul? dazu

Leiblichkeit haben und zur selben Welt gehoren etc.*6%®

Auch dieses Husserl-Zitat findet sich in Merleau-Pontys Signes. %2 Durch die
gemeinsame Zugehdrigkeit zur Welt lasst sich auch die gleichfalls von ihm gestellte
~connaturalité“5%° erschopfen. Sie gilt erstens nicht ausschlieRlich fiir die Reflexivitat der
genannten taktuellen Erfahrung, so als gehorte lediglich etwas Beriihrend-Beruhrtes ,,zur
selben Welt“, sondern ebenso fir die Reflexivitat aller ,schlichte[n] sinnliche[n]
Wahrnehmung von Dingen der Welt, im Sehen, Horen usw.,“®3! sodass das Subjektsein
und das Objektsein, zusammengefasst, zu derselben Welt gehoren missen. %2 Die
Reflexivitét beschrankt sich zweitens tiberhaupt auf keinen einzelnen Sinn wie das Sehen,
Horen oder Berlhren, sondern, gerade die reflexiven Hinweise aufeinander machen das
Wahrnehmen im Ganzen aus. Z. B. kann man sein Betasten sowohl berihren als auch

626 \/gl. Signes, 165; PP, 160.

627 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380.
Bei Merleau-Ponty: Signes, 165; PP, 245 sowie 249. Vgl. dazu Bedorf, Thomas, Andere, Transcript,
Bielefeld 2011, 105 sowie 109: ,,Die Welt, ,zu’ der ich [zugeh6rig] bin, ist stets auch eine Welt fiir andere
Wahrnehmungssubjekte. Die Unabschlie3barkeit dieses Weltganzen ragt ohne mein Zutun in die Welt des
Anderen hintiber.

628 |deen I1, 82. Vgl. CM, 855: ,,[D]ie Gemeinsamkeit der Natur“ sowie Krisis, 199: ,,Wir sehen, wir horen
usw. nicht bloR nebeneinander, sondern miteinander. Von demselben sieht der andere, was ich nicht sehe,
aber ich habe in dem Sinne Anteil an der Einheit unseres Lebens [...].“

629 \/gl. Signes, 171.

630 pp, 251.

831 Krisis, 261.

832 \/gl. Signes, 165.

101



sehen, oder es sogar als ein Klopfen horen.® In dieser Hinsicht konnten sogar die Seh-,
Hor-, Berihrbarkeit usw. usf. als Wahrnehmbarkeit im Prinzip alle aufeinander
iibertragbar sein.®** Hiervon leitet sich weiter die Behauptung ab, dass eine von mir
betastete fremde Hand so evident fungieren wiirde wie meine eigene,®® und zwar bis zu
allem Wahrnehmend-Wahrgenommenen, sodass ,,mein Leibkorper im Konnex mit dem
Leibkorper des Anderen so steht wie in einer derartigen Reflexivitat“®®, dass die Sinne
und die Ubertragbarkeit zwischen den Sinnen sowohl den leiblichen Selbstbezug des Ich
als auch ,,unser[en] Leib“®3" ausmachen, schon bevor man als Erkennender ,,mit dem
anderen Erkennenden im Einfuhlungsverhéltnis steht.“ Hiervon geht die Merleau-
Pontysche Fremderfahrungslehre von Anfang an aus, ohne etwa Bezug auf den Hauptteil
der Bewusstseinslehre zu nehmen.®3 Dabei bleiben der Andere und mein Leib bzw. der
leibliche Selbstbezug auf jeden Fall miteinander so gleichurspriinglich, als wenn beides
als Organe zu derselben Zwischenleiblichkeit von uns gehorte.®*® Jedoch impliziert diese
Zwischenleiblichkeit wie bereits erwéhnt erstens nicht die Aufhebung der Jemeinigkeit

833 vgl. VI, 183. Das Ich konnte mit der rechten Hand die linke betasten, wahrend es mit der linken noch
etwas Anderes betastet, und zwar so, dass es selbst all das zugleich anschauen sowie héren kdnnte. Die
chiastische Infrastruktur des Wahrnehmens wird hauptséchlich im néchsten Kapitel behandelt. Eine
derartige Exemplifikation ist jedoch nicht tberall anwendbar. Z. B. wére es nicht besonders einsichtig, wie
man sein Horen ,,ansehen* oder ,,betasten* kdnnte. Vgl. dazu 294. Dadurch erklart sich jedoch, warum die
taktuelle Erfahrung eine kritische Stellung der Exemplifikation einnimmt.

834 \gl. PP, 175 sowie VI, 174-75.

635 Nach Derrida ist Merleau-Ponty jedoch hierdurch bereits von Husserl abgewichen. Vgl. Derrida, Jacques,
Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 205 sowie Ideen Il, 166. Wahrend bei Husserl ,,die
tastende Hand des Anderen, die ich sehe, [...] mir die solipsistische Ansicht dieser Hand und dann alles
[apprésentiert], was in vergegenwartigter Komprasenz dazugehdren muB®, scheint bei Merleau-Ponty die
fremde Hand ohne Weiteres mit meiner eigenen vergleichbar zu sein. Somit wiese die fremde Selbstgebung
aus dem fremden leiblichen Selbstbezug auf tberhaupt keine Apprdsentation hin. Dann verlore die
Fremderfahrung als ,,Zuganglichkeit des original Unzugénglichen* ihren eigentimlichen Sinn. Vgl. CM,
852. Allerdings sieht Derrida in der ,,Zugénglichkeit des original Unzuganglichen® bereits die Mdglichkeit,
,»den Anderen vor der Assimilierung durch das Ego zu schiitzen.” Vgl. dazu aulerdem Bedorf, Thomas,
Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 180.

636 \/gl. Signes, 167 sowie weiter 169.

837 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350.
Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108.

838 \/gl. Signes, 167-68.

839 \/gl. Signes, 167 sowie 173: ,,[UIn On primordial qui a son authenticité [...].“ AuRerdem Bedorf,
Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108.

102



und zweitens nicht ohne Weiteres auf die Anderen im Plural, auf die sich das Ich
tatsachlich erst dann beziehen kann,®* und zwar aufgrund des mit dem Selbstbezug
notwendigerweise gleichurspriinglichen Fremdbezuges. Bei ihm hat sich das Ich doch auf
den fremden Anderen als nichts Eigenes bezogen, der als solcher immer bereits aus dem
Eigenen abtrennbar bleibt, schon bevor er als Plural zahlbar wird. Denn das Ich kann sich
hinsichtlich der oben genannten sinnlichen Ubertragbarkeit auf den fremden Leibesteil so
beziehen wie auf seinen eigenen, die Reflexivitit des leiblichen Bezuges beinhaltet
ebenso etwas Fremdes in Form des Fremdbezuges, das als solches jedoch unzéhlbar bleibt.
Dadurch bezieht sich das Ich auf nichts bloR Kdrperliches, sondern vielmehr auf den
anderen fremden Selbstbezug bzw. den Hinweis darauf, dass sich der Andere seinerseits
auf gleiche Art und Weise leiblich auf sich selbst beziehen kann,®! sobald er sich
gleichfalls auf das Ich als seinen Anderen beziehen lasst. Dementsprechend lasst sich das
Zwischen in der Zwischen-Leiblichkeit wiederum als intersubjektive Verschlingung
erklaren. Hierbei wiederholt sich das ,.irreale intentionale Hineinreichen“®*?, | das Mit-
sein“®* bzw. das ,,Miteinander“4* im ,,Miteinanderleben“®*°. Allerdings enthillt sich all
das viel unmittelbarer als vorher. Die Unmittelbarkeit der Fremderfahrung als
Geltungsfundament fiir ,,die Selbstgebung von objektiven Realitaten*“®4® liegt nun direkt
im leiblichen Selbstbezug als ,,d[er] eigene[n] Leiblichkeit“®*’, die jedoch auf tiberhaupt
nichts rein Solipsistischem beruht.®*® Sobald sich das Ich zunéchst leiblich auf sich selbst
so bezieht oder rekurriert, dass es sich als Leib gegentber allem blo3 Kérperlichen in
derselben Welt jedoch auszeichnet, weist die gleiche leibliche Reflexivitat bereits auf den
Anderen als anderen fremden Selbstbezug hin. Mithin kann das Ich als leiblicher
Selbstbezug trotz aller Bewahrung zur Einstimmigkeit nie von vornherein etwas Fremdes
aus dem Anderen ausschlieBen. Das auf sich selbst rekurrierende Ich muss aus dem
Anderen etwas Fremdes oder den Hinweis darauf mit einschlieRen,® dass sich etwas

640 \/gl. Signes, 173.

841 \/gl. Signes, 169.

842 Krisis, 199 sowie CM, §56.

843 CM, 860. Vgl. 842.

644 Krisis, 6.

845 Krisis, 192. Vgl. CM, 8§42, §60.

646 Krisis, 261.

847 CM, 844. Vgl. 818.

648 \/gl. Signes, 169 sowie weiter Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107.

649 \/gl. Signes, 174. Die Husserlsche Methodik als solche scheint Merleau-Ponty ebenfalls keinen Hinweis
fuir eine Beschrankung oder Bedrohung durch einen Solipsismus zu liefern. Vgl. dazu 172. Dieser leibliche

Hinweis auf das Fremde wiirde von Nancy dadurch noch direkter erschlossen werden, dass wir bei allem

103



Fremdes aus dem Anderen bzw. der Fremdbezug auf jeden Fall auf die Bewéhrung zur
Einstimmigkeit ausgewirkt hat, sodass die teleologische Dimension des Husserlschen
Weltbewusstseinslebens sozusagen bereits im mit etwas Fremdem gefarbten Selbstbezug
fundiert sein muss.

2.2 Die chiastische Verflechtung zwischen unseren Sinnen
2.2.1 Das Eingehen auf die Reflexivitat

Wie bereits erwédhnt besteht aus der leiblichen Reflexivitat nicht nur der eigene
Selbstbezug, sondern auch der Fremdbezug bzw. der Mit-Bezug auf den anderen fremden
Selbstbezug. Der Selbstbezug als Leib bietet sich keineswegs als ein immer noch
konvergierenderer oder einfach verschlossener Kreis dar. Allerdings ist Folgendes noch
zu berlcksichtigen: Zwar fuhrt der Fremdbezug aufgrund der leiblichen Reflexivitat
keinesfalls vollig ohne Ruckfahrt zum Anderen, jedoch fiihrt er dazu entlang keiner
Zweibahnstralle schlechthin, auf der die Zu- und Ruckfahrt perfekt zusammenfielen.
Ansonsten konnte jedweder Selbstbezug letztendlich durch einen umfassenden Kreis des
Uberselbstbezuges wie ein ,,Wir* aufgehoben werden, so als bliebe jedoch auRerhalb der
Zwischenleiblichkeit ein Uber-Ich als Ganzes dafiir zustindig. Eine derartige Idee gehort
nach Waldenfels nicht zur urspriinglichen Intention von Merleau-Ponty.®>° Weder als ein
geschlossener Kreis noch als zwei ineinander tbergreifende, jedoch ebenso geschlossene
Kreise, zieht sich die leibliche Reflexivitat durch ,,unser[en] Leib“®®! hindurch. Auch

eigenen leiblichen Selbstbezug zugleich ,,korperlich den [A]nderen ausgesetzt [sind] [...].“ Vgl. Busch,
Kathrin, Jean-Luc Nancy, 339 sowie 342, Zitat: ,Die Gemeinschaft ist selbst letztlich nur dieses
Exponieren.” Bei Nancy: La Communauté désceuvrée, Christian Bourgois, Paris 1986. Zur deutschen
Ubersetzung vgl. Die undarstellbare Gemeinschaft, iibers. v. Gisela Febel u. Jutta Legueil, Edition Patricia
Schwarz, Stuttgart 1988, 60. Aullerdem Busch, Kathrin, Jean-Luc Nancy, 351-53. Bei Nancy: Corpus,
Métailié, Paris 2000. Zur deutschen Ubersetzung vgl. Corpus, iibers. v. Nils Hodyas u. Timo Obergoker,
Diaphanes, Berlin 2003, 13, 19, 21. Zum Merleau-Pontys indirekten Zugang sowie seinen Nebenwirkungen
vgl. ebenfalls Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 110: ,,Aufgrund dieser indirekten, oder
lateralen, Gegebenheit des Anderen kann der Andere bei Merleau-Ponty [...] nicht eine solch prominente
Stellung wie bei Sartre oder auch Levinas erhalten [...]. Es bleibt am Leib des Anderen stets auch ein
Aspekt der ,anonymen Existenz’ [...], die zugleich ein Problem darstellt.“ V/gl. bei Merleau-Ponty: PP, 400.
Dies kann sich inshesondere als Motiv zur Grundlegung der zweiten Hélfte dieser Arbeit erkléren.

850 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
153, 357-60.

851 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350.

104



wenn sich der Leib von uns als ineinander Ubergreifende Kreise darbéte, wiirde sich einer
von beiden, beliebig welcher, niemals verschlieBen. In der Tat verhdlt sich ,,unser
Leib“ bzw. die gleichurspringliche Konstitution der Leiblichkeit sowie des Anderen
vielmehr als ,,ein Labyrinth der Reflexion und der Sinnlichkeit*“®°2, Darin ,,[gibt] es in der
Beziehung Ich-Anderer eine ,unvermeidliche Asymmetrie’ [...], die sich nicht in
Reziprozitat verwandeln 148t [...].“®°® Diese Asymmetrie zeigt sich genaugenommen in
einer chiastischen Form,®* auf die die in ,,der gemeinsamen Zugehdrigkeit zur Welt“%®
fundierte Ubertragbarkeit zwischen den Sinnen ebenfalls zuriickgefiihrt werden kann.

Vgl. Signes, 167, 173 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108.

852 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350.
Bei Merleau-Ponty: Signes, 230.

653 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 365.
Bei Merleau-Ponty: VI, 111. Vgl. Deutsch-Franzdsische Gedankengange 333: ,,Asymmetrie und
Irreziprozitat”. Im Anschluss an diese Stelle heif3t es weiter: ,,Eben deshalb konstituiert sich ,die selbe’ Welt
nur in Form einer Zwischenwelt (intermonde).” Zur Zwischenwelt vgl. unter anderem PP, 409 sowie VI,
72. Zur Reziprozitét vgl. aulerdem VI, 294.

Bei Husserl kann etwas Sehend-Gesehenes wie die Spiegelung der selbstansehenden Augen ebenfalls in
einen Sonderfall der Reziprozitat fallen. Vgl. Ideen 1I, 148. AuRerdem hat Merleau-Ponty anfangs die
Beziehung Ich-Anderer eigentlich noch nicht mit der Asymmetrie zwischen den geltungsméRig aufeinander
ubertragbaren Sinnen verglichen. VVgl. PP, 407. Allein im Einklang mit der hierin beschriebenen perfekten
Reziprozitat, die sich jedoch nicht in den kommenden Chiasmus einfligen zu lassen scheint, geht nach
Bedorf ,,[d]ie wechselseitige Verflechtung von Ich und Anderem [...] der kunstlichen Trennung beider
Seiten voraus[].“ In Hinblick darauf begriindet Merleau-Ponty das ,,Wechselseitig-flr-einander-sein“, das
auf dem cartesianischen Weg noch unbegrindet bleibt. Vgl. CM, 8§56 sowie Bedorf, Thomas, Andere,
Transcript, Bielefeld 2011, 109. Aber in dieser Hinsicht, dass zwischen dem Subjekt und dem Objekt bzw.
der Zu- und Rickfahrt von Subjekt- und Objektsein jedoch ein Grundriss, eine Asymmetrie bzw. eine
»Nicht-Koinzidenz in der [zwischenleiblichen] Verflechtung* steckt, wird ,,die Differenz zwischen Subjekt
und Objekt* nicht so eingeebnet, wie Bedorf dazu bemerkt hat. Vgl. 110. Sie wird vielmehr vertieft. Vgl.
dazu Tengelyi, Laszlo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 275-76 sowie die
folgende Aufklarung in der vorliegenden Arbeit. Aus demselben Grund dient die Einfuhrung der
»Simultaneitdt des Inkompossiblen®, statt der Einebnung jener Differenz, zur weiteren Auslegung eines
Intersubjektivittszugangs. Zur ,,Simultaneitat des Inkompossiblen” vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzésische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149, 152. Bei Merleau-Ponty: VI, 177-
78.

854 vgl. VI, 12, 170-201 sowie besonders 316: ,,L'idée du chiasme et de I'Ineinander [...].“

8% Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380.
Vgl. PP, 251 sowie Signes, 165. AuRerdem bei Husserl: Ideen 11, 82; Krisis, 199; CM, 855.

105



Wahrend sie mit ihrer Ubertragbarkeit zusammen den Leib ausmachen, kann hinsichtlich
seiner labyrinthartigen Reflexivitat eine Rickfahrt, auf der sich das Subjekt- und
Objektsein alternieren kénnen, jedoch zugleich von der Zufahrt immer etwas mehr oder
etwas weniger abweichen. In Hinblick darauf, dass das \erhaltnis zwischen dem
sehenden Organ und dem gesehenen Leibesteil eigentlich nicht immer mit etwas
scheinbar Symmetrischem wie Bertihend-Beruhrtem vergleichbar ist, fallen das eigene
und fremde Wahrgenommen- oder Wahrnehmendsein trotz aller sinnlichen
Ubertragbarkeit eben nie ohne Weiteres zusammen.®® Dieser chiastische Charakter der
leiblichen Reflexivitat weist auf eine tiefere Bedeutung der ,,Zwischen-“Leiblichkeit
hin.%” DemgemaR bleibt fir die Reflexivitat des Leibes, des leiblichen Bezuges oder der
Leiblichkeit eine deckungsgleiche oder perfekt symmetrische Erfassung berhaupt
unwesentlich.

Trotzdem muss das, was diesen Selbstbezug leiblich ausmacht, jenen Fremdbezug
ebenfalls zugleich ausmachen kdénnen. In dieser Hinsicht lieBe sich seine Fremdheit
gegeniiber etwas Eigenem nicht mehr auszeichnen.®® Allerdings, selbst wenn es sich
tatsdchlich so verhélt, dass zwischen angeblich Eigenem und Fremdem etwas
Zweideutiges — das zwar abtrennbar sein kann, jedoch noch unabgetrennt bleibt — stecken
kann, besteht innerhalb der Reflexivitit dennoch ,ein[] eindeutige[r] GrundriR‘ 8

8% Vgl. VI, 111, 294 sowie bei Husserl: Ideen 11, 148. Fraglich bleibt jedoch, ob man z. B. sein eigenes
Betasten eo ipso auf die Art betastete oder sogar ansahe, wie man ein fremdes Sehen ansahe. Vgl. Signes,
169. Dagegen Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 205 sowie bei Husserl:
Ideen 11, 166.

857 \Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
153, 359-60. AuRRerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 106: ,,Zwischen Subjekt und
Objekt scheint der Leib zu schwanken, er ist beides zugleich und erfahrt so einen Selbstbezug.”“ Zum
Selbstbezug vgl. weiter 107: ,,Mit dem Leiblichen [...] wére also jener von Husserl gesuchte letzte Grund
gefunden, in dem sich Subjekt und Objekt artikulieren und so nicht mehr als vorgegebene Ausgangspunkte,
sondern nur noch in Anfuhrungszeichen gesehen werden kdnnen.* Sowie 108.

6% \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
363: ,,Wirden wir dieses Ineinander des Absoluten selbst zum Absoluten erheben, wie Eugen Fink es in
seiner Verarbeitung Husserlscher Texte versucht [...], so bliebe von der Asymmetrie nichts mehr Ubrig. Der
andere wirde ebenso wie ich selbst in der Indifferenz eines Lebensstroms aufgehen.” Die Asymmetrie
besagt ebenfalls die der Welt. \Vgl. dazu 365. AuBerdem bei Merleau-Ponty: PP, 409 sowie VI, 72. Zum
Ineinander des Absoluten vgl. Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitat 111, 366.

659 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 153.
Jedoch hat er dort vielmehr auf die Einflihrung der ,,1dee der Inkompossibilitat“ abgezielt. Zur ldee des

Grundrisses vgl. unter anderem VI, 188-89, 192: ,,déhiscence”, ,fission*; 193: ,,inachevé“, , béant“, ,,creux”;

106



zwischen der Zu- und Riickfahrt. Ohne diese Quasi-Zweibahnstrafle von der Zu- und
Rickfahrt gabe es jedoch einerseits von vornherein tiberhaupt keine Rekurrenz des Leibes
auf sich selbst, dann ware er als ein blofRer Korper unter anderen zu begreifen.
Andererseits wirde jedoch die Rekurrenz, hatte sie sich irgendwie ereignet, ohne den
eben genannten Grundriss nach der einmaligen Zu- und Ruckfahrt einfach aufhoéren,
wenn sie im Namen der Reflexivitéat letztendlich reibungslos in einem geschlossenen
Kreis geflihrt wirde. Des Weiteren besteht der Grundriss ebenfalls zwischen den beiden
Seiten des Alternierens, ndmlich zwischen dem Wahrgenommen- und Wahrnehmendsein
oder zwischen dem Objekt- und Subjektsein. Der Grundriss erlaubt trotz aller scheinbaren
Austauschbarkeit beider Seiten tberhaupt kein Nivellieren des Unterschieds zwischen
ihnen. Und auch trotz aller reflexiven Einheit der beiden lasst sich nichts aufgrund der
leiblichen Reflexivitét verschlieRen oder zur Ruhe einer ,,Vollendung* vervollkommen.
In Hinblick darauf wird bei Merleau-Ponty durch den Leib berdies ,,das Scheitern einer
egozentrischen Aneignung der Welt“%%° nicht deswegen impliziert, weil der Leib im
Wesentlichen ein ,,unserer” intersubjektiver der mehreren Iche bliebe, sondern eher
deswegen, weil sich der Leib als solcher bereits auf ,,eine[] ,perzeptive[] Offenheit auf
die Welt [einlasst], die eher eine Enteignung als eine Aneignung darstellt’, da hier
das ,Monopol auf das Sein’ gebrochen ist.“®' Wird das Monopol zuerst in einem
solipsistischen Sinn verstanden, kann diesem ,,Scheitern* des solipsistischen Monopols
aufs Sein maBgeblich ,,die Dimension der Simultaneitat par excellance*®? im Sinn der
inkompossiblen Gegenwarten von uns entsprechen.®® In dieser Hinsicht muss der Andere
nicht nur ,,[k]eine ,intentionale Modifikation’ meiner selbst“%®*  sondern auch keine
intentionale Modifikation[]’ der [meinen] Gegenwart“ % sein, wenn sich die
Simultaneitat par excellance eher noch so erklaren kann, dass sie der Sukzessivitat so
entgegensteht, % dass sie ,nicht mehr in der Einheit einer Sinn[es]konstitution

192 sowie 194: ,bougé”, ,.écart”. AuBderm 311. Weiter Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder,
Freiburg / Minchen 2014, 276.

660 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.
661 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.
Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Vgl. unter anderem PP, 409 sowie VI, 72. AuBerdem Bedorf, Thomas,
Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107.

662 V1, 268.

663 \/gl. Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivitat bei Edmund Husserl, Nijhoff, The
Hague 1982, 98 sowie CM, §54.

664 CM, 852.

885 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 142. Vgl. CM, §54.

666 \/gl. PP, 307; auBerdem bei Husserl: CM, §54.

107



unterzubringen ist,“®% aus der sich eine intentionale Modifikation erst ableiten lasst. Im
Rahmen der Einheit vollzieht sich die Sinneskonstitution herkémmlicherweise in einem
derart intentionalen Sinn, dass sie sich trotz aller Unvollkommenheit jedoch noch aufs
Vervollkommen richtet.%%® Hierdurch wird das Monopol aufs Sein statt im solipsistischen
Sinn ,,einer egozentrischen Aneignung der Welt“ allein eher in einer tieferen totalistischen
Bedeutung der Aneignung des geschlossenen Ganzen verstanden, so als kdnnte dabei
Uberhaupt kein genanntes ,,Scheitern“ erlaubt werden, unabhangig davon ob im Name der
vereinheitlichenden Verweltlichung bzw. ,,verweltlichende[n] Selbstapperzeption*5°
oder anderswie ein eigenes, fremdes oder Uberhaupt kein solches ,,Ich* das vollkommene
Ganze vertrate. Die Bedrohung eines solchen Totalismus liegt trotzdem jedoch noch
versteckt im Merleau-Pontyschen , meta-intentionalen“®’® Hintergrund. Darauf kommen
wir anschlielend allmahlich zurtick.

2.2.2 Der grundlegende Chiasmus

Die Reflexivitat bloR als ,.eine Art der Reflexion (une sorte de réflexion)“®™* wird
anschlieRend zur Genauigkeit durch die Reversibilitat ersetzt,®’2 die sich eher auf die
Ubertragbarkeit zwischen den Sinnen oder Wahrnehmbarkeiten fokussieren lasst und
damit der chiastischen Grundstruktur des Leibes bzw. der Leiblichkeit wie dem
,Grundri“¢”3 oder der ,,Asymmetrie“®”* besser entsprechen kann.®”® Zwar erscheint es
beim friiheren Merleau-Ponty noch nicht ganz unmaoglich, dass sich bei der leiblichen
Reflexivitat eine symmetrische Reziprozitit befande,®”® jedoch ist diese Mdoglichkeit
schliellich verblasst. Trotz aller Einheit, die der reflexive Selbstbezug durch die
Rekurrenz ausmachen kann, so als bote sich beispielsweise ein Bertihrend-Berlhrtsein

667 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 152.
888 \/gl. unter anderem Krisis, 305.

669 CM, §45.

670 V|, 292: , méta-intentionnelle®.

671 \gl. unter anderem PP, 109 sowie 404; Signes, 165, 167 sowie 230; VI, 311. Jedoch deutet sie statt auf
die denkende Reflexion eher auf den reflexiven Selbstbezug. Vgl. dazu Merleau-Pontys Verweis in PP, 109
auf CM, 818.

672 Zur Reversibilitét als einer verbesserten Version der Reflexivitat vgl. unter anderem VI, 156, 184.

673 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 153.
Vgl. unter anderem VI, 188-89, 192-94, 311.

674 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 365.
675 Vgl. unter anderem VI, 185.

676 \/gl. PP, 407. Vgl. dagegen VI, 294.

108



anscheinend als eine Symmetrie dar, kdnnen sowohl die beiden Seiten als auch die Zu-
und Riickfahrt von der einen nach der anderen keineswegs zusammenfallen.®”” Durch die
Reversibilitat kann die Tatsache, dass die sinnliche Ubertragbarkeit tiberhaupt auf keine
aktuelle, statische, gegebene Einheit hinweist, genauer ausgedrtickt werden als durch die
Reflexivitat.®’® Statt auf die Reflexivitat wird auf die Reversibilitat die nach Waldenfels
»in der Beziehung Ich-Anderer [eingebettete] ,unvermeidliche Asymmetrie’ [...], die sich
nicht in Reziprozitat verwandeln 14B8t“®" zuriickgefuihrt und nicht umgekehrt. Die
Reziprozitat sowie die Symmetrie fehlen nicht nur flr die tatsachlich schier reversible
Zwischenleiblichkeit ,,von uns“, sondern vielmehr fiir die chiastische Grundlage der
Leiblichkeit, bei der sich das Ich erst auf sich selbst bezieht, wéhrend ein derart quasi-
reflexives Selbst vom urspriinglichen Ausgangspunkt mehr oder weniger abweichen muss
sowie immer aus dem Anderen etwas Fremdes mit einschlieRen kann.

Merleau-Pontys friihere Behauptung unserer Koexistenzen von ,Ich-Anderer” und
besonders der vollstandigen Reziprozitat zwischen ihnen, die sich tGberhaupt nicht in den
Chiasmus einzufiigen scheint, ergibt sich wahrscheinlich aus der Uberbestimmung der
bereits erwahnten ,,connaturalité“®® oder ,,der gemeinsamen Zugehorigkeit zur Welt“8!,
die fur die Nivellierung des grundlegenden Chiasmus tatsachlich keine ausreichende
Bedingung bleibt. Kurz gesagt muss sich die Leiblichkeit als etwas Labyrinthartiges
zunachst als Chiasmus verhalten.® Mithin kann die Zwischen-Leiblichkeit nicht nur im
Sinn des ,unser[en] Leib[s]“ ®, sondern vielmehr im Sinn eines irrealen Felds
verschiedener im Prinzip aufeinander Ubertragbarer bzw. reversibler Wahrnehmbarkeiten
verstanden werden,®* unabhéngig davon wie sie sich als Sinne durch etwa Abstraktion
oder sogar mithilfe pathologischer Phanomene noch voneinander unterscheiden

677 vgl. VI, 191 sowie 302. Weiter Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen
2014, 276.

678 \Vgl. VI, 320: ,,C'est que réversibilité n'est pas identité actuelle du touchant et du touché.“

678 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 365.
Vgl. bei Merleau-Ponty: VI, 294 sowie bei Husserl: Ideen I1, 148. Dagegen PP, 407.

680 pp, 251: La ,,connaturalité®.

881 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380.
Vgl. PP, 251: La ,,connaturalité“ sowie Signes, 165. AuRerdem Ideen I, 82; Krisis, 199; CM, 855.

882 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350.
Bei Merleau-Ponty: Signes, 230.

683 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350.
Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108.

684 \/gl. VI, 185.

109



konnen.®8 Dariiber hinaus besteht aufgrund eines derart nicht genau intersubjektiven,
sondern zunachst chiastischen Leibes die Tiefe als ,,Simultaneitit des Inkompossiblen* 68
wie bereits erwéhnt Uberhaupt aus keinen miteinander inkompossiblen Prioritéten
verschiedener egos.%’ Denn die mir im Sichtbaren stets vorliegende unsichtbare Tiefe
stellt flir den Anderen keineswegs alternativ eine sichtbare Hohe oder Weite dar. Vielmehr
besteht die Tiefe aus irgendwelcher Perspektive. Aufgrund des chiastischen Leibes, durch
den mich etwas Anderes in derselben Welt erst angehen kann,®3 I4sst sich vor allem ,,kein
bloRes Paradox des Menschen, sondern ein Paradox des Seins“%® erschlieRen. Denn
genau in der Leiblichkeit bzw. der Konstitution des Leibes selbst ist diese Tiefe eigentlich
verwurzelt, die der Fremderfahrung als ,,Zugéanglichkeit des original Unzugéanglichen®6%
innewohnt.

2.2.3 Die Abweichung von der Husserlschen Fremderfahrungs- sowie
Intersubjektivitatslehre

In dieser Hinsicht kann sich der auf sich selbst abweichend rekurrierende Leibkdrper
ferner als Prototyp des paradoxerweise ,,rohen Sein[s]*“®%, mit dem der Leib im Bunde
steht, darbieten.®2 Demnach ziehen sich durch alles Sinnliche die ,,Hohlen und Spuren
der Abwesenheit“®® hindurch und folglich wird ,,das Scheitern einer egozentrischen
Aneignung der Welt“%°* impliziert. Fiilhrt dieses Scheitern zur Offenheit der Umwelt,5%
bietet sich dafur als Grundlage die Zwischenleiblichkeit statt im Sinn des

685 Vgl. PP, 133 sowie 138.

686 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 152.
Vgl. VI, 268.

887 Vgl. Signes, 169 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107.

888 \/gl. Signes, 165, 169 sowie PP, 160.

689 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149.
Bei Merleau-Ponty: VI, 178.

6% CM, 8§52. Vgl. §54; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzosische Gedankengédnge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

891 \gl. unter anderem VI, 103, 131, 178, 227-28, 263 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische
Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147, 149.

892 \gl. Signes, 170-71 sowie VI, 177, 182.

69 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350.
69 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.
Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107.

895 vgl. VI, 247: ,[L]Offenheit de I'Umwelt*; 228 sowie 263: ,,[L']'Offenheit d'Umwelt“.

110



Lunseren® intersubjektiven Leibs eher im Sinn des Chiasmus selbst dar. Statt im
Intersubjektivitatsrahmen erweist sich zuerst bereits im Chiasmus ,ein wahrhaft
Negatives, kein ,Positives, das anderswo ist’“%%, als ,,ablesbar an jeglichem Seienden,
und sei es der einfache Wiirfel“%®" als bloRer Kérper oder der Andere als Leibkorper.5%
Unabhangig von der oben genannten Schlusselstellung der Fremderfahrung in der
Husserlschen Erfahrungslehre®® | finden wir die Hinweise auf Liicken und Leerstellen
im Gewebe der Erfahrung [...], auf das Unbewufte als ureigene Blindheit des
BewuRtseins“’®, anstatt bloR als dem Ich vorstellbare, simulierbare, jedoch dennoch
unerfiillbare Apprasentation wie ,,Fremdwahrnehmung*“’®L. Es hat sich bereits besttigt:
Wahrend etwas Weltliches bei Husserl ,,in der Bewegung eines Erwerbens von
Unbekanntheit zu Bekanntheit“ " zu erfassen oder ,in der Einheit einer
Sinn[es]konstitution unterzubringen“’® ist, bleibt laut Merleau-Ponty entsprechend der
ausgezeichneten Simultaneitat des Inkompossiblen’® | die Liicke niemals gefiillt, das
Unbekannte niemals in Bekanntes verwandelt’ [...].“7%

Durch eine solche Abweichung von der Husserlschen Intentionalitatslehre erklart sich
ebenso, warum der grundlegende Chiasmus von Merleau-Ponty etwas ,,Meta-
intentionalem*’%® zugerechnet wird. Nach Waldenfels ,,[mutet] Merleau-Ponty Husserl
und seiner Bewuf3tseinsphilosophie zu[], ,ihre Beziehung zur Nicht-Phanomenologie’ zu
iiberdenken.“’®" Zwar ist Merleau-Ponty sowohl explizit von der Exemplifikation der
taktuellen Erfahrung bei Husserl”® als auch implizit von seiner Fremderfahrungslehre

6% Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157.
Vgl. VI, 302.

897 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149.
6% \/gl. Signes, 174. AuBerdem bei Husserl: Ideen Il, 80.

69 Vgl. auRerdem Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 186.

700 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157.
Zur Blindheit vgl. VI, 132 sowie 295.

01 CM, §55.

702 Krisis, 305.

703 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 152.
704 \/gl. VI, 268.

%5 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157.
Val. VI, 296, 302, 303.

706 \/gl. VI, 292.

97 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149.
Bei Merleau-Ponty: Signes, 176.

798 \/gl. Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 276.

111



ausgegangen, allerdings ist er allméhlich von Husserl abgewichen, genauso wie Derrida
dazu bemerkt hat:"% Wahrend bei Husserl ,,die tastende Hand des Anderen, die ich sehe,
[...] mir die solipsistische Ansicht dieser Hand und dann alles [apprasentiert], was in
vergegenwartigter Komprasenz dazugehdren muB*“’°, scheint bei Merleau-Ponty die
fremde Hand ohne Weiteres meiner eigenen vergleichbar zu sein.”*! Somit wiese die
fremde Selbstgebung aus dem fremden leiblichen Selbstbezug nicht mehr auf die
Apprasentation hin. Stattdessen stlinden trotz alles Chiasmus diese fremde sowie jene
eigene leibliche Selbstgebung auf derselben Zugénglichkeitsebene des ,,Vermogen[s]“"*2.
Husserls Fremderfahrung misste als Zugénglichkeit ,,des original Unzuganglichen“*3
bzw. ,,in der eigentlichen Unzugénglichkeit im Modus der Unverstindlichkeit“’** ihre
eigentimliche Bedeutung verlieren, sobald die Fremdwahrnehmung, namlich die
Simulation der Wahrnehmung aus dem Anderen, bereits auf dieselbe
Zuganglichkeitsebene der eigenen Wahrnehmung fallen wirde. Aber erst dadurch kénnte
die eigenheitliche Leiblichkeit bei Husserl in die Zwischenleiblichkeit bei Merleau-Ponty
ubergehen, bei der der Selbst- und Fremdbezug so mit- sowie ineinander verschlungen
sind, dass das quasi-reflexive Selbst einerseits von sich selbst als dem urspringlichen
Ausgangspunkt mehr oder weniger abweichen muss und andererseits immer aus dem
Anderen etwas Fremdes mit einschlielen kann.

Zum Schluss, wenn die chiastische Reversibilitat, "> der ,,GrundriB“ ™ die
LAsymmetrie“’" und dergleichen vor allem keinesfalls zwischen dem eigenen Selbst und
dem fremden als dem Anderen bestehen, sind die Bedeutung und die Rolle des Eigenen
sowie des Fremden bei Merleau-Ponty anders zu verstehen als in der Husserlschen
Fremderfahrungs- sowie Intersubjektivitéatslehre, die Merleau-Ponty allerdings inspiriert
hat. Bei ihm kann sich eine weitere Klarung der Intersubjektivitatslehre aus dem bereits
beschriebenen Leib allein ableiten und nicht umgekehrt. Als solche wiirde sie keineswegs

799Vgl. Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 205.

10 |1deen Il, 166.

"1 vgl. Signes, 167 sowie 169.

12 |deen 11, 152. Vgl. bei Merleau-Ponty: PP, 160, 245; VI, 303; Signes, 165.

13 CM, 852. Vgl. §54; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

14 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631.

"15Vgl. unter anderem VI, 156, 184.

716 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 153.
Vgl. unter anderem VI, 188-89, 192-94, 311.

17 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 365.

112



eine konstitutive Schluisselstellung so erlangen wie bei Husserl.”*® AuBerdem, wenn sich
der Selbstbezug zunéchst nur als zwischenleiblich erweist, wird seine teleologische oder
totalistische Dimension etwa durch die auf jeden Fall schiefgehend ,,egozentrische
Aneignung der Welt“ oder ,,das [gebrochene] ,Monopol auf das Sein’“"® iberdeckt. Auf
diesbeziigliche Konsequenzen wird ausfuhrlich im nachsten Kapitel eingegangen.

2.3 Die Kritik am Zugang zu einer potentiellen Intersubjektivitatslehre bei Merleau-Ponty
2.3.1 Die Ubernahme und Abweichung von Husserl

Der potentielle Zugang zu einer Merleau-Pontyschen ,,Intersubjektivitat” kénnte der
Erweiterung der Vernunft zugeschrieben werden, "?° bei der die herkommliche
Sinneskonstitution als ,,das ,Monopol auf das Sein’*"2! gesprengt werden kann, weil dem
tatsachlich paradoxerweise ,rohen Sein“ 7?2 | ein esprit sauvage, ein esprit brut
[entspricht], der durch keine Kultur zu z&hmen ist und eben deshalb Erneuerungen
verheilt“’%, unabhingig davon ob das rohe und wilde Weltfeld dennoch aufgrund etwa
vermeinten Weltsinns als der ,,WeltgewiBheit“’?* | zu einer berechenbaren Welt*“ 2
werden kann. Die Berechenbarkeit wiirde die Vernunft als den rohen Geist (esprit brut)
nicht beschranken. Daher ergibt sich ,,das Scheitern einer egozentrischen Aneignung der
Welt [...] zu einer ,perzeptiven Offenheit auf die Welt, die eher eine Enteignung als eine
Aneignung darstellt’,“7?® statt dass jedwedes Seiende trotz aller Unvollkommenheit zur

18 \/gl. Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 186: ,,Die Entdeckung
der zentralen Bedeutung des Verhaltnisses zwischen dem Ich und dem Anderen fiihrt bei Husserl zu einer
vollig neuen Grundstruktur, die alle phdnomenologischen Untersuchungen bedingt.*

19 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.
Bei Merleau-Ponty: Signes, 169.

20 Zur Erweiterung der Vernunft bzw. zu ,eine[r] andere[n] Rationalitat* vgl. Waldenfels, Bernhard,
Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 148-49.

21 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.
Bei Merleau-Ponty: Signes, 169.

22 \gl. unter anderem VI, 103: ,étre brut“ sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische
Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147.

23 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149.
Zum ,esprit sauvage* vgl. VI, 227, 228, 263; zum ,,esprit brut“ vgl. 131.

24 Krisis, 255. Vgl. 191.

25 Krisis, 145.

726 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.

113



Objektivierung ,,unter dem Gesetz der Sukzessivitat [stinde]“?” bzw. sich lediglich
erfillungsmaRig auf das intentionale Vervollkommen richten misste.”? Zur Auslegung
einer derartigen Enteignung, die auf der gleichen Ebene genauso fungiert wie die
Aneignung, wurde Merleau-Ponty wie bereits dargelegt trotz aller Abweichung dennoch
von der Husserlschen Fremderfahrungslehre inspiriert. Denn als ,Simultaneitat des
Inkompossiblen* ?° der Enteignung-Aneignung konnte die , Tiefe“ einer solchen
-Weltapperzeption“"° letzten Endes daran erinnern:

,Das primordinal Unvertragliche in der Koexistenz wird vertrdglich dadurch, daR mein
primordinales ego das fir es andere ego durch eine appréasentive Apperzeption konstituiert, die

[...] nie Erfullung durch Prasentation fordert und zulaRt.«"3!

Diese Koexistenz bleibt bei Husserl eine Ausnahme oder ein Sonderfall, in dem etwas so
Inkompossibles wie Erflllbar-Unerfillbares als das primordinal Unvertrégliche jedoch
vertraglich werden kann, so als ereignete sich beides zugleich als eines. In dieser Hinsicht
ware die Fremderfahrung bei Husserl von vornherein jedoch aus dem Gesetz der
Sukzessivitat entgleist, obwohl aufgrund der im Wesentlichen unerfullbaren
apprasentiven Apperzeption ,,das an sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich) [...] [,] das
andere Ich“"*2 am besten nur ,,als Analogon von Eigenheitlichem*’3® verstanden werden
konnte. Ausgehend davon, die Fremdheit der ,,Umweltlichkeit fiir jedermann® 7
zuzuschreiben sowie aus der Primordinalitat bzw. ,Eigenheit* "  abstraktiv
auszuschlieBen“ ¢ | hat Husserl jedoch schlieRlich in der Fremderfahrung als
»Zuganglichkeit in  der eigentlichen  Unzugénglichkeit im  Modus der

Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107.

27 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 150.

28 \/gl. Krisis, 305.

729 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 152.
Vgl. unter anderem VI, 177 sowie 268.

730 Krisis, 71. Vgl. 199 sowie CM, 856. AuBerdem Novotny, Karel, Welt und Leib, Konigshausen u.
Neumann, Wiirzburg 2021, 88-89.

31 CM, 854.

32 CM, 849.

3 CM, 852.

34 CM, 844.

35 CM, 844. Vgl. ebenfalls §52.

36 CM, §44.

114



Unverstandlichkeit“”®’ dennoch etwas rein Unverstandliches gesehen, das unter keinem
Gesetz der Sukzessivitat zu stehen scheint, unabhdngig davon ob die ,,seiende Welt [...]
ja in ihrer Weise in [...] der Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu
Bekanntheit [ist]“"8. Husserl selbst war allerdings bereits in der Lage, mogliche Zweifel
an seiner Anwendung der Intentionalitatslehre der Sinneskonstitution fur die
Fremderfahrung zu erkennen.”® Diese fiihrten ihn trotzdem nicht zu einer Modifizierung
des Ergebnisses aus der Fremderfahrungslehre, wenn die auf dem cartesianischen Weg
bereits erschlossene ,,Zuganglichkeit des original Unzuganglichen®’ fast gleichbleibt.

Ausgehend davon scheint Merleau-Ponty die Implikation einer Teleologie, dass die
seiende Welt in ihrer Weise in der Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu
Bekanntheit bleibt, mit der im Modus der Unverstandlichkeit erhaltenen Fremdheit in
ihrem eigentlichen sowie radikalen Sinn allerdings fir inkompatibel zu halten, da sich
hierbei die teleologische Bedeutung statt als die bereits mehrmals erwéhnte ichliche
sowie weltliche ,,Einstimmung“’#! oder die Bewahrung zur Einstimmigkeit eher nur als
die Bewahrung zur Bekanntheit verhélt. Sie néhert sich damit einer erflllungsmaRigen
Sinneskonstitution an, anstatt dem Selbstbezug im Sinn ,,einer [ganz einzigen sinnlichen]
Selbstgebung meines Ich und Leibes [...].“"*? Dementsprechend wird ,,das Monopol auf
das Sein“ bei Merleau-Ponty, das unter dem Gesetz der Sukzessivitdt sowie im
Zusammenhang mit der herkdmmlichen Sinneskonstitution steht, der Vernunft im
engeren Sinn zugeschrieben, die durch die Verstandlichkeit allein bedingt oder sogar
erschopft werden kann. Solange das Seiende als etwas Weltliches auf jeden Fall in die
,Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit” Giberginge, in der etwas
Negatives dem potentiell Positiven zugerechnet wird, lieRe sich unter dem Monopol das

787 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 11, 631. Vgl. CM, 852, 854; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

738 Krisis, 305.

9 Vgl. auBerdem Krisis, 170: ,Ist die Forschung in der erreichten transzendentalen Reduktion in
systematischen Gang gebracht mit der Fulle neuer Problem und ihrer Losungen, so macht die
<transzendentale Philosophie> nach Erdffnung immer neuer Horizonte Schwierigkeiten, weil sie die
Ergebnisse, die vordem gewonnen waren, in gewisser Weise angreift.*

0 CM, 852.

41 Krisis, 252. Vgl. ebenfalls 254: ,,[D]er StromprozeR ist dann ein ProzeR von Synthesen des immerfort
vollziehend fungierenden Ich, in denen die Weltvorstellung mit ihren mannigfaltigen Vorstellungsweisen
und ihren Vorstellungssynthesen erwéchst.” Zu den Zusammenhangen zwischen der Welthabe bzw. dem
Weltbezug und den Einstimmigkeitstendenzen vgl. auBerdem Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen
u. Neumann, Wurzburg 2021, 82-85.

742 Krisis, 261.

115



rohe Sein als solches bzw. das ihm eingeborene, ,,an jeglichem Seienden [ablesbare]“ "3,
~wahrhaft Negative[], kein ,Positives, das anderswo ist’*"*  nie auslegen. Dagegen
betont Merleau-Ponty nach Waldenfels vielmehr ,,das Unbewul3te als ureigene Blindheit
des BewuBtseins* 7, die der Vernunft ebenso eingeboren ist wie das Vermégen zu
verstehen, wenn die beiden miteinander gleichurspringlich bleiben. Diese Blindheit ist
jedoch bereits von der oben zitierten Unerfillbarkeit der Fremderfahrung abgewichen,
die sich bei Husserl nie so universal wie als ,,ablesbar an jeglichem Seienden* erweist.
Wihrend als Sonderfall die Fremderfahrung bei Husserl trotz ihrer Schlisselstellung zur
Objektivierung oder zur objektiven Sinneskonstitution dennoch auf der
Intentionalitatslehre beruht, kann die ureigene Blindheit bei Merleau-Ponty jedoch
keineswegs auf die erfullungsmélRige Unvollkommenheit in der Intentionalitatslehre
zurlckgefuhrt ~ werden. Die dem rohen Sein oder dem ,wahrhaft
Negativen“ entsprechende ureigene Blindheit der V\ernunft, wenn auch
»teleologisch® gesehen, flihrte statt zur Bekanntheit eher zur ,,Offenheit auf die Welt, die
eher eine Enteignung als eine Aneignung darstellt“, und in der sich eine Licke eben als
etwas Unerfiillbares mit dem Erfiillbaren zusammen auf einmal erschlieBen muss.’® Im
Vergleich dazu enthullt sich die Welt bei Husserl auf jeden Fall zunachst aufgrund der
Luniversale[n] konstitutive[n] Synthesis* "4’ oder der ,unendliche[n] regulative[n]
Idee*’#®, womit sich eine vereinheitlichende Verweltlichung vollzieht bzw. ,,ich [...] eine
verweltlichende Selbstapperzeption [...] vollzogen [habe] und [...] sie in bestéandiger
Fortgeltung und Fortbildung [halte].“”® Anders formuliert ist die grundlegende Rolle
»eine[r] einheitlich zusammenhangende[n] Schicht des Phanomens Welt, des
transzendentalen ~ Korrelats  der  kontinuierlich  einstimmig  fortgehenden
Welterfahrung” ™°  bei Husserl keineswegs der Leibesrolle unterliegt. Die
vereinheitlichende Verweltlichung scheint die ureigene Blindheit nicht zu erlauben,
besonders wenn diese Blindheit zugleich auf derselben Bewusstseinsebene des oben

743 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149.
44 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157.
Vgl. VI, 302.

45 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157.
Meine Hervorhebung. Vgl. VI, 132, 295-96, 303.

746 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
157 sowie VI, 296, 302, 303.

47T CM, §22.

48 CM, §22.

49 CM, 8§45.

750 CM, 844.

116



genannten Vermdgens so fungiert, als ware sie der Vernunft eben eingeboren. Als
Hintergrund der vereinheitlichenden Verweltlichung erklart sich bei Husserl vielmehr
eine ,,alles Sein in Totalitat konkret und individuell ausmachende, letztermdéglichende
und dadurch verwirklichende*’>! Teleologie, die mit der Merleau-Pontyschen Lehre, in
der ,,das [Paradox des Seins] eine Totalitat des Sichtbaren nur als ,verstreute Sichtbarkeit

......

2.3.2 Die Reduzierbarkeit auf die leibliche Dimension und die dadurch verblassende
teleologische

Die intersubjektive Genesis bei Husserl bzw., die dem Apriori der transzendentalen
Subjektivitit eingeborene Intersubjektivitat, > wird bei Merleau-Ponty durch eine
leibliche bzw. zwischenleibliche Genesis ersetzt. Bei Husserl allerdings kann sich der
Andere nicht nur ,,als Mittrager[] der Objektivierung*“™* verhalten, sondern vielmehr
auch als Mittrager der Verweltlichung,”® bei der ,,die Weltapperzeption [...] nicht ein
Haben von Wahrnehmungsobjekten als fertigen Daten und ein Mitdasein in antizipierter
und durch erfullende Wahrnehmung daneben zu legender neuer Daten [ist] [...]. Es ist ein
iiberaus verwickeltes Ineinander von geltenden Sinnen [...].“"® Dementsprechend
besteht beim Weltbewusstseinsleben trotz aller Teleologie der ,, Totalitat“ >’ dennoch eine
»Mannigfaltigkeit des aktuellen Miteinander Vorstellens, -Denkens, -Wertens, -Wirkens,
-Schaffens, eines Miteinander der streitlosen Einstimmigkeit oder der widerstreitenden
Unstimmigkeit“ "8 | wahrend das Ich als Weltbewusstsein eines solchen
»Miteinanderleben[s]*“ ™ jedoch noch ,zu synthetischer Einheit der Geltung

751 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 380. Meine Hervorhebung.

52 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149.
Val. VI, 177-78.

3Vgl. CM, 859, §64. AuRerdem C-Manuskript, 425f.

54 Krisis, 262.

75 Vgl. Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185-86 sowie weiter
Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wiirzburg 2021, 82, 85-86, 88.

76 Krisis, 71. Vgl. 199 sowie CM, 8§56. AuBerdem Novotny, Karel, Welt und Leib, Konigshausen u.
Neumann, Wirzburg 2021, 88-89. Zum Ineinander vgl. weiter Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitat
11, 366: ,,[Dlie ,metaphysische’ Urtatsache [...] ist ein Ineinander des Absoluten.*

757 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 380.

8 Krisis, 6. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 154.

9 Krisis, 192. Vgl. CM, 842, §60.

117



hin[zu]streben[]“"® hat, da ansonsten alles ohne die ichliche sowie weltliche Bewahrung
zur Einstimmigkeit in ,,ein bloRes Strémen von ,Erlebnissen’* %! fiele. Unabhingig davon
wie sich bei Husserl die Teleologie der Totalitat und die der ,,Einstimmung“®? zueinander
verhalten, wird im Vergleich dazu bei Merleau-Ponty keine teleologische Dimension
benotigt. Bei ihm kann sich die Intersubjektivitatsgrundstruktur wie das oben erwahnte
»verwickelte Ineinander von geltenden Sinnen“, das Miteinander im Miteinanderleben,
das ,irreale intentionale Hineinreichen*’ oder ,,das Mit-sein der anderen Monaden*7%*
nur aus der chiastischen Zwischenleiblichkeit ableiten oder sogar dadurch alle so gut wie
maoglich erschopft werden. 7% Zwar scheint dies auf den ersten Blick mit Roman
Ingardens Bemerkung in den Cartesianischen Meditationen zu korrespondieren, dass die
Fremderfahrung genauso wie alle Erfahrung dennoch auf der sinnlichen Erfahrung
beruht, " jedoch bleibt bei Merleau-Ponty sowie bei Husserl ,[d]ie Regelung der
Sinnlichkeit [...] eine intersubjektive“’®”. Uber Husserl hinausgehend hat Merleau-Ponty
durch die Reversibilitat der Sinnlichkeit die Leiblichkeit des angeblich ,,einzigen Leib[s]
in d[er] primordinale[n] Umwelt“"®® auf seine eigene radikalere Weise so erschlossen,
dass als Selbstbezug der angeblich einzige Leib, den die primordinale Umwelt umfasst,
bereits mit dem fremden zusammen als ,,unser Leib“"%® zwischenleiblich verschlungen
bleibt.

In dieser Hinsicht kdnnte die auf einer solchen Zwischenleiblichkeit beruhende Lehre als
eine Modifikation des cartesianischen Denkwegs bei Husserl verstanden werden. Darauf
»lermoglicht] das an sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich)[,] das andere Ich [...]
konstitutiv einen neuen unendlichen Bereich von Fremdem, eine objektive Natur und
objektive Welt Uberhaupt, der die Anderen alle und ich selbst zugehoren.* 7"

760 Krisis, 71. Vgl. ebenfalls 254.

761 Krisis, 252.

762 Krisis, 252.

783 Krisis, 199 sowie CM, §56.

64 CM, 860. Vgl. 842.

765 Zur Zwischenleiblichkeit vgl. Signes, 167: Die ,jintercorporéité*. Zum Chiasmus vgl. VI, 170f. sowie
auBerdem 264f.

66 \/gl. CM, S. 207.

67 Ideen I1, 336. Vgl. CM, 840-41, 8§44, 848, 850.

768 CM, 850.

769 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350.
Vgl. Signes, 167, 173 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108.

10 CM, 849.

118



Dementsprechend verhélt sich sein Leibkorper als ,,das an sich erste Objekt“’’t. Unter
dieser Bedingung muss, in einer friheren psycho-physischen Sichtweise,”’? kraft der
leibkorperlichen ,,Sinnesiiberschiebung” 7 das cartesianische ego jedoch uber die
Fremderfahrung hinaus ,,von der Erfahrung des primordinalen Koérperdings bis zur
Konstitution der objektiven Welt“’"* zu einer mdglichst vielschichtigen Objektivierung
motiviert werden.’” Die Rolle jenes fremden Leibkorpers als des an sich ersten Objekts
wird bei Merleau-Ponty gemeinsam mit der Weltobjektivierung folgendermafen
verfeinert: Der Leib bietet sich &hnlich als Prototyp des durch die ausgezeichnete
Simultaneitit des Inkompossiblen’’® charakterisierten ,,rohen Sein[s]“’’" dar,’”® indem
das Ich zuerst leiblich auf sich selbst abweichend rekurrieren sowie aus dem Anderen
etwas Fremdes oder den Hinweis darauf mit einschlieBen muss,”” und sich dann auf
»eine[] ,perzeptive[] Offenheit auf die Welt, die eher eine Enteignung als eine Aneignung
darstellt’,“78 einlassen kann.’®! Die Merleau-Pontysche Welterfahrung muss sich ahnlich
wie eine ,Zuganglichkeit in der eigentlichen Unzugénglichkeit im Modus der
Unverstandlichkeit” 82 vollziehen, namlich wie die Husserlsche Fremderfahrung.
Dahinter versteckt sich wie bereits gesagt die Vernunft als roher oder wilder Geist.”®

Es ist jedoch zu bericksichtigen, dass sich eine derart offene Welterfahrung im
Wesentlichen gegeniiber dem bereits ,,an jeglichem Seienden [ablesbaren] [...] Paradox

1 CM, 855.

72\/gl. unter anderem CM, 844. Vgl. dagegen Ideen I1, 140.

3 CM, 851.

7 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 60.

5Vgl. CM, 851, 855 sowie Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff
1971, 21-22.

776 \/gl. VI, 268.

17\/gl. unter anderem VI, 103, 131, 178, 227-28, 263 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische
Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147, 149.

8 \/gl. Signes, 170-71 sowie VI, 177, 182.

19 \gl. Signes, 174.

80 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.
Vgl. Signes, 169; VI, 247: ,,[L"]Offenheit de I'Umwelt*; 228 sowie 263: ,,[LT'Offenheit d'Umwelt*.

8L\/gl. Signes, 169, 174.

78 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 11, 631. Vgl. CM, 852, 854; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

83 \gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
148-49. Zum Originalen esprit brut vgl. VI, 131; zum Synonym esprit sauvage vgl. 227, 228, 263.

119



des Seins“’8* (iberhaupt nicht so auszeichnen lasst wie die oben aus Husserl zitierte
Weltapperzeption im Weltbewusstseinsleben. Ahnlich wie ,,das [Paradox des Seins] eine
Totalitat des Sichtbaren nur als ,verstreute Sichtbarkeit (visibilité éparse)’ zulait, 8% stellt
die Welterfahrung bei Merleau-Ponty aufgrund der zwischenleiblichen Genesis erst eine
derartige Enteignung-Aneignung dar. Zwar lassen sich ,ein Uberaus verwickeltes
Ineinander von geltenden Sinnen* und dergleichen durch die Zwischenleiblichkeit so
ausfihrlich erkléaren, wie sich die intersubjektive Verschlingung des Miteinander am Leib
selbst bereits unmittelbar konkretisieren lasst, " jedoch scheint sich die Welt bei
Merleau-Ponty so irrefihrend wie als bloBe Sammlung oder als ,ein Haben von
Wahrnehmungsobjekten* zu verhalten, wenn etwa die ,,gemeinsame[] Zugehdrigkeit zur
Welt“"8" auRer Betracht gelassen wird. Anders formuliert nahert sich eine solche Welt
uberhaupt keinem Grundrahmen, sondern eher den Ergebnissen oder Konsequenzen aus
der leiblichen Genesis an. Ein in teleologischer Hinsicht vermeinter Weltsinn’® spielt bei
Merleau-Ponty in der Zwischenleiblichkeitslehre keine Rolle, aufler wenn er zum
»Scheitern einer egozentrischen Aneignung der Welt“"® (ibergeht. Auch wenn sich die
offene Welt als Lebenswelt darbéte, die bei Husserl ein rohes oder wildes Weltfeld ,,der
Erkennbarkeit ins Unendliche*"® beinhaltet, wiirde sie bei Merleau-Ponty nicht ,,zu einer
berechenbaren Welt“"®! iibergehen. In dieser offenen Welt steckt, genauer gesagt, nicht
mehr wie bei Husserl ,,eine Doppelschichtigkeit [...] d[er] puren Realitaten und an ihnen
ihre abstraktiv abgeschiedene teleologische Bedeutung, die in dem erwachsenen
Sinne ,irreal’ ist, obschon sie zur konkret vorgegebenen Welt selbst <gehdrt> und als mit
dem Realitatsgehalt notige Bestimmungsschicht auftritt.“’®2 Damit geht nun auch die

84 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149.
Val. VI, 177-78.

8 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 149.
Val. VI, 177-78.

8 Zum Versuch nach der Unmittelbarkeit der Intersubjektivitat bzw. Fremderfahrung vgl. ebenfalls
Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 112, 115, sowie besonders 126.
Theunissen hat den Versuch jedoch anders durchgefiihrt.

87 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380.
Vgl. PP, 251 sowie Signes, 165. Auerdem bei Husserl: Ideen 11, 82; Krisis, 199; CM, 855.

88 \/gl. Krisis, 267.

789 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.
Vgl. Signes, 169. Ebenfalls Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107.

90 Krisis, 143.

1 Krisis, 145.

792 Krisis, 305. Vgl. 304 sowie weiter 258.

120



teleologische Dimension als ,,n6tige Bestimmungsschicht* verloren, unabhéngig davon
welcher Art der Teleologie sie zugerechnet wirde, sei sie in einem engeren Sinn der
weltlichen Bewahrung zur ,,Bekanntheit“’%® oder in einem weiteren Sinn ,,der vom Ich
vollzogenen Einstimmung*’®.

Neben jener teleologischen Bestimmungsschicht wohnt den angeblich puren Realitaten
noch etwas, was bei Husserl auf eine ,,metaphysische’ Urtatsache [...] [als] ein
Ineinander des Absoluten“’®® zuriickgefilhrt werden und bei Merleau-Ponty in einer
andersartigen oder verfeinerten Art und Weise dennoch fungieren kann. Das bei Husserl
der Intersubjektivitat zugehdrige Ineinander des Absoluten deutet bei Merleau-Ponty statt
auf ,,das Mit-sein der anderen ,Monaden’* eher ausschlielich auf das ,verwickelte
Ineinander von geltenden ,Sinnen’* allein. Kann das ,,Ineinander des Absoluten® statt als
Mitsein des Anderen eher als rein sinnlich aufgebaute Zwischenleiblichkeit durch ,,eine[]
[ganz einzige sinnliche] Selbstgebung meines Ich und Leibes*’®® erschopft werden, bei
der als beim Selbstbezug der Fremdbezug mit erschlossen werden muss, wird darauf
jedwede Art der Inter-Subjektivitat zurtickgefiihrt und nicht umgekehrt. Dies zeigt sich
offenbar durch die am leiblichen Selbstbezug reflektierende intersubjektive
\erschlingung. Z. B.: ,,,Weil der eigene Leib das Vorgefiihl des Anderen, die Einflihlung
das Echo meiner Leiblichkeit ist’, macht ein ,Aufblitzen von Sinn’ mich und den Anderen
austauschbar (substituables) in der ,absoluten Gegenwart der Urspriinge’ [...].“"®" Wie
bereits gesagt lasst sich aus der leiblichen Genesis die Intersubjektivitét allerdings mit
héherer Unmittelbarkeit auslegen, jedoch wirde dabei ihre teleologische Dimension
verblassen. Musste es zur Offenheit auf die Welt fihren und folglich die
»Mannigfaltigkeit des aktuellen Miteinander Vorstellens, -Denkens, -Wertens, -Wirkens,
-Schaffens, eines Miteinander der streitlosen Einstimmigkeit oder der widerstreitenden

793 Krisis, 305.

794 Krisis, 252.

% Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 366. Vgl. C-Manuskript, 425f. Zur Urtatsache vgl.
Tengelyi, LaszId, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 279. Zur Metaphysik vgl. 187.
Beides wird im anschlieRenden Kapitel ndher behandelt.

796 Krisis, 261.

97 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 377.
Bei Merleau-Ponty: Signes, 174. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den
Haag, Nijhoff 1971, 28: ,[D]ie Selbstgegenwart bedarf in ihrer Selbstdndigkeit nicht eo ipso einer
Fremdgegenwart auf die Art, wie Gegenwart Vergangenheit und Zukunft notwendig impliziert.“ AuBerdem
Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivitat bei Edmund Husserl, Nijhoff, The Hague 1982,
98. Vgl. dagegen Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 142 sowie bei Husserl:
CM, 852.

121



Unstimmigkeit* geben, misste sogar niemand als Weltbewusstsein etwa eines
Miteinanderlebens nach einer synthetischen Einheit der Geltung streben. Fraglich bleibt
auflerdem, wie sich dann die Jemeinigkeit oder Einzigkeit im Sinn der Angehorigkeit zu
einem absolut ,.einzige[n] Ich“"®® gegeniiber der so verabsolutierten leiblichen Genesis
noch auszeichnen l&sst, insbesondere wenn das Ich sowie der Andere auf einmal so
miteinander austauschbar gemacht werden wie ,,in der ,absoluten Gegenwart der
Urspriinge’, "  worin sich die nach Theunissen von Husserl von vornherein
ausgeschlossene ,,echte Alternativmoglichkeit*“®% der Gleichurspriinglichkeit des Ich und
des Anderen ja offensichtlich  befinden kann. Indessen droht der
Auslegungsausgangspunkt von der Husserlschen Begriindungsidee®! abzuweichen, der
nicht langer an einem im strengen Sinn absolut einzigen Ich festhalten wiirde, auch wenn
die Aufhebung der Einzigkeit oder Jemeinigkeit nach wie vor Uberhaupt keine
Voraussetzung oder Bedingung der Zwischenleiblichkeit darstellt.8%? Tatsachlich reicht
das ,,Zwischen-*“ der Zwischenleiblichkeit hinsichtlich der Einzigartigkeit fir den
Selbstbezug als ,,ein[] eindeutige[r] GrundriR*“&® noch nicht aus. Hierzu scheint man tiber
die leibliche Genesis hinausgehen bzw. den Ausweg aus ihrer Verabsolutierung finden zu
mussen. Darum ist die intersubjektive Genesis wiederum in Betracht zu ziehen.

%8 Krisis, 117. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1995, 363.

799 Vgl. ebenfalls Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 363: ,,Wirden wir dieses Ineinander des Absoluten selbst zum Absoluten erheben, wie Eugen
Fink es in seiner Verarbeitung Husserlscher Texte versucht [...], so bliebe von der Asymmetrie nichts mehr
ubrig. Der andere wiirde ebenso wie ich selbst in der Indifferenz eines Lebensstroms aufgehen.* Weiter 355:
»Eigen- und Fremdbezug drohen im Selbstbezug und Selbstentzug eines ipsum esse aufzugehen, aller
relativen Differenzierung zum Trotz. Sieht oder spricht sich das Sein in uns, so ist es am Ende gleich, wer
sieht und wer spricht, ich oder der Andere. ,N"importe qui parle...’, tont es bei Foucault zuriick.” Sowie
377. AuBerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 110.

800 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 153.

801 \vgl. Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 186: ,,Das Cogito
bleibt nach wie vor der Ausgangspunkt der Husserl'schen Phanomenologie, aber es wird weit iiber seine
cartesiansichen Grenzen hinausgetrieben.” Sowie 190. Jedoch wiirde Tengelyi der Rede von der
»Begrundung* eine Absage erteilen. Vgl. dazu 188.

802 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
362 sowie ebenfalls Signes, 173.

803 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 153.
Vgl. unter anderem VI, 188-89, 192-94, 311. Weiter Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder,
Freiburg / Miinchen 2014, 276.

122



2.3.3 Die Intersubjektivitéats- und Fremdheitsrolle

1) Die Husserlsche ,,,metaphysische’ Urtatsache* als ,,Ineinander des Absoluten*8%
Einerseits lasst sich angesichts der teleologischen Dimension die intersubjektive Genesis
bei Husserl eigentlich nicht durch die leibliche bei Merleau-Ponty ersetzen. Wird die
phianomenologische ,,Metaphysik* in die Uberlegung miteinbezogen, mit der der ,,meta-
intentionale“®® Hintergrund bei Merleau-Ponty jedoch nichts zu tun hat,®%® l4sst sich
andererseits die Genesis eben anders als leiblich erweisen. Husserls Begrindungsidee,
wonach vom Ich allein alles Erdenkliche ausgehen muss,®7 richtet sich trotz aller
nachtraglichen Selbstmodifikation 8% nach wie vor darauf, ,alle metaphysischen
Abenteuer, alle spekulativen Uberschwenglichkeiten aus[zuschlieBen].“8% Dazu hat
Tengelyi angemerkt:

»Husserl setzt sich aller traditionellen Metaphysik vielmehr erst recht dadurch entgegen, dass er
die phdnomenologische Metaphysik als eine Lehre von Urtatsachen auffasst, die sich nicht etwa

auf erste Ursachen zuriickfithren und daher auch nicht spekulativ ergriinden lassen.“*°

Die apodiktische Urtatsache ich bin, die Gberhaupt keine Ursache und zwar ,,nach wie vor

804 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 366. Vgl. CM, 8§59, §64; C-Manuskript, 425f. Weiter
Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185.

805 \/gl. VI, 292.

806 \/gl. Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 265: ,,Merleau-Ponty
[...] geht an diesem Grundansatz [von Husserls Metaphysik der Urtatsachen] vorbei.*

807 Vgl. CM, 864 sowie Tengelyi, LaszId, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Minchen 2014, 186,
190.

808 \/gl. Tengelyi, LaszIl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Minchen 2014, 181, 188 sowie
auBerdem Bernet, Rudolf u. Kern, Iso u. Marbach, Eduard, Edmund Husserl — Darstellung seines Denkens,
Meiner, Hamburg 1996, 211.

809 CM, 8§60. Vgl. Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 180.

810 Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 187. Zur Kritik hieran vgl.
weiter Novotny, Karel, Welt und Leib, Konigshausen u. Neumann, Wiirzburg 2021, 80f. Kurz formuliert
hat Tengelyi nach Novotny den Husserlschen Ansatz bei den Urtatsachen des Bewusstseins allzu rasch bei
der Erfahrungsanalyse und -deutung angewandt, wodurch ,,auch die Andersheit der Dinge und der Welt —
gegenilber der Objektivierung durch das Bewusstsein — erreicht wird.* AuBerdem besteht Tengelyi ebenso
immer auf den Erfahrungsprozess als Analyseausgangspunkt. Vgl. 82, 88 sowie Tengelyi, Laszlo, Welt und

Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 197.
123



der Ausgangspunkt der Husserl[]schen Phanomenologie [bleibt],“8! macht vielmehr eine
uniiberschreitbare Urtatsache oder ,,ein absolutes, undurchstreichbares Faktum“8? aus.
Als solches ,,[trage] ich in mir einen Kern von Urzufalligem [...] in Wesensformen, [...]
in denen dann die weltlichen Wesensnotwendigkeiten fundiert sind.“®*® Demnach gehort
zunachst zu diesem Urzufalligen als Faktizitit bzw. Urtatsache die ,Welthabe“84, d. h.
das Ich bietet sich wie bereits erwahnt als Weltbewusstsein dar.8> Zweitens ,,[ist] ein
transzendentales Ich immer nur im Rahmen eines intentionalen Ineinanderseins
denkbar.*“81® Genaugenommen ,,setzt [die Welthabe] stets Mitsubjekte voraus, mit denen
das jeweilige Ich ein intentionales Ineinandersein eingeht.“8t" So spielt der Andere auf
jeden Fall die Rolle des Mittragers bei der Verweltlichung, die eigentlich Uber die
erfillungsmaRige ,,Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit*88
hinausgehend noch auf die ,,verweltlichende Selbstapperzeption*8® deutet, bei der das
Ich eben immer im Intersubjektivitatsrahmen eines intentionalen Ineinanderseins ,,zu

811 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 186. Vgl. dagegen Novotny,
Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wirzburg 2021, 80f.

812 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 11, 155.

813 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 386. Meine Hervorhebung. Vgl. Zur Phanomenologie
der Intersubjektivitat 11, 155 sowie 159. Zu ,,Urzufélligem* vgl. ebenfalls CM, §64.

814 Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Minchen 2014, 185. Vgl. 186. Hierbei ist
die Welthabe eher bereits als ,,Weltvorgegebenheit aus den Einstimmigkeitstendenzen der Erfahrung und
im Rickbezug auf sie aufzuklaren®, anstatt ausschlielich als ,,das aktuelle System der Unendlichkeit der
moglichen Erfahrung” oder ,die Weltapperzeption als ein unendlich offenes System der mdglichen
Erfahrungen®. Vgl. Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wiirzburg 2021, 85, 88-89.
Zur urzufélligen Faktizitat vgl. dagegen 86: ,,Tengelyi spricht in dieser Hinsicht allerdings nicht von einem
Bruch mit Husserl, sondern von der Erweiterung des Bereichs zufélliger Faktizitat als von einem Schluss,
den Husserl selbst nicht mehr gezogen habe [...].“ Vgl. dazu Tengelyi, Laszlé, Welt und Unendlichkeit,
Herder, Freiburg / Munchen 2014, 190f. Dies wird in der vorliegenden Arbeit leider nicht eingehend erortert.
815 Vgl. in dieser Arbeit 1.2.

816 Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Minchen 2014, 185. Fir Tengelyi
»Schrankt diese Tatsache eines intentionalen Ineinanderseins die Vorrangstellung des jeweiligen Ich [noch
deutlicher als die Tatsache der Welthabe] ein.” Vgl. weiter Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitat 111,
371: ,Nicht nur ich bin kein solus ipse, kein erdenkliches Absolutes ist solus ipse [...].“

817 Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185. Vgl. dagegen weiter
Novotny, Karel, Welt und Leib, Koénigshausen u. Neumann, Wiirzburg 2021, 82-83, 85-86, 88.

818 Krisis, 305.

819 CM, 845.

124



synthetischer Einheit der Geltung hin[zu]streben[]“ 8° hat, wozu die ,vom Ich
vollzogene[] Einstimmung*“®! um sich selbst Willen sowie um der Welt Willen dient.
Durch das spezifisch als die ,,,metaphysische’ Urtatsache* bezeichnete ,,Ineinander des
Absoluten erklart sich die Intersubjektivitat statt als Ursache, durch die alle
Wesensnotwendigkeiten gesetzmélig abzuleiten waren, eher als eine Art der
~Faktizitatsbedingtheit eidetischer Zusammenhiange“8?2, die keineswegs weiter ,,auf erste
Ursachen zurtick[ge]fihr[t]“®% werden konnen. Indessen kann eine derartige Bedingtheit
der metaphysischen Urtatsache in einem anderen Sinn jedoch als etwas Absolutes
verstanden werden, das nicht etwa Verabsolutierung der Zwischenleiblichkeit impliziert.
Die Intersubjektivitat verweist in dieser Hinsicht in keinem gewohnlichen Sinn auf eine
der letzten Gegebenheiten oder Tatsachen (berhaupt, sondern vielmehr im Sinn der
»Notwendigkeit eines Faktums*“82* bzw. der faktischen Notwendigkeit, die nach Tengelyi
der ,eidetischen GesetzmaRigkeit“ 8° entgegensteht, von der sich eidetische
Zusammenhange abzuleiten schienen, und damit vom zufélligen Faktum oder von ,,der
zufélligen Faktizitat“®% eingeschrankt sowie abhangig bleibt, die jedoch von einer
sallumfassende[n] Kette von Ursachen®82” befreit sein muss. Mithin wohnen ,,dem sum
im Satz cogito, ergo sum“828 als dem ,,Urfaktum“8?® oder der Urtatsache trotz aller
scheinbaren Inkompatiblitat die Urzufalligkeit sowie -Notwendigkeit tatsachlich jedoch
zugleich inne. Damit erweist es sich gleichsam als absolut. [Leitet] die
[phdnomenologische] Metaphysik [...] die Madoglichkeiten auf ihren faktischen
Wirklichkeitsgrund zuriick“®% und nicht so, als ,,[suchte] die [traditionelle Metaphysik]
aus der Gesamtheit der Mdglichkeiten die Wirklichkeit abzuleiten* 8!, bleibt die
Intersubjektivitat als Faktizitatsbedingtheit indes ,,mit einer ,urspriinglichen Kontingenz’

820 Krisis, 71.

821 Krisis, 252.

822 Tengelyi, Lészld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 182. Vgl. 181. Tengelyi
erscheint die Rede von der Bedingtheit passender als die von der ,,Begriindetheit®. \VVgl. dazu 188.

823 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 187.

824 1deen 1, 846.

825 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 189. Vgl. 180-82.

826 CM, §64.

827 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 189.

828 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 188.

829 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 386.

830 Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 268. Tengelyi bezieht sich
hier auf die Metaphysik Sartres, jedoch in einer Husserlschen Hinsicht. Vgl. dazu 190-91, 265-67.

81 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 268.

125



behaftet“832, Das Ineinander des Absoluten als eine der Urtatsachen ist niemals ,,aus a
priori erfassten Wesensmdglichkeiten zu begreifen und dadurch sozusagen
wegzuerklaren“®, so als ware es unter anderem noch auf etwa eine Ursache reduzierbar.
Stattdessen dienen die Urtatsachen, die ,,auf Faktizitatsstrukturen [...] [wie] Welthabe,
Leiblichkeit, Intersubjektivitat [verweisen]“ &4 | der genetischen Auslegung als
notwendige Grundlagen, wobei die Urzufélligkeit und -Notwendigkeit zusammenfallen.
Eine derartige Genesis kann schlieflich tberhaupt von keiner Teleologie der Totalitat
uberschritten werden, d. h. von keiner ,,alles Sein in Totalitat konkret und individuell
ausmachende[n], letztermdglichende[n] und dadurch verwirklichende[n]*“#° Teleologie
einer Welthabe, ganz zu Schweigen etwa durch eine intersubjektive Objektivierung zur
hochsten Objektivitit oder Einstimmigkeit.8% In der beschriebenen Hinsicht fallt die
teleologische Dimension im Sinn einer totalistischen ins Sekundare, wéhrend die
leibliche sowie die intersubjektive auf derselben priméren Ebene stehen.

2) Die metaphysische Implikation von Merleau-Pontys Uberbetonung der Leiblichkeit

Verhielte sich die leibliche Genesis bei Merleau-Ponty ebenso als Grundtatsache, hatte
sie gewiss eine andersartige ,,metaphysische* Bedeutung als die bei Husserl. Zum
Mindesten liegt die leibliche Dimension bei Merleau-Ponty der intersubjektiven zugrunde
und nicht umgekehrt, d. h. beides steht keineswegs auf derselben Ebene des Ursprungs.
Mit anderen Worten ist die Intersubjektivitat durch die chiastische Zwischenleiblichkeit

832 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 266. Vgl. 267, 270, 265:
»oartre bleibt in Das Sein und das Nichts dem Grundansatz von Husserls Metaphysik der Urtatsachen
treu.” Sowie EN, 289. Sartre geht nach Tengelyi hinsichtlich des Mittels vom ,,absoluten Ereignis* sogar
weiter auf die Husserlsche Metaphysik ein als Husserl selbst. VVgl. dazu 190-91, 266-67. Vgl. dagegen
Novotny, Karel, Welt und Leib, Konigshausen u. Neumann, Wiirzburg 2021, 80f. Besonders 82, 86.

833 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 268.

834 Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 186: ,,Die Urtatsachen [...]
verweisen auf Faktizitatsstrukturen, die sich mit dem Cogito verbinden und ihm einen unverlierbaren
Hinweis auf Welthabe, Leiblichkeit, Intersubjektivitdt und Geschichtlichkeit einpragen.” Wir gehen in
dieser Arbeit jedoch nicht auf die Geschichtlichkeit ein. Zur Leiblichkeitsurtatsache vgl. auferdem Novotny,
Karel, Welt und Leib, Kdnigshausen u. Neumann, Wirzburg 2021, 89f.

835 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 380.

836 \/gl. unter anderem Krisis, 261-62, 302-03: Die ,,intersubjektive[] Bewahrung (Bewdhrung des Seins
anderer und der andere der anderen —und die Synthese der Intersubjektivitét als seiende und Einstimmigkeit
herstellende).“ CM, 8§22, 855.

126



»s0zusagen wegzuerklaren“ 87 | genauso wie ,die Welthabe* 88 als selbstandige
teleologische Dimension. 8° Als Faktizitait wohnt der Welthabe bei Husserl der
teleologische Hinweis inne, 3% der in der Intersubjektivitat als ,,Faktizititsbedingtheit“84*
verwurzelt bleibt und UGber die Welthabe hinaus noch eine Rolle im Selbstbezug spielt.
Man hat sich auf den Anderen zu beziehen, nicht nur um etwas Weltliches intersubjektiv
zu objektivieren,®?2 sondern auch um auf sich selbst zu rekurrieren,®? jedoch ohne ,,mit
sich in [...] [den] offene[n] Widerspruch“®% zu geraten, wenn auch ohne eine so
vermeinte, ,alles Sein in Totalitdt konkret und individuell ausmachende,
letzterméglichende und dadurch verwirklichende® 8° Weltidee oder einen solchen
Weltsinn. Ein derart ,,geringst* teleologischer Hinweis scheint bei Merleau-Ponty jedoch
an keiner Stelle ins Gewicht zu fallen. Uberdies halt Merleau-Ponty nach Waldenfels ,,an
dem anfanglichen Paradox*“84¢ des asymmetrischen ,,Ineinander des Absoluten*®’ fest,
zu dem sich genauso wie zur ,,,metaphysische[n]” Urtatsache*“84® bei Husserl ,,ein tiberaus
verwickeltes Ineinander von geltenden Sinnen“®¥ vertieft hat. Wahrend sich dieses
Paradox bei Husserl jedoch durch eine Vorrangstellung des Ich auflosen lasse, ziele die

87 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 268.

838 Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185. Vgl. 186.

839 vgl. VI, 247: ,,[L]Offenheit de I'Umwelt*; 228 sowie 263: ,,[L]'Offenheit d'Umwelt*; weiter Waldenfels,
Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355, 365: Die
»Zwischenwelt (intermonde).“ VVgl. dazu unter anderem PP, 409; VI, 72; Signes, 169.

80 \vgl. in dieser Arbeit 1.2.2 sowie weiter 1.2.3.

81 Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 182. Vgl. 181. AuRerdem
Krisis, 192.

842 \/gl. unter anderem Krisis, 261-62.

83 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65 sowie auBerdem Waldenfels,
Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366. VVgl. dazu bei
Levinas: AE, 130ff.

844 Krisis, 252.

85 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 380. Zum Vermeintsein vgl. auRerdem Krisis, 267.

846 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363.
Zur Asymmetrie vgl. 365 sowie VI, 294; auRerdem Ideen 11, 148.

87 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitét 111, 366. Ebenfalls zitiert in Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363. Vgl. C-Manuskript, 425f. Weiter
Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185.

88 Ehd. Vgl. dagegen Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wrzburg 2021, 80f.

849 Krisis, 71.

127



Problematik bei Merleau-Ponty von vornherein sozusagen nicht auf eine Auflosung ab.&°
Er hat nach Tengelyi im Ineinander des Absoluten in Form der Zwischenleiblichkeit
vielmehr die ,,Dialektik ohne Synthese“8%! gesehen, die der ,,schlechte[n]’ Dialektik
[entgegensteht], in der [...] die ,dialektische Bewegung’ als ,reine Identitat der
Gegensitze [...]’ stillgelegt wird.“&?2 Im Vergleich dazu musse die ,,,gute’ Dialektik [...]
einen unaufhorlichen Kampf fithren” 83 | indem sie nicht ,von einer schroffen
Entgegensetzung, sondern von einer ,Verflechtung’ — oder auch von einem ,Chiasmus’ —
von Subjekt und Objekt ausgeht* ®* sowie ,den konkreten Verflechtungen von
anfanglichen Sinngebilden nachgeht, ohne sie in einer hoherstufigen Einheit
aufzulosen*8S, sei sie eine Welt oder ,.ein Ur-Ich [...], das selbst jenes Geflecht angelegt
hat [...].8%

Dieser Merleau-Pontysche metaphysische Grundstein darf nicht durch irgendeine
Teleologie (iberschritten werden. Ebenso muss er nicht auf dem ,,Urfaktum“®®’ ich bin
beruhen, in dem die Urzufalligkeit und -Notwendigkeit wie bereits erlautert
zusammenfallen.®8 Der Dialektik ohne Synthese entspricht also die labyrinthartige
Verflechtung®® im Chiasmus ohne Anfang und Ende, wobei sich das Ich und der Andere
miteinander so verschlingen, dass man sich aufgrund des absolut asymmetrischen
Ineinanderseins, das jedem im Intersubjektivitatsrahmen fungierenden teleologischen

850 v/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
363, 379-80. AulRerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971,
12f. sowie bei Husserl: Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 366.

&1VI, 127: ,,[L]a dialectique sans synthése“. Zitiert in Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder,
Freiburg / Miinchen 2014, 270 sowie 276-78.

82 Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 273. Vgl. VI, 127-28.
Dieser ,,schlechten” Dialektik korrespondiert hierbei statt Husserls Methode eher Sartres. Vgl. auBerdem
Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 72.

83 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 275.

84 Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 275. Genauer gesagt steckt
der Grundriss, die Asymmetrie bzw. die ,,Nicht-Koinzidenz in der Verflechtung* zwischen der Zu- und
Ruckfahrt von Subjekt- und Objektsein. Vgl. 276.

85 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 276.

86 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363.
857 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 386.

88 \gl. Ideen I, §46; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 11, 155 sowie 159; CM, §64. Weiter bei
Sartre: EN, 289.

89 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
350. Bei Merleau-Ponty: Signes, 230.

128



Hinweis oder mit Waldenfels' Worten ,,jedem Fiireinander vorausgeht“8°, auf etwas
Weltliches einlasst sowie auf sich selbst bezieht. Der den Fremdbezug mit einschlieBende
Selbstbezug,®* ebenso wie die einem rohen oder wilden Geist®®? korrespondierende und
mithin vom ,,Monopol auf das Sein“®3 befreite Welt, ergeben sich alle nur aus dem
urspringlichen Chiasmus der Zwischenleiblichkeit, in der das Zwischen als In-Einander
das Fir-Einander uberwiegt, das eher auf die ,,\Vergemeinschaftung eines préasozialen Ur-
Ich“#4 verweist. Demgegeniiber ist jenes absolut anonyme Ineinander allerdings dem
Husserlschen Grundrahmen entgleist, namlich ,,der egologischen Einbettung [d]er
Phanomenologie“®®. Nunmehr steht mit dem ,,rohen Sein“#® im Bunde als der absolute
»Nullkorper“®7 bzw. ,,Nullpunkt“&8 nicht genau ,,mein“ ,,primordiale[r] Leib[]“%°, der
zuerst allein ,,auf sich selbst zuriickbezogen ist“®’°, sondern vielmehr ,unser immer
bereits chiastischer Leib, bei dem irgendwelcher Selbstbezug niemals ausschlieBlich auf
sich selbst zurtickbezogen ist. Hiervon ausgehend wirde es nach Waldenfels jedoch dazu
flhren: ,,Sieht oder spricht sich das Sein in uns, so ist es am Ende gleich, wer sieht und
wer spricht, ich oder der Andere.“®"* — LieRe sich die leibliche Genesis als etwas uns
Gemeinsames so verabsolutieren, ,,[wirde] [d]er [A]ndere [...] ebenso wie ich selbst in

80 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380.
81 Vgl. unter anderem Signes, 174.

82 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
148-49. Bei Merleau-Ponty: VI, 131, 227, 228, 263.

83 Signes, 169. Zitiert in Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengénge, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1995, 355.

84 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380.
Vgl. unter anderem 363 sowie bei Husserl: Krisis, 117.

85 Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 186. Vgl. 190.

86 \/gl. unter anderem VI, 103: ,étre brut“ sowie weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische
Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147.

87 |deen Il, 152.

88 |deen 11, 158.

869 Krisis, 265. Vgl. ebenfalls CM, 844, 851; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin
1977, 66.

870 CM, 844. Vgl. §18 sowie weiter bei Merleau-Ponty: VI, 303.

871 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.
AnschlieRend daran folgt das: ,,,N"importe qui parle...”, tont es bei Foucault zurtick. Solche Konsequenzen
hat Levinas gewiR im Auge, wenn er eine antihumanistische Tendenz heraufziehen sieht.”“ VVgl. Bedorf,
Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 110, 159.

129



der Indifferenz eines Lebensstroms aufgehen*8’2, in den wir als verschiedene Wellen alle
hineinstromen mussten. Des Weiteren, unabhangig davon wie sich die beiden Seiten von
Eigenem und Fremdem, Subjekt- und Objektsein voneinander unterscheiden, alternieren
sowie verflechten konnten, verldre das Fremde oder die Fremdheit in der Fremderfahrung
als ,,Zugénglichkeit in der eigentlichen Unzuganglichkeit im Modus der
Unverstandlichkeit“®”® seine eigentliche Bedeutung, genauso wie das Eigene. Denn
beides stellte sich so gleichgultig wie zwei miteinander austauschbare Variablen fur einen
dritten  neutralen  Zuschauer wie ein  Uber-lch dar, das dem sich
~phanomenologisierende[n]“®"* Ich sowie dem Anderen stets fernbliebe.8”

3) Die Untergrabung der Fremdheitsbedeutung

In der Tat lasst sich das Fremde nur aus der Sich-Abtrennung vom Eigenen herriihren,
wobei die Jemeinigkeit nie aufgehoben wird.8’® AuRer beidem spielt darin (iberhaupt
nichts eine Rolle. Anders gesagt wird das Fremde vor allem keineswegs etwa aufgrund
des neutralen Standpunkts eines Dritten vom Eigenen trennbar gemacht oder getrennt. Es
fehlt nach Tengelyi fir die Vollkommenheit der Zwischenleiblichkeitslehre jedoch eine
Auslegung des vorausgesetzten Unterschieds zwischen dem Eigenen und dem Fremden
bzw. der ,,Nicht-Koinzidenz in der noch so engen \erflechtung von Selbst und
Anderem*“ 8" wenn sie eigentlich nicht auf den Grundriss®® der labyrinthartigen
Zwischen-Leiblichkeit reduzierbar oder dadurch wegzuerklaren ist: Es verhielte sich
beim Fremdbezug auf den Anderen wie etwa auf die fremde berthrend-bertihrte Hand

872 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363.
Meine Hervorhebung. Vgl. ebenfalls 355, 377.

873 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 11, 631. Vgl. CM, 852, 854; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

874 Krisis, 170. Vgl. CM, 8§15 sowie besonders Fink, Eugen, Das Phanomenologisieren als Reduzieren, in
VI. Cartesianische Meditation, Dordrecht, Kluwer 1988, 32f.

875 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
314, 357-60.

876 \gl. Signes, 173 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1995, 311, 367.

877 Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 278. Vgl. weiter 271, 277;
bei Sartre: EN, 289; Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 72, 217f;
Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 311,
367.

878 Zur Idee des Grundrisses vgl. unter anderem VI, 188-89, 192-94, 311 sowie weiter Tengelyi, LaszId,

Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Munchen 2014, 276.
130



nicht anders als beim eigenen Wahrnehmend-Wahrgenommensein.8”® In Hinblick darauf,
dass alles von der Asymmetrie ,,einer ,\\erflechtung’ — oder auch von einem ,Chiasmus’ —
von Subjekt und Objekt ausgeh[en]“ 8 sowie unter der Uberbestimmung ,.der
gemeinsamen Zugehorigkeit zur Welt“# stehen miisste, lieRe sich das Fremde angesichts
der ,Reversibilitat“ 82 eben nicht vom auf sich selbst irgendwie abweichend
rekurrierenden Eigenen in einem weiteren Sinn unterscheiden.

Ein Ausweg daraus verweist auf die bereits genannte Abtrennung, die trotz des Hinweises
auf etwa Urzufalligkeit jedoch nicht zu den bisher erwahnten Urtatsachen zu gehdren
scheint.®3 Es scheint zwischen dem Ich und der Inter-Subjektivitat noch zu stecken, was
genetisch auszulegen ist. Solange dies Ubersehen wird, bleibt die weitere genetische
Bedeutung des Fremden ebenso Ubersehen wie die der Intersubjektivitat. Das Fremde
dient der  Zwischenleiblichkeitslenre  erstens  nicht  so  kritisch  als
~Motivationsfundament* %4 wie der fremde Leibkorper bei Husserl auf dem
cartesianischen Weg; zweitens lasst sich bei Merleau-Ponty auf das Fremde keine
teleologische Dimension mehr ein. Das Fremde fallt damit sogar in ein bloRes Derivat
aus der Inkongruenz zwischen der Zu- und Rickfahrt von Subjekt- und Objektsein
zusammen. Dementsprechend lasst sich eine eigentliche Fremdheit des Anderen als
»Zuganglichkeit in  der eigentlichen  Unzugénglichkeit im  Modus der
Unverstandlichkeit” tatséachlich nicht als Kern ,,d[e]s an sich erste[n] Fremde[n] (d[e]s
erste[n] Nicht-Ich) [,] d[e]s andere[n] Ich*“®5 gegeniiber aller andersartigen weltlichen
Fremdheit auszeichnen, selbst wenn die weltliche Fremdheit hinsichtlich ,d[e]s
Scheitern[s] einer egozentrischen Aneignung der Welt [...] [bzw.] einer ,perzeptiven

879 Vgl. PP, 175; VI, 174-75; Signes, 167, 169. Vgl. dagegen Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy,
Galilée, Paris 2000, 205; bei Husserl: Ideen 11, 166.

80 Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 275. Genauer gesagt steckt
die Asymmetrie zwischen der Zu- und Riickfahrt von Subjekt- und Objektsein. VVgl. 276. Bei Merleau-
Ponty: VI, 191 sowie 302.

81 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380.
Vgl. PP, 251: La ,,connaturalité“ sowie Signes, 165. AuRerdem Ideen I, 82; Krisis, 199; CM, 855.

82 Zur Reversibilitat als einer verbesserten Version der Reflexivitat vgl. unter anderem VI, 156, 184. Zur
Reflexivitét vgl. unter anderem PP, 109, 404; Signes, 165, 167, 230; VI, 311.

83 Vgl. Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 386; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat I,
155 sowie 159; CM, 864.

84 CM, 850. Vgl. 851 sowie auRerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag,
Nijhoff 1971, 21-22.

85 CM, 849.

131



Offenheit auf die Welt’*®® nicht so leicht wie bei Husserl von der Zugéanglichkeit bei der
Objektivierung als ,,Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu Bekanntheit*“8’
uberwogen wird. Folgendermalien fiihrt weiter dazu, die Fremdheit in ihrem eigentlichen
Sinn zu enthillen.

86 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.
Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107.
87 Krisis, 305.

132



I1. Die Vertiefung des Fremden

3. Die Wiedergewinnung der Fremdheit bei Waldenfels

3.1 Der zuné&chst nicht leibliche, jedoch den Fremdbezug implizierende Selbstbezug
3.1.1 Die Inspiration aus der teleologischen Dimension

1) Die teleologische Dimension des Selbstbezuges

Wie schon frither gesagt wohnt dem Weltbewusstseinsleben bzw. der ,Welthabe*888 als
LUrtatsache*® bei Husserl der teleologische Hinweis inne, dass man sich auf den
Anderen nicht nur zu beziehen hat, um etwas Weltliches intersubjektiv zu
objektivieren,® sondern auch um auf sich selbst zu rekurrieren,%! jedoch ohne ,mit sich
i[m] [...] offene[n] Widerspruch“8%? zu stehen. Bei dieser fiirs Ich sowie ,,vom Ich
vollzogenen Einstimmung“®® bzw. der Bewahrung zur Einstimmigkeit hat man aufgrund
eines ,,Miteinanderleben[s]* 84 trotz aller ,,Mannigfaltigkeit [...] der streitlosen
Einstimmigkeit oder der widerstreitenden Unstimmigkeit“ 8  jedoch noch ,,zu
synthetischer Einheit der Geltung hin[zu]streben[]“8%. Dabei hat sich etwas Fremdes aus
dem Anderen bzw. aus dem Fremdbezug immer bereits auf die ichliche sowie weltliche
Bewéhrung zur Einstimmigkeit ausgewirkt. Wahrend die teleologische Dimension im
Miteinanderleben fungiert, impliziert das Mit- oder Ineinander in Wirklichkeit keine
Wechselseitigkeit der Vergemeinschaftung.®’ Die teleologische Dimension ist vielmehr
im Selbstbezug fundiert, dessen Einzig- oder Jemeinigkeit eher noch ,eine Nicht-

88 Tengelyi, LaszIl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185. Vgl. 186.

89 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 366.

890 V/gl. unter anderem Krisis, 261-62.

81 Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65 sowie Waldenfels, Bernhard,
Deutsch-Franzdsische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366; AE, 130f.

892 Krisis, 252.

893 Krisis, 252.

8% Krisis, 192. Vgl. CM, 842, §60.

8% Krisis, 6. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 154.

8% Krisis, 71. Vgl. ebenfalls 254.

897 Vvgl. CM, 8§56, §58 sowie weiter Krisis, 197-98.

133



Gegenseitigkeit“®® implizieren muss, und der mit etwas Fremdem gefarbt worden sein
muss. Diese Farbung muss sich nicht mehr vorrangig auf eine zwischenleibliche Weise
vollzogen haben, so wie die eben zitierte Nicht-Gegenseitigkeit als ,,in der Beziehung
Ich-Anderer [eingebettete] ,unvermeidliche Asymmetrie’ [...], die sich nicht in
Reziprozitat verwandeln 1aB3t“®%, nicht mehr durch die Reversibilitat erschopft werden
kann,®® wenn die ,,Nicht-Koinzidenz in der noch so engen Verflechtung von Selbst und
Anderem*“%? ebenso nicht auf den Grundriss der labyrinthartigen Zwischen-Leiblichkeit
reduzierbar oder dadurch wegzuerklaren ist. %2 Der Zugang zum den Fremdbezug
implizierenden Selbstbezug lasst sich anders als leiblich oder zwischenleiblich erweisen.
Der ,,synthetischen Einheit der Geltung“, zu der das Ich hinzustreben hat, kann bei
Husserl die bereits erwihnte ,,universale konstitutive Synthesis“%® oder ,,unendliche
regulative lIdee* %4 so entsprechen, wonach ,ich [...] eine verweltlichende
Selbstapperzeption [...] vollzogen [habe] und [...] sie in bestdndiger Fortgeltung und
Fortbildung [halte]“%%, dass sich die ichliche Bewahrung zugleich als die weltliche
darstellt. In dieser Hinsicht héngt dieser teleologische Hinweis auf den mdglichst
einstimmigen sowie widerspruchslosen Selbstbezug oder auf eine solche Selbstrekurrenz
mafgeblich mit jenem totalistischen auf das Welt-Bewusstseinsleben zusammen, bei dem
»alles Sein in Totalitat konkret und individuell aus[zu]machen[], [zu] letztermd&glichen[]
und dadurch [zu] verwirklichen[]“%% ist. Somit hat Merleau-Ponty den beiden eine

8% Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 314.
Zwar bezieht sich der Originaltext eher auf die moralische Implikation, dennoch erweist sich sein
Zusammenhang mit der Irreziprozitdt als ein kritischer Leitfaden. Vgl. 333: ,,Asymmetrie und
Irreziprozitat”. Zur entgegengesetzten Reziprozitat spezifisch zwischen dem Ich und dem Anderen vgl. bei
Merleau-Ponty: PP, 407.

899 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 365.
Vgl. bei Husserl: Ideen 11, 148; bei Merleau-Ponty: VI, 294. Dagegen PP, 407.

%0 Zur Reversibilitat als einer verbesserten Version der Reflexivitat vgl. unter anderem VI, 156, 184. Zur
Reflexivitdt als ,,eine Art der Reflexion (une sorte de réflexion)“ vgl. unter anderem PP, 109 sowie 404;
Signes, 165, 167 sowie 230; VI, 311. AuBerdem bei Husserl: CM, §18.

%1 Tengelyi, LaszIl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 278. Vgl. 277.

%2 Zur Idee des Grundrisses vgl. unter anderem VI, 188-89, 192-94, 311 sowie weiter Tengelyi, LaszId,
Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Munchen 2014, 276.

%3 CM, §22.

%04 CM, §22.

%05 CM, §45.

%6 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 380. Zum Unterschied zwischen dem teleologischen und

dem totalistischen Hinweis vgl. ebenfalls Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg /

134



Absage erteilt. Sowohl die Welt als auch das schier reversible, quasi-reflexive Selbst
richten sich bei ihm niemals auf Einstimmigkeit, unabhdngig davon wie leiblich,
zwischenleiblich bzw. chiastisch der Selbstbezug den Fremdbezug mit einschlieen oder
damit gleichurspringlich zusammenhéangen muss. Indessen wird bei Merleau-Ponty
weder auf eine Aufhebung der Jemeinigkeit noch auf eine zuerst ausschlielich vom
neutralen Dritten durchfiihrbare Trennung zwischen dem Eigenen und dem Fremden
direkt hingewiesen,*®’ jedoch kann sich ein hierzu beitragender Irrweg ableiten, wenn es
bei Merleau-Ponty nach Tengelyi fir die Nicht-Koinzidenz in der intersubjektiven
Verflechtung bzw. fir ihre ,,fundamentale Kontingenz“®® noch eine weitere Auslegung
fehlt, und zwar wenn auler der verabsolutierten leiblichen Genesis tberhaupt keine jener
Kontingenz zugrundeliegende Intersubjektivititsurtatsache gibt.°%® Der Implikation, dass
die Trennung zwischen dem Eigenen und dem Fremden auf einen neutralen dritten
Standpunkt zurlickgefuhrt wirde, so als wiirden davon ausgehend die Urstiftung sowie
die Nivellierung ihres Unterschieds gleichurspringlich durchgefuhrt, kann man nicht
ohne Weiteres ausweichen. Ohne die bereits erlauterte teleologische Dimension des
Selbstbezuges wirde aufgrund der Zwischenleiblichkeit nicht nur ,,ein ,Aufblitzen von
Sinn” mich und den Anderen austauschbar in der ,absoluten Gegenwart der Urspriinge’

Miinchen 2014, 299 sowie Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wirzburg 2021, 83:
»Zwischen dieser Totalitit und dem Unendlichen gibt es daher keinen Gegensatz, sondern ,eben nur ein[en]
Unterschied’ [...], [...] eine ,diakritische’ Differenz* bzw. eine solche ,,Beziehung zwischen
Gesamtwirklichkeit und Offenheit der Welt“. Vgl. dazu 89. Weiter 84: ,,Die diakritische Aufgabe [heif3t],
die Idee eines unendlichen Systems mdglicher Erfahrungen von der Seinstotalitdt des Dinges und der
Gesamtwirklichkeit der Welt zu unterscheiden [...].* Zur Novotnys Kritik an Tengelyi vgl. 80f. Zwar wird
diese diakritische Beziehung in der vorliegenden Arbeit nicht eingehend erdrtert, jedoch ist klar, dass die
teleologische Dimension eigentlich keineswegs mit einer totalistischen ,,Bewegung eines Erwerbens von
Unbekanntheit zu Bekanntheit® Hand in Hand gehen muss, wenn der teleologische Hinweis und der
totalistische jeweils der ,,Idee eines unendlichen Systems mdglicher Erfahrungen®, die einen Spielraum fur
die Offenheit eréffnen kann, und der ,,der Seinstotalitdt des Dinges und der Gesamtwirklichkeit der
Welt“ korrespondieren. Zu jener Bewegung vgl. Krisis, 305.

07 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
362, 367 sowie bei Merleau-Ponty: Signes, 173.

%8 Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Minchen 2014, 278.

%9 Zu jener Verabsolutierung vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363. AuBerdem bei Husserl: Zur Ph&nomenologie der
Intersubjektivitat 11, 155, 159; Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitat 111, 366, 386; CM, §64. Sowie
Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 181, 185-86, 188.

135



mach[en]“%°, sondern vielmehr so, als béten sich beide gleichermaRen als Rollen eines
Schauspiels fur aus der Distanz zusehende Zuschauer dar, unabhangig davon wie sich die
Rollen ihrerseits voneinander trennen lieRen. Demzufolge gingen nicht nur die
Jemeinigkeits-, Einzig- oder Einzigartigkeitsbedeutung des Ich sowie die
Fremdheitsbedeutung des Anderen alle verloren, sondern eher dieser genetische Sinn: Die
Fremdheit oder das Fremde kann nicht bloR deduzierbares Gegenteil oder Korrelat des
Eigenen darstellen, so wie sich ein Positives und ,,ein wahrhaft Negatives, kein ,Positives,
das anderswo ist’“%!', zueinander verhalten, sondern sogar ein Motiv zur Welt- oder
Selbsterfahrung wie etwa als ,,Motivationsfundament“®!2, das von Husserl durch den
fremden Leibkorper auf dem cartesianischen Weg erschlossen wurde. Zur weiteren
Klarung gehen wir anschliefend zundchst auf die Jemeinigkeit bzw. die Einzig- oder
Einzigartigkeit des Selbstbezuges ein, wozu die teleologische Dimension, wenn wir
genauer hinschauen, ohne mit einer totalistischen im Bunde zu stehen, wirklich dient, um
uns gleichfalls dem Kern ,,d[e]s an sich erste[n] Fremde[n] (d[e]s erste[n] Nicht-Ich) [,]
d[e]s andere[n] Ich*“°®® anzundhern, das sich als solches gegeniiber aller andersartigen
weltlichen Fremdheit auszeichnen l&sst, ohne auf etwas Leibliches zu verweisen.

2) Die Jemeinigkeit als Einzig- oder Einzigartigkeit

a) Negative Bestimmung

Wias zunachst das schier reversible, quasi-reflexive Selbst®* bedingen muss, ist so zu
verstehen, dass sie vor allem keine intersubjektive Gegenseitigkeit oder Symmetrie
zwischen dem eigenen Ich und dem fremden Anderen voraussetzt oder impliziert. Als
solcher korrespondiert der Einzigkeit des Selbst allerdings gewissermalien der Chiasmus
des Leibes. °® Die Einzigkeit konnte uns ebenfalls an ,ein einziges Ich“ %% als

910 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 377.
Vgl. weiter 355, 363 sowie bei Merleau-Ponty: Signes, 174.

911 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157.
Bei Merleau-Ponty VI, 302.

%12 CM, 8§50. Vgl. 851 sowie auRerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag,
Nijhoff 1971, 21-22.

913 CM, 849. Vgl. 8§52 sowie Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631.

%14 \/gl. unter anderem PP, 109, 404; VI, 156, 184, 311; Signes, 165, 167, 230. AuBerdem bei Husserl: CM,
818.

915 Zum Chiasmus vgl. VI, 170f. sowie 264f.

%16 Krisis, 117. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1995, 363.

136



Auslegungsausgangspunkt der Husserlschen Begriindungsidee °**’ oder sogar an die
einzigartige  philosophische  Einsamkeit %8 erinnern, jedoch liegt die
Einzigkeitsbestimmung weder in der Angehdrigkeit zu einem rein denkenden ego noch
in der zu einem leiblichen Ich, das sich als ,,eine[] Monade [verhalt], in der sein Leib im
Modus des absoluten Hier, eben als Funktionszentrum fir sein Walten urspriinglich
konstituiert und erfahren ist.“®° — Dariiber hinausgehend lieRe sich die leibliche Genesis
wiederum verabsolutieren.®?° Kurz gesagt verweist die Einzigkeit nicht genau auf eine
Prioritat oder eine Exklusivitat des Ich, sondern zundchst vielmehr auf ,eine Nicht-
Gegenseitigkeit“®?! der ,,Asymmetrie und Irreziprozitat“92? zwischen dem Ich und dem
Anderen, auf die die ,,Nicht-Koinzidenz in der noch so engen Verflechtung von Selbst
und Anderem“®2 zuriickgeht. Dieser bereits mehrmals erwéhnten Asymmetrie steht
offensichtlich die Reziprozitat entgegen, bei der sich jene fremde Perspektive aus dem
Anderen und diese meine eigene beispielsweise aufgrund ,der gemeinsamen
Zugehorigkeit zur Welt“®2* so flieRend wie maglich auseinandersetzen konnten.%2° — Eine
derart perfekte intersubjektive Reziprozitat beim friiheren Merleau-Ponty lasst sich
tatséchlich nicht in den Chiasmus des Leibes einfuigen.

Neben aller Revidierung jener perfekt symmetrischen Reziprozitat muss Derridas Kritik
an Merleau-Ponty fur die Kniffligkeit der von ihm ausgehenden Einzigkeitsbestimmung
in die Uberlegung hinzugezogen werden. Laut Derrida wird im asymmetrischen
Chiasmus der apprasentive Charakter der Fremderfahrung vollig iibersehen.®?® Denn trotz
aller Reversibilitdt ist das fremde Wahrnehmend-Wahrgenommensein  der

917 \gl. Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Minchen 2014, 186 sowie 190. Jedoch
wirde Tengelyi der Rede von der ,,Begriindung” eine Absage erteilen. VVgl. dazu 188.

%18 \/gl. Krisis, 521.

%19 CM, 853.

920 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
363. Jedoch hat er hierin vielmehr Eugen Fink genommen.

921 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 314.
922 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 333.
Vgl. 365.

923 Tengelyi, LaszIl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 278. Vgl. 277.

924 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 380.
Vgl. bei Merleau-Ponty: PP, 251; Signes, 165. Bei Husserl: Ideen 11, 82; Krisis, 199; CM, 8§55.

95 \gl. PP, 407. Dagegen VI, 294.

926 \/gl. Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 205. AuBerdem bei Husserl:
Ideen |1, 166 sowie CM, §54.

137



~Fremdwahrnehmung“%?’ die bei Husserl ,,als Analogon von Eigenheitlichem“%2 nie zur
Verwirklichung der ,,Wahr-“Nehmung so erflllt werden musste wie die eigene
primordinale Wahrnehmung, bei Merleau-Ponty jedoch von vornherein auf dieselbe
Zuganglichkeitsebene des eigenen getreten. °® Somit steckt dabei zwischen der
Présentation und der Apprasentation kein uniberbriickbarer Abgrund mehr, ebenso wie
zwischen den Subjekten.®® Hierdurch ist das Zwischen der Zwischenleiblichkeit vom In-
oder Miteinander der Intersubjektivitat gleichsam abgewichen. Bestiinde bei Merleau-
Ponty irgendworin ein Abgrund, steckte er ausschlie3lich zwischen der ,,von Subjekt und
Objekt ausgeh[enden]“®*! Zu- und Riickfahrt des Wahrnehmend-Wahrgenommenseins.
Dementsprechend ware die Fremd-Wahrnehmung keineswegs blofRe Simulation und
stiinde unter keiner Prioritat einer Eigenheits- oder ,,Primordinalsphare” %2 . Die
Abstraktion, dass man nach Husserl um der Fremdheitsenthillung Willen zunéchst ,,von
allem Fremdgeistigen [abstrahiert]“ 2 | einschlieRlich ,,d[es] Charakter[s] der
Umweltlichkeit fir jedermann,“®®* erweist sich fiir Merleau-Ponty statt als Zugang zu
einem ontologischen Zustand eher als Zugang zu einer Methodik. Sie weist als solche
weder auf eine vorangehende Einsamkeit im Leben %%  noch auf eine
~bewuRtseinsgeschichtliche Phase ohne Mitsubjekt“%%® hin. Die beiden werden sowonhl
vom Chiasmus als auch von der dem Chiasmus entsprechenden Einzigkeit als Nicht-
Gegenseitigkeit keineswegs vorausgesetzt.

b) Positive Bestimmung

%21 CM, 855.

928 CM, 852.

929 \/gl. unter anderem Signes, 167, 169.

930vgl. VI, 177-78; Signes, 169; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1995, 149. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107.

%31 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 275.

932 CM, 850. Vgl. §858. Zur Eigenheitssphére vgl. CM, §44.

933 CM, 844.

934 CM, 844. AnschlieRend daran folgt: ,,[...] das Fiir-jedermann-da- und zuganglich-sein, Jedermann-in-
Leben-und-Streben-etwas-angehen-oder-nicht-angehen-konnen, der allen Objekten der ph&nomenalen
Welt eignet und ihre Fremdheit ausmacht [...].*

935 Vgl. Signes, 172 sowie auRerdem 166-67.

96 Held, Klaus, Das Problem der Intersubjektivitit und die Idee einer phanomenologischen
Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven transzendentalphdnomenologischen Forschung, Nijhoff, The

Hague 1972, 49.
138



Jedoch bleibt fraglich, ob durch die an ,,unser[em] Leib“®’ erschlossene Unmittelbarkeit
des ,,inneren Konnex[es]*“%® eine andersartige Selbstvergessenheit als diese eingelassen
werden konnte: Nach Theunissen misste man sich in der natirlichen Einstellung sein
eigenes ,,Immer-schon-vergemeinschaftet-sein[]“%*° nicht bewusst machen, sodass der
zwischenmenschliche Abstand ein unlberbrickbarer Abgrund zu sein schiene.
Stattdessen weist eine andere Selbstvergessenheit auf die \erlorenheit der Einzig-
artigkeit hin, der noch gréRRere Bedeutung zukommt als der Einzigkeit im Sinn einer
Nicht-Gegenseitigkeit. Diese negative Bestimmung nahert sich dem Chiasmus der
leiblichen Genesis an, von der aus ,.eine antihumanistische Tendenz*“%* zur ,,Indifferenz
eines Lebensstroms*“%4! noch nicht ausgeschaltet werden muss. Im Vergleich dazu liegt
die nicht rein leiblich auslegbare Einzig-artigkeit vielmehr im Ich, das die bereits
mehrmals erwihnte ,,Einstimmung“®* vollziehen muss. lhre teleologische Bedeutung
bleibt auf nichts Leibliches reduzierbar, unabhéngig davon ob die ,[hinzustrebende]
synthetische[] Einheit der Geltung“®*® gemaR der Selbst- oder Welterfahrung erreichbar
ist oder erhalten werden kann. Die Einzigartigkeit des Selbstbezuges bedarf keiner
Vollendung ,,der vom Ich vollzogenen Einstimmung*“%*, sondern eher nur einer vom Ich
als solcher gespielten Rolle. Sie bleibt unreduzierbar auf eine leibliche Genesis, wahrend
die intersubjektive Verflechtung zwischen dem Ich und dem Anderen allerdings so
unmittelbar wie zwischenleiblich erschlossen werden kann.

Diese Einstimmungsrolle des Ich durchzieht die Zwischenleiblichkeitslehre derart, dass
der Selbstbezug, seinerseits einzigartig, den Fremdbezug impliziert. Das Ich muss sich
auf den Anderen beziehen, um mdglichst einstimmig sowie widerspruchslos auf sich

97 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 350.
Vgl. Signes, 169 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108.

938 Krisis, 6. AuBerdem versuchte Theunissen ebenfalls, mittels der personalistischen Einstellung eine
Unmittelbarkeit der Fremderfahrung zu enthiillen. Vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de
Gruyter, Berlin 1977, 114.

%9 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 95. Die Uberwindung der
Selbstvergessenheit deutet also auf die Enthillung eines bereits vergemeinschafteten Ich. Vgl. dazu 95-96.
AufBerdem 101.

%40 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.
%1 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363.
Vgl. 355 sowie 377. Aullerdem Signes, 174.

%42 Krisis, 252. Vgl. 254.

93 Krisis, 71. Vgl. ebenfalls 254.

94 Krisis, 252.

139



selbst rekurrieren zu konnen. ®® — Zu berlcksichtigen ist, dass der Selbstbezug
hinsichtlich der Inkongruenz zwischen der Zu- und Rickfahrt von Subjekt- und
Objektsein dennoch ebenfalls ein schier reversibles, quasi-reflexives Selbst ausmachte,
wenn auch ohne den Fremdbezug mit einzuschliel3en. Bei diesen ,,Selbstidentifizierungs-
“Ablaufen — mit Husserls Worten, bei ,,ein[em] Strom von Erlebnissen des identischen
Ich[,] (das selbst kein Erlebnis, sondern in den Erlebnissen erlebend ist)*“®4® — strebt das
Ich so intersubjektiv zu synthetischer Einheit der Geltung hin, dass es sich unter den
Umstanden der ,,Mannigfaltigkeit eines Miteinander” %’ im ,Miteinanderleben® %4
verweltlichen bzw. erleben muss, wodurch sich als ,,,metaphysische’ Urtatsache [...] ein
Ineinander des Absoluten%4° erklart. Dieselben Umstande konnen sich sogar auf die im
leiblichen Chiasmus erschlossene Nicht-Gegenseitigkeit ausgewirkt haben sowie weiter
auf den leiblichen Selbstbezug im Ganzen,®*° sodass als Einzigartiges das Selbst wie
bereits erwahnt vom urspringlichen Ausgangspunkt mehr oder weniger abweichen und
daruber hinaus immer schon auf eine leibliche Weise aus dem Anderen etwas Fremdes
mit einschlielen muss. Die beiden Dimensionen kreuzen sich als Leiblichkeit und
Intersubjektivitat, ohne dass die eine auf die andere reduziert werden kann. Des Weiteren
kann es schrittweise zur intersubjektiven Objektivierung fuhren, wobei man mit
Theunissens Worten ,,von den primordinalen Welten zu der einen objektiven Welt
[Ubersteigt]“%, wahrend sich nach Merleau-Ponty ,,das Scheitern einer egozentrischen
Aneignung der Welt“%2, so als ware die Welt ,,in [...] der Bewegung eines Erwerbens

%5 Vgl. Krisis, 252 sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65. AuRerdem
Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366
sowie bei Levinas: AE, 130f.

%6 Krisis, 252. Vgl. 254.

%7 Krisis, 6.

%48 Krisis, 192. Vgl. CM, 842, §60.

%9 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 366. Vgl. C-Manuskript, 425f. Weiter Tengelyi, LaszI0,
Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Minchen 2014, 185. VVgl. dagegen Novotny, Karel, Welt und
Leib, Kdnigshausen u. Neumann, Wirzburg 2021, 80f.

90 vgl. Signes, 230 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1995, 350.

%1 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73. Vgl. CM, 855; Waldenfels,
Bernhard, Deutsch-Franzgsische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 61-62, 317,
Fulnote.

92 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 355.
Vgl. bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Ebenfalls Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 107.

140



von Unbekanntheit zu Bekanntheit“%3, jedoch als unumganglich erweist. Gemein haben
dieser Selbst-Uberstieg zur Weltobjektivierung und jene Selbst-Rekurrenz zur
Einzigartigkeit gewiss den Fremdbezug, nur lasst er sich durch Letztere noch deutlicher
zeigen als durch das Weltbewusstseinsleben als Inbegriff. Ebenso gilt dies auch fur den
Zusammenhang zwischen der Einzigartigkeit und der Fremdheit des Selbstbezuges, der
den Fremdbezug implizieren muss.

3) Die eigentliche Fremdheit im Fremdbezug

Die Rolle einer solchen Fremdheit wére mit der vergleichbar, die in der unaktualisierten
leibkorperlichen ,,Sinnestiberschiebung” %*  das Motivationsfundament fir die
analogisierende  Auffassung [...] abgeben kann.* 9° Fir ein solches
Motivationsfundament fehlt bei Merleau-Ponty eine Erklarung genauso wie fir ,,die
ontologische Trennung der Bewusstseine“®®®, wenn er die Husserlsche ,,,metaphysische’
Urtatsache [...] ein[es] Ineinander des Absoluten“®’ in Form der Zwischenleiblichkeit
bereits fiir eine ,,Dialektik ohne Synthese*“**® und ohne Anfang und Ende oder fiir einen
Hinweis darauf gehalten hat. Wenn nichts als die Fremdheit das Ich dazu motiviert, sich
auf den Anderen sowie weiter auf sich selbst leiblich oder anderswie zu beziehen, darf
die Fremdheit in diesem eigentlichen Sinn zunédchst nicht auf ,eine Nicht-
Gegenseitigkeit“ ®° der Reversibilitat oder des Chiasmus reduziert werden.%° Sie
verweist vielmehr auf die ,,Zuganglichkeit in der eigentlichen Unzugénglichkeit im
Modus der Unverstandlichkeit“? zurtick, wodurch sich der Kern ,,d[e]s an sich erste[n]
Fremde[n] (d[e]s erste[n] Nicht-lch)* %2 gegeniiber aller andersartigen weltlichen

98 Krisis, 305.

%4 CM, 8§51.

95 CM, 8§50. Vgl. 851 sowie auRerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag,
Nijhoff 1971, 21-22.

96 Tengelyi, LaszIl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 278. Vgl. 277.

97 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 366. Vgl. C-Manuskript, 425f. Weiter Tengelyi, LaszI,
Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Minchen 2014, 185. VVgl. dagegen Novotny, Karel, Welt und
Leib, Kdnigshausen u. Neumann, Wirzburg 2021, 80f.

98 VI, 127. Zitiert in Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 270
sowie 276-78.

99 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 314.
%0 Zur Reversibilitat vgl. unter anderem VI, 156, 184. Zum Chiasmus vgl. VI, 170f, 264f.

%1 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 11, 631. Vgl. CM, 852, 854; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

%2 CM, 8§49.

141



Fremdheit wie etwa einer ,,Umweltlichkeit fiir jedermann®® auszeichnen lasst. In dieser
Hinsicht wirde sich der Andere nunmehr nicht als Mittrager der \erweltlichung
darbieten, % geschweige denn als ,,Mittrager[] der Objektivierung*°®, sondern zunachst
direkt als ,Face-a-face” °©, namlich als ein ,noch nicht zu dem Sinn Mensch
gekommen[es]“ %’ Du, anstatt eines ,,Mit-sein[s] der anderen Monaden* %8 qua
Weltbewusstseine. *° Als Korrelat des Ich weicht die ,,Welt“ zunachst dem ,,Du*.
Dementsprechend geht die Fremdbezugsauslegung im Folgenden davon aus, dass sich
das Ich Uber die zwischenleibliche Verflechtung hinausgehend, noch bevor es leiblich mit
dem Anderen verschlungen, bereits auf diesen als Du Bezug genommen hat, um auf sich
selbst mittelbar, jedoch moglichst einstimmig sowie widerspruchslos zu rekurrieren.®’°
Die intersubjektive Genesis wirde sich dann als solche aus der Verabsolutierung der
leiblichen befreien lassen sowie mithilfe der Fremdheit in ihrem eigentlichen Sinn zutiefst
verstanden werden koénnen, ®’! so als wenn die leibliche Genesis sogar umgekehrt

%3 CM, 844. AnschlieRend daran folgt: ,,[...] das Fiir-jedermann-da- und zuganglich-sein, Jedermann-in-
Leben-und-Streben-etwas-angehen-oder-nicht-angehen-konnen, der allen Objekten der ph&nomenalen
Welt eignet und ihre Fremdheit ausmacht [...].*

%4 \/gl. Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Mlinchen 2014, 185-86 sowie weiter
Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wiirzburg 2021, 82, 85-86, 88.

%5 Krisis, 262.

96 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316.
Direkt zu sein, bedeutet bei Levinas spezifisch ,,in der zweiten Person*. Vgl. dazu TI, 62.

%7 CM, 850.

%8 CM, 860. Vgl. 842.

%9 \Vgl. dagegen Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 83: ,DaR die
Gegentiberstellung Gleichstellung voraussetzt, besagt also ,persénlich’: nur als Glied des Wir Alle kann ich
das Ich eines Du sein. Denn das Ich eines Du ist stets ,ein’ Ich, ,ein’ Ich aber bin ich nur als eines unter den
vielen Ichen, die in ihrer Gesamtheit das universale Wir des Menschheitsverbandes ausmachen.* Sowie 81:
Die ,,Einordnung in den Menschheitsverband®. Wéhrend bei Theunissen die Einordnung ins Wir das Du
»personlich* bedingt, kehrt sich die Sichtweise so um, wie wenn ein so transzendentales wie noch nicht
zum Sinn Mensch gekommenes Du die Einordnung in den Menschheitsverband bzw. die Gleichstellung
bedingen kdnnte und nicht umgekehrt.

970 \gl. Krisis, 252 sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65. AuRerdem
Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366.
Bei Levinas: AE, 130f.

91 Zu dieser Verabsolutierung vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengénge,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 363. Zur Intersubjektivitat sowie zur Leiblichkeit als eine der

Urtatsachen vgl. Tengelyi, Laszlé, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185-86 sowie
142



relativiert werden wiirde.
3.1.2 Die Levinassche Inspiration fur die Fremdbezugsauslegung

1) Die nicht genau chiastische bzw. zwischen-leibliche, sondern zunéchst inter-subjektive
Asymmetrie des Fremdbezuges

Zwar impliziert der Fremdbezug, durch den das Ich zur Selbstrekurrenz®’2 motiviert wird,
allerdings ,.eine Nicht-Gegenseitigkeit“°” als ,,Asymmetrie und Irreziprozitat, die durch
keine Goldene Regel ins Gleichgewicht gebracht werden kann,*“%’* jedoch ist die auch
nicht durch leiblichen Chiasmus ,,wegzuerklaren.“” Sie verweist zunichst statt auf ,.ein
wahrhaft Negatives, kein ,Positives, das anderswo ist’“%®, eher auf ,eine  radikale
Unmadoglichkeit, sich von AulRen zu sehen und von sich und den Anderen in derselben
Weise zu reden’, eine Unmoglichkeit der Totalisierung also.“%”” Hinsichtlich dieses

Zur Phédnomenologie der Intersubjektivitat 111, 366.

92 \/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65; Waldenfels, Bernhard,
Deutsch-Franzésische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 366; AE, 130f.

973 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 314.
974 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 333.
Vgl. 365. Dagegen bei Merleau-Ponty: PP, 407.

75 Vgl. auBerdem Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 268. Der
Originaltext handelt sich hierbei eigentlich um die Kritik an ,,d[er] traditionelle[n] Metaphysik, die lberall
darauf aus ist, die Urtatsachen aus a priori erfassten Wesensmdglichkeiten zu begreifen und dadurch
sozusagen wegzuerklaren.” Es wird an dieser Stelle mit der verabsolutierten leiblichen Genesis verglichen.
976 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 157.
Vgl. VI, 302.

97 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 314.
Meine Hervorhebung. Bei Levinas: TI, 46: ,,[U]ne asymétrie métaphysique [...].* Bei Levinas handelt es
sich urspriinglich eher um eine ethische Implikation bzw. eine Implikation der Ethikgenese, die mit der
Metaphysik in einem anderen Sinn als bei Husserl zusammenhéngt, aufler wenn sie in Anfiihrungszeichen
wie die ,,,metaphysische’ Urtatsache [...] [,] ein Ineinander des Absoluten verstanden wird. VVgl. CM, 860;
Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 366; Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder,
Freiburg / Munchen 2014, 279; Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 160, 162. Zur
Asymmetrie bei Levinas vgl. ebenfalls 179f. Kurz gesagt ist bei Levinas die Metaphysik vor dem
»ontologischen Imperialismus* der ,,Philosophien der Totalitat“ zu bewahren, wahrend bei Husserl ein
»metaphysische[s] Abenteuer” zu vermeiden ist.

Hinsichtlich dieser radikalen Unmdglichkeit, sich von AuBen zu sehen und von sich und den Anderen in

derselben Weise zu reden, wére der Ausdruck des Fremdbezuges als ,,Der-Eine-flir-den-Anderen (I'un-pour-

143



Verweises auf Levinas muss die ,,Ich-Du-Dyade*®"® aus der ,,Welthabe*°”®, und zwar aus
der alles Sein in Totalitdt konkret und individuell —ausmachende[n],
letztermdglichende[n] und dadurch verwirklichende[n]“%® Verweltlichung mehr oder
weniger entgleisen, genauso wie als das erste Korrelat des Ich die ,,Welt“ dem
»DU* weicht. ® In Hinblick darauf bietet sich das Ich vor allem statt als
Weltbewusstseinsleben eher als Gegenuber eines Du dar. Das Ich bezdge sich zunéchst
auf den Anderen und ginge dann erst leiblich oder anderswie zu etwas Weltlichem oder
sogar Objektivem uber, wahrend es dartiber hinausgehend auf sich selbst rekurrierte.%?
Aufgrund eines derartigen Ich bzw. Selbstbezuges erweist sich die ,,ontologische
Trennung der Bewusstseine” %8 | die nach Tengelyi als Voraussetzung fiir die

l'autre)”, der von einer neutralen dritten Perspektive ausgegangen ist, so weit wie mdglich zu etwa einem
reflexiven ,,Sich-fur-den-Anderen“ oder einfach ,,Fir-den-Anderen* zu verbessern. Vgl. Waldenfels,
Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 336 sowie 340.
AuBerdem bei Levinas: AE, 76. Jedoch besteht die ebenso von Derrida vorgestellte Unmdglichkeit nicht
als Problem, ,,vom Anderen zu sprechen* bzw. sich dem Anderen begrifflich anzun&hern. Nach Waldenfels
ist das Ich stets bereits vom Anderen bzw. vom Fremden getroffen und erst dadurch in der Lage, den Versuch
zu unternehmen, davon zu sprechen bzw. sich ihm begrifflich oder anderweitig anzunédhern. Dies wird
spater ndher behandelt. VVgl. dazu aullerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 180-81.
978 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316.
Vgl. auRBerdem 311, 366-67. Damit ware jedoch keine Verschlossenheit innerhalb des Ich-Du mit gemeint,
so als wiirde ,,[sich] das [...] genlig[en] und das Universum ver[gessen]“. Vgl. bei Levinas: TI, 234. Zur
deutschen Ubersetzung vgl. Totalit4t und Unendlichkeit, iibersetzt von Wolfgang Nikolaus Krewani, Alber,
Freiburg / Minchen 1993, 307. Im Folgenden als TU bezeichnet. Die der Totalitdt entgegenstehende
Unendlichkeit (infini) kann nach Bedorf als ,,Exterioritat” so verstanden werden, dass sie ,,paradoxerweise
zugleich eine Beziehung erdffnet und eine Trennung zwischen Ich und Anderem darstellt [...].“ Vgl. Bedorf,
Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 162-63 sowie 167. Zur Asymmetrie der Intersubjektivitat vgl.
166 sowie auflerdem 179f.

%79 Tengelyi, LaszIl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185. Vgl. 186.

90 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 11, 380. Meine Hervorhebung.

%1 vgl. Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Minchen 2014, 185. Fir Tengelyi
»Schrankt diese Tatsache eines intentionalen Ineinanderseins die Vorrangstellung des jeweiligen Ich [noch
deutlicher als die Tatsache der Welthabe] ein.*

%2 \/gl. bei Merleau-Ponty: Signes, 169; Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977,
73; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 61.
%3 Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 278. Vgl. bei Sartre: EN,
2809.

144



intersubjektive ,,Nicht-Koinzidenz“%* jedoch bei Merleau-Ponty unbegriindet bleibt,
vielmehr als ,,Ab[-] und Lostrennen*“%®, das sich allein zwischen den beiden Seiten des
Trennens, nédmlich zwischen dem Ab- oder Loszutrennenden und dem Ab- oder
Lostrennenden ereignen lasst, ohne etwa auf einen neutralen Dritten zu verweisen oder
einen solchen vorauszusetzen.%® Kurz gesagt: Laut Levinas ,,[liegt] [d]as Eigentimliche
der Trennung [...] in der Autonomie des getrennten Seienden [...].“%" Nirgendwo anders
als hierbei unterscheiden sich zuerst Eigenes und Fremdes. Letzteres wirde auf den
Anderen zuriick verweisen, der auf kein wahrhaft Negatives reduziert werden kann und
anderswo bestehen muss, und ber den das Ich hier keineswegs von sich selber und ihm
in derselben Weise reden kann. Unabhangig davon worin der Unterschied zwischen
Eigenem und Fremdem letzten Endes festgestellt werden kénnte, sei er im Chiasmus, im
apprasentiven Charakter oder anderswo,® wiirde der Fremdbezug dem Ich oder dem
Anderen keineswegs als Uberbriickung zwischen zwei verschiedenen Selbstbeziigen so
dienen, als waéren die beiden zuerst zwei geschlossene Kreise und dann jeweils etwa
~Fenster“%® hatten, die sich nach drauBen zueinander 6ffneten — so als ginge ein fertiges

%4 Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 278. Vgl. 277. AuRerdem
Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 72 sowie 217f.

95 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 367.
Vgl. ebenfalls 311.

96 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
317. AulRerdem, wenn Nancys Begriff der Ekstase ,,als Erfahrung der Bezogenheit auf [A]ndere, der das
Getrenntsein von ihnen zugrunde liegt“, verstanden wird, ist dazu gleichfalls eine Begriindung des Trennens
zu ergénzen. Vgl. Busch, Kathrin, Jean-Luc Nancy, 339 sowie 342: ,,Differenz zur Voraussetzung.* Nancys
Begriindung dafir verhélt sich nicht so zwischen-leiblich wie bei Merleau-Ponty, aber sie verhélt sich
aufgrund der ,,Ek-topie*, die ,,die jeweils singulére Artikulation des Ichs bedingt“, jedoch so leiblich, als
»individualisiert[e] sich [das Dasein], indem es Raum ausbildet*, das ,,sich [...] nur als leibliches denken
lasst. Vgl. 346. Der Selbstbezug wirde sich hierdurch dennoch ausschlielich als leiblich oder
leibkorperlich in einem tieferen Sinn als auf dem cartesianischen Weg bei Husserl erweisen, wenn
»la]ufgrund dieser ,pathischen’ Affizierbarkeit [...] das AuBen des Kdrpers gleichsam in ihm [ist]“ und die
Stellung jener ,,Sinnestiberschiebung* untergraben wird. Vgl. 347, 348f sowie CM, 851. Jedoch wiirde
damit alles wiederum der leiblichen Genesis weichen.

%7 TU, 84. Bei Levinas: TI, 59. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengénge,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 336. AuBerdem TU, 312. Bei Levinas: Tl, 237-38.

%8 \/gl. Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 205. Bei Husserl: Ideen 11, 166
sowie CM, 8§54,

%9 \/gl. Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 11, Nr. 12, §4.

145



Selbst als reflexiver Selbstbezug seinem Fremdbezug voran,®® bzw., so als héatte das Ich
in der primaren Ich-Du-Dyade immer bereits véllig auf sich selbst rekurriert.®* Das Ich,
das sich auf den Anderen genauso wie auf ,,das an sich erste Fremde (das erste Nicht-
Ich)*“%92 pezieht, ist streng genommen vor allem noch ,,unreflexiv*.%®® Der Fremdbezug
bedeutet, zusammengefasst, dass ich mich zunéchst einseitig auf den Anderen als das
erste Nicht-lch beziehe und noch nicht umgekehrt. Andernfalls kénnte ich mich ,,von
Aulen sehen und von mir und den Anderen in derselben Weise reden®. Aufgrund der oben
beschriebenen Asymmetrie oder Irreziprozitat darf allein die vom Ich ausgehende
EinbahnstraRe in die Uberlegung hinzugezogen werden. Die Rede iiber den Fremdbezug
lasst sich keinesfalls so umformulieren, als kénnte das Ich neben sich selbst zugleich den
Anderen als Du vertreten, der sich aufs Ich oder auf irgendeinen Anderen ebenso zu
beziehen oder bereits bezogen hatte, so wie sich das Ich auf das Du.

2) Der Fremdbezug ,als Zwischenereignis im antwortenden und stellvertretenden
Sagen*9%4

990 v/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
336: ,,[K]eine Entfremdung, die voraussetzen wiirde, daf es bereits ein Selbst gibt, das durch den Fremden
auBer sich gerat.”

%1 Eine noch nicht mit etwas Fremdem gefarbte Selbstbeziehung wird jedoch bei Husserl sowie bei
Merleau-Ponty jeweils auf ihre eigenen Weisen erhalten. Zu Merleau-Ponty vgl. unter anderem PP, 108-09
sowie Signes, 165. Zu Husserl vgl. unter anderem CM, 8§18, 844 sowie auBerdem Theunissen, Michael, Der
Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65.

92 CM, §49.

93 Vgl. dazu auRerdem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengange, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1995, 249: ,[D]ie Steigerung ins ,Undeklinierbare’, mit der noch Husserl dem Ich eine
transzendentale Sonderstellung zu erhalten sucht.” Trotzdem bezieht sich das unreflexive Ich als solches
auf den Anderen als Du.

994 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 336.
Vgl. ebenfalls Waldenfels, Bernhard, Ordnung im Zwielicht, Wilhelm Fink, Minchen 2013, 50: ,,Als
Zwischenereignis betrachte ich etwas, das, indem es geschieht, an anderes ankniipft, und zwar so, daf es
auf dessen Anregung und Anspruch antwortet.“ Aulerdem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der
Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. Zum ,,Zwischen* vgl. 165f. Zum Sagen als ,,Ereignis
der Rede* oder Sprache vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzgsische Gedankengénge, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1995, 311. Der Anspruch sowie das Antworten werden als Schlisselbegriffe im
Folgenden néher behandelt. Die hier implizierte Stellvertretung ist nicht zu verwechseln mit dem, was

bereits aus der oben erwahnten Asymmetrie ausgeschaltet worden ist.

146



a) Der Fremdbezug im ,,Widerstreit“9%®

Ware die Vergemeinschaftung durch die ,,Ich-Du-Dyade“®% auszulegen, wiirde ihr das
von Husserl genannte, jedoch nie vollig begriindete , Wechselseitig-fiir-einander-sein“%’
hinsichtlich der oben erwahnten ,, Asymmetrie und Irreziprozitat“°%® dennoch fehlen.
Trotzdem wiirde darum nicht auf eine ,,Einordnung in den Menschheitsverband* %°
hingewiesen werden. Denn in der Tat liegt das ,,noch nicht zu dem Sinn Mensch
gekommen[e]“1°%° Du dem ,,Wir“1%! wie etwa ein Menschheitsinbegriff zugrunde und
nicht umgekehrt. Ebenso ist nicht von einer Dialektik auszugehen, nach welcher das Ich
sowie das Du in der Ich-Du-Dyade als ,,in [...] [einen] offene[n] Widerspruch*“%2 mit
dem Gegenuber gerieten und sich dann jeweils als einstimmiges oder sogar einzigartiges
reflexives Selbst wiederfinden kénnten. Ohne derartige ,,,schlechte’ Dialektik, in der [...]
die ,dialektische Bewegung’ als ,reine ldentitat der Gegensétze [...]” stillgelegt wird*10%,
dazu zu dienen, falls sich die Ich-Du-Dyade als Widerspruch darbote, kénnte die

9% Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 28-
29.

9% \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316.
%7 CM, 856.

9% Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 333.
Vgl. 365. Dagegen bei Merleau-Ponty: PP, 407.

99 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 81. Vgl. 78, 83, 98. AuRerdem bei
Husserl: Krisis, 267; CM, §58. Diese Einordnung kann nicht der Vergemeinschaftung vorangehen und sich
ebenso nicht als ihre unmittelbare Form verhalten. VVgl. dazu in dieser Arbeit Kapitel 1.2.3, 2) b).

1000 CM, 850.

1001 TY, 91. Bei Levinas: TI, 63. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316: ,,Das Wir, das dem Face-a-face erwéchst [...].“ Vgl. weiter TU,
307-08. Bei Levinas: Tl, 233-34. Bemerkenswerterweise nahert sich dieses Wir dem an, was ,,sich um eine
gemeinsame Aufgabe dréng[t] oder stol3[t].“ Dadurch l&sst es sich vom grundlegenderen ,Wir-
sein“ unterscheiden, das als Hintergrund fur ,,[d]ie Setzung des Du* nicht ,,,unter uns’ bleiben kann“,
sondern ,,uns ansieht”. Vgl. dazu TU, 307-11. Bei Levinas: Tl, 234-36. Das Wir-sein ist jedoch keine
Voraussetzung fiir den Fremdbezug auf den Anderen. Es bleibt vielmehr gleichurspriinglich mit ihm, wenn
nicht sogar dessen Folge. Vgl. besonders TU, 309: ,,Meine Verantwortung gegeniiber einem Antlitz [...]
macht das urspriingliche Geschehen der Briiderlichkeit aus.” Bei Levinas: Tl, 235. Diese Briiderlichkeit
verweist weniger auf Zusammenarbeit als vielmehr auf die zuvor zitierte Verantwortung.

1002 Krisis, 252.

1003 Tengelyi, Laszlé, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 273. Vgl. bei Merleau-
Ponty: VI, 127-28. Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 72, 217f sowie
Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 149-50, 158.

147



Fremderfahrung etwa Unsinn bleiben, wenn sie sich dem Ich nicht sogar vollig
verschlossen hétte. Dann wirde sich eine sinnvolle Welterfahrung auf etwas blof3
Solipsistisches beschranken, weil der Zugang zum Anderen als ,,Zugéanglichkeit des
original Unzugénglichen“1%%4 von vornherein bereits gesperrt ware, unabhéngig davon ob
dem Ich als Weltbewusstsein diese Sperrung bewusst ware.

Ohne den Verweis auf eine solche Dialektik sowie ohne die \Voraussetzung eines
auRerhalb liegenden neutralen Dritten, 1°% konkretisiert sich der Fremdbezug nach
Waldenfels allerdings im Widerstreit. Dieser Widerstreit wird als ,,Simultaneitit des
Inkompossiblen [von] [...] Merleau-Ponty bereits im Bereich der Wahrnehmung [...]
[gefunden]*“1%%, jedoch riihrt er nicht von jenem Bereich her und beschréankt sich ebenso
nie darauf. Genauer gesagt:

»LE]s geht vielmehr darum, daB bereits auf der Ebene der Erfahrung, also auf der Ebene des
Sehens, Begehrens und Kénnens verschiedenartige Erfahrungen Anspriiche geltend machen, die
nicht alle zugleich befriedigt werden konnen. Es geht darum, daf nicht alles, was auf

Verwirklichung Anspruch erheben kann, gleichzeitig zu realisieren ist.*10

Auf der grundlegenden Erfahrungsebene ist der Fremdbezug anschliefend nicht mehr
allein wahrnehmungsmagig auszulegen. Von dem, was in etwa einer leibkdrperlichen
»Sinnesiiberschiebung*“!%®  eine innerhalb meiner Primordinalsphare jenen Kérper dort
mit meinem Korper verbindende Ahnlichkeit“1%% bzw. ,,das Motivationsfundament fiir

1004 CM, 852. Vgl. 854; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

1005 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 317.

1008 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 29.
Vgl. 152. Bei Merleau-Ponty: TI, 177 sowie 268.

1007 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
28-29. Vgl. weiter 318: ,,Doch Anspriiche, die leibhaftig in der Erfahrung auftreten, formen sich — anders
zwar, aber nicht minder als die Wahrnehmung — zu einem Anspruchsfeld und einem Anspruchsrelief, wo es
Néhere und Fernere gibt und wo jede Antwort sich als selektiv und exklusiv erweist, selbst wenn sie dieser
Weisung folgt.” AuRerdem: ,,Anspruchskonflikt*. Vgl. ebd. Zum Anspruchsfeld vgl. Waldenfels, Bernhard,
Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 256; Waldenfels, Bernhard,
Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994, 243.

1008 C\, 851.

1009 CM, 850.

148



die analogisierende Auffassung des ersteren als anderer Leib ab[gibt]“1°1 bis auf den
chiastischen Leib%! als Umstande ,.ein[es] Ineinander des Absoluten*“!%'2 werden alle
durch den fremden Anspruch so genetisch wie als Ereignis aktualisiert, so wie die
wahrnehmungsmafige Enthlllungsweise durch eine im ,antwortenden und
stellvertretenden Sagen“ responsive, 123 wahrend diese Stellvertretung die bereits
erlauterte Asymmetrie jedoch keineswegs Uberschreitet oder aufhebt. Dieser neuartige
Zugang lasst sich zunéchst auf Waldenfels' Verweise auf Levinas zuruckfihren.

b) Das ,,Wo und Wie“ des Fremdbezugsereignisses

»Das Antlitz spricht.“1%* Das Antlitz driickt sich aus.“!%® — Diese Zitate aus Levinas
weisen bereits auf die Antwort auf das ,,Wo und Wie* des Fremdbezugsereignisses hin.
Fur Levinas ist etwas Hoherstufiges wie z. B. Gesellschaftliches gleichfalls auf das
Antlitz zurtickzufithren.1® Durch den Ausdruck ,,im Antlitz des Anderen*29t7 — statt etwa
durch mein vergegenstandlichendes Wahrnehmen, sei es eine apprasentive

1010 CM, 850.

1011 vgl. bei Merleau-Ponty: VI, 170f.: ,,L'entrelacs — Le chiasme* sowie auRerdem 264f.

1012 Zyr Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 366. Vgl. weiter C-Manuskript, 425f.

1013 Der Zugang zur responsiven Dimension geht in dieser Arbeit besonders von der ethischen aus. Vgl.
dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
324, 331, 344. Dies wird spater ndher behandelt. AuRerdem hat Nancy nach Busch einen der responsiven
Dimension dhnlichen Aspekt fur den Leibkorper bzw. fur seine wesentliche ,,Exposition an das
Fremde“ dargelegt. Vgl. Busch, Kathrin, Jean-Luc Nancy, 351. Dies kdnnte zur Ergénzung eines
fremdvermittelten, leiblichen Selbstbezugs beitragen. Leider wird dies in der vorliegenden Arbeit nicht
ausfuhrlich erortert.

1014 TU, 87. Bei Levinas: Tl, 61: ,,Le visage parle.”

1015 TU, 63. Bei Levinas: TI, 43: 1l s'exprime.“ Zum Sich-Ausdriicken vgl. unter anderem TU, 87. Bei
Levinas: TI, 61. AuBerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166-67: ,,Das Angesicht
ist keine Konkretion einer Abstraktheit, sondern die Art und Weise, wie sich der Andere zeigt und sich in
Beziehung zum Ich setzt. [...] [Es] ist zu beachten, dass das Angesicht nicht auf die Gesichtsziige eines
Menschen beschrankt ist. Vielmehr verbindet Levinas damit eine spezifische Leiblichkeit, so dass ,mehr
oder weniger der ganze menschliche Kdrper’ Gesicht sein kann. Es geht um die Verletzlichkeit und
Ausgesetztheit,” die aullerdem jeweils von Sartre und Nancy auf ihre eigenen Weisen betont werden. Bei
Levinas: Ethik und Unendliches. Gesprache mit Philippe Nemo, tibers. v. Dorothea Schmidt, Wien 1986,
74.

1016 \/gl. TU, 309. Bei Levinas: TI, 235.

1017 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217.

149



~Fremdwahrnehmung“1°*® oder ebenso primordinal wie das eigenel®® — lasst sich als
,ADb[-] und Lostrennen“1%? die Ich-Du-Dyade erst auf diese Weise ereignen. Dieses
Ausdriicken, Reden oder Sagen ist zunédchst in einem eher ungewdéhnlichen Sinn zu
verstehen, der sich auf keine Gegebenheit des bereits Gesagten wie etwa die Proposition
oder die Aussage beschranken lasst und dartiber hinaus sich als ,,Ereignis von Sinn“102!
erweist. Dabei ereignen sich sowohl die Sinngebung in einem tieferen Sinn als auch die
Rollenbestimmung des sprechenden Ich sowie des ,,Gesprachspartner[s]“%?2. Oder mit
Waldenfels' Worten:

»Einfach gesagt, erste und zweite Person sind keine abz&hlbaren Personen, die unter eine
vorgangige Kategorie der Person fallen[.] [S]ie bestimmen sich wechselseitig im Ereignis der
Rede. Ich bin einzig, indem ich spreche [...]. ,Ich’ und ,Du’ markieren Differenzen in der Rede

und keine minimalen Einheiten, die schon vor der Rede gegeben waren.“1023

Diese ,,im Ereignis der Rede* gleichurspriingliche sowie -zeitige Bestimmbarkeit der
beiden Termini®?* in der Ich-Du-Dyade verweist jedoch auf iiberhaupt keine Reziprozitat,
die durch eine Goldene Regel ins Gleichgewicht gebracht werden konnte.%?® Das
sprechende Ich ist selbst zuerst so einzig, dass sich die Ich-Du-Dyade als asymmetrisch
erweisen muss, nur wenn es im Lauf des Redens immer bereits dem Du gegenibersteht,
statt es zuerst zu simulieren oder einzufiihlen.1°% Hiermit wiirde die gleichsam gute
»Dialektik ohne Synthese“1%?” sowie ohne Anfang und Ende korrespondieren, wenn der

1018 CM, 855.

1019 \/gl. unter anderem bei Merleau-Ponty: Signes, 167, 169.

1020 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
367. Vgl. ebenfalls 311.

1021 TU, 88. Bei Levinas: TI, 61. Vgl. weiter TU, 89, 94: ,,[Dlie [Welt] [wird] von der Sprache, das heift,
von der Transzendenz, gestiftet [...].“ Bei Levinas: Tl, 62, 66.

1022 TU, 90. Bei Levinas: TI, 63.

1023 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
311. Zum einzigen, sprechenden Ich vgl. auferdem AE, 95. Zum Ereignis der Rede und dergleichen vgl.
unter anderem TU, 63, 87, 89-90, 93-94, 309. Bei Levinas: Tl, 43, 61-63, 65-66, 233.

1024 \/gl. unter anderem TU, 89. Bei Levinas: TI, 62.

1025 \/gl. dagegen Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 333: Die ,,Asymmetrie und Irreziprozitat“. Ebenfalls 314: ,,Nicht-Gegenseitigkeit*.

1026 \/gl. z. B. CM, 852: ,[...] Fremdes [...] ist also nur denkbar als Analogon von Eigenheitlichem.*

1027 Bei Merleau-Ponty: VI, 127. Zitiert in Tengelyi, LaszIl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg /
Munchen 2014, 270 sowie 276-78.

150



Auslegungsausgangspunkt ein derart einziges Ich bliebe. Die wechselseitige
Rollenbestimmbarkeit der beiden Termini widerspricht ebenso nicht der ,,,radikale[n]
Unmadoglichkeit, sich von AulRen zu sehen und von sich und den Anderen in derselben
Weise zu reden’,“1%28 die dem bereits erwdhnten Ab- und Lostrennen innewohnt. Diesem
ist als Ereignis ,,die ,fundamentale Kontingenz’“1%?° zuzuschreiben, die nach Tengelyi
,von der Nicht-Koinzidenz in der [...] Verflechtung von Selbst und Anderem
voraus[gesetzt] [wird], [und] auf die [...] die ontologische Trennung der Bewusstseine
zuriickgefihrt wird.“1%° Dementsprechend bleibt der Andere meinerseits vor allem ,,nicht
Gegenstand meines Verstehens: Er steht unter keiner Kategorie. Er ist der, mit dem ich
spreche“1%%! anstatt jenes, das ich schweigend beobachte. Als Gesprachspartner bzw. als
»[d]ie zweite Person der Anrede und des Anhérens*19%2 | driickt er sich aus [...]. [S]eine
Weise besteht darin, von sich selbst herzukommen, fremd zu sein und sich mir dennoch
zu zeigen.“193 Hierbei wiederholt sich die Zuganglichkeit des original Unzugénglichen
ebenso wie das ~unsichtbare im Sichtbaren® 1034

Derartige Weisen — ,,sich uns zu sagen, sich auszudriicken, und zwar unabh&ngig von
jeder Stellung, die wir ihm gegeniiber haben*“1%® — beziehen sich bei Levinas tatsidchlich
auf die Wahrheitsenthiillung tiberhaupt, %% obwohl er der Rede von der Enthiillung oder

1028 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
314. Vgl. bei Levinas: TI, 46.

1028 Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 278. Vgl. bei Husserl: Zur
Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 386.

1030 Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 278. Vgl. 277.

1081 TU, 93. Bei Levinas: Tl, 65. Fir Levinas nahert sich die Husserlsche Fremderfahrungslehre, die auf
dem lebendigen Leib beruhen muss, letzten Endes einer Objektkonstitution. Vgl. dazu TU, 90. Bei Levinas:
TI, 63. Heidegger scheint ihm jenem Irrweg auszuweichen, jedoch ebenso falschlicherweise auf das
Verstehen. Vgl. dazu TU, 91. Bei Levinas: Tl, 63.

1032 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
326.

1033 TU, 90. Bei Levinas: TI, 63. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 306.

1034 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
157. Vgl. bei Merleau-Ponty: VI, 302: ,,une Unverborgenheit de la Verborgenheit, une Urprasentation du
Nicht[u]rprésentierbar* sowie 303.

1035 Ty, 87. Bei Levinas: TI, 61.

1036 \/gl. unter anderem TU, 85: ,,[D]iese Beziehung der Wahrheit, [...] die keine Totalitat mit dem ,anderen
Ufer’ bildet, [hat] ihr Fundament in der Sprache [...]: Sprache als Beziehung [...].“ Bei Levinas: TI, 59.

TU, 307: ,,Die Présentation des Antlitzes [...] setzt mich in Beziehung zum Sein. Das Existieren dieses

151



Entdeckung eine Absage erteilen wirde. 1%’ Dadurch wird das zu Enthillende,
einschlieBlich des Anderen, nicht als vom Subjekt sich selbst entferntes Objekt der
Erkenntnis unter irgendeiner Art der Anschauung betrachtet, sondern vielmehr, dass es
sich sagen, sprechen oder ausdriicken lasst, ohne auf ein vorangegangenes Ich zu
verweisen, sei es ein sich-phanomenologisierendes,%® ein leibliches oder ein irgendwie
andersartiges. Vielmehr kann sich das Ich im Lauf des Redens qua Ausdriicken-Lassens
erst als solches verhalten. Als Gespréachspartner bietet sich das Du vor allem jedoch als
unentbehrlicher Betroffener in demselben Ereignis des Redens dar. Dadurch zeichnet sich
der Andere gegeniiber irgendwas Weltlichem aus.2%®° Allein als solcher lasst er sich tiber
die grammatische Rolle der zweiten Person — ganz zu Schweigen von der Rolle eines zu
erkennenden Gegenstandes — und noch dartber hinausgehend, so konkret wie mdglich
durch sein Antlitz erschlieen, das sich zuerst so ausdrickt wie ,,mich ansieht und
angeht, 1940 anstatt fur mich etwa einzuklammernde Phanomene darzustellen. 104
Dadurch wird iberdies darauf hingewiesen, dass indessen die ,,Epiphanie®%4? oder
»Prasentation des Antlitzes — der Ausdruck —[...] mich im Gegenteil Uber das Gegebene
hinaus[ruft], das bereits durch das Wort unser Gemeinsames geworden ist“1%43, sodass

Seienden [...] [kann] nicht auf Phdnomenalitét zurlickgefuhrt werden [...].* Bei Levinas: Tl, 233.

1087 \/gl. unter anderem TU, 87: ,,Die absolute Erfahrung ist nicht Entdeckung, sondern Offenbarung
[...].” Bei Levinas: TI, 61. Weiter TU, 309: ,,[D]ie Epiphanie des Antlitzes“. Bei Levinas: Tl, 235.

1038 \/gl. Krisis, 170 sowie Fink, Eugen, Das Phanomenologisieren als Reduzieren, in VI. Cartesianische
Meditation, Dordrecht, Kluwer 1988, 32f.

1033 vgl. TU, 94: ,,Die Exterioritat, die in der Sprache vorgezeichnet ist — die Beziehung mit dem anderen
Menschen —, hat keine Ahnlichkeit mit der Exterioritét eines Werkes; denn die objektive Exterioritit des
Werkes liegt schon in der Welt [...].* Bei Levinas: T, 66. Aulerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript,
Bielefeld 2011, 162-63, 167. Eine solche Enthiillungsweise hat Waldenfels eigentlich nicht véllig
ubernommen. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 323. Allerdings wirkt sie sich auf seine Einsicht in die Fremdheitshedeutung auf, auch wenn
die Fremdheit bei ihm nicht mehr auf den Anderen als Du zuriickgehen muss.

1040 TU, 307. Bei Levinas: T, 234.

1041 vgl. TU, 307, 311. Bei Levinas: Tl, 233, 237. AuRerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld
2011, 165: ,,Das Wesentliche in der Beziehung zum Anderen besteht im ,Anruf’, dem Appell. [...] [D]as
Ich [erfahrt] sich als vom Anderen angerufen [...].* Zum Einklammern vgl. unter anderem bei Husserl CM,
88.

1042 TU, 309. Bei Levinas: TI, 235.

1043 TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2002, 127: ,,Die Unmdglichkeit, um die es im Falle fremder Anspriiche geht, bedeutet

mehr als eine Vernichtung von Mdglichkeiten[.] [Slie tritt gleichsam als provokative, generative Un-

152



von dem irgendwer in derselben Weise reden kann. In Hinblick darauf verhélt sich der
Andere zunachst nicht nur als unentbehrlicher Betroffener, sondern sogar durch sein
Antlitz als der erste Anlass dazu, dass sich das Ich im Ereignis der Rede so
transzendierend wie Uber alles Gegebene hinausgehend, ¢ als dem Du
gegeniberstehendes sowie dadurch als das einzige bzw. einzigartige bestimmen lasst.
Davor gébe es auch kein Ich, das ohne jenen fremden Anlass dennoch auf denjenigen Weg
eingehen konnte.

c) Die stellvertretende ,,Fremdverantwortung*104°

Statt als Bedingung oder als Moment der Umstande erklart sich das Antlitz wie bereits
erwahnt eher als Anlass oder Motiv zum Fremdbezugsereignis. Hiervon muss auRerdem
eine ,,unaufschiebbare Dringlichkeit, mit der es eine Antwort verlangt“1%4, begleitet
werden. In solcher Art und Weise motiviert beim Fremdbezugsereignis das Antlitz des
Anderen mich, namlich das im Sinn der Asymmetrie und Irreziprozitat einzige Ich, etwas
Fremdes, das sich alles Gegebene ibersteigend, %4’ zunachst auf den Anderen bezieht, so
zu erfahren: Weder durch Wahrnehmen noch durch Einfiihlen, sondern zunéchst durch
das Antwortgeben darauf, was im fremden Antlitz ,,bereits Anspriiche geltend macht, die
nicht alle zugleich befriedigt werden konnen*, vollzieht sich diese grobe Fremd-
Erfahrung, und zwar mit einer unaufschiebbaren Dringlichkeit. Das Ich etabliert sich
diesmal nicht ,,uiber dem naiv interessierten Ich [...] als uninteressierter Zuschauer%4,
sondern so, dass es sich zuerst als Betroffener verhalten muss, der etwa auf Anspriiche zu
antworten hat, selbst wenn sie nicht alle zugleich befriedigt werden kénnen. Diese von
ihrem Ursprung her bereits vom Widerstreit begleitete Fremderfahrung wirde als
Prototyp der Erfahrung im Allgemeinen dienen, so ahnlich wie bei Merleau-Ponty der auf

mdoglichkeit auf, als ein Ereignis, das mir das Wort aus dem Mund nimmt, indem es mir eine Antwort
abverlangt.”

1044 vgl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 144:
»Selbsttranszendenz* sowie 149.

1045 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
324, 333. Vgl. 323: ,,Verantwortung ist ein Schlusselbegriff, an dem die Umorientierung der Levinasschen
Ethik in aller Deutlichkeit abzulesen ist bis hin zu den Rétseln, die diese Umorientierung uns
aufgibt.“ Sowie TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233-34. Weiter AE, 180.

1046 TY, 307. Bei Levinas: TI, 234. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2002, 127.

1047 vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 315 sowie TU, 307, 311. Bei Levinas: TI, 233, 237.

1048 CM, 815. Vgl. Krisis, §38-44.

153



sich selbst abweichend rekurrierende Leibkdrper als Prototyp des tatséchlich
paradoxerweise rohen Seins.'%*° Die unaufschiebbare Dringlichkeit zum Antwortgeben
rihrt im strengen Sinn nicht von meinem Angesehen- bzw. Verletztwerden her, so als
verhielte es sich im von Sartre ausfiihrlich beschriebenen ,,Blick*“1%°, sondern vielmehr
von einer ,[mich beherrschenden] Dimension der Erhabenheit [...], Dimension der
Transzendenz*“1%! des mich ansehenden oder angehenden Antlitzes des Anderen. Nichts
als diese Dimension ruft mich tGiber das Gegebene hinaus, das bereits durch das Wort unser
Gemeinsames geworden ist oder etwa ,,auf Phdnomenalitat zurlickgefuhrt werden kann
[...].1%2 Demzufolge wird genaugenommen in keiner Vorstellung, sondern einer
Epiphanie des Antlitzes darauf hingewiesen, dass ,,[sich] [d]er Andere [...] in der
Verantwortung offenbart [...]. Man kann sie nicht ablésen vom Empfang des Antlitzes,
von dem sie ein Moment ist.*1053

Dieses \erantwortungsmoment liegt bei Levinas dem Fremd- sowie weiter dem
Selbstbezug zugrunde als die ethische Dimension, die keineswegs im gewdhnlichen Sinn
der ,,moralische[n] Themata“1%* zu verstehen ist. Diese Verantwortung unterscheidet sich
nach Waldenfels ebenfalls insbesondere wvon der ,klassische[n] Idee der
Verantwortung“19®, Zudem korrespondiert dieser Unterschied jenem zwischen einem
Ereignis der Rede und dergleichen und einem Monolog des Logos.1%® |etzterer bedarf
keines Anderen als Gesprachspartner, stattdessen setzt er ,,eine letzte[], radikale[] und
universale[] ,Selbstverantwortung’ %7  voraus, die bei Husserl spezifisch

1043 Zum rohen Sein vgl. unter anderem VI, 103, 131, 178, 227-28, 263 sowie Waldenfels, Bernhard,
Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 147, 149. AuBerdem Signes,
170-71; VI, 177, 182.

1050\/gl. EN, 289, 292f.

1051 TU, 310-11. Bei Levinas: TI, 236-37. AnschlieBend daran folgt: ,,[I]n ihr kann es sich als Fremde[s]
préasentieren, ohne sich mir wie ein Hindernis oder ein Feind entgegenzustellen.” Vgl. dazu 311-12: ,,Der
Andere, der in seiner Transzendenz (iber mich herrscht, ist auch der Fremde, die Witwe und d[ie] Waise,
gegen die ich verpflichtet bin.* Bei Levinas: TI, 237. Sowie 308: ,,Der Arme, der Fremde présentiert sich
als Gleicher.” Bei Levinas: T, 234. VVgl. dagegen bei Sartre, EN, 292f.

1052 TU, 307. Bei Levinas: TI, 233.

1053 TU, 310. Bei Levinas: TI, 236.

1054 TU, 308. Bei Levinas: TI, 235.

1055 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
325.

105% Zum Monolog des Logos vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 327.

1057 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,

154



erkenntnismaRig ausgefihrt wurde.

»ES ist also Klar, dalR die Transzendentalphilosophie zun&chst erkenntnisméaRig der Weg zur
absoluten Selbstverantwortung ist [...]. Von da aus ist es offenbar, daf sie auch, da sie zu nichts
anderem geworden st als zur radikalen Selbstbesinnung, dal sie der Weg der
Selbstverantwortung (berhaupt ist, der echten, der den Menschen zu sich selbst, zu seinem

absoluten ,Ich-selbst’, als mich verantwortendes, zuriickfthrt,«108

In dieser Hinsicht ist bei Husserl der Zusammenhang zwischen der Verantwortung und
der Einzigartigkeit des Selbstbezuges jedoch bereits erkennbar, der sich bei Levinas
sozusagen nur in einer andersartigen Weise wiederholt. Allerdings liegt eine kritische
Anderung in der Verantwortungsauslegung, sodass der den Menschen zu sich selbst, zu
seinem absoluten ,,Ich-selbst”, als mich verantwortendes, zuriickflihrende Weg nicht
mehr denselben zur radikalen Selbstbesinnung besagen muss. Wahrend nach Waldenfels
bei jener Selbstverantwortung, die ,,zu nichts anderem geworden ist als zur radikalen
Selbstbesinnung®, ,,[d]ie zweite Person der Anrede und des Anhérens [...] nur eine
periphere oder transitorische Rolle [spielt]“1%, besitzt in dieser Fremdverantwortung der
sich durch die Epiphanie seines Antlitzes so ausdriickende wie mich ansehende und
angehende Andere jedoch gewiss die Hauptrolle des Gespréachspartners, ohne den es
eigentlich Oberhaupt keine \Verantwortung gabe. Anstatt meine Selbstbesinnung zu
unterstutzen, ruft mich der Andere als Du Uber das Gegebene hinaus, unabhéngig davon
ob es beziglich des Ich oder der Welt sinnvoll oder sinnlos scheint, und zwingt mich
sogar Uber mich selbst hinauszugehen, mich zu tiberschreiten'®° oder transzendieren, 10!
wie z. B. der ,,Uberstieg von den primordinalen Welten zu der einen objektiven Welt“1962,
Ausgehend von dieser Stellung als zweite Person des Du wird das Ich durch die

326.

10%8 Krisis, 165. Als Selbstbesinnung entspricht die Selbstverantwortung freilich der Husserlschen
Begriindungsidee sowie dem cartesianischen Geist. Vgl. dazu CM, §64.

1059 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
326. Sogar ,,als Stellvertreter eines allgemeinen Gesetzes, nach dem Rede und Handlung beurteilt werden*,
bliebe die zweite Person hierbei, ohne das Ereignis der beurteilten Rede oder Handlung zu betreffen,
tatséchlich dennoch unangetastet, so als ware sie etwa neutraler Dritter.

1060 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 61: ,,Selbstiiberschreitung”, 62, 317, Foknote: ,,Uberschreitung des eigenen BewuRtseins*.

161 \gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 144:
»Selbsttranszendenz® sowie 149.

1062 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73. Vgl. CM, 855.

155



Fremdverantwortung zur Fremderfahrung und dartiber hinaus zum Selbstbezug bzw. zur
Selbstrekurrenz, zur Welterfahrung und erst dann zur Objektivierung oder noch zur
Selbstbesinnung motiviert.

Des Weiteren ist mit dem Verweis auf Levinas ,,diese Verantwortung als eine origindre
Stellvertretung [zu fassen], die mich zur leibhaftigen, mit Leib und Leben haftenden
Geisel des Anderen macht [...].“1%% Hiermit erkldren sich sowohl die dadurch relativierte
leibliche Dimension als auch die bereits erwéhnte unaufschiebbare Dringlichkeit in
diesem Sinn, dass das Ich als Betroffener auf den Anderen zu antworten hat, anstatt blof3
in der Lage zu sein, etwa Antwort zu geben. Allein dadurch rekurriere ich auf mich selbst,
auf ,,mein absolutes ,Ich-selbst’, als mich verantwortendes* und folglich einzigartiges. In
der Tat ist die Selbst-Verantwortung trotz aller méglichen Mittelbarkeit in der Fremd-
Verantwortung fundiert. Denn einerseits beschrankt sich auf keine Selbstbesinnung der
Selbstbezug, der Kkeineswegs erkenntnismalig erschlossen werden sowie den
Fremdbezug implizieren muss. Andererseits, wenn die Selbstbesinnung als ,,der Weg der
Selbstverantwortung Uberhaupt jedoch ein reflexives Sich-verantworten impliziert,
»lerfordert] [d]as Sich-verantworten [...] ein Auf-sich-nehmen; ohne dieses ,weniger als
nichts’ [...] gibe es keine Stellvertretung,“ %4 die die Kernbedeutung des ,,Sich-
“Verantwortens ausmacht. Lage die Selbstverantwortung, hinsichtlich ihres
herkdmmlichen Sinns, allein ,,in [...] anonymer Form [...] eines neutralen Dritten*10°,
das sich etwa einem reinen Beobachter, Beurteiler oder ,uninteressierten
Zuschauer” néherte, bliebe das Auf-sich-nehmen auBer Betracht gelassen sowie ,,die
Verantwortung monologisch in einem einzigen Logos zentriert“1%, so als musste ich zur
Selbstverantwortung mit niemandem anderen sprechen. Ausschlief3lich ,,vor der Instanz
des Dritten*1%7 hatte ich mich durch die Selbstbesinnung zu verantworten, der die

1063 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
335. AnschlieRend daran folgt: ,,[...] und zwar in einer radikalen Form, zu deren Beschreibung Ausdriicke
wie Vorladung, Anklage, Siihne, Verfolgung, Entbl6Rung und Besessenheit zu Hilfe genommen werden,
die einen kriminologischen und klinischen Nebensinn aufweisen. Hiernach wére die Tragweite der
Verantwortung recht Ubertrieben. Trotzdem l&sst sich hieraus ableiten, dass diese ethische Dimension
allerdings jener leiblichen zugrunde liegt.

1064 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
341. Vgl. AE, 118.

1085 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
325.

1066 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
327.

1067 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,

156



Husserlsche Begriindungsidee zwar ziemlich entspricht, 1°® jedoch ohne auf die
Dringlichkeit der Erwiderung auf den Anderen mit einzuschlieRen, die gleichfalls im
Namen der Verantwortung ,,mich zur leibhaftigen, mit Leib und Leben haftenden Geisel
des Anderen macht“. Die Begriindungsidee sowie die so gut wie kaum verpflichtete
Selbstbesinnung scheinen nicht zu geniigen, um ein notwendiges Motiv, ein Muss zur
Selbst-Uberschreitung und dergleichen oder die unaufschiebbare Dringlichkeit in
ethischer Hinsicht aufzuklaren. 1% Damit lasst sich die eigentliche Fremdheit des
Anderen also nicht enthillen, durch die sich der Kern ,,d[e]s an sich erste[n] Fremde[n]
(d[e]s erste[n] Nicht-Ich)*“1%7® gegeniiber aller andersartigen weltlichen Fremdheit wie
etwa einer ,,Umweltlichkeit fiir jedermann®1°* auszeichnen ldsst. Dann wiirde sogar alle
Fremdheit etwa in eine weltobjektivierende ,,Bewegung eines Erwerbens von
Unbekanntheit zu Bekanntheit“ %72 fallen. Zur Klirung dieses Sachverhalts, muss
letztendlich auf die Fremdverantwortung hingewiesen werden. Als , Verantwortung ist
[sie] nicht die Fahigkeit, bei sich selbst anzufangen, sondern die Unausweichlichkeit, mit
der wir beim Anderen anfangen. 107

d) Das sich bei der ,,Epiphanie des Antlitzes* mit offenbarende Wir

Die oben genannte Dimension der Erhabenheit sowie der Transzendenz des mich
ansehenden sowie angehenden Antlitzes des Anderen, ndmlich die mich Uber das
Gegebene hinausrufende, weist auBerdem auf die implizierte ,,Offentlichkeit“°’* des
Fremdbezuges hin. Demnach wirde ,,[sich] das [,Ich-Du’] [keineswegs] [...] genug[en]
und das Universum ver[gessen]“ %7, so als béte sich beides zusammen als zwei

330.

1068 \/gl. CM, 864 sowie Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 186,
190. Jedoch wirde Tengelyi der Rede von der ,,Begriindung* eine Absage erteilen. Vgl. dazu 188.

1069 \/gl. auRerdem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 324: ,,Den Umschlagpunkt [von Selbst- zur Fremdverantwortung] bildet die Riickiibersetzung
der Verantwortung in ein Antworten, in eine ,Antwort der Verantwortung (réponse de la responsabilité)’
[...].”“ Bei Levinas: AE, 180.

1070 C M, 849.

071 CM, 844,

1072 Krisis, 305.

1073 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
335.Vgl. TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233-34. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166f, 172-
74, 177-78. Bei Levinas: TU, 282.

1074 TU, 307. Bei Levinas: T, 234.

1075 Ty, 307. Bei Levinas: TI, 234. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengénge,

157



ineinander Ubergreifende und damit geschlossene Kreise dar. Levinas fiihrt anschlieRend
dementsprechend die bereits erwahnte unaufschiebbare Dringlichkeit bzw.
Unausweichlichkeit in ethischer Form sogar darauf zuriick, dass ,,[i]n den Augen des
Anderen [...] mich der Dritte an[sieht] — die Sprache ist Gerechtigkeit.“1°’® Anderswo
kdénnte mich dieser Dritte genauso wie diese Sprache nicht angehen. Levinas betont
jedoch weiter: ,,Nicht, als ob zuerst das Antlitz da ware und sich anschlieBend das Seiende,
das sich in ihm manifestiert oder ausdriickt, um Gerechtigkeit kimmerte. [...] Die
Setzung des Du geschieht vor dem Hintergrund eines Wir. Wir-sein, heif3t nicht, sich um
eine gemeinsame Aufgabe drangen oder stoRen.“1%”” Zwar ist die Welt dem Du bzw. der
Ich-Du-Dyade gewichen, jedoch weicht hierbei dem Du als Gesprachspartner keineswegs
das dritte Wir-sein als Gerechtigkeitssprache. Damit bleibt die \Verantwortung als
Fremdverantwortung nie so privat, als hatte man sich nur um die Gespréachspartner oder
Betroffene in seiner Umgebung zu kimmern. Im fremden Antlitz des Anderen wird das
Ich eher von dem angesehen, was wir sind bzw. sein sollen.

Genauer gesagt geht bei der Fremdverantwortung, die sich das Ich im Antlitz des Anderen
auf sich selbst nimmt, ,,die[] Idee einer menschlichen Rasse [...] auf das Ansprechen des
Anderen im Antlitz, in einer Dimension der Erhabenheit“°’® zuriick. Bei Levinas riihrt
das zu beantwortende Ansprechen, das bei Waldenfels als ,,Aufforderung“1°’® bezeichnet

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316: ,,Die Selbstgentigsamkeit, Weltvergessenheit und Heimlichkeit
einer Ich-Du-Dyade sprengt [Levinas] auf, indem er die Begegnung mit dem Anderen in das Licht der
Offentlichkeit riickt.”

1076 TU, 307-08. Bei Levinas: Tl, 234. Zu der hierbei implizierten Sozialitat und dergleichen vgl. Bedorf,
Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 173, 175-76.

1077 TU, 308. Bei Levinas: TI, 234. Vgl. TU, 309-11. Bei Levinas: Tl, 235-36. Weiter Waldenfels, Bernhard,
Deutsch-Franzésische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 317: ,,[D]as Wir [wird] nicht
als erweitertes Ich vom gemeinsamen Werk her begriffen, sondern von der Vaterschaft her, die aus einem
Zeugungszusammenhang hervorgeht. Zu der hierbei implizierten Sozialitat und dergleichen vgl. Bedorf,
Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 173, 175-76.

1078 TU, 311. Bei Levinas: Tl, 236.

107 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
331. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 103:
»Aufforderung bedeutet, daR etwas von jemandem zu tun ist.“ Sowie 106: ,,Die Aufforderung macht ihrem
deutschen Namen Ehre, indem sie zugleich in Form von Herausforderungen und Anforderungen
auftritt.” In ihrem Sinn der Herausforderung darf das Ich niemals ,,vorweg bestimmen, was das ist, worauf
ich zu antworten habe und mit welchem Recht mir eine Antwort abverlangt wird,* ansonsten ,,antworte ich
schon nicht mehr.* Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzgsische Gedankengénge, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1995, 328. All das wird spéater ndher behandelt.

158



werden kann, im Namen ,,der ganzen Menschheit“1%° |etztendlich von einem géttlichen
dritten Seienden her. Bemerkenswerterweise ist jedoch, dass nach Waldenfels bei Levinas
der Andere die Doppelrolle spielt, die ans Ich zugleich den ,,Anspruch des Anderen als
Fremden [und] de[n] Mitanspruch aller Anderen“1%! stellt. Beides zeigt sich in derselben
Gegenwart, wobei gerade im Antlitz des Anderen ,,das Du [...] vor dem Hintergrund [...]
eines Wir [auftritt].“ 1% Das Du im Vorfeld muss mit dem Wir als Wir-sein im
Hintergrund zusammenhéngen und sich mit diesem sogar vereinen. Zwar konnte das Du
in der zweiten Person wie gesagt nicht dem Wir-sein in der dritten vorangehen, jedoch
wirde ohne das Du uberhaupt kein Wir auftauchen. Als Dritter und besonders als die
Gerechtigkeit Ausdrickender lasst sich die mich ,,in den Augen des Anderen* ansehende
Menschheit im Ganzen gegeniber einer Gemeinschaft wie etwa einer
~Kulturmenschheit“1%® bei Husserl auszeichnen. Letzterer kann als solcher, die ,,sich um
eine gemeinsame Aufgabe dréngt oder stoRt“, eine der ,eigenartige[n] geistige[n]
Objektivitaten* 1%8* erteilt werden, jedoch ohne die bereits mehrmals erwahnte
Erhabenheit angeben zu konnen, ganz zu Schweigen von der unaufschiebbaren
Dringlichkeit bzw. Unausweichlichkeit. Die Doppelheit des Anderen macht beim
Fremdbezug als Ereignis der Rede und dergleichen ein Zugleich des direkten Gegeniibers
sowie des indirekten, jedoch ebenso unentbehrlichen Dativs aus.%° Allein daraus kénnen
sich dann die WVergemeinschaftung sowie weiter die ,Einordnung in den
Menschheitsverband* oder sogar die ,,Vermenschlichung*“1°® ergeben, bei der die beiden

1080 TU, 308. Bei Levinas: T, 234.

1081 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
317.Vgl. ebd.: ,,Der Dritte [...] begegnet uns bei Levinas nicht als distanziertes Ich, sondern als indirektes
Du, das einen Mitanspruch stellt.” Weiter 344: ,[IJm Angesicht des Anderen [spielen] répondre devant
(oder &) und répondre de auf zweideutige Weise ineinander [...].“ Bei Levinas: AE, 26. AuRerdem TU, 3009.
Bei Levinas: TI, 235.

1082 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
317. Dasselbe in TU, 308. Bei Levinas: Tl, 234. Dieses Wir bezieht sich genaugenommen auf das bereits
genannte Wir-sein.

1083 CM, 858. Vgl. ebd.: ,Mit der eigentlichen, der sozialen Vergemeinschaftung konstituieren sich
innerhalb der objektiven Welt als eigenartige geistige Objektivitaten die verschiedenen Typen sozialer
Gemeinschaften in ihrer mdglichen Stufenordnung [...].“

1084 CM, 858.

1085 \/gl. weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 329: ,,Der Andere tritt im Antworten zunéchst nicht auf als Dritter, vor dem ich mich
verantworte, er tritt auf im Dativ, im Gebefall, als der, dem die Rede oder das Tun zugedacht ist.*

1086 \/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 213f.

159



Termini in der Ich-Du-Dyade zu dem Sinn Mensch kommen wirden. Allein als das Du
notwendigerweise begleitendes Wir-sein stellt ,,[d]as Wir, das dem Face-a-face erwachst,
[...] das ,urspringliche Ereignis’ [dar], das selbst den Charakter einer Universalisierung
hat bis hin zu entsprechenden Institutionen, in denen sich die Allgemeinheit verkdrpert
[...].“ 1987 Dadurch erklart sich nicht nur wiederum, dass als Face-a-face die
Intersubjektivitatsurtatsache nie von der ,Welthabe“ 198 oder Verweltlichung als
Zusammenarbeit ,miteinander* abhangt, sondern auch, dass die (ber die
zwischenleibliche Verflechtung ,,ineinander” hinausgehend, dem Selbstbezug oder der
Selbstrekurrenz  zugrunde liegt, die sich weiterhin unter den Umstanden der
~Mannigfaltigkeit eines Miteinander“1% im , Miteinanderleben*“1%®, also intersubjektiv
sowie zugleich teleologisch auf ,,synthetische[] Einheit der Geltung“1%* richtet.1%%? In
Hinblick darauf geht als Face-a-face die bei Husserl dem Apriori der transzendentalen
Subjektivitit eingeborene 12 sowie ,standig in Vergemeinschaftung fungierende[]
Intersubjektivitat[surtatsache]“ 1094 eher dem Mit-sein unseres
Weltbewusstseinslebens, 1% dem ,,inneren Konnex [...] eines Miteinander*% oder
sogar allem ,irreale[n] intentionale[n] Hineinreichen“ %7 voraus, anstatt dadurch
erschopft zu werden. Indessen fallen ins Sekundare sowohl die teleologische Dimension
zur Einstimmigkeit als auch die leibliche, auch wenn sich darin jenes Miteinander im Sinn
der ,Weltapperzeption —[,] die [...] ein Uberaus verwickeltes Ineinander von geltenden
Sinnen [ist]“1%%, so gut wie mdglich konkretisieren kann. Jedoch befindet sich die

1087 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316. Vgl. TU, 252, 435, 443. Bei Levinas: Tl, 189, 334-35, 340-41. AulRerdem Bedorf, Thomas, Andere,
Transcript, Bielefeld 2011, 176.

1088 Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185. Vgl. auRerdem 186-
87, 279.

1089 Krisis, 6.

1090 Krisis, 192. Vgl. CM, 842, §60.

1091 Krisis, 71.

10%2\/gl. CM, 8§55, §64 sowie Krisis, 252, 302.

1093 \v/gl. CM, 8§59, §64. AuBerdem C-Manuskript, 425f.

1094 Krisis, 192.

1095 vgl. Krisis, 136; CM, 842, 860; Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen
2014, 185.

10% Krisis, 6.

1097 CM, 856. Vgl. Krisis, 199.

1098 Krisis, 71. Vgl. 199 sowie CM, 856. AuRerdem Novotny, Karel, Welt und Leib, Kdnigshausen u.
Neumann, Wiirzburg 2021, 88-89.

160



ethische Dimension nunmehr in der Grundlage, worin statt Mit- oder Ineinander
gleichsam ein Aufeinander Uberwiegt, wenn auf das oben genannte Ansprechen des
Anderen ausfuhrlich eingegangen wird.

3) Der Prototyp der Anspriiche und Antworten

Zwar hat Waldenfels niemals vollig die Levinassche ethische ,,Dimension der
Erhabenheit [...], Dimension der Transzendenz*“1%® {ibernommen, allerdings wurde er
dadurch zu seiner responsiven Phanomenologie inspiriert, % deren Schlusselbegriffe
darin liegen miissen: Bei der ,,Epiphanie des Antlitzes“'%! und dergleichen vollzieht sich
die primarste Fremderfahrung weder durch Wahrnehmen noch durch Einfiihlen, sondern
zunachst durch das Antwortgeben darauf, was in Form ,,des Widerstreits [...] bereits [...]
Anspriiche geltend mach]t], die nicht alle zugleich befriedigt werden kénnen“1%? jedoch
dennoch mit der ,,unaufschiebbaren Dringlichkeit“1% aus der ,,Fremdverantwortung*1%4
bzw. mit der ,,Unausweichlichkeit, mit der wir beim Anderen anfangen.“*'% Kurz gesagt

1099 TU, 310-11. Bei Levinas: Tl, 236-37. AnschlieBend daran folgt: ,,[I]n ihr kann es sich als Fremde[s]
préasentieren, ohne sich mir wie ein Hindernis oder ein Feind entgegenzustellen.” Vgl. dazu 311-12: ,,.Der
Andere, der in seiner Transzendenz (iber mich herrscht, ist auch der Fremde, die Witwe und d[ie] Waise,
gegen die ich verpflichtet bin.” Bei Levinas: TI, 237. Sowie 308: ,,Der Arme, der Fremde présentiert sich
als Gleicher.” Bei Levinas: T, 234. VVgl. dagegen bei Sartre, EN, 292f.

1100 Der Zugang zur responsiven Dimension geht in dieser Arbeit besonders von der ethischen aus. Vgl.
dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzgsische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
324,331, 344. Er verhdlt sich anders, als es im Antwortregister der Fall ist. Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard,
Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994. Daneben ist die Enthullungsweise ,,von der des
fremden und des eigenen Selbst nicht zu trennen.” Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 129.

101 Ty, 309. Bei Levinas: TI, 235. Vgl. TU, 63, 85, 87, 89, 307. Bei Levinas: TI, 43, 59, 61-62, 233.
Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 311.
Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166-67.

1102 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
28-29. Vgl. weiter 318: ,,Anspruchskonflikt*.

1108 TU, 307. Bei Levinas: T, 234.

1104 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
324, 333. Bei Levinas: unter anderem AE, 180.

1105 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
335. Vgl. TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233-34. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166f. Bei
Levinas: TU, 282.

161



hat sich das Ich statt durch die monologische ,,Selbstbesinnung®!1% eher durch das
Antwortgeben auf die wohl widerstreitenden Anspriiche zu verantworten, 1%’

Diese Anspriiche, die vor allem durch die Epiphanie des Antlitzes ausgedriickt werden,
sind ebenfalls in einem solch ungewohnlichen Sinn zu verstehen, der sich auf keine
Gegebenheit des bereits Gesagten wie Proposition oder Aussage beschranken lasst. 1108
Unabhangig davon ob diese Anspriiche in Widerstreit treten, bieten sie sich als ,,der [...]
mich im Gegenteil (ber das Gegebene hinaus[rufende] [Ausdruck], das bereits durch das
Wort unser Gemeinsames geworden ist,“ 1% ebenfalls nicht als bloRe Fragen oder
Probleme dar, die durch etwa Beantwortung oder als etwas, das einfach ,,beantwortet und
[dem einfach] geantwortet [werden wiirde],“!% wegzuerklaren oder aufzuldsen waren.
Zwar bleiben sie nicht ganzlich unerfillbar, nur kénnen sie nicht alle zugleich befriedigt
werden, jedoch wirden sie sowie ihre Widerstreitsform keineswegs durch Erfiillung
aufgehoben werden. ! Denn einerseits geht sogar der Anspruch selbst, ohne den
Widerstreit zwischen einem Anspruch und dem anderen in die Uberlegung hinzuzuziehen,
als solcher bereits tber alles Gesagte, Beantwortete sowie Geantwortete hinaus, und
andererseits ,,[geht] die Fremdverantwortung als Verantwortung fiir den Anderen meinem
Antworten noch voraus[].“**2 D. h., dass es ohne Epiphanie des Antlitzes tiberhaupt
nichts zu beantworten gébe, wofur das Ich verantwortlich ware. Hierdurch zeigt sich
ebenfalls die bereits mehrmals erwahnte ,,Unausweichlichkeit, mit der wir beim Anderen
anfangen, um uns auf die Selbst-,,Uberschreitung“!**® und dergleichen einzulassen.

1106 Krisis, 165. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1995, 327.

1107 vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 324 sowie TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233-34. Weiter AE, 180 sowie TU, 311. Bei Levinas: TI, 236.
Aulerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 172-74, 177-78.

1108 \gl. TU, 88-89. Bei Levinas: Tl, 61-62. Allein zum Gesagten gehort der Widerspruch. Vgl. dazu
Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 28.
1108 TU, 307. Bei Levinas: TI, 233.

1110 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
331. Vgl. weiter 318.

111 vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 332: ,Erfullen kdnnen wir den Anspruch nur, sofern er als Zielphase oder Gesetzesfall in eine
teleologische oder deontische Ordnung eingefugt ist — das heif3t, sofern er seine Fremdheit abgelegt hat und
derselbe ist wie der eigene Anspruch.” Weiter 331, 344. Bei Levinas: AE, 154.

112 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
324,

113 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,

162



Durch alle diese negativen Bestimmungen wie Nicht-gegeben-werden, Unerfillbar- oder
Unaufhebbarkeit, verrat sich allerdings in solchen Anspriichen die Fremdheit in ihrem
eigentlichen Sinn als unwiderruflicher Anlass, sodass die ,,Unausweichlichkeit der
Situation, auf die ich zu antworten habe,“'!* jedoch keine Mdglichkeit implizieren muss,
die zur Auflosung oder zum Ausweg aus der Situation fuhren kann, in die das
angesprochene Ich immer bereits geraten ist, ohne sich dazu entschieden zu haben, darin
hineinzugehen. Indem das Ich also auf die Anspriiche zu antworten hat, verantwortet es
sich flr den fremden Anderen, noch bevor es sich leiblich oder anderswie auf diesen
bezieht, geschweige denn ein reflexives oder sogar nur quasi-reflexives Selbst stattfindet.
Durch diese grundlegende Fremdverantwortung ist das kritische ,, Auf-sich-nenmen*111°
des ,,Sich-“Verantwortens bzw. der ,,Stellvertretung*“!''® genauer gesagt in einer passiven
Form zu fassen: ,,Ich trete nicht an die Stelle des Anderen[.] [I]ch bin durch den Anderen
eingenommen, unausweichlich okkupiert.“*1" So erklart sich die ,,Unausweichlichkeit
der Situation, auf die ich zu antworten habe,” sowie die ,,Unausweichlichkeit, mit der wir
beim Anderen anfangen®. Dementsprechend klingt es womdglich weniger Ubertrieben
davon zu sprechen, dass ,,diese Verantwortung als eine originare Stellvertretung [...] mich
zur leibhaftigen, mit Leib und Leben haftenden Geisel des Anderen macht, und zwar in
einer radikalen Form, zu deren Beschreibung Ausdriicke wie Vorladung, Anklage, Suhne,
Verfolgung, Entbl6Bung und Besessenheit zu Hilfe genommen werden, die einen
kriminologischen und klinischen Nebensinn aufweisen. 118

Trotz aller Ubertriebenen ethischen Implikation hat sich hierdurch die Urpassivitat des
Antwortgebens sowie weiter der responsiven Dimension allerdings so gut wie mdglich

317.Vqgl. 61-62. AuRerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73, 144, 149.
114 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
339.

115 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
341. Vgl. AE, 118.

1116 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
335, 341.

17 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
339.

118 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
335. Vgl. dagegen 341: ,,Das Passiv verwandelt sich in eine Passion [...]. Ohne die Verwandlung dessen,
was ich durch den Anderen erleide, in das, was ich fir den Anderen bin, wére die Verantwortung letzten
Endes nichts als ein auferlegtes Geschick. [...] Ethik ware ein bloRes Trugbild.” Darauf kommen wir spater
kurz zurick. Nach Waldenfels ,,[stellt sich] bei Levinas die Ethik als ,Erste Philosophie’ [...] schlieBlich
als eine Philosophie ohne ,Erstes’, ohne Arche, heraus[] [...].“ Vgl. dazu 323.

163



gezeigt.1*® Aufgrund jener Urpassivitat wird das Ich zum Fremdbezug motiviert, indem
es angesehen, 12 angesprochen, ,,durch den Anderen eingenommen, unausweichlich
okkupiert* wird und erst dann zum Antwortgeben Uber das Gesagte sowie Uber das
Gegebene hinausgerufen werden kann. Das, worauf das Ich in solcher Art und Weise
antwortet, ist weder Gegebenheit noch ,,Selbstverantwortung*“!*?* bzw. -Besinnung wie
etwa eine ,,Selbstgesetzgebung, in der ich mich vor mir selbst verantworte.“22 Als
Anspruch verhilt sich hierbei vielmehr ,.eine Aufforderung“*'?®, wozu nach Waldenfels
ich als antwortende(r), deren oder dessen Antworten ,,die Fremdverantwortung als
Verantwortung flr den Anderen noch vorausgeht“, niemals ,,vorweg bestimmen [kann],
was das ist, worauf ich zu antworten habe und mit welchem Recht mir eine Antwort
abverlangt wird, [ansonsten] antworte[te] ich schon nicht mehr. Ich rede und reflektiere
bereits Uber mdogliche Antworten, indem ich das Ereignis von Aufforderung und
Erwiderung in Gesagtes verwandle [...].“1'?* Daher unterscheidet sich das Antwortgeben
durchaus von dem Begriinden oder der Selbstbesinnung.

Ein Motiv zum Antwortgeben muss damit ein fremdes bleiben, das hinsichtlich
teleologischer, leiblicher oder irgendwelcher anderen Dimension dem Ich keineswegs
untersteht, jedoch ,,aus einer Dimension der Erhabenheit an mich heran [tritt] und [...]
mich [beherrscht].“1?> Seine Fremdheit lasst sich weder durch die Merleau-Pontysche
~Zwischenleiblichkeit“'?® noch wie bei Husserl durch wiederholte Durchfiihrung der
Reduktionsmethode bestimmen, so als ,[abstrahierten] wir [...] von allem

1118 Hierauf wird ausfihrlich in einem spéteren Kapitel eingegangen.

1120\/gl. TU, 307. Bei Levinas: TI, 234.

1121 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
326. Vgl. bei Husserl: Krisis, 165.

122 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
334. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166.

1123 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
331. Zur Aufforderung, bei der ,,sich eine Dimension des An- [erdffnet]”, vgl. weiter Waldenfels, Bernhard,
Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 103. Dies wird spater néher behandelt.
124 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
331. AnschlieRend daran folgt: ,,[...] und es den Ordnungen des Sagens und Tuns unterwerfe.” Zur
Unterscheidung zwischen dem Gesagten und dem Sagen bzw. zwischen der Ordnung und dem Ereignis vgl.
weiter 328, 344 sowie bei Levinas: AE, 154. AuRerdem, ob und inwiefern eine Antwort zu einem Anspruch
passt, héngt statt vom Antwortgeber eher von der Anspruchsseite ab. VVgl. dazu Waldenfels, Bernhard,
Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 318.

1125 Ty, 310. Bei Levinas: Tl, 236. Vgl. 311. Bei Levinas: Tl, 237.

1126 \/gl. Signes, 167. Weiter VI, 170f. sowie 264f.

164



Fremdgeistigen als dem, was am hier fraglichen Fremden seinen spezifischen Sinn
ermoglicht [...] [wie] der Charakter der Umweltlichkeit fur jedermann, das Fr-
jedermann-da- und zuganglich-sein, Jedermann-in-Leben-und-Streben-etwas-angehen-
oder-nicht-angehen-kénnen, der allen Objekten der phanomenalen Welt eignet und ihre
Fremdheit ausmacht [...].“1'?" Dementsprechend wiegt fiirs Ich bzw. fiirs ,,Mich*“11?¢ das
Du, auf das sich das Ich vor allem bezieht, wie bereits gesagt schwerer als die Welt,
genauso wie diese ,,d[e]s an sich erste[n] Fremde[n] (d[e]s erste[n] Nicht-Ich)*112®
innewohnende Fremdheit als jene in einem weiteren Sinn kaum fremde Umweltlichkeit.
Allein das Du kann das Mich zuerst ansprechen sowie dazu motivieren, Uber die
Weltkonstitution als Zusammenarbeit miteinander hinausgehend auf sich selbst zu
rekurrieren, und zwar als das einzigartige Selbst. Der Ubergang dazu entspricht der
»Dimension der Transzendenz* nicht nur als einer der mich beherrschenden Erhabenheit,
sondern auch wenn davon ausgegangen wird, dass das so entstehende Antwortgeben, das
trotz allem Widerstreit, unabhéngig davon ,,was beantwortet und geantwortet wird*, vor
allem dringlich sowie unausweichlich sein muss, allerdings keineswegs durch die
ausgegebenen Antworten erschopft und mithin ,,nicht bloR im Sinne einer ,Leermeinung’,
die auf Erfullung aus ist, sondern im Sinn einer unwiderruflichen Leere, einer leibhaftigen
Abwesenheit“*% verstanden werden kann. Unabhangig davon was als Antwort gegeben
werden kann, kann das laufende Aufforderung- und Erwiderungsereignis nie damit
aufhoren. Darin wiederholt sich das Einpragen der Fremdheit in ihrem eigentlichen Sinn,
die das Ich zum Antwortgeben Uber das Gegebene hinausruft, jedoch ohne auf
ausreichende Griinde oder erreichbare Ziele daftr zu verweisen. Dar(ber zu reflektieren,
konnte irrefuhrend bereits eine nachtragliche Verwandlung des Ereignisses in Gesagtes
implizieren, so wie zur Untersuchung der ,Ich-Du-Dyade* 13!  eine radikale
Unmadoglichkeit, sich von AulRen zu sehen und von sich und den Anderen in derselben
Weise zu reden’, eine Unmaglichkeit der Totalisierung“1!3? jedoch in eine Alternative der

1127.CM, 844.

1128 \/gl. dagegen Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 249: ,[D]ie Steigerung ins ,Undeklinierbare’, mit der noch Husserl dem Ich eine
transzendentale Sonderstellung zu erhalten sucht.” In einem weiteren Sinn besitzt als Mich das Ich dennoch
seine Sonderstellung, jedoch in einer absoluten Urpassivitét.

1129 C\M, 849.

1130 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
332. Vgl. AE, 114.

1131 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316.

1132 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,

165



totalisierenden Perspektive. Die Aufforderung und Erwiderung besagt eben den Prototyp
der Anspriche und Antworten, die nach dem anschlieBenden Eingehen auf die
Einzigartigkeit noch naher behandelt werden wirden.

3.1.3 Die durch den Fremdbezug erst geschaffene Einzigartigkeit des Selbstbezuges

1) Die uber die schiere ,Asymmetrie und Irreziprozitat“ 2  eine[r] Nicht-
Gegenseitigkeit“!*** hinausreichende Einzigartigkeit

a) Die mit der ,,Offentlichkeit“'3 gleichurspriingliche Einzigartigkeit

Im Rahmen dessen, dass das Ich ohne Verweis auf ausreichende Griinde oder erreichbare
Ziele jedoch bereits fur das Antwortgeben auf die widerstreitenden Anspriiche aus dem
Anderen verantwortlich ist, 13 st es erforderlich daran anschlieBend die Frage der
Einzigartigkeit des Selbstbezuges zu klaren, die sich vor ,,eine[r] antihumanistische[n]
Tendenz“!37 bzw. vor der ,,Indifferenz eines Lebensstroms“113 bewahren lasst. Das Ich
verantwortet sich hinsichtlich der Doppelheit des Anderen, der durch die ,,Epiphanie*t%
oder ,,Prasentation des Antlitzes — de[n] Ausdruck =14 zugleich den ,,Anspruch des
Anderen als Fremden [sowie] de[n] Mitanspruch aller Anderen*!'#! stellen muss, sowohl

314. Bei Levinas: T, 46. VVgl. weiter bei Husserl: Zur Phanomenologie der Intersubjektivitét 111, 366 sowie
auBerdem Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 279.

1133 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
333. Vgl. 365. Dagegen bei Merleau-Ponty: PP, 407.

1134 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
314.

1135 TU, 307. Bei Levinas: T, 234.

1136 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 324, 328, 333 sowie bei Levinas: AE, 180.

1137 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
355.

1138 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
363. Vgl. 355 sowie 377. AuRerdem bei Merleau-Ponty: Signes, 174.

1138 TU, 309. Bei Levinas: TI, 235.

1140 Ty, 307. Bei Levinas: Tl, 233. Zum Ausdruck und dergleichen vgl. unter anderem TU, 63, 87, 89-90,
93-94, 309. Bei Levinas: TI, 43, 61-63, 65-66, 233. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzgsische
Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 311. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld
2011, 166-67.

1141 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
317. Vgl. weiter 344. Bei Levinas: AE, 26. Aullerdem TU, 309. Bei Levinas: TI, 235.

166



fur“ den Anderen als etwa ,,de[n] Fremde[n], die Witwe und d[ie] Waise“'!#? wie auch
,vor* demselben als ,de[m] [mich] [ansehenden] Dritte[n] — die Sprache ist
Gerechtigkeit.“ 4 Diese von ,der ganzen Menschheit“ 4  herriihrende
Gerechtigkeitssprache  muss das Ich statt zur ,Einordnung in den
Menschheitsverband“!4® — es gibt zuerst noch keinen Menschheitsinbegriff — eher zum
Fremdbezug in Form der Aufforderung-Erwiderung motivieren,*'46 noch bevor es (iber
die Gerechtigkeit oder Uber die ,,Dimension der Erhabenheit, Dimension der
Transzendenz*“!'4" reden, reflektieren oder sie begriinden kann, ganz zu Schweigen von
der Husserlschen ,,Selbstbesinnung [...] [als] de[m] Weg der Selbstverantwortung*48,
die bereits der ,,Fremdverantwortung* 14® gewichen ist. Trotzdem muss ,die[se]
Unausweichlichkeit, mit der wir beim Anderen anfangen“ %0 bereits die
,Offentlichkeit* implizieren, bei der ,[sich] das [,Ich-Du’] [keineswegs] [...] geniig[en]
und das Universum ver[gessen]“!'® dirfte, so als ware irgendeine Art der weiteren
Vergemeinschaftung berhaupt unnétig oder sogar redundant. Demgegeniber ist, wie
Waldenfels zusammenfasst, ,[d]Jas Wir, das dem Face-a-face erwdachst, [...]
das ,urspriingliche Ereignis’, das selbst den Charakter einer Universalisierung hat bis hin
zu entsprechenden Institutionen, in denen sich die Allgemeinheit verkorpert [...].«1%2

1142 Ty, 311-12. Bei Levinas: TI, 237. Vgl. 308. Bei Levinas: Tl, 234.

1143 TU, 307-08. Bei Levinas: Tl, 234. Vgl. 310. Bei Levinas: Tl, 236. Zu der hierbei implizierten Sozialitat
und dergleichen vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 173, 175-76.

1144 TU, 308. Bei Levinas: T, 234.

1145 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 81. Vgl. 78, 83, 98; Krisis, 267; CM,
§58.

1146 Zu dieser Form vgl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 331.

1147 TU, 311. Bei Levinas: Tl, 237.

1148 Krisis, 165. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1995, 326 sowie 334.

1149 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
324, 333. Bei Levinas: unter anderem AE, 180.

1150 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
335. Vgl. TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233-34. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166f. Bei
Levinas: TU, 282.

1151 Ty, 307. Bei Levinas: TI, 234. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengénge,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316.

1152 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316. Vgl. TU, 252, 435, 443. Bei Levinas: Tl, 189, 334-35, 340-41.

167



Dafiir ware jedoch keinesfalls die Einzigartigkeit in diesem Sinn aufzuheben, dass eine(r)
als Ich die oder der Einzige ist, die oder der in diese ,,Unausweichlichkeit der Situation,
auf die [es] zu antworten ha[t],“!1>3 geraten ist. Oder mit Waldenfels' Worten:

»[BJei der [Verantwortung] [bin] ich unersetzlich [...], das heiflt, wo ich mich nicht vertreten
lassen kann: nur so bin ich Ich und kein Anderer [...]. Paradox gesagt bin ich als Stellvertreter

unvertretbar.“%

Ich bin einzigartig, nicht nur indem ich spreche.''* Genauer gesagt: Ich bin einzigartig,
nur in der Hinsicht als ich darauf antworten muss, was sich zuerst im Antlitz meines
»Gesprachspartner[s]“1*® so ausdriickt, dass ich dadurch unumganglich angesprochen
bin. Unabhéngig davon wie unstimmig bzw. widerstreitend die Anspriche sein kénnen,
so als wenn der , Anspruch des Anderen als Fremden und der Mitanspruch aller
Anderen” sogar ,,nicht alle zugleich befriedigt werden konnen*“!'%  zeigt sich als das
Einzigartige als ,,das, was ich fiir den Anderen bin,“!*® allein dadurch, wie und was ich
auf die fremde Aufforderung erwidere, wahrend ich selbst niemals ,,vorweg bestimmen
[kann], was das ist, worauf ich zu antworten habe und mit welchem Recht mir eine
Antwort abverlangt wird [...].“° Mithin kann ich ebenfalls nicht vorhersagen, ob oder

1153 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
339.

1154 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
336-37. Bei Levinas: AE, 76, 146 sowie 163. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische
Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 339.

1155 \/gl. dagegen Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 311. Bei Levinas: AE, 95.

11%6 TU, 90. Bei Levinas: TI, 63.

1157 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
28-29. Vgl. 318.

1158 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
341. Diese korrespondiert Uberaus stark mit ,,der Selbstiibersteigung, die sich in der Infragestellung durch
den Anderen und im Geben der Antwort ereignet.“ Vgl. dazu 315. Weiter Bedorf, Thomas, Andere,
Transcript, Bielefeld 2011, 168: ,,Allein das Wie des Antwortens auf [den Anderen], obliegt meiner Freiheit.
Und genau in der Ausgestaltung dieses Wie besteht meine Verantwortung.” 169; 177: Dass ,,wir auf Andere
zu antworten haben [...], [kann] man sowohl als Problem als auch als Chance begreifen [...].* 178: ,,[D]ie
Genese des Subjekts [wird] aus der Erfahrung des Anderen gewonnen [...].*

1159 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
331. Vvgl. 318, 328.

168



wie die Anspriiche miteinander in Widerstreit stehen, folglich was sich dadurch als das
Eigene bzw. als mein Selbst realisieren lasst. All dies impliziert allerdings keinen
».kommunikativen Zirkel, in dem die [...] Fremdheit [...] zu einem bloRen Moment
herabsinkt,“11%% so als kommunizierte ich tatsachlich nur mit mir selber, indem ich allein
daflr verantwortlich wére, meine eigene Fragestellung zu beantworten, ,,[so]daR die
Verantwortung monologisch in einem einzigen Logos zentriert bleib[en]“*!* musste, und
»[d]ie zweite Person der Anrede [...] nur eine periphere oder transitorische Rolle
[spielen]“ 1162 konnte. — All diese Unsicherheit oder Unbestimmbarkeit, in der die
Einzigartigkeit des den Fremdbezug implizierenden Selbstbezuges jedoch fundiert ist,
entspricht jedoch Uberdies der Levinasschen ,,Einzigkeit’ (unicité) des Ich als eines
Individuums ,ohne Genus’, ,ohne Begriff’,“!1%® das namlich nirgendworaus hergeleitet
werden kann. Demgemal ,,[laBt sich] ein begriffsloses Individuum [...] nicht sagen,
sondern bestenfalls zeigen“1!%4, wie Waldenfels hierzu angemerkt hat. Vom Fremdbezug
ausgehend bleibt also der Offentlichkeits- mit dem Einzigartigkeitszugang
gleichurspriinglich. Unabhéngig davon ob die beiden tatsachlich immer Hand in Hand
miteinander gehen wirden, muss Ersterer von Letzterem im Prinzip nicht abweichen

1160 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
331. AnschlieBend daran folgt: ,[...] und sich einem ProzeR allgemeiner Normalisierung und
Homogenisierung einfligt.*

1161 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
327: LAuf dem Boden der Selbstverantwortung gedeiht eine kommunikative Ethik, die jede
Fremdverantwortung als Verantwortung vor den Anderen letzten Endes absorbiert. Dabei ist es gleichgultig,
ob die Einheitsinstanz in einem allgemeinen \ernunftsubjekt, in einer intersubjektiven
Monadengemeinschaft, in einer mehr oder weniger anonymen Tradition oder in einem transsubjektiven
Diskurs verankert ist. Entscheidend ist, daR die Verantwortung monologisch in einem einzigen Logos
zentriert bleibt.” VVgl. 324: ,,Im Hintergrund unserer Analysen steht schlieflich der Kontrast zwischen einer
kommunikativen Ethik, die sich vorweg schon auf einem Boden der Gemeinsamkeit bewegt, und einer
Ethik aus dem Geist des Antwortens, die als responsive Ethik zu bezeichnen wére und sich auf ihre Weise
an einer Genealogie der Moral versucht.” Bei Levians Gberwiegt nach Bedorf auch eher die Fragestellung
einer solchen Genealogie der Moral oder einer Ethikgenese. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript,
Bielefeld 2011, 172, 177.

1162 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
326.

1163 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
306. Bei Levinas: TI, 122.

1164 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,

306. Hierin scheint sich das Sagen dem Gesagten anzunéhern.

169



sowie umgekehrt, selbst wenn als Gerechtigkeitssprache der Mitanspruch aller Anderen
bzw. der ganzen Menschheit und als Ausdruck der direkte Anspruch ,,im Antlitz des
Anderen“11% bzw. des Gesprachspartners divergieren konnten. Das einzigartige Ich
besteht ebenso darin, sich auf das oben erwahnte ,,Wir, das dem Face-a-face erwéachst*,
als auf ,,das ,urspriingliche Ereignis’* der Rede und dergleichen einzulassen.

b) Die verfeinerte Fremdheit

Aulerdem wirde die sich zuerst im Antlitz offenbarende Fremdheit ,,d[e]s an sich
erste[n] Fremde[n] (d[e]s erste[n] Nicht-lch)“1!%¢ weder fiir die Einzigartigkeit noch fiir
die sie mit begleitende Offentlichkeit so verblassen, dass die bei Husserl in der
widersinnigen Ausdrucksweise der ,,Zuginglichkeit des originalen Unzugénglichen*16
versteckte Fremdheit zur Selbst-,,Universalisierung® oder -Verallgemeinerung, so als
kdme das Du dadurch ebenso wie das Ich selbst ,zu dem Sinn Mensch®“ %8 der
zuganglichen Ahnlich- oder Vergleichbarkeit von der Wahrnehmung bis zur
héherstufigen Einfuhlung nach und nach in eine fremde Psyche oder Personalitat weichen
wiirde, %% so als gehorte die Fremdheit eben zur ,,Vermenschlichung“*t’®, wenn nicht so
wie die ,,Umweltlichkeit fiir jedermann“!*"* zur Objektivierung. Diese Fremdheit in ihrem
eigentlichen Sinn, der sich ebenfalls nie auf ,,eine Nicht-Gegenseitigkeit* wie etwa aus
der Merleau-Pontyschen Zwischenleiblichkeitslehre'’? beschranken lasst, steckt von
vornherein in der Grundlage oder in den Umstanden des Fremdbezuges in Form der
Aufforderung-Erwiderung als die oben genannte, dem Fremdbezug eingeborene
Unsicherheit, Unbestimmbar-, Unerfullbar-11® sowie Unausweichlichkeit, usw. usf. Als
solche kann sie keineswegs auf ,,ein wahrhaft Negatives, kein ,Positives, das anderswo

1165 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217.

1166 CM, §49.

1167 CM, 852. Vgl. 854; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzosische Gedankengédnge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

1168 CM, 850.

1169 \/gl. CM, 855 sowie unter anderem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977,
73.

170\/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 213f.

U7 CM, 844,

1172 \/gl. VI, 170f. sowie auBerdem 264f.

1173 vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 332.

170



ist’[,]“**"* reduziert werden und sich nicht daraus ableiten lasst. Jedoch reflektieren solche
negativen Bestimmungen allerdings, was Waldenfels bereits zur Merleau-Pontyschen
Lureigenen Blindheit des BewuRtseins“!" bemerkt hat, wo ,,die Liicke niemals gefiillt
[wird], das Unbekannte niemals in Bekanntes verwandelt [...].“1!"® Diese Blindheit wird
als ursprungliche Unbestimmbarkeit und dergleichen nicht mehr auf eine leibliche
Genesis zurlckgefihrt, sondern vielmehr darauf, was aufgrund des Aufforderungs-
Erwiderungsrahmens als responsive Genesis bezeichnet werden kann.*’” Hierdurch kann
wiederum das bei Merleau-Ponty fehlende Motivationsfundament bzw. die Begriindung
fir die implizit voraussetzende ,,ontologische Trennung der Bewusstseine*“!1"® erganzt
werden. In dieser Hinsicht beruhen mit Ausnahme der ethischen die leibliche sowie die
anderen Dimensionen sozusagen auf der responsiven, die bis hierhin hauptsachlich aus
der ethischen entwickelt hat.*'® Demzufolge ,,gewinnt [die Einzigartigkeit zudem] einen
genuin ethischen Aspekt, wenn die Fremdheit nicht bloR} als eigene Mdglichkeit auftritt,
die uns zwar faktisch verwehrt ist, aber prinzipiell offensteht, sondern als fremder
Anspruch, auf den ich zu antworten habe.*“!® Trotzdem versucht Waldenfels weiterhin,
den responsiven Zugang von der Bedingung bzw. Voraussetzung der Ethik zu befreien,
und zwar insofern, als das Verhéltnis umgekehrt wird, so als wenn auf der responsiven
Dimension die ethische sowie die anderen beruhen.

2) Die ,Pluralisierung“ 8! oder ,,Universalisierung 182 des ,unersetzlich[en] [...]

1174 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
157. Bei Merleau-Ponty VI, 302.

1175 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
157.

1176 Epd. Bei Merleau-Ponty: VI, 132, 295-96, 302-03.

177 Zur responsiven Dimension der Transzendenz sowie zur ,,responsiven Ethik* vgl. Waldenfels, Bernhard,
Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 324, 331, 344.

1178 Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 278. Vgl. 277.

1179 vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 324, 331, 344.

1180 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
312.

1181 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
315. Vgl. 318.

1182 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316. Vgl. TU, 252, 435, 443. Bei Levinas: Tl, 189, 334-35, 340-41.

171



[unvertretbaren] Stellvertreter[s]“1!8 in der ,,Fremdverantwortung“184

Die beim Fremdbezug mit der Einzigartigkeit gleichurspriingliche ,,Offentlichkeit*!€
fuhrt jedoch zu keinem Kopieren, so als lieRe sich inhaltlich die Einzigartigkeit oder
Jemeinigkeit fir Individuen jeweils als Selbst bestimmen. Soweit niemals ,,vorweg
bestimmen [werden kann], was das ist, worauf ich zu antworten habe und mit welchem
Recht mir eine Antwort abverlangt wird,*“!'® kann ebenso nicht vorhersagt werden, ob
oder wie die fremden Anspriiche miteinander in Widerstreit stehen, sowie folglich was
sich dadurch als das Eigene oder sogar als mein Selbst realisieren lasst. Ganz knapp
formuliert, bleiben die jemeinigen Eigenschaften unvorhersehbar. Dementsprechend
stellt wie bereits erwahnt ,,ein [derart] begriffsloses Individuum [...] etwas [dar], was sich
nicht sagen, sondern bestenfalls zeigen 1aRt.“18” Das dient der folgenden Erérterung, die
statt um die Rede Uber die Vergemeinschaftung eher um die tber die Pluralisierung oder
Universalisierung geht, als ein primdarer Leitfaden.

Nach Waldenfels ,,[erwéchst] [d]ie Pluralisierung der Einzigkeit des Selbst [...] aus der
Selbstubersteigung, die sich in der Infragestellung durch den Anderen und im Geben der
Antwort ereignet“18 also gleichfalls beim Fremdbezug in Form der Aufforderung-
Erwiderung. 8  Davon ausgehend wiirde das Pluralisieren nicht .eine[r]
antihumanistische[n] Tendenz“!*® bzw. der ,,Indifferenz eines Lebensstroms“11%! zugute

1183 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
336-37. Bei Levinas: AE, 76, 146 sowie 163. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzgsische
Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 339.

1184 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
324, 333. Bei Levinas: unter anderem AE, 180.

1185 TU, 307. Bei Levinas: T, 234.

1186 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
331. Vvgl. 318, 328.

1187 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
306. Hierin scheint sich das Sagen dem Gesagten anzunéhern. Vgl. bei Levinas: Tl, 122.

1188 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
315. Vgl. TU, 307, 311. Bei Levinas: Tl, 233, 237. In Frage wird das mit gestellt, ,,was ich fliir den Anderen
bin [...].“ Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1995, 341 sowie 61-62, 317, FuBnote: Selbst-,, Uberschreitung*.

1189 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 331.

1190 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
355.

1191 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,

172



kommen, in der die Jemeinigkeit oder Einzigkeit eines Ich letztendlich so verloren ginge
wie die Fremdheit.'%? Die Abweichung zwischen Pluralisierung und Vergemeinschaftung
ist bei Levinas bereits unlbersehbar, wenn Letztere mit der intersubjektiven
~Welthabe*“11% so zusammenhangt, dass sich der Andere vor allem als Mittrager der
Verweltlichung oder als Mitsein unseres Weltbewusstseinslebens darbietet, % wobei als
Korrelat des Ich die ,Welt* noch nicht dem ,,Du“, dem ,,Gesprachspartner1®® weicht.
Auch wenn sich die Menschheit als Allgemeinheit, angesichts des
Universalisierungscharakters der Offentlichkeit, allerdings teilweise in einer
Gemeinschaft wie in etwa einer , Kulturmenschheit*“!1% bei Husserl verkérpert, der eine
der ,,eigenartige[n] geistige[n] Objektivitaten*“!1%7 erteilt wird, kann dadurch das erhabene
»Wir-sein [...], [das] sich [nie] um eine gemeinsame Aufgabe drangen oder stoRen‘1198
muss, keineswegs erschopft werden. Anstatt zu einer solchen zusammenarbeitenden
Gemeinschaft, die bei Levinas ,,durch die Sprache gestiftet [werden kann] — in der die
Gesprachspartner absolut getrennt bleiben —“11%°, pluralisiert sich das einzige Ich ,als

363. Vgl. 355 sowie 377. AuRerdem Signes, 174.

1192 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 355.

1193 Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185. Vgl. 186 sowie weiter
Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wiirzburg 2021, 82, 85-86, 88.

1184\/gl. unter anderem Krisis, 6, 136, 199; CM, 8§42, 8§56, 860.

1195 TU, 90. Bei Levinas: TI, 63.

119 CM, 858.

197 CM, 858.

11% Ty, 308. Bei Levinas: Tl, 234. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengénge,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316-17; TU, 252, 435, 443. Bei Levinas: Tl, 189, 334-35, 340-41.
Dies gilt besonders auch bei Nancy, dass die Gemeinschaftsidee zunédchst keineswegs auf eine der
Produzenten zuriickgeht. Sie zeigt sich so direkt wie bereits am fremdbesessenen Leibkdrper als Ruckbezug,
bei dem ,[qJua Leib [...] ich meines Korpers inne [werde] und [...] auf mich selbst als Kd&rper
zuriick[komme] und [...] mich mit meiner korperlichen Existenz [identifiziere].“ Als solcher wére man
,»von Fremdheit [heimgesucht] und das AusmaR seiner Fremdbesessenheit [...] der Radius seiner Offenheit
fur die Welt [...].“ Vgl. Busch, Kathrin, Jean-Luc Nancy, 341f, 351-53. Bei Nancy: Corpus, Métailié, Paris
2000. Zur deutschen Ubersetzung vgl. Corpus, tibers. v. Nils Hodyas u. Timo Obergoker, Diaphanes, Berlin
2003, 13.

1199 TU, 309. Bei Levinas: Tl, 235. Anschliefend daran folgt: ,,[...] macht nicht die Einheit der Gattung aus.
Sie spricht sich als die Verwandtschaft der Menschen aus.” Dieses Sich-sprechen ist nicht auf Husserl
zuriickzufuhren. Trotzdem kann die zitierte Sprache, durch die eine Gemeinschaft gestiftet werden kann,

allerdings an Husserl zuriickverweisen. Vgl. dazu Krisis, 199: ,,Wir sehen, wir hdren usw. nicht bloR

173



eines unter den vielen Ichen“*?® sogar ohne Weiteres zu ,einer Bruderschaft“*?°!, die
Levinas ohne Zdgern auf die Fremdverantwortung zurtickgefiihrt hat:

,,Dal alle Menschen Briider sind, erklart sich nicht durch ihre Ahnlichkeit — und auch nicht durch
eine gemeinsame Ursache [...]. Meine Verantwortung gegeniber einem Antlitz [...] macht das

urspriingliche Geschehen der Briiderlichkeit aus.“?%

Ohne Verweis auf irgendeine Art der Vergemeinschaftung, sich immer weiter vertiefende
\erschlingung oder Verflechtung miteinander, bleibt bei Levinas dieser ausschliellich aus
der ,,Ich-Du-Dyade**?%® herrithrende, jedoch ebenfalls dariiber hinausgehende innere
Konnex trotzdem so grundlegend, dass sogar die ,,Einzigkeit eines monotheistischen
Gottes [...] ihre Bedeutung aus dieser Menschheitsverwandtschaft [empfangt]“'2% und
nicht umgekehrt. In Hinblick darauf macht weder die Erweiterung des ,,wurzellosen* Ich
als des absoluten Ausgangspunktes?% erst ein Wir aus, noch die chiastische Verflechtung
des im Wesentlichen zwischenleiblichen Ich, 2% sondern nur die oben zitierte
»Selbstibersteigung, die sich in der Infragestellung durch den Anderen und im Geben der

nebeneinander, sondern miteinander. Von demselben sieht der andere, was ich nicht sehe, aber ich habe in
dem Sinne Anteil an der Einheit unseres Lebens, das ein Mitteilungsleben, ein Leben des Verkehrs durch
Ausdruck, im weitesten Sinne durch Sprache <ist>.“ Meine Hervorhebung.

1200 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 83. Vgl. weiter 101: ,Als
Vergessenheit meines unvergleichlich-einzigen Ich ist Naivitdt nur moglich, weil die Tatsache der
transzendentalen Anderen bereits mein transzendentales Ich zu einem unter den Anderen macht und so
seiner unvergleichlich-einzigen Ichheit beraubt.“ Jedoch muss die Einzigartigkeit fur die Offentlichkeit
nicht geopfert werden. Beides bleibt hinsichtlich des Fremdbezuges miteinander gleichurspriinglich. Vgl.
TU, 310-11. Bei Levinas: Tl, 236.

1201 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
317. Vgl. 318 sowie TU, 308-09. Bei Levinas: Tl, 234-35.

1202 Ty, 309. Bei Levinas: TI, 235. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 316. Vgl. TU, 252, 435, 443. Bei Levinas: Tl, 189, 334-35, 340-41.
1203 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316.

1204 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
318. Vgl. TU, 310-11. Bei Levinas: T, 236.

1205 \/gl. besonders Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Minchen 2014, 186 sowie
190.

1206 \/gl. Tengelyi, Léaszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 275-76. Bei Merleau-
Ponty: VI, 127, 170f. Weiter 264f.

174



Antwort ereignet”, indem die bereits mehrfach erwahnte ,,Dimension der Erhabenheit,
Dimension der Transzendenz“!?%7 |im Antlitz des Anderen“!?% mich [...] tber das
Gegebene hinaus[ruft]“!?%® und zur Bruderschaft sowie weiteren Aspekten fiihrt. Hierin
eingeschlossen ist das vor-angesprochene sowie unreflexive Ich, unabhéngig davon ob es
in irgendwelcher Hinsicht bereits einzig war oder nicht. Demgegeniber sind ,,die
Pluralisierung der Einzigkeit des Selbst“, die Selbst-,Uberschreitung” *2° und
dergleichen spatere Phasen des Ubergangs, worauf ich einzigartig werde, indem ich mich
in der unausweichlichen sowie unwiderruflichen Infragestellung durch den Anderen nicht
nur frage, ,,was ich durch den Anderen erleide,“!?!! sondern vielmehr, ,,was ich fiir den
Anderen bin,“*?2 und zwar ,,unersetzlich als Stellvertreter unvertretbar.

3) Die gegeniiber der ethischen ausgezeichnete responsive Dimension!?t3

a) Das Problem der Levinaschen Ethik ,,als ,Erste Philosophie’*1214

Wie gesagt versucht Waldenfels den responsiven Zugang von der Bedingung bzw.
\oraussetzung der Ethik zu befreien, jedoch ohne dem einzigartigen Selbst ,,einen genuin
ethischen Aspekt“'?® zu berauben. Dazu dient ein kurzer Verweis auf die ,,Paradoxien

1207 Ty, 311. Bei Levinas: Tl, 237.

1208 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217.

1209 Ty, 307. Bei Levinas: TI, 233. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2002, 127.

1210 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
317.Vqgl. 61-62. AuRerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73, 144, 149.
1211 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
341.

1212 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
341. Vgl. weiter 323: ,,Leitend bleibt fur Levinas auch hier die phdnomenologische Einsicht, daf das Sein
der ,Sache selbst’ nicht zu trennen ist vom Zugang zum Sein [...].“ Bei Levinas: En découvrant I'existence
avec Husserl et Heidegger, Vrin, Paris 1982, 145. AuBerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld
2011, 168-69.

1213 Zur responsiven Dimension der Transzendenz sowie zur ,,responsiven Ethik* vgl. Waldenfels, Bernhard,
Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 324, 331, 344.

1214 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
323: ,,[B]ei Levinas [stellt sich] die Ethik als ,Erste Philosophie’ [...] schlieRlich als eine Philosophie
ohne ,Erstes’, ohne Arche, heraus[] [...].“

1215 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
312.

175



dieses Denkens [bei Levinas], das sich auf traditionelle Sichtweisen und Begriffsformen
einlant, sich aber der Allgewalt des Schon-Gesagten entreiRt.“?!® Hiermit lasst sich
erklaren, wofir als Schlisselbegriff die ,,monologisch in einem einzigen Logos
zentriert[e]“ 217  Selbstverantwortung sowie -Besinnung der Fremdverantwortung
weichen muss, 28 in der sich eine ,,Riickiibersetzung der Verantwortung in ein Antworten,
in eine ,Antwort der Verantwortung’*“*2%° bereits implizit vollzogen hat. Wihrend daraus
der Prototyp der Anspriiche und Antworten so gut wie moglich abstrahiert werden
kann,2%0 [sst sich als Verantwortlichkeit die ethische Transzendentalitat nach Waldenfels
jedoch so weit belasten, wortlich ,,mit [der] Verfolgung zusammengedacht, der Akkusativ
[...] wortlich zum Anklagefall erhoben, [sowie] das Passiv in die Passion eines erlittenen
Leids verwandelt [werden]. Dabei wechselt der Ton der Beschreibung von ,normalen’
Phanomenen wie Ermiden und Altern zu Exzessen von Hal3 und Gewalt, ohne daR dieser
Wechsel der Tonlage hinreichend bedacht wird.*122!

Diese ethische Passion wirkt sich aber nicht immer gut auf die Auslegung der ethischen
Dimension aus, wenn das eben genannte Ricklbersetzung der Verantwortung in ein
Antworten ebenso in die Uberlegung hinzugezogen wird. Allerdings lieRe sich ohne den
Erwiderungsteil, mit Waldenfels' Worten, ,diese Verantwortung als eine originare
Stellvertretung [darbieten], die mich zur leibhaftigen, mit Leib und Leben haftenden
Geisel des Anderen macht, und zwar in einer radikalen Form, zu deren Beschreibung
Ausdriicke wie Vorladung, Anklage, Suhne, Verfolgung, Entbl6Bung und Besessenheit zu
Hilfe genommen werden, die einen kriminologischen und klinischen Nebensinn

1216 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
323.

1217 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
327.

1218 Zur Selbstverantwortung sowie -Besinnung vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische
Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 326. Bei Husserl: Krisis, 165. Zur
Fremdverantwortung vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1995, 323-24, 333. Bei Levinas: unter anderem AE, 180.

1219 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
324. Bei Levinas: AE, 180. Vgl. TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233-34.

1220 \/gl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengange, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1995, 318, 331.

1221 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
341-42. Vgl. 340 sowie bei Levinas: AE, 128, 141, 161.

176



aufweisen.“1?22 Jedoch lieRe sich dadurch die ,,unaufschiebbare Dringlichkeit*“!??® oder
~Unausweichlichkeit“1??* statt als Dringlichkeit zum Antwortgeben eher ausschlieBlich
als Unwiderruflichkeit einer fremden Tat erweisen, so als ,,Jwére] ich durch den Anderen
eingenommen, unausweichlich okkupiert“1??%, ohne demselben noch etwas erwidern zu
mussen oder zu konnen. Tatsachlich verhélt es sich im Ganzen vielmehr so: Zwar bin ich
bereits in die ,,Situation, auf die ich zu antworten habe,*“!??® geraten, unabhangig davon
ob ich es wollte bzw. mich dazu entscheiden konnte oder nicht, jedoch bin ich ebenso
unausweichlich in der Lage, etwa Antwort zu geben. Allein durch eine solche
»Selbstibersteigung, die sich in der Infragestellung durch den Anderen und im Geben der
Antwort ereignet“1?2’ kann und muss ich vor dem sowie fiir den Anderen auf mich selbst,
auf ,mein absolutes ,Ich-selbst’, als mich verantwortendes* 122 und damit als
einzigartiges rekurrieren, indem hierbei die Antwort darauf ebenso gegeben wird, ,,was
ich fiir den Anderen bin [...].1?°

b) Das Gewicht des Erwiderungsteils fur das Selbst genauso wie fur die Ethik

Die Erwiderung oder Response bleibt nicht nur fiir die Einzigartigkeit des Selbstbezuges,
sondern auch daflr wichtig, dass sich die Ethik als solche gegenuber dem Schicksal
auszeichnen lasst, in das man ebenfalls niemals aufgrund seiner eigenen Entscheidung
geraten wére, und zwar so, dass man nach wie vor keineswegs das Gegebene Ubersteigen,

1222 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
335.

1223 Ty, 307. Bei Levinas: TI, 233-34.

1224 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
335, 339. Vgl. TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233-34.

1225 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
339.

1226 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
339.

1227 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
315. Vgl. TU, 307, 311. Bei Levinas: TI, 233, 237.

1228 Krisis, 165. Der Originaltext geht jeodch um die der Selbstverantwortung entsprechende
Selbstbesinnung. Vgl. dazu weiter CM, 864. Vgl. aulerdem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzgsische
Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 336-37. Bei Levinas: AE, 76, 146 sowie 163.

1229 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
341. Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 168-69.

177



tiberschreiten, 122° transzendieren, 123! oder dariiber hinausgehen konnte, unabhingig
davon ob das als Schicksal immer vorhersehbar ware. Diese zwei Aspekte vereinen sich
mit Waldenfels' eigenen Worten wie folgt:

,Ohne die Verwandlung dessen, was ich durch den Anderen erleide, in das, was ich fiir den
Anderen bin, ware die Verantwortung letzten Endes nichts als ein auferlegtes Geschick. [...] Ethik
ware ein bloBes Trugbild.«!?%2

Eine derart ,,ethische* sowie grundlegende Selbstiibersteigung zur Einzigartigkeit hangt
hinsichtlich der bereits erwéahnten Passivitat eigentlich mit Gberhaupt keiner ,,eigene[n]
Moglichkeit [...], die uns zwar faktisch verwehrt ist, aber prinzipiell offensteht,*“123® und
zwar mit keinem leiblichen Konnen zusammen, %4 sondern zunéchst vielmehr mit einem
fremden Zwang, der das Ich zu sich selbst genauso wie zum \ollenden seiner
Einzigartigkeit bringt. Das flr das Sich-verantworten erforderliche Auf-sich-nehmen, das
iiberhaupt erst eine Stellvertretung ermdglicht,*?% Iasst sich statt durch das Leiden eher
durch die Verwandlung des Leidens in den Selbstbezug zeigen.?*® Dahinter steckt als
Fremdheit die dem Fremdbezug eingeborene Unsicherheit, Unerfiillbar- 123" sowie
Unbestimmbarkeit, dass ich selbst niemals ,vorweg bestimmen [kann], was das ist,
worauf ich zu antworten habe und mit welchem Recht mir eine Antwort abverlangt

1230 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 61-62, 317, Folinote.

1231 \/gl. Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 144 sowie 149.

1232 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
341. vgl. 323 sowie TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233-34; AE, 161, 180. Weiter Waldenfels, Bernhard,
Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 147 und besonders Bedorf, Thomas,
Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 168-69.

1233 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
312.

1234 Zum uber die bloRe Kinasthesie hinausgehenden Leib als ,,ich kann“ vgl. besonders VI, 303.

1235 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 341. Bei Levinas: AE, 118.

1236 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 340-41: ,[Der] Unterschied zwischen ,angeklagt werden’ und ,sich anklagen’ verblaft, da
Verantwortung tragen bedeutet, die Schuld und Anklage des Anderen zu ertragen [...].* Bei Levinas: AE,
161.

1237 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 332.

178



wird,“1238 so wie ich ebenfalls nicht vorhersagen, ob oder wie die Anspriiche miteinander
in Widerstreit stehen,?*° usw. usf., und folglich was sich dadurch als das Eigene oder
sogar mein Selbst realisieren lasst, d. h. ,,was ich fur den Anderen bin“.

c) Die primére Trennung der responsiven Dimension von der ethischen

Zwar wohnt der bisher beschriebenen Einzigartigkeit allerdings ein genuin ethischer
Aspekt inne, jedoch Uberwiegt bei Waldenfels (berhaupt keine Levinasche
»Lebensleidens-Philosophie*“!?4° im Namen der Ethik die Philosophie und besonders die
»Responsivitat“. Ohne diese kdnnte kein einzigartiges Selbst bestehen, das sich fir
irgendwas oder -wen verantwortete, die Ethik wére ein bloRes Trugbild, und sogar das
Leiden allein wirde ohne Weiteres einer Moral zugerechnet. Die Einzigartigkeit des
Antwortgebers erweist sich nicht dadurch als ethisch, weil die gegebene Antwort flr eine
solche gehalten werden konnte,*?** sondern dadurch, weil sich als ,,unersetzlich[er] [...]
[unvertretbarer] Stellvertreter” 12*2  der angesprochene Antwortgeber trotz aller
Unbestimmbarkeit und dergleichen sich selbst fir den Anderen bestimmen l&sst,
unabhéngig davon wie und inwiefern die gegebene Antwort als eine rechte oder schlechte
beurteilt werden wiirde. All das geht weit Gber etwa ,,Selbstgesetzgebung“?4® hinaus,
wenn in der Tat ,,die [Anspriiche] nicht alle zugleich befriedigt werden konnen*“*?* und
folglich eine bereits moglichst ,,selektiv und exklusiv“1?* ausgegebene Antwort dennoch

1238 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
331. Vvgl. 318, 328.

1239 y/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 28-29, 152, 318. AuRRerdem Krisis, 6 sowie 71. Weiter Tl, 177 sowie 268.

1240 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
340.

1241 Die gegebene Antwort darf aufgrund einer kommunikativen Ethik beurteilt werden. Vgl. dazu
Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 324,
327. Aber ob und inwiefern eine Antwort zu einem Anspruch passt, hangt weniger vom Antwortgeber als
vielmehr von der Anspruchsseite ab. VVgl. dazu 318, 327-28.

1242 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
336-37. Bei Levinas: AE, 76, 146 sowie 163. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzgsische
Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 339.

1243 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
334.

1244 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
28-29. Vgl. 318: ,,Anspruchskonflikt*.

1245 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,

179



irgendwie ,,falsch* sein kann. Oder mit Waldenfels' Worten: ,,Es mag Griinde geben fir
das, was ich sage und tue, aber keine zureichenden Griinde. Jemand mag in seiner
Zurechnungsfahigkeit — berechenbar sein, aber es bleibt ein Kern an
Unberechenbarkeit. 124 Trotzdem bleiben zum Antwortgeben die unaufschiebbare
Dringlich-, Unausweichlich-, Unwiderruflichkeit 1?47 und dergleichen unangetastet
bestehen, die statt zur ethischen Dimension eher zur responsiven gehdren. Ist in dieser
Hinsicht der ethische Aspekt der Einzigartigkeit oder die sozusagen responsive Ethik
allerdings mit etwas Schicksalhaftem gefarbt, l&sst sich die Farbung allein auf den bereits
erlauterten ,,Anspruchskonflikt*“124® zuriickfithren, der die ,,Verantwortungskonflikte*124
bewirkt, die nach Waldenfels durch die Levinasche ,,Verantwortung ,fiir alle und fir alles’,
das Tragen der ,Last des Universums’ [...] als [durch] einen ,UberschuB der
Verantwortung’ [...] keineswegs behoben sind.“?*° In Hinblick darauf lieRe ,,sich hinter
der Verantwortlichkeit ein Abgrund an Unverantwortlichkeit [6ffnen]“1?°!, insbesondere
wenn die Verantwortlichkeit dennoch im Sinn der Selbstverantwortung auf die -
Besinnung, -Gesetzgebung oder sogar -Begriindung hinwiese.'?>?> AuRerdem miisste zur
\Vollkommenheit der Verantwortlichkeit ihr Vollzug voraussetzen, ,,dal3 es eine einzige
Ordnung gibt, der das Reden und Tun ein- oder zugeordnet werden kann,“*?>® auch wenn
die Anspriiche bzw. die ,,Anspruchsordnung[en]“?**, wonach sich ein Anspruch erst

318.

1246 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
328. Vgl. 318, 331. AuBerdem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 2002, 146: ,, [K]eine Antwort [wird] den fremden Anspriichen voll gerecht [...].*

1247 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 332, 341. Bei Levinas: AE, 114.

1248 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
318. Vgl. 28-29.

1249 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
345.

1250 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
345. Bei Levinas: AE, 126, 145, 147.

1251 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
328. Vgl. 327. AulRerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 169, 172.

1252:\/gl. auRerdem Krisis, 165 sowie CM, §64.

1253 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
327.

1254 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,

319: ,,Anspriche sind nicht realisierbar ohne eine bestimmte Anspruchsordnung [...].* Bei Levinas: AE,

180



realisieren lasst, von Anfang an tatsachlich bereits in Widerstreit stehen. Es l&asst sich
niemals im Vorhinein garantieren, dass eine Erwiderung dem perfekt korrespondieren
wiirde, was sich innerhalb der Situation, auf die man zu antworten hat, als etwas Un- oder
Einstimmiges bestimmen lasst, wenn man durch den Anderen plétzlich eingenommen
sowie unausweichlich okkupiert wird und erst dann auf die Situation zu antworten hat.
Die Erwiderung bzw. die Responsivitat bietet sich also trotz aller ethischen Implikation
sowie aller schicksalhaften Féarbung statt als Lésung der oben erwahnten Konflikte eher
als Zugang zur Einzigartigkeit des jedoch fremdvermittelten Selbstbezuges dar. Der
ethische Aspekt erweist sich nicht so grundlegend wie Levinas dargelegt hat.

3.2 Ein Uberblick tiber das Erfahrungsgeschehen als den Ursprung des Eigenen sowie des
Fremden

3.2.1 Die pathische sowie diastatische Auslegung der responsiven Dimension

1) Vorbemerkungen

Durch die oben genannte ,Responsivitit* 2 bzw. durch den Aufforderungs-
Erwiderungsrahmen nahern wir uns tatsachlich der Ebene an, worauf sich der
~Anspruchskonflikt“2% oder -Widerstreit ereignet, namlich der ,,Genese der Erfahrung
selbst“1>7, In derselben Richtung soll nun in Anlehnung an Waldenfels weiter auf den
Ursprung folgender Punkte eingegangen werden: Einerseits die Urpassivitat, bei der das
Ich zum Fremdbezug motiviert wird, indem es angesehen,'?>® angesprochen,?® | durch
den Anderen eingenommen, unausweichlich okkupiert“?®® wird und erst dann zum

202. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002,
123: ,,Der fremde Anspruch wird zum rechtmaRigen Anspruch aufgrund eines gemeinsamen Gesetzes, das
den Anspruch einer Anspruchsordnung unterstellt.”

125 v/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 324, 331, 344. Wie gesagt ist der vorliegende Zugang von dem im Antwortregister abgewichen. Vgl.
dazu Waldenfels, Bernhard, Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994.

125 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
318. Vgl. 28-29.

1257 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. 102.
1258 \/gl. TU, 307. Bei Levinas: TI, 234.

1259°\/gl. unter anderem TU, 311. Bei Levinas: Tl, 236.

1260 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
339.

181



Antwortgeben ,,liber das Gegebene hinaus[gerufen]“!?6! werden kann; andererseits das
,Ab[-] und Lostrennen“1?52 des Eigenen aus dem Fremden, fiir das, genauso wie fiir die
Voraussetzung einer ,,ontologische[n] Trennung der Bewusstseine“'?%, eine Erklarung
fehlt, das jedoch neuerdings ,,als Zwischenereignis im antwortenden und stellvertretenden
Sagen“12%* ausgelegt worden ist. Die beiden Punkte, die in der Erfahrungsgenese tief
verwurzelt sind, verweisen auf ,,zwei Leitmotive, die sich als Pathos und Diastase
bezeichnen lassen“?®> und im Anschluss eingefiihrt werden. Zunéchst ist allerdings zu
betonen, dass sich eine Analyse der Erfahrung, die vor allem eine von den Konflikten,
dem Widerstreit oder sogar ,ein[fem] Abgrund an Unverantwortlichkeit* 126

heimgesuchte, gebrochene bzw. ,briichige Erfahrung“!?’ darstellt, niemals auf den
Unterschied zwischen Eigenem und Fremdem beschrankt. Eine solche Unterscheidung
ist jedoch umgekehrt durch das pathische und besonders diastatische
Erfahrungsgeschehen abzuleiten, so wie der notwendigerweise fremdvermittelte

1261 Ty, 307. Bei Levinas: TI, 233. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2002, 127.

1262 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
367. Vgl. ebenfalls 311 sowie weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2002, 172.

1263 Tengelyi, LaszIl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 278. VVgl. 277 sowie weiter
Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 72, 217f. Auerdem Waldenfels,
Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 311, 367.

1264 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
336. Zum Zwischenereignis vgl. auerdem Waldenfels, Bernhard, Ordnung im Zwielicht, Wilhelm Fink,
Minchen 2013, 50 und besonders Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 2002, 181. Zum ,,Zwischen® vgl. 165f.

1265 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9.

1266 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
328. Vgl. 327. Zu seinem Levinasschen Prototyp und den Implikationen vgl. besonders Bedorf, Thomas,
Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 178: ,,Die unendliche und daher auch unmdéglich ganz zu tibernehmende
Verantwortung wird begrenzt durch die Gegenwart des Dritten. Der Dritte bildet das Scharnier zwischen
dem Ethischen und dem Politischen, indem sowohl das Ethische ohne politischen Kontext nie zu haben ist
(Dritter-im-Anderen), als auch das Politische ohne das Ethische normativ nicht zu fassen ist (Anderer-im-
Dritten). Levinas ist damit nicht nur ein eminenter Denker des Anderen, sondern ebenso ein Denker des
Sozialen, das nicht vernunft- oder kommunikationstheoretisch beruhigt wird, sondern als Widerstreit von
multiplen Verantwortungen verstanden wird.*

1267 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9.
182



Selbstbezug.?® Auch hinsichtlich der eigentlichen Bedeutung des Fremden oder der
Fremdheit wird dermalien eine Vertiefung verfolgt, dass sie sich nicht nur als Kern ,,d[e]s
an sich erste[n] Fremde[n] (d[e]s erste[n] Nicht-Ich)“2%° gegeniiber aller andersartigen
weltlichen Fremdheit wie etwa einer ,,Umweltlichkeit fiir jedermann“*?’® auszeichnen
lasst, indem der Fremdbezug der ,,Selbstiibersteigung“?™* zur Einzigartigkeit zugrunde
liegt, sondern auch, dass das Fremde von vornherein mit dem eigenen unreflexiven Ich
gleichurspriinglich bleiben muss, und zwar indem die Genese des Ab- und Lostrennens
zwischen ihnen tatsachlich von der ,,eines An-spruchs [...] nicht zu trennen [ist]“!?", die
beiden sich zuerst beim Fremdbezug in Form der Aufforderung-Erwiderung befinden. D.
h., dass der Aufforderungs-Erwiderungsrahmen im strengen Sinn kein bereits dem
Anderen gegenuberstehendes Ich als das unreflexive voraussetzt, also Uberhaupt keine
»Ich-Du-Dyade“ 1273, Dementsprechend beschrankt sich der Ursprung des Fremden
eigentlich nicht mehr auf ,,das erste Nicht-Ich* im Sinn ,,d[e]s andere[n] Ich*!274, Ebenso
muss die eigentliche Bedeutung des Fremden oder der Fremdheit nicht mehr mit der der
Intersubjektivitat zusammenhéngen. Zwar kann sich das Fremde nachtréglich als etwas
Intersubjektives bestimmen, dazu dienen oder so fungieren, jedoch muss es damit nicht
zu jemandem als zu einem anderen bzw. fremden Ich zugerechnet werden, auch wenn
Letzteres als ,,der Andere noch nicht zu dem Sinn Mensch gekommen ist.“?"> Die
Fremdheit in ihrem eigentlichen Sinn ist nicht nur angesichts des fremdvermittelten
Selbstbezuges eine genetische, sondern sie ist vielmehr, auf die pathische sowie
diastatische Erfahrungsgenese selbst zurlickzufiihren, die die Umstande darstellt, unter

1268 \Wenn sich die Fremdheit im Fremdbezug, durch den das Ich als das einzigartige auf sich selbst
rekurriert, nicht mehr allein auf den Anderen oder auf das Du bezieht, setzt der fremdvermittelte
Selbstbezug dann keine ,,ontologische Trennung der Bewusstseine voraus. Vgl. dazu besonders
Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10, 14, 181.

1269 C M, 849.

12710 C M, 844.

1271 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
315. Vgl. TU, 307, 311. Bei Levinas: TI, 233, 237.

1272 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 129. Vgl. 102.
1273 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316.

1274 CM, 849. Das Fremde im ,,Fremdbezug, [im] Bezug auf das, wovon das Selbst affiziert, von dem es zu
etwas aufgefordert wird und auf das es antwortet,” muss tatséchlich einer ,,schlichte[n] Disjunktion von
Person und Sache* vorangehen. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2002, 181 sowie 110, 112f. Dies wird spdter néher behandelt.

1275 CM, 850.

183



denen sich das eigene Selbst oder etwas Jemeiniges und das Fremde als Nicht-Ich, jedoch
nicht immer im Sinn des anderen Ich, voneinander abtrennen lassen.

2) Die Leitmotive — Das Pathos und die Diastase

a) Das Pathos

Um der auf der Sinngebung beruhenden Intentionalitatslehre etwas entgegensetzen zu
kdnnen bzw., um das, was in der Neuzeit aus der Vernunft als schier irrationale oder
private Gefiihle ausgeschlossen worden ist'?® und was aufgrund jener zur Entweltlichung
und Entgemeinschaftung fiihrenden ,,Subjektivierung der Gefiihle*?”” verblasst bzw.
verloren gegangen ist, wiederzuerhalten, ist der Begriff des Pathos eingefiihrt worden, da
er sich als deren Wurzel darbieten l&sst. Kurz gesagt verweisen die philosophischen und
besonders die phanomenologischen Versuche auf das Pathos, um ,,die Welthaltigkeit der
Geflhle zuriickzugewinnen und sie aus ihrem innerpsychischen Verlies zu befreien
[...].“12"8 Waldenfels scheinen diese Ausfiihrungen jedoch noch zu beschrinkend zu sein,
wenn er zwar hervorhebt, dass ,[e]s [...] zu den \orziigen der Husserlschen
Intentionalitatslehre [gehort], daR die Intentionalitat auf alle Arten von Erlebnissen
ausgedehnt wird*“*2’® einschlieRlich der ,,affektiven“1?8, jedoch ,,[d]ie Erneuerung einer
Macht des Pathischen [...] nicht von einer affektiven Intentionalitat zu erwarten [ist].*1281
Nach Waldenfels ,,[verweist das] Pathos auf Widerfahrnisse, die [...] keine Grundschicht
[...], sondern ein Geschehen“ 1282 ist. Als solches wird es zundchst durch das

1276 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 16f.

1277 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 18.

1278 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 19. Vgl. z. B.
Heidegger in 21-22. Zu Husserl vgl. 19-20, 22f. Zur Welthaltigkeit vgl. auRerdem 28-29: ,,.Der Sinn, mit
dem etwas erscheint, flgt sich ein in weitere Sinnhorizonte, die sich zu einer Welt zusammenschlief3en.
Dies gehort zu den Grundannahmen jeder Phdnomenologie und Hermeneutik des Sinnes [...].*

1278 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 22.

1280 \/gl. Husserl, Edmund, Analysen zur passiven Synthesis, Nijhoff, Den Haag 1966, 172.

1281 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 22. Vgl. weiter
ebd.: ,,Vielmehr ist zu erwarten, daf sich das Pathische als besondere Modalitét herausstelle, als die Art und
Weise ndmlich, in der wir auf das ansprechen, was wir meinen und erstreben, was wir verstehen und
behandeln. Daher empfiehlt sich die bereits angekiindigte indirekte Vorgehensweise.” Dementsprechend
werden das Pathos sowie das Pathische im Folgenden hauptsachlich einerseits durch den Vergleich mit der
Intentionalitdt und andererseits im bereits mehrmals erwéhnten Aufforderungs-Erwiderungsrahmen
enthillt, ohne einen noch unmittelbareren Zugang dazu vorzulegen.

1282 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9. Vgl. unter

anderem 124: ,Im Pathos erfahren wir nicht etwas, sondern das Pathos ist die Erfahrung selbst in Form

184



»Getroffensein durch Fremdes, das alle Sinngebungen und Zielsetzungen uibersteigt*“28,
ausgezeichnet, die dem Bedeuten und dem Begehren in der Husserlschen
Intentionalitatslehre entsprechen.?8* Stattdessen ist nunmehr fiir die Erfahrungsgenese
die bisher nachléssige ,,Frage nach dem Ort der Erfahrung, an dem Fremdes einbricht
oder einsickert“1?%, die tatsachlich grundlegende. Auch ,,um diesen Ort des Fremden
deutlicher zu umschreiben*“12®, geht Waldenfels also ,,von der Sphire des Pathischen
aus[]“ 28" . Urspriinglich in einem altgriechischen Sinn ist mit dem Verweis auf
»Widerfahrnisse[] [...] etwas [gemeint], das uns ohne unser eigenes Zutun zustoit oder
entgegenkommt. Im Hintergrund steht die grammatische Form des Passivs, die
Leideform,*“1288 jedoch wurde die Betonung dieser urpassiven Form erst nachtraglich auf
das ,,Widrige“1?®, auf das ,,ungliickliche[] Leiden[]“*?®® und sogar noch weiter auf ,die
durchaus ambivalente Steigerungsform der Leidenschaft“1?%! gelegt.'?2 Gleichzeitig sind
trotz all solcher Uberdeterminierungs- oder Verengungsmoglichkeiten, die sich auf die
Subjektivierung der angeblichen Gefuihle sowie folglich auf deren Entweltlichung,
Entgemeinschaftung bzw. ,,Privatisierung“*?®® weiterhin auswirken, die ,,Formen des
Pathos [...] in den Sinnesempfindungen, mit denen die Wahrnehmung beginnt, im
Bereich des Strebens, [...] im Reden und Uberreden“'?%, usw. usf. — dennoch berall als
Grundlage zu finden. Entgegen der eben genannten Auswirkung lasst sich die
Intentionalitatslehre allerdings dadurch auszeichnen, dass durch ,eine intentionale
Deutung des Erlebens [...] seine Lebendigkeit und Welthaltigkeit zuriickzugewinnen [ist],

eines Widerfahrnisses.*

1283 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. 14.
1284\/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 24, 98,
101.

1285 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 14.

1286 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 14.

1287 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 14.

1288 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 15. Vgl. 124-
25.

1289 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 15.

1290 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 16.

1291 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 16.

1292 \/gl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002,
125: ,,Aber auch pathische Erfahrungen, die jemanden, der sie erleidet, nicht derart auf sein Leiden
zuriickwerfen, fallen nicht zusammen mit Fragen der Schuldzuweisung und der Rechtfertigung.

1293 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 18.

1294 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 16.

185



ohne [...] die Einsichten der neuzeitlichen Subjektlehre einfach tiber Bord zu werfen. 129
Jedoch beschrénkt sich all diese intentionale Deutung, auch wenn hierzu eine affektive
Dimension gehdrt, auf die Sinngebung, -bildung sowie Zielsetzung, also auf das Bedeuten
und das Begehren. Zwar greifen diese beiden urspringlich im altgriechischen Sinn, den
LWir heute ,Intentionalitat’ nennen®“!2% ineinander, jedoch tiberwiegt in der Husserlschen
Intentionalititslehre  eher die Betrachtungsweise des Bedeutens bzw. der
»Bedeutungserfillung“!??, so als galte dieselbe ebenso fiir das Begehren. Allerdings
wohnt die Erfillungsbewegung in einem weiteren Sinn jedweder Intention inne, sei es
eine des Bedeutens oder des Begehrens.?®® Hinsichtlich des Bedeutens besteht sie in
»eine[r] Regelstruktur [...] [:] Die Intention richtet sich nicht nur auf etwas, [...] [sondern]
auch nach etwas, namlich nach einer Regel, die dem Gang der Erfahrung innewohnt und
unsere Erwartungen lenkt, bevor sie als Regel formuliert und gesetzt wird.“?®® Hiervon
weichen die Erflullungsumstédnde des Begehrens jedoch dadurch ab: Auch wenn ,,das
Begehren [ebenfalls] mit Fille und Leere zusammengebracht wird, [...] konnen [Leere
und Fulle] zwiefach verstanden werden, als Leere und Fille an Bestimmtheit und Grad
an Gesattigtheit oder aber als Wechsel von Ab- und Anwesenheit, wobei die Abwesenheit
als blof3 vorlaufiger Zustand des Unbefriedigtseins oder aber als konstitutive Abwesenheit
verstanden werden kann.“13% — _etztere korrespondiert der Regelstruktur eigentlich nicht
wie der Bedeutungserfullung, nach der sich die Abwesenheit oder die Leere allein als
etwas Zu-erfilllendes bestimmen lasst. 131 Nur wenn man aus etwa einem

1295 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 24.

12% \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 23.
AnschlieBend daran folgt das: ,,[Platon] spricht von einem ,Auf-etwas-aus-sein’, einem ivai tvog, wobei
der griechische Genitiv andeutet, dal? es um etwas geht, sei es im Begehren wie bei Hunger und Durst, aber
auch im Erkennen.” Vgl. weiter 24.

1297 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 25.

12%8 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 25: ,,Das
intentionale Geschehen spielt sich ab zwischen Fulle und Leere. [...] Den qualitativen Variationen der
Intention entsprechen qualitativ variable Erfullungen.” Weiter Husserl, Edmund, Logische Untersuchungen,
Den Haag 1950, §25, Zusatz.

1299 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 25.

1300 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 25-26.

1301 Etwa ,,ureigene Blindheit des BewuRtseins“ muss hinsichtlich der Vertiefung des Fremden jedoch nicht
vollig aus der Husserlschen Intentionalitatslehre ausgeschaltet werden. Vgl. dazu CM, 8§52: ,In dieser Art
bewéhrbarer Zugénglichkeit des originalen Unzugédnglichen griindet der Charakter des seienden
Fremden.“ Sowie 8§54; Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631. Aulerdem Waldenfels,

Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 154. Zur Blindheit
186



LSinntrieb[]“ %2 die ,vollendete Gegenwart mit vollstindiger Bestimmtheit
gleichsetzt“**%, kann die eben erwahnte Abweichung so tibersehen werden, als ginge die
Erfahrungsgenese selbst entsprechend der bereits erwéhnten Regelstruktur auf eine
ebenso schrittweise Erfahrungserfullung zuriick. In der Tat kann ,,[d]as Widerfahrnis, von
dem wir ausgingen,“*% keineswegs dadurch erschopft oder darauf reduziert werden,
Lhichts weiter als die Initialziindung fiir einen ProzeR der Sinnbildung“% zu sein.
Wahrend die Sinnbildung letzten Endes in einer Regelstruktur der Erflllung eingefangen
werden muss, wirkt sich die Regelstruktur, nach der sich etwas berhaupt erst sinnvoll
ordnen kann, Uberhaupt nicht auf die Sphare des Pathischen aus, worin das erste
Getroffensein durch Fremdes entsteht. Selbst wenn sich das Fremde oder die Fremdheit
dennoch gegeniiber dem in einer Regelstruktur Geordneten auszeichnen lasst,*% kann
eine solche Bestimmungsweise niemals fur jenes Getroffensein selbst gelten. Als derart
rein Pathisches Ubersteigt das urpassive Getroffensein durch Fremdes also alle
Sinngebungen und Zielsetzungen. Oder mit Waldenfels' Worten: ,,Jedes Pathos zeigt Ziige
des Unmdoglichen, des Nicht-Ermoglichten.“*3%7 Und ,,als [...] un-mogliche[s] Ereignis
[geht das Pathos] [...] seiner Ermdglichung voraus[] [...]. Das Pathos bedeutet nicht
etwas, das aus der Erfahrung stammt oder unter bestimmten Bedingungen in der
Erfahrung gegeben ist[.] [E]s ist die Erfahrung selbst, sofern sie sich selbst entgleitet.**3%®
Aber ohne das pathische Getroffensein durch Fremdes als Anlass gabe es Giberhaupt kein
Erlebnis oder Widerfahrnis, also tberhaupt keine Erfahrung. Zwar kénnte sie im Ganzen
mithilfe der Intentionalitat erschlossen werden, jedoch wirde die Intentionalitatslehre fir
Waldenfels als ein ,transzendentale[r] Ansatz, der alles, was uns in der Erfahrung
begegnet, transsubjektiven Mdoglichkeitsbedingungen und universalen Geltungsregeln

vgl. 157. Bei Merleau-Ponty VI, 132, 295-96, 302-03.

1302 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 26. Vgl. 25:
,» Theoretische und praktische Erfahrungsarten kénnen ineinandergreifen, so etwa in der Beantwortung einer
Frage, die sowohl die ,theoretische Frage’ wie die darin fundierte ,Wunschfrage’ befriedigt. Das Fragen,
auch das theoretische, nimmt die Form des Strebens und Wiinschens an [...].“ Vgl. dazu Husserl, Edmund,
Logische Untersuchungen, Den Haag 1950, 825, Zusatz. Eine theoretische Untersuchung nach dem
Begehren sowie eine nach dem Bedeuten konnten in Hinblick darauf demselben ,,Trieb* zur Sinnbildung
zugerechnet werden.

1303 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 26.

1304 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 26.

1305 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 26.

1308 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 262, 273f.
1307 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10.

1308 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 173.

187



unterwirft, [dennoch] zu kurz greif[en].“**% Die Leitmotive Pathos und die Diastase
werden daher eingefiihrt, um das aufgrund der Intentionalitdt noch Unfassbare, namlich
die strukturellen Briiche der Erfahrung, im Aufforderungs-Erwiderungsrahnmen zu
exemplifizieren.

b) Die Diastase

Eine diastatische Denkweise, die vor allem ,,nicht von einem Zwischen ausgeht, sondern
bei ihm beharrt, muR sich gegen klassische Ordnungsmuster behaupten, die auf
verschiedene Weise dem Syn-thetischen und Sy-stematischen, also dem
Zusammengesetzten und Zusammengestellten, den Vorzug geben.“*° Nunmehr ist das
Gewicht eher darauf zu legen, was dem Syn-thetischen und Sy-stematischen oder dem
Zusammengesetzten und Zusammengestellten keinen Vorzug gibt. Es ,,[1aBt] einen Spalt
[...] fir Dissoziationen und Desintegrationen [offen]“*3!t, auch wenn irgendwann etwa
Ordnung fiir die ,,Integration des Einzelnen in ein Ganzes*“!3'? oder fiir ,,den Bereich des
Werdens“!32 ins Spiel kommen kénnte. Irgendwie setzt dabei die dennoch ,,zu ordnende
Mannigfaltigkeit [...] durch das, was wir seit Kant transzendentales Denken nennen [...],
[...] eine bloR formale Synthesis a priori“ 3% voraus. Hierdurch wiirde die

1309 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10.

1310 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 166. Der
Begriff wie ,,Zwischen® und dergleichen werden nach Waldenfels bereits bei Husserl sowie Merleau-Ponty
gefunden. Vgl. 173: ,Intersubjektivitat, Interkulturalitat, intermonde und intercorporéité, [n&mlich
Zwischenwelt und Zwischenleiblichkeit,] die wir Husserl und Merleau-Ponty verdanken [...].* Jedoch
scheint Merleau-Ponty dem diastatischen Denkweg noch ndher zu stehen als Husserl. \V/gl. bei Husserl CM,
851: ,,In einer paarenden Assoziation ist das Charakteristische, daf im primitivsten Falle zwei Daten in der
Einheit eines Bewul3tseins in Abgehobenheit anschaulich gegeben sind und auf Grund dessen wesensmaliig
schon in purer Passivitdt [...] als unterschieden Erscheinende ph&nomenologisch eine Einheit der
Annlichkeit begriinden, also [...] als Paar konstituiert sind.* In Hinblick darauf, dass als Paar zwei
~unterschieden Erscheinende phanomenologisch eine Einheit der Ahnlichkeit“ statt einer der Identifikation
bilden, wére Husserl, wie bereits zitiert, zwar ,,von einem Zwischen ausgegangen®, hatte jedoch versdumt,
»bei ihm zu verharren®.

1311 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 166.

1312 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 167.

1313 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 168. Im
Vergleich zur Integration lassen sich nach Waldenfels im Bereich des Werdens ,,die Klammern, die
einzelnes mit anderem zusammenheften, [...] lockern und 6ffnen.* Vgl. ebd.

1314 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 168-69. Vgl.

dagegen 182: ,,Nur der Riickgang auf Zwischenereignisse, deren Vorgangigkeit nicht durch transzendentale

188



Mannigfaltigkeit jedoch nicht genetisch, sondern nur in einer abstrakten Weise
erschlossen werden, denn ,,[d]ie Ordnungsleistung beschrankt sich auf notwendige
Bedingungen, die etwas maoglich, aber nicht wirklich machen][.] [Z]ureichende Griinde
sind vor aller Erfahrung nicht gegeben“3'®, genauso wie vor dem unausweichlichen
Antwortgeben, wenn eine mdglichst ,,selektiv und exklusiv*“t3® ausgegebene Antwort
dennoch irgendwie falsch sein kann.*!" Diese Grundlosigkeit bzw. ein solcher Abgrund
der prinzipiellen Unbegrindbarkeit ist im Folgenden nicht zu modifizieren, sondern eher
durch die diastatische Denkweise als ,,Faktum“*!8 anzuerkennen, so als wenn eine
Begriindungsidee etwa ein Irrweg sein kann.*®*® Es wird auch nicht darauf abgezielt, die
Mannigfaltigkeit als bloR ableitbare ,,Nicht-Unmoglichkeit“*?° auf de[n] festen Boden
einer Ordnung“**?! wie etwa bei einer ,,Selbstgesetzgebung, in der ich mich vor mir selbst
verantworte“1322, zuriickzufiihren. Vielmehr fiihrt dieser Denkweg zur Enthiillung dessen,
dass die ,,Klufte zur Erfahrung selbst gehdren, wenn sie auch das Subjekt pragen, das [...]
keineswegs eine fugenlose Einheit bildet.“'3?* Der notwendigerweise fremdvermittelte
Selbstbezug muss dementsprechend eine noch dispersivere Kraft als die des oben

Bedingungen der Mdglichkeit und normative Regelungen eingeholt werden kann, bewahrt uns vor dem
Reduktionismus eines Verfahrens, das kein Widerfahrnis und keinen fremden Anspruch gelten 1ait, ohne
beim eigenen Subjekt und bei intersubjektiven Regelungen Rickentdeckung zu suchen.

1315 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 169. Im
Anschluss daran folgt: ,,Die synthetische Leistung wird also dadurch garantiert, daB jegliches Seiende auf
seine Nicht-Unmadglichkeit hin betrachtet [...] wird.” Vgl. 125, 170, 183.

1316 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
318.

1817 vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 318, 328, 331.

1318 \/gl. weiter Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 11, 155: ,,[E]in absolutes, undurchstreichbares
Faktum* sowie 159.

1318 v/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 175.

1320 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 169.

1321 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 172. Vgl. 173
sowie Waldenfels' Verweis auf Levinas: TU, 280. Bei Levinas: TI, 213.

1322 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
334.

1323 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 170. Vgl. 173:
,»Die bodenlose Vielfalt riihrt her von einem bodenlosen Geschehen [...]. Diese Abgriindigkeit tritt deutlich

zutage, wenn wir den diastatischen Charakter unserer Erfahrung néher in Augenschein nehmen.”

189



genannten ,,Ab[-] und Lostrennen[s]“13?* erleiden.'®? Letztere riihrt sogar von Ersterer
her.

Die Implikation der Diastase wurde in dieser Arbeit bereits im Zusammenhang mit der
Bestimmung des Fremdbezuges behandelt, ,,als Zwischenereignis im antwortenden und
stellvertretenden Sagen“3%, Welche Bedeutung dem Zwischen eingeraumt wird, zeigt
sich ganz offen darin, dass ,,[e]ntscheidend fiir die Ausgestaltung einer diastatischen
Denkweise [...] bestimmte Figuren des Zwischen [sind], gleichsam Interfigurationen,
wie man sie im Gegensatz zu Konfigurationen nennen kénnte.“*32” Der Begriff oder
»[d]ie Idee des Zwischen, die in der Dia-stase und der Dif-ferenz durchschimmert,*1328
hat sich tiber die Ankniipfung an ein Anderes®*? hinausgehend entwickelt, also ,,als
methodisches Zwischenspiel [...] zwischen zwei oder mehreren Instanzen [...], von denen
eine als Selbst bevorzugt und markiert ist, und dies in der Weise, daB nicht einfach zwei
Instanzen voneinander unterschieden werden, sondern jeweils eine sich gegen die andere
verschiebt und erst in dieser Absonderung vom jeweils Fremden ihre Eigenheit
findet.“**3° Der Punkt liegt nicht darin, wie viele Instanzen ins Spiel kommen. Das
Zwischen bzw. die ,,,Diastase’ bezeichnet einen DifferenzierungsprozeR, in dem das, was

1324 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
367. Vgl. ebenfalls 311 sowie weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2002, 172.

1325 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 99, 102f.
1326 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
336. Vgl. in dieser Arbeit 3.1.2 2).

1327 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 185.

1328 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 173.

1329 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Ordnung im Zwielicht, Wilhelm Fink, Miinchen 2013, 50 sowie Waldenfels,
Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 174. Weiter 183:
»Anderes* sowie 181: ,,Fremdbezug®. Als solches l&sst es sich weiter von der Husserlschen Fremdheit
unterscheiden, die dennoch auf ,,das erste Nicht-Ich* im Sinn ,,des anderen Ich* zurtickgeht.

1330 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. Vgl.
auflerdem 183. Allerdings ist etwas als Selbst bevorzugt und markiert, jedoch nicht im Sinn eines absolut
einzigen Ich. Vgl. dazu 100, 176: ,,Vielmehr beriihrt sich eines im anderen. Selbst- und Fremdaffektion
gehen zusammen, so daf} die Bewegung weder ipsozentrisch noch alterozentrisch verlauft, noch durch ein
Drittes gesteuert wird. Statt dessen interferieren die Bewegungen, so etwa zwei Blicke, die sich kreuzen,
so auch Reden und Horen, die einander verstarken. Mit Merleau-Ponty kann man von einem Chiasmus oder
Chiasma sprechen [...].* Vgl. bei Merleau-Ponty: VI, 170f. sowie aulerdem 264f. Zum absolut einzigen

Ich vgl. bei Husserl: Krisis, 117.
190



unterschieden wird, erst entsteht [...].“*3 In der gleichen Art und Weise kann neben der
zitierten Eigenheit ebenfalls durchgezogen werden, ,[w]as man so leichthin
Fremderfahrung nennt“**32, Indessen ware in Hinblick auf die Grundlage der pathischen
Sphare des Widerfahrnisses, wobei etwas Pathisches im Getroffensein durch Fremdes
gipfelt, die Fremdheit oder das Fremde von Anfang an bereits jedweder Erfahrung
eingeboren. Die Erfahrung wére im weitesten Sinn eben eine Fremd-Erfahrung. Die
Fremdheit bzw. das Fremde beschrénkt sich keineswegs auf eine der oben zitierten
Instanzen, die eher davon berstiegen werden.

c¢) Die Urdiastase in Umrissen

Als ,,Gestaltungskraft der Erfahrung* 3% fungiert zuerst die Diastase, sodass die
»Erfahrungen [...] gegenuber sich selbst verschoben [sind] in Form einer Vorgangigkeit
dessen, was uns affiziert, und einer Nachtraglichkeit dessen, was wir darauf antworten.
Diese Urdiastase [...] ist in allen weiteren Differenzierungsbewegungen am Werk* 1334,
wie z. B. die ,,responsive Differenz [...] zwischen dem, worauf wir antworten, und dem,
was wir zur Antwort geben“*3%, das sich als selektiv und exklusiv erweisen lieRe. Die
durch solche Differenzierungsbewegungen implizierte Urdiastase liegt genaugenommen
,»Zwischen dem Wovon der Affektion und dem Worauf des Antwortens, [und] die sich in
allem wiederholt, was sich zwischen uns abspielt“ 3 | bzw. die Diastase als

1331 Waldenfels, Bernhard, Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994, 335. Vgl. AE, 43, 147
sowie Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 174: ,,Das
Zwischen ist zu denken: als Ri8 ohne etwas, das zerreifit, als Spalt ohne etwas, das sich aufspaltet, als Pause,
ohne etwas, das aufhort und wieder beginnt, als Abweichung ohne etwas, das abweicht — und so eben auch
als Diastase ohne etwas, das auseinandertritt.*

1332 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. Vgl. ebd.:
Diese Fremderfahrung kann ,auf verschiedene Erfahrungsmodi wie Widerfahrnis oder Affektion,
Beruhrung, Aufforderung und Appell [aufgeféchert werden].*

1333 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9. Vgl. 100:
»,Das Widerfahrnis, das jemandem zustoft, unterscheidet sich vielmehr von sich selbst in Form einer
Diastase, die keine Drittinstanz hinter sich hat.*

1334 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10.
AnschlieRend daran folgt: ,,Sie verhindert, daf sich der Bogen dialektisch schlie3t in der Aufhebung eigener
Voraussetzungen und in der Heilung aller Briiche.” Vgl. 103. Zur tieferen Bedeutung der ,,Ur-“Diastase vgl.
unter anderem 102, 129. Zu ihrem ,,radikal zeitlichen Sinn* vgl. besonders 178f.

1335 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 60, 101. Vgl.
aullerdem 28f.: Die signifikative Differenz des Bedeutens in der ,,Formel etwas als etwas".

1336 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255.

191



~Zwischengeschehen“**" wie das Ab- und Lostrennen zwischen Eigenem und Fremdem.
Zusammengefasst stellt die Diastase im Allgemeinen ,,einen ProzeR der Scheidung*133®
selbst dar, ohne ,,sich [...] in traditionelle Formen der Dialektik oder Dialogik Uberfuihren
[zu] lassen.“!3%° AuRerdem wiirde es zunachst durch ,,[e]in solch differenzielles Denken
[vermieden werden] [...], mit Bausteinen zu operieren, die selbst schon etwas sind und
sich zu komplexeren Gebilden zusammenfiigen.“!34° Kurz formuliert liegt nichts bzw.
nichts bestimmt Seiendes der Ur-Diastase als Auslegungsausgangspunkt zugrunde, der
der Erfahrungsgenese naher stiinde.**! Mithin ginge ein gleichsam pathisches Ich
keinesfalls dem Fremden voraus. Indessen bliebe das Ich (berhaupt undenkbar, dem
nichts Fremdes widerfahren ware. Des Weiteren muss jedoch der diastatische Charakter
unserer Erfahrung auf die Ebene der Urdiastase zurtickgefiihrt werden, die als Ur-

1337 vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 174:
»Zwischen mir und dem Anderen, zwischen uns und den Anderen, zwischen Eigenem und Fremdem
geschieht etwas, was weder auf die Initiative und das Vermdgen einzelner Individuen oder Gruppen noch
auf eine vermittelnde Ordnungsinstanz, noch auf codierte Regelungen zurlickgefiihrt werden kann. Es
geschieht etwas zwischen uns, was uns aufschreckt, anriihrt, angeht, anspricht, was trennend verbindet und
verbindend trennt. Fiir dieses Zwischengeschehen wahle ich den Ausdruck Diastase.” Weiter 180: ,,Die
Diastase 18Rt nicht nur Steigerungsgrade zu bis hin zu einer Urdiastase, die im Hiatus von Widerfahrnis und
Antwort ihr groites Gefélle erreicht[.] [Dlie Scheidungslinien laufen auRerdem in verschiedene Richtungen,
so daB jedem Zwischenereignis verschiedene Dimensionen zuzuordnen sind.“ 181: ,So steht dem
Antwortmodell, das von fremden Anspriichen ausgeht und mit einer beidseitigen Asymmetrie operiert, ein
Kampfmodell gegentiber [...].*

1338 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 175.

1333 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 175. Vgl. 10.
Aus gleichem Grund hat Waldenfels das Folgende ebenso der diastatischen Denkweise zugerechnet: ,,[Die]
différence oder différance im Sinne von Deleuze und Derrida“. Vgl. 174. ,[Der] Kontrast als
Urphanomen* bei Husserl und besonders ,,die Abweichung (écart)* bei Merleau-Ponty. Vgl. 175 sowie
weiter Husserl, Edmund, Analysen zur passiven Synthesis, Nijhoff, Den Haag 1966, 138; bei Merleau-Ponty:
VI, 192, 194.

1340 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 175.

1341 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181: ,,Das
Auseinandertreten geschieht, ,es gibt’ ein Auseinander; ohne dieses ,es gibt” wére es unmdglich, von dieser
Diastase zu reden. Doch wenn auszuschliel3en ist, dafl dieses ,es gibt’ sich in eine schlichte Tatsache
verwandelt, die erneut die Ubliche Frage nach ihren Bedingungen und Voraussetzungen aufwerfen wirde,
so missen die notwendigen Differenzen aus einem Prozel der Selbstdifferenzierung

hervorgehen.” AuRerdem 170.
192



Scheidung ,,im Hiatus von Widerfahrnis und Antwort ihr gréRtes Gefalle erreicht, 1342 zu
dem jener jedweden Zugang zum ,.kommunikativen Zirkel“!34 blockierende Hiatus
»Zwischen Anspruch und Antwort [...] durch den entschiedenen Rickgang auf ein
vorgangiges Pathos verstarkt und gleichsam zerdehnt**34 wird. Dementsprechend beruht
die Auslegung der Urdiastase auf dem Aufforderungs-Erwiderungsranmen bzw. auf der
vertieften Analyse fir den ,genetische[n] Zusammenhang des Aufforderungs- und
Antwortgeschehens [...].“13%

3) Die Urdiastase

a) Die Untergrabung der ,,Vorzugsstellung der ersten Person*1346

Was sich zwischen dem Anspruch und der Antwort im Aufforderungs-
Erwiderungsrahmen abspielt, wird im Folgenden wie gesagt ,,durch den entschiedenen
Riickgang auf ein vorgingiges Pathos verstarkt und gleichsam zerdehnt.“*3*” Dafiir kann
die Aufforderung im Aufforderungs-Erwiderungsrahmen vorerst einerseits als
Herausforderung und andererseits als Anforderung verstanden werden. 3% Der
Herausforderung entspricht das, was bereits als Zwischenspiel des Prototyps von dem
fremden Anspruch und der eigenen Antwort auf ihn erschlossen wurde.***° Indessen kann
der Anforderung jedoch noch ,,eine schiere Affektion, ein Angerihrtwerden, das nichts zu
tun gibt oder zu tun 1aRt,“*3%° korrespondieren. Dies gilt auch ohne Anspruch auf das,
,was wir zur Antwort geben.“***! Anders gesprochen miisste mit der Aufforderung nicht

1342 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 180.

1343 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
331

134 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176, FuRnote.
Vgl. 124, 165. Zum Anspruch vgl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische
Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 28-29, 312, 317-18 sowie weiter Waldenfels,
Bernhard, Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994, 243.

1335 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112.

1346 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 99, FuBnote.
1347 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176, FuRnote.
Val. 124, 165.

1348 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 106, 181:
Die ,,sachliche Anforderung und [der] fremde[] Anspruch [...].*

1339 vgl. in dieser Arbeit 3.1.2 3).

1350 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 108.

1351 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 101. Jedoch

konnte es ohne Unausweichlichkeit zum Antworten in einem neuartigen Sinn allerdings dennoch nicht

193



immer ein Anruf gemeint werden, der ,.eine explizite, gesteigerte, unter Umstanden
besonders lautstarke Form der Anrede darstellt“**%2 und ,,sich mit [...] ein[fem] Anspruch
auf etwas [verbindet],“13%® wahrend er ,,sich [...] an jemanden [richtet].“!3>* Dadurch
lasst sich erstens die weitere Bedeutung der ,,Aufforderung, die mich zu etwas
bewegt,“ 135 von der engeren klar unterscheiden, ,,die sich ausdriicklich an mich
richtet.“1%°¢ Zweitens kann der ,, Aufforderungscharakter“'®’, den die Herausforderung
und die Anforderung gemein haben, so erschlossen werden, dass er eher in der
»Gerichtetheit“ 1*® des Betroffenen oder Angeriihrten liegt, anstatt etwa in einem
vorbestehenden ,,auffordernden Partner“3%° bzw. in einer Vorzugsstellung der ersten
Person. Zwar bleibt von dieser Stelle als Wovon des Getroffenseins das Getroffensein
selbst dennoch untrennbar, jedoch néhert sich diese Stelle statt der Person ,,de[m]
Schmerz von jemandem [an], der ihn verspirt [...].“ %% Eine derartige Metapher
reflektiert wiederum die Erfahrungsverwurzelung im Pathos oder in der Urpassivitét, die
zunichst einen als Betroffenen, Angerihrten, Erleidenden bzw. ,Patienten® 3¢

weiter gelten. Zum alten Sinn vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengéange,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 339. Zum neuen vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der
Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 123-24.

1352 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 107.

1353 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 108.
Anschlielend daran folgt das: ,,[...] ndmlich der Anspruch darauf, daf ich nicht nur irgend etwas sage oder
tue, sondern daf ich den Anruf erwidere und antwortend auf ihn eingehe.” Vgl. 118: ,,Wére niemand da, so
entstuinden auch keine Anspriiche, die verletzt werden kdnnten.** Also verbindet sich der Anspruch sowohl
mit dem, was zu tun ist, wie auch mit jemandem als dem auffordernden Anderen.

1354 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 108. Vgl. ebd.:
»Der Anruf ist adressiert. Er fordert nicht nur dazu auf, etwas zu tun, [sondern vielmehr] [...] mich oder
sonst jemanden dazu auf.“ Darin ist bereits ein eingehenderer Blick auf die primére Bedeutung der
Aufforderung geworfen worden, ,,daR etwas von jemandem zu tun ist.* Vgl. dazu 103.

135 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 98.

13% Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfanrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 98. Vgl. 10-11,
122. Die Unterscheidung ,,fihrt uns auf den Weg von der Affektion zum Appell“. Vgl. dazu 102.

1357 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 104.

13%8 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 107. Vgl.
auferdem 103.

1359 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 104.

1360 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 100.

1361 \/gl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main
2002, 99, 165.

194



charakterisieren muss, der allein als solcher erst dann zum Antwortenden oder
Respondenten werden kann, sowie weiterhin zu einem einzigartigen Selbst.*%? Im
Einklang damit werden zurzeit bei Waldenfels die , Termini wie ,Subjekt’
und ,Intersubjektivitat’ [...] ausdricklich vermieden [...], um diesem Geschehen keine
Figuren zu unterschieben, die den Zugang zu dem [...] Zwischen verstellen*“!3%3 genauso
wie zur Diastase, und zwar zur Urdiastase.'®* Die , Inter-“subjektivitat wiirde auch
wegen einer irreflihrenden Deutung auf die Symmetrie des ,,Zwischenspiel[s] [...]
zwischen zwei oder mehreren Instanzen®*®> vermieden werden, ,,von denen eine als
Selbst bevorzugt und markiert ist,“ **® namlich ohne Symmetrie, auch wenn die
Bewegung zwischen ihnen jedoch ,weder ipsozentrisch noch alterozentrisch
verlauft,“137 sondern vielmehr in einer Merleau-Pontyschen chiastischen Form, 1368
Ungeachtet dieser Sichtweise wiirde dieselbe als Inter-,,subjektivitat ebenso vermieden
werden wie das Subjekt, das von der Urpassivitatsbedeutung abweicht, in der ,[d]ie
Waurzel fiir die von Lévinas so heftig betonte Asymmetrie zwischen mir und dem Anderen
liegt [...].“1%%° Die ,,Ur-“passivitit impliziert eher diese fundamentalere Asymmetrie:

,» Das Widerfahrnis geschieht nicht face a face. Es gibt eine Gesichts- und Namenlosigkeit des

Erleidens, die nichts von Gleichgiiltigkeit an sich hat.*“37

Hiervon ausgehend stellt der Aufforderungscharakter als Gerichtetheit kein Gegenteil der
Tatigkeit dar, sondern eine selbststandige Dimension. Zwar muss ,,[d]ie Affektion als An-

1362 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 178-80
sowie weiter 184: ,Das Selbst durchlauft nicht nur verschiedene Phasen der Selbstwerdung vom
erleidenden uber das provozierte und angesprochene Selbst bis zum antwortenden Sprecher und Tater [...].“
1363 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165.

1364 Zur Diastase vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main
2002, 173-74. Zur Urdiastase vgl. 255.

1365 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165.

1366 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. Vgl.
dagegen beim friiheren Merleau-Ponty: PP, 407.

1367 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176.

1368 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 100, 176.
Bei Merleau-Ponty: VI, 170f, 264f.

1369 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 110. Vgl.
Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 179f. In dieser Arbeit 3.1.2 1) sowie weiter 3.1.3 1).
1370 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 110. Vgl. ebd.:

»[D]ie passio des Widerfahrnisses [stellt] keine bloR umgekehrte actio dar[].“

195



gerthrtwerden [...] jemanden voraus[setzen], dem etwas zustof3t, [jedoch setzt] sie selbst
[...] keineswegs jemanden voraus, der oder die als solche(r) gemeint ist.“3"* Ansonsten
ware zur Einzigartigkeit Uberhaupt keine ,,Selbstibersteigung [erforderlich], die sich in
der Infragestellung durch den Anderen und im Geben der Antwort ereignet.“*3’2 Das Ich
wurde hierin als ein noch unreflexives bezeichnet, das sich auf den Anderen so gut wie
auf ,,das an sich erste Fremde (das erste Nicht-lch)“!3”® bezieht. Nunmehr lasst sich das
Ich gegenuber dem unreflexiven noch weiter dadurch auszeichnen, dass es als
»Pathische[s] [...] im Getroffensein durch Fremdes [gipfelt],“**"* und zwar so, dass das
Fremde noch tiefer verwurzelt ist als im ,andere[n] Ich“ 7, Entsprechend dem
Aufforderungscharakter bzw. der Gerichtetheit geht der Aufgeforderte nicht nur dem
Auffordernden voran, wenn sich jemand als Letzterer wie etwa als ,, Tater” bestimmen
lasst, sondern es ist vielmehr so, dass sich tberhaupt niemand als solcher verhalten muss.
Sogar im extremen Fall der Gewalt kann jemandem eine reine ,,Naturgewalt, die man als
unadressierte Gewalt bezeichnen konnte,“13’® widerfahren. AuRerdem, sei es eine solche
Naturgewalt oder eine ,,Gewaltausiibung, die jemand an jemanden adressiert“3”?, steckt
hierin ,,[d]Joch zunéchst [...] jemand, dem etwas zust6Rt, noch nicht jemand, der oder die
darauf mit Dankbarkeit, Emporung oder Ergebung antwortet.“*3’8 Begleitend zu all dieser
Untergrabung der Vorzugsstellung der ersten Person, die weder das Ich noch der Andere
als Du einndhme, ist eine neuartige Fragwirdigkeit des genetischen Zusammenhangs
zwischen dem Fremden oder der Fremdheit und der Intersubjektivitat.'3’® Bevor wir
weiter darauf eingehen, bleiben die die Urdiastase durchziehenden Faden noch zu kléren.

b) Die Urdiastase ,zwischen dem Wovon der Affektion und dem Worauf des
Antwortens“1380 sowie der ,,Umwandlung des erleidenden in ein antwortendes Selbst*18

1371 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 110.

1372 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
315. Vgl. TU, 307, 311. Bei Levinas: TI, 233, 237.

1873 CM, 849.

1374 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10.

1375 CM, 849.

1376 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 109, 125.

1377 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 109, 125.

1378 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 109, 125.

1378 vgl. in dieser Arbeit 3.2.2.

1380 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255.

1381 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 122,

178 sowie 103: ,,[Diese Umwandlung] geschieht immer wieder, wenn wir neue Erfahrungen machen und

196



Im GroRen und Ganzen verdndert sich der von Levinas inspirierte Aufforderungs-
Erwiderungsrahmen nicht so sehr. Der fremdvermittelte Selbstbezug zieht sich nach wie
vor durch diesen Rahmen hindurch,**82 nur ist die Wurzel des Fremden vom Anderen auf
eine tiefere Ebene der Zweideutigkeit oder ,,Ambivalenz“**® verschoben, auf der sich
niemand — entsprechend der Untergrabung der Vorzugsstellung der ersten Person — als
Tater, Auffordernde(r), Ansprechende(r), Fragesteller, usw. usf., verhalten muss, um den
Betroffenen, Erleidenden bzw. ,,Patienten* zum Antworten motivieren zu kénnen. Die
Gelegenheit oder ,,Situation, auf die ich zu antworten habe,“**# muss nicht mehr ,,im
Antlitz des Anderen“ 3% gegeben werden. Trotzdem verhalt sich dasselbe Ich
ahnlicherweise ,,[a]ls ,Patient’, der von Fremdem getroffen ist, als Adressat, der von
Anderen angesprochen ist, und als Respondent, der auf fremde Appelle antwortet
[.__].u1386

Genauer gesagt ,,[ist] [a]ls ,Patient’ [...] das Selbst [noch] kein Adressat[.] [E]s wird zum
Adressaten im Antworten auf das, was es zum eigenen Tun auffordert und in der
Aufforderung ein Gesicht erhalt.“1*8” Offensichtlich ist das Gesicht oder Antlitz nicht
bereits Anlass oder Gelegenheit dafiir, dass das Ich angesehen, 3 angesprochen®*®° und

nicht nur fertige Erfahrungen wiederholen.*

1382 \/gl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main
2002, 181: ,,Der erste Zug, der das Zwischenereignis auszeichnet, ist der Selbstbezug. Diese Diastase duBert
sich in Form einer Selbstabweichung, einer Selbstspaltung.” Zur Selbstabweichung vgl. ebenfalls 183.

1383 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 125. Streng
genommen verweist die Ambivalenz auf die immerzu nachtrdgliche Qualifizierung dessen, wovon uns
getroffen ist, oder was sich dadurch bestimmen I&sst. Dies wird spater néher behandelt.

1384 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
339.

1385 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217.

1386 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 180. Wahrend
sich das Ich als Adressat darbietet, wird jedoch eine Unbestimmtheit des korrelativen Adressanten behalten.
Vgl. dazu 118 sowie 125. Dies wird spdter néher behandelt.

1387 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 110. Vgl. 117:
Das ,,Selbst, das sich vom erleidenden zum antwortenden Selbst wandelt, indem es sich als Adressat
angerufen fuhlt. Sowie 178. Zur Unausweichlichkeit der Aufforderung vgl. unter anderem 127: , Als
Adressat bin ich von einem An-spruch, einem Ansprechen, das einen Anspruch erhebt, getroffen, ob ich es
will oder nicht.*

1388 \/gl. TU, 307. Bei Levinas: Tl, 234.

1383 \vgl. TU, 311. Bei Levinas: Tl, 236. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengénge,

197



sozusagen Vverantwortlich ,durch den Anderen eingenommen, unausweichlich
okkupiert“% wird, sondern zuerst im Aufforderungsgeschehen selbst auftritt. Hierbei
entsteht die Selbstlibersteigung zur Einzigartigkeit, jedoch muss nunmehr vom oder durch
den Anderen das Ich nicht erst in Frage gestellt werden und dann auf die Selbst-
Umwandlung in einen Respondenten eingehen. AufRerdem ist noch zu bericksichtigen:
Das, worauf das Ich antwortet, und das, wovon es in beschriebener Art und Weise
angesprochen wird, fallen nirgendwo mehr zusammen®**! — sei es am Anderen als Du,
seinem Antlitz oder in der ,stellvertretenden“*®% | Fremdverantwortung“*%3, Zunéchst
im wortlichen Sinne eines solchen ,,Grund-ri[sses]“13%4 ist die Urdiastase zwischen dem
Wovon der Affektion, des Getroffenseins bzw. ,,des Widerfahrnisses und d[em] Worauf
des Antwortens [zu erfassen], also d[em], was uns angeht, und d[em], worauf wir
eingehen.“13% Die Selbstumwandlung von Ersterem zu Letzterem iberbriickt ebenfalls
nicht diesen Grundriss. Das Fremde, auf das sich das Ich ,vom erleidenden uber das
provozierte und angesprochene Selbst bis zum antwortenden Sprecher und Tater*3%
bezieht, erleidet damit ebenso eine Diastase. Hierdurch l&sst sich der mehrfach
diastatische Selbstbezug noch gegeniiber dem auszeichnen, was durch ,die
Rickubersetzung der \erantwortung in ein Antworten, in eine ,Antwort der
Verantwortung’“*3%7 auf und fiir den Anderen, namlich durch den Fremdbezug, der sich

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 318.

13%0 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
339.

1391 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 178: ,,Das
Wovon des Getroffensein ist nicht etwas, das mit dem Worauf des Antwortens zu identifizieren waére, so
wie der Erleidende nicht schlicht der oder dieselbe ist wie der Antwortende.*

1392 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 340-41. Vgl. bei Levinas: AE, 118 sowie 161.

1393 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
324, 333. Vgl. 323 sowie TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233-34. Weiter AE, 180.

1394 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176: ,,Unter
Urdiastase verstehe ich einen Grund-rif} im wdrtlichen Sinne, ndmlich eine maximale Spanne, die unsere
Erfahrung besonderen Zerreilproben aussetzt.“ Die ldee des Grundrisses kdnnte jedoch ein paar
chiastatischen Charaktern bei Merleau-Ponty entstammen. Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 153 sowie unter anderem VI, 188-89,
192-94, 311.

13% Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176.

13% \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 184.

1397 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,

198



im Antlitz des Anderen so gut wie mdglich zu konkretisieren scheint, erst erschlossen
werden kann. Dazu gehort der bereits erlduterte ,,genuin ethische[] Aspekt“3% der
Einzigartigkeit des Ich im Sinn des ,,unersetzlich[en]“'3% oder ,,[p]aradox gesagt [...]
unvertretbar[en] [Stellvertreters].*140°

Stattdessen verweist nunmehr ,,der Fremdbezug [...] auf das, wovon das Selbst affiziert,
von dem es zu etwas aufgefordert wird und auf das es antwortet.“4%! Hinsichtlich des
Grundrisses zwischen ihnen gabelt sich der Fremdbezug wie bereits erwéhnt in das
Wovon des Widerfahrnisses und das Worauf des Antwortens, wozwischen sich der
Selbstumwandlungsweg entfaltet. Ein derart fremdvermittelter Selbstbezug bietet sich
nun ganz klar als das Gegenteil ,,eine[r] universale[n] konstitutive[n] Synthesis [...] [oder]
eine[r] unendliche[n] regulative[n] Idee*4%? bei Husserl dar, womit ,ich [...] eine
verweltlichende Selbstapperzeption [...] vollzogen [habe] und [...] sie in bestéandiger
Fortgeltung und Fortbildung [halte].“14%® Im Vergleich zu jenem Ich in der ersten Person
sowie in etwa Selbstidentifizierung 4% fihrt beim mit dem Patienten beginnenden
diastatischen Selbstbezug jedoch ,.ein[] ProzeR der Selbstdifferenzierung“%®® zu den
anderen Scheidungen. Als ,,[d]er erste Zug, der das Zwischenereignis auszeichnet, ist der
Selbstbezug* 140 bzw. ,[d]iese Urdiastase [...] in allen weiteren
Differenzierungsbewegungen am Werk.“*4%” Darunter fallen neben dem Fremden und der
bereits genannten ,,responsive[n] Differenz [...] zwischen dem, worauf wir antworten,
und dem, was wir zur Antwort geben*“4%, sowohl der ,,Unterschied zwischen Etwas und

324. Bei Levinas: AE, 180.

13%8 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
312.

1399 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
336. Bei Levinas: AE, 146 sowie 163.

1400 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
336-37.

1401 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181.

1402 CM, §22. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002,
166f.

1403 CM, 845. Vgl. unter andererm Krisis, 268.

1404 \/gl. Krisis, 252, 254.

1405 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. Vgl. 170,
175.

1406 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181.

1407 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. 255.
1408 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 60.

199



Jemand“14% als auch eine weitere begriffliche ,,Disjunktion von Person und Sache“41°,
Es verhalt sich nicht umgekehrt, so als ergabe sich alles aus dem, was sich zwischen uns
bzw. zwischen dem Ich als dem eigenen und dem Anderen als dem fremden Selbst
abspielt, so als hatten wir uns schon immer selbstverstandlich voneinander abgetrennt.
Die Aufforderung riihrt in der Tat zunachst nicht vom Anderen ,,als fremder Anspruch*1411
her. Der Andere bzw. sein Antlitz, wo sich etwas Fremdes zwar ausdriicken lasst, 412 stellt
jedoch nicht die Aufforderungsgenese dar, sondern, dass wie bereits gesagt die ,,Genese
eines An-spruchs [...] von der des fremden und des eigenen Selbst nicht zu trennen
[ist].“14'® Der An-spruch als etwas uns An-gehendes bleibt in Hinblick darauf mit den
beiden ,Selbst* gleichurspringlich. Damit lassen sich allein mit derselben
Gleichurspringlichkeit ,,das [...] eigene Selbst und die Andersheit des oder der Anderen
[...] herausbilden.“!'* Dies, was als ,,Ab[-] und Lostrennen“!*!® des Eigenen aus dem
Fremden bzw. aus der Andersheit — wenn sich nunmehr das Fremde statt in der
Fremdverantwortung im Fremdbezug auf keinen Anderen beschrankt — bezeichnet wurde,
geschieht demnach auf derselben Ebene der Aufforderung, von der ausgehend das Ich vor
allem als Patient auf die Selbstumwandlung oder -Ubersteigung in einem weiteren, nicht
unbedingt ethischen Sinn eingeht. Hierbei fungiert als dispersive Kraft die Diastase in
mannigfaltiger Art und Weise zwischen zwei oder mehreren Instanzen, wie z. B. dem
bereits genannten Wovon und Worauf; der Einzigartigkeit eines Selbst und der Andersheit;
usw. usf. Aber ausschlieBlich fungiert zwischen dem Wovon und dem Worauf als
Urdiastase oder ,,der erste Zug“ der Selbstbezug. Nirgendwo anders als hierbei bilden
sich zundachst das ,,eigene* Ich sowie das ,,fremde* Du heraus, ganz zu Schweigen von
dem, was bisher durch den Anderen bzw. durch den Fremdbezug im alten Sinn ausgelegt
werden kann. Es fragt sich dann, wie sich bei einer derartigen Selbstdifferenzierung der
Umwandlungs- oder Ubersteigungsweg entfaltet.

1409 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114.

1410 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112.

1411 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
312.

1412 v/gl. TU, 63, 87, 89-90, 93-94, 309. Bei Levinas: TI, 43, 61-63, 65-66, 233. Waldenfels, Bernhard,
Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 311. Das Antlitz kann
allerdings dennoch eine bevorzugte und ethische Form der Andersheit darstellen.

1413 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 129.

1414 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 179. Vgl. 178.
1415 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
367. Vgl. ebenfalls 311 sowie weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2002, 165, 172.

200



c) Der Beginn des ,,Weg[es] von der Affektion zum Appell“141

Im Prototyp des Aufforderungs-Erwiderungsrahnmens wurde das Ich zum Antworten
darauf, was ,,bereits [...] Anspriiche geltend mach[t], die nicht alle zugleich befriedigt
werden konnen“*#7  iiber das Gegebene hinaus[gerufen]“#!8, indem es verantwortlich
,durch den Anderen eingenommen, unausweichlich okkupiert” wurde. Aber wenn wir
»durch den [...] Rickgang auf ein vorgingiges Pathos“!4® noch tiefer auf das
aufgeforderte Ich eingehen, mussen sich mit ihm jedoch nicht immer die fremden
Anspriiche verbinden, die auf das Antlitz des Anderen zuriickgehen. Eine solche
Bestimmung, ob das Ich durch Jemand oder Etwas einfach angerihrt oder durch welches
— Jemand als Anderer oder Etwas als Es — weiterhin angesprochen wirde, um sich ,,vom
erleidenden Uber das provozierte und angesprochene Selbst bis zum antwortenden
Sprecher und Téater” zu bilden, geschieht nicht genau in der grundlegendst pathischen
Sphare des Widerfahrnisses,#?° sondern zuerst auf dem Weg von der schieren Affektion
zum Appell. Hierauf formen sich zuerst aus dem Angeruhrtwerden das Angesehen-,
Angesprochenwerden und dergleichen, wodurch das Ich zum Antworten herausgefordert
werden kann. Der Appell lasst sich auf einen leiseren Ton als der Anruf beziehen, wenn
sich Letzterer wie bereits erwahnt mit einem Anspruch auf etwas verbinden muss.
Allerdings verweist der Appell zugleich auf einen weiteren Sinn als der Anspruch, der
seit der Levinasschen Inspiration immerzu auf den Anlass vom Antlitz eines Du
zurlckfuhrbar bleibt. Demzufolge kdnnte das Fremde nur auf die Fremdheit im Anspruch
als dem fremden Anspruch zuriickgehen,#?! der sich jedoch zuerst auf dem Weg von der

1416 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 10-
11: Der ,,Umschlag des Affekts, den wir erleiden, in einen Appell, auf den wir zu antworten haben.* 110,
118: ,,Die Verwandlung einer Affektion in einen Appell*. Weiter 165: ,Was man so leichthin
Fremderfahrung nennt, stand bereits im Hintergrund unserer vorausgehenden Untersuchungen, doch
aufgefachert auf verschiedene Erfahrungsmodi wie Widerfahrnis oder Affektion, Bertihrung, Aufforderung
und Appell.* AuRerdem 98: ,,[D]Joch hebe ich den pathischen Charakter des responsiven Geschehens nun
stérker hervor sowie die Eigengewichtigkeit dessen, was uns anriihrt und bewegt.”

1417 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
28-29. Vgl. 318.

1418 TU, 307. Bei Levinas: TI, 233. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2002, 127.

1418 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176, FuRnote.
Val. 124, 165.

1420 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 14.

1421 \v/gl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengéange, Suhrkamp,

201



Affektion zum Appell bestimmen lasst, sowie der ,,Anspruchskonflikt“4?2 und die
LAnspruchsordnung“142®, Mit dem Appell wird darauf hingewiesen, dass etwas noch nicht
als Person oder Sache festgestellt wird, sondern nur als das, ,,was uns anruhrt und
bewegt“14% bzw. was uns iiber das reine Angerithrtwerden hinaus mehr oder weniger
bewegt. Hierdurch lasst sich allerdings der Appell gegeniber ,,einer schieren Affektion,
einem bloRen Angeriihrtwerden, das nichts zu tun gibt oder zu tun IaRt,” kaum als
Fortschritt auszeichnen.#?® Indessen ist der Weg von der Affektion zum Appell, worauf
Anspriche als solche, Auffordernder als Anderer oder ,.etwas als etwas auftritt[,] [...]
selbst kein Etwas, auRer im Riickblick oder in einer nachtraglichen Beschreibung*1426
iber das ,Differenzierungsgeschehen[]” 1427 auf diesem Weg. Mithin bleibt ein
unzweideutiger Unterschied oder ,.eine schlichte Disjunktion von Person und Sache*142®
als fester Boden fir den ,genetische[n] Zusammenhang des Aufforderungs- und
Antwortgeschehens*“142° so fragwiirdig wie die Vorzugsstellung der ersten Person, die
weder das Ich noch der Andere als Du einndhme. Jene scheinbar selbstversténdliche
Disjunktion ist eigentlich auf eine ,Gabelung des Aufforderungs- und

Frankfurt am Main 1995, 312.

1422 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
318. Vgl. ebd.: ,,Anspruchsfeld und [-]relief, [...] wo [sich] jede Antwort [...] als selektiv und exklusiv
erweist, selbst wenn sie dieser Weisung folgt.“ Sowie 28-29. AuRerdem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien
der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181: Es kann ,,dem Antwortmodell, das von fremden
Anspriichen ausgeht und mit einer beidseitigen Asymmetrie operiert, ein Kampfmodell gegentiber[stehen]
[...].“ Zum Anspruchsfeld vgl. 256 sowie Waldenfels, Bernhard, Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1994, 243.

1423 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
319: ,,Anspriche sind nicht realisierbar ohne eine bestimmte Anspruchsordnung [...].* Bei Levinas: AE,
202. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002,
123: ,,Der fremde Anspruch wird zum rechtmaRigen Anspruch aufgrund eines gemeinsamen Gesetzes, das
den Anspruch einer Anspruchsordnung unterstellt.*

1424 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 98.

1425 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 122-23:
»Der Appell unterscheidet sich durch seinen adressierenden und seinen pratendierenden Charakter von den
Aufforderungen, die sich auf einen bloRen Anreiz oder eine bloRe Anforderung beschranken.*

1426 \WWaldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 99. Meine
Hervorhebung.

1427 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114.

1428 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112.

1423 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112.

202



Antwortgeschehens*“143° oder des Weges von der Affektion zum Appell zuriickzufiihren.

d) Das Differenzierungsgeschehen auf dem Weg von der Affektion zum Appell

Auf dem Weg von der Affektion zum Appell wird tatsachlich nicht allein die primére
Unterscheidung zwischen der Person und der Sache zuerst ermdglicht. Allerdings wird
im Folgenden eine ,,genetische Skizze“ 43! eines der unentbehrlichen Aspekte der
Urdiastase dadurch exemplifiziert, dass sich ,,[d]er Unterschied zwischen Etwas und
Jemand, der weitere Nuancen zulaht, [...] [aus] eine[m]
Differenzierungsgeschehen[]“ 432  ergibt, dem ,die Differenzierung zwischen
adressierender und nicht-adressierender Aufforderung im Aufforderungsgeschehen
selbst“143 korrespondiert, wenn nicht sogar zugrunde liegt. Einfach gesagt stellen sich
die Grenzfélle fir die adressierende und die nicht-adressierende Aufforderung jeweils als
Herausforderung und als Anforderung dar, denen jeweils der Anruf und die schiere
Affektion entsprechen. Zwischen diesen beiden entfaltet sich der Weg von der Affektion
zum Appell, der im Vergleich zum Anruf oder zum Anspruch in sich jedoch eine Art der
Unbestimmtheit oder Unsicherheit dessen behilt, 434 | was uns anriihrt und bewegt.” Dies
kann keineswegs einfach auf eine schlichte Disjunktion von Person und Sache
zurlickgefuhrt werden, so als ware etwas uns Anrtihrendes und Bewegendes bereits ohne
Weiteres der einen oder der anderen zuzurechnen. Jedoch wird damit ebenso nicht
gemeint, dass sich etwas uns Anrtihrendes und Bewegendes nicht bestimmen oder
konkretisieren lieRe, aufler als Person oder Sache. Als konkretes Beispiel fur das
maglicherweise obskure Appellkorrelat bieten sich nach Waldenfels ,,,Ubergangsobjekte’
wie Kissen oder Plischtiere [dar], die ihre Funktion nicht wahrnehmen kénnten, wenn
nicht bestimmte physiognomische Zuge in die Dinge und umgekehrt bestimmte dinghafte
Zige in das personliche Gebaren eingingen.“43 Als ein weiteres Beispiel dient die
wkindliche Friiherfahrung*“4% zur ,Mutter”, die als Ubergangsobjekt oder -subjekt
aufgefasst wird, selbst wenn man sich als Erwachsene(r) nicht ohne Weiteres in die

1430 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118.
1431 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 120.
1432 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114.
1433 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114.
1434 Zu den derivativen Unsicherheiten des Kennenlernens bei den zwischenmenschlichen Beziehungen vgl.
114-115.
1435 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 116.
Anschlielend daran folgt das: ,Schlieflich ist darauf hinzuweisen, daR Tiere als sozusagen
lebendige ,Ubergangswesen’ einspringen [...].*
1436 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118.
203



kindliche Friherfahrung einfiihlen kann. Hierbei verhalt sie sich zunéchst nicht mehr ,,als
Bezugsperson“#¥7 fiirs Kind, die ,,als jemand das kindliche Lacheln auslést, [so] als lage
darin eine subjektive Leistung.“4% Die Mutter wird ,,jemand, die etwas von sich preisgibt,
sich also zugleich vorenthalt“ 4% erst nachdem die ,Affektionen, denen das Kind
ausgesetzt ist, [...] zum Appell [werden],“!#4° und zwar nur dadurch, dass ,,das [Kind] auf
den fremden Appell lachelnd oder sonstwie antwortet [...].“*44! Erst dann wird die Mutter
zuerst ,,Etwas und Jemand in eins, [je]doch [...] nicht in konfuser Vermengung, sondern
derart, dal} die Mutter, die Nahrung spendet, mehr darstellt als eine bloRe Produzentin
und Distribuentin von Nahrung.*“1442 So kreuzen sich urspriinglich Etwas und Jemand als
das eine, was uns anriihrt und bewegt, unabhangig davon wie und inwiefern sich die
beiden begrifflich als Sache und Person noch voneinander trennen lassen. Die Sache oder
Etwas qua ,,[d]as blofRe Ding [...] bildet nur einen Grenzfall oder ein Konstrukt, &hnlich
einem reinen Geist, dem nichts widerfahrt als er selbst.“ 44 Auch wenn sie einer
genetischen Auslegung als Begriffsmittel dienen kdnnten, kdnnten sie keineswegs von
der Erfahrungsgenese selbst vorausgesetzt werden. 144 Tatsachlich verhalt es sich
vielmehr umgekehrt. Die Erfahrung kann sogar fiir die Differenzierung von Etwas und
Jemand bis zu aller im ,,Ubergang von der Affektion zum Appell“144°, ausgelassen werden,

1437 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 115.

1438 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 116.

1433 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 117. Vgl. ebd.:
,»Die Verwandlung der Affektion in einen Appell hat zur Folge, daB etwa die mutterliche Brust, die dem
Kind Milch zufthrt, zugleich die Nahrungsspenderin verkorpert; als ,Partialobjekte’ ist sie wie alle spéteren
Partialobjekte Etwas und Jemand in eins [...].“ Sowie die Fulnote. Hierbei stellt sich allerdings die Frage,
ob auch ohne den Verweis auf die mitterliche Brust die Mutterstellung jedoch durch irgendeine andere
sorgeberechtigte Person ersetzbar wére.

1440 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 116.

1441 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 117. Die
Antwort beschrénkt sich auf Uberhaupt keine bestimmte Form. Vgl. dazu auBerdem Bedorf, Thomas,
Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 172-73.

1442 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 117. Vgl. 121.
1443 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 121. Vgl. ebd.:
,»,Dinge gehoren in die Zwischenzone des Leibes, der standig zwischen Jemand und Etwas changiert, so die
schon erwahnte mutterliche Brust, so das gesamte Register des libidindsen Leibes: Haut, Mund, After,
Genitalien, in denen sich eine Art von erotischem Stoffwechsel vollzieht.*

1444 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10: Die
»Genese der Erfahrung selbst* sowie 102.

1435 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 122. Vgl. ebd.:

204



was weiterhin auch fir die begriffliche Trennung gilt. Trotzdem ,,[sind] diese
vorgegenstandlichen Erfahrungen [...] der Nahrboden fir eine kinstlerische,
mythologisch-religiése und denkende Gestaltung der Wirklichkeit, die den Rahmen der
normalen Erfahrung tbersteigt.“1#4¢ Dennoch ist zu beriicksichtigen, dass sich die eben
zitierten vorgegenstandlichen Erfahrungen zundchst auf nichts rein Pathisches beziehen
und bereits darlber hinausgegangen sind, wenn die Bedeutung der ,\or-
“gegenstandlichkeit  statt im  Getroffensein  durch  Fremdes eher im
Differenzierungsgeschehen liegt, bei dem sich dem Betroffenen noch nichts
Bestimmbares gegenubersteht. Zwar kann dabei unter Umstanden etwas uns Anriihrendes
und besonders Bewegendes ein Ubergangsobjekt darstellen, durch das sich Etwas und
Jemand in vielféltiger Form ineinandergreifend zeigen lassen, jedoch muss uns nichts
bereits an dieser Stelle so konkret wie als Gegenstand vorkommen. — Es ist méglich als
obskures Appellkorrelat unterwegs zu sein, auch wenn es sich letztendlich als Person,
Sache oder sogar etwas Anderes herausstellt.

Dasselbe Differenzierungsgeschehen hort nicht hiermit auf. Die Differenzierung dessen,
was uns anriihrt und bewegt, geschieht entsprechend der zwischen adressierender und
nicht-adressierender Aufforderung bei demselben Aufforderungsgeschehen. Hierbei
gabelt sich mehrfach der Weg von der Affektion zum Appell, und dadurch formiert sich
das Aufforderungs- zum Antwortgeschehen. Oder mit Waldenfels' Worten:

»Die Verwandlung einer Affektion in einen Appell fiihrt dazu, dal das, wovon wir getroffen
werden, sich in ein von wem und von was sondert, so wie das, worauf wir antworten, sich in ein
wem und auf was zerteilt. Das Wer markiert den Ort fiir adressierte, das Was den Ort fiir nicht-

adressierte Aufforderungen. 447

Die Verwandlung der Affektion in den Appell geht als Urdiastase allerdings der Gabelung
in ,,Wer*“ oder ,,Was“, Jemand oder Etwas, also Person oder Sache voran, sowie das
Widerfahrnis der Erfahrung tberhaupt und die vorgegenstandlichen Erfahrungen den
normalen. Jedoch ist damit nicht zu behaupten, dass die Um- oder Verwandlung der
Affektion in den Appell dem Antworten des Betroffenen in gleicher Weise voranginge,
bei dem sich die bereits genannte ,,responsive Differenz* ereignet. Das Aufforderungs-

»LE]in Hindernis unter vielen Hindernissen, die den Weg von der Affektion zum Appell, vom Erleiden zum
eigenen Antworten verstellen.

1446 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 121. Uberdies
fallen in den zitierten Rahmen der normalen Erfahrung das Bedeuten und das Begehren in der Husserlschen
Intentionalitatslehre. Vgl. dazu 10, 14, 23-26, 98, 101.

1437 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. Vgl. 119.

205



und Antwortgeschehen verhalten sich tatséchlich als dasselbe. Letzteres bote sich weder
als Erganzung noch als Folge zu Ersterem dar, so als kénnte das Ich allein durch den
Anderen verantwortlich zum Antwortgeben ber das Gegebene hinausgerufen werden.
Das, wovon es aufgefordert wird, lasst sich beim Antwortgeschehen ebenfalls erst und
nur nachtraglich bestimmen, anstatt als solches aufzutreten. Anders formuliert befindet
sich der fremde Anspruch nunmehr nicht im Antlitz des Anderen, sondern zundchst in
einer Appellskala von der schieren Affektion bis zum stérksten Anruf, was auch fur den
oben beschriebenen von Waldenfels angefiihrten Beispielfall gilt, in dem das kindliche
Lacheln durch die Mutter ausgeldst wird. Die Mutter verhalt sich wie bereits erwahnt
nicht ohne Weiteres als Person. Sie wird erst durch die Verwandlung von der Affektion
zum Appell ein Ubergangsobjekt, dessen Figur jedoch immer klarer werden kann, indem
das Kind darauf so wie auf den fremden Appell irgendwie antworten kann. Das bedeutet,
dass sich der Appell bzw. das Appellkorrelat ohne den Erwiderungsteil nicht als solches
bestimmen liele, unabhangig davon wo es sich in der Appellskala befande oder welcher
Seite es sich anndherte. Ohne fremden Anspruch aus dem Anderen oder aus der Mutter,
konnte das Kind jedoch dennoch antworten, was in Form der Anforderung statt als
Jemand eher als Etwas vorkommen wirde. Das Antworten setzt nicht mehr den
Levinasschen fremden Anspruch voraus, also auch keinen Anderen als Du.!® Das
Antworten gilt als solches auch ohne jemanden, der dem ,,Patienten“ begegnete und dann
den zum Antworten motivierte. Tatséchlich verhalt es sich vielmehr so:

,Der Adressant wird vielmehr einer Art Adressantenerprobung ausgesetzt, die der
Realitatsprifung gleicht. Es wird in der Erfahrung, so auch im ,Feedback’ der kindlichen
Erfahrung, erprobt, ob da jemand ist, der an mich appelliert oder nicht. Wére niemand da, so

entstiinden auch keine Anspriiche, die verletzt werden konnten.“144°

1438 Jedoch kann nach Bedorf bereits bei Levinas eine solche Ambiguitit bestehen, die fir den
Erwiderungsteil immer Spielraum bietet, wodurch sich das Auffordernde als Jemand oder Etwas bestimmt.
Vgl. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 169: ,,Die Antwort enthélt also ein Moment der
Notwendigkeit — [d]as Dass [als Erscheinen eines absoluten Anderen] — und ein Moment der Moglichkeit
— das Wie [als verschiedenen Zuschreibungen eines sozialen Anderen].” Weiter 170-71: ,,Der absolute
Andere ist gewissermalen ein reines Ereignis, das noch keine Attribute hat und daher nicht als solches in
unser kontextabhangiges Wahrnehmen integrierbar ist.* Jedoch ist hier der absolute Andere, in dem Bedorf
das Motiv zum Antworten sieht, dennoch nicht mit dem Fremden zu identifizieren, das das ,,Subjekt [...]
in Frage []stellt[...].“ Vgl. 11, 14. Dasselbe stellt jedoch den Grund dar, weshalb das Fremde fiir Waldenfels
vielmehr in der Erfahrungsgenese verwurzelt ist.

1443 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. Vgl. ebd.:

,,Der Adressant wird keinen Kriterien unterworfen, die uns bestimmen helfen, was Andere sind oder wozu

206



Zwischen dem Aufforderungs- und Antwortgeschehen muss demnach keine Fremdheit
aus dem Anderen stecken, durch die sich das Aufforderungs- und Antwortgeschehen erst
ineinander verknoten lieRen. Hiermit I&sst sich das Fremde, das dem Ich widerfahren ist,
bzw. das es als Patienten charakterisiert, bereits gegenuber der Fremdheit auszeichnen,
die als fremder Anspruch oder irgendwie auf ,,das andere Ich*4%° zuriickkommt, 4%

e) Die nicht ethische, sondern zundchst genetische ,,Unausweichlichkeit von Affektion
und Appel|*1452

Wenn die ,,Unausweichlichkeit der Situation, auf die ich zu antworten habe,“14°3 nicht
mehr mit der Fremdverantwortung zusammenhdngen muss, muss diese
Unausweichlichkeit ebenso neuerlich erschlossen werden. Daraus wirde allerdings nicht
folgen, dass die Implikation von der Selbst-,,Uberschreitung“!*** und dergleichen bis zur
Selbstubersteigung zur Einzigartigkeit, aus dem Aufforderungs-Erwiderungsrahmen
ausgeschaltet werden, sondern nur, dass sie sich vor allem weder ethische noch
intersubjektive darstellt. Wenn sich das Aufforderungsgeschehen auf dem Weg von der
Affektion zum Appell dennoch mit Unausweichlichkeit zum Antwortgeschehen formiert,
wird damit nunmehr keineswegs auf die Verantwortung aus einer ,,[mich beherrschenden]
Dimension der Erhabenheit [...], Dimension der Transzendenz*“!4%® hingewiesen. Eine
derartige Dimension wird immer beibehalten, jedoch nicht mehr als unentbehrlicher
Anlass oder als Voraussetzung fir alle anderen.

Wenn sich etwa eine ,,unaufschiebbare Dringlichkeit, [die] eine Antwort verlangt“14°,
durch den Weg von der Affektion zum Appell hindurch ziehen kann, verweist sie zwar
nicht mehr auf die ,,Epiphanie*“!5” oder ,,Prasentation des Antlitzes — de[n] Ausdruck —

sie gut sind, denn damit wéren wir bereits auf den Bahnen des Bedeutens und Begehrens.“

1450 CM, 849: ,,Also das an sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich) ist das andere Ich.“

1451 Zur ausfthrlichen Behandlung des Fremden vgl. in dieser Arbeit 3.2.2.

1452 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 122, Titel.
1453 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
339. Vgl. 335 sowie TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233-34.

1454 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
317.Vqgl. 61-62. AuRerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 73, 144, 149.
14%5 TU, 310-11. Bei Levinas: TI, 236-37.

14%6 TU, 307. Bei Levinas: TI, 233-34. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengange,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 335.

1457 TU, 309. Bei Levinas: TI, 235.

207



“14%8 zuriick, jedoch dennoch auf ,.eine[] Situation, in der etwas auftritt, was fiir mich
nicht zur Wahl steht und mich dennoch trifft und angeht.“1#*® — Nichts als das Pathos qua
nErfahrung selbst in Form eines Widerfahrnisses[,] [das unserer Initiative
zuvorkommt]“ 46%  kann diese Situation auszeichnen. Damit lasst sich diejenige
Unausweichlichkeit von der sekundaren unterscheiden,#%! durch die man — auch wenn
ohne Verweis auf ausreichende Griinde oder erreichbare Ziele — fir das Antwortgeben auf
die widerstreitenden Anspriiche aus dem Anderen verantwortlich wire.1#%? Die gleichsam
genetische Unausweichlichkeit zum Antworten, bei dem wie oben zitiert die fremden
Anspriiche vor allem zu ,,erproben* sind, anstatt ohne Weiteres zur Fremdverantwortung
aufzunehmen, riihrt von Uberhaupt keiner ethischen Erhabenheit her. Auch wenn die
pathischen Erfahrungen jemanden, der sie erleidet, auf sein Leiden zuriickwerfen, ,,fallen
[sie] nicht zusammen mit Fragen der Schuldzuweisung und der Rechtfertigung.“1463 Es
verhalt sich vielmehr umgekehrt, was bedeutet, dass sich allein beim ,,Umschlag des
Affekts, den wir erleiden, in einen Appell, auf den wir zu antworten haben[,] [...] das
Pathos [...] mit einem Ethos [aufladt], das jeder Normierung vorausgeht.“1464 All das
hangt nicht davon ab, wie und inwiefern sich die widerstreitenden Anspriiche in einer
oder mehreren bestimmten Anspruchsordnungen realisieren, wie der Anspruchs- mit dem
»Verantwortungskonflikt[]“ 146 zusammenhiangt und folglich, wie ,sich hinter der
Verantwortlichkeit ein Abgrund an Unverantwortlichkeit [eréffnet].“14% Die bei Levinas

1458 TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166-67.

1459 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 124.

1460 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 124. Vgl. 15
sowie 121. Aber ,[d]ie Unausweichlichkeit beschrénkt sich nicht auf Widerfahrnisse, die uns ohne unser
Zutun uberkommen.* Vgl. dazu 125 sowie 126: ,,[D]ie Ausweglosigkeit als Herausforderung [...]."

1461 Zu den sekundéren vgl. auBerdem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2002, 126: ,,Doch entsprechend den verschiedenen Aufforderungsvarianten sind
verschiedene Formen der Unausweichlichkeit zu unterscheiden.*

1462 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 28-29, 324, 328, 333 sowie AE, 180.

1463 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 125.

1464 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10-11. Vgl.
unter anderem 98-99, 124, 128 Fufinote, 129.

1485 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
345.

1466 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
328. Vgl. 327. Zu seinem Levinasschen Prototyp vgl. auBerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript,
Bielefeld 2011, 169, 172.

208



hervorragende ethische Dimension kann damit schlieBlich relativiert werden. Anders
gesagt verhalt sich das Ethos ebenso als ,,Gabelung des Aufforderungs- und
Antwortgeschehens® oder des Weges von der Affektion zum Appell, wie die Scheidung
zwischen der Person und der Sache. Aufgrund der pathischen Grundlage entspricht der
Unausweichlichkeit von der Aufforderung bis in den ,,Umschlag des Affekts, den wir
erleiden, in einen Appell, auf den wir zu antworten haben®, vielmehr das Folgende: ,,All
das, wovon wir getroffen und angerthrt werden, bewegt sich diesseits von gut und
schlecht, von richtig und unrichtig, von Ja und Nein“4%7, wodurch sich eine Ambivalenz
zieht und erst dann alle ,,Qualifizierung [...] nachtraglich [geschieht].“14%8 Aus demselben
Grund verweist jedes antwortende Erproben vor allem auf Gberhaupt ,,keine[] Kriterien
[...], die uns bestimmen helfen, was [als Adressant] Andere sind oder wozu sie gut sind[.]
[Ansonsten] [...] waren wir bereits auf den Bahnen des Bedeutens und Begehrens. 1469
Einem solchen ,,Sinntrieb[]“1#’° korrespondiert nicht die genetische Unausweichlichkeit.

3.2.2 Das urspringliche Fremde wund die mit dem Ordnungsgeschehen
gleichurspriingliche Fremdheit

1) Das Ordnungsgeschehen

a) Die Inspiration aus dem ,,Mit[-]Janspruch*“!47* im Antlitz des Anderen‘42

Die oben genannte ,,Qualifizierung“'4” sowie die , Kriterien“14’* implizieren eine bereits
»[fungierende Ordnung], die stdndig im Werden ist, selbst wenn sie sich nur
wiederholt“ 47> im ,Rahmen der normalen Erfahrung“4’® der ,Sinngebungen und

1467 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 124.

1468 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 125. Vgl. z. B.
ebd.: ,,Die nachtrégliche Qualifizierung erlaubt es, Bedrohlichem aus dem Wege zu gehen, sich
abzuschirmen und Vorsorge zu treffen gegen &hnliche Ereignisse.”

1469 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118.

1470 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 26. Vgl. 25
sowie Husserl, Edmund, Logische Untersuchungen, Den Haag 1950, 825, Zusatz.

1471 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
317. Vgl. 344. Bei Levinas: AE, 26. Aulerdem TU, 309. Bei Levinas: TI, 235.

1472 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217.

1473 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 125.

1474 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118.

1475 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 235.

1476 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 121.

209



Zielsetzungen“!*’" oder des Bedeutens und Begehrens.'#® In einem jedoch noch tieferen
Sinn ,,[Ubt die] Ordnung [...] ihre gleichmachende Wirkung auf alles aus, was sich
zwischen uns und mit den Dingen ereignet. Sie pragt alles, was als etwas erscheint und
auf etwas hin erstrebt wird, und diese schematisierende und kategorisierende Wirkung
auert sich in Qualifizierungen und Quantifizierungen, in Datierungen und
Lokalisierungen wie auch in kausalen Zuschreibungen.“ ¥’ So machen sie als
,Ordnungen [...] ein[en] Bereich von Griinden*“!# aus, in dem sich auf den fremden
Appell eine ,,Antwort [...] als selektiv und exklusiv erweis[en]“48! lasst, auch wenn sie
irgendwie ,,falsch® sein kann.'*¥ Diese ,,ordnende Macht“148® gpielt in aller normalen
Erfahrung als ,,Gestalt jener Differenzen [eine Rolle], die anzeigen, dal} etwas als etwas
intendiert und verstanden, in etwas erstrebt oder gemaR einer Regel erfalt wird.“48 Zwar
kann diese Regel einfach als eine bestimmte fungierende Ordnung verstanden werden,
jedoch erschopft sie keineswegs die ordnende Macht bzw. das Ordnungsgeschehen.
Hiermit stellt sich vor allem jedoch nicht die Frage, ,,wie einer in die Ordnung
hineink[ame] oder [...] aus ihr herausk[ame],“ 148° so als bliebe der sowonhl

1477 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10.

1478 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 123-24.
AuRerdem 14, 23-26, 98, 101.

1478 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 251. Zur
gleichmachenden Wirkung vgl. 241, 255 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzgsische
Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 319. Bei Levinas: AE, 202. Zu ihrem
Zusammenhang mit dem Gesetz vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2002, 123. Anschliefend ans Zitat folgt das: ,,Man konnte nun fortfahren und diese
ordnende Macht auch auf uns selbst und die Anderen ausdehnen, sofern jeder in einer bestimmten Rolle als
jemand betrachtet und behandelt wird bis hin zu der alle bestimmten Rollen Gbersteigenden Ubergestalt
eines jedermann [...] als vernunftgeleitetes Selbst [...].“ Hielte man als Ausgangspunkt ein solches Ich mit
der ,unterstellten Allgemeingiltigkeit des Vernunftgesetzes“ zusammen fir selbstverstandlich oder
unfragwurdig, wirde unter anderem der genetische Zusammenhang zwischen dem Pathos und dem Ethos
ubersehen werden.

1480 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 184.

1481 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
318.

1482 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 318, 328, 331.

1483 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 251.

1484 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 235.

1485 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 257. Eine

210



fremdvermittelte bzw. -angeregte als auch diastatische ,,Selbstbezug*“24¢® im Wesentlichen
von irgendeiner Ordnung unabhangig. Tatsachlich verhalt sich das Ordnungsgeschehen
ebenfalls als ,,Gabelung des Aufforderungs- und Antwortgeschehens” 248 oder des
»Weg[es] von der Affektion zum Appell“148 Als ordnende Macht tritt die Ordnung ,,nicht
aulerlich hinzu [...]. Aufforderungen und Anspriiche [...] nétigen den Respondenten
nicht nur zu antworten, sondern sie zwingen ihn, dies so und nicht anders zu tun,*“148°
auch wenn die Hinweise oder Anweisungen dazu nie gentigend klar sind. Ohne eine derart
ordnende Macht lieRe sich Uberhaupt keine Antwort als selektiv und exklusiv erweisen,
wenn alle Moglichkeiten — die sich tatsachlich ohne etwa ,,Anspruchsordnung* 4%,
»[-Ifeld und [-]relief“14%! bereits nicht als solche darbieten lassen — einfach gleichgiiltig
waren, sowie alle Antworten nichts als Beliebigkeit. Die Ordnung kommt nicht ins Spiel.
Sie ,,ist immer im Spiel, nur eben oft als geheimer Souffleur, der mit dem Akteur nahezu
verschmilzt“1492 wahrend ,,[d]ieses Nahezu [...] ein Nahezu [bleibt] [...].143

In Hinblick darauf bleibt die Ordnung auf die Selbst-,,Umwandlung des erleidenden
[Patienten] in ein antwortendes Selbst“4* zwar unreduzierbar, jedoch zugleich von ihr
untrennbar. Auf3erdem zeigt sie sich nicht genau am Anderen als Du in der zweiten Person
bzw. als ,Face-a-face” 4% . Erwiese sich Uberhaupt niemand als Adressant und
Lentstiinden auch keine Anspriiche, die verletzt werden konnten“!4%, lieRe sich jedoch

solche ,,wirde eine abwegige Frage stellen.” Vgl. ebd.

1486 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181.

1487 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118.

1488 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 10-
11, 110, 118, 165.

1489 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 256.

14%0 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
319. Bei Levinas: AE, 202. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 2002, 123.

1491 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
318. Zum Anspruchsfeld vgl. 256 sowie Waldenfels, Bernhard, Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1994, 243.

1492 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 257.

1493 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 257.

1494 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 103,
122, 178. Zum Patienten vgl. unter anderem 99, 110, 165.

1495 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316.

14% Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118.

211



noch etwa Ordnung fungieren, nach der ,,[d]ie nachtragliche Qualifizierung [es] erlaubt[e]
[...], Bedrohlichem aus dem Wege zu gehen, sich abzuschirmen und Vorsorge zu treffen
gegen ahnliche Ereignisse.” %7 Auch wenn sich etwa ein Anspruch bereits als
Lerprobt* erwiesen und auf Jemanden als Adressanten verwiesen hitte,*4% misste sich
dieser Andere weiter in zwei oder sogar mehrere Instanzen gabeln. Dies wird auf die
Levinassche Lehre zuriickgefiihrt, dass ,,im Anspruch des Anderen als Fremden der
Mitanspruch aller Anderen laut wird [...].“%° Die der Urdiastase innewohnende
ordnende Macht verhélt sich hinsichtlich des oben zitierten ,,Nahezu“ ,nicht als
distanziertes Ich, sondern als indirektes Du, das einen Mitanspruch stellt.“*>% Indirekt zu
sein ist bei Levinas gleichgestellt mit der dritten Person.'®* Wenn die als indirektes Du
in der dritten Person ordnende Macht allerdings einen Bereich von Griinden ausmacht,
lasst sich bei Levinas das von der ,,Fremdverantwortung***°2 herrithrende Antworten also
von der Bedingung des Monologs des Logos befreien.'5% Letzterer bedarf wie bereits
gesagt keines Anderen als ,,Gesprachspartner1°%  stattdessen setzt er ,.eine letzte[],
radikale[] und universale[] ,Selbstverantwortung’“*°% voraus, die bei Husserl spezifisch
erkenntnisméaRig mittels der ,,Selbstbesinnung*“%% ausgefiihrt wurde. Zwar geht nunmehr
das Antworten auf keine Verantwortung zuriick, jedoch verhélt sich die ordnende Macht
ahnlich wie der Mit-anspruch.

1497 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 125. In
Hinblick darauf geht die ordnende Macht sogar nicht auf den Anderen zuriick. Hierauf wird ausfihrlich in
einem spéteren Kapitel eingegangen.

14%8 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118.

1499 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
317.Vgl. 344. Bei Levinas: AE, 26. Aulerdem TU, 309. Bei Levinas: TI, 235.

1500 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
317.

1501 \/gl. T, 62.

1502 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
324, 333. Vgl. unter anderem AE, 180.

1503 Zum Monolog des Logos vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 327. Zum Umschlag der Verantwortung ins Antworten vgl. 324. Bei
Levinas: AE, 180.

1504 Ty, 90. Bei Levinas: Tl, 63. Vgl. TU, 93. Bei Levinas: TI, 65.

1505 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
326.

1506 Krisis, 165. Vgl. auRerdem CM, §64.

212



b) Die ordnende Macht auf der genetischen Ebene — Der ,,Bezug zum Dritten*1°%7

Im Moment stehen wir am Knotenpunkt zwischen dem Weg von der Affektion zum
Appell und dem ,,vom fremden Appell zum Mitanspruch“%, Auf Ersterem begann
»[a]ls ,Patient’ [...] das Selbst [...] im Antworten auf das, was es zum eigenen Tun
auffordert und in der Aufforderung ein Gesicht erhalt“*%° zum Adressaten zu werden.
Dann stellt es auf dem Weg vom fremden Appell zum Mitanspruch einen sich-
verantwortenden Adressaten dar, wahrend der ,,Mit-“anspruch entsprechend dem oben
erwahnten Nahezu den Appell implizit begleitet, ohne sich in diesen einzuflgen, sei er
eine schier ,,sachliche Anforderung [oder ein] fremder Anspruch“**1°. Unabhangig davon
~was uns angeht [...] und [...] worauf wir eingehen“*®!!, wo sich in der Appellskala
zwischen Jemand und Etwas das Appellkorrelat denn befindet,®*'?  bleibt [schlieRlich]
der Bezug zum Dritten, der eine Ordnung verkorpert oder vertritt.“*13 Allein dadurch
kann eine Ordnung fungieren. Aufgrund des stehenbleibenden Nahezu gehort der Bezug
zum Dritten ebenso zum ,,Grund-ri*“**!* der Urdiastase qua des Selbstbezugs.'®'® Durch
diesen Bezug, der sich gleichsam als eine Fremdbezugsgabelung darbietet, stromt die
ordnende Macht auf alle ,,Differenzierungsbewegungen®“°® im Zwischenspiel zwischen
dem Wovon des Getroffenseins und dem Worauf des Antwortens ein.**!” Auch hierdurch
lasst ,,sich das Pathos [...] mit einem Ethos [aufladen], das jeder Normierung

1507 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181.

1508 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 252.

1509 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 110.

1510 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181.

1511 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176.

1512 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114, 116-
17,121.

1513 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181.

1514 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 176. Vgl.
auBerdem Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 153 sowie bei Merleau-Ponty: VI, 188-89, 192-94, 311.

1515 \gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 256:
»[Dlie Einfihrung von Drittinstanzen [ist] ebenso diastatisch zu denken [...] wie jene Prozesse der
Selbstspaltung und Selbstverdoppelung, die eben jenes Selbst aus der Spaltung und Verdoppelung
hervorgehen lassen.”

1516 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10.

B17vgl. in dieser Arbeit 3.2.1. 3) b) und besonders Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165 sowie 256.

213



vorausgeht* 18 | die auf derselben Ebene der Qualifizierungen, Quantifizierungen,
Datierungen, Lokalisierungen, kausalen Zuschreibungen, usw. usf., also bereits unter
einer fungierenden Ordnung steht. Im \Vergleich dazu ist mit dem Ethos vielmehr gemeint,
»daR das Antworten, gerade auch das leiblich-sinnliche Antworten* ®1° wie ein
Lacheln, % das anscheinend keine Ordnung unterstellt, tatsachlich ,,nicht frei [...] von
ethischen Aspekten [ist] und dall umgekehrt jede Ethik responsive Ziige aufweist
[...].“%%2 Ersteres gilt, solange der Bezug zum Dritten der Urdiastase innewohnt.
Gleichfalls gilt Letzteres, insbesondere wenn als ,\erantwortung [...] die
Unausweichlichkeit, mit der wir beim Anderen anfangen“!°??, tatsachlich auf die ,,von
Affektion und Appell“®2 und weiter bis auf das Pathos zuriickgeht und nicht
umgekehrt. 15

Zwar kann der Bezug zum Dritten allerdings darin erblickt werden, dass zuerst ,,im
Antlitz des Anderen“*>% oder ,,[i]n den Augen des Anderen [...] mich der Dritte an[sieht]
— die Sprache ist Gerechtigkeit“1°? — jedoch riihrt er keineswegs von daher, wo etwa
»,Dimension der Erhabenheit, [...] der Transzendenz“ 2" zunichst auf die Ethik
»als Erste Philosophie’“1°?® hinweist, so als erschopfte das Ethos bereits das Pathos.
Vielmehr gabelt sich am Knotenpunkt zwischen dem Weg von der Affektion zum Appell
und dem vom fremden Appell zum Mitanspruch der Andere demzufolge in die zweite und
dritte Person, soweit sich der Appell, der sich als ,,erprobt* erwiesen und auf Jemand als
Adressanten verwiesen hat, in den Anspruch des Anderen und den Mitanspruch aller

1518 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 11. Vgl. unter
anderem 98-99, 124, 128 Fufinote, 129.

1518 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 128, FuRnote.
1520 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114-17.
1521 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 128, FuRnote.
1522 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
335. Vgl. TU, 307. Bei Levinas: Tl, 233-34. Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 166f. Bei
Levinas: TU, 282.

1523 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 122, Titel.
1524 \gl. in dieser Arbeit 3.2.1 3) €).

1525 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217.

1526 TU, 307-08. Bei Levinas: Tl, 234.

1527 TU, 311. Bei Levinas: Tl, 237.

1528 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
323: ,,[B]ei Levinas [stellt sich] die Ethik als ,Erste Philosophie’ [...] schlieRlich als eine Philosophie

ohne ,Erstes’, ohne Arche, heraus[] [...].“

214



Anderen gabelt. All das geschieht dennoch nach wie vor ,,notwendigerweise auf einer
prainstitutionellen und pranormativen Ebene*“*?° der Urdiastase, die Spielraum fiir die
normale Erfahrung der Sinngebungen und Zielsetzungen oder des Bedeutens und
Begehrens zuladsst, oder die eine Vielfalt von Erfahrungsmdoglichkeiten oder -modi
ermoglicht. 130 Damit wird die ethische Dimension nicht bloR relativiert, sondern
vielmehr begriindet, indem die Ethik statt auf das ,Sollen“, das bereits etwa eine
Normierung oder sich wiederholende fungierende Ordnung als festen Boden unterstellt,
eher auf das bereits genannte Ethos zuriickgefuhrt werden kann.

c) Die Aktualisierung der ,,Instanz des Dritten“'®3! und die ,,Ordnungsinstanz*1°3?

Um die sich in der allgemeinen Erfahrung bereits als fester Boden wiederholende
fungierende Ordnung von der aus dem Bezug zum Dritten einstrémenden, ordnenden
Macht einer prainstitutionellen und pranormativen Ebene Kklarer zu trennen, kehren wir
mit Waldenfels folgendermalien ,,[d]en Weg vom fremden Appell zum Mitanspruch des
Gesetzes [...] um[], indem wir von den geltenden Ordnungen aus zurlickfragen nach den
Instanzen, in denen sie sich verkérpern.“1°3® Zwar kann die Rolle einer Ordnungsinstanz
streng genommen ,,weder auf jenen reduziert werden [...], der das Gesetz vertritt, noch
auf das, was gesetzlich vorgeschrieben ist“>%, jedoch konnte sich keine fungierende
Ordnung ohne Gesetz dennoch als giiltig wiederholen.*>% Hiervon lasst sich die wortliche

1529 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
317. Vgl. weiter Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002,
128, FuBnote: ,,Dem ,Anarchischen’ bei Lévinas, hoffe ich mit dem Riickgang auf Pathos und Affektion
starker gerecht zu werden, allerdings nicht ganz so, wie Lévinas es versteht.*

1530\/gl. unter anderem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main
2002, 114, 165.

1531 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
330.

1582 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 252. Vgl. 253:
»Wer ein Gebot oder Verbot ausspricht, tut dies stets im Namen von ..., unter Berufung auf eine Instanz
[...].“ Vgl. z. B. 254: ,,Logos, Vernunft, Gewissen, Sitte oder eben Gesetz".

1533 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 252. Vgl. 181.
1534 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 253. In
Hinblick darauf wére der Ausdruck ,,der Bezug zum Dritten“ noch passender, wenn er sich ohne Verweis
auf irgendeine Art des Gesetzes auf das Ordnungsgeschehen auf einer prainstitutionellen und prénormativen
Ebene bezieht.

1535 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 253: ,,Die

unumgéngliche Grundtatsache, daf? es ,Ordnung gibt’, schlief3t ein, dal’ es ,Gesetze gibt’, die weder rein

215



Bedeutung der Regel-maRigkeit ableiten, und zwar als ,,die schematisierende und
kategorisierende Wirkung in Qualifizierungen und Quantifizierungen, in Datierungen und
Lokalisierungen wie auch in kausalen Zuschreibungen.” Das Gesetz ,,artikuliert sich in
Geboten und Verboten, die ein bestimmtes Handeln oder ein bestimmtes Unterlassen von
Handlungen vorschreiben.“>% Angesichts der ,,Unterscheidung von [der] Aufforderung
und [dem] Gebot beziehungsweise Verbot“*>" iibersteigt die Aufforderung dennoch das
Gesetz, das auf die Aufforderung im Aufforderungs-Erwiderungsrahmen zwar
unreduzierbar bleibt, jedoch auch keineswegs auf derselben Ebene der Aufforderung liegt,
namlich nie auf einer prainstitutionellen und pranormativen Ebene. Hierauf steht das
Selbst als der zuerst ,,bevorzugt[e] und markiert[e]“'°%® | Respondent, der auf fremde
Appelle antwortet,“153 implizit im Bezug auf einen Dritten, der von irgendeinem Gesetz
der Ordnungsinstanz impliziert werden muss.***° Die Ordnungsinstanz verhalt sich also
als Instanz des Dritten, die wie oben zitiert eigentlich nicht auf einen bestimmten
Gesetzesvertreter zu reduzieren ist. Alle Ordnungsinstanzen zusammen kénnen jedoch
keinesfalls den ,,Bezug zum Dritten* erschopfen, weder als Gesetzesvertreter noch
irgendwie anders. Dieser der Urdiastase ebenso wie der Fremdbezug innewohnende
Bezug zum Dritten Ubersteigt jedwedes Gesetz bzw. jedwede Ordnung, so ahnlich wie
»[d]as [im Getroffensein durch Fremdes gipfelnde] Pathische [...] alle Sinngebungen und
Zielsetzungen (ibersteigt“>*! oder ,,die[] vorgegenstindlichen Erfahrungen [...] [als]
Né&hrboden fiir eine kinstlerische, mythologisch-religitése und denkende Gestaltung der
Wirklichkeit [...] den Rahmen der normalen Erfahrung Ubersteigt.“>*? Die ordnende
Macht wirkt sich allerdings immer ,,als Dritter“!>* oder als in den Augen des Anderen
mich ansehende Gerechtigkeit auf die Selbstumwandlung und ,,[-]iibersteigung**>** aus,

idealiter noch rein realiter bestehen.” AuBerdem 123: ,Der fremde Anspruch wird zum rechtmaRigen
Anspruch aufgrund eines gemeinsamen Gesetzes, das den Anspruch einer Anspruchsordnung unterstellt.”
1536 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 252-53. Vgl.
auferdem 123.

1587 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 124.

1538 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165.

1539 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 180.

1540 Zur gewdhnlichen Neutralitats- und Anonymitatsbedeutung der Ordnungsinstanz vgl. unter anderem
Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 253-54.

1541 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. 14,
23-26, 98, 101.

1542 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 121.

1543 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255.

1544 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,

216



die uns auf den Weg von der Affektion zum Appell und weiterhin auf den vom fremden
Appell zum Mitanspruch fuhren kann. — Jedoch unterstellt der Bezug zum Dritten, ohne
den jedwede Ordnung undurchfiihrbar oder durchaus undenkbar ware, selbst als Diastase
Uberhaupt keine ordnende Macht, ganz zu Schweigen von einer bestimmten Ordnung
oder Instanz, sei sie als ,Logos, Vernunft, Gewissen, Sitte oder eben Gesetz* 1>
bezeichnet. Ahnlich gilt fiir das Folgende: Unabhingig davon inwiefern die Ordnungen
einen Bereich von Griinden ausmachen, kann hierdurch keinesfalls begriindet werden,
dass sich das Ich im Bezug zum Dritten, so wie in irgendeiner der
Differenzierungsbewegungen, auf diese und nicht jene Ordnung oder Instanz einlasst,
nach der sich im Rahmen der normalen Erfahrung etwa Qualifizierungen,
Quantifizierungen, Datierungen, Lokalisierungen oder kausale Zuschreibungen
vollziehen, sogar einschlieBlich des Aufstellens der ,,Kriterien [...], die uns bestimmen
helfen, was Andere sind oder wozu sie gut sind [...].“1>*® Dies fiihrt uns letzten Endes
nochmals zum Analogon zu ,.ein[em] Abgrund an Unverantwortlichkeit“>*’. Jedoch
bietet sich dieses Analogon vielmehr als Ursprung des eben zitierten Abgrunds dar. Seine
Wurzel liegt statt in der Verantwortung von etwa einer ethischen Dimension eher in der
diastatischen Erfahrungsgenese selbst. — Diese ,,Abgriindigkeit“*>*® wird spater naher
behandelt.

d) Die dritte Instanz der Ordnung auf dem Selbstlibersteigungsweg

Davon ausgehend, dass der Bezug zum Dritten als Ordnungsinstanz keine Ordnung
untersteht, lasst sich unser Verstandnis hiertiber noch vertiefen, was durch den bereits
erlauterten Anspruchswiderstreit oder ,,[-Jkonflikt“*>4° erschlossen wurde.*®° Er ergab
sich zunéchst daraus, dass ,nicht alle [Anspriiche] zugleich befriedigt werden

315.

1545 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 254.

1546 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118.

1547 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
328. Vgl. 327. Aullerdem 345: ,,Verantwortungskonflikte*. VVgl. dagegen Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 345. Bei Levinas: AE, 126, 145, 147.
AuBerdem Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 169, 172.

1548 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 173.

1549 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
318.

1550 vgl. in dieser Arbeit 3.1.2. 2) a) und besonders Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische
Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 28-29, 152, 318. AulRerdem Waldenfels, Bernhard,
Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 256. Bei Merleau-Ponty: TI, 177, 268.

217



konnen.“ %! Indessen ,,formen [sie] sich [...] zu einem Anspruchsfeld und einem
Anspruchsrelief, wo es Nahere und Fernere gibt und wo jede Antwort sich als selektiv
und exklusiv erweist, selbst wenn sie dieser Weisung folgt.“**>? Dabei formen sich die
Anspriiche nach einer ,,Anspruchsordnung®, als die ,,eine einzige Ordnung [...], der das
Reden und Tun ein- oder zugeordnet werden kann,“*>% das sich damit als Antwort als
selektiv und exklusiv erweisen lasst. Wahrend diese Ordnung zwischen dem, was ein-
oder zugeordnet werden kann, d. h. das Eigene im weitesten Sinne, und dem, was nicht
ein- oder zugeordnet werden kann, namlich die ,,auRer-ordentliche Fremdheit,“>%* eine
Grenze zieht, bt die Ordnung wie oben zitiert ,,ihre gleichmachende Wirkung auf alles
aus, was als etwas erscheint und auf etwas hin erstrebt wird.* Trotz aller nachtraglichen
Qualifizierung und dergleichen kann zuallererst durch sie ein ,,Antworten, gerade auch
das leiblich-sinnliche Antworten*, begriindet werden. Beispielsweise lasst sich das
Ausweichen als eine Antwort auf etwas dringlich Bedrohliches nicht nur unter den
gegebenen Umsténden als die beste erweisen, sondern auch als Grundstein derjenigen
Kriterien, die dem Betroffenen weiter bestimmen helfen, welches etwas Bedrohlichem
zuzurechnen ist, unabhingig davon ob es eine Sache, eine Person, ein Ubergangsobjekt
oder -subjekt darstellen wiirde.*>%

In Hinblick darauf wird eine bisher noch unerwahnte Form der Diastase enthullt, dass
,der Bezug zum Dritten, der eine Ordnung verkorpert oder vertritt und seit der Um- oder
»Verwandlung einer Affektion in einen Appell“>% bereits implizit fungiert, die Gabelung
in ,,Wer* oder ,,Was“, Jemand oder Etwas zugleich kreuzen kann,'*’ wahrend das eine
auf das andere stets unreduzierbar bleibt. Hierbei tbersteigt die vom Bezug zu einer

1551 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
28-29.

1552 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
318.

1553 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
327.

1554 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 259. Vgl. 251:
»[E]ine extraordindre Form der Fremdheit [...].“

1555 v/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 116-21.
AuRerdem Anzieu, D., Das Haut-Ich, tbersetzt von M. Korte u. M. -H. Lebourdais-Weiss, Frankfurt am
Main 1992, 192f. sowie 214.

1556 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. Vgl. 10-
11, 110, 122.

1557 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112, 118-
19.

218



dritten Ordnungsinstanz eingefiihrte ordnende Macht selbst als Diastase niemals den
Selbstbezug qua Urdiastase, so als waren damit verschiedene Dimensionen eines Selbst
zusammenzusetzen oder -stellen. %  Wenn die Urdiastase als ,ProzeR der
Selbstdifferenzierung“*>*® bereits ,,zwischen zwei oder mehreren Instanzen“*%% verlauft,
befindet sich sozusagen die Ordnung als dritte Instanz gerade neben dem Appell als
zweite, der darauf zuriickgeht, ,,was uns anriihrt und bewegt.“**%* Hiermit gehort das
Ordnungsgeschehen wie bereits gesagt ebenso zur Urdiastase wie das Aufforderungs- und
Antwortgeschehen, wahrend die Gabelung in Jemand oder Etwas sowie die ,,responsive
Differenz zwischen dem, worauf wir antworten, und dem, was wir zur Antwort geben*1°62,
jedoch zu den derivativen Differenzierungsbewegungen gerechnet werden kénnen.

e) Die Abgrundigkeit der Erfahrung Gberhaupt

Trotz aller Vertiefung und Verfeinerung des Aufforderungs-Erwiderungsrahmens sowie
der Begriindung der Levinasschen Ethik, verbleibt dennoch ein Analogon zum bereits
erwahnten Abgrund an Unverantwortlichkeit. Letzterer wurde nach Waldenfels darauf
zurlickgefuhrt, dass zur Vollkommenheit der Verantwortlichkeit eine einzige Ordnung
vorausgesetzt werden muss, der das Reden und Tun ein- oder zugeordnet werden kann,
auch wenn die Anspriche tatsachlich bereits in Widerstreit stehen, also ,,nicht alle
zugleich befriedigt werden konnen.“%% Aber wahrend eine Vielfalt der ,,Anspriiche [...]
nicht realisierbar ohne eine bestimmte Anspruchsordnung [ist],**®* dreht sich der
Widerstreit oder Konflikt zwischen ihnen in einem tieferen Sinn nicht blof3 ,,darum, daf3
nicht alles, was auf Verwirklichung Anspruch erheben kann, gleichzeitig zu realisieren
ist.“ 15 Dies mag sich allerdings innerhalb einer bestimmten fungierenden
Anspruchsordnung ereignen, nach der sich eine Antwort als selektiv und exklusiv
erweisen oder so begriindet werden kann. Allein daraus liee sich der Abgrund an
Unverantwortlichkeit eigentlich noch nicht ableiten, auch wenn die Unverantwortlichkeit

1558 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 166, 173.
Dagegen z. B. bei Husserl: CM, 822, 845; Krisis, 268.

1559 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181.

1560 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165.

1561 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 98.

1562 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 60, 101.

1563 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
28-29. Vgl. 318.

1564 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
319. Bei Levinas: AE, 202.

1565 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 29.

219



allein durch die Unfahigkeit erschopft werden kodnnte, alles Reden und Tun, das der
Weisung des Anspruchsfelds und -reliefs folgen kann, als Antwort gleichzeitig zu
realisieren. Tats&chlich verhdlt es sich vielmehr so, dass der Widerstreit zwischen den
Anspriichen eher auf den zwischen den Anspruchsordnungen hinweist, unter denen sich
keine einzige als irgendwie ,,besser als die anderen erweisen lielRe, weil es keine
Ordnung mehr gabe, die daflr einen Bereich von Griinden ausmachen kénnte, womit die
Madglichkeiten der Anspruchsordnungen miteinander vergleichbar geworden ware.
Stiinde vor dem Selbstbezug oder -Ubersteigungsweg zur Verfiigung eine vorgegebene
Meta-Ordnung, ,,waren wir bereits auf den Bahnen des Bedeutens und Begehrens. 16
Die Wurzel des Widerstreits Ubersteigt das, was sich innerhalb oder mithilfe einer
bestimmten fungierenden Anspruchsordnung ereignet. Ohne den Bezug zum Dritten als
Ordnungsinstanz auf einer prainstitutionellen und pranormativen Ebene der Urdiastase in
Betracht zu ziehen, wirde die Wahrheit des eben erwadhnten Abgrunds, also die
Abgrundigkeit der Erfahrung berhaupt, nicht erschlossen werden.

Die Ordnung, die durch den Bezug zum Dritten im Namen von Logos, Vernunft,
Gewissen, Sitte oder eben Gesetz als Ordnungsinstanz fungieren kann, geht zunachst weit
Uber eine  Anspruchsordnung hinaus, jedoch ohne den Aufforderungs-
Erwiderungsrahmen der Urdiastase Uberschreiten zu konnen. Irgendeine von uns
unabhéngige Ordnungsinstanz kann keineswegs der diastatischen Infrastruktur des Ich
ausweichen und uns trotzdem affizieren.'®®’ Als ordnende Macht eroffnet sie allerdings
einen Spielraum fir jede schematisierende und kategorisierende Wirkung wie etwa jene
auf die Anspriiche, sodass sie sich zu einem Anspruchsfeld und -relief formen, woraus
sich eine Anspruchsordnung ergibt. Hierin zeigt sich allerdings die ,,gleichmachende
Wirkung* der Ordnung. Jedoch ware ihre Interpretation irrefihrend, dass zuerst etwa die
Anspruchsordnung einen Spielraum fiir das Aufstellen des Anspruchsfelds und -reliefs
zulielRe, wo sich jede Antwortalternative als selektiv und exklusiv erwiese, so als kénnte
sie aufgrund derselben Ordnung qualifiziert, quantifiziert, datiert, lokalisiert und
besonders begriindet werden. Anders formuliert wére der Hinweis irrefiihrend, dass der
Unbegrindbarkeitsursprung der Antwortalternative mit dem des Anspruchs zu
identifizieren ware, oder umgekehrt, der Begriindbar- oder RechtmaRigkeitsursprung des
Anspruchs mit dem der Antwort. Denn eine Anspruchsordnung, nach der sich
ordnungsmaéRig bestimmen l&sst, wie sich die Anspriiche zueinander verhalten, wie und

1566 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118.

1567 \/gl. auRerdem Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002,
255: ,Wenn etwas dieser Vereinheitlichung durch ein Drittes entgegensteht, so ist es jene Urdiastase
zwischen dem Wovon der Affektion und dem Worauf des Antwortens, die sich in allem wiederholt, was

sich zwischen uns abspielt.*

220



inwiefern diese und jene in Widerstreit stehen, was einen Anspruchswiderstreit oder -
konflikt bedingt, usw. usf., musste als fester Boden dennoch keine gegebene Antwort
rechtfertigen, solange es liberhaupt keine alle zugleich befriedigende Antwort geben kann.
Des Weiteren bleibt ohne antwortendes Erproben auf dem Weg von der Affektion zum
Appell immer noch unklar, ,,ob da jemand ist, der an mich appelliert oder nicht. Waére
niemand da, so entstiinden auch keine Anspriiche, die verletzt werden kénnten.“1°% Eine
derartige Unklar-, Unbestimmt-, Unsicher- bzw. Fremdheit darlber, ,,was uns anrtihrt und
bewegt”, widerruft auch keinesfalls die Unausweichlichkeit zum Antworten, zur
Selbstumwandlung und -Ubersteigung. Diese ,,Unausweichlichkeit von Affektion und
Appell“1 rithrt von keiner Ordnung, keiner Instanz bzw. keinem Bezug zum Dritten her.
Die ordnende Macht muss damit ebenso nicht Hand in Hand gehen. Aufierdem,
unabhédngig davon welche Ordnungsinstanz dafir zustandig ist, lassen sich ohne
Erwiderungsteil die Qualifizierung und dergleichen keineswegs auf weitere
Differenzierungsbewegungen auswirken, wie z. B. die ,,zwischen adressierender und
nicht-adressierender Aufforderung“*"°, zwischen der sachlichen Anforderung und dem
fremden Anspruch, die entsprechende Gabelung in Jemand und Etwas, usw. usf., von der
prainstitutionellen und pranormativen Ebene bis auf die institutionelle und normative
Ebene der Sinngebungen und Zielsetzungen oder des Bedeutens und Begehrens. Wird ein
»Anspruch [...] zum rechtmaBigen Anspruch aufgrund eines gemeinsamen Gesetzes, das
den Anspruch einer Anspruchsordnung unterstellt“131, muss bereits eine Antwort darauf
irgendwie gegeben werden, wenn auch sie im Laufe der Bearbeitung eine unfertige bleibt.
Umgekehrt verhalt es sich allerdings nicht so, als erwiese sich der Anspruch zuerst als
rechtmaRig oder begrundbar, und es dann in Reaktion darauf nétig wére eine richtige
Antwort herauszufinden. Vielmehr ist es so, dass sich alle Regel- sowie RechtmaRigkeit
erst wahrend des Antwortgeschehens verwirklicht und nicht irgendwie anders. Im
Vergleich dazu ,,[beschrankt sich] [d]ie Ordnungsleistung [...] auf notwendige
Bedingungen, die etwas maoglich, aber nicht wirklich machen][.] [Z]ureichende Griinde
sind vor aller Erfahrung nicht gegeben®“*72, sondern bilden sich selbst erst unzureichend

1568 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118. Vgl. ebd.:
»Adressantenerprobung®.

1569 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 122, Titel.
1570 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 114.

1571 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 123.

1572 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 169. Vgl. 125,
170, 183. Zum etwas wirklich machenden Ereignis vgl. dagegen 173: ,,Wir sind selbst auf dieses Problem
gestoRen, als wir von einem Pathos ausgingen als einem un-mdglichen Ereignis, das seiner Ermdglichung

vorausgeht und sie Ubersteigt als eine Wirkung [...].*

221



wahrend des Erfahrungsgeschehens durch den Bezug zum Dritten als Ordnungsinstanz.
Mithin kann es dem Respondenten nicht gelingen, etwas ausreichend zu begriinden, sei
es eine sachliche Anforderung, ein fremder Anspruch oder eine Antwort auf die
Aufforderung im weitesten Sinn. Dies gilt bis zu dem Umschlagpunkt, wo man Gber die
Erfahrung als etwas Erfahrenes redet oder reflektiert, anstatt es zu erleben.

In dieser unumganglichen Nachtréglichkeit ist die Abgrindigkeit der Erfahrung jedoch
noch nicht voéllig fundiert. Soweit es bereits eine einzige Ordnung gegeben hat, der das
Reden und Tun ein- oder zugeordnet werden kann, lasst sich die normative Dimension
der Erfahrung dennoch aufs Vervollkommen richten. Der Abgrund an Unbegriindbarkeit
liegt in der Frage danach verborgen, warum es eine bestimmte, diese und nicht jene
Ordnung gegeben hat, nach der sich die nachtragliche Qualifizierung sowie dergleichen
vollziehen. Eine mit der gleichmachenden Wirkung bereits fungierende Ordnung
vollzieht sich, unabhdngig davon welche Ordnungsinstanz dafur zustandig wére, gerade
innerhalb dem diastatischen Selbstbezug als Prozef} der Selbstdifferenzierung im
Aufforderungs-Erwiderungsrahnmen, ohne das Selbst oder seine Diastase
zusammenzusetzen oder -stellen. Das Erfahrungsgeschehen selbst stellt nach wie vor
gleichsam ,.ein[] bodenlose[s] [...] [dar], dessen Abgrindigkeit durch die [...]
Ordnungsmuster lediglich tGiberdeckt [werden kann].“**”® Dementsprechend bestiinde der
Widerstreit zwischen den Ansprichen nicht nur aus dem Konflikt zwischen den
Verwirklichungsmaglichkeiten bzw. -Prioritdten, sondern vielmehr aus dem zwischen den
mdglichen Ordnungsalternativen. Genaugenommen steckte zwischen ihnen kein
Widerstreit, fir den etwa Bedingung noch kaum analytisierbar wére, sondern eher die
reine Beliebigkeit. Somit wird nach Waldenfels durch die ordnende Macht in der
Erfahrung im Ganzen jedoch unumganglich ,.ein Moment der Ungerechtigkeit [...]
auf[ge]pragt.“*>™* Allein dadurch ist das anschlieRende Zitat zu verstehen, ohne uns
einfach auf den Relativismus zu verweisen.

»Eine jegliche Ordnung ist nicht weniger, aber auch nicht mehr als die Verkdrperung eines
bestimmten Gesichtspunktes, als ein Gesichtsfeld, das seine spezifische Optik, seine eigene
Perspektive hat: ein so und nicht anders. Ordnungen, die eine universale Reichweite beanspruchen,
sind von diesen Beschrankungen keineswegs ausgenommen; auch die Moral beschrankt sich auf

einen moral point of view [...].“!*"

1573 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 173. Vgl. 254-
55.

1574 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255.

1575 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255. Vgl. ebd.:

»Eine moralische Gemeinschaft wére eine Gemeinschaft von Moralrichtern, die der systemtheoretischen

222



Machte eine Vielfalt der Ordnungen den Bereich von Grinden aus, fungierten sie dabei
nicht alle zugleich und kdmen in diesem Sinn miteinander in Widerstreit. Hierauf ist der
oben erwahnte Anspruchskonflikt oder -widerstreit zuriickfihrbar, sowie die
verschiedenen und sogar unstimmigen Bestimmungskriterien Uber ,,das, worauf wir
eingehen, unabhangig davon ob es eine Sache, eine Person, ein Ubergangsobjekt oder -
subjekt darstellen wiirde. Ein Moment der Ungerechtigkeit zieht sich wie bereits erwahnt
durchs Erfahrungsgeschehen hindurch, weil das Ordnungs- sowie Aufforderungs- und
Antwortgeschehen bei derselben »Urdiastase in allen weiteren
Differenzierungsbewegungen am Werk ist.“ Also hat sich ,,die Phdnomenologie einer
gebrochenen Erfahrung“!°’® als eins erklart, jedoch ohne es etwas ,,Syn-thetische[m] und
Sy-stematische[m]“*>’” zuzuschreiben.

2) Die Fremdheit und das Fremde

a) Das eigentliche Fremde oder die der Erfahrungsgenese eingeborene Fremdheit

Das Fremde im Fremdbezug, ,,das, wovon das Selbst affiziert, von dem es zu etwas
aufgefordert wird und auf das es antwortet“>’®  bzw. das, was das Ich vor allem
J[a]ls ,Patient[en]’ [...] getroffen [hat]“**"® oder worin das Pathische als solches
gipfelt, 18 lasst sich zuerst unzweifelhaft von der ,,Andersheit des oder der Anderen*1°8!
unterscheiden. Erweiterte sich diese Andersheit auf die Husserlsche ,,Fremderfahrung in
dem Sinne, in dem der Andere noch nicht zu dem Sinn Mensch gekommen*“1°82 sei und
vielmehr geschlechtlos bliebe, und stlinde sie der Eigenheit oder Einzigartigkeit eines
Selbst gegenuber, so als lieBen sich die beiden ausschlieRlich voneinander ,,[a]b[-] und
[1Jostrennen“!%8 ohne auf irgendeinen Dritten zu verweisen, stiinde diese auf ,das
andere Ich*“®8* zuriickfihrbare Andersheit dennoch nicht auf derseloen Ebene des
pathischen sowie diastatischen ,,erste[n] Zug[s], der das Zwischenereignis auszeichnet,

Gemeinschaft von Beobachtern auf fatale Weise nahekédme.*

1576 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9.

1577 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 166.

1578 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181.

1579 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 180.

1580 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10.

1581 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 179.

1562 CM, 850.

183 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
367. Vgl. besonders TU, 84. Bei Levinas: TI, 59.

1584 CM, 849: ,,Also das an sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich) ist das andere Ich.“

223



[...] de[s] Selbstbezug[s]“*°® qua der ,,Urdiastase“1°%. Zwar ist bereits im Verlauf dieser
»Selbstdifferenzierung“**®” , als methodisches Zwischenspiel [...] zwischen zwei oder
mehreren Instanzen [...] eine als Selbst bevorzugt und markiert [worden],“*°% indem sie
,»Sich gegen die andere verschiebt und erst in dieser Absonderung vom jeweils Fremden
ihre Eigenheit findet“**®, jedoch riihrt das hier zitierte Fremde nie daher, dass ,,das an
sich erste Fremde (das erste Nicht-Ich) [...] das andere Ich*“% ware. Dasjenige, dem
die Fremdheit als das, ,,was uns anriihrt und bewegt“*°%, zuzuschreiben ist, kommt zuerst
bei der Selbst-,,Umwandlung“**%? auf dem ,,Weg von der Affektion zum Appell“*® und
besonders beim antwortenden Erproben wie etwa ,,Adressantenerprobung“ > vor,
unabhangig davon ob es letztendlich eine Sache, eine Person, ein Ubergangsobjekt oder
-subjekt darstellen®™% oder ,.ein Gesicht erh[alten]“**% wiirde. Zunéchst wird das Ich
nicht ,im Antlitz des Anderen“ 1 zur Selbst-,,Uberschreitung” %  sowie

1585 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. Zum
Zwischenereignis vgl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1995, 336; ders.: Ordnung im Zwielicht, Wilhelm Fink, Minchen 2013, 50; besonders ders.:
Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. Zum ,,Zwischen* vgl. ebd. 165f.
1586 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. unter
anderem 255.

1587 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181. Vgl. 170,
256.

1588 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165.

1589 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 165. Vgl.
auferdem 183.

1590 CM, 849.

1591 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 98.

1592 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 103,
122, 178.

159 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 10-
11, 110, 118, 165.

1594 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118.

159 v/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 116-21.
AuRerdem Anzieu, D., Das Haut-Ich, tbersetzt von M. Korte u. M. -H. Lebourdais-Weiss, Frankfurt am
Main 1992, 192f. sowie 214.

15% Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 110.

1597 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
316. Bei Levinas: Vgl. unter anderem TI, 217.

1598 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,

224



»[-]lbersteigung“1®® | (iber das Gegebene hinaus[gerufen],“1%® denn ein solches Antlitz
kommt ebenfalls zuerst auf demselben Umwandlungsweg vor, genauso wie ,,das andere
Ich* als Du. Die der Erfahrungsgenese eingeborene Fremdheit bzw. das Fremde im
eigentlichen Sinn, das als das erste Nicht-lch dem Ich widerfahrt und es zur
Lsumwandlung des erleidenden in ein antwortendes Selbst“ %%l motiviert, Uibersteigt
tatsachlich alle derivativen ,,Differenzierungsbewegungen [...]J[,] Sinngebungen und
Zielsetzungen* 1892 einschlieRlich ,.eine[r] schlichte[n] Disjunktion von Person und
Sache“ %% ganz zu Schweigen von der sich in Qualifizierungen und dergleichen
auRernden ,,schematisierende[n] und kategorisierende[n] Wirkung“ %%, Demzufolge
kann das Fremde eigentlich keinesfalls, auch nicht durch die bisher pathische sowie
diastatische Sichtweise, als etwas Seiendes synthetisch erfasst werden. Es kann jedoch
»ein Feld der Andersheit entsteh[en],“1%% das , keineswegs aus[schlieRt], da[R] der/die
Andere (autrui) eine emphatische Andersheit verkorpert, die aller Andersheit ihr Siegel
aufdriickt.“16% Damit wird tiberdies ein Spielraum fiir die Begriindung der Levinasschen
~Bruderschaft“ %7 oder irgendeiner andersartigen Intersubjektivitit und sogar der
intersubjektiven Objektivierung zugelassen. Dennoch muissen sie alle im Rahmen des
bereits erlduterten, fremdangeregten Selbstbezuges fundiert sein, wéhrend das Fremde zu
jenem Andersheitsfeld nie gehort.

b) Die Ordnungsrolle
Bei Waldenfels néhert sich dem eigentlichen Fremden wie bereits erlautert nicht mehr

317, FulRnote.

159 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
315. Vgl. TU, 307, 311. Bei Levinas: TI, 233, 237.

1600 Ty, 307. Bei Levinas: TI, 233. Vgl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2002, 127.

1601 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 102. Vgl. 103,
122, 178.

1602 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10. Vgl. 14,
23-26, 98, 101.

1603 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112.

1604 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 251.

1605 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 183. Vgl. 234.
1606 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 183. Hierbei
ist der Andere bereits zu dem Sinn Mensch gekommen und nicht mehr geschlechtslos geblieben.

1607 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
317. Vgl. 318 sowie TU, 308-09. Bei Levinas: Tl, 234-35.

225



»der“ Andere. Stattdessen ware es passender von ,.das“ Andere als dem Inbegriff zur
Auslegung auszugehen, das ,,sich [...] in ein anderes [aufspaltet] [...], in dem das Selbst
sich spiegelt und mit dem es sich in einer gemeinsamen Ordnung zusammenschlieft, und
in ein Anderes [...], das sich als Wovon und Worauf des Zwischenereignisses jeder
Identifizierung und Sozialisierung entzieht.“%% Diese beiden gehen ber ,.eine schlichte
Disjunktion von Person und Sache* hinaus, sodass ein kleines anderes sowie ein grof3es
Anderes jemand Andere(r) oder etwas Anderes sein kdnnen. Die Trennbarkeit zwischen
ihnen héngt zunachst davon ab, ob dafiir eine Ordnung durch ,,de[n] Bezug zum
Dritten*16% als , Ordnungsinstanz“1%° bereits eingefiihrt worden und fungierend ist.
Dann liegt etwas entweder inner- oder auRerhalb der ,fungierende[n] Ordnung*“!6! bzw.
wird entweder in die Ordnung einbezogen oder ihr entzogen. Im Vergleich zu einem
kleinen anderen scheint sich wie zitiert ein grofles Anderes dem eigentlichen Fremden
bzw. der der Erfahrungsgenese eingeborenen Fremdheit noch mehr anzunadhern.
Trotzdem l&sst sich diese Fremdheit gegentber dem Inbegriff des Anderen dadurch
auszeichnen, dass sie eher in der grundlegend pathischen Sphéare des Widerfahrnisses
verwurzelt ist, %12 sodass sie dem Bezug zu irgendeiner Ordnungsinstanz vorausgeht,
wenn nicht dem Bezug zum Dritten selbst. Mithin gehort sie zu den pathischen ,,Ziige[n]
des Unmdglichen, des Nicht-Ermoglichten.” %1 Demgegeniiber kénnen ein kleines
anderes, ein groBes Anderes und auch deren Unterscheidung wie alle
Differenzierungsbewegungen, Sinngebungen und Zielsetzungen zuerst auf dem
Selbstiibersteigungsweg vorkommen. Hierbei spielt die ,,ordnende Macht“®* immer
bereits eine Rolle, unabhéngig davon welche Ordnungsinstanz dafiir zustandig sein kann,
oder wie sich diese Instanz zur jenen anderen verhalten kdnnte, wenn man darlber im
Ganzen, etwa nach einer weiteren unbekannten Ordnung, reflektierte. Selbst wenn ein
groRes Anderes auf die radikale Fremdheit bzw. das eigentliche Fremde hinweisen kénnte,
wirde es immer zu spat darauf rekurrieren, um das eigentliche Fremde in Form des
Unmadoglichen, des Nicht-Ermdglichten zu erreichen.

Aulerdem wird folgendermalien exemplifiziert, wie sich hinsichtlich der Ordnung der
Einbezug eines kleinen anderen und der Abzug eines groRen Anderen zueinander

1608 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 183.

1609 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 181.

1610 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 252. Vgl. 253.
1611 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 235.

1612 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 14.

1613 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10.

1614 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 251.

226



verhalten, bzw., ,,wie [sich] die Grenzen des Drinnen und DrauRen konstituieren, 16

»-[W]enn jedes Ordnen ein ,Gleichsetzen des Nichtgleichen’ besagt, werden mit jeder
Verwirklichung bestimmte Méglichkeiten ausgeschlossen, so wie das Erlernen der Muttersprache
eo ipso Fremdsprachen entstehen l&Bt, die dem eigenen Verstehen mehr oder weniger

verschlossen bleiben, 166

Anhand der hier beispielhaft vorgebrachten Fremdsprachen, besonders wenn sie als so
fremd verstanden werden, als kdnnte nicht unterschieden werden, ob es sich Gberhaupt
um eine menschliche Sprache handelt oder nur um bedeutungslosen und
zusammenhangslosen Larm, lasst sich verdeutlichen, wie sich die Fremdheit — in diesem
Fall der Fremdsprachen — einem grofRen Anderen annéhert, ,,das sich als Wovon und
Worauf des Zwischenereignisses jeder Identifizierung und  Sozialisierung
entzieht.” Hieraus lasst sich als Zwischenereignis die Erfahrung konkret als Erfahrung
mit (einer) Fremdsprache(n) und die Kriterien der Muttersprache als Ordnungsinstanz
festhalten, die nicht nur fir jeden moglichen Einbezug eines kleinen anderen zustandig
bleiben, wie wenn z. B. eine vergleichbare Aussprache aufgrund von &hnlichen Silben
beriicksichtigt werden, sondern auch den Abzug eines grofRen Anderen als lberhaupt
Unverstandliches zulassen.” Dadurch zeigt sich ein grofles Anderes zunachst als
Lextraordinare[] Fremdheit“1%Y’. Indessen ist entsprechend der Diastase ,,die [fungierende]
Ordnung [nicht] auf die Spitze zu treiben, das AufRer-ordentliche der Ordnung
einzuverleiben.“1%18 Stattdessen muss das Ordnungsgeschehen selbst die Grenzziehung
implizieren, ,,die in gleichzeitigen Ein- und Ausgrenzungen ein Drinnen und Drauf3en
entstehen 1aRt. Daraus erwdéchst eine extraordindre Form der Fremdheit, die in der
Uberschreitung von Grenzen ihren maBgeblichen Ausdruck findet.”1%1° Die hier zitierte
Uberschreitung ,,bedeutet nicht, [Grenzen] aufzuheben,*“*%2° sondern vielmehr, dass die

1615 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 241.

1616 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 241. Zum
»,Gleichsetzen des Nichtgleichen* vgl. 251, 255 sowie Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische
Gedankengéange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 319. Bei Levinas: AE, 202.

1617 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255.

1618 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 255.

1618 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 251. Vgl.
auferdem 234, 255.

1620 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 242.
Anschlieend daran folgt: ,,[D]enn Aufhebung wirde besagen, dal? die Innen/Aufiengrenze sich in eine

Binnengrenze verwandelt, mit deren Hilfe ein grof3es Selbst sich von sich selbst unterscheidet.”

227



extraordinare Form der Fremdheit als grof3es Anderes ohne Grenzziehung der Ordnung
so unmdglich ware wie das Kkleine.

c¢) Der Fremdheitsursprung

Mit der oben angefiihrten Uberschreitung muss jedoch nicht gemeint sein, dass die
Ordnung zuerst geschehen ware und dann erst die Uberschreitung oder der Abzug dessen,
was vor der Ordnungseinflihrung bereits vorhanden war und dann dadurch erst als grof3es
Anderes erkennbar ware. Das ware nur dann der Fall, wenn das eigentliche Fremde bzw.
die der Erfahrungsgenese eingeborene Fremdheit falschlicherweise als etwas Seiendes
verstanden wiirde. Im Lauf der Selbstumwandlung oder seitens des immer bereits vom
Fremden getroffenen Patienten ,,[vollzieht sich] [d]ie Uberschreitung [...] zunachst
als ,passives’ Uberschreiten, als Ex-zeB, als iiber das gewohnte MaR HinausschieRen,
bevor daraus spektakulire Akte, wenn nicht gar verwertbare Uberschiisse werden.*162!
,Ohne unser Zutun*“%22 | list] [d]as Uberschreiten der Ordnungsgrenzen [...] bereits
geschehen, wenn wir uns fragen, wie es maoglich sei.“*2® Hierbei wird das Ich ebenso
bereits durch das Fremde in Frage gestellt und auf den Selbstiibersteigungsweg wirken
gelassen,'®2* wobei die Grenzziehung, ,,die in gleichzeitigen Ein- und Ausgrenzungen ein
Drinnen und Draul3en entstehen 1aRt*, vom Ordnungsgeschehen ebenso impliziert werden
und  fungieren muss. Solange das Ordnungs-, , Aufforderungs- und
Antwortgeschehen[]“16? dasselbe darstellt, zieht sich ,,das an sich erste Fremde (das erste
Nicht-Ich)“, was dem Ich zunédchst widerfahrt, oder die eigentliche sowie ,radikale
Fremdheit [...] durch alle Dimensionen des Fremden hindurch[]*“ %% die die

1621 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 243.

1622 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 124, 125. Vgl.
10.

1623 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 241.

1624 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 241:
»Uberschritten werden die Grenzen in eben jener Erfahrung, die wir Fremderfahrung nennen. Diese kann
sich in einem unbestimmten Gefuhl der Unheimlichkeit, des Schreckens oder Erstaunens duBern [...].“ In
der Tat kann die hier erwéhnte Fremderfahrung so weit (iber die gewdhnliche Bedeutung hinausgehen, als
wenn hinsichtlich des im Getroffensein durch Fremdes gipfelnden pathischen Charakters der
Erfahrungsgenese die Erfahrung gleichsam die Fremd-Erfahrung in einem weiteren Sinn ware. Vgl. dazu
10.

1625 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 118.

1626 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 242, FuRnote.
Anschlielend daran folgt das: ,,[Die] ,Radikalitat’ bedeutet demnach keine Spielart des Fremden, sondern

seine Irreduzibitét, seine unauslotbare Tiefe.* Vgl. weiter 251.

228



»Fremdheitszone, die an der Schnittflache zwischen dem Ereignis und seiner jeweiligen
Ordnung auftritt 1527 ausmachen. Demnach muss die Ordnung mit der priméren
Aufspaltung des Anderen gleichurspringlich bleiben, durch die sich ein kleines anderes
etwa als ,,eine normale Form der Fremdheit [...] [oder] eine relative Fremdheit“6? und
ein groRes Anderes als ,,extraordindre Fremdheit” zuerst voneinander abtrennen kdnnen.
Im Vergleich zu diesen beiden, die ohne Ordnung tberhaupt unmdglich zu realisieren
waren, kann das Andere als Inbegriff oder das Fremde niemals so wie etwas
Bestimmbares erfasst werden. Das Fremde nahert sich jedoch vielmehr dem an,
,wodurch* sich etwas auf verschiedene Art und Weise als Vorgegebenheit bestimmen
lasst, namlich als Wovon und Worauf des Erfahrungsereignisses bzw. als das, was uns
nicht bloR anriihrt, sondern eher zum Antwortgeben bewegt.

d) Die Uberdeckung Uber die Spuren des Fremden

Ein Zugang zum eigentlichen Fremden der Erfahrungsgenese mag dadurch geschaffen
werden, die Fremdheit in der extra-ordinaren Form festzulegen und ihr entlang der
Ordnungsgrenzen zu folgen. Jedoch ,,[verschwindet] [d]ie extraordindre Fremdheit [...]
in der sozialen Ordnung einer ,Herde’, wenn diese Genesis vergessen wird und der
Gesichtspunkt des Dritten tiberhandnimmt.“%2® Hierin wiederholt sich tatsachlich die

1627 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 234. Vgl.
weiter 242: ,,Naturlich gibt es solche Binnengrenzen, die innerhalb einer jeden Ordnung eine normale Form
der Fremdheit entstehen lassen [...]. Die Normalitdt kann jederzeit zusammenbrechen[.] [...] [D]och dies
besagt nicht, daR es die Normalitét nicht gibt. So weit sie reicht, beschrankt die Fremdheit sich auf eine
relative Fremdheit dessen, was zum Binnenbereich einer alltdglichen oder institutionellen Ordnung
gehort.“ Dies macht gleichsam die eine Hélfte der Fremdheitszone aus, wéhrend die extraordinére
Fremdheit die andere. VVgl. dazu 251, 255.

1628 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 242. \VVgl. z. B.
ebd.: ,,Dazu gehoren Passanten, die ich nicht kenne, Handgriffe, die ich nicht beherrsche, Worter, die mir
nicht geldufig sind, und all die vielen weien Flecke auf der Landkarte, die sich jederzeit ausfiillen lassen,
ohne daR irgendwelche Ordnungsmalstébe verriickt werden. Es handelt sich um ,Leerhorizonte’, die zum
Gefuge jeder endlichen Erfahrung gehorten [...].*

1623 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 257.
Anschlieend daran folgt das: ,,Dabei ist es relativ gleichgiltig, ob die Leitung durch den Hirten als Innen-
oder als AufRensteuerung auftritt, ob die Ordnung sich als denkbar beste oder als blof} funktionierende
Ordnung ausgibt. Wer nach all diesen Uberlegungen die Frage stellen wiirde, wie einer in die Ordnung
hineinkommt oder wie er aus ihr herauskommt, wiirde eine abwegige Frage stellen. Gé&be es nicht den
Gesichtspunkt des Dritten, so waére die genannte Frage ebenso hinfallig, wie wenn es nur diesen

Gesichtspunkt gébe.*
229



Bedrohung der ,,[ Totalisierung], sich von Auf3en zu sehen und von sich und den Anderen
in derselben Weise zu reden’, 130 so als ,,[gabe] es nur diesen Gesichtspunkt“1®3, dem
alles irgendwie unterstellt werden msste. Eine derart Uberbetonte ordnende Macht, die
die Urdiastase sowie den Aufforderungs-Erwiderungsrahmen bereits tberschritten hatte,
so als wéren damit verschiedene Dimensionen eines Selbst zusammenzusetzen oder -
stellen, wiirde auf die gleichsam totalisierende ,,Idealisierung*!%3? hinweisen, ,,die auf
verschiedene Weise dem Syn-thetischen und Sy-stematischen [...] den Vorzug [gibt].*1633
Durch dieselbe Kritik scheint die Husserlsche Fremderfahrungs- sowie
Intersubjektivitatslehre, die den Ausgangspunkt und die Leitlinie der Problematisierung
in dieser Arbeit darstellt, nicht genau phanomenologisch erschlossen zu werden, sondern
gleichsam totalisierend idealisiert. Allein aufgrund einer Giberwiegend ordnenden Macht
bzw. eines derartigen ,Sinntriebes* 14  lieRe sich die scheinbar widersinnige
Fremdheitsbedeutung ,,des an sich ersten Fremden (des ersten Nicht-lch)* als
»Zuganglichkeit in  der eigentlichen  Unzugénglichkeit im  Modus der
Unverstandlichkeit“ 16 worin sie nie so erfasshar wie etwas Bestimmbares bleibt,
letztendlich ebenso auf eine normale Form der relativen Fremdheit oder auf ein kleines
anderes beschrénken, ,,in dem das Selbst sich spiegelt und mit dem es sich in einer
gemeinsamen Ordnung zusammenschliel3t,” sei sie der ,Einordnung in den
Menschheitsverband*“1% oder ,,eine[r] verweltlichende[n] Selbstapperzeption*16%.

e) Die Aktualisierung des Anderen

Allerdings ist dennoch zu berlcksichtigen, dass bei Waldenfels mit dem Andersheitsfeld,
in dem sich der Inbegriff des Anderen in ein kleines anderes und ein groRes Anderes
aufspaltet, Oberhaupt keine Deutung dahingehend zuldsst, dass die Fremd- oder
Andersheit des bei Husserl ,,noch nicht zu dem Sinn Mensch gekommenen* anderen Ich

1630 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
314. Bei Levinas: Tl, 46. Vgl. Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitat 111, 366 sowie auBerdem Tengelyi,
Laszlo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 279.

1631 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 257.

1632 \/gl. unter anderem Krisis, 168.

1633 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 166.

1634 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 26. Vgl. 25
sowie Husserl, Edmund, Logische Untersuchungen, Den Haag 1950, 825, Zusatz.

1635 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631. Vgl. CM, 852, §54. AuBerdem Waldenfels,
Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

1636 Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 81.

1637 CM, 845. Vgl. unter anderem Krisis, 261-62.

230



allein durch ein kleines anderes erschopft werden, kein groRes Anderes darstellen, oder
nicht als das radikale Fremde im eigentlichen Sinn fungieren kénnten. Es soll ebenfalls
nicht darauf hindeuten, dass jenes vormenschliche, geschlechtslose andere Ich als ,,reiner
Geist* mit dem ,,bloRen Ding“ immer gleichurspringlich bliebe, genauso wie Jemand und
Etwas, 1538 so als ginge von den beiden das eine niemals dem anderen voran. Die
Madglichkeit, dass uns die Anders- bzw. Fremdheit des anderen Ich ebenfalls als ,,das an
sich erste Fremde (das erste Nicht-lch)* widerfahren kann, die sich dennoch gegeniber
aller andersartigen weltlichen Fremdheit wie etwa einer ,Umweltlichkeit fir
jedermann*16% auszeichnen lasst, wie etwa bei Levinas, ist mit Waldenfels beizubehalten
und zu begriinden und nicht zu untergraben oder auszuschalten. Dass das Fremde durch
kein vormenschliches, geschlechtloses anderes Ich erschopft werden kann, ganz zu
Schweigen von der ,,Andersheit des oder der Anderen“1%4°, bedeutet auRerdem keinesfalls,
dass es nichts mit dem anderen Ich zu tun haben kdnnte, sei es zunéchst ein leibliches,
ein ethisches oder ein andersartiges. Das Fremde erweist sich dann nicht als
Lantinumanistisch[]“1%4!, sondern eher nur als in den ,,Ziigen des Unmdglichen, des
Nicht-Ermdéglichten verwurzelt, also als ,urfaktisch® %42, Hierauf gehen die dem
Fremdbezug eingeborene  Unsicherheit, Unbestimmbar-,  Unerfiilloar-, 1643

,Unausweichlich[-]“ 164 Unheimlich[-]“ 1% bis zur ,, Abgriindigkeit* 1% der im
Wesentlichen briichigen, ,,gebrochenen Erfahrung“*%4’ qua Fremd-Erfahrung alle zuriick.

1638 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 112, 118-
19, 121.

1639 CM, 844,

1640 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 179.

1641 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
355.

1642 Zum ,,urfaktisch* vgl. Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 268:
»[Dlie [ph&nomenologische] Metaphysik leitet [...] die Mdglichkeiten auf ihren faktischen
Wirklichkeitsgrund zuriick” und nicht so, als ,,[suchte] die [traditionelle Metaphysik] aus der Gesamtheit
der Moglichkeiten die Wirklichkeit abzuleiten*. Meine Hervorhebung. Tengelyi bezieht sich hier auf die
Metaphysik Sartres, jedoch in einer Husserlschen Hinsicht. VVgl. dazu 190-91, 265-67.

1643 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 332.

1644 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 122, Titel.
1645 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 241.

1646 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 173.

1647 \Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9.

231



Zum Schluss

1. Die Husserlsche Fremderfahrung — Die Entwicklung des Leibes und der Welt

Die Fremderfahrung, bei der ich zuerst das andere ego wie mich selbst erfahre, dient im
Prinzip einer Konstitution der allgemeinen Giiltigkeit fir jedermann bzw. der
intersubjektiven Objektivierung der einen alles, einschlieRlich mich selbst, 154
umfassenden Welt als Vorstufe. 4 Das ,Ich“ % dient der Behandlung iber ein
transzendentales ego, das etwas Transzendentes in sich selbst sowie im Weltrahmen
konstituiert, als absolut einziger Auslegungsausgangspunkt. 11 Der synthetische
Grundrahmen ,Welthabe* %2 pleibt bei Husserl durchgehend bestehen. Die
Fremderfahrungsanalyse begann aber mit einer leib-kdrperlich ,,analogisierende[n]
Auffassung“ %53, wobei ein von mir wahrgenommener, meinem eigenen Leibkorper
ahnlicher anderer Leibkdrper ,,in der Sinnesuberschiebung alsbald den Sinn Leib von dem
meinen her Gbernehmen muR.“%4 Der Leib-Kérper, wodurch sich ein fremder Leib
gegeniber allem bloR Kérperlichen Uberhaupt erst auszeichnen lésst, scheint vorerst der
Fremderfahrung sowie allem Weiteren zugrundezuliegen. Allein dadurch werden ein
»fremder Leibkdrper und [sein] fremdes waltendes Ich in der Weise einer einheitlichen
transzendierenden Erfahrung gegeben®“®%, Ein derart anderes Ich bleibt nur denkbar oder
zuganglich als ,intentionale Modifikation [...] meines Selbst [...].“1%% Indessen hat
Husserl fiir den Anderen ebenso eine radikale Fremdheit in dieser Form behalten, dass

1648 \/gl. CM, §45.

1649 \/g|. CM, §44, §55.

1650 \/gl. unter anderem Krisis, 262; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 249; Tengelyi, LaszI6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg /
Munchen 2014, 184.

1651 \/gl. CM, 862: ,,Der Schein eines Solipsismus ist aufgeldst, obschon der Satz die fundamentale Geltung
behélt, dal alles, was fur mich ist, seinen Seinssinn ausschlieBlich aus mir selbst, aus meiner
BewuBtseinssphére schopfen kann.* AuBerdem 813: ,,Egologie”; §62: ,,Monadologie*; 844; Krisis, 117.
1652 Tengelyi, LaszIo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185. Vgl. 186. Bei Husserl:
Krisis, 268.

1653 CM, 850.

1654 CM, 851. Vgl. 850 sowie auRerdem Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Nijhoff,
Den Haag 1971, 21-22.

16%5 CM, 852.

16% CM, 852.

232



sein ,,Walten“ oder ,,Drinnen* nicht vollig wahrnehmungsmaRig mit beispielsweise der
gegeniberliegenden Riickseite eines Wirfels verglichen werden kann, die man ja zu
anderer Zeit noch reell wahrnehmen kann. Oder mit Husserls Worten: ,,In dieser Art
bewahrbarer Zuganglichkeit des originalen Unzugéanglichen griindet der Charakter des
seienden Fremden.*“157 Allein dadurch lasst sich das Ich auf das Fremde, das erste Nicht-
Ich genauso wie auf das andere Ich beziehen. Jedoch genugt diese Zuganglichkeit, damit
sich das Ich mittels einer sozusagen konjunktivischen \ersetzung jedoch die
,Fremdwahrnehmung“1¢°® aus dem Anderen heraus so genau wie moglich vorstellen kann.
Dadurch ergibt sich jedoch nicht die ,,Einfihlung von bestimmten Gehalten der hdheren
psychischen Sphare“1%%° durch die der Andere ,,zu dem Sinn Mensch*®%° kommen
kdnnte, sondern zundchst eine intersubjektive Grundlage der Welt, die sich durch die
wahrnehmungsmafige Simulation zu einer vielschichtigen sowie bis auf die mdglichst
vielsubjektive gemeinsame ,,Welt aller und fiir alle*%! erweitern lasst. 1662

Eine derart von unten her intersubjektiv aufgebaute Objektivierung scheint aber allein auf
dem Leibkorper zu beruhen, %% anstatt auf der Basis der anderen Urtatsachen wie
Welthabe oder Intersubjektivitat zu stehen.?®®* Zur Kldrung dieses Sachverhalts, ist als
Auslegungsausgangspunkt das cartesianische ego zunachst durchs
Weltbewusstseinsleben zu ersetzen, wodurch ,,das Mit-sein der anderen Monaden*16%°
nicht mehr von vornherein ausgeschlossen wird. Ein solcher Verweis der
Intersubjektivitat ist in der Tat vor allem nicht zu ,,beweisen”, so als hétte sich ein
egozentrischer Aufbau zur Intersubjektivitat der Weltkonstitution gezeigt, sondern eher
zu ,verstehen oder auszulegen.®®® Der Auslegungsausgangspunkt bleibt nach wie vor

1857 CM, 852. Vgl. 854 sowie Zur Phanomenologie der Intersubjektivitét 111, 631. AuRerdem Waldenfels,
Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

1658 CM, 855. Vgl. §53 sowie §54.

1659 CM, 854. Vgl. auBerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 72.

1660 CM, 850.

1861 Krisis, 192. Vgl. 136 sowie CM, 860, §42.

1662 \/g|. CM, §55.

1663 \/gl. Krisis, 265. AuRerdem Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 66.
1664 \/gl. besonders Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 180, 184-
87 sowie CM, 860. Zur Kritik an Tengelyi vgl. Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann,
Wirzburg 2021, 80f.

1665 CM, §60. Vgl. §59.

1666 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs, Den Haag, Nijhoff 1971, 13. Tengelyi,
Laszlo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 187. Held, Klaus, Das Problem der

Intersubjektivitat und die Idee einer phdnomenologischen Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven

233



das Ich, das etwas Transzendentes in sich selbst konstituiert, und zwar im Rahmen einer
die invariante Struktur erhaltenden, einstimmig geltenden Welt,*%¢" in die das Ich alles,
mich sowie den Anderen, eingliedert, und die das Ich mdglichst widerspruchslos zu
erhalten hat. Hierdurch verhélt sich das Ich zuerst als ein identisches, anstatt sich einfach
auf den Strom von Erlebnissen einzulassen,®%® und die Welt kann zuerst ,,zu einer
berechenbaren Welt“1%%° werden. Hierbei bleibt der Andere von vornherein der Mittrager
dieser Verweltlichung, °7° bei der das Ich neben der von unten her
wahrnehmungsmafigen Weltkonstitutionsweise noch eine weltliche sowie ichliche
Einstimmung vollzieht. Im Lauf der Einstimmung fungiert die Intersubjektivitat statt als
bereits einstimmige soziale Schicht oder Gemeinschaft der Sinneskonstitution eher als
intersubjektive Verschlingung des Miteinanderlebens, aus dem sich die streitlose
Einstimmigkeit sowie die widerstreitende Unstimmigkeit gleichfalls ergeben kénnen. 6"
Kurz gesagt muss all dieser Vollzug bereits auf den Anderen hinweisen. Das Ich impliziert
damit als Selbstbezug, bei dem es die Welt sowie sich selbst mdglichst einstimmig erhalt,
den Fremdbezug auf den Anderen.

2. Die Merleau-Pontysche Zwischen-Leiblichkeit — Die Ubernahme und Abweichung von
Husserl

Die Implikation des Fremdbezuges kann jedoch ebenfalls leiblich erschlossen werden. 672
Dementsprechend ist die ,,psychophysisch auf korperliche Leiblichkeit bezogene*167
Sinnestiberschiebung in  Zweifel zu ziehen. %  Denn die dem Apriori der

transzendentalphdnomenologischen Forschung, Nijhoff, The Hague 1972, 49.

1667 \/gl. Krisis, 191.

1668 \/gl. Krisis, 252. AuRerdem 194, 254,

1669 Krisis, 145. Vgl. 71, 254.

1670 \/gl. Tengelyi, LaszId, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 185.

1671 \/gl. Krisis, 6.

1672 Zum Hinweis auf eine von der ,,Vergegenwartigung* (CM, §55) abtrennbare leibliche Dimension in der
Fremderfahrungsanalyse vgl. aulerdem Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivitat bei
Edmund Husserl, Nijhoff, The Hague 1982, 97-98; Waldenfels, Bernhard, Das Zwischenreich des Dialogs,
Den Haag, Nijhoff 1971, 28.

1673 Krisis, 169.

1674 \/gl. Ideen 11, 140-41 sowie Theunissen, Michael, Der Andere, Walter de Gruyter, Berlin 1977, 65.
Diese Maglichkeit impliziert jedoch nicht, dass bei Husserl die leibliche Grundlage der Intersubjektivitat
von vornherein als intersubjektiv oder ,,fremd* angesehen werden kann. Vgl. unter anderem Krisis, 261-62,
265.

234



transzendentalen Subjektivitat ,.eingeborene“” Intersubjektivitat konnte keineswegs
erst von unten her aufgebaut werden, ebenso wie die Welthabe. Darlber hinaus kénnte
der leibliche Selbstbezug eben immer so intersubjektiv bleiben, als bezdge sich das Ich
bereits leiblich auf den Anderen, und die Intersubjektivitéat nicht allein so mittelbar wie in
der Welthabe erblickbar ware. Bei Merleau-Ponty beruht die ,,Reflexivitat“6® des
Selbstbezugs also auf der Zwischenleiblichkeit. Als Leiblichkeit, die eine Unmittelbarkeit
des Umgangs mit der Welt darstellt, 1’ kann sie allerdings auf die Husserlsche
Leiblichkeit zuriickgefiihrt werden. Die ,,Doppelempfindung“1®’® bei Husserl wird von
Merleau-Ponty ferner als eine sich alternierende erschlossen, deren Doppelheit besonders
aus dem dynamischen Alternieren zwischen dem Ich als Beriihrendem und demselben als
Beriihrtem so besteht, als konnte es sogar sein eigenes Betasten beriihren. " Des
Weiteren ist dieser leibliche Selbstbezug Uber den ,meinen“ Leib hinaus zum
Lunser[en]“%8 {ibergegangen, so als wiirde eine von mir betastete fremde Hand so
evident fungieren wie meine eigene. 8 Hinsichtlich all solchem Wahrnehmend-
Wahrgenommenen ,,steht mein Leibkdrper im Konnex mit dem Leibkorper des Anderen
genauso wie in einer derartigen Reflexivitat“1%82, dass die Sinne und die Ubertragbarkeit
zwischen den Sinnen sowohl den leiblichen Selbstbezug des Ich als auch den unseren
Leib ausmachen. Sobald sich das Ich zundchst leiblich auf sich selbst so bezieht oder
rekurriert, dass es sich als Leib gegenlber allem bloR Kdrperlichen in derselben Welt
auszeichnet, weist die gleiche leibliche Reflexivitédt bereits auf den Anderen hin. So
erklart sich zuerst das Zwischen der Zwischen-Leiblichkeit. Mithin kann das Ich trotz
aller Bewéhrung zur Einstimmigkeit nie von vornherein etwas Fremdes zuerst

1675 CM, 859.

1676 \/gl. unter anderem PP, 109 sowie 404; Signes, 165, 167 sowie 230; VI, 311 sowie 303.

1677 Genauer gesagt ist damit die Perzeption als Verband zwischen dem Leibkdrper und dem ,,rohen
Sein“ gemeint. Vgl. dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengénge, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1995, 147. Bei Merleau-Ponty: Signes, 169.

1678 1deen 1, 147. Zitiert in Signes, 167, 230.

1679 \/gl. VI, 320. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzésische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 350; Signes, 230; VI, 12, 170f, 264f, 316. Zur Reversibilitat als einer verbesserten \ersion der
Reflexivitat vgl. unter anderem VI, 156, 184. Weiter Signes, 165. AufRerdem Tengelyi, Laszlé, Welt und
Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 276.

1680 Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
350. Vgl. Signes, 167, 173 sowie Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011, 108.

1681 Nach Derrida ist Merleau-Ponty jedoch hierdurch bereits von Husserl abgewichen. Vgl. Derrida,
Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000, 205 sowie Ideen Il, 166.

1682 \/gl. Signes, 167 sowie weiter 169.
235



ausschlieRen und dann solipsistisch konstituieren.%8 Hieraus ergibt sich zunachst im
leiblichen Selbstbezug gleichsam ein quasi-reflexives Selbst, das immer aus dem Anderen
etwas Fremdes sowie einen Hinweis darauf mit einschlieBen kann.

Die Verabsolutierung eines solchen Leibes hangt jedoch mit der Relativierung der
Welthabe zusammen, 1%8* wenn er weiterhin zum ,Scheitern einer egozentrischen
Aneignung der Welt*“18° bzw. zur Offenheit einer ,,Zwischenwelt*“1% fiihrt. Wahrend die
Welt bei Husserl ,in der Bewegung eines Erwerbens von Unbekanntheit zu
Bekanntheit* zu erfassen ist, zieht sich bei Merleau-Ponty von irgendwas
Wahrgenommenem bis zur Welterfahrung das ,,UnbewuBte als ureigene Blindheit des
BewuBtseins“ %87 hindurch. 8 Denn tief verwurzelt bleibt im Leib selbst die
Unmadoglichkeit, dass dem Ich eine totalistische Aneignung des geschlossenen Ganzen
gelingt, so als ware ,,alles Sein in Totalitat konkret und individuell aus[zu]machen([], [zu]
letztermdglichen[] und dadurch [zu] verwirklichen[]“1%°. Dahinter steckt als Grundlage
nichts Inter-Subjektives, sondern etwas Zwischen-Leibliches.%% Als solcher verhélt sich
zunachst der Selbstbezug, sogar ohne sich mdglichst widerspruchslos zu erhalten oder
»ZU synthetischer Einheit der Geltung hin[zu]streben[]“®t. Zwar lasst sich in dieser

1683 Merleau-Ponty wird davon stark inspiriert, dass sich das Berlihren gegeniiber dem Sehen und sogar
gegenilber dem Horen auszeichnen l&sst. Vgl. dazu Ideen |1, 147-50. Jedoch konnte nach Tengelyi der
allgemeinste Prototyp der Wahrnehmenslehre von der visuellen Erfahrung nicht durch die taktuelle ersetzt
werden. Vgl. dazu Tengelyi, Laszl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 274 sowie
VI, 104, 107.

1684 \/gl. dazu Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1995, 355, 363, 377, 379-80.

1685 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
355. Vgl. bei Merleau-Ponty: Signes, 169. Ebenfalls Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011,
107.

1686 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
365. Vgl. 355. Bei Merleau-Ponty: Signes, 169. AulRerdem PP, 409 sowie VI, 72.

1687 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
157. Bei Merleau-Ponty: VI, 295. Vgl. 132, 296, 303.

1688 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 149. Vgl. VI, 177-78.

1689 Zyr Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 380.

1690 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 149. Weiter VI, 294. Hiervon besitzt die eine gegen die andere tiberhaupt keine Prioritat.

1691 Krisis, 71. Vgl. ebenfalls 254.

236



Hinsicht die Bedeutung der Berechenbarkeit bzw. der Vernunft allerdings erweitern,6%2
jedoch scheint die Welt damit wiederum allein von unten her wahrnehmend tatig
konstituierbar. Trotz aller lebendigen Erklarung, wie sich die intersubjektive
Verschlingung des Miteinander am Leib selbst unmittelbar konkretisiert, seien die Welt
sowie die in der Welthabe gefundene Intersubjektivitat keineswegs durch eine bloRe
Sammlung oder ,,ein Haben von Wahrnehmungsobjekten“1®% zu verstehen. AuRerdem,
wenn der weltliche sowie ichliche Einstimmungsvollzug nicht mehr so grundlegend wie
der chiastische Leib fungiert, kann die eigentliche Bedeutung des Eigenen sowie die des
Fremden wie zwei verschiedene Momente des Leibes verblassen. Oder mit Waldenfels'
Worten: ,,Sieht oder spricht sich das Sein in uns, so ist es am Ende gleich, wer sieht und
wer spricht, ich oder der Andere.“16%

3. Waldenfels — Die Vertiefung des Fremden

Die Verabsolutierung des Leibes und damit die Relativierung der Welthabe nahern sich
eigentlich der Metaphysik an, der sich Husserl nach Tengelyi ,,dadurch entgegen[setzt],
dass er die phanomenologische Metaphysik als eine Lehre von Urtatsachen auffasst, die
sich nicht etwa auf erste Ursachen zurlckfihren und daher auch nicht spekulativ
ergriinden lassen.“1%% Was bei der Zwischenleiblichkeitslehre vermisst wird, reflektiert
das, was Husserl durch die Betonung auf die Welthabe wiederzuerhalten versucht hat, d.
h., die Urtatsachen zu erschlieRen, anstatt sie von anderswoher abzuleiten.%% In dieser
Richtung lasst sich die folgende Problematisierung vorerst als phanomenologisch-
metaphysischer Versuch darbieten, das Fremde im Fremdbezug wiederum aufgrund des
Selbstbezuges so zu verstehen wie im Rahmen eines die invariante Struktur erhaltenden
Ich. Jedoch wird diese Struktur vor allem der Denkweise entgegengesetzt, die ,,dem Syn-
thetischen und Sy-stematischen, also dem Zusammengesetzten und Zusammengestellten,
den Vorzug g[ibt]“1%%7, ganz zu Schweigen von dem ,,alles Sein in Totalitat konkret und

1692 \/gl. Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1995, 148-49 sowie VI, 227, 228, 263.

1693 Krisis, 71.

1694 \Waldenfels, Bernhard, Deutsch-Franzosische Gedankengénge, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995,
355.

169 Tengelyi, Laszld, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 187.

16% Des Weiteren ist die Urzufalligkeit der Urtatsache zu erklaren. Vgl. unter anderem Zur Phanomenologie
der Intersubjektivitat 111, 386 sowie Zur Phédnomenologie der Intersubjektivitat I1, 155, 159. AuBerdem CM,
864; Tengelyi, Laszlo, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014, 181, 188.

1697 Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 166.

237



individuell ausmachenden, letztermdglichenden und dadurch
verwirklichenden“ Grundrahmen. Die Welthabe wird in Waldenfels' eigener
»gebrochener“1%%® Art und Weise bewahrt, jedoch womoglich anders ausgelegt. Trotzdem
kann das Fremde dadurch ,,dem an sich ersten Fremden, dem ersten Nicht-Ich* naher
liegen, nur muss es nicht ohne Weiteres ein ,,anderes Ich* sein. Zwar muss diese
Entwicklung nicht einer andersartigen antihumanistischen Tendenz entsprechen, in der
Jemand in Etwas, der Andere in ein Anderes fallen wirde, jedoch ist darin zu erblicken,
dass bei Waldenfels die Erfahrungsgenese,'®®® wobei das Ich vom ,,Getroffensein durch
Fremdes” zum Selbstbezug motiviert wird, streng genommen nichts Intersubjektives,
sondern zunéchst eine unbestimmbare fremde darstellt, oder sozusagen mit der Fremdheit
als ,,Zugénglichkeit in der eigentlichen Unzuganglichkeit im Modus der
Unverstandlichkeit“1’% bei Husserl korrespondiert. Die Erfahrung wére im weitesten
Sinn eben eine Fremd-Erfahrung. Indessen geht die Intersubjektivitatsgenese im
Wesentlichen auf die fremde Erfahrungsgenese zuriick und nicht umgekehrt. Mithin hat
Waldenfels zur Husserlschen ,,,metaphysische[n]’ Urtatsache* 1/%* ambitioniert eine
Erginzung geliefert, die die Vorzugsstellung ,.ein[es] Ineinander des Absoluten“1’%? bzw.
der Intersubjektivitat dadurch untergrabt, dass die Fremdheit oder das Fremde im
eigentlichen Sinn sogar dieser ,,Urtatsache eines Ineinander des Absoluten* vorausgehen
kann.

16% \/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 9. Weiter
175.

169 v/gl. Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 10 sowie
102. Hiervon ausgehend sind wir aufs Ich als auf den absoluten Auslegungsausgangspunkt wie bei Husserl
zuriickgekommen, jedoch ohne auf den Rahmen einer einstimmig geltenden Welt einzugehen.

1700 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 631. Vgl. CM, 8§52, §54; Waldenfels, Bernhard, Deutsch-
Franzdsische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 53.

1701 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 366.

1702 7Zyr Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 366.

238



Literaturverzeichnis

Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Max Neimeyer Verlag, Tubingen 1976.

Husserl, Edmund

—, Husserliana |, Cartesianische Meditationen, hg. v. Elisabeth Stroker, Meiner,
Hamburg 2012.

—, Husserliana 111, Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phéanomenologischen
Philosophie, Erstes Buch, hg. v. Karl Schuhmann, Nijhoff, Tubingen 1976.

—, Husserliana 1V, Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen
Philosophie, Zweites Buch, hg. v. Marly Biemel, Nijhoff, Ttbingen 1952.

—, Husserliana VI, Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die
transzendentale Phanomenologie, hg. v. W. Biemel, Nijhoff, Tibingen 1962.

—, Husserliana VIII, Erste Philosophie. Zweiter Teil: Theorie der
phanomenologischen Reduktion, hg. v. Rudolf Boehm, Springer, Netherlands
1996.

—, Husserliana 1X, Phdnomenologische Psychologie, Den Haag, Nijhoff 1962.

—, Husserliana X1, Analysen zur passiven Synthesis, Nijhoff, Den Haag 1966.

—, Husserliana X1V, Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat. Zweiter Teil, hg. v.
Iso Kern, Springer, Netherlands 1973.

—, Husserliana XV, Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat. Dritter Teil, hg. v. Iso
Kern, Springer, Netherlands 1973.

—, Husserliana XIX, Logische Untersuchungen, Zweiter Band, hg. v. Ursula Panzer,
Nijhoff, den Haag 1950.

—, Erfahrung und Urteil, hg. v. Ludwig Landgrebe, Meiner, Hamburg 1972.

—, Einflhrung in die Phanomenologie der Erkenntnis. Vorlesung 1909, hg. v.
Elisabeth Schuhmann, Springer, Dordrecht 2005.

—, Husserliana Band VIII. Spater Texte tber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-
Manuskripte, hg. v. Lohmar, Dieter, Springer, 2006.

Levinas, Emmanuel

—, Totalité et Infini, Kluver Academic, Paris 2000. Zur deutschen Ubersetzung vgl.
Totalitat und Unendlichkeit, tbersetzt von Wolfgang Nikolaus Krewani, Alber,
Freiburg / Mlnchen 1993.



—, Autrement qu'étre ou au-dela de I'essence, Nijhoff, Den Haag 1974. Zur deutschen
Ubersetzung vgl. Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, tibersetzt von
Thomas Wiemer, Alber, Freiburg / Miinchen 1998.

—, En Découvrant I'existence avec Husserl et Heidegger, Vrin, Paris 1982.

Merleau-Ponty, Maurice

—, Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris 1945. Zur deutschen
Ubersetzung vgl. Phanomenologie der Wahrnehmung, tibers. von R. Boehm, De
Gruyter, Berlin 1966.

—, Signes, Gallimard, Paris 1960. Zur deutschen Ubersetzung vgl. Zeichen, hg. v. C.
Bermes, Ubers. v. Barbara Schmitz, Hans Werner Arndt u. Bernhard Waldenfels,
Meiner, Hamburg 2007.

—, Le visible et I’invisible, Gallimard, Paris 1964. Zur deutschen Ubersetzung vgl.
Das Sichtbare und das Unsichtbare, hg. v. Claude Lefort, ubers. v. Regula Giuliani
u. Bernhard Waldenfels, Fink, Minchen 1986.

Nancy, Jean-Luc

—, La Communauté désceuvrée, Christian Bourgois, Paris 1986. Zur deutschen Uber-
setzung vgl. Die undarstellbare Gemeinschaft, ubers. v. Gisela Febel u. Jutta Le-
gueil, Edition Patricia Schwarz, Stuttgart 1988.

—, Corpus, Métailié, Paris 2000. Zur deutschen Ubersetzung vgl. Corpus, tibers. v.

Nils Hodyas u. Timo Obergoker, Diaphanes, Berlin 2003.

Sartre, Jean-Paul, L'étre et le néant, Gallimard, Paris 1943. Zur deutschen Ubersetzung
vgl. Das Sein und das Nichts, bersetzt von H. Schdneberg und T. Konig (Hg.),
Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 1991.

Waldenfels, Bernhard

—, Das Zwischenreich des Dialogs, Nijhoff, Den Haag 1971.

—, Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994.

—, Deutsch-Franzosische Gedankengange, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995.
—, Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002.

—, Ordnung im Zwielicht, Wilhelm Fink, Miinchen 2013.



Sekundarliteratur

Alloa, Emmanuel u. Bedorf, Thomas u. Griny, Christian u. Klass, Tobias Nikolaus
(Hg.), Leiblichkeit, Mohr Siebeck, Tibingen 2019.

Bedorf, Thomas, Andere, Transcript, Bielefeld 2011.

Bernet, Rudolf u. Kern, I1so u. Marbach, Eduard, Edmund Husserl — Darstellung seines
Denkens, Meiner, Hamburg 1996.

Darmann, Iris, Fremdgehen, in: Die Herausforderung durch das Fremde, hg. v. H.
Minkler, Berlin 1998. S. 461-544.

— u. Jamme, C. (Hg.), Fremderfahrung und Reprasentation, Velbriick Wissenschaft,
Gottingen 2002.

— u.Waldenfels, Bernhard (Hg.), Der Anspruch des Anderen, Fink, Minchen 1998.

Derrida, Jacques, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris 2000.

Fink, Eugen, VI. Cartesianische Meditation, Dordrecht, Kluwer 1988.

Hartmann, Klaus, Husserls Einfiihlungstheorie auf monadologischer Grundlage,
Bouvier, Bonn 1953.

Held, Klaus, Das Problem der Intersubjektivitit und die Idee einer
phanomenologischen Transzendentalphilosophie, in: Perspektiven
transzendentalphanomenologischen Forschung, hg. v. Klaus Held u. U. Clasges,
Nijhoff, The Hague 1972.

Novotny, Karel, Welt und Leib, Kénigshausen u. Neumann, Wiirzburg 2021.

Tengelyi, L&szIl6, Welt und Unendlichkeit, Herder, Freiburg / Miinchen 2014.

Theunissen, Michael, Der Andere: Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Walter
de Gruyter, Berlin 1977.

Waldenfels, Bernhard, Paradoxien Ethnographischer Fremddarstellung, in:
Fremderfahrung und Reprasentation, hg. v. I. Darmann und C. Jamme, Velbriick
Wissenschaft, Gottingen 2002. S. 151-182.

Yamaguchi, Ichiro, Passive Synthesis und Intersubjektivitat bei Edmund Husserl,
Nijhoff, The Hague 1982.



