
Jochen Krautz (Hg.)

Kunst, Pädagogik, Verantwortung





Jochen Krautz (Hg.)

Kunst, Pädagogik, Verantwortung

Zu den Grundfragen  
der Kunstpädagogik

ATHENA



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten  
sind im Internet über <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.

1. Auflage 2010

Copyright © 2010 by ATHENA-Verlag,  
Mellinghofer Straße 126, 46047 Oberhausen 
www.athena-verlag.de

Alle Rechte vorbehalten

Umschlagabbildung: Tatjana Krischker

Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)

Printed in Germany

ISBN 978-3-89896-393-0



Inhalt

Jochen Krautz
Vorwort	 5

Jochen Krautz
Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung	 9

Pädagogische Grundlagen

Helmut Danner
Kunstpädagogik in existenzieller Verantwortung	 39

Jost Schieren
Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Pädagogik	 53

Kunstheoretische und philosophische Perspektiven

Eberhard Grisebach
Kunst und Gemeinschaft	 69

Robert Spaemann
Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?	 93

Harald Schwaetzer
Vom Reinigen der Brille. Perspektivität und Wahrheit	 111

Karl Otto Jung
Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fülle	 123

Kunstpädagogische Problemlagen

Helene Skladny
Sind Kinder Künstler? Zum historischen Erbe der Kunsterziehungsbewegung	 135

Christian Demand
Eulen nach Alfter tragen. Ein Misstrauensantrag	 147

Kunstpädagogische Entwürfe

Hubert Sowa
Verantworteter Blick. Kunstpädagogik als hermeneutische Bildung des Sehens	 159

Jochen Krautz
Verantwortung in einer personalen Kunstpädagogik	 177



Kunst-pädagogische Konkretisierungen

Jochen Krautz
Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik.  
Ein Gespräch mit dem Künstler Theo Dannecker 	 191

Kathrin Lagatie
Kunst-Pädagogik studieren	 205

Carina Sucker
Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens	 213

Bettina Uhlig
Kunstpädagogik + Kooperationspartner. Eine Frage der Verantwortung?	 229

Martin Zülch
Zeichen für ein ökologisches Verantwortungsbewusstsein.  
Über ein kunstpädagogisches Projekt zur Klimaproblematik	 239

Ulrika Eller-Rüter/Tihana Biscan/Hanne Willnow
Kunst im sozialen Brennpunkt.  
Ein Kunst-Projekt mit benachteiligten Kindern in Rumänien	 255

Autorinnen und Autoren	 271

Farbabbildungen	 277



Vorwort

Der vorliegende Band geht zurück auf eine Tagung gleichen Titels, die vom 06.–
07.03.2009 an der Alanus Hochschule für Kunst und Gesellschaft, Alfter bei Bonn, 
stattfand. Neben den Beiträgen von Referenten der Tagung enthält der Band weite-
re Aufsätze, die das Thema vertiefen und erweitern.

Ich möchte zunächst allen Tagungsteilnehmer und Autoren für ihre Mitarbeit 
danken. Besonderen Dank gilt meinen Mitarbeitern Madeline Ferretti-Theilig für 
das äußerst umsichtige und sorgfältige Lektorat und Philipp Wix für die Bild- und 
Gestaltungsarbeit. Annegret Giltz danke ich für die Schlusskorrektur. Tatjana Krisch-
ker, Studentin der Malerei an der Alanus Hochschule, hat freundlicherweise das im 
Umschlag verwendete Bild zur Verfügung gestellt. 

Jochen Krautz, Alfter, im Mai 2010





Jochen Krautz

Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik 
Zur Einführung

»Pädagogik führt in die Betrachtung der Wirklichkeit  
ein normatives Element ein.«1 

1	 Kunstpädagogik und Verantwortung?

Kunst, Pädagogik und Verantwortung in einen Zusammenhang zu stellen und 
hiervon Beiträge zu den Grundfragen der Kunstpädagogik zu erhoffen, mag zu-
nächst wenig naheliegend erscheinen: Welchen besonderen Bezug sollen Kunst 
oder Kunstpädagogik zur Verantwortungsfrage haben? Zwar wird allgemein an-
genommen, dass Kunst einen spezifischen Beitrag zur Bildung leisten könne, bei 
dem aber die Frage der Verantwortung meist nicht im Vordergrund steht, nicht 
zuletzt weil mit Kunst vor allem ein Raum der Freiheit assoziiert wird, der gerade 
nicht von Verantwortungsansprüchen behelligt wird.

Der vorliegende Band möchte nun gerade die Fruchtbarkeit und auch Notwen-
digkeit einer Besinnung auf die Frage der Verantwortung von Kunst und Pädagogik 
für die Kunstpädagogik aufzeigen, regt diese doch zu einer anders fokussierten 
Reflexion kunstpädagogischer Theorie und Praxis an. Im Horizont der Verantwor-
tung können zum Teil kontroverse kunstpädagogische Positionen mit dem spezi-
fischen Blick auf eine ethische Forderung diskutiert werden, der Kunstpädagogik 
als Teil einer öffentlich verantworteten Schule unterliegt: Auch Kunstpädagogik ist 
per se eingelassen in ein Verhältnis der Verantwortung gegenüber den Schülern,2 
daher ist »die Frage nach der Ethik […] eben nicht nur Gegenstand, sondern auch 
Horizont der reflexiven Auseinandersetzung«3 – mit kunstpädagogischer Theorie 
und Praxis, kann man hier ergänzen. Die verbreitete Beschäftigung mit künst-
lerischen, kunst- und medientheoretischen, gesellschaftlichen, soziologischen 
oder pädagogischen Theoriestücken vernachlässigt mitunter eine grundlegende 
pädagogisch-anthropologische Reflexion und bildungstheoretische Begründung 
von Kunstpädagogik und übersieht damit das von Fend oben gemeinte normative 
Element. Ausdruck hiervon ist etwa die periodisch das Fach heimsuchende Be-
fürchtung, »die Kunst« verliere ihr Hauptkennzeichen der »Freiheit« durch jede 
aus der Pädagogik herrührenden normativen Ansprüche, weshalb dann etwa eine 
Didaktisierung als kunstwidrig abgelehnt wird. Insofern versteht sich dieser Band 

1	 Fend 2005, S. 468
2	 Es wird hier und im Weiteren der Lesbarkeit halber das generative Maskulinum verwendet. 

Eine Missachtung weiblicher Mitmenschen ist damit weder bewusst noch unbewusst inten-
diert.

3	 Burchardt 2007, S. 68



Jochen Krautz

10 als Beitrag, solche (Schein-)Widersprüche unter der Fokussierung auf den Verant-
wortungsbegriff neu zu durchdenken.

Demgemäß gestaltet sich der Aufbau der Beiträge in diesem Band: Diese Einlei-
tung versucht zunächst, Problemlage, Fragestellung und Begriffe zu klären sowie 
eine historisch-systematischen Einordnung des Verantwortungsproblems inner-
halb der Kunstpädagogik zu leisten. Dabei werden die Beiträge des Bandes in den 
Zusammenhang der Problemstellung eingeordnet. Es folgen dann zwei Beiträ-
ge zur pädagogischen Grundlegung des Verantwortungsproblems und des damit 
zusammenhängenden Person-Begriffs. Die dann folgenden kunsttheoretischen 
bzw. philosophischen Besinnungen umreißen die Frage der Verantwortung für 
den Künstler und enthalten Perspektiven für ein daraus resultierendes Kunstver-
ständnis. Zwei kritische Einsprüche – einmal historisch, einmal auf die Gegenwart 
bezogen – machen dann kunstpädagogische Problemlagen deutlich, in denen 
sich die Frage nach der Verantwortung stellt. Dem begegnen zwei Versuche der 
Grundlegung einer verantwortlichen Kunstpädagogik auf personaler Grundlage. 
Schließlich wird der Band abgeschlossen mit insgesamt sechs Beiträgen, die ver-
suchen, das Verantwortungsproblem in Kunst und Kunstpädagogik in der Praxis 
zu verdeutlichen. Nicht jede dieser Konkretisierungen kann selbstverständlich al-
lein den zuvor aufgerissenen Anspruch vollständig umfassen, sondern beziehen 
sich auf jeweils exemplarische Aspekte. Gleichwohl sind diese praktischen Bei-
spiele notwendig, um nicht mit der Praxis gänzlich unverbundene oder überhaupt 
nicht zu realisierende Theoriekonstrukte zu errichten. 

Der Aufbau macht damit zugleich deutlich, dass Verantwortung und Päda-
gogik grundsätzlich in einem doppelten Verhältnis zueinander stehen: »Ein-
mal als Grundstruktur des erzieherischen Verhältnisses und das andere Mal als 
Erziehungsziel.«4 Beide Aspekte werden in den Beiträgen thematisiert, ohne in 
jedem Fall explizit benannt zu sein. Tendenziell liegt der Schwerpunkt der theo-
retischen Grundlegungen eher auf der Klärung des Grundverhältnisses von Kunst, 
Kunstpädagogik und Verantwortung, das der praxisbezogenen Beispiele eher auf 
der Erziehung zur Verantwortung. 

Gemäß dieser Problemstruktur wird im Weiteren dieser Einleitung zunächst über 
pädagogische Verantwortung nachgedacht, sodann über diejenige des Künstlers, 
um dann die Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik herauszuarbeiten. 

2	 Pädagogische Verantwortung

Das Reden über pädagogische Verantwortung resultiert aus dem Praxischarakter 
der Pädagogik. Sie greift in konkrete Lebenswirklichkeit von Menschen ein, wes-
halb pädagogisches Handeln diesen verantwortlich ist. Demzufolge muss auch 
pädagogische Theorie eine praktische Theorie sein und ihre realen Folgen ver-
antworten. Insofern ist die von Winfried Böhm mit Bezug auf die aristotelischen 

4	 Meyer-Drawe 1992, S. 15



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

11Kategorien von Theorie, Praxis und Poiesis formulierte Frage wesentlich: »Ist Er-
ziehen ein betrachtendes Schauen, ein verantwortliches Handeln oder ein her-
stellendes Machen?«5 Wäre es ersteres, bliebe Erziehung folgenlos und auch ohne 
Verantwortung, verstünde sie sich im letzteren Sinne, wäre der Mensch Produkt 
von Erziehung (eine nicht erst in empiristischen, technizistischen Erziehungswis-
senschaften der Gegenwart verbreitete Anschauung, die auf Herstellbarkeit des 
Menschen setzt und Bildung unter ökonomische Vorzeichen stellt6). Doch nur 
als Praxis, als verantwortliches Handeln, wird Pädagogik der Selbstbestimmung 
des Menschen gerecht, der dann als Werk seiner selbst gilt, als Person. Pädago-
gische Verantwortung erwächst also als theoretisches wie praktisches Problem 
aus einem personalen Menschenbild, das den Menschen als Autor seiner Selbst 
auffasst: »Verantwortung ist […] unlösbar mit dem Personsein des Menschen, mit 
der Personalität verknüpft.«7 Pädagogische Verantwortung bedeutet somit, dem 
Recht auf und der Fähigkeit zur Selbstgestaltung der Person im Erziehungs- und 
Bildungsprozess gerecht zu werden. 

Pädagogische Wissenschaft ist als praktische Theorie der Erziehung somit gebun-
den an die Verantwortung für das reale Erziehungsgeschehen: »Daraus ergibt sich 
eine auffällige Doppelung für die Frage nach der Verantwortung: Das Sprechen 
über die Verantwortung ist eingelassen in ein Sprechen aus der Verantwortung.«8 
Es kann also keinen Rückzug auf eine ethisch neutrale theoretische Position ge-
ben, genauso wenig wie es in der konkreten pädagogischen Situation ein Au-
ßerhalb der Verantwortung für das Geschehen gibt. »Verantwortlichkeit ist dann 
sowohl Apriori als auch Horizont pädagogischer Erkenntnis«9; Erziehung kann 
»nicht anders als ein verantwortliches Handeln verstanden werden«.10 

Zugleich muss Pädagogik auf verantwortliches Verhalten des Schülers hinwir-
ken, denn auch er ist Person, die in – gegenwärtiger und zukünftiger – Verantwor-
tung steht. Es geht also im schulischen Geschehen »letztlich nicht nur um Erkennt-
nis, sondern um Verhalten, sodass sie immer auch auf eine ethische bzw. sittliche 
Dimension verweist, etwa auf Strukturen eines verantwortlichen Verhaltens«.11 

Von dieser schon erwähnten Doppelstruktur pädagogischer Verantwortung ist 
auch Kunstpädagogik in keiner Weise ausgenommen: Sie hat ihre Verantwortung 
theoretisch zu fundieren, didaktisch zu konkretisieren und praktisch zu realisie-
ren. Beide Dimensionen (kunst-)pädagogischer Verantwortung und die drei for-
mulierten Anforderungen werden daher auch im vorliegenden Band zu reflektie-
ren, zu konkretisieren und zu exemplifizieren versucht. 

5	 Böhm 1995, S. 57
6	 Vgl. Krautz 2009b
7	 Schaller 1992, S. 132
8	 Burchardt 2007, S. 68
9	 Danner 1983, S. 331
10	 Danner 1983, S. 219f.
11	 Bohnsack 2008, S. 25



Jochen Krautz

12 Helmut Danner fasst diesen Zusammenhang im ersten Beitrag des Bandes als 
»existenzielle Verantwortung« der Kunstpädagogik: Es geht um die personale 
Existenz der uns überantworteten Educanden. Dies ist unabhängig davon, ob sich 
eine konkrete juridische Verantwortung feststellen lässt. Die Verantwortung be-
trifft die Frage, ob das pädagogische Handeln personale Bildungsmöglichkeiten 
fördert oder auch behindert.

Insofern ist (kunst-)pädagogische Verantwortung – mit Bernhard Waldenfels – 
sowohl ein »einstufiges« wie »zweistufiges Geschehen«: Beim letzteren sucht 
man für das, was man tut, Gründe, etwa Ziele oder Rechtsgründe – eine typische 
Situation der Unterrichtsvorbereitung oder -nachbesinnung, mithin eine Kern-
frage der Didaktik. Ein »einstufiges Geschehen« ist die konkrete pädagogische 
Begegnung, die eine unmittelbare Antwort »auf etwas, das mich auffordert oder 
herausfordert« verlangt.12 Das interpersonale Ver-Antwortungsverhältnis kenn-
zeichnet also die pädagogische Situation.13 Dieses von Angesicht zu Angesicht 
im Ich-Du-Verhältnis konstituiert in einer dialogisch und personal verstandenen 
Philosophie und Pädagogik die existenzielle Verantwortung des Menschen: »die 
Menschlichkeit des Menschen, die Subjektivität, ist Verantwortung für die Ande-
ren […]. Vorgängig zum Bewusstsein und zur Wahl […] wird der Mensch dem 
Menschen nahegebracht. Er ist aus Verantwortlichkeit gewirkt. Durch sie zerreißt 
er den Seinsakt. Es handelt sich nicht um ein konstituiertes Subjekt […], das in 
sich selbst und für sich selbst als eine freie Identität gesetzt ist«.14 Verantwortung 
ist somit keine Frage freier Wahl, sondern resultiert als Pflicht aus dem unmittel-
baren Angesprochensein durch das Antlitz des Anderen. Aus dieser Evidenz der 
Verantwortlichkeit, die paradigmatisch gegenüber dem Neugeborenen aufscheint, 
folgert Hans Jonas, dass wir als Menschen von Natur aus für dieses Verantwor-
tungsgefühl vorbereitet sind.15 Das Subjekt geht somit nicht in freier Setzung dem 
Primat der Beziehung voraus, sondern wird als Person durch die Beziehung zum 
Mitmenschen konstituiert.16

Was hier philosophisch gedacht ist, hat eine Vielzahl von Einsichten aus Bin-
dungsforschung, Entwicklungspsychologie, personaler Tiefenpsychologie und 
Hirnforschung auf seiner Seite17: Der Mensch wird in der Beziehung zum Mit-
menschen, weshalb es primäre Aufgabe pädagogischer Verantwortung ist, diese 

12	 Vgl. Waldenfels 1992, S. 140
13	 Vgl. Danner 1983, S. 257
14	 Lévinas 1989, S. 100
15	 Vgl. Jonas 2003, S. 171
16	 Vgl. Buber 2006, S. 22
17	 Vgl. u.  a. Adler 1973; Bauer 2005; Bowlby 2008; Fuchs 2008; Grossmann/Grossmann 

2003; Rizzolatti/Sinigaglia 2008; Speck 1996



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

13Beziehung als erzieherische zu gestalten18: Erziehung kann nur in personaler Be-
ziehung stattfinden.19

Für den schulpädagogischen Zusammenhang ist nun entscheidend, dass die-
ses personale Menschenbild nicht nur ein wissenschaftliches oder philosophi-
sches Modell unter anderen darstellt, sondern mit dem Menschenbild, das dem 
deutschen Grundgesetz und den schulischen Richtlinien zugrunde liegt, überein-
stimmt, und damit für schulische Praxis normative Geltung beanspruchen kann. 
Denn diese Sichtweise entspricht »dem Menschenbild, welches das Bundesver-
fassungsgericht seiner Rechtssprechung zugrunde zu legen pflegt, nämlich dem 
des autonomen, sozialgebundenen Individuums, gemeinschaftsgebunden und 
gemeinschaftsverpflichtet«.20 Das Bundesverfassungsgericht nennt »den Men-
schen das ›nicht isolierte und selbstherrliche Individuum, sondern die gemein-
schaftsbezogene und gemeinschaftsgebundene Person‹«.21 Denn »der Mensch 
als Person, auch im Kern seiner Persönlichkeit, existiert notwendig in sozialen 
Bezügen«.22 Sozialität, Relationalität ist also Kennzeichen der Person. Selbstver-
wirklichung – so auch die Richtlinien des Landes Nordrhein-Westfalen – kann 
daher nur »in sozialer Verantwortung« realisiert werden.23 Sozialität und Verant-
wortung sind somit nicht Addendum oder gar Komplement zur Selbstverwirkli-
chung, sondern Voraussetzung und Bedingung personaler Bildung: Nur in Verant-
wortlichkeit realisiert der Mensch seine Menschlichkeit. 

Mit dieser Bestimmung ist mitgefasst, dass, wie Klaus Schaller einwendet, pä-
dagogische Verantwortung unbedingt auch politische Verantwortung sein muss, 
dass es also nicht allein um die Bildung des Individuums geht, sondern mit seiner 
Bildung um die emendatio rerum humanarum insgesamt: »pädagogische Verant-
wortung bleibt nicht in der sich abschottenden Moralität der Person hängen, son-
dern verweist auf die Landschaft sozialen Sinns als deren eigenen Ursprung«.24 
Sie reicht daher über den Schüler hinaus »in die soziale, politische, ökonomi-
sche Lage, in der er sich befindet und in der sich auch der Erzieher wiederfindet. 
Dass dort etwas getan, etwas gebessert wird: das ist die Sorge pädagogischer 
Verantwortung«.25 Dies nennt Schaller »Solidarität« als »Name für das Sein des 
Selbst, ein anderes Wort für Verantwortung im Sinne von Levinas«.26

Wenn also auch Wolfgang Fischers Kritik am Verantwortungsbegriff in der Päd-
agogik in systematischer Hinsicht eine gewisse Berechtigung haben mag, so dient 

18	 Vgl. Danner 1983, S. 256f.
19	 Die zur Zeit der Drucklegung dieses Bandes aktuelle Debatte um Missbrauchsfälle in Kir-

chen und Schulen kann die unbedingte Notwendigkeit der verantwortlichen Gestaltung des 
pädagogischen Vertrauensverhältnisses nur bekräftigen. 

20	 Schachtschneider 1994, S. 268
21	 Schachtschneider 1994, S. 222.
22	 Bundesverfassungsgericht 80,367, S. 373f.; zit. nach Schachtschneider 1994, S. 268
23	 Richtlinien Nordrhein-Westfalen 1996, S. 16
24	 Schaller 1987, S. 277f.
25	 Schaller 1987, S. 276
26	 Schaller 1987, S. 275



Jochen Krautz

14 er doch, wie nun dargelegt, zu weit mehr, als der »subjektiven Gewissheit zu all-
gemeinem Ansehen«27 zu verhelfen. Er erweist sich »in der Praxis, im konkreten 
Fall […] trotz aller Bedenklichkeiten als notwendig«.28 Dies wird im weiteren 
zu zeigen sein, denn von den hier dargelegten Dimensionen pädagogischer Ver-
antwortung gehen unmittelbare Linien zur Kunstpädagogik, die die theoretisch 
klärende Funktion und praktische Notwendigkeit des Verantwortungsbegriffs in 
der Pädagogik deutlich machen. 

3	 Verantwortung des Künstlers

Mit Blick auf die Kunst ist dabei wenigstens ansatzweise die Frage zu thematisie-
ren, wie sich die Ansprüche pädagogischer Verantwortung zu Postulaten künst-
lerischer Autonomie und Zweckfreiheit verhalten, mit denen es Kunstpädagogik 
implizit oder explizit beständig zu tun hat.29 Denn gerade künstlerische Haltun-
gen und Handlungen der Moderne enthalten eine Vielzahl ethisch doppeldeuti-
ger »Imperative«: Sie zielen nicht nur auf Sinn, Harmonie und Affirmation, son-
dern oft gerade auf Destruktion, Irritation und koppeln sich mitunter bewusst von 
der lebenserhaltenden praktischen Vernunft, vom »sensus communis« ab: »Wenn 
dies aber der Fall ist, so muss die Frage nach der Verantwortung des modernen 
Künstlers vor dem Richterstuhl praktisch-ethischer Vernunft wesentlich kritischer 
beäugt und schärfer beurteilt werden als das bisher der Fall war.«30 

Wenn hier also die Frage nach der Verantwortung des Künstlers aus spezifisch 
kunstpädagogischer Perspektive gestellt wird, so hat sie doch prinzipielle Bedeu-
tung und möglicherweise vermag diese kunstpädagogisch motivierte Sicht sogar 
bestimmte Probleme der Kunst deutlicher zu konturieren. Wenn man etwa aus 
kunstpädagogischer Sicht fragen muss, inwiefern bis zur Weltverweigerung rei-
chende künstlerische Selbstreferenzialität ein pädagogisch zu verantwortendes 
Lebensmodell vorzustellen vermag, so kann dieses pädagogische Problem auch 
zu einer Rückfrage an die Verantwortung der Kunst bzw. des Künstlers motivie-
ren. Statt also beständig über Kunst als Modell für Pädagogik nachzudenken, 
könnte auch eine Befruchtung in anderer Richtung denkbar sein: Könnte sich 
nicht künstlerische gerade von pädagogischer »Genialität« inspirieren lassen, die 
gerade nicht in Ich-Bezogenheit, sondern in Du-Bezogenheit besteht, die durch 
Beziehungsfähigkeit, die Fähigkeit »zu einem Verstehen, das durch Empathie und 
Sympathie, in einem Wort: durch Liebe, gekennzeichnet ist«?31 

Jedenfalls enden für Johannes Bilstein zurecht alle von der Kunst auf die Päd-
agogik übertragenen Analogien an der Frage ihrer unterschiedlichen Verantwort-

27	 Fischer 1992, S. 197
28	 Meyer-Drawe 1992, S. 14
29	 Zur tatsächlichen Krise und zur Kritik dieses Autonomiekonzepts moderner Kunst vgl. Ling-

ner 1999
30	 Sowa 2003, S. 223
31	 Bilstein 1997, S. 121



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

15lichkeit: »Das Maß nämlich und die Qualität der Verantwortung sind in beiden 
Debatten verschieden. In der künstlerische Debatte geht es um die Kunst, in der 
pädagogischen Debatte um die Lebensmöglichkeiten der jüngeren Generation.«32 
Weil nun Kunstpädagogik dieser pädagogischen Verantwortung untersteht, muss 
sie von der Pädagogik aus auf die Kunst blicken. Sie kann nicht Gegenstände als 
schlicht gegeben akzeptieren und an Schüler weiterreichen, sondern muss diese 
unter bildungstheoretischer, anthropologischer und ethischer Perspektive auf ihre 
Bildungswirksamkeit hin bewerten.33 

Wenn hiergegen argumentiert wird, Kunst sei nicht in diesem Sinne didakti-
sierbar, dann bedeutet das in Konsequenz, dass sie nicht Gegenstand öffentlich 
verantworteter Bildungsbemühungen sein kann. Denn in jedem Schulunterricht 
müssen Fragen von Wert und Verantwortung anhand der Unterrichtsgegenstände 
problematisiert werden. Dies scheint offensichtlich, wenn im Physikunterricht ne-
ben den physikalischen Grundlagen der Atomspaltung auch die Frage der Verant-
wortung von Wissenschaftlern und Atomkraftwerksbetreibern zu diskutieren ist, 
verhält sich jedoch auch im Kunstunterricht nicht anders. 

Wenn aus dieser Forderung wiederum ein Verstoß gegen die Autonomie der 
Kunst abgeleitet wird, dann zeigt sich darin eine kategoriale Verunklarung des 
Kunst und Pädagogik zugrunde liegenden Freiheitsverständnisses: Pädagogische 
Freiheit bricht sich – wie gezeigt – an der Verantwortung für die Educanden. Der 
Künstler ist aufgrund der grundgesetzlich geschützten Freiheit der Kunst zunächst 
nur sich selbst oder seinem Werk verantwortlich. Doch gilt auch für die Freiheit 
der Kunst, dass diese rechtlich gesehen nicht allein eine negative Freiheit zur 
Abwehr »von anderer nötigender Willkür«, sondern eine positive Freiheit, die 
an Sittlichkeit gebundene »Freiheit zur bestmöglichen Sachlichkeit« ist.34 »Darin, 
dass der Mensch sein äußeres Handeln moralisch bewältigt, ist er innerlich frei. 
Nur eine solche Freiheit schützt das Grundrecht in Art. 2 Abs. 1 GG, wie dessen 
Wortlauf beweist. Alles äußere Handeln ist somit dem Sittengesetz verpflichtet.«35 
Sittlichkeit der Praxis ist also Grundlage der Grundgesetzlichkeit der Freiheit von 
Kunst. Auch Kunst ist nicht ausschließlich Sache der Privatheit, die den Raum 
des willkürlichen Beliebens bildet.36 Vielmehr dient »die durch subjektive Rechte 
geschützte Unabhängigkeit der Künstler und der Wissenschaftler […] dem all-
gemeinen Interesse an deren Sachlichkeit, an deren Liebe zur Sache, an deren 
künstlerischer oder wissenschaftlicher Sittlichkeit«.37

Dieser Freiheitsbegriff deckt sich mit dem Verständnis der Person und ihrer Ver-
antwortung, das oben entwickelt wurde, denn »der Freiheitsbegriff ist aufgrund 
der nach personalem Verständnis angenommenen prinzipiellen Relationalität des 

32	 Bilstein 1997, S. 127
33	 Vgl. Sowa 2003, S. 214f.
34	 Schachtschneider 1994, S. 1003 u.1006, Hervorheb. J. K.
35	 Schachtschneider 1994, S. 222
36	 Vgl. Schachtschneider 1994, S. 371ff. und 1003
37	 Schachtschneider 1994, S. 1003



Jochen Krautz

16 Menschen nämlich nicht in dem Sinn einer absoluten individuellen Freiheit zu 
verstehen, sondern immer mit seinem Gegenbegriff zu denken: dem der Verbun-
denheit oder der Verantwortung. Personale Freiheit zeichnet sich geradezu erst 
in ihrer Verantwortung aus, und zwar nicht nur gegenüber sich selbst, sondern 
auch dem Anderen gegenüber sowie auch der Gesellschaft und im weiteren der 
Welt«.38 

Insofern kann hier auch nach der personalen Verantwortung nicht der Kunst, 
aber des Künstlers gefragt werden.39 Mit dieser Fragestellung betritt man heikles 
Terrain. Sogleich bewegt man sich im Raum mutmaßlicher Zensurforderungen 
oder moralisierender Kunstkritik. Beides ist hier nicht gemeint. Die Kunst ist frei, 
sie muss frei sein, um Kunst zu sein. Daher kann alles, was über eine Verantwor-
tung des Künstlers formuliert wird, nie als normatives Sollen gefasst, sondern nur 
als Optativ, als wünschenswerte Haltung im Sinne einer non-egologisch verfass-
ten Personalität40 formuliert werden. Warum aber sollte der Künstler außerhalb 
der personalen Bezüge der menschlichen Gemeinschaft stehen? 

Genau diese Frage des Bezugs zur und Verpflichtung des Künstlers auf die 
menschliche Gemeinschaft, deren Teil er notwendig ist, hat Eberhard Grisebach 
1924 wegweisend formuliert, weshalb der Beitrag in diesem Band wieder abge-
druckt ist. Das damals schon im Zusammenhang mit der Verantwortung des Er-
ziehers thematisierte Problem hat trotz oder auch gerade wegen der Bemühungen 
der nachfolgenden Avantgarden, die Kunst und Leben zu verbinden suchten und 
auch explizit die gesellschaftliche Verantwortung der Kunst thematisierten, nicht 
an Aktualität verloren, sind doch solche Versuche gerade in Form performativer 
und strategischer Interventionen in gesellschaftliche Lebensfelder sehr aktuell.41 
Und aktuell ist wohl auch der von Grisebach pointiert formulierte geläufige Ein-
wand auf die Frage, ob denn Kunst nicht auch mit Verantwortung zu tun habe: 
»Dürfen wir den Künstler nach sittlichen Maßstäben beurteilen? […] Das hieße ja 
die Kunst selbst zu vernichten.«42

Grisebachs Ausblicke auf diese Fragen sperren sich einer flüchtigen, durch die 
nachfolgende deutsche Geschichte nur oberflächlich alarmierten Lektüre. Wenn 
er vom Künstler »Bindung an Gemeinschaft und Heimat« fordert und von der not-
wendigen »Gegenständlichkeit« der Kunst spricht, dann ist nicht Blut-und-Boden-
Ideologie gemeint, nicht Zensur oder anheimelnde »Volkskunst«, sondern die 

38	 Weigand 2004, S. 348
39	 Verantwortlich können nur Personen sein, daher kann es keine Verantwortung der Kunst, 

sondern nur eine Verantwortung des Künstlers geben.
40	 Vgl. Meyer-Drawe 1990
41	 Vgl. z. B. John 2004
42	 Eine aktuelle Fassung dieses Einwandes bei Rauterberg 2007, S. 161–163: »Das Gute der 

Ästhetik ist nicht das Ethisch-Gute, nicht das Verantwortliche, sondern die Erfahrung des 
Unverantwortlichen. […] Das Soziale an der Kunst ist also recht eigentlich das Asoziale 
[…]. Das heißt, erst die Befreiung von aller Verantwortung kann dazu führen, die eigene 
Verantwortlichkeit neu zu begreifen. […] Sie [die Kunst] lebt aus der Lust, nicht aus der 
Pflicht. Sie will ästhetisch sein und hebt sich die Ethik für später auf.«



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

17Haltung einer inneren Verbindung des Künstlers mit den Fragen seiner Zeit und 
seiner Mitbürger. Kunst und Künstler sieht er grundsätzlich als Teil der mensch-
lichen Gemeinschaft, womit nicht primär politische Volksgemeinschaft gemeint 
ist,43 sondern die regulative Idee einer vollständig entfalteten Gemeinschaftlich-
keit des Menschen.44 Somit meint »Gegenständlichkeit« nicht einen bestimmten 
künstlerischen Stil, sondern Beheimatung im Sichtbaren als Ausgang und Ziel 
von Kunst: Das Sichtbare selbst, die gemeinsame Welt, ist Heimat, die die Kunst 
erfahrbar machen kann – ohne deshalb an eine bestimmte Form gegenständlicher 
Abbildlichkeit gebunden zu sein.45 

Dass also die Verantwortung des Künstlers vor allem eine innere Haltung ge-
genüber den Mitmenschen meint, nicht eine Forderung etwa an die Form seines 
Werks, hat auch der französische Personalist Jacques Maritain in einer Schrift 
über die »Verantwortung des Künstlers« herausgestellt, in der er die Spannung 
zwischen den autonomen Bereichen der Kunst und der Moral in eben diesem 
Sinne zu lösen versucht: Sowenig wie Moral über die Qualität eines Kunstwerks 
zu entscheiden habe, könne die Kunst über das gute Leben urteilen. Faktisch sei-
en jedoch die künstlerische wie die moralische Welt in der Person des Künstlers 
vereinigt, denn der Mensch gehöre beiden Welten an: »And because an artist is a 
man before being an artist, the autonomous world of morality is simply superior 
to (and more inclusive than) the autonomous world of art. […] In other words art 
is indirectly and extrinsically subordinate to morality.«46 Trotz dieser prinzipiellen 
Unterordnung der Kunst unter die Moral würde aber der Künstler die innere Not-
wendigkeit seines Kunstwerks missachten, wenn er daran nun etwas zugunsten 
ethischer Postulate ändere. Dann wäre seine Kunst Propaganda – das Problem 
aller Versuche, etwa »Kunst für das Volk« zum Programm zu machen. Lösbar wer-
de dieses Dilemma nicht durch Vernunft, sondern durch Liebe zu den Menschen 
und zu Gott, also durch eine Änderung seiner inneren Haltung: Sie ermöglicht, 

43	 Gemeint ist also gerade nicht jene Subordinierung von Bildung und Kunst unter den norma-
tiven Zweck einer politischen Gemeinschaft, also des Staates, wie sie Ladenthin als Beispiel 
für die Funktionalisierung von Kunst für Bildung anführt. Vgl. Ladenthin 2008, S. 38f.

44	 Diese ideale Gemeinschaft, der ein ausgebildetes Gemeinschaftsgefühl entsprechen muss, 
dessen Ausbildung daher Ziel von Bildung und Erziehung ist, hat Alfred Adler, der Begründer 
einer personalen Tiefenpsychologie, umschrieben: »Gemeinschaftsgefühl besagt vor allem 
ein Streben nach einer Gemeinschaftsform, die für ewig gedacht werden muß, wie sie etwa 
gedacht werden könnte, wenn die Menschheit das Ziel der Vollkommenheit erreicht hat. 
Es handelt sich niemals um eine gegenwärtige Gemeinschaft oder Gesellschaft, auch nicht 
um politische oder religiöse Formen, sondern das Ziel, das zur Vollkommenheit am besten 
geeignet ist, mußte ein Ziel sein, das die ideale Gemeinschaft der ganzen Menschheit be-
deutet, die letzte Erfüllung der Evolution. […] Unsere Idee des Gemeinschaftsgefühls als der 
letzten Form der Menschheit, eines Zustandes, in dem wir uns alle Fragen des Lebens, alle 
Beziehungen zur Außenwelt gelöst vorstellen, ein richtendes Ideal, ein richtungsgebendes 
Ziel, dieses Ziel der Vollendung muß in sich das einer idealen Gemeinschaft tragen, weil al-
les, was wir wertvoll finden im Leben, was besteht und bestehen bleibt, für ewig ein Produkt 
dieses Gemeinschaftsgefühls ist.« (Adler 1973, S. 166f.); vgl. auch Maritain 1951, S. 37ff.

45	 Vgl. auch Krautz 2004
46	 Maritain 1960, S. 41



Jochen Krautz

18 dem moralischen Gesetz in Freiheit zu folgen.47 »The only solution for such an 
artist is to change, not his work (as long as he remains what he is) but himself.«48 
Der Künstler müsse »die Quelle reinigen«, also seine Subjektivität und damit den 
Ursprung seiner Kreativität: »to purify the source is the only way«.49 

Diese hier aus der scholastischen Philosophie hergeleitete Überlegung findet 
eine genaue Parallele im Resümee, das der Künstler Theo Dannecker im Ge-
spräch in diesem Band aus seiner künstlerischen Erfahrung zieht. Dannecker for-
muliert für die Frage der Verantwortung des Künstlers, dass dies v. a. eine innere 
Haltung der Verbundenheit mit Menschen, Welt und ihren Nöten sein müsse, 
gerade auch dann, wenn er allein in seinem Atelier arbeite. Dazu, und dies ist 
ein langjähriges Forschungsmotiv seiner Arbeit, müsse der Künstler sich jedoch 
seiner unbewussten Motivationen bewusst werden – also im Sinne Maritains die 
»Quelle reinigen«. So lautet eine frühe Textarbeit des Künstlers:

»ALS KÜNSTLER MUSS ICH MEINE ABSICHTEN UND MEIN HANDELN 
GENAU VERSTEHEN LERNEN, DAMIT ICH NICHT GEFAHR LAUFE, zu den 
groSSen Irrtümern beizutragen, die die Menschen quälen.«

Zurecht weist Dannecker darauf hin, dass dies ein ungleich schwierigeres Un-
terfangen sei, als weiter an Problemen künstlerischer Selbstreflexion zu arbeiten, 
deren formale Probleme letztlich längst erschöpft seien. Er lässt sich vielmehr vom 
geschundenen »Antlitz des Anderen« in die Verantwortung rufen, dessen (nahe 
oder ferne) Gegenwart ihm »eine Aufforderung zu antworten« ist.50 Dannecker 
vertraut dabei auf die Werkform als Begegnung eben von »Antlitz zu Antlitz«, 
greift aber performative Elemente insofern auf, als er sehr bewusst seine Arbeit 
und seine Ausstellungen außerhalb von Kunstszene und Kunstmarkt ansiedelt, 
den direkten Zugang zum nicht kunstaffinen Publikum sucht und selbst die Ver-
antwortung für die Vermittlung übernimmt. Die Entwicklung seiner Arbeit schöpft 
dabei ganz wesentlich aus den Reaktionen dieses Publikums und aus einer lang-
jährigen kunstpädagogischen Arbeit, für die seine eigene künstlerische Arbeit im 
Sinne einer tatsächlichen Lebensschule auch eine Zeit lang zurückstand. Verant-
wortung – so Dannecker für den Zusammenhang dieses Bandes richtungsweisend 
– kann damit als eigentliche Brücke zwischen Kunst und Pädagogik gelten, als 
das, was Künstler und Pädagogen gerade in der Personalunion als Kunstpädago-
gen verbinden kann. 

In diesem Sinne sieht der Fotograf Robert Adams die personalen Qualitäten 
des Künstlers und Pädagogen als verwandt: »Art requires empathy and a sense of 
wholeness, qualities of spirit that lead naturally to a concern for the young.«51 Em-
pathie und Sinn für das Ganze sind dabei Qualitäten, die dem Künstler wie dem 
Pädagogen ermöglichen, auf das Angerufensein durch das Sichtbare verantwor-

47	 Vgl. Maritain 1960, S. 44
48	 Maritain 1960, S. 63
49	 Maritain 1960, S. 61
50	 Lévinas 1989, S. 43
51	 Adams 1994, S. 37f.



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

19tungsvoll zu antworten. Für die Kunst hat Merleau-Ponty dieses Antwortverhältnis 
von »Auge und Geist« am Beispiel Cézannes erörtert.52 Für Kunst und Pädagogik 
wesentlich bleibt dabei die gerade von Seiten der Phänomenologie herausge-
stellte »Erkenntnis, dass wir immer antworten auf die Existenz von anderen und 
anderem, auch wenn wir die Antwort verweigern«.53 Auch »Verweigerung« ist 
also eine Antwort, die es zu verantworten gilt: Es gibt kein außerhalb der Verant-
wortung.

Die Frage nach der Verantwortung des Künstlers bezieht sich demnach dar-
auf, was ein dialogisches Weltverhältnis für die Kunst und den Künstler bedeuten 
kann. Seinem »Versuch über Ethik« stellt Robert Spaemann ein Wort Heraklits 
voran: »Im Wachen haben wir eine und gemeinsame Welt. Die Träumenden aber 
wenden sich jeder dem Eigenen zu.« Er zeigt im Weiteren, dass die Konzep-
tion der antiken Eudaimonia, die in ihrer aktuellen Fassung als »Lebenskunst« 
auch von Konzepten künstlerischer Bildung rezipiert wird, letztlich die Realität 
des Lebens verfehlt, weil sie die Wirklichkeit des Anderen übersieht. Erst in der 
Selbsttranszendierung, die die Selbstzentrierung des Lebens verlässt, durch die 
Liebe zu, die Freude über etwas, erwachse jenes »Erwachtsein zur gemeinsa-
men Welt«, die die »Wirklichkeit des Anderen« entdeckt.54 Glück ist somit nur 
denkbar als Bezug auf den Anderen, auf die Welt, weshalb »Lebenskunst«, auch 
in ihrer künstlerisch inspirierten Fassung, sich nicht vor allem im Blick auf die 
ästhetische Selbstgestaltung verwirklicht, sondern durch den der Welt und den 
Anderen verantwortlichen Lebensvollzug.55

Wenn jede Verantwortung ein Wofür und ein Wovor hat,56 dann ist der Künstler 
für seine Kunst vor dem Mitmenschen als Rezipienten verantwortlich. In der hier 
zugrunde gelegten personaler Sichtweise kann er daher dieser Verantwortung vor 
dem Anderen nur gerecht werden, wenn er seine solipsistische Zentralität über-
windet und in der Selbsttranszendierung zur Wirklichkeit des Anderen und der 
Welt erwacht.57 Vom Künstler wird eine »Operation der moralische Imagination« 
erwartet, die darin besteht, das eigene Kunstwerk »vom Standpunkt anderer Leute 

52	 Vgl. Merleau-Ponty 2003
53	 Meyer-Drawe 1992, S. 16
54	 Spaemann 1990, S. 118 u. 120
55	 Zum Problem der Orientierung von »Lebenskunst« am modernen Kunstbegriff in aktuel-

len künstlerischen Bildungskonzeptionen vgl. auch Blinne/Seubold 2008, S. 19f.: »Dieses 
Postulat betont deutlich einerseits den artifiziellen Charakter jedes künstlerische Projekts 
und die damit verbundene Ablösung aus dem primären Lebenszusammenhang, anderer-
seits bürdet es dem Individuum die Last einer Eigenständigkeit auf, die aufzubringen die 
Mehrzahl der Lebenskunstaspiranten weder in der Lage ist noch ernsthaft beabsichtigen 
dürfte. Wer demnach unter den gegenwärtigen historischen Bedingungen das Konzept der 
Lebenskunst vertritt, kann sich einerseits auf die emanzipatorische Absicht und die Dignität 
des ästhetischen Ideals berufen. Andererseits nimmt er angesichts des modernen Kunstbe-
griffs ein Misslingensrisiko in Kauf, das in seiner Grundsätzlichkeit die Tragweite der Idee in 
Frage stellt […].«

56	 Vgl. Spaemann 1990, S. 227
57	 Vgl. Spaemann 1990, S. 229f.



Jochen Krautz

20 aus zu betrachten. […] Es geht also um ein Vermögen, das sowohl eine unver-
zichtbare Bedingung der Kunst ist als auch eine […] Bedingung von Moralität, 
Freundschaft, Nähe und überhaupt jeder ernsthaften persönlichen Beziehung«.58

In diesem Sinne ist auch Robert Spaemanns Besinnung über die Frage »Was 
heißt: Die Kunst ahmt die Natur nach?« an dieser Stelle zu verstehen, verweist 
doch dieses alte Paradigma der Kunst, das die Moderne längst überwunden zu ha-
ben meint, auf eben jenen dialogischen, auslegenden Bezug der Kunst zur Welt. 

Harald Schwaetzer macht in einer erkenntnistheoretischen Grundlegung in An-
schluss an Nikolaus Cusanus in diesem Band deutlich, dass dies ein »Reinigen 
der Brille« impliziert, die Klärung der Wahrnehmung, die Vertiefung der Wahr-
nehmungsleistung und Erkenntniskraft am Gegenstand. Schwaetzer entwirft da-
mit indirekt Perspektiven für eine Kunst und auch eine Kunstpädagogik, die nicht 
allein in postmoderner Orientierung die Perspektivität von Wahrnehmungen be-
tont, sondern ihre Verantwortung darin begreift, in der Ausbildung von Sehen, 
Denken und Gestalten das Erkenntnisvermögen zu schärfen und der Frage nach 
Wahrheit nicht auszuweichen.

Selbstverständlich ist »eine solche Kunst,« – so Heinz Liesbrock in Bezug auf 
die Arbeiten Edward Hoppers – »die sich den unverwechselbaren Erkenntnismög-
lichkeiten der sichtbaren Welt verpflichtet weiß, […] von den Avantgarden des 
20. Jahrhunderts vielfach als historisch überholt zurückgewiesen worden, als un-
fähig, die geistige Situation der Epoche noch zu verdeutlichen«.59 Doch hat Jean 
Clair darauf aufmerksam gemacht, dass gerade die »Abwendung vom Angesicht-
zu-Angesicht«, der »Gesichtsverlust«, die »Entziehung von Sinn« in der Kunst der 
Moderne60 eben auch eine eminent politisches Dimension hat, ist sie doch »nach 
wie vor mit dem Prestige der individuellen Revolte ausgestattet und gilt als Bei-
trag des Fortschritts der Künste zum Allgemeinwohl«.61 Diese Idee, dass die Kunst 
gerade in der autonomen Sinnverweigerung dem Funktionalismus der kapitalisti-
schen Zweckrationalität einen Vorschein der Freiheit entgegenzusetzen vermag, 
wurde bekanntlich von Adorno paradigmatisch formuliert: »Gesellschaftlich an 
der Kunst ist ihre immanente Bewegung gegen die Gesellschaft, nicht ihre mani-
feste Stellungnahme. […] Soweit von Kunstwerken eine gesellschaftliche Funkti-
on sich prädizieren lässt, ist es ihre Funktionslosigkeit. […] Kunstwerke sind die 
Statthalter der nicht länger vom Tausch verunstalteten Dinge, des nicht durch den 
Profit und das falsche Bedürfnis der entwürdigten Menschen Zugerichteten.«62 

58	 Schier 1991, S. 1383
59	 Liesbrock 1992, S. 17
60	 Clair 1998, S. 140
61	 Clair 1998, S. 15
62	 Adorno 1973, S. 356f. Wird nun gerade diese, durch ihre Verweigerungshaltung als Ort der 

Freiheit geltende Avantgardekunst als Maßstab von Bildung im Bereich der Kunst aufgefasst, 
dann ist die Folgerung konsequent, dass die Bildungstheorie »die Kunst stark machen und 
die Künstler in ihrer Verweigerung bestärken« müsse. Bildung habe dann »die Kunst aus 
allen Zwecken heraus(zu)halten«. (Ladenthin 1998, S. 66)



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

21Nun ist aber einerseits das – wie Adornos Diktum selbst zeigt – in sich wi-
dersprüchliche Reden von der zweckhaften Zweckfreiheit der Kunst nicht mehr 
als eine »façon de parler«, die die relative Unabhängigkeit der Kunst betonen 
möchte. Daher kann man folgern: »Der kunstästhetische Antifunktionalismus ist 
unbegründet.«63 Zum anderen haben gerade künstlerische Entwicklungen seit den 
1960er-Jahren immer wieder auf die Aufhebung der Schranken zwischen Kunst 
und Leben, also den Ausbruch aus der Isolation der Kunst-Autonomie gedrängt: 
Joseph Beuys’ Wirken ist paradigmatisch, zeitgenössische Künstler werden als 
Künstler sogar weitgehend unkenntlich, löst sich ihr Wirken doch in sozialarbei-
terische Interventionen im öffentlichen Raum auf.64 Die Frage nach ihrer gesell-
schaftlichen Verantwortung wird also sehr wohl auch von Künstlern selbst gestellt 
und konzeptionell bearbeitet.65 

Verabschiedet der Künstler jedoch das Werk, dem der Betrachter immer noch 
nach eigener Entscheidung gegenübertreten kann, zugunsten in öffentliches Le-
ben intervenierender, performativer Formen, steigt zugleich seine Verantwortung, 
denn nun greift er unmittelbar in die Lebensvollzüge seiner Mitmenschen ein: Er 
öffnet »die Sphäre des Ästhetischen zur Sphäre der ethischen Praxis hin«.66 Daher 
kann hier auch nicht mehr die volle Freiheit der Kunst gelten, muss Praxis als 
Form öffentlichen Handelns doch auch als solches verantwortet werden; sie kann 
sich nicht außerhalb der Kriterien stellen, die für alle Bürger gelten: Öffentliches 
Handeln kann sich nicht, weil es sich »künstlerisch« nennt, der Verantwortung 
entziehen.67 So ist etwa das am kunstpädagogischen Bundeskongress in Leipzig 
2005 vorgestellte »MocMoc«-Projekt des Schweizer Künstler-Duos »Com&Com« 
ein in seiner Fragwürdigkeit hierfür treffendes Beispiel,68 wird doch unter dem 
Deckmantel künstlerischer Freiheit mit bewusster Täuschung massiv in Lebens-
vollzüge von Bürgern eingegriffen und damit deren gerade in der Schweiz stark 
verankerte demokratische Selbstbestimmung unter dem Signum der Kunst unter-
laufen. Wenn Künstler »wieder vermehrt die Verantwortung für Manipulation und 

63	 Schmücker 2001, S. 19f.
64	 Vgl. etwa die Gruppe »WochenKlausur«: »Die Künstlergruppe WochenKlausur führt seit 

1993 soziale Interventionen durch. Auf Einladung von Kunstinstitutionen entwickelt die 
Gruppe kleine, aber sehr konkrete Vorschläge zur Veränderung gesellschaftspolitischer 
Defizite und setzt diese um. Der Begriff der Intervention wird in der Kunst heute viel-
leicht ein wenig inflationär – für jede Art der Veränderung – eingesetzt. In Anlehnung an 
Künstler(innen) des 20. Jahrhunderts, die es verstanden, die Gesellschaft aktiv mitzugestal-
ten, sieht die WochenKlausur Kunst dem gegenüber als eine Möglichkeit, Verbesserungen 
im Zusammenleben herbeizuführen. Gestaltung und Kreativität, in der traditionellen Kunst 
meist für formale Belange eingesetzt, können auch für anstehende Probleme in Bildung, 
Ökologie, Wirtschaft, Städteplanung oder für soziale Aufgaben eingesetzt werden.« 

	 (http://www.wochenklausur.at/methode.php?lang=de, 10.02.10) 
65	 Vgl. Rauterberg 2007, S. 155ff.
66	 Sowa 1999, S. 14
67	 Vgl. zum rechtlichen Aspekt des Problems Krautz 2009a
68	 Vgl. www.mocmoc.ch



Jochen Krautz

22 Verführung übernehmen« sollen,69 droht Kunst zur freiheitsbeschränkenden An-
maßung zu werden. 

Dagegen macht der Beitrag von Bettina Uhlig in diesem Band deutlich, wie 
eine verantwortliche künstlerische Auseinandersetzung mit zentralen mensch-
heitlichen Fragen innerhalb eines kunstpädagogischen Lehrkontextes sehr sorg-
fältig und unter Berücksichtigung der damit verbundenen problematischen Im-
plikationen angeleitet werden kann. Dabei wird jedoch im Unterschied zu den 
genannten Interventionsstrategien das Kunstwerk nicht in Handeln aufgelöst, 
Poiesis also nicht vollständig durch Praxis ersetzt, sondern das gestaltete Werk 
bleibt als Möglichkeit relationaler Sinnerfahrung, die den Moment überdauert, für 
den Rezipienten aktualisierbar. 

Karl Otto Jung hebt in seinem Beitrag gerade dieses Sinn-Potenzial als Signum 
des Kunstwerks hervor und zeigt damit die Aktualität des von manchem als über-
wunden betrachteten Werkbegriffs. Das Kunstwerk bietet dem Betrachter zwar 
»nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fülle«, und entfaltet darin seine Lebensbe-
deutsamkeit.70

Die Verantwortbarkeit der eigenen Kunst zu reflektieren wäre somit eigentlich 
auch Aufgabe in der Ausbildung von Künstlern, noch dringender in der von Kunst-
pädagogen. Reflexionsprozesse von der Tiefe und Qualität, wie sie die Studentin 
Kathrin Lagatie in diesem Band vorlegt, die gerade aus der sensiblen Wahrneh-
mung der Wirkung des eigenen Werks in der pädagogischen Vermittlungssitua-
tion erwachsen, müssten notwendiger Teil jeder künstlerischen Praxis und jedes 
kunstpädagogischen Studiums sein. 

Die verbreitete und als Haltung gepflegte Aporie der akademischen Künstler-
ausbildung, die auf die Frage »Kann man Kunst überhaupt lernen?« antwortet: 
»Nein. Ein Schema gibt es nicht. Da hilft auch das pseudowissenschaftliche Ge-
rede nicht weiter« und ein solches Ansinnen eher mit »Kontrolle« und »Polizei-
schule« assoziiert,71 macht die Sache weder für angehende Künstler und erst recht 
nicht für künftige Kunstpädagogen leichter.72 Im Gegenteil könnte die bewusste 
Auseinandersetzung mit dem Problem der Verantwortung des Künstlers gerade 
jene Brücke bauen, die eine echte berufliche Identifikation der künftigen Kunst-
lehrerinnen und -lehrer ermöglicht, sodass sie sich nicht mehr zerrissen fühlen 
müssen zwischen den »Imperativen der Kunst«,73 die Weltverweigerung fordern, 
und den vermeintlichen Niederungen pädagogischer Praxis, die sie oft unter dem 
Verdacht des Versagens als freie Künstler ausüben.74

69	 Com&Com im Interview mit Philipp Meier, www.mocmoc.ch, 02.02.2008
70	 Vgl. auch Jung 2000
71	 Rauterberg 2010
72	 Vgl. auch den Beitrag von Christian Demand in diesem Band.
73	 Vgl. Sowa 2004
74	 Diese vermeintlichen Dilemmata in der Identifikation von Kunstlehrerinnen und -lehrern 

werden in den empirischen Studien von Dreyer 2005 und Peez 2009 deutlich.



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

234	 Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik

Wem fühlen sich kunstpädagogische Konzeptionen nun tatsächlich verantwort-
lich? Die Erörterung dieser Frage in systematischer Perspektive soll die wichtigsten 
Bezugshorizonte, denen sich historische und zeitgenössische kunstpädagogische 
Modelle verpflichtet sahen und sehen, herausarbeiten. So durchziehen im we-
sentlichen drei Prämissen kunstdidaktische Modelle und wurden und werden 
wechselnd zu mehr oder weniger ausschließlichen Paradigmen erklärt, denen 
Kunstpädagogik verantwortlich sei.

4.1	 Horizont: Kunst

Dass die Kunst selbst ein wesentlicher Bezugspunkt von Kunstpädagogik ist, 
erscheint selbstverständlich, tritt aber historisch gesehen tatsächlich erst in der 
Kunsterziehungsbewegung in den Vordergrund. Im 19. Jahrhundert gab es kei-
nen Kunst-, sondern Zeichenunterricht, in dem das elementarisierte Zeichnen 
als spezifischer Weltzugang im Mittelpunkt stand.75 Gleichwohl war auch der 
Kunstunterricht im Gefolge der Kunsterziehungsbewegung v. a. anthropologisch 
begründet und sah sich im Kontext der Reformpädagogik einem Denken »vom 
Kinde aus«, nicht von der Kunst aus verpflichtet. Die Kunst der Zeit wurde zwar 
maßvoll thematisiert (wobei die Zeitgenossenschaft meist einige Jahrzehnte hinter 
der Avantgarde herhinkte), Zielpunkt aber war der Schüler und seine Entwicklung 
durch Kunst und bildnerisches Arbeiten.

Erstmals gewendet wurde dieses Verhältnis von Reinhard Pfennig, der aus der 
Analyse der Kunst seiner Zeit Kunstunterricht ableitete, in dem diese – abstrakte 
– Kunst zum inhaltlichen und methodischen Referenzrahmen und Zielpunkt des 
Unterrichts wurde, weshalb er auch den Künstler-Lehrer forderte.76 Gunter Otto 
schien Kunstunterricht legitimiert, »einfach weil Kunst vorhanden ist«, wenn man 
»ihr nicht ausweichen kann«,77 und setze daher bekanntlich auf die strukturelle 
Adaption bestimmter Formen der damals zeitgenössischen Kunst als didaktisches 
Prinzip. Zeitgenössische Vertreter eines »kunstorientierten« Kunstunterrichts set-
zen Kunst und Kunstunterricht gleich, der daher im Idealfall »ohne den Umweg 
der Didaktisierung«78 auskommen solle, womit Kunstunterricht selbst zur Kunst 
werde: »Ich plädiere […] für eine künstlerische Bildung, die sich selbst im erwei-
terten Sinne als Kunst oder sagen wir besser, als künstlerischen bzw. kunstanalo-
gen Prozess begreift«,79 so etwa Günther Regel. Da Gegenwartskunst aber v. a. als 
»Kompositum spielerischer Projektionen, ironischer Fiktionalität und irritierender 

75	 Vgl. Skladny 2009 sowie ihren Beitrag in diesem Band
76	 Vgl. Pfennig 1964
77	 Otto 1969, S. 66
78	 Brenne 2008, S. 24
79	 Regel 2003, S. 121



Jochen Krautz

24 Vieldeutigkeiten«80 erscheint, sei eine wissenschaftlich orientierte Kunstdidaktik 
überhaupt am Ende, da sie das Eigentliche der Kunst nicht nur verfehle, sondern 
zerstöre. Kunstdidaktik habe sich »mit den avancierten Formen der Produktion 
von Bewusstsein mitzubewegen, die in der Gegenwartskunst angelegt sind«, und 
dies »notfalls ohne Wissenschaftsbasis, legitimiert durch die Nähe zu künstleri-
schen Vorgehensweisen«.81 Kunstpädagogik solle daher eine »didaktikfreie Zone« 
sein mit der »Möglichkeit zur zeitweiligen Befreiung beider Subjekte [Lehrer und 
Schüler] vom pädagogischen Zwang«, in der sich beide im ästhetischen Zustand 
eines »Wach da«-Seins selbst genügen.82

Solche Kunst-Didaktik verlässt sich darauf, dass die Kunst selbst schon didakti-
schen Anspruch habe.83 Dieser werde jedoch von den Künstlern geleugnet, weil 
der Didaktik der Ruf des Schulmeisterlichen und Besserwisserischen vorauseile, 
an dem Vertreter wie Klafki, Otto oder Heimann Schuld seien.84 Auch hier wird 
daher empfohlen, dass sich »die Theoriebildung in der Didaktik der Kunst an 
den Theorien, Methoden, Strategien aus der Bildenden Kunst orientieren« solle.85 
(Wobei stillschweigend angenommen wird, mit dem Bezug auf die Kunst der der 
Didaktik unterstellten Besserwisserei, Überheblichkeit und Intoleranz entkommen 
zu sein.) Künftige Kunstlehrerinnen und Kunstlehrer hätten eine »künstlerische 
Haltung« zu entwickeln, durch deren »Vorsprung« wachse »ihnen die Autorität 
zu, mit der sie ihren Schülerinnen und Schülern Kunst vermitteln können«.86 Hier 
erscheint also erneut der Künstlerlehrer, der aufgrund der Aura der Kunst selbst 
an Autorität gewinnt und ohne didaktische Reduktion die Kunst unmittelbar als 
Kunst verkörpern und gegen ihre Vereinnahmung durch die Pädagogik verteidi-
gen könne. 

Damit wird die Frage der Verantwortlichkeit einer solchen Position virulent, 
denn hier tritt die Verantwortung gegenüber »der Kunst« vor die pädagogische 
Verantwortung. Die Kunst selbst aber kann keine Ziele oder Wege vorgeben, 
sie legitimiert nicht an sich pädagogisches Handeln, wenn dieses im hier ge-
meinten Sinne verantwortlich sein will. Sonst – so schon Giffhorn – dient die 
Kunst »nicht mehr dem Menschen, sondern die Menschen müssen der Idee der 
Kunst dienen«.87 Dann aber wird die »Notwendigkeit einer übergreifenden pä-

80	 Selle 2006, S. 30
81	 Selle 2006, S. 31
82	 Selle 2003a, S. 190
83	 Dies mag für manche Kunst – wie einige Spielarten partizipativer Handlungskunst oder 

auch die explizit bilddidaktischen Arbeiten eines Rémy Zaugg – zutreffen, ist aber sicher-
lich nicht soweit verallgemeinerbar, dass sich daraus ein Didaktik-Verzicht ableiten ließe. 
Zudem wird Didaktik hier auf die Methodik der Vermittlung reduziert, die grundlegend zur 
didaktischen Reflexion gehörenden Legitimations- und Zielfragen werden vernachlässigt.

84	 Vgl. Dimke 2008, S. 48f.
85	 Dimke 2008, S. 49
86	 Dimke 2008, S. 49
87	 Giffhorn 1979, S. 69



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

25dagogischen Zielkategorie«88 übersehen und man müsste analog zu Wolfgang 
Klafkis Urteil über eine unreflektierte Wissenschaftsorientierung von Unterricht 
von einer »naiven Kunstgläubigkeit« und einer pädagogisch nicht reflektierten 
»Kunstorientierung« des Unterrichts sprechen.89 Hans Meyers hat schon früher 
darauf hingewiesen, dass aus der Kunst eruierte künstlerische Kategorien nicht 
mit kunsterzieherischen Kategorien gleichzusetzen sind: Die »Pädagogik einer 
Sache« unterscheide sich von der »Sache selbst«: »Das Unsachgemäße derartiger 
Kurzschaltungen verrät meist eine naive pädagogische Motivation.«90

Auch garantiert der möglichst nahtlose Anschluss an den jeweils aktuellsten 
»Fortschritt« der Kunst keineswegs »fortschrittliche« Kunstpädagogik.91 Dies hat 
Ernst Gombrich am Ende seines Buches über »Kunst und Fortschritt« treffend for-
muliert: »Nirgendwo ist es dringender als in der heutigen Kunsterziehung, Dis-
tanz zu gewinnen und uns zu fragen, was wir eigentlich von der Kunst wollen. 
Die gedankenlose Anbetung jeder Neuerung kann nie die menschlichen Werte 
ersetzen, auf denen auch die Kunst ruhen muss.«92 Daraus folgt nicht, aktuelle 
Kunst im Unterricht zu ignorieren, sondern pädagogisch und didaktisch begrün-
det mit ihr umzugehen.

Dies gilt nicht weniger für Spielarten einer Überschätzung der Bedeutung von 
Kunst für die Pädagogik, die sich nicht am zeitgenössischen, sondern eher am 
Kunstbegriff der frühen Moderne, insbesondere am Expressionismusparadigma 
orientieren. Ihnen wird »das Schöpferische« zu einer Art Mysterium, das »einer 
wissenschaftlichen Analyse nicht zugänglich« sei.93 Wenn der Künstler – und in 
der Folge der Schüler – vorrangig »seiner inneren Welt Ausdruck und Bedeutung 
verleiht«, kann zwar gehofft werden, dass aus dieser Ich-Zentrierung Sinngebung 
für andere erwächst; aus dem Blickwinkel einer dialogisch verfassten Personalität 
scheint sich hier jedoch gerade in pädagogischer Perspektive viel mehr die Gefahr 
jener »Illusionen von Autonomie« zu ergeben, die das Ich dem Du als vorgeord-
net verstehen.94 

Die Kritik, die Christian Demand in diesem Band an manchen hypertrophen 
Selbstzuschreibungen der Kunstpädagogik übt, trifft genau solche kunstreligiösen 
Haltungen: »Es ist der staunenswert kritikimprägnierte Glaube an die wunderba-
re, beseligende, pazifizierende, bewusstseinserweiternde, wirklichkeitserschlie-

88	 Vgl. Klafki 2007, S. 44
89	 Vgl. Klafki 2007, S. 32
90	 Meyers 1973, S. 53
91	 So auch Diethart Kerbs: »Jeglicher Unterrichtsgegenstand in jeglichem Fach muß sich pä-

dagogisch und politisch legitimieren – und diese Legitimation ist nicht durch den bloßen 
Verweis auf eine momentan aktuelle Entwicklung in der Bezugsdisziplin des Faches (also 
z. B. in der bildenden Kunst) oder auf eine analoge wissenschaftliche Entwicklung (z. B. in 
der Kunstwissenschaft) zu ersetzen. […] Der Anschluß an die jeweils modernste Kunst ga-
rantiert keinesfalls automatisch auch die pädagogische Progressivität.« (Kerbs 1980, S. 29)

92	 Gombrich 1978, S. 117
93	 Volbehr 1997, S. 81
94	 Vgl. Meyer-Drawe 1990



Jochen Krautz

26 ßende, volkserzieherische, wahrnehmungserweiternde und ideologietranszen-
dierende Wirkungskraft der einen, wahren und einzigen Kunst.« Insofern ist sein 
pointiert vorgetragener »Misstrauensantrag« hier an der richtigen Adresse. 

Der Beitrag von Ulrika Eller-Rüter und ihren Studentinnen in diesem Band zeigt 
zudem, dass das eigentliche Wirkmittel der Kunst in der pädagogischen Situati-
on nicht allein, vielleicht nicht einmal primär die Kunst selbst ist: Künstlerische 
Gestaltungsformen sind vielmehr Medium interpersonaler Erziehungs- und Bil-
dungsprozesse. Zwar stellt sie das geschilderte Projekt mit sozial benachteiligten 
Kindern in Rumänien in die von Beuys hergeleitete Tradition einer sozial ver-
antwortlichen Kunst, die in die Gesellschaft wirken will. Doch werden hierzu 
gerade nicht performative Interventionen, sondern die klassischen künstlerischen 
Medien gewählt: Malen, Zeichnen, Drucken, Musik, Theater. Und genau durch 
die damit möglichen ästhetischen Erfahrungen, das Werkerlebnis und die lang-
sam wachsenden Darstellungs- und Ausdrucksfähigkeiten beginnt ein Prozess der 
Ermutigung und Stärkung der Kinder. Insbesondere der Bericht der Studentinnen 
zeigt lebhaft, dass die Wirkung »der Kunst« sich tatsächlich als ein äußerst dichtes 
und intensives interpersonales Geschehen darstellt, in dem die Beziehung vom 
Ich zum Du das entscheidende Moment wird. Dabei sind aber die künstlerischen 
Mittel das Medium, die die fehlenden gemeinsame Sprache überwinden. Die 
Kunststudentinnen lassen sich ganz konkret von dem Antlitz der Anderen und 
deren äußerer wie innerer Not in die Ver-Antwortung rufen und werden ihr nach 
Kräften gerecht. Sie zeigen damit die volle Dimension einer Kunstpädagogik in 
personaler Verantwortlichkeit: Der Künstler und Kunstpädagoge kann den Schüler 
nicht allein »im hallenden Raum« seiner schöpferischen Taten lassen: »Nur wenn 
ihn jemand an der Hand fasst, nicht als einen ›Schöpfer‹, sondern als eine in der 
Welt verlorene Mitkreatur, um ihm jenseits der Künste Gefährte, Freund, Lieben-
der zu sein, wird er der Gegenseitigkeit inne und teilhaft.«95 

Der didaktische Rückzug hinter »die Kunst« übersieht also, dass auch die Kunst 
durch den Erzieher wirkt, und zwar nicht durch die Aura des Künstlertums, son-
dern durch sein Menschsein, denn »Erziehung bedeutet, eine Auslese der Welt 
durch das Medium der Person auf eine andere Person einwirken zu lassen«.96 
Der Lehrer »darf sich nicht durch ein Phantom vertreten lassen«, also auch nicht 
durch das Phantom des Künstlers oder der künstlerischen Freiheit: »Leben aus der 
Freiheit ist personhafte Verantwortung oder es ist eine pathetische Posse.«97 

Wer von Irritationsstrategien der Kunst einen Ausweg aus dem vermeintlichen 
pädagogischen Dilemma von »Anpassung« an Zwang versus »Aufbegehren« für 
Freiheit erhofft,98 übersieht dass »der Gegenpol von Zwang […] nicht Freiheit, 
sondern Verbundenheit« ist.99 Auch wenn also die Gegenwartsdiagnose der Kunst 

95	 Buber 2000, S. 20
96	 Buber 2000, S. 42
97	 Buber 2000, S. 28
98	 Vgl. Selle 2003b
99	 Buber 2000, S. 26



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

27stimmt, dergemäß wir in einer fragmentierten, heterogenen Welt mit verloren 
Sinnbezügen leben und sich dies in der Kunst spiegelt, kann das Spielen mit 
wechselnden Identitäten oder Selbstreferenz im ästhetischen Zustand allein den-
noch kein Weg von Kunstpädagogik sein, wenn es um Verbundenheit zur Welt 
und zum Menschen geht: Notwendig wäre nicht Irritation, sondern Affirmation 
der Person. Kunstpädagogik ist also nicht primär der Kunst verantwortlich, son-
dern dem dialogischen Geschehen, das mit den künstlerischen Mitteln möglich 
ist. 

4.2	 Horizont: Gesellschaft

Dass Zeichenunterricht als Menschenbildung eine gesellschaftliche Verantwor-
tung hat, ist in den Anfängen des Zeichenunterrichts im 18. Jahrhundert noch 
selbstverständlich. Ausgehend von der sozialen Not verwahrloster Kinder entwi-
ckelte etwa Pestalozzi eine geometrisierende zeichnerische Elementarlehre, die 
die »verantwortungsvolle Selbsttätigkeit des Einzelnen fördern und damit positive 
soziale und politische Auswirkungen auf die Gesellschaft ausüben« sollte.100 Un-
geachtet der Realisierbarkeit dieser Zusammenhänge ist damit aber ein Horizont 
gesellschaftlicher Verantwortung formuliert, der über die Bildung der Moralität des 
Einzelnen zur Besserung der gesellschaftlichen Verhältnisse beizutragen sucht.

Weniger in der »Herzensbildung« des Einzelnen denn in den ökonomischen 
Zeitanforderungen sahen frühe Vertreter der reformpädagogischen Bewegung 
die gesellschaftliche Verantwortung des Kunstunterrichts. Alfred Lichtwark etwa 
formulierte: »Die Zukunft unserer Industrie wird mit davon abhängen, ob wir 
entschlossen und imstande sind, der nächsten Generation eine sorgfältige künst-
lerische Erziehung des Auges und der Empfindung angedeihen zu lassen. Bisher 
haben wir nur für die Ausbildung von Künstlern gesorgt. Dass wir damit allein 
eine erste Stelle auf dem Weltmarkte weder erringen noch behaupten können, 
springt uns jetzt in die Augen, und wir erblicken in der Erziehung eines heimi-
schen Konsumenten, der die höchsten Anforderungen stellt, eine der wichtigsten 
Lebensaufgaben. Das wirksame Instrument der Schule, das in unseren Händen 
ist, muss diesem Zweck erst dienstbar gemacht werden […].«101

Kunstpädagogik stellt sich hier eindeutig in den Dienst ökonomischer Konkur-
renzfähigkeit bzw. nationalen Vorrangstrebens (dessen imperialistischer Charak-
ter bekanntermaßen in den 1. Weltkrieg führte). Verantwortlich fühlt man sich 
demnach der Gesellschaft als nationaler Gemeinschaft und ihrem ökonomischen 
Rang in der Welt. Ähnlich eng an den gesellschaftlichen Fortschritt binden sich 
Kunstdidaktiken, die dem Modernismus des Bauhauses verpflichtet sind, wie Al-
fred Ehrhardts »Gestaltungslehre«, die »Schöpferisches restlos durch Aktualität 

100	 Skladny 2009, S. 36
101	 Lichtwark 1900 S. 18f.



Jochen Krautz

28 bedingt«102 sieht und deshalb fordert: »Ökonomie in der Arbeitszeit, in der Ar-
beitskraft und in der Verwendung des Arbeitsmaterials! Disziplin in der Verarbei-
tung bezüglich Wahl des Materials und der Werkzeuge! Disziplin und Verantwort-
lichkeit in der Gesamtgestaltung! Das sind typische und berechtigte Forderungen 
unserer Gegenwart.«103 Kunstpädagogik ist »für die Gestaltung der neuen Formen, 
für den nächsten Schritt verantwortlich!«104

Die darin enthaltene gesellschaftliche Fortschrittsutopie der frühen Moderne ist 
hinlänglich kritisiert worden. Gleichwohl ist in diesen Thesen noch eine Dimen-
sion gesellschaftlicher Verantwortung von Kunstpädagogik aufbewahrt, die in jün-
gerer Zeit nur noch schwach repräsentiert ist, nämlich die Aufgabe der Vermitt-
lung konkreter berufsrelevanter Fähigkeiten und Fertigkeiten. Dies meint nicht, 
was zeitgenössische »Kompetenz«-Konzepte als allgemeine, anpassungsfähige 
Problemlösungsfähigkeiten beschreiben, die für Arbeitszusammenhänge in der 
globalen Ökonomie beliebig instrumentalisierbar sind.105 Vielmehr geht es um 
elementare Entwurfs-, Visualisierungs- und Gestaltungsfähigkeiten, die in vielen 
Berufen relevant sind, also um ein konkretes Können,106 das damit aufgrund sei-
ner Relevanz für die Bildung der Person und ihrer verantwortlichen Mitarbeit in 
der Gesellschaft und nicht allein aufgrund seiner ökonomischen Zweckhaftigkeit 
legitimiert ist. 

Kritisch gewendet wurde die Frage gesellschaftlicher Verantwortung des Kunst-
unterrichts dann vom Konzept Visuelle Kommunikation (VK) zu Beginn der 
1970er-Jahre: Es galt als Ausdruck gesellschaftlicher Verantwortung, die Affirma-
tion der ökonomischen und politischen Verhältnisse durch Kunst und visuelle 
Medien radikaler Kritik zu unterziehen, durch diese Kritik zur Emanzipation der 
Schüler von diesen Verhältnissen beizutragen und sie derart nicht nur zu verbes-
sern, sondern auch ganz zu überwinden.107 Das Fach Visuelle Kommunikation 
trat damit mit einem gesellschaftlichen Gesamtverantwortungsanspruch an. Die 
Geschichte des Scheiterns dieses Paradigmas in seiner Radikalität ist hinlänglich 
bekannt, wenn auch eine langjährige außerschulische Praxis emanzipatorisch 
verstandener ästhetischer Bildung etwa von Wolfgang Zacharias u. a. hervorzu-
heben ist, die konkret in die soziale Verantwortung eintrat und versuchte, gesell-
schaftliche Verantwortungsbereitschaft zu fördern.108 Entscheidend ist, dass dieser 
Horizont politisch-gesellschaftlicher Verantwortung seitdem als notwendig zum 
Fachverständnis gehörig gelten kann. Es deckt sich in einer entideologisierten 

102	 Ehrhardt 1932, S. 14
103	 Ehrhardt 1932, S. 15
104	 Ehrhardt 1932, S. 21
105	 Ein solches, auf Anpassung der Person an die Funktionszwänge globaler Ökonomie zielen-

des Kompetenzkonzept vertritt etwa die OECD mit Ihrer PISA-Studie: vgl. Krautz 2009b und 
2009c.

106	 »Kompetenz« also verstanden als »Befähigung zur Bewältigung« (Wollersheim 1993)
107	 Vgl. für dieses revolutionäre Paradigma der VK z. B. Borchhardt/Dunkel/Stüber 1972; zur 

Kategorisierung der politischen Ziele der VK vgl. Krautz 2004, S. 214–226
108	 Vgl. Mayrhofer/Zacharias 1976



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

29Fassung durchaus mit dem oben erläuterten sozial orientierten Verantwortungs-
begriff der »Pädagogik der Kommunikation« Klaus Schallers. Ihm zufolge ist es 
nicht nur »das mit Sinn immer schon Versorgte, das Objektive«, das Sinn gene-
riert, »sondern das Widersinnige, das politisch-ökologisch-technologisch Krisen-
hafte, das Bedrohende in unserer Menschenwelt klagt den Menschen ein in die 
Verantwortung«.109

Gerade das Problem der ökologischen Zukunftsverantwortung findet seinen 
Niederschlag in einem der wenigen kunstpädagogischen Konzepte, das den Ho-
rizont gesellschaftlicher Verantwortung von Kunstpädagogik und den Autonomie-
anspruch des Kunstwerks didaktisch reflektierend zum Ausgleich bringt. Martin 
Zülch hat in expliziter Auseinandersetzung mit einer verkürzt verstandenen Auto-
nomieästhetik, zu der ausgerechnet der ehemalige Vordenker der VK, Hermann K. 
Ehmer, späte Zuflucht suchte,110 gezeigt, dass die vermeintliche Sinn- und Funkti-
onsabstinenz der Kunst nicht nur diese selbst verfehlt, sondern sich auch jeder ge-
sellschaftlichen Verantwortung entledigt: »Auch in der deutschen Kunstpädagogik 
verstärkt sich der Trend, das genuin Künstlerische nur auf die Kunst selbst zu be-
ziehen, die ›Kunst als Kunst‹ also als ›selbstreferenziell‹, ›zweckfrei‹, ›sinnabsti-
nent‹ oder als ›ethisch indifferent‹ zu definieren. Es entwickelt sich ein neuartiges 
l’art pour l’art – Denken […]«.111 Hier drohe »ein auf pure Selbstreferenz und mo-
nadenhafte Subjektivität fixiertes Denken jegliche Vermittlungsschritte zwischen 
Kunst und Lebenspraxis zu unterbinden«.112 Zülch betont statt dessen, es sei ge-
rade die Spannung zwischen »›Eigen-Sinn-Stiftung‹ der Künste, deren praktische 
und theoretische Aneignung unserem Fach ein ungewöhnliches Profil verleihen 
kann, und deren Einbindung, Anschlussfähigkeit und Sinnstiftungskompetenz im 
Zusammenhang mit anderen Fächern und Lebensbereichen«, aus der die Kunst-
pädagogik ihren Beitrag zu einer Schule gewinnen kann, in der man tatsächlich 
für’s Leben lernt.113 Seine Beiträge zur Umweltbildung im Fach Kunst zeigen, dass 
sich gerade an der Kunst die »Schlüsselprobleme« der Gegenwart (Klafki) auf 
eine eigene, eben kunstspezifische Weise erfahren und reflektieren lassen, ohne 
dass deshalb das Kunstwerk in seiner Eigenart beschädigt würde. Zülch fragt also 
in einer sorgfältigen didaktischen Reflexion von außerhalb der Kunst auf deren 
Verantwortung und Bedeutsamkeit für die Welt, ohne ihr deshalb normative Rah-
men setzen zu wollen. In seinem Beitrag in diesem Band greift Martin Zülch das 
Problem ökologischer Verantwortung wieder auf, arbeitet hier jedoch eher im 
kommunikativen Kontext des Grafik-Designs. Er nähert sich damit zeitgenössi-
schen Konzepten einer »Bildkompetenz« oder »Visuellen Kompetenz«, die bild-

109	 Schaller 1987, S. 278
110	 Vgl. Ehmer 1994
111	 Zülch 1997, S. 4
112	 Behr/Zülch 1994, S. 34
113	 Behr/Zülch 1994, S. 36



Jochen Krautz

30 liche Rezeptions- und Sprachfähigkeit anleiten wollen, um in einer zunehmend 
von Bildern geprägten Welt Mündigkeit zu fördern.114

Kunstpädagogik im Horizont gesellschaftlicher Verantwortung muss also die 
Schlüsselprobleme der jeweiligen Zeit berücksichtigen, muss einerseits eine kri-
tisch-konstruktive Auseinandersetzung mit Kunst und Bildern anleiten und an-
dererseits Fähigkeiten vermitteln, die zu verantwortlichem Mitwirken in dieser 
Gesellschaft befähigen.

4.3	 Horizont: Mensch

Eine vorrangig anthropologische Orientierung der Kunstpädagogik entstand mit 
der »Entdeckung der Kinderzeichnung« und dem neuen reformpädagogischen 
Denken »vom Kinde aus« und prägte das Fach bis Anfang der 1960er-Jahre. 
Kunstpädagogische Verantwortung galt vor allem dem Kind und seiner Entwick-
lung und nahm bei der Einsicht ihren Ausgang, dass der kleine Mensch – zumin-
dest in unserer Kultur – eine Gestaltungsfähigkeit und ein Ausdruckbedürfnis im 
bildnerischen Bereich entwickelt, das sich als eine eigene und spezifische Form 
geistiger Auseinandersetzung mit Welt erweist, die ihr eigenes Recht und ihre 
eigenen Entwicklungs- und Bildungsmöglichkeiten hat. 

Kunstunterricht in diesem Verständnis legte den Entwicklungsgang des Kindes 
bis ins frühe Jugendalter also nicht nur als didaktisch zu berücksichtigendes »Be-
dingungsfeld« zugrunde, wie dies seit Gunter Otto üblich ist, sondern versuchte 
aus dieser Entwicklungslogik Inhalte und Methoden für die verschiedenen Alters-
stufen abzuleiten. Themen und Aufgaben hatten »entwicklungsgemäß« zu sein.

Beispielhaft ist dies bis heute in der Praxis der Waldorfpädagogik realisiert, die 
nicht nur in den künstlerischen Anteilen des Unterrichts eine dezidiert anthro-
pologische Argumentation zugrunde legt. So ist etwa das Herausarbeiten eines 
Werkstücks wie eines Löffels oder einer Schale aus dem Vollholz, das im künst-
lerisch-handwerklichen Unterricht der 6. Klasse der Waldorfschule ansteht,115 
weder von künstlerischer noch von gesellschaftlicher Relevanz: Die Form ist ge-
brauchsorientiert, die Herstellung des Gebrauchsgegenstands selbst fern ab von 
den Verhältnissen der heutigen Industriegesellschaft. Wesentlich ist vielmehr die 
Möglichkeit elementarer Weltbegegnung über die Bearbeitung eines Naturmate-
rials, das dem eigenen Willen Widerstand entgegensetzt, dessen Formung, dessen 
Bildung den Werkschaffenden selbst bildet. Solche »Begegnung mit der Eigenge-
setzlichkeit der Welt«, vermittelt über Anschauung und elementare Sinneserfah-
rung und ausgerichtet auf die Entwicklungslagen der Altersstufen, ist Grundlage 
einer Kunstpädagogik, die damit versucht, dem menschlichen Kohärenzbedürfnis 
durch die Erfahrung von Sinnhaftigkeit, Verstehbarkeit und Handhabbarkeit der 

114	 Vgl. Bering 2006, Niehoff 2006. Diese Ansätze haben damit eine gewisse Verwandtschaft 
zum aufklärerischen Konzept der VK, ohne jedoch deren gesellschaftskritischen Impuls 
noch zu teilen.

115	 vgl. Richter 2006, S. 506f.



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

31Welt zu entsprechen.116 Aus der Anthropologie wird hier also eine bildungstheo-
retisch begründete Kunstpädagogik hergeleitet. 

Die Fragwürdigkeit kanonischer Ableitungen von Themen und Inhalten aus ei-
ner als allgemeingültig angenommen Anthropologie wird dabei von Vertretern 
der Waldorfpädagogik inzwischen selbst kritisch erörtert,117 die Kunstdidaktik 
hat die kritische Diskussion über eine vorrangige Orientierung an altersgemä-
ßen Entwicklungslagen in den 1970er-Jahren vollzogen.118 Auch bildnerische 
Entwicklung, so zeigt sich, ist nicht unabhängig von kulturellen Kontexten und 
daher nicht überzeitlich, sondern historisch gebunden. Wolfgang Klafki hat zu-
dem schon früh die von der Musischen Erziehung vertretene These zurückgewie-
sen, dass es eine Entsprechung von Phylogenese und Ontogenese im Bereich der 
künstlerischen Entwicklung gebe (»biogenetisches Grundgesetz«).119 Diese These 
kann allenfalls, dann aber durchaus fruchtbar, als didaktische Hilfskonstruktion 
verstanden werden, die die Auswahl altersadäquater Darstellungsweisen aus der 
Kunstgeschichte unterstützen kann.

Vielmehr könnte eine anthropologische Orientierung der Kunstpädagogik von 
einer Phänomenologie der Person ausgehen, wie sie Jost Schieren in diesem Band 
entfaltet. Als Dimensionen des Ich kennzeichnen Körper, Gefühl, Gedächtnis und 
Erinnerung, Denken, Verstehen, Urteilen, Mitmenschen und Sinn damit zugleich 
Bildungsdimensionen, auf die sich auch Kunstpädagogik beziehen könnte. Und 
Schieren macht – wie bereits erwähnt – deutlich, dass mit der Waldorfpädagogik 
eine pädagogische Praxis vorliegt, die in spezifischer Weise gerade die künstleri-
schen Bildung dieser personalen Dimensionen zu realisieren versucht. Es ist dies 
somit ein Verständnis von Bildung und Erziehung, »das strukturell die Person in 
ihrer Ganzheit sieht und anzielt. Es ist das eine Betrachtungsweise, für die sich 
Laufe der abendländischen Kulturgeschichte die Bezeichnung ›Humanismus‹ im 
Sinne einer Kultur und Zivilisation des Menschen für den Menschen herausge-
prägt hat«.120

Die didaktischen Folgerungen für eine Kunstpädagogik, die sich am Person-
begriff orientiert, versucht der Autor dieser Einführung selbst in einem weiteren 
Beitrag in diesem Band zu konkretisieren. 

Eine anthropologische Grundorientierung, die die Kunstpädagogik bis heute 
tatsächlich latent prägt, ist der reformpädagogische Mythos vom »schöpferischen 
Kind«, das mit seiner unverdorbenen Schöpferkraft dem Genie des Künstlers na-
hestehe.121 Daraus ergeben sich wesentliche Fragen: »In welchem Verhältnis ste-
hen die Entdeckung der schöpferischen Natur des Kindes und die pädagogische 
Vermittlung zueinander? Welche Aufgabe hat die Kunstpädagogik? Soll sie ledig-

116	 Vgl. Schieren 2008, S. 82ff.
117	 Vgl. Schieren 2008, S. 82ff.
118	 Vgl. Giffhorn 1979, S. 201–205
119	 Vgl. Klafki 1967
120	 Flores d’Arcais 1991, S. 79
121	 Vgl. Ullrich 1999



Jochen Krautz

32 lich einen schützenden Raum für kindliche Kreativität schaffen? An welcher Stelle 
soll sie eingreifen, vermitteln und mit welchem Ziel soll sie das tun?«122 Diese 
Ambivalenzen betreffen kunstpädagogische Verantwortung unmittelbar, denn die 
Figur des »Künstlerkindes« zieht das vermeintliche Dilemma von »Führen oder 
Wachsenlassen« nach sich.123 Dies hat Martin Buber schon früh zu seiner Kritik 
am Prinzip der »Entfaltung der schöpferischen Kräfte im Kinde« veranlasst, das 
die dialogische Verfasstheit der Person übersieht und das Kind »ganz unverbun-
den […] im hallenden Raum seiner Taten«124 stehen lässt, statt es in die Ver-Ant-
wortung zu holen. Das Problem zieht sich bis in zeitgenössische Konzeptionen 
der Kunstpädagogik, wie Helene Skladny in diesem Band zeigt.

Eine anthropologische Fundierung von Kunstpädagogik im Sinne des perso-
nalen Verhältnisses von Antwort und Verantwortung nimmt Hubert Sowa in sei-
nem Beitrag vor. Er betont das Verhältnis zum Sichtbaren als konstitutiv für den 
Menschen, dessen Blick in einem verstehenden Antwortverhältnis zur Welt steht 
und demnach vom Sichtbaren selbst konstitutiv in die Verantwortung gerufen ist. 
Aus diesem Weltverhältnis einer »korresponsiven Sichtigkeit« leitet er die zentra-
le Zielbestimmung des Faches ab, das es primär mit Sichtbarem zu tun hat, das 
rezeptiv und produktiv Antwort fordert – eine Antwort, die jedoch ebenfalls ver-
antwortet werden muss: Es geht um den »verantworteten Blick«. Sowa knüpft hier 
zugleich an die Tradition einer entwicklungspsychologischen Orientierung der 
Kunstpädagogik an, da er die altersgemäße Ausdifferenzierung dieses Verhältnis-
ses zur sichtbaren Welt und eine verantwortliche gesamtcurriculare Konzeption 
der gestalterischen und rezeptiven Arbeitsbereiche einfordert.

Sowas hermeneutische Orientierung verweist in anthropologischer Perspektive 
auf den Menschen als geistiges Wesen, das in der Verbindung von Sinnlichkeit 
und Vernunft Welt zu erfassen, Vorstellungen zu bilden und in eine eigene Ge-
stalt zu bringen vermag. »Anschauende Urteilskraft« nannte Goethe eine solche 
produktive Tätigkeit in der Anschauung des Objekts.125 In diesem Sinne betonte 
Konrad Fiedler in seiner gerade für die Kunstpädagogik bedeutsamen Kunstthe-
orie, dass künstlerisches Schaffen von »Geistesklarheit«, »Ruhe des objektiven 
Interesses« und »darstellender Tätigkeit« geprägt sei.126 Genau diese Idee lag der 
von der Kunsttheorie Britsch’/Kornmanns ausgehenden, bis heute aktiven süd-
deutschen Schule der Kunsterziehung zugrunde:127 Zeichnerische, malerische, 
plastische Formgebung gilt als den Stufen kindlicher Entwicklung folgende geis-
tige Leistung, die nach Britsch in der »Umwandlung vom Gesehenen zum Ge-
dachten« besteht128: »Nicht nur der Gegenstand gibt die Form, sondern vor allem 

122	 Skladny 2009, S. 169
123	 Litt 1952
124	 Buber 2000, S. 20
125	 Vgl. Schieren 1998
126	 Kultermann 1998, S. 192
127	 Vgl. www.gestalt-archiv.de
128	 Schütz 1993, S. 20



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

33der Geist!«129 Die sichtbare Erscheinung wird in der Zeichnung »als verstandene 
Form ein Teil des bildenden Menschengeistes und unterliegt dessen Gesetzen«.130 
Damit ist die künstlerische Gestaltung an ein »Über-Geordnetes«, »All-Gemei-
nes«, an Gesetz und Wert gebunden.131 

Carina Sucker konkretisiert dies in diesem Band am Beispiel des naturalisti-
schen Zeichnens. Sie zeigt, dass die »Orientierung: Geist«132 auf verstehenden 
Weltbezug im Zeichnen zielt, nicht Irritation und Verfremdung, sondern Klärung 
und Sinn betont. So erweist sich auch, dass eine womöglich nur bedingt »zeit-
gemäße« künstlerische Form sehr wohl hohe kunstdidaktische Relevanz besitzen 
kann, wenn sie die Achtsamkeit gegenüber den Dingen durch Sensibilisierung für 
dessen Qualitäten unterstützt, wenn sie Wege des Mitlebens als »Teilnahme an 
einer gemeinsamen Lebensform« und einer »gemeinsamen geistigen Welt« durch 
»Mimesis, Einfühlung und Verstehen«133 aufzeigt. Insofern betont Sucker zurecht, 
dass Jugendliche auch ein Recht auf diese entwicklungsgemäße Fähigkeitsbil-
dung haben, die nicht mit vermeintlich »künstlerischen« Argumenten unterlassen 
werden darf. 

Die Beiträge des Bandes zielen somit insgesamt darauf, theoretische und prakti-
sche Aspekte einer verantworteten Balance von Kunst und Pädagogik zu entfal-
ten. Wie diese didaktisch konkretisiert werden kann, machen Beispiele deutlich 
und wird im Beitrag des Herausgebers konkretisiert. 

Bricht man abschließend den in dieser Einführung aufgerissenen und im ganzen 
vorliegenden Band formulierten hohen Anspruch von Verantwortung herunter auf 
die wenigen Schulstunden, die real existierendem Kunstunterricht zur Verfügung 
stehen, so kann man sich diesem entweder unter dem Hinweis der Nichtreali-
sierbarkeit der Verantwortung zu entziehen versuchen; oder man versteht ihn als 
Plädoyer pro domo, um sich der Bedeutsamkeit der Kunst in der Schule zu versi-
chern; oder es kann die Verantwortung, mit dieser kostbaren Zeit sinnvoll umzu-
gehen, umso deutlicher hervortreten. Wenn auch der zweite Aspekt wesentlich 
ist, so versteht sich der vorliegende Band gleichwohl als entschiedenes Plädoyer 
für letztere Option. 

Literatur

Adams, Robert: Why people photograph. New York 1994
Adler, Alfred: Der Sinn des Lebens. Frankfurt a. M. 1973
Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie. Frankfurt a. M. 1973

129	 Herrmann 1963, S. 42
130	 Herrmann 1963, S. 42
131	 Vgl. Herrmann 1953, S. 31
132	 Krautz 2009e
133	 Fuchs 2008, S. 285f.



Jochen Krautz

34 Antonovsky, Aaron: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit. Tübingen 
1997

Bauer, Joachim: Warum ich fühle, was du fühlst. Intuitive Kommunikation und das 
Geheimnis der Spiegelneuronen. Hamburg 2005 

Behr, Manfred/Zülch, Martin: Kunst im schalltoten Raum? Ein Gegenentwurf zu Her-
mann K. Ehmers gewendetem Kunstverständnis. In: BDK-Mitteilungen 4/1994,  
S. 28–37

Bilstein, Johannes: Kunst und Erziehung – Ähnlichkeiten im Ungleichen. In: Hanel, 
Bernhard/Wagner, Robin (Hrsg.): Spannungsfeld Kunst. Sinnhorizonte und Gestal-
tungsziele heute. Stuttgart, Berlin 1997, S. 103–130

Blinne, Jens/Seubold, Günter: Drei Kontexte des Bildungsbegriffs: Kunst, Wissen-
schaft, Spiritualität. In: Schieren, Jost (Hrsg.): Bildungsmotive in Kunst und Wissen-
schaft. Oberhausen 2008, S. 9–31

Bohnsack, Fritz: Martin Bubers personale Pädagogik. Bad Heilbrunn 2008
Böhm, Winfried: Theorie und Praxis. Eine Einführung in das pädagogische Grundpro-

blem. Würzburg 19952

Borchhardt, Johannes/Dunkel, Ole/Stüber, Joachim: Audiovisuelle Medien in der 
Schule 1. Zur politischen Ökonomie visueller Kommunikation. Ravensburg 1972

Bowlby, John: Bindung als sichere Basis. Grundlagen und Anwendung der Bindungs-
theorie. München 2008 

Brenne, Andreas: Exkurs Feldforschung. In: Kunst+Unterricht »Feldforschung« 
320/2008, S. 24

Buber, Martin: Rede über das Erzieherische (1925). In: ders.: Reden über Erziehung. 
Gütersloh 200010, S. 11–49

Buber, Martin: Das dialogische Prinzip. Gütersloh 200610

Burchardt, Matthias: Von der Verantwortung der Verantwortung. In: Vierteljahres-
schrift für wissenschaftliche Pädagogik 1/2007, S. 68–79

Clair, Jean: Die Verantwortung des Künstlers. Avantgarde zwischen Terror und Ver-
nunft. Köln 1998

Danner, Helmut: Verantwortung und Pädagogik. Anthropologische und ethische Un-
tersuchungen zu einer sinnorientierten Pädagogik. Königstein 1983

Dimke, Ana: Das Bildende als Part der Kunst. In: Billmayer, Franz (Hrsg.): Angeboten. 
Was die Kunstpädagogik leisten kann. München 2008, S. 43–53

Dreyer, Andrea: Kunstpädagogische Professionalität und Kunstdidaktik. Eine qualita-
tiv-empirische Studie im kunstpädagogischen Kontext. München 2005

Ehrhardt, Alfred: Gestaltungslehre. Die Praxis eines zeitgemäßen Kunst- und Werk-
unterrichts. Weimar 1932

Fend, Helmut: Entwicklungspsychologie des Jugendalters. Wiesbaden 20053

Fischer, Wolfgang: Wozu taugt die »pädagogische Verantwortung«? In: Meyer-Drawe, 
Käte/Peukert, Helmut/Ruhloff, Jörg (Hrsg.): Pädagogik und Ethik. Beiträge zu einer 
zweiten Reflexion. Weinheim 1992, S. 181–198

Fuchs, Thomas: Das Gehirn – ein Beziehungsorgan. Eine phänomenologisch-ökolo-
gische Konzeption. Stuttgart 2008

Giffhorn, Hans: Kritik der Kunstpädagogik. Chancen und Gefahren ästhetischer Er-
ziehung. Köln 1979

Gombrich, Ernst H.: Kunst und Fortschritt. Wirkung und Wandlung einer Idee. Köln 
1978



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

35Grossmann, Klaus E./Grossmann, Karin (Hrsg.): Bindung und menschliche Entwick-
lung. John Bowlby, Mary Ainsworth und die Grundlagen der Bindungstheorie. 
Stuttgart 2003

John, Rüdiger: Objekt Subjekt Prädikat. Ein Exkurs über systemische Kunst und kri-
tische Ästhetik. In: Internationale Gesellschaft der Bildenden Künste (IGBK); Lan-
desakademie Schloß Rotenfels; Kettel, Joachim (Hrsg.): Künstlerische Bildung nach 
Pisa. Beiträge zum internationalen Symposium Mapping Blind Spaces – Neue 
Wege zwischen Kunst und Bildung. Museum für neue Kunst, Zentrum für Kunst 
und Medientechnologie Karlsruhe und Landesakademie Schloß Rotenfels, Ober-
hausen 2004, S. 315–319

Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische 
Zivilisation. Frankfurt a. M. 2003

Jung, Karl Otto: Künstlerisches Handeln. Bausteine zu einer Lehre in den Bildenden 
Künsten. Berlin 2000

Kerbs, Diethart: Wider den Kunstoptimismus. In: Kunst+Unterricht 61/1980, S. 29
Klafki, Wolfgang: Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik. Zeitgemäße Allge-

meinbildung und kritisch-konstruktive Didaktik. Weinheim, Basel 20076

Krautz, Jochen: Vom Sinn des Sichtbaren. John Bergers Ästhetik und Ethik als Impuls 
für die Kunstpädagogik am Beispiel der Fotografie. Hamburg 2004 

Krautz, Jochen: Kunst, Pädagogik, Verantwortung. Anmerkungen zur Verantwortung 
kunstpädagogischer Forschung und Praxis. In: Meyer, Torsten/Sabisch, Andrea 
(Hrsg.): Kunst Pädagogik Forschung. Aktuelle Zugänge und Perspektiven. Bielefeld 
2009 (a), S. 137–147

Krautz, Jochen: Ware Bildung. Schule und Universität unter dem Diktat der Ökono-
mie. Kreuzlingen/München 20092 (b)

Krautz, Jochen: Bildung als Anpassung? Das Kompetenz-Konzept im Kontext einer 
ökonomisierten Bildung. In: Fromm Forum 13/2009 (c), S. 87–100 (http://forum-
kritische-paedagogik.de/start/download.php?view.553)

Ladenthin, Volker: Ist die Kunst bildend? Bildungsmotive für die Kunst. In: Schieren, 
Jost (Hrsg.): Bildungsmotive in Kunst und Wissenschaft. Oberhausen 2008,  
S. 33–73

Lévinas, Emmanuel: Humanismus des anderen Menschen. Hamburg 1989
Lichtwark, Alfred: Übungen in der Betrachtung von Kunstwerken. Nach Versuchen 

mit einer Schulklasse. Dresden 19003

Liesbrock, Heinz: Die Wahrheit des Sichtbaren. Edward Hopper und die Fotogra-
fie. In: Költzsch, Georg-W./ders. (Hrsg.): Edward Hopper und die Fotografie. Die 
Wahrheit des Sichtbaren. Köln 1992, S. 15–33

Lingner, Michael: Krise, Kritik und Transformation des Autonomiekonzepts moderner 
Kunst. Zwischen Kunstbetrachtung und ästhetischem Dasein. In: ders./Maset, Pier-
angelo/Sowa, Hubert (Hrsg.): Ästhetisches Dasein. Perspektiven einer performati-
ven und pragmatischen Kultur im öffentlichen Raum (k23). Hamburg 1999,  
S. 25–45

Maritain, Jacques: Die Menschenrechte und das natürliche Gesetz. Bonn 1951
Maritain, Jacques: The Responsibility of the Artist. New York 1960
Merleau-Ponty, Maurice: Das Auge und der Geist. Philosophische Essays. Hamburg 

2003
Messner, Johannes: Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik 

und Wirtschaftsethik. Innsbruck, Wien, München 19665



Jochen Krautz

36 Mayrhofer, Hans/Zacharias, Wolfgang: Ästhetische Erziehung. Lernorte für aktive 
Wahrnehmung und soziale Kreativität. Reinbek/Hamburg 1976

Meyer-Drawe, Käte: Illusionen von Autonomie. Diesseits von Ohnmacht und All-
macht des Ich. München 1990

Meyer-Drawe, Käte: Nachdenken über Verantwortung. In: Fauser, Peter/Luther, Hen-
ning/dies. (Hrsg.): Verantwortung. Friedrich Jahresheft X, Seelze 1992, S. 14–16

Meyers, Hans: Theorie der Kunsterziehung. Reflexionen zur fachwissenschaftlichen 
und bezugswissenschaftlichen Grundlegung der Kunstdidaktik. Frankfurt a. M. 
1973

Otto, Gunter: Kunst als Prozeß im Unterricht. Braunschweig 19692

Peez, Georg (Hrsg.): Kunstpädagogik und Biografie. 52 Kunstlehrerinnen und Kunst-
lehrer erzählen aus ihrem Leben – Professionsforschung mittels autobiografisch-
narrativer Interviews. München 2009

Pfennig, Reinhard: Gegenwart der Bildenden Kunst. Erziehung zum bildnerischen 
Denken. Oldenburg 1964

Rauterberg, Hanno: Und das ist Kunst? Eine Qualitätsprüfung. Frankfurt a. M. 2007
Rauterberg, Hanno: Polizeischule oder Ort zum Herumsauen? Hanno Rauterberg im 

Gespräch mit Christian Demand und Olaf Metzel. In: DIE ZEIT 22/21.05.2008,  
S. 47

Regel, Günther: Die Zweite Moderne, die Schule und die Kunst – Konsequenzen für 
die künstlerische Bildung. In: Buschkühle, Carl-Peter (Hrsg.): Perspektiven künstle-
rischer Bildung. Texte zum Symposium »Künstlerische Bildung und die Schule der 
Zukunft. Köln 2003, S. 121–139.

Richtlinien für die gymnasiale Oberstufe in Nordrhein-Westfalen – Kunst. Frechen 
1996

Rizzolatti, Giacomo/Sinigaglia, Corrado: Empatie und Spiegelneurone. Die biologi-
sche Basis des Mitgefühls. Frankfurt a. M. 2008

Schachtschneider, Karl Albrecht: Res publica, res populi. Grundlegung einer Allge-
meinen Republiklehre. Ein Beitrag zur Freiheits-, Rechts- und Staatslehre. Berlin 
1994

Schaller, Klaus: Wie weit reicht die pädagogische Verantwortung? In: ders.: Pädago-
gik der Kommunikation. Annäherungen, Erprobungen. Sankt Augustin 1987,  
S. 264–281

Schaller, Klaus: Alles fließe von selbst! Bemerkungen zum Verantwortungsverständnis 
bei J. A. Comenius. In: Fauser, Peter/Luther, Henning/Meyer-Drawe, Käte (Hrsg.): 
Verantwortung. Friedrich Jahresheft X, Seelze 1992, S. 132–133

Schier, Flint: Malerei nach der Kunst? Kommentare zu Wollheim (1991). In: Harrison, 
Charles/Wood, Paul (Hrsg.): Kunsttheorie im 20. Jahrhundert. Künstlerschriften, 
Kunstkritik, Kunstphilosophie, Manifeste, Statements, Interviews. Band 2. Ostfil-
dern-Ruit 2003

Schmücker, Reinold: Funktionen der Kunst. In: Kleimann, Bernd/Schmücker, Reinold 
(Hrsg.): Wozu Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion. Darmstadt 2001, S. 13–33

Selle, Gert: Kunstpädagogik und ihr Subjekt. Entwurf einer Praxistheorie. Oldenburg 
20032 (a)

Selle, Gert: Das Eine oder das Andere. Über eine minimalistische Didaktik der ästhe-
tischen Irritation. In: BDK-Mitteilungen 3/2003(b), S. 2–7



Verantwortungshorizonte der Kunstpädagogik. Zur Einführung

37Skladny, Helene: Ästhetische Bildung und Erziehung in der Schule. Eine ideenge-
schichtliche Untersuchung von Pestalozzi bis zur Kunsterziehungsbewegung. 
München 2009

Sowa, Hubert: Einleitung. In: Lingner, Michael/Maset, Pierangelo/ders. (Hrsg.): Äs-
thetisches Dasein. Perspektiven einer performativen und pragmatischen Kultur im 
öffentlichen Raum (k23). Hamburg 1999, S. 13–22

Sowa, Hubert: Ethische Implikationen kunstpädagogischer Prozesse – Vorbemerkun-
gen zu einer künftigen kunstpädagogischen Handlungstheorie. In: Buschkühle, 
Carl-Peter (Hrsg.): Perspektiven künstlerischer Bildung. Texte zum Symposium 
»Künstlerische Bildung und die Schule der Zukunft«. Köln 2003, S. 213–233

Sowa, Hubert: Imperative der Kunst. Zum Problem der Werteorientierung im künst-
lerisch-ästhetischen Bereich. In: Matthes, Eva (Hrsg.): Werteorientierter Unterricht 
– eine Herausforderung für die Schulfächer. Donauwörth 2004

Spaemann, Robert: Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik. Stuttgart 1990
Speck, Otto: Erziehung und Achtung vor dem Anderen. Zur moralischen Dimension 

der Erziehung. München, Basel 1996
Volbehr, Hartwig: Bewußtseinswandel und schöpferischer Prozess. In: Hanel, Bern-

hard/Wagner, Robin (Hrsg.): Spannungsfeld Kunst. Sinnhorizonte und Gestaltungs-
ziele heute. Stuttgart, Berlin 1997, S. 78–102

Waldenfels, Bernhard: Antwort und Verantwortung. In: Fauser, Peter/Luther, Henning/
Meyer-Drawe, Käte (Hrsg.): Verantwortung. Friedrich Jahresheft X, Seelze 1992,  
S. 139–141

Weigand, Gabriele: Schule der Person. Zur anthropologischen Grundlegung einer 
Theorie der Schule. Würzburg 2004

Wollersheim, Heinz-Werner: Kompetenzerziehung: Befähigung zur Bewältigung. 
Frankfurt a. M. 1993

Zülch, Martin: Kunstpädagogik – Ökologie – Umweltbildung. Zugänge zu einer in-
terdisziplinären Problemstellung. In: BDK-Mitteilungen 3/1997, S. 3–11





Helmut Danner

Kunstpädagogik in existenzieller Verantwortung

Aus meiner Schul- und Studienzeit erinnere ich mich an drei Kunsterzieher, an 
die Herren Huber, Pressl und Winter. Huber ließ uns malen und zeichnen, wozu 
wir Lust hatten. Er setzte sich während der Schulstunde ans Pult und schrieb 
Gedichte, wie wir Schüler munkelten; gegen Ende verkündete er mit monoto-
ner Stimme: »Mit Malen und Zeichnen dann aufhören«. Pressl brachte uns die 
Perspektive und technisches Zeichnen bei, und er ließ uns mit breiter Feder und 
Tusche verschiedene Schriften üben. Er ging herum und kommentierte unsere Be-
mühungen. An Winter erinnere ich mich besonders gerne, weil er mir persönlich 
das Vertrauen vermittelte, dass ich kein hoffnungsloser Fall, sondern erstaunlicher 
Weise in der Lage war, passable Bilder zu malen und brauchbare Tonkrüge zu 
formen. Er leitete jeden Studenten an, indem er mit Einfachem anfangen ließ und 
dann Ratschläge für eine Erweiterung machte; so entstand etwa aus ein paar ge-
malten Steinen am Ende ein Wasserfall.

Wie wurden die Kunsterzieher Huber, Pressl und Winter ihrer Verantwortung 
gerecht? Dieser Frage wollen wir im Folgenden nachgehen, indem wir erstens 
feststellen, dass es zwei unterschiedliche Verantwortungsphänomene gibt; wir 
werden deren Strukturen analysieren. Zweitens fragen wir, was es mit pädagogi-
scher Verantwortung auf sich hat, um dann drittens die Dimension der Verantwor-
tung für die Kunstpädagogik näher zu bestimmen. Für unseren Zusammenhang 
schränken wir Pädagogik auf die Schule ein und sprechen zunächst von der Ver-
antwortung des Lehrers und dann insbesondere der des Kunsterziehers.

1	 Zwei Weisen der Verantwortung

Für unseren Zusammenhang müssen wir klar bestimmen, was wir unter Verant-
wortung verstehen wollen. Eines dürfte klar sein: Verantwortung meint, jemand 
müsse für die Folgen seines Tuns einstehen.

1919 weist Max Weber in seinem Aufsatz »Politik als Beruf«1 darauf hin, dass 
eine Gesinnungsethik nicht ausreiche, wonach es genüge, das Rechte zu wollen, 
ohne sich um die Folgen kümmern zu müssen. An die Stelle einer Gesinnungsethik 
müsse eine Verantwortungsethik treten. Weber unterscheidet weiterhin zwischen 
dem Ethos eines Beamten und der Verantwortung eines Politikers. Der Beamte 
müsse seine Pflicht erfüllen, die darin bestehe, Anordnungen auszuführen, wäh-
rend der Politiker die ausschließliche Eigenverantwortung für das übernehmen 
müsse, was er tue. Gerade diese Unterscheidung markiert eine Entwicklung in 
der ethischen Reflexion, die mit Beginn des 20. Jahrhunderts festgestellt werden 

1	 Weber 1921



Helmut Danner

40 kann. Bis dahin wurde reflektiert, inwieweit die Erfüllung oder Nichterfüllung 
einer Pflicht oder eines Gesetzes einer Person zugerechnet werden kann. Zurech-
nung war also das entscheidende Kriterium gewesen.2

Mit der Verantwortungsethik wurde das Gewicht verlagert auf die sich entschei-
dende und handelnde Person und auf ihre Orientierung an einem allgemeinen 
ethischen Gebot. Dieses wiegt unter Umständen mehr als eine vorgeschriebe-
ne Pflicht. Es geht um ein Mehr. Diese Entwicklung in der ethischen Reflexion 
schließt jedoch nicht aus, dass es vor dem 20. Jahrhundert verantwortliches Han-
deln im Sinne jenes Mehr gegeben hat und dass es weiterhin Verantwortung im 
engeren Sinne der Pflicht- und Gesetzeserfüllung gibt.

1.1	 Juridische Verantwortung

Schauen wir uns nun genauer an, was vor sich geht, wenn wir von einer Verant-
wortung im Sinne der Pflichterfüllung – oder nach Max Weber im Sinne des Be-
amtenethos – sprechen: Die handelnde Person steht unter einem doppelten An-
spruch. Zum einen weiß sie, dass sie eine Pflicht, ein Gebot, ein Gesetz erfüllen 
soll; zum anderen ist ihr bewusst, dass sie für die Erfüllung von Pflicht oder Ge-
setz gerade stehen muss, dass ihr also ihre Handlung zugerechnet wird. Jemand 
wird dies tun – ein Arbeitgeber, ein Richter oder auch das eigene Gewissen. Weil 
dieser Vorgang der Struktur nach einem Gerichtsverfahren gleichgesetzt werden 
kann, nenne ich diese Art der Verantwortung die juridische Verantwortung. Diese 
Struktur kann in dem einfachen Schema auf der folgenden Seite (Abb. 1) veran-
schaulicht werden.

Entscheidend bei diesem Grundschema, bei dem jemand zur Verantwortung 
gezogen wird, ist die Zurechnung, dass also einer Person ihre Tat zugerechnet 
wird; dabei wird die erwartete Pflichterfüllung oder die Beachtung eines Gesetzes 
als Maßstab angelegt. Denn die Zurechnung besteht darin, die Pflichterfüllung 
oder die Pflichtverletzung festzustellen. Die Person hat von vornherein damit 
zu rechnen, dass sie zur Verantwortung gezogen wird. In der Regel reden wir 
von einem Zur-Verantwortung-Ziehen, wenn jemand ein Gebot oder ein Gesetz 
verletzt, also Schuld auf sich geladen hat. Darum hat die juridische Verantwor-
tung einen eher negativen Beigeschmack. Nur nebenbei sei angemerkt, dass der 
zur Verantwortung Gezogene zurechnungsfähig sein muss, dass ihm auch seine 
Pflicht und die Rechenschaftslegung, seine ›accountability‹, bewusst ist.

2	 Die Zurechnung – und das heißt das Einstehenmüssen für seine Taten – gehört zum Bestand 
des abendländischen ethischen Bewusstseins. Es dokumentiert sich beispielsweise bereits 
im pharaonischen Totengericht vor 3.500 Jahren: Der Verstorbene muss auf einen langen 
Katalog von Verhaltensregeln antworten, ob er sie in seinem Leben erfüllt habe; sein ›Herz‹ 
wird gewogen, und erst dann kann der Verstorbene vor Osiris treten, um sein Urteil zu er-
fahren, d. h. ob er in die Unsterblichkeit eintreten kann oder nicht. (vgl. Assmann 1995, S. 
122–159)



Kunstpädagogik in existenzieller Verantwortung

41Künftige
Zurechnung

Pflicht
Gebot, Gesetz

Person
in freier Entscheidung

⇓

Handlung

der Pflicht
gemäß

Nicht-Erfüllung:
Schuld

⇑

Zurechnung durch ›Richter‹, 
Gewissen

Abbildung 1

Um das vorgestellte Schema etwas anschaulicher zu machen und auf die Schul-
situation zu beziehen, werfen wir einen Blick auf die juridische Verantwortung 
eines Lehrers. Die ›Pflichten‹ des Lehrers sind ihm vielfältig vorgeschrieben durch 
seinen Arbeitsvertrag, die Schulordnung, den Lehrplan, durch den Stundenplan 
usw. Er weiß, dass er dafür verantwortlich ist, die darin enthaltenen Gesetze, Ge-
bote und Regeln einzuhalten und zu erfüllen, dass er also künftig diesbezüglich 
zur Rechenschaft gezogen werden kann. In freier Entscheidung nimmt er Pflich-
ten und Verantwortung auf sich und hält entsprechend seinen Unterricht, den er 
vor- und nachbereitet und indem er mit seiner Arbeit Schülern etwas beibringt. 
Begleitend und rückblickend wird er von der Schulaufsicht, dem Schulleiter, den 
Eltern und nicht zuletzt von den Schülern beurteilt, also zur Rechenschaft gezo-
gen. Sofern er seine Arbeit ernst nimmt, wird er sich selbstkritisch und gewissen-
haft fragen, ob er erfüllt, was von ihm erwartet wird.
Auf die Kunsterzieher meiner eigenen Vergangenheit bezogen, kann ich Winter 
und Pressl voll bescheinigen, dass sie ihrer Verantwortung im juridischen Sinn 
gerecht geworden sind. Bei Huber kann ich das nicht ohne weiteres, weil er uns 
nichts beigebracht hat. Vielleicht wäre aber ein Schuldirektor, der nur ein Verwal-
ter, aber kein Pädagoge ist, mit der Leistung von Huber durchaus zufrieden, weil 
er ja formal das von ihm Verlangte erledigt hat.

Wenn wir einen Lehrer lediglich unter der juridischen Verantwortung beurtei-
len, dann steht er formal neben anderen Berufen. Denn die juridische Verantwor-
tung betrifft im Wesentlichen das, was von jemandem erwartet werden kann. Bei 
genauerem Hinsehen zeigt sich aber schon bei dieser Art von Verantwortung, dass 
neben der juridischen Zurechnung auch ethische Maßstäbe eine Rolle spielen. 
Insbesondere mit Blick auf einen Pädagogen scheint die juridische Verantwortung 
nicht das Wesentliche seines Berufes zu treffen. Wir erwarten mehr als eine for-
male Pflichterfüllung.



Helmut Danner

42
Künftige

Rechenschaft

Arbeitsvertrag Schul-
ordnung
Lehrplan

Stundenplan

Lehrer
in freier Entscheidung

⇓

Unterricht
Vor- und Nachbereitung
Ausbildung von Schülern

der Pflicht
gemäß

Schuld,  
Vernachlässigung

⇑

Zurechnung durch Schulleiter, 
Schüler, Eltern, Gewissen

Abbildung 2

1.2	 Existenzielle Verantwortung

Die Deutsche Welle meldete am 7. Februar 2009: »Die radikalislamischen Ta-
liban haben nach eigenen Angaben einen in Pakistan verschleppten polnischen 
Ingenieur getötet … Die Taliban hatten die Freilassung von sechs inhaftierten 
Mitkämpfern sowie ein Lösegeld verlangt. Polens Ministerpräsident Donald Tusk 
hatte dies am Freitag abgelehnt.« Versuchen wir, uns in die Lage von Herrn Tusk 
zu versetzen: Sein polnischer Landsmann ist entführt worden; dessen Leben hängt 
auch von seiner Entscheidung ab. Gleichzeitig geht es um die Eindämmung terro-
ristischer Übergriffe. Soll Tusk der Erpressung nachgeben? Darf er das überhaupt? 
Tusk stellte die Härte gegen Terroristen über das Leben des Ingenieurs. Diese Ent-
scheidung muss Tusk nun verantworten.

Doch mit dem Schema der juridischen Verantwortung werden wir der Situati-
on, in der Tusk sich befunden hat, nicht gerecht. Die Situation stellt Tusk vor ein 
Problem; ein schier unlösbares Problem ist die Situation. Tusk weiß nur, dass er 
handeln muss. Hier gibt es keine klaren Regeln, Pflichten, Gesetze, nach denen 
er sich hätte richten können. Er muss sich und kann sich nur an übergeordneten 
Werten und Normen orientieren. Mit seiner Entscheidung geht er ein Risiko ein 
– die Taliban hätten auch nachgeben und weiter verhandeln können. Die Verant-
wortung besteht hier in der Antwort auf eine problematische Situation, weniger 
in einer zukünftigen Antwort auf eine zurechnende Instanz. Die Zurechnung tritt 
hier hinter der Wert- und Normorientierung zurück. Tusks Entscheidung muss 
respektiert werden, auch wenn verschiedene Instanzen unterschiedlich urteilen 



Kunstpädagogik in existenzieller Verantwortung

43werden. Worüber hier geurteilt wird, geht über das hinaus, was von einer Person 
und ihrer Position zu erwarten war.

Diese Verantwortungssituation nenne ich die existenzielle Verantwortung, weil 
in der Unklarheit und Einmaligkeit der Problemsituation eine Person sich ent-
scheiden muss, indem sie für diese Situation wert- und normsetzend und mit Risi-
ko handelt, also Gelingen und Schuld auf sich lädt und so ihre Existenz ins Spiel 
bringt. Die ganze Person ist gefordert. Max Weber nennt diese Verantwortung die 
Verantwortung des Politikers. Aber der Politiker ist nur ein Modellfall; denn in al-
len Lebensbereichen, letztlich jeden betreffend, kann existenzielle Verantwortung 
gefordert sein.

Dies ergibt folgendes Strukturschema:

Problem-Situation

⇓

Risikobereitschaft
Wahrnehmen

und Anerkennen als
verbindlichen Anspruch

Übergeordnete 
Normen und Werte

⇓

Person:
Entscheidung

als existenzielle Antwort

⇓

Handlung

Erfüllung
des Anspruchs

Nicht-Erfüllung
des Anspruchs

⇑

Zurechnung
orientiert an allgemeinen

Normen und Werten

Abbildung 3

2	 Pädagogische Verantwortung

Bevor wir fragen, was existenzielle Verantwortung im pädagogischen Kontext be-
deuten könnte, erläutern wir zwei grundlegende pädagogische Feststellungen: 
Erstens, Lehren und Lernen ist Sinn-Vermittlung; zweitens, der Sinn von Lehren 
und Lernen ist Bildung.



Helmut Danner

44 2.1	 Sinn-Vermittlung

Lehren wird als Wissens-Vermittlung verstanden. Doch ein Schüler ist nicht ein 
Gefäß, das Wissen unbeteiligt aufnimmt; er ist kein Computer, in dem Wissens-
Daten bausteinartig addiert werden. Vielmehr bringt jedes Kind, jeder Lernende 
Erfahrungen mit sowie ein Verständnis von Welt, von den Dingen und von sich 
selbst. Das bedeutet für Lehrinhalte, dass sie auf ein Vor-Verständnis des Lernen-
den treffen. Neues wird in seinen existierenden Verständnishorizont integriert. 
Diese Integration bedeutet für ihn Sinn-Erweiterung. Es ist natürlich möglich und 
wird allzu häufig praktiziert, dass Lehren und Lernen ohne Sinn-Verständnis ge-
schieht, etwa durch Drill und Auswendiglernen. Doch solche Wissensvermittlung 
bleibt unfruchtbar und richtet eher Schaden als Nutzen im Weltverhältnis des 
Lernenden an.

Fruchtbares Lehren muss somit den Sinn des Lehrinhaltes vermitteln; fruchtbares 
Lernen ist auf das Verstehen von dessen Sinn aus. Hier ist von hermeneutischem 
Sinn, nicht von einem metaphysischen (›Lebens‹-)Sinn die Rede. Verstehendes 
Lernen geschieht als Sinn-Erweiterung. Weil verstehendes Lernen zwischen dem 
existierenden Vor-Verständnis aufseiten des Schülers und dem zu lernenden Sach-
verhalt hin und her geht, ist es im Sinne des hermeneutischen Zirkels zirkulär, 
nicht additiv und geradlinig. Das bedeutet nun für den Lehrenden, dass er die Sei-
te des Schülers und seines existierenden Verständnishorizontes nicht außer Acht 
lassen kann; er muss darauf eingehen, wo der Schüler im Hinblick auf den zu 
vermittelnden Sachverhalt steht. Lehren muss darum unter anderem altersgemäß 
sein. Lehren, im Grunde alles pädagogische Handeln, muss zwischen Schüler 
und Sache vermitteln. Diese Vermittlung ist Sinn-Vermittlung.

Die Aufgabe des Lehrers und des Pädagogen im allgemeinen besteht darin, das 
Sinnhafte der Sache mit dem vorhandenen Sinnhorizont des Schülers zu vermit-
teln. Das geschieht am wenigsten erfolgreich durch Dozieren; vielmehr sollte 
wo immer möglich das eigene Tun des Schülers, sein Entdecken und Erobern des 
Sachverhalts angeregt werden. Schüler erinnern sich an 90% von dem, was sie 
selbst tun, an 20% von dem, was sie nur hören.3 Das schließt nicht zuletzt die 
Einbeziehung möglichst vieler Sinne ein.

2.2	 Bildung

Der traditionelle Bildungsbegriff wurde in den 60er- und 70er-Jahren des 20. Jahr-
hunderts zum Teil mit Recht kritisiert und destruiert. Dennoch kommen Pädagogik 
und insbesondere Schulpädagogik nicht ohne ein Konzept von Bildung aus. Das 
Verständnis von Lehren und Lernen als Sinn-Vermittlung gibt einen ersten Hin-
weis darauf, was wir unter Bildung auch heute verstehen können. Entsprechend 
muss festgestellt werden, dass Bildung mehr ist als Wissensanhäufung. Wissen ist 

3	 Vgl. Struck 2007, S. 133–137



Kunstpädagogik in existenzieller Verantwortung

45notwendig; aber es kommt darauf an, dass Wissen durch eine Auseinanderset-
zung mit der Sache angeeignet worden ist. Auseinandersetzung bedeutet, sich um 
Verstehen zu bemühen, das Verstandene in einen Zusammenhang zu stellen, ei-
nen Zusammenhang, der auch den Welthorizont des Lernenden einbezieht: Was 
bedeutet das für mich? Auseinandersetzung provoziert ein Stellungnehmen, das 
entweder zu einer Identifizierung mit der Sache führt oder zu einer begründeten 
Ablehnung. Es sei hier an den Gedanken von Goethe erinnert: »Was du ererbt 
von deinen Vätern, erwirb es, um es zu besitzen.« Es geht also um aktives, kreati-
ves Erwerben. Geschichte, Kultur, Kunst, politische Zusammenhänge etc. bleiben 
totes Wissen und tragen nicht zur Bildung einer Person bei, wenn ihre Inhalte do-
ziert und auswendig gelernt werden. Denn es geht um ein persönliches Bild von 
der Welt, zu dem auch die ständig neuen Erkenntnisse der Naturwissenschaften 
gehören.4

Wenn es richtig ist, dass Auseinandersetzung und Stellungnehmen zum Pro-
zess der Bildung gehören, dann kann die Frage nach einer Begründung nicht 
ausgelassen werden. Warum kritisiere ich etwas; warum lehne ich es ab; warum 
identifiziere ich mich mit ihm? Das heißt, ein begründetes Stellungnehmen muss 
sich Wert- und Normfragen stellen und muss sich entscheiden. Als ein leben-
diger, lebenslanger Prozess wird es ein Ringen um Maßstäbe sein, kein blindes 
Durchsetzen von Werten und Normen. Gerade in unserem Zusammenhang geht 
es auch um die Frage nach Qualität. Wann ist ein Schulgebäude gut? Was macht 
ein gutes Möbel aus? Was kennzeichnet einen guten Kunsterzieher? Worin be-
steht gutes Zusammenleben? Und so weiter.

Wilhelm von Humboldt hat Bildung in der allseitigen harmonischen Entfal-
tung der Seelenkräfte des Individuums gesehen. Diese hatte Priorität gegenüber 
dem Wirken nach außen und gar gegenüber einer Nützlichkeit. Wenn wir heu-
te von Bildung sprechen wollen, dann muss im Gegenteil Bildung gerade auch 
darin bestehen, dass es ein Über-sich-hinaus-Sein ist, mit anderen Worten: ein 
Übernehmen von Verantwortung. Dieses Über-sich-hinaus-Sein hat Hans Jonas 
mit dem »Prinzip Verantwortung« als unabdingbar für unsere Zeit dargestellt und 
gefordert.5 Bildung ist die Ermöglichung von verantwortlichem Handeln; Verant-
wortung ist der Sinn von Bildung. Denn Bildung meint die gesamte Person, und 
das heißt auch: die verantwortlich handlungsfähige Person.

Unter dem pädagogischen Aspekt, wie Bildung vermittelt werden kann, müs-
sen sich Lehrer in Bescheidenheit bewusst sein, dass sie ihren Schülern nur ein 
Angebot machen können. Ob der einzelne Schüler sich in der Tat kreativ mit dem 
Angebot auseinandersetzt, liegt nicht mehr in der Hand des Lehrers.6 Bildung 
kann nicht gemacht, kann nicht technisch hergestellt werden; allerdings ist es 
Sache des Lehrers, sein Lehr-Angebot so zu gestalten, dass es Sinn-Vermittlung 
und Bildung möglich macht.

4	 Vgl. Fischer 2001
5	 Vgl. Jonas 1979
6	 Für den kunstpädagogischen Zusammenhang siehe: Peez 3/1994, S. 9–13



Helmut Danner

46 2.3	 Existenzielle Verantwortung in der Pädagogik

Damit stellt sich vor diesem Hintergrund wieder die Frage nach der pädagogi-
schen Verantwortung. Diese könnte mit juridischer Verantwortung, mit bloßer 
Pflichterfüllung, erklärt werden, wenn es nur darum ginge, Stunden abzuhalten, 
Lehrpläne zu erfüllen und den Stoff von Lehrbüchern ›durchzunehmen‹. Doch 
in ihrem wesentlichen Kern ist pädagogische Verantwortung eine existenzielle. 
Weshalb?

Die konkrete Situation, in der ein ernsthafter Lehrer angesichts eines konkre-
ten Schülers sich vorfindet, kann mit der Problemsituation verglichen werden, 
in der sich der polnische Ministerpräsident befunden hat – nicht so extrem, aber 
ebenfalls nicht unter eine fixe Regel zu bringen. Der Lehrer wird mit oft wider-
sprechenden Ansprüchen konfrontiert: mit dem, was der Schüler jetzt will, was 
er für seine Zukunft braucht, was die Gesellschaft erwartet, was die Sache for-
dert. Bei aller Routine mag für den Lehrer offen bleiben, was dieser Schüler in 
diesem Augenblick braucht. Eine pädagogische Situation wird somit durch ein 
Unvorhersehbares, Ungeregeltes charakterisiert. Deshalb provoziert sie existen-
zielle Verantwortung. Sofern der Lehrer diese Verantwortung auf sich zu nehmen 
bereit ist, wird er wahrnehmen und akzeptieren, dass ein Anspruch an ihn ergeht, 
auf den er antworten soll. Je lebendiger, je engagierter ein Lehrer ist, um so öfter 
und dringlicher wird er eine solche Herausforderung an ihn wahrnehmen. Seine 
Initiative, Kreativität und Risikobereitschaft sind gefragt. Sein Risiko besteht darin, 
dass nicht eindeutig ist und nicht geregelt ist, wie er handeln soll.

Woran sich der Lehrer in dieser Situation orientieren muss, sind die übergeord-
neten Normen und Werte, die sich einerseits aus dem Auftrag und dem Anliegen 
ergeben, dem Schüler zu seiner Bildung zu verhelfen. Andererseits muss und will 
der Lehrer seinem Fach gerecht werden; er will die Bildungs-Qualität vermitteln, 
die dem Fach eignet. Bildung der Schüler und Qualität des Faches sind der Maß-
stab für seine Entscheidung, mit der er auf die pädagogische Herausforderung ant-
wortet. Dieser Maßstab ist aber auch schon der Anlass dafür, dass er das Besonde-
re und Herausfordernde der pädagogischen Situation überhaupt wahrnimmt.

Mit dem Bewusstsein, dass er den Schüler zu dessen Bildung verhelfen und 
gleichzeitig dem Fach gerecht werden will, entscheidet sich der Lehrer aufgrund 
pädagogischer Grundhaltungen – etwa dass er den Schüler fördern will, dass er 
zurückhaltend, besonnen und geduldig den Schüler ermutigen soll, aber gleich-
zeitig streng gegenüber der Sache sein muss. Im konkreten pädagogischen Han-
deln, wozu sich der Lehrer entschieden hat, wird er sich um Sinn-Vermittlung 
zwischen Schüler und Sache bemühen, Bildungsanstöße geben, den Schüler zur 
Auseinandersetzung mit der Sache anregen.

Weil in der pädagogischen Situation nicht eindeutig ausgemacht werden kann, 
was aufgrund der Herkunft des Schülers und mit Blick auf dessen Zukunft im 
gegebenen Augenblick das Richtige ist, geht der Lehrer immer ein Risiko ein. 
Unter diesem Aspekt kann ihm sein pädagogisches Handeln zugerechnet werden 



Kunstpädagogik in existenzieller Verantwortung

47– von den Schülern selbst, deren Eltern, von einer (guten) Schulaufsicht und nicht 
zuletzt von seinem eigenen Gewissen. Doch für den existenzielle Verantwortung 
übernehmenden Lehrer ist nicht der entscheidende Beweggrund, dass er zur Ver-
antwortung gezogen werden könnte, sondern sein pädagogisches Anliegen.

Diese Überlegungen können im folgenden Schema zusammengefasst werden:

Pädagogische Situation,
konkreter Schüler

⇓

Risikobereitschaft
Wahrnehmen, Anerkennen  

eines Anspruchs
durch den Lehrer

Normen, Werte:
Bildung des Schülers
Qualität des Faches

⇓

Entscheidung
aufgrund pädagogischer 

Grundhaltungen

⇓

Pädagogisches Handeln:
Sinn-Vermittlung

von Schüler und Sache

Erfüllung
des Anspruchs

Nicht-Erfüllung
des Anspruchs

⇑

Zurechnung
durch Eltern, Schüler,

Schulaufsicht, Gewissen

Abbildung 4

3	 Verantwortung der Kunstpädagogik

Was macht nun die Verantwortung des Kunstpädagogen aus? Was ist er – ein 
Künstler oder ein Pädagoge? Ich vertrete die Position, dass er in erster Linie Pä-
dagoge zu sein hat; allerdings braucht er künstlerische Kompetenzen, so wie 
ein Physiklehrer in seinem Fach zuhause sein muss und dafür eine Begeisterung 
mitbringen sollte. Constanze Kirchner legt mit Verweis auf Andrea Dreyer Wert 
darauf, »dass kunstdidaktische Konzepte ohne künstlerischen Impetus ebenso 
wie ein Kunstunterricht, der auf jegliche Pädagogik verzichtet und sich als Künst-
lerlehre versteht, keinesfalls als professionell betrachtet werden kann«.7 Wie in 

7	 Kirchner 2006, S. 200. Jochen Krautz weist darauf hin, dass Kunstpädagogik in Gefahr ist, 
verantwortungslos zu sein, wenn sie sich einseitig an (autonomer) Kunst orientiert. »Die 
Verantwortungsfreiheit der Kunst wird dann zu unverantworteter Kunstpädagogik.« (Krautz 
2008, S. 140)



Helmut Danner

48 anderen Disziplinen auch soll der Kunsterzieher Sinn-Vermittlung ermöglichen 
und Bildung anregen. Zu diesem Zweck fordern die Autoren des Sammelbandes 
»Kunstpädagogik im Projekt der allgemeinen Bildung«8 an die zwanzig verschie-
dene »Kompetenzen«, die der Kunstpädagoge seinen Schülern vermitteln soll. 
Diese wohl unrealistische Breite hat vermutlich etwas zu tun mit der jeweiligen 
theoretischen Position der Autoren. Mit Blick auf die Frage nach der Verantwor-
tung des Kunstpädagogen skizziere ich Aufgabenbereiche, die mir wesentlich er-
scheinen, und beschränke mich auf vier:

(1) Kunstpädagogik soll eine Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit anregen; 
sie soll helfen, einen Weltbezug herzustellen.9 Das bedeutet unter anderem, mit 
Verantwortung konfrontiert zu werden. Diese Auseinandersetzung ist eine andere 
als etwa die wissenschaftliche oder die literarische anderer Schulfächer. Neben 
der intellektuellen Reflexion und der sprachlichen Formulierung wird die kunst-
pädagogische Auseinandersetzung primär die Sinne ansprechen, vor allem das 
Sehen, das Tasten, das Raumgefühl, die Handfertigkeit. Eine Schulung der Sinne 
ist notwendig. Ein hervorragendes Mittel des Zugangs zur und des Begreifens von 
Wirklichkeit ist das Zeichnen. Es geht dabei nicht um das Schaffen von Kunstwer-
ken, sondern um das schlichte und doch genaue Abbilden, dessen Produkt künst-
lerisch belanglos ist. Aber im Prozess des Zeichnens geschieht eine Konfrontation 
mit dem Gegenstand – mit einer Pflanze, einem Gebäude, einer Statue. Ständig 
muss sich der Zeichner fragen: habe ich richtig gesehen, habe ich verstanden? 
Vor Jahren versuchte ich den Papstpalast von Avignon zu skizzieren. Dabei ging 
mir mehrmals der Platz auf dem Zeichenblock aus. Das öffnete mir die Augen 
in einem weiteren Sinn zum einen für die riesige Dimension dieses Gebäude-
komplexes und zum anderen für die damit dokumentierte Macht. Zeichnen ist 
Entdecken der Wirklichkeit. Es kann Sinnverstehen erschließen.10 Sicherlich ist 
Kunst ein genuines Gebiet der kunstpädagogischen Auseinandersetzung. Das 
schließt tradierte und gegenwärtige Kunst ein. Gerade letztere wird die Auseinan-
dersetzung mit der Frage provozieren, was denn überhaupt Kunst sei. Alte Kunst 
mag uns oberflächlich vertrauter sein. Doch sind uns etwa die mythologischen 
Darstellungen bei Rubens und anderen nicht ebenso fremd wie ein Arrangement 
von Beuys? Insbesondere für die tradierte Kunst bietet sich die Zusammenarbeit 
mit Museen und mit Museumspädagogen an. Im Normalfall werden die Schüler 
in ihrem späteren Leben nicht Kunst produzieren, sondern bestenfalls in einem 
grafischen Beruf arbeiten und/oder gebildete Kunst-Rezipienten sein.

8	 Vgl. Kirschenmann u. a. 2006: Wahrnehmungs-, Analyse-, Assoziations-, Synthese-, Inter-
pretations-, Reflexions-, Basis-, ästhetische Surplus-, Bild-, Rezeptions-, künstlerische, ge-
stalterische, ästhetische, kunsttheoretische, kunsthistorische, soziale, handwerklich-techni-
sche Kompentenz …

9	 Vgl. Sowa 2006a, S. 371. Darum umfasst Kunstunterricht mehr, als »durch Bilder zu bil-
den«, wie S. Hornäk feststellt (Hornäk 2006, S. 223f.)

10	 Vgl. Beitrag Sucker in diesem Band



Kunstpädagogik in existenzieller Verantwortung

49(2) Kunstpädagogik soll zum kreativen Gestalten anregen und anleiten.11 Ge-
stalten ist nicht bloß ein ästhetischer Vorgang, wo also Formen, Farben, Linien 
in ›schöne‹ Beziehung gesetzt werden. Vielmehr müssen wir Gestalt-Geben als 
ein anthropologisches Phänomen begreifen. Denn wenn es richtig ist, dass der 
Mensch kein reines Naturwesen, sondern ein Kulturwesen ist, dann muss er sich 
– individuell und als Gemeinschaft – ständig in seiner näheren und weiteren Um-
welt einrichten. Dieses Einrichten ist ein Ordnen, ein In-Beziehung-Setzen, ein 
Herstellen eines Zusammenhangs, ein Entscheiden über Prioritäten, letztlich ein 
Sinn-Geben oder besser: ein Sinn-Entsprechen. Auf diesem Hintergrund muss die 
Gestaltung im Rahmen der Kunstpädagogik verstanden werden – die Gestaltung 
eines Raumes, eines Schulgebäudes,12 eines Plakates, eines Gebrauchsgegen-
standes, der persönlichen Erscheinung etc. Dabei geht es immer auch um das 
menschliche Maß.

(3) Kunstpädagogik soll relevante Techniken vermitteln. Denn die beschriebene 
Auseinandersetzung und das Anleiten zum Gestalten setzen praktische Fertig-
keiten voraus. Unter didaktischem Gesichtspunkt wäre nach Glas und Sowa ein 
»Stufenbau« von handwerklich-technischer Kompetenz, über gestalterische Kom-
petenz zur ästhetischen, künstlerischen Kompetenz zu verfolgen.13 Das übliche 
Zeichnen und Malen, aber auch plastisches Formen oder die grafische Benutzung 
des Computers, sicherlich auch technisches Zeichnen und das Kennenlernen ver-
schiedener Materialien, verlangen didaktisch geplante Einführung und Übung. 
Solche Techniken sollten aber nicht nur einen kunstpädagogischen Selbstzweck 
erfüllen, sondern sollten im gegenwärtigen und künftigen Alltag des Schülers An-
wendung finden. Jeder Gebildete sollte in der Lage sein, eine Einladungskarte zu 
entwerfen oder eine Skizze seiner Wohnung zu zeichnen. In dieser Hinsicht muss 
Kunstpädagogik Anregung von und Ermutigung zu Kreativität sein.

(4) Kunstpädagogik soll schließlich zu Qualität hinführen, wobei die wache Frage 
nach Qualität durchgängig aufgeworfen wird: Ist das gut; ist es stimmig, angemes-
sen, funktional richtig; ist es sinnvoll; was ist besser? Qualität ist mehr als Ästhe-
tik, Kunstpädagogik mehr als ästhetische Bildung. ›Ästhetik‹ ist hier im engen Sin-
ne des ›Schönen‹ verwendet. Kunstpädagogik ist allerdings ›ästhetische Bildung‹, 
sofern ›Ästhetik‹ im ursprünglichen Sinn der aisthesis verstanden und diese auf 
die Sinnes-Wahrnehmung und Sinnlichkeit sowie auf Sinn-Verstehen und ›Logos‹ 
bezogen wird.14 Qualität als ein zentrales Anliegen von Kunstpädagogik kann 
jedoch nicht als ›Stoff‹ gelehrt werden. Es muss ein durchgängiges Prinzip sein.15

11	 Vgl. Glas/Sowa 2006, S. 249f.
12	 Vgl. Rittelmeyer 1994 und Rittelmeyer 1997
13	 Vgl. hierzu Glas/Sowa 2006, S. 252 und Grünewald/Sowa 2006, S. 296
14	 Vgl. hierzu Glas 2006, S. 244ff. Hubert Sowa weist darauf hin, dass rein ästhetisches Erle-

ben verbunden ist mit dem Verlust des »Sinns für das Tunliche«, mit Realitätsfeindlichkeit 
und -verlust. (Vgl. Sowa 2008b, S. 223f.)

15	 Zur Frage nach der Qualität von Kunst siehe Lingner 1990



Helmut Danner

50 Wenn wir also diese vier Aufgaben – Anregung zur Auseinandersetzung mit der 
Wirklichkeit und mit Kunst, Anleitung zum Gestalten, Vermittlung von Techniken 
und Fertigkeiten und das Hinführen zu Qualität – wenn wir dies vom Kunster-
zieher erwarten, was macht dann seine besondere Verantwortlichkeit aus? Er ist 
primär Pädagoge und nicht Künstler, obgleich er neben der pädagogischen Kom-
petenz auch eine künstlerische haben muss. Seine Verantwortung ist als pädago-
gische sicherlich eine existenzielle Verantwortung.

Der Kunsterzieher im Kontext einer Schule hat eine grundlegend andere Auf-
gabe als der erfahrene Künstler, der Kunststudenten anleitet. Von letzteren kann 
erwartet werden, dass sie erstens motiviert und zweitens kunst-spezifisch begabt 
sind. Beim durchschnittlichen Schüler kann das nicht vorausgesetzt werden. Der 
Künstler-Lehrer strebt vor allem an, dass durch seine Schüler Kunst hergestellt 
wird. Der Kunsterzieher will vor allem seine Schüler fördern, nicht die Kunst-
produktion. Während sich somit die Werte und Normen des Künstler-Lehrers am 
Kunst-Anspruch des entstehenden Produktes orientieren, muss der Kunsterzieher 
die Bildungschancen für seine Schüler wahrnehmen. Der Künstler-Lehrer bildet 
aus; er wird seine Studenten mit dem Maßstab des künstlerischen Anspruchs kri-
tisieren und anleiten. Der Kunsterzieher hingegen sollte vor allem ermutigen, das 
heißt die Schülerpersönlichkeiten fördern, ohne allerdings den Qualitätsanspruch 
des Faches zu verleugnen. 

Vergleichen wir die Situation des Kunsterziehers mit der seiner Kollegen ande-
rer Schulfächer. Erstens können wir mit Blick auf die Wert- und Normorientierung 
im Strukturschema der existenziellen Verantwortung feststellen, dass der Lehrin-
halt des Kunstunterrichts nicht eindeutig, nicht lehrbuchmäßig vorgegeben ist; 
nur der Musiklehrer ist vielleicht in einer ähnlichen Situation. Die Werte und Nor-
men ergeben sich aus den erwähnten vier Aufgaben des Kunsterziehers. Zweitens 
suchen die übrigen Fächer ihren Bildungsauftrag überwiegend über intellektuelle 
und sprachliche Auseinandersetzung zu erfüllen; in der Kunsterziehung hingegen 
geht es primär und genuin um visuelle und taktile Auseinandersetzung mit der 
Wirklichkeit. Der Kunstpädagogik eignet also ein Auftrag der Sinn-Vermittlung 
und der Bildung, der sich von anderen Fächern unterscheidet, insbesondere dann, 
wenn wir an die Förderung von Kreativität, Gestaltung und Qualität denken. Bil-
dung wird hier über andere Fähigkeiten des Schülers – mit Humboldt: über ande-
re »Seelenkräfte« – angeregt als etwa im Sprach- oder Chemieunterricht. Jochen 
Krautz erkennt in einer »personalen Kunstpädagogik« die Ermöglichung der »Ent-
faltung des ganzen Menschen in seinen vier Dimensionen«: Innerlichkeit, Sozia-
lität, denkende Erfassung der Welt und tätiges Handeln.16

Die Besonderheit des Faches ›Kunst‹ charakterisiert die pädagogische Situation, 
in der sich der Kunstpädagoge vorfindet. Hinzu kommt, dass er durchschnittlich 
begabte Schüler vor sich hat, die je nach Herkunft unterschiedlich motiviert sind 
und denen sein Lehranliegen fremd erscheinen mag. Seine Schüler sind in der 

16	 Krautz 2008, S. 144



Kunstpädagogik in existenzieller Verantwortung

51Regel einer gestaltlosen Flut von Bildreizen beliebiger Qualität ausgeliefert. Dies 
verlangt vom Kunstpädagogen eine große Wachheit und Sensibilität, damit er sei-
nen Bildungsauftrag und den jeweiligen Anspruch der einzelnen Schüler und der 
Klasse wahrnehmen und im Sinne der existenziellen Verantwortung beantworten 
kann.

Hierbei geht es praktisch gesehen um eine Verantwortungsbereitschaft, nicht 
um ein unentwegtes Handeln in existenzieller Verantwortung. Es geht darum, 
dass der Kunsterzieher in der Routine des Schulalltags Anforderungen erkennt, 
die über die Routine hinausgehen oder ihr vielleicht sogar widersprechen. Zum 
Beispiel: eine Ausstellung wird angeboten, die dem Kunsterzieher wichtig er-
scheint, deren Inhalt aber nicht in den Lehrplan passt; oder ein bestimmter Schü-
ler braucht eine besondere Aufgabe, weil ihn der allgemeine Auftrag an die Klasse 
überfordert oder aber unterfordert; oder es bildet sich eine Gruppe besonders 
interessierter Schüler heraus, die Förderung neben dem regulären Unterricht be-
nötigt. Eine besondere Herausforderung für den Kunsterzieher wird es sein, die 
künstlerische Begabung eines Schülers zu erkennen und entsprechend zu un-
terstützen. Immer geht es darum, im richtigen Augenblick das Richtige zu tun, 
unabhängig von Pflichten und manchmal gegen sie. Das hat der Kunsterzieher 
dann zu verantworten.

Kommen wir zurück auf meine drei Kunsterzieher. Herrn Winter, der mir per-
sönlich am meisten gegeben hat, will ich gerne bescheinigen, dass er seine päd-
agogische Verantwortung engagiert wahrgenommen hat. Auch Herrn Pressl will 
ich das zugestehen, obwohl das wegen der Techniken, die er vermittelt hat, nicht 
so deutlich wird. Herrn Huber können wir getrost verkünden lassen: »Mit Malen 
und Zeichnen dann aufhören« …

Literatur

Assmann, Jan: Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Ägypten. München 
1995

Fischer, Ernst Peter: Die andere Bildung. Was man von den Naturwissenschaften wis-
sen sollte. München 2001

Glas, Alexander: Bildkompetenz und Sprachkompetenz. In: Kirschenmann J./Schulz 
F./Sowa H. (Hrsg.): Kunstpädagogik im Projekt der allgemeinen Bildung. München 
2006, S. 244–248 

Glas, Alexander/Sowa, H.: Gestaltungskompetenz. In: Kirschenmann J./Schulz F./
Sowa H. (Hrsg.): Kunstpädagogik im Projekt der allgemeinen Bildung. München 
2006, S. 249–262

Grünewald D./Sowa H.: Künstlerische Basiskompetenzen und ästhetisches Surplus. 
In: Kirschenmann J./Schulz F./Sowa H. (Hrsg.): Kunstpädagogik im Projekt der all-
gemeinen Bildung. München 2006, S. 286–313

Hornäk, Sara: Zur Kunstgeschichte als Bezugsfeld der Kunstpädagogik. In: Kirsch-
enmann J./Schulz F./Sowa H. (Hrsg.): Kunstpädagogik im Projekt der allgemeinen 
Bildung. München 2006, S. 98–109



Helmut Danner

52 Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische 
Zivilisation. Frankfurt a. M. 1979

Kirschenmann, J./Schulz, F./Sowa, H. (Hrsg.): Kunstpädagogik im Projekt der allge-
meinen Bildung. München 2008 

Kirchner, Constanze: Kind oder Kunst. In: Kirschenmann J./Schulz F./Sowa H. (Hrsg.): 
Kunstpädagogik im Projekt der allgemeinen Bildung. München 2006 

Krautz, Jochen: Kunst, Pädagogik, Verantwortung. Anmerkungen zur Verantwortung 
kunstpädagogischer Forschung und Praxis. In: Meyer, T./Sabisch, A. (Hrsg.): Kunst 
Pädagogik Forschung. Aktuelle Zugänge und Perspektiven. Bielefeld 2009,  
S. 137–148 

Lingner, Michael: Methodische Aspekte des kunstwissenschaftlichen Umgangs mit 
moderner Kunst. In: Woodfield, R. (Hrg.): XIth International Congress in Aesthetics. 
Proceedings. Nottingham 1990, S. 116–119

Peez, Georg: Kunstpädagogik im teilhabenden Kontext. Annäherungen an ein Ver-
ständnis kunstpädagogischer Methexis. In: BDK-Mitteilungen, Fachzeitschrift des 
Bundes Deutscher Kunsterzieher e. V. 3/1994, S. 9–13

Rittelmeyer, Christian: Schulbauten positiv gestalten. Wie Schüler Farben und For-
men wahrnehmen. Wiesbaden 1994

Rittelmeyer, Christian: Sense and Senses. In: Danner H. (Hrsg.): Hermeneutics and 
Educational Discourse. Johannesburg 1997

Sowa, Hubert: Materiale Normierung von kunstpädagogischen Gegenstandsfeldern. 
In: Kirschenmann J./Schulz F./Sowa H. (Hrsg.): Kunstpädagogik im Projekt der all-
gemeinen Bildung. München 2006a, S. 370–375

Sowa, Hubert: Ästhetische Vision und Sinn für das Tunliche. In: Kirschenmann J./
Schulz F./Sowa H. (Hrsg.): Kunstpädagogik im Projekt der allgemeinen Bildung. 
München 2006b, S. 220–227

Struck, Peter: Die 15 Gebote des Lernens. Darmstadt 2008
Weber, Max: Politik als Beruf. In: Weber, M.: Gesammelte Schriften. München 1921



Jost Schieren

Was ist ein Ich? 
Aspekte einer personalen Pädagogik

In einer Zeit, in der Bildungsprozesse zunehmend formalisiert werden, in der 
Schule und Universität immer stärker darauf ausgerichtet sind, zu wettbewerbsfä-
higen Abschlüssen zu führen, droht das eigentliche Subjekt des Bildungsvorgan-
ges, der Mensch, immer mehr in den Hintergrund zu treten.1 Dies liegt wohl unter 
anderem daran, dass es relativ leicht gelingt, die durch den Bildungsvorgang zu 
erwerbenden, im gesellschaftlich-ökonomischen Kontext erforderlichen Kompe-
tenzen trennscharf zu umreißen. Deutlich schwerer ist es demgegenüber, einen 
einerseits stringenten und andererseits konsensualen, weltanschaulich nicht vor-
belasteten Begriff der menschlichen Persönlichkeit zu entwickeln, der sich zudem 
in einem pädagogischen Bildungskonzept relevant niederschlagen soll.

In der erziehungswissenschaftlichen Forschung finden sich durchaus Ansätze 
einer personal orientierten Pädagogik, die allerdings in der Erziehungswirklich-
keit nur wenig und wenn, dann eher im reformpädagogischen Kontext einen Nie-
derschlag gefunden haben.2 Insofern soll im folgenden die Waldorfpädagogik, die 
einen konsequenten anthropologisch-personalen Ansatz in der pädagogischen 
Praxis verfolgt, exemplarisch beleuchtet werden. Dabei werden auch Bezüge zur 
künstlerisch-ästhetischen Dimension einer solcherart personal verstandenen Pä-
dagogik angerissen.3 

1	 Der Person-Begriff der Waldorfpädagogik

Das theoretische Konzept der Waldorfpädagogik geht auf die von Rudolf Steiner 
begründete und von ihm so benannte Anthroposophie zurück. Obwohl von der 
Anthroposophie zahlreiche gesellschaftliche Reformimpulse auf verschiedenste 
Felder wie z. B. der Medizin, der Landwirtschaft und eben auch der Pädagogik 
ausgegangen sind und weiterhin ausgehen, ist sie in der Außenwahrnehmung 
eher als eine mystisch-esoterische Strömung bekannt, die mit der Kritik konfron-
tiert wird, sich den Aufklärungsimpulsen einer modernen wissenschaftlichen Be-
wusstseinshaltung weitgehend zu verschließen.4 Diese Kritik ist zum Teil einer 
sprachlich kaum vermittelten, sich eines eigenen hermetischen Vokabulars be-

1	 Vgl. Krautz 2007 
2	 Zu nennen sind hier stellvertretend: Bollnow 1968; Gabriel 1996; Böhm 1997; Weigand: 

2004; Bohnsack 2008
3	 Hierzu genauer: Schieren, Jost: Ästhetische Bildung – Zum Kunstverständnis der Waldorfpä-

dagogik. In: ders. (Hrsg.): Bild und Wirklichkeit. Welterfahrung im Medium von Kunst und 
Kunstpädagogik. München 2008, S. 67–86

4	 Zur aktuellen Rezeptionsform der Anthroposophie vgl. insbesondere Zander 2007



Jost Schieren

54 dienenden Veröffentlichungspraxis von anthroposophischen Autoren geschuldet, 
zum Teil aber auch schlicht einer vorurteilsbelasteten Außenwahrnehmung und 
verkennt weitgehend, dass die Anthroposophie in dem sogenannten philosophi-
schen Frühwerk ihres Begründers Rudolf Steiner eine dezidierte an den deutschen 
Idealismus anknüpfende wissenschaftstheoretische Position entwickelt hat.5 Da-
rin kommt der menschlichen Individualität eine entscheidende Stellung zu, die 
derjenigen des aus der Denkaktivität hergeleiteten Fichte’schen Ich-Begriffes ver-
wandt ist. Steiner bezeichnet die menschliche Denktätigkeit als Intuition, die zum 
einen auf der absoluten Willensautonomie des Individuums beruht, worin er mit 
Fichte übereinstimmt. Er geht allerdings zum anderen über das Fichte’sche Diktat, 
welches alles, was außerhalb des menschlichen Denkaktes liegt, als Nicht-Ich 
bezeichnet, hinaus, indem er der menschlichen Denktätigkeit die Fähigkeit der 
Vereinigung mit einer nicht allein historisch-soziologisch gewordenen, sondern 
mit einer sich selbst tragenden Ideensphäre zuspricht. In einer an den mittelalter-
lichen Begriffsrealismus anknüpfenden platonisch-idealistischen Position schreibt 
Steiner den durch das Denken individuell hervorgebrachten Begriffen und Ideen 
zugleich eine ontologische Relevanz zu. Diese gilt auch für die jeweilige Gegen-
standserkenntnis, da Gegenstände in Steiners Sicht – vergleichbar mit konstruk-
tivistischen Theorien – für das menschliche Erkennen im Zusammenschluss von 
Wahrnehmungen und Begriffen erst entstehen.6 Da sich zudem in dieser Auffas-
sung der Mensch im Denken freiheitlich-intuitiv selbst konstituiert, hat die im 
Erkenntnisvorgang sich konstituierende Wirklichkeit nicht nur eine ontologische, 
sondern zugleich auch eine anthropologische Relevanz. Das Denken ist im Sinne 
Steiners demnach zum einen konstitutiv mit dem Sein der Welt verbunden (wie 
beispielsweise die Konstruktionsidee des Uhrmachers real in das Uhrwerk ein-
fließt), ist also ontologisch relevant, zum anderen konstituiert sich der Mensch 
durch seine Denkleistungen, insofern ist das Denken anthropologisch relevant. 
Der Steiner’sche Person-Begriff lässt sich entsprechend wie folgt fassen: Das we-
sentliche Merkmal der Person ist die freiheitlich-intuitive Selbstbestimmung in 
anthropologisch-ontologischer Relevanz.

Dieser Person-Begriff, der die waldorfpädagogische Theorie und Praxis bis in 
die konkrete methodisch-didaktische Umsetzung durchzieht, lässt sich innerhalb 
der großen erziehungswissenschaftlichen Traditionen der Geisteswissenschaftli-
chen Pädagogik, der Empirischen Erziehungswissenschaft und der Kritischen Er-
ziehungswissenschaft wie folgt verorten:

Geisteswissenschaftliche Pädagogik•	

	 Die geisteswissenschaftliche Pädagogik, welche in hermeneutischer Traditi-
on auf Wilhelm Dilthey zurückgeht, stellt in ihr Zentrum die menschlichen 
Verstehensleistungen. Damit knüpft sie an den Intuitionsbegriff des deutschen 
Idealismus an. Was allerdings offen bleibt und letztlich auch zu der durch 

5	 Vgl. hierzu die Grundwerke Rudolf Steiners (1892; 1923; insbesondere 1918)
6	 Vgl. hierzu Witzenmann 1985 



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Pädagogik

55den Positivismus erfolgten schroffen Abgrenzung vom Idealismus geführt hat, 
ist die Frage nach der anthropologischen und vor allem auch ontologischen 
Relevanz.
Empirische Erziehungswissenschaft•	

	 Die in der geisteswissenschaftlichen Pädagogik konstatierte ontologische oder 
angemessener gesellschaftliche Relevanz wurde dann mit der sogenannten 
»realistischen Wende«, mit der sich in den 1950er- und 60er-Jahren die Na-
men Heinrich Roth, Wolfgang Brezinka u. a. verbinden7, eingefordert. Päd-
agogik sollte weniger normativ fragen, was sein soll, als vielmehr empirisch 
unter Maßgabe anerkannter Forschungskriterien fragen, was in der pädagogi-
schen Wirklichkeit tatsächlich ist. Offen bleibt hier durch die enge Bindung an 
das Gegebene die Perspektive der Entwicklung der menschlichen Freiheit und 
der Selbstbestimmung der Person.
Kritische Erziehungswissenschaft•	

	 Die kritische Erziehungswissenschaft, die als eine neue Phase in den 1960er-
Jahren von Herwig Blankertz und Wolfgang Klafki eingeleitet wurde, setzt den 
Akzent deutlicher auf die Aspekte der Selbstbestimmung der Person vor allem 
in Abgrenzung zum Kollektiv. Allerdings bleibt hier die Frage nach einer an-
gemessenen anthropologischen Begründung offen. D. h. es bleibt die Frage, 
wie sich eine an der Person orientierte Pädagogik anthropologisch begründen 
lässt. 

Dieser Frage widmet sich die nachfolgende Untersuchung. Sie geht so vor, dass 
sie exemplarisch auf einer phänomenologischen Basis nach den Erscheinungs-
formen des menschlichen Ich fragt. Diese Erscheinungsformen, wie sie in der 
Alltagserfahrung vorliegen, werden vergegenwärtigt und dann im Weiteren auf 
ihre pädagogischen Implikationen befragt. Es geht also weniger um eine theo-
retisch-wissenschaftliche Fundierung als vielmehr um eine phänomenologische 
Vergegenwärtigung des Person-Begriffes.

2	 Was ist ein Ich?

Konfrontiert man sich in diesem Sinne in aller Ernsthaftigkeit mit der für eine 
personal verstandene Pädagogik grundlegenden Frage: Was ist ein Ich?, so kann 
man eine gewisse Verunsicherung und gegebenenfalls auch eine Beunruhigung 
empfinden. Die Frage nach dem menschlichen Ich hat etwas Aufrüttelndes. Wa-
rum ist das so? Es mag daher rühren, dass wir sonst gewohnt sind, Erkenntnis zu 
erlangen von Dingen, die sich außer uns in der Welt befinden. Wir richten unsere 
Fragen nach außen und sind selbst unbetroffen. Wenn wir aber nach dem Ich fra-
gen, so stellen wir uns selbst in Frage und das ist in gewisser Weise unangenehm. 
Unsere Persönlichkeit bildet gewöhnlich den festen Grund, von dem aus wir 
unsere fragende Aufmerksamkeit auf die Welt richten. Wenn wir nach dem Ich 

7	 Vgl. hierzu und zum Folgenden Gudjons 2003, S. 35ff.



Jost Schieren

56 fragen, so stellen wir eben diesen festen Grund in Frage. Wir bringen uns in eine 
Art Ausnahmezustand im Verhältnis zu unserer gewöhnlichen Bewusstseinsver-
fassung. Wir treten aus unserem Alltagserleben heraus. Es ist bekannt, dass über 
dem Eingang des Tempels von Delphi im alten Griechenland die Worte standen: 
Erkenne dich selbst. Mit diesen Worten ist der Übergang von einem profanen in 
einen esoterischen, heiligen Bereich beschrieben. Außerhalb des Tempels gab es 
Welterkenntnis, innerhalb des Tempels ging es um Selbsterkenntnis.

Wohin gelangt man aber, wenn man sich der Frage nach dem menschlichen 
Ich stellt? Die erste Erfahrung ist wohl diejenige, dass man keine eindeutige Ant-
wort findet, wie am Beispiel einer buddhistischen Lehrstunde verdeutlicht wer-
den soll: 

Ein buddhistischer Lehrer fragt seine Schüler:

»›Also, Ihr seid mit einem Bus nach Dharamsala gekommen, sagt mir: Was 
ist ein Bus?‹
Verständnisloses Schweigen
Der Mönch fragt: ›Sind es die Reifen?‹
›Nein, natürlich nicht!‹
›Sind es die Sessel und das Steuerrad?‹
›Nein.‹
›Die Karosserie und der Motor?‹
›Nein, dann würde er ja nicht fahren.‹
›Was ist dann also der Bus?‹
›Naja, alles zusammengebaut, wenn es fährt.‹
›Seht Ihr, genauso ist es mit dem Ich beim Menschen: Aus vielen Teilen ent-
steht ein Ich, aber es hat keinen Kern. You can’t catch it.‹«8

Die Schwierigkeit besteht demnach darin, dass man auf viele Einzelheiten oder 
auch Eigenschaften trifft, die das Ich auszeichnen, es aber letztlich nicht ausma-
chen. Ob es tatsächlich so ist, dass es keinen Kern gibt oder ob dieser Kern nur 
sehr schwer zu finden ist, möge offen bleiben. Die Veröffentlichung von Werner 
Siefer und Christian Weber, aus der der Bericht über die buddhistische Lehrstunde 
stammt, geht davon aus, dass es kein Ich gibt. Sie beruft sich dabei wesentlich auf 
Ergebnisse der Gehirnforschung. So schreibt beispielsweise der amerikanische 
Gehirnforscher Joseph Ledoux: 

»Mein Begriff von Persönlichkeit ist recht einfach: Das ›Selbst‹, die Quintessenz 
unseres Seins, spiegelt Muster der Interkonnektivität zwischen Neuronen (den 
Nervenzellen) im Gehirn wider. Verbindungen zwischen Neuronen beziehungs-
weise deren Synapsen sind die Hauptkanäle des Informationsflusses und der In-
formationsspeicherung. Das Meiste, was im Gehirn vor sich geht, kommt durch 
synaptische Übertragung zwischen Neuronen zu Stande und durch das Abrufen 
von Informationen, die bei vorherigen synaptischen Übertragungen enkodiert 
wurden. Weil die synaptische Erregungsübertragung eine so entscheidende Rolle 

8	 Siefer/Weber 2006, S. 272 



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Pädagogik

57für die Funktion des Gehirns spielt, müsste die Feststellung, dass das Selbst ein 
synaptisches Phänomen ist, eigentlich fast eine Binsenweisheit sein. Was sollte 
das Selbst auch sonst sein?«9 

Ungeachtet dessen, dass sich auch hier im Sinne der buddhistischen Lehrstunde 
die Frage stellen ließe, ob ein so komplexes Phänomen wie das menschliche Ich 
lediglich auf einen Teilaspekt – nämlich Synapsen – reduziert werden kann, for-
muliert Ledoux ein gegenwärtig verbreitetes Credo, dass nämlich das Gehirn die 
entscheidenden Rätsel unseres Daseins berge und dass es darüber hinaus keinen 
in irgendeiner Weise bestehenden Persönlichkeitskern des Menschen gebe. Hier
an knüpfen auch zahlreiche Philosophen an. Thomas Metzinger beispielsweise 
geht davon aus, dass uns unser Gehirn nur ein Modell unseres Selbst suggeriert. 
Diese Selbstillusion gebe dem Menschen so etwas wie Daseinsstärke. Denn was 
leistet das Ich? Es sammelt – so Metzinger – alle verstreut liegenden Eigenschaften 
des Menschen wie zu einer Armee zusammen und das bedeutet, dass die bis 
dahin vereinzelt wirkenden Eigenschaften durch den Zusammenschluss an Kraft 
gewinnen, die Kraft des Selbstbewusstseins. Da sich dieser Kraftgewinn im Sinne 
des darwinistischen Evolutionsmodells als wirksamer im Daseinskampf bewähren 
konnte, hat das Gehirn die Illusion des Ich als evolutionstechnischen Überle-
bensvorteil kreiert und daran festgehalten. Wir müssen uns aber laut Metzinger 
eingestehen: »Keiner war oder hatte jemals ein Selbst.« Der Titel seiner Veröf-
fentlichung lautet auch entsprechend: »Being no one. The Self-Model Theory of 
Subjectivity.«10 Diese Idee, Niemand zu sein, erinnert an Odysseus, der mit dem 
einäugigen Polyphem kämpft und seine List gebraucht, um ihn zu überwinden. 
Im Unterschied zu Odysseus ist allerdings Metzinger von der Auffassung, Nie-
mand zu sein, selbst überzeugt. Er müsste konsequentenweise im Sinne des Po-
lyphem den absurden Satz ausrufen: ›Niemand hat behauptet, dass das Ich ein 
Niemand sei.‹11

Wie kommen nun aber die Gehirnforschung und die daran anknüpfende Phi-
losophie zu ihren Schlüssen? Sie durchforsten die verschiedensten Facetten und 
Eigenschaften, die mit dem menschlichen Ich verbunden werden können und 
versuchen darzulegen, dass alle Eigenschaften der menschlichen Persönlichkeit 
allein auf Gehirnströme zurückzuführen seien. Was sind aber diese verschiede-
nen Eigenschaften oder Facetten des Ich? Es werden angeführt: der menschli-
che Körper bzw. die Gene, die individuellen Gefühle, die Erinnerung bzw. das 
biographische Gedächtnis, die Fähigkeit des Verstehens und des Denkens, die 
persönlichen Beziehungen zu den Mitmenschen und auch das religiöse Erleben. 

9	 Ledoux 2006, S. 10f.
10	 Metzinger 2003
11	 Ähnlich kritisch setzt sich der Philosoph und Psychiater Thomas Fuchs mit dem reduktio-

nistischen Ansatz der Gehirnforschung auseinander. Es heißt bei ihm bezüglich der These, 
»Bewusstseinsprozesse besäßen nur eine illusionäre Wirksamkeit«, dass sich »der mit der 
These verbundene Epiphänomenalismus in den Widerspruch« verstricke, »subjektives Be-
wusstsein als eine Täuschung begreifen zu müssen, die den Getäuschten selbst vortäuscht, 
der dann diese Täuschung auch noch zu durchschauen vermag.« (Fuchs 2009, S. 87) 



Jost Schieren

58 – Dies alles sind Erscheinungsformen, die mit der menschlichen Persönlichkeit in 
Verbindung gebracht werden. Ohne den Schlüssen der Gehirnforschung zuzu-
stimmen, lohnt es sich zunächst, in einer rein phänomenologischen Betrachtung 
auf diese Erscheinungsformen der menschlichen Persönlichkeit einzugehen und 
zu verfolgen, welche pädagogische Bedeutung ihnen jeweils zukommt. 

2.1	 Körperbeziehung

Ein wesentlicher Bestandteil des Ich-Erlebens ist an den Körper, an die Leiblichkeit 
gebunden. Der eigene Körper gewährt so etwas wie die Daseinsbestätigung des 
Ich. An ihm erleben wir uns. Wir können uns mit Hilfe unseres Körpers von un-
serer Umwelt und unseren Mitmenschen abgrenzen, indem wir die Körperwahr-
nehmungen zu uns rechnen und alle anderen Wahrnehmungen den Dingen der 
Welt zuordnen. In der Entwicklungspsychologie wird davon ausgegangen, dass 
das Ich-Bewusstsein des Menschen damit anhebt, dass das kleine Kind sich im 
Spiegel erkennen kann, was mit etwa 22–24 Monaten der Fall ist. Es wurde diese 
These durch Experimente nachgewiesen, indem man Kleinkindern unbemerkt ei-
nen blauen Punkt auf die Wange gemalt und sie dann bei einer Gelegenheit vor 
einen Spiegel geführt hat: Wer den Punkt im eigenen Gesicht wegwischt, beginnt 
demnach über ein körpergebundenes Ich-Bewusstsein zu verfügen.12

Die Vorstellung eines an den Körper gebundenen Selbst wurde lange Zeit auch 
von der Genforschung genährt. Es wurde davon ausgegangen, dass die Persön-
lichkeit des Menschen wesentlich durch seine Gene geprägt sei. Durch die Ergeb-
nisse der Gehirnforschung ist diese Sicht relativiert worden. Das Gehirn ist gerade 
in den frühen Kindheitsjahren kaum festgelegt, was einer starken genetischen Prä-
gung widerspricht, sondern ist im Gegenteil außerordentlich plastisch und wird 
besonders durch Erfahrungen, die das Kind in diesem Alter macht, geprägt.13

Die enge Bindung des Ich-Bewusstseins an die Leiblichkeit bringt allerdings 
auch Probleme mit sich, welche wesentlich mit dem Begriff der Eitelkeit umschrie-
ben werden können. Ein allein an die Leiblichkeit gebundenes Ich-Bewusstsein 
führt dazu, dass die Intensität des Selbstgefühls von der Beschaffenheit des Leibes 
abhängig ist. Diese Abhängigkeit macht sich gegenwärtig eine ganze Industrie zu 
Nutze, die mit Unterstützung der Medien daraus einen ökonomischen Profit zieht 
und dadurch die Varianten der möglichen Abhängigkeit immer weiter expandiert. 
Hierzu zählt zum einen die Bekleidungs-, Mode- und Textilindustrie, wobei zu 
bedenken ist, dass die Kleidung eher die Funktion der gesellschaftlichen Positio-
nierung der einzelnen Persönlichkeit in einem sozialen Umfeld einnimmt. Früher, 
aber auch noch heute diente und dient die Kleidung der Berufsgruppenzuord-
nung (Uniform, Talar, Bäckermütze usw.). Über die Berufsidentität hinaus hat sie 
aber auch im privaten Bereich in der Eigenwahrnehmung die Funktion des Aus-

12	 Siefer/Weber 2006, S. 69f. bzw. Asendorpf 2003
13	 Vgl. Spitzer 2002 sowie Hüter 2005 



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Pädagogik

59drucks des individuellen Identitätsgefühls. Weitere gewerbliche Zweige, die das 
leibgebundene Ich-Erleben unterstützen, sind die Kosmetikindustrie und auch die 
Nahrungsmittel- bzw. Nahrungsergänzungsmittelindustrie. Hinzu kommt in den 
letzten Jahren zunehmend auch die plastische Chirurgie, die damit beschäftigt ist, 
Unzulänglichkeiten des Aussehens, seien sie natürlicher Art gegeben oder durch 
Alterungs- und auch Fehlernährungsfolgen hervorgebracht, auszugleichen.14 Das 
an den Leib gebundene Ich-Bewusstsein ist in diesem Zusammenhang darauf aus-
gerichtet, die eigene geschlechtliche Attraktivität zu erhöhen, was mit einer in 
den Massenmedien präsenten Sexualisierung der Gesellschaft verbunden ist.15

Mit diesen geschilderten Erscheinungen sind die Schattenseiten und Proble-
me eines sich einseitig mit der Leiblichkeit identifizierenden Ich-Bewusstseins 
beschrieben. Es gilt allerdings zu unterscheiden zwischen einer Ich-Identität mit 
dem Leib und einer solchen am Leib, insofern die Leiberfahrungen die Basis per-
soneller Selbstwerdung bilden. Letztere führt zu einem eher gesunden, leiblich 
gegründeten Ich-Bewusstsein. Wir werden uns dabei unseres Leibes als eines 
funktionierenden Organs für das eigene Ich bewusst. Dies beginnt, wie bereits an-
geführt, mit den durch unsere leiblichen Sinnesorgane vermittelten Wahrnehmun-
gen. Die Sinne vermitteln uns unsere Wahrnehmungen von der Welt und können 
durch Übung sensibilisiert werden, wie es beispielsweise beim Musikhören oder 
in der Kunstbetrachtung geschieht. Durch die Ausbildung unserer Sinnesorgane 
werden zunehmend qualitativere Eindrücke von der Welt vermittelt. Dies ist für 
ein ästhetisches Erleben von Bedeutung. Auf der anderen Seite wird der Leib aber 
auch Träger unseres Handelns und muss dafür geschicklich gemacht werden. Wir 
fördern – ebenfalls durch Übung – unsere motorischen, grob- und feinmotori-
schen Geschicklichkeiten und Fähigkeiten und können uns deshalb erfolgreich 
handelnd mit den Dingen in der Welt verbinden. Auf diese Weise wird der eigene 
Leib zu einem geschickten Organ unseres Ich, welches sich dadurch mit der Welt 
verbinden kann. Dies wirkt außerordentlich stärkend und positiv insbesondere 
auf das kindliche, aber auch allgemein auf das menschliche Selbstbewusstsein.

Unter pädagogischen Aspekten ist es in diesem Zusammenhang wichtig, auf 
die angemessene Ausbildung eines am Leib ausgebildeten Ich-Bewusstseins hin-
zuwirken. Dies geschieht in der Waldorfpädagogik durch eine ausgeprägte Sinne-
serziehung in der frühen Kindheitsphase und durch die Veranlagung einer grob- 
und feinmotorischen Geschicklichkeit durch die ganze Schulzeit. Hier spielt auch 
das Erlernen einzelner Handwerkstechniken sowie künstlerischer Fähigkeiten 
eine besondere Rolle. Natürlich kommt auch der sportlichen Betätigung – aller-
dings weniger unter Wettkampfsaspekten, als vielmehr unter dem Gesichtspunkt 
der Bewegungserziehung und der Leibesbeherrschung – eine besondere Rolle 
zu. Der Leib wird zum Instrument für die sich entwickelnde Persönlichkeit des 
Kindes. Man kann sagen: Ein leibgegründetes Ich-Bewusstsein ist umso gesünder, 

14	 Vgl. Seubold 2008 
15	 Vgl. Seubold 2005 



Jost Schieren

60 als es nicht zu einer Identifizierung mit dem bzw. zu einer Fixierung auf den Leib 
führt, sondern indem es den Leib als instrumentelle Grundlage zur Wahrnehmung 
der Welt und zum Handeln in der Welt erfährt.

2.2	 Gefühle

Das Gefühlsleben ist sicherlich die gewöhnlicher Weise stärkste »Ich-Quelle«. 
Wir sind mit unserem Gefühlsleben in einem hohen Maße identifiziert. Gefühle 
wie Freude, Trauer, Neid, Dankbarkeit, Ehrgeiz, Liebe u.  a. kennzeichnen das 
persönliche Selbsterleben zu jedem Zeitpunkt. Bestimmte Gefühlseigenschaften 
sind in Form von mehr oder minder statischen Charaktereigenschaften prägend 
für unser Leben, und auch die Persönlichkeit unserer Mitmenschen nehmen wir 
in den Ausprägungen ihres Gefühlslebens war. Ähnlich wie mit Bezug auf das 
einseitig leibgebundene Selbstbewusstsein, gibt es auch bezogen auf das Gefühls-
leben bestimmte insbesondere durch die Massenmedien geförderte, gesellschaft-
lich angestrebte Gefühlswerte. Hierzu zählen Selbstvertrauen bzw. -sicherheit, 
Optimismus, Heiterkeit usw. Dies sind Gefühlsnormen, die in der Medienwelt 
präsent sind. Ein so komplexes und intimes Gefühl wie beispielsweise Scham 
hat in diesem Wertekontext keinen Platz. Auch auf dem Gefühlsmarkt tummeln 
sich zahlreiche Händler, die ihre Waren in Form von Psychopharmaka anbie-
ten. Die Zahl der Menschen, die sogenannte Stimmungsaufheller und Beruhi-
gungs- bzw. Aufputschmittel zu sich nehmen, wächst stetig. In dem Drogen- und 
Suchtbericht vom Mai 2009 der Drogenbeauftragten der Bundesregierung Sabine 
Bätzing heißt es: »Das Risiko des unsachgemäßen Medikamentenkonsums wird 
häufig unterschätzt. Mehr als zwei Millionen Menschen in Deutschland greifen 
zu Medikamenten im Beruf, um die Leistung zu steigern oder zu erhalten. Diese 
Hochrechnung ergab im Februar 2009 eine repräsentative Bevölkerungsumfrage 
unter 3.000 Arbeitnehmern zu ihrem Umgang mit Stressbelastungen im Auftrag 
der DAK. Die betreffenden Medikamente werden auch in Bereichen eingesetzt, 
für die sie nicht zugelassen sind. Zwei von zehn Befragten meinten, dass die Risi-
ken dieser Arzneimittel im Vergleich zum Nutzen vertretbar sind.«16 Das Problem 
besteht darin, dass unerwünschte Gefühle zu einem die eigene Persönlichkeit 
bestimmenden Faktor werden. 

16	 Siehe die entsprechende PDF unter: www.drogenbeauftragte.de.; Siefer/Weber beschreiben 
diesbezüglich den alarmierenden Tatbestand: »Das relativ nebenwirkungsarme Antidepres-
sivum Prozak – in Deutschland unter dem Namen Fluctin bekannt – gehört in manchen Su-
burbs der USA mittlerweile fast schon zu den Grundnahrungsmitteln. In England berichtete 
vor kurzem die BBC über Befürchtungen von Ökologen, weil sich Prozac-Rückstände im 
Trinkwasser breit machen und die Nervenssysteme der Fische irritieren. GlaxoSmithKline 
vertreibt das Antidepressivum Paxil (in Deutschland: Seroxat) offiziell als Medikament ge-
gen krankhafte Sozialphobie, de facto schlucken es Millionen Menschen als Mittel gegen 
Schüchternheit. Paxil hat es in kurzer Zeit unter die zehn umsatzstärksten Medikamente der 
Welt gebracht.« (2006, S. 99f.) 



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Pädagogik

61Dem lässt sich gegenüberstellen, dass man zu seinen eigenen Gefühlen auch 
in ein distanziertes Verhältnis treten kann. Der Ärger, der einen in einer berufli-
chen oder familiären Situation oder auch nur im Straßenverkehr befallen mag, 
muss nicht zum bestimmenden Element der Persönlichkeit werden. Dies ist eine 
wesentliche Frage der Erziehung und der Selbsterziehung, mithin eine pädago-
gische Frage. Eine vollständige Identifizierung mit dem Gefühlsleben muss nicht 
notwendigerweise stattfinden. Wir können unsere Gefühle auch beherrschen und 
kontrollieren. Darüber hinaus besteht das Problem, dass Gefühle oftmals nur im 
Selbstbezug wahrgenommen werden: Sie vermitteln mir den Eindruck, wie ich 
mich fühle. Das ist bezogen auf elementare Gefühle wie Lust und Unlust auch 
angemessen, sobald aber das Gefühlsleben komplexer wird, bestehen Gefühle 
nicht mehr nur im Selbstbezug, sondern vermitteln etwas von den Qualitäten der 
Welt: Im Mitleid oder Mitgefühl vermag man sich mit dem Gefühl eines anderen 
Menschen zu identifizieren. Im Verantwortungsgefühl übernimmt man die Ver-
antwortung für eine eigene Handlung, für eine bestimmte Aufgabe oder für einen 
anderen Menschen. Gefühle sind demnach in der Lage, über die Persönlichkeit, 
die die Gefühle empfindet, hinauszuweisen. Dies ist insbesondere im künstle-
rischen Erleben der Fall. Wenn man beispielsweise eine Beethovensymphonie 
hört und mit den Gefühlen in der Lage ist, in die Musik einzutauchen, dann ist 
man mit den Gefühlen gerade nicht bei dem eigenen Selbst, sondern vollstän-
dig in der Musik. Wenn man ein Bild von Monet ansieht, kann man sich in das 
Atmosphärische der Landschaft gefühlsmäßig vollständig versenken. Ein wesent-
liches Element des künstlerischen Erlebens ist es gerade, dass sich der Rezipient 
gefühlsmäßig mit dem Kunstwerk verbinden kann und dadurch über sich hin-
ausgeht. Und auch das künstlerische Schaffen ist wesentlich davon geprägt, dass 
sich der künstlerisch Tätige gefühlsmäßig mit seinem Motiv verbindet. Auch in 
der gegenwärtigen Zivilisation eher tabuisierte Gefühle wie Trauer oder Schmerz 
sind für das künstlerische Erleben von hoher Bedeutung. Große Dichtungen wie 
zum Beispiel Tolstois literarisches Werk sind oftmals hervorgegangen aus einem 
Grundgefühl des Schmerzes. Gefühle erhalten in dieser Perspektive eine weltum-
spannende Dimension.

Um diesen Aspekt geht es in der Pädagogik. Die Gefühlserziehung hat hier 
einen hohen Stellenwert. Gerade in den ersten Jahren der Kindergartenzeit und 
der frühen Schulzeit sollen Kinder lernen, ihre eigenen Gefühle nicht zu verabso-
lutieren und sich mit ihren Gefühlen in eine soziale Gemeinschaft zu integrieren. 
Hierbei spielt zum einen die soziale Erziehung eine große Rolle, indem die Kin-
der lernen, dass jeder Mensch ein individuelles Gefühlsleben hat, das geachtet 
werden muss und nicht verletzt werden darf. Und weiterhin hat die künstlerische 
Erziehung eine hohe Bedeutung, denn im künstlerischen Erleben lernen die Kin-
der, sich mit den Qualitäten der Welt persönlich zu verbinden. Die Gefühle sind 
dann nicht mehr nur Ausdruck des eigenen Lust- und Unlusterlebens und der 
eigenen Befindlichkeit, sondern werden zu einem Organ der Weltauffassung.



Jost Schieren

62 In der Waldorfpädagogik ist diese Art der Gefühlserziehung zentral. Insbeson-
dere der oft kritisierte Umgang mit der sogenannten Temperamentsverfassung der 
Kinder ist hier zu nennen.17 Die Kinder befinden sich in bestimmten Gefühls-
verfassungen, die prägend auf ihr gesamtes Verhalten und Weltauffassen wirken. 
Eine die Temperamente der Kinder berücksichtigende Pädagogik ist bemüht, 
diese temperamentartigen Gefühlstingierungen der Kinder für den Unterricht zu 
berücksichtigen, um sie darin angemessen ansprechen zu können. Das Ziel be-
steht allerdings nicht in der Festlegung auf ein Temperament, vielmehr soll das 
Gefühlsleben im pädagogischen Prozess mehr und mehr von der engen Persön-
lichkeitsbindung befreit werden, damit es – wie beschrieben – zu einem Organ 
der Weltauffassung wird. Es geht hierbei also um eine Aufklärung der Gefühle.

2.3	 Erinnerung und Gedächtnis

Den wohl nachhaltigsten Einfluss auf das Ich-Erleben haben die Erfahrungen, die 
jemand im Laufe des Lebens gesammelt hat. Die Erfahrungen, die man macht, prä-
gen sich dem Gedächtnis ein und werden angesichts einer erneuten Begegnung 
mit einer vergleichbaren Situation erinnert und lenken entsprechend das Denken 
und Handeln in eine bestimmte Richtung. Die Erinnerung und das Gedächtnis 
vermitteln die Erfahrung eines biographisch-kontinuierlichen Ich-Bewusstseins, 
welches zwar immer wieder durch neue Erfahrungen modifiziert werden kann, 
aber immer auf Grundlage des bis dahin erworbenen Erfahrungsschatzes. Es kön-
nen demnach durchaus auch Korrekturen oder auch Sprünge auftreten, diese ste-
hen aber in Bezug zu den bisher erworbenen Erfahrungen. Es ist nicht entschei-
dend, dass die jeweiligen Erinnerungen objektiv exakt sind. In der Regel geben 
die Erinnerungen ein eher subjektives Vorstellungsbild wider, welches die tatsäch-
lichen Verhältnisse nur sehr ungenau, ausschnitt- und zum Teil auch fehlerhaft wi-
derspiegelt. Trotz dieser objektiv nur bedingt aussagefähigen Erinnerungsleistung, 
werden die Erinnerungsinhalte zu den subjektiven biographischen Konstituenten 
der Persönlichkeit. 

In der Pädagogik ist es außerordentlich wichtig, dass Kinder von früh an ihre 
Erinnerungs- und Gedächtniskraft schulen. Dies geschieht, indem sie ihre Welt-
erfahrungen intensiv verarbeiten und nicht bloß flüchtig an ihnen vorbeihuschen. 
Eine wache Aufmerksamkeit und ein eigenaktiver Umgang mit den Welterschei-
nungen führen dazu, dass sich die jeweiligen Eindrücke lebendig einprägen 
können. Dagegen schwächt etwa der verbreitete passive Medienkonsum die Er-
innerungs- und Gedächtniskräfte. Die zahllosen vor dem Fernseher oder dem 
Computerbildschirm verbrachten Stunden stellen sich in der biographischen Erin-
nerung bezogen auf den erworbenen Erfahrungsschatz als tabula rasa dar. Zwar 
mögen die zum Teil krassen und faszinierenden Bilder der medialen Animation 
auch längerfristig in dem Vorstellungsleben des Rezipienten gespensterhaft her-

17	 Vgl. zur Kritik Ullrich 1986, S. 145ff.



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Pädagogik

63umspuken, aber sie bilden dann nicht die biographische Grundlage der persona-
len Identität, sondern wirken eher bedrängend und destruierend auf die eigene 
Selbstauffassung. Es geht demnach bei der Festigung der Erinnerungsfähigkeit um 
eine eigenaktive, emotional freilassende und zugleich stimulierende, aufmerksa-
me Auseinandersetzung mit den Welterscheinungen. 

Es kommt aber noch etwas Weiteres hinzu: Die im Laufe des Lebens gesammel-
ten Erfahrungen verbleiben nicht nur als passive Reflektionen des Vergangenen 
im Bewusstsein haften, sie können zugleich auch aktive Handlungsdispositio-
nen, also Fähigkeiten werden. Als solche bilden sie einen tragenden Grund für 
das individuelle Ich-Erleben: Ich bin nicht nur das, was ich erlebt habe, ich bin 
auch das, was ich kann. Gerade bei Kindern lässt sich beobachten, wie sehr sie 
Selbstvertrauen und innere Sicherheit erwerben durch die Fähigkeiten, die sie 
sich aneignen. Gegenüber dem erlernten Wissen, welches gerade, wenn es für 
Prüfungen angeeignet worden ist, oft nur kurzfristiger Gedächtnisbestand ist, kön-
nen einmal erworbene Fähigkeiten, selbst wenn sie lange ungenutzt geblieben 
sind, immer wieder rasch aktualisiert werden. Fähigkeiten sind durch die Ausein
andersetzung des Ich mit den Welterscheinungen erworben worden und bilden 
einen kontinuierlichen biographischen Grund für die menschliche Persönlichkeit. 
Insofern legt zum Beispiel die Waldorfpädagogik einen außerordentlich hohen 
Wert nicht allein auf die Wissensvermittlung, sondern besonders auf die Fähig-
keitenbildung sei es im kognitiven Bereich (Fremdsprachen, Rechnen usw.) oder 
sei es im handwerklichen und künstlerischen Bereich.

2.4	 Denken, Verstehen und Urteilen

Ein weiterer Bereich der personalen Selbstbegründung findet sich im denkenden 
Verstehen und Urteilen. Rudolf Steiner weist in seiner Grundschrift »Die Philo-
sophie der Freiheit« darauf hin, dass das Denken eine genuine Eigenleistung des 
einzelnen Menschen sei. Es muss aktiv vollzogen werden, wenn es geschehen 
soll. Wenn man beispielsweise eine Rechenaufgabe stellt: 27 x 3 : 9, so ist es 
jedem selbst überlassen, ob er in die Denkaktivität eintritt, um die Aufgabe zu 
lösen. Hier liegt demnach ein Bereich vor, der, weil er von der Eigentätigkeit des 
Menschen notwendig abhängig ist und sich nicht einfach ereignet, sehr eng mit 
der menschlichen Persönlichkeit verbunden ist. Gleichwohl, auch darauf weist 
Rudolf Steiner hin, sind die Denkinhalte oder auch Denkgesetze, die durch den 
subjektiven Denkakt hervorgebracht werden, in sich objektiv gültig. Für die ge-
stellte Rechenoperation gibt es nur eine gültige Lösung. 

Das Denken durchzieht jeden Bereich des menschlichen Bewusstseins. Alles, 
was uns bewusst wird, wird uns durch Denken bewusst. Von früher Kindheit an, 
dies hat Piaget ausführlich untersucht,18 wird durch unser Denken das Weltver-
stehen konstituiert. Dies führt dazu, dass wir in jedem Bewusstseinsmoment in 

18	 Vgl. Piaget (1992; 1944; 1969) 



Jost Schieren

64 einer außerordentlich komplexen Form des Selbst- und Weltverstehens, die durch 
unser Denken fortwährend generiert werden, eingebunden sind. Dieses Weltver-
stehen, welches sich auf alle Erscheinungen, die uns begegnen, erstreckt, ist der 
kontinuierliche Grund des Daseins.

Für das schulische Lernen bedeutet dies, dass die Kinder und Jugendlichen Ver-
trauen in ihr eigenes Denken erlangen sollen. Man könnte die oben aufgeführte 
Rechenoperation leichthin in der Gegenwart auch mit einem Taschenrechner be-
wältigen und müsste sich nicht die Mühe machen, selbst zu rechnen. Gerade aber 
der Mathematikunterricht, der mit den Gesetzen des Denkens zu tun hat, führt 
dazu, dass die Schüler Vertrauen in den eigenen Denkvollzug erlangen. Es geht 
um die Erfahrung, dass etwas, was nur durch den einzelnen Schüler geschehen 
kann, indem er oder sie es tut, zugleich ein objektiv gültiges Gesetz ist. Auf diese 
Weise erlangen die Schüler Vertrauen in ihr eigenes Denken.

Es kommt noch etwas hinzu: Während das Denken einerseits zu einem Verste-
hen der Dinge der Welt führt, so ist es zugleich die Kraft, aus der individuelle Ur-
teile gebildet werden. Die Fähigkeit der individuellen Urteilsbildung wird in der 
entwicklungspsychologischen Betrachtung der Waldorfpädagogik für die Zeit der 
beginnenden Pubertät veranschlagt, während die Jugendlichen zuvor eher die Ur-
teilsformen der sie umgebenden Erwachsenenwelt mehr oder minder adaptieren. 
In der Zeit der beginnenden Pubertät werden moralische, soziale und ästhetische 
Urteile erprobt und gebildet.

Urteile haben für die menschliche Persönlichkeit, für das Ich, einen hohen Stel-
lenwert. Sie sind die Grundlage der personalen Verortung des eigenen Selbst in 
der Welt. Das Handeln des einzelnen Menschen ist abhängig davon, was er oder 
sie für richtig oder falsch, für gut oder schlecht, für schön oder hässlich, ange-
nehm oder unangenehm usw. erachtet. Dies sind alles subjektive Urteile, die bei 
den einzelnen Menschen und auch in einzelnen Kulturen, die wiederum auf den 
Urteilen einzelner Menschen aufruhen, verschieden sind. Es wird also ersichtlich, 
dass die Urteilsbildungen wesentliche Konstituenten der menschlichen Individu-
alität sind. 

Daher wird in der Pädagogik darauf geachtet, dass die Schüler lernen, ange-
messene und verlässliche Urteile zu bilden. Urteile müssen tragfähig sein, sonst 
kann sich das eigene Handeln nicht darauf stützen. Wenn man in ein Auto steigt, 
so tut man dies nur, wenn man davon ausgeht, dass beispielsweise die Bremsen 
funktionieren. Dies ist der oft auch unbewusste Urteilshintergrund des eigenen 
Handelns. 

Wie aber kommen Urteile zustande? In der Regel werden sie aufgrund von Er-
fahrung und Einsicht gebildet. Man hat eine bestimmte Erfahrung gemacht, indem 
man beispielsweise als Kind einmal von einem Hund gebissen worden ist. In den 
künftigen Begegnungen mit einem Hund wird man achtsamer und vorsichtiger 
sein, da man zu dem Urteil gekommen ist, dass Hunde beißen. Nun stellt man 
aber fest, dass nicht alle Hunde beißen, es treten demnach weitere Erfahrungen 
hinzu, die die erste relativieren. Durch die denkende Auseinandersetzung kommt 



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Pädagogik

65man zu der Einsicht eines angemessenen Verhaltens im Umgang mit Hunden. 
Hierauf ruht vorläufig das eigene Urteil. Urteile können immer nur vorläufig sein, 
da sie durch neue Erfahrungen und neue Einsichten verändert oder auch abgelegt 
werden können. Dies ändert nichts an der Tatsache, dass sie, solange keine an-
deren Erfahrungen und Einsichten vorliegen, gültig sind und das eigene Handeln 
leiten.

Die Schule sollte also auf eine generelle Urteilskompetenz und Urteilssicher-
heit vorbereiten, da jeder Mensch aus seinen eigenen Urteilen seine Persönlich-
keitskraft gewinnt.

2.5	 Mitmenschen

Die Persönlichkeit eines Menschen wird entscheidend geprägt durch die Men-
schen, denen er begegnet und mit denen er umgeht. Dieser Aspekt einer anthro-
pologisch verankerten dialogischen Grundverfasstheit des Menschen wurde vor 
allem von Martin Buber in seinem Hauptwerk »Ich und Du« entwickelt.19 Ein 
zentrales Merkmal der menschlichen Persönlichkeit kommt damit in den Bezie-
hungen, in denen er zu seinen Mitmenschen steht, zum Ausdruck. Nach Rudolf 
Steiner wird die Persönlichkeit des Menschen wesentlich von dem geprägt, was 
er oder sie im Laufe des Lebens erfahren hat, insbesondere welche Menschen ihm 
oder ihr begegnet sind.20 Das bedeutet nicht, dass die Persönlichkeit des Men-
schen notwendig fremdbestimmt wäre von anderen Menschen, denn Prägungen 
– wenn sie nicht zwanghaft manipulierend sind – geschehen in dem Maße als der 
Einzelne sich dafür offen hält. Wir sind in unserer Biographie von unseren Eltern, 
Großeltern, Geschwistern, Lehrern, Freunden und Partnern geprägt worden und 
werden weiterhin geprägt, indem wir uns als Erwachsene an anderen Menschen 
orientieren und sie als Vorbilder sehen. Diese Prägungen sind sehr intim und zei-
gen, dass das menschliche Ich in einen Austausch mit anderen Menschen tritt.

In einer personalen Pädagogik wird daher die personale Begegnung zwischen 
Lehrer und Schüler und auch die soziale Begegnung unter den Schülern als zen-
traler pädagogischer Prozess betrachtet. Die Waldorfpädagogik hat aus diesem 
Grund das sogenannte Klassenlehrerprinzip eingeführt, in dem ein Lehrer eine 
Klasse in der Regel von der ersten bis zur achten Jahrgangsstufe begleitet und in 
den sogenannten Hauptfächern morgens immer in den ersten beiden Schulstun-
den unterrichtet. Auf diese Weise entsteht eine enge pädagogische Beziehung 
zwischen Lehrer und Schüler, die die Grundlage des Lernprozesses bildet. Hinzu 
kommt die nicht auf Leistungsselektion ausgerichtete Gruppenpädagogik. Leis-
tungsheterogene, jedoch altershomogene Lerngruppen verbringen als Klassenge-
meinschaft die gemeinsame Schulzeit von der ersten bis zur zwölften Klasse. Es 
gibt kein »Sitzenbleiben«, womit die Bedeutung des einzelnen Schüler betont 

19	 Buber 1995
20	 Steiner 1922, S. 68f.



Jost Schieren

66 wird, der nicht wegen ggf. mangelnder Leistungen die Klassengemeinschaft ver-
lassen muss. Jeder hat seine eigene Lernzeit und soll im gemeinsamen Lernpro-
zess individuell gefördert werden. Die Schule wird damit zu einem Lebensraum 
und der Lernprozess findet als eine Begegnung von Mensch zu Mensch statt.

2.6	 Sinn

Ein weiteres Merkmal der menschlichen Persönlichkeit ist die Sinnsuche. Der 
Mensch hat das Bedürfnis, seinem Leben und seinem Handeln einen Sinn zu 
geben. Dieser Sinn mag sich auf alltägliche und vergängliche Dinge, aber auch 
auf Ewigkeitsaspekte beziehen, wie sie in den Religionen vertreten werden. Die 
Sinnerfahrung ist eine in hohem Maße individuelle und individuell zu erwer-
bende. Ob ein Mensch etwas für sinnvoll erachtet, ist allein seinem Dafürhalten 
anheim gestellt. Die gesamte Kulturgeschichte der Menschheit kann in ihren kul-
turellen, künstlerischen, wissenschaftlichen und religiösen Zeugnissen als Sinn-
suche begriffen werden. In den großartigen kulturellen Werken der Vergangen-
heit kommt das Ringen des Menschen um die Frage nach einer individuellen 
Ewigkeitsexistenz zum Ausdruck. In der Gegenwart ist die Ewigkeitsfrage vor dem 
Hintergrund des naturwissenschaftlich-positivistischen Weltbildes und der techni-
schen Erfolge, die damit einhergehen, zurückgetreten, und die westliche Zivilisa-
tionsgemeinschaft hat sich im Wesentlichen auf die gemeinsame Sinnperspektive 
von Frieden und Wohlstand verständigt. Damit ist die auf einen Ewigkeitsaspekt 
bezogene Sinnsuche nicht mehr der prägende Kern einer kulturellen Gemeinsam-
keit, sondern allein Teil des individuellen Lebens.

Bezogen auf die Pädagogik hat Hartmut von Hentig fünf Gesichtspunkte be-
nannt, nach denen der Wert von Bildung bemessen werden kann. Einer dieser 
Gesichtspunkte lautet: »Wachheit für letzte Fragen.«21 Neben anderen eher auf 
die individuelle und gesellschaftliche Existenz gerichteten Aspekten, für die die 
Schule in der Bildung verantwortlich ist, erachtet es von Hentig für wichtig, dass 
Kinder und Jugendliche als Teil ihres Bildungsganges mit »letzten Fragen«, d. h. 
mit Fragen nach der Ewigkeitsexistenz des Menschen und der Welt in Berührung 
treten. Es geht wohlgemerkt nicht um letzte Antworten, die eher einen Bekenntni-
scharakter haben, sondern um die Fähigkeit des Menschen, sich mit Ewigkeitsfra-
gen zu konfrontieren und damit umzugehen.

21	 von Hentig 1996, S. 67ff. 



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Pädagogik

673	 Zusammenfassung

Die vorausgehende Betrachtung hat einzelne Phänomenbereiche betrachtet, die 
für die Entwicklung der menschlichen Persönlichkeit, des menschlichen Ich, von 
Bedeutung sind. Es hat sich gezeigt, dass das Ich tatsächlich sehr vielschichtig 
und komplex ist. Es gibt unter jedem aufgeführten Aspekt Facetten des Ich, die 
zusammengefasst wie folgt bezeichnet werden können:

Körper → persönliches Ich
Gefühl → weltumspannendes/weltauffassendes Ich
Gedächtnis und Erinnerung → biographisches oder kontinuierliches Ich
Denken, Verstehen, Urteilen → universelles Ich
Mitmenschen → soziales Ich
Sinn → Ewigkeits- oder auch religiöses Ich

Die Frage bleibt offen: Gibt es etwas Gemeinsames unter diesen genannten Ich-
Aspekten? – Aus den aufgeführten Betrachtungen geht die Beobachtung hervor, 
dass das menschliche Ich in gewisser Weise dasjenige ist, womit es sich jeweils 
verbindet. Dies muss aber nicht bedeuten, dass es ein Chamäleon ist und selbst 
keine Identität habe. Es bedeutet vielmehr, dass das zentrale Merkmal des Ich 
dessen Verbindungsfähigkeit ist. Indem sich der Mensch mit etwas verbindet, ge-
winnt seine Persönlichkeit einen Inhalt. Die Aktivität des Sich-Verbinden-Könnens 
ist gerade dasjenige, was das menschliche Ich auszeichnet. 

Hier kann das pädagogische Handeln ansetzen, indem weniger auf die Ver-
mittlung statischen, abprüfbaren Wissens, als vielmehr auf die Eigenaktivität des 
Kindes und Jugendlichen geblickt wird und der Bildungsvorgang gerade darin 
besteht, dass den Schülern möglichst viel Gelegenheit gegeben wird, sich aktiv 
mit den Lerninhalten zu verbinden und dadurch die eigene Persönlichkeit zu 
formen. Die mögliche Bedeutung der Kunst und des künstlerisch-gestalterischen 
Unterrichts für eine so verstandene Pädagogik ist offensichtlich. 

Literatur

Asendorpf, Jens B.: Psychologie der Persönlichkeit. Berlin 2003
Böhm, Winfried: Entwürfe zu einer Pädagogik der Person. Bad Heilbrunn 1997
Bohnsack, Fritz: Martin Bubers personale Pädagogik. Bad Heilbrunn 2008
Bollnow, Otto Friedrich: Die pädagogische Atmosphäre. Untersuchungen über die 

gefühlsmäßigen zwischenmenschlichen Voraussetzungen der Erziehung. Essen 
1968

Buber, Martin: Ich und Du. Stuttgart 1995
Fuchs, Thomas: Das Gehirn – ein Beziehungsorgan. Eine phänomenologisch-ökolo-

gische Konzeption. Stuttgart 20092

Gabriel, Wilfried: Personale Pädagogik im Informationszeitalter. Diss. Paderborn 
1996 

Gudjons, Herbert: Pädagogisches Grundwissen. Bad Heilbrunn 20038



Jost Schieren

68 von Hentig, Hartmut: Bildung. Ein Essay. Wien, München 1996
Hüter, Gerald: Das Geheimnis der ersten neun Monate. Unsere frühesten Prägungen. 

Düsseldorf 2005
Krautz, Jochen: Ware Bildung. Schule und Universität unter dem Diktat der Ökono-

mie. Kreuzlingen, München 2007
Ledoux, Joseph: Das Netz der Persönlichkeit. Wie unser Selbst entsteht. München 

2006
Metzinger, Thomas: Being No One. The Self-Model Theory of Subjectivity. Cam-

bridge 2003
Piaget, Jean: Das Weltbild des Kindes. München 19923

Piaget, Jean: Die geistige Entwicklung des Kindes. Zürich 1944 
Piaget, Jean: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Stuttgart 1969
Schieren, Jost: Ästhetische Bildung – Zum Kunstverständnis der Waldorfpädagogik. 

In: ders. (Hrsg.): Bild und Wirklichkeit. Welterfahrung im Medium von Kunst und 
Kunstpädagogik. München 2008, S. 67–86

Seubold, Günter: Der idealische Körper. Philosophische Reflexionen über die Macht-
ergreifung der Körpertechnologien. Bonn 2008

Seubold, Günter. Die Destruktion der Kultur. Bonn 2005
Siefer, Werner/Weber, Christian: Ich. Wie wir uns selbst erfinden. Frankfurt a. M./

New York 2006
Spitzer, Manfred: Lernen: Gehirnforschung und die Schule des Lebens. Heidelberg 

2002
Steiner, Rudolf: Wahrheit und Wissenschaft. Vorspiel einer ›Philosophie der Freiheit‹. 

Weimar 1892
Steiner, Rudolf: Die Philosophie der Freiheit. Grundzüge einer modernen Weltan-

schauung. Berlin 1918
Steiner, Rudolf: Theosophie. Dornach 1922
Steiner, Rudolf: Grundlinien einer Erkenntnistheorie der Goetheschen Weltanschau-

ung. Dornach 19236

Ullrich, Heiner: Waldorfpädagogik und okkulte Weltanschauung. Eine bildungsphi-
losophische und geistesgeschichtliche Auseinandersetzung mit der Anthropologie 
Rudolf Steiners. Weinheim/München 1986

Weigand, Gabriele: Schule der Person. Zur anthropologischen Grundlegung einer 
Theorie der Schule. Würzburg 2004 

Witzenmann, Herbert: Strukturphänomenologie. Vorbewusstes Gestaltbilden im er-
kennenden Wirklichkeitenthüllen. Dornach 1985

Zander, Helmut: Anthroposophie in Deutschland. Theosophische Weltanschauung 
und gesellschaftliche Praxis 1884–1945. 2 Bände. Göttingen 2007



Eberhard Grisebach

Kunst und Gemeinschaft

1	 Der Einspruch des Künstlers und des Kunstfreundes

Ein sehr heftiger Widerspruch wird sich immer gegen eine Philosophie erheben, die 
die Problematik des wirklichen Geschehens bewusst zu machen sucht, und sich 
damit von jeder dogmatischen Weltanschauung und individualistischen Welter-
klärung mit Entschiedenheit abwendet. Besonders heftig aber wird sich dieser Wi-
derspruch anmelden, wenn die Philosophie auch alle Ansprüche und Verdienste 
des besonderen und einzelnen Menschen mit Bezug auf Führung, Erziehung und 
jede Realisation in der Geschichte und der Gemeinschaft ablehnt. Die Ablehnung 
jedes eigenen Verdienstes wird dem Einzelnen naturgemäß schwer fallen. Er wird 
fragen: gibt es nicht eine Ausnahme wenigstens beim künstlerischen Genie? Was 
kümmert sich der schöpferische Mensch um die Dialektik der Persönlichkeit?

Diese Fragen kommen von der Seite des Künstlers; und alle diejenigen, die im 
Banne einer vorwiegend ästhetischen Weltanschauung stehen, werden ihm zu-
stimmen und für den Schöpferischen Menschen eine Ausnahme von der Dialektik, 
von der Bindung in der Gemeinschaft fordern. Der Künstler, so hört man sagen, ist 
der absolut Gesonderte und Besondere. Er steht nicht in der Wechselwirkung der 
Personen, er ist der Einzelne, der Einzige, der eine Unmittelbarkeit, die göttliche 
Gabe des Ausdrucks in seinem Kunsttriebe besitzt. Der Künstler untersteht schon 
durch die Art seiner künstlerischen Aufgabe einem »individuellen Gesetz«. Man 
kann an ihn deshalb nicht die gleichen Maßstäbe anlegen, wie an die anderen 
Menschen. Das Problem von Kunst und Sittlichkeit wird damit aufgerollt.

Dürfen wir den Künstler nach sittlichen Maßstäben beurteilen? Hat er nicht um 
seiner Kunst willen das Recht, nach seinen eigenen Normen zu leben? Verschlie-
ßen wir ihm nicht den Quell seines Schaffens, wenn wir von ihm die Erfüllung 
aller Pflichten eines guten Staatsbürgers verlangen, wenn wir ihn den Vorurteilen 
der Gesellschaft preisgeben, der Konvention und Sitte unterstellen? Der geniale 
Künstler ist die Ausnahme schlechthin, so wird man uns entgegenhalten. Er allein 
ist es, der der Bindung durch andere nicht bedarf; er beschenkt uns und schmückt 
unser Leben mit seinen Werken, er erzieht uns zu Anmut und Würde, zu Freiheit 
im ästhetischen Staate. Er öffnet das Tor der Wahrheit. Er führt uns, mag auch die 
Philosophie scharfsinnig und dialektisch dagegen einwenden, was sie will. Der 
Künstler untersteht nicht der Sitte und Konvention. Er herrscht in seinem Dichter-
lande und braucht die Herrschaft nicht abzugeben und nicht mit irgendjemand 
zu teilen. Er steht auf seiner olympischen Höhe wie ein Priester oder Prophet, 
und niemandem wird es in den Sinn kommen, von ihm die Anerkennung der Bin-
dung, der Gebrochenheit zu erwarten. Das hieße ja die Kunst selbst vernichten. 
– So lautet der ausführliche Einspruch.



Eberhard Grisebach

70 Dieser Einwand macht uns einen Augenblick betroffen, weil wir vielleicht 
selbst der Kunst nahe standen, sie liebten und unsere Verehrung dem Künstler als 
der »Ausnahme« bezeugt haben. Wir haben den Anspruch wohl alle einmal ge-
stellt, dass der Dichter uns seine besondere Welt aufzeige, in der wir uns und alle 
Beschwerden des Daseins eine Weile unter Führung ihres Schöpfers vergessen 
wollten. Wir haben uns am Ende gar selbst um eine solche eigene Welt künstleri-
scher Arbeit bemüht, nach Ruhmeskränzen und Erfolgen gestrebt. Wer hätte von 
uns nicht den Reiz verspürt, den der eigene besondere Stil eines künstlerischen 
Menschen, den die immer neuen Überraschungen dichterischer Ausblicke und 
Gestaltungen gewährten? Wer wüsste von uns nicht den Schmuck zu schätzen, 
der das Leben des Alltags in ein prächtiges Gewand kleidet und uns für festliche 
Augenblicke Ablenkung und Erholung schenkt? Wir lieben alle die Einsamen, 
die sich eigensinnig, ausdauernd der Allgemeinheit und ihrem Urteil zum Trotz 
durchschlugen. Wir werden ergriffen, wenn wir von ihrem Verkanntsein und ihrer 
zu späten Entdeckung hören.

Wollen wir dem schöpferischen genialen Menschen wirklich eine Ausnahme-
stellung einräumen und den Einwurf seiner Freunde gelten lassen? Sollen wir ihn 
mit seinem eigenen Maßstab messen, ihm alle Verstöße gegen die Sitte, die Ge-
wohnheit, das Recht in der Gemeinschaft und im Staate nachsehen? Wir zögern 
und fragen uns selbst: hat die Kunst nichts mit der Verantwortung, mit der Sphäre 
des Verkehrs in der Gemeinschaft zu tun? Sollen wir die ethische Wirklichkeit 
von der ästhetischen völlig scheiden? Wie liegt die Sache eigentlich? Es muss 
uns dann noch einfallen, dass es auch außer dem Bereiche der Kunst schaffende 
Menschen gibt. Gilt für diese nun das Gleiche oder nicht? Oder gibt es Genies 
nur in der Kunst?

Der Schaffende möchte auf allen Gebieten gern dem Künstler gleichen. Der 
künstlerische Mensch genießt eine große Verehrung, man unterwirft sich deshalb 
seiner Tyrannis, man begegnet ihm mit einer eigentümlichen Scheu, weil man in 
ihm das Wesen des ursprünglichen Menschen verkörpert sieht. Auf allen Gebie-
ten möchte man gern schaffen und schöpferisch sein, wie der Künstler. Gilt für 
diese Schaffenden der gleiche Einwand? Unterstehen sie auch einem besonderen 
Gesetz? Sind sie ebenso von Sitte und Konvention auszunehmen?

Man hat den Künstler, indem man ihn bewundert und nachahmt, eine Vor-
machtstellung eingeräumt. Seine Herrschaft bekundet sich in einer weit verbrei-
teten ästhetischen Weltanschauung. Wir bezeichnen diejenige Weltanschauung 
als ästhetisch, die die gegenständliche Erkenntnis der Welt aus einem einzigen 
Ursprungsprinzip ableitet. Das jeweilige Prinzip wird im Wesen des Menschen 
gefunden und heißt: »Spontaneität des Geistes«, »Kraft der Empfindung« oder 
»unmittelbare Intuition«. Die »innerlich« geformte Welt ist die empfundene oder 
gedachte, in sich gefundene und aus sich gesetzte Dingwelt. Ist so erst einmal 
alles der Ursprünglichkeit des schöpferischen Subjekts eingeordnet, so lässt sich 
das Problem von Kunst und Gemeinschaft so leicht dadurch auflösen, dass die 
Gemeinschaft als das Werk eines schöpferischen Menschen angenommen wird. 



Kunst und Gemeinschaft

71Der Erkennende bemüht sich selbst um eine besondere Weltform, er versucht, 
aus dem gleichen unmittelbaren Prinzip als »Vortäter« und Künstler seine Welt 
zu schaffen, und seine Erkenntnis bedeutet ihm eine »Ursprünglichkeit«. Die 
sittlichen Gesetze sind dann nichts anderes als die durch die Vorherrschaft des 
schöpferischen Menschen gegebenen Gesetze, mit deren Hilfe die Vorherrschaft 
einzelner Menschen sich zeitweilig im Dienste einer Höherentwicklung behaup-
tet. Die Gesetze wären so allerdings »individuelle Gesetze« und bezeugten dann 
doch die Möglichkeit eines Führers.

In dieser Beleuchtung erscheint der Anspruch an allgemeine ethische Bindun-
gen rückständig, vielleicht sogar unbegründet und einfach falsch. Man glaubt das 
moralische Gesetz schon zu erfüllen und hält »die individuellen Gesetze« für ab-
solut. Die Frage nach Ethos und Gemeinschaft bedeutet dort eine lästige Störung, 
wo sich alles im Flusse der subjektiven Empfindung so wohl fühlt, und wo man 
im verführerischen Wahne lebt, selbst Schöpfer dieser Welt zu sein. Dann wären 
allerdings alle Schaffenden auch Künstler, und alle würden deshalb die Ausnah-
mestellung mit Recht fordern. Alle Stünden sie also außerhalb der Gemeinschaft, 
womit jede Gemeinschaft aufgehoben wäre. 

Im Bannkreise der ästhetischen Weltanschauung wird der uns gemachte Ein-
spruch, wie wir sahen, kräftig unterstützt. Das Anrecht des Einzelnen, die Aus-
nahmestellung des Genies wird von dem eigentlichen Ästhetiker als dem ver-
ständnisvollen, urteilsfähigen, mitgenießenden, teilnehmenden Zuschauer des 
Kunstschaffens mit allen Mitteln der Rede und Schrift, die dem Schweigsamen 
Künstler vielleicht nicht zur Verfügung stehen, gewandt verteidigt. Wir finden 
diesen Gefährten des Künstlers seit langem an seiner Seite, und da er das Wort 
führt, haben wir ihm vornehmlich auf den ausführlich behandelten Einwand zu 
antworten. Er ist der Fürsprecher des Künstlers. Er plädiert mit dem Geschick des 
geübten Advokaten für die Sonderstellung der Kunst. Sein Maßstab, mit dem er 
Kunst misst, ist »Schöpfung und Gestaltungskraft«. Er setzt notwendig das schaf-
fende, gestaltende Subjekt voraus, das die Welt neu schafft, wie Gott das Paradies. 
Kein Wunder, dass der Kunstfreund im Hinblick auf seinen bewunderten Autor 
die Ablehnung einer Führung und Erziehung, aller Verdienste Einzelner an den zu 
erarbeitenden Gegenständen gar nicht versteht, da sie ihm dem Wesen der Kunst 
durchaus zu widersprechen scheint. Er wird vielleicht aufmerksam unseren Ge-
gengründen zuhören, aber ein Blick auf den genialen Autor und in die Werkstatt 
des Künstlers wird alle seine Bedenken verscheuchen, und das Gesehene – so 
meint er – wird all unsere Dialektik Lügen strafen. Wenn man ein nahes Verhältnis 
zur Kunst und zum Kunstschaffen behalten wolle, so könne eine solche Kunstauf-
fassung, die dem Künstler die Ausnahmestellung bestreitet, nicht auf die Dauer 
befriedigen.

Der Ästhetiker stellt seine Behauptung von einer Ausnahmestellung des Künst-
lers mit Bezug auf das tatsächliche psychologische Schaffen auf, und er hat Recht, 
dem einzelnen Autor ein Verdienst an seinem Werk zuzuschreiben. Unsere philo-
sophische Untersuchung ist aber nicht nur auf die zufällige Erscheinung des tat-



Eberhard Grisebach

72 sächlichen Schaffens gerichtet, sondern auf die Grenzen, die die Endlichkeit des 
wirklichen wesentlichen Geschehens auch in der Kunst ausmachen. Wir suchen 
die wesentliche Beziehung der Kunst zur Gemeinschaft zu erkennen.

Wir haben außer dem Künstler und seinem Interpreten auch alle diejenigen 
zum Gegner, die einer ästhetischen Weltanschauung huldigen. Wir gehen nun 
bei unserer Verteidigung kritisch zu Werke. Es handelt sich ja nicht um eine neue 
subjektive, systematische Anschauung von der Kunst, die wir vertreten, sondern 
um die zunächst problematische Sache des künstlerischen Geschehens, in das 
wir mit ihm einzutreten suchen. Der Einwand und Widerspruch gibt uns Anlass, 
den Versuch zu wagen, mit jenem in die konkrete Dialektik, d. h. in eine Ausein-
andersetzung über den Gegenstand der Kunst einzutreten.

Wir machen den Künstler und Kunstfreund zu Beginn auf die prinzipielle Grund-
lage aufmerksam, auf welcher ihr Einwand und ihre Frage beruhten. Der Einwand 
ist schon in einer ästhetischen Grundanschauung begründet, und mit dieser ha-
ben wir es in der Auseinandersetzung vor allen Dingen zu tun. Eine bestimmte 
Auffassung von der Kunst hat das künstlerische Leben und die Kunst bewusst 
oder unbewusst schon beeinflusst. Diese Auffassung der Kunst als eine zugrunde 
liegende Ästhetik müssen wir in ihrer Besonderheit und zeitlichen Bedingtheit 
durchschauen, um den Sinn der Gegenrede, die uns beschäftigt, zu verstehen. 
Aber veranschaulichen wir uns erst einmal eine Zeit, in der eine entgegengesetz-
te Anschauung vorherrschte, in der dem Künstler keine Sonderstellung von Sitte 
und Gemeinschaft eingeräumt wurde, um die gegenwärtig Situation besser zu 
verstehen.

2	 Der Künstler in der Gemeinschaft

Es war nicht immer so, dass der Künstler in der Gemeinschaft eine Ausnahme ver-
langte. Wenn wir an das Mittelalter denken und seine Werke an unseren Augen 
vorbeiziehen lassen, so fällt es niemandem ein, nach dem Namen der einzelnen 
Schaffenden zu fragen, denn der Einzelne drängte sich nicht hervor. Tatsächlich 
sind die Namen der Autoren auch dem scharfsinnigen Forscher nicht immer be-
kannt. Das Werk steht ruhig in der Zeit und in der Gemeinschaft, so sehr aus der 
gemeinschaftlichen Arbeit einer Zunft, eines Kunsthandwerkes entsprungen, so 
nachdrücklich den Gesamtgeist einer Zeit aussprechend, dass es ganz gleichgül-
tig oder nebensächlich erscheint zu fragen, wer diesen oder jenen Dom entwor-
fen, wer als Schöpfer einer Stadt, eines Rathauses, eines Brunnens zu gelten hat, 
wer dieses von allen gesungene Lied gedichtet oder eine Erzählung sich ausge-
dacht hat. Entspricht ein Kunstwerk dem Gesamtgeist, so ist es nicht so wichtig, 
den einzelnen Schöpfer zu erfahren. Der gotische Geist wird als »Werkmeister« 
der gotischen Dome genannt damit macht man die Allgemeinheit zum Urheber. 
Der einzelne Name hat nicht die Bedeutung, der Einzelne ist nur ein Glied einer 
Kunstgemeinschaft, einer Zunft, die eine einheitliche Gegenständlichkeit mit ei-
ner gemeinsamen Leistungsfähigkeit bearbeitet.



Kunst und Gemeinschaft

73Der Künstler steht hier an einem Ort, der den Gedanken an eine Ausnahmestel-
lung nicht zulässt. Die Kunst entspricht einer sozialen Forderung. In der ganzen 
Breite des Handwerks, auf den Bauplätzen, in allen Werkstuben, in der feinsten 
und gröbsten Schmiede, beim Schneider- und Schusterhandwerk, and der Dreh-
scheibe des Töpfers und dem Block des Steinmetzen, überall ist der Künstler in 
die Gemeinschaft untergetaucht. Suchen wir nach dem Organisator dieser durch 
einen Stil zusammengeschlossenen künstlerischen Arbeit, so weiß man ihn nicht 
zu nennen. Man erzählt Geschichten von einem Klosterbruder, der wundersame 
Träume hatte, oder von einem Meister, der sich unkenntlich hielt. Solche Fragen 
und Antworten dienen schon einer historischen Erklärung, derer wir als neugieri-
ge Nachkommen heute bedürfen.

Diese Frage nach dem Urheber hat sich zuerst jener Mäzen im Mittelalter ge-
stellt, der als Persönlichkeit sich selbst über den Durchschnitt der Gemeinschaft 
erhob, und der den Künstler zur Begleitung, zur Ausstattung seiner repräsentati-
ven Lebensweise nötig hatte und ihn deshalb aus der Gemeinschaft auswählte. 
Um den Höfen und Palästen vornehmlich Schmuck zu geben, achtete man auf 
den Autor und seine besondere Leistung, gab man ihm eine Sonderstellung in der 
Zunft, und dazu bedurfte es der Wertung mit Maßstäben. Der Kunstfreund gab 
somit die Anregung zur Reflektion über den Schaffenden, zu einer Theorie der 
Kunst. Er begleitete wohl selbst das Tun der Künstler mit Bewusstsein und suchte 
es nachdenkend zu genießen. Der Künstler, der sich bereit fand, sich nach seiner 
Beurteilung auszeichnen zu lassen, nahm seine Sonderstellung an den Höfen der 
Fürsten und Päpste bereitwillig ein. Das unreflektierte Schaffen in der Gemein-
schaft wurde dadurch zerstört und eine bewusste Schöpfung hub in der Absonde-
rung an. Die Anteilnahme des Kunstfreundes verfeinerte sich mit der ästhetischen 
Reflektion. Das Genießen und Nachschaffen wurde in der Gesellschaft gleichsam 
ein besonderes Amt, und so wurde ein Beruf daraus, wie über andere Dinge der 
Kultur, so auch über die Kunst erklärend, begründend, nachschaffend nachzuden-
ken, um den Genuss zu steigern, den Geschmack zu entwickeln, dem Künstler 
durch eine Rechtfertigung der Künste in einer Ästhetik gerecht zu werden. 

Der Künstler wurde so durch den Menschen von Geschmack bevorzugt, gedeu-
tet, verzogen, d. h. zur Besonderung langsam verführt. Es ist menschlich erklär-
lich, dass die Künstler sich so gern verziehen und zum Gegenstande der Reflek-
tion machen ließen. Sie wurden zuweilen launisch in der Hofluft wie Goethes 
Tasso, oder sie fühlten sich in ihrer Ausnahmestellung wohl. Sie übernahmen es 
am Ende selbst, der Menschheit den richtigen Maßstab ihrer Kunst anzubieten 
und eine ästhetische Erziehung der Menschheit zu versuchen, wie Schiller. Nun 
deuteten sich die Künstler selbst, und mussten es wohl auch schließlich glauben, 
dass sie eine besondere Funktion im menschlichen Leben zu übernehmen hätten 
und ihrem Spieltrieb nachgeben könnten. Der Künstler hielt sich für das Sonn-
tagskind, für die Ausnahme und blieb doch immer noch scheinbar in einer Ge-
meinschaft, in den »höheren Schichten der Gesellschaft«, immer noch nützliche 
Arbeit vollbringend, die von den Gebildeten gefordert und gewürdigt wurde.



Eberhard Grisebach

74 Aber die Verwöhnung des Künstlers, seine Selbstüberschätzung nahm noch 
weiter zu. Schließlich wurde er auch der Hofluft müde; die Gemeinschaft mit 
dem vornehmen Kunstfreunde und dem Theoretiker wurde auch verlassen und 
gegen die »akademisch-humanistische« Bildungssphäre protestiert. Die Sponta-
neität und Schöpferkraft, die Freiheit von Begriffen und Zwecken, die die Reflek-
tion ausdrücklich gefordert hatte, isolierten den Künstler immer mehr. Er zog sich 
aus der bürgerlichen Gesellschaft völlig zurück, wurde zum Bohème, während 
er Fichtes Wissenschaftslehre beim Schlaf unter sein Kopfkissen legte, wie Strind-
berg das im »Roten Zimmer« erzählt. Diesen aus aller Gemeinschaft herausge-
tretenen, von der Reflektion der Ästhetiker verwöhnten und verdorbenen, von 
dem Selbstbewusstsein seiner Schöpferkraft erfüllten Künstler haben wir heute 
vor uns. Er befindet sich nur noch in einer sehr kleinen Gemeinschaft, denn sei-
ne Gefährten sind konsequenterweise nur die eigentlichen Ästhetiker, die seine 
Werke genießen, nachschaffen und in der Idee verstehen. Der Künstler ist jetzt zu 
einer Gestalt ohne Schatten geworden. Er lebt in der Isolierung ganz gemäß seiner 
Idee von menschlicher Schöpferkraft. Er hat die letzte Bindung verloren und steht 
außerhalb von Sitte und Gesetz.

Man muss wissen, wie der Künstler zu seiner Isoliertheit kam, um seinen und 
seines Begleiters Einwand verstehen und ganz ernst nehmen zu können. Hier gilt 
es eine Auseinandersetzung mit der Zeit, mit einer zeitlich bedingten ästhetischen 
Anschauung, wenn wir im Kampf gegen diesen Einwand die reale Dialektik auch 
für das Gebiet der künstlerischen Entwicklung als »bindend« darzutun versuchen 
und das Problem von Kunst und Gemeinschaft im Zusammenhange damit behan-
deln wollen.

Wir stellen also fest, dass eine ganz bestimmte Anschauungsweise der Kunst 
den heutigen Künstlertypus geprägt hat, und mit dieser Ästhetik müssen wir uns 
zunächst beschäftigen.

3	 Individualistische Ästhetik

Der Charakter dieser Ästhetik war durch ihre Methode bestimmt. Man suchte eine 
Rechtfertigung, einen Maßstab, einen Begriff, ein Verständnis der Kunst. Wie man 
es im allgemeinen gelernt hatte, die einzelnen Gegenstände, wie Gemeinschaft, 
Recht, wissenschaftliche Erkenntnis, Sitte usw. als tatsächliche kulturelle Leistun-
gen im Spiegel der Vernunft oder als natürliche Genealogien zu betrachten, so 
sucht man sich auch die Kunst und ihr Schaffen zu erklären in der Absicht, sie 
besser zu verstehen, wohl auch mit dem pädagogischen Anspruch, die Menschen 
zur Kunst zu erziehen. Ob dieser Anspruch erfüllt werden kann, bleibt die Fra-
ge. Das Verhältnis zur Kunst war dabei ein ganz kühles, verstandesmäßiges oder 
auch aufgrund besonderer künstlerischer Neigungen ein leidenschaftliches, in-
nerliches, fast romantisch-religiöses. Man setzte die Kunst zuletzt gar mit dem 
Mythischen, mit der Religion in Verbindung. Analytisch verfahrend sucht man 
dann die Kunst bald aus dem männlich-aktiven Prinzip der Form, bald aus dem 



Kunst und Gemeinschaft

75passiv-weiblichen des Inhalts zu erklären. In beiden Fällen verwies die Ästhetik 
den Künstler an seine eigene Kraft, um sich ein Reich der Freiheit zu erschließen 
und sich selbst zur Darstellung zu bringen. Sein Werk erschien organisch ge-
wachsen, wie ein Werk der Natur oder dem spontanen Geist entsprungen als eine 
Frucht seines Spieltriebes. Man versprach sich davon eine neue ideale Gemein-
schaft, einen ästhetischen Staat, einen Zustand der Gemessenheit, Besonnenheit 
und der feinsten Sitte, in welchem das Glück der Menschheit sich vollenden, 
Anmut und Würde die rauhen Sitten verdrängen sollte. Zu solchen Verheißungen 
glaubte man sich berechtigt, denn schon früher einmal, so meinte man zu erken-
nen, hatte die Kunst ein Volk vor den Barbaren ausgezeichnet und die Schönheit 
Leben und Kultur eines Landes gestaltet.

Der Künstler ließ sich diese Aufgabe, die man ihm anwies, wohl gefallen. Er 
machte das erklärende Gesetz der Kunst bereitwilligst zu seiner Norm, aber er 
vergaß, dass er durch das Bewusstsein seiner Bestimmung sich nur selbst einseitig 
erklärte und eine einseitige Deutung als Gesetz übernahm, das ihn immer mehr 
in eine individualistische Anschauung hineintrieb. So isolierte sich der Künstler 
dadurch, dass er sich auf sein geistiges oder natürliches Ich stützte und nun als 
Einzelner, Besonderer außerhalb der Gemeinschaft seine Arbeit betrieb.

Der Irrtum lag auch hier darin, dass ein an sich richtiges und mögliches Deu-
tungsgesetz der faktischen Kunst, wie es die Aufklärung anbot, zum Gesetz des 
künstlerischen Lebens gemacht wurde. »Kunst für sich«, »L’art pour l’art«, war die 
Folge. Dass man an dieser Überschätzung des künstlerischen Menschen nicht An-
stoß nahm lag daran, dass nicht nur in der Ästhetik das Ich eine solche Betonung 
fand, sondern auch mit Bezug auf die anderen Gegenstände eine Isolierung und 
Auflösung der Gemeinschaft durchsetzte. Die Ästhetik gab der Kulturphilosophie 
das Beispiel, der Künstler erschien als der schöpferische Typus des Menschen. 
Die Machtstellung des menschlichen Geistes wurde durch ihn sehr anschaulich 
repräsentiert. Man feierte ihn durch Nachahmung und glaubte die Kultur schon 
damit zu erneuern, dass man die Macht des Individuums und des Eigenlebens 
bejahte.

Das Verstehen der Kunst hatte das Verständnis für künstlerisches Geschehen 
und für die Gegenständlichkeit der Kunst zerstört. Nur der ausgebildete Ästhet, 
der zu der individualistischen Auffassung mit Bewusstsein sich bekannte, mochte 
dem Künstler in seine außerhalb der Gemeinschaft gelegene Arbeitsstätte folgen. 
Er genoss eingehend die immer neuen Reize der »besonderen« Kunst. Wenn der 
Ästhet sich aufgrund seiner individualistischen Ästhetik den Geschmack an sol-
cher Kunst des Bohème, des isolierten wandernden Künstlers bewahrte, so trat er 
in manchem Falle selbst aus der Gemeinschaft heraus; er setzte sich wohl gar dem 
Spott der Gesellschaft aus, indem er diesen schöpferischen Einzelnen bewunder-
te, wie er sich sein Leben auf absonderliche Weise gestaltete.

Also die einseitige Erklärung der Kunst hat den Künstler auf die einsamen Wege 
getrieben. Diese aufklärende Theorie mochte für den Tatbestand der faktischen 
Kunst Gesichtspunkte der Betrachtung anbieten, aber den Künstler und Kunst-



Eberhard Grisebach

76 freund verführte sie zu einer ästhetischen Selbsterkenntnis und einer bewussten 
Verwendung der Kunsttheorie und der Technik. Der Künstler ließ sich durch die 
Interpretation seines Schaffens verführen, die Mittel artistisch zu übertreiben, bald 
das Prinzip des Spieltriebes, bald das der Ekstase zu betonen, und so hier das 
geistig überlegene, dort das empfindsame natürliche Selbst auszuspielen und die 
Gemeinschaft, das Gemeinwesen in seiner Bindung durch seine Extravaganzen 
zu erschüttern oder durch seine absonderliche Kunst einzelne ästhetisch gebil-
dete Bürger zu unterhalten. Aber diese Kunst konnte erklärlicherweise nie zum 
Gesetz einer Gemeinschaft werden.

Wenn uns also der Einwurf gemacht wird, dass das Genie in der Kunst, der 
schöpferische Mensch überall eine Ausnahme von den Einschränkungen und 
Bindungen der Dialektik zu beanspruchen habe, so kommt diese Forderung von 
einem Künstler und Kunstfreunde her, der eine zeitlich bedingte Prägung durch 
eine bestimmte Kunstauffassung erhielt. Diese Ästhetik, die eine Erklärung der 
Kunst aus einzelnen Prinzipien war, verführte den Künstler, der schmeichelnden 
Auslegung seines Kunstschaffens zu lauschen, sich so »begründeterweise« für ur-
sprünglich zu halten und dieses sein Vorrecht durch Abwendung von jeder Bin-
dung des Gemeinwesens auszunutzen. Mit dieser Bindung hat er zugleich, wie 
wir sehen werden, seinen Gegenstand verloren. Er ist immer mehr an den Rand 
der Gemeinschaft gelangt, nur noch mit Einzelnen locker verbunden, die selbst 
am Rande stehen, aber auch hier wird sich die letzte Bindung lösen, und der 
Künstler wird schließlich als der Vereinzelte tatsächlich außerhalb der mensch-
lichen Gesellschaft isoliert bleiben. Er mag sich dann einbilden, dass mit dieser 
Einsamkeit seine Aufgabe, sein Beruf, sein tragisches Schicksal erfüllt ist. Dann 
wird er die Empfindungen und Qualen seiner Vereinzelung und Einsamkeit mit 
den raffiniertesten Mitteln noch ausdrücken, von seiner besonderen Ichwelt im-
mer aufs Neue Zeugnis ablegen und sich für den Schöpfer einer Welt halten, die 
aber keine Objektivität für andere mehr besitzt. Aber im Begriffe, nun die ihm 
zustehende Führung und Erziehung zu übernehmen, wird er in die Klage ausbre-
chen: »Mir fehlt das Volk, das ich zu führen begehre«!

Wenn niemand die Ausgeburten des Ichs mehr versteht, wird der Künstler in 
seiner Verzweiflung sich selbst als den Isolierten in seiner Tragik erklären, und 
dieser Selbsterklärung wird man in einer Zeit, in der die der Eitelkeit der Men-
schen schmeichelnde Ästhetik schon Triumphe feierte, mit grausamer Neugier 
lauschen. Denn hier geschieht nichts anderes als eine Selbsttötung der Kunst 
durch einen am Leben verzweifelten Künstler. Aber diese Verzweiflung ist un-
echt und unfruchtbar. Sie ist nicht die Verschlingung des doppelten Zweifels an 
seinem Selbst; es ist der verzweifelte, letzte krampfhafte Versuch sich zu retten 
durch einen Saltomortale des Akrobaten, der durch solch einen nur scheinbar 
lebensgefährlichen Sprung die Aufmerksamkeit des Publikums erregt, aber sich 
wieder auf seine Beine stellt. Die Verzweiflung ist Hochmut und Verstiegenheit. 
Man klatscht ihm nach diesem kühnen Sprunge Beifall und merkt kaum, dass es 
sich hier um unwesentliche Kunst handelt. Der Künstler führt also nur scheinbar, 



Kunst und Gemeinschaft

77er macht uns etwas vor. Der Beifall scheint ihm zu bezeugen, dass die aufmerk-
same Gesellschaft sich von ihm, diesem »tragischen« Künstler, führen lassen will. 
Fragt man nach dem Ziele, so kann die Antwort nur lauten: Der Künstler verführt 
zur Bewunderung seines Ichs, zur Besonderung, also er führt aus der Wirklichkeit 
des Gemeinwesens heraus, in der er keinen Platz mehr innehat. Er ist ein Verfüh-
rer zur Absonderung und zur Eitelkeit geworden. Man versteht Plato, dass er den 
Künstler aus dem Staate wieß [sic]. 

Lehnt man diese Ästhetik, die die Kunst und das Schaffen immer schon als 
gegeben voraussetzte und erklärte, ab, macht man die Kunst selbst erst einmal 
zum Problem, so übernimmt man eine ganz neue Aufgabe. Es gilt dann der Kunst 
ihren Ort im menschlichen Wesen erst zu bestimmen. Wir fragen also nach der 
Kunst selbst. Wir wissen nach Ablehnung der Erklärungen ja trotz aller Aufklärung 
noch nicht, was Kunst eigentlich ist und können sie deshalb nicht als gegeben 
voraussetzen. Man muss den Platz erst wieder zu erkennen suchen, den die Kunst 
im gemeinen Wesen, in der Gemeinschaft der Menschen überhaupt hat. Dort, wo 
man das fertige Gut der Kunst innerhalb der Kultur als einzelnes Faktum heraus-
nahm, wurde diese Frage gar nicht gestellt. Man setzte durch Herausgreifen eines 
besonderen Kunstgutes ihre Tatsache und Vereinzelung schon voraus und suchte 
die vernünftige und natürlich Gesetzlichkeit der Kunst zu erkennen, die aber nie-
mals ihre Wesensgesetzlichkeit sein konnte, weil hier zur Erklärung des Gutes nur 
einzelne Prinzipien des Wesens benutzt wurden. Wir stellen aber ausdrücklich 
die Frage nach dem Wesen der Kunst. Diese Frage berührt zugleich die Beziehung 
von Kunst und Gemeinschaft.

Wir müssen also dem Einwande: der Künstler sei der Bindung der Dialektik 
enthoben, antworten, dass er sich allerdings in der Gegenwart unter dem Einfluss 
einer an sich denkbaren Kunstdeutung aus der Gemeinschaft zurückgezogen hat, 
dass er in der Überschätzung seiner Kraft und unter Verkennung seiner Aufgabe 
sich anmaßt, nach eigener Norm zu leben und zu schaffen. Haben wir aber erst 
erkannt, dass die an sich mögliche Deutung der Kunst ihn nur dazu verführte, das 
Selbstbewusstsein zu übersteigern und die wesentliche Aufgabe der Kunst durch 
Reflektion zu zerstören, so wird man verstehen, dass der Einwand gemacht wur-
de, aber man wird ihn als das Todesurteil für die Kunst und die Künstler mit Schre-
cken anhören, weil er das Wesen der Kunst verkennt und zerstört. Im Interesse des 
Künstlers und seines Lebens wird daher die Frage jetzt dringlich, welches denn 
die wirkliche wesentliche Kunst sei. Wir suchen keine Deutung faktischer Kunst, 
sondern die Wirklichkeit und Wesentlichkeit künstlerischen Geschehens.



Eberhard Grisebach

78 4	 Das Wesen der Kunst

Wird dieses Problem wirklich voraussetzungslos gestellt, so hat man keinerlei 
festen Grund, von dem man ausgehen könnte. Woran man zunächst anknüpfen 
kann, das sind kritische Maßnahmen, die dieser radikalen Fragestellung voran-
gehen müssen. Dieser kritischen Maßnahmen erinnern wir uns jetzt, denn wir 
haben selbst schon solche Kritik geübt und müssen die Konsequenzen daraus 
ziehen.
Wir haben die einzelnen Ansatzpunkte in der ablehnenden Kritik der ästheti-
schen Theorien als Grundlage in Zweifel gezogen; aber man denke doch nicht, 
dass darin schon die wesentliche Arbeit liege. Die Enthüllung der Eitelkeit und 
der Herrschsucht beim Künstler ist noch keine positive Antwort. Die eigentliche 
philosophische Arbeit liegt nicht in diesem Ablehnen der Standpunkte. Auch der 
Zustand der Frage, das Nichtwissen ist noch nicht ein letztes, bei dem wir aus-
ruhen dürfen. Die ihrer Absolutheit entkleideten Standpunkte können sehr wohl 
fruchtbare Momente für unsere Untersuchung werden, wenn wir uns ihrer erin-
nern und daraus eine gewichtige Folgerung ziehen. Der Zweifel hat die beiden 
gewohnten Ausgangspunkte der Ästhetik erschüttert, wir sind auch über den ge-
fährlichen Punkt hinaus, den Zweifel selbst als Denkhandlung zum wesentlichen 
Ausgangspunkt zu nehmen. Die Konsequenz ist: die Zweifel am geistigen und 
natürlichen Ich haben sich verschlungen zu einer konkreten Verzweiflung, die die 
Verlegenheit beim Ausgange unserer Untersuchung prinzipiell klärt. Es handelt 
sich jetzt um eine wirkliche Verzweiflung, weil wir uns selbst in geistiger und 
natürlicher Hinsicht als Stützpunkt aufgegeben haben. Wir treten in die Proble-
matik ein. Beide Momente, Geist und Natur, bleiben nur als etwas Relatives in 
der Erinnerung, und als solches wenigstens halten wir sie fest. Beide Prinzipien 
boten Standpunkte an, von denen sich Erklärungen, Ansichten eines faktischen 
Kunstgutes geben ließen. Es ließ sich ein Begriff deduzieren oder eine genetische 
Ableitung gewinnen, aber das der Kunst eigene Wesen wurde dadurch nicht er-
schöpft. Die Prinzipien reichen nicht zu, den Gegenstand der Kunst zu konstituie-
ren. Wir halten auch in unserer Verzweiflung daran fest, daß Geist und Natur am 
Wesen der Kunst beteiligt sind, allerdings nur relativ, in bestimmter Beziehung. 
Lässt man einzig das vernünftige Ich als Ursprung künstlerischer Werke gelten, so 
wird die Kunst zwar aus einem Prinzip erklärt, aber nicht der Anteil aller Prinzi-
pien am künstlerischen Geschehen berücksichtigt. Damit würde der Gegenstand, 
den wir hier behandeln, die ästhetische Gegenständlichkeit, aus der Relation der 
Prinzipien, mithin aus der Wesensgesetzlichkeit, die wir »Gemeinwesen« nen-
nen, herausgestellt. Denn die Wesensgesetzlichkeit der Kunst muss ja alle an-
teilnehmenden Prinzipien berücksichtigen. Jede prinzipielle einseitige Deutung 
verkennt eben das »Wesen«; und das wollen wir ja vermeiden. Deshalb gerade 
stellen wir uns das Problem von Kunst und Gemeinschaft, weil wir uns aller Prin-
zipien in ihrer relativen Anteilnahme im »Gemeinwesen« erinnern wollen. Wir 
müssen unsere Aufmerksamkeit nicht auf das eine oder andere Prinzip, sondern 



Kunst und Gemeinschaft

79auf die Prinzipienfülle richten. Hier muss die Problematik der Kunst durch die Di-
alektik der Prinzipien geklärt, und der Gegenstand der Kunst in seiner Beziehung 
zum Gemeinwesen deutlich werden.
Damit würden wir unsere Dialektik auf das künstlerische Problem anwenden 
und die pädagogische Frage auch in ästhetischer Hinsicht stellen. Denn mit der 
Frage nach dem Anteil aller Prinzipien ist das Verlangen nach wirklicher Kunst 
verknüpft und ein pädagogischer Anspruch an die Erkenntnis gestellt. Aus dem 
dialektischen Geschehen sollen reale Kunstgüter hervorgehen, es soll in konkreter 
Erkenntnis wieder etwas geschehen. Das Gut der Kunst als Gegenstand muss aus-
gewiesen werden; wir treiben Erkenntnisarbeit hier um der Wirklichkeit willen, 
also in pädagogischer Absicht. Oder sollten wir uns damit begnügen können, die 
fertigen Güter der Geschichte zu übernehmen? Das, was uns da die letzte Ver-
gangenheit in ihrer Selbstüberschätzung anbietet, jene Kunst am Rande, erregt ja 
gerade wegen der Nichtgegenständlichkeit und Unwirklichkeit unsere Zweifel. Es 
ist damit also alles problematisch geworden, sowohl die alten Kunstdeutungen, 
die Berechtigung ihres prinzipiellen Standpunktes als auch endlich die faktische 
Kunst selbst. Wir können nach Ablehnung der Einwände nur dadurch unsere The-
se von der Problematik des Lebens auch mit Bezug auf die ästhetische Erziehung 
erhärten, dass wir von Grund auf das Wesen der Kunst unter Berücksichtigung 
unserer Grenzen erfragen.
Wir weichen also nicht mit einem Agnostizismus der Frage aus und kokettie-
ren nicht mit unserer Verzweiflung als Antwort, sondern wir werden durch das 
Zugeständnis des Nichtwissens zu der Entscheidung genötigt, uns unter Heran-
ziehung aller wesentlichen Prinzipien in die Unordnung und Widersetzlichkeit 
der Elemente einzustellen. In ihrer dialektischen Beziehungsgesetzlichkeit ist das 
Wesen der Kunst, ihre besondere Problematik aufzuzeigen. Das Beibehalten des 
Nichtwissens ist aber nicht wieder eine absolute dogmatische Position, die wir 
behaupten, sondern es ist die Begrenzung unserer Erkenntnislage, die wir ständig 
berücksichtigen, um in der konkreten Wesensgesetzlichkeit zu bleiben und unse-
re menschliche Relativität nicht zu verlieren.
Wenn wir die Grenzen des Wissens in Anbetracht der Widersprüche uns bewusst 
bleiben, so gibt es gerade deshalb für uns mannigfaltige Arbeit, weil unser Nach-
denken konkrete Aufgaben erhält, vor allem die Aufgabe, an dem wirklichen 
Geschehen aller Art mit dem Bewusstsein der Grenzen und der Bindung teil-
zunehmen. Und das ist dann mit Bezug auf unser Problem hier nicht mehr eine 
abstrakte Erkenntnis, kein ästhetisches System, kein a priori der Kunst, sondern 
ein bewusstes Teilnehmen an dem künstlerischen Leben, eine Teilhabe an der 
wesentlichen Problematik der Kunst, eine Rückkehr in das Gemeinwesen der sich 
widersprechenden Prinzipien, also eine Hinwendung zu der Dialektik, die der 
Einwand mit Bezug auf den Schöpferischen Menschen bestritt.
Wir haben bei dieser Untersuchung also ein zweifaches Problem im Auge. Wir 
behandeln das Problem der Kunst einmal mit Bezug auf die Persönlichkeit als 
»Wechselwirkung der Personen«. Wir suchen im dialektischen Gemeinwesen das 



Eberhard Grisebach

80 künstlerische Geschehen zu erkennen, und zweitens achten wir auf den Gegen-
stand der Kunst, der realisiert werden soll. Die doppelte Frage lautet: wer ist der 
Urheber oder welchem Geschehen entspringt die Kunst, und dann, welches ist 
der Gegenstand des Kunstwerks? Diese Fragen sind aber prinzipiell nicht mehr 
nur auf das Subjekt, den Geist, und nicht nur auf das Objekt, die Natur, gerichtet, 
sondern beide Male sollen geistige und natürliche Momente Beachtung finden, so 
daß beide Fragen in Korrelation stehen. Die Frage nach dem Autor ist nach Ableh-
nung der individualistischen Ästhetik zugleich die Frage nach dem Gemeinwe-
sen, das ist die Dialektik der Prinzipien. Der Gegenstand der Kunst soll aus diesen 
Prinzipien konstituiert werden. Auf die Objektivität dieses Gegenstandes kommt 
es uns an. Wir wissen schon aus der vorangestellten Kritik, dass die Isolierung 
und Überschätzung der einzelnen Künstler die »Gegenstandslosigkeit« der Kunst 
zur Folge hatte. Die Frage nach dem Wesen der Kunst zerlegt sich somit in zwei 
Probleme, die wir nun klären müssen.

4	 Kunst als Abbild

So hat man ja auch zu allen Zeiten gefragt, soll die Kunst die Gegenstände ab-
bilden, oder in welchem Verhältnis steht die Kunst zur Natur? Heute ist man auf-
grund der individualistischen Einstellung sofort bereit, zu antworten, dass von 
einem Abbild nicht die Rede sei, vielmehr schaffe der Künstler seine Welt selbst. 
Wir begegnen aber dieser leidenschaftlich stolzen Antwort mit einiger Zurückhal-
tung, da wir diese Antwort als eine Erklärung erkennen, die uns durchaus nicht 
genügt. Wir kennen ja nun die allgemeine Zustimmung zu dieser dem Künstler 
schmeichelnden Deutung, die die künstlerische Form zu einer Abstraktion, zu 
einer gegenstandlosen, konstruktiven Kunst gemacht hat, sodass sie allerdings gar 
nicht mehr als Abbild irgend einer objektiven Wirklichkeit angesprochen werden 
kann. 

Diese Kunst ist auch zugleich aus der Gemeinschaft heraus gefallen, sie hat 
keine Objektivität mehr, weder etwas Überzeugendes, noch etwas Überredendes 
für den anderen; sie dient der Befriedigung eines besonderen Geschmacks, und 
wer diesen Reiz des Besonderen einmal gekostet hat, der greift immer wieder 
danach wie nach einem Narkotikon. Ist eine Kunst gegenstandslos, so ist sie auch 
nicht Sache der Gemeinschaft, sie hat keine Objektivität, sie ist nicht Abbild einer 
Wirklichkeit.

Wir fragen also zunächst: Ist die Kunst also doch Abbild einer innerlich oder äu-
ßerlich gegebenen Wirklichkeit? Diese Frage gilt in unserer aufgeklärten Zeit fast 
als ungebildet, jedenfalls als sehr unmodern und rückständig. Wir scheuen uns 
aber nicht, die Antwort schon jetzt auszusprechen: die wesentliche Kunst setzt 
eine Wirklichkeit, die sie abbildet, voraus. Es bleibt nur die Frage, welches diese 
Wirklichkeit ist. Diese These wollen wir zu begründen und die sich ergebende 
Frage zu klären versuchen. Und zwar zunächst mit Bezug auf die dialektische 
Wirklichkeit des Geschehens und der Gemeinschaft. Wir kehren damit zur Be-



Kunst und Gemeinschaft

81handlung der ersten Frage zurück. Welches ist der Urheber der Kunst, welchem 
Geschehen entspringt sie, oder welches ist der Gegenstand der Kunst?

Jedes Tun, also auch das künstlerische Schaffen, das auf ein Prinzip sich grün-
det und der Form seiner Erklärung entsprechend sich als ein spontanes Schaffen 
ausgibt, ist kein Geschehen, weil es aus der Relation, aus der Dialektik der wider-
sprechenden Prinzipien heraustritt. Es ist als Gedanke die Deutung eines Tuns, die 
abstrakte Idee eines Willensgeschehens. Es ist ein konkretes Tun nur dann, wenn 
es dem ethischen Gesetze des Widerspruchs untersteht und der Begrenzung und 
Bindung unseres Wesens Rechnung trägt. Konkretes Tun beruht auf der Dialektik 
der Prinzipien.

Es kann das gesonderte Tun eines Künstlers auf keinen Fall eine Ursprünglich-
keit des Geistes oder der Natur bezeugen, es kann keine Gegenständlichkeit im 
Werk schaffen, wenn eine individualistische Selbstdeutung über das Geschehen 
sich erhebt. Jedenfalls wäre ein solches auf eine »Unmittelbarkeit« sich grün-
dendes Tun nicht wirkliches Tun, nicht dem Wesen des Menschen entsprechend, 
denn man hätte hier von der Bindung, von den Grenzen, die allem menschlichen 
Tun gesetzt sind, abgesehen, und deshalb wäre auch das Ergebnis diese idealen 
Tuns keine Realisation, keine Gegenständlichkeit, sondern ein ideeller ästheti-
scher Wert der Schönheit. Ein solches Tun hat die Ursprungbezogenheit verloren. 
Wir werden uns also die Frage vorlegen müssen, ob ein wirkliches Tun vorliegt, 
das der Dialektik entspricht, den Widerspruch achtet und die Grenzen wahrt. Ein 
solches konkretes Tun ist nur dadurch ursprünglich, d. h. eben ursprungbezogen, 
dass es den Anspruch auf subjektive Ursprünglichkeit, die absolute Herrschaft 
über seinen Gegenstand abgegeben hat; denn diese Herrschaft hat es nur der 
Idee nach im abstrakten Tun, nicht aber in der Wirklichkeit der begrenzten Welt. 
Jedes Tun unterliegt dem Widerspruch, ist ein Tun der Gemeinschaft, wenn es auf 
der Beziehungsgesetzlichkeit des Gemeinwesens beruht, d. h. alle Prinzipien be-
rücksichtigt. Das künstlerische Tun kann also keine Sonderstellung beanspruchen, 
oder aber es fällt aus dem Rahmen des sittlichen Tuns heraus, es wird dann ge-
genstandslos. Nur aufgrund ästhetischer Selbsterklärung kann der Künstler glau-
ben, sich dem ethischen Gesetz entziehen und der Gemeinschaft entfliehen zu 
können.

Die dialektische Fassung des Willens, das konkrete Tun in der Gemeinschaft ist 
allein ein ursprungbezogenes Handeln, weil in der Beachtung des Widerspruchs 
der Ursprung indirekt berücksichtigt wird. Kein Einzelner hat ein Anrecht auf 
diesen Ursprung. Alles Tun ist dadurch ein gegenständliches Tun, dass es in den 
durch den Widerspruch geforderten Verkehr der Verantwortung eintritt. Diesen 
wirklichen Verkehr als Wechselwirkung in der Gemeinschaft setzt auch die Kunst 
voraus. Sie will ja auch ausdrücklich Werke und Güter schaffen. Sie kann sich 
deshalb von den ethischen Grundlagen nicht ablösen oder sich dem ethischen 
Gesetze entziehen. Sie tut das nur auf die Gefahr hin, ihre Gegenständlichkeit 
und Ursprungbezogenheit zu verlieren. Die Frage ist nur, welches ist die beson-



Eberhard Grisebach

82 dere Aufgabe des künstlerischen Tuns, welchen Ort hat die Kunst in der Gemein-
schaft der Menschen?

Die Kunst ist ein Können. Was der Mensch kann, das ist durch die Grenzen 
seines Wesens festgelegt. Unmögliches zu können ist eine Anmaßung, das be-
deutet eine Überschreitung der Grenzen, ein Sichverlieren ins Grenzenlose und 
Formlose. Das kann also nicht Kunst bedeuten. Das Können kann deshalb nur 
das Reich des Möglichen beherrschen. Kunst ist die Sphäre der Möglichkeiten. 
Was aber ist möglich? Welches ist der Gegenstand der Kunst? Kunst kann nur 
die Grenzsetzung, die Abgrenzung des gesamten ethischen Tuns ausmessen und 
damit die Gestaltung alles sittlichen Tuns durch Gemessenheit und Maßhalten zu 
ihrer besonderen Aufgabe machen. Die Aufgabe der Kunst ist die Durchführung 
der Bescheidung, der Abgrenzung alles Tuns in gemessener Proportion. Die Kunst 
ist es gerade, die den Riss im menschlichen Wesen, das Leid, die Bindung, den 
Zwiespalt zur Grundlage hat. Sie will die Hässlichkeit und Bitterkeit des Daseins 
durch Proportionierung verschönen. Sie macht aus der Bindung und Endlichkeit 
eine Tugend: die Schönheit. Sie verwandelt die Gegensätze und Feindseligkeiten 
der Menschen in ein geformtes Betragen, das dem leidvollen gemeinschaftlichen 
Leben in einem Friedensschluss Rechnung trägt. Solcher Verkehr ist im Wider-
spruch und im Kampf der ungleichen Menschen begründet. Die Kunst sucht 
Harmonie, die mögliche Brücke von Mensch zu Mensch trotz aller Spannung. 
Aber sie entflieht damit nicht der Wirklichkeit; sie ist eine Form des Geschehens. 
Jedem kämpfenden, sich widersprechenden Tun lässt sich eine Form geben, die 
im besondern Maße dem bitteren Entscheide Rechnung trägt, der uns auf das 
Menschliche und Endliche verweist. Die Bescheidung enthält nun das Mögliche 
an Harmonie, eine Form des geselligen Verkehrs, die der Bindung, der Ehrfurcht 
und dem Leide Ausdruck gibt.

Dadurch, dass die Kunst alles ethische Tun gestaltet, nimmt das besondere Tun 
der Kunst seinen Platz in der wirklichen Gemeinschaft ein. Das Subjekt dieses 
künstlerischen Vermögens ist der soziale Wille. Das Geschehen ist die Beteiligung 
einer Gemeinschaft als Wechselwirkung von Personen. Man kann sich die Kunst 
nicht von diesem gemeinschaftlichen Tun abgelöst denken, sie ist das Abbild, die 
Gesamtform des wirklichen Geschehens in der Gemeinschaft. Wo diese Wirklich-
keit einer Kunst fehlt, muss der Künstler sich zunächst um diese ethische Wirk-
lichkeit bemühen. Er muss in den Verkehr treten. Die Leistung der Darstellung ist 
von sekundärer Bedeutung. Diese Form des Verkehrs ist deshalb aber nicht formal 
oder abstrakt, sondern sie hat alles besondere sich widersprechende Tun zum 
Inhalt, sie baut sich auf das ethische Tun auf. Sie gibt jedem Verhalten in der Bezo-
genheit die schöne Form. Die Bindung wird über der Gegenständlichkeit betont, 
der mögliche Frieden über den Kampf tröstend ausgebreitet. Die Kunst ist somit 
nicht eine Besonderheit und ein Gesondertes, sondern die allgemein verwirkliche 
Möglichkeit des Friedens und der Harmonie, das Verbindliche in jedem Verkehr. 
Die Kunst ist auch nichts Überflüssiges, sondern der Totalität des Wesens notwen-



Kunst und Gemeinschaft

83dig verknüpft. Die Kunst hat ihren Ort in der Gemeinschaft und kann nur in der 
Gemeinschaft als Form des geselligen Verkehrs eine Gegenständlichkeit haben.

Die künstlerische Form setzt somit einen Gegenstand, ein wirkliches Geschehen 
und Handeln voraus. Allerdings liegt diese Wirklichkeit in einer anderen Richtung 
als wir vielleicht anfangs vermuteten. Es ist nicht mehr die Gegenständlichkeit 
draußen in der objektiven Natur, sondern auf der Seite der verbundenen Subjekte 
wird ein wirkliches Geschehen im dialektischen Willen vorausgesetzt. Hier muss 
die Form, die die Kunst in ihren Werken widerspiegelt, erst Form des wirklichen 
Lebens sein. Sie ist also niemals von einem Einzelnen geschaffen. Hier in der 
Sphäre der Gemeinschaft vollzieht sich die Schöpfung einer konkreten Form des 
Verkehrs. Sie wird also in der Tat, sobald ein Künstler sich ans Werk macht, nur 
abgebildet. Der Künstler kann nicht isoliert als der Urheber dieser Form ange-
sehen werden, weil die Form aus dem Verkehr mit dem anderen, aus dem Leid 
an dem anderen entsprang. Nur das Abbilden ist seine besondere Leistung. Die 
Gegenständlichkeit entspringt aus einer zerrissenen Künstlerseele, die zugleich 
die Stelle der Gemeinschaft ist. Der Einzelne kann die künstlerische Form nicht 
allein schaffen, das widerspräche dem Wesen der Kunst und dem Gesetze der 
Ethik. Durch Beachtung der Grenzen, durch allgemeine Bescheidung erhält die 
ethische Wirklichkeit die Form des geselligen Verkehrs in der Kunst als dem Reich 
des Möglichen.

Soll das Werk des Künstlers Inhalt haben, so ist es der Dialektik der Gemein-
schaft entsprungen, und es bildet eine wirkliche Gegenständlichkeit als geselliges 
Betragen ab. Schöpfer ist nie einer allein, auch nicht ein Bund der Verkehrenden, 
sondern Kunst ist ein Band, das die Begrenzung und maßvolle Bescheidung in 
der Zwietracht zu einer wesentlichen Seite des ganzen Lebens im Gemeinwesen 
macht. Dadurch ist der Kunst ein Platz in der Gemeinschaft gewonnen.

Ein moderner Kunstkritiker, der der Zeit entsprechend individualistisch und auf-
geklärt denkt, hat einmal als absprechendes Urteil über ein Kunstwerk den Satz 
ausgesprochen: »Das ist nur Dialektkunst«. Er meint damit, dass ein Werk seine 
begrenzte Bedeutung haben mag in einer besonderen Provinz, aber um weitere 
Bedeutung beanspruchen zu können, sei es zu sehr beheimatet und in dem Ver-
kehr einer begrenzten Gemeinschaft gegründet. Damit ist ungewollt gerade der 
Maßstab angelegt, den wir im Auge haben. Diese mitleidig betrachtete Kunst steht 
in der Dialektik einer Gemeinschaft, sie ist die Form eines trotz des Widerstreites 
friedfertigen, geselligen Verkehrs. Sie hat die Aufgabe erfüllt, einem menschlichen 
Kreis ein Gepräge zu geben und die Gegenständlichkeit der Heimat zu gestalten. 
Sie hat Seele! Sie ist zwar von einem Einzelnen ausgeführt, aber dieser Einzelne 
steht so fest in der Bindung und Bescheidung seiner Gemeinschaft, dass er nur die 
ethische Wirklichkeit abbildet, in der er selbst steht. Er gestaltet nicht sein beson-
deres, reizvolles Dichterland, sondern eine der Gemeinschaft gehörige Heimat. 
Diese wäre nicht die Heimat, wenn in ihr nicht eine Gemeinschaft wohnhaft 
wäre. Die gemeinsame widerspruchsvolle Arbeit macht auch die Natur draußen 
erst zu einer eigenen Welt. Der Künstler als einzelner kann nichts Gegenständli-



Eberhard Grisebach

84 ches schaffen ohne sich als Beauftragter der Gemeinschaft zu empfinden, ohne 
auf die Wirklichkeit der Gemeinschaft seine Kunst zu gründen. Es wird eine we-
sentliche Form des geselligen Verkehrs vorausgesetzt, die der Künstler uns in sei-
nen Realisationen abbildet, die er dann auf ein Außen, auf die Natur überträgt. 
Das wirkliche Maß, die Grundproportion der zwiespältigen Seele kleidet auch 
die Natur in ein künstlerisches Gewand und macht sie zum Tummelplatz des 
Verkehrs.

Nun ist dieser Verkehr aber nicht als eine konventionelle Geselligkeit zu ver-
stehen. Es ist sehr wohl denkbar, dass eine Geselligkeit der Menschen an der 
Grenze des Zusammenhaltens ethischen Tuns angelangt ist und in der Auflösung 
sich befindet. Der Künstler sieht sich aufgrund der allgemeinen Nichtigkeit un-
freiwillig isoliert. Er allein lebt aber noch in dem Verkehr, er streckt seine Hand 
nach dem andern aus, aber alle lassen ihn im Stich. Als unfreiwillig Vereinzelter 
trägt er noch an dem Leide der Gegensätzlichkeit. Er besitzt noch Seele. Er schafft 
aufgrund dieses gefährdeten Verkehrs am Rande der Gemeinschaft. Die unge-
heure Aufgabe dieser unfreiwillig Vereinzelten mag die Gestalt van Goghs oder 
Strindbergs deutlich machen. Diese Künstler sind nicht zu verwechseln mit dem-
jenigen, der sich selbst in die Einsamkeit begab, der die Kraft des Verkehrs durch 
Selbstüberschätzung und Misstrauen verlor. Diesem bedeutet sein künstlerisches 
Schaffen nicht mehr eine ethische Angelegenheit, sondern eine Verführung zur 
Absonderung aus der Gemeinschaft. Die Werke des unfreiwillig Isolierten, an 
dem Widerspruch der Menschen Leidenden würden die Sehnsucht nach Verkehr 
dadurch verraten, dass sie Gegenständlichkeit enthalten, eine gestaltete Welt an-
bieten, die einer Gemeinschaft als Heimat dienen kann.

5	 Der Gegenstand der Kunst

Damit sind wir schon zu der zweiten Frage übergegangen, zu der Frage nach 
dem Gegenstand der Kunst, der von den einzelnen Künstlern als Boden des ge-
meinschaftlichen Verkehrs dargestellt wird. Man wird einwenden, dass einzelne 
Künste einen solchen Gegenstand nicht nötig haben. Aber Künste, wie Musik, 
Dichtung und Architektur sind nur scheinbar ohne Bezug auf einen Gegenstand. 
Die Gegenständlichkeit spielt auch bei ihnen eine Rolle. Das Verhältnis dreht 
sich nur bei diesen Künsten, die auf innerer Anschauung beruhen und in der 
Form der Zeit sich ausdrücken, völlig um. Sie wenden sich von der Gemein-
schaft, von dem distanzierten Verkehr als dem Gegenstand der Kunst nicht nach 
außen, wie die bildende Kunst, sondern nach innen und lassen die Form des 
wirklichen Verkehrs in dem Rhythmus der Sprache und der Töne widerklingen. 
In dem Stoff der äußeren oder inneren Natur wird die Form eines wirklichen 
gegenständlichen Verkehrs dargestellt. Es handelt sich aber nur dann um gegen-
ständliche Kunst, wenn die Darstellungen der Natur oder der Empfindung zur 
Mitteilung im Verkehre bestimmt sind und von der Gemeinschaft aufgenommen 
werden können. Der Darsteller gibt zwar das Bild als Einzelner wieder, es handelt 



Kunst und Gemeinschaft

85sich aber um den Boden eines gemeinsamen Verkehrs, der einer sozialen Forde-
rung entsprechend dargestellt wird. Auf die äußere oder innere Natur wird die 
Form als Harmonie und Schönheit übertragen, wenn das Verhältnis der Menschen 
untereinander die wesentliche Begrenzung seelischer Bindung an sich trägt. Es 
handelt sich um eine Dialektkunst, weil der enge Boden der nächsten Heimat 
durch den Wechselverkehr eine wesentliche Begrenzung erfährt und als Spiegel 
des menschlichen Geschehens angesehen werden kann. Das Leid der Zwiespäl-
tigkeit und Gegensätzlichkeit der Menschen ist nicht aufgegeben, oder es weckt 
das Verlangen nach Frieden und einer gemeinsamen, möglichst harmonischen 
Ansicht der äußeren und inneren Natur. Jede künstlerische Darstellung hat den 
Zweck, den anderen, mit dem eine Form des geselligen Verkehrs erreicht ist, an 
der Schönheit des Dargestellten teilnehmen zu lassen. Das gilt vom Bilde ebenso 
wie von einem Gedicht, von einem Liede wie von einem schönen Haus. Ohne 
die Voraussetzung der wirklichen Gemeinschaft und ihres maßvollen Verkehrs 
bleibt ein Werk gegenstandslos. Die künstlerische Form wird also zum Gesetz der 
Gemeinschaft. Ein Haus, z. B. bildet als Kunstwerk die Proportion des geselligen 
Lebens ab, sie macht die Grundproportion als Gesetz der Gemeinschaft anschau-
lich. Der Inhalt, das wirkliche durch Bindung beherrschte Leben, ist der Gegen-
stand des Bauwerks. Löst sich diese Bindung auf, entspringt die Form nur noch 
dem besonderen Einfall, so hat damit das Kunstwerk nicht mehr die Objektivität, 
es kann nicht von andern gegenständlich gesehen werden, es wird schließlich 
gegenstandslos und fällt damit auch aus der Gemeinschaft heraus.

Das Objekt der inneren und äußeren Anschauung ist der Anlass, eine Form 
darzustellen, die aus dem wirklichen Geschehen geschöpft ist. Das Maß, die Pro-
portion, ist aus der Beziehung der Menschen, aus ihrer Gemeinschaft zu entneh-
men. Kunst ist die Bescheidung, das Sichabfinden mit der Grenze, aber zugleich 
der Respekt vor dem Begrenzenden. Nur durch Ehrfurcht wird eine künstlerische 
Darstellung ursprungbezogen, gegenständlich und beachtungswürdig. Will man 
die Grundempfindung des Künstlers ausdrücken, so kann sie nicht mehr eine 
individuelle »Ekstase«, kein einzelner »Rausch«, keine natürliche »Erotik« sein, 
sondern sie ist die wirkliche Liebe als die konkrete Beziehung zum anderen. 

Die Freiheit des Künstlers scheint damit ungebührlich eingeschränkt zu sein. 
Sein Spieltrieb wird als formal und unwesentlich abgelehnt. Sein Tun wird wieder 
zu einem Tun in der Gemeinschaft; es wird unter das sittliche Gesetzt gestellt. Er 
erhält einen Gegenstand in der Bindung. Nichts »Besonderes« kann ihm mehr ge-
stattet werden. Wird die Kunst damit nicht in der Sphäre des alltäglichen Verkehrs 
entweiht? Wird ihre Verknüpfung mit dem wirklichen Geschehen der Arbeit des 
Alltags nicht den Flug der Phantasie hemmen? Widerspricht die Bindung an die 
Wirklichkeit nicht der Unendlichkeit der Möglichkeiten, und die Verknüpfung mit 
dem allgemeinen ethischen Gesetz nicht der immer neu geforderten Gestaltung, 
so fragen wir von neuem?

Der freie Flug der Phantasie hat trotz der gesteigerten individuellen Leistungs-
fähigkeit mit einem Sturze auf die wirkliche Erde geendet. In der nüchternen 



Eberhard Grisebach

86 Wirklichkeit mag der Künstler nun seine Kraft bewähren und seinen Gegenstand 
finden. Ist seine Eitelkeit zu sehr gesteigert, so wird er in dem wirklichen Gesche-
hen eine komische gespreizte Figur machen und wie ein Seiltänzer oder ein Flie-
ger sich über den Köpfen der Menge weiter produzieren. Dort hindert ihn keine 
Bindung; er kann seine Kopfsprünge und Überschlagungen beklatschen lassen. 
Der Arm der Gerechtigkeit wird den, der sich dem gemeinsamen Boden entzog, 
nicht erreichen. Es mag deshalb eine Zeitlang so scheinen, als unterstünde er 
einem »individuellen Gesetz«, als käme es nur auf die kunstvolle Leistung an. 
Eine Weile vermag ein solches Gaukelspiel der Artisten noch die Gemeinschaft 
zu unterhalten, aber es ist deshalb doch nur Artistenhandwerk. Die meiste Kunst 
ist heute ein solches Unterhaltungsmittel geworden.

Es kommt aber der entscheidende Augenblick, wo die Nichtigkeit der gesonder-
ten Kunst sich enthüllt, wo es deutlich wird, dass die Kunst nicht mehr zum Ge-
setz der Gemeinschaft taugt, dass sie keine Gegenständlichkeit mehr hat, keine 
Arbeit an der Heimat leistet, keinen Gegenstand mehr anbietet. Sie verpufft plötz-
lich wie ein Feuerwerk. Aber vielleicht hat sich die Gemeinschaft als wirklicher 
Verkehr inzwischen auch aufgelöst. Man verlangt gar nicht mehr nach einer bin-
denden Kunst und nach einer Form des Verkehrs. Jeder sucht sein Vergnügen und 
seine Reize und treibt die Kunst des Lebens für sich. Alle Wirklichkeit ist damit 
in Zerfall geraten, und es erstaunt uns nicht, wenn der ehrliche Künstler als erster 
konsequent den Sprung ins Nichts wagt und sein Dasein gegen ein Ungewisses 
vertauscht, wie der Bildhauer Olle Montanus in Strindbergs Erzählung »Die roten 
Zimmer« das tut.

Es bestätigt sich also, mit der Gegenständlichkeit der Kunst ist die Bindung an 
die Gemeinschaft verknüpft. Mit der Auflösung der Bindung in der Gemeinschaft 
fällt der Gegenstand der Kunst dahin, wird die Kunst gegenstandslos, abstrakt, 
konstruktiv, eine artistische Technik. Die Kunst tritt nun aus der Dialektik des Ver-
kehrs heraus, sie ist nicht mehr wesentliche Form und Ausdruck der Beschei-
dung, nicht mehr die bescheidene Form täglichen Lebens. Selbst angenommen, 
es wäre eine solche reizvolle besondere, technisch artistische Kunst an der Gren-
ze des Zerfalls des menschlichen Wesens noch echt, sie bedeutete dann nur den 
wahren echten Ausdruck einer in sich selbst zerfallenen Zeit, eines Verlustes der 
Seele. Wird man deshalb diese Kunst am Rande höher werten dürfen, als eine 
Dialektkunst, die in der Gemeinschaft sich verbirgt, die die Heimat anspruchslos 
gestaltet und die Form eines geselligen Verkehrs widerspiegelt, nur weil jene an 
technischer Leistung und Seltsamkeit alles Bisherige übertrifft?

Gewiss haben wir hier zwei entgegengesetzte Künstlertypen vor uns. Unend-
lich weit stehen beide voneinander entfernt. Der eine wird freilich als Führer sei-
ne Gefolgschaft beherrschen und eine Gemeinschaft als sein Publikum beanspru-
chen, das ihn verehrt. Der andere wird vornehmlich seine Kunst in den Dienst der 
Gemeinschaft stellen und auch von ihr in Anspruch genommen werden. Seine 
Kunst ist ja das Gesetz der Gemeinschaft. Sie enthält Gegenständlichkeit, sie ist 
also eine »wirkliche« Gabe, die sich annehmen lässt. Seine Form wird zur Form 



Kunst und Gemeinschaft

87des wirklichen Verkehrs, sie breitet eine Schönheit über den Alltag aus, weil sie 
dem wirklichen menschlichen Leben entnommen wurde und der sozialen Forde-
rung entspricht.

6	 Die Aufgabe des Künstlers

Die Ausnahmestellung der Künstler erscheint nun bedeutend eingeschränkt. 
Wenn die Kunst die Form des geselligen Verkehrs ist, so kann sie nicht selbst 
außerhalb der Sitte und des sittlichen Gesetzes stehen. Der Künstler ist nicht 
mehr der Spielende, der von einem eigenen ästhetischen Staate träumt, sondern 
er steht mit jeglicher Arbeit verknüpft auf dem Boden der Gemeinschaft. Diesen 
wirklichen Gegenstand, die ethische menschliche Wirklichkeit bildet der Künstler 
ab. Sein Gegenstand ist ihm aber nicht fertig gegeben, er ist eben ein »dialekti-
scher« Verkehr, der in beständigem Flusse sich befindet. Aber der Einzelne kann 
diese Wirklichkeit nicht gestalten, wie die moderne Ästhetik meint, der Künstler 
schreibt der Welt nicht sein Gesetz vor, er übernimmt keinerlei Führung und Er-
ziehung, sondern zum Verkehr gehören zum mindesten zwei. Nur wenn der Ab-
stand gewahrt bleibt, nur wenn die Grenze von keiner Seite überschritten wird, 
nur dann ist im Verkehr eine Ursprungbezogenheit gerade infolge des beidersei-
tigen Ausgeschlossenseins vom Ursprunge, eine Bescheidung und Begrenzung 
beider, eine bindende Form ihres Verkehrs möglich. Diese Form ist Sache der 
Gemeinschaft, sie ist aber nicht etwa aus der Phantasie eines Einzelnen entstan-
den. Die gegenständliche künstlerische Form kann gar nicht aus dem Kopfe oder 
Blute eines Einzelnen hervorgehen. Sie wird mit »Geist« oder »Blut« nur erklärt. 
Sie ist dann Abbild, wenn der Künstler an dem Verkehr teilhat, und mitten in der 
Gemeinschaft steht. Der Schöpferische hat deshalb keinen gesonderten Platz am 
Rande oder über der Gemeinschaft; er steht in der Not der Gemeinschaft, wie je-
der Bürger, er hat also in der Gegenständlichkeit seiner Kunst, in dem Stoff selbst 
so viel zu tun, dass er sich nicht beklagen kann, es sei seiner Tätigkeit, seinem 
Fleiß irgendwelche Beschränkung auferlegt. Er kann sich nicht mehr beschwe-
ren, dass ihm das Erlebnis, aus dem seine Kunst Nahrung zieht, fehle. Dieses 
Erlebnis ist allerdings nicht mehr ein erotisches, auch kein geistiger Rausch oder 
Kunsttrieb, aus denen titanische Gefühle erwachen. Es ist ein wirkliches, dem 
Menschen allein eigentümliches seelisches Leben, ein dialektisches Tun. Wenn 
eine Kunst in dieser ethischen Sphäre verankert ist, so hat sie ihren Gegenstand 
nicht mehr zu suchen oder auszudenken. Die Kunst dient nun nicht mehr zur 
Repräsentation der großen Menschen, nicht allein zum Schmuck der Einzelnen, 
der Fürsten, sie ist keine Verführung durch Prachtgewänder und Feingeschmäcke, 
sie gibt vielmehr der Form des gemeinschaftlichen Lebens als Bescheidung und 
Begrenzung Ausdruck. Die Ausdrucksfähigkeit ist aber keine Unmittelbarkeit ei-
nes Einzelnen mehr, sie ist nur denkbar durch die Vermittlung der Gemeinschaft. 
Stünde der Künstler in direkter Beziehung zu einem Ursprunge, aus dem seine 
Kunst flöße, empfinge durch die Einflüsterung der Naturkraft oder seines Geistes 



Eberhard Grisebach

88 eine besondere Norm, so wäre er damit aus der ethischen menschlichen Wirk-
lichkeit herausgetreten, denn er würde sich nun wieder auf ein Teilprinzip des 
menschlichen Wesens stützen, aber nicht mehr dem dialektischen Wesensgesetz 
des Menschen entsprechen. Er würde sich damit jeder Verantwortung entziehen. 
Sein Verkehr bestünde dann nur in dem Horchen auf die innere, unmittelbar ver-
nommene Stimme, die ihn zu der Meinung verführt, Kunst sei aus der Beziehung 
mit dem Göttlichen entsprungen, sie sei am Ende selbst Religion, und der Künstler 
sei ihr Hohepriester. So sucht sich die Eitelkeit die Herrschaft in einem absoluten 
Grunde zu sichern.

Die Verknüpfung der Kunst mit der Sittlichkeit und Gemeinschaft bedeutet kei-
ne Degradierung der künstlerischen Aufgabe als ein Mittel der Moral. Auch die 
ethische Sphäre ist nicht mehr individualistisch begründet, auch hier kann man 
nicht mehr absolute Maßstäbe anlegen und im eigentlichen Sinne »moralisieren«. 
Die Unvollkommenheit, der kräftige Anteil der Sinnlichkeit, der Anteil des Geis-
tes und der Ideale als Zwecke sind bei der geforderten Haltung des Künstlers be-
rücksichtigt. Alle Prinzipien sind jetzt zur Konstituierung des Wesens herangezo-
gen. Ihre Dialektik löst jede Ursprünglichkeit auf. Es ergibt sich keine endgültige 
Ordnung, da der Widerspruch infolge des Abstandes vom Identischen bestehen 
bleibt. Chaos ist im menschlichen Wesen genug anzutreffen, sodass man es nicht 
prahlerisch zu betonen braucht. Ein Einzelner kann aus diesem Chaos nie »Sterne 
gebären«.

Was der Einzelne in der Tiefe seiner Seele als »Kunsttrieb«, »Intuition«, »künst-
lerische Offenbarungen« ausgibt, sind meist gegenstandslose, grundlose Sumpfla-
chen, in denen Blasen aufsteigen, wenn man darin wühlt. Diese lassen sich 
vielleicht künstlich entzünden und leuchten dann einen Augenblick; aber diese 
Irrlichter können den Wanderer nur auf falsche Wege locken, sie werden ihn 
schließlich in den gleichen Sumpf der Eitelkeit ziehen. Vor solchen eitlen Künst-
lern ist allerdings eine Scheu berechtigt, aber nicht mehr die Scheu der Vereh-
rung. Diesem Künstler wird man keine Vormachtstellung mehr einräumen dürfen. 
Seinen Einfluss auf die Zeit muss man eindämmen. Er könnte ja auch andere 
dazu verführen, in den Sümpfen ihrer Seele zu wühlen und die künstlerische 
Atmosphäre zu vergiften.

7	 Erziehung zur Kunst

Gewichtige Konsequenzen ergeben sich nun auch für den, der als Ästhetiker nach-
denklich die Kunst begleitet und zur Kunst, zum Kunstgenuss erziehen will. Wir 
können den Ästhetiker nicht daran hindern, sich die Kunst von einem Standpunkt 
aus zu deuten, sich Maßstäbe der Beurteilung und Erklärung zu suchen, aber 
bei solcher ästhetischen Bemühung muss sich der Reflektierende darüber klar 
sein, was er will und kann. Der Begriff der Kunst oder ihre natürliche Erklärung 
als eine Schöpfung gibt keine Antwort auf die Frage nach dem Wesen der Kunst. 
Jenes sind Beleuchtungen der faktischen Kunst, Erklärungen eines tatsächlichen 



Kunst und Gemeinschaft

89psychologischen Kunstschaffens. Der Deuter weiß ja noch gar nicht, ob das, von 
dem er ausgeht, auch wirklich gegenständliche Kunst ist. Eine Analyse der Kunst 
ist daher noch nicht möglich. Der Ästhetiker muss die Gefahr kennen, die darin 
besteht, dass der Künstler seine verstehenden Beleuchtungen für sich als maßge-
bend ansieht, sich schließlich gemäß den Deutungen für einen ohne Begriffe und 
Zwecke Schaffenden oder für einen genialen Menschen hält, der Verbindung mit 
dem Ursprung in seiner Schöpferkraft zu haben glaubt. Es fehlt bei diesen Deu-
tungen die Berücksichtigung der Grenzen. Denn es wurde nicht eine Dialektik 
angewandt, und deshalb ist es verhängnisvoll, wenn eine künstlerische Erziehung 
sich auf eine solche Ästhetik aufbaut, die das Wesen der Kunst verkennt.

Es ist auch durchaus nicht möglich, durch analytische Deutungen der Kunst 
andere zur Teilnahme am künstlerischen Geschehen zu erziehen. Eine einseiti-
ge Erklärung des Kunstfaktums verführt zu einer Einseitigkeit, zur Isolierung, zur 
Verkennung des Wesens der Kunst. Es kann eine solche Deutung uns niemals den 
Ort aufweisen, den die Kunst in der Gemeinschaft einnimmt, da sie den Künstler 
aus der Gemeinschaft herausstellt und besondere Normen für die Kunst fordert. 
Solche Ästhetik kann uns auch nicht dazu heranbilden, an dem Gegenstande 
teilzunehmen, den die Kunst darstellt. Sie lässt ihn aus der Ursprünglichkeit des 
Einzelnen entstehen und bereitet uns so auf immer neue Überraschungen vor; 
Erwartungen nach neuen erstaunlichen Anblicken werden angeregt, die Sensa-
tionslust geweckt, ein falscher Respekt vor dem Auffallendsten bewirkt, aber es 
wird niemals zur Teilnahme an dem wirklichen Geschehen der Kunst erzogen. 
Schließlich suchen wir nur nach den Irrlichtern über den Einöden und folgen gar 
selbst ihrem verlockenden Lichte aus der menschlichen Gemeinschaft heraus.

Die Ästhetik kann einen pädagogischen Anspruch überhaupt ablehnen und sich 
darauf zurückziehen, sie habe nichts derartiges gewollt, sie habe doch ein Recht, 
Kunst als Schöpfung des Geistes oder der Natur zu betrachten, und wir müssen ihr 
zustimmen; aber wir müssen sie immer wieder auf die Grenzen dieser Betrach-
tung aufmerksam machen. Die Ästhetik tritt damit selbst aus der Gemeinschaft, 
aus der Sphäre der Verantwortung, aus dem Verkehr heraus. Sie kultiviert ihren 
Geschmack an vorliegenden Kunstfakten, sie erscheint vielleicht von unerhörter 
Tiefe und Feinheit, sie genießt denkend oder fühlend das Geschaffene nach, aber 
sie vermag niemanden an den Gegenstand dieser Kunst heranzuführen. Sie er-
zieht nur zum Geschmack.

Aber ist das ein Vorwurf? Was kann sie denn anderes tun? Ist es nicht bitter, den 
Ästhetiker auf seine Schranken aufmerksam zu machen? Einmal leidet er selbst 
schon daran, die »Ursprünglichkeit« des Künstlers nicht zu besitzen, nun soll er 
auch von der Erziehung und Führung zu künstlerischem Wesen ausgeschlossen 
sein? Ist das nicht zuviel der Härte? Wird der Mangel an eigener »Ursprünglich-
keit« von dem Ästhetiker beklagt und ihr Besitz beneidet, so ist zu sagen: »diese 
Klage ist unbegründet und dieser Neid ist ohne Anlaß«. Niemand hat ja Ursprüng-
lichkeit. Jeder hat dem Wesen der Kunst entsprechend an dem wirklichen Verkehr 
teil, der durch den Künstler erst abgebildet wird. Ist es nicht viel wichtiger, an der 



Eberhard Grisebach

90 gestalteten, allerdings bescheidenen und begrenzten ethischen Wirklichkeit teil-
zunehmen, als zufällig an der Wiedergabe dieser Wirklichkeit beteiligt zu sein? 
Durch die Überspannungen der Kunstdeutungen laufen wir Gefahr, an der Kunst 
nicht den Anteil zu nehmen, der uns möglich ist. Wir lehnen es durch die Über-
schätzung des Künstlers nur allzu leicht ab, der Kunst wirklich den Platz einzu-
räumen, der ihr dem Wesen nach zukommt. Wir glaubten, die Kunst durch unsere 
Deutungen in der Gemeinschaft zu fördern, und haben gerade dazu verführt, sie 
auszuschließen, sie für ein Besonderes und Gesondertes zu halten.

Und was das allerschlimmste ist, wir haben uns durch die einseitig gedeute-
te Kunst selbst verleiten lassen, dem Künstler aus der Gemeinschaft hinaus in 
die Einsamkeit zu folgen und aus der Sphäre der Verantwortung herauszutreten. 
Wir haben die ästhetische Anschauung auf die Totalität der Welt übertragen und 
nach dem Muster des für ursprünglich gehaltenen Künstlers den erkennenden 
Menschen überhaupt für schöpferisch, für den, der die Natur aus sich gestaltet, 
gehalten. Wir sind damit an dem Gipfel der Gottlosigkeit angelangt, den man 
Vergötterung des Menschen nennt.

Man wird aber einwenden, dass wir mit dem Widerspruch gegen die Aus-
nahmestellung des Künstlers – eines letzten Resultates der Aufklärung, das ja 
Gemeingut aller Gebildeten geworden sei – selbst auch aus der Gemeinschaft 
heraustreten und uns mit einer sehr abweichenden Ästhetik von den übrigen Äs-
thetikern isolieren.

Die Gemeinschaft, aus der wir allerdings heraustreten, ist die Einstimmigkeit 
eines Chors, der glaubt, dass das Preislied von der menschlichen Schöpferkraft 
»Wahrheit und Wirklichkeit« bezeuge, weil es überall so laut ertönt. Aber trotz-
dem sind wir doch in »Wirklichkeit« nicht schöpferisch! Das heraustreten aus 
dieser unwirklichen Gemeinschaft der »Aufgeklärten« bedeutet eine Rückkehr 
zur wirklichen Gemeinschaft, die allerdings sich nie einstimmig selbst preist, son-
dern die nur deshalb wirklich ist, weil sie den Verkehr widersprechender Men-
schen enthält. Hier einzutreten bedeutet keine Isolierung, sondern eine Bindung, 
und in dieser Sphäre ist jedem Menschen eine besondere Aufgabe gegeben, nicht 
nur dem Künstler, sondern auch dem, der mit ihm im Verkehr steht, dem Kunst-
freunde. Er sucht allerdings nicht mehr allein das Werk zu beurteilen und seinen 
Geschmack zu entwickeln, er nimmt an ihm dadurch teil, dass er die maßvolle 
Form des Verkehrs annimmt und seinem ethischen widerspruchsvollen Tun auch 
diese letzte künstlerische Gestalt geben lässt. Er bemüht sich jetzt um den Gegen-
stand der Kunst und sucht selbst an der Erziehung zur Kunst, an dem dialektischen 
Geschehen teilzunehmen.

Es ist ihm nichts Fremdes, das er verstehen oder anderen deuten und nahe 
bringen müsste. Die Kunst ist auf dem Boden seiner Heimat gewachsen, und die 
Gegenständlichkeit ist allen als Heimat vertraut. Ist die Kunst aber Gesetz der 
Gemeinschaft, so kann sich der Einzelne nicht anmaßen, dieses Gesetz begrifflich 
oder natürlich zu bestimmen. 



Kunst und Gemeinschaft

91Die Kunst ist nicht mehr eine Überraschung, nichts Besonderes, das irgendwo 
am Rande der Gemeinschaft plötzlich auftritt. Sie enthält nicht ein »individuelles 
Gesetz«, sondern sie ist wirklicher Dialektik entsprungen, sie ist die Form der 
Gemeinschaft, Gestaltung gemeinsamen Bodens. […]

Dieser Aufsatz, als Rede in Wiesbaden am 27. April 1924 gehalten, wurde ur-
sprünglich publiziert in:
Eberhard Grisebach: Die Grenzen des Erziehers und seine Verantwortung. Halle/
Salle: Niemeyer 1924, S. 170–201 
und erscheint in diesem Band mit freundlicher Genehmigung des Verlags Walter 
de Gruyter, Berlin.





Robert Spaemann

Was heißt: »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

Im Pantheon in Rom findet sich das Grab Raffaels. Die kleine, schwer lesba-
re Grabinschrift ist von Kardinal Pietro Bembo, einem berühmten Humanisten, 
verfasst. Sie lautet: »Ille hic est Raphael. Timuit quo sospite vinci/rerum magna 
parens et moriente mori.« Frei übersetzt: »Hier liegt Raffael. Durch den Leben-
digen fürchtete die große Gebärerin der Dinge besiegt zu werden, durch den 
Sterbenden zu sterben.« Die magna rerum parens ist die Natur, und zwar die 
natura naturans, also nicht der Inbegriff aller Dinge, sondern das, was alle nicht 
von Menschen gemachten Dinge hervorbringt. Raffaels Hervorbringungen waren, 
so setzt der Spruch voraus, mindestens ebenso gut wenn nicht besser als die der 
Natur. Aber irgendwie war das, was die Natur hervorbrachte, die Kunst, doch 
auch wiederum selbst Natur. Denn anders kann man nicht verstehen, wieso die 
Natur zu sterben fürchtet, wenn Raffael stirbt. Man könnte ja sonst eher erwarten, 
dass sie froh wäre, einen bedrohlichen Konkurrenten los zu sein. 

Weitere Implikationen ergeben sich. Raffaels Bilder können nur dann mit den 
Hervorbringungen der Natur konkurrieren und besser sein als diese, wenn sie 
überhaupt etwas Vergleichbares wollen und deshalb mit demselben Maßstab ge-
messen werden können. Dies wiederum setzt voraus, dass die Natur überhaupt 
irgendetwas will, auf etwas aus ist, mit Bezug worauf es für sie so etwas wie Kon-
kurrenz geben kann, wenn auch eine Konkurrenz, die wieder so etwas wie ein Teil 
ihrer selbst ist, und zwar offenbar der bessere, so also, dass dessen Tod irgendwie 
ihr Tod ist. Das Nachdenken über Kunst hat, seit es stattfindet, tatsächlich stets 
eine solche Vergleichbarkeit behauptet, ja mehr noch, es hat diese Vergleichbar-
keit als konstitutiv für Kunst angesehen. Ob eine menschliche Hervorbringung 
kunstvoll oder kunstlos und bloß zufällig ist, das sollte sich aus irgendeiner Art 
von Naturähnlichkeit ergeben. Kunst ahmt die Natur nach – so heißt es lapidar 
bei Aristoteles,1 womit offensichtlich ein Primat der Natur vorausgesetzt wird. 
Gesetz und Kunst, so heißt es in den Nomoi, »entspringen beide der Natur oder 
einem der Natur nicht Nachstehenden.«2 Das bedeutet zunächst ganz einfach, 
dass der Mensch, der Kunstwerke hervorbringt, selbst nicht durch Kunst hervorge-
bracht wir, sondern physei, von Natur, also natürliches Wesen ist. Muss man dann 
nicht auch seine absichtsvollen Hervorbringungen als natürlich bezeichnen? Be-
trachten wir nicht auch Vogelnester und Bienenwaben als »natürlich«? Aber ist 
dann nicht alles Natur? Dann verlöre der Begriff der Natur und des Natürlichen 
seinen unterschiedlichen Sinn, den er nur in polaren Begriffspaaren gewinnt, so 
wenn wir vom Natürlichen und Gewaltsamen, vom Natürlichen und Vernünfti-
gen, und so eben auch von Natur und Kunst, vom Natürlichen und Künstlichen 

1	 Vgl. z. B. Physik 194a21f.
2	 Nomoi 890d6



Robert Spaemann

94 sprechen? Was also unterscheidet Werke menschlicher Kunst von Bienenwaben 
oder Vogelnestern? Und zwar so, dass, wie Demokrit bemerkte, die Menschen 
im Hausbau oder im Weben und Stopfen Schüler der Tiere sind und nicht etwa 
umgekehrt? Natürlich sind die Gebilde der Tiere nicht dadurch, dass sie aus sich 
selbst wachsen und ihre Gestalt gewinnen. Sie sind weder gezeugt noch gewach-
sen. Sie haben keine eigene Natur, sondern sie gehören zur Natur der Tiere, durch 
die sie gemacht werden. Und dies deshalb, weil die poiesis der Tiere sich gegen-
über ihrer Lebenspraxis noch nicht verselbstständigt hat. Das Machen, die poeisis 
der Tiere beruht nicht auf der Vorstellung eines Zieles, zu dessen Erreichung Mittel 
konstruiert werden, sondern das Herstellen der Mittel ist mit dem Erstreben des 
Zieles eins. Nur wir, die Betrachter trennen beides und bewundern, im Bewusst-
sein eines Zieles, die geniale Wahl der Mittel. Dass diese Wahl in Wirklichkeit 
keine Wahl ist, zeigt die Tatsache, das Schwalben, Spinnen und Bienen ihre Ge-
bilde nie variieren. Es gibt keine Kunstgeschichte der Tiere oder wenn es sie gibt, 
dann fällt sie in eins mit der Naturgeschichte der Arten der Tiere selbst. Übrigens 
hat schon Thomas von Aquin auf diesen Unterschied aufmerksam gemacht, wenn 
er in seinem Kommentar zur Physik des Aristoteles schreibt: »Nicht alle Architek-
ten konstruieren ein Haus auf dieselbe Weise, denn der Künstler kann urteilen 
und deshalb die Form des Gebäudes variieren.«3 

Die absichtliche Hervorbringung menschlicher Gebilde verdankt sich nicht 
einem natürlichen Instinkt, sondern der Überlegung und einer auf natürlicher 
Begabung beruhenden erworbenen Fähigkeit, Dinge einer bestimmten Art so zu 
machen, wie die Natur sie gemacht hätte, wenn es in ihrer Tendenz läge, etwas 
dieser Art zu machen. Diese Fähigkeit heißt im Griechischen techné, im Lateini-
schen ars, im Deutschen Kunst. Dieser Begriff ist noch nicht auf die sogenannten 
schönen Künste eingeengt, und er ist auch heute noch in bestimmten Zusammen-
setzungen präsent. Wir sprechen von Handwerkskunst, von ärztlicher Kunst, vom 
Kunstfehler. Das Adjektiv »künstlerisch« ist dem ästhetischen Kunstbegriff zuge-
ordnet, die Adjektive »kunstvoll« und »künstlich« aber dem älteren und weiteren. 
Und nun ist es offenbar so, dass wir künstliche Gebilde dann besonders loben, 
wenn sie wirken wie natürliche. Die Kunst der Herstellung künstlicher Blumen 
hat ihre Vollendung erreicht, wenn diese Blumen von natürlichen gar nicht mehr 
unterscheidbar sind. Aber gerade dann sind sie nicht »künstlerisch«. Ähnliches 
gilt übrigens für menschliches Verhalten. Jedes menschliche Verhalten beruht auf 
Selbststilisierung und ist insofern künstlich. Pure Naturwüchsigkeit muss sich als 
nicht eigentlich menschlich verbergen. Und doch ist es ein Tadel, wenn wir sa-
gen, das Benehmen eines Menschen wirke künstlich. Ziel der Selbststilisierung 
ist es immer, natürlich zu wirken, d. h. so, als sei es Resultat reiner Spontaneität. 
Wir sprechen in diesem Zusammen hang von »zweiter Natur«. Was in diesem Fall 
nachgeahmt wird, ist nicht das, was Natur von sich aus hervorbringt, sondern wie 
sie es hervorbringt, also Spontaneität, Unmittelbarkeit. Das Bewusstsein, das sei-

3	 In octo libros Physicorum Aristotelis expositio, liber II, lection 13, n. 5



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

95ne anfängliche naive Unmittelbarkeit verloren hat, muss, wie Kleist in der Schrift 
über das Marionettentheater sagt, durch ein Unendliches gegangen sein, um sie 
wiederzugewinnen.4 

Das tertium comparationis in dem, was »Nachahmung der Natur« heißen 
kann, ist offenbar nicht immer dasselbe. Ich möchte im Folgenden drei Weisen 
der Nachahmung unterscheiden: 1. Die technische Simulation, 2. die ästhetische 
Simulation, 3. die Symbolisierung der Natur.

1	 Technische Simulation

Von der technischen Simulation habe ich bereits angefangen zu sprechen. Sie 
vor allem ist es, die Aristoteles im Auge hat. Was wird hier simuliert? Nachah-
mung der Natur, das kann ja nicht heißen, dass das von Menschen Gemachte in 
irgendetwas Beliebigem dem gleicht, was nicht von Menschen gemacht ist. Das 
würde gar nichts besagen, denn irgendwie ist alles allem ähnlich. Um das tertium 
comparationis in den Blick zu bekommen, ist es gut, sich klar zu machen, dass 
Aristoteles außer Natur und Kunst noch zwei weitere Arten von Ursache dafür 
kennt, dass etwas so ist wie es ist, den Zufall und die Notwendigkeit. Etwas ist 
zufällig, wenn es erstens überhaupt »etwas« ist und wenn keine Ursache existiert, 
die ihrer Art nach normalerweise ein solches Etwas hervorbringt. Dass in einem 
bestimmten Raum eine Dame mit einer schwarzen Jacke in 12 ½ m Entfernung 
von einem Herrn mit einem blauen Taschentuch sitzt, das ist nicht etwas, nicht 
ein Ereignis, für das man überhaupt eine Ursache suchen würde, es sei denn, ein 
Mensch hätte genau dies vorausgesagt. Dann würde dieser beliebige Umstand 
zusammen mit seiner Voraussage eine innere Bedeutsamkeit gewinnen und damit 
zu einem »etwas« werden, für das man unwillkürlich nach einer Ursache sucht, 
und wenn man kein Ereignis findet, das seiner Natur nach eine solche Koinzidenz 
herbeiführt, dann sprechen wir von Zufall, sowie es Zufall ist, wenn der Wind 
einen Dachziegel vom Dach fegt, der einem Menschen auf dem Kopf fällt und 
ihn tötet. Dass der Wind bei einer gewissen Stärke Ziegel vom Dach fegt, falls es 
dort welche gibt, ist nicht Zufall, sondern hat nach Aristoteles eine vierte Art von 
Ursache, die Notwendigkeit. Und notwendig ist es auch, dass ein solcher herab-
fallender Ziegel einen Menschen, dem er auf den Kopf fällt, tötet. Weder notwen-
dig, noch natürlich, noch auf einer Kunst beruhend ist das tatsächliche Ereignis. 
Es beruht auf dem Zufall, dass in eben jenem Augenblick, als der Ziegel fiel, der 
Mensch an dieser Stelle stand, es sei denn, jemand hätte listig in Voraussicht des 
fallenden Ziegels diesen Menschen an diese Stelle gelockt und so einen Zufall 
simuliert. Kunst und Natur als Ursachen haben also das Gemeinsame und von an-
dern Ursachen Unterscheidende, dass die Resultate, die durch sie hervorgebracht 
werden, der Grund eben jener Prozesse sind, durch die sie herbeigeführt werden. 
Solche Gründe nennen wir Zwecke. Dass Vögel im Winter in Afrika Futter finden, 

4	 Vgl. Kleist (1990), S. 563



Robert Spaemann

96 ist der Grund für die neuronalen Prozesse, an deren Ende der Flug nach Afrika 
steht. Die Sauerstoffversorgung des Organismus ist der Grund für die regelmäßige 
Koordination jener kausalen Abläufe, die der Herausbildung von Lungen dienen. 
Und der Wunsch von Menschen, sich schnell und ohne körperliche Anstrengung 
an weit entfernte Orte zu begeben, ist der Grund für die Existenz von Automobi-
len. Da es sich aber im letzten Fall nicht um Natur, sondern um Kunst als Ursache 
handelt, kann man statt mit dem Auto auch mit dem Zug fahren, und statt mit 
Benzin mit Elektromotoren. Es gibt eine Technikgeschichte, die nicht identisch ist 
mit der Naturgeschichte des Menschen, sondern erst in einer späten Phase dieser 
Geschichte beginnt.

Ontologisch ist das Verhältnis der Ähnlichkeit natürlicher und künstlicher Gebil-
de asymmetrisch. Diese ahmen jene nach und nicht umgekehrt. Das Bild gleicht 
dem Abgebildeten und nicht umgekehrt. »Pros hêmas«, wie Aristoteles sagt, für 
uns, also gnoseologisch, ist die Ähnlichkeit aber eher eine wechselseitige. Wir 
verstehen natürliche Prozesse nach Analogie solcher, die wir selbst in Gang setz-
ten, nämlich teleologisch, wir bewundern, wie »kunstvoll« Natur arbeitet, um 
dann wiederum die so verstandene Natur nachzuahmen.

Die Funktion, das telos, eröffnet uns, wie als erster Kant sah, den heuristischen 
Raum, um danach zu suchen, wie die Natur es macht, dieses telos zu erreichen, 
den Raum für wissenschaftliche Kausalforschung entsprechend dem scholasti-
schen Adagium »Cuiuscumque est causa finalis, eius est causa efficiens«. Und als 
Leitfaden bei dieser Suche dient uns die Frage, wie wir es machen würden, dieses 
Ziel zu erreichen. Und wenn wir dann sehen, dass die Natur es besser macht, 
dann können wir von ihr lernen. So lehrt uns die moderne Aerodynamik, gestützt 
auf digitale Simulation, die variable Krümmung der Flügel beim Vogelflug zu ver-
stehen, nämlich zu verstehen als Optimierung der Flugleistung. Und umgekehrt: 
es ist erstaunlich, wie leise die Waldohreule fliegt, und wir haben die Funktion, 
den Zweck dieses leisen Flugs wohl verstanden. Die Flugzeugbauer sind nun sehr 
interessiert daran, von den Ornithologen zu erfahren, wie dieses Phänomen zu 
Stande kommt, weil sie davon zu profitieren hoffen für den Bau von Hubschrau-
bern. So simulieren wir natürliche Prozesse, um sie zu verstehen. Und dann, 
wenn wir sie verstanden haben, simulieren wir sie ein zweites Mal durch die 
Konstruktion von Geräten, die analoge Funktionen in unserem Interesse erfüllen. 
Manchmal sogar die identische Funktion, wie im Fall der Prothese. Wenn wir ein 
Haus bauen, schreibt Aristoteles, verfahren wir in ähnlicher Weise und in ähnli-
chen Schritten wie die Natur verfahren würde, wenn das Haus ein natürlicher Ge-
genstand wäre. Und umgekehrt: die Natur verfährt in ähnlichen Schritten, wie wir 
es täten, wenn wir dieses Ding zu machen hätten. Kunst, techné, ist deshalb für 
Aristoteles ein Analogon zur physis. »Wäre«, so schreibt er, »die Schiffsbaukunst 
im Holz, so würde dasselbe Schiff physei, von Natur entstehen.«5

5	 Physik 199b28f.



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

97Dennoch liegt für Aristoteles der ontologische Primat bei dem, was physei ist. 
Menschliche Kunst kann immer nur von Natur Seiendes so arrangieren, dass das 
Arrangement menschlichen Zwecken dient. Das Auto fährt nur aufgrund der Tat-
sache, dass Erdöl brennbar ist. Diesen Primat zieht al1erdings die neuzeitliche 
Wissenschaft in Zweifel: »On m’appel1e nature«, lässt Voltaire die Natur sagen, 
»et je suis tout art«.6 Was sol1 das heißen? Um Voltaires Diktum zu verstehen, 
muss man wissen, dass die neuzeitliche Naturphilosophie im 17. Jahrhundert 
mit einer Polemik gegen den Begriff der Natur, der physis beginnt. Dieser Begriff 
scheint unrettbar teleologisch imprägniert, gerade weil und insofern er so etwas 
wie eine den Lebewesen immanente »Kunst« meint. Es gibt aber diese Natur 
nicht, die irgend worauf hinaus will, die z. B. einen horror vacui hat. Die Ma-
schinen ahmen natürliche Wesen nach, aber diese natürlichen Wesen sind selbst 
nichts als Maschinen. »L’homme machine« heißt das Buch des Baron Holbach. 
Erst wurde diese Maschinentheorie theologisch verteidigt, so durch Christoph 
Sturmius und Malebranche. Physis als inneres Prinzip von Bewegung und Ruhe, 
diese Vorstellung ist abergläubisch. Das innere Prinzip ist der göttliche Ingenieur 
außerhalb der Maschine. Später präsentiert sich die Theorie atheistisch. Die Folge 
dieser Sicht ist es dann, dass die Simulation der Natur nun nicht mehr nur eine 
Simulation, sondern ein Äquivalent der simulierten Sache selbst ist. Das Ziel ist 
nicht mehr nur, uns die chemische Infrastruktur des Lebens oder die neuronale 
Infrastruktur des Denkens verständlich zu machen, sondern die Simulation ist die 
Sache selbst, denn die Sache selbst ist auch nichts anderes als ein Arrangement 
basaler Materie, das wir im Prinzip auch selbst herbeiführen können. Was von 
Natur bleibt, sind nicht natürliche Wesen, sondern basale physikalische Gesetze, 
also das, was bei Aristoteles gerade nicht physis, sondern ananke, Notwendig-
keit heißt. Diese aber ist nun gerade nicht simulierbar, sondern indifferent gegen 
die Unterscheidung von Natur und Simulation. Für diese Weitsicht verliert der 
Begriff einer Nachahmung der Natur seinen Sinn. Was wirklich physei ist, kann 
nicht nachgeahmt werden und alles, was nachgeahmt werden kann, ist selbst 
nichts anderes als seine perfekte Simulation. Diese Sicht ist allerdings science 
fiction, und der große Autor Stanislaw Lem hat den Gedanken, Maschinen könn-
ten tatsächlich denken, immer als lächerlich bezeichnet. Aber das Endziel der 
modernen technischen Naturwissenschaft ist nicht mehr die Lösung konkreter 
praktischer Probleme, obwohl sie solche dauernd löst, ihr Endziel ist nur als Uto-
pie beschreibbar, d. h. als science fiction, nämlich die Rekonstruktion der Natur. 
Diese aber ist nur dann möglich, wenn Voltaire Recht hat, indem er die Natur 
sagen lässt »Je suis tout art«.

Was unterscheidet denn das Natürliche vom Künstlichen? Offenbar nicht nur die 
Tatsache, dass es nicht von Menschen gemacht ist. Nicht von Menschen gemacht 
ist ja auch das Zufällige und das Notwendige. Was die neuzeitlichen Kritiker des 
klassischen Naturbegriffs ablehnen, ist der Gedanke einer arche kineseos, also 

6	 Œuvres XX.116.



Robert Spaemann

98 der Gedanke eines inneren Grundes artspezifischer Bewegung im natürlichen 
Ding selbst, einer Bewegung also, die nicht letzten Endes nur die Funktion eines 
universalen Parallelogramms aufeinander einwirkender Kräfte ist. Was abgelehnt 
wird, ist der Gedanke des Selbstseins natürlicher Dinge, wenn nämlich Selbstsein 
impliziert: Emanzipation von den Entstehungsbedingungen. Nietzsche schreibt 
in diesem Sinn, der letzte Anthropomorphismus, den es zu überwinden gelte, 
sei der Gedanke von Dingen als natürlichen Einheiten. Und Nietzsche hat auch 
den letzten Schritt getan: auch unser Bild von uns selbst als Einheit, der Gedanke 
eigener Identität ist anthropomorph. Der Mensch ist selbst nur ein Anthropomor-
phismus. Wir dürfen Dinge nicht nach Analogie von uns denken, sondern müssen 
uns denken nach Analogie von Dingen. Aber eben diese gibt es nicht, weil sie nur 
nach Analogie von uns gedacht sind.Ich diskutiere hier nicht diese Sicht. Sie er-
gibt sich folgerichtig aus dem Szientismus. Der Typus neuzeitlicher Wissenschaft 
ist wesentlich Bedingungsforschung. Von seinen Entstehungsbedingungen eman-
zipiertes Selbstsein ist, das hat Kant klargesehen, kein möglicher Gegenstand der 
Wissenschaft. Denn solches Selbstsein ist arché, Anfang. Den Anfang denken 
heißt aber für die Wissenschaft, ihn gerade nicht als Anfang, sondern als Folge 
vorhergehender Bedingungen denken. Die technische Nachahmung der Natur 
sieht nun gerade von dem ab und hat seit jeher von dem abgesehen, was den 
Naturbegriff in Misskredit gebracht hat: Selbstsein. Sie lauscht der Natur nicht ab, 
was sie ist, sondern wie sie verfährt, wenn wir lebendigen Systemen eine Tendenz 
zur Erhaltung, wie fiktiv auch immer, unterstellen. Denn auf ihre Zwecke kommt 
es bei der Nachahmung gerade nicht an. Wir müssen sogar von ihnen absehen, 
weil die Geräte ja unseren Zwecken dienen sollen. Die Zielgerichtetheit ist ihnen 
nicht immanent, sie ist nicht ein innerer Trieb, sondern ein äußeres Arrangement 
bewegten Materials, mittels dessen Menschen, die so etwas wie Innerlichkeit be-
sitzen und selbst auf etwas aus sind, ihre Zwecke verfolgen. Bei der technischen 
Simulation ist die Differenz der Simulation zum Simulierten, der Charakter der 
Nachahmung als Nachahmung nicht thematisch. Im Gegenteil – je weniger sich 
ein künstliches Herz von einem natürlichen unterscheidet, umso besser. Das eine 
soll ja das andere ersetzen.

Ehe ich zu den beiden anderen Bedeutungen von »Nachahmung der Natur« 
übergehe, möchte ich von einer andern Nachahmung sprechen, der Nachah-
mung der Kunst durch Kunst. Auch hier findet keine Differenz von Simulation und 
Simuliertem statt. Der Schuh des Schuhmachers verdankt sich der Nachahmung 
der Kunst dieses Meisters, Schuhe zu machen. Grundmodell dieser Art der Nach-
ahmung ist der kindliche Spracherwerb. Die Worte, die wir sprechen, sprechen 
wir nicht, um zu zeigen, wie unsere Mütter gesprochen haben. Sie bedeuten nicht 
andere Worte, sondern Sachen und Sachverhalte. Und der Kopist unterscheidet 
sich vom Fälscher dadurch, dass der Fälscher verheimlicht, das Bild eines Bildes 
gemalt zu haben. Aber es gehört zu den anthropologischen Eigentümlichkeiten, 
dass Menschen auch Worte sprechen können, die Worte bedeuten und Gesten 
vollführen, die Gesten bedeuten. Wir können jemandem erzählen und vorführen, 



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

99was ein anderer gesagt und wie er sich bewegt hat. Wir können Theater spielen 
und dabei einen Menschen töten. Aber eben gerade nicht wirklich, sonst würde 
das Stück unverzüglich abgebrochen. Wir täten nicht und tun auch nicht etwas 
Ähnliches wie Töten. Wir simulieren nicht Töten durch etwas Analoges, Künstli-
ches, sondern wir täten es ganz und gar nicht, aber was wir tun, sieht aus wie Tö-
ten. Wir sollen aber nicht glauben gemacht werden, hier werde wirklich getötet, 
denn dann würde jeder anständige Mensch auf die Bühne stürzen, um ein Verbre-
chen zu verhindern. Die Simulation soll also nicht täuschen, so wie der Mörder 
in einem Kriminalroman von Dorothy Sayers, der jemanden durch synthetisches 
Muskarin tötet und den Anschein erwecken will, es habe sich um das natürliche 
Muskarin eines Fliegenpilzes gehandelt. 

2	 Ästhetische Simulation

Die Nachahmung des Natürlichen bei Schauspielern, Malern und Bildhauern 
wird durch zwei Umstände ermöglicht, von denen der eine für alle Lebewesen, 
der andere ausschließlich für Menschen gilt. Der erste Umstand ist die Duali-
tät von Sein und Schein. Seiendes zeigt sich für Lebewesen nicht als es selbst, 
sondern gemäß dem scholastischen Adagium »Quodquod recipitur, secundum 
modum recipientis recipitur«. Es zeigt sich perspektivisch, d. h. durch Erzeugung 
eines Bildes, in dem es erscheint. Darum können Lebewesen getäuscht werden. 
Denn die Erscheinung kann bloßer Schein sein. Tiere verhalten sich daraufhin so, 
dass es ihren Interessen abträglich ist. Der zweite Umstand ist der: Menschen wis-
sen um diese Differenz von Sein und Schein. Diese Differenz ist das älteste Thema 
der Philosophie. Menschen haben den Gedanken von Sein als Selbstsein, jenseits 
alles dessen, was sich zeigt. Sie können dieses Wissen benutzen, um zu täuschen, 
um bewusst Schein zu erzeugen, z. B. indem sie eine Stimmgabel in ein Spinnen-
netz halten, deren Vibration die Spinne veranlasst, sich auf eine nicht vorhandene 
Beute zu stürzen. Menschen können einander täuschen. Aber Menschen können 
auch füreinander Schein erzeugen, von dem beide wissen, dass es Schein ist. Wer 
die Worte eines anderen zitiert, kann erwarten, dass der Adressat seiner Rede die-
se Worte nicht für die Worte dessen hält, der sie ausspricht. Zeuxis rühmte sich, 
dass Vögel an seinen gemalten Trauben pickten. Das haben sie zwar mit Sicher-
heit nicht getan. Bewundert wird aber der Nachahmungskünstler nur von denen, 
die sich nicht täuschen lassen oder jedenfalls erst, wenn die Täuschung zu Ende 
ist. Tatsächlich will der Künstler gar nicht täuschen, sondern er will, dass sein 
Bild täuschend wirkt, ohne zu täuschen. Schon Augustinus hat darüber reflektiert, 
dass er es in seiner Jugend genoss, bei der Lektüre Vergils Tränen über Didos Tod 
zu vergießen. Der Schein ergreift uns, rührt uns bis zu Tränen. Er »wirkt traurig«, 
aber er macht nicht wirklich traurig. An der ästhetischen Wirkung des Kunstwerks 
können wir ein spezifisches Merkmal der Personalität ablesen: die Distanz zu 
unserer eigenen Natur, das Selbstverhältnis, die Fähigkeit, sich zu dem eigenen 
Fühlen, Denken und Wollen noch einmal fühlend, denkend und wollend verhal-



Robert Spaemann

100 ten zu können. Dabei gibt es allerdings eine eigentümliche Asymmetrie zwischen 
positiven und negativen Gefühlen. Was wir bei der Betrachtung eines Kunstwerks 
suchen, ist Befriedigung, d. h. irgendeine Art von Freude. Warum sollten wir sonst 
hinschauen? Wir schauen freiwillig auf einen leidenden Menschen, um ihm zu 
helfen oder mit ihm mitzuleiden. Jedenfalls aber nicht um Freude aus seinem Lei-
den zu ziehen. Aber wo wir auf ein Kunstwerk schauen, gibt es nichts zu helfen, 
und auch Mitleid ist deplaziert. Wo also das Kunstwerk eine freudige Wirkung 
hat, da fallen primäre und sekundäre Wirkung zusammen. Wir werden freudig 
gestimmt. Wie das Kunstwerk wirkt und was es bewirkt, ist identisch. Anders bei 
den negativen Gefühlen, also Abscheu oder Traurigkeit. Wir sind nicht mit ihnen 
identisch, sondern wir genießen sie, sonst würden wir uns ihnen nicht freiwillig 
aussetzen. Sie sind allenfalls mit dem Liebeskummer vergleichbar, den jemand 
nicht eintauschen möchte gegen Langeweile. Analog hierzu verhält es sich mit 
der künstlerischen Darstellung des Hässlichen. Ein hässliches Bild ist etwas ande-
res als eine bildliche Darstellung des Hässlichen. Ein Bild, das Schönes darstellt, 
kann hässlich sein und ein Bild, das Hässliches darstellt, schön. Aristoteles nannte 
schön das, was beim Anschauen gefällt. Wenn wir ein Kunstwerk anschauen, 
dann, weil es schön ist. Es sei denn, wir schauten es an, um es zu kritisieren, also 
um zu erklären, dass es nicht wert ist angeschaut zu werden.

Platon hat über das Problem der Nachahmung als Erzeugung von Schein als 
erster nachgedacht. Er wollte dieser Fähigkeit hierzu nicht zubilligen, Kunst zu 
heißen. Es ist nicht techné, sondern empeiria, Fertigkeit, know how. Kunst ist 
die Fähigkeit, die Erscheinung von etwas hervorzubringen durch Hervorbringung 
dessen, was natürlicherweise Grund dieser Erscheinung ist. Also z. B. im anderen 
eine Überzeugung zu bewirken durch Vermittlung des Wissens, das diese Über-
zeugung legitimiert. Diese Fähigkeit ist fachspezifisch. Wer Mathematik lehren 
kann, kann, nicht mittels derselben Kunst Biologie lehren. Rhetorik aber ist die 
Fähigkeit, Überzeugungen zu bewirken, ohne dass der Rhetor Fachkenntnisse 
besitzt, er weiß nur, wie man Menschen etwas glauben macht. Und so betrachtet 
Platon auch die Naturnachahmung des Malers. Er muss kein Botaniker, Zoolo-
ge, Anthropologe oder Geologe sein, um Blumen, Pferde, Menschen oder Berge 
zu malen. Er muss nur beobachten, wie all dies aussieht. Darum steht der Ma-
ler niedriger als der Techniker, der von den Sachen selbst etwas verstehen muss. 
Wenn die Natur aus Abbilden der Ideen besteht, dann macht der Maler nur Ab-
bilder von Abbildern. Seine Pflanzen wachsen nicht im Sinne einer genesis eis 
usian. Sie entstehen kunstlos durch Farbauftrag, entsprechend empirischen Re-
geln für die Erzeugung von Schein. Bekanntlich hat schon Aristoteles und haben 
ins besondere die Neuplatoniker hierüber folgenreich anders gedacht. Aristoteles 
spricht von der Möglichkeit der Kunst, nicht bloß Zufällig-Faktisches, sondern 
Allgemeines als das Wesentliche sichtbar zu machen. Und die Neuplatoniker 
sahen den Künstler eben deshalb auf einer Ebene mit der natura naturans: er 
blickt, wie diese, auf die Idee und seine Produkte haben deshalb nicht nur den 
gleichen Rang wie Naturdinge, sondern sogar höheren, weil sie nicht bewusstlos 



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

101Abbilder von Ideen hervorbringen, sondern Abbilder als Abbilder, d. h. als Bilder, 
die bereits in der Intention gemacht sind, an die Urbilder und vor allem an das 
Urbild des Schönen zu erinnern, was man von den natürlichen Gegenständen 
nicht sagen kann. Sie haben, was dann später vor allem die christlichen Lehrer 
beklagen, eine Tendenz, sich an die Stelle der Urbilder und ihres göttlichen Ortes 
zu setzen und das Vergessen zu fördern, also eine nominalistische Interpretation 
ihrer selbst möglich zu machen. Bilder als Bilder kann man nichtnominalistisch 
interpretieren. Nachahmung der Natur als Nachahmung der naturanaturans, das 
ist dann zu einem der mächtigsten topoi des europäischen Nachdenkens über 
Kunst geworden, bis hin etwa zu Paul Klee, der sich ganz ausdrücklich alsNatur-
nachahmer in diesem Sinne versteht. Inwiefern Bildwerke, die nicht Naturgegen-
stände abbilden, gleichwohl oder vielmehr erst recht Natur nachahmen, worin 
also die Ähnlichkeit der Kunst als schöpferischer Fähigkeit mit der magna mater 
rerum besteht, darüber ist allerdings in der Regel wenig in Erfahrung zu bringen. 
Insbesondere deshalb, weil es sich bei der magna mater rerum oder der natura 
naturans selbst um metaphorische Begriffe handelt, deren eigentliche Bedeutung 
keineswegs auf der Hand liegt. 

3	 Symbolisierung der Natur 

Mir scheint aber, dass die Beantwortung der Frage, worin denn das Mimetische 
des Kunstwerks besteht, das in keinem augenscheinlichen Sinn irgend etwas ab-
bildet, dass, sage ich, diese Frage uns auf eine dritte Bedeutung von »Nachah-
mung der Natur« durch die Kunst führt, die in Wirklichkeit die erste und grundle-
gende, aber eben darum die verborgenste ist. Von ihr soll im Weiteren die Rede 
sein. Und zwar müssen wir hier zunächst noch einmal an den älteren Kunstbegriff 
anknüpfen, der die Fähigkeit zu wissender und sachgerechter Herstellung von 
Gebrauchsgegenständen meint. Auch einige Tiere stellen solche Gebrauchsmittel 
her. Ich sage ausdrücklich »Gebrauchsmittel« und nicht »Gebrauchsgegenstän-
de«, denn diese Hilfsmittel, Nester, Spinnennetze, Bienenwaben usw. sind für Tie-
re nur im Gebrauch wirklich. Sie werden nicht zu »Gegenständen«, zu Dingen. 
Und auch ihre Herstellung ist nicht kunstgeleitete poiesis, sondern ganz versenkt 
in das tierische Analogon von praxis, also in den Lebensvollzug. Herstellung des 
Gebrauchsmittels und Benutzung desselben bilden ein Kontinuum. Dass es sich 
bei menschlichen Gebrauchsdingen anders verhält, hängt zunächst einfach da-
mit zusammen, dass Menschen solche Dinge auf Vorrat herstellen, unabhängig 
von einem aktuellen Bedürfnis, ja vielleicht sogar unter Hintanstellung der Be-
friedigung eines aktuellen Bedürfnisses. Menschen können sich, wie ich schon 
sagte, zu ihren inneren Zuständen, also auch zu ihren Bedürfnissen, verhalten. 
Sie können gegenwärtige Bedürfnisse bis zu einem gewissen Grad zurückstellen 
und künftige Bedürfnisse antizipieren. Eine weitere Stufe der Verselbstständigung 
des Gebrauchsdings ist die Arbeitsteilung. Hier werden nun Dinge für den Ge-
brauch anderer hergestellt und getauscht, bzw. verkauft. Platon sah in der Ar-



Robert Spaemann

102 beitsteilung die Voraussetzung für die Entwicklung von so etwas wie Kunst. Wer 
nur Schuhe macht, macht natürlich bessere Schuhe als der, der alles, was er zum 
Leben braucht, selbst herstellt. Aber die poiesis dessen, der nur Schuhe macht, 
ist mit der eigenen Lebenspraxis nur noch indirekt verbunden. Das Herstellen 
von irgendetwas zum Zweck des Verkaufs oder Tauschs dient dem eigenen Leben 
nur noch vermittelt durch das Interesse anderer, das sie veranlasst, dem Herstel-
ler sein Produkt abzukaufen. Diese menschliche Grundsituation führt dazu, dass 
die Gestalt menschlicher Geräte sozusagen überdeterminiert ist. Sie ergibt sich 
nicht ausschließlich aus der Situation und den Erfordernissen ihres Gebrauchs, 
sondern dient dazu, das Gebrauchsding als Ding, als »Ding an sich« hervor-
zuheben, das aber heißt, als Analogon natürlicher Dinge, d. h. vor allem nach 
Analogie lebendiger Wesen, die unabhängig von dem, was sie für uns sind, so 
etwas wie Selbstsein besitzen. Die Analogie wird besonders augenfällig bei den 
präkolumbianischen Gefäßen, die oft die Gestalt von Tieren oder Menschen ha-
ben. Im prähistorischen Europa ist es das Ornament, das die keramischen Gefäße 
schmückt und dadurch als eigenständige Dinge hervortreten lässt. So wie Men-
schen in archaischen Kulturen sich schmücken und bemalen und erst dadurch in 
der sozialen Welt zu »jemandem« werden. Später, bei Griechen und Etruskern 
tritt neben oder an die Stelle des Ornaments figürliche Vasenmalerei, und zwar 
auf Gefäßen, deren Design die Funktion nicht, wie in den präkolumbianischen 
Keramiken, verbirgt, sondern gerade sichtbar macht. Die keltischen Schnabelkan-
nen zeichnen sich aus durch eine unerhörte Harmonie von Funktionalität – dem 
Analogon der Naturteleologie –, ebenso raffiniertem wie schlichtem Design und 
einem Ornament, das sich wie von selbst aus der Form des Gefäßes zu entwickeln 
scheint. So wie in klassischen Zeiten im Unterschied zu den archaischen Bema-
lung und Schmuck des menschlichen Körpers immer mehr dahin tendieren, wie 
von Natur, wie physei zu erscheinen. Wenn Menschen ihre Gebrauchsdinge so 
überdeterminieren, dass sie nicht nur gebraucht, sondern wegen ihrer Schönheit 
betrachtet werden sollen, dann ahmen sie darin wiederum Natur nach, aber nicht 
die natura naturata, sondern die natura naturans. Tiere schmücken ihre Produkte 
nicht. Diese dienen nur dem Gebrauch. Sie sollen nicht außerdem zeigen, wozu 
sie dienen, und sie sollen schon gar nicht sich selbst jenseits dessen zeigen, was 
sie für den Gebrauch sind. Jenseits dessen sind sie nichts. Aber Tiere selbst, vor 
allem männliche, sind von Natur geschmückt. Der Schmuck dient, wie wir wis-
sen, der Verbesserung der Fortpflanzungschancen. Aber der Basler Zoologe Adolf 
Portmann hat in minutiösen Untersuchungen gezeigt, dass die raffinierte Ober-
flächenzeichnung bei Fischen, Vögeln und Reptilien weit über das hinausgeht, 
was sich funktional aus dem Selektionsvorteil erklären lässt. Um bestimmte, zum 
Beispiel kreisförmige Muster auf den Flügeln von Vögeln hervorzubringen, bedarf 
es einer genauen Abstimmung der Färbung jeder einzelnen Feder auf die Fär-
bung der jeweils anschließenden, und zwar so, dass sich als Resultat dann eine 
Kreisform ergibt. Die einzelnen Zwischenschritte der Evolution in dieser Richtung 
hätten gar keinen Selektionsvorteil. Der reduktionistische Funktionalismus argu-



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

103mentiert hier einfach zirkulär. Er weist auf die Tatsache hin, dass die Weibchen 
die Pracht der Zeichnung bei den Männchen durch Zuwendung belohnen. Und 
er versucht nachzuweisen, dass die Pracht der Zeichnung korreliert mit biologi-
schen Vorzügen der betreffenden Männchen. Aber was wird dadurch bewiesen? 
Warum dieser komplizierte und verschlüsselte Umweg, um die biologischen Vor-
züge zur Erscheinung zu bringen? Denn die Relation zwischen den Vorzügen 
und dieser Form ihrer Darstellung ist ja ganz kontingent, sie ist rein symbolischer 
Natur, und sie ist nicht ökonomisch. Die Bevorzugung aber durch die Weibchen 
ist vergleichbar mit der Präferenz, die wir beim Einkauf von Essgeschirr für beson-
ders schönes Design und Ornament haben. Es mag ja sein, dass Firmen, die be-
sonders schönes Geschirr herstellen, besonders gute Firmen sind, deren Produkte 
auch einen besonders hohen Gebrauchswert haben. Aber wenn es dem Käufer 
nur darauf ankäme, könnte die Firma diese Vorteile auf einfachere Art und ohne 
besonderen ästhetischen Aufwand sichtbar machen. Und wenn die Weibchen 
nicht einen Sinn für Schönheit hätten, müsste die Natur nicht vitale Kraft durch 
Schönheit darstellen. Glänzende Pianisten haben, so sagt man, besonders große 
Chancen bei Frauen. Aber würden wir deshalb das Wesen der Klaviermusik als 
Funktion dieses Vorteils darstellen? Wenn Adolf Portmann von einer Tendenz des 
Lebendigen zur Repräsentation, zur Selbstdarstellung spricht, dann entfernt er 
sich übrigens von Darwin weniger als man denken möchte. Denn Darwin selbst 
hielt eine darwinistische Erklärung des Schönen in der Natur für unmöglich. Er 
hielt Schönheit und entsprechend den Sinn für Schönheit für ein Apriori, das in 
der Evolution eine Funktion besitzt, aber dessen Entstehung aus der Evolution so 
wenig herleitbar ist wie die Gesetze der Geometrie. Wenn Bienen sechseckige 
Waben bauen, so machen sie sich die geometrischen Eigenschaften des Sechs-
ecks zunutze, aber sie sind es nicht, die diese Gesetze hervorbringen. ähnlich 
ist für Darwin der Status der Schönheit. Es ist gerade die zweckfreie Schönheit 
natürlicher Ornamente, die uns die alte Rede von einer natura naturans plausibel 
macht. Überdeterminiert, nämlich durch Kriterien der Schönheit, sind nicht die 
Produkte der Tiere, sondern diese selbst, ebenso wie die Pflanzen. Die Gestalt 
tierischer Produkte lässt sich eigentlich immer auf Zweckmäßigkeit zurückführen, 
und wenn sie uns als schön erscheinen, dann ist doch diese Schönheit nur der 
subjektive Wert eines Phänomens, dem objektiv nicht eine Qualität entspricht, 
die zu derjenigen noch hinzuträte, die sich funktional aufklären lässt.

Übrigens gilt das nur für die materiellen Produkte tierischer poiesis. Ihre un-
mittelbaren Lebensäußerungen, ihr Verhalten und die Töne, die die Vögel hervor-
bringen, scheinen einen über alle Zweckmäßigkeit hinausgehenden Charakter 
der Selbstdarstellung zu besitzen. Die Lust des Vogels am Gesang scheint nicht in 
allen Fällen der Kommunikation zu dienen. Und wenn doch, dann stellt sich wie-
derum die Frage, warum denn das Mittel der Kommunikation aus so reichhaltigen 
Koloraturen besteht, die einen Komponisten wie Olivier Messiaen immer wieder 
zu inspirieren vermochten. Ähnliches gilt für Rituale wie den Balztanz des Auer-
hahns, der dem Ziel dient, das Weibchen zu beeindrucken und paarungsbereit 



Robert Spaemann

104 zu machen. Aber der Umweg über dieses Ritual lässt das Ziel überhaupt nicht 
mehr erkennen. Es handelt sich einfach um eine Überdetermination. Bewegung 
und Gesang sind offenbar nicht eine in den Praxiszusammenhang eingelassene 
poiesis, sondern sie gehören selbst noch zum unmittelbaren Sein der Lebewesen 
und sind als solche sozusagen Hervorbringungen der natura naturans. Und wenn 
wir nun den Blick zurückwenden auf die ästhetische Komponente menschlicher 
Artefakte, so können wir sagen: ihre Schöpfer ahmen nicht die Produkte natürli-
cher Lebewesen nach, sondern das Hervorbringen dieser Lebewesen durch die 
natura naturans. Die künstlerischen Werke wollen nicht den Produkten der Tie-
re ähnlich sein, sondern diesen selbst ebenso wie Pflanzen und Menschen. Die 
präkolumbianischen Gefäße zeigen das sehr schön. Sie haben nichts mit Illusi-
onskunst zu tun. Sie sollen nicht für Tiere gehalten werden, sondern für Gefäße, 
die aussehen wie Tiere, und sie sollen so aussehen, weil sie nicht nur etwas sind 
als Phase im Verlauf der Versorgung mit Wasser, sondern an sich selbst etwas, 
nämlich Dinge, die an sich selbst eine Bedeutung besitzen, auch wenn diese Be-
deutung in einem bestimmten Dienst für den Menschen besteht. Die ästhetische 
Verselbstständigung des Gebrauchsgegenstands ist ein genaues Analogon zur 
ethischen Verselbstständigung des Menschen, der dient und der – im Unterschied 
zum Sklaven – aus dem Dienst einen spezifischen Stolz und eine spezifische 
Würde bezieht. Es gibt ein Ethos des Dienens, das den Dienenden gegen seine 
totale Instrumentalisierung schützt. Der ehrenhafte Soldat ist gerade kein bloßer 
Funktionär und er ist nicht für alles zu haben: »Dem König gehört mein Leben, 
nicht meine Ehre« lautete die Antwort eines ostpreußischen Offiziers, mit der er 
eine moralische Zumutung von Seiten des Königs zurückwies. Natürlich hat das 
schöne Gerät weder Stolz noch Ehre. Aber wir können das Gefallen an ihm nicht 
anders beschreiben als mit Hilfe der Analogie zu dem Wohlgefallen, das wir an 
Lebendigem empfinden, das den personalen Status eines »jemand« hat. Und Per-
sonen handeln nicht nur zweckrational, sondern »schön«. Von »interesselosem 
Wohlgefallen« spricht Kant, um die Freude am Schönen zu kennzeichnen. »Inte-
resselos« heißt in der Sprache des 18. Jahrhunderts soviel wie »uneigennützig«. 
Interesselosigkeit ist die traditionelle Charakterisierung des amor benevolentiae, 
der den anderen nicht auf das eigene Wohl, sondern sich auf das Wohl des ande-
ren bezieht. In diesem Zusammenhang ist die Erklärung überraschend, die Leib-
niz für solche Liebe gibt. Leibniz’ Standarddefinition der Liebe, lautet: »[A]mare 
est alterius felicitate delectari«.7 Leibniz kommentiert diese Definition mehrfach, 
so Z. B. in einem Brief an Spanheim vom 20. Februar 1699: »Si j’achetois un 
beau tableau de Raphael pour le revendre avec gain, je serois interéssé. Mais si 
c’etoit seulement pour le plaisir que je trouverois à le voir, cela repondroit au pur 
amour«.8 Der Einwand liegt nahe, dass ein Bild schließlich keiner »felicitas« fähig 
ist. Leibniz erwähnt diesen Einwand selbst in einem anderen Brief an Magliabec-

7	 Opuscules, 516
8	 A, XVI, 602



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

105chi, wo er die Freude an einem Bild von Raffael eine »imago quaedam amoris« 
nennt, da ja das Bild selbst »felicitatis non capax est.« Was also ist das Analogon 
zur felicitas beim Kunstwerk? Leibniz antwortet: die perfectio. Glück ist nämlich 
– in gut platonischer Tradition – für Leibniz nur die subjektive Erscheinungsweise 
von Vollkommenheit, also von gesteigertem Sein. Für Leibniz kommt hinzu, dass 
er allem Seienden eine Art von Subjektivität zuschreibt, nämlich »Perzeptionen«, 
sodass die Freude an fremdem Glück oder an fremder Vollkommenheit strukturell 
dasselbe ist. (Ähnlich übrigens Alfred North Whitehead, der jeder actual entity 
einen Zustand der »satisfaction« zuschreibt.) Und so spricht denn auch Leibniz 
mehrfach in seinen Briefen von »plaisir ou satifaction dans la félicité ou dans 
la perfection d’autruy«. Und in einem von Grua veröffentlichten Text wandelt 
er die Definition der Liebe so ab, dass er »félicité« einfach durch »perfection« 
ersetzt: »Aimer est trouver du plaisir dans la perfeetion d’autruy«.9 Hier haben 
wir also den Grund für die Analogie zwischen der Freude an schönen Dingen 
und dem uneigennützigen Wohlwollen, das wir lebendigen Wesen, insbesondere 
aber Personen entgegenbringen. Das Kunstwerk ist ein Analogon des »von Natur 
Seienden«, weil es selbst ein Zentrum von Bedeutsamkeit ist, das wir wahrneh-
men können, und das sich für uns nicht erschöpft in dem, was es in unserem 
Lebenszusammenhang bedeutet. So wie jedes Lebendige, so stiftet das schöne 
Ding einen eigenen Horizont von Bedeutsamkeit. Und so erst ist es im vollen 
Sinne des Wortes wirklich und, wie bei allem Wirklichen, ist seine Bestimmtheit 
unendlich. Es ist nun aber das Kennzeichen des Menschen, Sein und Erscheinung 
zu unterscheiden und sich auf das Wirkliche jenseits seiner Erscheinung zu be-
ziehen. Wir wissen, dass der Andere mehr ist, als das, was wir von ihm wissen, 
und wir achten ihn in diesem Mehr. Das heißt: wir achten ihn als Person. Bloße 
Naturwesen kennen keine Natur außer ihrer eigenen – und sie kennen deshalb 
auch die eigene nicht. Alles Begegnende ist für sie nur Umwelt. Sie können sich 
nicht als Umwelt eines Anderen verstehen. Erst für Menschen gibt es so etwas 
wie physei onta. Erst im Menschen kommt Natur zu sich selbst. Dass Kunst Natur 
nachahmt hat deshalb seine tiefste Bedeutung darin, dass Kunst Analoga zu phy-
sei onta hervorbringt, Dinge, die sich nicht einfach definieren durch das, was sie 
uns jeweils bedeuten, sondern die einen Anspruch an uns stellen, ihnen gerecht 
und das heißt adäquat verstanden zu werden. Adäquates Verstehen des Konkreten 
aber wäre das adäquate Begreifen eines Unendlichen von Bestimmtheit. Darin 
liegt ein Paradox. Wir unterscheiden in Bezug auf Lebendiges, was Dinge für uns 
und was sie an sich sind. Wir unterscheiden Sein und Schein. Bilder aber sind 
ja nun doch, so scheint es, definiert durch ihren Bezug zu einem möglichen Be-
trachter. Sie sind nicht für sich selbst Bilder. Sie haben insofern kein An-sich-sein 
bzw. was sie an sich sind, ist ihre uns zugewandte Seite. Wie können sie dann zu 
Symbolen von Wirklichkeit, zu Symbolen des physei on werden? Das Paradox ist 
das gleiche, dem wir in der Erkenntnistheorie und in der Ethik begegnen. Erkennt-

9	 Leibniz (1948), S. 579



Robert Spaemann

106 nis ist Selbsttranszendenz des Erkennenden. Aber wie ist Selbsttranszendenz zu 
denken? Gar nicht, sagt David Hume. Was für mich ist, ist für mich: »[W]e never 
really advance a step beyond ourselves«.10 Hume entzog sich damit dem Paradox, 
das im normalen Selbstverständnis von Erkenntnis liegt. Und ebenso entzogen 
sich ihm die Theoretiker der Liebe im 18. Jahrhundert, die die Möglichkeit einer 
uneigennützigen Liebe a priori leugneten. Wenn Liebe Freude am Glück des an-
dern ist, dann, so argumentierten sie, geht es dem Liebenden eben doch um die 
eigene Freude, nicht anders als dem Egoisten. Dass die sexuelle Lust des anderen 
Teil des eigenen Vergnügens ist, ändert nichts an dem egoistischen Charakter die-
ses Vergnügens. Wenn der andere die Lust so perfekt simuliert, dass wir getäuscht 
werden, dann ist es uns recht. We never really advance a step beyond ourselves 
– das gilt auch für die Liebe.

Den Versuchen der frühen Neuzeit, sich dem Paradox der Transzendenz durch 
das selfish system zu entziehen, entspricht in der bildenden Kunst eine analoge 
Tendenz, die Tendenz, die Kunst zu entlasten von dem Anspruch, das Wirkliche 
als es selbst symbolisch zu vergegenwärtigen, Was sie statt dessen darstellt, ist 
bewusst und ausdrücklich der Schein, zunächst die Zentralperspektive eines in-
dividuellen Betrachters, dann die subjektive optische Impression und schließlich 
der freie, von allem gegenständlichen Bezug befreite Ausdruck freier Imagination. 
Mit dem letzten Schritt allerdings geschieht etwas Dialektisches. Er kann nämlich 
nun auch wieder verstanden werden als Naturnachahmung im Sinne der Sicht-
barmachung des Unsichtbaren. So hat es Kandinsky verstanden und so vor allem 
Paul Klee: »Der Gegenstand«, so schreibt Klee, »erweitert sich über seine Erschei-
nung hinaus durch unser Wissen um sein Inneres. Durch das Wissen, dass das 
Ding mehr ist als seine Außenseite zu erkennen gibt«. Klee spricht sogar von einer 
»Vermenschlichung des Gegenstandes«, die das Ich zu ihm in ein »Resonanz-
verhältnis« bringt. Dieses Verhältnis gründet in »gemeinsamer irdischer Verwur-
zelung« und in einer »kosmischen Gemeinsamkeit«. »Der Künstler ist Mensch, 
selbst Natur und ein Stück Natur im Raume der Natur,« »Geschöpf auf der Erde 
und Geschöpf innerhalb des Ganzen«. Hier ist die cartesische Entgegensetzung 
von Subjekt und Objekt prinzipiell verlasssen. Der Sinn von Naturnachahmung, 
von dem ich hier spreche, ist genau der, der Klee vorschwebt, wenn er schreibt, 
der Künstler beteilige sich »am Erschaffen von Werken, die ein Gleichnis zum 
Werke Gottes sind«. 

Man kann übrigens kaum ermessen, was in dieser Hinsicht Cézanne bedeutet. 
Was er »réalisation« nennt und in zahllosen Anläufen versucht, ist Nachahmung 
der Natur als Nachahmung der natura naturans. Nachschöpfung, Neuschöpfung 
dessen, was sich physei, also von sich selbst her zeigt, mit den Mitteln der Far-
be auf einer zweidimensionalen Leinwand. Es geht darum, die durch das Sehen 
hindurchgegangene Natur noch einmal in einem anderen Medium entstehen zu 
lassen. Cézanne trat aus der Logik des selfish system heraus und zog es vor, an 

10	 Hume (1978), S. 67



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

107dem Paradox der Transzendenz zu scheitern, statt sich ihm in der Richtung des 
Subjektivismus zu entziehen. Es ist mehr als eine skurrile Anekdote, wenn be-
richtet wird, Cezanne habe den Versuch, Clémenceau zu malen, bereits in der 
zweiten Sitzung abgebrochen, weil er, wie er sagte, niemanden malen könne, der 
nicht an Gott glaubt.

Innerhalb der Räume der Gottesverehrung dagegen wurde das Paradox sichtbar. 
Die Ikone des Ostens und das von ihm inspirierte Kultbild des Westens waren die 
symbolische Gegenwart des Heiligen selbst. Der russische Naturwissenschaftler, 
Philosoph, Theologe und Kunsttheoretiker Florensky betrachtet die ganze Kunst-
entwicklung des Westens von Beginn der Zentralperspektive in der Renaissance 
an als Abfall von der eigentlichen Aufgabe der Kunst und als Rückfall in die an-
tike Illusionskunst, die aus der Bühnenmalerei stamme. Eine durch und durch 
platonische Kritik. Aber Florensky ist nicht nur der vehemente Verteidiger der Iko-
nenmalerei, sondern zugleich einer der ersten, die der russischen Avantgarde, 
Malevitch u. a. zum Durchbruch verholfen haben. Die Kunst der Suprematisten 
schien ihm eine Abkehr der Kunst von einer dreihundertjährigen Verirrung. Wobei 
er sich natürlich dem Eindruck der Großen nicht entziehen konnte. Aber er hat als 
Theoretiker der Optik, der er auch war, darauf aufmerksam gemacht, dass gerade 
die Großen im Unterschied zu den Epigonen systematisch gegen die Gesetze der 
Zentralperspektive verstoßen haben, um wirklich ein Kunstwerk zu schaffen, das, 
wie die wirklichen Dinge, nie nur eine Ansicht erlaubt.

Ich sagte, dass in den Räumen der Gottesverehrung das Paradox anschaulich 
blieb. Das mittelalterliche Kultbild wird vom 16. bis 18. Jahrhundert zum »Gna-
denbild«, zum kostbaren und heiligen Gegenstand, der »die Sache selbst« sym-
bolisiert, und um den herum jetzt eine barocke Kirche gebaut wird, deren Malerei 
Illusionsmalerei ist, die auf den Betrachter in bestimmter Weise einwirken will 
und deren ideale Wirkung nur von bestimmten Plätzen aus garantiert ist. Die 
Säulen täuschen Marmor vor, und die Skulpturen können auf der Rückseite un-
bearbeitet und hohl sein, wenn diese Rückseite dem Betrachter entzogen bleibt. 
Diese Kunst entzieht sich dem Paradox. Sie verliert ihre Nähe zum Sakrament, zur 
Realpräsenz des Repräsentierten im Symbol. Aber der Calvinismus hatte sich ja 
längst von diesem Sakramentenverständnis entfernt.Das Paradox kehrt jedoch auf 
paradoxe Weise zurück. Je subjektiver die Kunst der Neuzeit wird, je weniger sie 
sich als Symbol der Wirklichkeit des physei on versteht, desto wichtiger wird nun 
auf einmal das Bild als singuläre Realität, als »Original«, und das Bewusstsein, 
dass dieses konkrete Bild aus der Hand eines bestimmen Künstlers, also eines 
konkreten lebendigen Wesens stammt. Eine Imitation kann noch so perfekt und 
vom Original ununterscheidbar sein, wo sie sich nicht als Kopie deklariert, ist 
sie eine strafbare Fälschung, weil es offenbar gar nicht um das Bild als Bild geht, 
sondern um das Bild als realen Gegenstand, um die »Aura« des Bildes, wie Walter 
Benjamin es genannt hat. Was dieses Bild symbolisiert, ist nicht mehr die Wirk-
lichkeit der Dinge, sondern die Wirklichkeit seines Autors. Das Kunstwerk verliert 



Robert Spaemann

108 einerseits die Nähe zum Realsymbol des Sakraments und wird gleichzeitig zu 
einer Art naturalistischer Parodie des Sakraments. Denn die Gültigkeit des Sakra-
ments hängt ja ab davon, dass der Spender legitimiert ist durch eineSukzession, 
die ihn durch eine Kette physischer Berührungen mit dem Stifter verbindet. Die 
Kunst, die nicht die Wirklichkeit des physei on symbolisiert, wird reflexiv. Sie wird 
selbst zur Wirklichkeit, die sie darstellt. Die neueren Formen der Kunst wollen 
weder den subjektiven Schein dessen wiedergeben, was sich von Natur zeigt, 
noch die sich zeigende Natur ein zweites Mal hervorbringen. Aber was sie im-
mer noch Nachahmung der Natur sein lässt, ist, dass sie Dinge hervorbringt, die 
als Ausschnitte der Wirklichkeit dem Gebrauch, der Zuhandenheit entzogen und 
durch ihren sichtbaren oder unsichtbaren Rahmen etwas »an sich« sind, oder, 
genauer gesagt, von uns als etwas an sich aufgefasst werden sollen. Denn das 
Ansichsein des Kunstwerks ist immer nur ein »Für uns an sich sein«, ein gespieltes 
Ansichsein. Und die Transzendenz, zu der es auffordert, eine immanente Trans-
zendenz, die die echte nur fingiert. L’art ou la feinte passion heißt ein schönes 
Buch von Nicolas Grimaldi. Das Kunstwerk kann nun ein beliebiger Ausschnitt 
der Welt sein. Wasden Ausschnitt zum Kunstwerk macht, ist, wie bei dem Urinoir 
von Marcel Duchamps, nur noch der Rahmen und das Wissen, dass dieser Rah-
men von einem Menschen um diesen Ausschnitt gelegt wurde, in der Absicht, 
diesen Ausschnitt zu einem Ding zu machen, das nicht zu unserer Lebenswelt 
gehört, sondern selbst, wie alles Lebendige, einen Kontext von Bedeutsamkeit 
stiftet. Das Kunstwerk ist immer ein Werk reiner poiesis. Auch wenn es das Prakti-
sche thematisiert, tritt es selbst aus dem Praxiszusammenhang heraus und wird zu 
einem Gegenstand rein kontemplativen Verhaltens. Allerdings gilt für viele Wer-
ke zeitgenössischer Kunst, dass dieses kontemplative Verhalten nicht mehr den 
Charakter eines spontanen »interesselosen Wohlgefallens« besitzt. Viele dieser 
Objekte sind nicht Gestalten,die wir uns denken können als Resultate teleologi-
scher Prozesse, also als Quasi-Natur. Kunst imitiert hier als Ursache nicht Natur, 
sondern Zufall. Ob es sich bei einigen Putzgeräten, die in einem Museum beiein
anderstehen, um beiläufig herumstehende Utensilien handelt oder um Teile der 
Ausstellung, die infolgedessen gerade nicht zum Putzen benutzt werden dürfen, 
das kann man ihnen nicht ansehen. Man muss es durch eine beigefügte Inschrift 
erfahren. Meines Erachtens ergibt sich das daraus, dass die herrschende szientisti-
sche Weltanschauung das Analogat der Naturnachahmung, nämlich eine teleolo-
gisch verstandene Natur, zum Verschwinden gebracht hat. Natur konnte deshalb 
von Kunst nachgeahmt werden weil sieselbst nach Analogie der Kunst gedacht 
war. Telos der natürlichen Prozesse aber war die Hervorbringung artspezifischer 
Gestalten. Alle artspezifischen Gestalten aber sind nun zu Durchgangsstadien 
eines ziellosen Evolutionsprozesses geworden. Dem entspricht eine bildende 
Kunst, die weder auf so etwas wie Gestalt aus ist, noch versucht, die Spuren der 
Herstellung so gut zu tilgen, wie die Natur sie bei der Hervorbringung einer Blüte 
tilgt. Es ist nun umgekehrt: es geht um das work in progress, dessen Spuren gerade 
dokumentiert werden sollen. Ja das Werk ist oft nichts anderes als die Dokumen-



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

109tation seiner Herstellung. Was diese Kunst nachahmt, ist nicht physis als Gestalt, 
sondern Natur als ein Prozess, in dem Gestalten nur Stadien auf einem Weg sind 
und vor dem das Wort Goethes gilt: »Man geht nie weiter, als wenn man nicht 
mehr weiß, wohin man geht.«11

Ich möchte aber nicht schließen, ohne die Aufmerksamkeit darauf zu lenken, 
dass die bildende Kunst bei einigen ihrer heutigen Vertreter sich dem Paradox der 
gespielten Transzendenz noch einmal in einer radikalen und ihrerseits paradoxen 
Weise stellt. In einer Weise, die allerdings die traditionelle Definition von Kunst 
selbst in Frage stellt.

Ich denke an das Verpacken großer Gebäude durch das Ehepaar Christo, bei 
denen das Bewusstsein von Wirklichkeit durch Unsichtbarmachen eines Dinges 
geweckt werden soll. Auch hier übrigens in Nachahmung eines alten Ritus der 
Kirche, die ausgerechnet in der Passionszeit die Kreuze mit violetten Tüchern ver-
hüllt. Oder an den Osterhasen von Beuys in der Stuttgarter Staatsgalerie. Ein gol-
dener Osterhase, offenbar aus einer Form für Schokoladenosterhasen gegossen. 
Die Pointe aber liegt darin, dass man erfährt, der Hase sei aus einer eigens hierfür 
hergestellten Kaiserkrone umgeschmolzen. Das sieht man nicht. Man muss es 
glauben, wie man glauben muss, dass die Hostie im Tabernakel eine konsekrierte 
Hostie ist. Was die Kunst zeigen will, bleibt unsichtbar. Vor allem aber ist hier zu 
nennen Walter de Maria und die von ihm inszenierten Ereignisse, z. B. die drei 
langen Bahnen aus unbehauenen Stücken weißen Marmors, von denen man er-
fährt, dass sie aus drei Erdteilen kommen. Das sieht man nicht. Aber wenn man es 
weiß, erwecken sie ein Gefühl ähnlich dem, das einen befällt, wenn man erfährt, 
dass man sich auf einer europäischen Wasserscheide befindet, von der aus die 
Wasser entweder in die Nordsee oder in Schwarze Meer fließen. Ein Gefühl für 
räumliche und zeitliche Dimensionen und für die Realität von Unterschieden, die 
in dem, was wir sehen, gegenwärtig sind, ohne zu erscheinen. Noch deutlicher 
wird, worum es sich hier handelt, in Walter de Marias viele hundert Meter langem 
Stab aus Edelstahl, den er anlässlich einer Documenta in Kassel in ein vorher 
hergestelltes Bohrloch versenkte. Was man nun sieht, ist eine Scheibe von ca. 50 
cm am Boden. Dass es sich bei dieser Scheibe um das Ende dieses Stabes handelt, 
das muss man wissen, um ein Gefühl zu entwickeln für die Tiefe der Erde unter 
unseren Füßen. Was diese Kunst zeigt, ist nur eine unbedeutende Schauseite des-
sen, worum es sich tatsächlich handelt. Man könnte darin die Rückkehr zu dem 
künstlerischen Ethos sehen das die Figuren auf den mittelalterlichen Kathedralen 
entstehen ließ. Aber nun ist das Wissen von dem was man nicht sieht, das, wo-
raus es ankommt. Das scheint den Begriff der bildenden Kunst aufzuheben. Die 
Kunst scheint tatsächlich an die Stelle des Sakraments zu treten von dem es bei 
Thomas von Aquin heißt: »Visus, tactus, gustus in te fallitur. Sed auditu solo tuo 
creditur.«12 Mir scheinen diese Beispiele Reaktionen zu sein, auf die zunehmende 

11	 Goethe (1907), S. 225
12	 Fünfter und Sechster Vers des thomanischen Hymnus’ Adoro te devote



Robert Spaemann

110 Virtualisierung der Welt, in der das zitierte Wort von Hume das Leitmotiv bildet. 
Die Kunst stand am Anfang dieser Entwicklung, am Anfang der Verselbstständi-
gung der Erscheinung, die zu Schein wird, wenn sie nicht Erscheinung von etwas 
ist, was als es selbst unsichtbar bleibt. In einer Welt, die immer mehr zu Insze-
nierung wird, einer Welt, in der wir von Bildern überflutet werden und in der 
Onanie plus In-vitro-Befruchtung die eigentlich zeitgemäße Form der Sexualität 
ist, fällt der Kunst die Aufgabe des Erinnerns zu. Aber eines Erinnerns, das nicht 
mehr begrifflos durch Bilder geschieht. Wo die Bilder verstellen, was von sich 
selbst ist und aufgeht, d. h. Natur, da fällt der Kunst die Aufgabe zu, karge Zeichen 
als Spuren zu hinterlassen, die den, der ihnen nachgeht, an den Ort führen, wo 
Sehen, Hören und Fühlen entspringen. Also an den Ursprung von Leben. Sehen 
aber ist unsichtbar, Hören unhörbar und Tasten untastbar. Nachahmung heißt das 
Unsichtbare nachahmen, das die fundamentale Realität ist. 

Literatur

Siglen: Opuscules = Leibniz’ Opuscules et fragments inédits, herausgegeben von 
L. Couturat 

A = Akademieausgabe von Leibniz’ Schriften 
Oeuvres XX = Oeuvres Complèts de Voltaire. Nouvelle Édition, Vol. XX, Paris 1879 

Goethe, Johann Wolfgang von (1907): Goethes Werke, hg. im Auftrag von Groß-
herzogin Sophie von Sachsen, Bd. 42, II. Abteilung: Maximen über Literatur und 
Ethik. Aus dem Nachlaß, Weimar (= Weimarer Ausgabe Bd. 42) Hume, David 
(1978): A Treatise of Human Nature. Analytical Index by L. A. Selby-Bigge. Second 
Edition with text revised and notes by P. H. Nidditch. Oxford/New York 

Kleist, Heinrich von (1990): Sämtliche Werke und Briefe in vier Bänden, hg. von 
I.-M. Barth/K. Müller Salget/S. Ormanns/H. C. Seeba, Bd.3: Erzählungen, Anek-
doten, Gedichte, Schriften, hg. von K. Müller-Salget. Frankfurt a. M. Leibniz, G. 
W. (1948), Textes inédits d’après les manuscrits de la bibliothèque provinciale de 
I-Hanovre, publiés et annotés par G. Grua, vol. III, Paris.  

Dieser Text ist entnommen aus:
Spaemann, Robert: Was heißt: »Die Kunst ahmt die Natur nach?«. In: Philosophi-
sches Jahrbuch 2007, 2. Halbband ©Verlag Alber GmbH, Freiburg im Breisgau 
2007



Harald Schwaetzer

Vom Reinigen der Brille

1	 Perspektivität und Wahrheit

»Die Phänomene zu erhaschen, sie zu Versuchen zu fixieren, die Erfahrungen 
zu ordnen und die Vorstellungsarten darüber kennen zu lernen, bey dem ersten 
so aufmerksam, bey dem zweiten so genau als möglich zu seyn, beym dritten 
vollständig zu werden und beym vierten vielseitig genug zu bleiben, dazu gehört 
eine Durcharbeitung seines armen Ichs, von deren Möglichkeit ich auch sonst 
nur keine Idee gehabt habe. Und an Weltkenntniß nimmt man leider bey dieser 
Gelegenheit auch zu.«1

Wer wie Goethe an eine »Durcharbeitung des Ichs« als Entwicklung von Er-
kenntnis- und Wahrnehmungsmöglichkeiten denkt, der stand bereits im 19. Jahr-
hundert auf einem verlorenen Posten, und man zitiert Stellen wie die angeführte 
allenfalls um ihres klassischen Charmes willen.

Selbst wenn gegenwärtig mit einer großen Ausstellung zu »Carl Gustav Carus. 
Natur und Idee«2 eines Goetheanisten gedacht wird, der sich unmissverständlich 
dafür ausgesprochen hat, dass Wahrnehmung eine Frage der Ausbildung der Sin-
ne und des Geistes ist, so scheint eine solche Position sich doch dem Verdacht 
einer – vielleicht noch gutgemeinten – bürgerlich-idealistischen Prae-Postmoder-
nität und Antiquiertheit auszusetzen. Denn auf der einen Seite wird der klassisch 
naturwissenschaftlich Gebildete sofort einwerfen, dass sogenannte Objektivität 
nur dort erreicht wird, wo das Subjekt auf möglichste Passivität reduziert ist. Nur 
wo das Subjekt keine Rolle spielt, wo der Experimentator beliebig austauschbar 
ist, wo die Ergebnisse unabhängig vom Experimentator erreicht werden, da gibt 
es Wahrheit und Sicherheit. Was aber soll es heißen, dass sich ein Subjekt noch 
mehr als Subjekt einbringen muss, damit Wahrheit erkannt werde? Auf der an-
deren Seite steht jene Einsicht, dass wir die »Dinge an sich« doch nie erreichen 
können. Denn die Subjektivität lasse sich niemals ausschalten, das Subjekt habe 
immer seinen unaufhebbaren Anteil am Zustandekommen der Erkenntnis. Be-
rühmt ist Kleists Brief vom 22. März 1801. Dort kleidet er Kants philosophische 
Einsicht in das Bild, dass alle Menschen grüne Brillen trügen, sodass sie die Welt 
niemals rein sähen. Dieses Motiv der »grünen« oder auch »roten Brille« hat Wis-
senschaftsgeschichte geschrieben im 19. Jahrhundert,3 aber es ist auch weitaus 
älter – und seine Bedeutung war keineswegs immer so, wie es seit Kleist selbst-
verständlich geworden ist. Im Gegenteil. Die alte Frage, was ich sehe, wenn ich 
ein Bild sehe, ist selten so virulent gewesen wie im 15. Jahrhundert – und zwar 

1	 Brief Goethes vom 29. Dezember 1794 an Jacobi, WA IV 10, 219f.
2	 Kuhlmann-Hodick 2009
3	 Vgl. Ziche 2009



Harald Schwaetzer

112 in einer Weise, dass damit auch der Nerv der Gegenwart berührt ist und dass das 
Bild der grünen Brille eine ganz andere Färbung erhält.

Denn eine historische Besinnung vermag einsichtig zu machen, dass die selt-
same Anmutung eines Mittelwegs der Steigerung von Subjektivität als qualitati-
ver Weitung der Erfahrung und Erkenntnis seine Wurzeln in der frühen Neuzeit 
hat – und zwar an einer für die weitere europäische Kulturgeschichte entschei-
denden Stelle. Gerade in den Jahrzehnten der Entdeckung der mathematischen 
Durchführbarkeit der Zentralperspektive kommt es zu einem intensiven Diskurs 
zwischen Malern und Philosophen, wenn man die Gattungen überhaupt trennen 
kann. Man denke an den italienischen Freundeskreis von Alberti, Toscanelli und 
Brunelleschi, aber man vergesse nicht, dass zu diesen auch ein Deutscher gehör-
te: Nikolaus von Kues. Diese Feststellung ist insofern von einigem Gewicht, weil 
wir in Nikolaus denjenigen erblicken dürfen, welcher Italien und Deutschland 
in entscheidender Weise in verschiedenen Diskursen angeregt hat, u. a. geht die 
Einführung des Buchdrucks in Italien auf seine Initiative zurück. Aber auch in den 
theoretischen Diskursen der Zeit hatte der Kueser Denker eine wesentliche Funk-
tion. Er war nicht nur ein Mitglied des sogenannten »Florentiner Stammtisches«,4 
sondern hatte auch einen Kreis in Flandern, zu dem u. a. Heymericus de Campo 
gehörte, aber auch verschiedene Gelehrte am Hofe Philipp des Guten. Es ist nicht 
von ungefähr, dass Rogier van der Weyden, den Cusanus wahrscheinlich im Som-
mer 1450 in Rom getroffen hat, von Cusanus als »pictor maximus« bezeichnet 
wird.5 So bewegte sich der Vordenker des modernen Menschenbildes, der die 
Idee der autonomen Selbstgestaltungsfähigkeit des Individuums der abendländi-
schen Anthropologie eingeschrieben hat, in einem der entscheidenden transalpi-
nen Diskurse der Kunsttheorie der frühen Neuzeit, eben jener berühmten Frage, 
was man eigentlich sieht, wenn man ein Bild sieht. Dabei gelingt ihm eine Kon-
zeption, welche der neuen Subjektivität Rechnung trägt, ohne dass der Anspruch 
einer tatsächlichen Objektivität aufgegeben ist. Diese cusanische These, die im 
21. Jahrhundert beispielsweise von Ekkehard Welkens künstlerisch diskutiert 
wird,6 soll im Folgenden kurz entfaltet werden.

2	 Perspektivität und Unendlichkeit

Als Nikolaus 1437/38 nach Konstantinopel reist, um die Vertreter der Ostkirche 
zu einem Einigungskonzil nach Italien einzuladen – ein Vorhaben, welches be-
kanntlich gelingt –, da wird für ihn die Rückreise zu einem prägenden philoso-
phischen Ereignis. Es kommt zu einem Erlebnis, einer Art mystischer Einsicht, 
die Nikolaus diejenige Idee ergreifen lässt, die sich wie keine andere mit seinem 
Namen verbinden sollte: die »docta ignorantia«, das »belehrte Unwissen«.

4	 Vgl. Müller 2008, S. 89–126
5	 Vgl. De visione Dei, praefatio (h VI n.2)
6	 Zeyer/Schwaetzer 2007



Vom Reinigen der Brille. Perspektivität und Wahrheit

113Den Gedanken der belehrten Unwissenheit erläutert er in seinem 1440 ver-
öffentlichten ersten philosophischen Hauptwerk »De docta ignorantia« an der 
Figur des Ineinsfalls der Gegensätze. Er gibt vor allem mathematische Beispiele. 
Zu jedem Winkel findet sich beispielsweise immer ein größerer und ein kleinerer. 
Er unterliegt, mag man auch in die mathematische Unendlichkeit fortschreiten, 
doch noch immer der konkreten Endlichkeit. Denkt man aber wirklich einen ab-
solut kleinsten Winkel, dann wäre dieser zugleich der größte, da beide Linien in-
einanderfallen; als Winkel unter einer nicht mathematisch-endlichen Perspektive 
gedacht, fallen 0° und 360° zusammen. Zu dieser Einsicht gelangen wir durch 
die Geometrie, aber die Einsicht selbst übersteigt das geometrische Vorstellen. So 
leistet die belehrte Unwissenheit einen doppelten ›Überstieg‹: Vom Sinnlichen 
zum Mathematischen und von dort zum Unendlichen. Wie im Sinnlichen kein 
»Kreis« vorliegt, sondern nur in der mathematischen Anschauung, also das Prin-
zip des Kreises aus der Sinnlichkeit nur uneigentlich entnommen werden kann, 
nicht wirklich gewusst werden kann, so kann der Ineinsfall der Gegensätze im 
Mathematischen ebenfalls nur gemutmaßt werden.
Auf der Grundlage dieser Einsicht entwickelt Nikolaus in demselben Werk seine 
Kosmologie, in der er – vor Kopernikus – davon ausgeht, dass die Erde nicht im 
Zentrum des Alls ist und dass sie sich bewegt. Ein weiterer Pfeiler seiner Argu-
mentation ist dabei der Gedanke der Zentralperspektive. Er notiert den schlichten 
Satz: 

»Wo auch immer einer sein wird, er wird glauben, im Zentrum zu sein«7

Es ist offenkundig, dass diese zentralperspektivische Einsicht gerade über die Fi-
xierung auf das Subjekt auf der einen Seite und den Fluchtpunkt auf der anderen 
Seite zwei entscheidende Seiten menschlichen Erkennens offen legt: Perspektivi-
tät und Unendlichkeit.

Diesen beiden Ideen geht Nikolaus in seinem nächsten Werk »De 
coniecturis«/»Über Mutmaßungen« (ca. 1443) weiter nach. Er führt dort den 
Begriff der »coniectura«, der Mutmaßung, ein. Dabei ist der Begriff keineswegs 
im Sinne von »Konjektur« als bloßer Mutmaßung zu verstehen. Vielmehr geht 
es Cusanus darum, die Konjektur als standpunktbezogene Wahrheit deutlich zu 
machen. Was erfahren wird, ist zwar subjektiv, weil nur von einem bestimmten 
Standpunkt in Raum und Zeit her zu erfahren, aber doch innerhalb dieses Zusam-
menhanges wahr und gültig. Cusanus definiert deswegen die Konjektur als »Parti-
zipation an der Wahrheit in Andersheit«.8 Diese Bestimmung wird durch ein Bild 
erläutert: Die Kardinäle stehen – es ist wohl an einen Kreis gedacht – um Papst 
Eugen IV. Jeder Kardinal sieht den Papst nicht in seinem Ansich, sondern unter 
einem bestimmten Wahrnehmungswinkel. Gleichwohl sehen sie doch den Papst. 

7	 De docta ignorantia II (n. 161): »Et ubicumque quis fuerit, se in centro esse credit.«
8	 De coniecturis I c.11 (h III n. 57); (H 17, 67): »Coniectura igitur est positiva assertio in alteri-

tate veritatem, uti est, participans.« »Daher ist die Mutmaßung eine bejahende Feststellung, 
die in der Andersheit am Wesen der Wahrheit teilhat.«



Harald Schwaetzer

114 Die Wahrheit wird demnach in einer eingeschränkten Form erfahren. In »De co-
niecturis« will Cusanus folglich den konjekturalen Charakter der Erkenntnis vor 
allem in der Beschränkung des Winkels verankert wissen, unter dem man blickt. 
Dies gilt auch für solche Gegenstände, die nicht rein sinnlicher Natur sind, etwa 
die Mathematik. Was Cusanus also mit der angeführten Stelle in »De coniecturis« 
begründet, ist eine Lehre von den Standpunkten.

Doch besitzt die Konzeption in »De coniecturis« eine Schwachstelle. Die Ga-
rantie der Berechtigung unterschiedlicher Standpunkte hängt an der Wirklichkeit 
des Wahrgenommen. Diese Wirklichkeit wird selbst aber wieder vorausgesetzt. 
Wenn der Cusanus aus »De coniecturis« gefragt würde, woher er denn wisse, 
dass Papst Eugen wirklich sei, so müsste er zugeben, dass das eine Aussage sei, 
die erstens über die konkrete Konjektur als Schlussfolgerung hinausginge und die 
zweitens ihrerseits unter dem Vorbehalt der Konjekturalität stehe. Die einheits-
stiftende Kraft der Erkenntnis, um die es Cusanus zur Vermeidung von Relativität 
geht, erweist sich noch als ontologisch, noch nicht als prinzipientheoretisch be-
gründet.

Wenden wir uns der Schrift »De filiatione Dei«/»Über Gotteskindschaft« von 
1445 zu, so finden wir diesen Punkt im berühmten Spiegelgleichnis korrigiert.

Vergegenwärtigen wir uns kurz das Bild: Es gebe, so schreibt Cusanus, einen 
einzigen, vollkommenen Spiegel; das sei der Logos. Er spiegele als Bild der Ein-
heit als einziger den göttlichen Vater und damit auch die Welt vollkommen und 
ohne jeden Makel. Um diesen vollkommenen Spiegel herum stünden im Kreise 
andere Spiegel, unvollkommene Spiegel, die gekrümmt, verzerrt, getrübt seien. 
Diese Spiegel spiegelten den einen vollkommenen Spiegel in der Mitte wider. Sie 
symbolisieren die Geschöpfe. Unter diesen Spiegeln gebe es besondere Spiegel; 
sie könnten sich selbst begradigen und reinigen: die Menschen. Sie können also 
lebendige Spiegel des vollkommenen Spiegels sein und dessen Sein von ihrem 
Standpunkt her vollkommen exakt oder auch gekrümmt, je nach ihrer eigenen 
Verfassung, widerstrahlen.

Es ist offenkundig, dass wir damit eine Variante des Bildes aus »De coniecturis« 
vorliegen haben. Ebenso offenkundig ist aber, dass sich einiges verändert hat. Auf 
Seiten der im Kreise stehenden Spiegel kommt die Fähigkeit zur Selbstgestaltung 
hinzu, soweit von Menschen die Rede ist. Methodisch neu ist aber auch die Ein-
führung des einen Logos als zentraler Mittelgestalt.

Die Fähigkeit zur Selbstgestaltung, welche Cusanus hier formuliert, wird zu 
dem Herzstück seiner Anthropologie. Er umschreibt sie später mit einem anderen 
einschlägigen Bild:

»Das ist so, wie wenn ein Maler zwei Bilder malte, von denen das eine, tote, ihm 
in Wirklichkeit ähnlicher schiene, das andere aber, das weniger ähnliche, lebendig 
wäre, nämlich ein solches, das, durch seinen Gegenstand in Bewegung gesetzt, 
sich selbst immer gleichförmiger machen könnte. Niemand zweifelt daran, daß das 
zweite vollkommener ist, weil es gleichsam die Malerkunst mehr nachahmt.«9

9	 De mente n.149



Vom Reinigen der Brille. Perspektivität und Wahrheit

115Nikolaus unterscheidet also zwei Schöpfungsvorgänge. Der Maler, das ist der 
Schöpfer der Welt, schafft ein Werk so, dass es unveränderlich bleibt, wie es 
gemalt ist. Ein anderes schafft er so, dass er ihm die Idee des Malens selbst zur 
Verfügung stellt. Ein solches Bild ist also Gemaltes und Malen-Könnendes zu-
gleich. Es kann zwar kein anderes Bild malen, aber doch sich selbst weitermalen. 
Es ist nicht absoluter und autonomer Schöpfer, da es weder sich noch die anderen 
Geschöpfe erschaffen kann. Auch kann es die anderen nicht weiter gestalten. 
Aber es vermag sich selbst in einem schöpferischen – kreativen – Prozess, einmal 
entstanden, autonom weiter zu bilden.

Auf den Menschen als Bild Gottes ist also nicht nur der statische Charakter der 
Ebenbildlichkeit übergegangen, sondern darüber hinaus ist der Mensch dadurch 
charakterisiert, dass die schöpferische Fähigkeit des Malers auf sein Geschöpf, 
das Bild, übergegangen ist. Der Mensch trägt folglich in sich eine Möglichkeit zur 
Angleichung an Gott – er vermag christusähnlich zu werden (»christiformitas«). 
Wir werden auf den Begriff zurückkommen.

Im technischen Sinne erlaubt diese Fähigkeit es, dass der Mensch sein Erkennt-
nisvermögen – den Spiegel – reinigt und begradigt. Erkenntnis ist also eine Frage 
der Selbstgestaltung, und sie hat zwei Aspekte: einen moralischen, welcher mit 
dem Aspekt des Reinigens angedeutet ist, und einen gnoseologischen, also die 
Erkenntnis betreffenden, welcher mit dem Vorgang des Begradigens gemeint ist. 
Dabei ist jedoch nicht zu übersehen, dass das »Gerade« auch eine ethische Kon-
notation hat, ebenso wie Reinigen erkenntnismäßige Konsequenzen implizieren 
kann. Ethische Selbstgestaltung und Ausbildung der Erkenntnis sind also zwei 
Seiten derselben Medaille.

Wenn man bedenkt, dass Nikolaus von Kues mit dem hier vorgestellten Text das 
Konzept der individuellen Selbstgestaltung in die Anthropologie des Abendlandes 
einführt, dann wird die Bedeutung klar. Es ist überhaupt keine Rede davon, dass 
Subjektivität und Objektivität einander ausschließen. Vielmehr führt die Steige-
rung der Subjektivität (im Verbessern des Spiegels) zu einer umso höheren Objek-
tivität (im Wahrnehmen des gut Gespiegelten).

Dabei ist ein weiterer Punkt bemerkenswert. Der Spiegel in der Mitte ist ein 
perfekter Spiegel; allein deswegen garantiert er, dass die Welt von den anderen, 
unvollkommenen Spiegeln wahrgenommen werden kann. Ganz wie in »De co-
niecturis« weisen die anderen Spiegel eine Abhängigkeit vom Standpunkt auf. 
Darüber hinaus wird aber jetzt die Welt nicht wie Eugen IV. im vorigen Beispiel 
real erblickt, sondern der menschliche Spiegel hat Anteil an einem wahren idealen 
Bild der Welt, dem Logos. Der Mittelpunkt ist also nicht mehr ontologisch, sondern 
prinzipientheoretisch gefasst. War die Wahrheit in »De coniecturis« an die Realität 
des Mittelpunktes gebunden, so ist sie jetzt an die Vollkommenheit des Erkenntnis-
prozesses selbst geknüpft. Die Vollkommenheit der Spiegelung des perfekten Spie-
gels garantiert die Wahrheit; dass er dazu auch existieren muss, steht außer Frage, 
aber das Zentrum der Begründung hat sich auffallend verschoben.



Harald Schwaetzer

116 Besonders deutlich wird dieser Sachverhalt an der Konsequenz, die sich aus der 
Annahme eines perfekten Spiegels in der Mitte ergibt. Wie in »De coniecturis« 
hat der Mensch auch hier nur einen gespiegelten Inhalt, nicht das Ding an sich. 
Doch gerade in Bezug auf den Mittelpunkt zeichnet sich eine schwerwiegende 
Veränderung ab. Der Papst in der Mitte wurde gesehen – zwar nicht in seinem 
Ansich, aber er wurde gesehen und das Sehen seines Seins, mag es auch ein-
geschränkt sein, garantierte die Wahrheit. Ganz anders verhält es sich mit dem 
Mittelspiegel. Der perfekte Mittelspiegel ist genau dann perfekt, wenn man ihn 
nicht sieht. Die Wahrheit der Wesen wird genau dann gesehen, wenn der Spie-
gel – das Wesen der Wahrheit an sich – selbst nicht gesehen wird. Eben weil der 
Spiegel perfekt ist, ist er notwendig unsichtbar. Es gilt also im Gegensatz zu »De 
coniecturis«: Dasjenige, was die Wahrheit der Konjektur in ihrer Andersheit, die 
Wahrheit des Standpunktes begründet, kann deswegen, weil die Konjektur Wahr-
heit ist, nicht gesehen werden. Denn würde der Mittelspiegel als Mittelspiegel 
(also die Wahrheit an sich) gesehen, so wäre er nicht perfekt; in diesem Falle 
würde er auch keine vollkommene Spiegelung darstellen, und dann gäbe es auch 
keine verlässliche – wahre – Spiegelung von ihm. Die Tatsache, dass der Mittel-
spiegel perfekt (und also unsichtbar) ist, ist die Bedingung der Möglichkeit einer 
wahren Spiegelung durch einen der im Kreis stehenden menschlichen Spiegel. 
Der Mittelspiegel, mit einem Wort, ist ein »Deus absconditus«, und nur weil er 
das ist, ist alles offenbar.

3	 Die grüne Brille

Der hier angelegte Gedanke, dass Gott sich selbst unsichtbar macht, um eine ei-
genständige und scheinbar »gottlose« Erkenntnis des Menschen zu ermöglichen, 
wird unter anthropologischen Aspekten und mit einem Sehexperiment 1453 wei-
ter zugespitzt. Das geschieht in der Schrift »De visione Dei«.10 Ausgangspunkt der 
Schrift ist eine Bitte der Mönche vom Tegernsee, Cusanus möchte ihnen Auskunft 
über den mystischen Weg zu Gott geben.

Gleich eingangs werden wir der zentralen Figur gewahr, mit der Cusanus arbei-
tet: Während er den Mönchen vom Tegernsee brieflich versichert hatte, dass er 
über keinerlei Gotteserfahrung verfüge, will er ihnen gleichwohl einen praktisch-
experimentellen Zugang vermitteln. Dieser Zugang erfolgt über das berühmte Ex-
periment mit dem allessehenden Christus. Er schickt den Mönchen eine »Icona 
Dei«, also einen Christuskopf, wie ihn die Flämischen Maler des 15. Jahrhunderts 
gerne malten. Er bittet die Mönche, diesen Christuskopf mit den Augen, die einen 
überall anschauen, gleichgültig wo man vor dem Bild steht, an der Wand des 
Klosters aufzuhängen und sich selbst im Halb-Kreise um es herum aufzustellen. 
Die Mönche machen die Erfahrung, einzeln individuell angeblickt zu werden, sie 
machen die Erfahrung, dass der Blick ihnen in der Bewegung folgt, sie machen 

10	 Zur Einführung vgl. Haubst 1989 und Bocken/Schwaetzer 2005



Vom Reinigen der Brille. Perspektivität und Wahrheit

117die Erfahrung, dass auch andere, stehend wie in gegenläufigen Bewegungen, an-
gesehen werden. Dieses bis ins 20. Jahrhundert wirkende Experiment soll mit 
Blick auf drei Punkte behandelt werden.

Cusanus macht in der Einleitung zu dem Experiment deutlich, dass es darum 
geht, ein exercitium zu durchlaufen, also durch Experimente wie das geschilder-
te, sich seelisch zu entwickeln. Die Ausbildung der Seele, die dazu dient, über-
haupt erst eine Wahrnehmungsfähigkeit für Gott zu erlangen, steht also erneut im 
Zentrum. Die Grundlage für diese Ansicht ist bereits, wie wir gesehen haben, mit 
der Idee des lebendigen Spiegels gegeben. Insofern der Mensch für die Reinigung 
und Begradigung seines Erkenntnisvermögens selbst zuständig ist, muss er dieses 
auch pflegen. Dabei darf man nicht meinen, dass ein einmal »geputzter« Spiegel 
für immer sauber bliebe. Im Gegenteil, ganz im Sinne der Alltagserfahrung ist zu 
beachten, dass ein Spiegel immer wieder zu reinigen ist und dass er einen »sau-
beren« »Habitus« nur bei steter Pflege entwickelt; dann lässt er sich auch leichter, 
schneller und einfacher reinigen; und auch das Reinigen selbst wird eine Fähig-
keit und eine Gewohnheit. Es handelt sich also nicht einfach um eine lineare 
Progression, ausgerichtet auf Perfektibilität, sondern um einen stets gefährdeten, 
stets dynamischen Prozess eines exercitium als Seelenbildung.

Man kann sich aber fragen, ob Cusanus bei der Metapher nicht vergisst, dass es 
sich doch in jedem Falle um menschliche Erkenntnis handelt, dass also jede Form 
von Gottes- oder Wirklichkeitserfahrung unter den Bedingungen der Möglichkeit 
menschlichen Erkennens steht. So formuliert, könnte der Eindruck entstehen, es 
würde Cusanus eine Fragestellung zugemutet, die eigentlich erst mit Kant ins Be-
wusstsein gehoben ist. Indes ist die Frage aber zulässig, zumindest wenn eine Cu-
sanus-Auslegung wie die von Ernst Cassirer in Anschlag gebracht wird, nach der 
Cusanus als erster die Bedingungen des Erkennens aus der Natur des Menschen 
heraus bedacht habe.11 Vor diesem radikalen Hintergrund entfaltet das Argument 
in der Schrift über das Sehen Gottes auch erst seine eigentliche Kraft.

Denn Nikolaus von Kues kehrt das Argument des Anthropomorphismus im Ex-
periment bewusst um. Er zitiert die klassische Aussage, dass ein Löwe sich seinen 
Gott löwenartig und ein Rind entsprechend rindartig vorstellen würde. Aber weit 
davon entfernt, diesen Sachverhalt als Manko gegen Gotteserkenntnis oder sogar 
als entscheidenden Beleg für einen bloßen Anthropomorphismus zu verwenden, 
stellt diese Einsicht für Nikolaus die eigentliche Möglichkeit einer Gotteserkennt-
nis dar. Er gibt nicht nur zu, sondern betont sogar, dass Gott dem Jüngling als 
Jüngling, dem Zornigen zornig etc. erscheine. Zwar hat die negative Theologie 
für Cusanus insofern Recht, als sich Gott in seinem Ansich dem Menschen nicht 
zeigen kann. Er vermag sich ihm aber dennoch sichtbar zu machen, was dann 
notwendig auf menschliche Weise geschieht. Wenn Gott sich zeigt, dann zeigt 
er sich als Gott auf menschliche Weise. Der sich zeigende Gott zeigt sich also, 

11	 Vgl. Cassirer 1994



Harald Schwaetzer

118 wo er sich zeigt, im Medium menschlicher Erkenntnis. Die Gottesvorstellung ist 
demzufolge zwar subjektiv, aber nicht nur subjektiv.

Man muss sich freilich fragen, wie Nikolaus diese Aussage über eine bloße 
Behauptung hin plausibel machen will. Dazu sei zunächst auf das Subjekt und 
dessen Autonomie geschaut. Die entscheidende Einsicht, die Nikolaus vermitteln 
will, ist diejenige, dass das Subjekt im eigentlichen Sinne kein Subjekt ist, sondern 
vielmehr Objekt. Es entsteht, indem es von Gott gesehen wird. Das Sehen Gottes 
konstituiert sein Sein. 

Aber gerade diese Figur dient dem Denker der Koinzidenz wiederum dazu, 
die Autonomie des Menschen zu begründen. Wie im geschilderten Bild des Bil-
des, welches sich selbst malen kann, steht es dem Menschen frei, sich angesichts 
dieses Sachverhaltes unterschiedlich verhalten. Er kann sich beispielsweise ganz 
vom Blicke Gottes abwenden (d. h. sein Bild Gott immer unähnlicher gestalten). 
In diesem Fall sagt er mit subjektivem Recht, dass es Gott für ihn nicht gibt. Die 
Überlegung in »De visione Dei« lässt auch diese Position ausdrücklich zu. Noch 
mehr, in gewisser Weise fordert sie sie geradezu ein. Denn die ganze Schrift ist 
nach dem Experiment als eine Art Meditation der menschlichen Seele an Gott an-
gelegt; nur ein einziger Satz in der ganzen Schrift wird Gott in den Mund gelegt, 
der den Menschen anspricht: »Sei du dein, und ich werde dein sein«.12 Anders als 
es die mystische Tradition vor ihm durchaus lehrte, meint Nikolaus gerade nicht, 
dass die Selbstaufgabe des Ichs notwendig sei, um Gott zu erfahren. Im Gegenteil, 
er lässt Gott zuerst verlangen, dass der Mensch ganz er selbst, Mensch, werde, 
seine Sache gleichsam auf nichts als auf sich selbst stelle; erst dann, wenn die 
Selbstkonstitution wirklich autonom geleistet sei, komme Gott zu dem Menschen. 
Dieses Verhältnis ist für Cusanus (wie übrigens auch für den späteren Antipoden 
Feuerbach) durch Gott als Liebe bestimmt, welche Wesenheit und Person inein-
ander einschließt.

In dieser Position liegt aber zugleich ein Anspruch, eine stete Frage an den Men-
schen: Bist du wirklich du selbst? Auf der einen Seite wird der Mensch dadurch 
sich seiner eigenen Unabschließbarkeit bewusst: Jede gesetzte Position ist eine 
zu überwindende. Auf der anderen Seite entsteht die Frage: Kann das menschli-
che Wesen zu einer Selbsterkenntnis gelangen, die Gotteserkenntnis erübrigt? Für 
Nikolaus von Kues ist die Antwort offenkundig: Gerade dort, wo der Mensch sich 
wirklich selbst erkennt, da erfährt er sich zugleich in seiner Autonomie und in 
seinem Bildcharakter, als lebendiges Spiegelbild: eben in der Erfahrung, im Besitz 
einer kreativen Fähigkeit zu sein, die das Bild als Gemaltes nicht von sich aus hat, 
sondern vom Maler. Als Selbsterkennender vermag er, er selbst zu sein – unab-
hängig von Gott. Aber indem er sich selbst erkennt, erkennt er sich zugleich als 
derjenige, der sich nicht selbst den eigenen Grund gegeben hat: Er ist nicht Sein, 
sondern Bild von Sein. In der Subjekt-Objekt-Metaphorik ist mit dieser Einsicht 
ein entscheidender Umschwung gegeben. Der Mensch begreift sich zunächst als 

12	 De visione Dei n. 25



Vom Reinigen der Brille. Perspektivität und Wahrheit

119Subjekt, um in Selbsterkenntnis sein eigen zu werden. In einem zweiten Schritt 
sieht er sich als Bild und damit als Objekt: Er weiß sich als von Gott gedacht bzw. 
geschaut. Für Cusanus ist also das Subjekt gerade deswegen autonom, weil es von 
Gott als autonomes Objekt konstituiert wird.

Es gibt also eine Relation zwischen Gottes- und Menschenerkenntnis. Diese Re-
lation ist auf Entwicklung und Bewegung angelegt. Je genauer die Selbsterkennt-
nis wird, desto durchlässiger wird sie als Gotteserkenntnis. Verbunden mit dem 
Anthropomorphismus-Argument in seiner positiven Wendung unterläuft Nikolaus 
demzufolge jede Vorstellung, nach der uns die Wahrnehmung eines höheren We-
sens einfach gegeben werden könnte. Sein Experiment macht deutlich, dass auf 
Seiten einer cognitio Dei experimentalis Schwierigkeiten über die Einschätzung 
der Gotteserfahrung eben genau dann entstehen, wenn die Seele nicht hinrei-
chend ausgebildet ist. Denn was sie erfährt, an dem ist sie immer beteiligt. Sie 
muss also sehr genau über den durchaus gegebenen bloß subjektiven Anteil an 
der Wahrnehmung Bescheid wissen. Damit modifiziert Nikolaus aber seinerseits 
die alte Vorstellung des Schemas von Reinigung, Erleuchtung und Vollendung, 
wie sie der Neuplatonismus aus dem griechischen Mysterienwesen aufgreift. 
Denn Cusanus verlangt, dass die Ausbildung einer Deutungsfähigkeit gegenüber 
»Bildern« trainiert wird, die nichts anderes sind als – erneut ganz im Sinne des 
frühen Feuerbachs – je und je zu überwindende Bilder – der gemalte Christuskopf 
ist keine Gotteserscheinung. (Dass er möglicherweise zu einer werden kann, steht 
auf einem anderen Blatt.) Cusanus kennt also nicht nur den moralischen und all-
gemein intellektuellen Aspekt der Reinigung als Grundlage für eine spätere geisti-
ge Schau, sondern er konstruiert bewusst einen irrealen Raum (weder diesseitige 
noch jenseitige Realität) durch das Bild, in dem die menschliche Seele in Freiheit 
(weil unabhängig von beiden Realitäten) und individuell sich eine Bildverstehens-
fähigkeit aneignen kann. Für ihn gilt also, dass geistige Wahrnehmung einerseits 
eine Frage einer auszubildenden Fähigkeit ist, dass andererseits aber die Übung 
intellektueller Kompetenz zur Bewertung solcher Erfahrung noch wichtiger ist.

»Wie nämlich unser körperliches Auge, durch ein rotes Glas schauend, alles, was es 
sieht, für rot erachtet und, wenn es durch ein grünes Glas schaut, alles für grün, so 
urteilt auch ein jedes Geistesauge, verstrickt in eine Beschränkung und eine Empfin-
dung, Dich, der Du Gegenstand des Geistes bist, gemäß der Natur der Beschränkung 
und Empfindung. Der Mensch kann nicht anders als menschlich zu urteilen.«13

Die Konsequenz, die aus dem Satz gezogen wird, ist eine gänzlich andere als die 
des Eingeständnisses von einfacher Subjektivität oder Relativität. Gerade so wie 
man den Spiegel begradigen und reinigen kann, ist auch mit dem grünen Glas 
zu verfahren: man kann es klären. Dann wird es zu einer reinen durchsichtigen 
Brille, einem Beryll. »De beryllo« lautet eine spätere Schrift des Cusanus, in der 

13	 De visione Dei c.6 (h VI n. 19): »Sicut enim oculus iste carneus per vitrum rubeum intuens 
omnia, quae videt, rubea iudicat et, si per vitrum viride, omnia viridia, sic quisque oculus 
mentis obvolutus contractione et passione iudicat te, qui es mentis obiectum, secundum 
naturam contractionis et passionis. Homo non potest iudicare nisi humaniter.«



Harald Schwaetzer

120 er seine Methode der geistigen Erkenntnisentwicklung explizit als das Einsetzen 
und Schleifen eines (auch geistigen) Berylls beschreibt, also einer Brille. Wahr-
nehmung ist also Schärfung des eigenen Vermögens, damit es durchsichtig auf 
Wirklichkeit wird – wenn das Auge trübe ist, dann ist es als Auge ungeeignet. 

Eben dieser Vorgang ist aber unter einem anderen Stichwort präsent und auch 
in der Geschichte der Malerei an prominenter Stelle wirksam geworden. Das 
schon erwähnte Stichwort lautet »christiformitas«. Der Mensch trägt in sich eine 
Instanz, die es im erlaubt, seine eigene Entwicklung auf die Christusförmigkeit hin 
zu gestalten und zu beurteilen. »Christiformitas« ist genau die »forma«, welche den 
Prozess der Aufhellung der Brille bzw. des Spiegels von ihrer religiösen Seite her wie-
dergibt. Cusanus vergleicht den Prozess an anderer Stelle mit der Verwandlung von 
Most in Wein, wobei in seiner Vorstellung eine Reinigung stattfindet: aus dem trüben 
Most wird Wein.14 Für Cusanus bedeutet dieses Bild, dass es bei »christiformitas« 
weniger um einen statischen Endzustand als vielmehr um den Prozess der Reini-
gung des Menschen hin auf Christi Vorbild geht. Der innere Kern dieser Dynamik 
erschließt sich anhand der folgenden Aussage:

»Betrachte, dass die Seele, wenn sie nicht zu einem so großen Glauben gelangt sein 
wird, dass ihrem Willen alles weicht, nicht christusförmig geworden ist und nicht 
fähig ist zur Gotteskindschaft.«15

Fassen wir nun dieses ganze Modell zusammen und suchen wir ein Bild des 
menschlichen Spiegels, der sich auf Christus hin zu reinigen bemüht, so drängt 
sich schnell ein Beispiel dem Blick auf: Dürers berühmtes Selbstbildnis von 1500, 
welches, wie Elena Filippi gezeigt hat, in Auseinandersetzung mit dem Werk des 
Cusanus entstanden ist.16

Wenn Dürer sich in dem Selbstbildnis von 1500 im Maßstab 1:1 mit christus-
ähnlichen Zügen zeigt, dann konzentriert er das cusanische Experiment von der 
Christusikone hier und den Mönchen dort in einem cusanischen Ineinsfall. Weit 
davon entfernt, Hybris konstatieren zu müssen, wird der Betrachter gewahr, dass 
Dürer auf cusanische Weise das Pauluswort: »Nicht ich, sondern Christus in mir« 
(Gal 2,20) umsetzt. Es ist eine Frage des Maßes, des Erweckens des Maßstabes in 
sich selbst als einer »Unterweisung in der Meßkunst«, die bei Dürer verhandelt 
wird, getreu der auch bei Cusanus anzutreffenden Ableitung, dass »mens«, der 
Geist, von »mensurare«, messen, stamme.17

14	 Vgl. Sermo CXVI n. 10
15	 »Considera, quod nisi anima pervenerit ad tantam fidem, quod voluntati suae cedant om-

nia, non est christiformis neque capax filiationis Dei.« (Sermo CXLVIII n. 11)
16	 Vgl. Filippi 2008a, S. 175–197
17	 Vgl. Filippi 2008b, S. 147–173



Vom Reinigen der Brille. Perspektivität und Wahrheit

1214	 Wahrheit als Entwicklungsperspektive

Was sehe ich, wenn ich ein Bild sehe? So einfach, so unzutreffend ist die Frage 
– zumindest wenn die Antwort auf sie eine Wahrheitsaussage über Wirklichkeits-
erkenntnis darstellen soll. Die eigentliche Frage ist: Was kann ich sehen, wenn 
ich ein Bild sehe? Einsicht ist eine Frage der Selbstbefähigung. Selbstbefähigung 
hängt davon ab, ob eine Individualität verantwortlich aktiv ihre eigene Entwick-
lung in die Hand nimmt.

Die Relativität und Befangenheit in Subjektivität zu proklamieren ist ebenso 
eine – im Falle Kleists tragische – Bequemlichkeit wie ihr Gegenteil: die Trägheit 
eines aus dem objektiven Erkennen herausgenommenen Ichs. Die zweite Ein-
sicht hat die Relativitätstheorie auch der naturwissenschaftlichen Erkenntnis ins 
Stammbuch geschrieben, die erste wuchert nach wie vor in den Postmodernis-
men unterschiedlichster Farben, seien sie grün oder rot.

Bereits Nikolaus bietet ein relativ einfaches Kriterium, anhand dessen der 
Mensch sehen kann, ob er Selbstbefähigung in der Erkenntnis betreibt oder nicht. 
Das Denken beschreibt Cusanus verschiedentlich als eine »vis creativa«, als eine 
»schöpferische Kraft«. Eine Einsicht ist also nichts Fertiges, nichts, auf das ich 
schaue, sondern eine Einsicht ist ein Vermögen, eine Fähigkeit, die mich geschickt 
macht Neues zu sehen. Sehe ich auf die Einsicht als Einsicht, trage ich eine Brille, 
die grün oder rot ist und es bleibt. Benutze ich die Einsicht, um mit ihrer Hilfe 
eine neue Einsicht zu gelangen, eine neue Wahrnehmung zu haben, die ich erst 
mit ihrer Hilfe verstehen kann, so wird mit der neuen Einsicht die Brille eine 
gereinigtere. Jeder erworbene Begriff ist für Nikolaus keine objektive Vorstellung, 
sondern eine weitere Sehhilfe, oder, wie es Carl Gustav Carus im achten seiner 
Briefe über Landschaftsmalerei für die künstlerische und kunstpädagogische Ar-
beit formulierte:

»Erschlossen werden soll also das Auge, dass es das wundervollste, eigenste 
Leben der Natur wahrnehme; geübt werden soll die Hand, dass sie fähig sei, den 
Willen der Seele schnell, leicht und schön zu vollziehen; das ist es, was einziger 
Zweck der Belehrung in allen bildenden Künsten sein kann.«

Literatur

Academiae Litterarum Heidelbergensis (Hrsg.): Nicolai de Cusa Opera Omnia. Lip-
siae 1932sqq./Hamburgi 1950sqq. (editio heidelbergensis)

Bocken, Inigo/Schwaetzer, Harald (Hrsg.): Spiegel und Porträt. Zur Bedeutung zweier 
zentraler Bilder im Denken des Nicolaus Cusanus. Maastricht 2005

Cassirer, Ernst: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance. Darm-
stadt 1994

Filippi, Elena: Quasi pictor, qui diversos temperat colores, ut habeat sui ipsius ima-
ginem. Zu Cusanus und Dürer. In: Schwaetzer, Harald/Zeyer, Kirstin (Hrsg.): Das 
europäische Erbe im Denken des Nikolaus von Kues. Geistesgeschichte als Geis-
tesgegenwart. Münster 2008a, S. 175–197



Harald Schwaetzer

122 Filippi, Elena: Im Zeichen des Timaios: Cusanus, Alberti, Dürer. In: Schwaetzer, 
Harald/Zeyer, Kirstin (Hrsg.): Das europäische Erbe im Denken des Nikolaus von 
Kues. Geistesgeschichte als Geistesgegenwart. Münster 2008b, S. 147–173

Goethe, Johann Wolfgang von: Brief vom 29. Dezember 1794 an Jacobi. In: Goethes 
Werke IV. Weimarer Ausgabe Bd. 10, 1887–1912, S. 219f.

Haubst, Rudolf (Hrsg.): Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesell-
schaft, Band 18: Das Sehen Gottes nach Nikolaus von Kues. Akten des Symposi-
ons in Trier vom 25. bis 27 September 1986. Trier 1989.

Kuhlmann-Hodick, Petra (Hrsg.): Carl Gustav Carus. Natur und Idee. Katalog zur 
Ausstellung der Staatlichen Kunstsammlungen Dresden im Semperbau am Zwinger 
und im Residenzschloss. Berlin/München 2009

Müller, Tom: Der »Florentiner Stammtisch«, eine frühe »Akademie« der Wissenschaf-
ten und der Künste. Ein Versuch über wissenschaftliche und künstlerische Zusam-
menarbeit und Austausch in der Frührenaissance. In: Schwaetzer, Harald/Zeyer, 
Kirstin (Hrsg.): Das europäische Erbe im Denken des Nikolaus von Kues. Geistes-
geschichte als Geistesgegenwart. Münster 2008, S. 89–126

Zeyer, Kirtsin/Schwaetzer, Harald (Hrsg.): De Visione Dei. Vom Sehen zum Betrach-
ten. Nikolaus von Kues/Ekkehard Welkens. 15 Meisterzeichnungen im Dialog mit 
Cusanus. Regensburg 2007

Ziche, Paul: Door en rode bril. Idealisme voor Cartesianen. Utrecht 2009



Karl Otto Jung

Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fülle

Γνϖθτι σεαυτον: Erkenne dich selbst – soll in Stein gehauen am Tempel des Apoll 
in Delphi gestanden haben; die Aufforderung zu Selbsterkenntnis, zu Erkenntnis 
des eigenen Seins in der Welt, zu Bewusstseinserhellung der eigenen Existenz. 
Klarer und direkter kann diese Aufforderung zu Selbsterkenntnis nicht formuliert 
werden; der Gott selbst spricht: Mensch bedenke dein endliches Sein; der Gott 
sagt nicht: Mensch, du bist schlecht; du bist verdammt; nein, er sagt nur: Mensch, 
mir genügt, dass du in dieser Welt über dich nachdenkst, dich mühst, dass du dir 
deines Seins als Mensch bewusst wirst.

In gleicher Weise fordert auch der Gott der jüdisch-christlichen Religion von uns 
Menschen eigentlich nur das Bemühen um Selbsterkenntnis, aber dann darüber 
hinaus ein aus dieser resultierendes verantwortungsvolles Handeln in Hinblick 
auf den Mitmenschen. Johannes der Täufer, der Vorläufer, ruft seine Jünger auf: 
µετανοειτε; denkt um; werdet euch eures endlichen und deshalb auch immer 
fehlenden Seins bewusst. Denn nicht nach Selbsterkenntnis zu streben oder sich 
gar dieser zu verweigern, das ist Hybris, das ist, im religiösen Sinne gesprochen, 
Sünde, weil das eigene endliche und somit immer fehlende Sein nicht in Frage 
gestellt wird, sondern per se als gerechtfertigt behauptet. Für uns Heutige ist die 
Aufforderung zu Selbsterkenntnis ursprünglich zwar ein religiöses Gebot, aber 
darüber hinaus, wie der Verlauf der europäischen Geistesgeschichte zeigt, ganz 
allgemein ein Instrument der Bewusstseinsbildung für das, was Menschsein im 
eigentlichen Sinn von jedem von uns fordert; denn nur indem ich mich selbstre-
flektierend in meinem besonderen Sein erkenne, erfahre ich mich in diesem Sein 
als Mensch mit allen meinen Stärken und Schwächen, erst in der Selbstreflexion 
bin ich in der Realität meines individuellen Seins angekommen.

Doch nicht nur der heidnische Gott, doch nicht nur die jüdisch-christliche Re-
ligion rufen auf zu Selbsterkenntnis, sondern dazu auf ruft auch das Werk der 
Kunst, ja, auch das Werk der Kunst im Begriff von Katharsis, Reinigung; damit ist 
jene Reinigung gemeint, die die Seele in der Erfahrung des Leidens und der Frag-
würdigkeit der menschlichen Existenz in der erschütternden Begegnung mit dem 
Werk der Kunst erfährt. Sicherlich findet der Aristotelische Gedanke der Katharsis 
hier den angemessenen Ort, freilich ohne dass ich mich jetzt auf interpretatori-
sche Fragen einlassen möchte, aber soviel kann in jedem Fall gesagt sein, nämlich 
dass mit jener Erschütterung des Gemüts in der Begegnung mit dem Werk der 
Kunst oft auch ein erweitertes Bewusstsein von der eigenen Existenz verbunden 
ist. Rainer Maria Rilke hat uns das Sonett mit dem Titel: Archaischer Torso Apollos 
geschenkt; das Sonett schließt:



Karl Otto Jung

124 »[…] denn da ist keine Stelle (gemeint ist: keine Stelle am Torso Apollos), 
die dich nicht sieht. Du mußt dein Leben ändern.«1

Du musst dein Leben ändern; beide, Kunst und Religion, die ältesten Kulturgüter 
der Menschheit, sprechen ein und dieselbe Sprache, sie fordern auf zu Selbst-
erkenntnis und in deren Folge zu Umkehr, zu Änderung der bisherigen Lebens-
weise; beide, Kunst und Religion, zielen vorrangig darauf ab, zu nachdenklich 
meditativer Besinnung anzuregen, zu jener Besinnung, die das eigene Leben zum 
Inhalt hat, zu jener Besinnung, die das Bewusstsein von dem, was das Sein als 
Mensch von jedem von uns verlangt, befördert. 

Menschen dagegen, die sich weder den Anforderungen von Kunst, noch de-
nen von Religion in ihrem Leben stellen, begeben sich einer ihnen natürlich ge-
schenkten Möglichkeit, einen Zugang zu sich, zu ihrem Ich zu finden. Und gar 
jene, die beide, Kunst und Religion, oft auch nur aus Gleichgültigkeit ablehnen, 
entwickeln zuweilen im Laufe ihres Lebens sogar – wenn auch nicht ausgespro-
chen – geradezu Hass gegen beide. Dies wird besonders deutlich in Zeiten des 
Kriegs, wo nicht nur Menschen sinnlos gemordet werden, sondern vorzüglich 
auch Werke der Kunst – ja, auch Werke der Kunst werden regelrecht, als seien sie 
Menschen von Fleisch und Blut, hingemordet! Skulpturen werden die Köpfe und 
die Hände abgeschlagen, die Augen ausgekratzt; Werke auf Papier werden zum 
Feueranzünden verwendet und vieles dergleichen mehr. Werke der Kunst erregen 
durchaus nicht nur Bewunderung, sondern zuweilen auch fanatischen Hass bei 
jenen, die sich nicht ihrem Ich stellen; die nicht wissen wollen, wer sie sind; die 
Angst haben vor der Erfahrung der Leere ihres eigenen Ich. Sie schlagen lieber 
den tot, der ihnen die Wahrheit sagt; den, der sie vor sich selbst bloßstellt. Wer 
Kunst oder Religion prinzipiell ablehnt, will oft kein individuelles Gewissen, weil 
er es ablehnt, sich selbst zu erkennen.

1	 Kunst

Wenn ich mich jetzt kurz den Begriffen Kunst und Verantwortung zuwende, so 
sollen beide hier nur mit einem und verbunden nebeneinander stehen, also nicht 
etwa Verantwortung in der Kunst oder so irgendwie, denn es ist gewiss nicht so, 
als gäbe es in der Kunst Bereiche, in denen – ich stocke – so etwas wie Verant-
wortung als Maxime in Hinblick auf den Wert irgendwelcher Werke als Werke 
der Kunst notwendig wäre. Es gibt keine Werke, die in Verantwortung gründen 
als einem wesentlichen Merkmal ihres Seins als Werke der Kunst. Und dennoch 
– das spüren wir – kann Kunst auch nicht außerhalb jeder Verantwortung an-
gesiedelt sein, nicht in irgendeinem unbestimmbaren Raum, in dem alles geht, 
in dem alles per se gerechtfertigt ist, in dem jeder alles machen darf. Freilich, 
in unserer Zeit wird zuweilen die Ansicht vertreten, dass alles und jedes auch 
Kunst sein kann, wenn nur solchermaßen präsentiert; wenn zweckfrei auf einem 

1	 Rilke 1997, S. 138



Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fülle

125Sockel; wenn in einem Museum; wenn viel Geld auf einer Aktion geboten. Letz-
teres gilt bei schlichten Gemütern ohnehin als Merkmal für echte Kunst. Stellen 
sie sich vor, sagte ein gefeierter Gastredner im Museum meiner Heimatstadt vor 
einiger Zeit über ein Bild von Arnulf Rainer, das eine Gemeinde für ihre Kirche 
abgelehnt hatte, stellen sie sich vor, das Bild ist 60.000 DM wert. Da kann man 
sich doch nur über den Unverstand der Kirchengemeinde wundern – 60.000 DM! 
Ist also Kunst letztlich nur ein Epitheton ornans, das wir allem und jedem auch 
noch anzuhängen vermögen; geht in der Kunst vielleicht doch alles? Ist Kunst der 
gegebene Raum für absolute Selbstverwirklichung? Gewiss, welcher denn sonst! 
Aber mit dieser letzten Feststellung haben wir das Problem auf eine andere Ebene 
verlagert, nämlich auf die des Ich und der Freiheit.

1.1	 Der Begriff

Bislang spreche ich von Kunst so, als wäre der Begriff Kunst in einer allgemein 
gültigen Form inhaltlich gesichert – doch er ist es durchaus nicht! Ich wäre ver-
messen, wenn ich jetzt behauptete, ich könne den Begriff Kunst inhaltlich definie-
ren, oder auch nur annähernd verbindlich sagen, was Kunst tatsächlich ist, sodass 
Sie anhand meiner Aussage eine Unterscheidung zu treffen vermöchten zwischen 
Werken der Kunst und denen der Nichtkunst. Ich kann es nicht – und Gott sei 
Dank – es ist auch gut so, dass ich es nicht kann. Gesetzt, ich könnte ihnen 
jetzt eine inhaltliche Definition von Kunst geben; gemäß dieser könnte das letzte 
Bild gemalt werden, die letzte Plastik modelliert; Kunst wäre mit diesen Werken 
sowohl theoretisch wie praktisch am Ende – aus und vorbei! Denn jedes weite-
re Werk wäre immer nur eine überflüssige Erfüllung der inhaltlichen Vorgaben 
dieser einmal gegebenen Definition und damit nur eine Affirmation eines bereits 
vorhandenen Werks; Kunst hätte ihre Zukunft verloren, weil alles bereits gestaltet 
wäre, was möglicherweise künstlerisch sinnvoll gestaltet werden könnte.

Der Begriff von Kunst darf inhaltlich nicht definiert werden. Historische und 
gegenwärtige Beispiele gibt es zur Genüge, die zeigen, welche katastrophalen 
Folgen inhaltliche Definitionen für Kunst haben, zumal wenn von oben verordnet 
oder auch von Künstlern selbst in Manifesten aufgestellt, von Künstlern, die Kunst 
und Wissenschaft aus geistigem Unvermögen zur Unterscheidung oder aus künst-
lerischer Unsicherheit in einen Topf werfen. Lassen wir es bei der folgenden kla-
ren und sinnvollen, aber nicht definitorischen Aussage: Durch jedes neu geschaf-
fene Werk, insofern es Kunst ist, was wir nie stringent beweisen können, wird 
der Begriff von Kunst immer wieder neu und besonders definiert. Natürlich hängt 
diese Aussage in der Luft; sie trägt nichts zu einer definierenden Unterscheidung 
bei, wohl aber zum Verständnis des Wesens von Kunst; wie wir überhaupt zu 
diesem viele zutreffende Aussagen machen können. Solche Aussagen sind meist 
negativer Art wie etwa: Das Sein von Kunst eines Werks ist nicht abhängig von der 
Größe eines gewählten Formats, nicht abhängig vom verwendeten Material, vom 
benötigten Zeitaufwand, nicht vom Fortschritt in der Zeit usw. Das einzig Positive, 



Karl Otto Jung

126 das wir zu sagen vermögen, ist, dass das Werk der Kunst geschaffen sein muss, 
und zur Unterscheidung von anderen geschaffenen Dingen können wir noch an-
fügen, dass es in seinem Geschaffensein ein Gefüge von Sinn verwirklichen muss, 
das vorrangig keinem Zweck außer sich selbst dient – wobei wir wieder bei einer 
nicht unterscheidenden Bestimmung angekommen sind. 

1.2	 Prinzipielle Vollkommenheit

Vielleicht veranschaulichen sie sich diesen Sachverhalt in folgendem Bild: Alle 
Künstler aller Zeiten tragen ihre Werke, große, kleine, leichte, schwere, gemalte, 
geformte, in eine große Halle; mit jedem Werk, das in die Halle gelangt, wird der 
Begriff von Kunst jeweils besonders, aber dennoch im Prinzip für alle kommen-
den Zeiten gültig, wenngleich ohne Notwendigkeit, definiert. Die Summe dieser 
Werke bildet die inhaltliche Bestimmung dessen, was Kunst in einem Punkt der 
jeweiligen Zeit ist. Ein jedes Werk ist zwar in der Zeit geschaffen, aber in der 
Halle zeitlos gegenwärtig als Kunst. Alle diese Werke stehen sogar gleichrangig 
nebeneinander, weil es in der Kunst prinzipiell kein Besser oder Schlechter gibt, 
noch einen Fortschritt in einem wissenschaftlichen Sinn, sondern immer nur ein 
Sein am Ziel. Nur das noch Unvollkommene kennt ein Besser oder Schlechter, 
nur das noch Unvollkommene einen Fortschritt. Aber das Werk der Kunst ist, prin-
zipiell so, wie es der Künstler aus der Hand gibt, immer am Ziel, weil es in seinem 
Sosein ist, wie es ist; nicht mehr veränderbar, ohne dass es sofort vernichtet ist. 
Es ist, so wie es ist, selbst als Fragment dennoch in sich ein vollendetes Ganzes, 
immer am Ziel. Denn der Begriff von Kunst ist nicht eingrenzbar auf bestimmte 
Techniken, auf bestimmte Ismen, auf bestimmte Sehweisen, auf bestimmte Inhal-
te; das heißt: Kunst ist nicht ein- oder zuteilbar, weil sie nicht in einem positiven 
Sinn inhaltlich definierbar ist.

1.3	 Offenheit

Die Tatsache der inhaltlichen Unbestimmbarkeit des Begriffs von Kunst kann frei-
lich dazu führen, dass der Willkür in allem, was Kunst betrifft, Tür und Tor geöffnet 
ist. Und so ist es möglich, dass jeder, der will oder sich dazu berufen fühlt, irgend-
einen Schnickschnack machen kann und dann die gängige Behauptung in die 
Welt setzen, den Kunstbegriff erweitert zu haben. Von Professionalität reden wir 
inzwischen ohnehin heute nicht mehr, denn das Genie ist uns ein Naturereignis – 
welch schöne Vorstellung aus der Zeit der Romantik haben wir da in unsere Zeit 
gerettet. Das Genie bedarf keiner Ausbildung, ja, so etwas wie Bildung und Aus-
bildung müsste der Freiheit eines jungen Genies nur Fesseln anlegen. Folgerichtig 
verzichten gegenwärtig viele Professoren an Kunsthochschulen auf Lehre, viel-
leicht sind sie in der heutigen Zeit damit auch tatsächlich überfordert, denn was 
soll Lehre bewirken, wenn das Werk der Kunst, oder was immer dafür gehalten 
wird, allein aus der Beliebigkeit einer irrational autonomen Handlung erwächst. 



Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fülle

127Meist heißt die Devise in den Klassen an Akademien: Bei mir kann jeder machen, 
was er will. Und so begnügen sich viele unserer Kollegen mit einer minimalen 
Leistung, nämlich ihr Gehalt einzustreichen. Fragen sie einmal nach bei Studen-
ten an Kunsthochschulen! Und wenn dann ein exzellenter Student einmal etwas 
angeblich noch nie Dagewesenes fabriziert hat, stellt sich gewiss alsbald auch ein 
promovierter Kunstwissenschaftler oder gar ein Philosoph ein, der den Schnick-
schnack zu einem epochalen Kunstevent erheben wird. Alles geht, alles ist Kunst, 
sobald nur irgendwie als Kunst inszeniert. Da hilft alles Kopfschütteln nichts! Der 
Kunstmarkt produziert die gleichen Luftblasen wie der ihm verwandte Geldmarkt. 
Irgendwann platzt die Blase immer! Kunstevents reichen von Ausstellungen mit 
Staffeleibildern – natürlich antiquiert – bis zur öffentlichen Selbstbefriedigung mit 
Vibrator in der Badewanne – bewusstseinserweiternd – siehe Kunstverein Wien – 
allerdings mit dem entscheidenden Unterschied, dass das Kunstevent in Wien für 
die Dame in der Badewanne eine internationale Karriere als Künstlerin begründe-
te, während Ausstellungen mit Staffeleibildern kaum Aufsehen erregen. 

Übrigens, schon William Blake pflegte Besucher im Atelier nackt zu empfan-
gen, und von den Eskapaden mancher Künstler der Renaissance wollen wir lieber 
erst gar nicht reden. Ja, Künstler machen oft Merkwürdiges, Peinliches, Abartiges 
– meist wie ihre übrigen Zeitgenossen auch, warum sollen ausgerechnet Künst-
ler Heilige sein? Aber es gibt auch die vielen Künstler, die bescheiden hinter ihr 
Werk zurücktreten und sich nicht zu Affen einer exhibitionistischen Eventkultur 
machen lassen. Und so fragen wir uns noch einmal, geradezu schmerzlich, gibt 
es denn wirklich keine Kriterien, um das zu beurteilen, was Kunst ist? So fragen 
nicht nur wir, sondern auch die vielen Ausstellungsbesucher in Ausstellungen mit 
Gegenwartskunst. Sind wir wirklich geltungssüchtigen Ausstellungsmachern, die 
unfehlbar, ex cathedra, wissen, was die Kunst unserer Zeit ist, hilflos ausgelie-
fert?

2	 Verantwortung

Aber warum fragen wir ausgerechnet in der Kunst nach Verantwortung; warum 
stellt sich ausgerechnet hier, in diesem nicht auslotbaren Raum der Kunst, die 
Frage mit solcher Dringlichkeit? Was interessieren uns denn noch die im Prinzip 
immer gleichen Provokationen, mit denen sich Ausstellungsmacher seit Jahrzehn-
ten zu profilieren suchen; das, was landauf landab geboten wird, das ist meist 
alles doch nur Schnee von gestern: Sex im Kunstverein; Sex im Theater; Sex im 
Fernsehen; Sex im Kino; Sex an der Straßenecke, wer regt sich da noch auf? Keine 
Tagesschau, kein Heute ohne Leiche; ohne genüsslich ins Bild gebrachte Blutla-
che; wir sind abgestumpft, leer; verroht; wir haben die Bindung an Werte, die uns 
einmal verpflichtend waren, aufgekündigt zugunsten einer Liberalität, die alles, 
indem sie schlicht alles zur Privatsache macht, toleriert – gut, wir könnten jetzt 
einfach nein sagen, dies alles mit einer intellektuellen Handbewegung als uns 



Karl Otto Jung

128 nicht angemessen abtun, aber wie steht es dann mit Goyas Bild der Erschießung 
der Aufständischen von Madrid (Farbabb. 1). 

War auch Goya verroht? Goya radierte Leichenberge, Ekelerregendes. Selbst 
wenn wir einmal von den unappetitlichen und sich selbst als dumm entlarvenden 
Events vieler Kunstaktionen absehen, so scheinen künstlerische Potenz, morali-
sche Prinzipien und verantwortliches Handeln meist nicht zusammenzugehen; 
Kunst ist und bleibt ein offenes Geschehen, das offensichtlich alle Freiräume, 
die in einer Gesellschaft toleriert werden, bis zum Äußersten für sich ausnützen 
kann. Macht es da überhaupt Sinn, in Kunst nach Verantwortung zu fragen? Es 
gibt so viele offensichtlich im Inhalt unmoralische, aber ästhetisch wundervolle 
Kunstwerke, im Theater, in der Oper, in der Bildenden Kunst, in der Literatur, ver-
mutlich sogar viel mehr als moralische – so kommen wir nicht weiter. 

Gehen wir noch einmal zurück zum Anfang unserer Überlegungen: Kunst und 
Religion sind Zwillingsgeschwister; beide bedingen einander. Denn Kunst bringt 
in die Sichtbarkeit, wovon Religion kündet; Kunst übersetzt Nichtsichtbares ins 
Sichtbares – abstrakt oder gegenständlich, das ist hier nicht die Frage; wichtig 
allein ist: Kunst macht jenes in einer eigenen und Sinn stiftenden Gestalt kom-
munikativ sichtbar, was bislang für das Auge in dieser Gestalt nicht sichtbar war. 
So hat Kunst inzwischen nahezu alles und jedes auf ihre ganz besondere Weise 
in ästhetischen Werken sichtbar gemacht: die nackte Frau, den Wald, den Glau-
ben, die Philosophie, die Angst, die Exekution, die Nacht, das Blau, den Blumen-
strauß, den Krieg, die Vergewaltigung, den Mord! Hier gibt es keine Systematik! 
Das Problem Verantwortung kann also nie im bloß Inhaltlichen liegen, sondern 
allein im Sinn, den das jeweilige Werk der Kunst stiftet. Das Wesen des Werks 
der Kunst gründet darin, dass es Sinn stiftet; es transportiert nicht vorrangig Inhalt; 
sein eigentliches Sein ruht nicht im Inhalt; deshalb ist sein Inhalt auch kein Krite-
rium für sein Sein als Kunst. Das Werk der Kunst ist ein Gebilde von Sinn; es ist 
der Sinn in dem das Ganze des Werks der Kunst sich eint. Allein indem das Werk 
Sinn stiftet, ist es Werk der Kunst; das Werk der Kunst hat deshalb nicht Sinn als 
Eigenschaft, es ist Sinn; indem es Sinn ist, ist es Kunst. Was aber heißt Sinn? Doch 
bevor wir uns dieser Frage zuwenden, ist noch eine unterscheidende Feststellung 
zu treffen.

2.1	 Reflektierende Urteilskraft

Auch wenn es nicht möglich ist, das, was Kunst im eigentlichen ist, inhaltlich zu 
definieren, so kann trotzdem eine sinnvolle Unterscheidung getroffen werden, 
die von der Art der jeweils geforderten Rezeption her bestimmt ist. Ich will hier 
auf die Kant’sche Unterscheidung zurückgreifen zwischen angenehmer und schö-
ner Kunst: 

»[…] angenehme Künste sind die, welche nur zum Genusse abgezweckt werden.«



Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fülle

129Mit angenehmer Kunst bezeichnet Immanuel Kant keineswegs Kitsch, sondern 
jene Gestaltung, die im Betrachter lediglich eine diffuse Empfindung des An-
genehmen hervorruft und in eben dieser bereits vollkommene Erfüllung findet 
(bspw. die Empfindung, die sich beim Betrachten einer monochromen blauen 
Fläche einstellt). Ganz anders dagegen Kitsch, dieser will den Betrachter korrum-
pieren, ihn in affirmativen Gefühlen betäuben. 

»Schöne Kunst dagegen ist eine Vorstellungsart, die für sich zweckmäßig ist […] 
ohne Zweck […] 
Die allgemeine Mitteilbarkeit einer Lust führt es schon im Begriffe mit sich, daß die-
se nicht eine Lust des Genusses, aus bloßer Empfindung, sondern der Reflexion sein 
müsse; und so ist ästhetische Kunst, als schöne Kunst, eine solche, die die reflektie-
rende Urteilskraft und nicht die Sinnesempfindung zum Richtmaße hat.«2

Die schöne Kunst, die eigentliche, die bildende Kunst also, evoziert folglich nicht 
bloße Empfindung, schwärmerisches Aufgehen in Gefühlen, sondern fordert ganz 
im Gegenteil den Rezipienten zum Gebrauch der reflektierenden Urteilskraft her
aus und dazu, dass er in der Betrachtung des Werks der Kunst nicht nur dieses 
genieße, sondern auch sich selbstreflektierend erfahre als der, der er wirklich ist 
jenseits aller beschönigenden Selbsttäuschung; als der, der sein Handeln grund-
sätzlich in Frage stellen muss; als der, der sein Leben ändern muss; als der, der 
für sich und die Welt, in der er lebt, Verantwortung übernehmen muss. In eben 
diesem Dialog zwischen dem Ich und dem Werk wird der Sinn des Werks der 
Kunst erfahrbar. Allein durch die physische Betrachtung wird das Werk der Kunst 
gleichsam, wenn ich mich ihm aus freien Stücken ausliefere, von der Kraft der re-
flektierenden Beurteilung erfasst als jenes Kostbare, Heilende, das mir in meinem 
Leben den Sinn weist, jenen Sinn, der mir die Augen öffnet für mein Leben, für 
meinen Mitmenschen, für die Natur, für die Welt. So leitet mich die reflektierende 
Urteilskraft über das bloße Schwelgen in diffusen Gefühlen hinaus in die Erkennt-
nis der Welt; in die Erkenntnis meines Seins in der Welt. 

2.2	 Schöne Kunst

Warum gibt es so viele Menschen, die der angenehmen Kunst, oder gar dem 
Kitsch, sich schwärmerisch, ja oft sogar geradezu verzückt hingeben und sich 
dabei glücklich fühlen, aber die schöne Kunst, wenngleich oft unbewusst, vehe-
ment ablehnen? Das Phänomen der Ablehnung von schöner Kunst, man täusche 
sich nicht, ist weiter verbreitet, als wir wahrhaben wollen, ist aber nur bedingt ei-
nes des Bildungshorizonts, sondern vielmehr eines der Wahrhaftigkeit. Denn die 
schöne Kunst, wenn ich mich ihr stelle, wirft mich in der Reflexion auf mich selbst 
und stellt mich gnadenlos in die Wahrheit meines Seins; diese ist meist bitter und 
schwer zu ertragen; sie will ausgehalten sein. Das Werk der Kunst zwingt den 
Betrachter gleichsam in die Knie, macht ihn klein. Im Anblick der Deckenmalerei 

2	 Kant 1790, S. 178f.



Karl Otto Jung

130 von Michelangelo in der Sixtinischen Kapelle oder beim Hören der Matthäuspas-
sion von Johann Sebastian Bach wird mir das Bewusstsein der Kleinheit meiner 
eigenen Existenz geradezu schmerzhaft eingeprügelt. Die Anforderung, die das 
Werk der Kunst stellt, ist selbst für den, der sich diesem bereitwillig öffnet, nie 
leicht zu ertragen; und selbst dieser wird von Zeit zu Zeit ausbrechen und sich 
dem angenehmen Werk der Kunst zuwenden. Wer von uns könnte täglich mit 
dem Isenheimer Altar von Grünewald oder mit der Erschießung der Aufständi-
schen von Madrid von Goya auf engem Raum zusammenleben? Nein, wir kön-
nen es nicht und wir müssen es nicht! Aber wir dürfen die Begegnung mit diesen 
Werken auch nicht grundsätzlich meiden. Auch diesen Sachverhalt hat Rainer 
Maria Rilke in Worte gekleidet:

»[…] Denn das Schöne ist nichts 
als des Schrecklichen Anfang, den wir noch gerade ertragen, 
und wir bewundern es so, weil es gelassen verschmäht, 
uns zu zerstören.« 
(Duineser Elegien)3

Nein, das Schöne will uns nicht zerstören, so schrecklich es uns im Werk der 
Kunst auch trifft; nicht der Inhalt ist hier gemeint, denn dieser muss durchaus 
nicht immer schrecklich sein, sondern die Überwältigung des Ich durch den An-
spruch des Werks der Kunst.

2.3	 Sinn

Wir fragen nach dem Sinn als dem zentralen Kriterium von Kunst, obschon wir 
auch hier, wie beim Begriff von Kunst, wiederum eingestehen müssen, dass auch 
Sinn ein Begriff ist, der sich gleichfalls einer exakten inhaltlichen Bestimmung 
entzieht; ein Begriff von der Art, dessen Zuständigkeit und Berechtigung im weit-
gehend spekulativen Denken verankert ist allein zu dem Zweck, um über das 
denken und sprechen zu können, was wir an Sinngehalt im Betrachten des Werks 
der Kunst intuitiv im Sehen erfassen, aber nur stammelnd in aphoristischer Rede 
mitzuteilen vermögen. Es wird immer das Problem einer Hermeneutik von Kunst 
bleiben, dass der Sinn im Werk der Kunst sich nur dem erschließt, der diesen 
nicht nur im Werk der Kunst selbst, sondern in gleicher Weise auch beim Betrach-
ten des Werks in sich selbst sucht. Dieses immer nur personalen Bezugs wegen 
kann Sinn auch nicht hinlänglich objektiv dargestellt werden, wohl aber für jene, 
die sich ihm öffnen wollen, dialogisch erfahrbar gemacht. Dies bedeutet, dass 
nur jene Sinn erfahren, die diesen erfahren wollen, die sich dem Werk der Kunst 
bewusst öffnen, nicht nur vom Gefühl her, sondern vorzüglich von Seiten der 
reflektierenden Urteilskraft, denn sie ist es, die allein ein Gefüge von Sinn herzu-
stellen vermag. Nun mag aber jemand einwenden, dass in dem Augenblick, in 
dem die reflektierende Urteilskraft die Herrschaft im Vollzug der Betrachtung des 

3	 Rilke a.a.O., S. 185



Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fülle

131Werks der Kunst antritt, das Gefühl, das Erleben, die Spontaneität, alles wichtige 
Elemente in der visuellen Aneignung des Werks der Kunst, an Bedeutung verlie-
ren, und damit ein wesentlicher Teil dessen, was Kunst vermag, verloren geht. 
Diesem Einwand möchte ich entgegenhalten, dass das wohl auch so zutreffen 
mag für die Zeit, in der die reflektierende Urteilskraft sich auf die Suche nach 
dem Sinn begibt, der sich letzten Endes ja als einsehbare Wahrheit darstellen 
lassen soll, aber der sich daraus erschließende Lohn wird dafür desto größer sein, 
weil jetzt die Empfindung gleichsam wissend, das ist sinnstiftend für das Leben, 
geworden ist, nicht mehr nur diffuses Gefühl, sondern Erkenntnis. Kitsch dagegen 
erzeugt bloß diffuses Gefühl, bloß grenzenloses Aufgehen im Meer der Gefühle, 
bloß unbestimmtes Getriebensein, bloß Eintauchen in die Masse derer, die nicht 
reflektierend sich selbst finden wollen. Kitsch affirmiert den Betrachter in seinem 
unkritischen Sein, schmeichelt ihm, sagt ihm, dass er so, wie er ist, gut ist. Was 
gibt es Besseres für die kranke Seele, die Angst hat vor dem Alleinsein mit dem 
eigenen Ich! Dies mag erklären, warum Kitsch so populär ist. Das Werk der Kunst 
dagegen ist mit seiner rigorosen Forderung an das Ich geradezu ein Spielverder-
ber: Das Werk der Kunst spricht die harte Wahrheit unseres Seins; Kitsch lügt, 
schmeichelt uns mit Lügen.

2.4	 Beispiel

Aber welchen Sinn kann ein Bild haben mit einer so abstoßenden Darstellung 
wie die einer Hinrichtung, wie beispielsweise das Bild der Erschießung der Auf-
ständischen von Madrid von Goya? Stimmen wir nicht alle überein, dass uns die 
Abbildung von brutaler Gewalt abstumpft, verroht? Wo ist da der Sinn, wo der 
Unterschied zwischen Goyas Bild und dem einer fotografischen Aufnahme einer 
Erschießung, wie in den Medien gezeigt, in der Zeitung abgebildet, im Internet 
in aller Direktheit vorgeführt. Warum hängt Goyas Bild im Museum; die moderne 
fotografische Technik ist doch viel direkter, das Geschehen glaubhafter, realis-
tischer darstellend als die ästhetische und somit verharmlosende Malerei eines 
Goya; denn die bildgestaltende Aufarbeitung des Themas gemäß ästhetischen Ka-
tegorien im Werk der Kunst nimmt diesem doch seinen dokumentarischen Wert 
und damit die Glaubwürdigkeit. Warum aber werfen wir die Zeitung mit den 
fotografischen, den wahren Bildern – nehmen wir sie einfach unkritisch einmal 
für wahr – in den Papierkorb: gesehen, verdrängt und weg damit?

Die Antwort ergibt sich aus dem Wesen des Werks der Kunst. Machen wir uns 
zunächst den Unterschied zwischen Goyas Bild der Erschießung der Aufständi-
schen von Madrid und einer Bild-Reportage klar. Goya hat keine Reportage der 
Erschießung der Aufständischen gemalt. Vermutlich war Goya nicht einmal Zeu-
ge der Erschießung. Wahrscheinlich hat Goya erst, nachdem er vom König den 
Auftrag, den Freiheitskampf der Madrider Bevölkerung gegen die französischen 
Besatzer zu malen, erhalten hatte, beschlossen, das Bild der Erschießung zu ma-
len. Vielleicht ist ihm auch von Augenzeugen berichtet worden – lassen wir diese 



Karl Otto Jung

132 Überlegungen; sie führen zu nichts. Allein schon das Format (266 cm x 345 cm) 
und die Ausführung zeigen an, dass hier keine spontane Malhandlung vorliegt, 
sondern sorgfältige Bildplanung. Das Bild hat, so sehr es uns dies auch vorgau-
kelt, keinen dokumentarischen Wert. Es berichtet von einem Geschehen, das viel-
leicht so oder ähnlich oder aber auch ganz anders stattgefunden hat, das aber 
durch Goyas Bild für alle Zeit zum Dokument eben dieser Hinrichtung geworden 
ist, zu dem der Hinmordung von Freiheit ganz allgemein.

Was aber ist der Sinn, oder warum dieses Bild, das als reines Phantasiegebilde 
nicht das ist, was es vorgibt zu sein? Schauen wir auf den Mann in weißem Hemd 
und gelber Hose; wir wissen, im nächsten Augenblick wird auch er ein verbluten-
der Klumpen Fleisch sein, so wie die, die schon hingemordet auf der Erde liege. 
Doch wenn das Bild keine Reportage ist, welchen Sinn hat es dann?

Ich will jetzt keine Interpretation des Bildes geben, darum geht es hier nicht; 
auch kenne ich es nicht im Original. Ich will versuchen, den Sinn zu ergründen. 
Schauen wir uns den Mann im weißen Hemd noch etwas genauer an – gleichsam 
geführt von der reflektierenden Urteilskraft: Er ist nicht gefesselt – steht frei – wie 
aus eigenem Antrieb – breitet die Arme aus; er ist, oder er ist wie Christus am 
Kreuz; so die gängige Interpretation. Er stirbt den Opfertod; aber nicht wie Chris-
tus als Erlöser, sondern hier als Befreier – nun gut, aus moderner Sicht war auch 
Christus ein Befreier nämlich zur Freiheit eines Christenmenschen, um mit den 
Worten des Reformators zu sprechen. Aber hier, in Goyas Bild, geht es nicht mehr 
um eschatologische Erlösung, sondern um politische Freiheit. In dem Mann im 
weißen Hemd – Weiß, die Farbe der Unschuld – wird die politische Freiheit ge-
mordet; in ihm, das zeigt die Sinngebung der Geste der ausgebreiteten Arme und 
die der Farbgebung, wird die Freiheit wieder auferstehen. Weiß und Gelb, der 
Mann steht in den Farben des Lichts der Auferstehung, oder modern, der Freiheit. 
Und wie mein Blick die Kirche im Hintergrund streift, da verstehe ich den Sinn, 
dass die Verurteilten, in Blindheit geschlagen, das Heil verfehlten; jetzt kommen 
sie aus der Tiefe, dem Dunkel ihres verfehlten Lebens in das Entsetzen der Gegen-
wart; sie besteigen ihr Golgatha; aber unter ihnen ist schon jener Unbekannte, 
der sie zur Freiheit führen wird, jener Unbekannte, der ihr Schicksal leidend teilt, 
obschon er von einer anderen Welt ist.

3	 Vereinigungspunkt 

Und schon trägt mich mein Sinnen fort in meine ganz persönliche Schau des Bil-
des, nein, was jetzt geschieht, ist nicht irrational, es ist immer noch geleitet von 
der reflektierenden Urteilskraft, aber sie spielt jetzt mit mir und ich mit ihr. Denn 
der Prozess der Sinnfindung, der jetzt mit Macht beginnt, die Vorherrschaft in 
meinem Denken und meinem Fühlen im reflektierenden Erschauen zu gewinnen, 
ist offen, allein von der individuellen Struktur meines Seins geleitet. Er mündet 
ein in die Meditation über mein eigenes Leben, indem ich mein Sein in die Ge-



Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fülle

133genwart des Bildes stelle; ein Geschehen, das mich immer wieder auf mich selbst 
wirft.

Wir sind zurück beim Thema: Verantwortung. Indem das Werk der Kunst Gegen-
stand der reflektierenden Urteilskraft ist, stiftet es Sinn und ist so auch Gegenstand 
von Erkenntnis. Welcher Form von Erkenntnis, werden Sie gewiss fragen? Erkennt-
nis in eben dem, das sich einer nur wissenschaftlich ausgerichteten Denkstruk-
tur entzieht; denn jenes ästhetische Erkenntnisvermögen, das die selbstgesetzten 
Grenzen des Verstandes übersteigt und der Vernunft allein geschuldet ist, vermag 
selbst da noch zu begreifen, wo rationales Denken längst seine Grenze erreicht 
hat, und jenem Punkt zuzustreben, den Nikolaus Cusanus mit docta ignorantia 
bezeichnet, eben jenen Punkt, in dem das objektive Wissen gleichsam in der 
Erfahrung von Sinn, aber dennoch bewahrend aufgehoben ist. Auch Immanuel 
Kant bezieht diesen Punkt der Erkenntnis jenseits aller bloß wissenschaftlichen 
Erkenntnis in seine Überlegungen ein, wenn er schreibt:

»[…] und daß ebenso hier und auch in der Kritik der praktischen Vernunft die Anti-
nomien wider Willen nötigen, über das Sinnliche hinauszusehen und im Übersinn-
lichen den Vereinigungspunkt aller unserer Vermögen a priori zu suchen; weil kein 
anderer Ausweg übrigbleibt, die Vernunft mit sich selbst einstimmig zu machen.«4 

Und in eben diesem Punkt, in dem alle Möglichkeiten des menschlichen Seins 
geeint sind, in der Reflexion des Ich im Ich, im Dialog des Ich mit dem, was 
ich als das Ich im Ich bezeichne, also der Möglichkeit, dass ich mit mir selbst 
im Dialog sein kann, bin ich in eben diesem Vereinigungspunkt, von dem Im-
manuel Kant spricht. Diesen Punkt zu erreichen, kennt die Mystik verschiedene 
Techniken. Vorrangig dazu gehört das Versenken in das Werk der Kunst, denn im 
Gebrauch der reflektierenden Urteilskraft, im reflektierenden Erfassen des Sinns 
des Werks der Kunst öffnet dieses gleichsam die Tür zu jenem Bewusstsein, das 
die Welt als Aufgabe in Verantwortung zur Gestaltung begreift, nicht nur im ästhe-
tischen Sinne, sondern auch im theoretischen und, nicht zu vergessen, vor allem 
im ethischen. Und genau hier sind wir an dem Punkt angelangt, in dem auch das 
Werk der Kunst teilhat an der Verantwortung für die Schöpfung. 

Das Werk der Kunst ist Sinn. Der Inhalt ist zwar bedeutend als Anlass für die 
sich öffnenden Möglichkeiten zur Gestaltung eines Werks der Kunst, aber ansons-
ten ohne bestimmenden Wert. Es ist der Sinn, der das Werk der Kunst rechtfertig 
in allen drei Bereichen menschlichen Handelns, also sowohl im Ästhetischen, 
wie im Theoretischen, wie im Ethischen. Ein Werk der Kunst kann deshalb vom 
Inhalt her aufs äußerste Verwerfliches darstellen, doch solange sein Sinn nicht 
verwerflich ist, wird es als Werk der Kunst zu recht bestehen. 

Das Werk ohne Sinn, ja, das gibt es zuhauf. Das sind alle jene Werke, die nicht 
vorrangig Sinn im Bild zu verwirklichen suchen, jene sinnlosen Gestaltungen, die 
nicht über sich hinausweisen, sondern gleichsam selbstgenügsam in sich verhar-
ren; jene Gestaltungen, die massenweise von Möchtegernkünstlern produziert 

4	 Kant a.a.O., S. 239



Karl Otto Jung

134 werden, die ohne nach dem Sinn zu fragen, das machen, was alle machen; die 
nicht begriffen haben, dass nur das Kunst sein kann, was ungeachtet aller mög-
licher formaler Unzulänglichkeit dem Leben einen Sinn bietet. Das Werk kann 
sogar unvollendet sein, vielleicht sogar nur ein Stück gemeißeltes Knie darstellen, 
das Michelangelo aus einem marmornen Felsblock gehauen hat, solange es Sinn 
stiftet, ist es getragen von Verantwortung für die Schöpfung.

Zwar ist nirgends Gewissheit, aber doch Sinn in Fülle.

Literatur

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Berlin 1790
Rilke, Rainer Maria: Gedichte. Stuttgart 1997



Helene Skladny

Sind Kinder Künstler? Zum historischen Erbe  
der Kunsterziehungsbewegung 

»Kinder sind die besseren Künstler, da sie weitaus spontaner, intuitiver und kre-
ativer handeln als Erwachsene, die das leider verlernt haben.« Die spontanen 
Reaktionen auf meine kurze Frage: »Sind Kinder Künstler?« glichen sich. Gestellt 
hatte ich sie Kolleginnen und Kollegen eines Berliner Gymnasiums. Hängen die 
»Hommagen an das Künstlerkind« damit zusammen, dass ich in der Rolle der 
Kunstpädagogin gefragt habe? Wollte man bewusst oder auch weniger bewusst 
damit meine vermutete Erwartungshaltung erfüllen? Haben wir es im Schulalltag 
denn wirklich mit (kleinen) Künstlern zu tun? Es wurde von einigen Befragten 
eingeräumt, dass die dem Kind angeborene Künstlernatur im Laufe des Erwach-
senwerdens verschwinde. Wann und wodurch das passiere blieb unklar. Je jünger 
der Mensch, so schien es, desto größer sei seine kreative, unverstellte Schöpfer-
kraft. »Und Sie haben das Glück«, so ein älterer Physikkollege, der mir wohlwol-
lend auf die Schulter klopfte, »damit in Ihrem Fach zu arbeiten.«

1	 Begriffsnebel: Kind, Kunst, Künstler

»Die seit der Kunsterziehungsbewegung vom Jahrhundertbeginn an geläufigen 
Ausdrücke ›schöpferisch‹ oder ›kreativ‹ vernebeln eher den für Kinder und Klien-
ten relevanten Sachverhalt, die Frage nämlich, ob überhaupt und was denn genau 
die vermutete und erhoffte bildende Wirkung (von Kunst) sein könnte. […] Es ist 
deshalb nützlich, einerseits bescheidener, anderseits entschieden historischer zu 
fragen.«1

Verantwortliches Handeln in Bildung und Erziehung setzt eine Verständigung 
über Grundlagen und Ziele voraus. Für den Kunstunterricht heißt das: Was macht 
die Beschäftigung mit Kunst und Ästhetik zu bildungs- und erziehungsrelevanten 
Unterrichtsinhalten? Und welches – auch unbewusste – Menschenbild liegt dem 
Unterrichten zugrunde? Wer nach den Zielbestimmungen aktueller kunstpädago-
gischer Konzeptionen fragt, sieht sich in der Regel mit einer Fülle übergeordneter 
Leitziele konfrontiert. Der Beschäftigung mit Kunst werden unter anderem: Sinn-
stiftung, Sozialkompetenz, Empathie, Weltzugang, Selbstausdruck, Kommunika-
tions- und Kritikfähigkeit usw. zugeschrieben. Die Überfrachtung der Kunstpäd-
agogik mit übergeordneten Leitzielen bei gleichzeitiger »Vernebelung« zentraler 
Begriffe hat dabei vor allem Auswirkungen auf die tägliche Praxis des Kunstunter-
richts. Ohne ein pauschales Urteil über die Qualität von Kunstunterricht geben 
zu wollen, kann von einer Diskrepanz zwischen den Zielformulierungen, wie sie 

1	 Mollenhauer 1990, S. 7



Helene Skladny

136 sich etwa in Rahmenlehrplänen oder in vielen aktuellen Konzeptionen finden, 
und der realen Unterrichtspraxis ausgegangen werden. 

Begriffsunklarheit oder »Begriffsnebel«, der ein verantwortliches Unterrichten 
erschwert, ist bereits in den Grundvoraussetzungen der Kunstpädagogik selbst 
zu entdecken, nämlich in der Verhältnisbestimmung von »Kind und Kunst«. Con-
stanze Kirchner schreibt dazu: »Wirft man einen diesbezüglichen Blick auf ak-
tuelles kunstpädagogisches Handeln in der Schule oder auf publizierte Unter-
richtsmodelle, können oftmals fachliche Argumente zwischen den Polen Kind 
und Kunst festgestellt werden, ohne dass das fachliche Fundament bewusst the-
matisiert wird.« Es geht, so die Autorin, um die Bezugsfelder des »anthropolo-
gisch basierte(n) ästhetische(n) Tun(s) des Kindes« einerseits, sowie der »Kunst 
und gestaltete(n) Umwelt« anderseits.2 

Diese Bezugsfelder erscheinen auf den ersten Blick nicht als Antagonismen, 
da sie doch beide im Begriff der »Kunst-pädagogik« zu gleichen Teilen verankert 
sind. Doch das Problem liegt tiefer. Geht es beispielsweise (einen allgemeinen 
Erziehungsauftrag vorausgesetzt) im Deutsch-, Fremdsprachen-, Geschichts- oder 
Chemieunterricht darum, bildungsrelevante Inhalte zu didaktisieren und zu me-
thodisieren, sieht sich der Kunstunterricht vor ein weiteres Aufgabenfeld gestellt: 
dem Umgang mit der »kreativen und schöpferischen« oder gar künstlerischen 
Eigentätigkeit und Ausdrucksfähigkeit von Kindern und Jugendlichen. Doch so 
lange nicht geklärt ist, was unter dieser Begrifflichkeit genau zu verstehen ist, 
droht ihre praktische Umsetzung beliebig und unreflektiert zu werden.

Die Setzung der »künstlerischen kindlichen Eigentätigkeit«, die auf die Entde-
ckung der Kindheit als schöpferischer Lebensform und der damit einhergehenden 
reformpädagogisch inspirierten »Pädagogik vom Kinde aus« zurückgeht, führt in 
ihrer Zuspitzung zu einer Analogiebildung von Kind und Künstler. Wenn es so ist, 
dass Kinder von sich aus sowohl über praktisch-produktive Ausdrucksmittel als 
auch über einen intuitiven und unmittelbaren Zugang zu Kunstwerken verfügen, 
benötigen sie keine Lehre. Im Gegenteil, dann käme ein Eingreifen des Kunst-
erziehers in die ästhetischen Gestaltungsprozesse von Schülern einer Störung 
gleich. So hält beispielsweise Gert Selle den Kunstpädagogen vor, dass sie die 
»unveräußerlichen Grundrechte des ästhetischen Subjekts« verletzten, indem sie 
diesem verwehrten, »sich sein eigenes Wahrnehmungsurteil (zu) nehmen oder es 
(zu) verweigern.«3 Die Kunstpädagogik hätte von ihrer didaktischen Position aus 
quasi ein eigenes Paradox produziert: das des Kunst-Unterrichts. 

Das bis heute ungeklärte Verhältnis von Kunst und Pädagogik und damit die 
Frage kunstpädagogischer Verantwortung ist unlösbar mit der Frage nach dem 
»Künstlerkind« (und dem des jugendlichen Ausdrucks und Kunstschaffens) ver-
bunden. Es ist meiner Auffassung nach auch eine der Hauptursachen der biswei-
len verhärteten Flügelkämpfe, die u. a. von Hubert Sowa treffend auf den Punkt 

2	 Kirchner 2006, S. 199
3	 Selle 2003, S. 4



Sind Kinder Künstler?

137gebracht werden. Sowa vergleicht die kontroversen Positionen, die auf die Formel 
»rational, funktional und pragmatisch« orientierte Ansätze auf der einen Seite und 
auf »rein ästhetisches Erleben« und »Sinnlichkeit« ausgerichtete Ansätze auf der 
andere Seite gebracht werden können, mit hitzigen Auseinandersetzungen »›fun-
damentalistischer‹ und ›realpolitischer‹ Parteiströmungen in der ökologischen 
Politik«. »Diese beiden kunstpädagogischen Welten und Denkweisen – die dissi-
dente und die funktionale – prallen derzeit in den Kontroversen um pädagogische 
Bildungsstandards aufeinander.«4 

Mollenhauers Aufforderung, an dieser Stelle bescheiden und dennoch »ent-
schieden historischer« nachzufragen soll im Folgenden nachgegangen werden, 
indem die Ursprünge des »Künstlerkindes«, so wie es seit der Kunsterziehungs-
bewegung in das kunstpädagogische Denken Einzug gefunden hat, thematisiert 
werden. Denn erst die historische Rekonstruktion des immer noch vielen kunst-
pädagogischen Ansätzen zugrundeliegenden Menschenbildes ermöglicht eine 
selbstaufgeklärte und verantwortliche Praxis.

2	 Krise – Kind – Kunst: Die Geburt des Künstlerkindes

Fragt man nach dem Grund der Annahme einer Verwandtschaft zwischen Kind 
und Kunst, stößt man auf die frühe Geschichte der Kunstpädagogik am Ende des 
19. Jahrhunderts. In dieser Zeit macht sich in nahezu allen Teilen der Bevölke-
rung in Europa und den Vereinigten Staaten ein »epochales Krisengefühl« breit. 
Der sich rasant entwickelnde Industriekapitalismus, mit seinen gesellschaftlichen, 
sozialen, kulturellen und wirtschaftlichen Folgen, der Siegeszug der empirischen 
Natur- und Sozialwissenschaften und der jungen Wissenschaft der Psychologie 
und die damit einhergehende Entfremdung von der Religion führen zu Infrage-
stellung und Verlust tradierter Normen, Werte und existenzieller Verankerungen.5 
Jürgen Oelkers schreibt dazu: »Die Modernisierung der Gesellschaft war im his-
torischen Vergleich total und betraf nach und nach alle Lebensbereiche, die unter 
den Primat des unbeschränkten Wachstums gestellt wurden […]. Dieser Wandel 
wäre nicht möglich gewesen, wenn nicht neuartige Technologien und Organisati-
onsformen für einen grundlegenden Strukturwandel der Produktionsformen, aber 
auch der Warendistribution, der Verkehrswege und der Bildung der Bevölkerung 
gesorgt hätten. […] Auf diese neue Wirklichkeit reagierte auch die professionelle 
Literatur im Bildungssystem, die im 19. Jahrhundert wesentlich als Schulpädago-
gik und Fachdidaktik entwickelt wurde.«6 

Kennzeichnend für die deutsche Situation des wilhelminischen Kaiserreichs ist 
eine Ambivalenz zwischen Modernisierungswahn und Modernisierungsfeindlich-
keit. Einen entscheidenden Einfluss übt der lebensphilosophische Ansatz Friedrich 

4	 Sowa 2006, S. 222
5	 Vgl. Skiera 2003, S. 50ff.
6	 Oelkers 2005, S. 19f.



Helene Skladny

138 Nietzsches aus, der mit »Jenseits von Gut und Böse« und seinen »Unzeitgemäßen 
Betrachtungen« eine radikale Abrechnung mit der gesellschaftlichen und kulturel-
len Entwicklung seiner Zeit vornimmt. 

Doch die Ablösungs- und Umwandlungsprozesse schaffen Raum für und pro-
vozieren Reformbestrebungen, wie die Landschulheimbewegung, Arbeiterschul-
bewegung, Jenaplan, Montessori- und Waldorfpädagogik und nicht zuletzt die 
Kunsterziehungsbewegung. In der Regel haften den reformpädagogischen Bestre-
bungen in Deutschland kulturkritische bzw. modernisierungsfeindliche Züge an.7 
Neben dem Einfluss der Philosophie Nietzsches ist für diesen Zusammenhang 
der Erfolg des Buches »Rembrandt als Erzieher« von Julius Langbehn, das 1880 
erscheint, zu nennen. Dieses Buch erfuhr in nur zwei Jahren 39 Auflagen und 
wurde insgesamt 90 Mal aufgelegt. In einem wirren pathetischen Gestus verurteilt 
Langbehn: 

Intellektualismus und moderne Wissenschaft, •	

prangert eine allgemeine Kulturlosigkeit an,•	

stilisiert das Idealbild eines ›freien‹ Individuums, •	

feiert Rembrandt, als den wahren Deutschen, der sein Volk zu einer neuen •	

Blüte von Kunst und Kultur führen soll,
bestimmt die Kunst als höchsten Wert und wahre Quelle von Wissen und •	

Moral, 
wertet die Religion ab und•	

bezeichnet die Schule als rigide mechanische Wissensvermittlerin, die ihrem •	

eigentlichen Erziehungs- und Bildungsauftrag in keiner Weise nachkommt.
So kristallisieren sich am Ende des 19. Jahrhunderts zwei Hoffnungsträger heraus: 
das Kind und die Kunst. Wie sehr das Kind in den Zeiten der Krise nahezu zum 
Heilsbringer wird, kann an einem weiteren bekannten Bestseller verdeutlich wer-
den, der von 1902 bis 1911 allein in Deutschland 17 Auflagen erfährt. Es handelt 
sich um das Werk: »Das Jahrhundert des Kindes« der schwedischen Pädagogin 
und Schriftstellerin Ellen Key. Sie schreibt darin: »Bevor nicht Vater und Mutter 
ihre Stirne vor der Hohheit des Kindes in den Staub beugen, bevor sie nicht ein-
sehen, daß das Wort Kind nur ein anderer Ausdruck für den Begriff Majestät ist; 
bevor sie nicht fühlen, daß es die Zukunft ist, die in Gestalt des Kindes in ihren 
Armen schlummert, die Geschichte, die zu ihren Füßen spielt – werden sie auch 
nicht begreifen, daß sie ebenso wenig die Macht oder das Recht haben, diesem 
neuen Wesen Gesetze vorzuschreiben, wie sie die Macht oder das Recht besit-
zen, sie den Bahnen der Sterne aufzuerlegen.«8 

Auch wenn Langbehn mit seinen mystisch-romantisch verklärten und nationa-
listischen Forderungen weit über das Ziel hinausschoss, und Ellen Keys Schriften 
stark utopische Züge tragen, treffen sie damit das Lebensgefühl ihrer Zeit.

7	 Vgl. Stern 2005
8	 Key 2000, S. 120



Sind Kinder Künstler?

1393	 Der Bruch mit dem Zeichenunterricht des 19. Jahrhunderts

Die Fokussierung auf »Kind und Kunst« ruft die Experten für Kind und Kunst auf 
den Plan: die Kunstpädagogen, die es zum Ende des 19. Jahrhunderts – jedenfalls 
unter dieser Bezeichnung – noch gar nicht gab. Was es, seit etwa dem Beginn 
des 19. Jahrhunderts, vor allem durch den Einfluss Pestalozzis in der Schule gab, 
waren Zeichenlehrer, eine Berufsgruppe, die bis dahin nicht gerade mit Aufmerk-
samkeit überschüttet worden war, sondern vielmehr um Legimitation kämpfen 
musste. Im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts änderte sich das und zwar schon 
vor und ganz unabhängig von der Entdeckung von »Kind und Kunst«. Das hatte 
etwas mit der Schulpolitik des aufstrebenden Preußens zu tun. 

Die Volks-, Mittel- und Gewerbeschulen sollten junge Menschen hervorbrin-
gen, die den Anforderungen der Zeit gewachsen waren und sich in den Prozess 
der Industrialisierung eingliederten. So entschied sich das preußische Kultus-
ministerium im Jahre 1878, den Gewerbeschullehrer Adolf Stuhlmann mit der 
Entwicklung eines Lehrwerks zu beauftragen. Diese fünfbändige Zeichenlehre, 
die mit einfachen Linien und geometrischen Zeichenübungen beginnt und mit 
technischem Zeichnen (für Jungen), Handarbeitsmustern (für Mädchen), natura-
listischen Sach- und Raumzeichnungen und Ornamentübungen endet, hatte vor 
allem die Berufsvorbereitung, aber auch die Geschmacks- und Konsumentener-
ziehung im Blick. Über mehr als 10 Jahre dominierte die »Methode Stuhlmann« 
weite Teile des schulischen Zeichenunterrichts in Deutschland und wurde sogar 
in Schweden praktiziert.

Stuhlmann wurde im Laufe der Kunsterziehungsbewegung zur Hauptzielschei-
be der Reformer. Seine Vorstellungen vom Zeichenunterricht schienen den neuen 
Ideen des schöpferischen Kindes und den daran geknüpften Erwartungen diame-
tral entgegen zu stehen. 

Viel war bis dahin geschehen: 1898 fand in der Hamburger Kunsthalle unter 
der Schirmherrschaft von Alfred Lichtwark und auf Initiative von Carl Götze eine 
große Ausstellung von freien Kinderzeichnungen statt. Auf dem ersten Kunsterzie-
hungstag (1901 in Dresden) wurden die neuen Ideen diskutiert und vorgestellt, es 
gab erste Schulversuche und praktische Umsetzungen. Von Anfang an wurden die 
Reformideen der Kunsterziehungsbewegung von nationalen (auch bezogen auf 
die Auswahl der Kunst) und auch volkswirtschaftlichen Interessen durchzogen. 
Diese Tendenzen scheinen auf den ersten Blick dem Bild des freien schöpferi-
schen Kindes und den erwähnten antimodernistischen und kulturkritischen Ten-
denzen entgegen zu stehen, da die Vertreter der Kunsterziehungsbewegung ja ge-
rade gegen eine Instrumentalisierung des Zeichenunterrichts durch die Industrie 
wie bei Stuhlmann und für die künstlerische Eigentätigkeit des Kindes eintraten. 
Bereits an dieser Stelle wird die »Mythenbildung«, die mit dem Bild des Künst-
lerkindes einhergeht, deutlich. Oelkers fasst diesen Aspekt folgendermaßen: »Es 
geht bei der Pädagogik vom Kinde aus um etwas anderes, nämlich um das Bild 
der reinen Natur des Kindes, die sich dann am besten entwickelt, wenn sie nicht 



Helene Skladny

140 gestört und zugleich vollwertig (wie die des Erwachsenen) behandelt wird. Diese 
moralische Option soll anthropologisch begründet werden, ohne empirische Dif-
ferenzen akzeptieren zu können. Befunde der Kinderforschung, die das Gegenteil 
nahe legen, müssen zensiert werden, eben weil sie das Bild stören.«9 

Bereits 1903 werden die Lehrpläne der Reformer offiziell von den Schulsyno-
den Preußens und Hamburgs anerkannt. Interessant ist dabei, wie die Reformer 
Preußens Kultusministerium für die Ablösung Stuhlmanns gewinnen konnten. 
Ein entscheidender Punkt für dessen Absetzung ist der Streit um das sogenannte 
Netzzeichnen. Es handelt sich um einen vor allem durch Pestalozzi und Fröbel 
eingeführten Anfangsunterricht, bei dem Kinder auf einem Liniennetz (ähnlich 
dem heutigen »Karopapier«) geometrische Figuren und Muster zeichnen. Die 
jungen Reformer sammelten 40 Gutachten von Augenärzten, die dieser Tätigkeit 
eine augenschädigende Wirkung attestierten.10 Was Schüleraugen in der Lage zu 
verarbeiten sind, konnte man sich vor der Erfindung von Computern, Videoclips 
und Playstations nicht vorstellen. Hier war man der Ansicht, dass Kinder, die zwei 
Stunden pro Woche auf einem Liniennetz zeichnen, bleibende Augenschäden 
davontragen.

Die Reformer setzten sich vor allem deshalb durch, weil sie an eine allgemei-
ne gesellschaftliche und kulturelle Umbruchsituation anknüpfen konnten, in der 
man sich entscheidende Erneuerungsimpulse von den Hoffungsträgern »Kind und 
Kunst« versprach. Aus Zeichenunterricht wurde Kunstunterricht. Bis heute gilt 
dieser Ablösungsprozess als die Geburtsstunde der Kunstpädagogik.

4	 Von der Umsetzung der Reform und ihren Grenzen

Im Begleitheft der Ausstellung freier Kinderzeichnungen aus dem Jahre 1898 fin-
det sich ein Einführungstext mit dem Titel »Das Kind als Künstler«, der Carl Götze 
zugeschrieben wird.

Dieser Titel ist allerdings eher programmatisch zu verstehen. Götze und mit ihm 
der Kreis der »Lehrervereinigung für die Pflege der künstlerischen Bildung« waren 
weit davon entfernt, den Kindern aufgrund ihrer eingeschriebenen künstlerischen 
Potenzialität keinen Zeichen- oder Malunterricht zu erteilen, sie gewissermaßen 
als kleine fertige Künstler zu behandeln. Auch die Entdeckung des Eigenwerts 
der freien ungelenkten Kinderzeichnung war nicht Gegenstand des Kunst- und 
Zeichenunterrichts. Man konnte sich keine Alternative zu den Zeichenkonzep-
tionen des 19. Jahrhunderts vorstellen, die man jedoch gleichzeitig bekämpfte. 
Die Fronten »formal, funktional« versus »kindlich künstlerische Ausdruckskraft« 
prallten demnach nur in den Publikationen hart aufeinander. Betrachtet man die 
Lehrinhalte der Reformer, so findet man weder Netzzeichnen- und Linearübun-
gen noch ausgiebige geometrische Zeichenaufgaben, an die sich langwierige 

9	 Oelkers 1996, S. 186
10	 Vgl. Gräber 1880



Sind Kinder Künstler?

141Konstruktionsübungen anschlossen. Dennoch nehmen Zeichen- und Malübun-
gen, die sich mit geometrischen Formen beschäftigen, einen relativ großen Raum 
ein. Der entscheidende Unterschied zu den Konzeptionen des 19. Jahrhunderts 
liegt in der Zielbestimmung der naturalistischen Abbildung. Um dort hin zu ge-
langen, mussten die Schüler von der ersten Klasse an Zeichnen üben. Dabei war 
es selbstverständlich, dass man an die Elementarübungen, die seit Pestalozzi die 
Zeichenkonzeptionen bestimmen, anknüpfte.

Aus heutiger Sicht erscheinen die Unterschiede zwischen diesen beiden Schüler-
arbeiten marginal. Ein Phänomen, auf das in der Rezeptionsgeschichte meines 
Erachtens bisher kaum hingewiesen wurde.

In seiner Rede »Zeichnen und Formen«, die Götze 1901 auf dem ersten Kunst-
erziehungstag hielt, steht neben seiner Forderung, den Zeichenunterricht zu den 
»Hauptfächern« zu zählen, ein systematischer Zeichenkurs: »Der Schüler muß 
lernen, selbstständig die Natur und die Gegenstände seiner Umgebung nach Form 
und Farbe zu beobachten und das Beobachtete einfach und klar darzustellen. Je-
der Lehrer muss zeichnen können und außer einer gebildeten Anschauung kräfti-
ge künstlerische Interessen besitzen.«11 Gemeint ist ein »Naturzeichenlehrgang«, 
der über die Beobachtung zur Selbsttätigkeit der Schüler führen soll. Ziel ist die 
Fähigkeit der genauen zeichnerischen Darstellung. Gleichzeitig proklamiert Göt-
ze selbstverständlich eine Analogie zwischen Kind und Künstler. In seiner kurzen 
Schrift »Zur Reform des Zeichen-Unterrichts« schreibt er: »Das Kind ist in hohem 
Maße künstlerisch beanlagt; sein geistiges Leben besteht zum großen Teil aus 
intensiver künstlerischer Thätigkeit.« Und im nächsten Satz folgert er: »Daraus 
erwächst der Schule, die eine harmonische Erziehung erstrebt, die Aufgabe, die 
jedem Menschen verliehene Anlage zur Genussfähigkeit für das Schöne in Natur 
und Kunst auszubilden und die produktive Begabung für Kunst zu entwickeln. 
Die ästhetische Bildung, die edle Bedürfnisse weckt und die ideale Freude am 
Können erzeugt, darf nicht länger das Stiefkind der modernen Bildung bleiben, 
sondern muss Allgemeinbesitz des Volkes werden.« Und ähnlich wie Lichtwark in 

11	 Götze 1901, S. 141

Abb.1: Stuhlmann (1876) Abb. 2: Schwartz (1903)



Helene Skladny

142 seinem Vortrag »Der Deutsche der Zukunft« entwickelt Götze hieraus auch eine 
gesellschaftliche Utopie: »Die Kunst ist eine soziale Erscheinung; sie erhebt und 
einigt die Menschen.«12 

Als Fundament der Reformpädagogik gilt die Auffassung der Kindheit als krea-
tiver Lebensform. Diese Setzungen gehen auf Rousseaus romantische Auffassung 
der Kindheit zurück. Wenn diese »Entdeckung« auch für alle anderen reformpäd-
agogischen Gruppierungen maßgeblich war und noch ist, so hat sie sich, beson-
ders für die Kunstpädagogik, als kopernikanische Wende erwiesen. Zugespitzt hat 
diese zu folgender Setzung geführt: 

Das Kind besitzt eine natürliche schöpferische Potenzialität und Imaginations-•	

kraft, die sich in ihm entfaltet und nach außen drängt. Diese Schaffens- und 
Gestaltungskraft bringt das Kind in die Nähe des (primitiven) Künstlers oder 
setzt es ihm gleich. 
Wenn es so ist, dass das Kind das kreative Potenzial ähnlich dem eines Künst-•	

lers besitzt und dieses zuerst durch seine Schulbildung und dann durch sein 
Erwachsenwerden wieder verliert, hat der Kunstunterricht seine Lehrfunktion 
aufzugeben. 
Da im Kind bereits alles vorhanden ist und nach freiem Ausdruck drängt, be-•	

darf es keiner Belehrung durch einen Erwachsenen. Vielmehr verkehren sich 
die Rollen. Der Erwachsene erhält durch die unverstellte Schöpferkraft des 
Kindes die Möglichkeit, an sein verschüttetes Potenzial anzuknüpfen, also 
vielmehr durch das Kind zu lernen. Er hat also einen Rahmen zu schaffen, in 
dem freier ästhetischer Ausdruck ermöglicht werden kann.

Götze war einer der ersten, der sich auch inhaltlich vom Zeichenunterricht des 
19. Jahrhunderts zu lösen begann. Nachdem er und seine Mitstreiter den Zeichen-
unterricht von ausufernden mechanischen Übungen befreiten, suchten sie nach 
weiteren Möglichkeiten einer kindgerechten Kunst-Pädagogik. Der Mythos vom 
Künstlerkind, der sich im Zuge der Reformbewegung als »Rettungspädagogik«13 
in Zeiten der grassierenden Krise gezeigt hatte, stieß in der Schulpraxis allerdings 
schnell an Grenzen. Nicht nur, dass er einen entwicklungspsychologischen Nach-
weis schuldig blieb, er wurde praktisch gar nicht in letzter Konsequenz umge-
setzt. Die erklärte Orientierung an der Kunst der Gegenwart bezog sich in erster 
Linie auf den Naturalismus. Um diesem Kunstverständnis nachzukommen, war 
man auf systematischen Unterricht angewiesen. Naturalismus und (deutscher) Im-
pressionismus sind auch die letzten Kunstrichtungen, die mit den Konzepten der 
Kunsterziehungsbewegung vereinbar waren. Da sich die Kunst spätestens seit der 
Dadabewegung von jeder Norm löste, blieb dem Kunstunterricht, der am Postulat 
des »Künstlerkindes« festhalten und an die Gegenwartskunst anknüpfen wollte, 
bald nur noch der Prozess bzw. die ästhetische Erfahrung. 

12	 Götze 1897, S. 3 
13	 Skiera 2003, S. 50ff.



Sind Kinder Künstler?

1435	 Am Tropf der Kunsterziehungsbewegung

»Wie distanziert und kritisch reflektiert auch immer, wir hängen am Tropf der einst 
so optimistischen Kunsterziehungsbewegung, und mögen uns dafür hassen.«14

Wenn es so ist, um im Bild von Gerd Selle zu bleiben, dass die Kunstpädagogik 
per »Dauerinfusion« mit Substanzen versorgt wird, die auf eine über 100 Jahre 
zurückliegende »Diagnose« zurückgehen, wäre eine Reflexion dringend empfoh-
len. Es geht darum, das ererbte Bild des Künstlerkindes zu entmythologisieren, 
um es neu mit aktuellen Forschungsergebnissen und Vorstellungen von Kunst, 
Pädagogik, Psychologie und Gesellschaft ins Verhältnis zu setzen.

Warum, so könnte man fragen, tut sich die Kunstpädagogik mit dieser Aufarbei-
tung so schwer? Warum kann sie sich von der als Mythos entlarvten Analogie von 
Kind und Künstler nicht trennen? Besteht etwa die Angst, hinter die Errungenschaf-
ten der Kunsterziehungsbewegung in einen mechanischen, formalen Unterricht zu-
rückzufallen, der dem Anspruch ästhetischer Erziehung und Bildung verfehlt? 

Während in der wissenschaftlichen Pädagogik und der Entwicklungspsycholo-
gie der durch die Reformbewegung entstandene Mythos des Künstlerkindes schon 
lange kritisch hinsichtlich seines historischen Kontextes aufgearbeitet wurde,15 ist 
er sowohl im allgemeinen gesellschaftlichen Bewusstsein als auch in der kunstpä-
dagogischen Theorie und Praxis immer wieder neu zu finden. 

Eine ev. Kirchengemeinde wirbt beispielsweise für eine »Kinderkunstaktion 
zum Thema Multikulturelle Welt« unter der Überschrift »Kinder sind Künstler«. 
Darin heißt es: »Die Kinderkunstaktion wird sich auf spielerische und kreative 
Weise mit den kulturellen Ähnlichkeiten und Unterschieden auseinandersetzen, 
die unsere Gesellschaft zunehmend prägen: Mit Objekten, Bildern und Aktionen 
wollen wir uns der spannenden und manchmal auch schwierigen Erfahrung des 
Fremden und des Eigenen in der Begegnung nähern.« Und weiter: »Präsentieren 
werden die kleinen Künstler ihre Werke dann im Rahmen einer Vernissage.«16 

Die grundsätzliche Gleichsetzung von Kind und Künstler ist z. B. auch im Ber-
liner Rahmenlehrplan für die Grundschule (Kunst) zu finden. Hier wird davon 
ausgegangen, dass zwischen den Strategien der Gegenwartskunst und dem Spiel 
von Kindern eine Analogie besteht. Weil das so sei, wendeten Kinder ähnliche 
Verfahren wie Künstler an und hätten weiterhin einen unmittelbaren, rezeptiven 
Zugang zu Werken der zeitgenössischen Kunst. Diese Setzung findet sich u. a. 
in folgendem Passus: »Anregungen für ästhetisch-künstlerisches Handeln finden 
Lehrerinnen und Lehrer wie Schülerinnen und Schüler besonders in der Gegen-
wartskunst. Diese bezieht sich auf die Welt, die auch die Lebenswelt des Kindes 
sein kann. Zeitgenössische Künstlerinnen und Künstler nutzen bei ihrer Arbeit 
Strategien und Verfahren, die denen ähneln, die die Schülerinnen und Schüler 
aus dem Spiel kennen. Die Schülerinnen und Schüler begegnen daher zeitgemä-

14	 Selle 2004, S. 20
15	 Vgl. z. B. Skiera, Oelkers, Ullrich
16	 derwesten.de/nachrichten/staedte/essen/sued/2009/3/30/news 



Helene Skladny

144 ßen künstlerischen Ausdrucksformen oft mit großer Neugier und Offenheit. Die 
Zeit bis zum Einsetzen der Vorpubertät sollte deshalb genutzt werden, um den 
Schülerinnen und Schülern vielfältige Erfahrungen mit zeitnahen künstlerischen 
Ausdrucksweisen zu ermöglichen.«17 

Auch Helga Kämpf-Jansen postuliert in ihren Thesen zum ästhetischen Lernen 
Folgendes: »Da ästhetisches Lernen heute alle denkbaren Analogien zu künstle-
rischem Tun aufweist, müssen Lernprozesse auch vom ersten Tag an auf Begeg-
nungen und Erfahrungen mit Kunst angelegt sein. Solange sie (die Kinder) noch 
nicht rigiden formalästhetischen Zwängen unterworfen sind, arbeiten sie nämlich 
im traditionellen Verständnis völlig ›unorthodox‹ und haben keine Probleme, sich 
den Werken der Kunst des 20. Jahrhunderts anzunähern.«18

Dass es sich bei den Produkten von Kindern um »Kunst« handelt, wird in eini-
gen kunstpädagogischen Publikationen selbstverständlich vorausgesetzt. So u. a. 
in der Publikation »Kinder machen Kunst mit Medien«.19 

Ein Blick auf den aktuellen kunstpädagogischen Diskurs, der sich u. a. an den 
Themen: Bildungsstandards, Kanonisierung, Kompetenzen usw. entzündet, ver-
fällt an vielen Stellen in eine Polarisierung. Man gewinnt den Eindruck, dass die 
Seite der Kunst (mit dem Anspruch auf freien Ausdruck, Sinnlichkeit und ästheti-
scher Erfahrung) mit der Seite der Pädagogik (mit dem Anspruch einer didaktisch- 
methodischen und auch auf Inhalte im praktisch-produktiven und theoretischen 
Umgang mit Kunst und Ästhetik) in einen erbitterten Streit geraten ist. 

Nicht erst Klaus Mollenhauers Resümee, dass »das Verhältnis von Kunst und 
Pädagogik schon immer glücklos war«20 sollte zu einer kritischen Aufarbeitung 
des kunstpädagogischen Erbes anspornen.

Literatur

Götze, Carl: Zeichnen und Formen. In: Kunsterziehung. Ergebnisse und Anregungen 
des Kunsterziehungstages in Dresden am 28. und 29. September 1901. Leipzig 
1902, S. 141

Götze, Carl: Zur Reform des Zeichen-Unterrichts. In: Lehrervereinigung für die Pfle-
ge der künstlerischen Bildung. Hamburg 1897, S. 3

Götze, Carl: Das Kind als Künstler. In: Lehrervereinigung für die Pflege der künstleri-
schen Bildung. Hamburg 1898

Gräber, Hermann: Urteile von Augenärzten über das Liniennetz- Punktnetz- und 
Strickmuster. In: Zeitschrift des Vereins deutscher Zeichenlehrer. VII Jg., Nr. 15, 
1880.

http://www.derwesten.de/nachrichten/staedte/essen/sued/2009/3/30/news-
115810348/detail.html (2.12.2009)

17	 Berliner Rahmerlehrplan, Grundschule, Kunst, 2004, S. 17
18	 Kämpf-Jansen 2002, S. 253
19	 Oelkers 2005
20	 Mollenhauer, 1990, S. 3



Sind Kinder Künstler?

145Kämpf-Jansen, Helga: Ästhetische Forschung. Wege durch Alltag, Kunst und Wissen-
schaft – Zu einem innovativen Konzept ästhetischer Bildung. Köln 2002.

Key, Ellen: Das Jahrhundert des Kindes. Weinheim/Basel 2000.
Kirchner, Constanze: Kind und Kunst. Annotationen zu aktuellen Forschungsaspek-

ten. In: Kirschenmann, Johannes/Schulz, Frank/Sowa, Hubert (Hrsg.): Kunstpädago-
gik im Projekt der allgemeinen Bildung. München 2006, S. 199

Lüth, Nanna/Mörsch, Carmen (Hrsg.): Kinder machen Kunst mit Medien. München 2005
Ministerium für Bildung, Jugend und Sport des Landes Brandenburg und der Senats-

verwaltung für Bildung, Jugend und Sport Berlin (Hrsg): Rahmenlehrplan Grund-
schule, Kunst Schuljahr 2004/05. Berlin

Mollenhauer, Klaus: Die vergessene Dimension des Ästhetischen. In: Lenzen (Hrsg.): 
Kunst und Pädagogik. Erziehungswissenschaft auf dem weg zur Ästhetik? Darm-
stadt 1990, S. 7

Oelkers, Jürgen: »Erziehung vom Kinde aus.« Über die Macht pädagogischer Bilder. 
In: Seyfarth, Skiera (Hrsg.): Reformpädagogik und Schulreform in Europa Bd. 1. 
Hohengehren 1996, S. 186

Oelkers, Jürgen: Reformpädagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. München 2005
Schwartz, Christian: Neue Bahnen. Ein Lehrplan für den Kunstunterricht an mehr-

klassigen Schulen nach modernen Grundsätzen. Hamburg 1903, Tafel 4
Selle, Gert: Das Eine oder das Andere. Über eine minimalistische Didaktik der äs-

thetischen Irritation. In: BDK-Mitteilungen, Fachzeitschrift des Bundes Deutscher 
Kunsterzieher e. V. Heft 3/03, S. 4

Selle, Gert: Ästhetische Erziehung oder Bildung in der zweiten Moderne? Über ein 
Kontinuitätsproblem didaktischen Denkens. Hamburg 2004

Skiera, Ehrenhard: Reformpädagogik in Geschichte und Gegenwart. Eine kritische 
Einführung. München 2003

Skladny, Helene: Ästhetische Bildung und Erziehung in der Schule. Eine ideenge-
schichtliche Untersuchung von Pestalozzi bis zur Kunsterziehungsbewegung. 
München 2009

Sowa, Hubert: Ästhetische Vision und Sinn für das Tunliche. Kunstpädagogik im real 
existierenden Bildungssystem. In: Kirschenmann/Schulz/Sowa (Hrsg.): Kunstpäda-
gogik im Projekt der allgemeinen Bildung. München 2006, S. 222

Stern, Fritz: Kulturpessimismus als politische Gefahr. Stuttgart 2005
Ullrich, Heiner: Das Kind als schöpferischer Ursprung. Studien zur Genese des ro-

mantischen Kindbildes und zu seiner Wirkung auf das pädagogische Denken. Bad 
Heilbrunn 1999

Stuhlmann, Adolf: Der Zeichenunterricht in der Volks- und Mittelschule. Ein metho-
disch geordneter Lehrgang, Vierter Theil: Das freie Zeichnen nach körperlichen 
Gegenständen. Hamburg 1876, Tafel 14

Abbildungen

Abb. 1:	 Schwartz, Christian: Neue Bahnen. Ein Lehrplan für den Kunstunterricht an 
mehrklassigen Schulen nach modernen Grundsätzen. Hamburg 1903, Tafel 4

Abb. 2:	 Stuhlmann, Adolf: Der Zeichenunterricht in der Volks- und Mittelschule. 
Ein methodisch geordneter Lehrgang, Vierter Theil: Das freie Zeichnen nach 
körperlichen Gegenständen. Hamburg 1876, Tafel 14





Christian Demand

Eulen nach Alfter tragen – ein Misstrauensantrag

1

Da ich fest davon ausgehe, dass die folgenden, bewusst polemischen und ganz 
sicher nicht erschöpfenden Anmerkungen zum Selbstverständnis der zeitgenössi-
schen Kunstpädagogik bei den meisten einschlägig konditionierten Lesern heftige 
Abwehrreflexe auslösen werden, ist es vielleicht sinnvoll, wenn ich in diesem 
Fall als Autor ausnahmsweise einmal nicht hinter die distanzierende Oberfläche 
des gedruckten Wortes zurücktrete, sondern ein paar persönlich biographische 
Angaben vorausschicke. Die wichtigste zuerst: Ich bin weder gelernter noch un-
gelernt praktizierender Kunstpädagoge. Ich verfüge also über keinerlei praktische 
Erfahrung in diesem Fach und bin zugleich, wie ich gerne zugebe, über die Bin-
nendiskurse der Disziplin nur sehr unzureichend informiert. Meine Anmerkun-
gen verdanken sich also dem Blick aus der Außenperspektive, allerdings keiner 
vollständig selbstgenügsamen. Zum einen komme ich aus einer Kunsterzieher-
familie – meine Eltern haben Ende der 1950er-Jahre Lehramt an der Münchner 
Kunstakademie studiert und später am Gymnasium unterrichtet. Ich bin also in 
einem weltanschaulichen Gravitationsfeld sozialisiert worden, das ästhetischer 
Bildung einen hohen Stellenwert einräumte und ich profitiere davon bis heute. 
Von Schwellen- und Berührungsängsten in Hinblick auf Bildende Kunst oder gar 
von Kunstfeindschaft kann in meinem Fall also keine Rede sein. In meiner aka-
demischen Heimat, der Philosophie, oder genauer der philosophischen Ästhetik, 
gibt es zudem große thematische Schnittmengen, etwa bei der auch für die Kunst-
pädagogik zentralen Frage, inwieweit die spezifischen Erlebnisinhalte, die wir 
gemeinhin unter den Begriff der ästhetischen Erfahrung subsumieren, ihrerseits 
begrifflich erfassbar und somit diskursiv vermittelbar sind oder nicht. Und auch 
in der Kunstgeschichte, dem Fach, zu dem ich vor einigen Jahren gewechselt bin, 
habe ich nicht nur ständig mit angehenden Kunstpädagog(inn)en zu tun, sondern 
bin darüber hinaus selbst als Vermittler von Kenntnissen und Fertigkeiten tätig, die 
sich im Umgang mit der bildenden Kunst bewähren müssen. Dass ich dennoch 
nie wirklich das Bedürfnis verspürt habe, in ein interdisziplinäres Gespräch mit 
den Vertretern der Kunstpädagogik einzutreten, die der Öffentlichkeit gegenüber 
als Sachwalter ihres Fachs auftreten, ja dass ich einer näheren Begegnung norma-
lerweise sogar bewusst aus dem Wege gehe, hat mit ein paar Eigentümlichkeiten 
dieses Auftritts zu tun, die nun wiederum bei mir heftige Abwehrreflexe auslö-
sen.1 

1	 Siehe dazu auch Demand 2007b



Christian Demand

148 2

Ich will versuchen, meine Vorbehalte in den Kategorien der ethischen Generalfra-
ge zu fassen, die diesem Aufsatzband als Leitmotiv zugrunde liegt: Dass jegliche 
pädagogische Tätigkeit, ungeachtet aller unterschiedlichen Einzelinhalte, wesent-
lich mit Verantwortung zu tun und deshalb auch eine ethische Dimension hat, 
dürfte unstrittig sein. Schließlich ist das Lehrer-Schüler-Verhältnis, die klassische 
Grundkonstellation jeder Form der Ausbildung oder Unterweisung, ob an der 
Schule, im Handwerk, an einer Akademie, Universität oder sonst wo, wesentlich 
ein Abhängigkeitsverhältnis, und zwar ein asymmetrisches. Es mag als Ausweis 
sokratischer Bescheidenheit gelten, wenn man sich als Pädagoge bemüht, diesen 
Umstand nicht überzubetonen. Aber das ändert nichts daran, dass jede Lehre, die 
sich selbst ernst nimmt, de facto einen doppelten Expertisevorsprung für sich in 
Anspruch nimmt. Die Basis der Legitimation des Lehrenden besteht erstens in der 
Feststellung, dass er etwas substanziell besser kann oder weiß als der andere und 
zweitens in der Behauptung, dass er zugleich auch weiß, wie sich dieses Kompe-
tenzgefälle ausgleichen lässt.

Man kann das besondere Verhältnis von Lehrern und Schülern deshalb auch als 
Vertragsverhältnis interpretieren – was, nebenbei, den Vorteil hat, dass man auf 
dieser Ebene noch keine der in der Kunstpädagogik so beliebten, in ihrer Geltung 
aber meist höchst fragwürdigen anthropologischen Fundamentaltheorien bemü-
hen muss. Selbst dort wo nicht, wie etwa im Falle einer Handwerkslehre, zwei 
Parteien ein durch Vertrag ausdrücklich geregeltes Rechtsverhältnis eingehen, fir-
miert der Lehrende doch als Anbieter der Dienstleistung »Expertisevermittlung«, 
der Schüler als sein Kunde oder, in einer weniger ökonomischen Begrifflichkeit, 
als sein Klient. Für unsere Fragestellung ist bedeutsam, dass der Kunde bzw. Klient 
sich in der Regel in der schwächeren Position befindet, weil er mangels eigener 
Expertise nur zu einem gewissen Teil selbst einschätzen kann, ob der behauptete 
materiale Kompetenzvorsprung, der ja zentraler Bestandteil des Ausbildungsver-
trags ist, wirklich besteht. Da er meist zugleich ebenso wenig in der Lage sein 
wird, die Angemessenheit der pädagogischen Mittel in Bezug auf den Ausbil-
dungszweck zu beurteilen, ist er strukturell zu einem ständigen Vertrauensvor-
schuss gezwungen. Er muss, sofern er überhaupt etwas lernen will, zugleich ler-
nen, sein eigenes Urteil zurückzustellen und sich den Anweisungen des Experten 
zu fügen. Das gilt wohlgemerkt unabhängig davon, ob das damit ausgesprochene 
Vertrauen nun gerechtfertigt war oder nicht: Ausbildung kommt ohne diese be-
sondere Form der freiwilligen Urteilsenthaltung schlichtweg nicht aus.

Dieses strukturelle Ungleichgewicht der Kräfte erlegt dem Lehrenden eine be-
sondere Verantwortung auf. Da er mehr kann und mehr weiß als seine Schüler, 
hat er u. a. die Pflicht, überzogenen Erwartungen entgegenzutreten und Art und 
Umfang seiner pädagogischen Dienstleistungen und damit den möglichen Ertrag 
des Unterrichts so realistisch wie möglich zu schildern – denn Lebenszeit ist eine 
äußerst kostbare Ressource. Dieses Gebot der Fairness kollidiert nun allerdings 



Eulen nach Alfter tragen. Ein Misstrauensantrag

149mit den allgemeinen Rahmenbedingungen des Ausbildungsmarktes. Schließlich 
stehen auch Pädagogen dort als Anbieter in einem Konkurrenzverhältnis und das 
nicht nur zu den eigenen Fachkollegen. Sie konkurrieren darüber hinaus mit dem 
unendlich großen pädagogischen Angebot anderer Wissens- und Kenntnisfelder 
um Schüler wie auch um gesellschaftliche Anerkennung und die damit verbunde-
nen institutionellen und wirtschaftlichen Ressourcen. Von der Seite der Anbieter 
pädagogischer Dienstleistungen aus gesehen, ist es also vorteilhaft, die Relevanz 
des eigenen Lehrangebots nach allen Richtungen hin so groß wie irgend möglich 
erscheinen zu lassen. 

Das bringt mich zu meiner ersten These: Die meisten programmatischen Einlas-
sungen zünftiger Kunstpädagogen erwähnen die verdienstvolle Weitergabe tradi-
tioneller gestalterischer Kulturtechniken wie etwa des Modellierens oder Zeich-
nens nach der Natur, von denen der Kunst- und Werkunterricht historisch seinen 
Ausgang nahm, und nach denen, unabhängig von den ästhetischen Paradigmen-
wechseln des aktuellen (und des künftigen) Kunstbetriebs, zweifellos stets eine 
Grundnachfrage bestehen wird, mit erstaunlicher Beiläufigkeit. Stattdessen rekla-
mieren sie die von ihrem Fach angebotenen, hermeneutischen Hilfestellungen 
zum verständnisvollen Umgang mit zeitgenössischer Kunst als ihr eigentliches 
Kerngeschäft. In der Regel schildern sie die individuelle wie auch gesamtgesell-
schaftliche Bedeutung dieser besonderen Expertisetransferleistung dabei in derart 
dramatischer Überhöhung, dass man sich unwillkürlich die Frage stellt, ob denn 
das in dem dergestalt angesonnenen pädagogischen Vertrag enthaltene Verspre-
chen auf einem so prosaischen Planeten wie dem unseren überhaupt einlösbar 
ist. 

Auf der Suche nach einem möglichst aktuellen Beispiel habe ich ad hoc mei-
ne nicht allzu methodisch geführte, aber doch recht umfangreiche elektronische 
Sammelmappe zum Thema Kunstpädagogik geöffnet und den jüngsten Eintrag 
herausgesucht. Es handelt sich dabei um den Internetauftritt des Instituts für das 
künstlerische Lehramt der Akademie der Bildenden Künste Wien, auf die mich 
ein befreundeter Kunstpädagoge – es gibt ihn wirklich! – unlängst aufmerksam 
gemacht hat. Auf der Suche nach Informationen über das Ausbildungsprofil des 
IKL erfährt man dort, dass das Institut derzeit drei Studienrichtungen anbietet: 
Bildnerische Erziehung, Textiles Gestalten und Werkerziehung. Das sind alles 
ehrenwerte Berufe mit langer Tradition, deren Sinn und Berechtigung ich keines-
wegs in Frage stellen möchte. Ich frage mich allerdings, weshalb sie mit folgender 
hochtrabender Präambel angepriesen werden müssen:

»Demokratische Gesellschaften und die Strukturen, die diese definieren, haben 
in den letzten Jahren fundamentale soziale, ökonomische, politische und techno-
logische Veränderungen erfahren. Die Konsequenzen dieser Veränderungen sind 
weit reichend und durchdringen alle Bereiche gesellschaftlichen Handelns. Ein 
zentraler Aspekt davon wird gemeinhin mit der Kulturalisierung der Gegenwart 
überschrieben. Diese Kulturalisierung meint die Durchdringung von zusehends 
allen Sphären des Alltäglichen mit kulturellen Herausforderungen, Aufgaben und 



Christian Demand

150 Themen und weist daher Kunst und Kultur grundlegend neue Funktionen zu, die 
über die traditionellen Begriffsfelder hinausgehen. Der Umgang mit Kunst und 
Kultur wird heute als eine Grundtechnik gesellschaftlicher Anforderungen ver-
standen und kulturelle Kompetenz als die Grundlage für Handlungsfähigkeit in 
gegenwärtigen Gesellschaften. Kultureller Bildung kommt daher sowohl im insti-
tutionellen als auch außerinstitutionellen Bereich eine zentrale Rolle zu, da diese, 
wenn sie gesellschaftlich wirksam sein will, auf die Schaffung emanzipatorischer 
Handlungsfähigkeit zielt. Effektive kulturelle Bildung muss emanzipatorisch wir-
ken und jene Kompetenzen vermitteln, die es erlauben, mit kulturellen Artikula-
tionen und Zeichen gleichzeitig auf produktiver, reflexiver und kommunikativer 
Ebene umgehen zu können.«2 

Zweierlei sticht an diesem Text unmittelbar ins Auge – erstens: Er ist aus dem-
selben wolkigen Prosastoff gewirkt, aus dem hierzulande traditionellerweise 
die rhetorischen Bordüren für Fest- und Jubiläumsveranstaltungen aller Art ge-
macht werden und der darüber hinaus vor allem im Bereich der akademischen 
Drittmittelantragsstellung Anwendung findet. Die Behauptungen sind pauschal, 
die Begriffe unscharf, logische Folgebeziehungen werden suggeriert aber nicht 
eingelöst, Belege fehlen vollständig. Der Text hat sich, zweitens, terminologisch 
maßlos aufgeplustert und er zelebriert überdies eine ironiefreie Wichtigtuerei, die 
offenbar ohne jegliche Selbstzweifel den Eindruck erwecken möchte, es gehe bei 
der kunstgerechten Ausbildung von Kunstpädagogen um nichts weniger als um 
den Fortbestand unserer Gesellschaft. Hier wird, um mit Lichtenberg zu sprechen, 
Wind gemacht, als wäre der Papst mit Drillingen niedergekommen. 

Dieser Wind ist beileibe keine Wiener Spezialität, er bläst vielmehr recht häu-
fig, wenn die professionelle Kunstpädagogik sich irgendwo im institutionellen 
Einzugsbereich des westlichen Kunstbetriebs öffentlich positioniert. So wurde 
etwa im Jahr 2006 zum UNESCO World Congress of Arts in Education im por-
tugiesischen Viseu eine programmatische Erklärung verbreitet, in der die Wiener 
Formulierungen noch um ein gutes Stück überboten werden. Kunstpädagogische 
Aktivitäten, so konnte man da lesen »both transmit and transform culture through 
the humanizing languages of the arts«. Ein halbes Jahrhundert, hieß es weiter, 
habe die Zunft Lehrpläne und Inhalte nach dem Prinzip »cooperation, not com-
petition« entwickelt – als Kunsthistoriker kann man an dieser Stelle Michelangelo 
lauthals lachen hören! – und das mit durchschlagendem Erfolg: »We are now 
ready to respond proactively to the diverse social and cultural needs of our world. 
In response to the urgent crises of our times, we embrace the challenge to make 
our exceptional resources available to governments and educational communi-
ties across the globe.«3

2	 Akademie der Bildenden Künste Wien 
3	 World Alliance of IDEA ISME and InSEA 2006



Eulen nach Alfter tragen. Ein Misstrauensantrag

1513

Die Kunstpädagogik als globales Kriseninterventionsteam im Dienst der internati-
onalen Staatengemeinschaft – ich weiß ja nicht, wie dieses überspannte Szenario 
auf Insider wirkt, mich lässt es vor allem daran denken, wie klein doch der Schritt 
vom Erhabenen zum Lächerlichen ist. Wer das einschlägige Schrifttum, nicht zu-
letzt auch aus dem Gebiet der ambitionierten Museumspädagogik und Kunstthe-
rapie, auch nur halbwegs kennt, ist zweifellos bereits selbst auf zahlreiche ähn-
lich abstruse Beispiele gestoßen – die Literatur quillt davon über. Wir können also 
gleich zur naheliegenden Anschlussfrage weitergehen: Welches sind die Gründe 
für den latenten Hang zum universal Missionarischen, der einem hier entgegen-
schlägt? Individualpsychologische Erklärungen führen in diesem Fall vermutlich 
nicht sehr weit. Die ausübenden Kunstpädagogen, die ich persönlich kenne und 
noch mehr die angehenden, die an meinen Seminaren teilnehmen, machen mir 
jedenfalls nicht den Eindruck, als fühlten sie sich von sich aus zu Aufgaben von 
solch kolossaler Tragweite berufen. Im Gegenteil. Viele von ihnen scheinen mir 
eher chronisch in ein unseliges Legitimationsgefecht mit einer von ihnen als über-
wiegend geist- und kulturfeindlich erlebten Umwelt verstrickt, der gegenüber sie 
ständig auf’s Neue ihre Daseinsberechtigung nachweisen zu müssen glauben. 
Und vielleicht ist das ja auch schon ein Teil der Antwort. Denn natürlich steigt 
die Versuchung, eine großsprecherische Außendarstellung zu wählen, je gerin-
ger die gesellschaftliche Grundakzeptanz einer Disziplin ist bzw. für je geringer 
ihre Vertreter sie erachten. Allerdings gehe ich in diesem Fall wohlgemerkt nicht 
etwa von einem bewussten Etikettenschwindel aus. Die Kunstpädagogen, die ich 
kenne, erscheinen mir allesamt unbedingt seriös und diese Seriosität hat auch ein 
solides, ideelles Fundament: Es ist der staunenswert kritikimprägnierte Glaube an 
die wunderbare, beseligende, pazifizierende, bewusstseinserweiternde, wirklich-
keitserschließende, volkserzieherische, wahrnehmungserweiternde und ideolo-
gietranszendierende Wirkungskraft der einen, wahren und einzigen Kunst. 

Dieser Glaube und das von ihm befeuerte krypto-soteriologische Ostinato be-
gleitet die Kunstpädagogik schon seit ihren Anfängen. Als im September 1901 
der erste deutsche Kunsterziehungstag in Dresden zusammenkam4, um über »die 
Förderung der Kunst und ihre Verbreitung im Volke« zu diskutieren, wurde be-
reits mit denselben superlativischen Topoi gearbeitet: »Welch ein erhabenes Ziel 
ist dies!« rief Oberbürgermeister Otto Beutler damals den Teilnehmern entgegen 
und hoffte, dass daraus ein »wirklicher, großer Segen für unser Volk entspringen 
wird«. Der geheime Schulrat Grüllich, der als Vertreter des kgl. sächsischen Un-
terrichtsministeriums sprach, legte gleich noch einen drauf. Die Kunst, so meinte 
er »soll ja nicht bloß einzelne hervorragende Geister der Menschheit oder einzel-
ne Kreise des Volkes beglücken, nein, sie soll die ganze Erde, auch die Hütte und 
Seele des ärmsten Mannes verklären. Die Wissenschaft ist bloß für einen kleinen 
Kreis Auserwählter bestimmt, die Kunst für die große Mehrzahl der Menschen; 

4	 Kunsterziehungstag 1/1901, 1902



Christian Demand

152 am wenigsten möchte ich den Mühseligen und Beladenen ihren Sonnenschein 
entzogen wissen.« Beifall – verzeichnet das Protokoll an dieser Stelle. Wie bei 
dem heterogenen Teilnehmerfeld aus Volksschullehrern, Stadtbauräten, Künstlern 
und Museumsleitern nicht anders zu erwarten, gab es keine geschlossene Lehr-
meinung darüber, wie der Volkserzieher den »Tempel der Kunst« am besten für 
die Mühseligen und Beladenen öffnet. Dennoch lässt sich, was die Fragen nach 
Notwendigkeit, Möglichkeiten und Ziel von Kunstvermittlung angeht, aus den 
Einzelbeiträgen ein kleinstes gemeinsames Vielfaches herausdestillieren, das sich, 
im Anschluss an die von mir vorhin skizzierte pädagogische Grundsituation, in 
die Form eines klassischen Syllogismus bringen lässt. 

Prämisse eins besteht, wie nicht anders zu erwarten, aus einer Defizienzthese. 
Sie besagt in diesem Fall, dass die meisten Menschen durch die naturwidrigen 
Rahmenbedingungen des Zivilisationsprozesses in ihrer Aufnahmefähigkeit für 
das Schöne so deformiert seien, dass sie es ohne Anleitung anderer nicht einmal 
mehr erkennen könnten, wenn sie direkt davor stünden. Prämisse zwei bildet 
das Paradigma von der Kunst als Endpunkt ästhetischer Optimierung. Ich meine 
damit die Auffassung, nach der die Kunst gleichsam den krönenden Schlussstein 
eines hierarchischen Stufenbaus aus zahllosen gestalterischen Prozessen darstellt, 
in dem sich nach oben hin eine Sinnfülle anreichert, wie sie in den prosaischen 
Niederungen des Alltagslebens nirgends zu finden ist. Diesem Ausnahmestatus 
verdankt die Kunst ihre besondere Bedeutung als Gegenstand einer institutionell 
geförderten Betrachtung und Verehrung. Die Konklusio aus den beiden Obersät-
zen lautet dann: Kunstpädagogik ist nötig und sinnvoll, denn sie macht die man-
nigfachen Deformationen der Sinnlichkeit namhaft und versetzt die Menschen 
durch eine schrittweise, pädagogisch begleitete Annäherung an das ästhetisch 
Beispielhafte und künstlerisch Herausragende in die Lage, gute Gestaltung im 
allgemeinen und die Kunst im besonderen wieder zu schätzen. Der dadurch er-
schlossene individuelle ästhetische Glücksgewinn ist wohlgemerkt keineswegs 
ein Selbstzweck, sondern dient der gesamten Gesellschaft, denn ästhetisch erzo-
gene Menschen sind auf lange Sicht auch die besseren Mitmenschen. 

4

Vielleicht sollte ich an dieser Stelle deutlich machen, dass es mir keineswegs 
darum geht, mich über die Teilnehmer des Dresdener Kunsterziehertags lustig zu 
machen. Ihr Kampf für mehr Bildungsgerechtigkeit im deutschen Kaiserreich war 
ohne Frage ehrenwert und das penetrante Weltretterpathos, mit dem sie dieses 
Vorhaben in der Öffentlichkeit bewarben, kein Eigenfabrikat sondern der gängige 
Ton in den meisten volkspädagogischen und lebensreformerischen Debatten der 
Zeit – es genügt, einmal kontrollhalber einen kurzen Blick auf die zahllosen Re-
den und Aufsätze zum Schillerjahr 1905 zu werfen. Festzuhalten ist überdies, dass 
die Expertise, die die Dresdener Tagungsteilnehmer weiterzugeben anboten, we-
niger in der Anleitung zu waghalsigen kulturtheoretischen Verrenkungen bestand, 



Eulen nach Alfter tragen. Ein Misstrauensantrag

153sondern schlicht und einfach darin, die Ausbildung der Urteilskraft ihrer Schüler 
durch Ausbildung derselben gestalterisch praktischen Fertigkeiten zu befördern, 
auf deren meisterlicher Beherrschung nach allgemeinem Konsens auch die Kunst 
selbst beruhte. Dabei galt ihr fürsorgliches Interesse vor allem den unterprivile-
gierten sozialen Schichten, denen man die Gelegenheit zu fachmännisch angelei-
tetem Zeichnen und Werken und damit die Möglichkeit geben wollte, sich durch 
praktisches Tun ein Gebiet der Hochkultur zu erschließen, von dem sie in der 
Regel ausgeschlossen waren. Bemerkenswert ist nun – und das wäre meine zwei-
te These –, dass in der zeitgenössischen kunstpädagogischen Fachliteratur von 
derart basalen Hilfestellungen eher am Rande die Rede ist, während einem aber 
praktisch auf jeder zweiten Seite mit wilder Emphase die krudesten ästhetischen 
Mystizismen und pädagogischen Heilsversprechen entgegenschlagen. Zwar wird 
die Kunst heute natürlich nicht mehr als die sinnliche Schauseite des Wahren 
und Guten beworben. Stattdessen tritt sie nun als »individuelles ›Laboratorium‹ 
zur experimentellen Erforschung komplexer und dynamischer Selbst- und Welt-
erfahrungen« auf, widerständig gegen »Verfügungswissen« und »für Bildungs-
prozesse unentbehrlich«5, oder man verklärt die »Erkenntnis-Bilder der Kunst« 
zu einem »Möglichkeitsraum des Nichtdagewesenen«, in dem exklusiv eine 
geheimnisvolle »fluide Intelligenz«6 gedeihe und ähnliches mehr.7 Es ist schwer 
auszumachen, wie viele dieser von emphatischer Rhetorik umhüllten Trivialitä-
ten wiederum exklusiv im akademischen Habitat der Kunstpädagogik gedeihen. 
Zeitgenössische Kunsttheorie hat diesbezüglich ja leider nur allzu häufig einen 
ähnlich windigen Zuschnitt. Auch dort hört man alle Nase lang, die Kunst eröffne 
»Räume für das Spielerische, Phantasievolle, Zielungerichtete« und rette so die 
vermeintlich verlorene »leib-sinnliche, geistig-spirituelle Ganzheit menschlicher 
Wahrnehmung«8; oder es führen die angeblich »zutiefst verstörende[n] Erfahrun-
gen« mit zeitgenössischer Performancekunst zu einer »Verwandlung des anschau-
enden Subjekts«9; oder es wird die Hoffnung beschworen, über die »ästhetische 
Arbeit« im Umgang mit der Kunst am Ende gar »das Wahrnehmen selbst zu einer 
Kunst auszubilden«10. Die Essenz all dieser angestrengten Theoriegebilde ist in 
der Regel die gleiche wie schon bei Herrn Schulrat Grüllich: In der Kunst walten 
ungeahnte Kräfte, die nirgends sonst zu finden und für eine freie und plurale 
Gesellschaft unverzichtbar sind – »das Rohe und Gemeine«, hieß es weiland in 
Dresden, »weicht vor der wahren Kunst scheu zurück«.

5	 Peters 2000, S. 233 u. 234
6	 Kirschenmann 2004, S. 26 u. 27
7	 Eine reichhaltige Auswahl einschlägiger Theoreme findet sich bei Kirschenmann/Schulz/

Sowa 2006. Zur kritischen Würdigung der geistigen Bohrtiefe dieses Bandes siehe auch 
Demand 2007a.

8	 Bonnet 1999, S. 196 u. 202
9	 Fischer-Lichte 2003, S. 160/156/151
10	 Bockemühl 2002, S. 218 u. 220



Christian Demand

154 Diese inhaltliche Kontinuität wäre nicht weiter problematisch, hätten sich nicht 
in der Zwischenzeit in der bildenden Kunst grundstürzende Entwicklungen er-
eignet und damit auch der Gegenstand der pädagogischen Dienstleistung sich 
radikal verändert. 1901 konnte man vielleicht noch gutherzig an einen Kollek-
tivsingular namens »wahre Kunst« glauben, eine Kunst, die wie von Zauberhand 
für jede Epoche einen passenden Stil ausprägte, sodass man die wahre Kunst von 
der falschen einfach dadurch unterscheiden konnte, dass man sie auf Qualitäten 
wie Zeitgemäßheit und Wahrhaftigkeit hin überprüfte; eine Kunst, deren Ethos die 
entsagungsvolle Vervollkommnung sehr klar benennbarer Fertigkeiten forderte, 
eine Kunst, an deren Meisterleistungen sich jede andere Form der Gestaltung zu 
messen und zu der man als Betrachter folglich aufzuschauen hatte; eine Kunst 
auch, die, wenn man von einigen wenigen Grenzfällen absah, prinzipiell nach 
einsichtigen Kriterien zu beurteilen und deren Produktion wie Rezeption damit 
grundsätzlich lehr- und lernbar waren. Auf all diesen Prämissen ruhte das hehre 
Programm der Volkserziehung durch ästhetische Bildung.

Ein gutes Jahrhundert später wird man wohl kaum mehr jemanden finden, der 
einem dieses anspruchsvolle normative Gesamtpaket abnehmen wollte. Der zeit-
genössische Kunstbetrieb präsentiert sich als unübersichtliches, radikal heteroge-
nes Pluriversum, in dem die unterschiedlichsten und gegensätzlichsten Positionen 
miteinander um unsere Aufmerksamkeit konkurrieren, in der das programmatisch 
Kontingente, bewusst Ephemere, Fragmentarische, Inkohärente, Nur-Individuelle, 
Widersprüchliche ebenso viel, wenn nicht mehr Raum einnimmt als das auf Be-
ständigkeit angelegte, ohne dass sich aus dieser oder auch einer anderen Diffe-
renz eine verbindliche Wertbestimmung ableiten ließe. Diese so unterhaltsame 
wie ermüdende Betriebsamkeit, die allenfalls ein Geflecht kultureller Märkte und 
ein paar institutionelle Traditionen noch lose zusammenhalten, gibt keinerlei Ver-
anlassung mehr, den Begriff der bildenden Kunst weiterhin in der emphatischen 
Weise im Singular zu gebrauchen, wie das ehedem sinnvoll schien. Und am aller-
wenigsten gibt sie Anlass zu der Vermutung, der Kunst als solcher oder auch ihrer 
Rezeption eigneten per se gesamtgesellschaftlich segensreichere Kräfte als etwa 
Mode, Kino, Sport oder auch Popmusik.

5

Dass sich die Frage, was Kunst ist, nicht mehr allgemeinverbindlich beantwor-
ten lässt, gehört deshalb heute zur kunstphilosophischen Erstsemesterausstat-
tung. Dass sich, was man nicht definieren kann, auch nicht in der Weise lernen 
und lehren lässt, wie das ehedem die Zünfte und später die Akademien über 
Jahrhunderte für sich in Anspruch nahmen (und wie es noch die Teilnehmer des 
Dresdener Kunsterziehertages als selbstverständlich voraussetzten), scheint sich 
hingegen noch nicht wirklich herumgesprochen zu haben. Es ist nichtsdestowe-
niger wahr und es betrifft den Kern jeglicher kunstpädagogischer Programmatik. 
Man muss sich nur einmal den Ausbildungsplan der École des Beaux-Arts etwa 



Eulen nach Alfter tragen. Ein Misstrauensantrag

155zur Zeit Ingres’ mit dem einer beliebigen deutschen Kunsthochschule von heute 
vergleichen, um den Unterschied anschaulich vorgeführt zu bekommen. An der 
Beaux-Arts war für alle Studenten der gleiche Kanon an Kenntnissen und Fer-
tigkeiten verbindlich und jeder Professor empfand es, unabhängig von allen in-
nerakademischen Richtungsstreitigkeiten und seiner persönlichen künstlerischen 
Handschrift, als seine selbstverständliche Aufgabe, ihn zu vermitteln. An zeitge-
nössischen Akademien wird zwar immer noch ein bunter Strauss unterschied-
lichster Fächer angeboten, doch sind sie für die Studenten fast ausnahmslos fa-
kultativ. Jeder Klassenprofessor agiert bei der Festsetzung der Ausbildungswege, 
-mittel und -ziele vollkommen autonom, ist also niemandem gegenüber rechen-
schaftspflichtig. Gegensätzliche und widersprüchliche Lehrauffassungen sind 
heutzutage deshalb auch nicht etwa die Ausnahme, sondern vielmehr die Regel. 
Die Zugehörigkeit zum Kollegium einer Akademie besagt nichts, aber auch gar 
nichts über die Kunstauffassung, die der Einzelne dort vertritt. Das institutionelle 
Drumherum bildet keine inhaltliche Klammer mehr, es dient vielmehr weitgehend 
pragmatischen Zwecken, wobei der Glaube an die Notwendigkeit gebündelter 
Ressourcen zweifellos weit vor den Hoffnungen rangiert, die mit der Bündelung 
von Lehrkompetenz (welcher Art auch immer) verbunden sein mögen.

An diesen Sachverhalt, den ich hier ausdrücklich nicht bewerten will, schließt 
meine letzte These an. Ich werde sie vorsichtshalber als Frage formulieren: Könnte 
es sein, dass die zeitgenössische Kunstpädagogik noch immer nicht die Konse-
quenzen aus der völligen Entgrenzung des Kunstbegriffs gezogen hat? Oder ge-
nauer: Wenn die Kunst kein übersichtliches Singularunternehmen mehr ist, wenn 
ihre Entwicklung wie ihre Bewertung nicht mehr dem über Jahrhunderte bewähr-
ten Prinzip der Sinnanreicherung durch ständigen gestalterischen Komplexitäts-
gewinn gehorchen, sondern eher als reichhaltiges Panoptikum höchst individu-
eller Zeichenwelten erscheint, welcher Art ist dann das Kompetenzgefälle, das 
die Kunstpädagogik auszugleichen verspricht? Worin genau besteht ihr pädago-
gisches Versprechen und worauf gründet es sich? Wenn mich nicht alles täuscht, 
besteht es derzeit vor allem in der Verheißung, den Schlüssel zum Verständnis 
der geheimnisvollen und herausfordernden Werke bereit zu halten, die an die 
Stelle der Kunst vor dem Paradigmenwechsel der Moderne getreten sind. Dies 
wäre in der Tat ein diskutabler Vorschlag, handelte es sich bei zeitgenössischer 
Kunst tatsächlich um einen Gegenstand von unglaublicher Komplexität, zu des-
sen Verständnis man eben nur über die Hilfestellung anspruchsvollster Kenntnisse 
und Fertigkeiten gelangt. Dieser Auffassung möchte ich allerdings entschieden 
entgegentreten. Zwar gibt es im zeitgenössischen Kunstbetrieb durchaus Positi-
onen, die man nur dann verstehen und damit adäquat beurteilen kann, wenn 
man gediegene Kenntnisse über historische und diskursive Verbindungslinien hat. 
Aber auch wenn ständig das Gegenteil behauptet wird: Tatsächlich stellt nur der 
geringste Teil des Angebots das Publikum vor unlösbare Rätsel. Der Reflexions-
aufwand, den die Begegnung mit Werken von so arrivierten Größen Anselm Kie-
fer, Andreas Gursky, Jeff Koons, Sophie Calle, Cy Twombly oder auch Jeff Wall 



Christian Demand

156 erfordert, ist, wenn man sich erst einmal ein wenig mit den Gepflogenheiten des 
aktuellen Kunstbetriebs vertraut gemacht hat, jedenfalls eher überschaubar. Und 
was an hermeneutischen Handreichungen darüber hinaus notwendig sein sollte, 
stellt eine umtriebige Kunstpublizistik in der Regel schon bereit, bevor die Kunst-
pädagogik mit ihrem schwerfälligen literarischen Apparat überhaupt reagieren 
kann. 

Was also genau ist der Gegenstand der Disziplin? Welchen Expertisevorsprung 
beansprucht sie wem gegenüber? Wie begründet sie ihren Vorrang als Lehrfach 
gegenüber konkurrierenden Angeboten wie beispielsweise der Kunst- und Kul-
turgeschichte oder den Bild- und Medienwissenschaften, aber auch gegenüber 
Kochen, Haushaltsmanagement, Yoga, Computer-Gaming oder Fliegenfischen? 
Ich habe auf diese Frage bisher noch keine überzeugende Antwort erhalten. Aber 
vermutlich wäre sie mir auch gar nicht erst in den Sinn gekommen, wenn Kunst-
pädagogen im öffentlichen Diskurs nicht ständig monoman von der »Schaffung 
emanzipatorischer Handlungsfähigkeit« und anderen zivilisatorischen Herkules-
taten delirieren würden, sondern sich stattdessen zur Abwechslung einmal wieder 
auf ihr angestammtes Kerngeschäft und dessen Vertragsinhalte besinnen würden. 
Das aber sind weder die Entwicklung und Vermittlung ästhetischer Theorie, Se-
miologie, Soziologie, Psychologie oder auch Hermeneutik der Kunst – dafür gibt 
es bekanntlich eigene, spezialisierte Wissenschaften, deren Ergebnisse zu popula-
risieren allenfalls eine Zusatzleistung kunstpädagogischen Unterrichts darstellen 
kann –, sondern die praktische Anleitung zu individuellem gestalterischem Tun, 
sprich: die höchst anspruchsvolle Weitergabe der höchst anspruchsvollen mimeti-
schen Kulturtechniken, von denen sowohl Kunst und Kunsthandwerk als auch die 
Kunst- und Werkerziehung ehedem einmal ihren Ausgang nahmen. Dass diese 
Techniken, sofern sie nur entsprechend kunstvoll vermittelt werden, mindestens 
ebenso bereichern und beglücken können, wie alle konkurrierenden Lehrange-
bote, ist hinlänglich bewiesen. In welchem Masse sie auch für den zeitgenössi-
schen Kunstbetrieb weiterhin von Bedeutung sind, kann deshalb herzlich egal 
sein – schließlich ist bislang noch niemand an einer Karriere als Konzeptkünstler 
gehindert worden, nur weil er zuvor zeichnen gelernt hatte. Es würde mich nicht 
wundern, wenn die intellektuelle Entkrampfung, die ein solcher Akt bewusster 
soteriologischer Askese nach sich zöge, auf Dauer allen Vertragsparteien gleicher-
maßen zugute käme. 



Eulen nach Alfter tragen. Ein Misstrauensantrag

157Literatur

Akademie der Bildenden Künste Wien: Künstlerisches Lehramt. http://www.akbild.
ac.at/Portal/studium/studienrichtungen/kunstlerisches-lehramt (16.11.2009)

Bockemühl, M.: Atmosphären sehen. Ästhetische Wahrnehmung als Praxis. In: Ma-
hayni, Z. (Hrsg.): Neue Ästhetik. Das Atmosphärische und die Kunst. München 
2002, S. 203–222

Bonnet, A.-M.: Kunst und Körper. Vom »Rausch der Sinne« zum weißen Rauschen. 
In: Liessmann, K. P. (Hrsg.): Im Rausch der Sinne. Kunst zwischen Animation und 
Askese. Wien 1999, S. 171–206

Demand, C.: Kunstpädagogisches Repetitorium. Ästhetikkolumne. In: Merkur. Deut-
sche Zeitschrift für europäisches Denken Heft 1, 61. Jahrgang (2007a), S. 51–56

Demand, C.: Nach dem Spiel ist vor dem Spiel: Für einen Ausstieg aus der ästheti-
schen Apokalypse. In: BÖKWE. Fachblatt des Berufsverbandes Österreichischer 
Kunst- und WerkerzieherInnen 1/(2007b), S. 25–30

Fischer-Lichte, E.: Ästhetische Erfahrung als Schwellenerfahrung. In: Küpper, J./Men-
ke, C. (Hrsg.): Dimensionen ästhetischer Erfahrung. Frankfurt a. M. 2003,  
S. 138–161

Kirschenmann, J.: Zwischen diskursivem Annähern und sprachlosem Ahnen ist der 
Betrachter im Bild. In: BDK-Mitteilungen (2004) 2, S. 25–27

Kirschenmann, J./Schulz, F./Sowa, H. (Hrsg.): Kunstpädagogik im Projekt der allge-
meinen Bildung. München 2006

Kunsterziehungstag 1/1901 (Hrsg.): Kunsterziehung. Ergebnisse und Anregungen des 
Kunsterziehungstages in Dresden am 28. und 29. September 1901. Leipzig 1902

Peters, M.: Erschriebene Grenz-Gänge. Wahrnehmung und ihre sprachliche Trans-
formation in der Rezeption von Kunst. In: Gottlob, S., et al. (Hrsg.): Was ist Kritik?: 
Fragen an Literatur, Philosophie und digitales Schreiben. Hamburg 2000,  
S. 231–246

World Alliance of IDEA ISME and InSEA: Joint Declaration of March 4, 2006.  
http://www.idea-org.net/en/articles/World_Alliance_of_IDEA_ISME_and_InSEA





Hubert Sowa

Verantworteter Blick 
Kunstpädagogik als hermeneutische Bildung  
des Sehens

So I give you my eyes, and all of their lies 
Please help them to learn as well as to see 
So capture a glance, and make it a dance 

Of looking at you looking at me 
The Grateful Dead, Dark Throated Wind

Im Folgenden möchte ich in einer Weise von den Grundlagen der Kunstpäda-
gogik sprechen, die im Begründungsdiskurs der letzten Jahre möglicherweise 
ungewohnt scheint, vielleicht sogar als spekulativ abgetan werden mag. Jedoch 
scheint mir diese vom Weg der neueren Fachentwicklung abweichende und et-
was distanziertere Art der Besinnung notwendig zu sein, um im Sinne hermeneu-
tischer Begründung zurück zu der selbstverständlichsten Grundlage zu finden, 
die eine Kunstpädagogik im Projekt der allgemeinen Bildung zu tragen vermag: 
Das Verhältnis des Menschen zu Sichtbarkeit und Bild. 

Zu weit hat der vor allem an den Hochschulen geführte Diskurs, hat auch ein 
großer Teil der neueren kunstpädagogischen Forschung vielerorts diese Grundla-
ge aus den Augen und unter den Füßen verloren, hat sich in hoch getürmte und 
reflexiv selbstbezügliche Metaphorik verstiegen und dabei den Bezug zur schuli-
schen Praxis ebenso vergessen wie die Ausweisung der Begründungen, die unser 
Fach im Rahmen des Projekts einer »allgemeinen Bildung« rechtfertigen.1 

Auch wenn daher die folgende Besinnung weit ausholend erscheinen mag, ist 
sie nichts desto weniger sehr eng auf die Praxis der Kunstpädagogik und den Fach-
diskurs bezogen, deutet dezidiert auf den Fokus dieser Praxis: Das sich-bildende 
Sehen und – in der Zielperspektive – das gebildete Leben in der Sichtbarkeit, das 
fähig ist, auf Sichtbares mit Sichtbarem zu antworten.2 

1	 Bildende Kunst

Die auszeichnende Besonderheit des Faches Kunst im Projekt einer allgemeinen 
Bildung ist der Bezug zum Sehen. Gesehen wird zwar in der Tat auch in anderen 
Fächern, Bilder werden auch in anderen Fächern benutzt. Aber das Fach Bildende 
Kunst nimmt sich des Sehens in anderer Weise an, stellt es in den Mittelpunkt. 
Desgleichen sind mit Kunst durchaus auch andere Fächer befasst (die Literatur, 
die Musik, der Tanz, das Theater, die Geschichte, die Religion). Aber das Fach 

1	 Beispielhaft sei genannt: Pazzini 2008
2	 Näher: Sowa 2008



Hubert Sowa

160 Bildende Kunst hat es in auszeichnender Weise mit jener Form der Kunst zu tun, 
die sich wesentlich und nicht nur akzidentell auf das Sehen bezieht, sich im Sicht-
baren hält.

Eben damit wird sie der anthropogenen Grundlage gerecht, die substanziell die 
»bildende« Kunst trägt und durchherrscht. Das Sichtbare ist der Bezugspunkt der 
Kunst, die sich in einer komplexen geschichtlichen Entwicklung darauf bezieht 
und in verschiedenen Weisen des Bildens darauf antwortet.3 Erst in einer sehr 
späten Phase dieser Geschichte von Sehen und Bilden gerät diese Grundlage in 
Vergessenheit – nämlich da, wo die Kunst der Moderne sich als »absolut« ver-
steht, sich vom Sichtbaren löst und sich in abstrakter Weise als eine rein kom-
munikative Aktivität begreift. Dort verwandelt sie sich, wird zu einer Aktivität des 
kommunikativ-strategischen Setzens von konzeptuellen »Positionen«. 

Damit aber löst sie sich von ihrer anthropogenen Grundlage. In verhängnisvol-
ler Weise zeigt sich diese Loslösung von der dezidiert »bildenden« Kunst durch 
die Entwicklung der Kunst der Moderne: Mit den Tendenzen der entgrenzenden 
medialen Expansion, der Konzeptualisierung, der kommunikativen und »strategi-
schen« Selbstbezüglichkeit hat die Kunst der späten Moderne selbst den ausge-
zeichneten Bezug zu Sichtbarkeit und Bild in Frage gestellt, namentlich in Beru-
fung auf Marcel Duchamp. 

Der hochschulische Fachdiskurs zur »Bildenden Kunst« hat sich in den letz-
ten Jahrzehnten in immer einseitigerer und ausschließlicherer Weise an der ge-
schichtlich aktuellen Kunst orientiert und ist deren Vorgaben gefolgt: unbefragt, 
unbegründet, undistanziert. Meines Erachtens hat er damit einen Weg eingeschla-
gen, der zu revidieren ist: Denn das Unterfangen der Kunstpädagogik hat sich 
mindestens ebenso intensiv auf anthropologische Gründe zu beziehen wie auf 
die geschichtlichen Formen der Kultur. Das ist eine Frage umfassender und nicht 
nur temporärer Verantwortlichkeit von »Bildung«.

Viele Entwicklungsformen der späten Moderne sind im Gesamtkontext der Ge-
schichte der Bildenden Kunst nicht mehr als Sonderentwicklungen, die sich stets 
nur negativ auf die selbstverständliche Basis von Bild und Sichtbarkeit beziehen: 
Selbst dort, wo sie diese am entschiedensten zu negieren scheinen oder sich in-
different zu ihr verhalten scheinen, nähren sie sich in Wahrheit immer noch von 
ihr – gleichsam parasitär. Das sich immer wiederholende strategische displace-
ment vieler modernistisch-konzeptueller Kunstaktivitäten arbeitet sich in der lan-
gen Linie stets noch an der geschichtlichen und anthroplogischen Grundlage der 
Bildenden Kunst ab, stößt sich von ihr ab.4 

Dieser Abstoß wird nicht nur am biographischen Bildungsweg der wichtigsten 
Künstler der Moderne sichtbar, die selbstverständlich tief zu Hause waren im bil-
denden Sehen (um nur zu nennen: Cézanne, Picasso, Matisse, Duchamp, Kan-
dinsky, Brancusi, Moore, Giacometti, Chillida, …), sondern deren Entwicklung 

3	 Vgl. prinzipiell: Eibl-Eibesfeld 2007
4	 Vgl. Sowa 1996



Verantworteter Blick

161gar nicht zu verstehen ist ohne diese tief traditionelle Wurzel. Erst die vermessene 
spätmoderne Behauptung einer »Kunst als Kunst« (Kosuth) hat die Dinge hier aus 
dem Lot gebracht und zu verhängnisvollen Missverständnissen geführt.

Die heute gefeierten Schübe einer »Rückkehr« der Malerei oder der Skulptur 
in den postmodernistischen Kunstdiskurs (etwa: nach 1980, nach 2000), gründen 
sich keinesfalls in der »konzeptuellen« postduchampianischen Linie, sondern 
eher in einem tief wurzelnden Traditionalismus, der auch an den Kunstakademien 
nie verschwunden war. Sie folgen keiner konzeptuellen Strategie des ironischen 
oder strategischen »Zurücks« zur Sichtbarkeit, sondern setzen die nie verschwun-
dene Tradition der Bildenden Kunst erfolgreich fort.5

Im Blick auf diese traditionalistische und anthropologisch invariante Sub-Ge-
schichte der Moderne stünde einer Kunstpädagogik heute wesentlich mehr Be-
scheidenheit gut an: Der beste Weg für sie ist »bei ihren Leisten zu bleiben« 
und das zu tun und zu vertreten, was ihr Eigenstes ist: Bild und Gestaltung als 
Antworten auf Sichtbarkeit.6 

Damit bleibt sie nicht nur zugleich bei den bildungsrelevanten anthropogenen 
Wurzeln der Kunst, sondern sie wird auch ihrer metaphysischen Grundlage ge-
recht. Genau deswegen wird hier von einer »Ethik und Pädagogik der Sichtbar-
keit« gesprochen.

2	 Sehen und Bilden

Wir Menschen sind Wesen, die auf das sichtbare »Es gibt« oder »Dasein« der 
Welt angewiesen sind und blickend darauf antworten.7 Wir stehen in einem lich-
ten Weltverhältnis, das sich auch als Sichtigkeit bezeichnen ließe. Der lichte und 
offene Raum8 ist die Grundbedingung unseres Denkens und Handelns. Diese 
»Sichtigkeit« der Welt ist ebenso mit unserer anthropogenen Kondition verbun-
den wie zugleich tief mit unserer Geschichtlichkeit und Kultur verwoben. Sie ist 
uns verständlich, insofern wir uns als Menschenwesen immer-schon verstanden 
haben und uns darüber ins-Gespräch-kommend verständigt haben.

Das, was es zu sehen gibt, wird in der Geschichte des Menschen mit einem 
gestaltenden Bilden beantwortet. Es gibt eine Geschichte des Sehens, die an-
schaulich wird im menschlichen Bilden – namentlich in der bildenden Kunst. 
Unter dieser Geschichte der Kunst liegt aber stets der Grund der Sichtbarkeit als 
solcher. Freilich ist dieser Grund an sich unzugänglich: Es gibt kein »reines«, 
voraussetzungsloses, »geschichtsfreies« Sehen. Vielmehr ist das Sehen zutiefst 
hermeneutisch verfasst, steht in einem hermeneutischen Apriori. Das Sehen und 
Bilden bestimmt sich geschichtlich immer-wieder fort als ein Antwortverhältnis, 

5	 Vgl. neuerdings: Hockney 2001, 2009
6	 Berger 1999; Belting 2001 
7	 Zur Phänomenologie und Hermeneutik des Sehens vgl. grundsätzlich Husserl (1980), § 27; 

Heidegger (1976, 1977); Merleau-Ponty (1965, 1986); Levinás (1984)
8	 Zum Licht vgl. Schöne, 1954 und Bering/Rooch 2008



Hubert Sowa

162 ist verantwortet in die Sichtbarkeit. Das ist nur ein anderer Name für »MIMESIS«.9 
So sind die Bildungen der Natur und die auf sie antwortenden Bildgestaltungen 
des Menschen jeweils Vorgaben und Voraussetzungen des sich immer neu bilden-
den Sehens – und eine Pädagogik des Sichtbaren ist stets der Schnittpunkt, in dem 
sich Bilden und Sehen als natürliche Genesis und als geschichtliche Tradition 
vermitteln.

In der älteren Fachtradition der Kunstpädagogik war diese Problemlage selbst-
verständlich bewusst. Sie argumentierte gleichsam doppelt: Zum einen ging sie 
von der anthropogenen Entwicklung des Seh- und Darstellungsvermögens aus, 
gewann in der empirischen Untersuchung der Entwicklung des bildnerischen 
Gestaltens von Kindern Erkenntnisse über die anthropologischen und psycho-
logischen Grundlagen der Kunstpädagogik. Zum anderen versuchte sie die ge-
schichtliche Entwicklung der Bildenden Kunst in einen bildenden Bezug zur indi-
viduellen Entwicklung des Sehens und Gestaltens zu setzen.

Auch wenn dies manchmal fragwürdig erscheint und kritisiert wurde, ist eben 
diese Doppelfigur der Begründung meines Erachtens substanziell für unser Fach 
und entspricht genau dem Grundproblem kunstpädagogischer Vermittlung. Das 
Verhältnis zur Sichtbarkeit entwickelt sich in einer strukturierten Form, es baut 
sich auf, schreitet von niedrigeren Stufen zu höher entwickelten Stufen fort. Las-
sen wir das unberücksichtigt, dann stehen wir in Gefahr, von Heranwachsenden 
das Überspringen von notwendigen Stufen zu fordern, sie etwa zu früh mit For-
men des Sehens zu konfrontieren, die sie natürlicherweise gar nicht zu leisten 
vermögen. Eine sorgfältig vergleichende Abwägung zwischen kunstgeschichtli-
cher Auseinandersetzung und der individuellen anthropogenen Entwicklung von 
Kindern und Jugendlichen10 ist die Basis jeder vernünftigen Kunstpädagogik.11

3	 Die Entwicklung der Schichten und Stufen des Sehens und 
Bildens

Ein grober Überblick über die dokumentierte Geschichte des künstlerischen Se-
hens zeigt, dass die Anfänge sich sehr deutlich von den späteren Entwicklungen 
unterscheiden. Mindestens vier wesentliche Stufen des verstehenden Sehens las-
sen sich deutlich voneinander abheben:

Ein Sehen und Bilden, das sich aus der untersten und tiefsten Wurzel des •	

Sehens nährt: dem Blick in den antwortenden Blick des Anderen. Der physi-
ognomisch fixierende, verstehende und antwortende Blick in den personalen 
An-Blick der Welt ist eine überwältigende Erfahrung, in der uns die Welt über 
den Anderen sinnhaft vertraut wird (Abb. 1). Dieser Antwort-Blick ist gleich-
sam die Urwurzel unseres Vertrauens und unserer Zuneigung zum Sichtbaren, 

9	 Vgl. hierzu Spaemann 2007
10	 Vgl. Glas 2006a
11	 Vgl. hierzu grundlegend Krautz 2008



Verantworteter Blick

163

er ist die gründende Erschließung des Sinns des Sichtbaren, auch letztlich 
unseres Vertrauens in die Grundbedingungen des Sprechens und Hörens, frü-
her noch als die Sprache selbst: Der Blick versteht und antwortet – und er 
versteht sich selbst antwortend. Er ist keine subjektive Aktivität des Blickens 
auf Gegenstände, sondern er ist allem zuvor verantwortet in eine personale 
Verantwortlichkeit.12

Ein Sehen und Bilden, das das Sichtbare sinnvoll deutet, ihm Bedeutung gibt •	

und es so versteht. In seiner Deutung der sichtbaren Welt konzentriert sich 
der Blick auf personale und dinghafte Gestalten und Gestaltrelationen/Szenen 
(Abb. 2). Dieses sinnhafte Gestalt-Sehen kommt einerseits dazu, Gestalten 
differenzierend zu erschließen, andererseits den erweiterten Kontext von ge-
stalthaft sich abhebenden Szenen zu sehen. Beide Aspekte gehören in einer 
komplexen Weise zueinander und enthalten auch stets noch den Reflex der 
immer tragenden und mitschwingenden Grundlage des antwortenden Blicks. 
Alle Frühkulturen, einschließlich der gesamten antiken Kunst halten sich in 
dieser Ebene und kommen zu einprägsamen und hochgradig differenzierten 
figurativen und szenischen Gestaltungen.13

12	 Vgl. Picard 1929; Landau 1993; Löffler/Scholz 2004; McNeill 2001; Klein 2009, S. 19–49
13	 Vgl. z. B. Belting 2001

Abb. 1: Korwar- oder Ahnenfigur

Abb. 2: Figurenfragment vom Ludovisischen 
Thron, Nebenseite



Hubert Sowa

164 Ein Sehen und Bilden, das sich auf das •	 Bild konzentriert, als das sich das 
Sichtbare sehen lässt. Die sukzessive Ablösung des neutralisierten Bildsehens 
vom bedeutenden Gestaltsehen ist geschichtlich klar dokumentiert nicht nur 
in der Entdeckung des perspektivischen Bildes in der europäischen Neuzeit,14 
sondern ebenso etwa (und sogar früher) in der chinesischen Kunst. Diese Form 
des Sehens, die die Gestalt und ihren Grund gleichermaßen wahrnimmt, bei-
des in eine neutrale Schwebe bringt, zeigt nicht die direkte sinnhafte Deutung, 
die objekthafte Dinglichkeit und Figürlichkeit der früheren Stufe, sondern ist 
reflexiver, indem sie den Blick des Subjekts thematisiert, aber ebenso die 
»kompositorische« Form der Bildgestaltung. In der europäischen Kunst gipfelt 
diese Form des Sehens und Bildens in der frühen Moderne, in der das Bild als 
Bild ins Zentrum der Aufmerksamkeit tritt. Dabei löst sich das Verständnis des 
Sichtbaren zunehmend vom Gegenstandssehen und geht über in ein »reines« 
Bildsehen (Cézanne).
Ein Sehen und Bilden, das das Bild zu übersteigen versucht – oder viel-•	

leicht auch hinter es zurückzugehen versucht. In reflexiver Wendung wird 
der Blick als Blick thematisch. Sowohl das phänomenologische analyti-
sche Verhältnis zum Sehvorgang (Kubismus) als auch die Behauptung eines 
»ungegenständlichen« Blickens (»abstrakte« Kunst) gehören in diese Pha-
se der Entwicklung. Diese sich überbietende Reflexivität des Blickes gerät 
in eine Krise, weil das postulierte »Sehen des Sehens« sich nicht wirklich 
ausweisen lässt und die Basis des physiognomischen Sehens vernachlässigt. 
Deswegen beginnt – jenseits des modernistischen Diskurses – eine Rückkehr 
zum vorperspektivischen Bild, das immer wieder und immer noch ein ent-
scheidendes Auseinandersetzungsfeld der Kunst wird (Expressionismus, Neo-
realismus, »postphotographisches« Sehen15).

Die Übergänge zwischen diesen gestuften Schichten sind in der Geschichte der 
Kunst klar dokumentiert. 

Sie sind aber ebenso in der individuellen Entwicklung der Kinderzeichnung 
dokumentiert – und das sind genuin kunstpädagogische Einsichten zur Bildwis-
senschaft:. 

So finden wir auch hier in den Anfängen ein physiognomisches Sehen und •	

Bilden als die unterste Schicht, in der das gestaltende Sehen sich und die Welt 
findet – nach dem erst körperlich-gestischen Reagieren auf das Umfeld. Im 
physiognomischen Bilden hält sich das Verstehen auf der Ebene anthropogen 
programmierter »Normalität«.
Auch der folgende Übergang zum gestalthaften Sehen und Bilden ist in der frü-•	

hen Kinderzeichnung klar beobachtbar. Auch er folgt einem klaren anthropo-
genen Programm. Die schematische Deutung des Sichtbaren bringt sukzessive 
bedeutete Gestalten zur Abhebung und differenziert diese zunehmend, bis hin 

14	 Vgl. z. B. Heidegger 1938/1977; Hockney 1999
15	 Vgl. Hockney 2009



Verantworteter Blick

165zum sinnvollen Erfassen komplex organisierter Gestalten. Der Übergang von 
einer rein physiognomisch-reaktiven zu einer gestalthaft organisierten Perso-
nenwahrnehmung und Gegenstandwahrnehmung stabilisiert sich auf basaler 
Stufe als Schemata und Darstellungsformeln.16 Sehr klar beobachtbar ist dies 
in der porträthaften Gesichtsdarstellung, in der die Mühen und Hemmnisse 
dieses Übergangs deutlich zu Tage treten.17 Gleichzeitig – und etwas nachfol-
gend – konfigurieren sich in den kindlichen und jugendlichen Bilddarstellun-
gen Gestalten zu sinnhaften Szenen von relativer Geschlossenheit. In ihnen 
werden intersubjektive Beziehungen von Personen und Beziehungen zur Um-
welt verbildlicht. Doch in alle gestalthaft dargestellten interpersonalen Figu-
renkorrespondenzen und Figur-Ding-Konstellationen wirkt noch immer klar 
erkennbar die feste Grundlage der blickenden Antwort-Erfahrung hinein.18 
Das »Bildsehen«, das anthropogen keinesfalls so stringent vorprogrammiert •	

ist, kann nur auf dem Wege mühevoller Auseinandersetzung mit Bildern erar-
beitet und erworben werden. In der Kunstpädagogik ist dieses Problem stets 
bewusst gewesen. Der Schritt, Gestalten zunächst in sich »bildhaft« darzustel-
len und sie sodann in komplexere »kompositorische« Verhältnisse zu setzen, 
bedarf einer überlegten didaktischen Vermittlung. Die Welt »wie Cézanne« zu 
sehen, liegt nicht unmittelbar nahe und kann nur in der Auseinandersetzung 
mit entsprechenden Vorbildern erlernt werden – gegen den Widerstand der 
anthropogenen Norm, denn es erfordert im Grunde eine Distanzierung vom 
deutenden und erkennenden Blick und eine Zuwendung zu Faktur und Syn-
taktik der Bildfläche. Der gesamte formale Kunstunterricht hat sich mit diesem 
Problem beschäftigt, und die didaktischen Einsichten dieser Arbeit sind klar 
dokumentiert.
Ein »abstraktes« ungegenständliches Sehen des Sichtbaren dagegen ist eine •	

Stufe, die im Gesamtcurriculum der Kunstpädagogik nur sehr spät anzuset-
zen ist. Die Widerstände sind hier noch erheblich höher. Eine überzeugende 
didaktische Lösung dieses Problems sehe ich bis heute nicht dokumentiert.19 
Viele Didaktisierungsversuche der »Abstraktion« scheinen mir hier eher frag-
würdig. Diese Stufe erfordert nämlich eine erneute reflexive Blickwendung, 
die sich gleichsam negativ zum Bildsehen verhält und dabei letztlich eine 
doppelte Negation einfordert. Ich bezweifle sogar, ob das über ein bloßes 
begriffsloses Nachahmen von »Kunst« hinausgehend überhaupt pädagogisch 
fruchtbar gemacht werden kann. Es ist ein Grad an Schwierigkeit und entwi-
ckelter Geistigkeit, der in der Regel der avancierteren künstlerischen Arbeit 
vorbehalten bleibt. 

Auch wenn diese Stufenfolge sehr vereinfachend dargestellt zu sein scheint, so 
hat sie doch auch sehr klare Argumente auf ihrer Seite. Sehen und Bilden haben 

16	 Glas 2006a
17	 Vgl. hierzu näher Sowa/Uhlig 2007b 
18	 Vgl. hierzu Peez 2006, Sowa/Uhlig 2007a und Uhlig 2008
19	 Vgl. Eucker 1988



Hubert Sowa

166 sich geschichtlich und anthropologisch heraufzuarbeiten – von den Grundlagen 
aufsteigend zu den reflektierten Formen, und keine Stufe kann dabei übersprun-
gen werden. Vor allem aber kann die erste Stufe niemals übersprungen werden: 
Sie ist die selbstverständliche anthropogene Basis, die aller Reflexion des Bildver-
hältnisses je schon voraus liegt. 

4	 Korresponsive Sichtigkeit

Wenn Kunstpädagogik mehr sein soll als bloß eine äußerliche Vermittlung des 
modernistischen Entwicklungsstadiums der Kunst, muss sie in der grundständi-
gen Aneignung der hermeneutischen und personalen Grundlagen des Sehens und 
Bildens ihren Ausgangspunkt nehmen – immer wieder. Es scheint mir daher aus 
kunstpädagogischer Sicht wichtig, die anthropogenen Grundphänomene des Bli-
ckens und Bildens stets im Auge zu behalten und sich sehr sorgfältig darauf zu 
beziehen, sie nicht durch eine allzu enge Bindung an kulturelle Spätformen der 
»Kunst« übereilt zu verdecken und zu überlagern. 

Eine personale »Erdung« der sich beschleunigenden Modernisierung des Se-
hens ist ein dringliches Postulat künftiger Kunstpädagogik. Das erfordert eine 
korrigierende Revision der modernistischen Kunstpädagogik und eine Rückbesin-
nung auf Formen des Sehens und Bildens, die als vorgängige und grundlegende 
Formen personaler Weltbegegnung die natürliche und geistige Basis allen Sehens 
und Bildens sind. 

Von einem hermeneutischen Standpunkt betrachtet ist die Kunst der fortge-
schrittenen Moderne nur die reflexive Antwort auf das »normale«, situativ-prag-
matische und anthropogen vorprogrammierte Sehen, auf unser immer schon ge-
genständlich (be)deutendes und situatives Verhalten zum personal begegnenden 
Sichtbaren. Das heißt aber insbesondere: zum sichtbaren menschlichen Gegen-
über. Damit rückt dezidiert wieder die personale Basis eines physiognomischen 
und gestalthaften Sehens ins Zentrum der Kunstpädagogik. Hier muss immer-wie-
der und immer-schon der Ausgangspunkt der Bildungsarbeit genommen werden.

5	 Gibt es ein »reines« Sehen?

Georges Didi-Huberman hat in einer erhellenden Studie über die »ungegenständ-
liche« Plastik der Minimal-Art gezeigt, wie der reflexive Blick auf die abstrak-
te dinghafte Körperlichkeit und in den leeren ungegenständlichen Raum sich in 
Wahrheit hermeneutisch zurückbezieht auf das abwesende Gegenüber des uns 
körperhaft anblickenden Mitmenschen.20 Didi-Huberman legt dar, dass die »un-
gegenständliche« Plastik der Spätmoderne und ihre Forderung nach einem »an-
deren«, ungegenständlichen Blicken nur der erinnernde Reflex auf die traditionel-

20	 Didi-Huberman 1999; vgl. Husserl 1980, vor allem § 27



Verantworteter Blick

167le figürliche Plastik sind. Ohne diesen essenziellen hermeneutischen Rückbezug 
wären sie an sich selbst bedeutungslos und unverständlich. 

Aber Didi-Huberman versäumt es, diese anthropogene Voraussetzung des »un-
gegenständlichen« Blickens wirklich in ihrer Eigenheit zu thematisieren. Hier 
bleibt er in der phänomenologischen Falle des Blicks auf das bedeutungslose 
Ding befangen. Demzufolge bleibt sein Begriff des Bild-Blicks – ganz im Sinne 
der husserlschen Konzeption des Blickes – bei der Bestimmung einer »offenen 
Schwelle« stehen.21 Auch wenn der Titel seiner Studie auf das eigentliche Kern-
phänomen des An-Blickens anspielt, lässt er genau dieses unbestimmt: Nicht der 
»fremde« phänomenologische Blick auf den Körper ist das »Urphänomen« des 
Bildes, sondern der verstehende Blick in das Angesicht des Anderen. Ich möchte 
daher in Umrissen eine Theorie eines korresponsiven Daseins in der Sichtbarkeit 
skizzieren, die meines Erachtens auch die unhintergehbare Basis der Kunstpäda-
gogik zu sein hätte22.

Im korresponsiven Blick wird das Seiende nicht als bloßes Objekt des Sehens fi-
xiert, sondern als antwortendes und resonantes Gegenüber verstanden. Nicht wir 
blicken- gleichsam mit einem intentionalen »Sehstrahl« die Welt als Objekt an, 
sondern: Wir blicken gleichsam nur antwortend zurück in das, was uns anblickt.

Das alles überstrahlende Grundmuster dieses Resonanz-Blicks ist aber der Blick 
ins Gesicht des Anderen. Von diesem Blick zeugt nicht nur die Kunst der frühes-
ten Anfänge der figurativen Plastik. Von ihm zeugen auch die Weltkulturen in 
einer überwältigenden Weise, aber auch die ersten zeichnerischen Äußerungen 
von Kleinkindern mit ihrer unübersehbaren Grundtendenz zur Physiognomisie-
rung23.

Ich beziehe mich hier auf die dialogisch-hermeneutischen Bestimmungen eines 
Daseins als Antwort-Verhältnis, das in der hermeneutischen Daseinsphilosophie 
Martin Heideggers, Emanuel Levinas’ und Hans Georg Gadamers durchdacht 
wurde. Die Konsequenzen eines solchen als Antwortverhältnis verstandenen 
Grundverhältnisses zwischen Mensch und Welt sind für ein Verständnis von Se-
hen und Sichtbarkeit weit reichend. Sie konvergieren meines Erachtens mit den 
Forderungen einer personal begründeten (Kunst-)Pädagogik.24

21	 Ebd., S. 235
22	 Vgl. Sowa 2007
23	 Kläger 1989
24	 Vgl. Krautz 2008



Hubert Sowa

168 6	 Was wir sehen, blickt uns an und ruft uns in die 
Verantwortung

Zwei grundsätzliche Bestimmungen eines verantwortlichen Daseins in der Sicht-
barkeit wären hier hervorzuheben.

6.1	 Was wir sehen, blickt uns an

Dies gilt nicht nur für den Blick ins Gesicht des Mitmenschen, dessen Anblick uns 
eben nicht gegenübersteht wie ein Ding, sondern uns in subtiler Weise fragt und 
auf uns antwortet. Im Blick in das Gesicht des Anderen verstehen wir einander – 
in einem reichen Wechselspiel von Spiegelungen, Projektionen, Antizipationen 
und Erinnerungen, von Imaginationen und Wahrnehmungen. Nicht im selben 
Maße, doch immer noch vollgültig gilt dies auch für den Blick auf die höheren 
und uns »nahe stehenden« Tierarten, die – in modifizierter und möglicherweise 
eingeschränkter Form – auch ein alter ego unserer selbst als Naturwesen sind.25 

Nicht ganz so direkt gültig ist die Übertragung eines solchen hermeneutischen 
Blick-Verhältnisses auf den Blick tiefer hinab und hinein ins Naturreich. Doch 
der Blick auf die Geschichte der Künste vieler Völker lehrt: Nicht nur aus der 
gestalteten und kultivierten Landschaft blickt uns ein alter ego an – als ein von 
Menschen gestaltetes Werk – sondern auch aus der »puren« Natur, aus der Natur-
landschaft, ja selbst im Gebirge und im Ozean (aus dem wir nach Überzeugung 
des ersten europäischen Philosophen Thales von Milet entstiegen sind). Die chi-
nesische Landschaftsmalerei seit der Song-Dynastie mit ihren nebelverhangenen 
Winterbergen, die Landschaftsbilder der australischen Aborigines, die europäi-
sche Landschaftsmalerei seit dem 16. Jahrhundert, und namentlich in der Roman-
tik belegen: Es gibt einen verstehenden Blick in die Landschaft. Sie kann gleich-
sam unser eigenes Empfinden und Denken widerspiegeln, spricht zu uns – wie 
schon Kant sagte – in einer zwar chiffriert scheinenden, aber quasi-verständlichen 
Sprache. Die romantische Naturwissenschaft, Dichtung und Malerei suchten in 
einem gleichsam physiognomischen Blick auf die Natur zu einem Verständnis ih-
rer inneren Kräfte vorzudringen, um nur an Caspar David Friedrich, Caspar Wolf 
oder Novalis zu erinnern. Auch die Naturbetrachtung Goethes, Alexander von 
Humboldts und nicht zuletzt Darwins ist gegründet in einem verstehenden Blick, 
dem die Natur nichts Fremdes und kein Ding ist.26 

Eine Grenze bedeutet der Blick auf den Sternenhimmel, der wohl kaum physio-
gnomisch verstanden werden kann. Immanuel Kant hat diesen Anblick »erhaben« 
genannt. Und doch war es genau dieser Blick des Sternenhimmels, der die frühen 
Menschen fast genauso intensiv angeblickt und angesprochen hat wie der Blick 
auf und von Mensch, Tier und Pflanze. Die Griechen sahen in den Sternen den 

25	 Vgl. Picard 1929; Landau 1993; Löffler/Scholz 2004; McNeill 2001
26	 Vgl. Breidbach 2000, Grünbein 2001; vgl. weiter: von Humboldt 2004



Verantworteter Blick

169hellen Blick der Götter – und die Namen, die sie den dort oben erblickten Stern-
bildern gaben, sprechen davon eine beredte Sprache. 

Was »Verantwortung« »angesichts« dieses Anblicks heißt, ist eine Grenzfrage 
der Theorie des Sichtbaren. Die Antwort der Griechen war jedenfalls: Gottes-
furcht und Gottesverehrung. Und der neuplatonisch-mittelalterliche Blick auf die 
Schöpfung ist finalisiert hin auf einen endgültigen Blick – die visio facialis – von 
Angesicht zu Angesicht Gottes, dessen »absoluter« Blick (visio absoluta) das Maß 
allen Blickens ist.27

6.2	 Was wir sehen, ruft uns in die Verantwortung 

Es gibt zwei Aspekte dieser Verantwortung: 
Zum einen hätte sich der Blick angemessen auf das Zu-Sehende einzurich-•	

ten. Er hätte es anzuschauen – nicht nach Maßgabe seines eigenen Willens, 
sondern in einem respektvollen Sich-auf-es-Einrichten. Das ist in gewissem 
Sinne eine Frage des Gewahrens der Wahrheit: Das Sehen hätte – um hier ei-
nen Ausdruck von Heidegger zu zitieren, ein »wahrendes« und sein-lassendes 
Sehen zu sein. Nicht ein Sehen, das sich auf das Zu-Sehende richtet, sondern 
viel mehr eines, das sich nach dem Zu-Sehenden richtet, sich beanspruchen 
lässt und den »Anspruch« des Anblicks aufnimmt.
Zum anderen aber ist zu beachten, dass das Sehen immer zugleich ein Aus-•	

sehen ist. »Aussehen« hat einen Doppelsinn: Es ist nämlich sowohl hinaus-se-
hen als auch ein Aussehen im Sinne eines sichtbaren Anblicks. Der englische 
Ausdruck des »to look« hat denselben Doppelsinn: Ein Sehen, Blicken, Lugen 
einerseits, andererseits aber wird der Ausdruck auch gebraucht, wenn man 
sagt: »She looks beautiful« – sie sieht wunderschön aus.

Diese sprachlich doppelgesichtige Eigenart des »Aussehens« und »Anblickens« 
ist mehr als »Reflexivität«. Sie beweist vielmehr, dass das Blicken in einem sehr 
grundsätzlichen Sinn von der dialogischen Begegnung zweier Gesichter her zu 
verstehen ist: Wir sehen das Aussehen eines Anderen – und dieser andere sieht 
unser Aussehen. Dies ist das grundlegend korresponsive Verhältnis der Sichtbar-
keit – und es begründet letztlich eine Ethik der Sichtbarkeit.

7	 Ethik der Sichtbarkeit

Bedenkt man das bisher Gesagte richtig, so hat es weit reichende Folgen. Wenn 
wirklich ein derartiges Korrespondenz-Verhältnis zwischen unserem Blick und 
der »Welt« besteht, so ist unser Sehen zugleich auch immer als ein »Aussehen« 
im Sinne des Sich-Zeigens zu verstehen. Blicken und Sehen sind ein Verhalten. 
Das Gesicht ist Schau-Fläche in einem doppelten Sinn: Im gleichen Maße, wie 
wir nach etwas Ausblicken, zeigen wir uns im Sinne eines Anblicks. 

27	 Vgl. Beierwaltes 1978



Hubert Sowa

170 In der Begegnung mit dem anderen Menschen ist uns das manchmal bewusst •	

– sofern wir nicht einfach verantwortungslos gaffen und starren, sondern 
offen und respektvoll blicken. Es ist uns klar, dass Blicke etwas mit Scham 
und Unverschämtheit zu tun haben können, dass Blicke liebevoll oder ver-
letzend, sanft oder bohrend, desinteressiert oder wach, warm oder kalt, mit-
fühlend oder abweisend, offen oder verschlossen, scheu oder frech, flüch-
tig oder hingebungsvoll usw. sein können. Blicke können wahrhaftig sein 
oder auch lügen: Auge in Auge. Die Augen des Anderen können unserem 
Blick als klares Fenster der Seele begegnen oder als opaker Abgrund der 
Lüge. Wir können in diesem Wechselblick die Welt finden oder verzweifeln.  
Vielleicht ist uns auch bewusst, dass unser öffentliches und unser privates, 
unser heimliches, vielleicht verborgenes, unser gerades oder unser schräges 
Blicken allesamt Verhaltensweisen sind, die sich direkt oder indirekt auf den 
anwesenden oder den abwesenden Anderen beziehen. Wir bewegen und ver-
halten uns in einer grundlegend vergesellschafteten und deswegen auch zu 
verantwortenden Kultur des Blickens – und uns ist unser Blicken auch anzu-
sehen, sofern wir es nicht verbergen, was eine Form der Ungehörigkeit ist – 
ebenso ungehörig wie umgekehrt der unverschämte oder abstandlose Blick. 
Ein personales Blicken wäre ein korresponsives, ein antwortendes Blicken, 
kein die anderen Menschen herabwürdigendes und zum Objekt machendes 
Blicken28.
Eine Ethik der Sichtbarkeit wäre aber weiter zu denken in Richtung auf eine •	

Verantwortlichkeit für unser Aussehen. Der Anblick, der wir sind, ist zu ver-
antworten gegenüber dem Sehen der Anderen. Wir sehen nicht nur in einen 
Raum der Sichtbarkeit hinein, wir stehen auch in den Raum der Sichtbar-
keit hinein, sind immer schon in die Sichtbarkeit gestellt – mit unserem Ge-
sicht, unserem Körper, unserer Gestalt und Haltung, aber auch mit unserer 
Kleidung, unseren Gärten und Häusern, vor allem auch mit den sichtbaren 
Gestaltungen, die wir herstellen und zeigen, den Bildern, Plastiken, Gerä-
ten, Fotos, Filmen usw. Ob auch die Stadt nach dem Muster des Gesichts 
zu lesen ist, scheint fragwürdig: Zumindest die Riesenhaftigkeit der moder-
nen Städte lässt sie oft als gesichtslos erscheinen. Andererseits war es seit 
Jahrtausenden die Bestrebung der Stadtbaukunst, die Stadt als Anblick ver-
antwortlich zu bilden. Diese Gestaltungsabsicht stößt allerdings angesichts 
der chaotisch formenden Kräfte der heutigen Gesellschaft an Grenzen.  
Es scheint mir entscheidend zu sein, die Bildhaftigkeit des Weltverhältnisses 
nach dem Paradigma des Gesichts zu verstehen und auszurichten – d. h. im 
Doppelsinn des An-Blicks.29 Dies hat entscheidende Konsequenzen für die 
Bildtheorie, für die Bild-Ontologie, die eigentlich in einer Bild-Anthropologie 

28	 Vgl. hierzu in der kunstpädagogischen Praxis: Sowa 2007
29	 Vgl. Belting 2001; Sowa/Uhlig 2007b 



Verantworteter Blick

171gründet: Nicht Spur und Abdruck,30 auch nicht das Fenster31 sind die tragen-
den Grundmodelle des Bildes, sondern der Blick ins Gesicht des Anderen. 
Was es heißt, »ein Bild zu bilden«, ist zuallererst in der Blick-Begegnung mit 
dem Gesicht zu verstehen. 
Dies führt zu einer weiteren Frage der Ethik der Sichtbarkeit: Maß und Ökono-•	

mie des Sehens. Sowohl die Maßlosigkeit der Seh-Sucht ist ein Problem (die 
mittelalterliche Ethik sprach das als Fehlverhalten der concupiscentia ocu-
lorum an), als auch die Maßlosigkeit der Bildherstellung. Sowohl der maß-
los verschlingende Blick als auch der maßlose Selbstausdruck mit Bildern, 
die maßlose Erzeugung von Anblicken stören die Balance eines vernünftigen 
personalen Verhältnisses zur Sichtbarkeit. Die Nacht und das Schweigen der 
Bilder gehören ebenso zur verantworteten Sichtbarkeit wie das Schließen der 
Augen und die bildlose Dunkelheit. Der omnipräsente technische Bildspei-
cher schließt die Augen nie, und er kennt auch keine Nacht, kein Vergessen 
und Verschweigen. Es ist so, als würde das Innere des Bildgedächtnisses und 
der Imagination ohne jede Grenze nach außen gestülpt und in ein ubiquitäres 
Zeigen von Allem verwandelt – ohne Scheu und Zurückhaltung. Damit hängt 
zusammen, dass das massenhafte Medien-Bild kein Gesicht mehr ist und kein 
Gesicht mehr hat: Es vergreift sich am Wesen des personalen An-Blicks und 
verstellt ihn.
Schließlich darf im Rahmen einer Ethik der Sichtbarkeit die Frage nach der •	

eigentlichen bildpragmatischen Dimension nicht übergangen werden.32 Den 
handelnden Umgang mit Bildern kann man – analog zum Sprachhandeln33 
– als »Bildspiel« bezeichnen. Doch dieses »Spiel«, das um das und mit dem 
Bild stattfindet, darf keine subjektivistische Ermächtigung des Rezipienten 
über das Bild sein, keine zweckhafte Handlung, die er mit dem Bild anstellt, 
kein subjektzentriertes Deuten des Bildes.34 Vielmehr ist das Bildspiel ana-
log zum Wittgenstein’schen Sprachspiel als ein Spiel zu betrachten, in dem 
Produzent wie Rezipient unter Regeln stehen – Regeln, die nicht willentlich 
generiert sind, sondern über beiden stehen. Es sind die Regeln der Bildethik. 
Nach dem hermeneutischen Muster der »antwortenden Begegnung im An-
blick« verstanden ist das Bildspiel ein Sich-wechselseitig-anmessendes Mei-
nen, Deuten und Anerkennen von »Produzent« und »Rezipient« durch die 
Mitte des sich-bildenden Bildes. Vor allem von Seiten des Rezipienten ist es 
nicht so ein aktives »Sich-verhalten« zum Bild, sondern vielmehr eine Haltung 
der (passivisch gedachten) Verhaltenheit vor dem Bild. Auch dies ist eine Re-
gel im Rahmen einer der personalen Ethik der Sichtbarkeit. In dieser Hinsicht 

30	 Waldenfels 2003; Didi-Huberman 1999
31	 Alberti 2002
32	 Vgl. Böhme 1999; Sowa 2004
33	 Wittgenstein 1971; Austin 1972
34	 Das ist der prinzipielle Missgriff einer kunstpädagogischen Didaktik der »Bildumgangsspie-

le«, vgl. Busse 2004



Hubert Sowa

172 gibt es eine Entsprechung zwischen dem verhaltenen Blick auf das Bild und 
dem respektvollen Hören der Sprache: Ein willkürliches Deuten und »Han-
deln« mit dem Bild ist vergleichbar mit einer absichtlichen Verdrehung und 
Umdeutung von gesprochenen oder verschriebenen Sätzen durch den Hörer/
Leser: Es ist ungehörig, abstandslos und zerstört die Grundlagen des Spiels.  
Eben hier gründet auch die Verantwortlichkeit gegenüber den geschichtlich 
gewesenen Bildern, die durch unseren Blick gegenwärtig werden.

8	 Pädagogik der Sichtbarkeit:  
Die bildende Kunst im Projekt der allgemeinen Bildung

Ich will diese Ausführungen hier unvollständig stehen lassen, um noch zur Frage 
nach einer Pädagogik der Sichtbarkeit überzuleiten. Damit spreche ich natürlich 
von der Rolle von Bild, Kunst und Gestaltung im Bildungsprozess. Warum nimmt 
im Rahmen eines Unterfangens der allgemeinen Bildung die bildende Kunst eine 
so tragende Rolle ein? Ich will es an einem einfachen Beispiel in aller Kürze er-
läutern.

Die Bilder der Kunst – ob aktuell oder geschichtlich überliefert – machen das 
Sehen sichtbar, und zwar in einem dreifachen Sinn:

Sie zeigen uns •	 blickende Menschen, zeigen uns gleichsam Modelle des Bli-
ckens, Beispiele, an denen wir uns die Differenzen des blickenden Weltver-
hältnisses vergegenwärtigen und deren Anspruch und Folgen für unser Leben 
verdeutlichen können. 
Kunstbilder selbst geben sich als •	 Resultat eines Blickens zu verstehen, sie zei-
gen als sehr bedacht erzeugte Bilder Blicke und Blickweisen auf die Welt, 
die als Paradigmata sinnvollen oder fragwürdigen Blickverhaltens diskutiert 
werden können. Sie breiten vor uns bestimmte modellhafte Gestaltungen des 
Darstellens und Zeigens aus, deren Anspruch zu denken gibt.
Kunstbilder •	 fordern von uns bestimmte Weisen des Blickens ein – verlangsa-
mend, intensivierend, betrachtend, analysierend, eindringend, verstehend ei-
nerseits, impressiv, flüchtig, empathisch, erregend, irritierend, aufrüttelnd an-
dererseits. Sie beanspruchen unserem Blick in besonderer Weise, fordern eine 
In-Frage-Stellung unseres Blickens ein, modifizieren unser Blickverhalten. 

Die pädagogischen Potenziale und ethischen Implikationen dieser Fragestellun-
gen sind weit reichend.35 Vor den Bildern der Kunst werden wir nicht nur auf 
geschichtliche Ideen und Symbole, auf Dokumente von Weltdeutung usw. ver-
wiesen, sondern in einem sehr tief greifenden Sinn auf das offene Geheimnis der 
Sichtbarkeit selbst, auf unser Leben im Offenen eines sichtbaren Daseins. 

35	 Vgl. näher Sowa 2004



Verantworteter Blick

1739	 Kunstpädagogik:  
Bildung des Sehens und Gesehen-werdens

Eine sich jenseits des eindimensionalen Modernismus reformulierende Kunstpäd-
agogik hat sich meines Erachtens künftig wieder stärker an einer Auseinanderset-
zung mit dem »Sinn des Sichtbaren« zu orientieren.36 Dies ist ein bescheidenes 
und zugleich herausforderndes Programm, das sich auf die humanistische An
thropologie und die Urteilskraft stützt. Es impliziert nicht nur die programmati-
sche Rückkehr zum verstehenden Blick auf die gegenständliche Welt,37 sondern 
auch zu basalen Problemen der Gestaltung und Form.38 Zugleich impliziert die-
ses Programm eine Rückkehr zu den elementaren Problemen von Menschenbild, 
Dingbild, Weltbild, Gottesbild.

Die gesamtcurriculare Durchführung dieses Programms erfordert eine metho-
dische Einübung in das Sehen und Gestalten, angefangen mit dem Zeichnen und 
Formen und hinaufsteigend zu den komplexeren Bildern und Sehweisen der 
Kunst. In der Ausarbeitung dieses Programms gewinnt die Kunstpädagogik heute 
im Projekt der allgemeinen Bildung klarere Konturen.39

Literatur

Alberti, Leon Battista: Über die Malkunst. Darmstadt 2002
Austin, John Langshaw: Zur Theorie der Sprechakte. Stuttgart 1972
Belting, Hans: Bild-Anthropologie. München 2001
Berger, John: Das Sichtbare und das Verborgene: Essays. Frankfurt a. M. 1999
Bering, Kunibert/Rooch, Alarich: Raum. Gestaltung Wahrnehmung Wirklichkeitskon-

struktion. 2 Bände. Oberhausen 2008
Beierwaltes, Werner: Visio absoluta. Reflexion als Grundzug des göttlichen Prinzips 

bei Nicolaus Cusanus. Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissen-
schaften, Philosophisch-historische Klasse, Jahrg. 1978, 1. Abhandlung. Heidel-
berg 1978

Böhme, Gernot: Theorie des Bildes. München 1999
Breidbach, Olaf: Das Anschauliche oder über die Anschauung von Welt: ein Beitrag 

zur neuronalen Ästhetik. Wien/New York 2000
Busse, Klaus-Peter: Bildumgangsspiele: Kunst unterrichten. Norderstedt 2004
Didi-Huberman, Georges: Ähnlichkeit und Berührung: Archäologie, Anachronismus 

und Modernität des Abdrucks. Köln 1999
Ders.: Was wir sehen, blickt uns an. Zur Metapsychologie des Blicks. München 1999
Eibl-Eibesfeld, Irenäus/Sütterlin, Christa: Weltsprache Kunst. Zur Natur- und Kunstge-

schichte bildlicher Kommunikation. Wien/München 2007

36	 Vgl. Krautz 2004
37	 Vgl. auch Sowa/Uhlig 2007a
38	 Vgl. Glas/Sowa 2006
39	 Vgl. hierzu den didaktischen Entwurf von Glas/Seydel/Sowa/Uhlig 2008 und Sowa/Glas/

Seydel 2009



Hubert Sowa

174 Eucker, Johannes: Gegenstandslose Kunst: Künstlerisch radikal, didaktisch ba-
nal. Erneute didaktische Überlegungen zu einem übergangenen Problem. In: 
Kunst+Unterricht (1988) 126, S. 7–12

Glas, Alexander: Anthropogene Voraussetzungen – die Genese der Kinder- und Ju-
gendzeichung. Ludwigsburg 2006a

Glas, Alexander/Sowa, Hubert: Gestaltungskompetenz. Begriffsklärung und Beispiel-
felder. In: Schulz/Kirschenmann/Sowa: Kunstpädagogik im Projekt der allgemeinen 
Bildung. München 2006b, S. 249–262

Glas, Alexander/Seydel, Fritz/Sowa, Hubert/Uhlig, Bettina: KUNST Arbeitsbuch 1 
und Lehrerband. Stuttgart/Leipzig/Velber 2008/2009

Grünbein, Durs: Mit Darwins Augen. Was den heutigen Forschern gut zu Gesicht 
stünde, läßt sich erst spüren, wenn man in die Miene des Begründers der Evoluti-
onstheorie blickt. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23.6.2001

Heidegger, Martin: Sein und Zeit (1927). Tübingen 1976
Heidegger, Martin: Die Zeit des Weltbildes (1938). In: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 5. 

Frankfurt a. M. 1977
Hockney, David: Geheimes Wissen. Verlorene Techniken der Alten Meister wieder-

entdeckt von David Hockney. München 2001
Hockney, David: Nur Natur – Just nature. Künzelsau 2009
von Humboldt, Alexander: Kosmos: Entwurf einer physischen Weltbeschreibung. 

Frankfurt a. M. 2004
Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie. Unveränderter Nachdruck der 2. Auflage 1922. Tübingen 1980
Kläger, Max: Phänomen Kinderzeichnung. Manifestationen bildnerischen Denkens. 

Baltmannsweiler 1989
Klein, Stefan: Da Vincis Vermächtnis – oder Wie Leonardo die Welt neu erfand. 

Frankfurt a. M. 2009
Krautz, Jochen: Vom Sinn des Sichtbaren. John Bergers Ästhetik und Ethik als Impuls 

für die Kunstpädagogik am Beispiel der Fotografie. Hamburg 2004
Krautz, Jochen: Kunst, Person, Pädagogik. Zu den Grundlagen einer personalen 

Kunstpädagogik. In: Schieren, Jost (Hrsg.): Bild und Wirklichkeit. Welterfahrung im 
Medium von Kunst und Kunstpädagogik. München 2008, S. 39–65.

Landau, Terry: Von Angesicht zu Angesicht. Was Gesichter verraten und was sie ver-
bergen. Heidelberg/Berlin/Oxford 1993 

Lévinas, Emmanuel: Die Zeit und der Andere. Hamburg 1984
Löffler, Petra/Scholz, Leander (Hrsg.): Das Gesicht ist eine starke Organisation. Köln 

2004
McNeill, Daniel: Das Gesicht. Eine Kulturgeschichte. Wien 2001 
Merleau-Ponty, Maurice: Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin 1965
Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare, München 1986
Pazzini, Karl-Josef: Berge versetzen, damit es was zu erzählen gibt. In: Billmayer, 

Franz (Hrsg.): Angeboten. Was Kunstpädagogik leisten kann. München 2008,  
S. 157–163 

Peez, Georg: Fotografien in pädagogischen Fallstudien: sieben qualitativ-empirische 
Analyseverfahren zur ästhetischen Bildung – Theorie und Forschungspraxis. Mün-
chen 2006

Picard, Max: Das Menschengesicht. München 1929 



Verantworteter Blick

175Schöne, Wolfgang: Über das Licht in der Malerei. Berlin 1954
Sowa, Hubert: Körperlose Wahrheit? Der Grenzgang der modernen Plastik. In: In-

mitten der Zeit. Beiträge zur europäischen Gegenwartsphilosophie. Festschrift für 
Manfred Riedel. Würzburg 1996

Sowa, Hubert: Bildhandeln, Bildgebrauch, Bildspiel. Bildpragmatische Aspekte der 
Kinderzeichnung. In: Klaus-Peter Busse (Hrsg): Kunstdidaktisches Handeln. Dort-
mund 2004

Sowa, Hubert: (Sich) Bilden in der Sichtbarkeit. Kunstunterricht im Projekt der all-
gemeinen Bildung. In: Billmayer, Franz (Hrsg.): Angeboten. Was Kunstpädagogik 
leisten kann. München 2008, S. 214–222

Sowa, Hubert: Mehrdeutige Imperative. Kritisch-hermeneutische Überlegungen zur 
Werteorientierung in der Kunstpädagogik und Ästhetischen Bildung. In: Matthes, 
Eva (Hrsg.): Werteorientierter Unterricht – Eine Herausforderung für die Schulfä-
cher. Donauwörth 2004 

Sowa, Hubert/Glas, Alexander/Seydel, Fritz: KUNST Arbeitsbuch Band 3. Stuttgart/
Leipzig/Velber 2009

Sowa, Hubert: Darstellung als responsives ästhetisches Handeln. Forschung zum 
performativen Ausdrucksvermögen von Hauptschülern. In: Georg Peez (Hrsg.): 
Handbuch Fallforschung in der Ästhetischen Bildung/Kunstpädagogik. Qualitative 
Empirie für Studium, Praktikum, Referendariat und Unterricht. Baltmannsweiler 
2007, S. 23–33

Sowa, Hubert/Uhlig, Bettina: Bildhandlungen und ihr Sinn. Methodenfragen einer 
kunstpädagogischen Bildhermeneutik. Ludwigsburg 2007a

Sowa, Hubert/Uhlig, Bettina: Porträtieren. Aktuelle kunstpädagogische Potenziale ei-
ner traditionsreichen Kunstpraxis. In: Kunst+Unterricht, Heft 317/2007b, S. 2–7 

Spaemann, Robert: Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«? In: Philosophisches 
Jahrbuch, 114. Jahrgang/II. Freiburg/München 2007, S. 247–263

Uhlig, Bettina: Welche Bilder interessieren Kinder? Eine Revision angeblich kindge-
mäßer Bilder. In: Impulse. Kunstdidaktik 4/2008, Oberhausen, S. 3–13

Waldenfels, Bernhard: Spiegel, Spur und Bild: Zur Genese des Bildes. Köln 2003
Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt a. M. 1971

Abbildungen

Abb. 1:	 Physiognomisches Sehen: Korwar- oder Ahnenfigur, Geelvink-Bai, Irian Jaya, 
Melanesien. Holz mit eingelegten Molluskenschalen, eingesetzte arme, 
Höhe 47 cm. Etnografisk Samling, Nationalmuseet, Kopenhagen

Abb. 2:	 Gestalthaftes Sehen: Figurenfragment vom Ludovisischen Thron, Nebensei-
te. Parischer Marmor. Höhe der Hauptseite etwa 87 cm. Wohl großgriechi-
sche Arbeit. Um 470/460 v. Chr. Rom, Thermenmuseum





Jochen Krautz

Verantwortung in einer personalen 
Kunstpädagogik: Didaktische Perspektiven

Wenn hier nun thematisiert werden soll, welche didaktischen Perspektiven sich 
aus dem Problem der Verantwortung für die Kunstpädagogik ergeben, so ist in Be-
zug auf die in der Einführung des Bandes vorgenommene Differenzierung zu fra-
gen, wie eine Balance der Horizonte Mensch, Kunst und Gesellschaft didaktisch 
anzulegen ist. Dabei wird von einem Begriff von Personalität ausgegangen, wie 
er einführend entwickelt wurde und an vielen Stellen in diesem Band aufscheint. 
Gleichwohl sollen einige Grundzüge einer so verstandenen personalen Kunst-
pädagogik zunächst zusammenfassend umrissen werden. Deren didaktische Di-
mensionen unter dem Horizont der Verantwortung werden darauf geschieden 1. 
in die Frage nach der Verantwortlichkeit kunstpädagogischer Theorie und Praxis, 
die auf die Verantwortung gegenüber dem Schüler zielt, und 2. in die Frage, wie 
auch Kunstpädagogik zu einer Erziehung zur Verantwortung beitragen kann. 

1	 Personale Kunstpädagogik

Eine personal verstandene Kunstpädagogik wird versuchen, den Verantwortungs-
horizonten Mensch, Kunst und Gesellschaft gerecht zu werden, indem sie Ver-
antwortung für die Bildung der ganzen Personen in ihren verschiedenen Welt-
verhältnissen übernimmt, dies jedoch unter dem Primat der anthropologischen 
Reflexion, also der Rückwendung aller anderen Ansprüche auf das Prinzip Person: 
»Das Personenprinzip ist auf der grundsätzlichen Ebene angesiedelt und bezeich-
net ein generelles Prinzip, ein Prüfkriterium und einen Maßstab für vorhandene 
Schultheorien und schulische Konzeptionen, aber auch für konkretes Handeln, 
für anstehende Entscheidungen und Konfliktlösungen. Das heißt, als pädagogi-
sches Grundprinzip vermag es den Maßstab einer Erziehungs- und Bildungsthe-
orie, einer Schulpädagogik und -theorie, aber auch einer einzelnen schulischen 
Maßnahme und einer singulären erzieherischen Handlung zu bilden.«1

Zum »Prinzip Person« gehört konstitutiv deren Verantwortlichkeit, die aus der 
prinzipiellen Freiheit zur Selbstgestaltung einerseits resultiert, andererseits als An-
spruch aus ihrer Relationalität erwächst, also aus dem dialogischen Beziehungs-
verhältnis zum Anderen und zur Welt: Verantwortlichkeit für sich selbst, für Mit-
menschen, Gemeinschaft und die Welt als ganze.

Ich, Wir und Welt sind daher aus dem Prinzip Person ableitbare, konstitutive 
Bezugspunkte kunstpädagogischer Bildungsarbeit, die immer miteinander ver-

1	 Weigand 2004, S. 15f.



Jochen Krautz

178 schränkt gedacht und selten isoliert behandelt werden können2: Aufgabe ist, das 
Ich zu bilden in der Beziehung zum Du, zum Wir und zur Welt. Daraus ergeben 
sich bereits unmittelbare inhaltliche Bezugspunkte für kunstdidaktische Entschei-
dungen. Dabei ist allerdings zentral, dass diese Bezüge werthaft konnotiert sind. 
Anke Thyen versteht Personen als »Inter-Subjekte«, die die »Lebensform ›Moral‹« 
teilen, zu der sie sich nicht erst von sich selbst aus entschließen müssen, sondern 
die ihre Lebensform als Personen selbstverständlich ausmacht.3 Insofern geht es 
nicht um irgendwie gestaltete Bezüge, sondern um solche, die diese Moralität 
ermöglichen und bilden. 

Für die Kunstpädagogik entscheidend ist nun, dass diese Beziehungen von 
Ich, Wir und Welt, die Personalität ausmachen, auch ästhetisch gefasst werden 
können. Ihnen liegt sinnliche Wahrnehmung zugrunde und sie können gestal-
terisch zum Ausdruck gebracht sowie in Rezeption und Reflexion von Kunst im 
engeren und von Bildern im weiteren Sinne erfahren werden. Kunstpädagogik 
muss demnach Schülern ermöglichen, verantwortliche Beziehungen zum Wahr-
nehmbaren herzustellen, um personale Selbstbildung zu ermöglichen. Ziel ist die 
Entfaltung des ganzen Menschen in allen Dimensionen. Diese umfassen nach 
Flores d’Arcais, der eine maßgebliche zeitgenössische Theorie personaler Erzie-
hung entwickelt hat, die eigene Innerlichkeit (Ich), ihre Sozialität (Du, Wir), die 
denkende Erfassung der Welt (Theorie, im Sinne des griechischen θεωρειν, also 
des nachdenkenden Betrachtens) und das tätige Handeln in der Welt (als Praxis, 
also als lebensbewältigendes Handeln, und als Poiesis, als werkschaffendes Tun).4 
Gerade die Kunstpädagogik kann hierzu in allen vier Dimensionen Wesentliches 
beitragen: Kunstpädagogik kann das Ich stärken und zur Entfaltung bringen; sie 
kann es mit dem Du und dem Wir verbinden; das nachdenkende Betrachten ist 
eine ihrer Domänen, und schließlich ist das werkschaffende, poietische Han-
deln ihr anderes zentrales und einzigartiges Feld. All dies zielt insgesamt auf ge-
lungene Lebenspraxis. Kunst kann so durchaus eine Metapher für Bildung sein: 
Wenn Kunst als auf Formgebung und innere Kohärenz zielend verstanden wird, 
dann kann Kunstpädagogik zur Entwicklung einer persönlichen Form beitragen, 
denn: »Es ist immer das persönliche Leben […], das nach Ordnung und Kohärenz 
verlangt.«5 

Personale Kunstpädagogik bemüht sich demnach um einen Ausgleich der Bil-
dungsdimensionen der Person: Weder vorrangige Subjektzentrierung noch ver-
meintliche künstlerische Innerlichkeit6 noch einseitige Gesellschaftsorientierung 

2	 Die Begriffstrias »Ich, Wir, Welt« ist dankend angelehnt an den gleichlautenden Titel eines 
Sammelbandes der Zeitschrift »Kunst+Unterricht« von 2005, ohne mit den dort vorgestell-
ten Unterrichtsbeispielen für die Sekundarstufe I in jeder Hinsicht einig zu gehen. Vgl. zu 
den Dimensionen der Person auch den Beitrag von Jost Schieren in diesem Band.

3	 Vgl. Thyen 2007, S. 316f.
4	 Vgl. Flores d’Arcais 1991, S. 60ff.
5	 Flores d’Arcais 1991, S. 60ff.; vgl. zum »Kohärenzgefühl« auch Antonovsky 1997
6	 Die einseitige Betonung der Innerlichkeit »führt zum Solipsismus, zur Kultur des ›Übermen-

schen‹, zu einer Ästhetik des Dandy«. Flores d’Arcais 1991, S. 80



Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik

179von Kunst noch alleinige Zweckorientierung der Gestaltung sind ihr angelegen. 
Zu allen Vereinseitigungstendenzen gab und gibt es in der Kunstpädagogik hinrei-
chende Beispiele. Doch ist es auch nicht mit einem einfachen »Sowohl-als-auch« 
getan, also einem didaktischen Potpourri unterschiedlicher Ansätze. Vielmehr 
geht es um die didaktische Kernfrage, anhand welcher Grundorientierungen, die 
aus dem personalen Menschenbild erwachsen, sich Kunstpädagogik im Vollsinne 
verantwortlich gestalten lässt, wie sie also ihre Inhalte, Themen und Methoden im 
Sinne des Bildungsanspruchs der Person beständig ausbalanciert. 

Eben dies bringt die Trias »Ich, Wir, Welt« als Leitidee personaler Kunstpädago-
gik zum Ausdruck: Das Ich entfaltet sich nur in der Begegnung mit dem Du und 
dem Wir und in Auseinandersetzung mit der Welt, die eben eine gesellschaftlich 
verfasste ist. Die gesellschaftlichen Bedingungen des Lebens werden also nicht 
ausgeblendet, allerdings auch nicht als Determination aufgefasst, sondern in ih-
rem Bezug zur Person verstanden: »Noch einmal sei betont, dass der Rekurs auf 
den Menschen als ›Werk seiner selbst‹ nicht meint, dümmlich übersehen zu wol-
len, dass jeder einzelne tatsächlich stets in gesellschaftlichen Bezügen lebt und 
sowohl durch soziale als auch durch natürliche Faktoren beeinflusst wird; nur er 
wird nicht von ihnen bestimmt. Im Horizont einer personalistischen Pädagogik 
ist die entscheidende Instanz Handeln des Menschen sein eigenes personales 
Gewissen«.7

2	 Verantwortung der Kunstpädagogik 

Wenn kunstpädagogische Verantwortung sich also auf die Horizonte Mensch, 
Kunst und Gesellschaft bezieht, muss sie in didaktischen Entscheidungen immer 
die Bezüge von Ich, Wir und Welt als eigentlich bildungswirksames Verhältnis in 
Bezug auf diese Horizonte zusammendenken. Zwar ergeben sich im Unterricht 
jeweils Schwerpunktsetzungen, ob ein Thema, ein Problem, ein Zugang eher an-
thropologisch, von der Kunst her oder gesellschaftlich begründet ist und ob hier 
die Subjektivität des einzelnen, die menschliche Gemeinschaft oder welthafte 
Bezüge im Vordergrund stehen; doch kann dies immer nur wechselweise und in 
stetem, verantwortlichen Ausgleich der verschiedenen Aufgaben und Dimensio-
nen geschehen. 

In anthropologischer Hinsicht ist eine Grundlage verantwortlicher Kunstpäd-
agogik die altersgerechte Begründung kunstdidaktischer Entscheidungen gemäß 
den Entwicklungsaufgaben der verschiedenen Altersstufen.8 Dies meint damit 
mehr als die Orientierung an den bildnerischen Entwicklungsstufen, es geht um 
die Frage, wie Kunstpädagogik altersadäquate Entwicklungsimpulse setzen kann. 
Hierzu benötigt sie aber einen Begriff von menschlichen Lebensaufgaben, um 
nicht allein zufällig aktuelle jugendkulturelle Muster aufzugreifen, sondern auch 

7	 Böhm 1995, S. 114f.
8	 Vgl. Fend 2005, S. 210ff.



Jochen Krautz

180 durch kontrastive Forderungen einen Anspruch zu formulieren, an dem sich Ent-
wicklung vollziehen kann. Dazu bedarf es jenes, von Eduard Spranger sogenann-
ten »emporbildenden Verstehens« des Jugendlichen, was meint, »dass der Erzie-
her aus einem größeren Sinnzusammenhang her die Ansätze einer kulturellen 
Entwicklung im Heranwachsenden einordnen kann«.9 

Am Beispiel konkretisiert: Das Thema »Biografie« wird im Kunstunterricht ger-
ne mit Methoden der »Ästhetischen Forschung« vorzugsweise in der Pubertäts-
phase bearbeitet mit der Begründung, Jugendliche diesen Alters befänden sich 
in einer Phase der Identitätsfindung, betrieben »Identitätskonstruktion« mithil-
fe gesellschaftlich angebotener Muster als eine Art autopoietisches Patchwork. 
Hierbei sei biografische Arbeit im Sinne von ästhetischer Auseinandersetzung mit 
Selbstbildern hilfreich. Selten thematisiert wird dabei jedoch, wie hilfreich hierfür 
die betonte Innenwendung zum Selbst ist, mit dessen Unsicherheit Jugendliche 
ohnehin ständig beschäftigt sind, oder ob biografische Arbeit nicht viel sinnvoller 
in der Außenwendung, also dem Einfühlen in und dem gestalterischen Dialog 
mit anderen Personen vonstatten geht. Entwicklungsimpulse erwachsen weniger 
aus Selbstbespiegelung als aus dem personalen und gestalterischen Dialog mit 
Anderen, der in eine verantwortete Gestaltung einmündet. Insofern könnte für 
einen 8.-Klässler eine mühsam erarbeitete Portraitzeichnung der eigenen Groß-
mutter, die ihn in einen gestalterisch-personalen Dialog bringt, wesentlich mehr 
zur Identitäts- und Verantwortungsbildung beitragen, als collagierte Versatzstücke 
medialer Vorbilder.10

Hier wird deutlich, dass Kunstpädagogik nicht ohne eine Bildungstheorie zur 
Begründung ihrer Inhalte auskommt, die anthropologisch argumentiert. Dabei 
versucht deren personale Fundierung dem Defizit der neuhumanistischen Bil-
dungstheorie entgegenzuwirken, die Bildung zu einseitig als Realisation des 
isolierten Selbst auffasste.11 Gerade die Betonung der Relationalität und der 
Weltorientierung der Person greift damit die zurecht eingeklagten sozialen und 
gesellschaftlich-politischen Dimensionen des Bildungsprozesses auf: »Bildung ist 
kein selbstschöpferischer Akt […] – Sinn des Lebens ist der Andere: um des eige-
nen Selbst willen.«12 

Es ist dieser Sinn, den Helmut Danner in diesem Band als grundlegendes Ziel 
des Bildungsprozesses beschreibt: Sinn entsteht aus dem In-Beziehung-Setzen 

9	 Fend 2005, S. 65
10	 Vgl. hierzu die äußerst anregenden Ausgaben von Kunst+Unterricht 317 und 318/2007 zum 

Thema »Portraitieren«.
11	 Bezeichnenderweise betont die Rezeption dieser Bildungstheorie in zeitgenössischer 

Kunstdidaktik gerade die Selbstbildung als konstitutiv und vernachlässigt durch Einbezug 
konstruktivistischer Theoreme der »Selbstreferenz« den aus personaler Sicht unabdingba-
ren sozialen Bezug und die daraus erwachsende Verantwortlichkeit noch weiter. Nur so ist 
erklärlich, wie aus einer bildungstheoretischen Besinnung und trotz Betonung der Unerläss-
lichkeit didaktischer Reflexion dennoch die methodische Orientierung von Kunstpädagogik 
an künstlerischen Strategien der Verstörung, Irritation, Provokation und Verwirrung empfoh-
len wird (vgl. z. B. Stielow 2004).

12	 Reusch 2008, S. 84



Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik

181zum Mitmenschen und den Aufgaben der Welt, in unserem Fall durch künstleri-
sche Gestaltung. Gerade das eigene Gestalten wie die Rezeption von Kunst sind  
erstrangige Möglichkeiten von Sinnerfahrungen, denn »Sinn wird dort erlebt, wo 
etwas aufgebaut werden kann, wo sich scheinbar sinnlose Teile zu einem ge-
ordneten Ganzen, zu einem Bild, zusammenbringen lassen«.13 Damit ist jedoch 
nicht allein subjektiver Sinn als individuelle und beliebige Konstruktion gemeint, 
nicht das willkürliche Verfügen über Welt, sondern solche Sinnbildung zielt auf 
Verantwortung, »Verantwortung ist der Sinn von Bildung«, so Danner. Sinn ent-
steht also nur dort, wo verantwortlich geantwortet wird auf das, was begegnet. 
Wenn Kunst, wenn Bilder solche Sinnerfahrung ermöglichen, dann werden sie 
für die Schüler »lebensbedeutsam«: »Kunstprodukte pädagogisch zu vermitteln, 
kann doch nur dort gerechtfertigt werden, wo aufgrund ästhetischer Strukturqua-
litäten Wirkungen auf das Subjekt erwartet werden und potenziell menschliche 
Erziehungsprozesse in Bewegung gesetzt werden.«14 

Um auch hier konkret zu werden: Um solches persönliches Beteiligtsein in der 
Kunstrezeption zu erreichen, ist es üblich, Kunstwerke mit einem »Percept« und 
praktisch-rezeptiven Methoden »handlungsorientiert« zu erschließen.15 Dies führt 
jedoch nur dann zu einer nicht beliebigen Sinnbildung, wenn es nicht bei prakti-
schen Einstiegen bleibt, denn Handeln allein garantiert kein Verstehen. Vielmehr 
liegt die entscheidende Schwierigkeit darin, die durch praktische Verfahren ent-
standenen subjektiven Sinnbildungen mit dem objektiven Werk in einen Dialog 
zu bringen, in dem Schüler sich einem Verstehen des Werks annähern und die 
persönliche Sinnbildung verobjektivieren, womit zugleich ihre persönliche Sinn-
dimension erweitert wird: Erst im Abgleich des »Ich« am »Wir« und der »Welt« 
findet es ein sinn-volles Maß.

»Sinn als das Unsinnliche (›Geistige‹), das sich im Sinnlichen vermittelt«16 
spricht also die geistige Dimension des Menschen an. Sinn ist somit nur in der ak-
tiven, geistig-innerlichen wie praktisch handelnden Auseinandersetzung mit der 
Welt und den Mitmenschen zu erfahren. Die Sinne sind dabei Erkenntnisorgane, 
jedoch nicht selbst Hauptziel kunstpädagogischer Arbeit. »Sinnenbewusstsein« 
und eine »Schule der Sinne« laufen leer bzw. verbleiben im Kreis subjektiver 
Selbstbezüglichkeit, wenn sie nicht geistig bewältigt und in verantworteten Sinn 
verwandelt werden. Daher ist auch eine isolierte Schulung von Sinnesempfindun-
gen allenfalls als gelegentliche Achtsamkeitsübung relevant, nicht als kunstdidak-
tische Grundfigur.

Personale Kunstpädagogik betont aufgrund der Relationalität von Ich und Welt 
vielmehr das Primat des Sichtbaren, des verstehenden Sehens und der gestalten-
den Antwort, wie dies in diesem Band Hubert Sowa grundlegt. Gerade das Ausbil-
den des Vorstellungsvermögens erweist sich als wesentliche Entwicklungsaufgabe 

13	 Maurer 1992, S. 55
14	 Jakobi 1988, S. 22
15	 Vgl. Krautz 2005
16	 Schleißheimer 1978, S. 16



Jochen Krautz

182 des Jugendalters.17 Dabei spielt das gegenständliche Zeichnen eine entscheiden-
de Rolle, wie Carina Sucker in diesem Band zeigt: »Bildkompetenz« hängt von 
der Ausbildung innerer Bilder ab, die in der Auseinandersetzung mit Sichtbarem 
entwickelt werden müssen. 

Daher ist auch die Orientierung an differenzierter und qualifizierter Gestalt- 
und Formgebung wesentliches Kennzeichen verantwortlicher Kunstpädagogik. 
Gestalt-Geben in Kunst oder angewandter Gestaltung ist als anthropologisches 
Phänomen eine Form des Antwort-Gebens: »Der Mensch ist das auf Antwort an-
gewiesene Wesen. Eine Form des Antwortens ist das Gestalt-Geben. Doch dies ist 
nicht Willkür; es ist ebenso ein Finden. Denn es steht in Korrespondenz zum sinn-
lich Gegebenen. […] Wir können auch sagen, Gestalten sei das Hervorbringen 
eines Sinnhaften.«18 Dieses handelnde Antwort-Geben durch Gestaltung ist somit 
eine Form von Ver-Antwortung und stellt die Frage nach ihrer Qualität: »Gute Ge-
staltung zeichnet sich dadurch aus, dass sie sinnen- und sinnorientiert ist; dass sie 
in Ernsthaftigkeit und Echtheit auf einem existenziellen Antwort-Geben gründet; 
dass sie in Redlichkeit vollzogen wird.«19 Hier muss also unabhängig von man-
chen Aporien der Kunst, für die die Frage von Gestaltungsqualität manchem als 
obsolet erscheint, aus didaktischer Notwendigkeit sehr wohl ein Qualitätsbegriff 
begründet und mit den Schülern entwickelt werden. Das schließt die altersge-
mäße Einführung in die Schwierigkeiten, diesen zu begründen, nicht aus,20 ohne 
Grundlage und Alternative ist dies jedoch kaum sinnvoll möglich.

Ähnliches gilt für die weithin als kunstpädagogische Kernaufgabe betrachtete 
Förderung von Kreativität. Die personale Begründung des Schöpferischen als bil-
dendes Weltverhältnis stand seit Beginn Kreativitätsdiskussion in Widerspruch zu 
seiner Funktionalisierung durch Militär und Industrie.21 Wenn sich Kunstunterricht 
heute vorrangig über das Kreativitätsparadigma legitimiert, mag dies im Boom der 
»Creative Industries« und allgegenwärtige Kreativitätstrainings für Manager zwar 
zeitgemäß erscheinen. Fraglich bleibt jedoch, wie nicht allein der Wert des Neu-
en, Eigenen, Besonderen betont wird, sondern auch die Frage der Verantwortung 
dafür. Kreativität ist auch als Eigenschaft der Person kein Wert an sich, sondern 
muss rückgebunden sein an die Frage der personhaften Verantwortung für Ich, 
Wir und Welt.22 Und möglicherweise wäre auch eine kritische Distanz zum im 
Kreativitätskonzept angelegten Fortschrittsglauben der Moderne angebracht, der 
heute auch ökonomisch und ökologisch an seine Grenzen stößt. Kunstdidakti-
sches Kontrastprogramm wäre etwa die regelmäßige Frage nach dem Alten: Was 
haben andere vor uns gemacht? Auf wessen Schultern stehen wir eigentlich? Oder 
auch eine neue Wertschätzung der Mimesis, die immerhin in der Erziehungswis-

17	 Vgl. Glas 2006
18	 Danner 1993, S. 15
19	 Danner 1993, S. 18
20	 Anregungen hierzu von Franz Billmayer unter www.bilderlernen.at
21	 Vgl. Krautz 2009
22	 Vgl. Ruggenini 2006



Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik

183senschaft seit längerem anthropologisch rehabilitiert wird. Nachahmung ist auch 
im Kunstunterricht kein Delikt, sondern eine sinnvolle Form personaler Weltbe-
gegnung: Im Mimetischen liegt die »Genese des Sozialen«.23 

Vor diesem Hintergrund personaler Anthropologie kann also das Bezugsfeld 
Kunst als zwar wesentlicher, aber nicht alleiniger oder bedingungsloser Hori-
zont kunstpädagogischer Verantwortung gelten. Vielmehr muss sich Kunst als 
bildungswirksame Mitwelt erweisen, die Ich, Wir und Welt tatsächlich in einen 
Bezug bringt. Kunstdidaktik muss Kunst in diesem Sinn kritisch bewerten. D. h. 
entscheidende Aufgabe von Kunstdidaktik ist die sinnvolle Auswahl von Unter-
richtsgegenständen. Gerade angesichts begrenzter Zeit und Möglichkeiten von 
Kunstunterricht ist eine sorgfältige Begründung von gestalterischen Aufgaben, In-
halten, Thematiken, zu betrachtenden Bildern und Kunstwerken entscheidend. 
Solche Entscheidungen können nicht allein anhand innerkünstlerischer Kriterien, 
zufälliger Vorlieben des Lehrers oder »heimlicher Lehrpläne« getroffen werden, 
sondern müssen etwa fragen: Welche Meinung vom Ich, vom Wir, von der Welt 
spiegelt sich in einem Bild? Ist dies sinnvoll und verantwortbar? Wie werden pro-
blematische Aspekte im Unterricht nicht nur thematisiert, sondern konstruktiv ge-
wendet? Welche Forderung stellen Gestaltungsfragen an den Schüler? Wie kann 
er ihnen gerecht werden? Wie und an welchen Maßstäben wird Gestaltung ver-
antwortet? Usw. 

Kriterium ist also auch für Kunstunterricht die Wert- und Sinndimension der 
Unterrichtsgegenstände, wie dies Helmut Danner in seinem Beitrag betont. Ge-
rade weil die Kunst die Freiheit zu Irritation, Dekonstruktion und Destruktion hat, 
muss ein Kunstpädagoge sehr genau reflektieren, was er in welcher Weise verant-
worten kann und wie er Möglichkeiten positiver Sinnfindung aufbauen will. Dies 
betrifft jede einzelne Inhaltsentscheidung des Unterrichts, jede Entscheidung für 
ein Bild, einen Künstler, eine künstlerische Technik. So ist auch hier exemplarisch 
in Bezug auf das verbreitete, mitunter als genuin künstlerische Haltung verstande-
ne Experimentieren zu fragen, wie sich dabei Willkür vermeiden lässt und Schüler 
tatsächlich zu einer verantworteten Gestaltung finden. Bleibt es beim Experiment, 
und das häufiger, kann sich beim Schüler der Eindruck zu einer Haltung verfesti-
gen, dass Kunst eine Sache des subjektiven Beliebens sei, dass sich ähnlich wie in 
alltäglichen Konsumzusammenhängen schnell etwas machen lässt, das letztlich 
keinen Wert besitzt und somit auch das Selbstwertempfinden des Produzenten 
nicht hebt. Verantwortung für das eigene gestalterische Tun wird dann zugunsten 
einer vermeintlich künstlerischen Allmacht dispensiert, die sich unabhängig von 
Ansprüchen außerhalb des Selbst wähnt.

Solche objektiven Ansprüche der Kultur werden im Horizont Gesellschaft deut-
licher präsent: Wie steht das Ich zum Wir und zur realen Welt? Ein personales Ver-
ständnis von Freiheit in Verantwortung, das den Menschen weder als gesellschaft-
lich determiniert noch als autonom erhaben über Verhältnisse und Ansprüche der 

23	 Wulf 2005 



Jochen Krautz

184 Gesellschaft versteht, wird daher im Kunstunterricht sehr sorgfältig abwägend mit 
diesen Bezügen umgehen. 

So bedeutet gesellschaftliche Verantwortung von Kunstpädagogik zum einen 
sicherlich, Schülern eine kritische und wertbezogene Orientierung in der Bilder- 
und Medienwelt zu ermöglichen, die heutige Lebenswelt und gesellschaftliche 
Realität maßgeblich prägt.24 Diese muss jedoch mehr sein, als das vorrangig auf 
Analyse- und Handlungsfähigkeit zielende Konzept »Bildkompetenz«. Orien-
tierung in der Bilderwelt ist ohne Orientierungsmaßstäbe nicht möglich – und 
diese sind nicht aus den Bildern selbst zu gewinnen. Möglicherweise gehört zur 
»Bildkompetenz« sogar die Fähigkeit zur Bilddistanz, zum Bildverzicht,25 die wie-
derum nur aus der Erfahrung von sinnvollen Alternativen erwachsen kann, die 
dezidiert als solche angeboten und nicht der beliebigen Selbstfindung der Schüler 
überlassen werden können. 

Dazu gehört etwa die jeweils altersangemessene Einführung in die durch die 
Bildende Kunst verkörperte kulturelle Tradition: Hier liegen Sinnangebote vor, die 
so in den Horizont der Schüler gerückt werden müssen, dass sie lebenswirksam 
werden können.26 Enkulturation ist dabei gleichzeitig eine aus der gemeinsamen 
Tradition resultierende Anforderung wie auch Entwicklungsaufgabe des ein-
zelnen jungen Menschen. Helmut Fend erinnert an diese von Eduard Spranger 
grundgelegte Dimension, die Enkulturation als Chance der personalen Entwick-
lung an den Gegenständen der Kultur begreift: »Die Pädagogik des Jugendalters 
muss deshalb immer auch eine Bildungstheorie enthalten, die die jugendliche 
Suche nach dem Weltverständnis und nach einem Selbstverständnis an die Ange-
bote der kulturellen Tradition bindet. Die Weltaneignung darf nicht ausschließlich 
dem zufälligen und ungeleiteten Lernen über Medien dem Alltagsleben über-
lassen bleiben. Erst eine systematische Einführung in die Hintergründe unserer 
Kultur erlaubt ein adäquates Verständnis und ermöglicht eine Enkulturation auf 
einem hohen Niveau. Selbstwerdung ist nur im Rahmen der kulturellen Traditi-
onen, ist nur als komplementärer Enkulturationsprozess möglich.« »Bildungsins-
titutionen […] können durch die Einführung in die kulturellen Traditionen einen 
Erfahrungsraum schaffen, der Jugendliche vom Reichtum okzidentaler Ideale des 
Menschseins profitieren lässt. Damit kann die Schule aufleuchten lassen, wie ›gu-
tes Leben‹ im Licht dieser Traditionen unter modernen Bedingungen des Lebens 
und Überlebens aussehen könnte.«27 Hierbei könnte Kunstunterricht eine zentra-
le Bedeutung haben.

Eine weitere Dimension gesellschaftlichen Verantwortung von Kunstpädagogik 
betrifft ihre Beiträge zur beruflichen Propädeutik: Für welche ganz konkreten Fä-
higkeiten und Fertigkeiten ist Kunstunterricht verantwortlich, die zur konstruktiven 

24	 Vgl. für den Versuch einer Realisation dieses Anspruchs einer kritischen und wertorientier-
ten Bilddidaktik am Beispiel der Fotografie Krautz 2008 und 2004a

25	 Vgl. Sowa 2006
26	 Vgl. Jakobi 1988
27	 Fend 2005, S. 460 u. 469



Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik

185und reflektierten Arbeit in gesellschaftlichen Felder, die mit Kunst und Gestaltung 
zu tun haben, befähigen? Auch hier konkret: Wenn etwa eine Friseurmeisterin 
berichtet, dass eine Auszubildende nicht in der Lage ist, auf der Schemazeich-
nung eines Kopfes die Konturlinie des Haaransatzes von der Seitenansicht auf der 
Rückansicht fortzusetzen, dann fällt dieser Mangel an grundsätzlichem räumli-
chem Vorstellungsvermögen in den Verantwortungsbereich von Kunstunterricht 
(wie auch immer diese spezifische Situation zu erklären sein mag). Zudem ist 
dieser Mangel nicht allein für die Berufsausübung ein Problem, sondern verkürzt 
den Weltzugang insgesamt. 

Dabei sind Möglichkeiten zur Förderung dieser auch beruflich relevanten Fä-
higkeiten in vielen Bereichen des Kunstunterrichts ohnehin angelegt, es bedarf 
oft nur stärkerer Akzentsetzungen, um diese expliziter zu fördern und auf mög-
liche Arbeitsfelder hin zu bedenken.28 Auch explizit auf Anwendungsbezüge ge-
richtete Themen und Aufgaben im Kunstunterricht besitzen Bildungswirksamkeit, 
denn gerade in angewandten Gestaltungsaufgaben tritt den Schülern eine ob-
jektive Forderung entgegen, die es zu bewältigen gilt: Hier korrigiert nicht der 
Lehrer, sondern die Sache selbst. Aus Spiel wird Ernst, nicht das Selbst, sondern 
der Andere und die Welt treten in den Vordergrund: »der Mensch wird nicht er 
selbst, indem er in erster Linie sich selbst sucht, sondern indem er selbstlos wird. 
Damit ist Erziehung nicht Selbstsuche, sondern In-Anspruch-Nahme. Erziehung 
hat dahin zu führen, dass der Mensch bereit ist, sich Aufgaben zu stellen und 
diese zu übernehmen. Aufgaben gibt es immer und überall in einer Welt, in der 
es Mitmenschen und Sachen gibt«.29 Dies bereitet eine Sinnerfahrung im ange-
wandten Tun vor, denn Lebenssinn »findet der Mensch erst in einem Tun, das von 
Sinn erfüllt ist, weil es anderen dient […]. Sinnvolles Tun wirkt aufbauend«.30 
Beruflich-praktische Orientierung im Kunstunterricht zielt also auf praktische Ge-
schicklichkeit, auf tatsächliche Brauchbarkeit des Gegenstandes, stellt sich realen 
Notwendigkeiten und Bedürfnissen anderer Menschen, also dem Anspruch der 
von der wirklichen Welt ausgeht.31 Solche, aus der Daseinsbewältigung resultie-
renden Bildungsdimensionen, die Verantwortung konkret erfahrbar machen, wa-
ren vormals im auch technisch orientierten Werkunterricht aufgehoben, der heute 

28	 Das Ende 2010 erscheinende »Arbeitsbuch Kunst Bd. 2« (Klett- u. Friedrich-Verlag) legt ge-
rade für den Kunstunterricht der Mittelstufe auf die Bewältigung konkreter, lebensnaher Ge-
staltungsaufgaben sowie auf deren Bezüge zu Berufsfeldern einen Schwerpunkt des kunst-
didaktischen Konzepts und versucht damit einerseits Entwicklungslagen der Jugendlichen 
und ihren gesellschaftlichen Lebensbedingungen gerecht zu werden, andererseits genau 
über den Aufbau tatsächlichen Könnens zu positiver Selbstwertentwicklung und verantwort-
lichem Handeln beizutragen.

29	 Braun 1983, S. 77
30	 Kranich 2006, S. 14f.
31	 Ich danke meinem Kollegen Prof. Dr. Peter Schneider, Alanus Hochschule für Kunst und Ge-

sellschaft, Alfter, für die Hinweise auf die Bedeutung einer personal verstandenen beruflich-
praktischen Bildung.



Jochen Krautz

186 an den meisten Schulen vergessen ist.32 Somit sind Basisfähigkeiten im visuellen 
Gestalten, im Entwerfen kommunikativer Zeichen, im räumlichen Verstehen, im 
Visualisieren von Vorstellungen, im handwerklichen Umgang mit Materialen wie 
Holz oder Metall nicht allein für eine Vielzahl heutiger Berufsfelder relevant, son-
dern zählen zugleich als prinzipielle Weltzugänge zur allgemeinen Bildung. Sie 
gehören unbedingt auch zum Verantwortungsbereich des Kunstunterrichts.

3	 Erziehung zur Verantwortung in der Kunstpädagogik

Eine im skizzierten Sinne verantwortete Kunstpädagogik kann damit auch Beiträ-
ge zu einer Erziehung zur Verantwortung leisten. Dieser Aufgabe muss sich auch 
der Kunstunterricht stellen, denn sie folgt aus dem Erziehungsauftrag der Schu-
le. Erziehung zur Verantwortung meint dabei die Verantwortung für sich selbst, 
Mitmenschen, menschliche Gemeinschaft und Gesellschaft sowie die Welt als 
Ganze – für Ich, Wir und Welt. 

Gerade der oben zuletzt genannte Aspekt verweist bereits darauf, dass sich 
Verantwortung darin realisiert, den Forderungen eines fachlichen Könnens ge-
recht zu werden. Die Sache selbst fordert Verantwortlichkeit ein, wenn sie als 
Anspruch erscheint, dem es gerecht zu werden gilt, um eine Erfahrung des Ge-
lingens zu machen.33 Hier ergibt sich nun für Kunstunterricht insofern ein Pro
blem, als gerade die Kunst der Moderne immer wieder das Nicht-Können-Müssen 
betont oder Können auf intellektuelle Diskursebenen verlagert, die Schülern nur 
schwer zugänglich sind. Die oftmals im Unterricht verhandelten Arbeiten Marcel 
Duchamps zeigen dies exemplarisch. Zwar wird man versuchen, den Schülern 
die künstlerische Innovation etwa Duchamps nahezubringen, tatsächlich wird 
dafür aber gerade das, was Schüler spontan als echtes Können in der Kunst emp-
finden, also die naturalistische Wirklichkeitsabbildung, meist mit der Autorität 
des Kunstlehrers eher abgewertet. Was dann bleibt, ist der diffuse Eindruck von 
Beliebigkeit: Das kann doch jeder!

Kunstunterricht muss also Können verlangen und die vielfältigen Dimensionen 
von Können in der Kunst deutlich machen. Dabei ist eine pädagogische Haltung 
vonnöten, die in dem viel rezipierten Dokumentarfilm über ein Tanzprojekt mit 
Jugendlichen »Rhythm is it!« deutlich wird: Erziehend ist hier nicht »die Musik« 
oder »der Tanz« an sich, sondern der hohe Anspruch der Sache, den der Tanz-
lehrer ungebrochen an die Schüler weitergibt: Sie müssen dem Ernstfall der Auf-
führung auf großer Bühne gerecht werden, ohne dass die Anforderungen an sie 
»pädagogisch« reduziert würden. Für deutsche Pädagogik insgesamt aufschluss-
reich ist dabei eine Stelle im Film, in der Lehrer ihre Schüler vor den strengen 

32	 Vgl. Lackner 1988. Noch weitgehend als durchgehender Anspruch realisiert ist diese Di-
mension in der Pädagogik der Waldorfschulen.

33	 Vgl. Wehner 2009



Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik

187Maßstäben des Tanzpädagogen in Schutz nehmen möchten: Derart kann jedoch 
nicht Verantwortung an der und für die Sache wachsen.34

Verantwortung ist als Haltung – wie oben ausgeführt – an das personale Ge-
wissen gebunden. Damit ist also die Bildung des Gewissens als Erziehung zur 
Achtung vor dem Anderen, der Welt, dem Leben insgesamt Aufgabe auch von 
Kunstpädagogik. Hierfür ist erstens eine deutlichere Orientierung von Inhalts-
entscheidungen nicht allein an innerkünstlerischen Problemen notwendig, son-
dern an dem, was Wolfgang Klafki einmal als Schlüsselprobleme der Gegenwart 
identifiziert hat, die an Aktualität nichts verloren haben. Demnach müssen als 
inhaltlich-thematische Orientierungen im Kunstunterricht auch Fragen persönli-
cher wie gesellschaftlicher Verantwortung erscheinen, etwa die Friedensfrage, das 
Umweltproblem, die Menschenrechte etc.35 Auf diese Themen lassen sich gerade 
aus der Perspektive der Kunst spezifische Blickwinkel gewinnen. Und sie entspre-
chen den Entwicklungslagen insbesondere von Jugendlichen, für die die »großen 
Fragen« der Menschheit wesentlich werden.

Zweitens ist entscheidend, dass Achtung und Verantwortung nicht vorrangig auf 
moralischer Reflexion basieren, sondern einer entsprechenden gefühlsmäßigen 
Sensibilität bedürfen.36 Verantwortung lernt man also weniger durch Dilemmata-
Diskurse als durch Erleben und eigenes Handeln. Die auch in der Kunstpäda-
gogik bekannten Bemühungen, durch distanzierte Reflexion, rationale Analyse 
und Kritik insbesondere von Medienbildern verantwortliches Entscheiden und 
Handeln zu fördern, zeigen immer nur begrenzt Wirkung, da sie übersehen, dass 
Verantwortung immer auch ein Problem ihrer gefühlsmäßigen Verankerung und 
nicht allein ihrer verstandesmäßigen Durchdringung ist.37 Hierauf hat Hans Jonas 
in seiner Theorie der Verantwortung aufmerksam gemacht: Nicht das Sittengesetz 
und die vernünftige Einsicht darein motiviere sittliches Handeln, sondern unser 
unmittelbares emotionales Affiziertsein. Nur das Gefühl können den Willen be-
wegen, das unmittelbare Antworten auf ein Gegebenes38: »Das Gesetz als solches 
kann weder Ursache noch Gegenstand der Ehrfurcht sein; aber das Sein, erkannt 
in seiner Fülle oder einer Einzelerscheinung derselben, begegnend einem Seh-
vermögen, das nicht durch Selbstsucht verengt oder durch Stumpfheit getrübt ist, 
kann wohl Ehrfurcht erzeugen – und kann mit dieser Affizierung unseres Gefühls 
dem sonst kraftlosen Sittengesetz zuhilfe kommen, das da gebietet, dem inne-
wohnenden Anspruch von Seienden mit unserem eigenen Sein Genüge zu tun.«39 

34	 Vgl. Felten 2010, S. 177ff.
35	 Vgl. hierzu die Beiträge von Bettina Uhlig und Martin Zülch in diesem Band.
36	 Vgl. Speck 1996, S. 121
37	 Vgl. Nipkow 2008; exemplarisch aufgearbeitet für das Problem der Friedenserziehung im 

Kunstunterricht in Krautz 2004b, 2004c und 2006.
38	 Vgl. Jonas 2003, 162ff.
39	 Jonas 2003, S. 170



Jochen Krautz

188 »Und nun liegt es im Wesen unserer moralischen Natur, daß der Appell […] eine 
Antwort in unserem Gefühl findet. Es ist das Gefühl der Verantwortlichkeit.«40 

Jonas umreißt damit recht exakt die zuvor entwickelte didaktische Kontur einer 
personalen Kunstpädagogik und ihrer Verantwortung: Ziel wäre es, das »Sehver-
mögen« für die Welt und die Mitmenschen zu öffnen, Achtsamkeit zu üben,41 
genaueres Erfassen zu lehren, Mitfühlen zu ermöglichen und durch gezielte Aus-
wahl entsprechender Kunst und Bilder Möglichkeiten positiver gefühlsmäßiger 
Identifikation zu schaffen. Dies bedeutet nicht pädagogische Manipulation, son-
dern bringt die affektive Qualität von Bildern zur Wirkung, um Verantwortungs-
gefühl anzusprechen, wobei Mittel und Wirkungsweise dieser Bilder sehr wohl 
auch reflektiert werden müssen.42 

Notwendig ist also nicht Belehrung, sondern das Erleben und Üben von Ach-
tung und Verantwortlichkeit.43 Ulrika Eller-Rüter und Bettina Uhlig zeigen in die-
sem Band mit Studenten, wie dies gerade in und mit der Kunst möglich ist, wie 
künstlerische Arbeit und Vermittlung konkret handelnd Verantwortung für Welt 
und Mitmenschen übernimmt. Dies können auch Modelle für die Arbeit mit 
Schülern sein, die Kunst und sozialen Einsatz verbinden.44

Erziehung zur Verantwortung heißt in der Kunstpädagogik also, Situationen zu 
schaffen, in denen Schüler aufgefordert sind, sich in produktivem Tun wie re-
zeptivem Wahrnehmen selbst zu überschreiten, eine Antwort auf Mensch und 
Welt zu geben und diese zu verantworten. Ob dies gelingt, ist allerdings weder 
messbar noch gibt es etwa eine definierbare »Verantwortungskompetenz«. »Ver-
antwortung kann […] nicht operationalisiert (meßbar gemacht) und auch nicht 
evaluiert (überprüft) werden. Sie läßt sich letztlich nur am Menschen und aus dem 
Werk selbst erschließen.«45 Hierzu bedürfen Kunstpädagogen einer Sensibilität in 
der pädagogischen Wahrnehmung, die durchaus einer achtsamen künstlerischen 
Wahrnehmung durchaus verwandt ist: Ein personaler Akt sehenden Verstehens, 
der zugewandten Teilnahme, »nicht schon des rationalen Erkennens; es ist dieser 
Blick der Person, der Leben schenkt und Geschichte macht«.46 

40	 Jonas 2003, S. 162f.
41	 Vgl. Sowa 2002
42	 Vgl. Krautz 2004c
43	 Vgl. Speck 1996, S. 120–127
44	 Vgl. Hierzu die Beispiele von Kunst-Kursfahrten, die bewusst Kunstbetrachtung, eigene Ge-

staltung und soziales Engagement vereinen. Ein Schüler resümiert: »Wir haben nicht nur 
Kunst betrachtet, sondern mit unseren eigenen Händen Kunst geschaffen. Kunst, die einen 
großen Zweck hat und Menschen hilft.« (Eller-Rüter 2004, S. 983, vgl. auch Eller-Rüter 
2006)

45	 Braun 1983, S. 80
46	 Flores-d’Arcais 1991, S. 59



Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik

189Literatur

Antonovsky, Aaron: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit. Tübingen 
1997

Böhm, Winfried: Theorie und Praxis. Eine Einführung in das pädagogische Grundpro-
blem. Würzburg 19952

Braun, Walter: Einführung in die Pädagogik. Bad Heilbrunn/Obb.19833

Danner, Helmut: Sind die blauen Berger »Kunst«? Gestalt-Geben als menschliches 
Phänomen. Vortragsmanuskript, Kairo 1993 (http://www.helmut-danner.info/pdfs/
Sind_die_Blauen_Berge_Kunst.pdf, 12.05.2010)

Eller-Rüter, Ulrika: Das Sarajevo-Projekt – eine etwas andere Kunstfahrt. In Erzie-
hungskunst 9/2004, S. 980–984

Eller-Rüter, Ulrika: Ungarn-Projekt, In Erziehungskunst 11/2006, S. 1193–1195
Felten, Michael: Auf die Lehrer kommt es an! Für eine Rückkehr der Pädagogik in die 

Schule. Gütersloh 2010
Fend, Helmut: Entwicklungspsychologie des Jugendalters. Wiesbaden 20053

Flores d’Arcais, Giuseppe: Die Erziehung der Person. Grundlegung einer personalis-
tischen Erziehungstheorie. Stuttgart 1991

Glas, Alexander: Anthropogene Voraussetzungen – die Genese der Kinder- und 
Jugendzeichnung. In: Favorite – Schriften zur Kunstpädagogik Bd. 2. PH Ludwigs-
burg 2006

Jakobi, Wolfgang: Lebensbedeutsame Bilder. Pädagogische Interpretation von Kunst. 
Weinheim 1988

Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische 
Zivilisation. Frankfurt a. M. 2003

Kranich, Ernst-Michael: Über die Bedeutung von Sinn – Sinn als erlebte Bedeutung. 
In: Buck, Peter (Hrsg.) Wie gelangt ein Mensch zu Sinn? Eine Installation zu Fragen 
der Pädagogik. Stuttgart 2006, S. 11–16

Krautz, Jochen: Vom Sinn des Sichtbaren. John Bergers Ästhetik und Ethik als Impuls 
für die Kunstpädagogik am Beispiel der Fotografie. Hamburg 2004 (a)

Krautz, Jochen: Mit Verstand und Gefühl für den Frieden. Überlegungen zur Kunstpä-
dagogik als Friedenserziehung. In: BÖKWE – Fachblatt des Berufsverbandes öster-
reichischer Kunst- und Werkerzieher 1/März 2004 (b), S. 4–8

Krautz, Jochen: Kunstpädagogik als Friedenserziehung. Einige grundlegende Betrach-
tungen am Beispiel der Ausstellung »The Family of Man«. In: Mahlberg, Hermann 
J. (Hrsg.): Topoi. Beiträge zu einer kulturarchäologischen Ortsbestimmung. Fest-
schrift für Rainer K. Wick zum 60. Geburtstag. Wuppertal 2004 (c), S. 61–73 

Krautz, Jochen: Erleben – Machen – Verstehen: Praktische Kunstrezeption zwischen 
Kunst und Subjekt. In: BÖKWE – Fachblatt des Berufsverbandes österreichischer 
Kunst- und Werkerzieher 2/Juni 2005, S. 15–22

Krautz, Jochen: Bildende Kunst und Friedenserziehung. In: Haußmann, Werner/Bie-
ner, Hansjörg/Hock, Klaus/Mokrosch, Reinhold (Hrsg.): Handbuch Friedenserzie-
hung. Interreligiös, interkulturell, interkonfessionell. Gütersloh 2006, S. 409–417

Krautz, Jochen (Hrsg.): Kunst+Unterricht 319/2008 »Digitale Fotografie«
Krautz, Jochen: Kreativität zwischen Person und Funktion. Aktuelles und Grundsätz-

liches zur Kritik des »schwachen Begriffs«. In: Kunst+Unterricht 331/332/2009,  
S. 75–81



Jochen Krautz

190 Lackner, Stefan: Bildungsdimensionen der Werkpädagogik. Zur Theorie innovativer 
und kreativer Lehr- und Lernprozesse in der Werkerziehung. Frankfurt a. M. 1988

Maurer, Friedemann: Lebenssinn und Lernen. Zur Anthropologie der Kindheit und 
des Jugendalters. Bad Heilbrunn 19922 

Nipkow, Karl Ernst: Wer ruft, wenn das Gewissen sich meldet? Gewissensbildung 
neu aktuell. Vortrag vom 5.–6.12.2008 (http://www.ev-akademie-rheinland.de/aka-
demie/eair_Text_Nipkow.pdf, 12.05.2010)

Reusch, Siegfried: Bin ich ein gebildeter Mensch? Bekenntnisse eines Hochstaplers. 
In: der blaue reiter. Journal für Philosophie Nr. 25, 1/2008, S. 82–88

Ruggenini, Mario: Kreativität und Interpretation. Gehört dazu noch die Frage nach 
der Wahrheit? In: Abel, Günter (Hrsg.): Kreativität. XX. Deutscher Kongress für 
Philosophie, 26.–30. September 2005 an der Technischen Universität Berlin. Kol-
loquienbeiträge. Hamburg 2006, S. 216–233

Schleißheimer, Bernhard: Der Sinn, das Gute und die Werte. In: Tschamler, Herbert/
Zöpfl, Helmut (Hrsg.): Sinn- und Wertorientierung als Erziehungsauftrag der Schu-
le. Orientierung, Vermittlung, Verwirklichung. München 1978, S. 13–49

Sowa, Hubert: Achtsamkeit auf die Achtsamkeit. Karl-Heinz Brodbecks Theorie der 
Kreativität. Ein Gespräch. In: Kunst+Unterricht 261/2002, S. 50–53

Sowa, Hubert: Realitätscharakter der Medien und Freiheit des Urteils. Zur produkti-
ven und rezeptiven Medienkritik aus kunstpädagogischer Perspektive. In: Niesyto, 
Horst/Rath, Matthias/ders. (Hrsg.): Medienkritik heute. Grundlagen, Beispiele, Pra-
xisfelder. München 2006

Speck, Otto: Erziehung und Achtung vor dem Anderen. Zur moralischen Dimension 
der Erziehung. München/Basel 1996

Stielow, Raimar: Kunstpädagogik und Gegenwartskunst. In: Internationale Gesell-
schaft der Bildenden Künste (IGBK); Landesakademie Schloß Rotenfels; Kettel, 
Joachim (Hrsg.): Künstlerische Bildung nach Pisa. Beiträge zum internationalen 
Symposium Mapping Blind Spaces – Neue Wege zwischen Kunst und Bildung. 
Museum für neue Kunst, Zentrum für Kunst und Medientechnologie Karlsruhe und 
Landesakademie Schloß Rotenfels. Oberhausen 2004, S. 217–228

Thyen, Anke: Moral und Anthropologie. Untersuchungen zur Lebensform »Moral«. 
Weilerswist 2007

Wehner, Ulrich: Etwas können – jemand werden. Bildungstheoretische Vermessun-
gen zwischen Qualifikations- und Identitätstheorie. In: Vierteljahresschrift für wis-
senschaftliche Pädagogik 1/2009, S. 81–98

Weigand, Gabriele: Schule der Person. Zur anthropologischen Grundlegung einer 
Theorie der Schule. Würzburg 2004

Wulf, Christoph: Zur Genese des Sozialen. Mimesis, Performativität, Ritual. Bielefeld 
2005



Jochen Krautz

Verantwortung als Brücke zwischen Kunst  
und Pädagogik

Ein Gespräch mit dem Künstler Theo Dannecker

Theo Dannecker (*1938) lebt und arbeitet als Bildender Künstler in Zürich und 
führt seit 1972 in seinem Atelier die »Schule für Zeichnen und Gestalten«. Er stu-
dierte Malerei an der Kunstgewerbeschule Zürich und Bildhauerei an der Königli-
chen Akademie in Kopenhagen, längere Aufenthalte in Irland und Kanada folgten. 
Er erhielt Stipendien von Stadt und Kanton Zürich sowie des Staates Dänemark. Er 
nahm 1973 an der 1. Biennale der Schweizer Kunst, Kunsthaus Zürich teil. 1974 
fand seine erste größere Einzelausstellung in der städtischen Kunstkammer zum 
Strauhof, Zürich statt. Zahlreiche Gruppen- und Einzelausstellungen folgten. In 
seiner Zeichenschule erzielte er große Erfolge insbesondere mit verhaltensauffäl-
ligen Schülern.

Jochen Krautz: Die Tagung »Kunst, Pädagogik, Verantwortung« fragte nach der 
Verantwortung vor allem in kunstpädagogischen Zusammenhängen … 

Theo Dannecker: Ich halte diese Frage für sehr wichtig. Ihre Einleitung zur Tagung 
zielt ja auf die Frage, wie man dem Menschen ermöglicht, selbstständiger zu den-
ken, sodass er sich nicht von allem beeindrucken und einnehmen lässt. Nur so 
kann er vernünftig überlegen, ob das, was er in der Kunst oder im Leben macht, 
sinnvoll ist. Das ist in der Tat ein wichtiges Ziel von Kunsterziehung. 
Auch in meiner Schule für Zeichnen und Gestalten frage ich mich, wie ich den 
jungen Menschen das Selbstvertrauen geben kann, etwas Sinnvolles zu schaffen 
mit dem, was sie bei mir lernen und was sie selbst zur Verfügung haben. Sie sollen 
ihre Vernunft einsetzen und sich fragen können: Wozu male ich überhaupt? Was 
will ich überhaupt erreichen?

JK: Das heißt, Sie diskutieren mit den Schülern die Frage der Verantwortung von 
Kunst und Gestaltung?

TD: Ja, selbstverständlich. Einer meiner Schüler war zum Beispiel ein leidenschaft-
licher Graffitisprayer. Er hat Graffitischriftzüge auch hier im Unterricht entworfen 
und meinte immer, ich müsste doch sehen, dass die »saugut« seien. Wir haben 
dann sehr grundsätzlich diskutiert: Man kann eben nicht bei den raffinierten For-
men und Verschlingungen stehen bleiben, denn das ganze hat doch eine gesell-
schaftliche Bedeutung. Es wird ja auf fremdes Eigentum gesprayt! Man kann so 
etwas nicht rein ästhetisch betrachten und die öffentliche Wirkung ausblenden. 
Dabei ging es nicht darum, ihm etwas auszureden oder ihn zu bevormunden, 
sondern ihn zum selbstständigen Denken zu ermutigen. Auch wenn wir in der 
Graffiti-Frage nie übereingekommen sind, konnte ich ihm doch diese Orientie-



Jochen Krautz

192 rung geben. So hat er beispielsweise 2001 als erster in Zürich eine Demonstration 
gegen den Afghanistan-Krieg organisiert. Und dabei war klar: Das geht nur ohne 
Gewalt, und die Demonstration verlief gut und friedlich. 

Verantwortung als innere Haltung des Künstlers

JK: Das ist ja eine altes Problem: Welche Form entspricht einem engagierten in-
haltlichen Anliegen, ohne dass es oberflächlich wirkt? Es gibt ja sehr wohl viele 
politisch arbeitende Künstler, aber deren Arbeiten sind häufig so komplex, so 
hermetisch, dass sie ohne lange schriftliche Erklärung kaum zugänglich sind. Es 
scheint in der Kunst doch eine Scheu zu geben, eine deutliche Aussage in eine 
prägnante Form zu bringen.

TD: Die Bedeutung einer einfachen, klaren Aussage wird in der Kunst sehr un-
terschätzt.
Zum Beispiel habe ich ein großes Bild mit einer Installation gemacht, in dem 20 
historische Persönlichkeiten meine Frau und mich in meinem früheren Atelier 
besuchen (Farbabb. 3).
Alle sind erkennbar porträtiert und zudem mit ihrem Namen versehen. Es sind 
alles Menschen, deren Gesinnung mich in dem Wunsch, »Nie wieder Krieg« als 
Orientierung im Leben bestärkt haben. Der älteste ist Menzius, ein chinesischer 
Philosoph (um 300 v. Chr.). Dann geht es weiter mit Epikur, Gandhi, Erasmus von 
Rotterdam, Pestalozzi, Bertha von Suttner, Romain Rolland, Picasso, Goya, Kant, 
Schiller, Albert Schweitzer usw. Vor dem Bild liegen die Malwerkzeuge und das 
Material, mit denen ich gearbeitet habe, Skizzen, Bücher und Objekte erzeugen 
eine Atelierstimmung. Die Bücher im abgebildeten Bücherregal sind so angeord-
net, dass sich als Text ergibt: »Tief in uns der Frieden«. 
In meinem Atelier kamen auch zwei Schulklassen einer Privatschule, die ich in 
Zeichnen und Gestalten unterrichtete, zu der Zeit, als ich an dem oben erwähn-
ten Bild arbeitete. Weil die Schüler mitbekommen haben, wie sich das Bild ent-

wickelte, kamen immer 
wieder Fragen auf, sodass 
wir viel über das Thema 
Frieden sprachen. Sie ha-
ben dann dazu auch ge-
zeichnet und gemalt. Die 
Arbeiten der Schüler habe 
ich dann auch in die Ins-
tallation mit aufgenom-
men (Abb. 1).

Abb. 1: Besuch im Atelier, 
Ausschnitt mit Schülerarbeiten



Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik

193Hier gehe ich also von einem klaren Gedanken aus und versuche ihn in eine 
verständliche Arbeit zu fassen. Wenn man das gesellschaftliche Problem in den 
Griff bekommen will, müssen solche grundlegenden ethischen Fragen eben be-
deutsamer sein als innerkünstlerische Probleme. 
Wir werden zu nichts kommen, wenn wir das 
nicht mit einbeziehen. Auch die Kunst muss eine 
ethische und mitmenschliche Grundlage haben. 
Gerade auch wenn der Künstler mühsam um die 
eigene Ordnung seiner Werke ringt. 

JK: Nun ist es in der Kunst sehr viel schwieriger, 
so klar zwischen ethisch gut und schlecht zu un-
terscheiden.

TD: Wenn man aber anfängt, diesen Aspekt beim 
künstlerischen Schaffen wirklich einzubeziehen, 
dann fragt man sich doch: Trägt das, was ich tue, 
zum allgemeinen Wohl des Menschseins bei 
oder eben nicht. Es ist also eine Frage der inne-
ren Haltung des Künstlers, die ihn leitet, das zu 
tun, was er für wichtig erachtet. 
Dabei geht es nicht darum, ob das, was ich mir 
überlege, immer genau richtig ist. Das wissen 
wir ja oft nicht so genau. Entscheidend ist, ob 
ich diesen Horizont von Verantwortung in mein 
künstlerisches Arbeiten überhaupt einbeziehe, 
ob ich mich darum überhaupt bemühe. 
Bei Beuys, zum Beispiel, erkenne ich meistens 
den Versuch, dem Mitmenschen eine sinnvolle 
Orientierung für seine Lebensbewältigung zu 
geben, auch wenn ich nicht aus allem, was er 
getan hat, diesen Schluss ziehe. 

JK: Ist das nicht ein sehr hoher Anspruch an den 
Künstler? Wird er dann nicht zum Missionar? 
Beuys kann man ja durchaus skeptisch sehen.

TD: Sicherlich, ist das ein hoher Anspruch. Aber 
das fordere ich doch auch vom Arzt, vom Leh-
rer, vom Ingenieur, vom Landwirt: Er muss sich 
Gedanken machen, wie seine Arbeit ethisch zu 
verantworten ist. Wieso soll der Künstler davon 
ausgenommen sein? 

Abb. 2: Mahnmal gegen den Krieg, 2001



Jochen Krautz

194 Ich merke ganz persönlich, dass es sich im künstlerischen Alltag bemerkbar macht, 
wenn ich diese Wertorientierung als Grundlage dabei habe. Ich kann sehr wohl 
wie Beuys alltägliche Gegenstände benutzen. Zum Beispiel habe ich im Lido von 
Venedig an dem Tag, an dem der Afghanistankrieg losging, einen Stein gefunden, 
der mich unmittelbar an einen kriegsversehrten Kopf erinnerte. Der Eindruck war 
so stark, dass ich mir nicht vorstellen konnte, dies prägnanter in einer Skulptur 
auszudrücken. Um dieses Erlebnis öffentlich zu machen, vergrößerte ich dieses 4 
cm hohe Steinchen möglichst genau um das 10-fache mit Gips und setzte es als 
eine bemalte Skulptur auf einem schwarzen Sockel. In der Ausstellung wurden 
die Besucher eingeladen, auf dem Sockel mit Kreide ihren Gedanken Ausdruck 
zu geben. So entstand ein Mahnmal gegen den Krieg (Abb. 2).
Kinder, die die Arbeit gesehen haben, fanden interessant, dass man daran das 
Elend des Krieges erkennen kann. Die Gedanken, die beim Betrachter zustande 
kommen, bewegen sich also in einem bestimmten positiven Rahmen – und das 
habe ich eben so auch gewollt. Das ist ein Entwicklungsgedanke: Man möchte 
mit der Arbeit, die man macht, zu einer positiven Entwicklung beitragen.

JK: Damit sprechen Sie einen alten utopischen Anspruch der Moderne an, der 
ja auch vielfach kritisiert wurde. Können Sie ein Beispiel geben, wie das gehen 
kann?

TD: Ja, gerne, z. B. meine Aktion mit den kleinen Text-Tafeln »Frieden schaffen«  
(Abb. 3).
Da wird ein sehr klarer und einfacher Gedanke in einer verständlichen Form 
ausgedrückt. Ich verschenke diese 1000 nummerierten und signierten Tafeln an 
viele Menschen, und sie haben oft große Freude daran. Auf der Post freut sich 

die Dame am Schalter, der 
Schlosser nebenan nimmt sein 
Exemplar mit auf eine Welt-
reise und macht jeweils ein 
Foto vom Täfelchen an wich-
tigen Orten. Ein anderer hat 
mir hundert Franken gegeben, 
damit ich noch weiter mache. 
Der Kopierladen hat es gleich 
auf die Theke gestellt. Die 
Inhaberin berichtet, dass die 
Stimmung gleich anders wird, 
sobald die Kunden es sehen. 
Ein Künstlerkollege sagte mir 

gestern, dass er es im Atelier aufgestellt habe, man kommt über die Frage direkt 
ins Gespräch. Beim Elektriker steht eins und im Malergeschäft. Ein Kunstsammler 
sagte mir, er würde es unter seine Bilder hängen. Die Menschen sagen, dass sie 
im Gemüt angesprochen sind. So kommt doch Kunst wirklich ins Leben der Men-

Abb. 3: Tafel »Frieden schaffen«



Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik

195schen, ganz konkret. Sie verbindet die Menschen, gerade weil sie so deutlich ist. 
Bis jetzt sind über 500 dieser »kleinen Botschafter« unterwegs.

Kunst und Sinn

JK: Nun könnte man einer solchen Kunst vorwerfen, zu viel vorzugeben, gar nicht 
mehr Kunst, sondern Propaganda zu sein. Ihre Arbeiten sind in ihrem Bemühen 
um Klarheit nach zeitgenössischem Geschmack vielen sicherlich zu didaktisch, 
zu wenig offen. Sie liefern ja oft die Analyse und Deutungshilfe gleich mit und 
das mit voller Absicht. 

TD: Das ist für mich gar nichts Besonderes. Goyas Radierungen z. B. wären doch 
ohne die Texte lange nicht das, was sie sind. Er hätte oft gar nicht das vermitteln 
können, was ihn beschäftigte. Er hat doch auch ohne Bedenken ins Bild geschrie-
ben, und viele andere auch. Bei mir ist das ein ganz wichtiger Teil. 
Aber in Fachkreisen hat mir das schon auch Schwierigkeiten eingebracht. Ein 
Züricher Kunstkritiker der mich am Anfang sehr gefördert hat, ist skeptisch ge-
worden, als ich begonnen habe, das geschriebene Wort ins Bild zu setzen. Eine 
Ausstellungsmacherin war der Meinung, dass ich damit die Kunst zerstöre. Ein 
Kunstsammler meinte, dass er da nicht mehr mitmachen könne. Aber ich konnte 
und wollte diese Möglichkeit nicht aufgeben, mit der Kunst deutlich vor Gefah-
ren zu warnen, die von falschen Theorien ausgehen und das Zusammenleben 
grundlegend bedrohen. Jahre später hat der erwähnte Kritiker ins Gästebuch ei-
ner meiner Ausstellungen geschrieben: »Vor 25 Jahren das letzte Mal über Kunst 
gesprochen – Danneckers Kunst bemerkenswert!« Er hat also doch im Laufe der 
Jahre seine Haltung zu der Frage wohl etwas geändert.

JK: Diese Ablehnung ist ja eine durchaus typische Reaktion, denn Kunst habe – so 
die Meinung vieler Zeitgenossen – vieldeutig, offen oder verrätselt zu sein. Man 
argumentiert, dass Kunst durch ihre eigenen Mittel wirken und nicht wie ein Wer-
beplakat mittels Schrift eine Intention verkaufen solle. 

TD: So ist es – oder man benutzt Bilder und Text so, dass keine klare Aussage zum 
Ausdruck kommt. 
Kürzlich traf ich David Weiss an einer Tankstelle. Wir haben uns vor 40 Jahren 
in Montreal kennengelernt, wo wir beide für die Weltausstellung 1967 gearbeitet 
haben. David war damals ein politisch engagierter Mensch. Heute sind Fischli 
und Weiss ja Künstler, die mit ihren Objekten und Filmen, Fotos und Skulpturen 
Welterfolg haben. Fast alles sehr gut gemacht, aber jedem Beobachter bleibt völ-
lig selbst überlassen, welche Aussage die beiden Künstler wirklich machen wol-
len. Sie halten sich bedeckt, geben auch keine Interviews. Bei unserem zufälligen 
Treffen an der Tankstelle sagte ich zu David: »Bei Dir läuft es ja ganz gut!«, worauf 
er meinte: »Aber auch nicht mehr so, wie auch schon.« Ich erzählte ihm, dass ich 
gerade eine Ausstellung habe, die ihn vielleicht interessieren könnte, dass ich ge-
rade an dem Thema »Frieden schaffen« arbeite. Seine Reaktion darauf war: »Oh, 



Jochen Krautz

196 hör mir auf damit, damit will ich nichts zu tun haben!« Zu solcher Kunst stehe ich 
also mit meinen Gedanken und Anliegen tatsächlich im Widerspruch. 

JK: Eine solche Haltung ist doch durchaus bezeichnend für Teile des Kunstsystems, 
wo man sich vor allem mit kunstinternen Fragen oder sich selbst beschäftigt. 

TD: Ja, sicher ist das zum Teil auch ganz witzig. Solche Aktionen habe ich damals 
auch mit David gemacht: Wir haben eine Vorhangleiste mit Pappkühen bestückt 
(Anstelle des vorgesehenen Vorhangs) Beim Ziehen des »Vorhangs« haben wir 
gejodelt. So hatten wir unseren fiktiven Alpaufzug und unseren Spaß. 

JK: Andererseits ist es aber nicht so, dass es in der zeitgenössischen Kunst keine 
engagierten Künstler gäbe. Allerdings fällt auf, dass viele dem klassischen Werk-
begriff misstrauen und hoffen, über Interventionen und performative Strategien 
die Distanz von Kunst und Leben zu überwinden. Man will aktiv ins Leben ein-
greifen. Ein Beispiel wäre die österreichische Künstlergruppe »Wochenklausur«, 
die vom »vom Objekt zur Intervention« kommen will (www.wochenklausur.at) 
und im Prinzip eine Art Sozialarbeit machen. Gehen dabei aber nicht die spezifi-
schen Sinnerfahrungen am Kunstwerk verloren?

TD: Ich denke, dass das Gestalterische, die sichtbare Werkform selbst auch einen 
Wert hat, den man nicht unterschätzen und auch nicht vergessen sollte. In Wirk-
lichkeit hat das Gestalterische doch immer eine ernorme Bedeutung gehabt. So 
wurde doch im letzten Jahr eine neue Skulptur aus der Steinzeit1 gefunden, die 
noch älter ist als die bekannte Venus von Willendorf. In diesen frühesten Kunst-
werken der Menschheit wird doch offensichtlich, dass es einen Gestaltungsim-
puls im Menschen gibt, dass er gerne etwas gestaltet, das er ansehen kann. So war 
es doch auch durch all die Jahrtausende. 
Sicher leben wir jetzt in einer anderen Zeit, einer anderen Welt. Ich greife auch 
gerne Sachen auf, die mir über den Weg laufen, ich arbeite mit Objekten und 
Fundstücken. Aber auch das geht nur dann, wenn ich es zu einer Klarheit bringen 
kann, es muss auch dann eine Präzision der Form haben. Es ist nicht einfach nur 
ein Zufall. Es muss mich gestalterisch befriedigen. Manchmal ist es etwas ganz 
einfaches. Wie Brancusi gesagt hat: Je länger man sich mit etwas befasst, je mehr 
man sich seinem Sinn nähert, desto einfacher wird es.2 Daran kann ich mich 
anschließen.
In diesem Sinne habe ich bei einer Ausstellung einige Objekte aus einfachen 
Dachlatten gemacht, sehr einfache Dinge, die aber eine starke Aussage haben: 
»Durchdringen«, »Der aufrechte Gang«, »Zusammenhalt«, »Etwas ertragen kön-
nen« (Abb. 4).

1	 Sogenannte »Venus vom Hohle Fels«, ca. 40.000 v. Chr.; vgl. Rau 2009 
2	 »Einfachheit ist kein Ziel in der Kunst, sondern eine unumgängliche Annäherung an den 

wahren Sinn der Dinge. Sobald man sich dem tieferen Sinn der Dinge nähert, gelangt man, 
ohne es zu wollen, zur Einfachheit.«



Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik

197

Auch wenn die Gestaltung dabei recht zurückgenommen ist, ergibt doch erst die 
gezielte Form die Aussage, erst so hat der Betrachter dieses Erlebnis. Das geht gar 
nicht ohne die Form. 

Selbst- und Menschenkenntnis

JK: Welche Impulse haben Sie zum Nachdenken über die Kunst gebracht?

TD: Als junger Mann hatte ich eine Auseinandersetzung mit meinem Vater, die 
mich in Schwierigkeiten brachte. So beschloss ich eine psychologische Bera-
tungsstelle aufzusuchen. Nachdem ich dem Psychologen meine Probleme ge-
schilderte hatte, sagte er mir, ich bräuchte eine psychologische Analyse wenn 
ich meine Schwierigkeiten genauer verstehen wolle. Meine Reaktion war: »Das 
kann ich nicht gebrauchen, ich bin Künstler! Ich will durch eine Analyse nicht 
meine Kunst verlieren!« Worauf er fragte, wer solche Dummheiten erzähle. »Das 
ist doch allgemein bekannt unter Künstlern«, habe ich geantwortet. Er meinte 
dann, ich sollte mich mit den Menschen beschäftigen. Es sei sicher für mich als 
Künstler wichtig und interessant, meine Mitmenschen und mich selbst genauer 
zu verstehen. 

JK: Hat dieser Gedanke Auswirkungen auf Ihre Kunst gehabt?

Abb. 4: Ausstellung »Frieden schaffen«, Kirche Balgrist, Zürich, 2008 (Detail)



Jochen Krautz

198 TD: Oh ja. Ich habe verstehen gelernt, welch große Bedeutung die Kindheit für 
die menschliche Biografie hat. Tatsächlich ist das richtige Verstehen der eigenen 
Hintergründe und Motivationen des eigenen Tuns eine wesentliche Grundlage für 
eine tragfähige, zukunftsorientierte Kunst. So wird z. B. Alberto Giacomettis Kunst 
meiner Meinung nach nicht genau genug eingeschätzt. Wenn man seine Kunst 
umfassend erfasst, versteht man, dass sie vor allem starker Ausdruck seiner Kind-
heitsgefühle ist. Natürlich sind auch Krieg, Einsamkeit und die Existenzphiloso-
phie als Teilaspekte wichtig, aber seine Arbeiten sind meiner Meinung nach doch 
wesentlich geprägt durch seine Kindheitserlebnisse, die wie bei jedem Menschen 
maßgeblich sind dafür, was und wie er als Erwachsener im tiefsten seiner Gefühle 
für sich und seine Mitmenschen empfindet. Obwohl Giacometti eine eindrückli-
che, von Zusammenhalt geprägte Familiensituation erlebte, hat er sich schon früh 
in eine Position der Einsamkeit hineinmanövriert. Im Kern seiner Persönlichkeit ist 
er einsam gewesen. Diese Umstände müssen zum Verständnis seiner Kunst auch 
zur Sprache kommen. Ebenso kann man gerade bei Künstlern, die sich tief in ihre 
Gefühlswelt hineinbegeben, oft die Wurzeln ihrer Ästhetik erkennen (Abb. 5). 
Ich habe selbst zu meinen frühen Arbeiten eine künstlerische Analyse gemacht, 
worin ich dem inneren Ursprung der Bilder nachgegangen bin, die ich dort ge-
zeichnet hatte. Dazu habe ich mit einer Fotografin die Orte meiner Kindheit auf-
gesucht, an denen sich all die Gegenstände und Szenen befanden, die in den 
Zeichnungen auftauchen: das Elternhaus, das Kinderspital, die Schule, der Spa-
ziergang. Zu den Fotos habe ich Texte geschrieben, die aufzeigen, welche Bedeu-
tung diese Kindheitserlebnisse für meine künstlerische Arbeit haben. 
Diese Erkenntnis schaffte eine neue Grundlage für meine weitere Arbeit: Wenn 
der Mensch wirklich fundiert etwas tun will, dann muss er wissen, woher er 
kommt, was seine inneren Leitmotive sind. Er muss bewusst die Frage nach dem 
Sinn des Lebens und seines Tuns stellen, sonst bleibt es ein Zufall, ob er sich im 
positiven Sinn orientiert oder ob er andere Ziele verfolgt.

Abb. 5: Ausstel-
lung »RAUMA 
9 mit Analyse«, 
Städtische Kunst-
kammer zum 
Strauhof, Zürich, 
1974



Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik

199Intuition und Analyse

JK: Aber kann man als Künstler so analytisch arbeiten? Verunmöglicht nicht eine 
ständige Selbstbeobachtung das künstlerische Arbeiten?

TD: Kunst machen heißt zwar, auf sein Gefühl hören. Aber die Frage ist ja, woher 
dieses Gefühl stammt. Sicher überlasse ich mich im Arbeitsprozess der Intuition, 
das geht gar nicht anders. Aber ich kann auch zurücktreten und diesen Gefühls-
prozess noch einmal überdenken. Das ist bei mir ein Wechselspiel von Intuition 
und Analyse. 
Und dabei habe ich bemerkt, dass Kunst doch sehr viel mit Ordnung zu tun hat. 
Sonst wirkt ein Werk nicht. Jeder Künstler kennt den Punkt, wenn man im Arbeits-
prozess das Gefühl hat: Jetzt ist es gut! Aber warum ist es denn genau jetzt gut? 
Wenn man dem nachgeht, kommt man ja sehr wohl auf Gestaltungskriterien, auf 
Ordnungen, Verhältnisse und Proportionen. Natürlich überlegt man sich das nicht 
vorher, ich fange einfach an, ich suche es ja nicht. Aber diese Grundlagen sind 
immer da, selbst wenn man sie eigentlich ablehnt. Es hat mich anfangs doch sehr 
erstaunt, dass man so stark ordnet. Ganz im Sinne von Camus, der sagte: »die 
eigene Ordnung suchen.«

JK: Sie stellen ja oft Kompositionsanalysen Ihrer Arbeiten zusammen mit den Wer-
ken selbst aus (Farbabb. 4 und 5). Sie erklären also dem Betrachter, wie die Werke 
funktionieren. Das ist in gewissem Sinne ja auch ein didaktisches Bemühen um 
Vermittlung auch an ungeübte Betrachter. 

TD: Ja, das hat vielleicht auch etwas mit der Verantwortung des Künstlers zu tun: 
zu reflektieren, was ich eigentlich mache, und mit dem Betrachter als Mitmen-
schen zu rechnen und auf ihn einzugehen, ihm einen Zugang zum Werk zu er-
möglichen. Um den Betrachter geht es doch letztlich, nicht nur um mich oder um 
die Kunst. Im konstruktiven Bemühen um den Menschen trifft sich tatsächlich die 
Ethik des Kunstpädagogen mit der des Künstlers.
Und der Betrachter versteht mehr, was Kunst ist und wie sie arbeitet, dass der 
Künstler kein abgehobenes Genie ist, sondern auch bestimmte Kriterien hat. 
Gerade diese Möglichkeit des Verstehens, das dann auch persönlich bedeutsam 
wird, kommt deutlich in den Äußerungen der Schüler über meine Ausstellung 
zum Ausdruck (vgl. Kasten). 

Kunst und Pädagogik

JK: Wie kamen Sie aber zu ihrer pädagogischen Arbeit in der Malschule. War das 
die finanzielle Not, weil Sie sich vom Kunstbetrieb zurückgezogen hatten?

TD: Nein, das war nicht die finanzielle Not, sondern die Möglichkeit, über das 
Unterrichten mehr Menschenkenntnis zu erwerben. Zufällig haben mich in 
der Zeit einige Lehrer einer Privatschule angesprochen, ob ich mit einem sehr 
schwierigen Schüler zeichnen und malen könnte. Sie hatten Hoffnung, dass man 



Jochen Krautz

200 durch den Kunstunterricht einen Zugang zu ihm finden könnte. Der Schüler hat 
dann sehr darauf angesprochen, er begann sich für einen gestalterischen Beruf zu 
interessieren und wir erarbeiteten dann eine Bewerbungsmappe. Damit hatte er 
gleich Erfolg und wurde als Schaufensterdekorationslehrling aufgenommen. Die-
ser Erfolg hat auch mich weiter motiviert, mehr Unterricht zu geben, um so mehr 
Einblick in die Beweggründe der Menschen zu bekommen. 
Später habe ich mit einer eigenen Malschule angefangen, wo ich ständig mit 
pädagogischen und psychologischen Fragen konfrontiert war. Dabei lernte ich 
viel über meine Schüler. Kollegen haben mich gefragt, warum ich nicht mehr 
ausstelle. Ich wollte aber eine Art »Grundlagenforschung« betreiben, damit ich 
besser weiß, was ich tue. Die kunstpädagogische Arbeit war für mich also eine 
Möglichkeit, meine künstlerische Arbeit und mein Wirken überhaupt zu überden-
ken und neu anzugehen. 

JK: Das ist ein für Kunstpädagogen ganz wichtiger Gedanke. Für manche ist ja das 
Lehrersein nur die schlechte Alternative zur unsicheren Existenz als freier Künst-
ler. Dann ergibt sich immer ein Gegensatz zwischen Kunst und pädagogischer 
Arbeit. An vielen Akademien sind Lehramtsstudenten ja geradezu verschrien als 
diejenigen, die sich nicht ganz der Kunst hingeben und nach einem sicheren Job 
trachten. 
Ich verstehe Sie aber so, dass gerade die pädagogische Arbeit mir auch für eine 
verantwortliche Haltung als Künstler wichtige Impulse geben kann. Das wäre 
eine ganz anders verstandene Brücke zwischen Kunst und Pädagogik: In beidem 
wäre die Verantwortung für die Mitmenschen das zentrale Moment, in dem man 
Sinn finden kann. Denn beides ist ein Wirken in der Welt als Mensch, mit dem 
Menschen, auf die Menschen. 

TD: Das ist ein Gedanke, der nicht verloren gehen darf: Ich hoffe doch auch mit 
der Kunst, im Anderen etwas zu bewirken. Das ist doch in der Kunst grundsätzlich 
so. Wenn ich meine Arbeiten niemandem zeige, dann hat das seine Gründe. Aber 
selbst dann habe ich innerlich die Hoffnung, dass meine Arbeiten eines Tages die 
Mitmenschen bewegen werden, dass meine Kunst für sie eine Bedeutung hat. 
Und in der Schule tue ich doch etwas enorm Wichtiges. Man darf Unterrichten 
nicht als Versagen als freier Künstler verstehen. Das ist schlimm für die Schüler, 
wenn sie von frustrierten Künstlern unterrichtet werden. Stattdessen kann man 
das als wirkliche Lebensschulung für sich selbst betrachten, um den Blick für das 
reale Leben zu schärfen. Es bringt mich auch im Künstlerischen weiter, wenn ich 
mich nicht nur im Atelier um die eigene Achse drehe und der Kunstszene hinter-
herlaufe. 
Dabei geht es gar nicht darum, mit den Schülern immer große Weltprobleme 
zu behandeln. Es kann etwas ganz einfaches sein, etwas Lebendiges, dass ein 
menschliches Anliegen beinhaltet. So wie Tschernischewsky sagte: Schön ist das, 
was uns an das Leben erinnert.3



Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik

201JK: Sie meinen, für die pädagogische Intention ist das Künstlerische, ist die Kunst 
nicht vorrangig entscheidend?

TD: Entscheidend ist der Umgang mit den Schülern, wie wir als Pädagogen han-
deln. Dabei geht es weniger um das Was in der Kunst, als um die Frage unse-
rer pädagogischen Haltung, unserer Ethik. Schüler müssen ein positives Erlebnis 
haben, sich bestätigt fühlen und das Gefühl bekommen, dass das, was sie tun, 
sinnvoll ist. Es geht also auch in der Kunstpädagogik um die Beziehung zwischen 
Lehrer und Schüler. Das geht nicht allein über die Kunst. Diese persönliche Di-
mension kann man nicht auslassen, und hoffen, dass die Kunst allein pädagogisch 
wirken würde. Wir müssen als Menschen wirken. Wir müssen die Augen für die 
Welt öffnen. 
Deshalb sagen auch meine Schüler, bei mir ginge es nicht nur ums Zeichnen und 
Malen. Wir würden viel anderes diskutieren und das sei ganz anders als sonst im 
Kunstunterricht oder sonst in einem Malkurs. Sie sagen, gerade das sei für sie sehr 
wichtig. Ich spreche mit den Jugendlichen über ihre Fragen, über die Probleme 
in der Welt. Nicht, dass sie nicht gestalten und malen sollen. Aber wichtig ist, 
dass eine Grundlage gelegt wird, auf der sie gestalterisch, künstlerisch tätig sind, 
dass Vernunft und Gefühl dabei wachsen können. Und diese ethische Grundlage 
entsteht nicht allein durch die Kunst, das ist gar nicht möglich. Wenn Künstler 
unterrichten wollen, dürfen sie nicht nur die Kunst im Kopf haben. Sie müssen ein 
menschliches Ziel haben, zu dem sie beitragen wollen.
Das ist ein ganz wichtiger Punkt: Wo setzten wir an, dass der Mensch menschli-
che Werte erlebt. Als Pädagoge ist es doch wichtig, dass der Schüler, der Student 
den Eindruck hat: Mein Lehrer hat Verständnis für mich, er hat nichts gegen die 
Mitmenschen, obwohl er die Dinge manchmal ganz anders sieht als ich. So legt 
man Werte, auf die junge Menschen dann bauen können. In Albert Camus’ auto-
biografischen Roman »Der erste Mensch« zum Beispiel wird diese Bedeutung des 
Lehrers für ihn, für sein Leben sehr deutlich. Dieser Rückhalt hat ihm geholfen, 
in den schweren Auseinandersetzungen mit Sartre standzuhalten, die Würde des 
Menschen immer zu verteidigen. Durch die Beziehung zu seinem Lehrer ist in 
seiner Seele etwas ganz Wichtiges entstanden.
In diesem Sinn hat die Pädagogik für die Kunst eine große Bedeutung: Gute Kunst-
pädagogen sind Künstler, aber eben auch Pädagogen! Wir übernehmen unsere 
Verantwortung nicht richtig, wenn nicht beides zusammenkommt.



Jochen Krautz

202
Schüler schreiben über die Ausstellung  
»Frieden schaffen« von Theo Dannecker:

»Ich fand die Ausstellung sehr toll. Mich hat vor allem beeindruckt, dass ein 
Maler nicht einfach malt, sondern dass er sich immer etwas überlegt und dass 
jedes Bild einen Hintergrund hat.«

»Meine Meinung: die Bilder sind wunderschön und mit viel Gefühl gemalt.«

»Mein erster Eindruck war, dass wir einfach ein paar langweilige Bilder sehen. 
Als wir jedoch eintrafen und das erste Bild sahen, war ich überzeugt. Gut fand 
ich, dass der Titel ›Frieden schaffen« ist. Denn das ist ein Thema, was wir un-
bedingt erreichen müssen. […] Gut war auch, dass wir jedes Bild so genau 
anschauen konnten. Denn ich weiss lieber über ein paar Bilder gut Bescheid 
als einfach viele Bilder, über die man so wenig weiss.«

»Sie haben uns gut geführt. Jetzt weiss ich auch, was ein Maler oder Künstler 
zuerst denkt. Wie Sie uns erzählt haben, denken Sie zuerst über etwas nach und 
dann malen Sie darauf los.«

»Als ich in die Kirche hereinkam, dachte ich: ›Das sind ja nur etwa zehn Bil-
der.‹ Doch als wir anfingen über die einzelnen Bilder zu reden, dachte ich: ›Es 
sind zwar nicht viele Bilder, doch jedes hat eine sehr besondere Bedeutung. 
Die Bilder waren sehr schön gezeichnet und das Bild der Missgeburt war sehr 
eindrücklich.«

»Herr Dannecker ist ein sehr spezieller Künstler und er hat sehr spezielle Bilder 
und Installationen gemacht. Das ist etwas sehr Seltenes, dass es solche Künstler 
gibt.«

»Ich werde versuchen Ihre Bilder umzusetzen, das bedeutet, ich 
werde zu den Leuten netter, höflicher und respektvoller sein.  
Ich fand es toll, wie Sie die Bilder gezeichnet haben. Das mit den Stellen weiss 
lassen sah ich bei Ihnen zum ersten Mal. Ich finde, Sie können auch gut basteln 
und dass Sie nett sind, findet wohl jeder, der Sie sieht.«

(7. Klasse)

»›Tief in uns der Wunsch nach Frieden‹ lautete der Satz, der im Spiegel einer 
Installation stand. […] Ich glaube, dass jeder tief in sich den Wunsch nach 
Frieden hat. Nicht jeder spürt ihn fest. […] Das Problem sind wir, das habe ich 
gemerkt. […] Manchmal frage ich mich, wie es wohl wäre, wenn ich in einem 
Land leben würde, in dem es Krieg gibt. […] Ich brauche den Frieden, doch 
jeder braucht ihn. Ich habe viel davon, doch nicht jeder hat viel davon. […] Wir 
merken nicht, dass es uns so gut geht, wie es nur sein kann. Das merkte ich in 



Verantwortung als Brücke zwischen Kunst und Pädagogik

203der Ausstellung ›Frieden schaffen‹. […] ich dachte noch ein wenig nach, und 
fand es sehr gut von Herrn Dannecker, sich so für den Frieden einzusetzen. Er 
konnte ohne Probleme sagen, ich habe Frieden geschaffen. Ob ich das einmal 
auch sagen kann?«

(5. Klasse)

Friedlicher Kampf gegen Kriegsgreuel

Kommentar zur Ausstellung »Frieden schaffen« von Theo Dannecker
von Andreas J. Minor
Züriberg, Nr. 21, 22.05.2008

Als vor rund 40 Jahren US-Soldaten vietnamesische Dörfer samt Frau-
en und Kindern brutal niedermachten, schreckte eine ganze Generation 
auf. Die Blumenkinder rebellierten gegen das Establishment. Die 68er-
Bewegung jedoch verschwand im Orkus der Zeit. Der gesellschaftliche 
Wandel und die prosperierende Wirtschaft haben ihre Aushängeschil-
der und Exponenten entweder korrumpiert oder zu satt werden lassen. 
Nur so ist es zu erklären, dass sich gegen die folgenden Kriegszüge der USA im 
eigenen Land nur zaghafter Widerstand bildete – vom Rest der Welt ganz zu 
schweigen. Noch immer hält sich in den Konsumgesellschaften hartnäckig die 
Überzeugung, dass nur die westliche Art und Weise zu politisieren, zu wirtschaften 
und sich sozial zu organisieren der einzig gangbare Weg auf diesem Planeten sei. 
Genau diese überhebliche und respektlose Grundhaltung kritisiert der Riesba-
cher Künstler Theo Dannecker äusserst subtil in seinem Schaffen. Er ruft zu einem 
wahren Dialog zwischen den Kulturen auf. Eine Verständigung, die beiden Seiten 
sowohl ein offenes Ohr als auch die Bereitschaft zu Zugeständnissen abverlangt. 
Theo Dannecker ist seit 1968 dran geblieben. Seit 40 Jahren sucht er als Künst-
ler einen Weg, mittels Objekten, Installationen und Gemälden die Menschen 
zu erreichen. Endlich »Frieden schaffen« heisst seine Mission.

(Quelle: http://www.lokalinfo.ch/archiv/detail/article/15/auf-ein-wort-
e796717ec6.html?tx_ttnews[swords]=dannecker&cHash=c38595811c)

Literatur

Rau, Susanne (Hrsg.): Eiszeit: Kunst und Kultur; Begleitband zur Großen Landesaus-
stellung Eiszeit – Kunst und Kultur, im Kunstgebäude Stuttgart, 18. September 2009 
– 10. Januar 2010. Ostfildern 2009.

Tschernyschewsky, Nikolai: Das Schöne ist das Leben. Ausgewählte Schriften. Berlin 
1989



Jochen Krautz

204 Abbildungen

Abb. 1:	 Besuch im Atelier, Ausschnitt mit Schülerarbeiten
Abb. 2:	 Mahnmal gegen den Krieg, 2001
Abb. 3:	 Tafel »Frieden schaffen«
Abb. 4:	 Ausstellung »Frieden schaffen«, Kirche Balgrist, Zürich, 2008 (Detail)
Abb. 5:	 Ausstellung »RAUMA 9 mit Analyse«, Städtische Kunstkammer zum Strau-

hof, Zürich, 1974

Farbabb. 3: Besuch im Atelier
Farbabb. 4: Ausstellung »Frieden schaffen«, Kirche Balgrist, 2008 (Detail)
Farbabb. 5: Analysenskizze »Frieden schaffen« 
Quelle: Theo Dannecker



Kathrin Lagatie

Kunst-Pädagogik studieren

1	 Eifer, Interesse, Tätigkeit

Einblick gewähren in die Fragen einer Studentin der Kunst-Pädagogik – dies sei 
die Aufgabe, die sich der vorliegende Text stellt. Um nachvollziehbar zu machen, 
woran sich solche Fragen entzünden können, werfen wir zunächst einen Blick 
in die Ateliers der Bergischen Universität Wuppertal: Studierende ergründen die 
Kunst, den Gegenstand ihres zukünftigen Unterrichtens, in ottonischem Ineinan-
derwirken von Produktion und Rezeption, befragen Kunsttheorie und Kunstwis-
senschaften, suchen nach einer eigenen künstlerischen Position. Ein Suchen, das 
in den Wochen vor einer Ausstellung besonders enthusiastische Züge trägt und 
sich durch gesteigerte Anwesenheit – im physischen wie dionysischen Sinne – 
auszeichnet. Gleichsam treten die Lehramtsstudierenden ein Stück weit aus ihrem 
Studienzusammenhang heraus, widmen sich ganz der Sache, kosten ihre Freiheit 
und eignen sich einen mehr künstlerischen als pädagogischen Habitus an: Klei-
dungsstücke, auf denen die Arbeit mit Gips, Ölfarbe, Bauschaum oder Entwickler 
Spuren hinterlassen hat, werden zur Mode; Terpentin ist unser Parfum! In Anleh-
nung an einen Song aus den Achtzigern mag man meinen ›die Module spielen 
verrückt‹, denn tatsächlich wird hier der Liebe zur Sache wegen die (fragwürdige) 
Einteilung der Studienordnung aufgebrochen und niemand wird die im Atelier 
verbrachten Tage und Nächte im Nachhinein in Leistungspunkte umrechnen wol-
len. Dieses Pathos haftet dem Studium der Kunstwissenschaften und Kunsttheo-
rie bisher nicht an. Zumindest deklarierte bislang noch kein Kommilitone seinen 
›Gombrich‹ zum modischen Accessoire. 

Im Sommer 2008 fand nun im Rahmen des NRW-Tages eine solche Ausstellung 
des Fachbereiches statt. Diese wurde in der lokalen Presse wie folgt angekündigt: 
»Viel Platz für die Kreativität: Eine Villa für Kunst-Studenten«.1 (Hervorhebung KL) 
So kommentierte auch der WDR die vorhergehende universitäre Ausstellung mit 
der Bemerkung, dass sich die angehenden Kunstlehrer nun erstmals einer Öffent-
lichkeit präsentierten, »wie es sonst nur Künstler machen«.2 (Hervorhebung KL) 
Das Licht der Öffentlichkeit, welches im Zuge einer solchen Ausstellung auf uns 
fällt, betreten wir also nicht als Studierende der Kunst-Pädagogik, sondern der 
Kunst. 

1	 WZ Newsline, 26.08.08, http://www.fbf.uni-wuppertal.de/Studiengaenge/Kunst/Medien
spiegel/2008/p_pics/wz%20newsline%20vom%2026..pdf (28.01.2010)

2	 Lokalzeit Bergisches Land, 17.07.08, http://www.youtube.com/watch?v=FIxcTBAOsiM 
(28.01.2010)



Kathrin Lagatie

206 1.1	 Irritation: Kunst Bindestrich Pädagogik

Schneller als erwartet wurde ich jedoch wieder daran erinnert, dass mein Inter-
esse für die Kunst eigentlich in einen Gesamtzusammenhang eingebettet ist: die 
Kunst-Pädagogik. Während der Ausstellungszeit wurden spontan Führungen für 
Schulklassen angeboten. Die Entscheidung der Kunstlehrerin einer elften Klasse 
eines Wuppertaler Gymnasiums, die Villa aufzusuchen, beruhte vornehmlich dar
auf, dass sie ihren Schülerinnen und Schülern ermöglichen wollte, sowohl von 
mir als Studentin als auch durch die Ausstellung selbst, etwas über das Lehramts-
studium im Fach Kunst zu erfahren. Ohne der Kunstlehrerin nun ihre Zuständig-
keit streitig machen zu wollen – denn über das dass hatte sie bereits entschieden 
– war auch ich vor eine kunst-pädagogische Aufgabe gestellt, nämlich über das 
wie zu entscheiden. Diese Aufgabe sollte mich jedoch irritieren: auch zwei mei-
ner bildhauerischen Arbeiten waren Teil der Ausstellung.

Dem aufmerksamen Leser wird der Bindestrich zwischen Kunst und Pädago-
gik nicht entgangen sein. Die aktuelle deutsche Rechtschreibung sieht nur dann 
einen Bindestrich zur Gliederung von Wörtern vor, wenn sie zusammengeschrie-
ben zu unübersichtlich wären. Unübersichtlich waren Kunst und Pädagogik in ih-
rem Verhältnis zueinander nun insofern, dass ich in besagter Situation gleichzeitig 
Künstlerin der Ausstellung war wie auch Kunst-Pädagogin, die durch jene Ausstel-
lung führen würde. Vor der Schulklasse tat sich die Forderung auf, die Ausstellung 
nicht mehr einzig aus der Perspektive der Kunst zu betrachten, sondern sie einem 
pädagogischen Blick zu unterwerfen. Nach den Vorbereitungswochen der Vernis-
sage meldete sich die Pädagogik neben der Kunst wieder zu Wort. 

1.2	 Pädagogischer Horizont

Einem basalen Verständnis im Sinne ihrer griechischen Wurzeln, der Παίδαγωγική 
(paidagogiké), folgend, war es meine Aufgabe die Schüler und Schülerinnen zu 
etwas hinzuführen. Der Modus jenes Hinführens ist pädagogischer, nicht künst-
lerischer Art. Ganz allgemein betrachtet ist dann das etwas, zu dem der pädago-
gisch Handelnde hinführen möchte, die Welt. Im Besonderen: die Welt der Kunst, 
hier repräsentiert durch unsere Ausstellung. Sofern immer nur an eine Auslese 
jener Welt herangeführt werden kann, bedarf diese Auswahl einer Legitimation. 
Hierfür gibt die Welt selbst einen Maßstab – inwieweit nämlich die getroffene 
Auswahl sie zu repräsentieren vermag – wie auch die Schüler, mit denen wir jene 
Welt teilen möchten, sodass sie eine uns gemeinsame werden kann. Hannah 
Arendt sagte in ihrer Lessing-Rede einmal den eindringlichen Satz, »die Welt liegt 
zwischen den Menschen«. Sie ist der Zwischenraum, der sich nur zwischen dem 
Menschen und seinen Mitmenschen bilden kann.3 Nur wenn die Welt den Men-
schen eine gemeinsame Heimat ist, können sie in ihr miteinander handeln, sich 

3	 Vgl. Arendt 1960, S. 7



Kunst-Pädagogik studieren

207im Handeln und Sprechen als Personen offenbaren, somit das Wagnis eingehen, 
als ein Jemand in dieser Welt zu erscheinen.4 Dies kann durchaus als ein Ho-
rizont jeder pädagogischen Tätigkeit verstanden werden. Selbst das griechische 
Wort αγειν, welches sich in der Pädagogik verbirgt, kann neben hinführen auch 
handeln und tätig sein bedeuten. Die Kunst auf einen solchen Anspruch hin ab-
zuklopfen und ihr inhärente Möglichkeiten zu suchen, sehe ich als grundsätzliche 
Herausforderung des Kunst-Pädagogik-Studiums an. 

Eine kunst-pädagogische Perspektive einnehmen konnte sich für mich also 
nicht darin erschöpfen, zu überlegen, wie ich den Schülern nun die Kunstwerke 
unserer Ausstellung am geschicktesten verständlich oder schmackhaft mache. Die 
Fragerichtung verlief entgegengesetzt: Worin könnte das Potenzial jener Ausstel-
lung für die Schüler liegen? Ich bediene mich des Konjunktivs, da ich mir durch-
aus bewusst war, diese Frage nicht innerhalb eines Nachmittags, der mir verblieb, 
die Führung vorzubereiten, beantworten zu können. Jenes Fragen ist dennoch 
eine Art Richtschnur, die sich durch das kunst-pädagogische Studium zieht. Die 
besagte Situation allerdings erforderte es, diese Frage nun auch an die eigene 
bildhauerische Arbeit zu richten; daher schließlich meine Irritation.

2	 Anspruch und Wirklichkeit: Genese eines Eisberges

Eine erste Bestandsaufnahme: 
Was genau würde der Schulklasse 
hier eigentlich gezeigt? Betrach-
ten wir die Plastik: ein Ergebnis 
meines Kunststudenten-Daseins 
(Abb.1). Darunter verbirgt sich 
ein Holzgerüst, dessen Flächen 
mit Styroporplatten bedeckt und 
anschließend mit einer weiß aus-
trocknenden Füllspachtelmasse 
überzogen wurden. Von vorne 
und der Seite betrachtet eine ho-
mogene, weiße, kristalline Form. 
Die Rückseite zur Wand ist je-
doch offen, sodass der Betrachter die schäbig zusammengeschusterte Konstrukti-
on spröder, unprätentiöser Baustoffe beim Umgehen der Plastik sehen kann. Da 
die Arbeit bereits in einer früheren Ausstellung gezeigt wurde, waren mir eini-
ge Rezeptionserfahrungen von Freunden, Kunststudenten, Nicht-Kunststudenten 
und Lehrenden bekannt. Dabei war auffällig, dass von Seiten der Nicht-Künstler 
eher gleichgültige bis ablehnende Reaktionen laut wurden – kulminierend in der 
Assoziation »der Eisberg aus Titanic«. Immerhin schätze man aber die Tatsache, 

4	 Vgl. Arendt 2006, Fünftes Kapitel: Das Handeln

Abb. 1: Prognose, inflationsbereinigt; 2008



Kathrin Lagatie

208 dass ich scheinbar mit einer Kreissäge umgehen könne und dass mir die Bearbei-
tungszeiten verschiedenster Gipsarten wohl bekannt seien. Ich fühlte mich an Hans 
Georg Gadamer erinnert, der schon dem Künstler des 19. Jahrhunderts ein Be-
wusstsein davon bescheinigte, dass »die Selbstverständlichkeit der Kommunikation 
zwischen ihm und den Menschen, unter denen er lebt und für die er schafft, nicht 
mehr fortbestand«5. So war ich froh um das Urteil meiner Mitstudenten und Do-
zenten des Fachbereichs, die die Raffinesse jener attrappenähnlichen Kristallform 
nicht verkannten. Es liegt mir fern, nun eine Anleitung zur vermeintlich richtigen 
oder gar einzigen Art des Betrachtens vorgeben zu wollen; ein Anspruch, der glück-
licherweise nicht zu erfüllen ist. Dennoch möchte ich den geneigten Betrachter 
und Leser in den Entstehungsprozess jener Plastik einweihen. Auf der Suche nach 
einem Schaffensanlass durchforstete ich meine Skizzenbücher nach Gemeinsam-
keiten, Überschneidungen und Wiederholungen. Dabei entdeckte ich eine Form, 
die immer wieder in unterschiedlichen Varianten auftauchte. Die Form erwuchs 
ursprünglich aus einer Lesart (oder Zeichenart) aufbewahrter Styroporreste bei mor-
gendlichem Lichteinfall vor dem Fenster, die sich im Skizzenbuch verselbstständigt 
hatte. Es entstanden Modelle aus Streichhölzern. Gleichzeitig suchte ich nach einer 
inhaltlichen Entsprechung jener Formen in meiner Umgebung und stieß dabei auf 
Statistiken. Bei einer Internetrecherche ließen sich Unmengen verschiedenster Dia-
gramme mit den abstrusesten Messgegenständen auffinden. Was mich daran be-
eindruckte und zugleich abschreckte, war die Tatsache, dass die Methode, Sachver-
halte in Zahlen festzuhalten, scheinbar auf alles anwendbar schien. In den Worten 
Karl Jaspers’: »Alles, das Kleinste und Häßlichste, das Fernste und Fremdeste, was 
immer irgendwo faktisch ist, das ist ihr allein darum, weil es ist, schon relevant.«6 
Zugleich übten jedoch die graphischen Darstellungen mancher Messungen eine 
gewisse Faszination aus, da sich die in Zahlen festgehaltene Wirklichkeit ohne das 
Zutun und Dichten eines Künstlers zuweilen in eine ›schöne‹ Form fügte. Die Plas-
tik sollte jenen Geist atmen. Eine klare Form, die sich bei genauerer Betrachtung 
als spröde Attrappe erweist. Die Konzeption einer statistischen Erfassung von Welt, 
die nur noch als ästhetische Form da ist, die den Gegenstand ihres Messens, der ihr 
gleichgültig ist, nicht mehr braucht. – Daraus wurde dann ein Eisberg.

2.1	 Attrappe?

Hinsichtlich dieser Diskrepanz können hier nur Mutmaßungen angestellt werden. 
Grundsätzlich wird hier die Frage nach künstlerischem Anspruch und Engage-
ment sowie deren Scheitern aufgeworfen. Wollte man dieser Frage weiter nachge-
hen, führte sie wohl zu der wesentlich grundlegenderen nach der Möglichkeit der 
Kunst überhaupt. Verstanden nach beiden Lesarten: Ist Kunst möglich? Welche 
Möglichkeiten hat Kunst? Dass dies nicht die Stelle ist, diesen Fragen nachzu-

5	 Gadamer 1977, S. 8
6	 Jaspers 1965, S. 6



Kunst-Pädagogik studieren

209gehen, scheint offensichtlich. Dennoch soll der eigene künstlerische Anspruch 
hier bedacht werden, soweit ein solches Nachsinnen die Irritation, die der kunst-
pädagogische Blick auf die Plastik auslöste, ein Stück weit erhellen kann. Lässt 
sich auf diesem Wege ein Zusammenhang zwischen meiner Herangehensweise 
an die Bildhauerei und der Rezeption derselben erkennen? 

Der Schaffensprozess zeichnete sich dadurch aus, dass ich zuerst den rein 
formalen Spielereien, das heißt den Skizzen zum Lichtspiel im Styropor, nicht 
zutraute, darstellenswert zu sein und ihnen eine gedankliche Entsprechung abzu-
ringen versuchte. Die Form der Plastik stand jedoch bereits fest, sodass der von 
mir assoziierte Gedankengang in ihr nur dahingehend einen Wiederhall fand, 
als dass ich eine Seite offen ließ, um die Plastik als Konzept zu kennzeichnen. 
Anschließend gab ich der Arbeit einen vermeintlich tiefsinnigen Titel: »Prognose, 
inflationsbereinigt.« Dass der Titel wenig mit der Form, noch weniger jedoch mit 
dem ursprünglichen Gedankengang korrespondiert, war mir zwar bewusst, konn-
te aber unter künstlerische Methode abgehakt werden: Eine Spielart pseudo-in-
tellektueller Ironie, die ins Slapstickhafte neigt. Problematisch ist hieran lediglich, 
dass meine Assoziation der kristallinen Form mit Statistiken, Diagrammen und 
Prognosen beliebiger Messgegenstände, (m)eine Assoziation blieb und keine der 
geschaffenen Form inhärente Entsprechung ist. Die sichtbare Form selbst bleibt 
gegebenenfalls für den Betrachter nichts sagend, was der Titel eher unterstützt als 
vermeidet, da unter ihm ebenso jede beliebige andere Form hätte stehen können. 
Das löste vielleicht auch den Unmut der Betrachter aus, die die Form allein offen-
bar nicht zum Verweilen einlud. Man kann wohl so weit gehen festzuhalten, dass 
ich tatsächlich eine künstlerische Analogie zu jenen Statistiken geschaffen habe, 
die ich doch eigentlich abstoßend fand: eine Kunst, in der alles zu Kunst werden 
kann, die durch Gleichgültigkeit gegenüber ihrem Inhalt auf diesen verzichten 
kann, um Kunst zu sein; eben eine Attrappe. 

2.2	 Der ideale Betrachter?

Dies ist natürlich eine sehr polemische Haltung, die allenfalls aus der Kenntnis 
eines Trends zur Selbstreflexivität in der Kunst, nicht jedoch durch die gegebene 
plastische Form nachvollziehbar würde. Allerdings – wie sich gezeigt hat – nur 
noch für meine Mitstudierenden und Lehrenden aus dem Kunstfachbereich. Of-
fensichtlich bin ich hier in einen Widerspruch geraten: Meine Haltung selbst, 
sofern sie einer künstlerischen Arbeit vorausgeht, ist der Welt prinzipiell zuge-
wandt, wenn auch, wie in dem soeben besprochenen Falle, diese Zugewandt-
heit sich in Unzufriedenheit mit gewissen Gegebenheiten jener Welt äußert. Die 
Welt, die ich dann jedoch in Form einer solchen Plastik neu hervorbringe, wird 
exklusiv, nur noch für wenige zugänglich. Dieser Widerspruch mag weniger darin 
zu suchen sein, dass meine Haltung gegenüber der Welt polemische Züge trug. 
Vielmehr vermute ich, dass der Ursprung dieses Widerspruches im Kern des Her-
stellungsprozesses liegt: Ein abstrakter Gedankengang, der keine Entsprechung in 



Kathrin Lagatie

210 einer sichtbaren Welt fand. Der Gedankengang verselbstständigte sich gegenüber 
der Form, die ihn – in Folge der wohl etwas naiven Suche nach einer inhaltlichen 
Entsprechung – vielleicht einmal evozierte; die Rückbindung jenes Gedankens in 
die Plastik war verwehrt. Somit lehnte ich ein Sichtbares als Ausgangspunkt des 
künstlerischen Schaffens ab. Das führt dann tatsächlich zu einer Schwierigkeit, 
da das Ergebnis des Herstellungsprozesses sehr wohl ein sichtbares Objekt sein 
sollte. Habe ich eher Gedankenspiel betrieben als hingesehen? Letztlich dann 
nicht weitreichend genug gedacht? Wie kann ich einen nicht-sichtbaren assozi-
ierten Gedankengang in einer sichtbaren Plastik verdinglichen, sodass diese Plas-
tik den Gedanken in sich birgt und er nicht einfach als Titel neben ihr steht? Um 
die Frage nach einem Zusammenhang wieder aufzugreifen: Meine ursprüngliche 
Stellungnahme zur Welt – das Drehen, Wenden, Ironisieren einer Gegebenheit – 
wird durch die Visualisierung mehr verfremdet, als dass sie in ihr eigentlicher zur 
Darstellung käme. Vielleicht liegt hier der Grund, weshalb jene Plastik für den 
durchschnittlichen Betrachter nur schwer bis gar nicht mehr nachvollziehbar ist, 
sie ihn weder zum Nachdenken, erst recht nicht zum Anschauen einlädt. Das ge-
dankliche Konstrukt findet keine wirkliche, den Sinnen gegebene Entsprechung in 
der Plastik, sondern schwebt allein durch mein Postulat unabhängig vom Sichtba-
ren neben diesem. Genau dadurch zeichnete sich die künstlerische Methode aus. 
Der ideale Betrachter meiner Plastik wäre also jemand, der in dem, was er sieht, 
was seinen Sinnen in Form der Plastik entgegen steht, keinen Sinn sucht, der sich 
im besten Falle darauf einließe, sich mit mir zu verbünden und jene Sinnlosigkeit 
zynisch zu belächeln, sie damit zu bejahen. Die Konsequenz davon ist, dass ich 
ihm die sichtbare Welt eher entziehe, als ihn in diese hineinzuziehen.

3	 Sichtbares Zwischen

Von diesem Standpunkt aus betrachtet ist nun vielleicht klarer, weshalb ich mich 
durch die Gleichzeitigkeit, Kunststudentin und Kunst-Pädagogik-Studentin zu 
sein, in der eingangs geschilderten Situation irritiert fühlte. Da ich naturgemäß 
meine plastische Arbeit, aber auch erste Reaktionen darauf bereits kannte, geriet 
ich ins Zweifeln. Daher rührte wohl meine anfängliche Vermutung, dass ich mich 
bei der Planung der Führung nicht nur fragen sollte, wie ich die Schülerinnen und 
Schüler am geschicktesten an die Kunstwerke heranführe. Diese Vermutung erhält 
vor dem dargelegten Hintergrund ein ganz neues Gewicht. Das Erziehungsideal 
eines solchen Vorgehens wäre nämlich im Falle meiner Plastik jener ideale Be-
trachter, den ich gerade beschrieb: Jemand, der gerade nicht versucht, Sinn in 
einer uns gemeinsamen sichtbaren Welt zu suchen. Dass nun die nicht in diesem 
Sinne geschulten Betrachter in meiner Plastik den Eisberg der Titanic sehen, mag 
ich dann vielleicht aus Sicht der Künstlerin als Scheitern empfinden, aus päda-
gogischer Sicht jedoch sollte ich mich darüber glücklich schätzen. Ich erinnere 
noch einmal an Hannah Arendt: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.« Das 
ist eine Feststellung, aber zugleich auch eine Aufforderung. Im Studium Lehramt 



Kunst-Pädagogik studieren

211Kunst zeichnet sich unsere Welt vor allem dadurch aus, sichtbar zu sein, der sinn-
lichen Wahrnehmung durch das Sehen gegeben zu sein. Die Kunstwerke legen 
es wie kein anderes Ding der Welt darauf an, gesehen zu werden. Im schulischen 
Kontext kann die Aufforderung dahingehend verstanden werden, dass die sicht-
bare Welt zu einer Heimat werden soll, sodass Schüler sich in ihr sowohl ihrer 
selbst als auch ihrer Mitschüler gewahr werden können, da sie diese Welt als das 
ihnen Gemeinsame begreifen, als ihr Zwischen. Um Heimat werden zu können, 
muss jene sichtbare Welt, die ich auswähle, repräsentativer Gegenstand des Un-
terrichts zu werden, allerdings Sinn für die Schüler bereithalten. Wenn in ihr kein 
Sinn anzutreffen ist, ereignet sich das, was man gemeinhin als Weltentfremdung 
bezeichnet. Weltentfremdung muss jedoch der Ausrichtung jedes pädagogischen 
Handelns widersprechen, da sie letztlich dazu führen würde, die Schüler zu ver-
einzeln, da man ihnen ihr Zwischen nähme. Der Eisberg ist eine deutliche Meta-
pher dafür, dass wir offenbar Sinnlosigkeit nicht einfach hinnehmen. 

Aus der Perspektive der Kunst-Studentin betrachtet, gibt es sicherlich An-
lass, sich über Sinnlosigkeit in der Welt zu empören und diese zum Thema des 
Schaffens zu erheben. Die Frage, inwieweit man sich dann berufen fühlt, diese 
aufzuzeigen und auf die Spitze zu treiben, oder im Gegenteil annimmt, selbst 
Sinn schaffen zu können, liegt in der Entscheidung des Künstlers. Als angehende 
Kunstlehrerin jedoch bin ich gefordert, der Welt gegenüber eine andere Haltung 
einzunehmen, den Schülern gerade nicht vorzuleben, dass auch ich nicht weiß, 
wie man sich in dieser Welt zurechtfinden kann. Darin liegt die spezifische Ver-
antwortung, die mit dem Postulat, dass der Kunst-Pädagoge überhaupt projektiv 
und reflexiv pädagogische Entscheidungen treffen kann, nämlich die Schüler in 
die Welt der Kunst hineinführen kann, einhergeht. Meine Immatrikulation in das 
Lehramt für das Fach Kunst war von der Überzeugung getragen, dass es da etwas 
gibt in der Kunst, das einem dieses Zurechtfinden ermöglicht. Jetzt gilt es dieses 
etwas zu erforschen, um die ursprüngliche Intuition bestätigen, ungünstigenfalls 
widerlegen, in jedem Falle jedoch verantworten zu können.

4	 Ausstellungsbesuch

Schließen wir noch einmal an die Ausgangssituation an. Die Irritation war sicher 
berechtigt, denn die Zweifel an dem kunst-pädagogischen Impetus meiner Bild-
hauerei stellten sich als begründet dar. Zugegebenermaßen war ich froh, dass die 
Kunstlehrerin die Ausstellung bereits kannte und vor allem die Möglichkeit nut-
zen wollte, dass ich bezüglich des universitären Treibens Auskunft geben konnte. 
Ich teilte ihr anfänglich meine Bedenken mit, woraufhin wir gemeinsam eine 
Auswahl von Werken treffen konnten, auf die wir näher eingehen wollten. Be-
zeichnend war außerdem, dass die Schüler während des Rundgangs vor allem 
an handwerklichen Fragen interessiert waren und – wenn sie an Werken gefallen 
fanden – dies meist an formalen Kriterien festmachten. Die Schwierigkeit, die ich 
bezüglich der Plastik sah, war dann dank einer sehr eindringlichen Malerei zu 



Kathrin Lagatie

212 umgehen, die sich im gleichen Raum befand, und die, wie erwartet, sämtliche 
Aufmerksamkeit der Schülerinnen und Schüler auf sich zu ziehen vermochte. 
Das Problem einer offenliegenden Differenz zwischen meinen kunst-pädagogi-
schen Ansprüchen und der künstlerischen Arbeit bleibt jedoch vorerst bestehen. 
So konnte mir aber immerhin am eigenen Leibe spürbar werden, dass Kunst und 
Kunst-Pädagogik nicht per se dasselbe sind.

5	 Dem Ruf des Bindestriches folgen …

Die Irritation, die ich vor der Schulklasse verspürte, führte mir klar vor Augen, 
dass das eigentlich Kunst-Pädagogische im Trubel der umgreifenden Suche nach 
einer eigenen künstlerischen Position doch recht schnell aus dem Blick gerät und 
wenig zu Wort kommt, in meinem Falle sogar in einen Widerspruch zwischen 
künstlerischem und kunst-pädagogischem Handeln führte. Damit sich an jener 
künstlerischen Praxis jedoch kunst-pädagogisches Reflektieren und Projektieren 
überhaupt entzünden kann, dürfen sich Kunst und Pädagogik nicht aus den Augen 
verlieren. Während unseres Studierens sollten sie sich – bildnerisch gesprochen 
– wie in einem Komplementärkontrast gegenüberstehen dürfen: Ein sehr energie-
volles Farbverhältnis, das gerade durch die gleichwertige Kraft beider Farben ins 
Zusammenspiel findet. Erst dann können wir ein sinnvolles Verhältnis zwischen 
ihnen stiften. In einem weiter gefassten Blick auf das Ziel eines Lehramtsstudiums 
kann man sich fragen, wo genau an der Universität dieses Verhältnis von Kunst 
und Pädagogik einen Raum findet, besprochen und ausgelotet zu werden. Wenn 
der Dialog zwischen Kunst und Pädagogik nicht zum inneren Monolog eines je-
den einzelnen Studenten verkommen soll, ist ein solcher Raum dringend notwen-
dig. Da wir uns an einer realen Universität unter Studierenden und Lehrenden 
befinden, haben wir die Möglichkeit, uns der Hilfe derer zu bedienen, die bereits 
vor uns, aber auch derer, die mit uns über die gleichen Fragen nachgedacht ha-
ben und noch nachdenken. Wir selbst müssen die Initiative ergreifen, uns im 
Gespräch miteinander Räume zu schaffen, in denen sich eine gemeinsame Welt, 
nämlich die der Kunst-Pädagogik, zwischen uns bilden kann. Räume, in denen 
schließlich auch wir selbst uns bilden können. 

Literatur

Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tätigen Leben. München 20064

Arendt, Hannah: Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Rede über Lessing. 
München 1960

Gadamer, Hans-Georg: Die Aktualität des Schönen. Stuttgart 1977
Jaspers, Karl: Über Bedingungen und Möglichkeiten eines neuen Humanismus. Drei 

Vorträge. Stuttgart 1965

Abb. 1:	 Kathrin Lagatie: Prognose, inflationsbereinigt; 2008. (Foto: Nadine Schiel)
(Quelle: Kathrin Lagatie)



Carina Sucker

Antwort und Verantwortung  
im Prozess des Zeichnens 

1	 Einleitung

Im Rahmen eines Zeichen- und Visualisierungskurses mit Studenten des Kom-
munikationsdesigns des zweiten Semesters begegnete mir die Zeichnung eines 
Hauses, die durch ihre besondere Darstellungsweise auffiel (Abb. 1a und 1b). 
Die Tatsache, dass die Studentin den Schornstein rechtwinkelig zur Dachneigung 
zeichnete – eine Darstellungsweise, die in der Regel nach den ersten Grundschul-
jahren überwunden ist1 – bestärkte mich, mich mit der Frage der kunstpädagogi-
schen Verantwortung für die Entwicklung der Darstellungsfähigkeit bei Jugendli-
chen auseinanderzusetzen.

2	 Zeichnen im Übergang von der Kindheit zum Jugendalter

Noch zur Zeit des Schuleintritts ist die Kinderzeichnung durch ihre Spontaneität 
und unbefangene Darstellungsweise gekennzeichnet. Diese völlige Unbefangen-
heit nimmt mit dem beginnenden Jugendalter stetig ab. Es lässt sich empirisch 
nachweisen und entwicklungspsychologisch begründen, dass die Zeichenaktivi-
tät bei Kindern mit dem Eintritt in die Vorpubertät nachlässt.2 Die Ursache hierfür 

1	 Vgl. Eid/Langer/Ruprecht 2002, S. 131
2	 Vgl. Gardner 1973; Gardner/Winner 1982; Edwards 1992; Schütz 1992; John-Winde/Roth-

Bojadzhiev 1993; Kirchner 2006; Kirchner 2008; Reiß 1996; Burton 2007; Schulz 2007; 
Miller 2008; Westrich 1968

Abb. 1a: Studentenarbeit:  
Zeichnung eines Hauses

Abb. 1b: Kinderzeichnung eines Hauses, 
Alter 5,6.



Carina Sucker

214 liegt in der Unzufriedenheit und zunehmenden Verunsicherung der Jugendlichen 
über die Qualität der eigenen Arbeiten.3: 

»Mit zunehmendem Alter orientieren sich die Kinder verstärkt an der sichtba-
ren Wirklichkeit und entwickeln den Wunsch, ›realistisch‹ zu zeichnen und zu 
malen. Dieser Anspruch ist allgemein an das Erlernen möglicher räumlicher For-
men gerichtet und nicht explizit an das Verfahren der konstruierten Perspektive.«4 
Die Jugendlichen beginnen, »[…] ihre Bilder in Frage zu stellen, weil diese ih-
rem Interesse an der Darstellung und dem Verstehen der Realität nicht gerecht 
werden.«5 Die kindlich-naive Ausdrucksweise wird als eine Wertminderung an-
gesehen. Sehr selbstkritisch stehen die meisten Jugendlichen jetzt ihren Zeich-
nungen gegenüber.

Nicht selten führt diese »[…] Unzufriedenheit mit der eigenen Leistung dazu, 
dass die Jugendlichen ihre bildnerische Tätigkeit einstellen, weil sie ihre Vorstel-
lungsbilder mangels geeigneter Darstellungskompetenzen nicht entsprechend 
auf der Zeichenfläche visualisieren können. Norbert Schütz stellt in diesem Zu-
sammenhang eine Entzweiung zwischen ›Zeichnenwollen und Zeichnenkönnen‹ 
fest.«6 

Für diesen Rückgang der Aktivität im Zeichnen werden in der Forschung ver-
schiedene Erklärungen angeführt. Nach Gardner liegt ein Grund »in dem zuneh-
menden Bedürfnis der Kinder, Dinge ›richtig zu machen‹. Ältere Kinder sind an 
einer ›wortgetreuen‹ Darstellung im Sinne fotorealistischen Abbildens interessiert 
und versuchen daher, jedes Detail korrekt wiederzugeben, um damit auch zu 
verdeutlichen, dass sie das Objekt als Ganzes verstanden haben. Diese Absicht 
findet sich auch in anderen Bereichen wieder, da das Gefühl ›richtig‹ zu sein, in 
dieser Lebensphase sehr wichtig ist.«7 

Damit diese Diskrepanz nicht zu Frustration und Resignation führt, ist es nun 
gerade die Aufgabe des Kunstpädagogen, auf das Darstellungsbedürfnis der Ju-
gendlichen unterstützend einzugehen und Hilfe bei der Gestaltung anzubieten.8 
Die Frage, die sich hier anschließt, lautet also: Wie gehe ich als Kunstpädagoge 
mit dem Bedürfnis der Jugendlichen, richtig zeichnen zu wollen, verantwortungs-
voll um?

3	 Vgl. Gardner 1973; Schulz 2007, S. 92
4	 Miller 2008, S. 6 und vgl. Burton 2007, S. 42
5	 Miller 2008, S. 8; vgl. auch Grünewald 2000, S. 48
6	 Miller 2008, S. 8 und vgl. Schütz 1992, S. 41
7	 Schulz 2007, S. 93
8	 Vgl. Sowa 2007, S. 6; vgl. auch Legler 2007, S. 33f.



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

2153	 Darstellungskompetenz in der Jugendzeichnung umgehen 
oder fördern?

Aus kunstpädagogischer Sicht eröffnen sich zwei prinzipiell unterschiedliche 
Wege im Umgang mit der mangelnden zeichnerischen Ausdrucksfähigkeit im Ju-
gendalter. 

Zum einen gibt es die Möglichkeit der intensiven Förderung, die viel Zeit und 
Geduld seitens der Schüler und der Lehrperson erfordert. Häufig fehlt es den 
Schülern jedoch an Geduld, den mühevollen Prozess des realistischen Zeichnens 
durchzustehen. Auch darf nicht unerwähnt bleiben, dass ein solcher Anspruch 
vor dem Hintergrund der zunehmend beschränkten zeitlichen Bedingungen des 
Kunstunterrichts in der Schule immer schwieriger umzusetzen ist.

Zum anderen besteht die Möglichkeit, auf das realistische Abbildstreben der Ju-
gendlichen nicht weiter einzugehen, sondern über sogenannte »kunstorientierte« 
Ansätze ihren kreativen Selbstausdruck stärker zu fokussieren.9 Diese Positionen 
sehen zumindest implizit im abbildenden Zeichnen etwas Unkünstlerisches und 
Unzeitgemäßes. Andere kunstdidaktische Ansätze plädieren für die Orientierung 
des Unterrichts an jugendkulturellen Bildwelten, die insbesondere von elektroni-
schen Medien geprägt sind, womit diese Medienpraxis das abbildende Zeichnen 
auch in der Schule verdrängt.

Die Ablehnung des naturalistischen Zeichnens hat in der Kunstdidaktik Traditi-
on: Staguhn vertrat die Meinung, dass das »naturalistische Zeichnen« nicht dem 
inneren Bedürfnis des Jugendlichen entspreche.10 Er war der Auffassung, dass das 
»Kind weder von sich noch von den immanenten Tendenzen seiner geistigen Ent-
wicklung her optisch-erscheinungsrichtiges Zeichnen, Malen und Formen anstre-
ben würde.«11 

Unter Bezugnahme auf Pfennig und Otto führt Staguhn an, dass in der Zeit 
der Vorpubertät der Fokus des Kunstunterrichts nicht auf der optischen Erschei-
nung der Gegenstände liegen sollte, sondern auf der Auseinandersetzung mit 
den bildnerischen Mitteln.12 In diesem Sinne kritisiert auch Reiß die »Hinfüh-
rung zur naturalistischen Darstellung«, da diese die »individuelle Entfaltung des 
bildnerischen Ausdrucksvermögens« behindere.13 Diese Kritik bezieht sich mit 
Recht auf die ersten Schuljahre. Allerdings weist selbst Reiß daraufhin, dass die 
»[…] fachpraktischen Anforderungen so gewählt werden (sollten), daß sie mit-
helfen, über die jeweilig altersgebundene Lebensform und deren Begrenzungen 
hinauszuführen.«14 

9	 Vgl. Selle 1994, Selle 1995, Buschkühle 1997
10	 Vgl. Staguhn 1972
11	 Staguhn 1972, S. 170
12	 Vgl. Staguhn 1972, S. 159f.
13	 Vgl Reiß 1996, S. 46
14	 Reiß 1996, S. 46



Carina Sucker

216 Edwards sieht es allerdings als unumgänglich an, den schwierigen Lernprozess 
des richtigen Zeichnens mit den Schülern zu erarbeiten und eben nicht auf Aus-
weichstrategien zu setzen. Sie beklagt, dass heute viele Kunstpädagogen den Weg 
des geringeren Widerstandes wählen und infolgedessen »Papiermosaike, Colla-
gen, Schnurbilder und ähnliche Übungen im Umgang mit vorgefundenen Mate-
rialien« einsetzen, »die ihnen verläßlicher erscheinen und den Schülern weniger 
Qualen bereiten. […] Die Folge ist, daß die Mehrzahl der Schüler der Unter- und 
Mittelstufe nie zeichnen lernt.«15 

Welchen Weg ich als Kunstpädagoge einschlage, ist nicht nur eine Frage nach 
der persönlichen kunstpädagogischen Positionierung, sondern auch eine Frage 
der Verantwortung.

Eigentlich kann es ja nicht von pädagogischem Interesse sein, die Jugendli-
chen in einem Nicht-Können, das häufig mit dem Ausspruch einhergeht: »Ich 
kann nicht zeichnen«, zu bestärken, indem man den Schülern die zeichnerische 
Übung verweigert.16 Denn dann würde sich Edwards Prophezeiung, dass Schüler 
das Zeichnen nicht mehr lernen, bewahrheiten. Wenn wir als Pädagogen den 
entwicklungsgemäßen Auftrag ernst nehmen, der uns zu Beginn des Jugendalters 
bevorsteht, lautet die Aufgabe dann nicht, den Wunsch nach Realismus zu för-
dern statt zu verdrängen, also tatsächlich »schülerorientiert« vorzugehen? Was ist 
zu tun, damit die zeichnerische Fähigkeit bei Jugendlichen nicht verkümmert?

4	 Naturstudium als hermeneutischer Prozess

Wie bereits angeführt, entwickelt der Schüler etwa mit dem 10. Lebensjahr die 
Fähigkeit, differenzierte Beobachtungen vorzunehmen. Jetzt ist er zunehmend in 
der Lage, Relationen und Proportionen der Gegenstände differenziert wahrzu-
nehmen.17 Eine Fähigkeit, die für das beobachtende Naturstudium zum Beispiel 
grundlegend ist. Deshalb sollte ab diesem Zeitpunkt das beobachtende Sehen 
dem Entwicklungsstand entsprechend auch gefördert werden. 

Ich möchte im Folgenden das Naturstudium daher als exemplarische Möglich-
keit anführen, den gewünschten Realismus zeichnerisch zu erarbeiten. Die hier 
verstärkte Akzentuierung des Naturstudiums sollte jedoch nicht überbewertet 
werden, denn der Kunstunterricht weist selbstverständlich ein reiches Potenzial 
an gestalterischen Möglichkeiten auf, die in ihrer ganzen Bandbreite die Schulzeit 
begleiten sollten. 

In Anbetracht der geringen Stundenzahl wird der Kunstunterricht zunehmend 
auf einen fächerübergreifenden bzw. -verbindenden Unterricht angewiesen sein. 
Als Beispiel sei das biologische Zeichnen erwähnt, das von der Sache her eine 

15	 Edwards 1992, S. 80
16	 Vgl. dazu auch Schulz 2007, S. 91
17	 Vgl. John-Winde/Roth-Bojadzhiev 1993, S. 44



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

217ausgesprochene Nähe zu dem hier gemeinten Naturstudium aufweist18 (Farb-
abb. 2).

Wenn das im Kunstunterricht angelegte verstehende Zeichnen im Rahmen des 
fächerübergreifenden Unterrichts vertieft wird, z. B. wenn im Lehrplan Biologie 
der 6. Klasse das Thema »Bau und Leistung von Blütenpflanzen« ansteht, kann 
der Kunstunterricht einen wesentlichen Beitrag zum begreifenden Verstehen der 
Sachverhalte in den anderen Fächern leisten. (Hierzu zählen selbstverständlich 
auch das Erklärende Zeichnen und das Sachzeichnen.19) Das genaue beobachten-
de Sehen und Zeichnen ist eine wichtige Voraussetzung für jegliche gestalterische 
(Weiter-)Arbeit. Auch Sowa und Uhlig heben dies hervor und konstatieren am 
Beispiel der Portraitdarstellung in Bezug auf das »›Ausweichen‹ vor der ›realisti-
schen‹ Darstellungsintention von Kindern und Jugendlichen«: »Allzu oft jedoch 
wird das Ausweichen zum Selbstzweck, als Deformation umgedeutet und darü-
ber wird die sachhaltige Auseinandersetzung […] vergessen oder verdrängt.«20 

Dies wird gegenwärtig in kaum einer kunstpädagogischen Position so klar wie 
hier zum Ausdruck gebracht und knüpft an häufig vergessene kunstpädagogische 
Traditionen an21. Sowa und Uhlig beziehen die sachhaltige Auseinandersetzung am 
Beispiel des Portraitierens auch auf den empathischen Umgang mit dem Gegen-
über.22 Es geht eben nicht nur um eine rein äußerliche Reproduktion der Welt, son-
dern um die verstehende Auseinandersetzung mit dem Anderen und dieser Welt.

In analoger Weise kann dies auch dem Naturstudium zugeschrieben werden, 
da es sich auch hier um eine vielseitige und vertiefte Auseinandersetzung mit den 
Dingen handelt, die uns begegnen.23 Diese Auseinandersetzung kann als eine 
Form der Wechselwirkung zwischen Subjekt und Objekt gesehen werden, die 
in einem hermeneutischen Prozess aufeinander »zugehen«. Nehmen wir an, die 
zeichnerische Übung besteht 
in der Aufgabe, ein Stück Rinde 
(das unmittelbar vor uns liegen 
sollte) zu zeichnen. Ohne die 
vielen Einzelschritte hier aus-
führlich darzulegen, möchte 
ich im Folgenden anhand die-
ser Skizze den Zeichenprozess 
als hermeneutischen Austausch 
von Subjekt und Objekt kurz 
charakterisieren (Abb. 2) 

18	 Vgl. Wans 2008, S. 28ff.
19	 Vgl. dazu auch Kunst+Unterricht 302/303 
20	 Sowa/Uhlig 2007, S. 7
21	 Vgl. z. B. die Ansätze von Britsch, Hermann, Kornmann und Reindl (vgl. Reindl 1991)
22	 Vgl. Sowa/Uhlig 2007, S. 7
23	 Vgl. dazu z. B. Hermann 1963; Itten 1963

Abb. 2: Naturstudium als hermeneutischer Vorgang



Carina Sucker

218 In Schritt a) erfahre ich durch das erste Auseinandersetzen mit dem Gegen-
stand etwas über dessen Farbe in ihrer Vielfältigkeit oder seine Struktur, was mir 
in diesen Einzelheiten zuvor so nicht aufgefallen war, obwohl ich schon mehr-
fach ein Stück Rinde gesehen habe. D. h. in einer ersten Auseinandersetzung mit 
dem Objekt vollzieht sich eine Erfahrungserweiterung, die an ein vorhandenes 
Vor-Verständnis des Gegenstandes anknüpft. Meine Vorstellung, die ich bisher 
von ›Rinde‹ hatte, wird in Schritt b) durch die genaue Betrachtung ergänzt und 
korrigiert, d. h. der Gegenstand bereichert meine Erfahrung zum Beispiel um den 
Erfahrungswert, dass die Rinde eine sehr starke Struktur aufweist. 

John-Winde und Roth-Bojadzhiev beschreiben diesen Prozess als eine Art pen-
delnden Blick, zwischen der gesehenen Wirklichkeit, dem Objekt und der eigenen 
zeichnerischen Umsetzung. Zudem vermischt sich hier geschaute Beobachtung 
mit im Gedächtnis bereits eingeprägten und jetzt im Sinne von Erinnerungsbil-
dern aufgerufenen Versatzstücken.24 In Schritt c) überprüfe ich dann z. B., ob der 
Gegenstand in seiner Farbigkeit von mir zeichnerisch genau so wiedergegeben 
wurde, wie er vor mir erscheint. Die Überprüfung am Gegenstand wird mich in 
Schritt d) belehren, dass z. B. die Farbigkeit in meiner Darstellung noch verbessert 
werden muss usw.

Bei den einzelnen Zeichenschritten findet immer wieder ein Austausch zwi-
schen dem Zeichner und dem Objekt statt. In Abgleichung mit dem Gegenstand 
wird der Zeichner immer wieder seine zeichnerische Darstellung überprüfen und 
so mit dem Objekt in einen fruchtbaren Austausch kommen.

»Je differenzierter die Ausgangssituation ist und je flexibler der Zeichner auf 
den darzustellenden Sachverhalt reagieren kann, umso deutlicher kann er seine 
Zeichnung der Wirklichkeit anpassen.«25 

Das Naturstudium bietet die Möglichkeit einer kontemplativen Beobachtung 
von Dingen, die vielleicht in ihren Einzelheiten erst durch die zeichnerische 
Auseinandersetzung wahrgenommen werden. In kleinschrittigem Form-, Mate-
rial- und Farberfassen besteht die Möglichkeit, sich zeichnerisch an das Objekt 
heranzutasten. Über die erste, rein abbildende Wiedergabe schließen sich auch 
gestalterische Grundfragen an, die bis zum »Wesensausdruck« des Gegenübers 
reichen können (siehe Abschnitt 6). Die Einübung des intensiven Beobachtens und 
Probierens in der Darstellungsweise hilft also beim Prozess der hingebungsvollen 
und intensiven Auseinandersetzung mit dem Gegenüber. Ohne eine intensive Be-
mühung und den Prozess des ständigen Sich-Korrigierens, ist ein fortschreitender 
Lernprozess in den meisten Fällen ausgeschlossen. 

Durch das Üben der richtigen, naturgetreuen zeichnerischen Umsetzung er-
weitert sich die Wahrnehmung und Darstellungsfähigkeit durch ständiges Über-
prüfen und Korrigieren in kleinschrittigen Prozessen. So setzt sich der Prozess 
der spiralförmigen Wahrnehmungs- und Fähigkeitserweiterung analog zum her-

24	 Vgl. John-Wind/Roth-Bojadzhiev 1993, S. 293
25	 Glas 2006, S. 15f.



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

219meneutischen Zirkel immer weiter fort. Wird der Prozess zwischen Subjekt und 
Objekt jedoch frühzeitig abgebrochen, z. B. schon nach dem ersten oder zweiten 
Misslingen einer zeichnerischen Darstellung (ohne sich also ausreichend am Ge-
genstand zu üben), kann kein Austausch zwischen Subjekt und Objekt im vertief-
ten Sinne erfolgen. 

Laut Sowa ist die wesentliche Leitidee des Kunstunterrichts, dass gerade hier 
auf »Sichtbares mit Sichtbarem zu antworten«26 sei. So sieht er eine grundlegende 
Aufgabe der Kunstpädagogik darin, dass sie hilft, in der Sichtbarkeit der Welt hei-
misch zu werden27 – oder wie es Krautz zum Ausdruck bringt – für den »Sinn des 
Sichtbaren«28 zu sensibilisieren.

5	 Bildhaftes Vorstellen 

Das Naturstudium fördert als Folge der Wahrnehmungsschulung auch die bild-
hafte Vorstellung, d. h. die Fähigkeit, sich innere Bilder durch das genaue Be-
trachten ausdifferenziert und konkret einzuprägen. Das ist insbesondere für die 
Sichtbarmachung von Vorstellungsbildern von Bedeutung, also die zeichnerische 
Visualisierung, die trotz aller computergestützter Entwurfssoftware für viele Beru-
fe nach wie vor grundlegend bleibt.29 

Ein Beispiel aus einem Seminar mit Studenten des Kommunikationsdesigns im 
zweiten Semester zeigt, welche Bedeutung das Vorstellungsbild bei der zeichne-
rischen Umsetzung hat. Die Aufgabe bestand darin, die allseits bestens bekannte 
grüne 10-Liter-Plastik-Gießkanne aus dem Baumarkt aus der Vorstellung in ihrer 
charakteristischen Form zeichnerisch darzustellen. Bei der Ankündigung der Auf-
gabenstellung bestätigten die Studenten sofort, dass sie über ein deutliches Vor-
stellungsbild von der verlangten Gießkanne verfügten. Das, was sie tatsächlich 
zeichnen konnten, zeigt Abb. 3:

26	 Vgl. Sowa 2008, S. 218
27	 Vgl. Sowa 2008, S. 217 und den Beitrag in diesem Band
28	 Krautz 2004
29	 Vgl. Heinen 2006

Abb. 3: Studentenarbeiten: Gießkannen aus dem Gedächtnis



Carina Sucker

220 Obwohl also alle Studierenden meinten, über ein klares Vorstellungsbild zu ver-
fügen, weichen die Darstellungen zum Teil erheblich von der üblichen Gieß-
kannenform ab. Auf dieses Phänomen weist auch Reindl hin: »Wenn jemand 
einen bestimmten Gegenstand zeichnen oder malen will und versucht, sich seine 
Gestalt vorzustellen, kann er das Nötige an Form meist nicht einfach wie einen 
Wissensvorrat aus dem Gedächtnis hervorholen. […] Man hat also die genaue 
Form ›im Gedächtnis‹, weiß sie und weiß sie doch nicht, d. h. man kann sie eben 
für das Zeichnen nicht sichtbar machen.«30 In einem weiteren Schritt sollten die 
Studenten des Kommunikationsdesigns dann eine reale Gießkanne zeichnen, um 
sich jetzt ein konkretes inneres Bild von ihr einzuprägen. Am Ende der Veran-
staltung, nachdem wir zwischenzeitlich eine Vielzahl anderer Übungen gemacht 
hatten, die mit der Gießkanne nichts zu tun hatten, forderte ich sie erneut auf, das 
Objekt aus der Erinnerung darzustellen. Dieses wiederholte ich nach 14 Tagen. 
Ich wollte damit prüfen, ob und inwieweit sich ihr Vorstellungsbild der realen 
Form der Gießkanne angenähert hatte (Abb. 4). Fehler in der Zeichnung ergaben 
sich weniger aufgrund handwerklicher Defizite, sondern aufgrund von Defiziten, 
die im Vorstellungsbild begründet lagen.

30	 Reindl 1991, S. 15 
	 Korrespondenzen hierzu finden sich auch im Sprachgebrauch wieder, auch hier fällt es uns 

schwerer etwas auszuformulieren, was wir in der Vorstellung haben. Denn die sog. inneren 
Bilder sind wesentlich differenzierter vorhanden, als wir sie zum Ausdruck bringen können 
(vgl. Reindl 1991, S. 16). 

Abb. 4: Studentenarbeiten

Studentin A

Studentin B

Studentin C

Vorstellungsbild 
unvorbereitet

vor dem Objekt Vorstellungsbild 
nach 1 Stunde

Vorstellungsbild  
nach 14 Tagen



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

221Bei Studentin A fällt auf, dass sie ein relativ schwaches Vorstellungsbild von 
der Gießkanne besaß. Durch die Formeinprägung während des Objektstudiums, 
hat sich das Vorstellungsbild der realen Gestalt angenähert. Sogar das nach 14 
Tagen wieder aufgerufene Vorstellungsbild ist korrekter als das zuvor verfügbare. 

Allerdings wird deutlich, dass z. B. die fehlerhafte Rundung des Gießkannengriffs 
wieder verstärkt zum Ausdruck kommt. Das alte Vorstellungsbild begann also of-
fenbar, die gemachte Beobachtung wieder zu überlagern. Sicherlich würde bei 
intensiverer zeichnerischer Übung das genauere Vorstellungsbild dauerhafter.

Dass das Zeichnen das bildhafte Erinnerungsvermögen steigert, wurde exem-
plarisch an einer 9. Klasse überprüft. Hier stellte sich heraus, dass diejenigen 
Schüler, die ein vorgelegtes Bild nur betrachten durften, dieses nach einer Woche 
wesentlich ungenauer beschreiben konnten als die Schüler, die es zuvor gezeich-
net hatten. Bei letzteren fiel die Beschreibung wesentlich präziser und detaillier-
ter aus. Auch ein Lückenbild wurde von der Zeichnergruppe nach einer weiteren 
Woche besser vervollständigt als von den Schülern, die sich das Bild zuvor nur 
über die Betrachtung einprägen konnten.31

Doch muss parallel zum Vorstellungsbild auch die Darstellungsfähigkeit ausge-
bildet werden, damit das innere Bild in eine adäquate Zeichnung umgesetzt wer-
den kann. Was nützt mir ein Vorstellungsbild, das ich zeichnerisch nicht mitteilen 
kann? Hier ist im engeren Sinne der funktionale Nutzen gemeint, der durch eine 
ausgebildete Darstellungskompetenz begünstigt wird. Im anwendungsbezogenen 
wie künstlerischen Gestaltungsfeld ist solche Kompetenz unerlässlich, um die 
Umsetzung von Vorstellungen zu ermöglichen. Dies verdeutlicht ein kurzer Dia-
log zwischen zwei Studentinnen in dem erwähnten Seminar über eine Aufgabe, 
bei der etwas in Stillstand und Bewegung visualisiert werden sollte:

Studentin A:« Ich hab’ zwar ’ne gute Idee, aber ich kann das nicht umsetzen.«  
Studentin B: »Dann such’ Dir doch was anderes, was einfacher ist!« 
Studentin A: »Ja, nee!«

Aus diesem Dialog wird deutlich, dass Studentin A nicht etwas Einfacheres dar-
stellen will, sondern ihre Idee umsetzen möchte, dies aber nicht kann. Der Hin-
weis der Kommilitonin, auf eine andere, einfachere Darstellung auszuweichen, 
wird abschlägig beschieden, wohl weil er ihrer Intention nicht entspricht oder 
auch ihren Ehrgeiz kränkt. »Viele Jugendliche und Erwachsene beklagen sich da-
rüber, daß sie ein Vorstellungsbild haben, das jedoch nicht mit ihrer Zeichnung 
übereinstimmt, d. h. daß ihre graphisch dokumentierte Merkmalsbildung von Ob-
jekten […] und die feinmotorischer Fähigkeiten nicht mit dem visuellen Bild aus 
der Vorstellung verknüpft werden kann.«32

31	 Vgl. hierzu Gysin 2008, S. 149ff.
32	 John-Winde/Roth Bojadzhiev 1993, S. 34 



Carina Sucker

222 6	 Zur Rolle der Zeichnung als Vermittlerin  
von Objekt und Subjekt

Doch ist die hieraus ableitbare Forderung an den Kunstunterricht, Vorstellungsbil-
dung und Realisationsfähigkeit entsprechend zu fördern, nicht allein durch diesen 
funktionalen Nutzen im Sinne einer Darstellungskompetenz begründet, sondern 
vor allem auch in dem darin wirksamen allgemeinbildenden Aspekt: Das selbst 
gestaltete Bild kann ganz allgemein als Vermittlungsinstanz zwischen Individuum 
und Umwelt, also zwischen Subjekt und Objekt gesehen werden33 und besitzt 
somit dialogischen Charakter, der als Audruck der Personalität des Menschen ge-
sehen werden kann.34 

Dieses Schaubild zeigt zwei Tendenzen der zeichnerischen Verortung: links eine 
starke Subjektorientierung, bei der vor allem das innere Bild des Zeichners zum 
Ausdruck gebracht wird; rechts die verstärkte Orientierung am Objekt, das zum 
reinen Abbild führt. Die Gefahr dieser Extreme umschreibt Leber treffend wie 
folgt: »Nicht das ›Leer-Subjektive‹ oder ›Bloß-Objektive‹ ist demnach der zentrale 
Ort des Schöpferischen«, sondern »wo aus der Tiefe des Subjektiven und aus der 
Tiefe des Objektiven eine neue Einheit gebildet wird.«35 

Der Philosoph Mario Ruggenini sieht in diesem wechselseitigen Austausch von 
Objekt und Subjekt den eigentlichen Ort der Kreativität. Demnach soll der Künst-
ler nicht ein allein aus sich heraus kreativ Schaffender sein, sondern im Sinne 
einer Hebamme tätig werden, indem er dem Werk hilft, sich selbst hervorzubrin-

33	 Vgl. Reiß 1996, S. 187
34	 Vgl. die Beiträge von Krautz und Sowa in diesem Band
35	 Leber 2002, S. 9

Abb. 5: Gestaltung als eigenschöpferische »Wesenserfassung« 



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

223gen.36 Im Anschluss an Kant und Aristoteles argumentiert Ruggenini, dass das 
Werk nicht mehr vom Autor aus zu betrachten sei, sondern umgekehrt, der Autor 
von seinem Werk aus betrachtet werden müsse. Damit bricht er mit der Tradition 
der Romantik und der modernen Kunst, in der das Werk dem Künstler zu dienen 
hat.37 

Es ist Ruggeninis zentrales Anliegen darauf hinzuweisen, dass durch die Wert-
schätzung und Achtung dem Objekt gegenüber, zugleich auch ein gegenseitiger 
Austausch zwischen Subjekt und Objekt stattfindet. Denn nur so kann sich Wert-
schätzung und Achtung dem Objekt gegenüber entwickeln, die zugleich auch 
ein Stück weit Aneignung von Welt ist. (z. B. vgl. Naturstudium). Jeder Kunst-
schaffende habe eine Verantwortung der Welt gegenüber, denn es brauche ja den 
kreativen Impuls des Kunstschaffenden, um das Werk entstehen zu lassen.38 Die 
kunstpädagogische Verantwortung besteht also darin, eine Balance herzustellen, 
d. h. einen Ausgleich zu schaffen zwischen formalistischer, rein handwerklich-
technischer Umsetzung und expressivem Selbstausdruck, der der Phantasie des 
Künstlers entspringt. 

Letztlich meint ein bekanntes Beispiel aus Ittens legendärem Unterricht am 
Bauhaus nichts anderes als eine solche, zwischen Subjektivem und Objektivem 
ausgewogene Zeichnung. 

36	 Vgl. Ruggenini 2006, S. 224
37	 Vgl. Ruggenini 2006, S. 224 
38	 Vgl. Ruggenini 2006, S. 225

Abb. 6: G. Stölzel: Distel (1920)



Carina Sucker

224 Die Zeichnung zielt nicht auf eine bestimmte Distel, sondern auf den Charakter 
einer Distel, zeichnerisch sollte das »Wesenhafte« dieser Pflanze zum Ausdruck 
gebracht werden. Itten bringt dies wie folgt auf den Punkt: »Wer eine Distel zeich-
nen will, sollte die stechenden Spitzen und die gegensatzreichen Richtungen der 
sich verteidigenden Pflanze erlebt haben […], damit die Formen sinn- und aus-
drucksvoll […] entstehen können.«39 Gemeint ist hier also eine Zeichnung, die als 
ein wesenhaftes Bild des Gegenstandes aufgefasst werden kann.40 Damit ist auch 
ein Gestalt-Verstehen41 gemeint, das die wesentlichen Charakterzüge des Gegen-
standes erfasst und somit nicht am rein nachgeahmten Abbild festhält. 

Der bildnerische Schaffensprozess geht somit über die »eidetisch-mechanische 
Reproduktionsfähigkeit«42 hinaus. Auch Kirchner sieht es nicht als Ziel an, »mög-
lichst genau nach der Wirklichkeit zu zeichnen, sondern Sinnzeichen für das Ge-
sehene zu finden, die etwas über das Wesen des Objektes aussagen.«43 Dazu be-
darf es einer genauen Beobachtungsgabe, Wertschätzung gegenüber dem Gegen-
stand, eine geschulte Zeichenhand und das, was Ruggenini mit der Hebammen-
Funktion als eigentlich künstlerische Aufgabe bezeichnet. 

7	 Resümee: Die Synthese von inneren und äußeren Bildern

Wie bisher dargestellt, basiert der Zeichenprozess auf einem Transformationspro-
zess, der innere Bilder in eine äußere Form bringt. Gysin beschreibt das Zeichnen 
u. a. als eine »… anthropologische Konstante, eine Brücke zum Selbst und zu den 
Anderen … Es vertieft in hohem Masse das Erinnerungsvermögen, die Wahrneh-
mung wird geschärft … Zeichnen ist Ausdruck visuellen Denkens …«44 

Das Distel-Beispiel zeigt deutlich, wie fruchtbar ein beobachtendes Naturstudi-
um und die dabei geübte handwerkliche Beherrschung der zeichnerischen Dar-
stellungsfähigkeit sein können. »Anschauungsarbeit« und »formal bildnerische 
Übung«45 sind für Sowa unverzichtbare Vorraussetzungen für gestalterisches Tun, 
wie es auch schon aus dem Dialog der Studentinnen des Kommunikationsdesigns 
deutlich wurde. Kreativität wird nicht durch die bemühte Übung am Naturstudi-
um gehemmt, ganz im Gegenteil: Erst ein Repertoire an handwerklichem Können 
befähigt einen dazu, das zum Ausdruck zu bringen, was als inneres Bild entstan-
den ist. Denn erst durch die bildnerische Sichtbarmachung kann eine Verbindung 
zwischen Innen- und Außenwelt entstehen.46

39	 Itten 1963, S. 105
40	 Vgl. Hermann 1963, S. 12
41	 Vgl. Hermann 1963, S. 29
42	 Reindl 1991, S. 16
43	 Kirchner 2008, S. 73
44	 Gysin 2008, S. 162
45	 Sowa/Prybilla 2009, S. 27
46	 Vgl. Kirchner 2008, S. 18



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

225Gerade das vom Objekt ausgehende Zeichnen spielt eine entscheidende Rolle: 
»In mimetischen Prozessen stellt die im Vegetativen des menschlichen Körpers 
wurzelnde Phantasie die Verbindung zur Welt her und macht Außenwelt zur In-
nenwelt und Innenwelt zur Außenwelt. In diesen Prozessen spielt das Begehren, 
sich die Welt anzueignen, eine konstitutive Rolle.«47 Insbesondere bei phanta-
sievollen und kreativen zeichnerischen Arbeiten zeigt es sich als förderlich, ein 
großes Repertoire an zeichnerischer Darstellungskompetenz zu besitzen.48 

Es wurde deutlich, dass ein solides handwerkliches Können die Grundlage 
eines jeden zeichnerischen Darstellungsprozesses bilden sollte. Deshalb muss 
diese Fähigkeit auch altersspezifisch gefördert werden. Welches Potenzial das 
Naturstudium bietet, konnte beispielhaft skizziert werden.

Um Vorstellungsbilder differenziert zum Ausdruck bringen zu können, kann das 
realistische Naturstudium eine übende Funktion einnehmen, sich im Sehen und 
Zeichnen zu schulen. »Der kognitionspsychologische Ansatz einer Analyse des 
Zeichenprozesses zeigt deutlich, dass Zeichnen ein Vorgang ist, der primär auf 
den Erfahrungen vorangehender Zeichentätigkeit aufbaut. Der Zeichner aktiviert, 
ausgehend von einer bestimmten Darstellungsabsicht, erlernte Darstellungsfor-
men, die ihn erst in die Lage versetzen, seine Bildvorstellungen zu realisieren.«49 

Mir geht es in dieser Darlegung vor allem um den ersten Schritt, nämlich um die 
Einübung von Darstellungsfähigkeiten, orientiert am realen Vorbild. Sowa fordert 
im Grunde schon einen zweiten Schritt, nämlich die Ausbildung und Schulung 
der Imaginationskräfte, ein Beispiel dafür ist die Aufgabe zum Thema ›Weltbild‹ 
(vgl. Sowa 2008). Häufig sind seine Aufgabenstellungen an eine narrative Bild-
kompetenz gebunden, wie z. B. bei der Behandlung der Aufgabe zum Thema 
›Gute Nachricht, schlechte Nachricht‹ (vgl. Sowa/Przybilla 2009). Hier stellt sich 
die Frage nach der Umsetzbarkeit der imaginierten Vorstellungen, denn was nützt 
mir eine gute Idee (Imagination), wenn ich diese nicht adäquat zu Papier bringen 
kann. 

Es ist also eine Frage der Verantwortung, mit welcher Intention Kunstunterricht 
im Jugendalter entwicklungsgemäß realisiert wird. Tragen nicht gerade Kunstpäd-
agogen die Verantwortung dafür, dass die gestalterische Kompetenz über die Stufe 
der kindlichen Schemazeichnung hinausgeht? Ich erinnere an die Schornsteindar-
stellung der Studentin.

Das von mir skizzierte Konzept des Naturstudiums ermöglicht dem Zeichnen-
den, Aspekte der Außenwelt in seine Innenwelt zu integrieren und umgekehrt 
Aspekte seiner Innenwelt auszudrücken.50 Die Schulung dieser Fähigkeit ist kei-
ne Strafe, sondern führt zu erweiterten Ausdrucksmöglichkeiten. Solches Können 

47	 Wulf 2004, S. 42
48	 Genaueres dazu siehe: Miller, Monika: Kreativität und Begabung. Ein Fallbeispiel regt zu 

Überlegung an. In: Kunst+Unterricht 331/332 2009, S. 32–36 
49	 Glas 2006, S. 30
50	 Vgl. Gebauer/Wulf 2003, S. 28



Carina Sucker

226 zeigt sich als eine Form von Freiheit, nämlich als Möglichkeit, über diese hinzu-
gewonnene Fähigkeit verfügen zu können.

Literatur 

Burton, Judith M.: Zur Förderlichkeit des Zeichnens für die geistige Entwicklung. In: 
Niehoff, Rolf (Hrsg.): Denken und Lernen mit Bildern. München 2007, S. 38–55

Buschkühle, Carl-Peter: Wärmezeitpunkt zur Kunst als Kunstpädagogik bei Joseph 
Beuys. Frankfurt a. M. 1997

Edwards, Betty: Garantiert Zeichnen Lernen. Das Geheimnis der rechten Hirn-Hemi-
sphäre und die Befreiung unserer schöpferischen Gestaltungskräfte. Reinbeck bei 
Hamburg 1992

Eid, Klaus/Lange, Michael/Ruprecht, Hakon: Grundlagen des Kunstunterrichts. Eine 
Einführung in die kunstdidaktische Theorie und Praxis. Paderborn/München/Wien, 
Zürich 20026

Gardner H.: The Arts and Human Development. New York 1973 
Gardner, H./Winner, E.: First Imitations of Artistry. In: Strauss, S (Hrsg.): U-Shaped 

Behavioural Growth. New York 1982, S. 147–168
Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph: Mimetische Weltzugänge. Soziales Handeln –  

Rituale und Spiele – ästhetische Produktionen. Stuttgart 2003
Glas, Alexander: Anthropogene Vorraussetzungen – Die Genese der Kinder- und Ju-

gendzeichnung. Favorite – Schriften zur Kunstpädagogik 2. Ludwigsburg 2006
Glas, Alexander/Seydel, Fritz/Sowa, Hubert/Uhlig, Bettina: KUNST Arbeitsbuch Band 

1. Stuttgart/Leipzig/Velber 2008
Grünewald, Dietrich: Zum Prozess der zeichnerischen Entwicklung. Folgerungen für 

den Unterricht. In: Kunst+Unterricht 246/248 2000, S. 48–49
Gysin, Béatrice: Wozu Zeichnen? Qualitäten und Wirkung der Materialisierten Geste 

durch die Hand auf die Zeichnenden. In: Heft 01. Am Anfang das Bild. Schöfflis-
dorf 2008, S. 131–164

Heinen, Ulrich: Konstruktives Zeichnen in systematischen Bildprozessen.  
In: Kunst+Unterricht 302/303/2006, S. 20–22

Herrmann, Hans: Zeichnen fürs Leben. Ratingen 19633

Itten, Johannes: Johannes Itten. Gestaltungs- und Formenlehre. Vorkurs am Bauhaus 
und später. Ravensburg 1963

John-Winde, Helga/Roth-Bojadzhiev, Gertrud: Kinder, Jugendliche, Erwachsene 
Zeichnen. Untersuchungen zur Veränderung von der Kinder- zur Erwachsenen-
zeichnung. Baltmannsweiler 1993

Kirchner, Constanze: Kinderzeichnung im Wandel. In: Kirschenmann, Johannes/
Schulz, Frank/Sowa, Hubert (Hrsg.): Kunstpädagogik im Projekt der allgemeinen 
Bildung. München 2006, 82–97

Kirchner, Constanze: Kinder und Kunst. Was Erwachsene wissen sollten. Seelze-
Velbert 2008

Kunst+Unterricht 302/303 2006: Zeichnen: Sachen klären und verstehen. 
Krautz, Jochen: Vom Sinn des Sichtbaren. John Bergers Ästhetik und Ethik als Impuls 

für die Kunstpädagogik am Beispiel der Fotografie. Hamburg 2004



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

227Leber, Hermann: Das Bild als Vermittler zwischen Objekt und Subjekt. Die Idee der 
Nachahmung der Natur durch die Kunst bei Goethe – Klee – Dürer. Regensburg 
2002 

Legler, Wolfgang: »Zeichendiktat« ein Einstieg in das Porträtzeichnen in der Grund-
schule. In: Kunst+Unterricht 317/2007 S. 33–35

Miller, Monika: Raum als Darstellungsproblem auf der Fläche. Zur Bedeutung der 
Entwicklung von Raumdarstellungskompetenzen. In: Kunst+Unterricht 325/326 
2008, S. 4–9

Miller, Monika: Kreativität und Begabung. Ein Fallbeispiel regt zur Überlegung an. 
In: Kunst+Unterricht 331/332 2009, S. 32–36

Mühle, Günther: Entwicklungspsychologie des zeichnerischen Gestaltens. München 
19672

Reiß, Wolfgang: Kinderzeichnungen. Wege zum Kind durch seine Zeichnung. Neu-
wied/Krietel/Berlin 1996

Reindl, Robert: Sprache der Bilder. Versuch einer Besinnung auf Wesen und Wert bil-
dender Kunst auf der Grundlage der Theorien von Gustaf Britsch, Egon Kornmann 
und Hans Hermann. St. Ottilien 1991

Ruggenini, Mario: Kreativität und Interpretation. Gehört dazu noch die Frage nach 
der Wahrheit? In: Abel, Günter (Hrsg.): Kreativität. XX. Deutscher Kongreß für 
Philosophie 26.–30. September 2005 an der Technischen Universität Berlin. Kollo-
quienbeiträge. Hamburg 2006, S. 216–232

Selle, Gert: Betrifft Beuys: Annäherung an Gegenwartskunst. Unna 1994
Selle, Gert: Kunstpädagogik jenseits ästhetischer Rationalität? In: Kunst+Unterricht 

192 1995, S. 16–21
Schütz, Norbert: Zeichnenwollen – Zeichnenkönnen. In: Kunst+Unterricht 

163/1992, S. 40–41
Schulz, Nina: Das zeichnerische Talent am Ende der Kindheit. Ein empirischer Ver-

gleich zwischen dem Selbstbild und den Fremdbildern von Peers, Eltern, Lehrern 
und Künstlern. Münster 2007

Schwerdtfeger, Kurt: Bildende Kunst und Schule. Berlin/Hannover/Darmstadt 19573

Sowa, Hubert: Zwischen Anschauung, Imagination und Gestaltung. Bemerkungen 
zur kunstpädagogischen Arbeit am »Weltbild«. In: Brög, Hans/Foos, Peter/Schulze, 
Constanze (Hrsg.): Korallenstock. Kunsttherapie und Kunstpädagogik im Dialog. 
Festschrift Barbara Wichelhaus zum 65. Geburtstag. München 2006, S. 257–276

Sowa, Hubert/Uhlig, Bettina: »Porträtieren«- der Blick ins Gesicht des Anderen.  
Aktuelle kunstpädagogische Potenziale einer dialogischen Bildpraxis.  
In: Kunst+Unterricht 317/2007, S. 4–11

Sowa, Hubert: (Sich) Bilden in der Sichtbarkeit. Kunstunterricht im Projekt der Allge-
meinen Bildung. In: Billmayer, Franz (Hrsg.): Angeboten. Was die Kunstpädagogik 
leisten kann. München 2008, S. 214–222

Sowa, Hubert/Prybilla, Patrycja: Der Spielraum der kreativen Imagination.  
Hermeneutische Untersuchungen zur bildnerischen Arbeit von Realschülern.  
In: Kunst+Unterricht 331/332 2009, S. 19–28 

Sowa, Hubert: Einbildungskraft und Bildmächtigkeit – Potentiale des Faches Kunst im 
Rahmen einer allgemeinbildenden Schule. (Manuskript zur Tagung Bildmächtig-
keit). Mannheim 2009

Staguhn, Kurt: Didaktik der Kunsterziehung. Frankfurt a. M./Berlin/München 19722



Carina Sucker

228 Stenger, Ursula: Die anthropologische Dimension von Bildern: In Schumacher-Chil-
la, Doris (Hrsg.): Im Banne der Ungewissheit. Bilder zwischen Medien, Kunst und 
Menschen. Oberhausen 2004, S. 117–137 

Wans, Paul: Anschauen, anfassen, riechen, zeichnen. Verknüpfung verschiedener 
Sinneserfahrungen in Biologie und Kunst. In: Kunst+Unterricht 327/328 2008,  
S. 28–32

Westrich, Edmund: Die Entwicklung des Zeichnens während der Pubertät. Frankfurt 
a. M. 1968

Wulf, Christoph: Zur Performativität von Bild und Imagination. In: Schuhmacher-
Chilla, Doris (Hrsg.) Im Banne der Ungewissheit. Bilder zwischen Medien, Kunst 
und Menschen. Oberhausen 2004

Abbildungen

Abb. 1a:	 Studentenarbeit: Zeichnung eines Hauses
Abb. 1b:	Kinderzeichnung eines Hauses, Alter 5,6. Aus: Eid, Klaus/Langer, Michael/

Ruprecht, Hakon: Grundlagen des Kunstunterrichts. Eine Einführung in die 
kunstdidaktische Theorie und Praxis 20026, S. 136

Abb. 2:	 Naturstudium als hermeneutischer Vorgang
Abb. 3:	  Studentenarbeiten, Gießkannen aus dem Gedächtnis
Abb. 4:	  Studentenarbeiten
Abb. 5:	 Gestaltung als eigenschöpferische »Wesenserfassung«
Abb. 6:	 G. Stölzel: Distel (1920). Aus: Itten, Johannes: Johannes Itten. Gestaltungs- 

und Formenlehre Vorkurs am Bauhaus und später. Ravensburg 1963, S. 105

Farbabb. 2: Schülerarbeiten (6. Klasse) Hagebuttenstudienblatt, Blei-/Buntstift. Aus: 
Kunst+Unterricht 327/328 2008, S. 32



Bettina Uhlig

Kunstpädagogik + Kooperationspartner:  
Eine Frage der Verantwortung

Be the change you wish to see. (Mahatma Gandhi) 

Im Folgenden sei ein Projekt vorgestellt, an dem sich die ethischen Dimensionen 
der Kunstpädagogik, speziell die Frage nach angemessenen Kooperationspart-
nern, zur Diskussion stellen lassen. Dabei soll anschaulich werden, dass die Ent-
scheidung, mit welchen Kooperationspartnern im Rahmen pädagogischer Arbeit 
kooperiert wird, eine Frage der Verantwortung ist.

Bei dem vorgestellten Projekt handelt es sich um ein Projekt, das anlässlich des 
60. Jahrestag der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte (2008) in Kooperati-
on zwischen der Pädagogischen Hochschule Ludwigsburg/Abteilung Kunst unter 
Beteiligung von 15 Lehramtsstudierenden und der Menschenrechtsorganisation 
Amnesty International verwirklicht wurde. Der Jahrestag war Anlass, um nach ad-
äquaten künstlerischen Möglichkeiten zu suchen, die Menschenrechte im öffent-
lichen Raum (für alle Menschen) sichtbar und erfahrbar zu machen. Gleicherma-
ßen ging es darum, sich intensiv mit den Menschenrechten auseinanderzusetzen 
und menschenrechtskonformes Handeln zur Grundbedingung des Projektes zu 
machen.

Konturen des Projektes

Das Projekt wurde zunächst als Seminar konzipiert, ging aber schließlich weit 
über den Rahmen eines Seminars hinaus. Höhepunkt war der 10. Dezember 
2008 – der 60. Jahrestag der Menschenrechte. Ein Jahr später, am 10. Dezember 
2009, findet das Projekt offiziell seinen Abschluss. Eine Installation des Projektes 
wird danach dauerhaft im öffentlichen Stadtbild von Ludwigsburg verbleiben. 

Den Ausgangspunkt markierte ein zweitägiger Workshop, in dem wir uns – aus-
gehend von der Tanzperformance »Human Writes« der Forsythe Company1 – mit 
den Grundlagen und historischen Wurzeln der Menschenrechte befassten, Re-
cherchen über Menschenrechtsorganisationen anlegten, uns mit Kunst und Politik 
sowie Künstlern und Kunst im öffentlichen Raum beschäftigten, u. a. Jochen Gerz, 
Hans Haacke, Jenny Holzer, Gunter Demnig ein Gesprächsforum mit Aktivist/
innen der Ludwigsburger Gruppe von Amnesty International organisierten und 
schließlich erste Projektideen entwickelten.

Aus den Projektideen entstanden 7 Projektgruppen. Alle Projekte wurden in-
haltlich und zeitlich miteinander vernetzt und erschienen in abgestimmter Folge 
im öffentlichen Raum: im Stadtbild von Ludwigsburg bzw. an der Hochschule. 

1	 http://www.theforsythecompany.com



Bettina Uhlig

230

Plakatkampagne:•	  in Bezugnahme auf die Amnesty-International-Kampagne 
»Augen auf für Menschenrechte«, A1 Formate an Plakatständern und Litfass-
säulen im Regionalbereich Ludwigsburg,
»Ameisenaktion«:•	  Eine »Guerilla-Aktion« bei der Tausende von kleinen Auf-
klebern mit der Aufschrift »Rechthaber« an der Hochschule und in Ludwigs-
burg verteilt bzw. verklebt wurden. 
City-Cards•	  in Ludwigsburg und Stuttgart (Farbabb. 10)
Öffentliche •	 Verlesung von Auszügen aus dem ai-Jahresbericht 2009 auf dem 
Ludwigsburger Weihnachtsmarkt. Der Bericht listet Menschenrechtsverlet-
zungen auf. 
»Bild der Vergänglichkeit«:•	  Installation eines großformatigen Bildes auf dem 
Campus. Es wird nun für ein Jahr von dem Studenten dokumentiert, wie das 
Bild in der Öffentlichkeit wahrgenommen wird und wie es sich ggf. durch 
Umwelteinflüsse oder Vandalismus verändert.
Installation •	 »Motive«: Visuelle Dokumentation über Menschenrechtsaktivist/
innen, die die Studentin persönlich aufgesucht hat.
Installation•	  »Light on Human Rights«: An einem historischen Ort in Lud-
wigsburg installierte Projektion des 1. Artikels der Allgemeinen Erklärung der 
Menschenrechte. Die Projektion wird mittels eines Bewegungsmelders gestar-
tet: Erst wenn ein Mensch anwesend ist, wird das Menschenrecht sichtbar 
(Abb. 3).

Parallel entstanden eine Website,2 eine Ausstellung, eine Videodokumentation 
und ein Katalog. 

2	 www.mungoart.de – bis 10.12.2009 online

Abb. 1: Plakatkampagne

Abb. 2: Guerrilla-Aufkleber-Aktion



Kunstpädagogik + Kooperationspartner

231

Im Folgenden sollen – ausgehend vom Projekt – fünf Gesichtspunkte für eine 
verantwortungsvolle Kooperation akzentuiert und im Hinblick auf (kunst-)päda-
gogische Verantwortung konkretisiert werden. 

1	 Den Kooperationspartner in seinen Strukturen  
genau kennen

Amnesty International ist eine der weltweit größten Menschenrechtsorganisati-
onen. Das klingt zunächst Vertrauen erweckend. Aber welcher Lesart der Men-
schenrechte folgt man und wie genau funktioniert diese Organisation? Bevor wir 
die Kooperation zusagten, informierten wir uns umfassend. AI stellt sich selbst 
wie folgt vor:

»Amnesty International (AI) ist eine weltweit agierende, von Regierungen, po-
litischen Parteien, Wirtschaftsinteressen und Religionen unabhängige Mitglieder-
organisation – eine sogenannte Non-Governmental Organisation (NGO). Auf 
Grundlage der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte wendet sich AI gegen 
Menschenrechtsverletzungen auf der ganzen Welt. Amnesty International arbeitet 
auf vier Ebenen: Aufdecken, Aufklären, Handeln, Verändern. Mit Kampagnen, Ak-
tionen, Info-Ständen, Protestschreiben, Diskussionsforen, Lobby- und Medienar-
beit wird Amnesty aktiv. Die Arbeit von AI hat u. a. dazu beigetragen, dass es seit 

Abb. 3: Installation »Light on Human Rights«



Bettina Uhlig

232 1987 eine internationale Anti-Folter-Konvention, seit 2002 einen Internationalen 
Strafgerichtshof und seit 2006 einen UNO-Menschenrechtsrat gibt.

AI hat über 2,2 Millionen Mitglieder und Unterstützer(innen) in über 150 
Ländern auf der ganzen Welt. In Deutschland engagieren sich rund 100.000 
Unterstützer(innen) in 700 lokalen Gruppen, Jugend-, Länder- und Themenkoor-
dinationsgruppen. Die Gruppen sind national organisiert. Die deutsche Sektion 
von Amnesty International wird von Generalsekretärin Monika Lüke (bis Juli 2009 
Barbara Lochbihler) geleitet. Ihr zur Seite arbeitet ein ehrenamtlicher Vorstand. 

AI finanziert sich ausschließlich aus Spenden und Mitgliedsbeiträgen. Re-
gierungsgelder nimmt AI nicht an, um finanziell und politisch unabhängig zu 
bleiben.«3

Bei Amnesty International und anderen NGOs sind die internen und externen 
Strukturen i.d.R. transparent und über Satzungen eindeutig geregelt. Anders ver-
hält es sich bei vielen v. a. großen Stiftungen und Wirtschaftsunternehmen, die in 
der Gefahr stehen, eigentlich wirtschaftliche Interessen gern mit dem Label der 
»gemeinnützigen Förderung« zu kaschieren und zur Imagebildung zu nutzen. 

Neben den Informationen der Amnesty-International-Website und einem AI-
Sonderdruck zum Jahrestag der Menschenrechte (2008) befassten sich die Studie-
renden mit Auszügen aus dem Fachbuch »Pädagogik der Menschenrechte«4 und 
dem Themenheft »Menschenrechte« der Bundeszentrale für politische Bildung 
(2007). Ziel war die kritische Auseinandersetzung und das Entwickeln von Leitfra-
gen, die wir in einer Gesprächsrunde mit Aktivist/innen von AI diskutierten: 

Was ist Menschenwürde?•	

Inwiefern sind Menschenrechte universell?•	

Was versteht man unter der »Unteilbarkeit« der Menschenrechte?•	

Wie behandelt man Menschenrechtsverletzungen, ohne dabei selbst die Men-•	

schenrechte zu verletzen? 
Ist die Verwirklichung der Menschenrechte eine Utopie?•	

Das ist eine Möglichkeit, um in einem pädagogischen Setting die Frage nach der 
Wahl der Kooperationspartner zu thematisieren und ethische, ökologische, politi-
sche und andere Kriterien für eine Zusammenarbeit zu entwickeln. 

2	 Gemeinsame, demokratisch legitimierte Vorstellungen 
entwickeln 

Das Anliegen der Aktivist/innen von Amnesty International war sehr konkret: Das 
Thema Menschenrechte in das öffentliche Bewusstsein zu bringen und viele Men-
schen mit der Botschaft der Menschenrechte zu erreichen. Dazu nutzt Amnesty 
International öffentlichkeitswirksame unmissverständliche und appellative Mög-
lichkeiten (Plakate, Protest- und Bittbriefe u. a.). So erklärt sich, dass unsere Ko-

3	 www.amnestyinternational.de
4	 Lenhart 2006



Kunstpädagogik + Kooperationspartner

233operationspartner den Vorschlag einbrachten, auf eine Mauer im der Innenstadt 
von Ludwigsburg den 1. Artikel der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte 
»Alle Menschen sind frei und gleich an Würde und Rechten geboren« zu schrei-
ben bzw. zu »malen«. Für die Projektgruppe waren aber weniger plakative, als 
vielmehr subversive, am Detail oder einer Frage orientierte, gleichwohl farbig 
und gestalterisch wirksame Lösungen interessant. Die Vorstellungen gingen also 
auseinander. 

Im Bestreben, miteinander eine von allen legitimierte Lösung zu finden, hat 
sich die Projektgruppe eingehend mit den Layouts der Kampagnen von Amnesty 
International beschäftigt und daraus Impulse gewonnen. So sind die Plakate und 
die kleinen Aufkleber an das Layout von AI angelehnt. Die Kooperationspartner 
haben sich darauf eingelassen, sich mit künstlerischen Ausdrucksformen im öf-
fentlichen Raum und mit der Intentionalität von Kunst überhaupt zu befassen und 
die Unterschiede zur Vorgehensweise einer Organisation wie AI zu erkennen. So 
ist es letztlich gelungen, die Vorstellungen Schritt für Schritt einander anzunähern. 
Am deutlichsten wird das in der Lichtprojektion »Light on Human Rights«. Hier 
wird der 1. Artikel der Menschenrechte auf eine Mauer projiziert. Das Menschen-
recht ist nicht immer sichtbar. Erst wenn ein Mensch den Platz betritt, anwesend 
ist, erscheint es als Licht auf der Oberfläche und erlischt, wenn der Platz wieder 
menschenleer ist.

3	 Kommunikation: miteinander im Gespräch bleiben, 
Auseinandersetzungen zulassen und Konflikte aushalten

Im Rückblick erweisen sich gerade die fortwährenden Gespräche über einen trag-
fähigen Konsens als bereichernd für den Prozess. Mit wachsendem Interesse hin-
terfragten unsere Kooperationspartner Gestaltungsentscheidungen, Intentionen 
und Wirkungen. Das war bisweilen anstrengend, aber letztlich gewinnbringend, 
weil das Erklären immer auch dem eigenen Klären dient. Je mehr alle Beteiligten 
an der Projektgenese partizipierten, umso konkreter wurden die Einzelprojekte. 
Unsere Kooperationspartner unterstützten uns mit ihren Erfahrungen maßgeblich 
bei der Ausführung (Anträge stellen, Kostenvoranschläge einholen, Gespräche mit 
Ämtern führen u. a.).

Eine besondere Herausforderung war es in unserem konkreten Fall, menschen-
rechtskonformes Handeln nicht nur als Gegenstand künstlerischer Darstellung 
aufzufassen, sondern zur Grundbedingung der Kommunikation zu machen. Das 
erforderte ein Nachdenken über Gruppenstrukturen, soziale wie institutionel-
le Hierarchien und nicht zuletzt Möglichkeiten von Beteiligung und Entschei-
dungsfindung. Es würde zu weit führen, die Gruppenstruktur hier im Detail 
aufzufächern. Die Kommunikation verlief und vernetzte sich zwischen den Pro-
jektgruppen, Projektgruppenleiter/innen, einer E-Learning-Plattform, den Koope-
rationspartnern und der Projektleitung.



Bettina Uhlig

234 Im Umgang miteinander zeigte sich, dass die Studierenden es gewohnt sind, zu 
kooperieren, sich abzustimmen und gemeinsam im Team an einer Sache zu ar-
beiten – und dabei auch Konflikte zu bewältigen. Für unsere Kooperationspartner 
brauchte es erst etwas Gewöhnung, mit den Studierenden im direkten Austausch 
zu stehen, anstatt sich an die Professorin zu wenden. Es war unterstützend, dass 
sich alle beteiligten Personen von Anbeginn des Projektes an persönlich kannten 
und im Verlaufe die Kontakte vertieften. 

Die Realisierung der Projekte erforderte zudem intensive externe Kommunika-
tion; auch hier galt menschenrechtskonformes Verhalten als Grundbedingung in 
Gesprächen mit: Bürgermeistern und ihren Assistenten, Stadträten, Architekten, 
Sekretärinnen, Zuständigen für Denkmalschutz, Grünflächen, Straßenverkehr, 
Stromversorgung usw. Hinsichtlich der pädagogischen Perspektive des Projektes 
war es ein Erfolg, dass es den Studierenden zunehmend gelang, ihr Anliegen vor-
zustellen, die Verantwortlichen für die Sache zu gewinnen, Kompromissspielräu-
me auszuloten und auch bei Konflikten im Dialog zu bleiben – also die Verant-
wortung für die einzelnen Projekte aktiv gegenüber Dritten zu vertreten.

4	 Finanzierung nach ethischen und ökologischen Grundsätzen

Auch die Finanzierung des Projektes kann eine Frage der Verantwortung sein. Für 
uns war es zum einen wichtig, die finanziellen Ausgaben so gering wie möglich 
zu halten (low-budget-Finanzierung) und bei der Auswahl von Materialien wenn 
möglich energiefreundliche und nachhaltige Materialien zu verwenden. Bei der 
Wahl der finanziellen Partner wendeten wir uns an die Bürgerstiftung der Stadt 
Ludwigsburg, die uns mit insgesamt 16.000 Euro unterstützte. 1500 Euro erhiel-
ten wir aus dem Studiengebührenetat der Hochschule. Die Stadt Ludwigsburg 
finanzierte Grabungsarbeiten, Stromkosten und Wartung der Installation und er-
ließ uns Gebühren, z. B. für die öffentliche Plakatierung. Kleine Spenden bzw. 
Nachlässe erhielten wir von lokalen Firmen, bei denen wir z. B. den Bau eines 
Metallkastens oder den Druck der Plakate in Auftrag gaben. Ein Teil der Finan-
zierung kam aus dem Spendenfonds unserer Kooperationspartner von Amnesty 
International. 

Wir verzichteten bewusst auf die finanzielle Unterstützung von Banken, Versi-
cherungen und großen Firmen. Kooperiert werden sollte mit solchen Partnern, die 
ihre wirtschaftlichen Aktivitäten menschenrechtskonform gestalten. Wobei der 
Fokus nicht nur auf interne Firmenstrukturen gerichtet werden kann, sondern viel-
mehr auch auf internationale und globale Verstrickungen geachtet werden sollte. 



Kunstpädagogik + Kooperationspartner

2355	 Schwierigkeiten und Problem evaluieren

In den meisten Punkten war das Projekt erfolgreich. Schwierigkeiten und Problem 
gehören jedoch dazu. Sie zu benennen, hat mit Ehrlichkeit und dem Vermögen zu 
tun, etwas in Frage zu stellen. Vor allem aber sind sie lehrreich und Indikatoren 
für Verbesserungen in ähnlichen und anderen Zusammenhängen. 

Unsere Evaluation fand mit etwas zeitlichem Abstand statt. Wir ließen das Pro-
jekt Revue passieren, jede/r Beteiligte hob die eigenen positiven Erfahrungen her-
vor. Anschließend verständigten wir uns über die aufgetretenen Probleme.

Umsetzungsprobleme:
Die Projektgruppe hat unterschätzt, welch enormer technischer und organi-•	

satorischer Aufwand vonnöten ist, um Installationen im öffentlichen Raum zu 
realisieren (Grabungsarbeiten, Stromanschlüsse, Wartung der Strahler uvm.). 
Die Idee der Solarversorgung konnte leider nicht umgesetzt werden.
Wir waren uns nicht dessen bewusst, wie viel Kommunikation mit Behörden •	

(Denkmalschutz, Land, Grünflächenamt, Tiefbauamt usw.) notwendig ist und 
wie viele schriftliche Anträge zu verfassen sind.

Inhaltliche Probleme:
Die ursprüngliche Idee, konkrete Menschenrechtsverletzungen in Ludwigs-•	

burg zu thematisieren, ließ sich nicht verwirklichen, weil das die Statuten von 
Amnesty International nicht zulassen (Die lokalen Gruppen engagieren sich 
– zum Schutz der Aktivist/innen – jeweils für Projekte außerhalb ihres lokalen 
Raumes.)
Die Stadt Ludwigsburg unterstützte uns maßgeblich bei der Verwirklichung •	

der Projektideen – bis auf eine Ausnahme: Geplant war die Verlesung von 
Verletzungen der Menschenrechte (Amnesty International Jahresbericht) auf 
dem Marktplatz während des Weihnachtsmarktes. Dafür erhielten wir keine 
Genehmigung. Ein Chance, dies zum Thema zu machen, bot sich, als die AI-
Generalsekretärin Barbara Lochbihler Ludwigsburg besuchte und die Projekt-
gruppe zum Gespräch mit Frau Lochbihler und den Bürgermeistern der Stadt 
eingeladen war. Die Ablehnung des Antrages haben wir in dieser Runde zum 
Thema gemacht und schließlich – mit kleinen Einschränkungen – die Geneh-
migung doch noch bekommen. 

6	 Kunstpädagogik – Verantwortung

Das hier vorgestellte kunstpädagogische Projekt hat keine stellvertretende Funkti-
on, es ist kein »Wir-tun-so-als-ob-Projekt«. Es ist – wenn man so will – das »echte 
Leben«. Das Handeln der Studierenden ist ein Handeln in wirklichen (öffentli-
chen) Lebensvollzügen und muss, gemäß Jochen Krautz,5 »verantwortet« wer-
den. 

5	 Vgl. Krautz in diesem Band



Bettina Uhlig

236 Kunstpädagogische Praxis als lebenswirkliche Praxis kann und darf sich der Ver-
antwortung nicht entziehen. Gemeint ist vor allem die Verantwortung gegenüber 
ethischen Grundsätzen, bezogen auf sich selbst, gegenüber anderen Menschen 
und gegenüber der Welt. 

Entscheidend ist, dass das Handeln der Studierenden oder Schüler selbst in sei-
ner Absicht wie in seinem Vollzug ethisch begründet und reflektiert ist. Untrennbar 
dazu gehört, dass ebenso die Kooperationspartner ihr Handeln ethisch begründen 
können. Ansonsten konterkariert der jeweilige Partner das verantwortungsvolle 
Handeln seitens der Studierenden oder Schüler/innen. Das wäre etwa so, also ob 
eine Antikriegskampagne von einem Rüstungskonzern finanziert würde.

Es ist in der Tat entscheidend, mit wem wir kooperieren. Allerdings ist auf den 
ersten Blick oft nicht zu erkennen, ob wir es mit einem »Wolf im Schafspelz« zu 
tun haben. Vorsicht ist geboten, wenn sich Wirtschaftsunternehmen oder sogar 
Großkonzerne als Kooperationspartner anbieten. Dass Wirtschaftsunternehmen 
keine altruistische Motivation haben, sondern in erster Linie wirtschaftliche Inte-
ressen verfolgen, ist evident. 

Warum wird zunehmend gerade in Bildung investiert? Die Erklärung liegt auf 
der Hand: Geld verdienen lässt sich heute am besten, wenn das Image »sauber« 
ist. Während noch in den 1990er Jahren das sogenannte »radical advertising« 
anzutreffen war (Werbung der Firma Benetton), findet sich aktuell eine eher ko-
operative Lesart von Werbung: Weil Unternehmen von den Konsumenten zuneh-
mend im Hinblick auf ethische oder ökologische Standards betrachtet werden 
und sich daran Kaufentscheidungen festmachen, hängt der Unternehmenserfolg 
von der durch das Unternehmen definierten Rolle in der Gesellschaft ab. 

Um eine positive Wirkung zu erzielen, sind Unternehmen findig. Der Slogan 
des sogenannten »Karma-Kapitalismus« lautet: Tue Gutes und mache Gewinne. 
Der vermeintliche Beitrag für eine bessere Welt bietet Chancen, Profit zu machen. 
Zwischen vielen »schwarzen Schafen« gibt es indes auch Unternehmen, die ethi-
sche Grundsätze ernst nehmen, auf biologisch-dynamische Landwirtschaft und 
fairen Handel setzen, Produkte ohne Tierversuche anbieten usw. Viel verbreiteter 
ist jedoch das Phänomen des »Bluewashing« als einer Imagereinigung an der 
Oberfläche, um weniger saubere Unternehmenspraktiken zu kaschieren. Hier 
sollten wir Kunstpädagogen wachsam sein.

Denn: Pädagogische Projekte eignen sich hervorragend zur Imagepolitur und 
-aufwertung. Gern werden das Innovationspotenzial und der (kunst-)pädagogi-
sche Nutzen hervorgehoben. Aber: Mit einem solchen Kooperationspartner droht 
die Instrumentalisierung für imagebildende und profitgesteuerte Praktiken. Das 
ist alles andere als eine »win-win-Situation«. Wenn Bildung (eine Schule, ein 
Fachverband) sich hierfür hergibt, ist der Verlust unermesslich: der Verlust an ge-
sellschaftlicher Verantwortung und an kritischer Legitimität).6

6	 Vgl. Uhlig/Müller 2008



Kunstpädagogik + Kooperationspartner

237Sinnvolle und verantwortungsbewusste Kooperationen lassen sich vor allem mit 
unabhängigen, von Bürgern direkt und selbst verantworteten Initiativen einge-
hen. NGOs sind dann vertrauenswürdige Kooperationspartner, wenn geklärt ist, 
inwiefern sie unabhängig und unbeeinflusst agieren. Es lohnt sich, auf die Suche 
zu gehen. Denn: »Für jede kräftige Veränderungsidee gibt es irgendwo in diesem 
Land Gruppen, die sie vorgedacht haben und für ihre Realisierung arbeiten. Die 
Aktion Mensch, die Stromrebellen, die Migrantenvertreter […] Stadtteilgruppen 
und Solarbastler, Aktivisten gegen die Privatisierung der Infrastrukturen und für 
Creative Commons im Internet »7. Sollten sie nicht unsere Partner an Schulen und 
Hochschulen sein? 

Literatur

Amnesty International: Report 2008. Zur weltweiten Lage der Menschenrechte. 
Frankfurt a. M. 2008

Bobbio, Norberto: Das Zeitalter der Menschenrechte. Ist Toleranz durchsetzbar? Ber-
lin 20072

Bundeszentrale für politische Bildung (Hrsg.): Informationen zur politischen Bildung. 
Menschenrechte. 4. Quartal 2007, Nr. 297. Köln 2007

Greffrath, Mathias: Wo ist das Volk? Wenn die Verfassung ihren 60. Jahrestag feiert, 
bleibt die Zivilgesellschaft vor der Tür. In: taz vom 11.02.2009

Human Writes. Pressespiegel der Forsythe Company. In: http://www.theforsythecom-
pany.com/ (21.9.2009)

Krautz, Jochen: Kunst, Pädagogik, Verantwortung. Zur Verantwortung kunstpädagogi-
scher Forschung und Praxis. In: Meyer, Torsten/Sabisch, Andrea (Hrsg.): Kunst Päd-
agogik Forschung. Aktuelle Zugänge und Perspektiven. Bielefeld 2009, S. 137–147

Krautz, Jochen: Ware Bildung. Schule und Universität unter dem Diktat der Ökono-
mie. Kreuzlingen/München 2007

Lenhart, Volker: Pädagogik der Menschenrechte. Wiesbaden (2)2006
Uhlig, Bettina/Müller, Carsten: Siemens goes Kunstpädagogik – oder: Wider das Ein-

dringen der Konzerne in die Bildung. In: BDK-Mitteilungen 3/07, S. 5–7

7	 Greffrath 2009





Martin Zülch

Zeichen für ein ökologisches 
Verantwortungsbewusstsein 
Über ein kunstpädagogisches Projekt zur 
Klimaproblematik

Helge verwandelt das Schriftzeichen CO2 in ein »Superzeichen«. Er setzt die bei-
den Buchstaben und die dazugehörige Zahl aus Piktogrammen zusammen. Auf 
diese Weise entsteht zwischen der chemischen Formel und den Bildzeichen eine 
enge Verbindung: Als Bestandteile von »CO2« weisen die einzelnen Motive auf 
maßgebliche Ursachen der weltweiten Kohlendioxidemissionen hin (Abb. 1).

Helges Bild gehört zu einer Grafikserie, mit 
der es gelang, dem sogenannten Klimatag an 
der Kooperativen Gesamtschule Schwanewe-
de eine neue, anschauliche Qualität zu ver-
leihen. Inspiriert wurde die Bilderreihe von 
dem Wunsch nach einem optischen Erken-
nungszeichen, das diesen Tag als neuartigen 
Programmpunkt im schulischen Veranstal-
tungskalender ausweisen sollte. Damit war für 
mich zugleich ein besonderer Anreiz gegeben, 
erneut die Praxistauglichkeit einer Thematik zu 
erproben, mit der ich mich seit den 1980er-
Jahren intensiv befasst hatte: dem komplexen 

Beziehungsgeflecht zwischen »Kunst und Ökologie«, aus dem sich nicht nur 
komplementäre Blickrichtungen und weltanschauliche Horizonterweiterungen 
in der neueren Kunst herleiten ließen, sondern ebenso interdisziplinär begrün-
dete Lesarten, die sich erst durch ihre Anbindung an eine ökologisch begründete 
Verantwortungsethik als aufschlussreich erwiesen.1 

In dem folgenden Praxisbericht soll u. a. dargestellt werden, wie eine entspre-
chende Orientierung am »Prinzip Verantwortung«2 in den Kunstunterricht einge-
bracht und in ein personales Bildungsgeschehen überführt werden kann, in dem 
die Lehrer-Schüler-Beziehung im Mittelpunkt steht. Für das hier vorgestellte Pro-
jekt war ausschlaggebend, dass die schülereigenen Bildideen zur Klimaproble-
matik den eigentlichen Unterrichtskern bildeten und ich insofern von vornherein 
meine Rolle als Impuls- und Ratgeber verstand. Am Werdegang der Bildgedanken 
sowie ihrer weiteren Umsetzung und Vermittlung möchte ich nun aufzeigen, wie 

1	 Vgl. Zülch 1988, 1991a, 1991b, 1994, 1997
2	 Jonas 1984

Abb. 1



Martin Zülch

240 Schüler zu einem genaueren, bewussteren und kommunikativ orientierten Sehen 
angeleitet werden können. Insofern kann ein solcher Unterricht auch als Beitrag 
zu einem zentralen Verantwortungsfeld der Kunstpädagogik verstanden werden: 
zur visuellen Kommunikationsfähigkeit und »Bildkompetenz« der Schülerinnen 
und Schüler.3 Dass ihre pointierten und durchgestalteten Bildideen in der Regel 
das Ergebnis intensiver persönlicher Beratungsprozesse sind, soll nicht zuletzt mit 
der Darstellungsform dieses Beitrages hervorgehoben werden. 

1	 Ausgangssituation und Aufgabenstellung

Im Frühjahr 2008 entstand an der KGS Schwanewede der Wunsch, für die zum 
zweiten Mal geplante eintägige Veranstaltung zur Klimaproblematik ein »Klima-
tag-Logo« zu entwerfen. Dieses sollte aussagekräftig, mit Wiedererkennungswert 
versehen und international verständlich sein, da in absehbarer Zeit der Klimatag 
auch als europäisches Projekt an den Comenius-Partnerschulen in Holland, Po-
len, Schottland und Schweden durchgeführt werde. 

Deshalb überlegte ich, das Thema meinen Oberstufenschülern als Grafikde-
sign-Projekt vorzuschlagen.

Im August 2008 übernahm ich zwei Wahlpflichtkurse im 11. und 12. Jahrgang 
mit insgesamt 53 Schülerinnen und Schülern. Für solche zweistündigen Kurse gel-
ten die zentralen Niedersächsischen Lehrplanvorgaben nur in geringem Umfang 
– insbesondere dann, wenn sich die dafür vorgesehene Unterrichtszeit, wie an der 
KGS Schwanewede seit Einführung eines neuen Zeitmodells, nur noch auf 80 Mi-
nuten pro Woche beschränkt. Dem Vorhaben, Gebrauchsgrafiken für den Klimatag 
zu gestalten, standen insofern keine Hindernisse durch den Lehrplan im Wege. 

Gleichwohl war das Einverständnis der beiden Kurse einzuholen, da ich ein 
derartiges Unterfangen den Schülern nicht aufdrängen wollte. Beide Lerngrup-
pen stimmten meinem Vorschlag nach kurzer Bedenkzeit mehrheitlich zu, weil 
vielen Kursteilnehmern das Stichwort »Klimatag-Logos« sehr zeitgemäß erschien. 
Einige gingen allerdings von der irrtümlichen Annahme aus, Logos ohne grö-
ßeren Aufwand gestalten zu können. Dieses Missverständnis räumte ich gleich 
während der Einführung in die Kursthematik aus: Mit Klimatag-Logos seien nicht 
eingängige Markenzeichen, sondern denkanstößige Motive und Gebrauchsgrafi-
ken gemeint, welche die Bandbreite eines der größten Schlüsselprobleme unser 
Zeit4 veranschaulichen sollten. Die Gestaltung grafischer Bild- und Schriftzeichen 
könne sich zwar von der funktionellen Ästhetik der Firmen- und Markenzeichen 
inspirieren lassen, dürfe aber nicht darauf beschränkt sein, »alphabetische oder 
numerische oder aus beiden kombinierte visuelle Erkennungsmerkmale für Ins-

3	 Zülch 2001
4	 Mit dieser Formulierung setze ich voraus, dass die zunehmend besorgniserregenden Pro-

gnosen und Szenarien der weltweit vernetzten Klimaforschung bzw. der großen Mehrheit 
unter den Klimaexperten weitgehend verlässlich sind.



Zeichen für ein ökologisches Verantwortungsbewusstsein

241titutionen« zu entwerfen. (Einer strengen Definition zufolge bestehen Logos nur 
aus Buchstaben-, Zahlen, Wort- oder daraus kombinierten Zeichen).5

Es kam mir also darauf an, dass sich die Schüler mit der Visualisierbarkeit vielfäl-
tiger Aspekte der Klimaproblematik auseinandersetzten. Ihre Grafiken sollten zwar 
kontrastreich und gut zu erkennen sein, sich in bestimmten Ausmaßen verkleinern 
oder vergrößern lassen und in der Regel den Schriftzug »Climate Day« einbeziehen, 
sich jedoch nicht, wie dies vielfach bei Logos der Fall ist, auf puren Formalismus 
beschränken. Ein relativ großer Gestaltungsspielraum war ohnehin durch folgende 
Wahlmöglichkeiten vorgesehen: Die Schüler konnten sich zwischen einer eher 
am Schriftbild oder Bildmotiv, an Schwarz-Weiß-Kontrasten oder Farbtönen orien-
tierten Visualisierung entscheiden und ihre Grafiken manuell oder am Computer 
ausführen. Außerdem war es zulässig, diese drei Optionen in unterschiedlicher 
Weise aufzugreifen, zu 
gewichten und mitein-
ander zu verbinden.

Gerrit lässt sich konse-
quent auf die Ästhetik 
des Logos ein: Ihm ge-
lingt es, die Schrift- und 
Bildzeichen anschau-
lich aufeinander zu be-
ziehen und ihr Formengefüge anzuverwandeln. Mit sparsamen Mitteln erzeugt er 
eine aussagekräftige bildnerische Spannung: Wird der über dem »D« hochragende 
Balken von den drei übrigen umgestoßen und die Erdkugel in eine widernatürliche 
Bewegung versetzt oder hält er dem Dominoeffekt stand (Abb. 2).

2	 Inhaltliche und visuelle Impulse für die Entwurfspraxis

Trotz ihrer ästhetischen Eindimensionalität ließ sich mit der Wirkungsweise von 
Logos zunächst der Aspekt grafischer Prägnanz verdeutlichen, zu dem beide Kur-
se Übersichten mit Beispielen aus Prospekten, Zeitschriften und dem Internet zu-
sammenstellten. Auf prägnante Zeichensetzungen nahm auch mein zweiseitiger 
Leitfaden zur Grafikgestaltung Bezug, in dem ich die Schüler über thematisch 
relevante Motivgruppen informierte: 

Motive mit einer•	  globalen Aussage (z. B. Fotomontagen vom gefährdeten Erd-
planeten),
einzelne Bildzeichen, die auch die •	 Ursachen der Klimaerwärmung veran-
schaulichen können (z. B. Piktogramme von Kraftwerken, Verkehrsmitteln), 
Abbildungen, welche die •	 Folgen des Klimawandels dokumentieren (z. B. Pres-
sefotos von im Wasser versinkenden Gebäuden) 
Sowie über•	  themenbezogene Slogans (z. B. »SOS Klima«).

5	 Vgl. Siegle 1996, S. 60

Abb. 2



Martin Zülch

242 Diese Orientierungshilfe wandten die Kursteilnehmer auf eine Bildersammlung 
an, die ich nach den genannten Kriterien zusammengestellt hatte – auch mit Moti-
ven älteren Datums, die sich durch provozierende Aussagen zum globalen Aspekt 
des Klimawandels auszeichnen.6 Damit regte ich viele Schüler dazu an, ausge-
hend von den gegebenen Beispielen neue Bildideen zu entwickeln. 

Trotz dieser frühzeitigen Praxisorientierung schien es mir bei dem gewählten 
Thema auch erforderlich, sich mit grundlegenden Aussagen der Semiotik, ins-
besondere mit deren Definition und Einteilung visueller Zeichen zu befassen. 
Dabei erwies sich vor allem der Terminus »kombiniertes Zeichen« als nützlicher 
Wegweiser, der sich auf sechs syntaktische Verknüpfungen bzw. horizontale oder 
vertikale Zuordnungen von Bild- und Schriftzeichen auf der Bildfläche bezieht. 

Zu den theoretischen Unterrichtsanteilen gehörte auch ein Rückblick in die 
Kunstgeschichte: Beiden Lerngruppen stellte ich den deutschen Grafiker Gert 
Arntz vor, der Mitte der 1930er-Jahre zusammen mit dem österreichischen Öko-
nom Otto Neurath das sogenannte Isotype (International System of Typographic 
Picture Education) entwickelte – ein Visualisierungssystem, das aus Piktogram-
men besteht, um komplexe Zusammenhänge auf einfache, international ver-
ständliche Weise darstellen und vermitteln zu können. Am Beispiel seiner Holz-
schnitte aus den 1920er- und 30er-Jahren ließ sich zeigen, wie diesen Zeichen 
auch politisch aussagekräftige Inhalte zugeordnet werden können: Arntz hatte 
aus Piktogrammen eine Bildsprache entwickelt, die wie keine andere imstande 

war, die Herrschaftsverhältnisse in der 
Weimarer Republik, den Naziterror 
und die heraufziehende Kriegsgefahr 
bloßzulegen. 

Kristina hat sich von der Bildsprache 
kontrastreicher grafischer Illustratio-
nen inspirieren lassen, die sie in einem 
Schaubilderbuch gefunden hat. Aus-
gehend von deren Häufung und Ver-
dichtung verleiht sie ihrer Collage eine 
explosive Wirkung, die ebenso auf die 
ökologische wie ökonomische Brisanz 
der Klimaproblematik aufmerksam 
macht (Abb. 3).

6	 u. a. aus Lebus/Zülch 1994

Abb. 3



Zeichen für ein ökologisches Verantwortungsbewusstsein

2433	 Zur Entstehung der Grafiken 

Wie bei anderen Vorhaben im Kunstunterricht 
setzte die Praxisphase mit der Suche nach geeig-
neten Bildideen ein: dem Sammeln, Sichten, Skiz-
zieren oder Entwerfen themenspezifischer Motive. 
Bald stellte sich jedoch heraus, dass sich diese 
Prozesse nicht nur auf die drei oben genannten 
Bildgruppen begrenzen ließen: Einige Schüler grif-
fen zwar das Globusmotiv auf und verliehen ihm 
die Eigenschaften eines lebendigen, verwundba-
ren Organismus (Abb. 4), andere entdeckten je-
doch für ihre Entwürfe auch neue Motive wie z. B. 
Verkehrszeichen (Abb. 5–6), die Sanduhr (Abb. 7), 
den Akku, das menschliche Gehirn (Abb. 8) und 
Auge (Abb. 9). 

Dass viele Schüler letztlich imstande waren, 
zu sehenswerten Ergebnissen zu gelangen, hängt 
nicht nur mit den o.  g. impulsgebenden »Einhil-
fen« zusammen, sondern ist auch darauf zurück-
zuführen, dass die praktische Arbeit durch theore-
tisches Material untermauert wurde, das sich die 
Schüler selbstständig aneigneten: einen zwölfsei-
tigen Reader aus einer Grafik-Design-Einführung7 
und Auszüge aus einem Ratgeber für Schriftgestal-
tung8 – Arbeitsmittel, mit deren Hilfe sie während 
der Praxisphase ihre Kenntnisse vertiefen und ihre 

7	 Siegle 1996
8	 Willberg, Forssmann 2000

Abb. 4

Abb. 5

Abb. 7Abb. 6



Martin Zülch

244 bisherigen Entwürfe etwa im Hinblick auf die 
Zuordnung von Bild- und Schriftzeichen über-
denken konnten. Auf diese Weise war es mir 
möglich, mich auf meine eigentliche Aufga-
be zu konzentrieren, die Schüler so gut wie 
möglich bei der Entwicklung ihrer Vorhaben 
zu beraten.9

4	 Beispiele 

Im Folgenden stelle ich vier Arbeitsergebnisse 
vor, anhand derer ich erläutere, wie ich auf 
die Bildeinfälle und Entwurfsprozesse der 
Schüler reagiert und mich darüber mit ihnen 
verständigt habe.

Pascal transformiert das »0« von »C02« in 
ein Wollknäuel, auf dem fünf Flugzeuge in 
verschiedenen Richtungen angeordnet sind. 
Durch diese Verknüpfung entsteht der Ein-
druck, dass sich das Strickgarn in ein dichtes 
Gewirr aus Kondensstreifen verwandelt hat. 
Seine Zeichenkombination weist damit auf 
die klimaschädlichste aller Fortbewegungsar-
ten hin – den Flugverkehr, der eine fünfmal so 
große Klimabelastung verursacht wie der Per-
sonentransport mit dem ICE. (Abb. 12 – vgl. 
Staud/Reimer 2007, S. 186)

9	 Vgl. Zülch 2001, S. 10f.

Abb. 10

Abb. 12

Abb. 8

Abb. 9

Abb. 11



Zeichen für ein ökologisches Verantwortungsbewusstsein

245Der Schüler beabsichtigte zunächst, zwei Flugzeuge außerhalb der Erdatmosphä-
re vor dem Hintergrund des Erdplaneten in Szene zu setzen. Mit diesem Blick aus 
dem Weltraum wollte er der globalen Klimaschädigung durch den Flugverkehr 
besonderen Ausdruck zu verleihen. Obwohl sich tatsächlich die zivile Luftfahrt 
weltweit in einem rapiden Wachstum befindet, schien mir Pascals Bildidee dieser 
Fehlentwicklung eine »überdimensionierte« Bedeutung beizumessen. Deshalb 
regte ich an, den Erdplaneten durch Bildzeichen zu ersetzen, die sich direkt mit 
dem Flugverkehr in Beziehung setzen lassen, und nannte dazu als Beispiel die 
häufig am Himmel zu beobachtenden Kondensstreifen. Im weiteren Verlauf des 
Beratungsgesprächs gingen wir der Frage nach, welcher Gegenstand der Erdkugel 
ähneln und zugleich Merkmale von Kondensstreifen aufweisen könnte. Wir ka-
men auf das Wollknäuel, wodurch sich Pascal anregen ließ, eine entsprechende 
Abbildung als maßgebliches Element des CO2 

Zeichen zu exponieren und keine weiteren 
Schriftzeichen zu verwenden. Die Abbildun-
gen 10–12 dokumentieren, wie der Schüler 
anschließend sein Zeichengebilde schrittweise 
umgestaltet und verbessert hat. 

Steffen versieht die Wortzeichen »climate« und 
»day« an ihrem Anfang und Ende mit stilisierten 
Darstellungen der vier heutzutage gebräuch-
lichsten Fortbewegungsmittel. Dabei lässt er 
die vier Bildzeichen nahtlos in sein Schriftbild 
übergehen. Bei diesen Übergängen fällt jedoch 
ein bezeichnender Unterschied auf: Während 
das Schriftband von »Climate« aus den Emissi-
onen des Fliegers und Automobils geformt ist, 
hinterlässt das zweite Schriftband den Eindruck, 
als würde es mit den Karosserien von Bahn und 
Bus ein unverbrüchliches Ganzes bilden (Abb. 
15). 

Der entscheidende Bildgedanke dieser Grafik 
war bereits in der Bleistiftskizze des Schülers 
angelegt und zwar in der Überleitung zwischen 
Flugzeug, Kondensstreifen und »zweistreifi-
gem« Schriftband (Abb. 13). Diesen produkti-
ven Ansatz versuchte ich Steffen bewusst zu machen: Ich schlug ihm vor, sich nur 
auf die Ausformulierung seiner »motivischen« Schreibschrift zu konzentrieren, 
wie er sie beim Schriftzug »Climate« bereits genauer entworfen hatte. Ausgehend 
von seinem Versuch, die skizzierten Bildzeichen an drei Stellen direkt mit den 
Schriftstreifen zu verbinden, erhielt Steffen Informationen über die unterschiedli-

Abb. 13–15



Martin Zülch

246 chen Klimabilanzen des Flug-, Straßen-, Bus- und Bahnverkehrs. Daran anschlie-
ßend überlegten wir, ob sich aus diesen Unterschieden schlüssige Zuordnungen 
der Piktogramme zum Schriftbild ergeben könnten. Aufgrund unserer gemein-
samen Überlegungen war der Schüler in der Lage, seinen Entwurf konsequent 
weiterzuentwickeln (Abb. 14–15). 

Jana hat ein Motiv entworfen, aus dem man einen neuen Fachbegriff ableiten 
könnte: »globaler Fingerabdruck des Menschen«. Denn die konzentrisch ver-
laufenden Papillarleisten der Fingerkuppe sind das hervorstechendste Merkma-
le ihrer Grafik. Sie treten an die Stelle der Weltmeere, unterlaufen die weißen 
Kontinente und kreisen den unteren Teil von Afrika ein. Auf diese Weise versinn-
bildlicht die Schülerin den maßgeblichen menschlichen Einfluss auf die Klima-
entwicklung (Abb. 16). Gleichzeitig lässt sich der Fingerabdruck auch mit einer 

erkennungsdienstlichen Behandlung – der 
Suche nach den »eigentlichen Übeltätern« 
– in Beziehung setzen. Damit ist eine leicht-
fertige Verallgemeinerung im Hinblick auf 
den »Klimafaktor Mensch« ausgeschlossen. 
Das Motiv weist vielmehr auf eine genaue-
re Identifizierbarkeit hin und entspricht auf 
diese Weise aktuellen Erfahrungen: So wurde 
etwa der Misserfolg des im Dezember 2009 
in Kopenhagen durchgeführten Weltklima-
gipfels u.  a. daran bemessen, dass sich die 
193 Delegationen der Industrie-, Schwellen- 
und Entwicklungsländer – der »Täter« und 
»Opfer der Klimaerwärmung« –, vor allem 
aber deren Hauptverursacher China und die 
USA nicht auf ein international verbindliches 
Ergebnis zur Einschränkung der weltweiten 
C02-Emissionen einigen konnten.10 

Jana hatte für ihren Entwurf die Abbildung eines Radarschirms vorgesehen, in die 
sie die Gesamtansicht der Erdkontinente hineinprojizieren wollte. Sie war sich je-
doch noch im Unklaren, worauf dieses Motiv hinweisen könnte. Da auch mir ihr 
Bildgedanke noch sehr diffus erschien, forderte ich die Schülerin dazu auf, ihre 
Idee noch einmal zu überdenken und ggf. nach Alternativen Ausschau zu halten. 
Ohne zu zögern machte sich Jana erneut auf die Suche und entdeckte im Internet 
mehr oder weniger zufällig die Abbildung eines Fingerabdrucks. Dabei ließ sie 
sich nicht etwa, wie ich vermutet hatte, von dem inzwischen gebräuchlichen Ter-
minus »ökologischer Fußabdruck« leiten, sondern von ihrem ursprünglichen Pro-

10	 Vgl. Drieschner/Vorholz 2009, S. 10

Abb. 16



Zeichen für ein ökologisches Verantwortungsbewusstsein

247jektionsgedanken. Diese Idee führte Jana zunächst zeichnerisch als Dreiviertelan-
sicht des Fingerabdrucks aus, in die sie nach unten hin den in »Arial« gesetzten 
Schriftzug »Climate day« als horizontalen Abschluss einbezog. Obwohl ihr Bild-
gedanke damit verwirklicht schien, ließ sich Jana auf meinen weiterführenden 
Vorschlag ein, den Fingerabdruck vollständig wiederzugeben. Dazu entwarf sie 
einen Schriftzug aus weißen Großbuchstaben, der sich in das vertikal gestreckte 
Motiv direkt integrieren ließ. 

Diese typografische Komponente der Zeichengestaltung, das kohärente Zusam-
menwirken von Schrift und Bild, musste gegen Ende der Praxisphase auch bei 
einigen anderen Entwürfen noch genauer zu herausgearbeitet werden: So hatte 
z. B. Kristina den Slogan ihres Bombenmotivs ebenfalls in der Schriftart »Arial« 
wiedergegeben, der jedoch im Verhältnis zur unruhigen Dynamik ihres Bildes 
viel zu neutral wirkte. Der in Microsoft Word vorhandene Schrifttyp »Forte« hin-
gegen eignete sich sehr gut dafür, auch im Schriftbild der Ruhelosigkeit und comi-
cartigen Wirkung ihrer Collage Ausdruck zu verleihen (vgl. Abb. 3).

In vielen alten Weltbildern wurde die Erde von 
einer Muttergöttin verkörpert. Jennifer hingegen 
»vermenschlicht« das Bild der Erde und verbin-
det mit ihrem Motiv sehr persönliche Empfin-
dungen: Trauer, Leidensfähigkeit und ein Mit-
gefühl, aus dem Hilfe erwachsen soll. Mit ihrer 
Darstellung zweier Hände, welche die »weinen-
de Erde« umsorgen, versucht die Schülerin das 
Unfassbare der drohenden Klimakatastrophe 
in einen nachvollziehbaren Vorgang zurück-
zuübersetzen und gelangt dabei zu einem un-
gemein »symbolistisch« anmutenden Ergebnis 
(Abb. 20). 

Zunächst widerstrebte es der 
talentierten Schülerin, sich 
überhaupt auf die Aufgaben-
stellung einzulassen. Stattdes-
sen zeichnete sie mit meinem 
Einverständnis ein eigenwilli-
ges Sinnbild zur sogenannten 
»Mutter Erde« – das Porträt ei-
ner jungen, melancholisch wir-
kenden Frau, der anzusehen 
ist, welche Bürde sie mit der 
»Verwandlung« ihres Bauches 
in eine Erdkugel zu tragen hat Abb. 18

Abb. 17



Martin Zülch

248

(Abb. 17). Anschließend ließ sich Jennifer von einer Abbildung aus meinem Leit-
faden inspirieren, in der Lateinamerika, Afrika und Asien in dem befremdlichen 
Zustand zunehmender Verflüssigung dargestellt sind (Abb. 18). Dieses Merkmal 
setzte die Schülerin in ihr Motiv der »weinenden Erdkugel« um, ohne dabei auf 
eine stringentere Schrift- und Bildgestaltung zu achten (Abb. 19). Wie aus ih-
rer Reinzeichnung hervorgeht, fiel es ihr jedoch leicht, meine Hinweise zu den 
Schwachstellen ihres Entwurfes zu berücksichtigen und zu einem ausdrucksvol-
len Ergebnis zu gelangen (Abb. 20). 

Dieses Beispiel zeigt, dass eine schülerorientierte Beratung hin und wieder 
auch das Wagnis kreativer Umwege eingehen muss. Denn bei Jennifer kam es mir 
so vor, als wäre sie ohne ihre Vorarbeit nicht zu diesem Ergebnis gelangt – und ich 
frage mich, ob sie nicht mit ihrer Kreation »helfender Hände« ihren ursprüngli-
chen, auf eine »Erdgeburt« anspielenden Bildgedanken unbewusst fortgesetzt hat. 
Evident scheint mir jedenfalls zu sein, dass sie einer »inneren Notwendigkeit« 
folgte, um einen originären Bildgedanken entwickeln und freisetzen zu können.

5	 Das Gesamtergebnis –  
eine Grafikserie in kritischer Distanz zum Corporate Design 

Gegen Ende des ersten Schulhalbjahres zeichnete sich immer deutlicher ab, dass 
sich aus den Ergebnissen beider Kurse eine sehenswerte Grafikreihe zusammen-
stellen ließ. 

Angesichts des engen Zeitrahmens war es jedoch nicht mehr möglich, im Un-
terricht die »pragmatische Dimension« des Zeichengebrauchs auf die Verbreitung 

Abb. 19–20



Zeichen für ein ökologisches Verantwortungsbewusstsein

249der Grafiken anzuwenden. Beide Lerngruppen äußerten dazu lediglich Ideen. 
So wurde z. B. angeregt, an einem möglichst zentralen Standort eine Ausstellung 
zu veranstalten, Aushänge und Flyer zum Klimatag mit geeigneten Motiven zu 
versehen oder die Ergebnisse auf T-Shirts und der Homepage der Waldschule zu 
präsentieren.

Um den Unterricht im folgenden Halbjahr von solchen Anforderungen zu ent-
lasten, bereitete ich zu Hause als Erstes eine Ausstellung vor: 28 Exponate, in 
denen die Reinzeichnungen in vergrößerter Form, schwarzen Wechselrahmen 
(30 x 40 cm) und auf blaustichig grauem Bildgrund wiedergegeben sind. Diese 
Darbietungsform brachte die besondere Wirkung der Grafikreihe erst zum Vor-
schein. Auffällig ist, dass sie sich von den uniformen Marken- und Firmenzeichen 
des Corporate Design11 vor allem durch ihren thematischen Bezug und die Vielfalt 
individueller Zeichensetzungen unterscheidet, die sich gelegentlich sogar ihrer 
Funktion entziehen, auf den Klimatag werbewirksam aufmerksam zu machen.

6	 Ansätze einer multimedialer Vermittlung

Trotz dieser konzeptionellen Offenheit eigneten sich die Schülerarbeiten auch als 
»Werbeträger« für den Klimatag, der am 17. September 2009 zum Schwerpunkt-
thema »Energieversorgung« durchgeführt wurde. Ihre Wirksamkeit entwickelte 
sich jedoch in anderer Form als zunächst beabsichtigt: In den letzten Wochen 
vor den Sommerferien wurden im ge-
samten Gebäudekomplex der Schule 
vier neue elektronische Informations-
tafeln in Gebrauch genommen. Daraus 
ergab sich die günstige Gelegenheit, 
die Serie auf ungewöhnliche Weise in 
Umlauf zu setzen: Seit Juli 2009 konnte 
man täglich auf den Bildschirmen vier 
bis sechs Beispiele aus der Grafikreihe 
sehen, die nach inhaltlichen Kriterien 
zusammengestellt und am folgenden 
Tag fortgesetzt wurden. So gelang es, 
schon frühzeitig die Schulöffentlichkeit 
auf den Klimatag aufmerksam zu ma-
chen und die Bildschirmtexte mit den 
Grafiken aufzulockern (Abb. 21).

Die dadurch entstandene Breitenwir-
kung erleichterte mir die Entscheidung, 

11	 Vgl. Wagner 2003

Abb. 21



Martin Zülch

250 die Ausstellung an ei-
nem entlegeneren Ort 
als ursprünglich geplant 
aufzubauen und zwar 
im oberen Stockwerk 
des Gymnasialgebäu-
des – dort, wo sich die 
Schüler meiner beiden 
Wahlpflichtkurse am 
häufigsten aufhalten. 
Diese Platzierung hat 
sich bis heute bewährt: 
Sie ermöglicht im Ver-
gleich zur Monitorre-

zeption eine wesentlich konzentriertere 
Wahrnehmung und trug maßgeblich dazu 
bei, dass von diesem Gebäudetrakt inzwi-
schen eine viel freundlichere Atmosphäre 
ausgeht (Abb. 22). 

Nach den Sommerferien und wenige Wo-
chen vor dem Klimatag ließ sich die bishe-
rige Wirkungsbreite noch um zwei zusätz-
liche Aspekte erweitern: die Übertragung 
der Grafiken auf T-Shirts und deren Präsen-
tation durch die Schüler auf der Homepage 
der Waldschule. Damit hoffte ich, die An-
onymität der bisherigen Vermittlungspraxis 
zu verringern und eine persönlichere »Zei-
chenkommunikation« zu ermöglichen.

Diese Idee stellte ich meinem Schulleiter 
anhand von vier »Prototypen« vor, worauf-
hin er mir eine großzügige Finanzierung 
aus dem Schuletat zusagte, die es zuließ, 
jeweils ein T-Shirt-Unikat von den farbigen 

und einen Zweifachdruck von den schwarz-weißen Grafiken (inkl. Schablone für 
weitere Druckaufträge) in Auftrag zu geben. Schwierigkeiten bereitete es hinge-
gen, für dieses Vorhaben das Einverständnis der Schüler einzuholen, da etliche 
von ihnen im neuen Schuljahr ihre Interessen auf andere Kursthemen verlagerten 
und teilweise wenig Lust verspürten, sich noch mit der Verbreitung ihrer kreativen 
Produkte zu befassen. Viele persönliche Rücksprachen waren dazu erforderlich 
und außerdem 28 Fragebögen, auf denen mir die Schüler aus beiden Jahrgängen 
ihre Teilnahme an einem gemeinsamen »Homepage-Auftritt« schriftlich bestäti-
gen mussten.

Abb. 22

Abb. 23



Zeichen für ein ökologisches Verantwortungsbewusstsein

251Schließlich gelang es, diese exponierte Vermittlungsform mit 23 Akteuren noch 
rechtzeitig zum Klimatag zu realisieren12 und damit eine Parallelität zwischen 
der »virtuellen« und »realen« Vorstellung der Ergebnisse zu ermöglichen: der 
Homepage-Dokumentation einerseits und einem T-Shirt-Stand andererseits, der 
während des Klimatages in der Eingangshalle des Hauptgebäudes neben anderen 
Ständen zu besichtigen war (Abb. 23). Diese »reale Präsenz« wurde im übrigen 
von mehreren Schüler unterstützt, die während des Klimatages genau jene T-Shirts 
trugen, auf denen ihre eigenen Grafiken als Aufdrucke abgebildet sind.

Umweltprobleme sind Wahrnehmungsprobleme – Miriam hat dieser Einsicht, die 
bei naturwissenschaftlichen Zugängen zur Klimathematik häufig zu kurz kommt, 
mit ihrem zweifachen Blick – mit und ohne »rosarote Brille« – eine anschauliche 
Gestalt verliehen. Von ihrer einfachen, ungekünstelten Bildsprache scheinen sich 
vor allem manche jüngere Schülerinnen und Schüler angesprochen zu fühlen 
(Farbabb. 11). 

7	 Gebrauchsgrafiken als Mittel der Bewusstseinsveränderung?

Dass die Grafiken auch bei jüngeren Schülern auf Interesse stießen, konnte ich 
u. a. während der Ausstellungsbesichtigungen feststellen, die ich am Klimatag mit 
drei Schulkassen des 8. Jahrgangs durchführte. Weiterhin sei erwähnt, dass das 
Organisationsteam des Klimatages zwei Motive für ihre Bekanntmachungen ein-
setzte und der T-Shirt-Stand in der Schülerbibliothek – auch mit der Möglichkeit, 
T-Shirts zu bestellen – wieder aufgebaut werden soll. Lässt sich daraus bereits die 
Schlussfolgerung ziehen, die Schülerarbeiten hätten »guten Zwecken« gedient? 

Noch wichtiger erscheint mir die Frage, welche nachhaltige, über ihren kurz-
zeitigen Gebrauch hinausreichende Wirkung von den Grafiken ausgehen könnte: 
Tragen sie nur dazu bei, die Schule als »vorbildliche Institution« anzupreisen oder 
wirken sie diesem womöglich trügerischen Eindruck entgegen und bewahren so 
ihre Eigenständigkeit?

Die abschließend hierzu skizzierten Tendenzen deuten in ihrer Gegenläufigkeit 
auf Widersprüche zwischen Anspruch und Wirklichkeit hin, die sich derzeit fast 
zwangsläufig bei der Realisierung ökologischer Verantwortung – in diesem Fall 
der weiteren Verwendung appellativer Zeichen zum Klimaschutz – auftun:

Die KGS Schwanewede hat vor allem aufgrund der seit vielen Jahren durch-
geführten Altpapiersammlungen und der langjährigen Teilnahme an »Jugend 
forscht«– Wettbewerben verbunden mit der Inbetriebnahme einer Fotovoltaikan-
lage das Zertifikat einer Umweltschule erhalten. Der damit verbundenen Orien-
tierung tragen drei Grafiken Rechnung, die den Aspekt der Klimaverträglichkeit 
weiterführen und unübersehbar auf den Missstand des Fliegens hinweisen, das 
immer noch wegen des Wegfalls von Mehrwertsteuer, Öko-Steuer, Kerosinsteuer 

12	 Vgl. www.waldschule-schwanewede.de, Suchwort: Klimatag



Martin Zülch

252 und der Emissionsabgabe künstlich verbilligt ist (Abb. 6, 12, 15). Die drei Motive 
könnten insofern als Anregung aufgegriffen werden, in diesem Punkt die Vorbild-
funktion von Schule und Bildung zu verdeutlichen, das hieße praktische Konse-
quenzen zu ziehen. Allerdings gibt es bislang keine Belege dafür, dass sich die 
KGS Schwanewede in ihrer alltäglichen Energie- und Klimabilanz bereits von 
anderen Schulen besonders unterscheidet: So sind z. B. in der gymnasialen Ober-
stufe für das nächste Schuljahr mehrere Studienfahrten mit Mittelstreckenflügen 
nach Rom, Wien und Barcelona geplant. Dies wurde zwar nach dem Klimatag 
problematisiert, doch war ein Antrag, eine Arbeitsgruppe mit der Ausarbeitung 
eines klimaverträglichen Studienfahrtkonzeptes zu beauftragen, bislang im Kolle-
gium des Gymnasialzweiges nicht mehrheitsfähig.

Ferner beabsichtigt die Schulleitung, diese Veranstaltung in bewährter Weise 
fortzusetzen. Doch ist z. Z. ungewiss, ob genügend Lehrkräfte die aufwendige Or-
ganisation des nächsten Klimatages auf sich nehmen werden. Inzwischen verfolgt 
eine zweite Arbeitsgruppe unter Beteiligung des Schulleiters zielstrebig das an-
fangs erwähnte Schulpartnerschaftsvorhaben, das im Rahmen des europäischen 
Comenius-Programms aus EU-Mitteln finanziert wird und als Schülerwettbewerb-
sprojekt zum Thema »Unsere gesunde Zukunft« ausgeschrieben ist. Die besten 
Ergebnisse aus den fünf Partnerschulen sollen im September 2011 auf einer inter-
nationalen Schülerkonferenz an der Hochschule Bremen vorgestellt werden. 

Aus dieser neuen Situation ergibt sich zunächst folgende Schlussfolgerung: Die 
ursprünglich beabsichtigte Zweckdienlichkeit der Grafiken, die sich auch auf das 
Comenius-Unternehmen bezog, ist aufgrund des sehr viel weiter gefassten (va-
gen?) Projektthemas kaum noch gegeben. Sie würde sich auch erübrigen, wenn 
der nächste, zeitparallel zur Schülerkonferenz geplante Klimatag nicht zustande 
käme. Nach dem derzeitigen Stand der Dinge sind deshalb Erwartungen, mit den 
Klimatag-Zeichen zu einer nachhaltigeren Bewusstseins- und Verhaltensverände-
rung beizutragen, wahrscheinlich zu »hoch gehängt«. 

Die drei Motive zum Flugverkehr haben indes ihre Wirkung nicht ganz ver-
fehlt: Die Comenius-Arbeitsgruppe wurde diesbezüglich von Lehrkräften auf die 
Widersprüchlichkeit ihres Vorhabens angesprochen, woraufhin sie den Beschluss 
fasste, nur Flüge zwischen Edinburgh und Bremen zu bewilligen, die bei der Kli-
maausgleichagentur »atmosfair« zertifiziert werden müssen. 

Vor diesem Hintergrund bleibt abzuwarten, ob sich die Zeichen für ein ökolo-
gisches Verantwortungsbewusstsein nicht doch noch in Anzeichen einer konse-
quenteren Umorientierung verwandeln könnten.



Zeichen für ein ökologisches Verantwortungsbewusstsein

253Literatur

Drieschner, Frank/Vorholz, Fritz: Und nun? Die lange Nacht in Kopenhagen: Wie es 
kam, dass der Klimagipfel scheiterte – und warum dennoch weiterverhandelt wird. 
In: DIE ZEIT 53/2009

Dritte Welt Haus Bielefeld, BUND Misereor (Hrsg.): Entwicklungsland Deutschland. 
Umkehr zu einer global zukunftsfähigen Entwicklung. Ein Schaubilderbuch. Wup-
pertal 1997

Jonas, Hans, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technische Zivi-
lisation. Frankfurt a. M. 1984

Lebus, Klaus-Jürgen/Zülch, Martin: Der globale Aspekt. In: Kunst und Ökologie II, 
Kunst+Unterricht 180/1994

Siegle, Michael Bernd: LOGO. Grundlagen der visuellen Zeichengestaltung. Eine 
Einführung in das Grafik-Design am Beispiel der Logo-Gestaltung. Itzehoe 1996

Staud, Toralf/Reimer, Nick: Wir Klimaretter. So ist die Wende noch zu schaffen. Köln 
2007

Wagner, Ernst: Corporate Design für die Schule. In: Kunst+Unterricht 272/2003
Willberg, Hans Peter/Forssmann, Friedrich: Erste Hilfe Typografie. Ratgeber für den 

Umgang mit Schrift. Mainz 2000
Zülch, Martin: Ökologie – Ein Leitbild ästhetischen Engagements.  

In: Kunst+Unterricht 125/1988
Zülch, Martin: Vom Eigensinn zum Hintersinn. Zur erkenntnisstiftenden Dimension 

der ökologischen Lesart. In: Kunst+Unterricht 150/1991a
Zülch, Martin: Ohropax statt Ökopax? Plädoyer für eine streitbare Dialogkultur.  

In: Kunst+Unterricht 155/1991b
Zülch, Martin: »Wir haben die Erde nur von unseren Kindern geborgt«. Der globale 

Aspekt in Ökologie, Ästhetik und Kunst. In: Kunst+Unterricht 180/1994
Zülch, Martin: Kunstpädagogik – Ökologie – Umweltbildung. Zugänge zu einer in-

terdisziplinären Problemstellung. In: BDK-Mitteilungen 3/1997
Zülch, Martin: Die Welt der Bilder – ein konstitutiver Teil der Allgemeinbildung. 10 

Begründungen zur Notwendigkeit des Schulfaches Kunst. In: BDK-Materialien 
Band 7/2001

Abbildungen

Abb. 1:	 Helge Pape: Die CO2-Faktoren
Abb. 2:	 Gerrit Wolf: Hält sie der Belastung stand?
Abb. 3:	 Kristina Meuche: Die Bombe tickt
Abb. 4:	 Svena Schattner: Mit Vorsicht zu behandeln! 
Abb. 5:	 Johanne Heine: Atom- und Kohlekraftwerke – nein danke! 
Abb. 6:	 Phil Schwier: Kein Fortbewegungsmittel zerstört das Klima so sehr wie ein 

Düsenjet. 
Abb. 7:	 Johanna Hanke: Die Ärmsten trifft es zuerst! 
Abb. 8:	 Benjamin Abdel-Karim: Gehirnakkumulator für ein schnelles Umdenken
Abb. 9:	 Sarah Pomorski: Der Welt nur noch mit einem weinenden Auge begegnen?
Abb. 10–11: Pascal Blüher: erste und dritte Fassung aus der Entwurfsreihe



Martin Zülch

254 Abb. 12:	 Pascal Blüher: Wie lässt sich das Knäuel entwirren?, Reinzeichnung
Abb. 13–14: Steffen Baack: Skizze und Schriftentwurf
Abb. 15:	 Steffen Baack: Schriftlogo mit klimaschädlichen und -schonenden Trans-

portmitteln, Reinzeichnung 
Abb. 16:	 Jana Sasse: Globaler Fingerabdruck des Menschen
Abb. 17:	 Jennifer Krebs: Porträt einer jungen Frau mit Erdkugel
Abb. 18:	 Deutsches Allgemeines Sonntagsblatt Nr. 22/1992, S. 3
Abb. 19:	 Jennifer Krebs: Entwurf
Abb. 20:	 Jennifer Krebs: Meine Hände sind zu klein, um deine Tränen zu trocknen, 

aber ich kann nach Hilfe fragen …, Reinzeichnung
Abb. 21:	 Bildschirmwiedergabe einer Grafik, Foto: Steffen Baack
Abb. 22:	 Ausstellung der Grafiken, Foto: Steffen Baack
Abb. 23:	 T-Shirt Stand, Foto: Steffen Baack

Farbabb. 11: Miriam Hanke: Wie siehst du die Welt?



Ulrika Eller-Rüter/Tihana Biscan/Hanne Willnow

Kunst im sozialen Brennpunkt. Ein Kunst-Projekt 
mit benachteiligten Kindern in Rumänien

»Kunst im sozialen Brennpunkt« ist der Versuch, im gesellschaftlichen Kontext 
und in der Bildungslandschaft jenseits des klassischen Kunstbetriebs und der 
künstlerischen Unterrichtsfächer mit Kunst als treibender Kraft zu agieren und 
mit Kunst Verantwortung zu übernehmen. Das Rumänien-Projekt ist ein Beispiel 
dafür, wie Kunststudenten und -dozenten durch persönlichen Einsatz versuchen, 
»Ver-antwort-ung« zu realisieren.

1	 Multilaterales Comenius-Projekt

Dieses Projekt gehört zu einer Reihe von Projekten, die in den Jahren 2008–10 
durch das EU-Programm Comenius gefördert werden. Hier sollen Wege entwi-
ckelt, erprobt, evaluiert und verbreitet werden, sozial und kulturell benachteiligte 
bzw. lerneingeschränkte Schüler und Schülerinnen mit Mitteln der Kunst zu för-
dern und kulturell zu integrieren. Aktionsräume sind hierfür jeweils komplexe 
Kunstprojekte von mindestens zwei Wochen, die zusammen mit Partnerschulen 
unter Lernbegleitung durch Kunststudenten bzw. pädagogisch erfahrene profes-
sionelle Künstler der Alanus Hochschule durchgeführt werden. Eine Ausstellung 
und Präsentation bilden jeweils den Abschluss.

Von den Kunstprojekten erhoffen sich die Partnerschulen die Förderung per-
sonaler und sozialer (Schlüssel-)Kompetenzen als Voraussetzungen für bessere 
Schulerfolge und damit für wachsende Integrationschancen. In jedes Projekt ist 
von Anfang an mindestens ein Lehrer der teilnehmenden Schule eingebunden, 
und zwar zunächst in der Rolle eines Assistenten der verantwortlichen Künstler. 
Die Lehrer sollen später in der Lage sein, die Kunstprojekte weiterzuführen und 
damit die Nachhaltigkeit dieses pädagogischen Ansatzes bei den Partnerschulen 
zu sichern. Sie werden auch im Rahmen einer speziellen Weiterbildung an der 
Alanus Hochschule darauf vorbereitet. 

Wissenschaftlich soll das Projekt die Kenntnisse über die pädagogische Wir-
kung von Kunstprojekten und -übungen und über die Fähigkeitsentwicklung 
durch Kunst erweitern und damit für die Benachteiligtenpädagogik wesentliche 
Orientierungshilfe bieten. Die wissenschaftlichen Ergebnisse und entsprechende 
Veröffentlichungen werden im Sommer 2010 vorliegen. Mit den genannten An-
sätzen verwirklicht dieses Projekt ein Kernanliegen der Alanus Hochschule für 
Kunst und Gesellschaft, die seit vielen Jahren auf diesem Gebiet forscht und junge 
Künstler für solche Tätigkeitsfelder aus- bzw. weiterbildet.



Ulrika Eller-Rüter, Tihana Biscan, Hanne Willnow

256 2	 Problemaufriss: Zeitzeichen

Global gesehen leben Millionen von Kindern und Jugendlichen in Armut und 
haben keine Schulbildung. Sofern sie überhaupt regelmäßig die Schule besuchen 
und der Gesetzgeber dies vorschreibt, kennen sie meist keinen Kunstunterricht. 

Was kann die Kunst, der Umgang mit künst-
lerischen Medien für sie bedeuten, wenn sie 
doch eigentlich mit existenziellen Fragen 
befasst sind und Kunst kein Thema für sie zu 
sein scheint?

Blicken wir auf die Parallelwelt: Neben 
Unterhaltungssendungen flimmern täglich 
Schreckensmeldungen in die Wohnzimmer. 
Durch das Internet werden weltweit Infor-
mationen über globale Missstände wie auch 
die Armut verbreitet. Wir wissen also Be-
scheid. Viele Kinder und Jugendliche der an-
geblich reicheren Regionen der Erde konsu-
mieren diese Bilder- und Informationsflut in 
stundenlangem Sitzen vor dem Bildschirm 
und entwickeln durch diese Übersättigung 
eine reine Zuschauermentalität. 

Liegt hier nicht eine zentrale Herausfor-
derung für die Kunst, die Kunstpädagogik, 
aber auch für die Künstlerausbildung an der 
Hochschule im mitteleuropäischen Raum, 

Wege zu suchen, wie »tat«-sächlich verantwortlich in gesellschaftliche Prozesse 
eingewirkt werden kann? Wenn die theoretische und praktische Auseinanderset-
zung mit bildnerischen Medien besonders den Sehsinn beansprucht, dann ist das 
Fach Kunst geradezu prädestiniert dafür, den Blick »über den Tellerrand« zu sensi-
bilisieren und für gesellschaftliche und soziale Probleme zu schärfen: Kinder und 
Jugendliche wie auch Studenten dazu anzuhalten, genau dahin zu schauen, wo 
man gern Zuschauer bleibt.

»Kunst im sozialen Brennpunkt« ist eine Projektidee, die gerade hier ansetzt: 
Sie nimmt die genannten »Baustellen« auf dem Globus ins Visier und setzt mit 
künstlerischer Aktivität Zeichen. Künstler und Kunststudenten gehen in soziale 
Brennpunkte, um mit den Menschen vor Ort künstlerisch zu arbeiten, Lebensräu-
me umzugestalten und neue »Tat-sachen« zu schaffen.

Abb. 1: Zwei Kinder aus Rosia, 
Rumänien



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

2573	 Idee und Zielsetzung für Kunst im sozialen Brennpunkt

Im Detail werden mit den Projekten folgende Ziele verfolgt:
mit künstlerischer Aktivität in sozialen Brennpunkten den interkulturellen Di-•	

alog, die Wahrnehmungsfähigkeit und die soziale Kompetenz von benachtei-
ligten Kindern und Jugendlichen zu fördern; 
junge Menschen verschiedener Nationalitäten zu gemeinsamen künstleri-•	

schen Arbeiten anzuregen und den eigenen Lebensraum zu gestalten;
interdisziplinär, interkulturell und partizipatorisch mit Kunst Zukunftsperspek-•	

tiven zu eröffnen;
die Künste, z. B. Malerei und Musik, in ihrer Wechselwirkung auf Kinder und •	

Jugendliche zu erproben;
Kunst im sozialen Brennpunkt im Zusammenhang des »erweiterten Kunstbe-•	

griffs« (Joseph Beuys) und als »Kunst im öffentlichen Raum« zu reflektieren.
Die Wechselwirkung der Künste, insbesondere von Musik und Malerei, soll in 
den Projekten nicht nur als kunstimmanentes Thema behandelt werden, sondern 
in ihrer anthropologischen und gesellschaftlichen Dimension. Dahinter steht die 
Forschungsfrage: Was kann Kunst? Was sind die Mittel, durch welche die Kunst 
wirkt?

4	 Kunst im sozialen Brennpunkt konkret: Rumänien 2008

4.1	 Der Ablauf

Im Oktober 2008 reiste eine Gruppe von Malerei-Studenten der Alanus Hoch-
schule für Kunst und Gesellschaft nach Rosia, ein kleines Dorf im Herzen von 
Siebenbürgen. Dort leben im sogenannten Unterdorf ca. 1000 sesshaft geworde-
ne Roma-Familien, für deren Kinder 1998 eine Waldorfschule gegründet wurde 
(Abb. 2).

Hier sollte ein Kunstprojekt der besonderen Art stattfinden, bestehend aus mu-
sikalischen und bildnerischen Komponenten: 

Auf Wunsch der Gastgeber wurden alle Schüler der Schule einbezogen. Die 
Studierenden bildeten verschiedene Kursleiterteams, den Dozenten oblag die 
künstlerische Gesamtleitung (Musik: Friedemann Geisler, Gesamtkoordination: 
Ulrika Eller-Rüter).

Über zwei Wochen gab es folgende Aktivitäten:
Eine interaktive und kulturübergreifende musikalische Arbeit mit allen Betei-•	

ligten, um »Begegnungsräume« zu schaffen (Abb. 3);
Wandmalerei in der Kantine und in den Fluren (mit Klasse 9 und 10);•	

Mosaikgestaltung im Treppenhausbereich (mit Klasse 7 und 8);•	

Bedrucken von Postkarten mit Linolschnitten, die in Europa zugunsten der •	

Jugendförderung der Roma verkauft werden sollen (Klasse 6 und 7);



Ulrika Eller-Rüter, Tihana Biscan, Hanne Willnow

258 Malerei auf kleinen selbst hergestellten Leinwänden, die zu größeren Gesamt-•	

kompositionen zusammengenäht wurden (Klasse 1–5);
Improvisations-Theater mit der Anfertigung von Masken (sämtliche Altersstu-•	

fen).
Die Ergebnisse wurden in der Schule vor den Dorfbewohnern und im Bürger-
meisteramt von Rosia gezeigt.

Parallel zu ihrer Arbeit mit den Kindern und Jugendlichen hielten die Studieren-
den ihre Erlebnisse in eigenen Werken fest, die im professionellen Rahmen in der 
Galerie »xfuture« und im Art Café in Sibiu/Hermannstadt, der Kulturhauptstadt 
Europas 2007, präsentiert wurden.

Abb. 2: Ansicht aus dem Unterdorf

Abb. 3: Gemeinsames Singen mit allen Jahrgangsstufen



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

2594.2	 Pädagogisch-didaktische Überlegungen

4.2.1	 Sozialer Hintergrund

Die Schüler(innen) der Waldorfschule stammen zumeist aus kinderreichen Fami-
lien ohne festes Einkommen. Sie sind chronisch unterernährt und wohnen dicht 
gedrängt in einfachsten Behausungen (Einraumhäusern) im sogenannten Unter-
dorf ohne befestigte Straßen und kaum vorhandene Kanalisation. Hauptverkehrs-
mittel sind Pferdekutschen. Die rumänische Gesellschaftsstruktur ist streng patri-
archalisch, und die Roma bilden in der Hierarchie das unterste Glied. Sie wurden 
im 19. Jahrhundert versklavt und zur Sesshaftigkeit gezwungen. Unter Ceauşescu 
erhielten sie das Recht, kleine Parzellen käuflich zu erwerben. Seitens der rumä-
nischen Regierung besteht aktuell nur ein geringes Interesse, ihre Situation zu 
verändern, auch wenn seit gut zehn Jahren ein Alphabetisierungsprogramm läuft. 
Das Lehrangebot der Waldorfschule in Rosia wird von den Dorfbewohnern gerne 
angenommen, vor allem von den jüngeren Schüler(inne)n. Es reicht von Klasse 
1–10, ursprünglich mit integriertem Berufschulabschluss.

Ab der Pubertät nimmt die Lernbereitschaft oft drastisch ab, zumal schon 
Neuntklässler mit Familiengründungen beschäftigt sind. Die Schüler(innen) leben 
oft in desaströsen Familienverhältnissen. Alkoholismus und eine hohe Gewaltbe-
reitschaft vor allem gegen Frauen spielen eine zentrale Rolle. Von den Pädagogen 
wird die deutlich zunehmende Gewaltbereitschaft u. a. in Zusammenhang ge-
bracht mit dem vermehrten Fernsehkonsum. In den Hütten läuft oft ununterbro-
chen der Fernseher, sobald sich die Familien Konsumgüter leisten können.

4.2.2	 Konsequenzen für unsere Arbeit

Dies alles bedeutete für unsere Arbeit vor allem, dass die Kinder und Jugendli-
chen durch ihr kulturelles und soziales Umfeld den Umgang Kunst nicht gewohnt 
waren. Wir begaben uns auch hinsichtlich des Unterrichtsangebots künstlerischer 
Fächer in eine »Diaspora« Mit gestalterischen und musikalischen Grundlagen 
war nicht zu rechnen, da die Roma ihre Musik mit der Sesshaftigkeit aufgeben 
mussten. Eine besondere Herausforderung bestand auf der anderen Seite darin, 
dass die Student(innen) kaum über pädagogische Erfahrungen verfügten und »ins 
kalte Wasser springen« mussten. Hinzu kamen die Sprachbarrieren, keine der 
Studierenden sprach Rumänisch.

Wie konnten unter diesen Bedingungen das Projekt realisiert und die Ziele von 
»Kunst im sozialen Brennpunkt« umgesetzt werden?

4.2.3	 Didaktischer Rahmen

Wichtig war zunächst die Struktur, der Projektcharakter, durch welchen Kunst als 
»Ereignis« für zwei Wochen den Schulalltag außer Kraft setzte und alle Energie 
konzentrierte. Dadurch konnte von Tag zu Tag intensiv geübt und eine Entwick-
lung mit allen Höhen und Tiefen bei den am Projekt Beteiligten ermöglicht und 
beobachtet werden.



Ulrika Eller-Rüter, Tihana Biscan, Hanne Willnow

260 Dann der klare, interdisziplinär ausgerich-
tete Tagesplan mit dem bewusst intendierten 
Wechsel von Aktivität in der großen Gruppe 
(Musik) und den Kunstkursen in der Klein-
gruppe bzw. einzelnen Klasse. Die Kinder 
und Jugendlichen sollten sich während der 
Musikprobe in der Gemeinschaft erleben 
und in der bildnerisch-praktischen Arbeit 
auf sich konzentrieren können, konnten ler-
nen, sich selbst auszudrücken und individu-
ell an den eigenen Fähigkeiten zu arbeiten. 
Das Improvisations-Theater konnte darüber 
hinaus als eine Art Ventil und diagnostisches 
Verfahren unterbewusste Gruppenprozesse 
nonverbal sichtbar machen (Abb. 4).

Die musikalische Arbeit war jeweils der 
gemeinschaftsbildende Auftakt und Türöff-
ner für die verschiedenen Kunstkurse. Durch 
Chorsingen und rhythmische Übungen wur-

den die Kinder und Jugendlichen dazu angeregt, genau hinzuhören, sich gegen-
seitig wahrzunehmen, und die Koordination von Händen und Füßen zu trainie-
ren. Im Laufe der ersten Woche konnten Kanons in drei verschiedenen Sprachen 
(Lateinisch, Englisch und einer afrikanischen Sprache) einstudiert werden, die sich 
solcher Beliebtheit erfreuten, dass sie bei der Arbeit in den einzelnen Projektgrup-
pen und in der Freizeit im Unterdorf ständig weitergeträllert wurden. Damit lag 
Musik »in der Luft«. Hier ging es also konkret um Wahrnehmungsübungen, die 
Schulung sozialer Kompetenz und einen interkulturellen Dialog.

Um die Kinder und Jugendlichen vielfältig künstlerisch und altergemäß hin-
sichtlich ihrer kognitiven, emotionalen und motorischen Fähigkeiten anzuspre-
chen, ihre personalen Ressourcen möglichst individuell zu erschließen und ihre 
Ausdrucksmöglichkeiten zu fördern, wurden neben Musik und Improvisations-
Theater verschiedene künstlerisch-praktische Kurse angeboten und den einzelnen 
Klassenstufen zugeordnet.

4.2.4	 Die Kursangebote

In dem Reigen der Kursangebote war es uns ein Anliegen, dass alle Arbeiten ei-
nen Zusammenhang zur Schulgemeinschaft herstellen sollten, sofern sie nicht 
ohnehin konkret das Schulgebäude veränderten (z. B. bei einem Mosaik im Trep-
penhaus und der Bemalung der Schulkantine). Es ging also um die Umgestaltung 
des gemeinsamen sozialen Raums. Dadurch sollten sich die Schüler(innen) mit 
ihrem eigenen Lernort identifizieren und tatsächlich aktive Verantwortung für die 
Gemeinschaft übernehmen. 

Abb. 4: Improvisationstheater –  
Auftritt im Amphitheater



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

261In den einzelnen Kursen sollten sich die Studierenden hierbei bewusst auf eine 
Technik und eine Altersgruppe konzentrieren, um einen intensiven Kontakt zu 
den Kindern und Jugendlichen zu entwickeln, einschlägige pädagogische Erfah-
rungen zu sammeln und die Wirkung der gestalterischen Arbeit zu beobachten. 
Sie hatten eine Art Katalysatorfunktion, indem sie die Kinder und Jugendlichen zu 
eigenen künstlerischen Arbeiten anregen, ihre Fähigkeiten wecken, ihnen durch 
ihr eigenes Können bei der Umsetzung der Ideen helfen und sie so zu Erfolgser-
lebnissen führen sollten.

Unterstufe:
Einfachste malerische Übungen schienen für die Kleinsten sinnvoll (Farbabb. 7).

Sie sollten mit Farben die Gelegenheit bekommen, ihrer Fantasie freien Lauf 
zu lassen und sich erste malerische Grundlagen zu erwerben. Um dem Ganzen 
den Glanz des Besonderen zu geben, wurde auf selbst hergestellten Leinwänden 
gemalt. Angeregt durch die Kinder nähten die Studierenden die Bilder zu bun-
ten Wandteppichen zusammen und stellten sie im Bürgermeisteramt von Rosia 
aus. Dadurch erfuhren diese Arbeiten eine besondere Wertschätzung und wurden 
auch von den älteren Mitschülern besonders beachtet. 

Mittelstufe:
Für Schüler in der Pubertät schienen Angebote sinnvoll, bei denen überschäumen-
de Energie sinnvoll zum Einsatz kommen konnte und neben den oben genannten 
Qualitäten gleichzeitig technisches Können und handwerkliche Geschicklichkeit 
ausgebildet wurden. 

Dazu bot sich in der Schule von Rosia zum einen die Gestaltung des Treppen-
hauses mit einem großen Mosaik (Klasse 7, 
8 – Farbabb. 8) an. 

Hierbei wechselten grob- und feinmo-
torische Tätigkeiten, das Zerschlagen von 
Fliesen, Anrühren von Mörtel, die Entwurfs-
arbeit und schließlich das differenzierte 
Setzen des Mosaiks. Noch nie zuvor waren 
Schüler auch in ihrer Freizeit freiwillig in die 
Schule gekommen um zusätzlich zu arbei-
ten. In der Mosaikgruppe wurde es möglich 
(Abb. 5).

Die Techniken des Linolschnitts wurden 
in den Klassen 6 und 7 vermittelt. Die Er-
gebnisse sollten wiederum eine »öffentliche 
Dimension« haben. Es wurden Postkarten 
bedruckt, die inzwischen zugunsten der 
Jugendarbeit in Rosia verkauft werden. Ob-
gleich in diesen beiden Klassen von den 
Lehrern das Aggressionspotenzial als be-

Abb. 5: Arbeiten am Mosaik mit der 
Mittelstufe



Ulrika Eller-Rüter, Tihana Biscan, Hanne Willnow

262 sonders hoch eingeschätzt wurde, riskierten die Studierenden den Einsatz der 
scharfen Schnitzwerkzeuge und beobachteten wider Erwarten einen besonders 
verantwortungsvollen Umgang damit (Farbabb. 9).

Oberstufe:
Die heikelste gestalterische Aufgabe oblag den ältesten Schülern der Schule: Die 
Bemalung der Kantine als dem Gemeinschafsraum der Schule. (s. Bericht von 
Hanne Willnow und Tihana Biscan weiter unten)

4.3	 Ergebnisse

Mit großem Engagement haben sich die Schüler sämtlicher Alterstufen in die Ar-
beit gestürzt und innerhalb von zwei Wochen die ganze Schule umgemodelt. Alle 
Kurse erzielten beeindruckende Endergebnisse, die von der Schulgemeinschaft 
entsprechend honoriert wurden. Die musikalische Arbeit mündete sogar in ein 
kleines Konzert. Entscheidend war bei allem die hoch motivierte Arbeit der Stu-
dierenden, die sich liebevoll auf die Kinder und Jugendlichen einließen und bis 
zur Grenze ihrer physischen Kraft und mentalen Belastbarkeit ihre ganze Energie 
gaben, um Kunst unter sehr schwierigen sozialen Bedingungen entstehen zu las-
sen. Sie haben dabei auf kunstpädagogischem Gebiet ihre Feuerprobe bestehen 
müssen.

Von den Lehrern kam die Rückmeldung, dass sie nie zuvor eine so freudige und 
emsige Atmosphäre in der Schule erlebt hatten. Sie konnten beobachten, dass 
ihre Schüler ruhiger und konzentrierter lernen konnten und auch untereinander 
ein anderes, faireres Verhalten zeigten. 

5	 Künstlerische Mittel und kunstpädagogischer Ansatz

In dem Rumänien-Projekt ging es im Hinblick auf die künstlerischen Mittel und 
pädagogischen Methoden scheinbar sehr »klassisch« zu, wenn die Schüler(innen) 
dazu angeregt wurden, zu singen, zu malen, zu drucken usw., so als hätte es den 
erweiterten Kunstbegriff und die kunstpädagogische Diskussion um Bildkompe-
tenz und Visuelle Kompetenz, Künstlerische Bildung und Ästhetische Forschung 
nicht gegeben. Warum wird dem entgegen ein durchaus klassischer künstleri-
scher und kunstpädagogischer Ansatz gewählt? Bei Kindern und Jugendlichen, 
die sozial und kulturell benachteiligt sind und sehr kunstfern aufwachsen, bietet 
gerade der spontane Umgang mit Farbe und Pinsel, mit der eigenen Stimme, mit 
Schnitzwerkzeugen und einfachen Materialien ein Ventil für den elementaren 
Selbstausdruck. Es sollen erst einmal grundlegende Schlüsselerlebnisse ermög-
licht werden, Kunst sinnlich zu erfahren, sich im eigenen schöpferischen Potenzi-
al zu entdecken und im Handlungslernen unmittelbare Erfahrungen zu sammeln. 
Entscheidend ist der unmittelbare persönliche Bezug der Schüler zu den Mitteln 
und Medien der künstlerischen Arbeit. Und in dieser Hinsicht gibt es durchaus 



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

263Konvergenzen mit der Diskussion um einen subjektorientierten Kunstunterricht. 
Je nach Alter der Schüler, Lebensraum und Kulturkreis finden in dem EU-Projekt 
allerdings auch transklassische Verfahren und neue Medien ihre Anwendung. 
Eine abstrahierend reflektorische Arbeit war in Rosia bisher nur im Ansatz mit 
einzelnen Schülern möglich. Um die Fähigkeitsentwicklung nachhaltig voranzu-
treiben, wird hierin ein Aufgabenfeld für weitere Projekte liegen. 

Wenn es in dem Projekt also um die unmittelbare soziale Bedeutung der Kunst 
als Impuls der Selbst- und Sozialgestaltung, um das Einüben einer künstlerischen 
Haltung, einer »Lebenskunst« geht, dann steht dieser Ansatz trotz der scheinbar 
traditionellen Herangehensweise in Verbindung zum erweiterten Kunstbegriff von 
Joseph Beuys. Dabei stellt sich jedoch die Kardinalfrage: Wie soll Christina aus 
der 3. Klasse, Tochter der Dorfprostituierten, erfahren, dass »jeder Mensch ein 
Künstler« ist? Sie muss es erleben dürfen und sich selbst entdecken können. Hier-
zu dienen die klassischen Mittel der Kunst in unübertroffener Weise. Ihr Resümee 
war, Kunst sei das Schönste in ihrem Leben. Ist das nicht eine beeindruckende 
Antwort auf »Ver-antwort-ung?«

6	 Tihana Biscan, Hanne Willnow:  
Eindrücke aus der Studentensicht

6.1	 »Ich kann das nicht!« – Anfangsschwierigkeiten

In der Gruppe, die mit den Schülern eine Wandmalerei in der Schule entwickelte 
und umsetzte, erwies sich die Zusammenarbeit zwischen uns als Kunststudenten 
und den Jugendlichen zunächst als sehr schwierig. 

Auf dem Schulhof, wenige Minuten vor Beginn der künstlerischen Arbeit, schie-
nen die Jugendlichen vor Selbstsicherheit und Selbstbewusstsein nur so zu strot-
zen. Sie musterten jeden einzelnen von uns Studenten ganz offensichtlich von 
oben bis unten, stolzierten um uns herum, legten ein extremes Macho-Gehabe 
an den Tag und wirkten so insgesamt doch sehr einschüchternd auf uns. Aber das 
täuschte. Im Klassenraum, als es darum ging, in die künstlerische Arbeit einzustei-
gen, waren diese Jugendlichen auf einmal gar nicht mehr selbstsicher: Die eben 
noch so erwachsen wirkenden Jugendlichen wirkten nun unsicher und gehemmt. 
Hier glich ihr Verhalten dem eingeschüchterter Kinder. Dies liegt wohl daran, 
dass diese Kinder durch ihre Lebensumstände gezwungen sind, früh erwachsen 
zu werden. Sie sind sehr früh auf sich selbst gestellt, werden behandelt wie Er-
wachsene, müssen mithelfen bei der Arbeit im Dorf. Die Schule bietet ihnen den 
Ort, Kind zu sein. 

Wir hatten für den ersten Tag geplant, dass die Jugendlichen erste eigene Ideen 
für die Wandgestaltung ihrer noch kahlen, weißen Kantine entwerfen könnten. 
Eine Art Ideensammlung verschiedener Motive, die den Jugendlichen wichtig 
sind, sollte entstehen. Daraus wollten wir gemeinsam mit den Jugendlichen den 
Entwurf für die Wandgestaltung entwickeln. Wir hatten vorher keinerlei Beden-



Ulrika Eller-Rüter, Tihana Biscan, Hanne Willnow

264 ken, dass dies nicht funktionieren könnte. Aber schnell wurde klar, dass die Schü-
ler mit dieser Aufgabe maßlos überfordert waren. Die Jugendlichen verfügten 
über keinerlei gestalterische Grundlagenkenntnisse. So mussten wir erkennen, 
dass wir alle unsere Planungen zunächst verwerfen und unsere Erwartungen ex
trem zurückschrauben mussten, um bei Null anzufangen mit den zum Teil schon 
volljährigen Schülern. 

Die größte Schwierigkeit war also nicht, wie im Vorfeld der Projektplanung an-
genommen, die sprachliche Barriere, sondern, dass die Schüler sich selbst nicht 
zutrauten, sich künstlerisch auszudrücken. Sie waren zwar aufgeregt, neugierig, 
zeigten ein großes Interesse und freuten sich offensichtlich sehr darauf, mit uns 
zu arbeiten und zu malen, aber was ihnen fehlte, war der Glaube an sich selbst. 
Sie sahen sich nicht dazu in der Lage, etwas Eigenes schaffen zu können. Ständig 
hörten wir auf Rumänisch den Satz: »Ich kann das nicht.« Die Hemmungen der 
Jugendlichen waren extrem. So traute sich selbst ein sechzehnjähriges Mädchen 
nicht zu, eine Blume zu zeichnen und ein siebzehnjähriger Junge fragte an die-
sem ersten Tag dreimal nach, ob er die Farbtube auch wirklich öffnen dürfe. An-
schließend verbrachte er lange Zeit damit, den Pinsel in die Farbe auf seiner Pa-
lette zu tauchen und sie zu mischen. Dann hielt er inne und traute sich nicht, das 
Blatt an irgendeiner Stelle zu bemalen. Stattdessen schaute er nur unsicher seinen 
Banknachbarn an, dem es genauso erging. Schließlich führten beide ihre Pinsel 
wieder zur Farbpalette zurück und rührten erneut die Farbe um – das Blatt vor ih-
nen war nach wie vor weiß … Schließlich wagten einige der Schüler den Anfang 
und zaghaft wurden einige Farbflecken auf ihren Blättern sichtbar. Die Schüler 
reproduzierten verkrampft etwas, das ihnen bekannt war. Es handelte sich von 
einem auf dem Rasen stehenden Haus, darüber, entlang der oberen Bildkante, ein 
blauer Streifen, der den Himmel darstellen sollte. In der rechten oberen Bildecke 
malte jeder eine lachende Sonne. In einigen Bildern waren außerdem Wolken un-
ter dem blauen Himmelsstreifen zu erkennen. Die Jugendlichen schauten ständig 
ängstlich voneinander ab und es entstand nichts Neues oder Eigenes. Ein weiterer 
Satz, der ständig fiel, war: »Das ist hässlich.« Wir hatten nach diesem Tag kein 
einziges Motiv von den Schülern erhalten, womit wir auch nur annähernd einen 
Entwurf für die Wandgestaltung erarbeiten konnten. Wie sollten wir also in zwei 
Wochen soweit kommen? 

6.2	 Wachsendes Zutrauen

Wir entschieden uns dazu, mit einfachsten Übungen zu beginnen, um die Ju-
gendlichen an ein künstlerisches Arbeiten heranzuführen, etwa Übungen zum 
Mischen von Farben und zu Farbübergängen. Faszinierend war für die Jugendli-
chen vor allem das Farbenmischen. Sie waren ganz verzaubert und begeistert, als 
wir ihnen demonstrierten, wie z. B. aus Gelb und Blau Grün wird. 

Manche schienen es nicht zu fassen, wie aus zwei Farben eine neue Farbe 
entsteht. Das künstlerische Arbeiten war für sie wie eine Entdeckungsreise. Alle 



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

265probierten es gleich aus und waren erstaunt 
und hocherfreut, dass die Mischung bei ih-
nen genauso wie bei uns funktionierte. Eine 
ganze Palette aus Grüntönen entstand an 
diesem Tag.

Nach vielen Vorübungen gaben wir den 
Jugendlichen die Aufgabe, ein gemeinsames 
großes Bild zu malen, das als Entwurf für 
die Wand dienen sollte. Wir machten den 
Schülern mehrere Themenvorschläge und 
sie einigten sich auf »Unterwasserwelt«. Es 
war ganz erstaunlich, wie groß bereits der 
hier erkennbare Fortschritt war. Die Schüler 
mischten sich nun z. T. ganz selbstständig 
Farbtöne an und halfen sich gegenseitig da-
bei. Zunächst schauten sie zwar immer noch 
unsicher nach links und rechts und ahmten 
erst einmal uns Studenten nach, aber nach 
und nach kamen ihnen auch eigene Ideen, 
und so entstanden, wenn auch immer noch 
recht unbeholfen, neben verschiedenen Fischen auch Kraken, Muscheln, Wasser-
pflanzen, Quallen und sogar eine Meerjungfrau. Die Jugendlichen wurden sicht-
lich gelöster und trauten sich auch selbst mehr zu. Nach wenigen Übungstagen 
konnten wir uns gemeinsam mit den Jugendlichen dann schließlich doch an die 
Wand wagen. Dazu haben wir die Motive, die die Schüler sich gewünscht hatten, 
an die Wand skizziert und dann mit etwa drei Schülern jeweils mit einem Studen-
ten das Wandmalen begonnen (Abb. 6).

Auch an der Wand arbeiteten die Schüler ganz stark durch Nachahmung. Sie 
arbeiteten still und konzentriert und beobachteten jede Bewegung von uns Stu-
denten genau, die sie versuchten, peinlich genau nachzuahmen. Sie strengten 
sich unglaublich an und fanden das, was dort durch sie entstand, nun nicht mehr 
»hässlich«, sondern wunderschön. Die anfängliche Unsicherheit wandelte sich 
und die Jugendlichen entwickelten immer mehr Zutrauen und ein neues Selbst-
wertgefühl. Ihr Ehrgeiz und Engagement ging sogar so weit, dass sie auch außer-
halb der Schulzeit unbedingt weiterarbeiten wollten. In den anderen Projektgrup-
pen verhielt es sich nicht anders.

Jeden Tag kamen neue Motive an der Wand dazu (Farbabb. 6).

6.3	 Ein gemeinsames Kunstwerk

Nach der anfänglichen Ideenlosigkeit der Schüler, wurden später immer mehr 
Wünsche laut nach Löwen, Papageien, Erdmännchen, einem Gorilla, sodass wir 
im Dialog mit den Jugendlichen eine ganze Tierwelt innerhalb ihrer Schule er-

Abb. 6: Die Gestaltung der Flure



Ulrika Eller-Rüter, Tihana Biscan, Hanne Willnow

266 schaffen konnten und uns von der Schulkantine nun auch in die Flure ausweiten 
konnten (Abb. 7). 

Interessant war an den Motivwünschen der Jugendlichen, dass sie sich alle et-
was »Exotisches«, das sich nicht in ihrem unmittelbaren Lebensumfeld befindet, 
gewünscht haben. Keiner der Jugendlichen hat wohl schon eines dieser Tiere in 
Wirklichkeit gesehen und dennoch wollten sie sich gerade diese Motive einer 
anderen Welt in ihre Schule holen.

Dieses Projekt war nicht als pädagogisches Projekt, sondern als Kunstprojekt 
ausgeschrieben, doch was für uns gezählt hat, war, dass wir in erster Linie für 
die Kinder und vor allem gemeinsam mit den Kindern etwas Bleibendes auf den 

nackten kahlen Wänden entwickelt haben. 
Ob das Endergebnis an der Wand nun als 
Kunst oder künstlerisch hochwertig an-
zusehen ist, ist uns weniger wichtig. Das 
Wichtigste an diesem Projekt war für uns, 
dass die Kinder etwas Eigenes, Bleibendes 
schufen, das ihnen gefällt, auf das sie stolz 
sind, und dass sie die Möglichkeit bekamen, 
ihren Lebensraum so zu gestalten, wie sie es 
gerne möchten. Dabei kann man den Pro-
zess selbst durchaus als Kunst bezeichnen. 
Das, was zwischen uns und den Schülern 
geschehen und entstanden ist, diese Verbin-
dung, dieses Band, eine besondere Form 
von Wärme, das war das Künstlerische an 
dieser Arbeit. 

Durch dieses Projekt wurde uns deutlich, 
wie die Kunst tatsächlich als eine Art uni-
versaler Sprache fungiert. So trafen zwei 

Gruppen aus verschiedenen Welten, aus völlig konträren sozialen und kulturel-
len Verhältnissen aufeinander: Wir, Kunststudenten aus Deutschland, und Kinder 
der unterprivilegierten und ethnisch diskriminierten Roma, einer Minderheit in 
Rumänien, zwei Gruppen verschiedener Altersklassen, verschiedener Herkunft, 
verschiedener Kulturen, zwei Gruppen vor allem auch sozialer Unterschie-
de. Keine der beiden Gruppen war der jeweils anderen Sprache mächtig. Und 
doch war eine Zusammenarbeit möglich und die sprachlichen Barrieren konnten 
überwunden werden, denn unsere gemeinsame neue Form der Sprache war die 
Kunst selbst. Während der künstlerischen Arbeit waren alle Unterschiede belang-
los. Der Mensch selbst zählte und jeder war gleichbedeutend. Die gemeinsame 
künstlerische Arbeit hat uns zusammengebracht und verbunden und war so eine 
Bereicherung für beide Seiten. Es war wohl eine ganz besondere Erfahrung für je-
den Beteiligten. Diese Erfahrung wird immer Teil des gemeinsamen Kunstwerkes 
bleiben, das wir zwischen uns geschaffen haben.

Abb. 7: Höchste Konzentration beim 
Malen an der Wand



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

2676.4	 »Können wir wieder malen?« – Die Fortsetzung des Projekts

Dieses erste zweiwöchige Projekt im Oktober 2008 in Rumänien haben sieben 
Malerei-Studentinnen im Januar 2009 mit einem weiteren zweiwöchigen Kunst-
projekt fortgesetzt, welches wir selbstständig organisiert und durchgeführt ha-
ben.

Während dieser Zeit hat eine Gruppe von uns mit Schülern verschiedener Klas-
sen und unterschiedlicher Altersstufen ein gemeinsames Näh-Bild (Abb. 9) aus 
verschiedenen Textilien mit Nadel und Faden entstehen lassen. Eine andere Grup-
pe hat ein offenes Atelier angeleitet, welches die Schüler in ihrer unterrichtsfreien 
Zeit besuchen konnten. Eine weitere Gruppe hat mit den Schülern ein Video-
Projekt durchgeführt. 

Es waren deutliche Unterschiede zum ersten Projekt zu beobachten: Wir konnten 
noch intensiver mit den Kindern arbeiten, da wir dieses Mal im Vorfeld wussten, 
wer und was uns erwartet, was 
die Planung erleichterte. Auch 
die Beziehung zu den Kindern 
war nun bereits vorhanden und 
wurde noch fester. Wir erfuhren 
auch mehr über das Leben im 
Unterdorf und die Schicksale 
der einzelnen Kinder.

Anscheinend hatten wir einen 
bleibenden Eindruck hinterlas-
sen, denn die Kinder sangen, 
sobald sie uns sahen, sofort die 
Lieder, die sie in der musikali-
schen Arbeit im Oktober ge-
lernt hatten. Sie bestürmten uns 
sofort mit den Fragen: »Können 
wir wieder malen?«, »Wann 
malen wir? Jetzt gleich?«

Gleichwohl mussten wir am 
ersten Tag des zweiten Projek-
tes wieder mit den gleichen 
Anfangsschwierigkeiten kämp-
fen: Die Entmutigung hatte die 
Kinder wieder ergriffen, doch 
machten sie dann täglich gro-
ße Fortschritte. Sie mussten erst 
wieder Zutrauen entwickeln. 

Der malerische Gestus, der 
zu Anfang Unsicherheit und 

Abb. 8: Arbeiten im offenen Atelier

Abb. 9: Gemeinsam erarbeitetes Nähbild aus 
verschiedenen Textilien



Ulrika Eller-Rüter, Tihana Biscan, Hanne Willnow

268 Hemmung verriet, wandelte sich. Die anfänglich kleinen und beengten Zeich-
nungen wurden immer größer und belebter. Einige Schüler malten ganz aus der 
Phantasie heraus und andere begannen ihre Umgebung genau zu beobachten 
und nach Motiven zu suchen. Ein zehnjähriger Junge aus der dritten Klasse achte-
te auf die kleinsten Details in seiner Umgebung und versuchte sie aufs Papier zu 
bringen mit einer von Tag zu Tag größer werdenden Präzision. 

Nach und nach entschieden sich die Kinder ganz bewusst für bestimmte Materi-
alien und wussten ganz genau, womit sie eine Idee am besten umsetzen könnten. 
Manche Kinder entwickelten eine Leidenschaft für die Zeichnung, andere konn-
ten sich besser durch die Malerei ausdrücken. Wir nahmen wahr, wie die Kin-
der zunehmend ruhiger und konzentrierter wurden während des künstlerischen 
Schaffens. Ein kleiner, besonders schwieriger Junge aus der ersten Klasse schaffte 
es in den ersten Tagen kaum, sich auch nur fünf Minuten auf etwas zu konzentrie-
ren und auf seinem Platz sitzen zu bleiben. Später wurde daraus sogar über eine 
halbe Stunde, die er ruhig mit dem Zeichnen eines Elefanten verbrachte. 

Zudem entwickelten die Kinder langsam einen gegenseitigen Respekt, denn sie 
lernten nicht nur eigene Fähigkeiten kennen, sondern erkannten und schätzten 
auch die der anderen. Dies schien uns doch ein sehr wichtiger Aspekt unserer 
Arbeit zu sein, da die Gewaltbereitschaft sehr groß ist.

Den Kindern und Jugendlichen war es auch sehr wichtig, uns an ihrem Leben 
teilhaben zu lassen. Sie wollten uns alles zeigen und nahmen uns jeden Tag mit 
ins Dorf. Wir wurden in die kleinen Häuser eingeladen und bekamen stolz das 
wenige Hab und Gut und die Haustiere vorgeführt. Unser Interesse schien enor-
me Bedeutung zu haben. 

Auch dort wurden wir ständig nach der künstlerischen Arbeit gefragt und so 
kam es, dass wir manchmal auch in den engen, kleinen Wohnungen außerhalb 
der Schule zeichneten.

6.5	 Der Künstler trägt Verantwortung

Die Erfahrungen des Projektes zeigten uns, dass die Kinder und Jugendlichen 
durch die Kunst die Möglichkeit hatten, das Potenzial, das in jedem von ihnen 
steckt, kennenzulernen. Sie konnten erfahren, dass jeder von ihnen in der Lage 
ist, etwas Neues zu gestalten und hervorzubringen und Veränderung zu bewirken. 
Kunst bietet die Möglichkeit einen neuen Bezug zu sich selbst und zur Umwelt zu 
schaffen. Uns war es ein Anliegen, den Kindern das Gefühl zu vermitteln, wich-
tig und wertvoll zu sein und geachtet, geschätzt und geliebt zu werden. Diese 
Kinder und Jugendlichen sind uns allen sehr ans Herz gewachsen und verdienen 
Anerkennung und Liebe, die oft zu kurz kommen in ihrem Leben. Damit dieses 
Erlebnis kein Strohfeuer bleibt und nicht zu einer Enttäuschung für die Jugendli-
chen wird, werden wir diese Arbeit fortsetzen. 

Wir haben das Rumänienprojekt in der Rolle als Kunststudenten angetreten 
und hatten somit eine Verantwortung als Künstler. Als solche haben wir es fort-



Was heißt »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

269laufend mit kreativen und schöpferischen Prozessen zu tun. Wenn man die Kunst 
unter dem Aspekt des »erweiterten Kunstbegriffes« (J. Beuys) betrachtet, sollte der 
Künstler auch das gemeinschaftliche Zusammenleben als Aufgabe der Gestaltung 
betrachten. Er kann Menschen mit gestalterischen Prozessen und ihrem eigenen 
kreativen Potenzial vertraut machen. Diese Vermittlung kann auch als ein Akt der 
Gestaltung und als ein künstlerischer Vorgang betrachtet werden.

Zudem trägt der Künstler auch mit Herstellung von eigenen Kunstwerken eine 
Verantwortung. Er muss sich im Klaren darüber sein, dass sich seine Werke in 
irgendeiner Weise auf den Menschen, der sie betrachtet, auswirken. Viel von der 
Wirkung hängt von dem ab, was der Künstler in sein Werk gibt. Als Künstler sollte 
man sich dessen bewusst sein, was man den Menschen geben will bzw. gibt. Der 
Künstler trägt somit Verantwortung seinen Mitmenschen gegenüber, denn – so der 
Fotograf Edward Weston:

The artist is not a petty individual God on a throne, free to exploit and expose 
his heartaches and bellyaches, – he is an instrument through which inarticulate 
mankind speaks.« 

(Der Künstler ist nicht ein kleiner Gott auf einem Thron, befugt, seine Herz- und 
Bauchschmerzen auszubeuten und auszustellen. Er ist ein Instrument, durch das 
die stumme Menschheit spricht.)
Edward Weston: Daybook, 14. August 1931

Abbildungen

Abb. 1:	 Zwei Kinder aus Rosia, Rumänien
Abb. 2:	 Ansicht aus dem Unterdorf
Abb. 3:	 Gemeinsames Singen mit allen Jahrgangsstufen
Abb. 4:	 Improvisationstheater – Auftritt im Amphitheater
Abb. 5:	 Arbeiten am Mosaik mit der Mittelstufe
Abb. 6:	 Die Gestaltung der Flure
Abb. 7:	 Höchste Konzentration beim Malen an der Wand
Abb. 8:	 Arbeiten im offenen Atelier
Abb. 9:	 Gemeinsam erarbeitetes Nähbild aus verschiedenen Textilien

Farbabb. 6: Farbige Unterwasserwelt in der Mensa
Farbabb. 7: Malen auf Leinentuch mit den unteren Klassen
Farbabb. 8: Mosaikgestaltung im Treppenhaus
Farbabb. 9: Ergebnisse des Linoldruckens

Fotos: Ulrika Eller-Rüter, Ruth Gerresheim, Sonja Melchior, Jerin Yeon, Katrin Schu-
macher, Kathrina Quecke, Hanne Willnow, Uschi Fröhler, Helke Rah 





Autorinnen und Autoren

Tihana Biscan, geb. 1984; Studentin der Malerei an der Alanus Hochschule für 
Kunst und Gesellschaft, Alfter/Bonn. 

Theo Dannecker, geb. 1938; Studium an der Kunstgewerbeschule Zürich und an 
der Königlichen Akademie der Künste in Kopenhagen; 1973 Beteiligung an der 1. 
Biennale der Schweizerkunst, Kunsthaus Zürich; 1974 erste Einzelausstellung in 
der Städtischen Kunstkammer zum Strauhof, Zürich; seitdem zahlreiche Einzel- 
und Gruppenausstellungen; arbeitet seit 2006 zum Thema »Frieden Schaffen«; 
führt seit 1972 private »Theo Dannecker Schule für Zeichnen und Gestalten«.

Helmut Danner, geb. 1941; Doktorat in Philosophie; Habilitation in Pädagogik; 
Lehrtätigkeit an Universitäten in München, Trier, Kanada und Südafrika; 1986 bis 
2005 entwicklungsorientierte Erwachsenenbildung in Ägypten, Kenia und Ugan-
da; lebt in Nairobi; (www.helmut-danner.info). 

Christian Demand, geb. 1960; Studium der Philosophie und Politikwissenschaft 
und an der Deutschen Journalistenschule; Promotion und Habilitation in Philo-
sophie; Gastprofessor für philosophische Ästhetik an der Universität für Ange-
wandte Kunst Wien; seit 2006 Lehrstuhl für Kunstgeschichte an der Akademie 
der Bildenden Künste, Nürnberg; Arbeitsfelder v. a. Kunstkritik und Kunsttheorie, 
daneben Autor und Kolumnist zu aktuellen Entwicklungen und Diskussionen im 
Kunstbetrieb für verschiedene Zeitschriften.

Ulrika Eller-Rüter, geb. 1962; 1982–1988 Studium der Malerei und Graphik an 
der Werkkunstschule/Universität Wuppertal; 1988 Staatsexamen für das Lehramt 
der Sek. II in den Fächern Kunst und Deutsch; 1989 Dissertation; Lehrtätigkeit 
als Kunstlehrerin; seit 1995 als freischaffende Künstlerin tätig; seit 2006 Professur 
für Malerei und Bildungswissenschaften an der Alanus Hochschule für Kunst und 
Gesellschaft, Alfter/Bonn; Arbeitsschwerpunkt: Interdisziplinäre, partizipatorische 
und interkulturelle Kunstprojekte.

Eberhard Grisebach, 1880–1945; 1900–1903 Studium der Architektur in Darm-
stadt und Berlin-Charlottenburg; knüpfte an der Universität Berlin erste Kontakte 
zu Heinrich Wölfflin; Studium der Philosophie bei Rudolf Eucken in Jena; 1910 
Dissertation über »Kultur als Formbildung«; 1913 Habilitationsschrift »Kulturphi-
losophische Arbeit der Gegenwart«; 1922 bis 1931 Professur für Philosophie an 
der Universität Jena; 1931 Ruf an den Lehrstuhl für Philosophie und Pädagogik 
der Universität Zürich; Eberhard Grisebach gilt als Mitbegründer der sogenannten 
»Dialektischen Theologie«.



Autorinnen und Autoren

272 Karl Otto Jung, geb. 1938; Studium der Malerei und Grafik an den Kunstakade-
mien München, Düsseldorf, London (Central School of Arts and Crafts); Kunst-
geschichte, Philosophie, Erziehungswissenschaft, Anglistik an den Universitäten 
München und Köln; Lehrtätigkeit als Studienrat für Kunsterziehung und Anglistik; 
Assistent am Lehrstuhl für Freihandzeichnen der Fakultät für Architektur der TH 
Darmstadt; Professor für Bildende Kunst und Kunsterziehung an der Universität 
des Saarlandes; seit 2004 in Ruhestand.

Jochen Krautz, geb. 1966; Studium Kunst, Latein und Erziehungswissenschaft an 
den Universitäten Köln und Wuppertal; Erstes und Zweites Staatsexamen; Studi-
enrat am Gymnasium; 2003 Promotion; 2003–2008 Akademischer Oberrat im 
Studiengang Lehramt Kunst der Bergischen Universität Wuppertal; seit 2008 Pro-
fessor für Kunstpädagogik an der Alanus Hochschule für Kunst und Gesellschaft, 
Alfter/Bonn; Mitherausgeber der Fachzeitschrift »Kunst+Unterricht«.

Kathrin Lagatie, geb. 1986; Studentin der Kunst, Philosophie, Romanistik und 
Pädagogik an der Bergischen Universität Wuppertal.

Jost Schieren, geb. 1963; Studium der Philosophie, Germanistik und Kunstge-
schichte in Bochum und Essen; Gaststudium in Ann Arbor (Michigan, USA); 1997 
Promotion; von 1996–2006 Deutschlehrer an der Rudolf-Steiner-Schule Dort-
mund; 2004–2008 wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universität Paderborn; 
seit 2008 Professor für Schulpädagogik mit dem Schwerpunkt Waldorfpädagogik 
und Leiter des Fachbereiches Bildungswissenschaft an der Alanus Hochschule für 
Kunst und Gesellschaft, Alfter/Bonn.

Helene Skladny, geb. 1966; Studium der Kunst, ev. Theologie und Deutsch in 
Dortmund und Münster; seit 2002 Lehrerin an einem Berliner Gymnasium; Pro-
motion 2009 zum Thema »Ästhetische Bildung und Erziehung in der Schule. Eine 
ideengeschichtliche Untersuchung von Pestalozzi bis zur Kunsterziehungsbewe-
gung«; seitdem verschiedene Vorträge, Lehrveranstaltungen und Veröffentlichun-
gen zu historischen und aktuellen Themen der Kunstpädagogik. 

Harald Schwaetzer, geb. 1967; Studium der Fächer Latein, ev. Theologie und Phi-
losophie auf Lehramt (Gymnasium) an der Westfälischen-Wilhelms-Universität 
Münster; nach dem Ersten und Zweiten Staatsexamen Promotion (1996); 2002 
bis 2008 Inhaber der Stiftungs-Dozentur für Cusanus-Forschung am Institut für 
Cusanus-Forschung der Universität und der Theologischen Fakultät Trier; Habi-
litation an der Westfälischen-Wilhelms-Universität Münster im Fach Philosophie 
(2005); als »Fellow in Residence« am »Vlamish Academic Centre« der Königlich 
Flämischen Akademie von Belgien für die Wissenschaften und Künste im Rah-
men des Projektes »Techniques of Visualisation and Theories of Vision in the First 
Half of the 15th Century« tätig; seit 2009 Lehrstuhl für Philosophie an der Alanus 
Hochschule für Kunst und Gesellschaft, Alfter/Bonn.



Autorinnen und Autoren

273Hubert Sowa, geb. 1954; Studium der Kunsterziehung, Philosophie, Kunstge-
schichte und Pädagogik; Promotion in Philosophie; Gründer des »Instituts für 
Untersuchungen von Grenzzuständen ästhetischer Systeme (INFUG)« und Her
ausgeber der Schriftenreihe »INFUGIANA. Beiträge zur Kunst des ausgehenden 
zweiten Jahrtausends«; Lehrauftrag für Philosophie der Neuzeit und Moderne am 
Institut für Philosophie der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg; 
Mitglied der zentralen Fachkommission Kunst fürs Abitur in Bayern; Mitheraus-
geber von »Kunst+Unterricht«; seit 2001 Professor für Kunst und ihre Didaktik 
an der PH Ludwigsburg; Mitwirkung am Bildungsplan Baden-Württemberg und 
an der Reform der Prüfungsordnungen für Grund-, Haupt und Realschullehrer; 
Vorsitzender der Landesdozentenkonferenz Kunst an den Pädagogischen Hoch-
schulen Baden-Württembergs.

Robert Spaemann, geb. 1927; Studium der Philosophie, Geschichte, Theologie 
und Romanistik an den Universitäten Münster, München, Fribourg (Schweiz) und 
Paris; Promotion 1952 in Münster; Habilitation 1962 in Philosophie und Päda-
gogik mit einer Arbeit über François Fénelon; 1968 bis 1992 Professor für Philo-
sophie an den Universitäten Stuttgart, Heidelberg und München; seit 2010 Lehre 
am Hausstudium der Abtei Mariawald.

Carina Sucker, geb. 1978; Erstes Staatsexamen in den Fächern Kunst und Päda-
gogik für die Sekundarstufe I und II an der Bergischen Universität Wuppertal; seit 
2007 Lehraufträge für Fotografie, Zeichnen/Grafik an der Alanus Hochschule für 
Kunst und Gesellschaft, Alfter/Bonn und an der Bergischen Universität Wupper-
tal; seit 2008 wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Alanus Hochschule. 

Bettina Uhlig, geb. 1969; Studium der Kunsterziehung und Kunstpädagogik; 
schulische Lehrtätigkeit; Promotion; seit 2003 Professorin für Kunst und Didaktik 
an der Pädagogischen Hochschule Ludwigsburg. 

Hanne Willnow, geb. 1984; Studentin der Malerei/Lehramt Kunst an der Alanus 
Hochschule für Kunst und Gesellschaft, Alfter/Bonn. 

Martin Zülch, geb. 1950; Studium Kunst und Soziologie an der Universität und 
Hochschule für bildende Künste Hamburg; 1976–1983 Beteiligung an der Ent-
wicklung der Freinet-Pädagogik-Bewegung in der BRD; seit 1981 Lehrer für 
Kunst, Politik und Ethik an der Kooperativen Gesamtschule Schwanewede (Se-
kundarstufe I und II); seit 1988 Beiträge zur kunstpädagogischen Theorie- und 
Praxisentwicklung, u. a. zum Verhältnis von Kunst und Ökologie, zur intuitiven 
und gesellschaftspolitischen Qualität der Kunst, zur interdisziplinär erweiterten 
Werkanalyse, zur Fachlegitimation und Kontraproduktivität der Bildungsstan-
dards; zugleich seit 1988 Praxisbeiträge u. a. über Kunstaktionen, Wandbild- und 
Installationsprojekte. 






