Jochen Krautz (Hg.)
Kunst, Padagogik, Verantwortung






Jochen Krautz (Hg.)

Kunst, Padagogik, Verantwortung

Zu den Grundfragen
der Kunstpadagogik

ATHENA



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet Gber <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.

1. Auflage 2010

Copyright © 2010 by ATHENA-Verlag,
Mellinghofer Stralle 126, 46047 Oberhausen
www.athena-verlag.de

Alle Rechte vorbehalten

Umschlagabbildung: Tatjana Krischker

Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg
Gedruckt auf alterungsbestandigem Papier (sdurefrei)
Printed in Germany

ISBN 978-3-89896-393-0



Inhalt

Jochen Krautz
Vorwort

Jochen Krautz
Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfithrung

Padagogische Grundlagen

Helmut Danner
Kunstpddagogik in existenzieller Verantwortung

Jost Schieren
Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Padagogik

Kunstheoretische und philosophische Perspektiven

Eberhard Grisebach
Kunst und Gemeinschaft

Robert Spaemann
Was heil3t »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

Harald Schwaetzer
Vom Reinigen der Brille. Perspektivitdt und Wahrheit

Karl Otto Jung
Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fiille

Kunstpéddagogische Problemlagen

Helene Skladny
Sind Kinder Kiinstler? Zum historischen Erbe der Kunsterziehungsbewegung

Christian Demand
Eulen nach Alfter tragen. Ein Misstrauensantrag

Kunstpadagogische Entwirfe

Hubert Sowa
Verantworteter Blick. Kunstpadagogik als hermeneutische Bildung des Sehens

Jochen Krautz
Verantwortung in einer personalen Kunstpadagogik

39

53

69

93

111

123

135

147

159

177



Kunst-padagogische Konkretisierungen
Jochen Krautz
Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Padagogik.

Ein Gesprach mit dem Kiinstler Theo Dannecker 191

Kathrin Lagatie
Kunst-Pddagogik studieren 205

Carina Sucker

Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens 213
Bettina Uhlig

Kunstpddagogik + Kooperationspartner. Eine Frage der Verantwortung? 229
Martin Zilch

Zeichen fir ein 6kologisches Verantwortungsbewusstsein.

Uber ein kunstpidagogisches Projekt zur Klimaproblematik 239

Ulrika Eller-Riiter/Tihana Biscan/Hanne Willnow
Kunst im sozialen Brennpunkt.
Ein Kunst-Projekt mit benachteiligten Kindern in Rumanien 255

Autorinnen und Autoren 271

Farbabbildungen 277



Vorwort

Der vorliegende Band geht zuriick auf eine Tagung gleichen Titels, die vom 06.—
07.03.2009 an der Alanus Hochschule fiir Kunst und Gesellschaft, Alfter bei Bonn,
stattfand. Neben den Beitrdgen von Referenten der Tagung enthilt der Band weite-
re Aufsitze, die das Thema vertiefen und erweitern.

Ich mochte zundchst allen Tagungsteilnehmer und Autoren fir ihre Mitarbeit
danken. Besonderen Dank gilt meinen Mitarbeitern Madeline Ferretti-Theilig fur
das dulerst umsichtige und sorgfiltige Lektorat und Philipp Wix fiir die Bild- und
Gestaltungsarbeit. Annegret Giltz danke ich fiir die Schlusskorrektur. Tatjana Krisch-
ker, Studentin der Malerei an der Alanus Hochschule, hat freundlicherweise das im
Umschlag verwendete Bild zur Verfiigung gestellt.

Jochen Krautz, Alfter, im Mai 2010






Jochen Krautz

Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik
Zur Einfuhrung

»Padagogik fiihrt in die Betrachtung der Wirklichkeit
ein normatives Element ein.«'

1 Kunstpadagogik und Verantwortung?

Kunst, Padagogik und Verantwortung in einen Zusammenhang zu stellen und
hiervon Beitrdge zu den Grundfragen der Kunstpddagogik zu erhoffen, mag zu-
nachst wenig naheliegend erscheinen: Welchen besonderen Bezug sollen Kunst
oder Kunstpadagogik zur Verantwortungsfrage haben? Zwar wird allgemein an-
genommen, dass Kunst einen spezifischen Beitrag zur Bildung leisten kdnne, bei
dem aber die Frage der Verantwortung meist nicht im Vordergrund steht, nicht
zuletzt weil mit Kunst vor allem ein Raum der Freiheit assoziiert wird, der gerade
nicht von Verantwortungsanspriichen behelligt wird.

Der vorliegende Band méchte nun gerade die Fruchtbarkeit und auch Notwen-
digkeit einer Besinnung auf die Frage der Verantwortung von Kunst und Padagogik
fir die Kunstpadagogik aufzeigen, regt diese doch zu einer anders fokussierten
Reflexion kunstpddagogischer Theorie und Praxis an. Im Horizont der Verantwor-
tung kénnen zum Teil kontroverse kunstpadagogische Positionen mit dem spezi-
fischen Blick auf eine ethische Forderung diskutiert werden, der Kunstpadagogik
als Teil einer &ffentlich verantworteten Schule unterliegt: Auch Kunstpadagogik ist
per se eingelassen in ein Verhéltnis der Verantwortung gegeniiber den Schiilern,?
daher ist »die Frage nach der Ethik [...] eben nicht nur Gegenstand, sondern auch
Horizont der reflexiven Auseinandersetzung«® — mit kunstpadagogischer Theorie
und Praxis, kann man hier ergdnzen. Die verbreitete Beschaftigung mit kiinst-
lerischen, kunst- und medientheoretischen, gesellschaftlichen, soziologischen
oder péddagogischen Theoriestiicken vernachldssigt mitunter eine grundlegende
padagogisch-anthropologische Reflexion und bildungstheoretische Begriindung
von Kunstpadagogik und tibersieht damit das von Fend oben gemeinte normative
Element. Ausdruck hiervon ist etwa die periodisch das Fach heimsuchende Be-
flrchtung, »die Kunst« verliere ihr Hauptkennzeichen der »Freiheit« durch jede
aus der Padagogik herriihrenden normativen Anspriiche, weshalb dann etwa eine
Didaktisierung als kunstwidrig abgelehnt wird. Insofern versteht sich dieser Band

1 Fend 2005, S. 468

2 Es wird hier und im Weiteren der Lesbarkeit halber das generative Maskulinum verwendet.
Eine Missachtung weiblicher Mitmenschen ist damit weder bewusst noch unbewusst inten-
diert.

3 Burchardt 2007, S. 68



Jochen Krautz

als Beitrag, solche (Schein-)Widerspriiche unter der Fokussierung auf den Verant-
wortungsbegriff neu zu durchdenken.

Demgemal gestaltet sich der Aufbau der Beitrdge in diesem Band: Diese Einlei-
tung versucht zunéchst, Problemlage, Fragestellung und Begriffe zu klaren sowie
eine historisch-systematischen Einordnung des Verantwortungsproblems inner-
halb der Kunstpadagogik zu leisten. Dabei werden die Beitrdge des Bandes in den
Zusammenhang der Problemstellung eingeordnet. Es folgen dann zwei Beitra-
ge zur padagogischen Grundlegung des Verantwortungsproblems und des damit
zusammenhangenden Person-Begriffs. Die dann folgenden kunsttheoretischen
bzw. philosophischen Besinnungen umreiflen die Frage der Verantwortung fir
den Kinstler und enthalten Perspektiven fiir ein daraus resultierendes Kunstver-
standnis. Zwei kritische Einspriiche — einmal historisch, einmal auf die Gegenwart
bezogen — machen dann kunstpddagogische Problemlagen deutlich, in denen
sich die Frage nach der Verantwortung stellt. Dem begegnen zwei Versuche der
Grundlegung einer verantwortlichen Kunstpadagogik auf personaler Grundlage.
SchlieBlich wird der Band abgeschlossen mit insgesamt sechs Beitragen, die ver-
suchen, das Verantwortungsproblem in Kunst und Kunstpadagogik in der Praxis
zu verdeutlichen. Nicht jede dieser Konkretisierungen kann selbstverstandlich al-
lein den zuvor aufgerissenen Anspruch vollstindig umfassen, sondern beziehen
sich auf jeweils exemplarische Aspekte. Gleichwohl sind diese praktischen Bei-
spiele notwendig, um nicht mit der Praxis gdnzlich unverbundene oder tiberhaupt
nicht zu realisierende Theoriekonstrukte zu errichten.

Der Aufbau macht damit zugleich deutlich, dass Verantwortung und Pada-
gogik grundsdtzlich in einem doppelten Verhiltnis zueinander stehen: »Ein-
mal als Grundstruktur des erzieherischen Verhdltnisses und das andere Mal als
Erziehungsziel.«* Beide Aspekte werden in den Beitrdgen thematisiert, ohne in
jedem Fall explizit benannt zu sein. Tendenziell liegt der Schwerpunkt der theo-
retischen Grundlegungen eher auf der Kldrung des Grundverhaltnisses von Kunst,
Kunstpddagogik und Verantwortung, das der praxisbezogenen Beispiele eher auf
der Erziehung zur Verantwortung.

Gemal dieser Problemstruktur wird im Weiteren dieser Einleitung zunachst tiber
padagogische Verantwortung nachgedacht, sodann tber diejenige des Kiinstlers,
um dann die Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik herauszuarbeiten.

2 Padagogische Verantwortung

Das Reden iiber padagogische Verantwortung resultiert aus dem Praxischarakter
der Padagogik. Sie greift in konkrete Lebenswirklichkeit von Menschen ein, wes-
halb padagogisches Handeln diesen verantwortlich ist. Demzufolge muss auch
padagogische Theorie eine praktische Theorie sein und ihre realen Folgen ver-
antworten. Insofern ist die von Winfried Bohm mit Bezug auf die aristotelischen

4 Meyer-Drawe 1992, S. 15



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

Kategorien von Theorie, Praxis und Poiesis formulierte Frage wesentlich: »lst Er-
ziehen ein betrachtendes Schauen, ein verantwortliches Handeln oder ein her-
stellendes Machen?«> Wire es ersteres, bliebe Erziehung folgenlos und auch ohne
Verantwortung, verstiinde sie sich im letzteren Sinne, wére der Mensch Produkt
von Erziehung (eine nicht erst in empiristischen, technizistischen Erziehungswis-
senschaften der Gegenwart verbreitete Anschauung, die auf Herstellbarkeit des
Menschen setzt und Bildung unter 6konomische Vorzeichen stellt®). Doch nur
als Praxis, als verantwortliches Handeln, wird Padagogik der Selbstbestimmung
des Menschen gerecht, der dann als Werk seiner selbst gilt, als Person. Padago-
gische Verantwortung erwdéchst also als theoretisches wie praktisches Problem
aus einem personalen Menschenbild, das den Menschen als Autor seiner Selbst
auffasst: »Verantwortung ist [...] unldsbar mit dem Personsein des Menschen, mit
der Personalitét verkniipft.«” Padagogische Verantwortung bedeutet somit, dem
Recht auf und der Fahigkeit zur Selbstgestaltung der Person im Erziehungs- und
Bildungsprozess gerecht zu werden.

Padagogische Wissenschaft ist als praktische Theorie der Erziehung somit gebun-
den an die Verantwortung fiir das reale Erziehungsgeschehen: »Daraus ergibt sich
eine auffillige Doppelung fir die Frage nach der Verantwortung: Das Sprechen
iber die Verantwortung ist eingelassen in ein Sprechen aus der Verantwortung. «?
Es kann also keinen Riickzug auf eine ethisch neutrale theoretische Position ge-
ben, genauso wenig wie es in der konkreten padagogischen Situation ein Au-
Rerhalb der Verantwortung fiir das Geschehen gibt. »Verantwortlichkeit ist dann
sowohl Apriori als auch Horizont padagogischer Erkenntnis«®; Erziehung kann
»nicht anders als ein verantwortliches Handeln verstanden werdenc.™

Zugleich muss Padagogik auf verantwortliches Verhalten des Schiilers hinwir-
ken, denn auch er ist Person, die in — gegenwartiger und zukiinftiger — Verantwor-
tung steht. Es geht also im schulischen Geschehen »letztlich nicht nur um Erkennt-
nis, sondern um Verhalten, sodass sie immer auch auf eine ethische bzw. sittliche
Dimension verweist, etwa auf Strukturen eines verantwortlichen Verhaltens«."

Von dieser schon erwédhnten Doppelstruktur padagogischer Verantwortung ist
auch Kunstpadagogik in keiner Weise ausgenommen: Sie hat ihre Verantwortung
theoretisch zu fundieren, didaktisch zu konkretisieren und praktisch zu realisie-
ren. Beide Dimensionen (kunst-)pddagogischer Verantwortung und die drei for-
mulierten Anforderungen werden daher auch im vorliegenden Band zu reflektie-
ren, zu konkretisieren und zu exemplifizieren versucht.

Bohm 1995, S. 57
Vgl. Krautz 2009b
Schaller 1992, S. 132
Burchardt 2007, S. 68
Danner 1983, S. 331
Danner 1983, S. 219f.
Bohnsack 2008, S. 25

—_ = O 0 N o U

- O



12

Jochen Krautz

Helmut Danner fasst diesen Zusammenhang im ersten Beitrag des Bandes als
»existenzielle Verantwortung« der Kunstpddagogik: Es geht um die personale
Existenz der uns tiberantworteten Educanden. Dies ist unabhdngig davon, ob sich
eine konkrete juridische Verantwortung feststellen ldsst. Die Verantwortung be-
trifft die Frage, ob das padagogische Handeln personale Bildungsmdglichkeiten
fordert oder auch behindert.

Insofern ist (kunst-)padagogische Verantwortung — mit Bernhard Waldenfels —
sowohl ein »einstufiges« wie »zweistufiges Geschehen«: Beim letzteren sucht
man fiir das, was man tut, Griinde, etwa Ziele oder Rechtsgriinde — eine typische
Situation der Unterrichtsvorbereitung oder -nachbesinnung, mithin eine Kern-
frage der Didaktik. Ein »einstufiges Geschehen« ist die konkrete padagogische
Begegnung, die eine unmittelbare Antwort »auf etwas, das mich auffordert oder
herausfordert« verlangt.'”> Das interpersonale Ver-Antwortungsverhiltnis kenn-
zeichnet also die padagogische Situation."? Dieses von Angesicht zu Angesicht
im Ich-Du-Verhiltnis konstituiert in einer dialogisch und personal verstandenen
Philosophie und Padagogik die existenzielle Verantwortung des Menschen: »die
Menschlichkeit des Menschen, die Subjektivitat, ist Verantwortung fir die Ande-
ren [...]. Vorgangig zum Bewusstsein und zur Wahl [...] wird der Mensch dem
Menschen nahegebracht. Er ist aus Verantwortlichkeit gewirkt. Durch sie zerreifSt
er den Seinsakt. Es handelt sich nicht um ein konstituiertes Subjekt [...], das in
sich selbst und fiir sich selbst als eine freie Identitat gesetzt ist«.' Verantwortung
ist somit keine Frage freier Wahl, sondern resultiert als Pflicht aus dem unmittel-
baren Angesprochensein durch das Antlitz des Anderen. Aus dieser Evidenz der
Verantwortlichkeit, die paradigmatisch gegeniiber dem Neugeborenen aufscheint,
folgert Hans Jonas, dass wir als Menschen von Natur aus fiir dieses Verantwor-
tungsgeflihl vorbereitet sind.” Das Subjekt geht somit nicht in freier Setzung dem
Primat der Beziehung voraus, sondern wird als Person durch die Beziehung zum
Mitmenschen konstituiert.'®

Was hier philosophisch gedacht ist, hat eine Vielzahl von Einsichten aus Bin-
dungsforschung, Entwicklungspsychologie, personaler Tiefenpsychologie und
Hirnforschung auf seiner Seite'”: Der Mensch wird in der Beziehung zum Mit-
menschen, weshalb es primére Aufgabe paddagogischer Verantwortung ist, diese

12 Vgl. Waldenfels 1992, S. 140
13 Vgl. Danner 1983, S. 257

14 Lévinas 1989, S. 100

15 Vgl. Jonas 2003, S. 171

16 Vgl. Buber 2006, S. 22

17 Vgl. u. a. Adler 1973; Bauer 2005; Bowlby 2008; Fuchs 2008; Grossmann/Grossmann
2003; Rizzolatti/Sinigaglia 2008; Speck 1996



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

Beziehung als erzieherische zu gestalten'®: Erziehung kann nur in personaler Be-
ziehung stattfinden."

Fiir den schulpddagogischen Zusammenhang ist nun entscheidend, dass die-
ses personale Menschenbild nicht nur ein wissenschaftliches oder philosophi-
sches Modell unter anderen darstellt, sondern mit dem Menschenbild, das dem
deutschen Grundgesetz und den schulischen Richtlinien zugrunde liegt, tiberein-
stimmt, und damit fiir schulische Praxis normative Geltung beanspruchen kann.
Denn diese Sichtweise entspricht »dem Menschenbild, welches das Bundesver-
fassungsgericht seiner Rechtssprechung zugrunde zu legen pflegt, nimlich dem
des autonomen, sozialgebundenen Individuums, gemeinschaftsgebunden und
gemeinschaftsverpflichtet«.?° Das Bundesverfassungsgericht nennt »den Men-
schen das »nicht isolierte und selbstherrliche Individuum, sondern die gemein-
schaftsbezogene und gemeinschaftsgebundene Person««.?! Denn »der Mensch
als Person, auch im Kern seiner Personlichkeit, existiert notwendig in sozialen
Beziligen«.? Sozialitdt, Relationalitét ist also Kennzeichen der Person. Selbstver-
wirklichung — so auch die Richtlinien des Landes Nordrhein-Westfalen — kann
daher nur »in sozialer Verantwortung« realisiert werden.? Sozialitdt und Verant-
wortung sind somit nicht Addendum oder gar Komplement zur Selbstverwirkli-
chung, sondern Voraussetzung und Bedingung personaler Bildung: Nur in Verant-
wortlichkeit realisiert der Mensch seine Menschlichkeit.

Mit dieser Bestimmung ist mitgefasst, dass, wie Klaus Schaller einwendet, pa-
dagogische Verantwortung unbedingt auch politische Verantwortung sein muss,
dass es also nicht allein um die Bildung des Individuums geht, sondern mit seiner
Bildung um die emendatio rerum humanarum insgesamt: »padagogische Verant-
wortung bleibt nicht in der sich abschottenden Moralitdt der Person hingen, son-
dern verweist auf die Landschaft sozialen Sinns als deren eigenen Ursprung«.?
Sie reicht daher tber den Schiiler hinaus »in die soziale, politische, 6konomi-
sche Lage, in der er sich befindet und in der sich auch der Erzieher wiederfindet.
Dass dort etwas getan, etwas gebessert wird: das ist die Sorge padagogischer
Verantwortung«.2> Dies nennt Schaller »Solidaritdt« als »Name fiir das Sein des
Selbst, ein anderes Wort flir Verantwortung im Sinne von Levinas«.?

Wenn also auch Wolfgang Fischers Kritik am Verantwortungsbegriff in der Pad-
agogik in systematischer Hinsicht eine gewisse Berechtigung haben mag, so dient

18 Vgl. Danner 1983, S. 256f.

19 Die zur Zeit der Drucklegung dieses Bandes aktuelle Debatte um Missbrauchsfille in Kir-
chen und Schulen kann die unbedingte Notwendigkeit der verantwortlichen Gestaltung des
padagogischen Vertrauensverhdltnisses nur bekréaftigen.

20 Schachtschneider 1994, S. 268

21 Schachtschneider 1994, S. 222.

22 Bundesverfassungsgericht 80,367, S. 373f.; zit. nach Schachtschneider 1994, S. 268
23 Richtlinien Nordrhein-Westfalen 1996, S. 16

24 Schaller 1987, S. 2771.

25 Schaller 1987, S. 276

26 Schaller 1987, S. 275



Jochen Krautz

er doch, wie nun dargelegt, zu weit mehr, als der »subjektiven Gewissheit zu all-
gemeinem Ansehen«?” zu verhelfen. Er erweist sich »in der Praxis, im konkreten
Fall [...] trotz aller Bedenklichkeiten als notwendig«.?® Dies wird im weiteren
zu zeigen sein, denn von den hier dargelegten Dimensionen padagogischer Ver-
antwortung gehen unmittelbare Linien zur Kunstpadagogik, die die theoretisch
kldrende Funktion und praktische Notwendigkeit des Verantwortungsbegriffs in
der Padagogik deutlich machen.

3 Verantwortung des Kunstlers

Mit Blick auf die Kunst ist dabei wenigstens ansatzweise die Frage zu thematisie-
ren, wie sich die Anspriiche padagogischer Verantwortung zu Postulaten kiinst-
lerischer Autonomie und Zweckfreiheit verhalten, mit denen es Kunstpdadagogik
implizit oder explizit bestandig zu tun hat.*® Denn gerade kiinstlerische Haltun-
gen und Handlungen der Moderne enthalten eine Vielzahl ethisch doppeldeuti-
ger »Imperative«: Sie zielen nicht nur auf Sinn, Harmonie und Affirmation, son-
dern oft gerade auf Destruktion, Irritation und koppeln sich mitunter bewusst von
der lebenserhaltenden praktischen Vernunft, vom »sensus communis« ab: »Wenn
dies aber der Fall ist, so muss die Frage nach der Verantwortung des modernen
Kiinstlers vor dem Richterstuhl praktisch-ethischer Vernunft wesentlich kritischer
bedugt und scharfer beurteilt werden als das bisher der Fall war.«3°

Wenn hier also die Frage nach der Verantwortung des Kiinstlers aus spezifisch
kunstpadagogischer Perspektive gestellt wird, so hat sie doch prinzipielle Bedeu-
tung und moglicherweise vermag diese kunstpadagogisch motivierte Sicht sogar
bestimmte Probleme der Kunst deutlicher zu konturieren. Wenn man etwa aus
kunstpadagogischer Sicht fragen muss, inwiefern bis zur Weltverweigerung rei-
chende kiinstlerische Selbstreferenzialitdt ein padagogisch zu verantwortendes
Lebensmodell vorzustellen vermag, so kann dieses padagogische Problem auch
zu einer Riickfrage an die Verantwortung der Kunst bzw. des Kiinstlers motivie-
ren. Statt also bestdndig tUber Kunst als Modell fiir Padagogik nachzudenken,
konnte auch eine Befruchtung in anderer Richtung denkbar sein: Kénnte sich
nicht kiinstlerische gerade von padagogischer »Genialitit« inspirieren lassen, die
gerade nicht in Ich-Bezogenheit, sondern in Du-Bezogenheit besteht, die durch
Beziehungsfahigkeit, die Fahigkeit »zu einem Verstehen, das durch Empathie und
Sympathie, in einem Wort: durch Liebe, gekennzeichnet ist«?*

Jedenfalls enden fur Johannes Bilstein zurecht alle von der Kunst auf die Pad-
agogik Ubertragenen Analogien an der Frage ihrer unterschiedlichen Verantwort-

27 Fischer 1992, S. 197
28 Meyer-Drawe 1992, S. 14

29  Zur tatsdchlichen Krise und zur Kritik dieses Autonomiekonzepts moderner Kunst vgl. Ling-
ner 1999

30 Sowa 2003, S. 223
31 Bilstein 1997, S. 121



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

lichkeit: »Das Mafs namlich und die Qualitdt der Verantwortung sind in beiden
Debatten verschieden. In der kiinstlerische Debatte geht es um die Kunst, in der
pddagogischen Debatte um die Lebensmdglichkeiten der jlingeren Generation. «*2
Weil nun Kunstpddagogik dieser padagogischen Verantwortung untersteht, muss
sie von der Padagogik aus auf die Kunst blicken. Sie kann nicht Gegenstande als
schlicht gegeben akzeptieren und an Schiiler weiterreichen, sondern muss diese
unter bildungstheoretischer, anthropologischer und ethischer Perspektive auf ihre
Bildungswirksamkeit hin bewerten.>*

Wenn hiergegen argumentiert wird, Kunst sei nicht in diesem Sinne didakti-
sierbar, dann bedeutet das in Konsequenz, dass sie nicht Gegenstand 6ffentlich
verantworteter Bildungsbemiihungen sein kann. Denn in jedem Schulunterricht
missen Fragen von Wert und Verantwortung anhand der Unterrichtsgegenstande
problematisiert werden. Dies scheint offensichtlich, wenn im Physikunterricht ne-
ben den physikalischen Grundlagen der Atomspaltung auch die Frage der Verant-
wortung von Wissenschaftlern und Atomkraftwerksbetreibern zu diskutieren ist,
verhilt sich jedoch auch im Kunstunterricht nicht anders.

Wenn aus dieser Forderung wiederum ein Verstol$ gegen die Autonomie der
Kunst abgeleitet wird, dann zeigt sich darin eine kategoriale Verunklarung des
Kunst und Padagogik zugrunde liegenden Freiheitsverstandnisses: Paddagogische
Freiheit bricht sich — wie gezeigt — an der Verantwortung fiir die Educanden. Der
Kinstler ist aufgrund der grundgesetzlich geschutzten Freiheit der Kunst zundchst
nur sich selbst oder seinem Werk verantwortlich. Doch gilt auch fiir die Freiheit
der Kunst, dass diese rechtlich gesehen nicht allein eine negative Freiheit zur
Abwehr »von anderer nétigender Willkiir«, sondern eine positive Freiheit, die
an Sittlichkeit gebundene »Freiheit zur bestméglichen Sachlichkeit« ist.** »Darin,
dass der Mensch sein dulleres Handeln moralisch bewaltigt, ist er innerlich frei.
Nur eine solche Freiheit schiitzt das Grundrecht in Art. 2 Abs. 1 GG, wie dessen
Wortlauf beweist. Alles duBere Handeln ist somit dem Sittengesetz verpflichtet. «**
Sittlichkeit der Praxis ist also Grundlage der Grundgesetzlichkeit der Freiheit von
Kunst. Auch Kunst ist nicht ausschlielich Sache der Privatheit, die den Raum
des willkiirlichen Beliebens bildet.** Vielmehr dient »die durch subjektive Rechte
geschiitzte Unabhéngigkeit der Kiinstler und der Wissenschaftler [...] dem all-
gemeinen Interesse an deren Sachlichkeit, an deren Liebe zur Sache, an deren
kiinstlerischer oder wissenschaftlicher Sittlichkeit«.?”

Dieser Freiheitsbegriff deckt sich mit dem Verstandnis der Person und ihrer Ver-
antwortung, das oben entwickelt wurde, denn »der Freiheitsbegriff ist aufgrund
der nach personalem Verstandnis angenommenen prinzipiellen Relationalitét des

32 Bilstein 1997, S. 127

33 Vgl. Sowa 2003, S. 214f.

34 Schachtschneider 1994, S. 1003 u.1006, Hervorheb. J. K.
35 Schachtschneider 1994, S. 222

36 Vgl. Schachtschneider 1994, S. 371ff. und 1003

37 Schachtschneider 1994, S. 1003



16

Jochen Krautz

Menschen namlich nicht in dem Sinn einer absoluten individuellen Freiheit zu
verstehen, sondern immer mit seinem Gegenbegriff zu denken: dem der Verbun-
denheit oder der Verantwortung. Personale Freiheit zeichnet sich geradezu erst
in ihrer Verantwortung aus, und zwar nicht nur gegeniiber sich selbst, sondern
auch dem Anderen gegeniiber sowie auch der Gesellschaft und im weiteren der
Welt« 38

Insofern kann hier auch nach der personalen Verantwortung nicht der Kunst,
aber des Kunstlers gefragt werden.** Mit dieser Fragestellung betritt man heikles
Terrain. Sogleich bewegt man sich im Raum mutmaRlicher Zensurforderungen
oder moralisierender Kunstkritik. Beides ist hier nicht gemeint. Die Kunst ist frei,
sie muss frei sein, um Kunst zu sein. Daher kann alles, was tiber eine Verantwor-
tung des Kinstlers formuliert wird, nie als normatives Sollen gefasst, sondern nur
als Optativ, als wiinschenswerte Haltung im Sinne einer non-egologisch verfass-
ten Personalitat*® formuliert werden. Warum aber sollte der Kiinstler aulerhalb
der personalen Beziige der menschlichen Gemeinschaft stehen?

Genau diese Frage des Bezugs zur und Verpflichtung des Kiinstlers auf die
menschliche Gemeinschaft, deren Teil er notwendig ist, hat Eberhard Grisebach
1924 wegweisend formuliert, weshalb der Beitrag in diesem Band wieder abge-
druckt ist. Das damals schon im Zusammenhang mit der Verantwortung des Er-
ziehers thematisierte Problem hat trotz oder auch gerade wegen der Bemiihungen
der nachfolgenden Avantgarden, die Kunst und Leben zu verbinden suchten und
auch explizit die gesellschaftliche Verantwortung der Kunst thematisierten, nicht
an Aktualitat verloren, sind doch solche Versuche gerade in Form performativer
und strategischer Interventionen in gesellschaftliche Lebensfelder sehr aktuell.*'
Und aktuell ist wohl auch der von Grisebach pointiert formulierte geldufige Ein-
wand auf die Frage, ob denn Kunst nicht auch mit Verantwortung zu tun habe:
»Dirfen wir den Kiinstler nach sittlichen Maf3stdben beurteilen? [...] Das hiefe ja
die Kunst selbst zu vernichten. «*

Grisebachs Ausblicke auf diese Fragen sperren sich einer fliichtigen, durch die
nachfolgende deutsche Geschichte nur oberflachlich alarmierten Lektiire. Wenn
er vom Kiinstler »Bindung an Gemeinschaft und Heimat« fordert und von der not-
wendigen »Gegenstandlichkeit« der Kunst spricht, dann ist nicht Blut-und-Boden-
Ideologie gemeint, nicht Zensur oder anheimelnde »Volkskunst«, sondern die

38 Weigand 2004, S. 348

39 Verantwortlich kénnen nur Personen sein, daher kann es keine Verantwortung der Kunst,
sondern nur eine Verantwortung des Kiinstlers geben.

40 Vgl. Meyer-Drawe 1990

41 Vgl. z. B. John 2004

42 Eine aktuelle Fassung dieses Einwandes bei Rauterberg 2007, S. 161-163: »Das Gute der
Asthetik ist nicht das Ethisch-Gute, nicht das Verantwortliche, sondern die Erfahrung des
Unverantwortlichen. [...] Das Soziale an der Kunst ist also recht eigentlich das Asoziale
[...]. Das heif3t, erst die Befreiung von aller Verantwortung kann dazu fiihren, die eigene
Verantwortlichkeit neu zu begreifen. [...] Sie [die Kunst] lebt aus der Lust, nicht aus der
Pflicht. Sie will dsthetisch sein und hebt sich die Ethik fiir spater auf.«



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

Haltung einer inneren Verbindung des Kiinstlers mit den Fragen seiner Zeit und
seiner Mitbiirger. Kunst und Kiinstler sieht er grundsitzlich als Teil der mensch-
lichen Gemeinschaft, womit nicht primér politische Volksgemeinschaft gemeint
ist,** sondern die regulative Idee einer vollstindig entfalteten Gemeinschaftlich-
keit des Menschen.* Somit meint » Gegenstdndlichkeit« nicht einen bestimmten
kiinstlerischen Stil, sondern Beheimatung im Sichtbaren als Ausgang und Ziel
von Kunst: Das Sichtbare selbst, die gemeinsame Welt, ist Heimat, die die Kunst
erfahrbar machen kann — ohne deshalb an eine bestimmte Form gegenstindlicher
Abbildlichkeit gebunden zu sein.*

Dass also die Verantwortung des Kiinstlers vor allem eine innere Haltung ge-
geniiber den Mitmenschen meint, nicht eine Forderung etwa an die Form seines
Werks, hat auch der franzdsische Personalist Jacques Maritain in einer Schrift
uber die »Verantwortung des Kinstlers« herausgestellt, in der er die Spannung
zwischen den autonomen Bereichen der Kunst und der Moral in eben diesem
Sinne zu l6sen versucht: Sowenig wie Moral lber die Qualitdt eines Kunstwerks
zu entscheiden habe, konne die Kunst {iber das gute Leben urteilen. Faktisch sei-
en jedoch die kiinstlerische wie die moralische Welt in der Person des Kiinstlers
vereinigt, denn der Mensch gehore beiden Welten an: »And because an artist is a
man before being an artist, the autonomous world of morality is simply superior
to (and more inclusive than) the autonomous world of art. [...] In other words art
is indirectly and extrinsically subordinate to morality.«* Trotz dieser prinzipiellen
Unterordnung der Kunst unter die Moral wiirde aber der Kiinstler die innere Not-
wendigkeit seines Kunstwerks missachten, wenn er daran nun etwas zugunsten
ethischer Postulate dndere. Dann wére seine Kunst Propaganda — das Problem
aller Versuche, etwa »Kunst fiir das Volk« zum Programm zu machen. Losbar wer-
de dieses Dilemma nicht durch Vernunft, sondern durch Liebe zu den Menschen
und zu Gott, also durch eine Anderung seiner inneren Haltung: Sie erméglicht,

43 Gemeint ist also gerade nicht jene Subordinierung von Bildung und Kunst unter den norma-
tiven Zweck einer politischen Gemeinschaft, also des Staates, wie sie Ladenthin als Beispiel
fir die Funktionalisierung von Kunst fiir Bildung anfiihrt. Vgl. Ladenthin 2008, S. 38f.

44  Diese ideale Gemeinschaft, der ein ausgebildetes Gemeinschaftsgefiihl entsprechen muss,
dessen Ausbildung daher Ziel von Bildung und Erziehung ist, hat Alfred Adler, der Begriinder
einer personalen Tiefenpsychologie, umschrieben: »Gemeinschaftsgefiihl besagt vor allem
ein Streben nach einer Gemeinschaftsform, die fiir ewig gedacht werden mul, wie sie etwa
gedacht werden kénnte, wenn die Menschheit das Ziel der Vollkommenheit erreicht hat.
Es handelt sich niemals um eine gegenwartige Gemeinschaft oder Gesellschaft, auch nicht
um politische oder religitse Formen, sondern das Ziel, das zur Vollkommenheit am besten
geeignet ist, mufte ein Ziel sein, das die ideale Gemeinschaft der ganzen Menschheit be-
deutet, die letzte Erfiillung der Evolution. [...] Unsere Idee des Gemeinschaftsgefiihls als der
letzten Form der Menschheit, eines Zustandes, in dem wir uns alle Fragen des Lebens, alle
Beziehungen zur AufSenwelt gel6st vorstellen, ein richtendes Ideal, ein richtungsgebendes
Ziel, dieses Ziel der Vollendung muf in sich das einer idealen Gemeinschaft tragen, weil al-
les, was wir wertvoll finden im Leben, was besteht und bestehen bleibt, fiir ewig ein Produkt
dieses Gemeinschaftsgefiihls ist.« (Adler 1973, S. 166f.); vgl. auch Maritain 1951, S. 37ff.

45 Vgl. auch Krautz 2004

46 Maritain 1960, S. 41



Jochen Krautz

dem moralischen Gesetz in Freiheit zu folgen.*” »The only solution for such an
artist is to change, not his work (as long as he remains what he is) but himself. «*3
Der Kiinstler miisse »die Quelle reinigen, also seine Subjektivitit und damit den
Ursprung seiner Kreativitit: »to purify the source is the only way«.*

Diese hier aus der scholastischen Philosophie hergeleitete Uberlegung findet
eine genaue Parallele im Reslimee, das der Kiinstler Theo Dannecker im Ge-
spréach in diesem Band aus seiner kiinstlerischen Erfahrung zieht. Dannecker for-
muliert fir die Frage der Verantwortung des Kiinstlers, dass dies v. a. eine innere
Haltung der Verbundenheit mit Menschen, Welt und ihren Noten sein miisse,
gerade auch dann, wenn er allein in seinem Atelier arbeite. Dazu, und dies ist
ein langjahriges Forschungsmotiv seiner Arbeit, misse der Kiinstler sich jedoch
seiner unbewussten Motivationen bewusst werden — also im Sinne Maritains die
»Quelle reinigen«. So lautet eine friihe Textarbeit des Kiinstlers:

»ALS KUNSTLER MUSS ICH MEINE ABSICHTEN UND MEIN HANDELN
GENAU VERSTEHEN LERNEN, DAMIT ICH NICHT GEFAHR LAUFE, ZU DEN
GROSSEN IRRTUMERN BEIZUTRAGEN, DIE DIE MENSCHEN QUALEN.«

Zurecht weist Dannecker darauf hin, dass dies ein ungleich schwierigeres Un-
terfangen sei, als weiter an Problemen kiinstlerischer Selbstreflexion zu arbeiten,
deren formale Probleme letztlich langst erschopft seien. Er ldsst sich vielmehr vom
geschundenen »Antlitz des Anderen« in die Verantwortung rufen, dessen (nahe
oder ferne) Gegenwart ihm »eine Aufforderung zu antworten« ist.*® Dannecker
vertraut dabei auf die Werkform als Begegnung eben von »Antlitz zu Antlitzg,
greift aber performative Elemente insofern auf, als er sehr bewusst seine Arbeit
und seine Ausstellungen auflerhalb von Kunstszene und Kunstmarkt ansiedelt,
den direkten Zugang zum nicht kunstaffinen Publikum sucht und selbst die Ver-
antwortung fiir die Vermittlung tibernimmt. Die Entwicklung seiner Arbeit schopft
dabei ganz wesentlich aus den Reaktionen dieses Publikums und aus einer lang-
jahrigen kunstpadagogischen Arbeit, fiir die seine eigene kiinstlerische Arbeit im
Sinne einer tatsdchlichen Lebensschule auch eine Zeit lang zuriickstand. Verant-
wortung — so Dannecker fiir den Zusammenhang dieses Bandes richtungsweisend
— kann damit als eigentliche Briicke zwischen Kunst und Pddagogik gelten, als
das, was Kinstler und Padagogen gerade in der Personalunion als Kunstpadago-
gen verbinden kann.

In diesem Sinne sieht der Fotograf Robert Adams die personalen Qualitdten
des Kiinstlers und Padagogen als verwandt: »Art requires empathy and a sense of
wholeness, qualities of spirit that lead naturally to a concern for the young.«*' Em-
pathie und Sinn fiir das Ganze sind dabei Qualititen, die dem Kiinstler wie dem
Padagogen ermdglichen, auf das Angerufensein durch das Sichtbare verantwor-

47 Vgl. Maritain 1960, S. 44
48 Maritain 1960, S. 63
49  Maritain 1960, S. 61
50 Lévinas 1989, S. 43
51 Adams 1994, S. 37f.



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

tungsvoll zu antworten. Fir die Kunst hat Merleau-Ponty dieses Antwortverhéltnis
von »Auge und Geist« am Beispiel Cézannes erortert.”> Fiir Kunst und Padagogik
wesentlich bleibt dabei die gerade von Seiten der Phdnomenologie herausge-
stellte »Erkenntnis, dass wir immer antworten auf die Existenz von anderen und
anderem, auch wenn wir die Antwort verweigern«.”* Auch »Verweigerung« ist
also eine Antwort, die es zu verantworten gilt: Es gibt kein auRerhalb der Verant-
wortung.

Die Frage nach der Verantwortung des Kiinstlers bezieht sich demnach dar-
auf, was ein dialogisches Weltverhiltnis fir die Kunst und den Kinstler bedeuten
kann. Seinem »Versuch iiber Ethik« stellt Robert Spaemann ein Wort Heraklits
voran: »Im Wachen haben wir eine und gemeinsame Welt. Die Traumenden aber
wenden sich jeder dem Eigenen zu.« Er zeigt im Weiteren, dass die Konzep-
tion der antiken Eudaimonia, die in ihrer aktuellen Fassung als »Lebenskunst«
auch von Konzepten kiinstlerischer Bildung rezipiert wird, letztlich die Realitdt
des Lebens verfehlt, weil sie die Wirklichkeit des Anderen (bersieht. Erst in der
Selbsttranszendierung, die die Selbstzentrierung des Lebens verldsst, durch die
Liebe zu, die Freude (ber etwas, erwachse jenes »Erwachtsein zur gemeinsa-
men Welt«, die die »Wirklichkeit des Anderen« entdeckt.>* Gliick ist somit nur
denkbar als Bezug auf den Anderen, auf die Welt, weshalb »Lebenskunst«, auch
in ihrer kiinstlerisch inspirierten Fassung, sich nicht vor allem im Blick auf die
asthetische Selbstgestaltung verwirklicht, sondern durch den der Welt und den
Anderen verantwortlichen Lebensvollzug.>®

Wenn jede Verantwortung ein Woflr und ein Wovor hat,*® dann ist der Kiinstler
fiir seine Kunst vor dem Mitmenschen als Rezipienten verantwortlich. In der hier
zugrunde gelegten personaler Sichtweise kann er daher dieser Verantwortung vor
dem Anderen nur gerecht werden, wenn er seine solipsistische Zentralitdt tGiber-
windet und in der Selbsttranszendierung zur Wirklichkeit des Anderen und der
Welt erwacht.”” Vom Kiinstler wird eine »Operation der moralische Imagination«
erwartet, die darin besteht, das eigene Kunstwerk »vom Standpunkt anderer Leute

52 Vgl. Merleau-Ponty 2003

53 Meyer-Drawe 1992, S. 16

54 Spaemann 1990, S. 118 u. 120

55 Zum Problem der Orientierung von »Lebenskunst« am modernen Kunstbegriff in aktuel-
len kiinstlerischen Bildungskonzeptionen vgl. auch Blinne/Seubold 2008, S. 19f.: »Dieses
Postulat betont deutlich einerseits den artifiziellen Charakter jedes kiinstlerische Projekts
und die damit verbundene Abl6sung aus dem primdren Lebenszusammenhang, anderer-
seits biirdet es dem Individuum die Last einer Eigenstindigkeit auf, die aufzubringen die
Mehrzahl der Lebenskunstaspiranten weder in der Lage ist noch ernsthaft beabsichtigen
diirfte. Wer demnach unter den gegenwartigen historischen Bedingungen das Konzept der
Lebenskunst vertritt, kann sich einerseits auf die emanzipatorische Absicht und die Dignitat
des asthetischen Ideals berufen. Andererseits nimmt er angesichts des modernen Kunstbe-
griffs ein Misslingensrisiko in Kauf, das in seiner Grundstzlichkeit die Tragweite der Idee in
Frage stellt [...].«

56 Vgl. Spaemann 1990, S. 227

57 Vgl. Spaemann 1990, S. 229f.

19



Jochen Krautz

aus zu betrachten. [...] Es geht also um ein Vermogen, das sowohl eine unver-
zichtbare Bedingung der Kunst ist als auch eine [...] Bedingung von Moralitat,
Freundschaft, Nahe und tberhaupt jeder ernsthaften personlichen Beziehung«.>®

In diesem Sinne ist auch Robert Spaemanns Besinnung iiber die Frage »Was
heilst: Die Kunst ahmt die Natur nach?« an dieser Stelle zu verstehen, verweist
doch dieses alte Paradigma der Kunst, das die Moderne ldngst iiberwunden zu ha-
ben meint, auf eben jenen dialogischen, auslegenden Bezug der Kunst zur Welt.

Harald Schwaetzer macht in einer erkenntnistheoretischen Grundlegung in An-
schluss an Nikolaus Cusanus in diesem Band deutlich, dass dies ein »Reinigen
der Brille« impliziert, die Klarung der Wahrnehmung, die Vertiefung der Wahr-
nehmungsleistung und Erkenntniskraft am Gegenstand. Schwaetzer entwirft da-
mit indirekt Perspektiven fiir eine Kunst und auch eine Kunstpadagogik, die nicht
allein in postmoderner Orientierung die Perspektivitdt von Wahrnehmungen be-
tont, sondern ihre Verantwortung darin begreift, in der Ausbildung von Sehen,
Denken und Gestalten das Erkenntnisvermégen zu schérfen und der Frage nach
Wahrheit nicht auszuweichen.

Selbstverstandlich ist »eine solche Kunst,« — so Heinz Liesbrock in Bezug auf
die Arbeiten Edward Hoppers — »die sich den unverwechselbaren Erkenntnismog-
lichkeiten der sichtbaren Welt verpflichtet weil3, [...] von den Avantgarden des
20. Jahrhunderts vielfach als historisch tiberholt zuriickgewiesen worden, als un-
fahig, die geistige Situation der Epoche noch zu verdeutlichen«.” Doch hat Jean
Clair darauf aufmerksam gemacht, dass gerade die »Abwendung vom Angesicht-
zu-Angesichts, der »Gesichtsverlust«, die »Entziehung von Sinn« in der Kunst der
Moderne®® eben auch eine eminent politisches Dimension hat, ist sie doch »nach
wie vor mit dem Prestige der individuellen Revolte ausgestattet und gilt als Bei-
trag des Fortschritts der Kiinste zum Allgemeinwohl«.®" Diese Idee, dass die Kunst
gerade in der autonomen Sinnverweigerung dem Funktionalismus der kapitalisti-
schen Zweckrationalitdt einen Vorschein der Freiheit entgegenzusetzen vermag,
wurde bekanntlich von Adorno paradigmatisch formuliert: »Gesellschaftlich an
der Kunst ist ihre immanente Bewegung gegen die Gesellschaft, nicht ihre mani-
feste Stellungnahme. [...] Soweit von Kunstwerken eine gesellschaftliche Funkti-
on sich pradizieren ldsst, ist es ihre Funktionslosigkeit. [...] Kunstwerke sind die
Statthalter der nicht langer vom Tausch verunstalteten Dinge, des nicht durch den
Profit und das falsche Bedrfnis der entwiirdigten Menschen Zugerichteten.«®

58 Schier 1991, S. 1383
59 Liesbrock 1992, S. 17
60 Clair 1998, S. 140

61 Clair 1998, S. 15

62 Adorno 1973, S. 356f. Wird nun gerade diese, durch ihre Verweigerungshaltung als Ort der
Freiheit geltende Avantgardekunst als MaRstab von Bildung im Bereich der Kunst aufgefasst,
dann ist die Folgerung konsequent, dass die Bildungstheorie »die Kunst stark machen und
die Kinstler in ihrer Verweigerung bestarken« miisse. Bildung habe dann »die Kunst aus
allen Zwecken heraus(zu)halten«. (Ladenthin 1998, S. 66)



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

Nun ist aber einerseits das — wie Adornos Diktum selbst zeigt — in sich wi-
derspriichliche Reden von der zweckhaften Zweckfreiheit der Kunst nicht mehr
als eine »fagon de parler«, die die relative Unabhangigkeit der Kunst betonen
mochte. Daher kann man folgern: »Der kunstasthetische Antifunktionalismus ist
unbegriindet.«* Zum anderen haben gerade kiinstlerische Entwicklungen seit den
1960er-Jahren immer wieder auf die Aufhebung der Schranken zwischen Kunst
und Leben, also den Ausbruch aus der Isolation der Kunst-Autonomie gedrangt:
Joseph Beuys’ Wirken ist paradigmatisch, zeitgendssische Kiinstler werden als
Kiinstler sogar weitgehend unkenntlich, 16st sich ihr Wirken doch in sozialarbei-
terische Interventionen im 6ffentlichen Raum auf.®* Die Frage nach ihrer gesell-
schaftlichen Verantwortung wird also sehr wohl auch von Kiinstlern selbst gestellt
und konzeptionell bearbeitet.®

Verabschiedet der Kiinstler jedoch das Werk, dem der Betrachter immer noch
nach eigener Entscheidung gegeniibertreten kann, zugunsten in &ffentliches Le-
ben intervenierender, performativer Formen, steigt zugleich seine Verantwortung,
denn nun greift er unmittelbar in die Lebensvollziige seiner Mitmenschen ein: Er
offnet »die Sphire des Asthetischen zur Sphére der ethischen Praxis hin«.®® Daher
kann hier auch nicht mehr die volle Freiheit der Kunst gelten, muss Praxis als
Form offentlichen Handelns doch auch als solches verantwortet werden; sie kann
sich nicht auBerhalb der Kriterien stellen, die fiir alle Biirger gelten: Offentliches
Handeln kann sich nicht, weil es sich »kiinstlerisch« nennt, der Verantwortung
entziehen.®” So ist etwa das am kunstpddagogischen Bundeskongress in Leipzig
2005 vorgestellte »MocMoc«-Projekt des Schweizer Kiinstler-Duos »Com&Com«
ein in seiner Fragwiirdigkeit hierflr treffendes Beispiel,®® wird doch unter dem
Deckmantel kiinstlerischer Freiheit mit bewusster Tduschung massiv in Lebens-
vollzlige von Biirgern eingegriffen und damit deren gerade in der Schweiz stark
verankerte demokratische Selbstbestimmung unter dem Signum der Kunst unter-
laufen. Wenn Kiinstler »wieder vermehrt die Verantwortung fiir Manipulation und

63 Schmiicker 2001, S. 19f.

64 Vgl. etwa die Gruppe »WochenKlausur«: »Die Kiinstlergruppe WochenKlausur fiihrt seit
1993 soziale Interventionen durch. Auf Einladung von Kunstinstitutionen entwickelt die
Gruppe kleine, aber sehr konkrete Vorschldge zur Veranderung gesellschaftspolitischer
Defizite und setzt diese um. Der Begriff der Intervention wird in der Kunst heute viel-
leicht ein wenig inflationdr — fiir jede Art der Veranderung — eingesetzt. In Anlehnung an
Kinstler(innen) des 20. Jahrhunderts, die es verstanden, die Gesellschaft aktiv mitzugestal-
ten, sieht die WochenKlausur Kunst dem gegentiiber als eine Mdoglichkeit, Verbesserungen
im Zusammenleben herbeizufiihren. Gestaltung und Kreativitét, in der traditionellen Kunst
meist flr formale Belange eingesetzt, konnen auch fiir anstehende Probleme in Bildung,
Okologie, Wirtschaft, Stadteplanung oder fiir soziale Aufgaben eingesetzt werden. «
(http://www.wochenklausur.at/methode.php?lang=de, 10.02.10)

65 Vgl. Rauterberg 2007, S. 155ff.

66 Sowa 1999, S. 14

67 Vgl. zum rechtlichen Aspekt des Problems Krautz 2009a

68 Vgl. www.mocmoc.ch

21



Jochen Krautz

Verfiihrung ibernehmen« sollen,® droht Kunst zur freiheitsbeschrankenden An-
mafung zu werden.

Dagegen macht der Beitrag von Bettina Uhlig in diesem Band deutlich, wie
eine verantwortliche kiinstlerische Auseinandersetzung mit zentralen mensch-
heitlichen Fragen innerhalb eines kunstpddagogischen Lehrkontextes sehr sorg-
faltig und unter Berlicksichtigung der damit verbundenen problematischen Im-
plikationen angeleitet werden kann. Dabei wird jedoch im Unterschied zu den
genannten Interventionsstrategien das Kunstwerk nicht in Handeln aufgel6st,
Poiesis also nicht vollstandig durch Praxis ersetzt, sondern das gestaltete Werk
bleibt als Moglichkeit relationaler Sinnerfahrung, die den Moment tiberdauert, fir
den Rezipienten aktualisierbar.

Karl Otto Jung hebt in seinem Beitrag gerade dieses Sinn-Potenzial als Signum
des Kunstwerks hervor und zeigt damit die Aktualitdt des von manchem als tiber-
wunden betrachteten Werkbegriffs. Das Kunstwerk bietet dem Betrachter zwar
»nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fiille«, und entfaltet darin seine Lebensbe-
deutsamkeit.”

Die Verantwortbarkeit der eigenen Kunst zu reflektieren ware somit eigentlich
auch Aufgabe in der Ausbildung von Kiinstlern, noch dringender in der von Kunst-
padagogen. Reflexionsprozesse von der Tiefe und Qualitdt, wie sie die Studentin
Kathrin Lagatie in diesem Band vorlegt, die gerade aus der sensiblen Wahrneh-
mung der Wirkung des eigenen Werks in der padagogischen Vermittlungssitua-
tion erwachsen, mussten notwendiger Teil jeder kiinstlerischen Praxis und jedes
kunstpadagogischen Studiums sein.

Die verbreitete und als Haltung gepflegte Aporie der akademischen Kiinstler-
aushildung, die auf die Frage »Kann man Kunst tiberhaupt lernen?« antwortet:
»Nein. Ein Schema gibt es nicht. Da hilft auch das pseudowissenschaftliche Ge-
rede nicht weiter« und ein solches Ansinnen eher mit »Kontrolle« und »Polizei-
schule« assoziiert,”" macht die Sache weder fiir angehende Kiinstler und erst recht
nicht fiir kiinftige Kunstpadagogen leichter.”> Im Gegenteil konnte die bewusste
Auseinandersetzung mit dem Problem der Verantwortung des Kiinstlers gerade
jene Briicke bauen, die eine echte berufliche Identifikation der kiinftigen Kunst-
lehrerinnen und -lehrer ermoglicht, sodass sie sich nicht mehr zerrissen fiihlen
mussen zwischen den »Imperativen der Kunst«,” die Weltverweigerung fordern,
und den vermeintlichen Niederungen padagogischer Praxis, die sie oft unter dem
Verdacht des Versagens als freie Kiinstler austiben.”

69 Com&Com im Interview mit Philipp Meier, www.mocmoc.ch, 02.02.2008
70 Vgl. auch Jung 2000

71 Rauterberg 2010

72 Vgl. auch den Beitrag von Christian Demand in diesem Band.

73 Vgl. Sowa 2004

74 Diese vermeintlichen Dilemmata in der Identifikation von Kunstlehrerinnen und -lehrern
werden in den empirischen Studien von Dreyer 2005 und Peez 2009 deutlich.



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

4 Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik

Wem fiihlen sich kunstpddagogische Konzeptionen nun tatsdchlich verantwort-
lich? Die Erorterung dieser Frage in systematischer Perspektive soll die wichtigsten
Bezugshorizonte, denen sich historische und zeitgendssische kunstpadagogische
Modelle verpflichtet sahen und sehen, herausarbeiten. So durchziehen im we-
sentlichen drei Pramissen kunstdidaktische Modelle und wurden und werden
wechselnd zu mehr oder weniger ausschlieBlichen Paradigmen erklart, denen
Kunstpadagogik verantwortlich sei.

41 Horizont: Kunst

Dass die Kunst selbst ein wesentlicher Bezugspunkt von Kunstpddagogik ist,
erscheint selbstverstindlich, tritt aber historisch gesehen tatsdchlich erst in der
Kunsterziehungsbewegung in den Vordergrund. Im 19. Jahrhundert gab es kei-
nen Kunst-, sondern Zeichenunterricht, in dem das elementarisierte Zeichnen
als spezifischer Weltzugang im Mittelpunkt stand.” Gleichwohl war auch der
Kunstunterricht im Gefolge der Kunsterziehungsbewegung v. a. anthropologisch
begriindet und sah sich im Kontext der Reformpddagogik einem Denken »vom
Kinde aus«, nicht von der Kunst aus verpflichtet. Die Kunst der Zeit wurde zwar
mafvoll thematisiert (wobei die Zeitgenossenschaft meist einige Jahrzehnte hinter
der Avantgarde herhinkte), Zielpunkt aber war der Schiiler und seine Entwicklung
durch Kunst und bildnerisches Arbeiten.

Erstmals gewendet wurde dieses Verhéltnis von Reinhard Pfennig, der aus der
Analyse der Kunst seiner Zeit Kunstunterricht ableitete, in dem diese — abstrakte
— Kunst zum inhaltlichen und methodischen Referenzrahmen und Zielpunkt des
Unterrichts wurde, weshalb er auch den Kiinstler-Lehrer forderte.”® Gunter Otto
schien Kunstunterricht legitimiert, »einfach weil Kunst vorhanden ist«, wenn man
»ihr nicht ausweichen kann«,”” und setze daher bekanntlich auf die strukturelle
Adaption bestimmter Formen der damals zeitgendssischen Kunst als didaktisches
Prinzip. Zeitgendssische Vertreter eines »kunstorientierten« Kunstunterrichts set-
zen Kunst und Kunstunterricht gleich, der daher im Idealfall »ohne den Umweg
der Didaktisierung«”® auskommen solle, womit Kunstunterricht selbst zur Kunst
werde: »Ich pladiere [...] fir eine kiinstlerische Bildung, die sich selbst im erwei-
terten Sinne als Kunst oder sagen wir besser, als kiinstlerischen bzw. kunstanalo-
gen Prozess begreift«,” so etwa Giinther Regel. Da Gegenwartskunst aber v. a. als
»Kompositum spielerischer Projektionen, ironischer Fiktionalitat und irritierender

75 Vgl. Skladny 2009 sowie ihren Beitrag in diesem Band
76 Vgl. Pfennig 1964

77 Otto 1969, S. 66

78 Brenne 2008, S. 24

79 Regel 2003, S. 121

49



Jochen Krautz

Vieldeutigkeiten«® erscheint, sei eine wissenschaftlich orientierte Kunstdidaktik
tiberhaupt am Ende, da sie das Eigentliche der Kunst nicht nur verfehle, sondern
zerstore. Kunstdidaktik habe sich »mit den avancierten Formen der Produktion
von Bewusstsein mitzubewegen, die in der Gegenwartskunst angelegt sind«, und
dies »notfalls ohne Wissenschaftsbasis, legitimiert durch die Nahe zu kiinstleri-
schen Vorgehensweisen«.8' Kunstpaddagogik solle daher eine »didaktikfreie Zone«
sein mit der »Mdglichkeit zur zeitweiligen Befreiung beider Subjekte [Lehrer und
Schiiler] vom pddagogischen Zwangg, in der sich beide im &sthetischen Zustand
eines »Wach da«-Seins selbst gentigen.®

Solche Kunst-Didaktik verldsst sich darauf, dass die Kunst selbst schon didakti-
schen Anspruch habe.?* Dieser werde jedoch von den Kiinstlern geleugnet, weil
der Didaktik der Ruf des Schulmeisterlichen und Besserwisserischen vorauseile,
an dem Vertreter wie Klafki, Otto oder Heimann Schuld seien.®* Auch hier wird
daher empfohlen, dass sich »die Theoriebildung in der Didaktik der Kunst an
den Theorien, Methoden, Strategien aus der Bildenden Kunst orientieren« solle.®
(Wobei stillschweigend angenommen wird, mit dem Bezug auf die Kunst der der
Didaktik unterstellten Besserwisserei, Uberheblichkeit und Intoleranz entkommen
zu sein.) Kiinftige Kunstlehrerinnen und Kunstlehrer hétten eine »kiinstlerische
Haltung« zu entwickeln, durch deren »Vorsprung« wachse »ihnen die Autoritdt
zu, mit der sie ihren Schiilerinnen und Schilern Kunst vermitteln konnen«.%¢ Hier
erscheint also erneut der Kinstlerlehrer, der aufgrund der Aura der Kunst selbst
an Autoritat gewinnt und ohne didaktische Reduktion die Kunst unmittelbar als
Kunst verkorpern und gegen ihre Vereinnahmung durch die Padagogik verteidi-
gen konne.

Damit wird die Frage der Verantwortlichkeit einer solchen Position virulent,
denn hier tritt die Verantwortung gegeniber »der Kunst« vor die padagogische
Verantwortung. Die Kunst selbst aber kann keine Ziele oder Wege vorgeben,
sie legitimiert nicht an sich padagogisches Handeln, wenn dieses im hier ge-
meinten Sinne verantwortlich sein will. Sonst — so schon Giffhorn — dient die
Kunst »nicht mehr dem Menschen, sondern die Menschen miissen der Idee der
Kunst dienen«.®” Dann aber wird die »Notwendigkeit einer bergreifenden pa-

80 Selle 2006, S. 30

81 Selle 2006, S. 31

82 Selle 2003a, S. 190

83 Dies mag fiir manche Kunst — wie einige Spielarten partizipativer Handlungskunst oder
auch die explizit bilddidaktischen Arbeiten eines Rémy Zaugg — zutreffen, ist aber sicher-
lich nicht soweit verallgemeinerbar, dass sich daraus ein Didaktik-Verzicht ableiten liefe.
Zudem wird Didaktik hier auf die Methodik der Vermittlung reduziert, die grundlegend zur
didaktischen Reflexion gehérenden Legitimations- und Zielfragen werden vernachlassigt.

84 Vgl. Dimke 2008, S. 48f.

85 Dimke 2008, S. 49

86 Dimke 2008, S. 49

87 Giffhorn 1979, S. 69



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

dagogischen Zielkategorie«® Ubersehen und man miisste analog zu Wolfgang
Klafkis Urteil {iber eine unreflektierte Wissenschaftsorientierung von Unterricht
von einer »naiven Kunstgldubigkeit« und einer padagogisch nicht reflektierten
»Kunstorientierung« des Unterrichts sprechen.®* Hans Meyers hat schon friiher
darauf hingewiesen, dass aus der Kunst eruierte kiinstlerische Kategorien nicht
mit kunsterzieherischen Kategorien gleichzusetzen sind: Die »Padagogik einer
Sache« unterscheide sich von der »Sache selbst«: »Das Unsachgemafe derartiger
Kurzschaltungen verrdt meist eine naive padagogische Motivation. «*

Auch garantiert der moglichst nahtlose Anschluss an den jeweils aktuellsten
»Fortschritt« der Kunst keineswegs »fortschrittliche« Kunstpadagogik.®' Dies hat
Ernst Gombrich am Ende seines Buches tber »Kunst und Fortschritt« treffend for-
muliert: »Nirgendwo ist es dringender als in der heutigen Kunsterziehung, Dis-
tanz zu gewinnen und uns zu fragen, was wir eigentlich von der Kunst wollen.
Die gedankenlose Anbetung jeder Neuerung kann nie die menschlichen Werte
ersetzen, auf denen auch die Kunst ruhen muss.«®? Daraus folgt nicht, aktuelle
Kunst im Unterricht zu ignorieren, sondern padagogisch und didaktisch begriin-
det mit ihr umzugehen.

Dies gilt nicht weniger fiir Spielarten einer Uberschitzung der Bedeutung von
Kunst fir die Pidagogik, die sich nicht am zeitgendssischen, sondern eher am
Kunstbegriff der friihen Moderne, insbesondere am Expressionismusparadigma
orientieren. lhnen wird »das Schopferische« zu einer Art Mysterium, das »einer
wissenschaftlichen Analyse nicht zuganglich« sei.”® Wenn der Kiinstler — und in
der Folge der Schiiler — vorrangig »seiner inneren Welt Ausdruck und Bedeutung
verleiht«, kann zwar gehofft werden, dass aus dieser Ich-Zentrierung Sinngebung
fiir andere erwédchst; aus dem Blickwinkel einer dialogisch verfassten Personalitat
scheint sich hier jedoch gerade in padagogischer Perspektive viel mehr die Gefahr
jener »lllusionen von Autonomie« zu ergeben, die das Ich dem Du als vorgeord-
net verstehen.™

Die Kritik, die Christian Demand in diesem Band an manchen hypertrophen
Selbstzuschreibungen der Kunstpadagogik ibt, trifft genau solche kunstreligiosen
Haltungen: »Es ist der staunenswert kritikimpragnierte Glaube an die wunderba-
re, beseligende, pazifizierende, bewusstseinserweiternde, wirklichkeitserschlie-

88 Vgl. Klafki 2007, S. 44

89 Vgl. Klafki 2007, S. 32

90 Meyers 1973, S. 53

91 So auch Diethart Kerbs: »Jeglicher Unterrichtsgegenstand in jeglichem Fach muf sich pa-
dagogisch und politisch legitimieren — und diese Legitimation ist nicht durch den bloen
Verweis auf eine momentan aktuelle Entwicklung in der Bezugsdisziplin des Faches (also
z. B. in der bildenden Kunst) oder auf eine analoge wissenschaftliche Entwicklung (z. B. in
der Kunstwissenschaft) zu ersetzen. [...] Der Anschlul an die jeweils modernste Kunst ga-
rantiert keinesfalls automatisch auch die padagogische Progressivitét.« (Kerbs 1980, S. 29)

92 Gombrich 1978, S. 117

93 Volbehr 1997, S. 81

94 Vgl. Meyer-Drawe 1990



Jochen Krautz

Rende, volkserzieherische, wahrnehmungserweiternde und ideologietranszen-
dierende Wirkungskraft der einen, wahren und einzigen Kunst.« Insofern ist sein
pointiert vorgetragener »Misstrauensantrag« hier an der richtigen Adresse.

Der Beitrag von Ulrika Eller-Riiter und ihren Studentinnen in diesem Band zeigt
zudem, dass das eigentliche Wirkmittel der Kunst in der padagogischen Situati-
on nicht allein, vielleicht nicht einmal primar die Kunst selbst ist: Kiinstlerische
Gestaltungsformen sind vielmehr Medium interpersonaler Erziehungs- und Bil-
dungsprozesse. Zwar stellt sie das geschilderte Projekt mit sozial benachteiligten
Kindern in Ruménien in die von Beuys hergeleitete Tradition einer sozial ver-
antwortlichen Kunst, die in die Gesellschaft wirken will. Doch werden hierzu
gerade nicht performative Interventionen, sondern die klassischen kiinstlerischen
Medien gewahlt: Malen, Zeichnen, Drucken, Musik, Theater. Und genau durch
die damit moglichen &sthetischen Erfahrungen, das Werkerlebnis und die lang-
sam wachsenden Darstellungs- und Ausdrucksfahigkeiten beginnt ein Prozess der
Ermutigung und Starkung der Kinder. Insbesondere der Bericht der Studentinnen
zeigt lebhaft, dass die Wirkung »der Kunst« sich tatsdchlich als ein duRerst dichtes
und intensives interpersonales Geschehen darstellt, in dem die Beziehung vom
Ich zum Du das entscheidende Moment wird. Dabei sind aber die kiinstlerischen
Mittel das Medium, die die fehlenden gemeinsame Sprache iiberwinden. Die
Kunststudentinnen lassen sich ganz konkret von dem Antlitz der Anderen und
deren duferer wie innerer Not in die Ver-Antwortung rufen und werden ihr nach
Kraften gerecht. Sie zeigen damit die volle Dimension einer Kunstpadagogik in
personaler Verantwortlichkeit: Der Kiinstler und Kunstpadagoge kann den Schiiler
nicht allein »im hallenden Raum« seiner schopferischen Taten lassen: »Nur wenn
ihn jemand an der Hand fasst, nicht als einen >Schépfer:, sondern als eine in der
Welt verlorene Mitkreatur, um ihm jenseits der Kiinste Gefahrte, Freund, Lieben-
der zu sein, wird er der Gegenseitigkeit inne und teilhaft.«*

Der didaktische Riickzug hinter »die Kunst« {ibersieht also, dass auch die Kunst
durch den Erzieher wirkt, und zwar nicht durch die Aura des Kiinstlertums, son-
dern durch sein Menschsein, denn »Erziehung bedeutet, eine Auslese der Welt
durch das Medium der Person auf eine andere Person einwirken zu lassen«.?
Der Lehrer »darf sich nicht durch ein Phantom vertreten lassen, also auch nicht
durch das Phantom des Kiinstlers oder der kiinstlerischen Freiheit: »Leben aus der
Freiheit ist personhafte Verantwortung oder es ist eine pathetische Posse.«®”

Wer von lIrritationsstrategien der Kunst einen Ausweg aus dem vermeintlichen
padagogischen Dilemma von »Anpassung« an Zwang versus »Aufbegehren« fir
Freiheit erhofft,”® Ubersieht dass »der Gegenpol von Zwang [...] nicht Freiheit,
sondern Verbundenheit« ist.”” Auch wenn also die Gegenwartsdiagnose der Kunst

95 Buber 2000, S. 20
96 Buber 2000, S. 42
97 Buber 2000, S. 28
98 Vgl. Selle 2003b

99 Buber 2000, S. 26



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

stimmt, dergemals wir in einer fragmentierten, heterogenen Welt mit verloren
Sinnbeziigen leben und sich dies in der Kunst spiegelt, kann das Spielen mit
wechselnden Identitdten oder Selbstreferenz im dsthetischen Zustand allein den-
noch kein Weg von Kunstpadagogik sein, wenn es um Verbundenheit zur Welt
und zum Menschen geht: Notwendig wére nicht Irritation, sondern Affirmation
der Person. Kunstpddagogik ist also nicht primar der Kunst verantwortlich, son-
dern dem dialogischen Geschehen, das mit den kiinstlerischen Mitteln moglich
ist.

4.2 Horizont: Gesellschaft

Dass Zeichenunterricht als Menschenbildung eine gesellschaftliche Verantwor-
tung hat, ist in den Anfiangen des Zeichenunterrichts im 18. Jahrhundert noch
selbstverstandlich. Ausgehend von der sozialen Not verwahrloster Kinder entwi-
ckelte etwa Pestalozzi eine geometrisierende zeichnerische Elementarlehre, die
die »verantwortungsvolle Selbsttitigkeit des Einzelnen férdern und damit positive
soziale und politische Auswirkungen auf die Gesellschaft ausiiben« sollte.’ Un-
geachtet der Realisierbarkeit dieser Zusammenhange ist damit aber ein Horizont
gesellschaftlicher Verantwortung formuliert, der tiber die Bildung der Moralitat des
Einzelnen zur Besserung der gesellschaftlichen Verhiltnisse beizutragen sucht.

Weniger in der »Herzensbildung« des Einzelnen denn in den 6konomischen
Zeitanforderungen sahen friihe Vertreter der reformpddagogischen Bewegung
die gesellschaftliche Verantwortung des Kunstunterrichts. Alfred Lichtwark etwa
formulierte: »Die Zukunft unserer Industrie wird mit davon abhdngen, ob wir
entschlossen und imstande sind, der ndchsten Generation eine sorgfaltige kiinst-
lerische Erziehung des Auges und der Empfindung angedeihen zu lassen. Bisher
haben wir nur fiir die Ausbildung von Kiinstlern gesorgt. Dass wir damit allein
eine erste Stelle auf dem Weltmarkte weder erringen noch behaupten konnen,
springt uns jetzt in die Augen, und wir erblicken in der Erziehung eines heimi-
schen Konsumenten, der die hchsten Anforderungen stellt, eine der wichtigsten
Lebensaufgaben. Das wirksame Instrument der Schule, das in unseren Handen
ist, muss diesem Zweck erst dienstbar gemacht werden [...].«'"!

Kunstpadagogik stellt sich hier eindeutig in den Dienst ckonomischer Konkur-
renzfdhigkeit bzw. nationalen Vorrangstrebens (dessen imperialistischer Charak-
ter bekanntermafen in den 1. Weltkrieg flihrte). Verantwortlich fiihlt man sich
demnach der Gesellschaft als nationaler Gemeinschaft und ihrem 6konomischen
Rang in der Welt. Ahnlich eng an den gesellschaftlichen Fortschritt binden sich
Kunstdidaktiken, die dem Modernismus des Bauhauses verpflichtet sind, wie Al-
fred Ehrhardts »Gestaltungslehre«, die »Schopferisches restlos durch Aktualitét

100 Skladny 2009, S. 36
101 Lichtwark 1900S. 18f.



Jochen Krautz

bedingt«'? sieht und deshalb fordert: »Okonomie in der Arbeitszeit, in der Ar-
beitskraft und in der Verwendung des Arbeitsmaterials! Disziplin in der Verarbei-
tung bezliglich Wahl des Materials und der Werkzeuge! Disziplin und Verantwort-
lichkeit in der Gesamtgestaltung! Das sind typische und berechtigte Forderungen
unserer Gegenwart.«'% Kunstpadagogik ist »fiir die Gestaltung der neuen Formen,
fir den ndchsten Schritt verantwortlich!«'*

Die darin enthaltene gesellschaftliche Fortschrittsutopie der frithen Moderne ist
hinlanglich kritisiert worden. Gleichwohl ist in diesen Thesen noch eine Dimen-
sion gesellschaftlicher Verantwortung von Kunstpadagogik aufbewahrt, die in jin-
gerer Zeit nur noch schwach reprasentiert ist, namlich die Aufgabe der Vermitt-
lung konkreter berufsrelevanter Fahigkeiten und Fertigkeiten. Dies meint nicht,
was zeitgenossische »Kompetenz«-Konzepte als allgemeine, anpassungsfihige
Problemldsungsfahigkeiten beschreiben, die fiir Arbeitszusammenhdnge in der
globalen Okonomie beliebig instrumentalisierbar sind.'® Vielmehr geht es um
elementare Entwurfs-, Visualisierungs- und Gestaltungsfahigkeiten, die in vielen
Berufen relevant sind, also um ein konkretes Kénnen,'* das damit aufgrund sei-
ner Relevanz fiir die Bildung der Person und ihrer verantwortlichen Mitarbeit in
der Gesellschaft und nicht allein aufgrund seiner 6konomischen Zweckhaftigkeit
legitimiert ist.

Kritisch gewendet wurde die Frage gesellschaftlicher Verantwortung des Kunst-
unterrichts dann vom Konzept Visuelle Kommunikation (VK) zu Beginn der
1970er-Jahre: Es galt als Ausdruck gesellschaftlicher Verantwortung, die Affirma-
tion der 6konomischen und politischen Verhéltnisse durch Kunst und visuelle
Medien radikaler Kritik zu unterziehen, durch diese Kritik zur Emanzipation der
Schiiler von diesen Verhiltnissen beizutragen und sie derart nicht nur zu verbes-
sern, sondern auch ganz zu lberwinden.'”” Das Fach Visuelle Kommunikation
trat damit mit einem gesellschaftlichen Gesamtverantwortungsanspruch an. Die
Geschichte des Scheiterns dieses Paradigmas in seiner Radikalitét ist hinlanglich
bekannt, wenn auch eine langjihrige aulerschulische Praxis emanzipatorisch
verstandener &sthetischer Bildung etwa von Wolfgang Zacharias u. a. hervorzu-
heben ist, die konkret in die soziale Verantwortung eintrat und versuchte, gesell-
schaftliche Verantwortungsbereitschaft zu férdern.'® Entscheidend ist, dass dieser
Horizont politisch-gesellschaftlicher Verantwortung seitdem als notwendig zum
Fachverstindnis gehorig gelten kann. Es deckt sich in einer entideologisierten

102 Ehrhardt 1932, S. 14

103 Ehrhardt 1932, S. 15

104 Ehrhardt 1932, S. 21

105 Ein solches, auf Anpassung der Person an die Funktionszwinge globaler Okonomie zielen-
des Kompetenzkonzept vertritt etwa die OECD mit lhrer PISA-Studie: vgl. Krautz 2009b und
2009c.

106 »Kompetenz« also verstanden als »Befahigung zur Bewadltigung« (Wollersheim 1993)

107 Vgl. fiir dieses revolutiondre Paradigma der VK z. B. Borchhardt/Dunkel/Stiiber 1972; zur
Kategorisierung der politischen Ziele der VK vgl. Krautz 2004, S. 214-226

108 Vgl. Mayrhofer/Zacharias 1976



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

Fassung durchaus mit dem oben erlduterten sozial orientierten Verantwortungs-
begriff der »Padagogik der Kommunikation« Klaus Schallers. Ihm zufolge ist es
nicht nur »das mit Sinn immer schon Versorgte, das Objektive«, das Sinn gene-
riert, »sondern das Widersinnige, das politisch-6kologisch-technologisch Krisen-
hafte, das Bedrohende in unserer Menschenwelt klagt den Menschen ein in die
Verantwortung«. '

Gerade das Problem der 6kologischen Zukunftsverantwortung findet seinen
Niederschlag in einem der wenigen kunstpadagogischen Konzepte, das den Ho-
rizont gesellschaftlicher Verantwortung von Kunstpadagogik und den Autonomie-
anspruch des Kunstwerks didaktisch reflektierend zum Ausgleich bringt. Martin
Ziilch hat in expliziter Auseinandersetzung mit einer verkiirzt verstandenen Auto-
nomieasthetik, zu der ausgerechnet der ehemalige Vordenker der VK, Hermann K.
Ehmer, spéte Zuflucht suchte,'® gezeigt, dass die vermeintliche Sinn- und Funkti-
onsabstinenz der Kunst nicht nur diese selbst verfehlt, sondern sich auch jeder ge-
sellschaftlichen Verantwortung entledigt: »Auch in der deutschen Kunstpadagogik
verstarkt sich der Trend, das genuin Kiinstlerische nur auf die Kunst selbst zu be-
ziehen, die >Kunst als Kunst« also als >selbstreferenziellc, szweckfrei¢, >sinnabsti-
nentc oder als »ethisch indifferent« zu definieren. Es entwickelt sich ein neuartiges
I’art pour I"art— Denken [...]«.""" Hier drohe »ein auf pure Selbstreferenz und mo-
nadenhafte Subjektivitat fixiertes Denken jegliche Vermittlungsschritte zwischen
Kunst und Lebenspraxis zu unterbinden«."? Zilch betont statt dessen, es sei ge-
rade die Spannung zwischen » Eigen-Sinn-Stiftung« der Kiinste, deren praktische
und theoretische Aneignung unserem Fach ein ungewohnliches Profil verleihen
kann, und deren Einbindung, Anschlussfahigkeit und Sinnstiftungskompetenz im
Zusammenhang mit anderen Fachern und Lebensbereichen«, aus der die Kunst-
pddagogik ihren Beitrag zu einer Schule gewinnen kann, in der man tatsachlich
flir's Leben lernt."” Seine Beitrdge zur Umweltbildung im Fach Kunst zeigen, dass
sich gerade an der Kunst die »Schliisselprobleme« der Gegenwart (Klafki) auf
eine eigene, eben kunstspezifische Weise erfahren und reflektieren lassen, ohne
dass deshalb das Kunstwerk in seiner Eigenart beschadigt wiirde. Ziilch fragt also
in einer sorgfiltigen didaktischen Reflexion von auf8erhalb der Kunst auf deren
Verantwortung und Bedeutsamkeit fiir die Welt, ohne ihr deshalb normative Rah-
men setzen zu wollen. In seinem Beitrag in diesem Band greift Martin Ziilch das
Problem &kologischer Verantwortung wieder auf, arbeitet hier jedoch eher im
kommunikativen Kontext des Grafik-Designs. Er nédhert sich damit zeitgendssi-
schen Konzepten einer »Bildkompetenz« oder »Visuellen Kompetenz«, die bild-

109 Schaller 1987, S. 278
110 Vgl. Ehmer 1994

111 Zilch 1997, S. 4

112 Behr/Ziilch 1994, S. 34
113 Behr/Ziilch 1994, S. 36

29



Jochen Krautz

liche Rezeptions- und Sprachfihigkeit anleiten wollen, um in einer zunehmend
von Bildern gepréagten Welt Miindigkeit zu férdern.”*

Kunstpddagogik im Horizont gesellschaftlicher Verantwortung muss also die
Schliisselprobleme der jeweiligen Zeit beriicksichtigen, muss einerseits eine kri-
tisch-konstruktive Auseinandersetzung mit Kunst und Bildern anleiten und an-
dererseits Fahigkeiten vermitteln, die zu verantwortlichem Mitwirken in dieser
Gesellschaft befahigen.

4.3 Horizont: Mensch

Eine vorrangig anthropologische Orientierung der Kunstpddagogik entstand mit
der »Entdeckung der Kinderzeichnung« und dem neuen reformpddagogischen
Denken »vom Kinde aus« und préagte das Fach bis Anfang der 1960er-Jahre.
Kunstpddagogische Verantwortung galt vor allem dem Kind und seiner Entwick-
lung und nahm bei der Einsicht ihren Ausgang, dass der kleine Mensch — zumin-
dest in unserer Kultur — eine Gestaltungsfahigkeit und ein Ausdruckbediirfnis im
bildnerischen Bereich entwickelt, das sich als eine eigene und spezifische Form
geistiger Auseinandersetzung mit Welt erweist, die ihr eigenes Recht und ihre
eigenen Entwicklungs- und Bildungsmaoglichkeiten hat.

Kunstunterricht in diesem Verstandnis legte den Entwicklungsgang des Kindes
bis ins friihe Jugendalter also nicht nur als didaktisch zu berticksichtigendes »Be-
dingungsfeld« zugrunde, wie dies seit Gunter Otto Ublich ist, sondern versuchte
aus dieser Entwicklungslogik Inhalte und Methoden fiir die verschiedenen Alters-
stufen abzuleiten. Themen und Aufgaben hatten »entwicklungsgemaf« zu sein.

Beispielhaft ist dies bis heute in der Praxis der Waldorfpadagogik realisiert, die
nicht nur in den kiinstlerischen Anteilen des Unterrichts eine dezidiert anthro-
pologische Argumentation zugrunde legt. So ist etwa das Herausarbeiten eines
Werkstiicks wie eines Loffels oder einer Schale aus dem Vollholz, das im kiinst-
lerisch-handwerklichen Unterricht der 6. Klasse der Waldorfschule ansteht,'
weder von kiinstlerischer noch von gesellschaftlicher Relevanz: Die Form ist ge-
brauchsorientiert, die Herstellung des Gebrauchsgegenstands selbst fern ab von
den Verhdltnissen der heutigen Industriegesellschaft. Wesentlich ist vielmehr die
Méoglichkeit elementarer Weltbegegnung tber die Bearbeitung eines Naturmate-
rials, das dem eigenen Willen Widerstand entgegensetzt, dessen Formung, dessen
Bildung den Werkschaffenden selbst bildet. Solche »Begegnung mit der Eigenge-
setzlichkeit der Welt«, vermittelt Giber Anschauung und elementare Sinneserfah-
rung und ausgerichtet auf die Entwicklungslagen der Altersstufen, ist Grundlage
einer Kunstpadagogik, die damit versucht, dem menschlichen Kohérenzbediirfnis
durch die Erfahrung von Sinnhaftigkeit, Verstehbarkeit und Handhabbarkeit der

114 Vgl. Bering 2006, Niehoff 2006. Diese Ansétze haben damit eine gewisse Verwandtschaft
zum aufkldrerischen Konzept der VK, ohne jedoch deren gesellschaftskritischen Impuls
noch zu teilen.

115 vgl. Richter 2006, S. 506f.



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

Welt zu entsprechen.''® Aus der Anthropologie wird hier also eine bildungstheo-
retisch begriindete Kunstpadagogik hergeleitet.

Die Fragwiirdigkeit kanonischer Ableitungen von Themen und Inhalten aus ei-
ner als allgemeingiiltig angenommen Anthropologie wird dabei von Vertretern
der Waldorfpadagogik inzwischen selbst kritisch erdrtert,’” die Kunstdidaktik
hat die kritische Diskussion iiber eine vorrangige Orientierung an altersgema-
Ren Entwicklungslagen in den 1970er-Jahren vollzogen."® Auch bildnerische
Entwicklung, so zeigt sich, ist nicht unabhdngig von kulturellen Kontexten und
daher nicht tberzeitlich, sondern historisch gebunden. Wolfgang Klafki hat zu-
dem schon friih die von der Musischen Erziehung vertretene These zuriickgewie-
sen, dass es eine Entsprechung von Phylogenese und Ontogenese im Bereich der
kiinstlerischen Entwicklung gebe (»biogenetisches Grundgesetz«)."® Diese These
kann allenfalls, dann aber durchaus fruchtbar, als didaktische Hilfskonstruktion
verstanden werden, die die Auswahl altersaddquater Darstellungsweisen aus der
Kunstgeschichte unterstiitzen kann.

Vielmehr konnte eine anthropologische Orientierung der Kunstpadagogik von
einer Phdnomenologie der Person ausgehen, wie sie Jost Schieren in diesem Band
entfaltet. Als Dimensionen des Ich kennzeichnen Kérper, Gefiihl, Gedédchtnis und
Erinnerung, Denken, Verstehen, Urteilen, Mitmenschen und Sinn damit zugleich
Bildungsdimensionen, auf die sich auch Kunstpadagogik beziehen kénnte. Und
Schieren macht — wie bereits erwédhnt — deutlich, dass mit der Waldorfpadagogik
eine padagogische Praxis vorliegt, die in spezifischer Weise gerade die kiinstleri-
schen Bildung dieser personalen Dimensionen zu realisieren versucht. Es ist dies
somit ein Verstandnis von Bildung und Erziehung, »das strukturell die Person in
ihrer Ganzheit sieht und anzielt. Es ist das eine Betrachtungsweise, fiir die sich
Laufe der abendldndischen Kulturgeschichte die Bezeichnung »Humanismus«< im
Sinne einer Kultur und Zivilisation des Menschen fiir den Menschen herausge-
pragt hat.'2°

Die didaktischen Folgerungen fiir eine Kunstpadagogik, die sich am Person-
begriff orientiert, versucht der Autor dieser Einflihrung selbst in einem weiteren
Beitrag in diesem Band zu konkretisieren.

Eine anthropologische Grundorientierung, die die Kunstpadagogik bis heute
tatsachlich latent pragt, ist der reformpadagogische Mythos vom »schopferischen
Kind«, das mit seiner unverdorbenen Schopferkraft dem Genie des Kiinstlers na-
hestehe.?' Daraus ergeben sich wesentliche Fragen: »In welchem Verhiltnis ste-
hen die Entdeckung der schopferischen Natur des Kindes und die padagogische
Vermittlung zueinander? Welche Aufgabe hat die Kunstpddagogik? Soll sie ledig-

116 Vgl. Schieren 2008, S. 82ff.
117 Vgl. Schieren 2008, S. 82ff.
118 Vgl. Giffhorn 1979, S. 201-205
119 Vgl. Klafki 1967

120 Flores d’Arcais 1991, S. 79

121 Vgl. Ullrich 1999

2



Jochen Krautz

lich einen schiitzenden Raum fiir kindliche Kreativitat schaffen? An welcher Stelle
soll sie eingreifen, vermitteln und mit welchem Ziel soll sie das tun?«'?? Diese
Ambivalenzen betreffen kunstpadagogische Verantwortung unmittelbar, denn die
Figur des »Kiinstlerkindes« zieht das vermeintliche Dilemma von »Fiihren oder
Wachsenlassen« nach sich.'?® Dies hat Martin Buber schon friih zu seiner Kritik
am Prinzip der »Entfaltung der schépferischen Kréfte im Kinde« veranlasst, das
die dialogische Verfasstheit der Person tibersieht und das Kind »ganz unverbun-
den [...] im hallenden Raum seiner Taten«'?* stehen lasst, statt es in die Ver-Ant-
wortung zu holen. Das Problem zieht sich bis in zeitgendssische Konzeptionen
der Kunstpadagogik, wie Helene Skladny in diesem Band zeigt.

Eine anthropologische Fundierung von Kunstpddagogik im Sinne des perso-
nalen Verhaltnisses von Antwort und Verantwortung nimmt Hubert Sowa in sei-
nem Beitrag vor. Er betont das Verhaltnis zum Sichtbaren als konstitutiv fiir den
Menschen, dessen Blick in einem verstehenden Antwortverhaltnis zur Welt steht
und demnach vom Sichtbaren selbst konstitutiv in die Verantwortung gerufen ist.
Aus diesem Weltverhdltnis einer »korresponsiven Sichtigkeit« leitet er die zentra-
le Zielbestimmung des Faches ab, das es primdr mit Sichtbarem zu tun hat, das
rezeptiv und produktiv Antwort fordert — eine Antwort, die jedoch ebenfalls ver-
antwortet werden muss: Es geht um den »verantworteten Blick«. Sowa knlpft hier
zugleich an die Tradition einer entwicklungspsychologischen Orientierung der
Kunstpddagogik an, da er die altersgemédfRe Ausdifferenzierung dieses Verhaltnis-
ses zur sichtbaren Welt und eine verantwortliche gesamtcurriculare Konzeption
der gestalterischen und rezeptiven Arbeitsbereiche einfordert.

Sowas hermeneutische Orientierung verweist in anthropologischer Perspektive
auf den Menschen als geistiges Wesen, das in der Verbindung von Sinnlichkeit
und Vernunft Welt zu erfassen, Vorstellungen zu bilden und in eine eigene Ge-
stalt zu bringen vermag. »Anschauende Urteilskraft« nannte Goethe eine solche
produktive Téatigkeit in der Anschauung des Objekts.'* In diesem Sinne betonte
Konrad Fiedler in seiner gerade fiir die Kunstpadagogik bedeutsamen Kunstthe-
orie, dass kiinstlerisches Schaffen von »Geistesklarheit«, »Ruhe des objektiven
Interesses« und »darstellender Tatigkeit« gepragt sei.'?* Genau diese Idee lag der
von der Kunsttheorie Britsch’/Kornmanns ausgehenden, bis heute aktiven siid-
deutschen Schule der Kunsterziehung zugrunde:'*” Zeichnerische, malerische,
plastische Formgebung gilt als den Stufen kindlicher Entwicklung folgende geis-
tige Leistung, die nach Britsch in der »Umwandlung vom Gesehenen zum Ge-
dachten« besteht'?%: »Nicht nur der Gegenstand gibt die Form, sondern vor allem

122 Skladny 2009, S. 169

123 Litt 1952

124 Buber 2000, S. 20

125 Vgl. Schieren 1998

126 Kultermann 1998, S. 192
127 Vgl. www.gestalt-archiv.de
128 Schiitz 1993, S. 20



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

der Geist!«'* Die sichtbare Erscheinung wird in der Zeichnung »als verstandene
Form ein Teil des bildenden Menschengeistes und unterliegt dessen Gesetzen«.'*°
Damit ist die kiinstlerische Gestaltung an ein »Uber-Geordnetes«, »All-Gemei-
nes«, an Gesetz und Wert gebunden.''

Carina Sucker konkretisiert dies in diesem Band am Beispiel des naturalisti-
schen Zeichnens. Sie zeigt, dass die »Orientierung: Geist«'*? auf verstehenden
Weltbezug im Zeichnen zielt, nicht Irritation und Verfremdung, sondern Klarung
und Sinn betont. So erweist sich auch, dass eine womdglich nur bedingt »zeit-
gemafe« kiinstlerische Form sehr wohl hohe kunstdidaktische Relevanz besitzen
kann, wenn sie die Achtsamkeit gegentiber den Dingen durch Sensibilisierung fiir
dessen Qualitdten unterstiitzt, wenn sie Wege des Mitlebens als »Teilnahme an
einer gemeinsamen Lebensform« und einer »gemeinsamen geistigen Welt« durch
»Mimesis, Einfiihlung und Verstehen«'* aufzeigt. Insofern betont Sucker zurecht,
dass Jugendliche auch ein Recht auf diese entwicklungsgemdlle Fahigkeitsbil-
dung haben, die nicht mit vermeintlich »kiinstlerischen« Argumenten unterlassen
werden darf.

Die Beitrdge des Bandes zielen somit insgesamt darauf, theoretische und prakti-
sche Aspekte einer verantworteten Balance von Kunst und Padagogik zu entfal-
ten. Wie diese didaktisch konkretisiert werden kann, machen Beispiele deutlich
und wird im Beitrag des Herausgebers konkretisiert.

Bricht man abschlieRend den in dieser Einfiihrung aufgerissenen und im ganzen
vorliegenden Band formulierten hohen Anspruch von Verantwortung herunter auf
die wenigen Schulstunden, die real existierendem Kunstunterricht zur Verfligung
stehen, so kann man sich diesem entweder unter dem Hinweis der Nichtreali-
sierbarkeit der Verantwortung zu entziehen versuchen; oder man versteht ihn als
Pladoyer pro domo, um sich der Bedeutsamkeit der Kunst in der Schule zu versi-
chern; oder es kann die Verantwortung, mit dieser kostbaren Zeit sinnvoll umzu-
gehen, umso deutlicher hervortreten. Wenn auch der zweite Aspekt wesentlich
ist, so versteht sich der vorliegende Band gleichwohl als entschiedenes Pladoyer
fir letztere Option.

Literatur

Adams, Robert: Why people photograph. New York 1994
Adler, Alfred: Der Sinn des Lebens. Frankfurt a. M. 1973
Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie. Frankfurt a. M. 1973

129 Herrmann 1963, S. 42
130 Herrmann 1963, S. 42

131 Vgl. Herrmann 1953, S. 31
132 Krautz 2009e

133 Fuchs 2008, S. 285f.



Jochen Krautz

Antonovsky, Aaron: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit. Tiibingen
1997

Bauer, Joachim: Warum ich fiihle, was du fiihlst. Intuitive Kommunikation und das
Geheimnis der Spiegelneuronen. Hamburg 2005

Behr, Manfred/Ziilch, Martin: Kunst im schalltoten Raum? Ein Gegenentwurf zu Her-
mann K. Ehmers gewendetem Kunstverstiandnis. In: BDK-Mitteilungen 4/1994,
S.28-37

Bilstein, Johannes: Kunst und Erziehung — Ahnlichkeiten im Ungleichen. In: Hanel,
Bernhard/Wagner, Robin (Hrsg.): Spannungsfeld Kunst. Sinnhorizonte und Gestal-
tungsziele heute. Stuttgart, Berlin 1997, S. 103-130

Blinne, Jens/Seubold, Ginter: Drei Kontexte des Bildungsbegriffs: Kunst, Wissen-
schaft, Spiritualitat. In: Schieren, Jost (Hrsg.): Bildungsmotive in Kunst und Wissen-
schaft. Oberhausen 2008, S. 9-31

Bohnsack, Fritz: Martin Bubers personale Padagogik. Bad Heilbrunn 2008

Bohm, Winfried: Theorie und Praxis. Eine Einflihrung in das pddagogische Grundpro-
blem. Wiirzburg 19952

Borchhardt, Johannes/Dunkel, Ole/Stuber, Joachim: Audiovisuelle Medien in der
Schule 1. Zur politischen Okonomie visueller Kommunikation. Ravensburg 1972

Bowlby, John: Bindung als sichere Basis. Grundlagen und Anwendung der Bindungs-
theorie. Miinchen 2008

Brenne, Andreas: Exkurs Feldforschung. In: Kunst+Unterricht »Feldforschung«
320/2008, S. 24

Buber, Martin: Rede iber das Erzieherische (1925). In: ders.: Reden iber Erziehung.
Giutersloh 2000, S. 11-49

Buber, Martin: Das dialogische Prinzip. Gitersloh 2006

Burchardt, Matthias: Von der Verantwortung der Verantwortung. In: Vierteljahres-
schrift fir wissenschaftliche Padagogik 1/2007, S. 68-79

Clair, Jean: Die Verantwortung des Kiinstlers. Avantgarde zwischen Terror und Ver-
nunft. Kéln 1998

Danner, Helmut: Verantwortung und Padagogik. Anthropologische und ethische Un-
tersuchungen zu einer sinnorientierten Padagogik. Konigstein 1983

Dimke, Ana: Das Bildende als Part der Kunst. In: Billmayer, Franz (Hrsg.): Angeboten.
Was die Kunstpddagogik leisten kann. Miinchen 2008, S. 43-53

Dreyer, Andrea: Kunstpddagogische Professionalitdt und Kunstdidaktik. Eine qualita-
tiv-empirische Studie im kunstpddagogischen Kontext. Miinchen 2005

Ehrhardt, Alfred: Gestaltungslehre. Die Praxis eines zeitgemalen Kunst- und Werk-
unterrichts. Weimar 1932

Fend, Helmut: Entwicklungspsychologie des Jugendalters. Wiesbaden 20053

Fischer, Wolfgang: Wozu taugt die »pddagogische Verantwortung«? In: Meyer-Drawe,
Kéte/Peukert, Helmut/Ruhloff, Jorg (Hrsg.): Padagogik und Ethik. Beitrdge zu einer
zweiten Reflexion. Weinheim 1992, S. 181-198

Fuchs, Thomas: Das Gehirn — ein Beziehungsorgan. Eine phdnomenologisch-6kolo-
gische Konzeption. Stuttgart 2008

Giffhorn, Hans: Kritik der Kunstpadagogik. Chancen und Gefahren &sthetischer Er-
ziehung. Kéln 1979

Gombrich, Ernst H.: Kunst und Fortschritt. Wirkung und Wandlung einer Idee. K&In
1978



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

Grossmann, Klaus E./Grossmann, Karin (Hrsg.): Bindung und menschliche Entwick-
lung. John Bowlby, Mary Ainsworth und die Grundlagen der Bindungstheorie.
Stuttgart 2003

John, Ridiger: Objekt Subjekt Pradikat. Ein Exkurs tber systemische Kunst und kri-
tische Asthetik. In: Internationale Gesellschaft der Bildenden Kiinste (IGBK); Lan-
desakademie SchloB Rotenfels; Kettel, Joachim (Hrsg.): Kiinstlerische Bildung nach
Pisa. Beitrdge zum internationalen Symposium Mapping Blind Spaces — Neue
Wege zwischen Kunst und Bildung. Museum fiir neue Kunst, Zentrum fiir Kunst
und Medientechnologie Karlsruhe und Landesakademie Schlof8 Rotenfels, Ober-
hausen 2004, S. 315-319

Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische
Zivilisation. Frankfurt a. M. 2003

Jung, Karl Otto: Kuinstlerisches Handeln. Bausteine zu einer Lehre in den Bildenden
Kinsten. Berlin 2000

Kerbs, Diethart: Wider den Kunstoptimismus. In: Kunst+Unterricht 61/1980, S. 29

Klafki, Wolfgang: Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik. Zeitgemafe Allge-
meinbildung und kritisch-konstruktive Didaktik. Weinheim, Basel 2007°

Krautz, Jochen: Vom Sinn des Sichtbaren. John Bergers Asthetik und Ethik als Impuls
fur die Kunstpadagogik am Beispiel der Fotografie. Hamburg 2004

Krautz, Jochen: Kunst, Pddagogik, Verantwortung. Anmerkungen zur Verantwortung
kunstpadagogischer Forschung und Praxis. In: Meyer, Torsten/Sabisch, Andrea
(Hrsg.): Kunst Padagogik Forschung. Aktuelle Zugénge und Perspektiven. Bielefeld
2009 (a), S. 137-147

Krautz, Jochen: Ware Bildung. Schule und Universitat unter dem Diktat der Okono-
mie. Kreuzlingen/Miinchen 20092 (b)

Krautz, Jochen: Bildung als Anpassung? Das Kompetenz-Konzept im Kontext einer
okonomisierten Bildung. In: Fromm Forum 13/2009 (c), S. 87-100 (http://forum-
kritische-paedagogik.de/start/download.php?view.553)

Ladenthin, Volker: Ist die Kunst bildend? Bildungsmotive fiir die Kunst. In: Schieren,
Jost (Hrsg.): Bildungsmotive in Kunst und Wissenschaft. Oberhausen 2008,
S.33-73

Lévinas, Emmanuel: Humanismus des anderen Menschen. Hamburg 1989

Lichtwark, Alfred: Ubungen in der Betrachtung von Kunstwerken. Nach Versuchen
mit einer Schulklasse. Dresden 1900°

Liesbrock, Heinz: Die Wahrheit des Sichtbaren. Edward Hopper und die Fotogra-
fie. In: Kéltzsch, Georg-W./ders. (Hrsg.): Edward Hopper und die Fotografie. Die
Wahrheit des Sichtbaren. Kéln 1992, S. 15-33

Lingner, Michael: Krise, Kritik und Transformation des Autonomiekonzepts moderner
Kunst. Zwischen Kunstbetrachtung und &sthetischem Dasein. In: ders./Maset, Pier-
angelo/Sowa, Hubert (Hrsg.): Asthetisches Dasein. Perspektiven einer performati-
ven und pragmatischen Kultur im 6ffentlichen Raum (k23). Hamburg 1999,
S.25-45

Maritain, Jacques: Die Menschenrechte und das natiirliche Gesetz. Bonn 1951

Maritain, Jacques: The Responsibility of the Artist. New York 1960

Merleau-Ponty, Maurice: Das Auge und der Geist. Philosophische Essays. Hamburg
2003

Messner, Johannes: Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik
und Wirtschaftsethik. Innsbruck, Wien, Miinchen 1966°

U1



Jochen Krautz

Mayrhofer, Hans/Zacharias, Wolfgang: Asthetische Erziehung. Lernorte fir aktive
Wahrnehmung und soziale Kreativitdt. Reinbek/Hamburg 1976

Meyer-Drawe, Kate: Illusionen von Autonomie. Diesseits von Ohnmacht und All-
macht des Ich. Miinchen 1990

Meyer-Drawe, Kate: Nachdenken lber Verantwortung. In: Fauser, Peter/Luther, Hen-
ning/dies. (Hrsg.): Verantwortung. Friedrich Jahresheft X, Seelze 1992, S. 14-16

Meyers, Hans: Theorie der Kunsterziehung. Reflexionen zur fachwissenschaftlichen
und bezugswissenschaftlichen Grundlegung der Kunstdidaktik. Frankfurt a. M.
1973

Otto, Gunter: Kunst als ProzeB im Unterricht. Braunschweig 19692

Peez, Georg (Hrsg.): Kunstpadagogik und Biografie. 52 Kunstlehrerinnen und Kunst-
lehrer erzahlen aus ihrem Leben — Professionsforschung mittels autobiografisch-
narrativer Interviews. Miinchen 2009

Pfennig, Reinhard: Gegenwart der Bildenden Kunst. Erziehung zum bildnerischen
Denken. Oldenburg 1964

Rauterberg, Hanno: Und das ist Kunst? Eine Qualitatspriifung. Frankfurt a. M. 2007

Rauterberg, Hanno: Polizeischule oder Ort zum Herumsauen? Hanno Rauterberg im
Gesprach mit Christian Demand und Olaf Metzel. In: DIE ZEIT 22/21.05.2008,
S. 47

Regel, Giinther: Die Zweite Moderne, die Schule und die Kunst — Konsequenzen fiir
die kiinstlerische Bildung. In: Buschkiihle, Carl-Peter (Hrsg.): Perspektiven kiinstle-
rischer Bildung. Texte zum Symposium »Kiinstlerische Bildung und die Schule der
Zukunft. K6In 2003, S. 121-139.

Richtlinien fiir die gymnasiale Oberstufe in Nordrhein-Westfalen — Kunst. Frechen
1996

Rizzolatti, Giacomo/Sinigaglia, Corrado: Empatie und Spiegelneurone. Die biologi-
sche Basis des Mitgefiihls. Frankfurt a. M. 2008

Schachtschneider, Karl Albrecht: Res publica, res populi. Grundlegung einer Allge-
meinen Republiklehre. Ein Beitrag zur Freiheits-, Rechts- und Staatslehre. Berlin
1994

Schaller, Klaus: Wie weit reicht die padagogische Verantwortung? In: ders.: Padago-
gik der Kommunikation. Anndherungen, Erprobungen. Sankt Augustin 1987,
S.264-281

Schaller, Klaus: Alles flielle von selbst! Bemerkungen zum Verantwortungsverstandnis
bei J. A. Comenius. In: Fauser, Peter/Luther, Henning/Meyer-Drawe, Kéte (Hrsg.):
Verantwortung. Friedrich Jahresheft X, Seelze 1992, S. 132-133

Schier, Flint: Malerei nach der Kunst? Kommentare zu Wollheim (1991). In: Harrison,
Charles/Wood, Paul (Hrsg.): Kunsttheorie im 20. Jahrhundert. Kiinstlerschriften,
Kunstkritik, Kunstphilosophie, Manifeste, Statements, Interviews. Band 2. Ostfil-
dern-Ruit 2003

Schmiicker, Reinold: Funktionen der Kunst. In: Kleimann, Bernd/Schmiicker, Reinold
(Hrsg.): Wozu Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion. Darmstadt 2001, S. 13-33

Selle, Gert: Kunstpadagogik und ihr Subjekt. Entwurf einer Praxistheorie. Oldenburg
2003%(a)

Selle, Gert: Das Eine oder das Andere. Uber eine minimalistische Didaktik der dsthe-
tischen Irritation. In: BDK-Mitteilungen 3/2003(b), S. 2-7



Verantwortungshorizonte der Kunstpadagogik. Zur Einfiihrung

~N

Skladny, Helene: Asthetische Bildung und Erziehung in der Schule. Eine ideenge- 3
schichtliche Untersuchung von Pestalozzi bis zur Kunsterziehungsbewegung.
Miinchen 2009

Sowa, Hubert: Einleitung. In: Lingner, Michael/Maset, Pierangelo/ders. (Hrsg.): As-
thetisches Dasein. Perspektiven einer performativen und pragmatischen Kultur im
offentlichen Raum (k23). Hamburg 1999, S. 13-22

Sowa, Hubert: Ethische Implikationen kunstpadagogischer Prozesse — Vorbemerkun-
gen zu einer kiinftigen kunstpadagogischen Handlungstheorie. In: Buschkiihle,
Carl-Peter (Hrsg.): Perspektiven kiinstlerischer Bildung. Texte zum Symposium
»Kiinstlerische Bildung und die Schule der Zukunft«. KéIn 2003, S. 213-233

Sowa, Hubert: Imperative der Kunst. Zum Problem der Werteorientierung im kiinst-
lerisch-dsthetischen Bereich. In: Matthes, Eva (Hrsg.): Werteorientierter Unterricht
— eine Herausforderung fiir die Schulfacher. Donauw®érth 2004

Spaemann, Robert: Gliick und Wohlwollen. Versuch tiber Ethik. Stuttgart 1990

Speck, Otto: Erziehung und Achtung vor dem Anderen. Zur moralischen Dimension
der Erziehung. Miinchen, Basel 1996

Volbehr, Hartwig: Bewultseinswandel und schopferischer Prozess. In: Hanel, Bern-
hard/Wagner, Robin (Hrsg.): Spannungsfeld Kunst. Sinnhorizonte und Gestaltungs-
ziele heute. Stuttgart, Berlin 1997, S. 78-102

Waldenfels, Bernhard: Antwort und Verantwortung. In: Fauser, Peter/Luther, Henning/
Meyer-Drawe, Kdte (Hrsg.): Verantwortung. Friedrich Jahresheft X, Seelze 1992,

S. 139-141

Weigand, Gabriele: Schule der Person. Zur anthropologischen Grundlegung einer
Theorie der Schule. Wiirzburg 2004

Wollersheim, Heinz-Werner: Kompetenzerziehung: Befahigung zur Bewdltigung.
Frankfurt a. M. 1993

Ziilch, Martin: Kunstpidagogik — Okologie — Umweltbildung. Zuginge zu einer in-
terdisziplindren Problemstellung. In: BDK-Mitteilungen 3/1997, S. 3-11






Helmut Danner

Kunstpadagogik in existenzieller Verantwortung

Aus meiner Schul- und Studienzeit erinnere ich mich an drei Kunsterzieher, an
die Herren Huber, Pressl und Winter. Huber lie uns malen und zeichnen, wozu
wir Lust hatten. Er setzte sich wéahrend der Schulstunde ans Pult und schrieb
Gedichte, wie wir Schiiler munkelten; gegen Ende verkiindete er mit monoto-
ner Stimme: »Mit Malen und Zeichnen dann aufhéren«. Press| brachte uns die
Perspektive und technisches Zeichnen bei, und er liell uns mit breiter Feder und
Tusche verschiedene Schriften tiben. Er ging herum und kommentierte unsere Be-
miihungen. An Winter erinnere ich mich besonders gerne, weil er mir persénlich
das Vertrauen vermittelte, dass ich kein hoffnungsloser Fall, sondern erstaunlicher
Weise in der Lage war, passable Bilder zu malen und brauchbare Tonkriige zu
formen. Er leitete jeden Studenten an, indem er mit Einfachem anfangen liefs und
dann Ratschldge fiir eine Erweiterung machte; so entstand etwa aus ein paar ge-
malten Steinen am Ende ein Wasserfall.

Wie wurden die Kunsterzieher Huber, Pressl und Winter ihrer Verantwortung
gerecht? Dieser Frage wollen wir im Folgenden nachgehen, indem wir erstens
feststellen, dass es zwei unterschiedliche Verantwortungsphianomene gibt; wir
werden deren Strukturen analysieren. Zweitens fragen wir, was es mit padagogi-
scher Verantwortung auf sich hat, um dann drittens die Dimension der Verantwor-
tung fiir die Kunstpadagogik ndher zu bestimmen. Fiir unseren Zusammenhang
schranken wir Pddagogik auf die Schule ein und sprechen zunédchst von der Ver-
antwortung des Lehrers und dann insbesondere der des Kunsterziehers.

1 Zwei Weisen der Verantwortung

Fir unseren Zusammenhang missen wir klar bestimmen, was wir unter Verant-
wortung verstehen wollen. Eines dirfte klar sein: Verantwortung meint, jemand
misse flr die Folgen seines Tuns einstehen.

1919 weist Max Weber in seinem Aufsatz »Politik als Beruf«' darauf hin, dass
eine Gesinnungsethik nicht ausreiche, wonach es genlige, das Rechte zu wollen,
ohne sich um die Folgen kiimmern zu missen. An die Stelle einer Gesinnungsethik
miisse eine Verantwortungsethik treten. Weber unterscheidet weiterhin zwischen
dem Ethos eines Beamten und der Verantwortung eines Politikers. Der Beamte
misse seine Pflicht erfiillen, die darin bestehe, Anordnungen auszufiihren, wah-
rend der Politiker die ausschliellliche Eigenverantwortung fiir das tibernehmen
misse, was er tue. Gerade diese Unterscheidung markiert eine Entwicklung in
der ethischen Reflexion, die mit Beginn des 20. Jahrhunderts festgestellt werden

1 Weber 1921



40

Helmut Danner

kann. Bis dahin wurde reflektiert, inwieweit die Erfiillung oder Nichterfiillung
einer Pflicht oder eines Gesetzes einer Person zugerechnet werden kann. Zurech-
nung war also das entscheidende Kriterium gewesen.?

Mit der Verantwortungsethik wurde das Gewicht verlagert auf die sich entschei-
dende und handelnde Person und auf ihre Orientierung an einem allgemeinen
ethischen Gebot. Dieses wiegt unter Umstdnden mehr als eine vorgeschriebe-
ne Pflicht. Es geht um ein Mehr. Diese Entwicklung in der ethischen Reflexion
schlieft jedoch nicht aus, dass es vor dem 20. Jahrhundert verantwortliches Han-
deln im Sinne jenes Mehr gegeben hat und dass es weiterhin Verantwortung im
engeren Sinne der Pflicht- und Gesetzeserfiillung gibt.

1.1 Juridische Verantwortung

Schauen wir uns nun genauer an, was vor sich geht, wenn wir von einer Verant-
wortung im Sinne der Pflichterfiillung — oder nach Max Weber im Sinne des Be-
amtenethos — sprechen: Die handelnde Person steht unter einem doppelten An-
spruch. Zum einen weil sie, dass sie eine Pflicht, ein Gebot, ein Gesetz erfiillen
soll; zum anderen ist ihr bewusst, dass sie fiir die Erfiillung von Pflicht oder Ge-
setz gerade stehen muss, dass ihr also ihre Handlung zugerechnet wird. Jemand
wird dies tun — ein Arbeitgeber, ein Richter oder auch das eigene Gewissen. Weil
dieser Vorgang der Struktur nach einem Gerichtsverfahren gleichgesetzt werden
kann, nenne ich diese Art der Verantwortung die juridische Verantwortung. Diese
Struktur kann in dem einfachen Schema auf der folgenden Seite (Abb. 1) veran-
schaulicht werden.

Entscheidend bei diesem Grundschema, bei dem jemand zur Verantwortung
gezogen wird, ist die Zurechnung, dass also einer Person ihre Tat zugerechnet
wird; dabei wird die erwartete Pflichterfiillung oder die Beachtung eines Gesetzes
als Mafstab angelegt. Denn die Zurechnung besteht darin, die Pflichterfiillung
oder die Pflichtverletzung festzustellen. Die Person hat von vornherein damit
zu rechnen, dass sie zur Verantwortung gezogen wird. In der Regel reden wir
von einem Zur-Verantwortung-Ziehen, wenn jemand ein Gebot oder ein Gesetz
verletzt, also Schuld auf sich geladen hat. Darum hat die juridische Verantwor-
tung einen eher negativen Beigeschmack. Nur nebenbei sei angemerkt, dass der
zur Verantwortung Gezogene zurechnungsfahig sein muss, dass ihm auch seine
Pflicht und die Rechenschaftslegung, seine >accountability<, bewusst ist.

2 Die Zurechnung — und das heif3t das Einstehenmdissen fiir seine Taten — geh6rt zum Bestand
des abendldndischen ethischen Bewusstseins. Es dokumentiert sich beispielsweise bereits
im pharaonischen Totengericht vor 3.500 Jahren: Der Verstorbene muss auf einen langen
Katalog von Verhaltensregeln antworten, ob er sie in seinem Leben erfiillt habe; sein >Herz«
wird gewogen, und erst dann kann der Verstorbene vor Osiris treten, um sein Urteil zu er-
fahren, d. h. ob er in die Unsterblichkeit eintreten kann oder nicht. (vgl. Assmann 1995, S.
122-159)



Kunstpadagogik in existenzieller Verantwortung

Kiinftige Pflicht
Zurechnung Gebot, Gesetz
Person
in freier Entscheidung
l
Handlung
der Pflicht Nicht-Erfillung:
gemal’ Schuld
i
Zurechnung durch >Richters,
Gewissen
Abbildung 1

Um das vorgestellte Schema etwas anschaulicher zu machen und auf die Schul-
situation zu beziehen, werfen wir einen Blick auf die juridische Verantwortung
eines Lehrers. Die >Pflichten< des Lehrers sind ihm vielfiltig vorgeschrieben durch
seinen Arbeitsvertrag, die Schulordnung, den Lehrplan, durch den Stundenplan
usw. Er weil3, dass er dafiir verantwortlich ist, die darin enthaltenen Gesetze, Ge-
bote und Regeln einzuhalten und zu erfiillen, dass er also kiinftig diesbeziiglich
zur Rechenschaft gezogen werden kann. In freier Entscheidung nimmt er Pflich-
ten und Verantwortung auf sich und hélt entsprechend seinen Unterricht, den er
vor- und nachbereitet und indem er mit seiner Arbeit Schiilern etwas beibringt.
Begleitend und riickblickend wird er von der Schulaufsicht, dem Schulleiter, den
Eltern und nicht zuletzt von den Schiilern beurteilt, also zur Rechenschaft gezo-
gen. Sofern er seine Arbeit ernst nimmt, wird er sich selbstkritisch und gewissen-
haft fragen, ob er erfiillt, was von ihm erwartet wird.

Auf die Kunsterzieher meiner eigenen Vergangenheit bezogen, kann ich Winter
und Press| voll bescheinigen, dass sie ihrer Verantwortung im juridischen Sinn
gerecht geworden sind. Bei Huber kann ich das nicht ohne weiteres, weil er uns
nichts beigebracht hat. Vielleicht wére aber ein Schuldirektor, der nur ein Verwal-
ter, aber kein Pddagoge ist, mit der Leistung von Huber durchaus zufrieden, weil
er ja formal das von ihm Verlangte erledigt hat.

Wenn wir einen Lehrer lediglich unter der juridischen Verantwortung beurtei-
len, dann steht er formal neben anderen Berufen. Denn die juridische Verantwor-
tung betrifft im Wesentlichen das, was von jemandem erwartet werden kann. Bei
genauerem Hinsehen zeigt sich aber schon bei dieser Art von Verantwortung, dass
neben der juridischen Zurechnung auch ethische Mafstdbe eine Rolle spielen.
Insbesondere mit Blick auf einen Pddagogen scheint die juridische Verantwortung
nicht das Wesentliche seines Berufes zu treffen. Wir erwarten mehr als eine for-
male Pflichterfillung.

41



42

Helmut Danner

Arbeitsvertrag Schul-
Kiinftige ordnung
Rechenschaft Lehrplan

Stundenplan

Lehrer
in freier Entscheidung
U
Unterricht
Vor- und Nachbereitung
Ausbildung von Schiilern

der Pflicht Schuld,
gemal’ Vernachldssigung

i

Zurechnung durch Schulleiter,
Schiiler, Eltern, Gewissen

Abbildung 2

1.2 Existenzielle Verantwortung

Die Deutsche Welle meldete am 7. Februar 2009: »Die radikalislamischen Ta-
liban haben nach eigenen Angaben einen in Pakistan verschleppten polnischen
Ingenieur getdtet ... Die Taliban hatten die Freilassung von sechs inhaftierten
Mitkdmpfern sowie ein Losegeld verlangt. Polens Ministerprésident Donald Tusk
hatte dies am Freitag abgelehnt.« Versuchen wir, uns in die Lage von Herrn Tusk
zu versetzen: Sein polnischer Landsmann ist entfiihrt worden; dessen Leben hangt
auch von seiner Entscheidung ab. Gleichzeitig geht es um die Eindimmung terro-
ristischer Ubergriffe. Soll Tusk der Erpressung nachgeben? Darf er das {iberhaupt?
Tusk stellte die Harte gegen Terroristen Uber das Leben des Ingenieurs. Diese Ent-
scheidung muss Tusk nun verantworten.

Doch mit dem Schema der juridischen Verantwortung werden wir der Situati-
on, in der Tusk sich befunden hat, nicht gerecht. Die Situation stellt Tusk vor ein
Problem; ein schier unlosbares Problem ist die Situation. Tusk weil nur, dass er
handeln muss. Hier gibt es keine klaren Regeln, Pflichten, Gesetze, nach denen
er sich hétte richten kénnen. Er muss sich und kann sich nur an {ibergeordneten
Werten und Normen orientieren. Mit seiner Entscheidung geht er ein Risiko ein
— die Taliban hatten auch nachgeben und weiter verhandeln kénnen. Die Verant-
wortung besteht hier in der Antwort auf eine problematische Situation, weniger
in einer zukiinftigen Antwort auf eine zurechnende Instanz. Die Zurechnung tritt
hier hinter der Wert- und Normorientierung zurlick. Tusks Entscheidung muss
respektiert werden, auch wenn verschiedene Instanzen unterschiedlich urteilen



Kunstpadagogik in existenzieller Verantwortung

werden. Woriiber hier geurteilt wird, geht Gber das hinaus, was von einer Person
und ihrer Position zu erwarten war.

Diese Verantwortungssituation nenne ich die existenzielle Verantwortung, weil
in der Unklarheit und Einmaligkeit der Problemsituation eine Person sich ent-
scheiden muss, indem sie fur diese Situation wert- und normsetzend und mit Risi-
ko handelt, also Gelingen und Schuld auf sich lddt und so ihre Existenz ins Spiel
bringt. Die ganze Person ist gefordert. Max Weber nennt diese Verantwortung die
Verantwortung des Politikers. Aber der Politiker ist nur ein Modellfall; denn in al-
len Lebensbereichen, letztlich jeden betreffend, kann existenzielle Verantwortung
gefordert sein.

Dies ergibt folgendes Strukturschema:

Problem-Situation

U

Wahrnehmen
Risikobereitschaft und Anerkennen als
verbindlichen Anspruch

Ubergeordnete
Normen und Werte

U

Person:
Entscheidung
als existenzielle Antwort

U
Handlung

Erfiillung Nicht-Erftllung
des Anspruchs des Anspruchs

i

Zurechnung
orientiert an allgemeinen
Normen und Werten

Abbildung 3

2 Padagogische Verantwortung

Bevor wir fragen, was existenzielle Verantwortung im padagogischen Kontext be-
deuten konnte, erldutern wir zwei grundlegende padagogische Feststellungen:
Erstens, Lehren und Lernen ist Sinn-Vermittlung; zweitens, der Sinn von Lehren
und Lernen ist Bildung.



44

Helmut Danner

2.1 Sinn-Vermittlung

Lehren wird als Wissens-Vermittlung verstanden. Doch ein Schiiler ist nicht ein
Gefdls, das Wissen unbeteiligt aufnimmt; er ist kein Computer, in dem Wissens-
Daten bausteinartig addiert werden. Vielmehr bringt jedes Kind, jeder Lernende
Erfahrungen mit sowie ein Verstandnis von Welt, von den Dingen und von sich
selbst. Das bedeutet fur Lehrinhalte, dass sie auf ein Vor-Verstandnis des Lernen-
den treffen. Neues wird in seinen existierenden Verstandnishorizont integriert.
Diese Integration bedeutet fiir ihn Sinn-Erweiterung. Es ist natiirlich méglich und
wird allzu haufig praktiziert, dass Lehren und Lernen ohne Sinn-Verstindnis ge-
schieht, etwa durch Drill und Auswendiglernen. Doch solche Wissensvermittlung
bleibt unfruchtbar und richtet eher Schaden als Nutzen im Weltverhiltnis des
Lernenden an.

Fruchtbares Lehren muss somit den Sinn des Lehrinhaltes vermitteln; fruchtbares
Lernen ist auf das Verstehen von dessen Sinn aus. Hier ist von hermeneutischem
Sinn, nicht von einem metaphysischen (-Lebens-)Sinn die Rede. Verstehendes
Lernen geschieht als Sinn-Erweiterung. Weil verstehendes Lernen zwischen dem
existierenden Vor-Verstandnis aufseiten des Schiilers und dem zu lernenden Sach-
verhalt hin und her geht, ist es im Sinne des hermeneutischen Zirkels zirkular,
nicht additiv und geradlinig. Das bedeutet nun fiir den Lehrenden, dass er die Sei-
te des Schiilers und seines existierenden Verstindnishorizontes nicht auller Acht
lassen kann; er muss darauf eingehen, wo der Schiiler im Hinblick auf den zu
vermittelnden Sachverhalt steht. Lehren muss darum unter anderem altersgemal$
sein. Lehren, im Grunde alles pddagogische Handeln, muss zwischen Schiiler
und Sache vermitteln. Diese Vermittlung ist Sinn-Vermittlung.

Die Aufgabe des Lehrers und des Paddagogen im allgemeinen besteht darin, das
Sinnhafte der Sache mit dem vorhandenen Sinnhorizont des Schiilers zu vermit-
teln. Das geschieht am wenigsten erfolgreich durch Dozieren; vielmehr sollte
wo immer moglich das eigene Tun des Schiilers, sein Entdecken und Erobern des
Sachverhalts angeregt werden. Schiiler erinnern sich an 90% von dem, was sie
selbst tun, an 20% von dem, was sie nur horen.> Das schlielft nicht zuletzt die
Einbeziehung moglichst vieler Sinne ein.

2.2 Bildung

Der traditionelle Bildungsbegriff wurde in den 60er- und 70er-Jahren des 20. Jahr-
hunderts zum Teil mit Recht kritisiert und destruiert. Dennoch kommen Padagogik
und insbesondere Schulpddagogik nicht ohne ein Konzept von Bildung aus. Das
Verstandnis von Lehren und Lernen als Sinn-Vermittlung gibt einen ersten Hin-
weis darauf, was wir unter Bildung auch heute verstehen kdnnen. Entsprechend
muss festgestellt werden, dass Bildung mehr ist als Wissensanhdufung. Wissen ist

3 Vgl Struck 2007, S. 133-137



Kunstpadagogik in existenzieller Verantwortung

notwendig; aber es kommt darauf an, dass Wissen durch eine Auseinanderset-
zung mit der Sache angeeignet worden ist. Auseinandersetzung bedeutet, sich um
Verstehen zu bemiihen, das Verstandene in einen Zusammenhang zu stellen, ei-
nen Zusammenhang, der auch den Welthorizont des Lernenden einbezieht: Was
bedeutet das fiir mich? Auseinandersetzung provoziert ein Stellungnehmen, das
entweder zu einer Identifizierung mit der Sache fiihrt oder zu einer begriindeten
Ablehnung. Es sei hier an den Gedanken von Goethe erinnert: »Was du ererbt
von deinen Vitern, erwirb es, um es zu besitzen.« Es geht also um aktives, kreati-
ves Erwerben. Geschichte, Kultur, Kunst, politische Zusammenhénge etc. bleiben
totes Wissen und tragen nicht zur Bildung einer Person bei, wenn ihre Inhalte do-
ziert und auswendig gelernt werden. Denn es geht um ein personliches Bild von
der Welt, zu dem auch die standig neuen Erkenntnisse der Naturwissenschaften
gehoren.*

Wenn es richtig ist, dass Auseinandersetzung und Stellungnehmen zum Pro-
zess der Bildung gehéren, dann kann die Frage nach einer Begriindung nicht
ausgelassen werden. Warum kritisiere ich etwas; warum lehne ich es ab; warum
identifiziere ich mich mit ihm? Das heifit, ein begriindetes Stellungnehmen muss
sich Wert- und Normfragen stellen und muss sich entscheiden. Als ein leben-
diger, lebenslanger Prozess wird es ein Ringen um Malstdbe sein, kein blindes
Durchsetzen von Werten und Normen. Gerade in unserem Zusammenhang geht
es auch um die Frage nach Qualitit. Wann ist ein Schulgebdude gut? Was macht
ein gutes Mdbel aus? Was kennzeichnet einen guten Kunsterzieher? Worin be-
steht gutes Zusammenleben? Und so weiter.

Wilhelm von Humboldt hat Bildung in der allseitigen harmonischen Entfal-
tung der Seelenkrifte des Individuums gesehen. Diese hatte Prioritdt gegeniiber
dem Wirken nach aullen und gar gegeniiber einer Niitzlichkeit. Wenn wir heu-
te von Bildung sprechen wollen, dann muss im Gegenteil Bildung gerade auch
darin bestehen, dass es ein Uber-sich-hinaus-Sein ist, mit anderen Worten: ein
Ubernehmen von Verantwortung. Dieses Uber-sich-hinaus-Sein hat Hans Jonas
mit dem »Prinzip Verantwortung« als unabdingbar flir unsere Zeit dargestellt und
gefordert.” Bildung ist die Ermdglichung von verantwortlichem Handeln; Verant-
wortung ist der Sinn von Bildung. Denn Bildung meint die gesamte Person, und
das heifst auch: die verantwortlich handlungsfahige Person.

Unter dem padagogischen Aspekt, wie Bildung vermittelt werden kann, mis-
sen sich Lehrer in Bescheidenheit bewusst sein, dass sie ihren Schiilern nur ein
Angebot machen kdnnen. Ob der einzelne Schiiler sich in der Tat kreativ mit dem
Angebot auseinandersetzt, liegt nicht mehr in der Hand des Lehrers.® Bildung
kann nicht gemacht, kann nicht technisch hergestellt werden; allerdings ist es
Sache des Lehrers, sein Lehr-Angebot so zu gestalten, dass es Sinn-Vermittlung
und Bildung méglich macht.

4 Vgl. Fischer 2001
5 Vgl Jonas 1979
6  Fir den kunstpddagogischen Zusammenhang siehe: Peez 3/1994, S. 9-13



46

Helmut Danner

2.3 Existenzielle Verantwortung in der Padagogik

Damit stellt sich vor diesem Hintergrund wieder die Frage nach der padagogi-
schen Verantwortung. Diese konnte mit juridischer Verantwortung, mit blofRer
Pflichterfullung, erklart werden, wenn es nur darum ginge, Stunden abzuhalten,
Lehrplane zu erfillen und den Stoff von Lehrbiichern >durchzunehmen<. Doch
in ihrem wesentlichen Kern ist pddagogische Verantwortung eine existenzielle.
Weshalb?

Die konkrete Situation, in der ein ernsthafter Lehrer angesichts eines konkre-
ten Schiilers sich vorfindet, kann mit der Problemsituation verglichen werden,
in der sich der polnische Ministerprasident befunden hat — nicht so extrem, aber
ebenfalls nicht unter eine fixe Regel zu bringen. Der Lehrer wird mit oft wider-
sprechenden Anspriichen konfrontiert: mit dem, was der Schiiler jetzt will, was
er fir seine Zukunft braucht, was die Gesellschaft erwartet, was die Sache for-
dert. Bei aller Routine mag fiir den Lehrer offen bleiben, was dieser Schiiler in
diesem Augenblick braucht. Eine pddagogische Situation wird somit durch ein
Unvorhersehbares, Ungeregeltes charakterisiert. Deshalb provoziert sie existen-
zielle Verantwortung. Sofern der Lehrer diese Verantwortung auf sich zu nehmen
bereit ist, wird er wahrnehmen und akzeptieren, dass ein Anspruch an ihn ergeht,
auf den er antworten soll. Je lebendiger, je engagierter ein Lehrer ist, um so ofter
und dringlicher wird er eine solche Herausforderung an ihn wahrnehmen. Seine
Initiative, Kreativitit und Risikobereitschaft sind gefragt. Sein Risiko besteht darin,
dass nicht eindeutig ist und nicht geregelt ist, wie er handeln soll.

Woran sich der Lehrer in dieser Situation orientieren muss, sind die libergeord-
neten Normen und Werte, die sich einerseits aus dem Auftrag und dem Anliegen
ergeben, dem Schiiler zu seiner Bildung zu verhelfen. Andererseits muss und will
der Lehrer seinem Fach gerecht werden; er will die Bildungs-Qualitit vermitteln,
die dem Fach eignet. Bildung der Schiiler und Qualitét des Faches sind der MaR-
stab fiir seine Entscheidung, mit der er auf die padagogische Herausforderung ant-
wortet. Dieser Mal3stab ist aber auch schon der Anlass dafir, dass er das Besonde-
re und Herausfordernde der padagogischen Situation Giberhaupt wahrnimmt.

Mit dem Bewusstsein, dass er den Schiiler zu dessen Bildung verhelfen und
gleichzeitig dem Fach gerecht werden will, entscheidet sich der Lehrer aufgrund
padagogischer Grundhaltungen — etwa dass er den Schiiler férdern will, dass er
zuriickhaltend, besonnen und geduldig den Schiiler ermutigen soll, aber gleich-
zeitig streng gegeniiber der Sache sein muss. Im konkreten paddagogischen Han-
deln, wozu sich der Lehrer entschieden hat, wird er sich um Sinn-Vermittlung
zwischen Schiler und Sache bemtihen, BildungsanstoRe geben, den Schiiler zur
Auseinandersetzung mit der Sache anregen.

Weil in der padagogischen Situation nicht eindeutig ausgemacht werden kann,
was aufgrund der Herkunft des Schiilers und mit Blick auf dessen Zukunft im
gegebenen Augenblick das Richtige ist, geht der Lehrer immer ein Risiko ein.
Unter diesem Aspekt kann ihm sein pddagogisches Handeln zugerechnet werden



Kunstpadagogik in existenzieller Verantwortung

—von den Schiilern selbst, deren Eltern, von einer (guten) Schulaufsicht und nicht
zuletzt von seinem eigenen Gewissen. Doch fiir den existenzielle Verantwortung
tibernehmenden Lehrer ist nicht der entscheidende Beweggrund, dass er zur Ver-
antwortung gezogen werden kénnte, sondern sein padagogisches Anliegen.
Diese Uberlegungen kénnen im folgenden Schema zusammengefasst werden:

Padagogische Situation,
konkreter Schiiler

U

Wahrnehmen, Anerkennen Normen, Werte:
Risikobereitschaft eines Anspruchs Bildung des Schiilers
durch den Lehrer Qualitat des Faches

U

Entscheidung
aufgrund padagogischer
Grundhaltungen

U

Padagogisches Handeln:
Sinn-Vermittlung
von Schiiler und Sache

Erfillung Nicht-Erfillung
des Anspruchs des Anspruchs

l

Zurechnung
durch Eltern, Schiler,
Schulaufsicht, Gewissen

Abbildung 4

3 Verantwortung der Kunstpadagogik

Was macht nun die Verantwortung des Kunstpddagogen aus? Was ist er — ein
Kiinstler oder ein Pddagoge? Ich vertrete die Position, dass er in erster Linie Pa-
dagoge zu sein hat; allerdings braucht er kiinstlerische Kompetenzen, so wie
ein Physiklehrer in seinem Fach zuhause sein muss und dafiir eine Begeisterung
mitbringen sollte. Constanze Kirchner legt mit Verweis auf Andrea Dreyer Wert
darauf, »dass kunstdidaktische Konzepte ohne kiinstlerischen Impetus ebenso
wie ein Kunstunterricht, der auf jegliche Padagogik verzichtet und sich als Kiinst-
lerlehre versteht, keinesfalls als professionell betrachtet werden kann«.” Wie in

7 Kirchner 2006, S. 200. Jochen Krautz weist darauf hin, dass Kunstpadagogik in Gefahr ist,
verantwortungslos zu sein, wenn sie sich einseitig an (autonomer) Kunst orientiert. »Die
Verantwortungsfreiheit der Kunst wird dann zu unverantworteter Kunstpadagogik.« (Krautz
2008, S. 140)

47



Helmut Danner

anderen Disziplinen auch soll der Kunsterzieher Sinn-Vermittlung ermoglichen
und Bildung anregen. Zu diesem Zweck fordern die Autoren des Sammelbandes
»Kunstpadagogik im Projekt der allgemeinen Bildung«® an die zwanzig verschie-
dene »Kompetenzen«, die der Kunstpddagoge seinen Schiilern vermitteln soll.
Diese wohl unrealistische Breite hat vermutlich etwas zu tun mit der jeweiligen
theoretischen Position der Autoren. Mit Blick auf die Frage nach der Verantwor-
tung des Kunstpddagogen skizziere ich Aufgabenbereiche, die mir wesentlich er-
scheinen, und beschranke mich auf vier:

(1) Kunstpadagogik soll eine Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit anregen;
sie soll helfen, einen Weltbezug herzustellen.® Das bedeutet unter anderem, mit
Verantwortung konfrontiert zu werden. Diese Auseinandersetzung ist eine andere
als etwa die wissenschaftliche oder die literarische anderer Schulfacher. Neben
der intellektuellen Reflexion und der sprachlichen Formulierung wird die kunst-
padagogische Auseinandersetzung primar die Sinne ansprechen, vor allem das
Sehen, das Tasten, das Raumgefiihl, die Handfertigkeit. Eine Schulung der Sinne
ist notwendig. Ein hervorragendes Mittel des Zugangs zur und des Begreifens von
Wirklichkeit ist das Zeichnen. Es geht dabei nicht um das Schaffen von Kunstwer-
ken, sondern um das schlichte und doch genaue Abbilden, dessen Produkt kiinst-
lerisch belanglos ist. Aber im Prozess des Zeichnens geschieht eine Konfrontation
mit dem Gegenstand — mit einer Pflanze, einem Gebaude, einer Statue. Stindig
muss sich der Zeichner fragen: habe ich richtig gesehen, habe ich verstanden?
Vor Jahren versuchte ich den Papstpalast von Avignon zu skizzieren. Dabei ging
mir mehrmals der Platz auf dem Zeichenblock aus. Das 6ffnete mir die Augen
in einem weiteren Sinn zum einen fiir die riesige Dimension dieses Gebaude-
komplexes und zum anderen fiir die damit dokumentierte Macht. Zeichnen ist
Entdecken der Wirklichkeit. Es kann Sinnverstehen erschliefen. Sicherlich ist
Kunst ein genuines Gebiet der kunstpddagogischen Auseinandersetzung. Das
schliefSt tradierte und gegenwartige Kunst ein. Gerade letztere wird die Auseinan-
dersetzung mit der Frage provozieren, was denn tiberhaupt Kunst sei. Alte Kunst
mag uns oberfldchlich vertrauter sein. Doch sind uns etwa die mythologischen
Darstellungen bei Rubens und anderen nicht ebenso fremd wie ein Arrangement
von Beuys? Insbesondere fiir die tradierte Kunst bietet sich die Zusammenarbeit
mit Museen und mit Museumspddagogen an. Im Normalfall werden die Schiiler
in ihrem spdteren Leben nicht Kunst produzieren, sondern bestenfalls in einem
grafischen Beruf arbeiten und/oder gebildete Kunst-Rezipienten sein.

8  Vgl. Kirschenmann u. a. 2006: Wahrnehmungs-, Analyse-, Assoziations-, Synthese-, Inter-
pretations-, Reflexions-, Basis-, dsthetische Surplus-, Bild-, Rezeptions-, kiinstlerische, ge-
stalterische, dsthetische, kunsttheoretische, kunsthistorische, soziale, handwerklich-techni-
sche Kompentenz ...

9  Vgl. Sowa 20064, S. 371. Darum umfasst Kunstunterricht mehr, als »durch Bilder zu bil-
den«, wie S. Horndk feststellt (Horndk 2006, S. 223f.)

10 Vgl. Beitrag Sucker in diesem Band



Kunstpadagogik in existenzieller Verantwortung

(2) Kunstpadagogik soll zum kreativen Gestalten anregen und anleiten."" Ge-
stalten ist nicht blof8 ein &sthetischer Vorgang, wo also Formen, Farben, Linien
in >schéne« Beziehung gesetzt werden. Vielmehr miissen wir Gestalt-Geben als
ein anthropologisches Phdnomen begreifen. Denn wenn es richtig ist, dass der
Mensch kein reines Naturwesen, sondern ein Kulturwesen ist, dann muss er sich
— individuell und als Gemeinschaft — standig in seiner ndheren und weiteren Um-
welt einrichten. Dieses Einrichten ist ein Ordnen, ein In-Beziehung-Setzen, ein
Herstellen eines Zusammenhangs, ein Entscheiden tber Prioritaten, letztlich ein
Sinn-Geben oder besser: ein Sinn-Entsprechen. Auf diesem Hintergrund muss die
Gestaltung im Rahmen der Kunstpadagogik verstanden werden — die Gestaltung
eines Raumes, eines Schulgebaudes,'> eines Plakates, eines Gebrauchsgegen-
standes, der personlichen Erscheinung etc. Dabei geht es immer auch um das
menschliche MaR.

(3) Kunstpéadagogik soll relevante Techniken vermitteln. Denn die beschriebene
Auseinandersetzung und das Anleiten zum Gestalten setzen praktische Fertig-
keiten voraus. Unter didaktischem Gesichtspunkt ware nach Glas und Sowa ein
»Stufenbau« von handwerklich-technischer Kompetenz, (iber gestalterische Kom-
petenz zur &dsthetischen, kiinstlerischen Kompetenz zu verfolgen.’ Das iibliche
Zeichnen und Malen, aber auch plastisches Formen oder die grafische Benutzung
des Computers, sicherlich auch technisches Zeichnen und das Kennenlernen ver-
schiedener Materialien, verlangen didaktisch geplante Einfiihrung und Ubung.
Solche Techniken sollten aber nicht nur einen kunstpadagogischen Selbstzweck
erflillen, sondern sollten im gegenwartigen und kiinftigen Alltag des Schiilers An-
wendung finden. Jeder Gebildete sollte in der Lage sein, eine Einladungskarte zu
entwerfen oder eine Skizze seiner Wohnung zu zeichnen. In dieser Hinsicht muss
Kunstpadagogik Anregung von und Ermutigung zu Kreativitit sein.

(4) Kunstpadagogik soll schlieRlich zu Qualitdt hinfihren, wobei die wache Frage
nach Qualitit durchgédngig aufgeworfen wird: Ist das gut; ist es stimmig, angemes-
sen, funktional richtig; ist es sinnvoll; was ist besser? Qualitit ist mehr als Asthe-
tik, Kunstpadagogik mehr als sthetische Bildung. »Asthetik« ist hier im engen Sin-
ne des >Schénen« verwendet. Kunstpadagogik ist allerdings »asthetische Bildungs,
sofern >Asthetik< im urspriinglichen Sinn der aisthesis verstanden und diese auf
die Sinnes-Wahrnehmung und Sinnlichkeit sowie auf Sinn-Verstehen und >Logos«
bezogen wird." Qualitdt als ein zentrales Anliegen von Kunstpddagogik kann
jedoch nicht als »Stoff« gelehrt werden. Es muss ein durchgangiges Prinzip sein.'

11 Vgl. Glas/Sowa 2006, S. 249f.
12 Vgl. Rittelmeyer 1994 und Rittelmeyer 1997
13 Vgl. hierzu Glas/Sowa 2006, S. 252 und Griinewald/Sowa 2006, S. 296

14 Vgl. hierzu Glas 2006, S. 244ff. Hubert Sowa weist darauf hin, dass rein dsthetisches Erle-
ben verbunden ist mit dem Verlust des »Sinns fir das Tunliche«, mit Realitatsfeindlichkeit
und -verlust. (Vgl. Sowa 2008b, S. 223f.)

15 Zur Frage nach der Qualitdt von Kunst siehe Lingner 1990

49



Helmut Danner

Wenn wir also diese vier Aufgaben — Anregung zur Auseinandersetzung mit der
Wirklichkeit und mit Kunst, Anleitung zum Gestalten, Vermittlung von Techniken
und Fertigkeiten und das Hinfiihren zu Qualitdt — wenn wir dies vom Kunster-
zieher erwarten, was macht dann seine besondere Verantwortlichkeit aus? Er ist
primdr Padagoge und nicht Kiinstler, obgleich er neben der padagogischen Kom-
petenz auch eine kiinstlerische haben muss. Seine Verantwortung ist als padago-
gische sicherlich eine existenzielle Verantwortung.

Der Kunsterzieher im Kontext einer Schule hat eine grundlegend andere Auf-
gabe als der erfahrene Kiinstler, der Kunststudenten anleitet. Von letzteren kann
erwartet werden, dass sie erstens motiviert und zweitens kunst-spezifisch begabt
sind. Beim durchschnittlichen Schiiler kann das nicht vorausgesetzt werden. Der
Kinstler-Lehrer strebt vor allem an, dass durch seine Schiiler Kunst hergestellt
wird. Der Kunsterzieher will vor allem seine Schtiler férdern, nicht die Kunst-
produktion. Wahrend sich somit die Werte und Normen des Kiinstler-Lehrers am
Kunst-Anspruch des entstehenden Produktes orientieren, muss der Kunsterzieher
die Bildungschancen fiir seine Schiiler wahrnehmen. Der Kiinstler-Lehrer bildet
aus; er wird seine Studenten mit dem Malstab des kiinstlerischen Anspruchs kri-
tisieren und anleiten. Der Kunsterzieher hingegen sollte vor allem ermutigen, das
heif3t die Schiilerpersonlichkeiten férdern, ohne allerdings den Qualitatsanspruch
des Faches zu verleugnen.

Vergleichen wir die Situation des Kunsterziehers mit der seiner Kollegen ande-
rer Schulfacher. Erstens konnen wir mit Blick auf die Wert- und Normorientierung
im Strukturschema der existenziellen Verantwortung feststellen, dass der Lehrin-
halt des Kunstunterrichts nicht eindeutig, nicht lehrbuchmaBig vorgegeben ist;
nur der Musiklehrer ist vielleicht in einer dhnlichen Situation. Die Werte und Nor-
men ergeben sich aus den erwdhnten vier Aufgaben des Kunsterziehers. Zweitens
suchen die tibrigen Facher ihren Bildungsauftrag tiberwiegend Gber intellektuelle
und sprachliche Auseinandersetzung zu erfiillen; in der Kunsterziehung hingegen
geht es primdr und genuin um visuelle und taktile Auseinandersetzung mit der
Wirklichkeit. Der Kunstpddagogik eignet also ein Auftrag der Sinn-Vermittlung
und der Bildung, der sich von anderen Fachern unterscheidet, insbesondere dann,
wenn wir an die Férderung von Kreativitat, Gestaltung und Qualitat denken. Bil-
dung wird hier Gber andere Fahigkeiten des Schiilers — mit Humboldt: Gber ande-
re »Seelenkréfte« — angeregt als etwa im Sprach- oder Chemieunterricht. Jochen
Krautz erkennt in einer »personalen Kunstpadagogik« die Erméglichung der »Ent-
faltung des ganzen Menschen in seinen vier Dimensionen«: Innerlichkeit, Sozia-
litdt, denkende Erfassung der Welt und tétiges Handeln.'®

Die Besonderheit des Faches >Kunst« charakterisiert die pddagogische Situation,
in der sich der Kunstpddagoge vorfindet. Hinzu kommt, dass er durchschnittlich
begabte Schiiler vor sich hat, die je nach Herkunft unterschiedlich motiviert sind
und denen sein Lehranliegen fremd erscheinen mag. Seine Schiiler sind in der

16 Krautz 2008, S. 144



Kunstpadagogik in existenzieller Verantwortung

Regel einer gestaltlosen Flut von Bildreizen beliebiger Qualitat ausgeliefert. Dies
verlangt vom Kunstpddagogen eine grofse Wachheit und Sensibilitdt, damit er sei-
nen Bildungsauftrag und den jeweiligen Anspruch der einzelnen Schiiler und der
Klasse wahrnehmen und im Sinne der existenziellen Verantwortung beantworten
kann.

Hierbei geht es praktisch gesehen um eine Verantwortungsbereitschaft, nicht
um ein unentwegtes Handeln in existenzieller Verantwortung. Es geht darum,
dass der Kunsterzieher in der Routine des Schulalltags Anforderungen erkennt,
die tiber die Routine hinausgehen oder ihr vielleicht sogar widersprechen. Zum
Beispiel: eine Ausstellung wird angeboten, die dem Kunsterzieher wichtig er-
scheint, deren Inhalt aber nicht in den Lehrplan passt; oder ein bestimmter Schi-
ler braucht eine besondere Aufgabe, weil ihn der allgemeine Auftrag an die Klasse
tiberfordert oder aber unterfordert; oder es bildet sich eine Gruppe besonders
interessierter Schiiler heraus, die Forderung neben dem reguldren Unterricht be-
notigt. Eine besondere Herausforderung fiir den Kunsterzieher wird es sein, die
kiinstlerische Begabung eines Schiilers zu erkennen und entsprechend zu un-
terstiitzen. Immer geht es darum, im richtigen Augenblick das Richtige zu tun,
unabhéangig von Pflichten und manchmal gegen sie. Das hat der Kunsterzieher
dann zu verantworten.

Kommen wir zuriick auf meine drei Kunsterzieher. Herrn Winter, der mir per-
sonlich am meisten gegeben hat, will ich gerne bescheinigen, dass er seine pad-
agogische Verantwortung engagiert wahrgenommen hat. Auch Herrn Press| will
ich das zugestehen, obwohl das wegen der Techniken, die er vermittelt hat, nicht
so deutlich wird. Herrn Huber kénnen wir getrost verkiinden lassen: »Mit Malen
und Zeichnen dann aufhéren« ...

Literatur

Assmann, Jan: Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Agypten. Miinchen
1995

Fischer, Ernst Peter: Die andere Bildung. Was man von den Naturwissenschaften wis-
sen sollte. Miinchen 2001

Clas, Alexander: Bildkompetenz und Sprachkompetenz. In: Kirschenmann J./Schulz
F./Sowa H. (Hrsg.): Kunstpadagogik im Projekt der allgemeinen Bildung. Miinchen
2006, S. 244-248

Glas, Alexander/Sowa, H.: Gestaltungskompetenz. In: Kirschenmann J./Schulz F./
Sowa H. (Hrsg.): Kunstpadagogik im Projekt der allgemeinen Bildung. Miinchen
2006, S. 249-262

Griinewald D./Sowa H.: Kiinstlerische Basiskompetenzen und &sthetisches Surplus.
In: Kirschenmann J./Schulz F./Sowa H. (Hrsg.): Kunstpddagogik im Projekt der all-
gemeinen Bildung. Miinchen 2006, S. 286-313

Hornak, Sara: Zur Kunstgeschichte als Bezugsfeld der Kunstpadagogik. In: Kirsch-
enmann J./Schulz F./Sowa H. (Hrsg.): Kunstpadagogik im Projekt der allgemeinen
Bildung. Miinchen 2006, S. 98-109



52

Helmut Danner

Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische
Zivilisation. Frankfurt a. M. 1979

Kirschenmann, J./Schulz, F./Sowa, H. (Hrsg.): Kunstpadagogik im Projekt der allge-
meinen Bildung. Miinchen 2008

Kirchner, Constanze: Kind oder Kunst. In: Kirschenmann J./Schulz F./Sowa H. (Hrsg.):
Kunstpadagogik im Projekt der allgemeinen Bildung. Miinchen 2006

Krautz, Jochen: Kunst, Pddagogik, Verantwortung. Anmerkungen zur Verantwortung
kunstpadagogischer Forschung und Praxis. In: Meyer, T./Sabisch, A. (Hrsg.): Kunst
Padagogik Forschung. Aktuelle Zugdnge und Perspektiven. Bielefeld 2009,
S.137-148

Lingner, Michael: Methodische Aspekte des kunstwissenschaftlichen Umgangs mit
moderner Kunst. In: Woodfield, R. (Hrg.): XIth International Congress in Aesthetics.
Proceedings. Nottingham 1990, S. 116-119

Peez, Georg: Kunstpddagogik im teilhabenden Kontext. Anndherungen an ein Ver-
standnis kunstpadagogischer Methexis. In: BDK-Mitteilungen, Fachzeitschrift des
Bundes Deutscher Kunsterzieher e. V. 3/1994, S. 9-13

Rittelmeyer, Christian: Schulbauten positiv gestalten. Wie Schiiler Farben und For-
men wahrnehmen. Wiesbaden 1994

Rittelmeyer, Christian: Sense and Senses. In: Danner H. (Hrsg.): Hermeneutics and
Educational Discourse. Johannesburg 1997

Sowa, Hubert: Materiale Normierung von kunstpadagogischen Gegenstandsfeldern.
In: Kirschenmann J./Schulz F./Sowa H. (Hrsg.): Kunstpaddagogik im Projekt der all-
gemeinen Bildung. Miinchen 20064, S. 370-375

Sowa, Hubert: Asthetische Vision und Sinn fiir das Tunliche. In: Kirschenmann J./
Schulz F./Sowa H. (Hrsg.): Kunstpadagogik im Projekt der allgemeinen Bildung.
Miinchen 2006b, S. 220-227

Struck, Peter: Die 15 Gebote des Lernens. Darmstadt 2008

Weber, Max: Politik als Beruf. In: Weber, M.: Gesammelte Schriften. Miinchen 1921



Jost Schieren

Was ist ein Ich?
Aspekte einer personalen Padagogik

In einer Zeit, in der Bildungsprozesse zunehmend formalisiert werden, in der
Schule und Universitdt immer starker darauf ausgerichtet sind, zu wettbewerbsfa-
higen Abschlissen zu flihren, droht das eigentliche Subjekt des Bildungsvorgan-
ges, der Mensch, immer mehr in den Hintergrund zu treten." Dies liegt wohl unter
anderem daran, dass es relativ leicht gelingt, die durch den Bildungsvorgang zu
erwerbenden, im gesellschaftlich-6konomischen Kontext erforderlichen Kompe-
tenzen trennscharf zu umreifen. Deutlich schwerer ist es demgegeniiber, einen
einerseits stringenten und andererseits konsensualen, weltanschaulich nicht vor-
belasteten Begriff der menschlichen Persénlichkeit zu entwickeln, der sich zudem
in einem padagogischen Bildungskonzept relevant niederschlagen soll.

In der erziehungswissenschaftlichen Forschung finden sich durchaus Ansdtze
einer personal orientierten Padagogik, die allerdings in der Erziehungswirklich-
keit nur wenig und wenn, dann eher im reformpédagogischen Kontext einen Nie-
derschlag gefunden haben.? Insofern soll im folgenden die Waldorfpadagogik, die
einen konsequenten anthropologisch-personalen Ansatz in der padagogischen
Praxis verfolgt, exemplarisch beleuchtet werden. Dabei werden auch Bezlige zur
kiinstlerisch-asthetischen Dimension einer solcherart personal verstandenen Pa-
dagogik angerissen.’?

1 Der Person-Begriff der Waldorfpadagogik

Das theoretische Konzept der Waldorfpadagogik geht auf die von Rudolf Steiner
begriindete und von ihm so benannte Anthroposophie zuriick. Obwohl von der
Anthroposophie zahlreiche gesellschaftliche Reformimpulse auf verschiedenste
Felder wie z. B. der Medizin, der Landwirtschaft und eben auch der Padagogik
ausgegangen sind und weiterhin ausgehen, ist sie in der AuBenwahrnehmung
eher als eine mystisch-esoterische Stromung bekannt, die mit der Kritik konfron-
tiert wird, sich den Aufklarungsimpulsen einer modernen wissenschaftlichen Be-
wusstseinshaltung weitgehend zu verschlielen.* Diese Kritik ist zum Teil einer
sprachlich kaum vermittelten, sich eines eigenen hermetischen Vokabulars be-

1 Vgl. Krautz 2007
2 Zu nennen sind hier stellvertretend: Bollnow 1968; Gabriel 1996, B6hm 1997; Weigand:
2004; Bohnsack 2008

3 Hierzu genauer: Schieren, Jost: Asthetische Bildung — Zum Kunstverstindnis der Waldorfpa-
dagogik. In: ders. (Hrsg.): Bild und Wirklichkeit. Welterfahrung im Medium von Kunst und
Kunstpadagogik. Miinchen 2008, S. 67-86

4 Zur aktuellen Rezeptionsform der Anthroposophie vgl. insbesondere Zander 2007



Jost Schieren

dienenden Verdffentlichungspraxis von anthroposophischen Autoren geschuldet,
zum Teil aber auch schlicht einer vorurteilsbelasteten Aullenwahrnehmung und
verkennt weitgehend, dass die Anthroposophie in dem sogenannten philosophi-
schen Frithwerk ihres Begriinders Rudolf Steiner eine dezidierte an den deutschen
Idealismus ankniipfende wissenschaftstheoretische Position entwickelt hat.” Da-
rin kommt der menschlichen Individualitit eine entscheidende Stellung zu, die
derjenigen des aus der Denkaktivitdt hergeleiteten Fichte’schen Ich-Begriffes ver-
wandet ist. Steiner bezeichnet die menschliche Denktatigkeit als Intuition, die zum
einen auf der absoluten Willensautonomie des Individuums beruht, worin er mit
Fichte Gbereinstimmt. Er geht allerdings zum anderen ber das Fichte’sche Diktat,
welches alles, was auBerhalb des menschlichen Denkaktes liegt, als Nicht-Ich
bezeichnet, hinaus, indem er der menschlichen Denktatigkeit die Fahigkeit der
Vereinigung mit einer nicht allein historisch-soziologisch gewordenen, sondern
mit einer sich selbst tragenden Ideensphére zuspricht. In einer an den mittelalter-
lichen Begriffsrealismus anknipfenden platonisch-idealistischen Position schreibt
Steiner den durch das Denken individuell hervorgebrachten Begriffen und Ideen
zugleich eine ontologische Relevanz zu. Diese gilt auch fiir die jeweilige Gegen-
standserkenntnis, da Gegenstande in Steiners Sicht — vergleichbar mit konstruk-
tivistischen Theorien — fiir das menschliche Erkennen im Zusammenschluss von
Wahrnehmungen und Begriffen erst entstehen.® Da sich zudem in dieser Auffas-
sung der Mensch im Denken freiheitlich-intuitiv selbst konstituiert, hat die im
Erkenntnisvorgang sich konstituierende Wirklichkeit nicht nur eine ontologische,
sondern zugleich auch eine anthropologische Relevanz. Das Denken ist im Sinne
Steiners demnach zum einen konstitutiv mit dem Sein der Welt verbunden (wie
beispielsweise die Konstruktionsidee des Uhrmachers real in das Uhrwerk ein-
flieBt), ist also ontologisch relevant, zum anderen konstituiert sich der Mensch
durch seine Denkleistungen, insofern ist das Denken anthropologisch relevant.
Der Steiner’'sche Person-Begriff lasst sich entsprechend wie folgt fassen: Das we-
sentliche Merkmal der Person ist die freiheitlich-intuitive Selbstbestimmung in
anthropologisch-ontologischer Relevanz.

Dieser Person-Begriff, der die waldorfpadagogische Theorie und Praxis bis in
die konkrete methodisch-didaktische Umsetzung durchzieht, lasst sich innerhalb
der groBen erziehungswissenschaftlichen Traditionen der Geisteswissenschaftli-
chen Pidagogik, der Empirischen Erziehungswissenschaft und der Kritischen Er-
ziehungswissenschaft wie folgt verorten:
 Geisteswissenschaftliche Pddagogik

Die geisteswissenschaftliche Padagogik, welche in hermeneutischer Traditi-
on auf Wilhelm Dilthey zuriickgeht, stellt in ihr Zentrum die menschlichen
Verstehensleistungen. Damit kniipft sie an den Intuitionsbegriff des deutschen
Idealismus an. Was allerdings offen bleibt und letztlich auch zu der durch

5 Vgl hierzu die Grundwerke Rudolf Steiners (1892; 1923; insbesondere 1918)
6  Vgl. hierzu Witzenmann 1985



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Padagogik

den Positivismus erfolgten schroffen Abgrenzung vom Idealismus gefiihrt hat,
ist die Frage nach der anthropologischen und vor allem auch ontologischen
Relevanz.

 Empirische Erziehungswissenschaft
Die in der geisteswissenschaftlichen Padagogik konstatierte ontologische oder
angemessener gesellschaftliche Relevanz wurde dann mit der sogenannten
srealistischen Wende«, mit der sich in den 1950er- und 60er-Jahren die Na-
men Heinrich Roth, Wolfgang Brezinka u. a. verbinden’, eingefordert. Pad-
agogik sollte weniger normativ fragen, was sein soll, als vielmehr empirisch
unter MalRgabe anerkannter Forschungskriterien fragen, was in der paddagogi-
schen Wirklichkeit tatsdchlich ist. Offen bleibt hier durch die enge Bindung an
das Gegebene die Perspektive der Entwicklung der menschlichen Freiheit und
der Selbstbestimmung der Person.

» Kritische Erziehungswissenschaft
Die kritische Erziehungswissenschaft, die als eine neue Phase in den 1960er-
Jahren von Herwig Blankertz und Wolfgang Klafki eingeleitet wurde, setzt den
Akzent deutlicher auf die Aspekte der Selbstbestimmung der Person vor allem
in Abgrenzung zum Kollektiv. Allerdings bleibt hier die Frage nach einer an-
gemessenen anthropologischen Begriindung offen. D. h. es bleibt die Frage,
wie sich eine an der Person orientierte Pddagogik anthropologisch begriinden
lasst.

Dieser Frage widmet sich die nachfolgende Untersuchung. Sie geht so vor, dass

sie exemplarisch auf einer phdnomenologischen Basis nach den Erscheinungs-

formen des menschlichen Ich fragt. Diese Erscheinungsformen, wie sie in der

Alltagserfahrung vorliegen, werden vergegenwartigt und dann im Weiteren auf

ihre padagogischen Implikationen befragt. Es geht also weniger um eine theo-

retisch-wissenschaftliche Fundierung als vielmehr um eine phdnomenologische

Vergegenwartigung des Person-Begriffes.

2 Was ist ein Ich?

Konfrontiert man sich in diesem Sinne in aller Ernsthaftigkeit mit der fir eine
personal verstandene Padagogik grundlegenden Frage: Was ist ein Ich?, so kann
man eine gewisse Verunsicherung und gegebenenfalls auch eine Beunruhigung
empfinden. Die Frage nach dem menschlichen Ich hat etwas Aufriittelndes. Wa-
rum ist das so? Es mag daher riihren, dass wir sonst gewohnt sind, Erkenntnis zu
erlangen von Dingen, die sich auBer uns in der Welt befinden. Wir richten unsere
Fragen nach aufien und sind selbst unbetroffen. Wenn wir aber nach dem Ich fra-
gen, so stellen wir uns selbst in Frage und das ist in gewisser Weise unangenehm.
Unsere Personlichkeit bildet gewdhnlich den festen Grund, von dem aus wir
unsere fragende Aufmerksamkeit auf die Welt richten. Wenn wir nach dem Ich

7 Vgl. hierzu und zum Folgenden Gudjons 2003, S. 35ff.

S ]

U1



Jost Schieren

fragen, so stellen wir eben diesen festen Grund in Frage. Wir bringen uns in eine
Art Ausnahmezustand im Verhaltnis zu unserer gewdhnlichen Bewusstseinsver-
fassung. Wir treten aus unserem Alltagserleben heraus. Es ist bekannt, dass tiber
dem Eingang des Tempels von Delphi im alten Griechenland die Worte standen:
Erkenne dich selbst. Mit diesen Worten ist der Ubergang von einem profanen in
einen esoterischen, heiligen Bereich beschrieben. Aullerhalb des Tempels gab es
Welterkenntnis, innerhalb des Tempels ging es um Selbsterkenntnis.

Wohin gelangt man aber, wenn man sich der Frage nach dem menschlichen
Ich stellt? Die erste Erfahrung ist wohl diejenige, dass man keine eindeutige Ant-
wort findet, wie am Beispiel einer buddhistischen Lehrstunde verdeutlicht wer-
den soll:

Ein buddhistischer Lehrer fragt seine Schiiler:

»Also, Ihr seid mit einem Bus nach Dharamsala gekommen, sagt mir: Was
ist ein Bus?«

Verstandnisloses Schweigen

Der Monch fragt: »Sind es die Reifen?«

»Nein, nattrlich nicht!«

»Sind es die Sessel und das Steuerrad?«

»Nein.«

»Die Karosserie und der Motor?«

»Nein, dann wiirde er ja nicht fahren.

»Was ist dann also der Bus?«

»Naja, alles zusammengebaut, wenn es fahrt.<

»Seht Thr, genauso ist es mit dem Ich beim Menschen: Aus vielen Teilen ent-
steht ein Ich, aber es hat keinen Kern. You can’t catch it.<«®

Die Schwierigkeit besteht demnach darin, dass man auf viele Einzelheiten oder
auch Eigenschaften trifft, die das Ich auszeichnen, es aber letztlich nicht ausma-
chen. Ob es tatsdchlich so ist, dass es keinen Kern gibt oder ob dieser Kern nur
sehr schwer zu finden ist, moge offen bleiben. Die Verdffentlichung von Werner
Siefer und Christian Weber, aus der der Bericht tiber die buddhistische Lehrstunde
stammt, geht davon aus, dass es kein Ich gibt. Sie beruft sich dabei wesentlich auf
Ergebnisse der Gehirnforschung. So schreibt beispielsweise der amerikanische
Gehirnforscher Joseph Ledoux:

»Mein Begriff von Personlichkeit ist recht einfach: Das »Selbst:, die Quintessenz
unseres Seins, spiegelt Muster der Interkonnektivitdt zwischen Neuronen (den
Nervenzellen) im Gehirn wider. Verbindungen zwischen Neuronen beziehungs-
weise deren Synapsen sind die Hauptkanale des Informationsflusses und der In-
formationsspeicherung. Das Meiste, was im Gehirn vor sich geht, kommt durch
synaptische Ubertragung zwischen Neuronen zu Stande und durch das Abrufen
von Informationen, die bei vorherigen synaptischen Ubertragungen enkodiert
wurden. Weil die synaptische Erregungsiibertragung eine so entscheidende Rolle

8  Siefer/Weber 2006, S. 272



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Padagogik

fir die Funktion des Gehirns spielt, miisste die Feststellung, dass das Selbst ein
synaptisches Phdnomen ist, eigentlich fast eine Binsenweisheit sein. Was sollte
das Selbst auch sonst sein?«®

Ungeachtet dessen, dass sich auch hier im Sinne der buddhistischen Lehrstunde
die Frage stellen liefSe, ob ein so komplexes Phdanomen wie das menschliche Ich
lediglich auf einen Teilaspekt — namlich Synapsen — reduziert werden kann, for-
muliert Ledoux ein gegenwartig verbreitetes Credo, dass ndmlich das Gehirn die
entscheidenden Ratsel unseres Daseins berge und dass es dariiber hinaus keinen
in irgendeiner Weise bestehenden Personlichkeitskern des Menschen gebe. Hier-
an knipfen auch zahlreiche Philosophen an. Thomas Metzinger beispielsweise
geht davon aus, dass uns unser Gehirn nur ein Modell unseres Selbst suggeriert.
Diese Selbstillusion gebe dem Menschen so etwas wie Daseinsstarke. Denn was
leistet das Ich? Es sammelt — so Metzinger — alle verstreut liegenden Eigenschaften
des Menschen wie zu einer Armee zusammen und das bedeutet, dass die bis
dahin vereinzelt wirkenden Eigenschaften durch den Zusammenschluss an Kraft
gewinnen, die Kraft des Selbstbewusstseins. Da sich dieser Kraftgewinn im Sinne
des darwinistischen Evolutionsmodells als wirksamer im Daseinskampf bewéhren
konnte, hat das Gehirn die Illusion des Ich als evolutionstechnischen Uberle-
bensvorteil kreiert und daran festgehalten. Wir mussen uns aber laut Metzinger
eingestehen: »Keiner war oder hatte jemals ein Selbst.« Der Titel seiner Verof-
fentlichung lautet auch entsprechend: »Being no one. The Self-Model Theory of
Subjectivity.«'® Diese Idee, Niemand zu sein, erinnert an Odysseus, der mit dem
eindugigen Polyphem kdampft und seine List gebraucht, um ihn zu Gberwinden.
Im Unterschied zu Odysseus ist allerdings Metzinger von der Auffassung, Nie-
mand zu sein, selbst liberzeugt. Er misste konsequentenweise im Sinne des Po-
lyphem den absurden Satz ausrufen: > Niemand hat behauptet, dass das Ich ein
Niemand sei. "

Wie kommen nun aber die Gehirnforschung und die daran ankniipfende Phi-
losophie zu ihren Schliissen? Sie durchforsten die verschiedensten Facetten und
Eigenschaften, die mit dem menschlichen Ich verbunden werden kénnen und
versuchen darzulegen, dass alle Eigenschaften der menschlichen Personlichkeit
allein auf Gehirnstrome zuriickzufiihren seien. Was sind aber diese verschiede-
nen Eigenschaften oder Facetten des Ich? Es werden angeflihrt: der menschli-
che Korper bzw. die Gene, die individuellen Gefiihle, die Erinnerung bzw. das
biographische Gedichtnis, die Fahigkeit des Verstehens und des Denkens, die
personlichen Beziehungen zu den Mitmenschen und auch das religitse Erleben.

9  Ledoux 2006, S. 10f.

10 Metzinger 2003

11 Ahnlich kritisch setzt sich der Philosoph und Psychiater Thomas Fuchs mit dem reduktio-
nistischen Ansatz der Gehirnforschung auseinander. Es heif8t bei ihm beziglich der These,
»Bewusstseinsprozesse besdllen nur eine illusiondre Wirksamkeitc, dass sich »der mit der
These verbundene Epiphdnomenalismus in den Widerspruch« verstricke, »subjektives Be-
wusstsein als eine Tduschung begreifen zu mussen, die den Getduschten selbst vortduscht,
der dann diese Tauschung auch noch zu durchschauen vermag.« (Fuchs 2009, S. 87)

O3]

~N



Jost Schieren

— Dies alles sind Erscheinungsformen, die mit der menschlichen Personlichkeit in
Verbindung gebracht werden. Ohne den Schliissen der Gehirnforschung zuzu-
stimmen, lohnt es sich zunéchst, in einer rein phinomenologischen Betrachtung
auf diese Erscheinungsformen der menschlichen Personlichkeit einzugehen und
zu verfolgen, welche padagogische Bedeutung ihnen jeweils zukommt.

2.1 Kérperbeziehung

Ein wesentlicher Bestandteil des Ich-Erlebens ist an den Korper, an die Leiblichkeit
gebunden. Der eigene Korper gewdhrt so etwas wie die Daseinsbestitigung des
Ich. An ihm erleben wir uns. Wir kdnnen uns mit Hilfe unseres Korpers von un-
serer Umwelt und unseren Mitmenschen abgrenzen, indem wir die Kérperwahr-
nehmungen zu uns rechnen und alle anderen Wahrnehmungen den Dingen der
Welt zuordnen. In der Entwicklungspsychologie wird davon ausgegangen, dass
das Ich-Bewusstsein des Menschen damit anhebt, dass das kleine Kind sich im
Spiegel erkennen kann, was mit etwa 22—24 Monaten der Fall ist. Es wurde diese
These durch Experimente nachgewiesen, indem man Kleinkindern unbemerkt ei-
nen blauen Punkt auf die Wange gemalt und sie dann bei einer Gelegenheit vor
einen Spiegel gefiihrt hat: Wer den Punkt im eigenen Gesicht wegwischt, beginnt
demnach iber ein korpergebundenes Ich-Bewusstsein zu verfligen.'?

Die Vorstellung eines an den Korper gebundenen Selbst wurde lange Zeit auch
von der Genforschung genahrt. Es wurde davon ausgegangen, dass die Person-
lichkeit des Menschen wesentlich durch seine Gene geprégt sei. Durch die Ergeb-
nisse der Gehirnforschung ist diese Sicht relativiert worden. Das Gehirn ist gerade
in den frithen Kindheitsjahren kaum festgelegt, was einer starken genetischen Pra-
gung widerspricht, sondern ist im Gegenteil aufSerordentlich plastisch und wird
besonders durch Erfahrungen, die das Kind in diesem Alter macht, gepragt."

Die enge Bindung des Ich-Bewusstseins an die Leiblichkeit bringt allerdings
auch Probleme mit sich, welche wesentlich mit dem Begriff der Eitelkeit umschrie-
ben werden kénnen. Ein allein an die Leiblichkeit gebundenes Ich-Bewusstsein
fihrt dazu, dass die Intensitét des Selbstgefiihls von der Beschaffenheit des Leibes
abhingig ist. Diese Abhdngigkeit macht sich gegenwaértig eine ganze Industrie zu
Nutze, die mit Unterstlitzung der Medien daraus einen 6konomischen Profit zieht
und dadurch die Varianten der méglichen Abhangigkeit immer weiter expandiert.
Hierzu z&hlt zum einen die Bekleidungs-, Mode- und Textilindustrie, wobei zu
bedenken ist, dass die Kleidung eher die Funktion der gesellschaftlichen Positio-
nierung der einzelnen Personlichkeit in einem sozialen Umfeld einnimmt. Friiher,
aber auch noch heute diente und dient die Kleidung der Berufsgruppenzuord-
nung (Uniform, Talar, Bickermiitze usw.). Uber die Berufsidentitit hinaus hat sie
aber auch im privaten Bereich in der Eigenwahrnehmung die Funktion des Aus-

12 Siefer/Weber 2006, S. 69f. bzw. Asendorpf 2003
13 Vgl. Spitzer 2002 sowie Hiiter 2005



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Padagogik

drucks des individuellen Identitatsgefiihls. Weitere gewerbliche Zweige, die das
leibgebundene Ich-Erleben unterstiitzen, sind die Kosmetikindustrie und auch die
Nahrungsmittel- bzw. Nahrungsergdnzungsmittelindustrie. Hinzu kommt in den
letzten Jahren zunehmend auch die plastische Chirurgie, die damit beschéftigt ist,
Unzuldnglichkeiten des Aussehens, seien sie natiirlicher Art gegeben oder durch
Alterungs- und auch Fehlerndhrungsfolgen hervorgebracht, auszugleichen.™ Das
an den Leib gebundene Ich-Bewusstsein ist in diesem Zusammenhang darauf aus-
gerichtet, die eigene geschlechtliche Attraktivitdt zu erhdhen, was mit einer in
den Massenmedien prasenten Sexualisierung der Gesellschaft verbunden ist."
Mit diesen geschilderten Erscheinungen sind die Schattenseiten und Proble-
me eines sich einseitig mit der Leiblichkeit identifizierenden Ich-Bewusstseins
beschrieben. Es gilt allerdings zu unterscheiden zwischen einer Ich-Identitat mit
dem Leib und einer solchen am Leib, insofern die Leiberfahrungen die Basis per-
soneller Selbstwerdung bilden. Letztere fiihrt zu einem eher gesunden, leiblich
gegriindeten Ich-Bewusstsein. Wir werden uns dabei unseres Leibes als eines
funktionierenden Organs fiir das eigene Ich bewusst. Dies beginnt, wie bereits an-
gefiihrt, mit den durch unsere leiblichen Sinnesorgane vermittelten Wahrnehmun-
gen. Die Sinne vermitteln uns unsere Wahrnehmungen von der Welt und kénnen
durch Ubung sensibilisiert werden, wie es beispielsweise beim Musikhoren oder
in der Kunstbetrachtung geschieht. Durch die Ausbildung unserer Sinnesorgane
werden zunehmend qualitativere Eindriicke von der Welt vermittelt. Dies ist fiir
ein dsthetisches Erleben von Bedeutung. Auf der anderen Seite wird der Leib aber
auch Trager unseres Handelns und muss dafiir geschicklich gemacht werden. Wir
fordern — ebenfalls durch Ubung — unsere motorischen, grob- und feinmotori-
schen Geschicklichkeiten und Féihigkeiten und kénnen uns deshalb erfolgreich
handelnd mit den Dingen in der Welt verbinden. Auf diese Weise wird der eigene
Leib zu einem geschickten Organ unseres Ich, welches sich dadurch mit der Welt
verbinden kann. Dies wirkt auRRerordentlich stirkend und positiv insbesondere
auf das kindliche, aber auch allgemein auf das menschliche Selbstbewusstsein.
Unter padagogischen Aspekten ist es in diesem Zusammenhang wichtig, auf
die angemessene Ausbildung eines am Leib ausgebildeten Ich-Bewusstseins hin-
zuwirken. Dies geschieht in der Waldorfpadagogik durch eine ausgepragte Sinne-
serziehung in der frihen Kindheitsphase und durch die Veranlagung einer grob-
und feinmotorischen Geschicklichkeit durch die ganze Schulzeit. Hier spielt auch
das Erlernen einzelner Handwerkstechniken sowie kiinstlerischer Fahigkeiten
eine besondere Rolle. Natiirlich kommt auch der sportlichen Betdtigung — aller-
dings weniger unter Wettkampfsaspekten, als vielmehr unter dem Gesichtspunkt
der Bewegungserziehung und der Leibesbeherrschung — eine besondere Rolle
zu. Der Leib wird zum Instrument fiir die sich entwickelnde Personlichkeit des
Kindes. Man kann sagen: Ein leibgegriindetes Ich-Bewusstsein ist umso gestinder,

14 Vgl. Seubold 2008
15 Vgl. Seubold 2005



60

Jost Schieren

als es nicht zu einer Identifizierung mit dem bzw. zu einer Fixierung auf den Leib
fiihrt, sondern indem es den Leib als instrumentelle Grundlage zur Wahrnehmung
der Welt und zum Handeln in der Welt erfdhrt.

2.2 Geflhle

Das Gefihlsleben ist sicherlich die gewdhnlicher Weise starkste »lch-Quellex.
Wir sind mit unserem Gefiihlsleben in einem hohen Malle identifiziert. Gefiihle
wie Freude, Trauer, Neid, Dankbarkeit, Ehrgeiz, Liebe u. a. kennzeichnen das
personliche Selbsterleben zu jedem Zeitpunkt. Bestimmte Gefiihlseigenschaften
sind in Form von mehr oder minder statischen Charaktereigenschaften pragend
fur unser Leben, und auch die Personlichkeit unserer Mitmenschen nehmen wir
in den Auspragungen ihres Gefiihlslebens war. Ahnlich wie mit Bezug auf das
einseitig leibgebundene Selbstbewusstsein, gibt es auch bezogen auf das Gefiihls-
leben bestimmte insbesondere durch die Massenmedien geférderte, gesellschaft-
lich angestrebte Geflihlswerte. Hierzu zdhlen Selbstvertrauen bzw. -sicherheit,
Optimismus, Heiterkeit usw. Dies sind Gefiihlsnormen, die in der Medienwelt
prasent sind. Ein so komplexes und intimes Geflihl wie beispielsweise Scham
hat in diesem Wertekontext keinen Platz. Auch auf dem Gefiihlsmarkt tummeln
sich zahlreiche Handler, die ihre Waren in Form von Psychopharmaka anbie-
ten. Die Zahl der Menschen, die sogenannte Stimmungsaufheller und Beruhi-
gungs- bzw. Aufputschmittel zu sich nehmen, wachst stetig. In dem Drogen- und
Suchtbericht vom Mai 2009 der Drogenbeauftragten der Bundesregierung Sabine
Batzing heifit es: »Das Risiko des unsachgemdfBen Medikamentenkonsums wird
haufig unterschatzt. Mehr als zwei Millionen Menschen in Deutschland greifen
zu Medikamenten im Beruf, um die Leistung zu steigern oder zu erhalten. Diese
Hochrechnung ergab im Februar 2009 eine représentative Bevolkerungsumfrage
unter 3.000 Arbeitnehmern zu ihrem Umgang mit Stressbelastungen im Auftrag
der DAK. Die betreffenden Medikamente werden auch in Bereichen eingesetzt,
fir die sie nicht zugelassen sind. Zwei von zehn Befragten meinten, dass die Risi-
ken dieser Arzneimittel im Vergleich zum Nutzen vertretbar sind.«'® Das Problem
besteht darin, dass unerwiinschte Gefiihle zu einem die eigene Personlichkeit
bestimmenden Faktor werden.

16  Siehe die entsprechende PDF unter: www.drogenbeauftragte.de.; Siefer/Weber beschreiben
diesbeziiglich den alarmierenden Tatbestand: »Das relativ nebenwirkungsarme Antidepres-
sivum Prozak — in Deutschland unter dem Namen Fluctin bekannt — gehért in manchen Su-
burbs der USA mittlerweile fast schon zu den Grundnahrungsmitteln. In England berichtete
vor kurzem die BBC iber Befiirchtungen von Okologen, weil sich Prozac-Riickstinde im
Trinkwasser breit machen und die Nervenssysteme der Fische irritieren. GlaxoSmithKline
vertreibt das Antidepressivum Paxil (in Deutschland: Seroxat) offiziell als Medikament ge-
gen krankhafte Sozialphobie, de facto schlucken es Millionen Menschen als Mittel gegen
Schiichternheit. Paxil hat es in kurzer Zeit unter die zehn umsatzstarksten Medikamente der
Welt gebracht.« (2006, S. 99f.)



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Padagogik

Dem lasst sich gegenlberstellen, dass man zu seinen eigenen Gefiihlen auch
in ein distanziertes Verhiltnis treten kann. Der Arger, der einen in einer berufli-
chen oder familidren Situation oder auch nur im StraRenverkehr befallen mag,
muss nicht zum bestimmenden Element der Personlichkeit werden. Dies ist eine
wesentliche Frage der Erziehung und der Selbsterziehung, mithin eine padago-
gische Frage. Eine vollstindige Identifizierung mit dem Gefiihlsleben muss nicht
notwendigerweise stattfinden. Wir kdnnen unsere Gefiihle auch beherrschen und
kontrollieren. Darliber hinaus besteht das Problem, dass Gefiihle oftmals nur im
Selbstbezug wahrgenommen werden: Sie vermitteln mir den Eindruck, wie ich
mich fiihle. Das ist bezogen auf elementare Gefiihle wie Lust und Unlust auch
angemessen, sobald aber das Gefiihlsleben komplexer wird, bestehen Geflihle
nicht mehr nur im Selbstbezug, sondern vermitteln etwas von den Qualititen der
Welt: Im Mitleid oder Mitgefiihl vermag man sich mit dem Gefiihl eines anderen
Menschen zu identifizieren. Im Verantwortungsgefiihl ibernimmt man die Ver-
antwortung fiir eine eigene Handlung, fiir eine bestimmte Aufgabe oder fiir einen
anderen Menschen. Gefiihle sind demnach in der Lage, lber die Personlichkeit,
die die Geflihle empfindet, hinauszuweisen. Dies ist insbesondere im kiinstle-
rischen Erleben der Fall. Wenn man beispielsweise eine Beethovensymphonie
hort und mit den Geflihlen in der Lage ist, in die Musik einzutauchen, dann ist
man mit den Geflihlen gerade nicht bei dem eigenen Selbst, sondern vollstan-
dig in der Musik. Wenn man ein Bild von Monet ansieht, kann man sich in das
Atmosphdrische der Landschaft gefiihlsmaRig vollsténdig versenken. Ein wesent-
liches Element des kiinstlerischen Erlebens ist es gerade, dass sich der Rezipient
gefiihlsmafig mit dem Kunstwerk verbinden kann und dadurch Gber sich hin-
ausgeht. Und auch das kiinstlerische Schaffen ist wesentlich davon gepragt, dass
sich der kiinstlerisch Tatige gefiihlsmaRig mit seinem Motiv verbindet. Auch in
der gegenwartigen Zivilisation eher tabuisierte Geflihle wie Trauer oder Schmerz
sind furr das kiinstlerische Erleben von hoher Bedeutung. Grolle Dichtungen wie
zum Beispiel Tolstois literarisches Werk sind oftmals hervorgegangen aus einem
Grundgefiihl des Schmerzes. Gefiihle erhalten in dieser Perspektive eine weltum-
spannende Dimension.

Um diesen Aspekt geht es in der Pidagogik. Die Gefiihlserziehung hat hier
einen hohen Stellenwert. Gerade in den ersten Jahren der Kindergartenzeit und
der frithen Schulzeit sollen Kinder lernen, ihre eigenen Gefiihle nicht zu verabso-
lutieren und sich mit ihren Geflihlen in eine soziale Gemeinschaft zu integrieren.
Hierbei spielt zum einen die soziale Erziehung eine grofSe Rolle, indem die Kin-
der lernen, dass jeder Mensch ein individuelles Gefiihlsleben hat, das geachtet
werden muss und nicht verletzt werden darf. Und weiterhin hat die kiinstlerische
Erziehung eine hohe Bedeutung, denn im kiinstlerischen Erleben lernen die Kin-
der, sich mit den Qualitaten der Welt personlich zu verbinden. Die Gefiihle sind
dann nicht mehr nur Ausdruck des eigenen Lust- und Unlusterlebens und der
eigenen Befindlichkeit, sondern werden zu einem Organ der Weltauffassung.

61



62

Jost Schieren

In der Waldorfpadagogik ist diese Art der Gefiihlserziehung zentral. Insbeson-
dere der oft kritisierte Umgang mit der sogenannten Temperamentsverfassung der
Kinder ist hier zu nennen.'” Die Kinder befinden sich in bestimmten Gefiihls-
verfassungen, die pragend auf ihr gesamtes Verhalten und Weltauffassen wirken.
Eine die Temperamente der Kinder beriicksichtigende Padagogik ist bemiiht,
diese temperamentartigen Gefiihlstingierungen der Kinder fiir den Unterricht zu
bertiicksichtigen, um sie darin angemessen ansprechen zu kénnen. Das Ziel be-
steht allerdings nicht in der Festlegung auf ein Temperament, vielmehr soll das
Geflihlsleben im padagogischen Prozess mehr und mehr von der engen Person-
lichkeitsbindung befreit werden, damit es — wie beschrieben — zu einem Organ
der Weltauffassung wird. Es geht hierbei also um eine Aufklarung der Gefiihle.

2.3 Erinnerung und Gedéchtnis

Den wohl nachhaltigsten Einfluss auf das /ch-Erleben haben die Erfahrungen, die
jemand im Laufe des Lebens gesammelt hat. Die Erfahrungen, die man macht, pra-
gen sich dem Gedachtnis ein und werden angesichts einer erneuten Begegnung
mit einer vergleichbaren Situation erinnert und lenken entsprechend das Denken
und Handeln in eine bestimmte Richtung. Die Erinnerung und das Gedéchtnis
vermitteln die Erfahrung eines biographisch-kontinuierlichen Ich-Bewusstseins,
welches zwar immer wieder durch neue Erfahrungen modifiziert werden kann,
aber immer auf Grundlage des bis dahin erworbenen Erfahrungsschatzes. Es kon-
nen demnach durchaus auch Korrekturen oder auch Spriinge auftreten, diese ste-
hen aber in Bezug zu den bisher erworbenen Erfahrungen. Es ist nicht entschei-
dend, dass die jeweiligen Erinnerungen objektiv exakt sind. In der Regel geben
die Erinnerungen ein eher subjektives Vorstellungsbild wider, welches die tatsach-
lichen Verhiltnisse nur sehr ungenau, ausschnitt- und zum Teil auch fehlerhaft wi-
derspiegelt. Trotz dieser objektiv nur bedingt aussagefahigen Erinnerungsleistung,
werden die Erinnerungsinhalte zu den subjektiven biographischen Konstituenten
der Personlichkeit.

In der Pddagogik ist es auRerordentlich wichtig, dass Kinder von frith an ihre
Erinnerungs- und Gedachtniskraft schulen. Dies geschieht, indem sie ihre Welt-
erfahrungen intensiv verarbeiten und nicht bloR fliichtig an ihnen vorbeihuschen.
Eine wache Aufmerksamkeit und ein eigenaktiver Umgang mit den Welterschei-
nungen fiihren dazu, dass sich die jeweiligen Eindriicke lebendig einpragen
konnen. Dagegen schwicht etwa der verbreitete passive Medienkonsum die Er-
innerungs- und Gedachtniskréfte. Die zahllosen vor dem Fernseher oder dem
Computerbildschirm verbrachten Stunden stellen sich in der biographischen Erin-
nerung bezogen auf den erworbenen Erfahrungsschatz als tabula rasa dar. Zwar
mogen die zum Teil krassen und faszinierenden Bilder der medialen Animation
auch langerfristig in dem Vorstellungsleben des Rezipienten gespensterhaft her-

17 Vgl. zur Kritik Ullrich 1986, S. 145ff.



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Padagogik

umspuken, aber sie bilden dann nicht die biographische Grundlage der persona-
len Identitdt, sondern wirken eher bedrdngend und destruierend auf die eigene
Selbstauffassung. Es geht demnach bei der Festigung der Erinnerungsfahigkeit um
eine eigenaktive, emotional freilassende und zugleich stimulierende, aufmerksa-
me Auseinandersetzung mit den Welterscheinungen.

Es kommt aber noch etwas Weiteres hinzu: Die im Laufe des Lebens gesammel-
ten Erfahrungen verbleiben nicht nur als passive Reflektionen des Vergangenen
im Bewusstsein haften, sie kénnen zugleich auch aktive Handlungsdispositio-
nen, also Fihigkeiten werden. Als solche bilden sie einen tragenden Grund fiir
das individuelle Ich-Erleben: Ich bin nicht nur das, was ich erlebt habe, ich bin
auch das, was ich kann. Gerade bei Kindern l&dsst sich beobachten, wie sehr sie
Selbstvertrauen und innere Sicherheit erwerben durch die Fahigkeiten, die sie
sich aneignen. Gegeniiber dem erlernten Wissen, welches gerade, wenn es fiir
Priifungen angeeignet worden ist, oft nur kurzfristiger Gedachtnisbestand ist, kon-
nen einmal erworbene Fahigkeiten, selbst wenn sie lange ungenutzt geblieben
sind, immer wieder rasch aktualisiert werden. Fahigkeiten sind durch die Ausein-
andersetzung des Ich mit den Welterscheinungen erworben worden und bilden
einen kontinuierlichen biographischen Grund fiir die menschliche Persénlichkeit.
Insofern legt zum Beispiel die Waldorfpadagogik einen auferordentlich hohen
Wert nicht allein auf die Wissensvermittlung, sondern besonders auf die Fihig-
keitenbildung sei es im kognitiven Bereich (Fremdsprachen, Rechnen usw.) oder
sei es im handwerklichen und kiinstlerischen Bereich.

2.4 Denken, Verstehen und Urteilen

Ein weiterer Bereich der personalen Selbstbegriindung findet sich im denkenden
Verstehen und Urteilen. Rudolf Steiner weist in seiner Grundschrift »Die Philo-
sophie der Freiheit« darauf hin, dass das Denken eine genuine Eigenleistung des
einzelnen Menschen sei. Es muss aktiv vollzogen werden, wenn es geschehen
soll. Wenn man beispielsweise eine Rechenaufgabe stellt: 27 x 3 : 9, so ist es
jedem selbst tberlassen, ob er in die Denkaktivitat eintritt, um die Aufgabe zu
[6sen. Hier liegt demnach ein Bereich vor, der, weil er von der Eigentatigkeit des
Menschen notwendig abhangig ist und sich nicht einfach ereignet, sehr eng mit
der menschlichen Personlichkeit verbunden ist. Gleichwohl, auch darauf weist
Rudolf Steiner hin, sind die Denkinhalte oder auch Denkgesetze, die durch den
subjektiven Denkakt hervorgebracht werden, in sich objektiv giiltig. Fir die ge-
stellte Rechenoperation gibt es nur eine giiltige Losung.

Das Denken durchzieht jeden Bereich des menschlichen Bewusstseins. Alles,
was uns bewusst wird, wird uns durch Denken bewusst. Von frither Kindheit an,
dies hat Piaget ausfiihrlich untersucht,’™ wird durch unser Denken das Weltver-
stehen konstituiert. Dies fiihrt dazu, dass wir in jedem Bewusstseinsmoment in

18 Vgl. Piaget (1992; 1944; 1969)



64

Jost Schieren

einer aullerordentlich komplexen Form des Selbst- und Weltverstehens, die durch
unser Denken fortwahrend generiert werden, eingebunden sind. Dieses Weltver-
stehen, welches sich auf alle Erscheinungen, die uns begegnen, erstreckt, ist der
kontinuierliche Grund des Daseins.

Fiir das schulische Lernen bedeutet dies, dass die Kinder und Jugendlichen Ver-
trauen in ihr eigenes Denken erlangen sollen. Man kénnte die oben aufgefiihrte
Rechenoperation leichthin in der Gegenwart auch mit einem Taschenrechner be-
waltigen und misste sich nicht die Mithe machen, selbst zu rechnen. Gerade aber
der Mathematikunterricht, der mit den Gesetzen des Denkens zu tun hat, fiihrt
dazu, dass die Schiiler Vertrauen in den eigenen Denkvollzug erlangen. Es geht
um die Erfahrung, dass etwas, was nur durch den einzelnen Schiiler geschehen
kann, indem er oder sie es tut, zugleich ein objektiv giiltiges Gesetz ist. Auf diese
Weise erlangen die Schiiler Vertrauen in ihr eigenes Denken.

Es kommt noch etwas hinzu: Wéhrend das Denken einerseits zu einem Verste-
hen der Dinge der Welt fiihrt, so ist es zugleich die Kraft, aus der individuelle Ur-
teile gebildet werden. Die Fahigkeit der individuellen Urteilsbildung wird in der
entwicklungspsychologischen Betrachtung der Waldorfpadagogik fiir die Zeit der
beginnenden Pubertat veranschlagt, wihrend die Jugendlichen zuvor eher die Ur-
teilsformen der sie umgebenden Erwachsenenwelt mehr oder minder adaptieren.
In der Zeit der beginnenden Pubertit werden moralische, soziale und &dsthetische
Urteile erprobt und gebildet.

Urteile haben fur die menschliche Personlichkeit, fiir das Ich, einen hohen Stel-
lenwert. Sie sind die Grundlage der personalen Verortung des eigenen Selbst in
der Welt. Das Handeln des einzelnen Menschen ist abhdngig davon, was er oder
sie fiir richtig oder falsch, fiir gut oder schlecht, fiir schén oder hésslich, ange-
nehm oder unangenehm usw. erachtet. Dies sind alles subjektive Urteile, die bei
den einzelnen Menschen und auch in einzelnen Kulturen, die wiederum auf den
Urteilen einzelner Menschen aufruhen, verschieden sind. Es wird also ersichtlich,
dass die Urteilsbildungen wesentliche Konstituenten der menschlichen Individu-
alitdt sind.

Daher wird in der Padagogik darauf geachtet, dass die Schiler lernen, ange-
messene und verldssliche Urteile zu bilden. Urteile missen tragféhig sein, sonst
kann sich das eigene Handeln nicht darauf stiitzen. Wenn man in ein Auto steigt,
so tut man dies nur, wenn man davon ausgeht, dass beispielsweise die Bremsen
funktionieren. Dies ist der oft auch unbewusste Urteilshintergrund des eigenen
Handelns.

Wie aber kommen Urteile zustande? In der Regel werden sie aufgrund von Er-
fahrung und Einsicht gebildet. Man hat eine bestimmte Erfahrung gemacht, indem
man beispielsweise als Kind einmal von einem Hund gebissen worden ist. In den
kiinftigen Begegnungen mit einem Hund wird man achtsamer und vorsichtiger
sein, da man zu dem Urteil gekommen ist, dass Hunde beilten. Nun stellt man
aber fest, dass nicht alle Hunde beilen, es treten demnach weitere Erfahrungen
hinzu, die die erste relativieren. Durch die denkende Auseinandersetzung kommt



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Padagogik

man zu der Einsicht eines angemessenen Verhaltens im Umgang mit Hunden.
Hierauf ruht vorldufig das eigene Urteil. Urteile kénnen immer nur vorldufig sein,
da sie durch neue Erfahrungen und neue Einsichten verandert oder auch abgelegt
werden kdnnen. Dies dndert nichts an der Tatsache, dass sie, solange keine an-
deren Erfahrungen und Einsichten vorliegen, giiltig sind und das eigene Handeln
leiten.

Die Schule sollte also auf eine generelle Urteilskompetenz und Urteilssicher-
heit vorbereiten, da jeder Mensch aus seinen eigenen Urteilen seine Personlich-
keitskraft gewinnt.

2.5 Mitmenschen

Die Personlichkeit eines Menschen wird entscheidend geprigt durch die Men-
schen, denen er begegnet und mit denen er umgeht. Dieser Aspekt einer anthro-
pologisch verankerten dialogischen Grundverfasstheit des Menschen wurde vor
allem von Martin Buber in seinem Hauptwerk »Ich und Du« entwickelt." Ein
zentrales Merkmal der menschlichen Personlichkeit kommt damit in den Bezie-
hungen, in denen er zu seinen Mitmenschen steht, zum Ausdruck. Nach Rudolf
Steiner wird die Personlichkeit des Menschen wesentlich von dem geprégt, was
er oder sie im Laufe des Lebens erfahren hat, insbesondere welche Menschen ihm
oder ihr begegnet sind.?° Das bedeutet nicht, dass die Personlichkeit des Men-
schen notwendig fremdbestimmt ware von anderen Menschen, denn Pragungen
— wenn sie nicht zwanghaft manipulierend sind — geschehen in dem Male als der
Einzelne sich dafiir offen halt. Wir sind in unserer Biographie von unseren Eltern,
Grofeltern, Geschwistern, Lehrern, Freunden und Partnern gepragt worden und
werden weiterhin geprigt, indem wir uns als Erwachsene an anderen Menschen
orientieren und sie als Vorbilder sehen. Diese Pragungen sind sehr intim und zei-
gen, dass das menschliche Ich in einen Austausch mit anderen Menschen tritt.

In einer personalen Padagogik wird daher die personale Begegnung zwischen
Lehrer und Schiiler und auch die soziale Begegnung unter den Schiilern als zen-
traler padagogischer Prozess betrachtet. Die Waldorfpadagogik hat aus diesem
Grund das sogenannte Klassenlehrerprinzip eingefiihrt, in dem ein Lehrer eine
Klasse in der Regel von der ersten bis zur achten Jahrgangsstufe begleitet und in
den sogenannten Hauptfachern morgens immer in den ersten beiden Schulstun-
den unterrichtet. Auf diese Weise entsteht eine enge padagogische Beziehung
zwischen Lehrer und Schiiler, die die Grundlage des Lernprozesses bildet. Hinzu
kommt die nicht auf Leistungsselektion ausgerichtete Gruppenpddagogik. Leis-
tungsheterogene, jedoch altershomogene Lerngruppen verbringen als Klassenge-
meinschaft die gemeinsame Schulzeit von der ersten bis zur zwélften Klasse. Es
gibt kein »Sitzenbleiben«, womit die Bedeutung des einzelnen Schiiler betont

19 Buber 1995
20 Steiner 1922, S. 68f.

65



66

Jost Schieren

wird, der nicht wegen ggf. mangelnder Leistungen die Klassengemeinschaft ver-
lassen muss. Jeder hat seine eigene Lernzeit und soll im gemeinsamen Lernpro-
zess individuell geférdert werden. Die Schule wird damit zu einem Lebensraum
und der Lernprozess findet als eine Begegnung von Mensch zu Mensch statt.

2.6 Sinn

Ein weiteres Merkmal der menschlichen Personlichkeit ist die Sinnsuche. Der
Mensch hat das Bediirfnis, seinem Leben und seinem Handeln einen Sinn zu
geben. Dieser Sinn mag sich auf alltagliche und vergangliche Dinge, aber auch
auf Ewigkeitsaspekte beziehen, wie sie in den Religionen vertreten werden. Die
Sinnerfahrung ist eine in hohem Male individuelle und individuell zu erwer-
bende. Ob ein Mensch etwas fiir sinnvoll erachtet, ist allein seinem Dafiirhalten
anheim gestellt. Die gesamte Kulturgeschichte der Menschheit kann in ihren kul-
turellen, kiinstlerischen, wissenschaftlichen und religiésen Zeugnissen als Sinn-
suche begriffen werden. In den grofRartigen kulturellen Werken der Vergangen-
heit kommt das Ringen des Menschen um die Frage nach einer individuellen
Ewigkeitsexistenz zum Ausdruck. In der Gegenwart ist die Ewigkeitsfrage vor dem
Hintergrund des naturwissenschaftlich-positivistischen Weltbildes und der techni-
schen Erfolge, die damit einhergehen, zuriickgetreten, und die westliche Zivilisa-
tionsgemeinschaft hat sich im Wesentlichen auf die gemeinsame Sinnperspektive
von Frieden und Wobhlstand verstandigt. Damit ist die auf einen Ewigkeitsaspekt
bezogene Sinnsuche nicht mehr der pragende Kern einer kulturellen Gemeinsam-
keit, sondern allein Teil des individuellen Lebens.

Bezogen auf die Padagogik hat Hartmut von Hentig fiinf Gesichtspunkte be-
nannt, nach denen der Wert von Bildung bemessen werden kann. Einer dieser
Gesichtspunkte lautet: »Wachbheit fiir letzte Fragen.«*' Neben anderen eher auf
die individuelle und gesellschaftliche Existenz gerichteten Aspekten, fiir die die
Schule in der Bildung verantwortlich ist, erachtet es von Hentig fiir wichtig, dass
Kinder und Jugendliche als Teil ihres Bildungsganges mit »letzten Fragen«, d. h.
mit Fragen nach der Ewigkeitsexistenz des Menschen und der Welt in Beriihrung
treten. Es geht wohlgemerkt nicht um letzte Antworten, die eher einen Bekenntni-
scharakter haben, sondern um die Fahigkeit des Menschen, sich mit Ewigkeitsfra-
gen zu konfrontieren und damit umzugehen.

21 von Hentig 1996, S. 67ff.



Was ist ein Ich? Aspekte einer personalen Padagogik

3 Zusammenfassung

Die vorausgehende Betrachtung hat einzelne Phdnomenbereiche betrachtet, die
fir die Entwicklung der menschlichen Personlichkeit, des menschlichen Ich, von
Bedeutung sind. Es hat sich gezeigt, dass das Ich tatsdchlich sehr vielschichtig
und komplex ist. Es gibt unter jedem aufgefiihrten Aspekt Facetten des Ich, die
zusammengefasst wie folgt bezeichnet werden kénnen:

Korper — personliches Ich

Gefiihl — weltumspannendes/weltauffassendes Ich

Gedachtnis und Erinnerung — biographisches oder kontinuierliches Ich
Denken, Verstehen, Urteilen — universelles Ich

Mitmenschen — soziales Ich

Sinn — Ewigkeits- oder auch religioses Ich

Die Frage bleibt offen: Gibt es etwas Gemeinsames unter diesen genannten Ich-
Aspekten? — Aus den aufgefiihrten Betrachtungen geht die Beobachtung hervor,
dass das menschliche Ich in gewisser Weise dasjenige ist, womit es sich jeweils
verbindet. Dies muss aber nicht bedeuten, dass es ein Chamaéleon ist und selbst
keine Identitat habe. Es bedeutet vielmehr, dass das zentrale Merkmal des Ich
dessen Verbindungsfihigkeit ist. Indem sich der Mensch mit etwas verbindet, ge-
winnt seine Personlichkeit einen Inhalt. Die Aktivitat des Sich-Verbinden-Koénnens
ist gerade dasjenige, was das menschliche Ich auszeichnet.

Hier kann das padagogische Handeln ansetzen, indem weniger auf die Ver-
mittlung statischen, abprifbaren Wissens, als vielmehr auf die Eigenaktivitit des
Kindes und Jugendlichen geblickt wird und der Bildungsvorgang gerade darin
besteht, dass den Schiilern moglichst viel Gelegenheit gegeben wird, sich aktiv
mit den Lerninhalten zu verbinden und dadurch die eigene Personlichkeit zu
formen. Die mégliche Bedeutung der Kunst und des kiinstlerisch-gestalterischen
Unterrichts flir eine so verstandene Padagogik ist offensichtlich.

Literatur

Asendorpf, Jens B.: Psychologie der Personlichkeit. Berlin 2003

Bohm, Winfried: Entwiirfe zu einer Padagogik der Person. Bad Heilbrunn 1997
Bohnsack, Fritz: Martin Bubers personale Padagogik. Bad Heilbrunn 2008
Bollnow, Otto Friedrich: Die padagogische Atmosphare. Untersuchungen uber die

gefiihlsmaligen zwischenmenschlichen Voraussetzungen der Erziehung. Essen
1968

Buber, Martin: Ich und Du. Stuttgart 1995

Fuchs, Thomas: Das Gehirn — ein Beziehungsorgan. Eine phdanomenologisch-6kolo-
gische Konzeption. Stuttgart 20092

Gabriel, Wilfried: Personale Pddagogik im Informationszeitalter. Diss. Paderborn
1996

Gudjons, Herbert: Padagogisches Grundwissen. Bad Heilbrunn 20032

67



68

Jost Schieren

von Hentig, Hartmut: Bildung. Ein Essay. Wien, Miinchen 1996

Hiter, Gerald: Das Geheimnis der ersten neun Monate. Unsere friihesten Pragungen.
Diisseldorf 2005

Krautz, Jochen: Ware Bildung. Schule und Universitit unter dem Diktat der Okono-
mie. Kreuzlingen, Miinchen 2007

Ledoux, Joseph: Das Netz der Personlichkeit. Wie unser Selbst entsteht. Miinchen
2006

Metzinger, Thomas: Being No One. The Self-Model Theory of Subjectivity. Cam-
bridge 2003

Piaget, Jean: Das Weltbild des Kindes. Miinchen 19923

Piaget, Jean: Die geistige Entwicklung des Kindes. Zirich 1944

Piaget, Jean: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Stuttgart 1969

Schieren, Jost: Asthetische Bildung — Zum Kunstverstindnis der Waldorfpidagogik.
In: ders. (Hrsg.): Bild und Wirklichkeit. Welterfahrung im Medium von Kunst und
Kunstpadagogik. Miinchen 2008, S. 67-86

Seubold, Giinter: Der idealische Kérper. Philosophische Reflexionen tber die Macht-
ergreifung der Korpertechnologien. Bonn 2008

Seubold, Ginter. Die Destruktion der Kultur. Bonn 2005

Siefer, Werner/Weber, Christian: Ich. Wie wir uns selbst erfinden. Frankfurt a. M./
New York 2006

Spitzer, Manfred: Lernen: Gehirnforschung und die Schule des Lebens. Heidelberg
2002

Steiner, Rudolf: Wahrheit und Wissenschaft. Vorspiel einer >Philosophie der Freiheitc.
Weimar 1892

Steiner, Rudolf: Die Philosophie der Freiheit. Grundziige einer modernen Weltan-
schauung. Berlin 1918

Steiner, Rudolf: Theosophie. Dornach 1922

Steiner, Rudolf: Grundlinien einer Erkenntnistheorie der Goetheschen Weltanschau-
ung. Dornach 1923°

Ullrich, Heiner: Waldorfpadagogik und okkulte Weltanschauung. Eine bildungsphi-
losophische und geistesgeschichtliche Auseinandersetzung mit der Anthropologie
Rudolf Steiners. Weinheim/Miinchen 1986

Weigand, Gabriele: Schule der Person. Zur anthropologischen Grundlegung einer
Theorie der Schule. Wiirzburg 2004

Witzenmann, Herbert: Strukturphdnomenologie. Vorbewusstes Gestaltbilden im er-
kennenden Wirklichkeitenthillen. Dornach 1985

Zander, Helmut: Anthroposophie in Deutschland. Theosophische Weltanschauung
und gesellschaftliche Praxis 1884-1945. 2 Bande. Géttingen 2007



Eberhard Grisebach

Kunst und Gemeinschaft

1 Der Einspruch des Kinstlers und des Kunstfreundes

Ein sehr heftiger Widerspruch wird sich immer gegen eine Philosophie erheben, die
die Problematik des wirklichen Geschehens bewusst zu machen sucht, und sich
damit von jeder dogmatischen Weltanschauung und individualistischen Welter-
klarung mit Entschiedenheit abwendet. Besonders heftig aber wird sich dieser Wi-
derspruch anmelden, wenn die Philosophie auch alle Anspriiche und Verdienste
des besonderen und einzelnen Menschen mit Bezug auf Fithrung, Erziehung und
jede Realisation in der Geschichte und der Gemeinschaft ablehnt. Die Ablehnung
jedes eigenen Verdienstes wird dem Einzelnen naturgemaf schwer fallen. Er wird
fragen: gibt es nicht eine Ausnahme wenigstens beim kiinstlerischen Genie? Was
kiimmert sich der schépferische Mensch um die Dialektik der Persdnlichkeit?

Diese Fragen kommen von der Seite des Kiinstlers; und alle diejenigen, die im
Banne einer vorwiegend &sthetischen Weltanschauung stehen, werden ihm zu-
stimmen und fiir den Schépferischen Menschen eine Ausnahme von der Dialektik,
von der Bindung in der Gemeinschaft fordern. Der Kiinstler, so h6rt man sagen, ist
der absolut Gesonderte und Besondere. Er steht nicht in der Wechselwirkung der
Personen, er ist der Einzelne, der Einzige, der eine Unmittelbarkeit, die géttliche
Gabe des Ausdrucks in seinem Kunsttriebe besitzt. Der Kiinstler untersteht schon
durch die Art seiner kiinstlerischen Aufgabe einem »individuellen Gesetz«. Man
kann an ihn deshalb nicht die gleichen Mafstdbe anlegen, wie an die anderen
Menschen. Das Problem von Kunst und Sittlichkeit wird damit aufgerollt.

Diirfen wir den Kinstler nach sittlichen Mafstdben beurteilen? Hat er nicht um
seiner Kunst willen das Recht, nach seinen eigenen Normen zu leben? Verschlie-
Ben wir ihm nicht den Quell seines Schaffens, wenn wir von ihm die Erfiillung
aller Pflichten eines guten Staatsbiirgers verlangen, wenn wir ihn den Vorurteilen
der Gesellschaft preisgeben, der Konvention und Sitte unterstellen? Der geniale
Kiinstler ist die Ausnahme schlechthin, so wird man uns entgegenhalten. Er allein
ist es, der der Bindung durch andere nicht bedarf; er beschenkt uns und schmiickt
unser Leben mit seinen Werken, er erzieht uns zu Anmut und Wiirde, zu Freiheit
im &sthetischen Staate. Er 6ffnet das Tor der Wahrheit. Er fiihrt uns, mag auch die
Philosophie scharfsinnig und dialektisch dagegen einwenden, was sie will. Der
Kiinstler untersteht nicht der Sitte und Konvention. Er herrscht in seinem Dichter-
lande und braucht die Herrschaft nicht abzugeben und nicht mit irgendjemand
zu teilen. Er steht auf seiner olympischen Hohe wie ein Priester oder Prophet,
und niemandem wird es in den Sinn kommen, von ihm die Anerkennung der Bin-
dung, der Gebrochenheit zu erwarten. Das hiefSe ja die Kunst selbst vernichten.
— So lautet der ausfihrliche Einspruch.



Eberhard Grisebach

Dieser Einwand macht uns einen Augenblick betroffen, weil wir vielleicht
selbst der Kunst nahe standen, sie liebten und unsere Verehrung dem Kiinstler als
der »Ausnahme« bezeugt haben. Wir haben den Anspruch wohl alle einmal ge-
stellt, dass der Dichter uns seine besondere Welt aufzeige, in der wir uns und alle
Beschwerden des Daseins eine Weile unter Fithrung ihres Schopfers vergessen
wollten. Wir haben uns am Ende gar selbst um eine solche eigene Welt kiinstleri-
scher Arbeit bemiiht, nach Ruhmeskranzen und Erfolgen gestrebt. Wer hétte von
uns nicht den Reiz verspiirt, den der eigene besondere Stil eines kiinstlerischen
Menschen, den die immer neuen Uberraschungen dichterischer Ausblicke und
Gestaltungen gewdhrten? Wer wisste von uns nicht den Schmuck zu schétzen,
der das Leben des Alltags in ein prachtiges Gewand kleidet und uns fir festliche
Augenblicke Ablenkung und Erholung schenkt? Wir lieben alle die Einsamen,
die sich eigensinnig, ausdauernd der Allgemeinheit und ihrem Urteil zum Trotz
durchschlugen. Wir werden ergriffen, wenn wir von ihrem Verkanntsein und ihrer
zu spéten Entdeckung horen.

Wollen wir dem schépferischen genialen Menschen wirklich eine Ausnahme-
stellung einrdumen und den Einwurf seiner Freunde gelten lassen? Sollen wir ihn
mit seinem eigenen Mafstab messen, ihm alle VerstoRe gegen die Sitte, die Ge-
wohnheit, das Recht in der Gemeinschaft und im Staate nachsehen? Wir zégern
und fragen uns selbst: hat die Kunst nichts mit der Verantwortung, mit der Sphére
des Verkehrs in der Gemeinschaft zu tun? Sollen wir die ethische Wirklichkeit
von der dsthetischen vollig scheiden? Wie liegt die Sache eigentlich? Es muss
uns dann noch einfallen, dass es auch auRer dem Bereiche der Kunst schaffende
Menschen gibt. Gilt fiir diese nun das Gleiche oder nicht? Oder gibt es Genies
nur in der Kunst?

Der Schaffende mochte auf allen Gebieten gern dem Kiinstler gleichen. Der
kiinstlerische Mensch geniel’t eine groBe Verehrung, man unterwirft sich deshalb
seiner Tyrannis, man begegnet ihm mit einer eigentlimlichen Scheu, weil man in
ihm das Wesen des urspriinglichen Menschen verkérpert sieht. Auf allen Gebie-
ten mochte man gern schaffen und schopferisch sein, wie der Kinstler. Gilt fiir
diese Schaffenden der gleiche Einwand? Unterstehen sie auch einem besonderen
Gesetz? Sind sie ebenso von Sitte und Konvention auszunehmen?

Man hat den Kinstler, indem man ihn bewundert und nachahmt, eine Vor-
machtstellung eingeraumt. Seine Herrschaft bekundet sich in einer weit verbrei-
teten dsthetischen Weltanschauung. Wir bezeichnen diejenige Weltanschauung
als dsthetisch, die die gegenstidndliche Erkenntnis der Welt aus einem einzigen
Ursprungsprinzip ableitet. Das jeweilige Prinzip wird im Wesen des Menschen
gefunden und heifSt: »Spontaneitdt des Geistes«, »Kraft der Empfindung« oder
»unmittelbare Intuition«. Die »innerlich« geformte Welt ist die empfundene oder
gedachte, in sich gefundene und aus sich gesetzte Dingwelt. Ist so erst einmal
alles der Urspriinglichkeit des schopferischen Subjekts eingeordnet, so lasst sich
das Problem von Kunst und Gemeinschaft so leicht dadurch auflésen, dass die
Gemeinschaft als das Werk eines schopferischen Menschen angenommen wird.



Kunst und Gemeinschaft

Der Erkennende bemiiht sich selbst um eine besondere Weltform, er versucht,
aus dem gleichen unmittelbaren Prinzip als »Vortdter« und Kiinstler seine Welt
zu schaffen, und seine Erkenntnis bedeutet ihm eine »Urspriinglichkeit«. Die
sittlichen Gesetze sind dann nichts anderes als die durch die Vorherrschaft des
schopferischen Menschen gegebenen Gesetze, mit deren Hilfe die Vorherrschaft
einzelner Menschen sich zeitweilig im Dienste einer Hoherentwicklung behaup-
tet. Die Gesetze wdren so allerdings »individuelle Gesetze« und bezeugten dann
doch die Moglichkeit eines Fiihrers.

In dieser Beleuchtung erscheint der Anspruch an allgemeine ethische Bindun-
gen riickstandig, vielleicht sogar unbegriindet und einfach falsch. Man glaubt das
moralische Gesetz schon zu erfiillen und halt »die individuellen Gesetze« fiir ab-
solut. Die Frage nach Ethos und Gemeinschaft bedeutet dort eine lastige Stérung,
wo sich alles im Flusse der subjektiven Empfindung so wohl fiihlt, und wo man
im verfiihrerischen Wahne lebt, selbst Schopfer dieser Welt zu sein. Dann wéren
allerdings alle Schaffenden auch Kiinstler, und alle wiirden deshalb die Ausnah-
mestellung mit Recht fordern. Alle Stiinden sie also aulerhalb der Gemeinschaft,
womit jede Gemeinschaft aufgehoben wire.

Im Bannkreise der dsthetischen Weltanschauung wird der uns gemachte Ein-
spruch, wie wir sahen, kraftig unterstiitzt. Das Anrecht des Einzelnen, die Aus-
nahmestellung des Genies wird von dem eigentlichen Asthetiker als dem ver-
stindnisvollen, urteilsfahigen, mitgenieBenden, teilnehmenden Zuschauer des
Kunstschaffens mit allen Mitteln der Rede und Schrift, die dem Schweigsamen
Kinstler vielleicht nicht zur Verfligung stehen, gewandt verteidigt. Wir finden
diesen Gefdhrten des Kiinstlers seit langem an seiner Seite, und da er das Wort
fuhrt, haben wir ihm vornehmlich auf den ausfiihrlich behandelten Einwand zu
antworten. Er ist der Fiirsprecher des Kiinstlers. Er pladiert mit dem Geschick des
gelibten Advokaten fiir die Sonderstellung der Kunst. Sein Mafsstab, mit dem er
Kunst misst, ist »Schépfung und Gestaltungskraft«. Er setzt notwendig das schaf-
fende, gestaltende Subjekt voraus, das die Welt neu schafft, wie Gott das Paradies.
Kein Wunder, dass der Kunstfreund im Hinblick auf seinen bewunderten Autor
die Ablehnung einer Fiihrung und Erziehung, aller Verdienste Einzelner an den zu
erarbeitenden Gegenstdnden gar nicht versteht, da sie ihm dem Wesen der Kunst
durchaus zu widersprechen scheint. Er wird vielleicht aufmerksam unseren Ge-
gengriinden zuhdren, aber ein Blick auf den genialen Autor und in die Werkstatt
des Kiinstlers wird alle seine Bedenken verscheuchen, und das Gesehene — so
meint er — wird all unsere Dialektik Liigen strafen. Wenn man ein nahes Verhaltnis
zur Kunst und zum Kunstschaffen behalten wolle, so konne eine solche Kunstauf-
fassung, die dem Kiinstler die Ausnahmestellung bestreitet, nicht auf die Dauer
befriedigen.

Der Asthetiker stellt seine Behauptung von einer Ausnahmestellung des Kiinst-
lers mit Bezug auf das tatsachliche psychologische Schaffen auf, und er hat Recht,
dem einzelnen Autor ein Verdienst an seinem Werk zuzuschreiben. Unsere philo-
sophische Untersuchung ist aber nicht nur auf die zuféllige Erscheinung des tat-



Eberhard Grisebach

sdchlichen Schaffens gerichtet, sondern auf die Grenzen, die die Endlichkeit des
wirklichen wesentlichen Geschehens auch in der Kunst ausmachen. Wir suchen
die wesentliche Beziehung der Kunst zur Gemeinschaft zu erkennen.

Wir haben aufer dem Kiinstler und seinem Interpreten auch alle diejenigen
zum Gegner, die einer dsthetischen Weltanschauung huldigen. Wir gehen nun
bei unserer Verteidigung kritisch zu Werke. Es handelt sich ja nicht um eine neue
subjektive, systematische Anschauung von der Kunst, die wir vertreten, sondern
um die zunéchst problematische Sache des kiinstlerischen Geschehens, in das
wir mit ihm einzutreten suchen. Der Einwand und Widerspruch gibt uns Anlass,
den Versuch zu wagen, mit jenem in die konkrete Dialektik, d. h. in eine Ausein-
andersetzung tiber den Gegenstand der Kunst einzutreten.

Wir machen den Kiinstler und Kunstfreund zu Beginn auf die prinzipielle Grund-
lage aufmerksam, auf welcher ihr Einwand und ihre Frage beruhten. Der Einwand
ist schon in einer &sthetischen Grundanschauung begriindet, und mit dieser ha-
ben wir es in der Auseinandersetzung vor allen Dingen zu tun. Eine bestimmte
Auffassung von der Kunst hat das kiinstlerische Leben und die Kunst bewusst
oder unbewusst schon beeinflusst. Diese Auffassung der Kunst als eine zugrunde
liegende Asthetik miissen wir in ihrer Besonderheit und zeitlichen Bedingtheit
durchschauen, um den Sinn der Gegenrede, die uns beschdftigt, zu verstehen.
Aber veranschaulichen wir uns erst einmal eine Zeit, in der eine entgegengesetz-
te Anschauung vorherrschte, in der dem Kiinstler keine Sonderstellung von Sitte
und Gemeinschaft eingeraumt wurde, um die gegenwdrtig Situation besser zu
verstehen.

2 Der Klnstler in der Gemeinschaft

Es war nicht immer so, dass der Kiinstler in der Gemeinschaft eine Ausnahme ver-
langte. Wenn wir an das Mittelalter denken und seine Werke an unseren Augen
vorbeiziehen lassen, so fillt es niemandem ein, nach dem Namen der einzelnen
Schaffenden zu fragen, denn der Einzelne dréngte sich nicht hervor. Tatsdchlich
sind die Namen der Autoren auch dem scharfsinnigen Forscher nicht immer be-
kannt. Das Werk steht ruhig in der Zeit und in der Gemeinschaft, so sehr aus der
gemeinschaftlichen Arbeit einer Zunft, eines Kunsthandwerkes entsprungen, so
nachdriicklich den Gesamtgeist einer Zeit aussprechend, dass es ganz gleichgiil-
tig oder nebenséchlich erscheint zu fragen, wer diesen oder jenen Dom entwor-
fen, wer als Schopfer einer Stadt, eines Rathauses, eines Brunnens zu gelten hat,
wer dieses von allen gesungene Lied gedichtet oder eine Erzdhlung sich ausge-
dacht hat. Entspricht ein Kunstwerk dem Gesamtgeist, so ist es nicht so wichtig,
den einzelnen Schopfer zu erfahren. Der gotische Geist wird als »Werkmeister«
der gotischen Dome genannt damit macht man die Allgemeinheit zum Urheber.
Der einzelne Name hat nicht die Bedeutung, der Einzelne ist nur ein Glied einer
Kunstgemeinschaft, einer Zunft, die eine einheitliche Gegenstandlichkeit mit ei-
ner gemeinsamen Leistungsfahigkeit bearbeitet.



Kunst und Gemeinschaft

Der Kinstler steht hier an einem Ort, der den Gedanken an eine Ausnahmestel-
lung nicht zuldsst. Die Kunst entspricht einer sozialen Forderung. In der ganzen
Breite des Handwerks, auf den Bauplatzen, in allen Werkstuben, in der feinsten
und grébsten Schmiede, beim Schneider- und Schusterhandwerk, and der Dreh-
scheibe des Topfers und dem Block des Steinmetzen, iiberall ist der Kiinstler in
die Gemeinschaft untergetaucht. Suchen wir nach dem Organisator dieser durch
einen Stil zusammengeschlossenen kiinstlerischen Arbeit, so weils man ihn nicht
zu nennen. Man erzihlt Geschichten von einem Klosterbruder, der wundersame
Traume hatte, oder von einem Meister, der sich unkenntlich hielt. Solche Fragen
und Antworten dienen schon einer historischen Erkldrung, derer wir als neugieri-
ge Nachkommen heute bediirfen.

Diese Frage nach dem Urheber hat sich zuerst jener Mdzen im Mittelalter ge-
stellt, der als Personlichkeit sich selbst Giber den Durchschnitt der Gemeinschaft
erhob, und der den Kiinstler zur Begleitung, zur Ausstattung seiner reprasentati-
ven Lebensweise notig hatte und ihn deshalb aus der Gemeinschaft auswahilte.
Um den Hofen und Paldsten vornehmlich Schmuck zu geben, achtete man auf
den Autor und seine besondere Leistung, gab man ihm eine Sonderstellung in der
Zunft, und dazu bedurfte es der Wertung mit Malistdben. Der Kunstfreund gab
somit die Anregung zur Reflektion Uber den Schaffenden, zu einer Theorie der
Kunst. Er begleitete wohl selbst das Tun der Kiinstler mit Bewusstsein und suchte
es nachdenkend zu geniefRen. Der Kiinstler, der sich bereit fand, sich nach seiner
Beurteilung auszeichnen zu lassen, nahm seine Sonderstellung an den Hofen der
Fursten und Papste bereitwillig ein. Das unreflektierte Schaffen in der Gemein-
schaft wurde dadurch zerstort und eine bewusste Schopfung hub in der Absonde-
rung an. Die Anteilnahme des Kunstfreundes verfeinerte sich mit der dsthetischen
Reflektion. Das Geniellen und Nachschaffen wurde in der Gesellschaft gleichsam
ein besonderes Amt, und so wurde ein Beruf daraus, wie liber andere Dinge der
Kultur, so auch tber die Kunst erklarend, begriindend, nachschaffend nachzuden-
ken, um den Genuss zu steigern, den Geschmack zu entwickeln, dem Kiinstler
durch eine Rechtfertigung der Kiinste in einer Asthetik gerecht zu werden.

Der Kiinstler wurde so durch den Menschen von Geschmack bevorzugt, gedeu-
tet, verzogen, d. h. zur Besonderung langsam verfihrt. Es ist menschlich erklar-
lich, dass die Kiinstler sich so gern verziehen und zum Gegenstande der Reflek-
tion machen liefen. Sie wurden zuweilen launisch in der Hofluft wie Goethes
Tasso, oder sie flihlten sich in ihrer Ausnahmestellung wohl. Sie {ibernahmen es
am Ende selbst, der Menschheit den richtigen Malistab ihrer Kunst anzubieten
und eine dsthetische Erziehung der Menschheit zu versuchen, wie Schiller. Nun
deuteten sich die Kiinstler selbst, und mussten es wohl auch schlielich glauben,
dass sie eine besondere Funktion im menschlichen Leben zu ibernehmen hétten
und ihrem Spieltrieb nachgeben konnten. Der Kinstler hielt sich fiir das Sonn-
tagskind, fiir die Ausnahme und blieb doch immer noch scheinbar in einer Ge-
meinschaft, in den »hoheren Schichten der Gesellschaft«, immer noch nitzliche
Arbeit vollbringend, die von den Gebildeten gefordert und gewiirdigt wurde.

N



Eberhard Grisebach

Aber die Verwohnung des Kiinstlers, seine Selbstiiberschatzung nahm noch
weiter zu. SchlieBlich wurde er auch der Hofluft miide; die Gemeinschaft mit
dem vornehmen Kunstfreunde und dem Theoretiker wurde auch verlassen und
gegen die »akademisch-humanistische« Bildungssphire protestiert. Die Sponta-
neitdt und Schopferkraft, die Freiheit von Begriffen und Zwecken, die die Reflek-
tion ausdriicklich gefordert hatte, isolierten den Kiinstler immer mehr. Er zog sich
aus der birgerlichen Gesellschaft vollig zurlick, wurde zum Boheme, wahrend
er Fichtes Wissenschaftslehre beim Schlaf unter sein Kopfkissen legte, wie Strind-
berg das im »Roten Zimmer« erzdhlt. Diesen aus aller Gemeinschaft herausge-
tretenen, von der Reflektion der Asthetiker verwohnten und verdorbenen, von
dem Selbstbewusstsein seiner Schopferkraft erfiillten Kinstler haben wir heute
vor uns. Er befindet sich nur noch in einer sehr kleinen Gemeinschaft, denn sei-
ne Gefdhrten sind konsequenterweise nur die eigentlichen Asthetiker, die seine
Werke geniellen, nachschaffen und in der Idee verstehen. Der Kiinstler ist jetzt zu
einer Gestalt ohne Schatten geworden. Er lebt in der Isolierung ganz gemal seiner
Idee von menschlicher Schépferkraft. Er hat die letzte Bindung verloren und steht
aullerhalb von Sitte und Gesetz.

Man muss wissen, wie der Kiinstler zu seiner Isoliertheit kam, um seinen und
seines Begleiters Einwand verstehen und ganz ernst nehmen zu kénnen. Hier gilt
es eine Auseinandersetzung mit der Zeit, mit einer zeitlich bedingten 4sthetischen
Anschauung, wenn wir im Kampf gegen diesen Einwand die reale Dialektik auch
fir das Gebiet der kiinstlerischen Entwicklung als »bindend« darzutun versuchen
und das Problem von Kunst und Gemeinschaft im Zusammenhange damit behan-
deln wollen.

Wir stellen also fest, dass eine ganz bestimmte Anschauungsweise der Kunst
den heutigen Kiinstlertypus geprigt hat, und mit dieser Asthetik missen wir uns
zundchst beschiftigen.

3 Individualistische Asthetik

Der Charakter dieser Asthetik war durch ihre Methode bestimmt. Man suchte eine
Rechtfertigung, einen Mal3stab, einen Begriff, ein Verstindnis der Kunst. Wie man
es im allgemeinen gelernt hatte, die einzelnen Gegenstdnde, wie Gemeinschaft,
Recht, wissenschaftliche Erkenntnis, Sitte usw. als tatsachliche kulturelle Leistun-
gen im Spiegel der Vernunft oder als natiirliche Genealogien zu betrachten, so
sucht man sich auch die Kunst und ihr Schaffen zu erkldren in der Absicht, sie
besser zu verstehen, wohl auch mit dem padagogischen Anspruch, die Menschen
zur Kunst zu erziehen. Ob dieser Anspruch erfillt werden kann, bleibt die Fra-
ge. Das Verhiltnis zur Kunst war dabei ein ganz kiihles, verstandesméaliges oder
auch aufgrund besonderer kiinstlerischer Neigungen ein leidenschaftliches, in-
nerliches, fast romantisch-religitses. Man setzte die Kunst zuletzt gar mit dem
Mythischen, mit der Religion in Verbindung. Analytisch verfahrend sucht man
dann die Kunst bald aus dem mannlich-aktiven Prinzip der Form, bald aus dem



Kunst und Gemeinschaft

passiv-weiblichen des Inhalts zu erkldren. In beiden Fillen verwies die Asthetik
den Kiinstler an seine eigene Kraft, um sich ein Reich der Freiheit zu erschliefen
und sich selbst zur Darstellung zu bringen. Sein Werk erschien organisch ge-
wachsen, wie ein Werk der Natur oder dem spontanen Geist entsprungen als eine
Frucht seines Spieltriebes. Man versprach sich davon eine neue ideale Gemein-
schaft, einen dsthetischen Staat, einen Zustand der Gemessenheit, Besonnenheit
und der feinsten Sitte, in welchem das Gliick der Menschheit sich vollenden,
Anmut und Wiirde die rauhen Sitten verdrangen sollte. Zu solchen Verheilsungen
glaubte man sich berechtigt, denn schon friiher einmal, so meinte man zu erken-
nen, hatte die Kunst ein Volk vor den Barbaren ausgezeichnet und die Schonheit
Leben und Kultur eines Landes gestaltet.

Der Kiinstler lieB sich diese Aufgabe, die man ihm anwies, wohl gefallen. Er
machte das erklarende Gesetz der Kunst bereitwilligst zu seiner Norm, aber er
vergal}, dass er durch das Bewusstsein seiner Bestimmung sich nur selbst einseitig
erklarte und eine einseitige Deutung als Gesetz ibernahm, das ihn immer mehr
in eine individualistische Anschauung hineintrieb. So isolierte sich der Kiinstler
dadurch, dass er sich auf sein geistiges oder natiirliches Ich stiitzte und nun als
Einzelner, Besonderer auBBerhalb der Gemeinschaft seine Arbeit betrieb.

Der Irrtum lag auch hier darin, dass ein an sich richtiges und mégliches Deu-
tungsgesetz der faktischen Kunst, wie es die Aufklarung anbot, zum Gesetz des
kiinstlerischen Lebens gemacht wurde. »Kunst fiir sich«, »L’art pour I'art«, war die
Folge. Dass man an dieser Uberschitzung des kiinstlerischen Menschen nicht An-
sto nahm lag daran, dass nicht nur in der Asthetik das Ich eine solche Betonung
fand, sondern auch mit Bezug auf die anderen Gegenstande eine Isolierung und
Auflésung der Gemeinschaft durchsetzte. Die Asthetik gab der Kulturphilosophie
das Beispiel, der Kiinstler erschien als der schépferische Typus des Menschen.
Die Machtstellung des menschlichen Geistes wurde durch ihn sehr anschaulich
reprasentiert. Man feierte ihn durch Nachahmung und glaubte die Kultur schon
damit zu erneuern, dass man die Macht des Individuums und des Eigenlebens
bejahte.

Das Verstehen der Kunst hatte das Verstandnis fiir kiinstlerisches Geschehen
und fiir die Gegenstindlichkeit der Kunst zerstort. Nur der ausgebildete Asthet,
der zu der individualistischen Auffassung mit Bewusstsein sich bekannte, mochte
dem Kdinstler in seine aullerhalb der Gemeinschaft gelegene Arbeitsstatte folgen.
Er genoss eingehend die immer neuen Reize der »besonderen« Kunst. Wenn der
Asthet sich aufgrund seiner individualistischen Asthetik den Geschmack an sol-
cher Kunst des Bohéme, des isolierten wandernden Kiinstlers bewahrte, so trat er
in manchem Falle selbst aus der Gemeinschaft heraus; er setzte sich wohl gar dem
Spott der Gesellschaft aus, indem er diesen schopferischen Einzelnen bewunder-
te, wie er sich sein Leben auf absonderliche Weise gestaltete.

Also die einseitige Erklarung der Kunst hat den Kiinstler auf die einsamen Wege
getrieben. Diese aufkldrende Theorie mochte fiir den Tatbestand der faktischen
Kunst Gesichtspunkte der Betrachtung anbieten, aber den Kiinstler und Kunst-



76

Eberhard Grisebach

freund verfiihrte sie zu einer dsthetischen Selbsterkenntnis und einer bewussten
Verwendung der Kunsttheorie und der Technik. Der Kiinstler liefs sich durch die
Interpretation seines Schaffens verfiihren, die Mittel artistisch zu tbertreiben, bald
das Prinzip des Spieltriebes, bald das der Ekstase zu betonen, und so hier das
geistig tiberlegene, dort das empfindsame natiirliche Selbst auszuspielen und die
Gemeinschaft, das Gemeinwesen in seiner Bindung durch seine Extravaganzen
zu erschiittern oder durch seine absonderliche Kunst einzelne asthetisch gebil-
dete Biirger zu unterhalten. Aber diese Kunst konnte erklarlicherweise nie zum
Gesetz einer Gemeinschaft werden.

Wenn uns also der Einwurf gemacht wird, dass das Genie in der Kunst, der
schopferische Mensch Gberall eine Ausnahme von den Einschrankungen und
Bindungen der Dialektik zu beanspruchen habe, so kommt diese Forderung von
einem Kiinstler und Kunstfreunde her, der eine zeitlich bedingte Pragung durch
eine bestimmte Kunstauffassung erhielt. Diese Asthetik, die eine Erkldrung der
Kunst aus einzelnen Prinzipien war, verfiihrte den Kiinstler, der schmeichelnden
Auslegung seines Kunstschaffens zu lauschen, sich so »begriindeterweise« fiir ur-
spriinglich zu halten und dieses sein Vorrecht durch Abwendung von jeder Bin-
dung des Gemeinwesens auszunutzen. Mit dieser Bindung hat er zugleich, wie
wir sehen werden, seinen Gegenstand verloren. Er ist immer mehr an den Rand
der Gemeinschaft gelangt, nur noch mit Einzelnen locker verbunden, die selbst
am Rande stehen, aber auch hier wird sich die letzte Bindung 16sen, und der
Kiinstler wird schlielich als der Vereinzelte tatsdachlich auflerhalb der mensch-
lichen Gesellschaft isoliert bleiben. Er mag sich dann einbilden, dass mit dieser
Einsamkeit seine Aufgabe, sein Beruf, sein tragisches Schicksal erfiillt ist. Dann
wird er die Empfindungen und Qualen seiner Vereinzelung und Einsamkeit mit
den raffiniertesten Mitteln noch ausdriicken, von seiner besonderen Ichwelt im-
mer aufs Neue Zeugnis ablegen und sich fiir den Schépfer einer Welt halten, die
aber keine Objektivitdt fiir andere mehr besitzt. Aber im Begriffe, nun die ihm
zustehende Flihrung und Erziehung zu Gbernehmen, wird er in die Klage ausbre-
chen: »Mir fehlt das Volk, das ich zu fiihren begehre«!

Wenn niemand die Ausgeburten des Ichs mehr versteht, wird der Kiinstler in
seiner Verzweiflung sich selbst als den Isolierten in seiner Tragik erklaren, und
dieser Selbsterklarung wird man in einer Zeit, in der die der Eitelkeit der Men-
schen schmeichelnde Asthetik schon Triumphe feierte, mit grausamer Neugier
lauschen. Denn hier geschieht nichts anderes als eine Selbsttdtung der Kunst
durch einen am Leben verzweifelten Kiinstler. Aber diese Verzweiflung ist un-
echt und unfruchtbar. Sie ist nicht die Verschlingung des doppelten Zweifels an
seinem Selbst; es ist der verzweifelte, letzte krampfhafte Versuch sich zu retten
durch einen Saltomortale des Akrobaten, der durch solch einen nur scheinbar
lebensgefdhrlichen Sprung die Aufmerksamkeit des Publikums erregt, aber sich
wieder auf seine Beine stellt. Die Verzweiflung ist Hochmut und Verstiegenheit.
Man klatscht ihm nach diesem kiihnen Sprunge Beifall und merkt kaum, dass es
sich hier um unwesentliche Kunst handelt. Der Kinstler fihrt also nur scheinbar,



Kunst und Gemeinschaft

er macht uns etwas vor. Der Beifall scheint ihm zu bezeugen, dass die aufmerk-
same Gesellschaft sich von ihm, diesem »tragischen« Kiinstler, fiihren lassen will.
Fragt man nach dem Ziele, so kann die Antwort nur lauten: Der Kiinstler verfiihrt
zur Bewunderung seines Ichs, zur Besonderung, also er fiihrt aus der Wirklichkeit
des Gemeinwesens heraus, in der er keinen Platz mehr innehat. Er ist ein Verfiih-
rer zur Absonderung und zur Eitelkeit geworden. Man versteht Plato, dass er den
Kiinstler aus dem Staate wief [sic].

Lehnt man diese Asthetik, die die Kunst und das Schaffen immer schon als
gegeben voraussetzte und erkldrte, ab, macht man die Kunst selbst erst einmal
zum Problem, so tibernimmt man eine ganz neue Aufgabe. Es gilt dann der Kunst
ihren Ort im menschlichen Wesen erst zu bestimmen. Wir fragen also nach der
Kunst selbst. Wir wissen nach Ablehnung der Erklarungen ja trotz aller Aufkldrung
noch nicht, was Kunst eigentlich ist und kénnen sie deshalb nicht als gegeben
voraussetzen. Man muss den Platz erst wieder zu erkennen suchen, den die Kunst
im gemeinen Wesen, in der Gemeinschaft der Menschen tiberhaupt hat. Dort, wo
man das fertige Gut der Kunst innerhalb der Kultur als einzelnes Faktum heraus-
nahm, wurde diese Frage gar nicht gestellt. Man setzte durch Herausgreifen eines
besonderen Kunstgutes ihre Tatsache und Vereinzelung schon voraus und suchte
die verninftige und natirlich Gesetzlichkeit der Kunst zu erkennen, die aber nie-
mals ihre Wesensgesetzlichkeit sein konnte, weil hier zur Erklarung des Gutes nur
einzelne Prinzipien des Wesens benutzt wurden. Wir stellen aber ausdriicklich
die Frage nach dem Wesen der Kunst. Diese Frage beriihrt zugleich die Beziehung
von Kunst und Gemeinschaft.

Wir miissen also dem Einwande: der Kiinstler sei der Bindung der Dialektik
enthoben, antworten, dass er sich allerdings in der Gegenwart unter dem Einfluss
einer an sich denkbaren Kunstdeutung aus der Gemeinschaft zuriickgezogen hat,
dass er in der Uberschitzung seiner Kraft und unter Verkennung seiner Aufgabe
sich anmaft, nach eigener Norm zu leben und zu schaffen. Haben wir aber erst
erkannt, dass die an sich mégliche Deutung der Kunst ihn nur dazu verflihrte, das
Selbstbewusstsein zu tbersteigern und die wesentliche Aufgabe der Kunst durch
Reflektion zu zerstoren, so wird man verstehen, dass der Einwand gemacht wur-
de, aber man wird ihn als das Todesurteil fir die Kunst und die Kiinstler mit Schre-
cken anhoren, weil er das Wesen der Kunst verkennt und zerstort. Im Interesse des
Kinstlers und seines Lebens wird daher die Frage jetzt dringlich, welches denn
die wirkliche wesentliche Kunst sei. Wir suchen keine Deutung faktischer Kunst,
sondern die Wirklichkeit und Wesentlichkeit kiinstlerischen Geschehens.



78

Eberhard Grisebach

4 Das Wesen der Kunst

Wird dieses Problem wirklich voraussetzungslos gestellt, so hat man keinerlei
festen Grund, von dem man ausgehen kénnte. Woran man zundchst ankniipfen
kann, das sind kritische Mallnahmen, die dieser radikalen Fragestellung voran-
gehen miissen. Dieser kritischen Mallnahmen erinnern wir uns jetzt, denn wir
haben selbst schon solche Kritik getibt und miissen die Konsequenzen daraus
ziehen.

Wir haben die einzelnen Ansatzpunkte in der ablehnenden Kritik der astheti-
schen Theorien als Grundlage in Zweifel gezogen; aber man denke doch nicht,
dass darin schon die wesentliche Arbeit liege. Die Enthillung der Eitelkeit und
der Herrschsucht beim Kinstler ist noch keine positive Antwort. Die eigentliche
philosophische Arbeit liegt nicht in diesem Ablehnen der Standpunkte. Auch der
Zustand der Frage, das Nichtwissen ist noch nicht ein letztes, bei dem wir aus-
ruhen diirfen. Die ihrer Absolutheit entkleideten Standpunkte kénnen sehr wohl
fruchtbare Momente fiir unsere Untersuchung werden, wenn wir uns ihrer erin-
nern und daraus eine gewichtige Folgerung ziehen. Der Zweifel hat die beiden
gewohnten Ausgangspunkte der Asthetik erschiittert, wir sind auch iber den ge-
fahrlichen Punkt hinaus, den Zweifel selbst als Denkhandlung zum wesentlichen
Ausgangspunkt zu nehmen. Die Konsequenz ist: die Zweifel am geistigen und
natlrlichen Ich haben sich verschlungen zu einer konkreten Verzweiflung, die die
Verlegenheit beim Ausgange unserer Untersuchung prinzipiell klart. Es handelt
sich jetzt um eine wirkliche Verzweiflung, weil wir uns selbst in geistiger und
natiirlicher Hinsicht als Stiitzpunkt aufgegeben haben. Wir treten in die Proble-
matik ein. Beide Momente, Geist und Natur, bleiben nur als etwas Relatives in
der Erinnerung, und als solches wenigstens halten wir sie fest. Beide Prinzipien
boten Standpunkte an, von denen sich Erklarungen, Ansichten eines faktischen
Kunstgutes geben lielen. Es liel$ sich ein Begriff deduzieren oder eine genetische
Ableitung gewinnen, aber das der Kunst eigene Wesen wurde dadurch nicht er-
schopft. Die Prinzipien reichen nicht zu, den Gegenstand der Kunst zu konstituie-
ren. Wir halten auch in unserer Verzweiflung daran fest, da® Geist und Natur am
Wesen der Kunst beteiligt sind, allerdings nur relativ, in bestimmter Beziehung.
Lasst man einzig das verniinftige Ich als Ursprung kiinstlerischer Werke gelten, so
wird die Kunst zwar aus einem Prinzip erklart, aber nicht der Anteil aller Prinzi-
pien am kiinstlerischen Geschehen berticksichtigt. Damit wiirde der Gegenstand,
den wir hier behandeln, die &dsthetische Gegenstandlichkeit, aus der Relation der
Prinzipien, mithin aus der Wesensgesetzlichkeit, die wir »Gemeinwesen« nen-
nen, herausgestellt. Denn die Wesensgesetzlichkeit der Kunst muss ja alle an-
teilnehmenden Prinzipien berticksichtigen. Jede prinzipielle einseitige Deutung
verkennt eben das »Wesen«; und das wollen wir ja vermeiden. Deshalb gerade
stellen wir uns das Problem von Kunst und Gemeinschaft, weil wir uns aller Prin-
zipien in ihrer relativen Anteilnahme im »Gemeinwesen« erinnern wollen. Wir
missen unsere Aufmerksamkeit nicht auf das eine oder andere Prinzip, sondern



Kunst und Gemeinschaft

auf die Prinzipienfille richten. Hier muss die Problematik der Kunst durch die Di-
alektik der Prinzipien geklart, und der Gegenstand der Kunst in seiner Beziehung
zum Gemeinwesen deutlich werden.

Damit wiirden wir unsere Dialektik auf das kiinstlerische Problem anwenden
und die padagogische Frage auch in &sthetischer Hinsicht stellen. Denn mit der
Frage nach dem Anteil aller Prinzipien ist das Verlangen nach wirklicher Kunst
verkniipft und ein padagogischer Anspruch an die Erkenntnis gestellt. Aus dem
dialektischen Geschehen sollen reale Kunstgtiter hervorgehen, es soll in konkreter
Erkenntnis wieder etwas geschehen. Das Gut der Kunst als Gegenstand muss aus-
gewiesen werden; wir treiben Erkenntnisarbeit hier um der Wirklichkeit willen,
also in padagogischer Absicht. Oder sollten wir uns damit begniigen kénnen, die
fertigen Guter der Geschichte zu iibernehmen? Das, was uns da die letzte Ver-
gangenheit in ihrer Selbstiiberschatzung anbietet, jene Kunst am Rande, erregt ja
gerade wegen der Nichtgegenstandlichkeit und Unwirklichkeit unsere Zweifel. Es
ist damit also alles problematisch geworden, sowohl die alten Kunstdeutungen,
die Berechtigung ihres prinzipiellen Standpunktes als auch endlich die faktische
Kunst selbst. Wir kdnnen nach Ablehnung der Einwédnde nur dadurch unsere The-
se von der Problematik des Lebens auch mit Bezug auf die dsthetische Erziehung
erhérten, dass wir von Grund auf das Wesen der Kunst unter Berticksichtigung
unserer Grenzen erfragen.

Wir weichen also nicht mit einem Agnostizismus der Frage aus und kokettie-
ren nicht mit unserer Verzweiflung als Antwort, sondern wir werden durch das
Zugestdandnis des Nichtwissens zu der Entscheidung genétigt, uns unter Heran-
ziehung aller wesentlichen Prinzipien in die Unordnung und Widersetzlichkeit
der Elemente einzustellen. In ihrer dialektischen Beziehungsgesetzlichkeit ist das
Wesen der Kunst, ihre besondere Problematik aufzuzeigen. Das Beibehalten des
Nichtwissens ist aber nicht wieder eine absolute dogmatische Position, die wir
behaupten, sondern es ist die Begrenzung unserer Erkenntnislage, die wir standig
bertiicksichtigen, um in der konkreten Wesensgesetzlichkeit zu bleiben und unse-
re menschliche Relativitdt nicht zu verlieren.

Wenn wir die Grenzen des Wissens in Anbetracht der Widerspriiche uns bewusst
bleiben, so gibt es gerade deshalb fiir uns mannigfaltige Arbeit, weil unser Nach-
denken konkrete Aufgaben erhilt, vor allem die Aufgabe, an dem wirklichen
Geschehen aller Art mit dem Bewusstsein der Grenzen und der Bindung teil-
zunehmen. Und das ist dann mit Bezug auf unser Problem hier nicht mehr eine
abstrakte Erkenntnis, kein dsthetisches System, kein a priori der Kunst, sondern
ein bewusstes Teilnehmen an dem kinstlerischen Leben, eine Teilhabe an der
wesentlichen Problematik der Kunst, eine Riickkehr in das Gemeinwesen der sich
widersprechenden Prinzipien, also eine Hinwendung zu der Dialektik, die der
Einwand mit Bezug auf den Schopferischen Menschen bestritt.

Wir haben bei dieser Untersuchung also ein zweifaches Problem im Auge. Wir
behandeln das Problem der Kunst einmal mit Bezug auf die Personlichkeit als
»Wechselwirkung der Personen«. Wir suchen im dialektischen Gemeinwesen das

79



80

Eberhard Grisebach

kiinstlerische Geschehen zu erkennen, und zweitens achten wir auf den Gegen-
stand der Kunst, der realisiert werden soll. Die doppelte Frage lautet: wer ist der
Urheber oder welchem Geschehen entspringt die Kunst, und dann, welches ist
der Gegenstand des Kunstwerks? Diese Fragen sind aber prinzipiell nicht mehr
nur auf das Subjekt, den Geist, und nicht nur auf das Objekt, die Natur, gerichtet,
sondern beide Male sollen geistige und nattirliche Momente Beachtung finden, so
dal} beide Fragen in Korrelation stehen. Die Frage nach dem Autor ist nach Ableh-
nung der individualistischen Asthetik zugleich die Frage nach dem Gemeinwe-
sen, das ist die Dialektik der Prinzipien. Der Gegenstand der Kunst soll aus diesen
Prinzipien konstituiert werden. Auf die Objektivitdt dieses Gegenstandes kommt
es uns an. Wir wissen schon aus der vorangestellten Kritik, dass die Isolierung
und Uberschitzung der einzelnen Kiinstler die »Gegenstandslosigkeit« der Kunst
zur Folge hatte. Die Frage nach dem Wesen der Kunst zerlegt sich somit in zwei
Probleme, die wir nun klaren mussen.

4 Kunst als Abbild

So hat man ja auch zu allen Zeiten gefragt, soll die Kunst die Gegenstinde ab-
bilden, oder in welchem Verhiltnis steht die Kunst zur Natur? Heute ist man auf-
grund der individualistischen Einstellung sofort bereit, zu antworten, dass von
einem Abbild nicht die Rede sei, vielmehr schaffe der Kiinstler seine Welt selbst.
Wir begegnen aber dieser leidenschaftlich stolzen Antwort mit einiger Zuriickhal-
tung, da wir diese Antwort als eine Erkldarung erkennen, die uns durchaus nicht
genligt. Wir kennen ja nun die allgemeine Zustimmung zu dieser dem Kiinstler
schmeichelnden Deutung, die die kiinstlerische Form zu einer Abstraktion, zu
einer gegenstandlosen, konstruktiven Kunst gemacht hat, sodass sie allerdings gar
nicht mehr als Abbild irgend einer objektiven Wirklichkeit angesprochen werden
kann.

Diese Kunst ist auch zugleich aus der Gemeinschaft heraus gefallen, sie hat
keine Objektivitit mehr, weder etwas Uberzeugendes, noch etwas Uberredendes
fir den anderen; sie dient der Befriedigung eines besonderen Geschmacks, und
wer diesen Reiz des Besonderen einmal gekostet hat, der greift immer wieder
danach wie nach einem Narkotikon. Ist eine Kunst gegenstandslos, so ist sie auch
nicht Sache der Gemeinschaft, sie hat keine Objektivitdt, sie ist nicht Abbild einer
Wirklichkeit.

Wir fragen also zunéchst: Ist die Kunst also doch Abbild einer innerlich oder du-
Rerlich gegebenen Wirklichkeit? Diese Frage gilt in unserer aufgeklarten Zeit fast
als ungebildet, jedenfalls als sehr unmodern und riickstandig. Wir scheuen uns
aber nicht, die Antwort schon jetzt auszusprechen: die wesentliche Kunst setzt
eine Wirklichkeit, die sie abbildet, voraus. Es bleibt nur die Frage, welches diese
Wirklichkeit ist. Diese These wollen wir zu begriinden und die sich ergebende
Frage zu kldren versuchen. Und zwar zundchst mit Bezug auf die dialektische
Wirklichkeit des Geschehens und der Gemeinschaft. Wir kehren damit zur Be-



Kunst und Gemeinschaft

handlung der ersten Frage zuriick. Welches ist der Urheber der Kunst, welchem
Geschehen entspringt sie, oder welches ist der Gegenstand der Kunst?

Jedes Tun, also auch das kiinstlerische Schaffen, das auf ein Prinzip sich griin-
det und der Form seiner Erklarung entsprechend sich als ein spontanes Schaffen
ausgibt, ist kein Geschehen, weil es aus der Relation, aus der Dialektik der wider-
sprechenden Prinzipien heraustritt. Es ist als Gedanke die Deutung eines Tuns, die
abstrakte Idee eines Willensgeschehens. Es ist ein konkretes Tun nur dann, wenn
es dem ethischen Gesetze des Widerspruchs untersteht und der Begrenzung und
Bindung unseres Wesens Rechnung tragt. Konkretes Tun beruht auf der Dialektik
der Prinzipien.

Es kann das gesonderte Tun eines Kiinstlers auf keinen Fall eine Urspriinglich-
keit des Geistes oder der Natur bezeugen, es kann keine Gegenstandlichkeit im
Werk schaffen, wenn eine individualistische Selbstdeutung liber das Geschehen
sich erhebt. Jedenfalls ware ein solches auf eine »Unmittelbarkeit« sich griin-
dendes Tun nicht wirkliches Tun, nicht dem Wesen des Menschen entsprechend,
denn man hitte hier von der Bindung, von den Grenzen, die allem menschlichen
Tun gesetzt sind, abgesehen, und deshalb ware auch das Ergebnis diese idealen
Tuns keine Realisation, keine Gegenstdndlichkeit, sondern ein ideeller astheti-
scher Wert der Schonheit. Ein solches Tun hat die Ursprungbezogenheit verloren.
Wir werden uns also die Frage vorlegen miissen, ob ein wirkliches Tun vorliegt,
das der Dialektik entspricht, den Widerspruch achtet und die Grenzen wabhrt. Ein
solches konkretes Tun ist nur dadurch urspriinglich, d. h. eben ursprungbezogen,
dass es den Anspruch auf subjektive Urspriinglichkeit, die absolute Herrschaft
tber seinen Gegenstand abgegeben hat; denn diese Herrschaft hat es nur der
Idee nach im abstrakten Tun, nicht aber in der Wirklichkeit der begrenzten Welt.
Jedes Tun unterliegt dem Widerspruch, ist ein Tun der Gemeinschaft, wenn es auf
der Beziehungsgesetzlichkeit des Gemeinwesens beruht, d. h. alle Prinzipien be-
riicksichtigt. Das kiinstlerische Tun kann also keine Sonderstellung beanspruchen,
oder aber es fallt aus dem Rahmen des sittlichen Tuns heraus, es wird dann ge-
genstandslos. Nur aufgrund &sthetischer Selbsterklarung kann der Kiinstler glau-
ben, sich dem ethischen Gesetz entziehen und der Gemeinschaft entfliehen zu
konnen.

Die dialektische Fassung des Willens, das konkrete Tun in der Gemeinschaft ist
allein ein ursprungbezogenes Handeln, weil in der Beachtung des Widerspruchs
der Ursprung indirekt beriicksichtigt wird. Kein Einzelner hat ein Anrecht auf
diesen Ursprung. Alles Tun ist dadurch ein gegenstandliches Tun, dass es in den
durch den Widerspruch geforderten Verkehr der Verantwortung eintritt. Diesen
wirklichen Verkehr als Wechselwirkung in der Gemeinschaft setzt auch die Kunst
voraus. Sie will ja auch ausdriicklich Werke und Giiter schaffen. Sie kann sich
deshalb von den ethischen Grundlagen nicht ablsen oder sich dem ethischen
Gesetze entziehen. Sie tut das nur auf die Gefahr hin, ihre Gegenstandlichkeit
und Ursprungbezogenheit zu verlieren. Die Frage ist nur, welches ist die beson-

81



82

Eberhard Grisebach

dere Aufgabe des kiinstlerischen Tuns, welchen Ort hat die Kunst in der Gemein-
schaft der Menschen?

Die Kunst ist ein Konnen. Was der Mensch kann, das ist durch die Grenzen
seines Wesens festgelegt. Unmogliches zu kénnen ist eine Anmallung, das be-
deutet eine Uberschreitung der Grenzen, ein Sichverlieren ins Grenzenlose und
Formlose. Das kann also nicht Kunst bedeuten. Das Kénnen kann deshalb nur
das Reich des Mdglichen beherrschen. Kunst ist die Sphare der Moglichkeiten.
Was aber ist moglich? Welches ist der Gegenstand der Kunst? Kunst kann nur
die Grenzsetzung, die Abgrenzung des gesamten ethischen Tuns ausmessen und
damit die Gestaltung alles sittlichen Tuns durch Gemessenheit und Mafhalten zu
ihrer besonderen Aufgabe machen. Die Aufgabe der Kunst ist die Durchfiihrung
der Bescheidung, der Abgrenzung alles Tuns in gemessener Proportion. Die Kunst
ist es gerade, die den Riss im menschlichen Wesen, das Leid, die Bindung, den
Zwiespalt zur Grundlage hat. Sie will die Hasslichkeit und Bitterkeit des Daseins
durch Proportionierung verschonen. Sie macht aus der Bindung und Endlichkeit
eine Tugend: die Schonheit. Sie verwandelt die Gegensétze und Feindseligkeiten
der Menschen in ein geformtes Betragen, das dem leidvollen gemeinschaftlichen
Leben in einem Friedensschluss Rechnung tragt. Solcher Verkehr ist im Wider-
spruch und im Kampf der ungleichen Menschen begriindet. Die Kunst sucht
Harmonie, die mogliche Briicke von Mensch zu Mensch trotz aller Spannung.
Aber sie entflieht damit nicht der Wirklichkeit; sie ist eine Form des Geschehens.
Jedem kdmpfenden, sich widersprechenden Tun lasst sich eine Form geben, die
im besondern Malle dem bitteren Entscheide Rechnung trdgt, der uns auf das
Menschliche und Endliche verweist. Die Bescheidung enthilt nun das Mégliche
an Harmonie, eine Form des geselligen Verkehrs, die der Bindung, der Ehrfurcht
und dem Leide Ausdruck gibt.

Dadurch, dass die Kunst alles ethische Tun gestaltet, nimmt das besondere Tun
der Kunst seinen Platz in der wirklichen Gemeinschaft ein. Das Subjekt dieses
kiinstlerischen Vermogens ist der soziale Wille. Das Geschehen ist die Beteiligung
einer Gemeinschaft als Wechselwirkung von Personen. Man kann sich die Kunst
nicht von diesem gemeinschaftlichen Tun abgeldst denken, sie ist das Abbild, die
Gesamtform des wirklichen Geschehens in der Gemeinschaft. Wo diese Wirklich-
keit einer Kunst fehlt, muss der Kiinstler sich zunachst um diese ethische Wirk-
lichkeit bemiihen. Er muss in den Verkehr treten. Die Leistung der Darstellung ist
von sekunddrer Bedeutung. Diese Form des Verkehrs ist deshalb aber nicht formal
oder abstrakt, sondern sie hat alles besondere sich widersprechende Tun zum
Inhalt, sie baut sich auf das ethische Tun auf. Sie gibt jedem Verhalten in der Bezo-
genheit die schone Form. Die Bindung wird tiber der Gegenstindlichkeit betont,
der mogliche Frieden tiber den Kampf trostend ausgebreitet. Die Kunst ist somit
nicht eine Besonderheit und ein Gesondertes, sondern die allgemein verwirkliche
Méglichkeit des Friedens und der Harmonie, das Verbindliche in jedem Verkehr.
Die Kunst ist auch nichts Uberfliissiges, sondern der Totalitit des Wesens notwen-



Kunst und Gemeinschaft

dig verknipft. Die Kunst hat ihren Ort in der Gemeinschaft und kann nur in der
Gemeinschaft als Form des geselligen Verkehrs eine Gegenstandlichkeit haben.

Die kiinstlerische Form setzt somit einen Gegenstand, ein wirkliches Geschehen
und Handeln voraus. Allerdings liegt diese Wirklichkeit in einer anderen Richtung
als wir vielleicht anfangs vermuteten. Es ist nicht mehr die Gegenstindlichkeit
draullen in der objektiven Natur, sondern auf der Seite der verbundenen Subjekte
wird ein wirkliches Geschehen im dialektischen Willen vorausgesetzt. Hier muss
die Form, die die Kunst in ihren Werken widerspiegelt, erst Form des wirklichen
Lebens sein. Sie ist also niemals von einem Einzelnen geschaffen. Hier in der
Sphére der Gemeinschaft vollzieht sich die Schopfung einer konkreten Form des
Verkehrs. Sie wird also in der Tat, sobald ein Kinstler sich ans Werk macht, nur
abgebildet. Der Kiinstler kann nicht isoliert als der Urheber dieser Form ange-
sehen werden, weil die Form aus dem Verkehr mit dem anderen, aus dem Leid
an dem anderen entsprang. Nur das Abbilden ist seine besondere Leistung. Die
Gegenstandlichkeit entspringt aus einer zerrissenen Kinstlerseele, die zugleich
die Stelle der Gemeinschaft ist. Der Einzelne kann die kiinstlerische Form nicht
allein schaffen, das widersprache dem Wesen der Kunst und dem Gesetze der
Ethik. Durch Beachtung der Grenzen, durch allgemeine Bescheidung erhilt die
ethische Wirklichkeit die Form des geselligen Verkehrs in der Kunst als dem Reich
des Moglichen.

Soll das Werk des Kiinstlers Inhalt haben, so ist es der Dialektik der Gemein-
schaft entsprungen, und es bildet eine wirkliche Gegenstandlichkeit als geselliges
Betragen ab. Schopfer ist nie einer allein, auch nicht ein Bund der Verkehrenden,
sondern Kunst ist ein Band, das die Begrenzung und malivolle Bescheidung in
der Zwietracht zu einer wesentlichen Seite des ganzen Lebens im Gemeinwesen
macht. Dadurch ist der Kunst ein Platz in der Gemeinschaft gewonnen.

Ein moderner Kunstkritiker, der der Zeit entsprechend individualistisch und auf-
geklart denkt, hat einmal als absprechendes Urteil tber ein Kunstwerk den Satz
ausgesprochen: »Das ist nur Dialektkunst«. Er meint damit, dass ein Werk seine
begrenzte Bedeutung haben mag in einer besonderen Provinz, aber um weitere
Bedeutung beanspruchen zu kénnen, sei es zu sehr beheimatet und in dem Ver-
kehr einer begrenzten Gemeinschaft gegriindet. Damit ist ungewollt gerade der
Mafstab angelegt, den wir im Auge haben. Diese mitleidig betrachtete Kunst steht
in der Dialektik einer Gemeinschaft, sie ist die Form eines trotz des Widerstreites
friedfertigen, geselligen Verkehrs. Sie hat die Aufgabe erfiillt, einem menschlichen
Kreis ein Geprage zu geben und die Gegenstandlichkeit der Heimat zu gestalten.
Sie hat Seele! Sie ist zwar von einem Einzelnen ausgefiihrt, aber dieser Einzelne
steht so fest in der Bindung und Bescheidung seiner Gemeinschaft, dass er nur die
ethische Wirklichkeit abbildet, in der er selbst steht. Er gestaltet nicht sein beson-
deres, reizvolles Dichterland, sondern eine der Gemeinschaft gehorige Heimat.
Diese ware nicht die Heimat, wenn in ihr nicht eine Gemeinschaft wohnhaft
ware. Die gemeinsame widerspruchsvolle Arbeit macht auch die Natur draufSen
erst zu einer eigenen Welt. Der Kiinstler als einzelner kann nichts Gegenstandli-



84

Eberhard Grisebach

ches schaffen ohne sich als Beauftragter der Gemeinschaft zu empfinden, ohne
auf die Wirklichkeit der Gemeinschaft seine Kunst zu griinden. Es wird eine we-
sentliche Form des geselligen Verkehrs vorausgesetzt, die der Kiinstler uns in sei-
nen Realisationen abbildet, die er dann auf ein AulRen, auf die Natur iibertragt.
Das wirkliche Mal, die Grundproportion der zwiespdltigen Seele kleidet auch
die Natur in ein kiinstlerisches Gewand und macht sie zum Tummelplatz des
Verkehrs.

Nun ist dieser Verkehr aber nicht als eine konventionelle Geselligkeit zu ver-
stehen. Es ist sehr wohl denkbar, dass eine Geselligkeit der Menschen an der
Grenze des Zusammenhaltens ethischen Tuns angelangt ist und in der Auflésung
sich befindet. Der Kiinstler sieht sich aufgrund der allgemeinen Nichtigkeit un-
freiwillig isoliert. Er allein lebt aber noch in dem Verkehr, er streckt seine Hand
nach dem andern aus, aber alle lassen ihn im Stich. Als unfreiwillig Vereinzelter
tragt er noch an dem Leide der Gegensitzlichkeit. Er besitzt noch Seele. Er schafft
aufgrund dieses gefdhrdeten Verkehrs am Rande der Gemeinschaft. Die unge-
heure Aufgabe dieser unfreiwillig Vereinzelten mag die Gestalt van Goghs oder
Strindbergs deutlich machen. Diese Kiinstler sind nicht zu verwechseln mit dem-
jenigen, der sich selbst in die Einsamkeit begab, der die Kraft des Verkehrs durch
Selbstiiberschatzung und Misstrauen verlor. Diesem bedeutet sein kiinstlerisches
Schaffen nicht mehr eine ethische Angelegenheit, sondern eine Verfiihrung zur
Absonderung aus der Gemeinschaft. Die Werke des unfreiwillig Isolierten, an
dem Widerspruch der Menschen Leidenden wiirden die Sehnsucht nach Verkehr
dadurch verraten, dass sie Gegenstandlichkeit enthalten, eine gestaltete Welt an-
bieten, die einer Gemeinschaft als Heimat dienen kann.

5 Der Gegenstand der Kunst

Damit sind wir schon zu der zweiten Frage Uibergegangen, zu der Frage nach
dem Gegenstand der Kunst, der von den einzelnen Kiinstlern als Boden des ge-
meinschaftlichen Verkehrs dargestellt wird. Man wird einwenden, dass einzelne
Kiinste einen solchen Gegenstand nicht nétig haben. Aber Kiinste, wie Musik,
Dichtung und Architektur sind nur scheinbar ohne Bezug auf einen Gegenstand.
Die Gegenstandlichkeit spielt auch bei ihnen eine Rolle. Das Verhaltnis dreht
sich nur bei diesen Kiinsten, die auf innerer Anschauung beruhen und in der
Form der Zeit sich ausdriicken, vollig um. Sie wenden sich von der Gemein-
schaft, von dem distanzierten Verkehr als dem Gegenstand der Kunst nicht nach
aullen, wie die bildende Kunst, sondern nach innen und lassen die Form des
wirklichen Verkehrs in dem Rhythmus der Sprache und der Téne widerklingen.
In dem Stoff der duBeren oder inneren Natur wird die Form eines wirklichen
gegenstdndlichen Verkehrs dargestellt. Es handelt sich aber nur dann um gegen-
standliche Kunst, wenn die Darstellungen der Natur oder der Empfindung zur
Mitteilung im Verkehre bestimmt sind und von der Gemeinschaft aufgenommen
werden kdnnen. Der Darsteller gibt zwar das Bild als Einzelner wieder, es handelt



Kunst und Gemeinschaft

sich aber um den Boden eines gemeinsamen Verkehrs, der einer sozialen Forde-
rung entsprechend dargestellt wird. Auf die duRere oder innere Natur wird die
Form als Harmonie und Schénheit tibertragen, wenn das Verhdltnis der Menschen
untereinander die wesentliche Begrenzung seelischer Bindung an sich trigt. Es
handelt sich um eine Dialektkunst, weil der enge Boden der nichsten Heimat
durch den Wechselverkehr eine wesentliche Begrenzung erféhrt und als Spiegel
des menschlichen Geschehens angesehen werden kann. Das Leid der Zwiespal-
tigkeit und Gegensatzlichkeit der Menschen ist nicht aufgegeben, oder es weckt
das Verlangen nach Frieden und einer gemeinsamen, moglichst harmonischen
Ansicht der duBBeren und inneren Natur. Jede kiinstlerische Darstellung hat den
Zweck, den anderen, mit dem eine Form des geselligen Verkehrs erreicht ist, an
der Schonheit des Dargestellten teilnehmen zu lassen. Das gilt vom Bilde ebenso
wie von einem Gedicht, von einem Liede wie von einem schénen Haus. Ohne
die Voraussetzung der wirklichen Gemeinschaft und ihres malvollen Verkehrs
bleibt ein Werk gegenstandslos. Die kiinstlerische Form wird also zum Gesetz der
Gemeinschaft. Ein Haus, z. B. bildet als Kunstwerk die Proportion des geselligen
Lebens ab, sie macht die Grundproportion als Gesetz der Gemeinschaft anschau-
lich. Der Inhalt, das wirkliche durch Bindung beherrschte Leben, ist der Gegen-
stand des Bauwerks. Lost sich diese Bindung auf, entspringt die Form nur noch
dem besonderen Einfall, so hat damit das Kunstwerk nicht mehr die Objektivitat,
es kann nicht von andern gegensténdlich gesehen werden, es wird schlie3lich
gegenstandslos und fillt damit auch aus der Gemeinschaft heraus.

Das Objekt der inneren und duferen Anschauung ist der Anlass, eine Form
darzustellen, die aus dem wirklichen Geschehen geschopft ist. Das Mal, die Pro-
portion, ist aus der Beziehung der Menschen, aus ihrer Gemeinschaft zu entneh-
men. Kunst ist die Bescheidung, das Sichabfinden mit der Grenze, aber zugleich
der Respekt vor dem Begrenzenden. Nur durch Ehrfurcht wird eine kiinstlerische
Darstellung ursprungbezogen, gegenstiandlich und beachtungswiirdig. Will man
die Grundempfindung des Kinstlers ausdriicken, so kann sie nicht mehr eine
individuelle »Ekstase«, kein einzelner »Rausch«, keine natiirliche »Erotik« sein,
sondern sie ist die wirkliche Liebe als die konkrete Beziehung zum anderen.

Die Freiheit des Kiinstlers scheint damit ungebihrlich eingeschrankt zu sein.
Sein Spieltrieb wird als formal und unwesentlich abgelehnt. Sein Tun wird wieder
zu einem Tun in der Gemeinschaft; es wird unter das sittliche Gesetzt gestellt. Er
erhdlt einen Gegenstand in der Bindung. Nichts »Besonderes« kann ihm mehr ge-
stattet werden. Wird die Kunst damit nicht in der Sphére des alltdglichen Verkehrs
entweiht? Wird ihre Verkniipfung mit dem wirklichen Geschehen der Arbeit des
Alltags nicht den Flug der Phantasie hemmen? Widerspricht die Bindung an die
Wirklichkeit nicht der Unendlichkeit der Moglichkeiten, und die Verknlpfung mit
dem allgemeinen ethischen Gesetz nicht der immer neu geforderten Gestaltung,
so fragen wir von neuem?

Der freie Flug der Phantasie hat trotz der gesteigerten individuellen Leistungs-
fahigkeit mit einem Sturze auf die wirkliche Erde geendet. In der niichternen



86

Eberhard Grisebach

Wirklichkeit mag der Kiinstler nun seine Kraft bewéhren und seinen Gegenstand
finden. Ist seine Eitelkeit zu sehr gesteigert, so wird er in dem wirklichen Gesche-
hen eine komische gespreizte Figur machen und wie ein Seiltdnzer oder ein Flie-
ger sich tiber den Képfen der Menge weiter produzieren. Dort hindert ihn keine
Bindung; er kann seine Kopfspriinge und Uberschlagungen beklatschen lassen.
Der Arm der Gerechtigkeit wird den, der sich dem gemeinsamen Boden entzog,
nicht erreichen. Es mag deshalb eine Zeitlang so scheinen, als unterstiinde er
einem »individuellen Gesetz«, als kime es nur auf die kunstvolle Leistung an.
Eine Weile vermag ein solches Gaukelspiel der Artisten noch die Gemeinschaft
zu unterhalten, aber es ist deshalb doch nur Artistenhandwerk. Die meiste Kunst
ist heute ein solches Unterhaltungsmittel geworden.

Es kommt aber der entscheidende Augenblick, wo die Nichtigkeit der gesonder-
ten Kunst sich enthillt, wo es deutlich wird, dass die Kunst nicht mehr zum Ge-
setz der Gemeinschaft taugt, dass sie keine Gegenstiandlichkeit mehr hat, keine
Arbeit an der Heimat leistet, keinen Gegenstand mehr anbietet. Sie verpufft pl6tz-
lich wie ein Feuerwerk. Aber vielleicht hat sich die Gemeinschaft als wirklicher
Verkehr inzwischen auch aufgel6st. Man verlangt gar nicht mehr nach einer bin-
denden Kunst und nach einer Form des Verkehrs. Jeder sucht sein Vergniigen und
seine Reize und treibt die Kunst des Lebens fiir sich. Alle Wirklichkeit ist damit
in Zerfall geraten, und es erstaunt uns nicht, wenn der ehrliche Kinstler als erster
konsequent den Sprung ins Nichts wagt und sein Dasein gegen ein Ungewisses
vertauscht, wie der Bildhauer Olle Montanus in Strindbergs Erzdhlung »Die roten
Zimmer« das tut.

Es bestatigt sich also, mit der Gegenstandlichkeit der Kunst ist die Bindung an
die Gemeinschaft verkniipft. Mit der Auflésung der Bindung in der Gemeinschaft
fallt der Gegenstand der Kunst dahin, wird die Kunst gegenstandslos, abstrakt,
konstruktiv, eine artistische Technik. Die Kunst tritt nun aus der Dialektik des Ver-
kehrs heraus, sie ist nicht mehr wesentliche Form und Ausdruck der Beschei-
dung, nicht mehr die bescheidene Form tiglichen Lebens. Selbst angenommen,
es wadre eine solche reizvolle besondere, technisch artistische Kunst an der Gren-
ze des Zerfalls des menschlichen Wesens noch echt, sie bedeutete dann nur den
wahren echten Ausdruck einer in sich selbst zerfallenen Zeit, eines Verlustes der
Seele. Wird man deshalb diese Kunst am Rande hoher werten dirfen, als eine
Dialektkunst, die in der Gemeinschaft sich verbirgt, die die Heimat anspruchslos
gestaltet und die Form eines geselligen Verkehrs widerspiegelt, nur weil jene an
technischer Leistung und Seltsamkeit alles Bisherige tibertrifft?

Gewiss haben wir hier zwei entgegengesetzte Kiinstlertypen vor uns. Unend-
lich weit stehen beide voneinander entfernt. Der eine wird freilich als Fiihrer sei-
ne Gefolgschaft beherrschen und eine Gemeinschatft als sein Publikum beanspru-
chen, das ihn verehrt. Der andere wird vornehmlich seine Kunst in den Dienst der
Gemeinschaft stellen und auch von ihr in Anspruch genommen werden. Seine
Kunst ist ja das Gesetz der Gemeinschaft. Sie enthdlt Gegenstandlichkeit, sie ist
also eine »wirkliche« Gabe, die sich annehmen lasst. Seine Form wird zur Form



Kunst und Gemeinschaft

des wirklichen Verkehrs, sie breitet eine Schonheit Gber den Alltag aus, weil sie
dem wirklichen menschlichen Leben entnommen wurde und der sozialen Forde-
rung entspricht.

6 Die Aufgabe des Kiinstlers

Die Ausnahmestellung der Kinstler erscheint nun bedeutend eingeschrankt.
Wenn die Kunst die Form des geselligen Verkehrs ist, so kann sie nicht selbst
auBerhalb der Sitte und des sittlichen Gesetzes stehen. Der Kiinstler ist nicht
mehr der Spielende, der von einem eigenen &sthetischen Staate trdumt, sondern
er steht mit jeglicher Arbeit verkniipft auf dem Boden der Gemeinschaft. Diesen
wirklichen Gegenstand, die ethische menschliche Wirklichkeit bildet der Kiinstler
ab. Sein Gegenstand ist ihm aber nicht fertig gegeben, er ist eben ein »dialekti-
scher« Verkehr, der in bestdndigem Flusse sich befindet. Aber der Einzelne kann
diese Wirklichkeit nicht gestalten, wie die moderne Asthetik meint, der Kiinstler
schreibt der Welt nicht sein Gesetz vor, er libernimmt keinerlei Fiihrung und Er-
ziehung, sondern zum Verkehr gehdren zum mindesten zwei. Nur wenn der Ab-
stand gewahrt bleibt, nur wenn die Grenze von keiner Seite tberschritten wird,
nur dann ist im Verkehr eine Ursprungbezogenheit gerade infolge des beidersei-
tigen Ausgeschlossenseins vom Ursprunge, eine Bescheidung und Begrenzung
beider, eine bindende Form ihres Verkehrs moglich. Diese Form ist Sache der
Gemeinschaft, sie ist aber nicht etwa aus der Phantasie eines Einzelnen entstan-
den. Die gegenstdndliche kiinstlerische Form kann gar nicht aus dem Kopfe oder
Blute eines Einzelnen hervorgehen. Sie wird mit »Geist« oder »Blut« nur erklart.
Sie ist dann Abbild, wenn der Kinstler an dem Verkehr teilhat, und mitten in der
Gemeinschaft steht. Der Schépferische hat deshalb keinen gesonderten Platz am
Rande oder liber der Gemeinschaft; er steht in der Not der Gemeinschaft, wie je-
der Biirger, er hat also in der Gegenstandlichkeit seiner Kunst, in dem Stoff selbst
so viel zu tun, dass er sich nicht beklagen kann, es sei seiner Tatigkeit, seinem
FleiRs irgendwelche Beschrankung auferlegt. Er kann sich nicht mehr beschwe-
ren, dass ihm das Erlebnis, aus dem seine Kunst Nahrung zieht, fehle. Dieses
Erlebnis ist allerdings nicht mehr ein erotisches, auch kein geistiger Rausch oder
Kunsttrieb, aus denen titanische Gefiihle erwachen. Es ist ein wirkliches, dem
Menschen allein eigentiimliches seelisches Leben, ein dialektisches Tun. Wenn
eine Kunst in dieser ethischen Sphére verankert ist, so hat sie ihren Gegenstand
nicht mehr zu suchen oder auszudenken. Die Kunst dient nun nicht mehr zur
Reprdsentation der grofSen Menschen, nicht allein zum Schmuck der Einzelnen,
der Firsten, sie ist keine Verflihrung durch Prachtgewdnder und Feingeschmaicke,
sie gibt vielmehr der Form des gemeinschaftlichen Lebens als Bescheidung und
Begrenzung Ausdruck. Die Ausdrucksfahigkeit ist aber keine Unmittelbarkeit ei-
nes Einzelnen mehr, sie ist nur denkbar durch die Vermittlung der Gemeinschaft.
Stlinde der Kiinstler in direkter Beziehung zu einem Ursprunge, aus dem seine
Kunst floBe, empfinge durch die Einfliisterung der Naturkraft oder seines Geistes

87



88

Eberhard Grisebach

eine besondere Norm, so ware er damit aus der ethischen menschlichen Wirk-
lichkeit herausgetreten, denn er wiirde sich nun wieder auf ein Teilprinzip des
menschlichen Wesens stiitzen, aber nicht mehr dem dialektischen Wesensgesetz
des Menschen entsprechen. Er wiirde sich damit jeder Verantwortung entziehen.
Sein Verkehr bestiinde dann nur in dem Horchen auf die innere, unmittelbar ver-
nommene Stimme, die ihn zu der Meinung verfiihrt, Kunst sei aus der Beziehung
mit dem Gottlichen entsprungen, sie sei am Ende selbst Religion, und der Kiinstler
sei ihr Hohepriester. So sucht sich die Eitelkeit die Herrschaft in einem absoluten
Grunde zu sichern.

Die Verknlpfung der Kunst mit der Sittlichkeit und Gemeinschaft bedeutet kei-
ne Degradierung der kiinstlerischen Aufgabe als ein Mittel der Moral. Auch die
ethische Sphare ist nicht mehr individualistisch begriindet, auch hier kann man
nicht mehr absolute Malstdbe anlegen und im eigentlichen Sinne »moralisieren«.
Die Unvollkommenheit, der kréftige Anteil der Sinnlichkeit, der Anteil des Geis-
tes und der Ideale als Zwecke sind bei der geforderten Haltung des Kiinstlers be-
riicksichtigt. Alle Prinzipien sind jetzt zur Konstituierung des Wesens herangezo-
gen. lhre Dialektik 16st jede Urspriinglichkeit auf. Es ergibt sich keine endgtiltige
Ordnung, da der Widerspruch infolge des Abstandes vom Identischen bestehen
bleibt. Chaos ist im menschlichen Wesen genug anzutreffen, sodass man es nicht
prahlerisch zu betonen braucht. Ein Einzelner kann aus diesem Chaos nie »Sterne
gebarenc.

Was der Einzelne in der Tiefe seiner Seele als »Kunsttrieb«, »Intuition«, »kiinst-
lerische Offenbarungen« ausgibt, sind meist gegenstandslose, grundlose Sumpfla-
chen, in denen Blasen aufsteigen, wenn man darin wiihlt. Diese lassen sich
vielleicht kiinstlich entziinden und leuchten dann einen Augenblick; aber diese
Irrlichter kénnen den Wanderer nur auf falsche Wege locken, sie werden ihn
schlieRlich in den gleichen Sumpf der Eitelkeit ziehen. Vor solchen eitlen Kiinst-
lern ist allerdings eine Scheu berechtigt, aber nicht mehr die Scheu der Vereh-
rung. Diesem Kiinstler wird man keine Vormachtstellung mehr einrdumen dirfen.
Seinen Einfluss auf die Zeit muss man einddmmen. Er kénnte ja auch andere
dazu verfiihren, in den Siimpfen ihrer Seele zu wiihlen und die kiinstlerische
Atmosphdre zu vergiften.

7 Erziehung zur Kunst

Gewichtige Konsequenzen ergeben sich nun auch fiir den, der als Asthetiker nach-
denklich die Kunst begleitet und zur Kunst, zum Kunstgenuss erziehen will. Wir
kénnen den Asthetiker nicht daran hindern, sich die Kunst von einem Standpunkt
aus zu deuten, sich MafSstdbe der Beurteilung und Erkldarung zu suchen, aber
bei solcher &sthetischen Bemiihung muss sich der Reflektierende dariiber klar
sein, was er will und kann. Der Begriff der Kunst oder ihre natiirliche Erklarung
als eine Schépfung gibt keine Antwort auf die Frage nach dem Wesen der Kunst.
Jenes sind Beleuchtungen der faktischen Kunst, Erklarungen eines tatsachlichen



Kunst und Gemeinschaft

psychologischen Kunstschaffens. Der Deuter weil’ ja noch gar nicht, ob das, von
dem er ausgeht, auch wirklich gegenstandliche Kunst ist. Eine Analyse der Kunst
ist daher noch nicht méglich. Der Asthetiker muss die Gefahr kennen, die darin
besteht, dass der Kiinstler seine verstehenden Beleuchtungen fiir sich als mafge-
bend ansieht, sich schliellich gemal den Deutungen fiir einen ohne Begriffe und
Zwecke Schaffenden oder fiir einen genialen Menschen hilt, der Verbindung mit
dem Ursprung in seiner Schopferkraft zu haben glaubt. Es fehlt bei diesen Deu-
tungen die Berlicksichtigung der Grenzen. Denn es wurde nicht eine Dialektik
angewandt, und deshalb ist es verhdngnisvoll, wenn eine kiinstlerische Erziehung
sich auf eine solche Asthetik aufbaut, die das Wesen der Kunst verkennt.

Es ist auch durchaus nicht moglich, durch analytische Deutungen der Kunst
andere zur Teilnahme am kiinstlerischen Geschehen zu erziehen. Eine einseiti-
ge Erklarung des Kunstfaktums verfiihrt zu einer Einseitigkeit, zur Isolierung, zur
Verkennung des Wesens der Kunst. Es kann eine solche Deutung uns niemals den
Ort aufweisen, den die Kunst in der Gemeinschaft einnimmt, da sie den Kinstler
aus der Gemeinschaft herausstellt und besondere Normen fiir die Kunst fordert.
Solche Asthetik kann uns auch nicht dazu heranbilden, an dem Gegenstande
teilzunehmen, den die Kunst darstellt. Sie lasst ihn aus der Urspriinglichkeit des
Einzelnen entstehen und bereitet uns so auf immer neue Uberraschungen vor;
Erwartungen nach neuen erstaunlichen Anblicken werden angeregt, die Sensa-
tionslust geweckt, ein falscher Respekt vor dem Auffallendsten bewirkt, aber es
wird niemals zur Teilnahme an dem wirklichen Geschehen der Kunst erzogen.
SchlieRlich suchen wir nur nach den Irrlichtern Giber den Eindden und folgen gar
selbst ihrem verlockenden Lichte aus der menschlichen Gemeinschaft heraus.

Die Asthetik kann einen pidagogischen Anspruch tiberhaupt ablehnen und sich
darauf zuriickziehen, sie habe nichts derartiges gewollt, sie habe doch ein Recht,
Kunst als Schopfung des Geistes oder der Natur zu betrachten, und wir miissen ihr
zustimmen; aber wir miissen sie immer wieder auf die Grenzen dieser Betrach-
tung aufmerksam machen. Die Asthetik tritt damit selbst aus der Gemeinschaft,
aus der Sphdre der Verantwortung, aus dem Verkehr heraus. Sie kultiviert ihren
Geschmack an vorliegenden Kunstfakten, sie erscheint vielleicht von unerhéorter
Tiefe und Feinheit, sie geniefSt denkend oder fiihlend das Geschaffene nach, aber
sie vermag niemanden an den Gegenstand dieser Kunst heranzufiihren. Sie er-
zieht nur zum Geschmack.

Aber ist das ein Vorwurf? Was kann sie denn anderes tun? Ist es nicht bitter, den
Asthetiker auf seine Schranken aufmerksam zu machen? Einmal leidet er selbst
schon daran, die »Urspriinglichkeit« des Kiinstlers nicht zu besitzen, nun soll er
auch von der Erziehung und Fithrung zu kiinstlerischem Wesen ausgeschlossen
sein? Ist das nicht zuviel der Harte? Wird der Mangel an eigener »Urspriinglich-
keit« von dem Asthetiker beklagt und ihr Besitz beneidet, so ist zu sagen: »diese
Klage ist unbegriindet und dieser Neid ist ohne Anlals«. Niemand hat ja Urspriing-
lichkeit. Jeder hat dem Wesen der Kunst entsprechend an dem wirklichen Verkehr
teil, der durch den Kiinstler erst abgebildet wird. Ist es nicht viel wichtiger, an der

89



90

Eberhard Grisebach

gestalteten, allerdings bescheidenen und begrenzten ethischen Wirklichkeit teil-
zunehmen, als zufdllig an der Wiedergabe dieser Wirklichkeit beteiligt zu sein?
Durch die Uberspannungen der Kunstdeutungen laufen wir Gefahr, an der Kunst
nicht den Anteil zu nehmen, der uns méglich ist. Wir lehnen es durch die Uber-
schitzung des Kiinstlers nur allzu leicht ab, der Kunst wirklich den Platz einzu-
raumen, der ihr dem Wesen nach zukommt. Wir glaubten, die Kunst durch unsere
Deutungen in der Gemeinschaft zu férdern, und haben gerade dazu verfiihrt, sie
auszuschlieRen, sie fiir ein Besonderes und Gesondertes zu halten.

Und was das allerschlimmste ist, wir haben uns durch die einseitig gedeute-
te Kunst selbst verleiten lassen, dem Kdinstler aus der Gemeinschaft hinaus in
die Einsamkeit zu folgen und aus der Sphére der Verantwortung herauszutreten.
Wir haben die dsthetische Anschauung auf die Totalitat der Welt Gbertragen und
nach dem Muster des fiir urspriinglich gehaltenen Kiinstlers den erkennenden
Menschen iiberhaupt fir schopferisch, fiir den, der die Natur aus sich gestaltet,
gehalten. Wir sind damit an dem Gipfel der Gottlosigkeit angelangt, den man
Vergdtterung des Menschen nennt.

Man wird aber einwenden, dass wir mit dem Widerspruch gegen die Aus-
nahmestellung des Kiinstlers — eines letzten Resultates der Aufkldrung, das ja
Gemeingut aller Gebildeten geworden sei — selbst auch aus der Gemeinschaft
heraustreten und uns mit einer sehr abweichenden Asthetik von den tibrigen As-
thetikern isolieren.

Die Gemeinschaft, aus der wir allerdings heraustreten, ist die Einstimmigkeit
eines Chors, der glaubt, dass das Preislied von der menschlichen Schopferkraft
»Wahrheit und Wirklichkeit« bezeuge, weil es liberall so laut ertdnt. Aber trotz-
dem sind wir doch in »Wirklichkeit« nicht schopferisch! Das heraustreten aus
dieser unwirklichen Gemeinschaft der »Aufgeklarten« bedeutet eine Riickkehr
zur wirklichen Gemeinschaft, die allerdings sich nie einstimmig selbst preist, son-
dern die nur deshalb wirklich ist, weil sie den Verkehr widersprechender Men-
schen enthdlt. Hier einzutreten bedeutet keine Isolierung, sondern eine Bindung,
und in dieser Sphare ist jedem Menschen eine besondere Aufgabe gegeben, nicht
nur dem Kiinstler, sondern auch dem, der mit ihm im Verkehr steht, dem Kunst-
freunde. Er sucht allerdings nicht mehr allein das Werk zu beurteilen und seinen
Geschmack zu entwickeln, er nimmt an ihm dadurch teil, dass er die malivolle
Form des Verkehrs annimmt und seinem ethischen widerspruchsvollen Tun auch
diese letzte kiinstlerische Gestalt geben lasst. Er bemiiht sich jetzt um den Gegen-
stand der Kunst und sucht selbst an der Erziehung zur Kunst, an dem dialektischen
Geschehen teilzunehmen.

Es ist ihm nichts Fremdes, das er verstehen oder anderen deuten und nahe
bringen misste. Die Kunst ist auf dem Boden seiner Heimat gewachsen, und die
Gegenstandlichkeit ist allen als Heimat vertraut. Ist die Kunst aber Gesetz der
Gemeinschaft, so kann sich der Einzelne nicht anmafen, dieses Gesetz begrifflich
oder natirlich zu bestimmen.



Kunst und Gemeinschaft

Die Kunst ist nicht mehr eine Uberraschung, nichts Besonderes, das irgendwo
am Rande der Gemeinschaft plétzlich auftritt. Sie enthélt nicht ein »individuelles
Gesetz«, sondern sie ist wirklicher Dialektik entsprungen, sie ist die Form der
Gemeinschaft, Gestaltung gemeinsamen Bodens. [...]

Dieser Aufsatz, als Rede in Wiesbaden am 27. April 1924 gehalten, wurde ur-
springlich publiziert in:

Eberhard Grisebach: Die Grenzen des Erziehers und seine Verantwortung. Halle/
Salle: Niemeyer 1924, S. 170-201

und erscheint in diesem Band mit freundlicher Genehmigung des Verlags Walter
de Gruyter, Berlin.

91






Robert Spaemann

Was heif3t: »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

Im Pantheon in Rom findet sich das Grab Raffaels. Die kleine, schwer lesba-
re Grabinschrift ist von Kardinal Pietro Bembo, einem beriihmten Humanisten,
verfasst. Sie lautet: »llle hic est Raphael. Timuit quo sospite vinci/rerum magna
parens et moriente mori.« Frei Ubersetzt: »Hier liegt Raffael. Durch den Leben-
digen fiirchtete die grofe Gebdrerin der Dinge besiegt zu werden, durch den
Sterbenden zu sterben.« Die magna rerum parens ist die Natur, und zwar die
natura naturans, also nicht der Inbegriff aller Dinge, sondern das, was alle nicht
von Menschen gemachten Dinge hervorbringt. Raffaels Hervorbringungen waren,
so setzt der Spruch voraus, mindestens ebenso gut wenn nicht besser als die der
Natur. Aber irgendwie war das, was die Natur hervorbrachte, die Kunst, doch
auch wiederum selbst Natur. Denn anders kann man nicht verstehen, wieso die
Natur zu sterben flirchtet, wenn Raffael stirbt. Man kdnnte ja sonst eher erwarten,
dass sie froh ware, einen bedrohlichen Konkurrenten los zu sein.

Weitere Implikationen ergeben sich. Raffaels Bilder kénnen nur dann mit den
Hervorbringungen der Natur konkurrieren und besser sein als diese, wenn sie
iberhaupt etwas Vergleichbares wollen und deshalb mit demselben Mafstab ge-
messen werden konnen. Dies wiederum setzt voraus, dass die Natur Uberhaupt
irgendetwas will, auf etwas aus ist, mit Bezug worauf es fiir sie so etwas wie Kon-
kurrenz geben kann, wenn auch eine Konkurrenz, die wieder so etwas wie ein Teil
ihrer selbst ist, und zwar offenbar der bessere, so also, dass dessen Tod irgendwie
ihr Tod ist. Das Nachdenken tber Kunst hat, seit es stattfindet, tatsachlich stets
eine solche Vergleichbarkeit behauptet, ja mehr noch, es hat diese Vergleichbar-
keit als konstitutiv fiir Kunst angesehen. Ob eine menschliche Hervorbringung
kunstvoll oder kunstlos und blof’ zufdllig ist, das sollte sich aus irgendeiner Art
von Naturdhnlichkeit ergeben. Kunst ahmt die Natur nach - so heilst es lapidar
bei Aristoteles,” womit offensichtlich ein Primat der Natur vorausgesetzt wird.
Gesetz und Kunst, so heilst es in den Nomoi, »entspringen beide der Natur oder
einem der Natur nicht Nachstehenden.«? Das bedeutet zunichst ganz einfach,
dass der Mensch, der Kunstwerke hervorbringt, selbst nicht durch Kunst hervorge-
bracht wir, sondern physei, von Natur, also natiirliches Wesen ist. Muss man dann
nicht auch seine absichtsvollen Hervorbringungen als natiirlich bezeichnen? Be-
trachten wir nicht auch Vogelnester und Bienenwaben als »natiirlich«? Aber ist
dann nicht alles Natur? Dann verlére der Begriff der Natur und des Natirlichen
seinen unterschiedlichen Sinn, den er nur in polaren Begriffspaaren gewinnt, so
wenn wir vom Natirlichen und Gewaltsamen, vom Natirlichen und Verniinfti-
gen, und so eben auch von Natur und Kunst, vom Natirlichen und Kiinstlichen

1 Vgl. z. B. Physik 194a21f.
2 Nomoi 890d6



94

Robert Spaemann

sprechen? Was also unterscheidet Werke menschlicher Kunst von Bienenwaben
oder Vogelnestern? Und zwar so, dass, wie Demokrit bemerkte, die Menschen
im Hausbau oder im Weben und Stopfen Schiiler der Tiere sind und nicht etwa
umgekehrt? Natiirlich sind die Gebilde der Tiere nicht dadurch, dass sie aus sich
selbst wachsen und ihre Gestalt gewinnen. Sie sind weder gezeugt noch gewach-
sen. Sie haben keine eigene Natur, sondern sie gehdren zur Natur der Tiere, durch
die sie gemacht werden. Und dies deshalb, weil die poiesis der Tiere sich gegen-
Uber ihrer Lebenspraxis noch nicht verselbststindigt hat. Das Machen, die poeisis
der Tiere beruht nicht auf der Vorstellung eines Zieles, zu dessen Erreichung Mittel
konstruiert werden, sondern das Herstellen der Mittel ist mit dem Erstreben des
Zieles eins. Nur wir, die Betrachter trennen beides und bewundern, im Bewusst-
sein eines Zieles, die geniale Wahl der Mittel. Dass diese Wahl in Wirklichkeit
keine Wahl ist, zeigt die Tatsache, das Schwalben, Spinnen und Bienen ihre Ge-
bilde nie variieren. Es gibt keine Kunstgeschichte der Tiere oder wenn es sie gibt,
dann fillt sie in eins mit der Naturgeschichte der Arten der Tiere selbst. Ubrigens
hat schon Thomas von Aquin auf diesen Unterschied aufmerksam gemacht, wenn
er in seinem Kommentar zur Physik des Aristoteles schreibt: »Nicht alle Architek-
ten konstruieren ein Haus auf dieselbe Weise, denn der Kinstler kann urteilen
und deshalb die Form des Gebaudes variieren.«?*

Die absichtliche Hervorbringung menschlicher Gebilde verdankt sich nicht
einem natiirlichen Instinkt, sondern der Uberlegung und einer auf natiirlicher
Begabung beruhenden erworbenen Fahigkeit, Dinge einer bestimmten Art so zu
machen, wie die Natur sie gemacht hitte, wenn es in ihrer Tendenz lage, etwas
dieser Art zu machen. Diese Fahigkeit heil’t im Griechischen techné, im Lateini-
schen ars, im Deutschen Kunst. Dieser Begriff ist noch nicht auf die sogenannten
schonen Kiinste eingeengt, und er ist auch heute noch in bestimmten Zusammen-
setzungen prasent. Wir sprechen von Handwerkskunst, von drztlicher Kunst, vom
Kunstfehler. Das Adjektiv »kiinstlerisch« ist dem dsthetischen Kunstbegriff zuge-
ordnet, die Adjektive »kunstvoll« und »kiinstlich« aber dem &lteren und weiteren.
Und nun ist es offenbar so, dass wir kinstliche Gebilde dann besonders loben,
wenn sie wirken wie natirliche. Die Kunst der Herstellung kiinstlicher Blumen
hat ihre Vollendung erreicht, wenn diese Blumen von natirlichen gar nicht mehr
unterscheidbar sind. Aber gerade dann sind sie nicht »kiinstlerisch«. Ahnliches
gilt tibrigens fir menschliches Verhalten. Jedes menschliche Verhalten beruht auf
Selbststilisierung und ist insofern kiinstlich. Pure Naturwiichsigkeit muss sich als
nicht eigentlich menschlich verbergen. Und doch ist es ein Tadel, wenn wir sa-
gen, das Benehmen eines Menschen wirke kiinstlich. Ziel der Selbststilisierung
ist es immer, natlirlich zu wirken, d. h. so, als sei es Resultat reiner Spontaneitt.
Wir sprechen in diesem Zusammen hang von »zweiter Natur«. Was in diesem Fall
nachgeahmt wird, ist nicht das, was Natur von sich aus hervorbringt, sondern wie
sie es hervorbringt, also Spontaneitit, Unmittelbarkeit. Das Bewusstsein, das sei-

3 Inocto libros Physicorum Aristotelis expositio, liber II, lection 13, n. 5



Was heifst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

ne anfangliche naive Unmittelbarkeit verloren hat, muss, wie Kleist in der Schrift
tber das Marionettentheater sagt, durch ein Unendliches gegangen sein, um sie
wiederzugewinnen.*

Das tertium comparationis in dem, was »Nachahmung der Natur« heiflen
kann, ist offenbar nicht immer dasselbe. Ich méchte im Folgenden drei Weisen
der Nachahmung unterscheiden: 1. Die technische Simulation, 2. die dsthetische
Simulation, 3. die Symbolisierung der Natur.

1 Technische Simulation

Von der technischen Simulation habe ich bereits angefangen zu sprechen. Sie
vor allem ist es, die Aristoteles im Auge hat. Was wird hier simuliert? Nachah-
mung der Natur, das kann ja nicht heiflen, dass das von Menschen Gemachte in
irgendetwas Beliebigem dem gleicht, was nicht von Menschen gemacht ist. Das
wiirde gar nichts besagen, denn irgendwie ist alles allem dhnlich. Um das tertium
comparationis in den Blick zu bekommen, ist es gut, sich klar zu machen, dass
Aristoteles auller Natur und Kunst noch zwei weitere Arten von Ursache dafiir
kennt, dass etwas so ist wie es ist, den Zufall und die Notwendigkeit. Etwas ist
zufallig, wenn es erstens liberhaupt »etwas« ist und wenn keine Ursache existiert,
die ihrer Art nach normalerweise ein solches Etwas hervorbringt. Dass in einem
bestimmten Raum eine Dame mit einer schwarzen Jacke in 12 2 m Entfernung
von einem Herrn mit einem blauen Taschentuch sitzt, das ist nicht etwas, nicht
ein Ereignis, fir das man tberhaupt eine Ursache suchen wiirde, es sei denn, ein
Mensch hitte genau dies vorausgesagt. Dann wiirde dieser beliebige Umstand
zusammen mit seiner Voraussage eine innere Bedeutsamkeit gewinnen und damit
zu einem »etwas« werden, fur das man unwillkirlich nach einer Ursache sucht,
und wenn man kein Ereignis findet, das seiner Natur nach eine solche Koinzidenz
herbeifiihrt, dann sprechen wir von Zufall, sowie es Zufall ist, wenn der Wind
einen Dachziegel vom Dach fegt, der einem Menschen auf dem Kopf fillt und
ihn totet. Dass der Wind bei einer gewissen Starke Ziegel vom Dach fegt, falls es
dort welche gibt, ist nicht Zufall, sondern hat nach Aristoteles eine vierte Art von
Ursache, die Notwendigkeit. Und notwendig ist es auch, dass ein solcher herab-
fallender Ziegel einen Menschen, dem er auf den Kopf fallt, totet. Weder notwen-
dig, noch natiirlich, noch auf einer Kunst beruhend ist das tatsdachliche Ereignis.
Es beruht auf dem Zufall, dass in eben jenem Augenblick, als der Ziegel fiel, der
Mensch an dieser Stelle stand, es sei denn, jemand hatte listig in Voraussicht des
fallenden Ziegels diesen Menschen an diese Stelle gelockt und so einen Zufall
simuliert. Kunst und Natur als Ursachen haben also das Gemeinsame und von an-
dern Ursachen Unterscheidende, dass die Resultate, die durch sie hervorgebracht
werden, der Grund eben jener Prozesse sind, durch die sie herbeigefiihrt werden.
Solche Griinde nennen wir Zwecke. Dass Vogel im Winter in Afrika Futter finden,

4 Vgl. Kleist (1990), S. 563

95



96

Robert Spaemann

ist der Grund fiir die neuronalen Prozesse, an deren Ende der Flug nach Afrika
steht. Die Sauerstoffversorgung des Organismus ist der Grund fiir die regelmélige
Koordination jener kausalen Abldufe, die der Herausbildung von Lungen dienen.
Und der Wunsch von Menschen, sich schnell und ohne kérperliche Anstrengung
an weit entfernte Orte zu begeben, ist der Grund fiir die Existenz von Automobi-
len. Da es sich aber im letzten Fall nicht um Natur, sondern um Kunst als Ursache
handelt, kann man statt mit dem Auto auch mit dem Zug fahren, und statt mit
Benzin mit Elektromotoren. Es gibt eine Technikgeschichte, die nicht identisch ist
mit der Naturgeschichte des Menschen, sondern erst in einer spaten Phase dieser
Geschichte beginnt.

Ontologisch ist das Verhiltnis der Ahnlichkeit natiirlicher und kiinstlicher Gebil-
de asymmetrisch. Diese ahmen jene nach und nicht umgekehrt. Das Bild gleicht
dem Abgebildeten und nicht umgekehrt. »Pros hémas«, wie Aristoteles sagt, fir
uns, also gnoseologisch, ist die Ahnlichkeit aber eher eine wechselseitige. Wir
verstehen natiirliche Prozesse nach Analogie solcher, die wir selbst in Gang setz-
ten, namlich teleologisch, wir bewundern, wie »kunstvoll« Natur arbeitet, um
dann wiederum die so verstandene Natur nachzuahmen.

Die Funktion, das telos, er6ffnet uns, wie als erster Kant sah, den heuristischen
Raum, um danach zu suchen, wie die Natur es macht, dieses telos zu erreichen,
den Raum fiir wissenschaftliche Kausalforschung entsprechend dem scholasti-
schen Adagium »Cuiuscumque est causa finalis, eius est causa efficiens«. Und als
Leitfaden bei dieser Suche dient uns die Frage, wie wir es machen wiirden, dieses
Ziel zu erreichen. Und wenn wir dann sehen, dass die Natur es besser macht,
dann kénnen wir von ihr lernen. So lehrt uns die moderne Aerodynamik, gestiitzt
auf digitale Simulation, die variable Kriimmung der Fliigel beim Vogelflug zu ver-
stehen, ndmlich zu verstehen als Optimierung der Flugleistung. Und umgekehrt:
es ist erstaunlich, wie leise die Waldohreule fliegt, und wir haben die Funktion,
den Zweck dieses leisen Flugs wohl verstanden. Die Flugzeugbauer sind nun sehr
interessiert daran, von den Ornithologen zu erfahren, wie dieses Phdnomen zu
Stande kommt, weil sie davon zu profitieren hoffen fiir den Bau von Hubschrau-
bern. So simulieren wir natlirliche Prozesse, um sie zu verstehen. Und dann,
wenn wir sie verstanden haben, simulieren wir sie ein zweites Mal durch die
Konstruktion von Geréten, die analoge Funktionen in unserem Interesse erfiillen.
Manchmal sogar die identische Funktion, wie im Fall der Prothese. Wenn wir ein
Haus bauen, schreibt Aristoteles, verfahren wir in dhnlicher Weise und in dhnli-
chen Schritten wie die Natur verfahren wiirde, wenn das Haus ein nattrlicher Ge-
genstand ware. Und umgekehrt: die Natur verfahrt in dhnlichen Schritten, wie wir
es titen, wenn wir dieses Ding zu machen hétten. Kunst, techné, ist deshalb fiir
Aristoteles ein Analogon zur physis. »Wére«, so schreibt er, »die Schiffsbaukunst
im Holz, so wiirde dasselbe Schiff physei, von Natur entstehen.«®

5  Physik 199b28f.



Was heifst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

Dennoch liegt fiir Aristoteles der ontologische Primat bei dem, was physei ist.
Menschliche Kunst kann immer nur von Natur Seiendes so arrangieren, dass das
Arrangement menschlichen Zwecken dient. Das Auto fahrt nur aufgrund der Tat-
sache, dass Erddl brennbar ist. Diesen Primat zieht alTerdings die neuzeitliche
Wissenschaft in Zweifel: »On m’appelle nature«, lasst Voltaire die Natur sagen,
»et je suis tout art«.® Was sol1 das heiBen? Um Voltaires Diktum zu verstehen,
muss man wissen, dass die neuzeitliche Naturphilosophie im 17. Jahrhundert
mit einer Polemik gegen den Begriff der Natur, der physis beginnt. Dieser Begriff
scheint unrettbar teleologisch impragniert, gerade weil und insofern er so etwas
wie eine den Lebewesen immanente »Kunst« meint. Es gibt aber diese Natur
nicht, die irgend worauf hinaus will, die z. B. einen horror vacui hat. Die Ma-
schinen ahmen nattirliche Wesen nach, aber diese natiirlichen Wesen sind selbst
nichts als Maschinen. »L’lhomme machine« heiflt das Buch des Baron Holbach.
Erst wurde diese Maschinentheorie theologisch verteidigt, so durch Christoph
Sturmius und Malebranche. Physis als inneres Prinzip von Bewegung und Ruhe,
diese Vorstellung ist aberglaubisch. Das innere Prinzip ist der géttliche Ingenieur
aullerhalb der Maschine. Spéter prasentiert sich die Theorie atheistisch. Die Folge
dieser Sicht ist es dann, dass die Simulation der Natur nun nicht mehr nur eine
Simulation, sondern ein Aquivalent der simulierten Sache selbst ist. Das Ziel ist
nicht mehr nur, uns die chemische Infrastruktur des Lebens oder die neuronale
Infrastruktur des Denkens verstandlich zu machen, sondern die Simulation ist die
Sache selbst, denn die Sache selbst ist auch nichts anderes als ein Arrangement
basaler Materie, das wir im Prinzip auch selbst herbeifiihren kdnnen. Was von
Natur bleibt, sind nicht natiirliche Wesen, sondern basale physikalische Gesetze,
also das, was bei Aristoteles gerade nicht physis, sondern ananke, Notwendig-
keit heil’t. Diese aber ist nun gerade nicht simulierbar, sondern indifferent gegen
die Unterscheidung von Natur und Simulation. Fiir diese Weitsicht verliert der
Begriff einer Nachahmung der Natur seinen Sinn. Was wirklich physei ist, kann
nicht nachgeahmt werden und alles, was nachgeahmt werden kann, ist selbst
nichts anderes als seine perfekte Simulation. Diese Sicht ist allerdings science
fiction, und der groBe Autor Stanislaw Lem hat den Gedanken, Maschinen kénn-
ten tatsachlich denken, immer als lacherlich bezeichnet. Aber das Endziel der
modernen technischen Naturwissenschaft ist nicht mehr die Losung konkreter
praktischer Probleme, obwohl sie solche dauernd 16st, ihr Endziel ist nur als Uto-
pie beschreibbar, d. h. als science fiction, namlich die Rekonstruktion der Natur.
Diese aber ist nur dann moglich, wenn Voltaire Recht hat, indem er die Natur
sagen ldsst »Je suis tout art«.

Was unterscheidet denn das Natiirliche vom Kiinstlichen? Offenbar nicht nur die
Tatsache, dass es nicht von Menschen gemacht ist. Nicht von Menschen gemacht
ist ja auch das Zuféllige und das Notwendige. Was die neuzeitlichen Kritiker des
klassischen Naturbegriffs ablehnen, ist der Gedanke einer arche kineseos, also

6  CEuvres XX.116.

97



98

Robert Spaemann

der Gedanke eines inneren Grundes artspezifischer Bewegung im natirlichen
Ding selbst, einer Bewegung also, die nicht letzten Endes nur die Funktion eines
universalen Parallelogramms aufeinander einwirkender Kréfte ist. Was abgelehnt
wird, ist der Gedanke des Selbstseins natiirlicher Dinge, wenn namlich Selbstsein
impliziert: Emanzipation von den Entstehungsbedingungen. Nietzsche schreibt
in diesem Sinn, der letzte Anthropomorphismus, den es zu iiberwinden gelte,
sei der Gedanke von Dingen als natiirlichen Einheiten. Und Nietzsche hat auch
den letzten Schritt getan: auch unser Bild von uns selbst als Einheit, der Gedanke
eigener Identitdt ist anthropomorph. Der Mensch ist selbst nur ein Anthropomor-
phismus. Wir diirfen Dinge nicht nach Analogie von uns denken, sondern miissen
uns denken nach Analogie von Dingen. Aber eben diese gibt es nicht, weil sie nur
nach Analogie von uns gedacht sind.Ich diskutiere hier nicht diese Sicht. Sie er-
gibt sich folgerichtig aus dem Szientismus. Der Typus neuzeitlicher Wissenschaft
ist wesentlich Bedingungsforschung. Von seinen Entstehungsbedingungen eman-
zipiertes Selbstsein ist, das hat Kant klargesehen, kein moglicher Gegenstand der
Wissenschaft. Denn solches Selbstsein ist arché, Anfang. Den Anfang denken
heilt aber fiir die Wissenschaft, ihn gerade nicht als Anfang, sondern als Folge
vorhergehender Bedingungen denken. Die technische Nachahmung der Natur
sieht nun gerade von dem ab und hat seit jeher von dem abgesehen, was den
Naturbegriff in Misskredit gebracht hat: Selbstsein. Sie lauscht der Natur nicht ab,
was sie ist, sondern wie sie verfahrt, wenn wir lebendigen Systemen eine Tendenz
zur Erhaltung, wie fiktiv auch immer, unterstellen. Denn auf ihre Zwecke kommt
es bei der Nachahmung gerade nicht an. Wir missen sogar von ihnen absehen,
weil die Gerdte ja unseren Zwecken dienen sollen. Die Zielgerichtetheit ist ihnen
nicht immanent, sie ist nicht ein innerer Trieb, sondern ein duferes Arrangement
bewegten Materials, mittels dessen Menschen, die so etwas wie Innerlichkeit be-
sitzen und selbst auf etwas aus sind, ihre Zwecke verfolgen. Bei der technischen
Simulation ist die Differenz der Simulation zum Simulierten, der Charakter der
Nachahmung als Nachahmung nicht thematisch. Im Gegenteil - je weniger sich
ein kiinstliches Herz von einem natlirlichen unterscheidet, umso besser. Das eine
soll ja das andere ersetzen.

Ehe ich zu den beiden anderen Bedeutungen von »Nachahmung der Natur«
libergehe, mochte ich von einer andern Nachahmung sprechen, der Nachah-
mung der Kunst durch Kunst. Auch hier findet keine Differenz von Simulation und
Simuliertem statt. Der Schuh des Schuhmachers verdankt sich der Nachahmung
der Kunst dieses Meisters, Schuhe zu machen. Grundmodell dieser Art der Nach-
ahmung ist der kindliche Spracherwerb. Die Worte, die wir sprechen, sprechen
wir nicht, um zu zeigen, wie unsere Miitter gesprochen haben. Sie bedeuten nicht
andere Worte, sondern Sachen und Sachverhalte. Und der Kopist unterscheidet
sich vom Falscher dadurch, dass der Falscher verheimlicht, das Bild eines Bildes
gemalt zu haben. Aber es gehort zu den anthropologischen Eigentimlichkeiten,
dass Menschen auch Worte sprechen kénnen, die Worte bedeuten und Gesten
vollfiihren, die Gesten bedeuten. Wir konnen jemandem erzédhlen und vorfiihren,



Was heilst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

was ein anderer gesagt und wie er sich bewegt hat. Wir kdnnen Theater spielen
und dabei einen Menschen t&ten. Aber eben gerade nicht wirklich, sonst wiirde
das Stiick unverziiglich abgebrochen. Wir titen nicht und tun auch nicht etwas
Ahnliches wie Téten. Wir simulieren nicht Téten durch etwas Analoges, Kiinstli-
ches, sondern wir titen es ganz und gar nicht, aber was wir tun, sieht aus wie T6-
ten. Wir sollen aber nicht glauben gemacht werden, hier werde wirklich getétet,
denn dann wiirde jeder anstindige Mensch auf die Biihne stiirzen, um ein Verbre-
chen zu verhindern. Die Simulation soll also nicht tiuschen, so wie der Morder
in einem Kriminalroman von Dorothy Sayers, der jemanden durch synthetisches
Muskarin totet und den Anschein erwecken will, es habe sich um das nattirliche
Muskarin eines Fliegenpilzes gehandelt.

2 Asthetische Simulation

Die Nachahmung des Natiirlichen bei Schauspielern, Malern und Bildhauern
wird durch zwei Umstidnde ermoglicht, von denen der eine fiir alle Lebewesen,
der andere ausschliefSlich fiir Menschen gilt. Der erste Umstand ist die Duali-
tat von Sein und Schein. Seiendes zeigt sich fiir Lebewesen nicht als es selbst,
sondern gemdl dem scholastischen Adagium »Quodquod recipitur, secundum
modum recipientis recipitur«. Es zeigt sich perspektivisch, d. h. durch Erzeugung
eines Bildes, in dem es erscheint. Darum konnen Lebewesen getduscht werden.
Denn die Erscheinung kann bloBer Schein sein. Tiere verhalten sich daraufhin so,
dass es ihren Interessen abtréglich ist. Der zweite Umstand ist der: Menschen wis-
sen um diese Differenz von Sein und Schein. Diese Differenz ist das &lteste Thema
der Philosophie. Menschen haben den Gedanken von Sein als Selbstsein, jenseits
alles dessen, was sich zeigt. Sie kdnnen dieses Wissen benutzen, um zu tauschen,
um bewusst Schein zu erzeugen, z. B. indem sie eine Stimmgabel in ein Spinnen-
netz halten, deren Vibration die Spinne veranlasst, sich auf eine nicht vorhandene
Beute zu stiirzen. Menschen kénnen einander tduschen. Aber Menschen kdnnen
auch fireinander Schein erzeugen, von dem beide wissen, dass es Schein ist. Wer
die Worte eines anderen zitiert, kann erwarten, dass der Adressat seiner Rede die-
se Worte nicht flr die Worte dessen hélt, der sie ausspricht. Zeuxis riihmte sich,
dass Vogel an seinen gemalten Trauben pickten. Das haben sie zwar mit Sicher-
heit nicht getan. Bewundert wird aber der Nachahmungskiinstler nur von denen,
die sich nicht tduschen lassen oder jedenfalls erst, wenn die Tauschung zu Ende
ist. Tatsdchlich will der Kinstler gar nicht tduschen, sondern er will, dass sein
Bild tduschend wirkt, ohne zu tduschen. Schon Augustinus hat dariiber reflektiert,
dass er es in seiner Jugend genoss, bei der Lektiire Vergils Tranen tber Didos Tod
zu vergiellen. Der Schein ergreift uns, riihrt uns bis zu Tranen. Er »wirkt traurig,
aber er macht nicht wirklich traurig. An der dsthetischen Wirkung des Kunstwerks
konnen wir ein spezifisches Merkmal der Personalitit ablesen: die Distanz zu
unserer eigenen Natur, das Selbstverhiltnis, die Fahigkeit, sich zu dem eigenen
Fiihlen, Denken und Wollen noch einmal fihlend, denkend und wollend verhal-

99



100

Robert Spaemann

ten zu kdnnen. Dabei gibt es allerdings eine eigentimliche Asymmetrie zwischen
positiven und negativen Gefiihlen. Was wir bei der Betrachtung eines Kunstwerks
suchen, ist Befriedigung, d. h. irgendeine Art von Freude. Warum sollten wir sonst
hinschauen? Wir schauen freiwillig auf einen leidenden Menschen, um ihm zu
helfen oder mit ihm mitzuleiden. Jedenfalls aber nicht um Freude aus seinem Lei-
den zu ziehen. Aber wo wir auf ein Kunstwerk schauen, gibt es nichts zu helfen,
und auch Mitleid ist deplaziert. Wo also das Kunstwerk eine freudige Wirkung
hat, da fallen primdre und sekunddre Wirkung zusammen. Wir werden freudig
gestimmt. Wie das Kunstwerk wirkt und was es bewirkt, ist identisch. Anders bei
den negativen Gefiihlen, also Abscheu oder Traurigkeit. Wir sind nicht mit ihnen
identisch, sondern wir geniellen sie, sonst wiirden wir uns ihnen nicht freiwillig
aussetzen. Sie sind allenfalls mit dem Liebeskummer vergleichbar, den jemand
nicht eintauschen méchte gegen Langeweile. Analog hierzu verhilt es sich mit
der kiinstlerischen Darstellung des Hasslichen. Ein héssliches Bild ist etwas ande-
res als eine bildliche Darstellung des Hasslichen. Ein Bild, das Schones darstellt,
kann hasslich sein und ein Bild, das Hassliches darstellt, schon. Aristoteles nannte
schon das, was beim Anschauen geféllt. Wenn wir ein Kunstwerk anschauen,
dann, weil es schon ist. Es sei denn, wir schauten es an, um es zu kritisieren, also
um zu erkldren, dass es nicht wert ist angeschaut zu werden.

Platon hat tiber das Problem der Nachahmung als Erzeugung von Schein als
erster nachgedacht. Er wollte dieser Fahigkeit hierzu nicht zubilligen, Kunst zu
heien. Es ist nicht techné, sondern empeiria, Fertigkeit, know how. Kunst ist
die Fahigkeit, die Erscheinung von etwas hervorzubringen durch Hervorbringung
dessen, was natiirlicherweise Grund dieser Erscheinung ist. Also z. B. im anderen
eine Uberzeugung zu bewirken durch Vermittlung des Wissens, das diese Uber-
zeugung legitimiert. Diese Fahigkeit ist fachspezifisch. Wer Mathematik lehren
kann, kann, nicht mittels derselben Kunst Biologie lehren. Rhetorik aber ist die
Fahigkeit, Uberzeugungen zu bewirken, ohne dass der Rhetor Fachkenntnisse
besitzt, er weils nur, wie man Menschen etwas glauben macht. Und so betrachtet
Platon auch die Naturnachahmung des Malers. Er muss kein Botaniker, Zoolo-
ge, Anthropologe oder Geologe sein, um Blumen, Pferde, Menschen oder Berge
zu malen. Er muss nur beobachten, wie all dies aussieht. Darum steht der Ma-
ler niedriger als der Techniker, der von den Sachen selbst etwas verstehen muss.
Wenn die Natur aus Abbilden der Ideen besteht, dann macht der Maler nur Ab-
bilder von Abbildern. Seine Pflanzen wachsen nicht im Sinne einer genesis eis
usian. Sie entstehen kunstlos durch Farbauftrag, entsprechend empirischen Re-
geln fiir die Erzeugung von Schein. Bekanntlich hat schon Aristoteles und haben
ins besondere die Neuplatoniker hieriiber folgenreich anders gedacht. Aristoteles
spricht von der Mdglichkeit der Kunst, nicht blo8 Zufallig-Faktisches, sondern
Allgemeines als das Wesentliche sichtbar zu machen. Und die Neuplatoniker
sahen den Kiinstler eben deshalb auf einer Ebene mit der natura naturans: er
blickt, wie diese, auf die Idee und seine Produkte haben deshalb nicht nur den
gleichen Rang wie Naturdinge, sondern sogar hoheren, weil sie nicht bewusstlos



Was heilst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

Abbilder von Ideen hervorbringen, sondern Abbilder als Abbilder, d. h. als Bilder,
die bereits in der Intention gemacht sind, an die Urbilder und vor allem an das
Urbild des Schoénen zu erinnern, was man von den natiirlichen Gegenstdanden
nicht sagen kann. Sie haben, was dann spater vor allem die christlichen Lehrer
beklagen, eine Tendenz, sich an die Stelle der Urbilder und ihres géttlichen Ortes
zu setzen und das Vergessen zu fordern, also eine nominalistische Interpretation
ihrer selbst moglich zu machen. Bilder als Bilder kann man nichtnominalistisch
interpretieren. Nachahmung der Natur als Nachahmung der naturanaturans, das
ist dann zu einem der machtigsten topoi des europdischen Nachdenkens tiber
Kunst geworden, bis hin etwa zu Paul Klee, der sich ganz ausdriicklich alsNatur-
nachahmer in diesem Sinne versteht. Inwiefern Bildwerke, die nicht Naturgegen-
stinde abbilden, gleichwohl oder vielmehr erst recht Natur nachahmen, worin
also die Ahnlichkeit der Kunst als schopferischer Fihigkeit mit der magna mater
rerum besteht, dariiber ist allerdings in der Regel wenig in Erfahrung zu bringen.
Insbesondere deshalb, weil es sich bei der magna mater rerum oder der natura
naturans selbst um metaphorische Begriffe handelt, deren eigentliche Bedeutung
keineswegs auf der Hand liegt.

3 Symbolisierung der Natur

Mir scheint aber, dass die Beantwortung der Frage, worin denn das Mimetische
des Kunstwerks besteht, das in keinem augenscheinlichen Sinn irgend etwas ab-
bildet, dass, sage ich, diese Frage uns auf eine dritte Bedeutung von »Nachah-
mung der Natur« durch die Kunst fiihrt, die in Wirklichkeit die erste und grundle-
gende, aber eben darum die verborgenste ist. Von ihr soll im Weiteren die Rede
sein. Und zwar miissen wir hier zundchst noch einmal an den édlteren Kunstbegriff
anknipfen, der die Fahigkeit zu wissender und sachgerechter Herstellung von
Gebrauchsgegenstanden meint. Auch einige Tiere stellen solche Gebrauchsmittel
her. Ich sage ausdriicklich »Gebrauchsmittel« und nicht »Gebrauchsgegenstén-
de«, denn diese Hilfsmittel, Nester, Spinnennetze, Bienenwaben usw. sind flir Tie-
re nur im Gebrauch wirklich. Sie werden nicht zu »Gegenstdnden«, zu Dingen.
Und auch ihre Herstellung ist nicht kunstgeleitete poiesis, sondern ganz versenkt
in das tierische Analogon von praxis, also in den Lebensvollzug. Herstellung des
Gebrauchsmittels und Benutzung desselben bilden ein Kontinuum. Dass es sich
bei menschlichen Gebrauchsdingen anders verhilt, hdangt zunéchst einfach da-
mit zusammen, dass Menschen solche Dinge auf Vorrat herstellen, unabhangig
von einem aktuellen Bediirfnis, ja vielleicht sogar unter Hintanstellung der Be-
friedigung eines aktuellen Bediirfnisses. Menschen kdnnen sich, wie ich schon
sagte, zu ihren inneren Zustdnden, also auch zu ihren Bediirfnissen, verhalten.
Sie kdnnen gegenwartige Bediirfnisse bis zu einem gewissen Grad zuriickstellen
und kiinftige Bedurfnisse antizipieren. Eine weitere Stufe der Verselbststandigung
des Gebrauchsdings ist die Arbeitsteilung. Hier werden nun Dinge fiir den Ge-
brauch anderer hergestellt und getauscht, bzw. verkauft. Platon sah in der Ar-

101



102

Robert Spaemann

beitsteilung die Voraussetzung fir die Entwicklung von so etwas wie Kunst. Wer
nur Schuhe macht, macht natiirlich bessere Schuhe als der, der alles, was er zum
Leben braucht, selbst herstellt. Aber die poiesis dessen, der nur Schuhe macht,
ist mit der eigenen Lebenspraxis nur noch indirekt verbunden. Das Herstellen
von irgendetwas zum Zweck des Verkaufs oder Tauschs dient dem eigenen Leben
nur noch vermittelt durch das Interesse anderer, das sie veranlasst, dem Herstel-
ler sein Produkt abzukaufen. Diese menschliche Grundsituation fihrt dazu, dass
die Gestalt menschlicher Gerdte sozusagen Uberdeterminiert ist. Sie ergibt sich
nicht ausschliefSlich aus der Situation und den Erfordernissen ihres Gebrauchs,
sondern dient dazu, das Gebrauchsding als Ding, als »Ding an sich« hervor-
zuheben, das aber heif8t, als Analogon natiirlicher Dinge, d. h. vor allem nach
Analogie lebendiger Wesen, die unabhéngig von dem, was sie fiir uns sind, so
etwas wie Selbstsein besitzen. Die Analogie wird besonders augenfallig bei den
prakolumbianischen Gefdlien, die oft die Gestalt von Tieren oder Menschen ha-
ben. Im préhistorischen Europa ist es das Ornament, das die keramischen Gefalie
schmiickt und dadurch als eigenstindige Dinge hervortreten ldsst. So wie Men-
schen in archaischen Kulturen sich schmiicken und bemalen und erst dadurch in
der sozialen Welt zu »jemandem« werden. Spater, bei Griechen und Etruskern
tritt neben oder an die Stelle des Ornaments figiirliche Vasenmalerei, und zwar
auf Gefdllen, deren Design die Funktion nicht, wie in den prakolumbianischen
Keramiken, verbirgt, sondern gerade sichtbar macht. Die keltischen Schnabelkan-
nen zeichnen sich aus durch eine unerhérte Harmonie von Funktionalitit — dem
Analogon der Naturteleologie —, ebenso raffiniertem wie schlichtem Design und
einem Ornament, das sich wie von selbst aus der Form des GefialRes zu entwickeln
scheint. So wie in klassischen Zeiten im Unterschied zu den archaischen Bema-
lung und Schmuck des menschlichen Kérpers immer mehr dahin tendieren, wie
von Natur, wie physei zu erscheinen. Wenn Menschen ihre Gebrauchsdinge so
tiberdeterminieren, dass sie nicht nur gebraucht, sondern wegen ihrer Schénheit
betrachtet werden sollen, dann ahmen sie darin wiederum Natur nach, aber nicht
die natura naturata, sondern die natura naturans. Tiere schmicken ihre Produkte
nicht. Diese dienen nur dem Gebrauch. Sie sollen nicht auBerdem zeigen, wozu
sie dienen, und sie sollen schon gar nicht sich selbst jenseits dessen zeigen, was
sie fir den Gebrauch sind. Jenseits dessen sind sie nichts. Aber Tiere selbst, vor
allem ménnliche, sind von Natur geschmiickt. Der Schmuck dient, wie wir wis-
sen, der Verbesserung der Fortpflanzungschancen. Aber der Basler Zoologe Adolf
Portmann hat in minutidsen Untersuchungen gezeigt, dass die raffinierte Ober-
flachenzeichnung bei Fischen, Vogeln und Reptilien weit (iber das hinausgeht,
was sich funktional aus dem Selektionsvorteil erkldren ldsst. Um bestimmte, zum
Beispiel kreisformige Muster auf den Fliigeln von Vogeln hervorzubringen, bedarf
es einer genauen Abstimmung der Farbung jeder einzelnen Feder auf die Far-
bung der jeweils anschlielfenden, und zwar so, dass sich als Resultat dann eine
Kreisform ergibt. Die einzelnen Zwischenschritte der Evolution in dieser Richtung
hétten gar keinen Selektionsvorteil. Der reduktionistische Funktionalismus argu-



Was heilst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

mentiert hier einfach zirkuldr. Er weist auf die Tatsache hin, dass die Weibchen
die Pracht der Zeichnung bei den Mannchen durch Zuwendung belohnen. Und
er versucht nachzuweisen, dass die Pracht der Zeichnung korreliert mit biologi-
schen Vorziigen der betreffenden Mannchen. Aber was wird dadurch bewiesen?
Warum dieser komplizierte und verschliisselte Umweg, um die biologischen Vor-
zlige zur Erscheinung zu bringen? Denn die Relation zwischen den Vorzligen
und dieser Form ihrer Darstellung ist ja ganz kontingent, sie ist rein symbolischer
Natur, und sie ist nicht 6konomisch. Die Bevorzugung aber durch die Weibchen
ist vergleichbar mit der Préaferenz, die wir beim Einkauf von Essgeschirr fiir beson-
ders schones Design und Ornament haben. Es mag ja sein, dass Firmen, die be-
sonders schones Geschirr herstellen, besonders gute Firmen sind, deren Produkte
auch einen besonders hohen Gebrauchswert haben. Aber wenn es dem Kéaufer
nur darauf ankdme, konnte die Firma diese Vorteile auf einfachere Art und ohne
besonderen &sthetischen Aufwand sichtbar machen. Und wenn die Weibchen
nicht einen Sinn fir Schonheit hitten, misste die Natur nicht vitale Kraft durch
Schénheit darstellen. Glanzende Pianisten haben, so sagt man, besonders grofSe
Chancen bei Frauen. Aber wiirden wir deshalb das Wesen der Klaviermusik als
Funktion dieses Vorteils darstellen? Wenn Adolf Portmann von einer Tendenz des
Lebendigen zur Reprasentation, zur Selbstdarstellung spricht, dann entfernt er
sich tbrigens von Darwin weniger als man denken méchte. Denn Darwin selbst
hielt eine darwinistische Erkldarung des Schénen in der Natur fir unméglich. Er
hielt Schénheit und entsprechend den Sinn fiir Schonheit fiir ein Apriori, das in
der Evolution eine Funktion besitzt, aber dessen Entstehung aus der Evolution so
wenig herleitbar ist wie die Gesetze der Geometrie. Wenn Bienen sechseckige
Waben bauen, so machen sie sich die geometrischen Eigenschaften des Sechs-
ecks zunutze, aber sie sind es nicht, die diese Gesetze hervorbringen. dhnlich
ist fir Darwin der Status der Schonheit. Es ist gerade die zweckfreie Schénheit
natirlicher Ornamente, die uns die alte Rede von einer natura naturans plausibel
macht. Uberdeterminiert, nimlich durch Kriterien der Schonheit, sind nicht die
Produkte der Tiere, sondern diese selbst, ebenso wie die Pflanzen. Die Gestalt
tierischer Produkte ldsst sich eigentlich immer auf ZweckmaRigkeit zuriickfihren,
und wenn sie uns als schon erscheinen, dann ist doch diese Schonheit nur der
subjektive Wert eines Phdnomens, dem objektiv nicht eine Qualitit entspricht,
die zu derjenigen noch hinzutréte, die sich funktional aufklaren lasst.

Ubrigens gilt das nur fiir die materiellen Produkte tierischer poiesis. lhre un-
mittelbaren Lebensduferungen, ihr Verhalten und die Téne, die die Vogel hervor-
bringen, scheinen einen Uber alle Zweckmaligkeit hinausgehenden Charakter
der Selbstdarstellung zu besitzen. Die Lust des Vogels am Gesang scheint nicht in
allen Fallen der Kommunikation zu dienen. Und wenn doch, dann stellt sich wie-
derum die Frage, warum denn das Mittel der Kommunikation aus so reichhaltigen
Koloraturen besteht, die einen Komponisten wie Olivier Messiaen immer wieder
zu inspirieren vermochten. Ahnliches gilt fiir Rituale wie den Balztanz des Auer-
hahns, der dem Ziel dient, das Weibchen zu beeindrucken und paarungsbereit

103



104

Robert Spaemann

zu machen. Aber der Umweg iiber dieses Ritual ldsst das Ziel tGiberhaupt nicht
mehr erkennen. Es handelt sich einfach um eine Uberdetermination. Bewegung
und Gesang sind offenbar nicht eine in den Praxiszusammenhang eingelassene
poiesis, sondern sie gehdren selbst noch zum unmittelbaren Sein der Lebewesen
und sind als solche sozusagen Hervorbringungen der natura naturans. Und wenn
wir nun den Blick zurlickwenden auf die dsthetische Komponente menschlicher
Artefakte, so konnen wir sagen: ihre Schopfer ahmen nicht die Produkte natiirli-
cher Lebewesen nach, sondern das Hervorbringen dieser Lebewesen durch die
natura naturans. Die kiinstlerischen Werke wollen nicht den Produkten der Tie-
re ahnlich sein, sondern diesen selbst ebenso wie Pflanzen und Menschen. Die
prakolumbianischen Gefalle zeigen das sehr schon. Sie haben nichts mit Illusi-
onskunst zu tun. Sie sollen nicht fiir Tiere gehalten werden, sondern fiir GefaRe,
die aussehen wie Tiere, und sie sollen so aussehen, weil sie nicht nur etwas sind
als Phase im Verlauf der Versorgung mit Wasser, sondern an sich selbst etwas,
namlich Dinge, die an sich selbst eine Bedeutung besitzen, auch wenn diese Be-
deutung in einem bestimmten Dienst fiir den Menschen besteht. Die dsthetische
Verselbststindigung des Gebrauchsgegenstands ist ein genaues Analogon zur
ethischen Verselbststindigung des Menschen, der dient und der — im Unterschied
zum Sklaven — aus dem Dienst einen spezifischen Stolz und eine spezifische
Wiirde bezieht. Es gibt ein Ethos des Dienens, das den Dienenden gegen seine
totale Instrumentalisierung schiitzt. Der ehrenhafte Soldat ist gerade kein bloRer
Funktiondr und er ist nicht fir alles zu haben: »Dem Konig gehdrt mein Leben,
nicht meine Ehre« lautete die Antwort eines ostpreufischen Offiziers, mit der er
eine moralische Zumutung von Seiten des Konigs zuriickwies. Natirlich hat das
schéne Gerdt weder Stolz noch Ehre. Aber wir kdnnen das Gefallen an ihm nicht
anders beschreiben als mit Hilfe der Analogie zu dem Wohlgefallen, das wir an
Lebendigem empfinden, das den personalen Status eines »jemand« hat. Und Per-
sonen handeln nicht nur zweckrational, sondern »schén«. Von »interesselosem
Wobhlgefallen« spricht Kant, um die Freude am Schénen zu kennzeichnen. »Inte-
resselos« heildt in der Sprache des 18. Jahrhunderts soviel wie »uneigenniitzig«.
Interesselosigkeit ist die traditionelle Charakterisierung des amor benevolentiae,
der den anderen nicht auf das eigene Wohl, sondern sich auf das Wohl des ande-
ren bezieht. In diesem Zusammenhang ist die Erklarung tiberraschend, die Leib-
niz flir solche Liebe gibt. Leibniz’ Standarddefinition der Liebe, lautet: »[Almare
est alterius felicitate delectari«.” Leibniz kommentiert diese Definition mehrfach,
so Z. B. in einem Brief an Spanheim vom 20. Februar 1699: »Si j’achetois un
beau tableau de Raphael pour le revendre avec gain, je serois interéssé. Mais si
c’etoit seulement pour le plaisir que je trouverois a le voir, cela repondroit au pur
amour«.® Der Einwand liegt nahe, dass ein Bild schlieflich keiner »felicitas« fahig
ist. Leibniz erwdhnt diesen Einwand selbst in einem anderen Brief an Magliabec-

7 Opuscules, 516
8 A XVI, 602



Was heilst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

chi, wo er die Freude an einem Bild von Raffael eine »imago quaedam amoris«
nennt, da ja das Bild selbst »felicitatis non capax est.« Was also ist das Analogon
zur felicitas beim Kunstwerk? Leibniz antwortet: die perfectio. Glick ist ndmlich
— in gut platonischer Tradition — flir Leibniz nur die subjektive Erscheinungsweise
von Vollkommenheit, also von gesteigertem Sein. Fiir Leibniz kommt hinzu, dass
er allem Seienden eine Art von Subjektivitdt zuschreibt, ndmlich »Perzeptionenc,
sodass die Freude an fremdem Gliick oder an fremder Vollkommenheit strukturell
dasselbe ist. (Ahnlich iibrigens Alfred North Whitehead, der jeder actual entity
einen Zustand der »satisfaction« zuschreibt.) Und so spricht denn auch Leibniz
mehrfach in seinen Briefen von »plaisir ou satifaction dans la félicité ou dans
la perfection d’autruy«. Und in einem von Grua veroffentlichten Text wandelt
er die Definition der Liebe so ab, dass er »félicité« einfach durch »perfection«
ersetzt: »Aimer est trouver du plaisir dans la perfeetion d’autruy«.’ Hier haben
wir also den Grund fiir die Analogie zwischen der Freude an schénen Dingen
und dem uneigenniitzigen Wohlwollen, das wir lebendigen Wesen, insbesondere
aber Personen entgegenbringen. Das Kunstwerk ist ein Analogon des »von Natur
Seienden«, weil es selbst ein Zentrum von Bedeutsamkeit ist, das wir wahrneh-
men koénnen, und das sich fir uns nicht erschopft in dem, was es in unserem
Lebenszusammenhang bedeutet. So wie jedes Lebendige, so stiftet das schone
Ding einen eigenen Horizont von Bedeutsamkeit. Und so erst ist es im vollen
Sinne des Wortes wirklich und, wie bei allem Wirklichen, ist seine Bestimmtheit
unendlich. Es ist nun aber das Kennzeichen des Menschen, Sein und Erscheinung
zu unterscheiden und sich auf das Wirkliche jenseits seiner Erscheinung zu be-
ziehen. Wir wissen, dass der Andere mehr ist, als das, was wir von ihm wissen,
und wir achten ihn in diesem Mehr. Das heifst: wir achten ihn als Person. BlofSe
Naturwesen kennen keine Natur aufer ihrer eigenen — und sie kennen deshalb
auch die eigene nicht. Alles Begegnende ist fiir sie nur Umwelt. Sie kdnnen sich
nicht als Umwelt eines Anderen verstehen. Erst flir Menschen gibt es so etwas
wie physei onta. Erst im Menschen kommt Natur zu sich selbst. Dass Kunst Natur
nachahmt hat deshalb seine tiefste Bedeutung darin, dass Kunst Analoga zu phy-
sei onta hervorbringt, Dinge, die sich nicht einfach definieren durch das, was sie
uns jeweils bedeuten, sondern die einen Anspruch an uns stellen, ihnen gerecht
und das heil’t addquat verstanden zu werden. Addquates Verstehen des Konkreten
aber wédre das adidquate Begreifen eines Unendlichen von Bestimmtheit. Darin
liegt ein Paradox. Wir unterscheiden in Bezug auf Lebendiges, was Dinge fiir uns
und was sie an sich sind. Wir unterscheiden Sein und Schein. Bilder aber sind
ja nun doch, so scheint es, definiert durch ihren Bezug zu einem méglichen Be-
trachter. Sie sind nicht fiir sich selbst Bilder. Sie haben insofern kein An-sich-sein
bzw. was sie an sich sind, ist ihre uns zugewandte Seite. Wie kdnnen sie dann zu
Symbolen von Wirklichkeit, zu Symbolen des physei on werden? Das Paradox ist
das gleiche, dem wir in der Erkenntnistheorie und in der Ethik begegnen. Erkennt-

9  Leibniz (1948), S. 579

105



106

Robert Spaemann

nis ist Selbsttranszendenz des Erkennenden. Aber wie ist Selbsttranszendenz zu
denken? Gar nicht, sagt David Hume. Was fiir mich ist, ist fiir mich: »[W]e never
really advance a step beyond ourselves«.'® Hume entzog sich damit dem Paradox,
das im normalen Selbstverstandnis von Erkenntnis liegt. Und ebenso entzogen
sich ihm die Theoretiker der Liebe im 18. Jahrhundert, die die Méglichkeit einer
uneigenniitzigen Liebe a priori leugneten. Wenn Liebe Freude am Gliick des an-
dern ist, dann, so argumentierten sie, geht es dem Liebenden eben doch um die
eigene Freude, nicht anders als dem Egoisten. Dass die sexuelle Lust des anderen
Teil des eigenen Vergniigens ist, dndert nichts an dem egoistischen Charakter die-
ses Vergnligens. Wenn der andere die Lust so perfekt simuliert, dass wir getauscht
werden, dann ist es uns recht. We never really advance a step beyond ourselves
— das gilt auch fiir die Liebe.

Den Versuchen der frithen Neuzeit, sich dem Paradox der Transzendenz durch
das selfish system zu entziehen, entspricht in der bildenden Kunst eine analoge
Tendenz, die Tendenz, die Kunst zu entlasten von dem Anspruch, das Wirkliche
als es selbst symbolisch zu vergegenwartigen, Was sie statt dessen darstellt, ist
bewusst und ausdriicklich der Schein, zundchst die Zentralperspektive eines in-
dividuellen Betrachters, dann die subjektive optische Impression und schlieRlich
der freie, von allem gegenstindlichen Bezug befreite Ausdruck freier Imagination.
Mit dem letzten Schritt allerdings geschieht etwas Dialektisches. Er kann namlich
nun auch wieder verstanden werden als Naturnachahmung im Sinne der Sicht-
barmachung des Unsichtbaren. So hat es Kandinsky verstanden und so vor allem
Paul Klee: »Der Gegenstand, so schreibt Klee, »erweitert sich tiber seine Erschei-
nung hinaus durch unser Wissen um sein Inneres. Durch das Wissen, dass das
Ding mehr ist als seine AufSenseite zu erkennen gibt«. Klee spricht sogar von einer
»Vermenschlichung des Gegenstandes«, die das Ich zu ihm in ein »Resonanz-
verhiltnis« bringt. Dieses Verhaltnis griindet in »gemeinsamer irdischer Verwur-
zelung« und in einer »kosmischen Gemeinsamkeit«. »Der Kiinstler ist Mensch,
selbst Natur und ein Stlick Natur im Raume der Natur,« »Geschopf auf der Erde
und Geschopf innerhalb des Ganzen«. Hier ist die cartesische Entgegensetzung
von Subjekt und Objekt prinzipiell verlasssen. Der Sinn von Naturnachahmung,
von dem ich hier spreche, ist genau der, der Klee vorschwebt, wenn er schreibt,
der Kinstler beteilige sich »am Erschaffen von Werken, die ein Gleichnis zum
Werke Gottes sind«.

Man kann Gbrigens kaum ermessen, was in dieser Hinsicht Cézanne bedeutet.
Was er »réalisation« nennt und in zahllosen Anldufen versucht, ist Nachahmung
der Natur als Nachahmung der natura naturans. Nachschopfung, Neuschopfung
dessen, was sich physei, also von sich selbst her zeigt, mit den Mitteln der Far-
be auf einer zweidimensionalen Leinwand. Es geht darum, die durch das Sehen
hindurchgegangene Natur noch einmal in einem anderen Medium entstehen zu
lassen. Cézanne trat aus der Logik des selfish system heraus und zog es vor, an

10 Hume (1978), S. 67



Was heilst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

dem Paradox der Transzendenz zu scheitern, statt sich ihm in der Richtung des
Subjektivismus zu entziehen. Es ist mehr als eine skurrile Anekdote, wenn be-
richtet wird, Cezanne habe den Versuch, Clémenceau zu malen, bereits in der
zweiten Sitzung abgebrochen, weil er, wie er sagte, niemanden malen kénne, der
nicht an Gott glaubt.

Innerhalb der Raume der Gottesverehrung dagegen wurde das Paradox sichtbar.
Die lkone des Ostens und das von ihm inspirierte Kultbild des Westens waren die
symbolische Gegenwart des Heiligen selbst. Der russische Naturwissenschaftler,
Philosoph, Theologe und Kunsttheoretiker Florensky betrachtet die ganze Kunst-
entwicklung des Westens von Beginn der Zentralperspektive in der Renaissance
an als Abfall von der eigentlichen Aufgabe der Kunst und als Riickfall in die an-
tike lllusionskunst, die aus der Biihnenmalerei stamme. Eine durch und durch
platonische Kritik. Aber Florensky ist nicht nur der vehemente Verteidiger der lko-
nenmalerei, sondern zugleich einer der ersten, die der russischen Avantgarde,
Malevitch u. a. zum Durchbruch verholfen haben. Die Kunst der Suprematisten
schien ihm eine Abkehr der Kunst von einer dreihundertjdhrigen Verirrung. Wobei
er sich natlrlich dem Eindruck der GrofRen nicht entziehen konnte. Aber er hat als
Theoretiker der Optik, der er auch war, darauf aufmerksam gemacht, dass gerade
die GroBen im Unterschied zu den Epigonen systematisch gegen die Gesetze der
Zentralperspektive verstoRen haben, um wirklich ein Kunstwerk zu schaffen, das,
wie die wirklichen Dinge, nie nur eine Ansicht erlaubt.

Ich sagte, dass in den Raumen der Gottesverehrung das Paradox anschaulich
blieb. Das mittelalterliche Kultbild wird vom 16. bis 18. Jahrhundert zum »Gna-
denbild«, zum kostbaren und heiligen Gegenstand, der »die Sache selbst« sym-
bolisiert, und um den herum jetzt eine barocke Kirche gebaut wird, deren Malerei
Illusionsmalerei ist, die auf den Betrachter in bestimmter Weise einwirken will
und deren ideale Wirkung nur von bestimmten Pldtzen aus garantiert ist. Die
Saulen tduschen Marmor vor, und die Skulpturen kénnen auf der Riickseite un-
bearbeitet und hohl sein, wenn diese Riickseite dem Betrachter entzogen bleibt.
Diese Kunst entzieht sich dem Paradox. Sie verliert ihre Nihe zum Sakrament, zur
Realprdsenz des Représentierten im Symbol. Aber der Calvinismus hatte sich ja
ldngst von diesem Sakramentenverstandnis entfernt.Das Paradox kehrt jedoch auf
paradoxe Weise zuriick. Je subjektiver die Kunst der Neuzeit wird, je weniger sie
sich als Symbol der Wirklichkeit des physei on versteht, desto wichtiger wird nun
auf einmal das Bild als singuldre Realitdt, als »Original«, und das Bewusstsein,
dass dieses konkrete Bild aus der Hand eines bestimmen Kiinstlers, also eines
konkreten lebendigen Wesens stammt. Eine Imitation kann noch so perfekt und
vom Original ununterscheidbar sein, wo sie sich nicht als Kopie deklariert, ist
sie eine strafbare Filschung, weil es offenbar gar nicht um das Bild als Bild geht,
sondern um das Bild als realen Gegenstand, um die »Aura« des Bildes, wie Walter
Benjamin es genannt hat. Was dieses Bild symbolisiert, ist nicht mehr die Wirk-
lichkeit der Dinge, sondern die Wirklichkeit seines Autors. Das Kunstwerk verliert

107



108

Robert Spaemann

einerseits die Ndhe zum Realsymbol des Sakraments und wird gleichzeitig zu
einer Art naturalistischer Parodie des Sakraments. Denn die Giiltigkeit des Sakra-
ments hdngt ja ab davon, dass der Spender legitimiert ist durch eineSukzession,
die ihn durch eine Kette physischer Beriihrungen mit dem Stifter verbindet. Die
Kunst, die nicht die Wirklichkeit des physei on symbolisiert, wird reflexiv. Sie wird
selbst zur Wirklichkeit, die sie darstellt. Die neueren Formen der Kunst wollen
weder den subjektiven Schein dessen wiedergeben, was sich von Natur zeigt,
noch die sich zeigende Natur ein zweites Mal hervorbringen. Aber was sie im-
mer noch Nachahmung der Natur sein ldsst, ist, dass sie Dinge hervorbringt, die
als Ausschnitte der Wirklichkeit dem Gebrauch, der Zuhandenheit entzogen und
durch ihren sichtbaren oder unsichtbaren Rahmen etwas »an sich« sind, oder,
genauer gesagt, von uns als etwas an sich aufgefasst werden sollen. Denn das
Ansichsein des Kunstwerks ist immer nur ein »Fiir uns an sich sein, ein gespieltes
Ansichsein. Und die Transzendenz, zu der es auffordert, eine immanente Trans-
zendenz, die die echte nur fingiert. L’art ou la feinte passion heifst ein schénes
Buch von Nicolas Grimaldi. Das Kunstwerk kann nun ein beliebiger Ausschnitt
der Welt sein. Wasden Ausschnitt zum Kunstwerk macht, ist, wie bei dem Urinoir
von Marcel Duchamps, nur noch der Rahmen und das Wissen, dass dieser Rah-
men von einem Menschen um diesen Ausschnitt gelegt wurde, in der Absicht,
diesen Ausschnitt zu einem Ding zu machen, das nicht zu unserer Lebenswelt
gehort, sondern selbst, wie alles Lebendige, einen Kontext von Bedeutsamkeit
stiftet. Das Kunstwerk ist immer ein Werk reiner poiesis. Auch wenn es das Prakti-
sche thematisiert, tritt es selbst aus dem Praxiszusammenhang heraus und wird zu
einem Gegenstand rein kontemplativen Verhaltens. Allerdings gilt fiir viele Wer-
ke zeitgendssischer Kunst, dass dieses kontemplative Verhalten nicht mehr den
Charakter eines spontanen »interesselosen Wohlgefallens« besitzt. Viele dieser
Obijekte sind nicht Gestalten,die wir uns denken konnen als Resultate teleologi-
scher Prozesse, also als Quasi-Natur. Kunst imitiert hier als Ursache nicht Natur,
sondern Zufall. Ob es sich bei einigen Putzgeriten, die in einem Museum beiein-
anderstehen, um beildufig herumstehende Utensilien handelt oder um Teile der
Ausstellung, die infolgedessen gerade nicht zum Putzen benutzt werden diirfen,
das kann man ihnen nicht ansehen. Man muss es durch eine beigefiigte Inschrift
erfahren. Meines Erachtens ergibt sich das daraus, dass die herrschende szientisti-
sche Weltanschauung das Analogat der Naturnachahmung, namlich eine teleolo-
gisch verstandene Natur, zum Verschwinden gebracht hat. Natur konnte deshalb
von Kunst nachgeahmt werden weil sieselbst nach Analogie der Kunst gedacht
war. Telos der natiirlichen Prozesse aber war die Hervorbringung artspezifischer
Gestalten. Alle artspezifischen Gestalten aber sind nun zu Durchgangsstadien
eines ziellosen Evolutionsprozesses geworden. Dem entspricht eine bildende
Kunst, die weder auf so etwas wie Gestalt aus ist, noch versucht, die Spuren der
Herstellung so gut zu tilgen, wie die Natur sie bei der Hervorbringung einer Bliite
tilgt. Es ist nun umgekehrt: es geht um das work in progress, dessen Spuren gerade
dokumentiert werden sollen. Ja das Werk ist oft nichts anderes als die Dokumen-



Was heilst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

tation seiner Herstellung. Was diese Kunst nachahmt, ist nicht physis als Gestalt,
sondern Natur als ein Prozess, in dem Gestalten nur Stadien auf einem Weg sind
und vor dem das Wort Goethes gilt: »Man geht nie weiter, als wenn man nicht
mehr weil}, wohin man geht.«'!

Ich mochte aber nicht schlieBen, ohne die Aufmerksamkeit darauf zu lenken,
dass die bildende Kunst bei einigen ihrer heutigen Vertreter sich dem Paradox der
gespielten Transzendenz noch einmal in einer radikalen und ihrerseits paradoxen
Weise stellt. In einer Weise, die allerdings die traditionelle Definition von Kunst
selbst in Frage stellt.

Ich denke an das Verpacken groller Gebdude durch das Ehepaar Christo, bei
denen das Bewusstsein von Wirklichkeit durch Unsichtbarmachen eines Dinges
geweckt werden soll. Auch hier tibrigens in Nachahmung eines alten Ritus der
Kirche, die ausgerechnet in der Passionszeit die Kreuze mit violetten Tiichern ver-
hiillt. Oder an den Osterhasen von Beuys in der Stuttgarter Staatsgalerie. Ein gol-
dener Osterhase, offenbar aus einer Form fiir Schokoladenosterhasen gegossen.
Die Pointe aber liegt darin, dass man erfahrt, der Hase sei aus einer eigens hierfiir
hergestellten Kaiserkrone umgeschmolzen. Das sieht man nicht. Man muss es
glauben, wie man glauben muss, dass die Hostie im Tabernakel eine konsekrierte
Hostie ist. Was die Kunst zeigen will, bleibt unsichtbar. Vor allem aber ist hier zu
nennen Walter de Maria und die von ihm inszenierten Ereignisse, z. B. die drei
langen Bahnen aus unbehauenen Stiicken weillen Marmors, von denen man er-
fahrt, dass sie aus drei Erdteilen kommen. Das sieht man nicht. Aber wenn man es
weils, erwecken sie ein Geftihl ahnlich dem, das einen befallt, wenn man erfahrt,
dass man sich auf einer europdischen Wasserscheide befindet, von der aus die
Wasser entweder in die Nordsee oder in Schwarze Meer flieRen. Ein Gefihl fir
raumliche und zeitliche Dimensionen und fir die Realitdt von Unterschieden, die
in dem, was wir sehen, gegenwartig sind, ohne zu erscheinen. Noch deutlicher
wird, worum es sich hier handelt, in Walter de Marias viele hundert Meter langem
Stab aus Edelstahl, den er anlasslich einer Documenta in Kassel in ein vorher
hergestelltes Bohrloch versenkte. Was man nun sieht, ist eine Scheibe von ca. 50
cm am Boden. Dass es sich bei dieser Scheibe um das Ende dieses Stabes handelt,
das muss man wissen, um ein Gefiihl zu entwickeln fir die Tiefe der Erde unter
unseren Fillen. Was diese Kunst zeigt, ist nur eine unbedeutende Schauseite des-
sen, worum es sich tatsachlich handelt. Man konnte darin die Rickkehr zu dem
kiinstlerischen Ethos sehen das die Figuren auf den mittelalterlichen Kathedralen
entstehen liels. Aber nun ist das Wissen von dem was man nicht sieht, das, wo-
raus es ankommt. Das scheint den Begriff der bildenden Kunst aufzuheben. Die
Kunst scheint tatsdchlich an die Stelle des Sakraments zu treten von dem es bei
Thomas von Aquin heilst: »Visus, tactus, gustus in te fallitur. Sed auditu solo tuo
creditur.«'> Mir scheinen diese Beispiele Reaktionen zu sein, auf die zunehmende

11 Goethe (1907), S. 225
12 Finfter und Sechster Vers des thomanischen Hymnus” Adoro te devote

109



110

Robert Spaemann

Virtualisierung der Welt, in der das zitierte Wort von Hume das Leitmotiv bildet.
Die Kunst stand am Anfang dieser Entwicklung, am Anfang der Verselbststandi-
gung der Erscheinung, die zu Schein wird, wenn sie nicht Erscheinung von etwas
ist, was als es selbst unsichtbar bleibt. In einer Welt, die immer mehr zu Insze-
nierung wird, einer Welt, in der wir von Bildern {berflutet werden und in der
Onanie plus In-vitro-Befruchtung die eigentlich zeitgemafe Form der Sexualitat
ist, fallt der Kunst die Aufgabe des Erinnerns zu. Aber eines Erinnerns, das nicht
mehr begrifflos durch Bilder geschieht. Wo die Bilder verstellen, was von sich
selbst ist und aufgeht, d. h. Natur, da fallt der Kunst die Aufgabe zu, karge Zeichen
als Spuren zu hinterlassen, die den, der ihnen nachgeht, an den Ort fiihren, wo
Sehen, Horen und Fithlen entspringen. Also an den Ursprung von Leben. Sehen
aber ist unsichtbar, Horen unhorbar und Tasten untastbar. Nachahmung heift das
Unsichtbare nachahmen, das die fundamentale Realitit ist.

Literatur

Siglen: Opuscules = Leibniz’ Opuscules et fragments inédits, herausgegeben von
L. Couturat

A = Akademieausgabe von Leibniz’ Schriften

Oeuvres XX = Oeuvres Complets de Voltaire. Nouvelle Edition, Vol. XX, Paris 1879

Goethe, Johann Wolfgang von (1907): Goethes Werke, hg. im Auftrag von Grol%-
herzogin Sophie von Sachsen, Bd. 42, Il. Abteilung: Maximen (ber Literatur und
Ethik. Aus dem Nachlal8, Weimar (= Weimarer Ausgabe Bd. 42) Hume, David
(1978): A Treatise of Human Nature. Analytical Index by L. A. Selby-Bigge. Second
Edition with text revised and notes by P. H. Nidditch. Oxford/New York

Kleist, Heinrich von (1990): Samtliche Werke und Briefe in vier Banden, hg. von
I.-M. Barth/K. Miiller Salget/S. Ormanns/H. C. Seeba, Bd.3: Erzdhlungen, Anek-
doten, Gedichte, Schriften, hg. von K. Miller-Salget. Frankfurt a. M. Leibniz, G.
W. (1948), Textes inédits d’aprés les manuscrits de la bibliotheque provinciale de
I-Hanovre, publiés et annotés par G. Grua, vol. Ill, Paris.

Dieser Text ist entnommen aus:

Spaemann, Robert: Was heif3t: »Die Kunst ahmt die Natur nach?«. In: Philosophi-
sches Jahrbuch 2007, 2. Halbband ©Verlag Alber GmbH, Freiburg im Breisgau
2007



Harald Schwaetzer

Vom Reinigen der Brille

1 Perspektivitat und Wahrheit

»Die Phdnomene zu erhaschen, sie zu Versuchen zu fixieren, die Erfahrungen
zu ordnen und die Vorstellungsarten dariiber kennen zu lernen, bey dem ersten
so aufmerksam, bey dem zweiten so genau als moglich zu seyn, beym dritten
vollstindig zu werden und beym vierten vielseitig genug zu bleiben, dazu gehért
eine Durcharbeitung seines armen Ichs, von deren Mdglichkeit ich auch sonst
nur keine Idee gehabt habe. Und an Weltkenntnif® nimmt man leider bey dieser
Gelegenheit auch zu.«'

Wer wie Goethe an eine »Durcharbeitung des Ichs« als Entwicklung von Er-
kenntnis- und Wahrnehmungsmoglichkeiten denkt, der stand bereits im 19. Jahr-
hundert auf einem verlorenen Posten, und man zitiert Stellen wie die angefiihrte
allenfalls um ihres klassischen Charmes willen.

Selbst wenn gegenwartig mit einer groen Ausstellung zu »Carl Gustav Carus.
Natur und Idee«? eines Goetheanisten gedacht wird, der sich unmissverstandlich
dafiir ausgesprochen hat, dass Wahrnehmung eine Frage der Ausbildung der Sin-
ne und des Geistes ist, so scheint eine solche Position sich doch dem Verdacht
einer — vielleicht noch gutgemeinten — biirgerlich-idealistischen Prae-Postmoder-
nitdt und Antiquiertheit auszusetzen. Denn auf der einen Seite wird der klassisch
naturwissenschaftlich Gebildete sofort einwerfen, dass sogenannte Objektivitat
nur dort erreicht wird, wo das Subjekt auf moglichste Passivitdt reduziert ist. Nur
wo das Subjekt keine Rolle spielt, wo der Experimentator beliebig austauschbar
ist, wo die Ergebnisse unabhdngig vom Experimentator erreicht werden, da gibt
es Wahrheit und Sicherheit. Was aber soll es heifsen, dass sich ein Subjekt noch
mehr als Subjekt einbringen muss, damit Wahrheit erkannt werde? Auf der an-
deren Seite steht jene Einsicht, dass wir die »Dinge an sich« doch nie erreichen
konnen. Denn die Subjektivitdt lasse sich niemals ausschalten, das Subjekt habe
immer seinen unaufhebbaren Anteil am Zustandekommen der Erkenntnis. Be-
riihmt ist Kleists Brief vom 22. Marz 1801. Dort kleidet er Kants philosophische
Einsicht in das Bild, dass alle Menschen griine Brillen triigen, sodass sie die Welt
niemals rein sdhen. Dieses Motiv der »griinen« oder auch »roten Brille« hat Wis-
senschaftsgeschichte geschrieben im 19. Jahrhundert,® aber es ist auch weitaus
dlter — und seine Bedeutung war keineswegs immer so, wie es seit Kleist selbst-
verstandlich geworden ist. Im Gegenteil. Die alte Frage, was ich sehe, wenn ich
ein Bild sehe, ist selten so virulent gewesen wie im 15. Jahrhundert — und zwar

1 Brief Goethes vom 29. Dezember 1794 an Jacobi, WA IV 10, 219f.
2 Kuhlmann-Hodick 2009
3 Vgl Ziche 2009



112

Harald Schwaetzer

in einer Weise, dass damit auch der Nerv der Gegenwart beriihrt ist und dass das
Bild der griinen Brille eine ganz andere Farbung erhilt.

Denn eine historische Besinnung vermag einsichtig zu machen, dass die selt-
same Anmutung eines Mittelwegs der Steigerung von Subjektivitét als qualitati-
ver Weitung der Erfahrung und Erkenntnis seine Wurzeln in der friihen Neuzeit
hat — und zwar an einer fiir die weitere europdische Kulturgeschichte entschei-
denden Stelle. Gerade in den Jahrzehnten der Entdeckung der mathematischen
Durchfiihrbarkeit der Zentralperspektive kommt es zu einem intensiven Diskurs
zwischen Malern und Philosophen, wenn man die Gattungen tiberhaupt trennen
kann. Man denke an den italienischen Freundeskreis von Alberti, Toscanelli und
Brunelleschi, aber man vergesse nicht, dass zu diesen auch ein Deutscher gehdr-
te: Nikolaus von Kues. Diese Feststellung ist insofern von einigem Gewicht, weil
wir in Nikolaus denjenigen erblicken diirfen, welcher Italien und Deutschland
in entscheidender Weise in verschiedenen Diskursen angeregt hat, u. a. geht die
Einflihrung des Buchdrucks in Italien auf seine Initiative zuriick. Aber auch in den
theoretischen Diskursen der Zeit hatte der Kueser Denker eine wesentliche Funk-
tion. Er war nicht nur ein Mitglied des sogenannten »Florentiner Stammtisches«,*
sondern hatte auch einen Kreis in Flandern, zu dem u. a. Heymericus de Campo
gehorte, aber auch verschiedene Gelehrte am Hofe Philipp des Guten. Es ist nicht
von ungefdhr, dass Rogier van der Weyden, den Cusanus wahrscheinlich im Som-
mer 1450 in Rom getroffen hat, von Cusanus als »pictor maximus« bezeichnet
wird.® So bewegte sich der Vordenker des modernen Menschenbildes, der die
Idee der autonomen Selbstgestaltungsfahigkeit des Individuums der abendlédndi-
schen Anthropologie eingeschrieben hat, in einem der entscheidenden transalpi-
nen Diskurse der Kunsttheorie der friihen Neuzeit, eben jener beriihmten Frage,
was man eigentlich sieht, wenn man ein Bild sieht. Dabei gelingt ihm eine Kon-
zeption, welche der neuen Subjektivitdt Rechnung trdgt, ohne dass der Anspruch
einer tatsdchlichen Objektivitdt aufgegeben ist. Diese cusanische These, die im
21. Jahrhundert beispielsweise von Ekkehard Welkens kiinstlerisch diskutiert
wird,® soll im Folgenden kurz entfaltet werden.

2 Perspektivitat und Unendlichkeit

Als Nikolaus 1437/38 nach Konstantinopel reist, um die Vertreter der Ostkirche
zu einem Einigungskonzil nach Italien einzuladen — ein Vorhaben, welches be-
kanntlich gelingt —, da wird fiir ihn die Riickreise zu einem pragenden philoso-
phischen Ereignis. Es kommt zu einem Erlebnis, einer Art mystischer Einsicht,
die Nikolaus diejenige Idee ergreifen ldsst, die sich wie keine andere mit seinem
Namen verbinden sollte: die »docta ignorantiac, das »belehrte Unwissenc.

4 Vgl. Miiller 2008, S. 89-126
5  Vgl. De visione Dei, praefatio (h VI n.2)
6  Zeyer/Schwaetzer 2007



Vom Reinigen der Brille. Perspektivitat und Wahrheit

Den Gedanken der belehrten Unwissenheit erldutert er in seinem 1440 ver-

offentlichten ersten philosophischen Hauptwerk »De docta ignorantia« an der
Figur des Ineinsfalls der Gegensdtze. Er gibt vor allem mathematische Beispiele.
Zu jedem Winkel findet sich beispielsweise immer ein gréllerer und ein kleinerer.
Er unterliegt, mag man auch in die mathematische Unendlichkeit fortschreiten,
doch noch immer der konkreten Endlichkeit. Denkt man aber wirklich einen ab-
solut kleinsten Winkel, dann wére dieser zugleich der grofSte, da beide Linien in-
einanderfallen; als Winkel unter einer nicht mathematisch-endlichen Perspektive
gedacht, fallen 0° und 360° zusammen. Zu dieser Einsicht gelangen wir durch
die Geometrie, aber die Einsicht selbst ibersteigt das geometrische Vorstellen. So
leistet die belehrte Unwissenheit einen doppelten >Uberstieg:: Vom Sinnlichen
zum Mathematischen und von dort zum Unendlichen. Wie im Sinnlichen kein
»Kreis« vorliegt, sondern nur in der mathematischen Anschauung, also das Prin-
zip des Kreises aus der Sinnlichkeit nur uneigentlich entnommen werden kann,
nicht wirklich gewusst werden kann, so kann der Ineinsfall der Gegensatze im
Mathematischen ebenfalls nur gemutmafit werden.
Auf der Grundlage dieser Einsicht entwickelt Nikolaus in demselben Werk seine
Kosmologie, in der er — vor Kopernikus — davon ausgeht, dass die Erde nicht im
Zentrum des Alls ist und dass sie sich bewegt. Ein weiterer Pfeiler seiner Argu-
mentation ist dabei der Gedanke der Zentralperspektive. Er notiert den schlichten
Satz:

»Wo auch immer einer sein wird, er wird glauben, im Zentrum zu sein«”

Es ist offenkundig, dass diese zentralperspektivische Einsicht gerade tber die Fi-
xierung auf das Subjekt auf der einen Seite und den Fluchtpunkt auf der anderen
Seite zwei entscheidende Seiten menschlichen Erkennens offen legt: Perspektivi-
tat und Unendlichkeit.

Diesen beiden Ideen geht Nikolaus in seinem nédchsten Werk »De
coniecturis«/»Uber MutmaBungen« (ca. 1443) weiter nach. Er fiihrt dort den
Begriff der »coniectura«, der Mutmallung, ein. Dabei ist der Begriff keineswegs
im Sinne von »Konjektur« als bloRer MutmalRung zu verstehen. Vielmehr geht
es Cusanus darum, die Konjektur als standpunktbezogene Wahrheit deutlich zu
machen. Was erfahren wird, ist zwar subjektiv, weil nur von einem bestimmten
Standpunkt in Raum und Zeit her zu erfahren, aber doch innerhalb dieses Zusam-
menhanges wahr und giiltig. Cusanus definiert deswegen die Konjektur als »Parti-
zipation an der Wahrheit in Andersheit«.® Diese Bestimmung wird durch ein Bild
erldutert: Die Kardinéle stehen — es ist wohl an einen Kreis gedacht — um Papst
Eugen IV. Jeder Kardinal sieht den Papst nicht in seinem Ansich, sondern unter
einem bestimmten Wahrnehmungswinkel. Gleichwohl sehen sie doch den Papst.

7 De docta ignorantia Il (n. 161): »Et ubicumque quis fuerit, se in centro esse credit.«

8 De coniecturis I c.11 (h lll n. 57); (H 17, 67): »Coniectura igitur est positiva assertio in alteri-
tate veritatem, uti est, participans.« »Daher ist die MutmaBung eine bejahende Feststellung,
die in der Andersheit am Wesen der Wahrheit teilhat.«



114

Harald Schwaetzer

Die Wahrheit wird demnach in einer eingeschrénkten Form erfahren. In »De co-
niecturis« will Cusanus folglich den konjekturalen Charakter der Erkenntnis vor
allem in der Beschrankung des Winkels verankert wissen, unter dem man blickt.
Dies gilt auch fiir solche Gegenstédnde, die nicht rein sinnlicher Natur sind, etwa
die Mathematik. Was Cusanus also mit der angefiihrten Stelle in »De coniecturis«
begriindet, ist eine Lehre von den Standpunkten.

Doch besitzt die Konzeption in »De coniecturis« eine Schwachstelle. Die Ga-
rantie der Berechtigung unterschiedlicher Standpunkte hangt an der Wirklichkeit
des Wahrgenommen. Diese Wirklichkeit wird selbst aber wieder vorausgesetzt.
Wenn der Cusanus aus »De coniecturis« gefragt wiirde, woher er denn wisse,
dass Papst Eugen wirklich sei, so miisste er zugeben, dass das eine Aussage sei,
die erstens tber die konkrete Konjektur als Schlussfolgerung hinausginge und die
zweitens ihrerseits unter dem Vorbehalt der Konjekturalitdt stehe. Die einheits-
stiftende Kraft der Erkenntnis, um die es Cusanus zur Vermeidung von Relativitdt
geht, erweist sich noch als ontologisch, noch nicht als prinzipientheoretisch be-
griindet.

Wenden wir uns der Schrift »De filiatione Dei«/»Uber Gotteskindschaft« von
1445 zu, so finden wir diesen Punkt im beriihmten Spiegelgleichnis korrigiert.

Vergegenwadrtigen wir uns kurz das Bild: Es gebe, so schreibt Cusanus, einen
einzigen, vollkommenen Spiegel; das sei der Logos. Er spiegele als Bild der Ein-
heit als einziger den géttlichen Vater und damit auch die Welt vollkommen und
ohne jeden Makel. Um diesen vollkommenen Spiegel herum stiinden im Kreise
andere Spiegel, unvollkommene Spiegel, die gekrimmt, verzerrt, getriibt seien.
Diese Spiegel spiegelten den einen vollkommenen Spiegel in der Mitte wider. Sie
symbolisieren die Geschopfe. Unter diesen Spiegeln gebe es besondere Spiegel;
sie kdnnten sich selbst begradigen und reinigen: die Menschen. Sie kénnen also
lebendige Spiegel des vollkommenen Spiegels sein und dessen Sein von ihrem
Standpunkt her vollkommen exakt oder auch gekriimmt, je nach ihrer eigenen
Verfassung, widerstrahlen.

Es ist offenkundig, dass wir damit eine Variante des Bildes aus »De coniecturis«
vorliegen haben. Ebenso offenkundig ist aber, dass sich einiges verandert hat. Auf
Seiten der im Kreise stehenden Spiegel kommt die Fahigkeit zur Selbstgestaltung
hinzu, soweit von Menschen die Rede ist. Methodisch neu ist aber auch die Ein-
flihrung des einen Logos als zentraler Mittelgestalt.

Die Fahigkeit zur Selbstgestaltung, welche Cusanus hier formuliert, wird zu
dem Herzstiick seiner Anthropologie. Er umschreibt sie spéter mit einem anderen
einschldgigen Bild:

»Das ist so, wie wenn ein Maler zwei Bilder malte, von denen das eine, tote, ihm

in Wirklichkeit ahnlicher schiene, das andere aber, das weniger dhnliche, lebendig

wdre, ndmlich ein solches, das, durch seinen Gegenstand in Bewegung gesetzt,

sich selbst immer gleichférmiger machen kénnte. Niemand zweifelt daran, daf8 das
zweite vollkommener ist, weil es gleichsam die Malerkunst mehr nachahmt.«®

9 De mente n.149



Vom Reinigen der Brille. Perspektivitat und Wahrheit

Nikolaus unterscheidet also zwei Schépfungsvorgdnge. Der Maler, das ist der
Schopfer der Welt, schafft ein Werk so, dass es unverdnderlich bleibt, wie es
gemalt ist. Ein anderes schafft er so, dass er ihm die Idee des Malens selbst zur
Verfligung stellt. Ein solches Bild ist also Gemaltes und Malen-Kénnendes zu-
gleich. Es kann zwar kein anderes Bild malen, aber doch sich selbst weitermalen.
Es ist nicht absoluter und autonomer Schépfer, da es weder sich noch die anderen
Geschopfe erschaffen kann. Auch kann es die anderen nicht weiter gestalten.
Aber es vermag sich selbst in einem schopferischen — kreativen — Prozess, einmal
entstanden, autonom weiter zu bilden.

Auf den Menschen als Bild Gottes ist also nicht nur der statische Charakter der
Ebenbildlichkeit tibergegangen, sondern darlber hinaus ist der Mensch dadurch
charakterisiert, dass die schopferische Fahigkeit des Malers auf sein Geschopf,
das Bild, ibergegangen ist. Der Mensch tragt folglich in sich eine Moglichkeit zur
Angleichung an Gott — er vermag christusdhnlich zu werden (»christiformitas«).
Wir werden auf den Begriff zuriickkommen.

Im technischen Sinne erlaubt diese Fahigkeit es, dass der Mensch sein Erkennt-
nisvermdgen — den Spiegel — reinigt und begradigt. Erkenntnis ist also eine Frage
der Selbstgestaltung, und sie hat zwei Aspekte: einen moralischen, welcher mit
dem Aspekt des Reinigens angedeutet ist, und einen gnoseologischen, also die
Erkenntnis betreffenden, welcher mit dem Vorgang des Begradigens gemeint ist.
Dabei ist jedoch nicht zu libersehen, dass das »Gerade« auch eine ethische Kon-
notation hat, ebenso wie Reinigen erkenntnismaBige Konsequenzen implizieren
kann. Ethische Selbstgestaltung und Ausbildung der Erkenntnis sind also zwei
Seiten derselben Medaille.

Wenn man bedenkt, dass Nikolaus von Kues mit dem hier vorgestellten Text das
Konzept der individuellen Selbstgestaltung in die Anthropologie des Abendlandes
einfiihrt, dann wird die Bedeutung klar. Es ist Giberhaupt keine Rede davon, dass
Subjektivitdt und Objektivitat einander ausschliellen. Vielmehr fiihrt die Steige-
rung der Subjektivitdt (im Verbessern des Spiegels) zu einer umso héheren Objek-
tivitat (im Wahrnehmen des gut Gespiegelten).

Dabei ist ein weiterer Punkt bemerkenswert. Der Spiegel in der Mitte ist ein
perfekter Spiegel; allein deswegen garantiert er, dass die Welt von den anderen,
unvollkommenen Spiegeln wahrgenommen werden kann. Ganz wie in »De co-
niecturis« weisen die anderen Spiegel eine Abhédngigkeit vom Standpunkt auf.
Dariiber hinaus wird aber jetzt die Welt nicht wie Eugen IV. im vorigen Beispiel
real erblickt, sondern der menschliche Spiegel hat Anteil an einem wahren idealen
Bild der Welt, dem Logos. Der Mittelpunkt ist also nicht mehr ontologisch, sondern
prinzipientheoretisch gefasst. War die Wahrheit in »De coniecturis« an die Realitt
des Mittelpunktes gebunden, so ist sie jetzt an die Vollkommenheit des Erkenntnis-
prozesses selbst gekniipft. Die Vollkommenbheit der Spiegelung des perfekten Spie-
gels garantiert die Wahrheit; dass er dazu auch existieren muss, steht auller Frage,
aber das Zentrum der Begriindung hat sich auffallend verschoben.



116

Harald Schwaetzer

Besonders deutlich wird dieser Sachverhalt an der Konsequenz, die sich aus der
Annahme eines perfekten Spiegels in der Mitte ergibt. Wie in »De coniecturis«
hat der Mensch auch hier nur einen gespiegelten Inhalt, nicht das Ding an sich.
Doch gerade in Bezug auf den Mittelpunkt zeichnet sich eine schwerwiegende
Verdnderung ab. Der Papst in der Mitte wurde gesehen — zwar nicht in seinem
Ansich, aber er wurde gesehen und das Sehen seines Seins, mag es auch ein-
geschrankt sein, garantierte die Wahrheit. Ganz anders verhdlt es sich mit dem
Mittelspiegel. Der perfekte Mittelspiegel ist genau dann perfekt, wenn man ihn
nicht sieht. Die Wahrheit der Wesen wird genau dann gesehen, wenn der Spie-
gel — das Wesen der Wahrheit an sich — selbst nicht gesehen wird. Eben weil der
Spiegel perfekt ist, ist er notwendig unsichtbar. Es gilt also im Gegensatz zu »De
coniecturis«: Dasjenige, was die Wahrheit der Konjektur in ihrer Andersheit, die
Wahrheit des Standpunktes begriindet, kann deswegen, weil die Konjektur Wahr-
heit ist, nicht gesehen werden. Denn wiirde der Mittelspiegel als Mittelspiegel
(also die Wahrheit an sich) gesehen, so wére er nicht perfekt; in diesem Falle
wiirde er auch keine vollkommene Spiegelung darstellen, und dann gibe es auch
keine verldssliche — wahre — Spiegelung von ihm. Die Tatsache, dass der Mittel-
spiegel perfekt (und also unsichtbar) ist, ist die Bedingung der Moglichkeit einer
wahren Spiegelung durch einen der im Kreis stehenden menschlichen Spiegel.
Der Mittelspiegel, mit einem Wort, ist ein »Deus absconditus«, und nur weil er
das ist, ist alles offenbar.

3 Die griine Brille

Der hier angelegte Gedanke, dass Gott sich selbst unsichtbar macht, um eine ei-
genstandige und scheinbar »gottlose« Erkenntnis des Menschen zu ermdglichen,
wird unter anthropologischen Aspekten und mit einem Sehexperiment 1453 wei-
ter zugespitzt. Das geschieht in der Schrift »De visione Dei«.' Ausgangspunkt der
Schrift ist eine Bitte der Monche vom Tegernsee, Cusanus méchte ihnen Auskunft
Uber den mystischen Weg zu Gott geben.

Gleich eingangs werden wir der zentralen Figur gewahr, mit der Cusanus arbei-
tet: Wahrend er den Monchen vom Tegernsee brieflich versichert hatte, dass er
Uber keinerlei Gotteserfahrung verflige, will er ihnen gleichwohl einen praktisch-
experimentellen Zugang vermitteln. Dieser Zugang erfolgt Giber das beriihmte Ex-
periment mit dem allessehenden Christus. Er schickt den Monchen eine »lcona
Dei, also einen Christuskopf, wie ihn die Flamischen Maler des 15. Jahrhunderts
gerne malten. Er bittet die Monche, diesen Christuskopf mit den Augen, die einen
Uberall anschauen, gleichgiltig wo man vor dem Bild steht, an der Wand des
Klosters aufzuhdngen und sich selbst im Halb-Kreise um es herum aufzustellen.
Die Monche machen die Erfahrung, einzeln individuell angeblickt zu werden, sie
machen die Erfahrung, dass der Blick ihnen in der Bewegung folgt, sie machen

10 Zur Einfihrung vgl. Haubst 1989 und Bocken/Schwaetzer 2005



Vom Reinigen der Brille. Perspektivitat und Wahrheit

die Erfahrung, dass auch andere, stehend wie in gegenldufigen Bewegungen, an-
gesehen werden. Dieses bis ins 20. Jahrhundert wirkende Experiment soll mit
Blick auf drei Punkte behandelt werden.

Cusanus macht in der Einleitung zu dem Experiment deutlich, dass es darum
geht, ein exercitium zu durchlaufen, also durch Experimente wie das geschilder-
te, sich seelisch zu entwickeln. Die Ausbildung der Seele, die dazu dient, iiber-
haupt erst eine Wahrnehmungsfahigkeit fir Gott zu erlangen, steht also erneut im
Zentrum. Die Grundlage flr diese Ansicht ist bereits, wie wir gesehen haben, mit
der Idee des lebendigen Spiegels gegeben. Insofern der Mensch fiir die Reinigung
und Begradigung seines Erkenntnisvermogens selbst zustandig ist, muss er dieses
auch pflegen. Dabei darf man nicht meinen, dass ein einmal »geputzter« Spiegel
fir immer sauber bliebe. Im Gegenteil, ganz im Sinne der Alltagserfahrung ist zu
beachten, dass ein Spiegel immer wieder zu reinigen ist und dass er einen »sau-
beren« »Habitus« nur bei steter Pflege entwickelt; dann lasst er sich auch leichter,
schneller und einfacher reinigen; und auch das Reinigen selbst wird eine Fahig-
keit und eine Gewohnheit. Es handelt sich also nicht einfach um eine lineare
Progression, ausgerichtet auf Perfektibilitdt, sondern um einen stets gefahrdeten,
stets dynamischen Prozess eines exercitium als Seelenbildung.

Man kann sich aber fragen, ob Cusanus bei der Metapher nicht vergisst, dass es
sich doch in jedem Falle um menschliche Erkenntnis handelt, dass also jede Form
von Gottes- oder Wirklichkeitserfahrung unter den Bedingungen der Moglichkeit
menschlichen Erkennens steht. So formuliert, konnte der Eindruck entstehen, es
wiirde Cusanus eine Fragestellung zugemutet, die eigentlich erst mit Kant ins Be-
wusstsein gehoben ist. Indes ist die Frage aber zuldssig, zumindest wenn eine Cu-
sanus-Auslegung wie die von Ernst Cassirer in Anschlag gebracht wird, nach der
Cusanus als erster die Bedingungen des Erkennens aus der Natur des Menschen
heraus bedacht habe." Vor diesem radikalen Hintergrund entfaltet das Argument
in der Schrift tiber das Sehen Gottes auch erst seine eigentliche Kraft.

Denn Nikolaus von Kues kehrt das Argument des Anthropomorphismus im Ex-
periment bewusst um. Er zitiert die klassische Aussage, dass ein Léwe sich seinen
Gott I6wenartig und ein Rind entsprechend rindartig vorstellen wiirde. Aber weit
davon entfernt, diesen Sachverhalt als Manko gegen Gotteserkenntnis oder sogar
als entscheidenden Beleg fiir einen blof’en Anthropomorphismus zu verwenden,
stellt diese Einsicht fiir Nikolaus die eigentliche Moglichkeit einer Gotteserkennt-
nis dar. Er gibt nicht nur zu, sondern betont sogar, dass Gott dem Jingling als
Jingling, dem Zornigen zornig etc. erscheine. Zwar hat die negative Theologie
fr Cusanus insofern Recht, als sich Gott in seinem Ansich dem Menschen nicht
zeigen kann. Er vermag sich ihm aber dennoch sichtbar zu machen, was dann
notwendig auf menschliche Weise geschieht. Wenn Gott sich zeigt, dann zeigt
er sich als Gott auf menschliche Weise. Der sich zeigende Gott zeigt sich also,

11 Vgl. Cassirer 1994



118

Harald Schwaetzer

wo er sich zeigt, im Medium menschlicher Erkenntnis. Die Gottesvorstellung ist
demzufolge zwar subjektiv, aber nicht nur subjektiv.

Man muss sich freilich fragen, wie Nikolaus diese Aussage Uber eine bloRe
Behauptung hin plausibel machen will. Dazu sei zundchst auf das Subjekt und
dessen Autonomie geschaut. Die entscheidende Einsicht, die Nikolaus vermitteln
will, ist diejenige, dass das Subjekt im eigentlichen Sinne kein Subjekt ist, sondern
vielmehr Objekt. Es entsteht, indem es von Gott gesehen wird. Das Sehen Gottes
konstituiert sein Sein.

Aber gerade diese Figur dient dem Denker der Koinzidenz wiederum dazu,
die Autonomie des Menschen zu begriinden. Wie im geschilderten Bild des Bil-
des, welches sich selbst malen kann, steht es dem Menschen frei, sich angesichts
dieses Sachverhaltes unterschiedlich verhalten. Er kann sich beispielsweise ganz
vom Blicke Gottes abwenden (d. h. sein Bild Gott immer undhnlicher gestalten).
In diesem Fall sagt er mit subjektivem Recht, dass es Gott fiir ihn nicht gibt. Die
Uberlegung in »De visione Dei« lisst auch diese Position ausdriicklich zu. Noch
mehr, in gewisser Weise fordert sie sie geradezu ein. Denn die ganze Schrift ist
nach dem Experiment als eine Art Meditation der menschlichen Seele an Gott an-
gelegt; nur ein einziger Satz in der ganzen Schrift wird Gott in den Mund gelegt,
der den Menschen anspricht: »Sei du dein, und ich werde dein sein«.'> Anders als
es die mystische Tradition vor ihm durchaus lehrte, meint Nikolaus gerade nicht,
dass die Selbstaufgabe des Ichs notwendig sei, um Gott zu erfahren. Im Gegenteil,
er lasst Gott zuerst verlangen, dass der Mensch ganz er selbst, Mensch, werde,
seine Sache gleichsam auf nichts als auf sich selbst stelle; erst dann, wenn die
Selbstkonstitution wirklich autonom geleistet sei, komme Gott zu dem Menschen.
Dieses Verhiltnis ist fiir Cusanus (wie Ubrigens auch fiir den spiteren Antipoden
Feuerbach) durch Gott als Liebe bestimmt, welche Wesenheit und Person inein-
ander einschlief3t.

In dieser Position liegt aber zugleich ein Anspruch, eine stete Frage an den Men-
schen: Bist du wirklich du selbst? Auf der einen Seite wird der Mensch dadurch
sich seiner eigenen Unabschlielbarkeit bewusst: Jede gesetzte Position ist eine
zu Uberwindende. Auf der anderen Seite entsteht die Frage: Kann das menschli-
che Wesen zu einer Selbsterkenntnis gelangen, die Gotteserkenntnis eriibrigt? Fiir
Nikolaus von Kues ist die Antwort offenkundig: Gerade dort, wo der Mensch sich
wirklich selbst erkennt, da erfahrt er sich zugleich in seiner Autonomie und in
seinem Bildcharakter, als lebendiges Spiegelbild: eben in der Erfahrung, im Besitz
einer kreativen Fahigkeit zu sein, die das Bild als Gemaltes nicht von sich aus hat,
sondern vom Maler. Als Selbsterkennender vermag er, er selbst zu sein — unab-
hangig von Gott. Aber indem er sich selbst erkennt, erkennt er sich zugleich als
derjenige, der sich nicht selbst den eigenen Grund gegeben hat: Er ist nicht Sein,
sondern Bild von Sein. In der Subjekt-Objekt-Metaphorik ist mit dieser Einsicht
ein entscheidender Umschwung gegeben. Der Mensch begreift sich zunéchst als

12 De visione Dei n. 25



Vom Reinigen der Brille. Perspektivitat und Wahrheit

Subjekt, um in Selbsterkenntnis sein eigen zu werden. In einem zweiten Schritt
sieht er sich als Bild und damit als Objekt: Er weils sich als von Gott gedacht bzw.
geschaut. Fiir Cusanus ist also das Subjekt gerade deswegen autonom, weil es von
Gott als autonomes Objekt konstituiert wird.

Es gibt also eine Relation zwischen Gottes- und Menschenerkenntnis. Diese Re-
lation ist auf Entwicklung und Bewegung angelegt. Je genauer die Selbsterkennt-
nis wird, desto durchldssiger wird sie als Gotteserkenntnis. Verbunden mit dem
Anthropomorphismus-Argument in seiner positiven Wendung unterlduft Nikolaus
demzufolge jede Vorstellung, nach der uns die Wahrnehmung eines héheren We-
sens einfach gegeben werden konnte. Sein Experiment macht deutlich, dass auf
Seiten einer cognitio Dei experimentalis Schwierigkeiten (iber die Einschitzung
der Gotteserfahrung eben genau dann entstehen, wenn die Seele nicht hinrei-
chend ausgebildet ist. Denn was sie erfdhrt, an dem ist sie immer beteiligt. Sie
muss also sehr genau iiber den durchaus gegebenen blol% subjektiven Anteil an
der Wahrnehmung Bescheid wissen. Damit modifiziert Nikolaus aber seinerseits
die alte Vorstellung des Schemas von Reinigung, Erleuchtung und Vollendung,
wie sie der Neuplatonismus aus dem griechischen Mysterienwesen aufgreift.
Denn Cusanus verlangt, dass die Ausbildung einer Deutungsfihigkeit gegentiber
»Bildern« trainiert wird, die nichts anderes sind als — erneut ganz im Sinne des
friihen Feuerbachs - je und je zu tiberwindende Bilder — der gemalte Christuskopf
ist keine Gotteserscheinung. (Dass er moglicherweise zu einer werden kann, steht
auf einem anderen Blatt.) Cusanus kennt also nicht nur den moralischen und all-
gemein intellektuellen Aspekt der Reinigung als Grundlage flr eine spatere geisti-
ge Schau, sondern er konstruiert bewusst einen irrealen Raum (weder diesseitige
noch jenseitige Realitdt) durch das Bild, in dem die menschliche Seele in Freiheit
(weil unabhidngig von beiden Realitdten) und individuell sich eine Bildverstehens-
fahigkeit aneignen kann. Fiir ihn gilt also, dass geistige Wahrnehmung einerseits
eine Frage einer auszubildenden Fihigkeit ist, dass andererseits aber die Ubung
intellektueller Kompetenz zur Bewertung solcher Erfahrung noch wichtiger ist.

»Wie namlich unser korperliches Auge, durch ein rotes Glas schauend, alles, was es

sieht, fiir rot erachtet und, wenn es durch ein griines Glas schaut, alles fir griin, so

urteilt auch ein jedes Geistesauge, verstrickt in eine Beschrankung und eine Empfin-

dung, Dich, der Du Gegenstand des Geistes bist, gemaf der Natur der Beschrdankung
und Empfindung. Der Mensch kann nicht anders als menschlich zu urteilen.«'?

Die Konsequenz, die aus dem Satz gezogen wird, ist eine géanzlich andere als die
des Eingestdndnisses von einfacher Subjektivitit oder Relativitdt. Gerade so wie
man den Spiegel begradigen und reinigen kann, ist auch mit dem griinen Glas
zu verfahren: man kann es kldren. Dann wird es zu einer reinen durchsichtigen
Brille, einem Beryll. »De beryllo« lautet eine spatere Schrift des Cusanus, in der

13 De visione Dei c.6 (h VI n. 19): »Sicut enim oculus iste carneus per vitrum rubeum intuens
omnia, quae videt, rubea iudicat et, si per vitrum viride, omnia viridia, sic quisque oculus
mentis obvolutus contractione et passione iudicat te, qui es mentis obiectum, secundum
naturam contractionis et passionis. Homo non potest iudicare nisi humaniter.«

119



120

Harald Schwaetzer

er seine Methode der geistigen Erkenntnisentwicklung explizit als das Einsetzen
und Schleifen eines (auch geistigen) Berylls beschreibt, also einer Brille. Wahr-
nehmung ist also Scharfung des eigenen Vermogens, damit es durchsichtig auf
Wirklichkeit wird — wenn das Auge triibe ist, dann ist es als Auge ungeeignet.

Eben dieser Vorgang ist aber unter einem anderen Stichwort présent und auch
in der Geschichte der Malerei an prominenter Stelle wirksam geworden. Das
schon erwahnte Stichwort lautet »christiformitas«. Der Mensch tragt in sich eine
Instanz, die es im erlaubt, seine eigene Entwicklung auf die Christusformigkeit hin
zu gestalten und zu beurteilen. »Christiformitas« ist genau die »formac, welche den
Prozess der Aufhellung der Brille bzw. des Spiegels von ihrer religitsen Seite her wie-
dergibt. Cusanus vergleicht den Prozess an anderer Stelle mit der Verwandlung von
Most in Wein, wobei in seiner Vorstellung eine Reinigung stattfindet: aus dem triiben
Most wird Wein.™ Fiir Cusanus bedeutet dieses Bild, dass es bei »christiformitas«
weniger um einen statischen Endzustand als vielmehr um den Prozess der Reini-
gung des Menschen hin auf Christi Vorbild geht. Der innere Kern dieser Dynamik
erschlieft sich anhand der folgenden Aussage:

»Betrachte, dass die Seele, wenn sie nicht zu einem so groen Glauben gelangt sein

wird, dass ihrem Willen alles weicht, nicht christusférmig geworden ist und nicht
fahig ist zur Gotteskindschaft.«'

Fassen wir nun dieses ganze Modell zusammen und suchen wir ein Bild des
menschlichen Spiegels, der sich auf Christus hin zu reinigen bemiiht, so dréngt
sich schnell ein Beispiel dem Blick auf: Dirers berlihmtes Selbstbildnis von 1500,
welches, wie Elena Filippi gezeigt hat, in Auseinandersetzung mit dem Werk des
Cusanus entstanden ist.'®

Wenn Diirer sich in dem Selbstbildnis von 1500 im Malstab 1:1 mit christus-
dhnlichen Ziigen zeigt, dann konzentriert er das cusanische Experiment von der
Christusikone hier und den Ménchen dort in einem cusanischen Ineinsfall. Weit
davon entfernt, Hybris konstatieren zu miissen, wird der Betrachter gewahr, dass
Direr auf cusanische Weise das Pauluswort: »Nicht ich, sondern Christus in mir«
(Gal 2,20) umsetzt. Es ist eine Frage des MalSes, des Erweckens des Maf3stabes in
sich selbst als einer »Unterweisung in der MelSkunst«, die bei Diirer verhandelt
wird, getreu der auch bei Cusanus anzutreffenden Ableitung, dass »mens«, der
Geist, von »mensurare«, messen, stamme."”

14 Vgl. Sermo CXVIn. 10

15 »Considera, quod nisi anima pervenerit ad tantam fidem, quod voluntati suae cedant om-
nia, non est christiformis neque capax filiationis Dei.« (Sermo CXLVIII n. 11)

16 Vgl. Filippi 2008a, S. 175-197

17 Vgl. Filippi 2008b, S. 147-173



Vom Reinigen der Brille. Perspektivitat und Wahrheit

4 Wahrheit als Entwicklungsperspektive

Was sehe ich, wenn ich ein Bild sehe? So einfach, so unzutreffend ist die Frage
— zumindest wenn die Antwort auf sie eine Wahrheitsaussage tiber Wirklichkeits-
erkenntnis darstellen soll. Die eigentliche Frage ist: Was kann ich sehen, wenn
ich ein Bild sehe? Einsicht ist eine Frage der Selbstbefdhigung. Selbstbefdhigung
hangt davon ab, ob eine Individualitdt verantwortlich aktiv ihre eigene Entwick-
lung in die Hand nimmt.

Die Relativitat und Befangenheit in Subjektivitit zu proklamieren ist ebenso
eine — im Falle Kleists tragische — Bequemlichkeit wie ihr Gegenteil: die Tragheit
eines aus dem objektiven Erkennen herausgenommenen Ichs. Die zweite Ein-
sicht hat die Relativitdtstheorie auch der naturwissenschaftlichen Erkenntnis ins
Stammbuch geschrieben, die erste wuchert nach wie vor in den Postmodernis-
men unterschiedlichster Farben, seien sie griin oder rot.

Bereits Nikolaus bietet ein relativ einfaches Kriterium, anhand dessen der
Mensch sehen kann, ob er Selbstbefdhigung in der Erkenntnis betreibt oder nicht.
Das Denken beschreibt Cusanus verschiedentlich als eine »vis creativa, als eine
»schopferische Kraft«. Eine Einsicht ist also nichts Fertiges, nichts, auf das ich
schaue, sondern eine Einsicht ist ein Vermogen, eine Fahigkeit, die mich geschickt
macht Neues zu sehen. Sehe ich auf die Einsicht als Einsicht, trage ich eine Brille,
die griin oder rot ist und es bleibt. Benutze ich die Einsicht, um mit ihrer Hilfe
eine neue Einsicht zu gelangen, eine neue Wahrnehmung zu haben, die ich erst
mit ihrer Hilfe verstehen kann, so wird mit der neuen Einsicht die Brille eine
gereinigtere. Jeder erworbene Begriff ist fiir Nikolaus keine objektive Vorstellung,
sondern eine weitere Sehhilfe, oder, wie es Carl Gustav Carus im achten seiner
Briefe (iber Landschaftsmalerei fiir die kiinstlerische und kunstpdadagogische Ar-
beit formulierte:

»Erschlossen werden soll also das Auge, dass es das wundervollste, eigenste
Leben der Natur wahrnehme; geiibt werden soll die Hand, dass sie fihig sei, den
Willen der Seele schnell, leicht und schén zu vollziehen; das ist es, was einziger
Zweck der Belehrung in allen bildenden Kiinsten sein kann.«

Literatur

Academiae Litterarum Heidelbergensis (Hrsg.): Nicolai de Cusa Opera Omnia. Lip-
siae 1932sqq./Hamburgi 1950sqq. (editio heidelbergensis)

Bocken, Inigo/Schwaetzer, Harald (Hrsg.): Spiegel und Portrét. Zur Bedeutung zweier
zentraler Bilder im Denken des Nicolaus Cusanus. Maastricht 2005

Cassirer, Ernst: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance. Darm-
stadt 1994

Filippi, Elena: Quasi pictor, qui diversos temperat colores, ut habeat sui ipsius ima-
ginem. Zu Cusanus und Diirer. In: Schwaetzer, Harald/Zeyer, Kirstin (Hrsg.): Das
europdische Erbe im Denken des Nikolaus von Kues. Geistesgeschichte als Geis-
tesgegenwart. Miinster 2008a, S. 175-197



Harald Schwaetzer

Filippi, Elena: Im Zeichen des Timaios: Cusanus, Alberti, Direr. In: Schwaetzer,
Harald/Zeyer, Kirstin (Hrsg.): Das europaische Erbe im Denken des Nikolaus von
Kues. Geistesgeschichte als Geistesgegenwart. Miinster 2008b, S. 147-173

Goethe, Johann Wolfgang von: Brief vom 29. Dezember 1794 an Jacobi. In: Goethes
Werke IV. Weimarer Ausgabe Bd. 10, 1887-1912, S. 219f.

Haubst, Rudolf (Hrsg.): Mitteilungen und Forschungsbeitrdge der Cusanus-Gesell-
schaft, Band 18: Das Sehen Gottes nach Nikolaus von Kues. Akten des Symposi-
ons in Trier vom 25. bis 27 September 1986. Trier 1989.

Kuhlmann-Hodick, Petra (Hrsg.): Carl Gustav Carus. Natur und Idee. Katalog zur
Ausstellung der Staatlichen Kunstsammlungen Dresden im Semperbau am Zwinger
und im Residenzschloss. Berlin/Miinchen 2009

Miiller, Tom: Der »Florentiner Stammtisch«, eine frithe » Akademie« der Wissenschaf-
ten und der Kiinste. Ein Versuch tiber wissenschaftliche und kiinstlerische Zusam-
menarbeit und Austausch in der Frithrenaissance. In: Schwaetzer, Harald/Zeyer,
Kirstin (Hrsg.): Das europdische Erbe im Denken des Nikolaus von Kues. Geistes-
geschichte als Geistesgegenwart. Minster 2008, S. 89-126

Zeyer, Kirtsin/Schwaetzer, Harald (Hrsg.): De Visione Dei. Vom Sehen zum Betrach-
ten. Nikolaus von Kues/Ekkehard Welkens. 15 Meisterzeichnungen im Dialog mit
Cusanus. Regensburg 2007

Ziche, Paul: Door en rode bril. Idealisme voor Cartesianen. Utrecht 2009



Karl Otto Jung

Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fulle

I'vobtu ceavtov: Erkenne dich selbst —soll in Stein gehauen am Tempel des Apoll
in Delphi gestanden haben; die Aufforderung zu Selbsterkenntnis, zu Erkenntnis
des eigenen Seins in der Welt, zu Bewusstseinserhellung der eigenen Existenz.
Klarer und direkter kann diese Aufforderung zu Selbsterkenntnis nicht formuliert
werden; der Gott selbst spricht: Mensch bedenke dein endliches Sein; der Gott
sagt nicht: Mensch, du bist schlecht; du bist verdammt; nein, er sagt nur: Mensch,
mir geniigt, dass du in dieser Welt (iber dich nachdenkst, dich miihst, dass du dir
deines Seins als Mensch bewusst wirst.

In gleicher Weise fordert auch der Gott der jiidisch-christlichen Religion von uns
Menschen eigentlich nur das Bemiihen um Selbsterkenntnis, aber dann dariiber
hinaus ein aus dieser resultierendes verantwortungsvolles Handeln in Hinblick
auf den Mitmenschen. Johannes der Taufer, der Vorldufer, ruft seine Jinger auf:
uetovoerte; denkt um; werdet euch eures endlichen und deshalb auch immer
fehlenden Seins bewusst. Denn nicht nach Selbsterkenntnis zu streben oder sich
gar dieser zu verweigern, das ist Hybris, das ist, im religitsen Sinne gesprochen,
Stinde, weil das eigene endliche und somit immer fehlende Sein nicht in Frage
gestellt wird, sondern per se als gerechtfertigt behauptet. Fiir uns Heutige ist die
Aufforderung zu Selbsterkenntnis urspriinglich zwar ein religises Gebot, aber
dariiber hinaus, wie der Verlauf der europdischen Geistesgeschichte zeigt, ganz
allgemein ein Instrument der Bewusstseinsbildung fiir das, was Menschsein im
eigentlichen Sinn von jedem von uns fordert; denn nur indem ich mich selbstre-
flektierend in meinem besonderen Sein erkenne, erfahre ich mich in diesem Sein
als Mensch mit allen meinen Starken und Schwéchen, erst in der Selbstreflexion
bin ich in der Realitdt meines individuellen Seins angekommen.

Doch nicht nur der heidnische Gott, doch nicht nur die jiidisch-christliche Re-
ligion rufen auf zu Selbsterkenntnis, sondern dazu auf ruft auch das Werk der
Kunst, ja, auch das Werk der Kunst im Begriff von Katharsis, Reinigung; damit ist
jene Reinigung gemeint, die die Seele in der Erfahrung des Leidens und der Frag-
wiirdigkeit der menschlichen Existenz in der erschiitternden Begegnung mit dem
Werk der Kunst erfdhrt. Sicherlich findet der Aristotelische Gedanke der Katharsis
hier den angemessenen Ort, freilich ohne dass ich mich jetzt auf interpretatori-
sche Fragen einlassen mochte, aber soviel kann in jedem Fall gesagt sein, namlich
dass mit jener Erschiitterung des Gemiits in der Begegnung mit dem Werk der
Kunst oft auch ein erweitertes Bewusstsein von der eigenen Existenz verbunden
ist. Rainer Maria Rilke hat uns das Sonett mit dem Titel: Archaischer Torso Apollos
geschenkt; das Sonett schliel3t:



124

Karl Otto Jung

»[...] denn da ist keine Stelle (gemeint ist: keine Stelle am Torso Apollos),
die dich nicht sieht. Du mufSt dein Leben dndern. «'

Du musst dein Leben dndern; beide, Kunst und Religion, die altesten Kulturgiiter
der Menschheit, sprechen ein und dieselbe Sprache, sie fordern auf zu Selbst-
erkenntnis und in deren Folge zu Umkehr, zu Anderung der bisherigen Lebens-
weise; beide, Kunst und Religion, zielen vorrangig darauf ab, zu nachdenklich
meditativer Besinnung anzuregen, zu jener Besinnung, die das eigene Leben zum
Inhalt hat, zu jener Besinnung, die das Bewusstsein von dem, was das Sein als
Mensch von jedem von uns verlangt, befordert.

Menschen dagegen, die sich weder den Anforderungen von Kunst, noch de-
nen von Religion in ihrem Leben stellen, begeben sich einer ihnen natirlich ge-
schenkten Moglichkeit, einen Zugang zu sich, zu ihrem Ich zu finden. Und gar
jene, die beide, Kunst und Religion, oft auch nur aus Gleichgiiltigkeit ablehnen,
entwickeln zuweilen im Laufe ihres Lebens sogar — wenn auch nicht ausgespro-
chen — geradezu Hass gegen beide. Dies wird besonders deutlich in Zeiten des
Kriegs, wo nicht nur Menschen sinnlos gemordet werden, sondern vorziiglich
auch Werke der Kunst — ja, auch Werke der Kunst werden regelrecht, als seien sie
Menschen von Fleisch und Blut, hingemordet! Skulpturen werden die Képfe und
die Hande abgeschlagen, die Augen ausgekratzt; Werke auf Papier werden zum
Feueranziinden verwendet und vieles dergleichen mehr. Werke der Kunst erregen
durchaus nicht nur Bewunderung, sondern zuweilen auch fanatischen Hass bei
jenen, die sich nicht ihrem Ich stellen; die nicht wissen wollen, wer sie sind; die
Angst haben vor der Erfahrung der Leere ihres eigenen Ich. Sie schlagen lieber
den tot, der ihnen die Wahrheit sagt; den, der sie vor sich selbst bloBstellt. Wer
Kunst oder Religion prinzipiell ablehnt, will oft kein individuelles Gewissen, weil
er es ablehnt, sich selbst zu erkennen.

1 Kunst

Wenn ich mich jetzt kurz den Begriffen Kunst und Verantwortung zuwende, so
sollen beide hier nur mit einem und verbunden nebeneinander stehen, also nicht
etwa Verantwortung in der Kunst oder so irgendwie, denn es ist gewiss nicht so,
als gdbe es in der Kunst Bereiche, in denen — ich stocke — so etwas wie Verant-
wortung als Maxime in Hinblick auf den Wert irgendwelcher Werke als Werke
der Kunst notwendig ware. Es gibt keine Werke, die in Verantwortung griinden
als einem wesentlichen Merkmal ihres Seins als Werke der Kunst. Und dennoch
— das spiren wir — kann Kunst auch nicht aulerhalb jeder Verantwortung an-
gesiedelt sein, nicht in irgendeinem unbestimmbaren Raum, in dem alles geht,
in dem alles per se gerechtfertigt ist, in dem jeder alles machen darf. Freilich,
in unserer Zeit wird zuweilen die Ansicht vertreten, dass alles und jedes auch
Kunst sein kann, wenn nur solchermafen prasentiert; wenn zweckfrei auf einem

1 Rilke 1997, S. 138



Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fiille

Sockel; wenn in einem Museum; wenn viel Geld auf einer Aktion geboten. Letz-
teres gilt bei schlichten Gemiitern ohnehin als Merkmal fiir echte Kunst. Stellen
sie sich vor, sagte ein gefeierter Gastredner im Museum meiner Heimatstadt vor
einiger Zeit (iber ein Bild von Arnulf Rainer, das eine Gemeinde fiir ihre Kirche
abgelehnt hatte, stellen sie sich vor, das Bild ist 60.000 DM wert. Da kann man
sich doch nur tiber den Unverstand der Kirchengemeinde wundern — 60.000 DM!
Ist also Kunst letztlich nur ein Epitheton ornans, das wir allem und jedem auch
noch anzuhingen vermogen; geht in der Kunst vielleicht doch alles? Ist Kunst der
gegebene Raum fir absolute Selbstverwirklichung? Gewiss, welcher denn sonst!
Aber mit dieser letzten Feststellung haben wir das Problem auf eine andere Ebene
verlagert, ndmlich auf die des Ich und der Freiheit.

1.1 Der Begriff

Bislang spreche ich von Kunst so, als ware der Begriff Kunst in einer allgemein
gliltigen Form inhaltlich gesichert — doch er ist es durchaus nicht! Ich ware ver-
messen, wenn ich jetzt behauptete, ich kénne den Begriff Kunst inhaltlich definie-
ren, oder auch nur anndhernd verbindlich sagen, was Kunst tatsdchlich ist, sodass
Sie anhand meiner Aussage eine Unterscheidung zu treffen vermochten zwischen
Werken der Kunst und denen der Nichtkunst. Ich kann es nicht — und Gott sei
Dank — es ist auch gut so, dass ich es nicht kann. Gesetzt, ich kénnte ihnen
jetzt eine inhaltliche Definition von Kunst geben; gemaR dieser konnte das letzte
Bild gemalt werden, die letzte Plastik modelliert; Kunst ware mit diesen Werken
sowohl theoretisch wie praktisch am Ende — aus und vorbei! Denn jedes weite-
re Werk ware immer nur eine Uberflissige Erfiillung der inhaltlichen Vorgaben
dieser einmal gegebenen Definition und damit nur eine Affirmation eines bereits
vorhandenen Werks; Kunst hétte ihre Zukunft verloren, weil alles bereits gestaltet
wadre, was moglicherweise kiinstlerisch sinnvoll gestaltet werden kénnte.

Der Begriff von Kunst darf inhaltlich nicht definiert werden. Historische und
gegenwartige Beispiele gibt es zur Genlige, die zeigen, welche katastrophalen
Folgen inhaltliche Definitionen fiir Kunst haben, zumal wenn von oben verordnet
oder auch von Kiinstlern selbst in Manifesten aufgestellt, von Kiinstlern, die Kunst
und Wissenschaft aus geistigem Unvermogen zur Unterscheidung oder aus kiinst-
lerischer Unsicherheit in einen Topf werfen. Lassen wir es bei der folgenden kla-
ren und sinnvollen, aber nicht definitorischen Aussage: Durch jedes neu geschaf-
fene Werk, insofern es Kunst ist, was wir nie stringent beweisen kénnen, wird
der Begriff von Kunst immer wieder neu und besonders definiert. Natirlich hangt
diese Aussage in der Luft; sie tragt nichts zu einer definierenden Unterscheidung
bei, wohl aber zum Verstandnis des Wesens von Kunst; wie wir Gberhaupt zu
diesem viele zutreffende Aussagen machen kdénnen. Solche Aussagen sind meist
negativer Art wie etwa: Das Sein von Kunst eines Werks ist nicht abhangig von der
Grole eines gewdhlten Formats, nicht abhdngig vom verwendeten Material, vom
benétigten Zeitaufwand, nicht vom Fortschritt in der Zeit usw. Das einzig Positive,

No
o1



126

Karl Otto Jung

das wir zu sagen vermogen, ist, dass das Werk der Kunst geschaffen sein muss,
und zur Unterscheidung von anderen geschaffenen Dingen kénnen wir noch an-
fligen, dass es in seinem Geschaffensein ein Geflige von Sinn verwirklichen muss,
das vorrangig keinem Zweck aufBer sich selbst dient — wobei wir wieder bei einer
nicht unterscheidenden Bestimmung angekommen sind.

1.2 Prinzipielle Vollkommenheit

Vielleicht veranschaulichen sie sich diesen Sachverhalt in folgendem Bild: Alle
Kinstler aller Zeiten tragen ihre Werke, grof3e, kleine, leichte, schwere, gemalte,
geformte, in eine grofRe Halle; mit jedem Werk, das in die Halle gelangt, wird der
Begriff von Kunst jeweils besonders, aber dennoch im Prinzip fiir alle kommen-
den Zeiten giiltig, wenngleich ohne Notwendigkeit, definiert. Die Summe dieser
Werke bildet die inhaltliche Bestimmung dessen, was Kunst in einem Punkt der
jeweiligen Zeit ist. Ein jedes Werk ist zwar in der Zeit geschaffen, aber in der
Halle zeitlos gegenwartig als Kunst. Alle diese Werke stehen sogar gleichrangig
nebeneinander, weil es in der Kunst prinzipiell kein Besser oder Schlechter gibt,
noch einen Fortschritt in einem wissenschaftlichen Sinn, sondern immer nur ein
Sein am Ziel. Nur das noch Unvollkommene kennt ein Besser oder Schlechter,
nur das noch Unvollkommene einen Fortschritt. Aber das Werk der Kunst ist, prin-
zipiell so, wie es der Kiinstler aus der Hand gibt, immer am Ziel, weil es in seinem
Sosein ist, wie es ist; nicht mehr veranderbar, ohne dass es sofort vernichtet ist.
Es ist, so wie es ist, selbst als Fragment dennoch in sich ein vollendetes Ganzes,
immer am Ziel. Denn der Begriff von Kunst ist nicht eingrenzbar auf bestimmte
Techniken, auf bestimmte Ismen, auf bestimmte Sehweisen, auf bestimmte Inhal-
te; das heil’t: Kunst ist nicht ein- oder zuteilbar, weil sie nicht in einem positiven
Sinn inhaltlich definierbar ist.

1.3 Offenheit

Die Tatsache der inhaltlichen Unbestimmbarkeit des Begriffs von Kunst kann frei-
lich dazu fiihren, dass der Willkiir in allem, was Kunst betrifft, Tir und Tor geoffnet
ist. Und so ist es moglich, dass jeder, der will oder sich dazu berufen fiihlt, irgend-
einen Schnickschnack machen kann und dann die gingige Behauptung in die
Welt setzen, den Kunstbegriff erweitert zu haben. Von Professionalitét reden wir
inzwischen ohnehin heute nicht mehr, denn das Genie ist uns ein Naturereignis —
welch schone Vorstellung aus der Zeit der Romantik haben wir da in unsere Zeit
gerettet. Das Genie bedarf keiner Ausbildung, ja, so etwas wie Bildung und Aus-
bildung miisste der Freiheit eines jungen Genies nur Fesseln anlegen. Folgerichtig
verzichten gegenwartig viele Professoren an Kunsthochschulen auf Lehre, viel-
leicht sind sie in der heutigen Zeit damit auch tatsdchlich tiberfordert, denn was
soll Lehre bewirken, wenn das Werk der Kunst, oder was immer dafiir gehalten
wird, allein aus der Beliebigkeit einer irrational autonomen Handlung erwachst.



Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fiille

Meist heifst die Devise in den Klassen an Akademien: Bei mir kann jeder machen,
was er will. Und so begnligen sich viele unserer Kollegen mit einer minimalen
Leistung, ndmlich ihr Gehalt einzustreichen. Fragen sie einmal nach bei Studen-
ten an Kunsthochschulen! Und wenn dann ein exzellenter Student einmal etwas
angeblich noch nie Dagewesenes fabriziert hat, stellt sich gewiss alsbald auch ein
promovierter Kunstwissenschaftler oder gar ein Philosoph ein, der den Schnick-
schnack zu einem epochalen Kunstevent erheben wird. Alles geht, alles ist Kunst,
sobald nur irgendwie als Kunst inszeniert. Da hilft alles Kopfschiitteln nichts! Der
Kunstmarkt produziert die gleichen Luftblasen wie der ihm verwandte Geldmarkt.
Irgendwann platzt die Blase immer! Kunstevents reichen von Ausstellungen mit
Staffeleibildern — natirlich antiquiert — bis zur offentlichen Selbstbefriedigung mit
Vibrator in der Badewanne — bewusstseinserweiternd — siehe Kunstverein Wien —
allerdings mit dem entscheidenden Unterschied, dass das Kunstevent in Wien fiir
die Dame in der Badewanne eine internationale Karriere als Kiinstlerin begriinde-
te, wahrend Ausstellungen mit Staffeleibildern kaum Aufsehen erregen.

Ubrigens, schon William Blake pflegte Besucher im Atelier nackt zu empfan-
gen, und von den Eskapaden mancher Kiinstler der Renaissance wollen wir lieber
erst gar nicht reden. Ja, Kiinstler machen oft Merkwiirdiges, Peinliches, Abartiges
— meist wie ihre Ubrigen Zeitgenossen auch, warum sollen ausgerechnet Kiinst-
ler Heilige sein? Aber es gibt auch die vielen Kinstler, die bescheiden hinter ihr
Werk zurticktreten und sich nicht zu Affen einer exhibitionistischen Eventkultur
machen lassen. Und so fragen wir uns noch einmal, geradezu schmerzlich, gibt
es denn wirklich keine Kriterien, um das zu beurteilen, was Kunst ist? So fragen
nicht nur wir, sondern auch die vielen Ausstellungsbesucher in Ausstellungen mit
Gegenwartskunst. Sind wir wirklich geltungssiichtigen Ausstellungsmachern, die
unfehlbar, ex cathedra, wissen, was die Kunst unserer Zeit ist, hilflos ausgelie-
fert?

2 Verantwortung

Aber warum fragen wir ausgerechnet in der Kunst nach Verantwortung; warum
stellt sich ausgerechnet hier, in diesem nicht auslotbaren Raum der Kunst, die
Frage mit solcher Dringlichkeit? Was interessieren uns denn noch die im Prinzip
immer gleichen Provokationen, mit denen sich Ausstellungsmacher seit Jahrzehn-
ten zu profilieren suchen; das, was landauf landab geboten wird, das ist meist
alles doch nur Schnee von gestern: Sex im Kunstverein; Sex im Theater; Sex im
Fernsehen; Sex im Kino; Sex an der Straenecke, wer regt sich da noch auf? Keine
Tagesschau, kein Heute ohne Leiche; ohne geniisslich ins Bild gebrachte Blutla-
che; wir sind abgestumpft, leer; verroht; wir haben die Bindung an Werte, die uns
einmal verpflichtend waren, aufgekiindigt zugunsten einer Liberalitdt, die alles,
indem sie schlicht alles zur Privatsache macht, toleriert — gut, wir kénnten jetzt
einfach nein sagen, dies alles mit einer intellektuellen Handbewegung als uns



Karl Otto Jung

nicht angemessen abtun, aber wie steht es dann mit Goyas Bild der ErschiefSung
der Aufstindischen von Madrid (Farbabb. 1).

War auch Goya verroht? Goya radierte Leichenberge, Ekelerregendes. Selbst
wenn wir einmal von den unappetitlichen und sich selbst als dumm entlarvenden
Events vieler Kunstaktionen absehen, so scheinen kiinstlerische Potenz, morali-
sche Prinzipien und verantwortliches Handeln meist nicht zusammenzugehen;
Kunst ist und bleibt ein offenes Geschehen, das offensichtlich alle Freiraume,
die in einer Gesellschaft toleriert werden, bis zum AuRersten fiir sich ausniitzen
kann. Macht es da tberhaupt Sinn, in Kunst nach Verantwortung zu fragen? Es
gibt so viele offensichtlich im Inhalt unmoralische, aber &sthetisch wundervolle
Kunstwerke, im Theater, in der Oper, in der Bildenden Kunst, in der Literatur, ver-
mutlich sogar viel mehr als moralische — so kommen wir nicht weiter.

Gehen wir noch einmal zuriick zum Anfang unserer Uberlegungen: Kunst und
Religion sind Zwillingsgeschwister; beide bedingen einander. Denn Kunst bringt
in die Sichtbarkeit, wovon Religion kiindet; Kunst (ibersetzt Nichtsichtbares ins
Sichtbares — abstrakt oder gegenstindlich, das ist hier nicht die Frage; wichtig
allein ist: Kunst macht jenes in einer eigenen und Sinn stiftenden Gestalt kom-
munikativ sichtbar, was bislang fiir das Auge in dieser Gestalt nicht sichtbar war.
So hat Kunst inzwischen nahezu alles und jedes auf ihre ganz besondere Weise
in asthetischen Werken sichtbar gemacht: die nackte Frau, den Wald, den Glau-
ben, die Philosophie, die Angst, die Exekution, die Nacht, das Blau, den Blumen-
straul’, den Krieg, die Vergewaltigung, den Mord! Hier gibt es keine Systematik!
Das Problem Verantwortung kann also nie im blol% Inhaltlichen liegen, sondern
allein im Sinn, den das jeweilige Werk der Kunst stiftet. Das Wesen des Werks
der Kunst griindet darin, dass es Sinn stiftet; es transportiert nicht vorrangig Inhalt;
sein eigentliches Sein ruht nicht im Inhalt; deshalb ist sein Inhalt auch kein Krite-
rium fir sein Sein als Kunst. Das Werk der Kunst ist ein Gebilde von Sinn; es ist
der Sinn in dem das Ganze des Werks der Kunst sich eint. Allein indem das Werk
Sinn stiftet, ist es Werk der Kunst; das Werk der Kunst hat deshalb nicht Sinn als
Eigenschaft, es ist Sinn; indem es Sinn ist, ist es Kunst. Was aber heif8t Sinn? Doch
bevor wir uns dieser Frage zuwenden, ist noch eine unterscheidende Feststellung
zu treffen.

2.1 Reflektierende Urteilskraft

Auch wenn es nicht moglich ist, das, was Kunst im eigentlichen ist, inhaltlich zu
definieren, so kann trotzdem eine sinnvolle Unterscheidung getroffen werden,
die von der Art der jeweils geforderten Rezeption her bestimmt ist. Ich will hier
auf die Kant'sche Unterscheidung zuriickgreifen zwischen angenehmer und sché-
ner Kunst:

»[...] angenehme Kiinste sind die, welche nur zum Genusse abgezweckt werden. «



Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fiille

Mit angenehmer Kunst bezeichnet Immanuel Kant keineswegs Kitsch, sondern
jene Gestaltung, die im Betrachter lediglich eine diffuse Empfindung des An-
genehmen hervorruft und in eben dieser bereits vollkommene Erfiillung findet
(bspw. die Empfindung, die sich beim Betrachten einer monochromen blauen
Flache einstellt). Ganz anders dagegen Kitsch, dieser will den Betrachter korrum-
pieren, ihn in affirmativen Geflihlen betduben.

»Schéne Kunst dagegen ist eine Vorstellungsart, die fiir sich zweckmaBig ist |...]

ohne Zweck |[...]

Die allgemeine Mitteilbarkeit einer Lust fiihrt es schon im Begriffe mit sich, dal$ die-

se nicht eine Lust des Genusses, aus bloBer Empfindung, sondern der Reflexion sein

misse; und so ist dsthetische Kunst, als schne Kunst, eine solche, die die reflektie-

rende Urteilskraft und nicht die Sinnesempfindung zum Richtmale hat.«

Die schéne Kunst, die eigentliche, die bildende Kunst also, evoziert folglich nicht
bloRe Empfindung, schwarmerisches Aufgehen in Geflihlen, sondern fordert ganz
im Gegenteil den Rezipienten zum Gebrauch der reflektierenden Urteilskraft her-
aus und dazu, dass er in der Betrachtung des Werks der Kunst nicht nur dieses
genielle, sondern auch sich selbstreflektierend erfahre als der, der er wirklich ist
jenseits aller beschénigenden Selbsttauschung; als der, der sein Handeln grund-
sdtzlich in Frage stellen muss; als der, der sein Leben dndern muss; als der, der
fir sich und die Welt, in der er lebt, Verantwortung ibernehmen muss. In eben
diesem Dialog zwischen dem Ich und dem Werk wird der Sinn des Werks der
Kunst erfahrbar. Allein durch die physische Betrachtung wird das Werk der Kunst
gleichsam, wenn ich mich ihm aus freien Stlicken ausliefere, von der Kraft der re-
flektierenden Beurteilung erfasst als jenes Kostbare, Heilende, das mir in meinem
Leben den Sinn weist, jenen Sinn, der mir die Augen &ffnet fiir mein Leben, fiir
meinen Mitmenschen, fir die Natur, fiir die Welt. So leitet mich die reflektierende
Urteilskraft iber das bloRe Schwelgen in diffusen Gefiihlen hinaus in die Erkennt-
nis der Welt; in die Erkenntnis meines Seins in der Welt.

2.2 Schone Kunst

Warum gibt es so viele Menschen, die der angenehmen Kunst, oder gar dem
Kitsch, sich schwarmerisch, ja oft sogar geradezu verziickt hingeben und sich
dabei glicklich fihlen, aber die schone Kunst, wenngleich oft unbewusst, vehe-
ment ablehnen? Das Phdnomen der Ablehnung von schoner Kunst, man tausche
sich nicht, ist weiter verbreitet, als wir wahrhaben wollen, ist aber nur bedingt ei-
nes des Bildungshorizonts, sondern vielmehr eines der Wahrhaftigkeit. Denn die
schone Kunst, wenn ich mich ihr stelle, wirft mich in der Reflexion auf mich selbst
und stellt mich gnadenlos in die Wahrheit meines Seins; diese ist meist bitter und
schwer zu ertragen; sie will ausgehalten sein. Das Werk der Kunst zwingt den
Betrachter gleichsam in die Knie, macht ihn klein. Im Anblick der Deckenmalerei

2 Kant 1790, S. 178f.

129



Karl Otto Jung

von Michelangelo in der Sixtinischen Kapelle oder beim Horen der Matthduspas-
sion von Johann Sebastian Bach wird mir das Bewusstsein der Kleinheit meiner
eigenen Existenz geradezu schmerzhaft eingepriigelt. Die Anforderung, die das
Werk der Kunst stellt, ist selbst fiir den, der sich diesem bereitwillig 6ffnet, nie
leicht zu ertragen; und selbst dieser wird von Zeit zu Zeit ausbrechen und sich
dem angenehmen Werk der Kunst zuwenden. Wer von uns kdnnte taglich mit
dem Isenheimer Altar von Griinewald oder mit der ErschiefSung der Aufstindi-
schen von Madrid von Goya auf engem Raum zusammenleben? Nein, wir kén-
nen es nicht und wir missen es nicht! Aber wir diirfen die Begegnung mit diesen
Werken auch nicht grundsétzlich meiden. Auch diesen Sachverhalt hat Rainer
Maria Rilke in Worte gekleidet:

»[...] Denn das Schéne ist nichts

als des Schrecklichen Anfang, den wir noch gerade ertragen,

und wir bewundern es so, weil es gelassen verschméht,

uns zu zerstoren. «
(Duineser Elegien)?

Nein, das Schone will uns nicht zerstoren, so schrecklich es uns im Werk der
Kunst auch trifft; nicht der Inhalt ist hier gemeint, denn dieser muss durchaus
nicht immer schrecklich sein, sondern die Uberwiltigung des Ich durch den An-
spruch des Werks der Kunst.

2.3 Sinn

Wir fragen nach dem Sinn als dem zentralen Kriterium von Kunst, obschon wir
auch hier, wie beim Begriff von Kunst, wiederum eingestehen miissen, dass auch
Sinn ein Begriff ist, der sich gleichfalls einer exakten inhaltlichen Bestimmung
entzieht; ein Begriff von der Art, dessen Zustandigkeit und Berechtigung im weit-
gehend spekulativen Denken verankert ist allein zu dem Zweck, um tber das
denken und sprechen zu kénnen, was wir an Sinngehalt im Betrachten des Werks
der Kunst intuitiv im Sehen erfassen, aber nur stammelnd in aphoristischer Rede
mitzuteilen vermdgen. Es wird immer das Problem einer Hermeneutik von Kunst
bleiben, dass der Sinn im Werk der Kunst sich nur dem erschlielst, der diesen
nicht nur im Werk der Kunst selbst, sondern in gleicher Weise auch beim Betrach-
ten des Werks in sich selbst sucht. Dieses immer nur personalen Bezugs wegen
kann Sinn auch nicht hinlanglich objektiv dargestellt werden, wohl aber fir jene,
die sich ihm 6ffnen wollen, dialogisch erfahrbar gemacht. Dies bedeutet, dass
nur jene Sinn erfahren, die diesen erfahren wollen, die sich dem Werk der Kunst
bewusst 6ffnen, nicht nur vom Gefiihl her, sondern vorziiglich von Seiten der
reflektierenden Urteilskraft, denn sie ist es, die allein ein Gefiige von Sinn herzu-
stellen vermag. Nun mag aber jemand einwenden, dass in dem Augenblick, in
dem die reflektierende Urteilskraft die Herrschaft im Vollzug der Betrachtung des

3 Rilkea.a.O,, S. 185



Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fiille

Werks der Kunst antritt, das Geflihl, das Erleben, die Spontaneitat, alles wichtige
Elemente in der visuellen Aneignung des Werks der Kunst, an Bedeutung verlie-
ren, und damit ein wesentlicher Teil dessen, was Kunst vermag, verloren geht.
Diesem Einwand mochte ich entgegenhalten, dass das wohl auch so zutreffen
mag fir die Zeit, in der die reflektierende Urteilskraft sich auf die Suche nach
dem Sinn begibt, der sich letzten Endes ja als einsehbare Wahrheit darstellen
lassen soll, aber der sich daraus erschlielfende Lohn wird dafiir desto groRer sein,
weil jetzt die Empfindung gleichsam wissend, das ist sinnstiftend fiir das Leben,
geworden ist, nicht mehr nur diffuses Gefiihl, sondern Erkenntnis. Kitsch dagegen
erzeugt blol} diffuses Geftihl, bloR grenzenloses Aufgehen im Meer der Gefiihle,
blofs unbestimmtes Getriebensein, blo Eintauchen in die Masse derer, die nicht
reflektierend sich selbst finden wollen. Kitsch affirmiert den Betrachter in seinem
unkritischen Sein, schmeichelt ihm, sagt ihm, dass er so, wie er ist, gut ist. Was
gibt es Besseres fiir die kranke Seele, die Angst hat vor dem Alleinsein mit dem
eigenen Ich! Dies mag erkldren, warum Kitsch so populdr ist. Das Werk der Kunst
dagegen ist mit seiner rigorosen Forderung an das Ich geradezu ein Spielverder-
ber: Das Werk der Kunst spricht die harte Wahrheit unseres Seins; Kitsch ltgt,
schmeichelt uns mit Ligen.

2.4 Beispiel

Aber welchen Sinn kann ein Bild haben mit einer so abstofenden Darstellung
wie die einer Hinrichtung, wie beispielsweise das Bild der ErschieSung der Auf-
standischen von Madrid von Goya? Stimmen wir nicht alle Giberein, dass uns die
Abbildung von brutaler Gewalt abstumpft, verroht? Wo ist da der Sinn, wo der
Unterschied zwischen Goyas Bild und dem einer fotografischen Aufnahme einer
Erschiefung, wie in den Medien gezeigt, in der Zeitung abgebildet, im Internet
in aller Direktheit vorgefiihrt. Warum hangt Goyas Bild im Museum; die moderne
fotografische Technik ist doch viel direkter, das Geschehen glaubhafter, realis-
tischer darstellend als die &sthetische und somit verharmlosende Malerei eines
Goya; denn die bildgestaltende Aufarbeitung des Themas gemdf dsthetischen Ka-
tegorien im Werk der Kunst nimmt diesem doch seinen dokumentarischen Wert
und damit die Glaubwiirdigkeit. Warum aber werfen wir die Zeitung mit den
fotografischen, den wahren Bildern — nehmen wir sie einfach unkritisch einmal
flir wahr — in den Papierkorb: gesehen, verdrangt und weg damit?

Die Antwort ergibt sich aus dem Wesen des Werks der Kunst. Machen wir uns
zundchst den Unterschied zwischen Goyas Bild der ErschieSung der Aufstindi-
schen von Madrid und einer Bild-Reportage klar. Goya hat keine Reportage der
Erschiefung der Aufstandischen gemalt. Vermutlich war Goya nicht einmal Zeu-
ge der Erschieflung. Wahrscheinlich hat Goya erst, nachdem er vom Kénig den
Auftrag, den Freiheitskampf der Madrider Bevdlkerung gegen die franzdsischen
Besatzer zu malen, erhalten hatte, beschlossen, das Bild der Erschiefung zu ma-
len. Vielleicht ist ihm auch von Augenzeugen berichtet worden — lassen wir diese

19



Karl Otto Jung

Uberlegungen; sie fihren zu nichts. Allein schon das Format (266 cm x 345 cm)
und die Ausfiihrung zeigen an, dass hier keine spontane Malhandlung vorliegt,
sondern sorgféltige Bildplanung. Das Bild hat, so sehr es uns dies auch vorgau-
kelt, keinen dokumentarischen Wert. Es berichtet von einem Geschehen, das viel-
leicht so oder dhnlich oder aber auch ganz anders stattgefunden hat, das aber
durch Goyas Bild fiir alle Zeit zum Dokument eben dieser Hinrichtung geworden
ist, zu dem der Hinmordung von Freiheit ganz allgemein.

Was aber ist der Sinn, oder warum dieses Bild, das als reines Phantasiegebilde
nicht das ist, was es vorgibt zu sein? Schauen wir auf den Mann in weiem Hemd
und gelber Hose; wir wissen, im nachsten Augenblick wird auch er ein verbluten-
der Klumpen Fleisch sein, so wie die, die schon hingemordet auf der Erde liege.
Doch wenn das Bild keine Reportage ist, welchen Sinn hat es dann?

Ich will jetzt keine Interpretation des Bildes geben, darum geht es hier nicht;
auch kenne ich es nicht im Original. Ich will versuchen, den Sinn zu ergriinden.
Schauen wir uns den Mann im weillen Hemd noch etwas genauer an — gleichsam
gefiihrt von der reflektierenden Urteilskraft: Er ist nicht gefesselt — steht frei — wie
aus eigenem Antrieb — breitet die Arme aus; er ist, oder er ist wie Christus am
Kreuz; so die gingige Interpretation. Er stirbt den Opfertod; aber nicht wie Chris-
tus als Erloser, sondern hier als Befreier — nun gut, aus moderner Sicht war auch
Christus ein Befreier namlich zur Freiheit eines Christenmenschen, um mit den
Worten des Reformators zu sprechen. Aber hier, in Goyas Bild, geht es nicht mehr
um eschatologische Erlosung, sondern um politische Freiheit. In dem Mann im
weillen Hemd — Weil}, die Farbe der Unschuld — wird die politische Freiheit ge-
mordet; in ihm, das zeigt die Sinngebung der Geste der ausgebreiteten Arme und
die der Farbgebung, wird die Freiheit wieder auferstehen. Weill und Gelb, der
Mann steht in den Farben des Lichts der Auferstehung, oder modern, der Freiheit.
Und wie mein Blick die Kirche im Hintergrund streift, da verstehe ich den Sinn,
dass die Verurteilten, in Blindheit geschlagen, das Heil verfehlten; jetzt kommen
sie aus der Tiefe, dem Dunkel ihres verfehlten Lebens in das Entsetzen der Gegen-
wart; sie besteigen ihr Golgatha; aber unter ihnen ist schon jener Unbekannte,
der sie zur Freiheit flhren wird, jener Unbekannte, der ihr Schicksal leidend teilt,
obschon er von einer anderen Welt ist.

3 Vereinigungspunkt

Und schon tragt mich mein Sinnen fort in meine ganz personliche Schau des Bil-
des, nein, was jetzt geschieht, ist nicht irrational, es ist immer noch geleitet von
der reflektierenden Urteilskraft, aber sie spielt jetzt mit mir und ich mit ihr. Denn
der Prozess der Sinnfindung, der jetzt mit Macht beginnt, die Vorherrschaft in
meinem Denken und meinem Fiihlen im reflektierenden Erschauen zu gewinnen,
ist offen, allein von der individuellen Struktur meines Seins geleitet. Er miindet
ein in die Meditation tiber mein eigenes Leben, indem ich mein Sein in die Ge-



Nirgends Gewissheit, aber Sinn in Fiille

genwart des Bildes stelle; ein Geschehen, das mich immer wieder auf mich selbst
wirft.

Wir sind zuriick beim Thema: Verantwortung. Indem das Werk der Kunst Gegen-
stand der reflektierenden Urteilskraft ist, stiftet es Sinn und ist so auch Gegenstand
von Erkenntnis. Welcher Form von Erkenntnis, werden Sie gewiss fragen? Erkennt-
nis in eben dem, das sich einer nur wissenschaftlich ausgerichteten Denkstruk-
tur entzieht; denn jenes dsthetische Erkenntnisvermégen, das die selbstgesetzten
Grenzen des Verstandes Ubersteigt und der Vernunft allein geschuldet ist, vermag
selbst da noch zu begreifen, wo rationales Denken ldngst seine Grenze erreicht
hat, und jenem Punkt zuzustreben, den Nikolaus Cusanus mit docta ignorantia
bezeichnet, eben jenen Punkt, in dem das objektive Wissen gleichsam in der
Erfahrung von Sinn, aber dennoch bewahrend aufgehoben ist. Auch Immanuel
Kant bezieht diesen Punkt der Erkenntnis jenseits aller blof$ wissenschaftlichen
Erkenntnis in seine Uberlegungen ein, wenn er schreibt:

»[...] und dal§ ebenso hier und auch in der Kritik der praktischen Vernunft die Anti-

nomien wider Willen nétigen, iiber das Sinnliche hinauszusehen und im Ubersinn-

lichen den Vereinigungspunkt aller unserer Vermégen a priori zu suchen; weil kein
anderer Ausweg librigbleibt, die Vernunft mit sich selbst einstimmig zu machen. «*

Und in eben diesem Punkt, in dem alle Mdglichkeiten des menschlichen Seins
geeint sind, in der Reflexion des Ich im Ich, im Dialog des Ich mit dem, was
ich als das Ich im Ich bezeichne, also der Mdoglichkeit, dass ich mit mir selbst
im Dialog sein kann, bin ich in eben diesem Vereinigungspunkt, von dem Im-
manuel Kant spricht. Diesen Punkt zu erreichen, kennt die Mystik verschiedene
Techniken. Vorrangig dazu gehort das Versenken in das Werk der Kunst, denn im
Gebrauch der reflektierenden Urteilskraft, im reflektierenden Erfassen des Sinns
des Werks der Kunst 6ffnet dieses gleichsam die Tiir zu jenem Bewusstsein, das
die Welt als Aufgabe in Verantwortung zur Gestaltung begreift, nicht nur im &dsthe-
tischen Sinne, sondern auch im theoretischen und, nicht zu vergessen, vor allem
im ethischen. Und genau hier sind wir an dem Punkt angelangt, in dem auch das
Werk der Kunst teilhat an der Verantwortung fiir die Schopfung.

Das Werk der Kunst ist Sinn. Der Inhalt ist zwar bedeutend als Anlass fiir die
sich o6ffnenden Moglichkeiten zur Gestaltung eines Werks der Kunst, aber ansons-
ten ohne bestimmenden Wert. Es ist der Sinn, der das Werk der Kunst rechtfertig
in allen drei Bereichen menschlichen Handelns, also sowohl im Asthetischen,
wie im Theoretischen, wie im Ethischen. Ein Werk der Kunst kann deshalb vom
Inhalt her aufs duBerste Verwerfliches darstellen, doch solange sein Sinn nicht
verwerflich ist, wird es als Werk der Kunst zu recht bestehen.

Das Werk ohne Sinn, ja, das gibt es zuhauf. Das sind alle jene Werke, die nicht
vorrangig Sinn im Bild zu verwirklichen suchen, jene sinnlosen Gestaltungen, die
nicht Giber sich hinausweisen, sondern gleichsam selbstgeniligsam in sich verhar-
ren; jene Gestaltungen, die massenweise von Mdchtegernkiinstlern produziert

4  Kanta.a.O., S.239

(O8]



Karl Otto Jung

werden, die ohne nach dem Sinn zu fragen, das machen, was alle machen; die
nicht begriffen haben, dass nur das Kunst sein kann, was ungeachtet aller mog-
licher formaler Unzuldnglichkeit dem Leben einen Sinn bietet. Das Werk kann
sogar unvollendet sein, vielleicht sogar nur ein Stiick gemeifSeltes Knie darstellen,
das Michelangelo aus einem marmornen Felsblock gehauen hat, solange es Sinn
stiftet, ist es getragen von Verantwortung fir die Schépfung.

Zwar ist nirgends Gewissheit, aber doch Sinn in Fiille.

Literatur

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Berlin 1790
Rilke, Rainer Maria: Gedichte. Stuttgart 1997



Helene Skladny

Sind Kinder Klunstler? Zum historischen Erbe
der Kunsterziehungsbewegung

»Kinder sind die besseren Kiinstler, da sie weitaus spontaner, intuitiver und kre-
ativer handeln als Erwachsene, die das leider verlernt haben.« Die spontanen
Reaktionen auf meine kurze Frage: »Sind Kinder Kiinstler?« glichen sich. Gestellt
hatte ich sie Kolleginnen und Kollegen eines Berliner Gymnasiums. Hangen die
»Hommagen an das Kinstlerkind« damit zusammen, dass ich in der Rolle der
Kunstpddagogin gefragt habe? Wollte man bewusst oder auch weniger bewusst
damit meine vermutete Erwartungshaltung erfillen? Haben wir es im Schulalltag
denn wirklich mit (kleinen) Kiinstlern zu tun? Es wurde von einigen Befragten
eingerdumt, dass die dem Kind angeborene Kiinstlernatur im Laufe des Erwach-
senwerdens verschwinde. Wann und wodurch das passiere blieb unklar. Je jinger
der Mensch, so schien es, desto gréfer sei seine kreative, unverstellte Schopfer-
kraft. »Und Sie haben das Gliick, so ein alterer Physikkollege, der mir wohlwol-
lend auf die Schulter klopfte, »damit in Threm Fach zu arbeiten.«

1 Begriffsnebel: Kind, Kunst, Kinstler

»Die seit der Kunsterziehungsbewegung vom Jahrhundertbeginn an geldufigen
Ausdriicke »schopferisch« oder skreativ« vernebeln eher den fir Kinder und Klien-
ten relevanten Sachverhalt, die Frage ndmlich, ob Giberhaupt und was denn genau
die vermutete und erhoffte bildende Wirkung (von Kunst) sein konnte. [...] Es ist
deshalb nitzlich, einerseits bescheidener, anderseits entschieden historischer zu
fragen.«

Verantwortliches Handeln in Bildung und Erziehung setzt eine Verstandigung
tiber Grundlagen und Ziele voraus. Fiir den Kunstunterricht heifst das: Was macht
die Beschiftigung mit Kunst und Asthetik zu bildungs- und erziehungsrelevanten
Unterrichtsinhalten? Und welches — auch unbewusste — Menschenbild liegt dem
Unterrichten zugrunde? Wer nach den Zielbestimmungen aktueller kunstpadago-
gischer Konzeptionen fragt, sieht sich in der Regel mit einer Fiille Gibergeordneter
Leitziele konfrontiert. Der Beschaftigung mit Kunst werden unter anderem: Sinn-
stiftung, Sozialkompetenz, Empathie, Weltzugang, Selbstausdruck, Kommunika-
tions- und Kritikfihigkeit usw. zugeschrieben. Die Uberfrachtung der Kunstpad-
agogik mit Ubergeordneten Leitzielen bei gleichzeitiger »Vernebelung« zentraler
Begriffe hat dabei vor allem Auswirkungen auf die tagliche Praxis des Kunstunter-
richts. Ohne ein pauschales Urteil tiber die Qualitit von Kunstunterricht geben
zu wollen, kann von einer Diskrepanz zwischen den Zielformulierungen, wie sie

1 Mollenhauer 1990, S. 7



36

Helene Skladny

sich etwa in Rahmenlehrpldnen oder in vielen aktuellen Konzeptionen finden,
und der realen Unterrichtspraxis ausgegangen werden.

Begriffsunklarheit oder »Begriffsnebel«, der ein verantwortliches Unterrichten
erschwert, ist bereits in den Grundvoraussetzungen der Kunstpadagogik selbst
zu entdecken, ndmlich in der Verhiltnisbestimmung von »Kind und Kunst«. Con-
stanze Kirchner schreibt dazu: »Wirft man einen diesbeziiglichen Blick auf ak-
tuelles kunstpddagogisches Handeln in der Schule oder auf publizierte Unter-
richtsmodelle, konnen oftmals fachliche Argumente zwischen den Polen Kind
und Kunst festgestellt werden, ohne dass das fachliche Fundament bewusst the-
matisiert wird.« Es geht, so die Autorin, um die Bezugsfelder des »anthropolo-
gisch basierte(n) dsthetische(n) Tun(s) des Kindes« einerseits, sowie der »Kunst
und gestaltete(n) Umwelt« anderseits.>

Diese Bezugsfelder erscheinen auf den ersten Blick nicht als Antagonismen,
da sie doch beide im Begriff der »Kunst-padagogik« zu gleichen Teilen verankert
sind. Doch das Problem liegt tiefer. Geht es beispielsweise (einen allgemeinen
Erziehungsauftrag vorausgesetzt) im Deutsch-, Fremdsprachen-, Geschichts- oder
Chemieunterricht darum, bildungsrelevante Inhalte zu didaktisieren und zu me-
thodisieren, sieht sich der Kunstunterricht vor ein weiteres Aufgabenfeld gestellt:
dem Umgang mit der »kreativen und schopferischen« oder gar kiinstlerischen
Eigentdtigkeit und Ausdrucksfihigkeit von Kindern und Jugendlichen. Doch so
lange nicht geklart ist, was unter dieser Begrifflichkeit genau zu verstehen ist,
droht ihre praktische Umsetzung beliebig und unreflektiert zu werden.

Die Setzung der »kiinstlerischen kindlichen Eigentatigkeit«, die auf die Entde-
ckung der Kindheit als schépferischer Lebensform und der damit einhergehenden
reformpadagogisch inspirierten »Padagogik vom Kinde aus« zuriickgeht, fiihrt in
ihrer Zuspitzung zu einer Analogiebildung von Kind und Kiinstler. Wenn es so ist,
dass Kinder von sich aus sowohl {iber praktisch-produktive Ausdrucksmittel als
auch Uber einen intuitiven und unmittelbaren Zugang zu Kunstwerken verfiigen,
bendtigen sie keine Lehre. Im Gegenteil, dann kdme ein Eingreifen des Kunst-
erziehers in die dsthetischen Gestaltungsprozesse von Schiilern einer Stérung
gleich. So halt beispielsweise Gert Selle den Kunstpddagogen vor, dass sie die
»unverdufBerlichen Grundrechte des dsthetischen Subjekts« verletzten, indem sie
diesem verwehrten, »sich sein eigenes Wahrnehmungsurteil (zu) nehmen oder es
(zu) verweigern.«* Die Kunstpadagogik hatte von ihrer didaktischen Position aus
quasi ein eigenes Paradox produziert: das des Kunst-Unterrichts.

Das bis heute ungeklarte Verhaltnis von Kunst und Padagogik und damit die
Frage kunstpadagogischer Verantwortung ist unlésbar mit der Frage nach dem
»Kinstlerkind« (und dem des jugendlichen Ausdrucks und Kunstschaffens) ver-
bunden. Es ist meiner Auffassung nach auch eine der Hauptursachen der biswei-
len verhédrteten Fligelkdmpfe, die u. a. von Hubert Sowa treffend auf den Punkt

2 Kirchner 2006, S. 199
3 Selle 2003, S. 4



Sind Kinder Kiinstler?

gebracht werden. Sowa vergleicht die kontroversen Positionen, die auf die Formel
»rational, funktional und pragmatisch« orientierte Ansdtze auf der einen Seite und
auf »rein dsthetisches Erleben« und »Sinnlichkeit« ausgerichtete Ansdtze auf der
andere Seite gebracht werden kénnen, mit hitzigen Auseinandersetzungen »>fun-
damentalistischer< und srealpolitischer¢ Parteistromungen in der 6kologischen
Politik«. »Diese beiden kunstpadagogischen Welten und Denkweisen — die dissi-
dente und die funktionale — prallen derzeit in den Kontroversen um padagogische
Bildungsstandards aufeinander. «*

Mollenhauers Aufforderung, an dieser Stelle bescheiden und dennoch »ent-
schieden historischer« nachzufragen soll im Folgenden nachgegangen werden,
indem die Urspriinge des »Kiinstlerkindes«, so wie es seit der Kunsterziehungs-
bewegung in das kunstpddagogische Denken Einzug gefunden hat, thematisiert
werden. Denn erst die historische Rekonstruktion des immer noch vielen kunst-
pddagogischen Ansdtzen zugrundeliegenden Menschenbildes ermoglicht eine
selbstaufgeklarte und verantwortliche Praxis.

2 Krise — Kind — Kunst: Die Geburt des Klinstlerkindes

Fragt man nach dem Grund der Annahme einer Verwandtschaft zwischen Kind
und Kunst, stot man auf die friihe Geschichte der Kunstpadagogik am Ende des
19. Jahrhunderts. In dieser Zeit macht sich in nahezu allen Teilen der Bevolke-
rung in Europa und den Vereinigten Staaten ein »epochales Krisengefiihl« breit.
Der sich rasant entwickelnde Industriekapitalismus, mit seinen gesellschaftlichen,
sozialen, kulturellen und wirtschaftlichen Folgen, der Siegeszug der empirischen
Natur- und Sozialwissenschaften und der jungen Wissenschaft der Psychologie
und die damit einhergehende Entfremdung von der Religion fiihren zu Infrage-
stellung und Verlust tradierter Normen, Werte und existenzieller Verankerungen.®
Jiirgen Oelkers schreibt dazu: »Die Modernisierung der Gesellschaft war im his-
torischen Vergleich total und betraf nach und nach alle Lebensbereiche, die unter
den Primat des unbeschriankten Wachstums gestellt wurden [...]. Dieser Wandel
ware nicht moglich gewesen, wenn nicht neuartige Technologien und Organisati-
onsformen fiir einen grundlegenden Strukturwandel der Produktionsformen, aber
auch der Warendistribution, der Verkehrswege und der Bildung der Bevolkerung
gesorgt hatten. [...] Auf diese neue Wirklichkeit reagierte auch die professionelle
Literatur im Bildungssystem, die im 19. Jahrhundert wesentlich als Schulpéddago-
gik und Fachdidaktik entwickelt wurde.«®

Kennzeichnend fiir die deutsche Situation des wilhelminischen Kaiserreichs ist
eine Ambivalenz zwischen Modernisierungswahn und Modernisierungsfeindlich-
keit. Einen entscheidenden Einfluss tibt der lebensphilosophische Ansatz Friedrich

4 Sowa 2006, S. 222
5 Vgl. Skiera 2003, S. 50ff.
6  Oelkers 2005, S. 19f.



Helene Skladny

Nietzsches aus, der mit »Jenseits von Gut und Bose« und seinen »Unzeitgemalien
Betrachtungen« eine radikale Abrechnung mit der gesellschaftlichen und kulturel-
len Entwicklung seiner Zeit vornimmt.

Doch die Ablésungs- und Umwandlungsprozesse schaffen Raum fiir und pro-
vozieren Reformbestrebungen, wie die Landschulheimbewegung, Arbeiterschul-
bewegung, Jenaplan, Montessori- und Waldorfpadagogik und nicht zuletzt die
Kunsterziehungsbewegung. In der Regel haften den reformpadagogischen Bestre-
bungen in Deutschland kulturkritische bzw. modernisierungsfeindliche Ziige an.”
Neben dem Einfluss der Philosophie Nietzsches ist fiir diesen Zusammenhang
der Erfolg des Buches »Rembrandt als Erzieher« von Julius Langbehn, das 1880
erscheint, zu nennen. Dieses Buch erfuhr in nur zwei Jahren 39 Auflagen und
wurde insgesamt 90 Mal aufgelegt. In einem wirren pathetischen Gestus verurteilt
Langbehn:

e Intellektualismus und moderne Wissenschaft,

 prangert eine allgemeine Kulturlosigkeit an,

 stilisiert das Idealbild eines >freien< Individuums,

« feiert Rembrandt, als den wahren Deutschen, der sein Volk zu einer neuen
Blite von Kunst und Kultur fiihren soll,

e Dbestimmt die Kunst als hochsten Wert und wahre Quelle von Wissen und
Moral,

« wertet die Religion ab und

« bezeichnet die Schule als rigide mechanische Wissensvermittlerin, die ihrem
eigentlichen Erziehungs- und Bildungsauftrag in keiner Weise nachkommt.

So kristallisieren sich am Ende des 19. Jahrhunderts zwei Hoffnungstrager heraus:

das Kind und die Kunst. Wie sehr das Kind in den Zeiten der Krise nahezu zum

Heilsbringer wird, kann an einem weiteren bekannten Bestseller verdeutlich wer-

den, der von 1902 bis 1911 allein in Deutschland 17 Auflagen erfahrt. Es handelt

sich um das Werk: »Das Jahrhundert des Kindes« der schwedischen Padagogin

und Schriftstellerin Ellen Key. Sie schreibt darin: »Bevor nicht Vater und Mutter

ihre Stirne vor der Hohheit des Kindes in den Staub beugen, bevor sie nicht ein-

sehen, dall das Wort Kind nur ein anderer Ausdruck fiir den Begriff Majestét ist;

bevor sie nicht fihlen, dal§ es die Zukunft ist, die in Gestalt des Kindes in ihren

Armen schlummert, die Geschichte, die zu ihren FilRen spielt — werden sie auch

nicht begreifen, daf sie ebenso wenig die Macht oder das Recht haben, diesem

neuen Wesen Gesetze vorzuschreiben, wie sie die Macht oder das Recht besit-

zen, sie den Bahnen der Sterne aufzuerlegen.«8

Auch wenn Langbehn mit seinen mystisch-romantisch verklarten und nationa-
listischen Forderungen weit tiber das Ziel hinausschoss, und Ellen Keys Schriften
stark utopische Zlige tragen, treffen sie damit das Lebensgefiihl ihrer Zeit.

7 Vgl. Stern 2005
8  Key 2000, S. 120



Sind Kinder Kiinstler?

3 Der Bruch mit dem Zeichenunterricht des 19. Jahrhunderts

Die Fokussierung auf »Kind und Kunst« ruft die Experten fiir Kind und Kunst auf
den Plan: die Kunstpdadagogen, die es zum Ende des 19. Jahrhunderts — jedenfalls
unter dieser Bezeichnung — noch gar nicht gab. Was es, seit etwa dem Beginn
des 19. Jahrhunderts, vor allem durch den Einfluss Pestalozzis in der Schule gab,
waren Zeichenlehrer, eine Berufsgruppe, die bis dahin nicht gerade mit Aufmerk-
samkeit Uiberschiittet worden war, sondern vielmehr um Legimitation kdmpfen
musste. Im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts anderte sich das und zwar schon
vor und ganz unabhdngig von der Entdeckung von »Kind und Kunst«. Das hatte
etwas mit der Schulpolitik des aufstrebenden Preufens zu tun.

Die Volks-, Mittel- und Gewerbeschulen sollten junge Menschen hervorbrin-
gen, die den Anforderungen der Zeit gewachsen waren und sich in den Prozess
der Industrialisierung eingliederten. So entschied sich das preufische Kultus-
ministerium im Jahre 1878, den Gewerbeschullehrer Adolf Stuhlmann mit der
Entwicklung eines Lehrwerks zu beauftragen. Diese fiinfbandige Zeichenlehre,
die mit einfachen Linien und geometrischen Zeicheniibungen beginnt und mit
technischem Zeichnen (fiir Jungen), Handarbeitsmustern (fiir Madchen), natura-
listischen Sach- und Raumzeichnungen und Ornamentiibungen endet, hatte vor
allem die Berufsvorbereitung, aber auch die Geschmacks- und Konsumentener-
ziehung im Blick. Uber mehr als 10 Jahre dominierte die »Methode Stuhlmann«
weite Teile des schulischen Zeichenunterrichts in Deutschland und wurde sogar
in Schweden praktiziert.

Stuhlmann wurde im Laufe der Kunsterziehungsbewegung zur Hauptzielschei-
be der Reformer. Seine Vorstellungen vom Zeichenunterricht schienen den neuen
Ideen des schopferischen Kindes und den daran gekniipften Erwartungen diame-
tral entgegen zu stehen.

Viel war bis dahin geschehen: 1898 fand in der Hamburger Kunsthalle unter
der Schirmherrschaft von Alfred Lichtwark und auf Initiative von Carl Gotze eine
grofle Ausstellung von freien Kinderzeichnungen statt. Auf dem ersten Kunsterzie-
hungstag (1901 in Dresden) wurden die neuen Ideen diskutiert und vorgestellt, es
gab erste Schulversuche und praktische Umsetzungen. Von Anfang an wurden die
Reformideen der Kunsterziehungsbewegung von nationalen (auch bezogen auf
die Auswahl der Kunst) und auch volkswirtschaftlichen Interessen durchzogen.
Diese Tendenzen scheinen auf den ersten Blick dem Bild des freien schopferi-
schen Kindes und den erwéhnten antimodernistischen und kulturkritischen Ten-
denzen entgegen zu stehen, da die Vertreter der Kunsterziehungsbewegung ja ge-
rade gegen eine Instrumentalisierung des Zeichenunterrichts durch die Industrie
wie bei Stuhlmann und fiir die kiinstlerische Eigentatigkeit des Kindes eintraten.
Bereits an dieser Stelle wird die »Mythenbildung«, die mit dem Bild des Kinst-
lerkindes einhergeht, deutlich. Oelkers fasst diesen Aspekt folgendermalien: »Es
geht bei der Padagogik vom Kinde aus um etwas anderes, namlich um das Bild
der reinen Natur des Kindes, die sich dann am besten entwickelt, wenn sie nicht

139



140

Helene Skladny

gestort und zugleich vollwertig (wie die des Erwachsenen) behandelt wird. Diese
moralische Option soll anthropologisch begriindet werden, ohne empirische Dif-
ferenzen akzeptieren zu kénnen. Befunde der Kinderforschung, die das Gegenteil
nahe legen, miissen zensiert werden, eben weil sie das Bild stéren.«°

Bereits 1903 werden die Lehrpldne der Reformer offiziell von den Schulsyno-
den Preufens und Hamburgs anerkannt. Interessant ist dabei, wie die Reformer
PreuBens Kultusministerium fiir die Ablésung Stuhlmanns gewinnen konnten.
Ein entscheidender Punkt fiir dessen Absetzung ist der Streit um das sogenannte
Netzzeichnen. Es handelt sich um einen vor allem durch Pestalozzi und Frobel
eingefiihrten Anfangsunterricht, bei dem Kinder auf einem Liniennetz (dhnlich
dem heutigen »Karopapier«) geometrische Figuren und Muster zeichnen. Die
jungen Reformer sammelten 40 Gutachten von Augendrzten, die dieser Tatigkeit
eine augenschadigende Wirkung attestierten.’® Was Schiileraugen in der Lage zu
verarbeiten sind, konnte man sich vor der Erfindung von Computern, Videoclips
und Playstations nicht vorstellen. Hier war man der Ansicht, dass Kinder, die zwei
Stunden pro Woche auf einem Liniennetz zeichnen, bleibende Augenschdden
davontragen.

Die Reformer setzten sich vor allem deshalb durch, weil sie an eine allgemei-
ne gesellschaftliche und kulturelle Umbruchsituation ankniipfen konnten, in der
man sich entscheidende Erneuerungsimpulse von den Hoffungstragern »Kind und
Kunst« versprach. Aus Zeichenunterricht wurde Kunstunterricht. Bis heute gilt
dieser Ablésungsprozess als die Geburtsstunde der Kunstpadagogik.

4 Von der Umsetzung der Reform und ihren Grenzen

Im Begleitheft der Ausstellung freier Kinderzeichnungen aus dem Jahre 1898 fin-
det sich ein Einfiihrungstext mit dem Titel »Das Kind als Kiinstler«, der Carl Gétze
zugeschrieben wird.

Dieser Titel ist allerdings eher programmatisch zu verstehen. Gotze und mit ihm
der Kreis der »Lehrervereinigung fiir die Pflege der kiinstlerischen Bildung« waren
weit davon entfernt, den Kindern aufgrund ihrer eingeschriebenen kiinstlerischen
Potenzialitat keinen Zeichen- oder Malunterricht zu erteilen, sie gewissermalien
als kleine fertige Kiinstler zu behandeln. Auch die Entdeckung des Eigenwerts
der freien ungelenkten Kinderzeichnung war nicht Gegenstand des Kunst- und
Zeichenunterrichts. Man konnte sich keine Alternative zu den Zeichenkonzep-
tionen des 19. Jahrhunderts vorstellen, die man jedoch gleichzeitig bekampfte.
Die Fronten »formal, funktional« versus »kindlich kiinstlerische Ausdruckskraft«
prallten demnach nur in den Publikationen hart aufeinander. Betrachtet man die
Lehrinhalte der Reformer, so findet man weder Netzzeichnen- und Linearibun-
gen noch ausgiebige geometrische Zeichenaufgaben, an die sich langwierige

9  Oelkers 1996, S. 186
10 Vgl. Graber 1880



Sind Kinder Kiinstler?

Konstruktionsibungen anschlossen. Dennoch nehmen Zeichen- und Malibun-
gen, die sich mit geometrischen Formen beschiftigen, einen relativ groen Raum
ein. Der entscheidende Unterschied zu den Konzeptionen des 19. Jahrhunderts
liegt in der Zielbestimmung der naturalistischen Abbildung. Um dort hin zu ge-
langen, mussten die Schiiler von der ersten Klasse an Zeichnen tiben. Dabei war
es selbstverstandlich, dass man an die Elementariibungen, die seit Pestalozzi die
Zeichenkonzeptionen bestimmen, ankniipfte.

Abb.1: Stuhlmann (1876) Abb. 2: Schwartz (1903)

Aus heutiger Sicht erscheinen die Unterschiede zwischen diesen beiden Schiiler-
arbeiten marginal. Ein Phdnomen, auf das in der Rezeptionsgeschichte meines
Erachtens bisher kaum hingewiesen wurde.

In seiner Rede »Zeichnen und Formenc, die Gotze 1901 auf dem ersten Kunst-
erziehungstag hielt, steht neben seiner Forderung, den Zeichenunterricht zu den
»Hauptfachern« zu zahlen, ein systematischer Zeichenkurs: »Der Schiiler muf}
lernen, selbststiandig die Natur und die Gegenstdnde seiner Umgebung nach Form
und Farbe zu beobachten und das Beobachtete einfach und klar darzustellen. Je-
der Lehrer muss zeichnen kénnen und auler einer gebildeten Anschauung kréfti-
ge kiinstlerische Interessen besitzen.«'" Gemeint ist ein »Naturzeichenlehrgangs,
der Uber die Beobachtung zur Selbsttétigkeit der Schiiler fiihren soll. Ziel ist die
Fahigkeit der genauen zeichnerischen Darstellung. Gleichzeitig proklamiert Got-
ze selbstverstandlich eine Analogie zwischen Kind und Kiinstler. In seiner kurzen
Schrift »Zur Reform des Zeichen-Unterrichts« schreibt er: »Das Kind ist in hohem
Malle kiinstlerisch beanlagt; sein geistiges Leben besteht zum grofsen Teil aus
intensiver kinstlerischer Thatigkeit.« Und im néchsten Satz folgert er: »Daraus
erwdchst der Schule, die eine harmonische Erziehung erstrebt, die Aufgabe, die
jedem Menschen verliehene Anlage zur Genussfihigkeit fiir das Schone in Natur
und Kunst auszubilden und die produktive Begabung fiir Kunst zu entwickeln.
Die asthetische Bildung, die edle Bediirfnisse weckt und die ideale Freude am
Konnen erzeugt, darf nicht langer das Stiefkind der modernen Bildung bleiben,
sondern muss Allgemeinbesitz des Volkes werden.« Und dhnlich wie Lichtwark in

11 Goétze 1901, S. 141

141



142

Helene Skladny

seinem Vortrag »Der Deutsche der Zukunft« entwickelt G6tze hieraus auch eine

gesellschaftliche Utopie: »Die Kunst ist eine soziale Erscheinung; sie erhebt und

einigt die Menschen.«'?

Als Fundament der Reformpéadagogik gilt die Auffassung der Kindheit als krea-
tiver Lebensform. Diese Setzungen gehen auf Rousseaus romantische Auffassung
der Kindheit zurlick. Wenn diese »Entdeckung« auch fiir alle anderen reformpad-
agogischen Gruppierungen mafgeblich war und noch ist, so hat sie sich, beson-
ders fiir die Kunstpadagogik, als kopernikanische Wende erwiesen. Zugespitzt hat
diese zu folgender Setzung gefiihrt:

« Das Kind besitzt eine natiirliche schopferische Potenzialitdt und Imaginations-
kraft, die sich in ihm entfaltet und nach auflen drangt. Diese Schaffens- und
Gestaltungskraft bringt das Kind in die Néhe des (primitiven) Kiinstlers oder
setzt es ihm gleich.

e Wenn es so ist, dass das Kind das kreative Potenzial d4hnlich dem eines Kiinst-
lers besitzt und dieses zuerst durch seine Schulbildung und dann durch sein
Erwachsenwerden wieder verliert, hat der Kunstunterricht seine Lehrfunktion
aufzugeben.

« Da im Kind bereits alles vorhanden ist und nach freiem Ausdruck drangt, be-
darf es keiner Belehrung durch einen Erwachsenen. Vielmehr verkehren sich
die Rollen. Der Erwachsene erhdlt durch die unverstellte Schopferkraft des
Kindes die Moglichkeit, an sein verschiittetes Potenzial anzuknipfen, also
vielmehr durch das Kind zu lernen. Er hat also einen Rahmen zu schaffen, in
dem freier &sthetischer Ausdruck erméglicht werden kann.

Gotze war einer der ersten, der sich auch inhaltlich vom Zeichenunterricht des

19. Jahrhunderts zu [6sen begann. Nachdem er und seine Mitstreiter den Zeichen-

unterricht von ausufernden mechanischen Ubungen befreiten, suchten sie nach

weiteren Moglichkeiten einer kindgerechten Kunst-Pddagogik. Der Mythos vom

Kiinstlerkind, der sich im Zuge der Reformbewegung als »Rettungspadagogik«'

in Zeiten der grassierenden Krise gezeigt hatte, stiel8 in der Schulpraxis allerdings

schnell an Grenzen. Nicht nur, dass er einen entwicklungspsychologischen Nach-
weis schuldig blieb, er wurde praktisch gar nicht in letzter Konsequenz umge-
setzt. Die erklarte Orientierung an der Kunst der Gegenwart bezog sich in erster

Linie auf den Naturalismus. Um diesem Kunstverstindnis nachzukommen, war

man auf systematischen Unterricht angewiesen. Naturalismus und (deutscher) Im-

pressionismus sind auch die letzten Kunstrichtungen, die mit den Konzepten der

Kunsterziehungsbewegung vereinbar waren. Da sich die Kunst spétestens seit der

Dadabewegung von jeder Norm [6ste, blieb dem Kunstunterricht, der am Postulat

des »Kiinstlerkindes« festhalten und an die Gegenwartskunst ankniipfen wollte,

bald nur noch der Prozess bzw. die dsthetische Erfahrung.

12 Gotze 1897, S. 3
13 Skiera 2003, S. 50ff.



Sind Kinder Kiinstler?

5 Am Tropf der Kunsterziehungsbewegung

»Wie distanziert und kritisch reflektiert auch immer, wir hdngen am Tropf der einst
so optimistischen Kunsterziehungsbewegung, und mégen uns dafiir hassen.«™

Wenn es so ist, um im Bild von Gerd Selle zu bleiben, dass die Kunstpadagogik
per »Dauerinfusion« mit Substanzen versorgt wird, die auf eine Gber 100 Jahre
zurlickliegende »Diagnose« zuriickgehen, wére eine Reflexion dringend empfoh-
len. Es geht darum, das ererbte Bild des Kiinstlerkindes zu entmythologisieren,
um es neu mit aktuellen Forschungsergebnissen und Vorstellungen von Kunst,
Padagogik, Psychologie und Gesellschaft ins Verhéltnis zu setzen.

Warum, so kénnte man fragen, tut sich die Kunstpadagogik mit dieser Aufarbei-
tung so schwer? Warum kann sie sich von der als Mythos entlarvten Analogie von
Kind und Kiinstler nicht trennen? Besteht etwa die Angst, hinter die Errungenschaf-
ten der Kunsterziehungsbewegung in einen mechanischen, formalen Unterricht zu-
riickzufallen, der dem Anspruch dsthetischer Erziehung und Bildung verfehlt?

Wahrend in der wissenschaftlichen Padagogik und der Entwicklungspsycholo-
gie der durch die Reformbewegung entstandene Mythos des Kiinstlerkindes schon
lange kritisch hinsichtlich seines historischen Kontextes aufgearbeitet wurde, ist
er sowohl im allgemeinen gesellschaftlichen Bewusstsein als auch in der kunstpa-
dagogischen Theorie und Praxis immer wieder neu zu finden.

Eine ev. Kirchengemeinde wirbt beispielsweise fir eine »Kinderkunstaktion
zum Thema Multikulturelle Welt« unter der Uberschrift »Kinder sind Kiinstler«.
Darin heif8t es: »Die Kinderkunstaktion wird sich auf spielerische und kreative
Weise mit den kulturellen Ahnlichkeiten und Unterschieden auseinandersetzen,
die unsere Gesellschaft zunehmend pragen: Mit Objekten, Bildern und Aktionen
wollen wir uns der spannenden und manchmal auch schwierigen Erfahrung des
Fremden und des Eigenen in der Begegnung ndhern.« Und weiter: »Prdsentieren
werden die kleinen Kiinstler ihre Werke dann im Rahmen einer Vernissage.«'

Die grundsétzliche Gleichsetzung von Kind und Kiinstler ist z. B. auch im Ber-
liner Rahmenlehrplan fiir die Grundschule (Kunst) zu finden. Hier wird davon
ausgegangen, dass zwischen den Strategien der Gegenwartskunst und dem Spiel
von Kindern eine Analogie besteht. Weil das so sei, wendeten Kinder dhnliche
Verfahren wie Kiinstler an und hatten weiterhin einen unmittelbaren, rezeptiven
Zugang zu Werken der zeitgendssischen Kunst. Diese Setzung findet sich u. a.
in folgendem Passus: »Anregungen fiir dsthetisch-kiinstlerisches Handeln finden
Lehrerinnen und Lehrer wie Schilerinnen und Schiiler besonders in der Gegen-
wartskunst. Diese bezieht sich auf die Welt, die auch die Lebenswelt des Kindes
sein kann. Zeitgendssische Kiinstlerinnen und Kiinstler nutzen bei ihrer Arbeit
Strategien und Verfahren, die denen dhneln, die die Schiilerinnen und Schiiler
aus dem Spiel kennen. Die Schiilerinnen und Schiiler begegnen daher zeitgema-

14 Selle 2004, S. 20
15 Vgl. z. B. Skiera, Oelkers, Ullrich
16 derwesten.de/nachrichten/staedte/essen/sued/2009/3/30/news

)



144

Helene Skladny

Ren kinstlerischen Ausdrucksformen oft mit groBer Neugier und Offenheit. Die
Zeit bis zum Einsetzen der Vorpubertdt sollte deshalb genutzt werden, um den
Schiilerinnen und Schiilern vielféltige Erfahrungen mit zeitnahen kiinstlerischen
Ausdrucksweisen zu erméglichen.«'”

Auch Helga Kdmpf-Jansen postuliert in ihren Thesen zum &sthetischen Lernen
Folgendes: »Da dsthetisches Lernen heute alle denkbaren Analogien zu kiinstle-
rischem Tun aufweist, miissen Lernprozesse auch vom ersten Tag an auf Begeg-
nungen und Erfahrungen mit Kunst angelegt sein. Solange sie (die Kinder) noch
nicht rigiden formaldsthetischen Zwéngen unterworfen sind, arbeiten sie namlich
im traditionellen Verstandnis vollig »unorthodox« und haben keine Probleme, sich
den Werken der Kunst des 20. Jahrhunderts anzunahern.«'®

Dass es sich bei den Produkten von Kindern um »Kunst« handelt, wird in eini-
gen kunstpadagogischen Publikationen selbstverstandlich vorausgesetzt. So u. a.
in der Publikation »Kinder machen Kunst mit Medien«."

Ein Blick auf den aktuellen kunstpddagogischen Diskurs, der sich u. a. an den
Themen: Bildungsstandards, Kanonisierung, Kompetenzen usw. entziindet, ver-
fallt an vielen Stellen in eine Polarisierung. Man gewinnt den Eindruck, dass die
Seite der Kunst (mit dem Anspruch auf freien Ausdruck, Sinnlichkeit und &stheti-
scher Erfahrung) mit der Seite der Pddagogik (mit dem Anspruch einer didaktisch-
methodischen und auch auf Inhalte im praktisch-produktiven und theoretischen
Umgang mit Kunst und Asthetik) in einen erbitterten Streit geraten ist.

Nicht erst Klaus Mollenhauers Resiimee, dass »das Verhaltnis von Kunst und
Padagogik schon immer gliicklos war«?® sollte zu einer kritischen Aufarbeitung
des kunstpadagogischen Erbes anspornen.

Literatur

Gotze, Carl: Zeichnen und Formen. In: Kunsterziehung. Ergebnisse und Anregungen
des Kunsterziehungstages in Dresden am 28. und 29. September 1901. Leipzig
1902, S. 141

Gotze, Carl: Zur Reform des Zeichen-Unterrichts. In: Lehrervereinigung fiir die Pfle-
ge der kiinstlerischen Bildung. Hamburg 1897, S. 3

Gotze, Carl: Das Kind als Kiinstler. In: Lehrervereinigung fir die Pflege der kiinstleri-
schen Bildung. Hamburg 1898

Gréber, Hermann: Urteile von Augendrzten iber das Liniennetz- Punktnetz- und
Strickmuster. In: Zeitschrift des Vereins deutscher Zeichenlehrer. VII Jg., Nr. 15,
1880.

http://www.derwesten.de/nachrichten/staedte/essen/sued/2009/3/30/news-
115810348/detail.html (2.12.2009)

17 Berliner Rahmerlehrplan, Grundschule, Kunst, 2004, S. 17
18 Kéampf-Jansen 2002, S. 253

19 Oelkers 2005

20 Mollenhauer, 1990, S. 3



Sind Kinder Kiinstler?

Kampf-Jansen, Helga: Asthetische Forschung. Wege durch Alltag, Kunst und Wissen-
schaft — Zu einem innovativen Konzept dsthetischer Bildung. Kéln 2002.

Key, Ellen: Das Jahrhundert des Kindes. Weinheim/Basel 2000.

Kirchner, Constanze: Kind und Kunst. Annotationen zu aktuellen Forschungsaspek-
ten. In: Kirschenmann, Johannes/Schulz, Frank/Sowa, Hubert (Hrsg.): Kunstpadago-
gik im Projekt der allgemeinen Bildung. Miinchen 2006, S. 199

Liith, Nanna/Mérsch, Carmen (Hrsg.): Kinder machen Kunst mit Medien. Miinchen 2005

Ministerium fir Bildung, Jugend und Sport des Landes Brandenburg und der Senats-
verwaltung fir Bildung, Jugend und Sport Berlin (Hrsg): Rahmenlehrplan Grund-
schule, Kunst Schuljahr 2004/05. Berlin

Mollenhauer, Klaus: Die vergessene Dimension des Asthetischen. In: Lenzen (Hrsg.):
Kunst und Pidagogik. Erziehungswissenschaft auf dem weg zur Asthetik? Darm-
stadt 1990, S. 7

Oelkers, Jiirgen: »Erziehung vom Kinde aus.« Uber die Macht pidagogischer Bilder.
In: Seyfarth, Skiera (Hrsg.): Reformpadagogik und Schulreform in Europa Bd. 1.
Hohengehren 1996, S. 186

Oelkers, Jirgen: Reformpéddagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. Miinchen 2005

Schwartz, Christian: Neue Bahnen. Ein Lehrplan fir den Kunstunterricht an mehr-
klassigen Schulen nach modernen Grundsatzen. Hamburg 1903, Tafel 4

Selle, Gert: Das Eine oder das Andere. Uber eine minimalistische Didaktik der &s-
thetischen Irritation. In: BDK-Mitteilungen, Fachzeitschrift des Bundes Deutscher
Kunsterzieher e. V. Heft 3/03, S. 4

Selle, Gert: Asthetische Erziehung oder Bildung in der zweiten Moderne? Uber ein
Kontinuitdtsproblem didaktischen Denkens. Hamburg 2004

Skiera, Ehrenhard: Reformpadagogik in Geschichte und Gegenwart. Eine kritische
Einflihrung. Miinchen 2003

Skladny, Helene: Asthetische Bildung und Erziehung in der Schule. Eine ideenge-
schichtliche Untersuchung von Pestalozzi bis zur Kunsterziehungsbewegung.
Miinchen 2009

Sowa, Hubert: Asthetische Vision und Sinn fiir das Tunliche. Kunstpidagogik im real
existierenden Bildungssystem. In: Kirschenmann/Schulz/Sowa (Hrsg.): Kunstpada-
gogik im Projekt der allgemeinen Bildung. Miinchen 2006, S. 222

Stern, Fritz: Kulturpessimismus als politische Gefahr. Stuttgart 2005

Ullrich, Heiner: Das Kind als schopferischer Ursprung. Studien zur Genese des ro-
mantischen Kindbildes und zu seiner Wirkung auf das padagogische Denken. Bad
Heilbrunn 1999

Stuhlmann, Adolf: Der Zeichenunterricht in der Volks- und Mittelschule. Ein metho-
disch geordneter Lehrgang, Vierter Theil: Das freie Zeichnen nach kérperlichen
Gegenstanden. Hamburg 1876, Tafel 14

Abbildungen

Abb. 1: Schwartz, Christian: Neue Bahnen. Ein Lehrplan fiir den Kunstunterricht an
mehrklassigen Schulen nach modernen Grundsdtzen. Hamburg 1903, Tafel 4
Abb. 2: Stuhlmann, Adolf: Der Zeichenunterricht in der Volks- und Mittelschule.
Ein methodisch geordneter Lehrgang, Vierter Theil: Das freie Zeichnen nach
korperlichen Gegenstanden. Hamburg 1876, Tafel 14






Christian Demand

Eulen nach Alfter tragen — ein Misstrauensantrag

1

Da ich fest davon ausgehe, dass die folgenden, bewusst polemischen und ganz
sicher nicht erschépfenden Anmerkungen zum Selbstverstandnis der zeitgendssi-
schen Kunstpadagogik bei den meisten einschlagig konditionierten Lesern heftige
Abwehrreflexe auslosen werden, ist es vielleicht sinnvoll, wenn ich in diesem
Fall als Autor ausnahmsweise einmal nicht hinter die distanzierende Oberfldche
des gedruckten Wortes zurlicktrete, sondern ein paar personlich biographische
Angaben vorausschicke. Die wichtigste zuerst: Ich bin weder gelernter noch un-
gelernt praktizierender Kunstpadagoge. Ich verfiige also liber keinerlei praktische
Erfahrung in diesem Fach und bin zugleich, wie ich gerne zugebe, iiber die Bin-
nendiskurse der Disziplin nur sehr unzureichend informiert. Meine Anmerkun-
gen verdanken sich also dem Blick aus der AuBenperspektive, allerdings keiner
vollstindig selbstgeniigsamen. Zum einen komme ich aus einer Kunsterzieher-
familie — meine Eltern haben Ende der 1950er-Jahre Lehramt an der Miinchner
Kunstakademie studiert und spater am Gymnasium unterrichtet. Ich bin also in
einem weltanschaulichen Gravitationsfeld sozialisiert worden, das dsthetischer
Bildung einen hohen Stellenwert einrdumte und ich profitiere davon bis heute.
Von Schwellen- und Beriihrungsdngsten in Hinblick auf Bildende Kunst oder gar
von Kunstfeindschaft kann in meinem Fall also keine Rede sein. In meiner aka-
demischen Heimat, der Philosophie, oder genauer der philosophischen Asthetik,
gibt es zudem grofRRe thematische Schnittmengen, etwa bei der auch fiir die Kunst-
padagogik zentralen Frage, inwieweit die spezifischen Erlebnisinhalte, die wir
gemeinhin unter den Begriff der dsthetischen Erfahrung subsumieren, ihrerseits
begrifflich erfassbar und somit diskursiv vermittelbar sind oder nicht. Und auch
in der Kunstgeschichte, dem Fach, zu dem ich vor einigen Jahren gewechselt bin,
habe ich nicht nur stindig mit angehenden Kunstpddagog(inn)en zu tun, sondern
bin dariiber hinaus selbst als Vermittler von Kenntnissen und Fertigkeiten tdtig, die
sich im Umgang mit der bildenden Kunst bewédhren missen. Dass ich dennoch
nie wirklich das Bediirfnis versplrt habe, in ein interdisziplindres Gesprach mit
den Vertretern der Kunstpadagogik einzutreten, die der Offentlichkeit gegentiiber
als Sachwalter ihres Fachs auftreten, ja dass ich einer ndheren Begegnung norma-
lerweise sogar bewusst aus dem Wege gehe, hat mit ein paar Eigentimlichkeiten
dieses Auftritts zu tun, die nun wiederum bei mir heftige Abwehrreflexe ausl6-
sen.!

1  Siehe dazu auch Demand 2007b



148

Christian Demand

2

Ich will versuchen, meine Vorbehalte in den Kategorien der ethischen Generalfra-
ge zu fassen, die diesem Aufsatzband als Leitmotiv zugrunde liegt: Dass jegliche
padagogische Tatigkeit, ungeachtet aller unterschiedlichen Einzelinhalte, wesent-
lich mit Verantwortung zu tun und deshalb auch eine ethische Dimension hat,
diirfte unstrittig sein. SchlieRlich ist das Lehrer-Schiiler-Verhdltnis, die klassische
Grundkonstellation jeder Form der Ausbildung oder Unterweisung, ob an der
Schule, im Handwerk, an einer Akademie, Universitat oder sonst wo, wesentlich
ein Abhdngigkeitsverhdltnis, und zwar ein asymmetrisches. Es mag als Ausweis
sokratischer Bescheidenheit gelten, wenn man sich als Padagoge bemiiht, diesen
Umstand nicht liberzubetonen. Aber das dndert nichts daran, dass jede Lehre, die
sich selbst ernst nimmt, de facto einen doppelten Expertisevorsprung fiir sich in
Anspruch nimmt. Die Basis der Legitimation des Lehrenden besteht erstens in der
Feststellung, dass er etwas substanziell besser kann oder weils als der andere und
zweitens in der Behauptung, dass er zugleich auch weil}, wie sich dieses Kompe-
tenzgefille ausgleichen ldsst.

Man kann das besondere Verhiltnis von Lehrern und Schiilern deshalb auch als
Vertragsverhaltnis interpretieren — was, nebenbei, den Vorteil hat, dass man auf
dieser Ebene noch keine der in der Kunstpadagogik so beliebten, in ihrer Geltung
aber meist hochst fragwiirdigen anthropologischen Fundamentaltheorien bemd-
hen muss. Selbst dort wo nicht, wie etwa im Falle einer Handwerkslehre, zwei
Parteien ein durch Vertrag ausdriicklich geregeltes Rechtsverhiltnis eingehen, fir-
miert der Lehrende doch als Anbieter der Dienstleistung »Expertisevermittlungs,
der Schiiler als sein Kunde oder, in einer weniger 6konomischen Begrifflichkeit,
als sein Klient. Fiir unsere Fragestellung ist bedeutsam, dass der Kunde bzw. Klient
sich in der Regel in der schwicheren Position befindet, weil er mangels eigener
Expertise nur zu einem gewissen Teil selbst einschétzen kann, ob der behauptete
materiale Kompetenzvorsprung, der ja zentraler Bestandteil des Ausbildungsver-
trags ist, wirklich besteht. Da er meist zugleich ebenso wenig in der Lage sein
wird, die Angemessenheit der padagogischen Mittel in Bezug auf den Ausbil-
dungszweck zu beurteilen, ist er strukturell zu einem standigen Vertrauensvor-
schuss gezwungen. Er muss, sofern er iberhaupt etwas lernen will, zugleich ler-
nen, sein eigenes Urteil zuriickzustellen und sich den Anweisungen des Experten
zu fligen. Das gilt wohlgemerkt unabhédngig davon, ob das damit ausgesprochene
Vertrauen nun gerechtfertigt war oder nicht: Ausbildung kommt ohne diese be-
sondere Form der freiwilligen Urteilsenthaltung schlichtweg nicht aus.

Dieses strukturelle Ungleichgewicht der Kréfte erlegt dem Lehrenden eine be-
sondere Verantwortung auf. Da er mehr kann und mehr weil$ als seine Schiiler,
hat er u. a. die Pflicht, (iberzogenen Erwartungen entgegenzutreten und Art und
Umfang seiner padagogischen Dienstleistungen und damit den méoglichen Ertrag
des Unterrichts so realistisch wie méglich zu schildern — denn Lebenszeit ist eine
duRerst kostbare Ressource. Dieses Gebot der Fairness kollidiert nun allerdings



Eulen nach Alfter tragen. Ein Misstrauensantrag

mit den allgemeinen Rahmenbedingungen des Ausbildungsmarktes. Schliellich
stehen auch Pddagogen dort als Anbieter in einem Konkurrenzverhdltnis und das
nicht nur zu den eigenen Fachkollegen. Sie konkurrieren dariiber hinaus mit dem
unendlich grollen padagogischen Angebot anderer Wissens- und Kenntnisfelder
um Schiiler wie auch um gesellschaftliche Anerkennung und die damit verbunde-
nen institutionellen und wirtschaftlichen Ressourcen. Von der Seite der Anbieter
padagogischer Dienstleistungen aus gesehen, ist es also vorteilhaft, die Relevanz
des eigenen Lehrangebots nach allen Richtungen hin so grol8 wie irgend méglich
erscheinen zu lassen.

Das bringt mich zu meiner ersten These: Die meisten programmatischen Einlas-
sungen zlinftiger Kunstpddagogen erwdhnen die verdienstvolle Weitergabe tradi-
tioneller gestalterischer Kulturtechniken wie etwa des Modellierens oder Zeich-
nens nach der Natur, von denen der Kunst- und Werkunterricht historisch seinen
Ausgang nahm, und nach denen, unabhéngig von den &sthetischen Paradigmen-
wechseln des aktuellen (und des kiinftigen) Kunstbetriebs, zweifellos stets eine
Grundnachfrage bestehen wird, mit erstaunlicher Beildufigkeit. Stattdessen rekla-
mieren sie die von ihrem Fach angebotenen, hermeneutischen Hilfestellungen
zum verstindnisvollen Umgang mit zeitgendssischer Kunst als ihr eigentliches
Kerngeschdft. In der Regel schildern sie die individuelle wie auch gesamtgesell-
schaftliche Bedeutung dieser besonderen Expertisetransferleistung dabei in derart
dramatischer Uberhéhung, dass man sich unwillkiirlich die Frage stellt, ob denn
das in dem dergestalt angesonnenen padagogischen Vertrag enthaltene Verspre-
chen auf einem so prosaischen Planeten wie dem unseren iberhaupt einldsbar
ist.

Auf der Suche nach einem maoglichst aktuellen Beispiel habe ich ad hoc mei-
ne nicht allzu methodisch gefiihrte, aber doch recht umfangreiche elektronische
Sammelmappe zum Thema Kunstpddagogik gedffnet und den jiingsten Eintrag
herausgesucht. Es handelt sich dabei um den Internetauftritt des Instituts fiir das
kinstlerische Lehramt der Akademie der Bildenden Kiinste Wien, auf die mich
ein befreundeter Kunstpadagoge — es gibt ihn wirklich! — unlangst aufmerksam
gemacht hat. Auf der Suche nach Informationen Gber das Ausbildungsprofil des
IKL erfahrt man dort, dass das Institut derzeit drei Studienrichtungen anbietet:
Bildnerische Erziehung, Textiles Gestalten und Werkerziehung. Das sind alles
ehrenwerte Berufe mit langer Tradition, deren Sinn und Berechtigung ich keines-
wegs in Frage stellen mochte. Ich frage mich allerdings, weshalb sie mit folgender
hochtrabender Praambel angepriesen werden miissen:

»Demokratische Gesellschaften und die Strukturen, die diese definieren, haben
in den letzten Jahren fundamentale soziale, 6konomische, politische und techno-
logische Verdnderungen erfahren. Die Konsequenzen dieser Veranderungen sind
weit reichend und durchdringen alle Bereiche gesellschaftlichen Handelns. Ein
zentraler Aspekt davon wird gemeinhin mit der Kulturalisierung der Gegenwart
berschrieben. Diese Kulturalisierung meint die Durchdringung von zusehends
allen Spharen des Alltaglichen mit kulturellen Herausforderungen, Aufgaben und

149



Christian Demand

Themen und weist daher Kunst und Kultur grundlegend neue Funktionen zu, die
tiber die traditionellen Begriffsfelder hinausgehen. Der Umgang mit Kunst und
Kultur wird heute als eine Grundtechnik gesellschaftlicher Anforderungen ver-
standen und kulturelle Kompetenz als die Grundlage fiir Handlungsfahigkeit in
gegenwartigen Gesellschaften. Kultureller Bildung kommt daher sowohl im insti-
tutionellen als auch aulRerinstitutionellen Bereich eine zentrale Rolle zu, da diese,
wenn sie gesellschaftlich wirksam sein will, auf die Schaffung emanzipatorischer
Handlungsfihigkeit zielt. Effektive kulturelle Bildung muss emanzipatorisch wir-
ken und jene Kompetenzen vermitteln, die es erlauben, mit kulturellen Artikula-
tionen und Zeichen gleichzeitig auf produktiver, reflexiver und kommunikativer
Ebene umgehen zu kénnen.«?

Zweierlei sticht an diesem Text unmittelbar ins Auge — erstens: Er ist aus dem-
selben wolkigen Prosastoff gewirkt, aus dem hierzulande traditionellerweise
die rhetorischen Bordiiren fiir Fest- und Jubildumsveranstaltungen aller Art ge-
macht werden und der dariiber hinaus vor allem im Bereich der akademischen
Drittmittelantragsstellung Anwendung findet. Die Behauptungen sind pauschal,
die Begriffe unscharf, logische Folgebeziehungen werden suggeriert aber nicht
eingelost, Belege fehlen vollstindig. Der Text hat sich, zweitens, terminologisch
malilos aufgeplustert und er zelebriert iiberdies eine ironiefreie Wichtigtuerei, die
offenbar ohne jegliche Selbstzweifel den Eindruck erwecken méchte, es gehe bei
der kunstgerechten Ausbildung von Kunstpddagogen um nichts weniger als um
den Fortbestand unserer Gesellschaft. Hier wird, um mit Lichtenberg zu sprechen,
Wind gemacht, als wére der Papst mit Drillingen niedergekommen.

Dieser Wind ist beileibe keine Wiener Spezialitdt, er blast vielmehr recht hau-
fig, wenn die professionelle Kunstpadagogik sich irgendwo im institutionellen
Einzugsbereich des westlichen Kunstbetriebs &ffentlich positioniert. So wurde
etwa im Jahr 2006 zum UNESCO World Congress of Arts in Education im por-
tugiesischen Viseu eine programmatische Erklarung verbreitet, in der die Wiener
Formulierungen noch um ein gutes Stiick tiberboten werden. Kunstpadagogische
Aktivitdten, so konnte man da lesen »both transmit and transform culture through
the humanizing languages of the arts«. Ein halbes Jahrhundert, hiel8 es weiter,
habe die Zunft Lehrplane und Inhalte nach dem Prinzip »cooperation, not com-
petition« entwickelt — als Kunsthistoriker kann man an dieser Stelle Michelangelo
lauthals lachen héren! — und das mit durchschlagendem Erfolg: »We are now
ready to respond proactively to the diverse social and cultural needs of our world.
In response to the urgent crises of our times, we embrace the challenge to make
our exceptional resources available to governments and educational communi-
ties across the globe.«?

2 Akademie der Bildenden Kiinste Wien
3 World Alliance of IDEA ISME and InSEA 2006



Eulen nach Alfter tragen. Ein Misstrauensantrag

3

Die Kunstpadagogik als globales Kriseninterventionsteam im Dienst der internati-
onalen Staatengemeinschaft — ich weil} ja nicht, wie dieses Giberspannte Szenario
auf Insider wirkt, mich lasst es vor allem daran denken, wie klein doch der Schritt
vom Erhabenen zum Lacherlichen ist. Wer das einschldgige Schrifttum, nicht zu-
letzt auch aus dem Gebiet der ambitionierten Museumspadagogik und Kunstthe-
rapie, auch nur halbwegs kennt, ist zweifellos bereits selbst auf zahlreiche dhn-
lich abstruse Beispiele gestolien — die Literatur quillt davon tiber. Wir kénnen also
gleich zur naheliegenden Anschlussfrage weitergehen: Welches sind die Griinde
fir den latenten Hang zum universal Missionarischen, der einem hier entgegen-
schlagt? Individualpsychologische Erklarungen fiihren in diesem Fall vermutlich
nicht sehr weit. Die ausiibenden Kunstpadagogen, die ich persénlich kenne und
noch mehr die angehenden, die an meinen Seminaren teilnehmen, machen mir
jedenfalls nicht den Eindruck, als fiihlten sie sich von sich aus zu Aufgaben von
solch kolossaler Tragweite berufen. Im Gegenteil. Viele von ihnen scheinen mir
eher chronisch in ein unseliges Legitimationsgefecht mit einer von ihnen als tiber-
wiegend geist- und kulturfeindlich erlebten Umwelt verstrickt, der gegeniiber sie
stdndig auf’s Neue ihre Daseinsberechtigung nachweisen zu missen glauben.
Und vielleicht ist das ja auch schon ein Teil der Antwort. Denn natlrlich steigt
die Versuchung, eine grol’sprecherische Auendarstellung zu wahlen, je gerin-
ger die gesellschaftliche Grundakzeptanz einer Disziplin ist bzw. fir je geringer
ihre Vertreter sie erachten. Allerdings gehe ich in diesem Fall wohlgemerkt nicht
etwa von einem bewussten Etikettenschwindel aus. Die Kunstpddagogen, die ich
kenne, erscheinen mir allesamt unbedingt seri6s und diese Seriositdt hat auch ein
solides, ideelles Fundament: Es ist der staunenswert kritikimpragnierte Glaube an
die wunderbare, beseligende, pazifizierende, bewusstseinserweiternde, wirklich-
keitserschliefende, volkserzieherische, wahrnehmungserweiternde und ideolo-
gietranszendierende Wirkungskraft der einen, wahren und einzigen Kunst.
Dieser Glaube und das von ihm befeuerte krypto-soteriologische Ostinato be-
gleitet die Kunstpiddagogik schon seit ihren Anfingen. Als im September 1901
der erste deutsche Kunsterziehungstag in Dresden zusammenkam?, um tber »die
Forderung der Kunst und ihre Verbreitung im Volke« zu diskutieren, wurde be-
reits mit denselben superlativischen Topoi gearbeitet: »Welch ein erhabenes Ziel
ist dies!« rief Oberbirgermeister Otto Beutler damals den Teilnehmern entgegen
und hoffte, dass daraus ein »wirklicher, groBer Segen flr unser Volk entspringen
wird«. Der geheime Schulrat Griillich, der als Vertreter des kgl. sachsischen Un-
terrichtsministeriums sprach, legte gleich noch einen drauf. Die Kunst, so meinte
er »soll ja nicht blof8 einzelne hervorragende Geister der Menschheit oder einzel-
ne Kreise des Volkes begliicken, nein, sie soll die ganze Erde, auch die Hiitte und
Seele des drmsten Mannes verkldren. Die Wissenschaft ist bloR fiir einen kleinen
Kreis Auserwahlter bestimmt, die Kunst fiir die groke Mehrzahl der Menschen;

4 Kunsterziehungstag 1/1901, 1902



52

Christian Demand

am wenigsten mochte ich den Miihseligen und Beladenen ihren Sonnenschein
entzogen wissen.« Beifall — verzeichnet das Protokoll an dieser Stelle. Wie bei
dem heterogenen Teilnehmerfeld aus Volksschullehrern, Stadtbauréten, Kiinstlern
und Museumsleitern nicht anders zu erwarten, gab es keine geschlossene Lehr-
meinung dariiber, wie der Volkserzieher den »Tempel der Kunst« am besten fiir
die Miihseligen und Beladenen &ffnet. Dennoch ldsst sich, was die Fragen nach
Notwendigkeit, Moglichkeiten und Ziel von Kunstvermittlung angeht, aus den
Einzelbeitragen ein kleinstes gemeinsames Vielfaches herausdestillieren, das sich,
im Anschluss an die von mir vorhin skizzierte padagogische Grundsituation, in
die Form eines klassischen Syllogismus bringen [asst.

Pramisse eins besteht, wie nicht anders zu erwarten, aus einer Defizienzthese.
Sie besagt in diesem Fall, dass die meisten Menschen durch die naturwidrigen
Rahmenbedingungen des Zivilisationsprozesses in ihrer Aufnahmefahigkeit fir
das Schone so deformiert seien, dass sie es ohne Anleitung anderer nicht einmal
mehr erkennen konnten, wenn sie direkt davor stiinden. Pramisse zwei bildet
das Paradigma von der Kunst als Endpunkt dsthetischer Optimierung. Ich meine
damit die Auffassung, nach der die Kunst gleichsam den krénenden Schlussstein
eines hierarchischen Stufenbaus aus zahllosen gestalterischen Prozessen darstellt,
in dem sich nach oben hin eine Sinnfiille anreichert, wie sie in den prosaischen
Niederungen des Alltagslebens nirgends zu finden ist. Diesem Ausnahmestatus
verdankt die Kunst ihre besondere Bedeutung als Gegenstand einer institutionell
geforderten Betrachtung und Verehrung. Die Konklusio aus den beiden Oberst-
zen lautet dann: Kunstpadagogik ist nétig und sinnvoll, denn sie macht die man-
nigfachen Deformationen der Sinnlichkeit namhaft und versetzt die Menschen
durch eine schrittweise, padagogisch begleitete Anndherung an das dsthetisch
Beispielhafte und kiinstlerisch Herausragende in die Lage, gute Gestaltung im
allgemeinen und die Kunst im besonderen wieder zu schatzen. Der dadurch er-
schlossene individuelle &dsthetische Gliicksgewinn ist wohlgemerkt keineswegs
ein Selbstzweck, sondern dient der gesamten Gesellschaft, denn &sthetisch erzo-
gene Menschen sind auf lange Sicht auch die besseren Mitmenschen.

4

Vielleicht sollte ich an dieser Stelle deutlich machen, dass es mir keineswegs
darum geht, mich tiber die Teilnehmer des Dresdener Kunsterziehertags lustig zu
machen. thr Kampf fiir mehr Bildungsgerechtigkeit im deutschen Kaiserreich war
ohne Frage ehrenwert und das penetrante Weltretterpathos, mit dem sie dieses
Vorhaben in der Offentlichkeit bewarben, kein Eigenfabrikat sondern der gingige
Ton in den meisten volkspadagogischen und lebensreformerischen Debatten der
Zeit — es gendigt, einmal kontrollhalber einen kurzen Blick auf die zahllosen Re-
den und Aufsdtze zum Schillerjahr 1905 zu werfen. Festzuhalten ist Gberdies, dass
die Expertise, die die Dresdener Tagungsteilnehmer weiterzugeben anboten, we-
niger in der Anleitung zu waghalsigen kulturtheoretischen Verrenkungen bestand,



Eulen nach Alfter tragen. Ein Misstrauensantrag

sondern schlicht und einfach darin, die Ausbildung der Urteilskraft ihrer Schiiler
durch Ausbildung derselben gestalterisch praktischen Fertigkeiten zu beférdern,
auf deren meisterlicher Beherrschung nach allgemeinem Konsens auch die Kunst
selbst beruhte. Dabei galt ihr fiirsorgliches Interesse vor allem den unterprivile-
gierten sozialen Schichten, denen man die Gelegenheit zu fachménnisch angelei-
tetem Zeichnen und Werken und damit die Méglichkeit geben wollte, sich durch
praktisches Tun ein Gebiet der Hochkultur zu erschlielfen, von dem sie in der
Regel ausgeschlossen waren. Bemerkenswert ist nun — und das wére meine zwei-
te These —, dass in der zeitgendssischen kunstpddagogischen Fachliteratur von
derart basalen Hilfestellungen eher am Rande die Rede ist, wahrend einem aber
praktisch auf jeder zweiten Seite mit wilder Emphase die krudesten &sthetischen
Mystizismen und padagogischen Heilsversprechen entgegenschlagen. Zwar wird
die Kunst heute natiirlich nicht mehr als die sinnliche Schauseite des Wahren
und Guten beworben. Stattdessen tritt sie nun als »individuelles >Laboratorium«
zur experimentellen Erforschung komplexer und dynamischer Selbst- und Welt-
erfahrungen« auf, widerstindig gegen »Verfligungswissen« und »fiir Bildungs-
prozesse unentbehrlich«®, oder man verklart die »Erkenntnis-Bilder der Kunst«
zu einem »Maoglichkeitsraum des Nichtdagewesenen«, in dem exklusiv eine
geheimnisvolle »fluide Intelligenz«® gedeihe und dhnliches mehr.” Es ist schwer
auszumachen, wie viele dieser von emphatischer Rhetorik umhillten Trivialita-
ten wiederum exklusiv im akademischen Habitat der Kunstpadagogik gedeihen.
Zeitgenossische Kunsttheorie hat diesbeziiglich ja leider nur allzu haufig einen
dhnlich windigen Zuschnitt. Auch dort hért man alle Nase lang, die Kunst er6ffne
»Rdume fiir das Spielerische, Phantasievolle, Zielungerichtete« und rette so die
vermeintlich verlorene »leib-sinnliche, geistig-spirituelle Ganzheit menschlicher
Wahrnehmung«?; oder es fiihren die angeblich »zutiefst verstérende([n] Erfahrun-
gen« mit zeitgendssischer Performancekunst zu einer »Verwandlung des anschau-
enden Subjekts«’; oder es wird die Hoffnung beschworen, (iber die »dsthetische
Arbeit« im Umgang mit der Kunst am Ende gar »das Wahrnehmen selbst zu einer
Kunst auszubilden«™. Die Essenz all dieser angestrengten Theoriegebilde ist in
der Regel die gleiche wie schon bei Herrn Schulrat Griillich: In der Kunst walten
ungeahnte Kréfte, die nirgends sonst zu finden und fiir eine freie und plurale
Gesellschaft unverzichtbar sind — »das Rohe und Gemeineg, hiels es weiland in
Dresden, »weicht vor der wahren Kunst scheu zuriicke.

5  Peters 2000, S. 233 u. 234

6  Kirschenmann 2004, S. 26 u. 27

7 Eine reichhaltige Auswahl einschldgiger Theoreme findet sich bei Kirschenmann/Schulz/
Sowa 2006. Zur kritischen Wirdigung der geistigen Bohrtiefe dieses Bandes siehe auch
Demand 2007a.

8 Bonnet 1999, S. 196 u. 202

9  Fischer-Lichte 2003, S. 160/156/151

10 Bockemiihl 2002, S. 218 u. 220

(O8]



Christian Demand

Diese inhaltliche Kontinuitdt wére nicht weiter problematisch, hétten sich nicht
in der Zwischenzeit in der bildenden Kunst grundstiirzende Entwicklungen er-
eignet und damit auch der Gegenstand der padagogischen Dienstleistung sich
radikal verandert. 1901 konnte man vielleicht noch gutherzig an einen Kollek-
tivsingular namens »wahre Kunst« glauben, eine Kunst, die wie von Zauberhand
fir jede Epoche einen passenden Stil auspragte, sodass man die wahre Kunst von
der falschen einfach dadurch unterscheiden konnte, dass man sie auf Qualititen
wie Zeitgemalheit und Wahrhaftigkeit hin Gberpriifte; eine Kunst, deren Ethos die
entsagungsvolle Vervollkommnung sehr klar benennbarer Fertigkeiten forderte,
eine Kunst, an deren Meisterleistungen sich jede andere Form der Gestaltung zu
messen und zu der man als Betrachter folglich aufzuschauen hatte; eine Kunst
auch, die, wenn man von einigen wenigen Grenzfillen absah, prinzipiell nach
einsichtigen Kriterien zu beurteilen und deren Produktion wie Rezeption damit
grundsdtzlich lehr- und lernbar waren. Auf all diesen Pramissen ruhte das hehre
Programm der Volkserziehung durch dsthetische Bildung.

Ein gutes Jahrhundert spater wird man wohl kaum mehr jemanden finden, der
einem dieses anspruchsvolle normative Gesamtpaket abnehmen wollte. Der zeit-
genossische Kunstbetrieb prasentiert sich als uniibersichtliches, radikal heteroge-
nes Pluriversum, in dem die unterschiedlichsten und gegensétzlichsten Positionen
miteinander um unsere Aufmerksamkeit konkurrieren, in der das programmatisch
Kontingente, bewusst Ephemere, Fragmentarische, Inkohdrente, Nur-Individuelle,
Widerspriichliche ebenso viel, wenn nicht mehr Raum einnimmt als das auf Be-
standigkeit angelegte, ohne dass sich aus dieser oder auch einer anderen Diffe-
renz eine verbindliche Wertbestimmung ableiten lieRe. Diese so unterhaltsame
wie ermiidende Betriebsamkeit, die allenfalls ein Geflecht kultureller Markte und
ein paar institutionelle Traditionen noch lose zusammenbhalten, gibt keinerlei Ver-
anlassung mehr, den Begriff der bildenden Kunst weiterhin in der emphatischen
Weise im Singular zu gebrauchen, wie das ehedem sinnvoll schien. Und am aller-
wenigsten gibt sie Anlass zu der Vermutung, der Kunst als solcher oder auch ihrer
Rezeption eigneten per se gesamtgesellschaftlich segensreichere Kréfte als etwa
Mode, Kino, Sport oder auch Popmusik.

5

Dass sich die Frage, was Kunst ist, nicht mehr allgemeinverbindlich beantwor-
ten ldsst, gehort deshalb heute zur kunstphilosophischen Erstsemesterausstat-
tung. Dass sich, was man nicht definieren kann, auch nicht in der Weise lernen
und lehren ldsst, wie das ehedem die Ziinfte und spéter die Akademien iiber
Jahrhunderte fiir sich in Anspruch nahmen (und wie es noch die Teilnehmer des
Dresdener Kunsterziehertages als selbstverstandlich voraussetzten), scheint sich
hingegen noch nicht wirklich herumgesprochen zu haben. Es ist nichtsdestowe-
niger wahr und es betrifft den Kern jeglicher kunstpadagogischer Programmatik.
Man muss sich nur einmal den Ausbildungsplan der Ecole des Beaux-Arts etwa



Eulen nach Alfter tragen. Ein Misstrauensantrag

zur Zeit Ingres” mit dem einer beliebigen deutschen Kunsthochschule von heute
vergleichen, um den Unterschied anschaulich vorgefiihrt zu bekommen. An der
Beaux-Arts war fiir alle Studenten der gleiche Kanon an Kenntnissen und Fer-
tigkeiten verbindlich und jeder Professor empfand es, unabhdngig von allen in-
nerakademischen Richtungsstreitigkeiten und seiner personlichen kiinstlerischen
Handschrift, als seine selbstverstandliche Aufgabe, ihn zu vermitteln. An zeitge-
nossischen Akademien wird zwar immer noch ein bunter Strauss unterschied-
lichster Facher angeboten, doch sind sie fiir die Studenten fast ausnahmslos fa-
kultativ. Jeder Klassenprofessor agiert bei der Festsetzung der Ausbildungswege,
-mittel und -ziele vollkommen autonom, ist also niemandem gegeniiber rechen-
schaftspflichtig. Gegensatzliche und widerspriichliche Lehrauffassungen sind
heutzutage deshalb auch nicht etwa die Ausnahme, sondern vielmehr die Regel.
Die Zugehdérigkeit zum Kollegium einer Akademie besagt nichts, aber auch gar
nichts tiber die Kunstauffassung, die der Einzelne dort vertritt. Das institutionelle
Drumherum bildet keine inhaltliche Klammer mehr, es dient vielmehr weitgehend
pragmatischen Zwecken, wobei der Glaube an die Notwendigkeit gebiindelter
Ressourcen zweifellos weit vor den Hoffnungen rangiert, die mit der Biindelung
von Lehrkompetenz (welcher Art auch immer) verbunden sein mogen.

An diesen Sachverhalt, den ich hier ausdriicklich nicht bewerten will, schlieft
meine letzte These an. Ich werde sie vorsichtshalber als Frage formulieren: Kénnte
es sein, dass die zeitgenossische Kunstpddagogik noch immer nicht die Konse-
quenzen aus der volligen Entgrenzung des Kunstbegriffs gezogen hat? Oder ge-
nauer: Wenn die Kunst kein tibersichtliches Singularunternehmen mehr ist, wenn
ihre Entwicklung wie ihre Bewertung nicht mehr dem tiber Jahrhunderte bewahr-
ten Prinzip der Sinnanreicherung durch stdndigen gestalterischen Komplexitts-
gewinn gehorchen, sondern eher als reichhaltiges Panoptikum héchst individu-
eller Zeichenwelten erscheint, welcher Art ist dann das Kompetenzgefille, das
die Kunstpadagogik auszugleichen verspricht? Worin genau besteht ihr padago-
gisches Versprechen und worauf griindet es sich? Wenn mich nicht alles tauscht,
besteht es derzeit vor allem in der Verheillung, den Schlissel zum Verstandnis
der geheimnisvollen und herausfordernden Werke bereit zu halten, die an die
Stelle der Kunst vor dem Paradigmenwechsel der Moderne getreten sind. Dies
ware in der Tat ein diskutabler Vorschlag, handelte es sich bei zeitgendssischer
Kunst tatsachlich um einen Gegenstand von unglaublicher Komplexitdt, zu des-
sen Verstandnis man eben nur Gber die Hilfestellung anspruchsvollster Kenntnisse
und Fertigkeiten gelangt. Dieser Auffassung méchte ich allerdings entschieden
entgegentreten. Zwar gibt es im zeitgendssischen Kunstbetrieb durchaus Positi-
onen, die man nur dann verstehen und damit addquat beurteilen kann, wenn
man gediegene Kenntnisse Uber historische und diskursive Verbindungslinien hat.
Aber auch wenn stindig das Gegenteil behauptet wird: Tatsdchlich stellt nur der
geringste Teil des Angebots das Publikum vor unlgsbare Rétsel. Der Reflexions-
aufwand, den die Begegnung mit Werken von so arrivierten Gréen Anselm Kie-
fer, Andreas Gursky, Jeff Koons, Sophie Calle, Cy Twombly oder auch Jeff Wall

U1



156

Christian Demand

erfordert, ist, wenn man sich erst einmal ein wenig mit den Gepflogenheiten des
aktuellen Kunstbetriebs vertraut gemacht hat, jedenfalls eher tiberschaubar. Und
was an hermeneutischen Handreichungen dariiber hinaus notwendig sein sollte,
stellt eine umtriebige Kunstpublizistik in der Regel schon bereit, bevor die Kunst-
padagogik mit ihrem schwerfélligen literarischen Apparat tberhaupt reagieren
kann.

Wias also genau ist der Gegenstand der Disziplin? Welchen Expertisevorsprung
beansprucht sie wem gegeniber? Wie begriindet sie ihren Vorrang als Lehrfach
gegeniiber konkurrierenden Angeboten wie beispielsweise der Kunst- und Kul-
turgeschichte oder den Bild- und Medienwissenschaften, aber auch gegeniiber
Kochen, Haushaltsmanagement, Yoga, Computer-Gaming oder Fliegenfischen?
Ich habe auf diese Frage bisher noch keine Giberzeugende Antwort erhalten. Aber
vermutlich ware sie mir auch gar nicht erst in den Sinn gekommen, wenn Kunst-
padagogen im offentlichen Diskurs nicht stindig monoman von der »Schaffung
emanzipatorischer Handlungsfahigkeit« und anderen zivilisatorischen Herkules-
taten delirieren wiirden, sondern sich stattdessen zur Abwechslung einmal wieder
auf ihr angestammtes Kerngeschéft und dessen Vertragsinhalte besinnen wiirden.
Das aber sind weder die Entwicklung und Vermittlung asthetischer Theorie, Se-
miologie, Soziologie, Psychologie oder auch Hermeneutik der Kunst — daftir gibt
es bekanntlich eigene, spezialisierte Wissenschaften, deren Ergebnisse zu popula-
risieren allenfalls eine Zusatzleistung kunstpadagogischen Unterrichts darstellen
kann —, sondern die praktische Anleitung zu individuellem gestalterischem Tun,
sprich: die hdchst anspruchsvolle Weitergabe der hochst anspruchsvollen mimeti-
schen Kulturtechniken, von denen sowohl Kunst und Kunsthandwerk als auch die
Kunst- und Werkerziehung ehedem einmal ihren Ausgang nahmen. Dass diese
Techniken, sofern sie nur entsprechend kunstvoll vermittelt werden, mindestens
ebenso bereichern und begliicken kénnen, wie alle konkurrierenden Lehrange-
bote, ist hinlanglich bewiesen. In welchem Masse sie auch fiir den zeitgendssi-
schen Kunstbetrieb weiterhin von Bedeutung sind, kann deshalb herzlich egal
sein — schliellich ist bislang noch niemand an einer Karriere als Konzeptkiinstler
gehindert worden, nur weil er zuvor zeichnen gelernt hatte. Es wiirde mich nicht
wundern, wenn die intellektuelle Entkrampfung, die ein solcher Akt bewusster
soteriologischer Askese nach sich zdge, auf Dauer allen Vertragsparteien gleicher-
mafen zugute kdme.



Eulen nach Alfter tragen. Ein Misstrauensantrag

Literatur

Akademie der Bildenden Kiinste Wien: Kiinstlerisches Lehramt. http://www.akbild.
ac.at/Portal/studium/studienrichtungen/kunstlerisches-lehramt (16.11.2009)

Bockemiihl, M.: Atmosphiren sehen. Asthetische Wahrnehmung als Praxis. In: Ma-
hayni, Z. (Hrsg.): Neue Asthetik. Das Atmosphirische und die Kunst. Miinchen
2002, S. 203-222

Bonnet, A.-M.: Kunst und Korper. Vom »Rausch der Sinne« zum weiflen Rauschen.
In: Liessmann, K. P. (Hrsg.): Im Rausch der Sinne. Kunst zwischen Animation und
Askese. Wien 1999, S. 171-206

Demand, C.: Kunstpidagogisches Repetitorium. Asthetikkolumne. In: Merkur. Deut-
sche Zeitschrift fiir europdisches Denken Heft 1, 61. Jahrgang (2007a), S. 51-56

Demand, C.: Nach dem Spiel ist vor dem Spiel: Fiir einen Ausstieg aus der astheti-
schen Apokalypse. In: BOKWE. Fachblatt des Berufsverbandes Osterreichischer
Kunst- und Werkerzieherlnnen 1/(2007b), S. 25-30

Fischer-Lichte, E.: Asthetische Erfahrung als Schwellenerfahrung. In: Kiipper, J./Men-
ke, C. (Hrsg.): Dimensionen dsthetischer Erfahrung. Frankfurt a. M. 2003,
S. 138-161

Kirschenmann, J.: Zwischen diskursivem Annahern und sprachlosem Ahnen ist der
Betrachter im Bild. In: BDK-Mitteilungen (2004) 2, S. 25-27

Kirschenmann, J./Schulz, F./Sowa, H. (Hrsg.): Kunstpddagogik im Projekt der allge-
meinen Bildung. Miinchen 2006

Kunsterziehungstag 1/1901 (Hrsg.): Kunsterziehung. Ergebnisse und Anregungen des
Kunsterziehungstages in Dresden am 28. und 29. September 1901. Leipzig 1902

Peters, M.: Erschriebene Grenz-Gange. Wahrnehmung und ihre sprachliche Trans-
formation in der Rezeption von Kunst. In: Gottlob, S., et al. (Hrsg.): Was ist Kritik?:
Fragen an Literatur, Philosophie und digitales Schreiben. Hamburg 2000,
S.231-246

World Alliance of IDEA ISME and InSEA: Joint Declaration of March 4, 2006.
http://www.idea-org.net/en/articles/World_Alliance_of_IDEA_ISME_and_InSEA

157






Hubert Sowa

Verantworteter Blick
Kunstpadagogik als hermeneutische Bildung
des Sehens

So I give you my eyes, and all of their lies
Please help them to learn as well as to see
So capture a glance, and make it a dance
Of looking at you looking at me

The Grateful Dead, Dark Throated Wind

Im Folgenden mochte ich in einer Weise von den Grundlagen der Kunstpada-
gogik sprechen, die im Begriindungsdiskurs der letzten Jahre moglicherweise
ungewohnt scheint, vielleicht sogar als spekulativ abgetan werden mag. Jedoch
scheint mir diese vom Weg der neueren Fachentwicklung abweichende und et-
was distanziertere Art der Besinnung notwendig zu sein, um im Sinne hermeneu-
tischer Begriindung zuriick zu der selbstverstindlichsten Grundlage zu finden,
die eine Kunstpddagogik im Projekt der allgemeinen Bildung zu tragen vermag:
Das Verhaltnis des Menschen zu Sichtbarkeit und Bild.

Zu weit hat der vor allem an den Hochschulen gefiihrte Diskurs, hat auch ein
groller Teil der neueren kunstpadagogischen Forschung vielerorts diese Grundla-
ge aus den Augen und unter den Fiilen verloren, hat sich in hoch getiirmte und
reflexiv selbstbeziigliche Metaphorik verstiegen und dabei den Bezug zur schuli-
schen Praxis ebenso vergessen wie die Ausweisung der Begriindungen, die unser
Fach im Rahmen des Projekts einer »allgemeinen Bildung« rechtfertigen.’

Auch wenn daher die folgende Besinnung weit ausholend erscheinen mag, ist
sie nichts desto weniger sehr eng auf die Praxis der Kunstpadagogik und den Fach-
diskurs bezogen, deutet dezidiert auf den Fokus dieser Praxis: Das sich-bildende
Sehen und - in der Zielperspektive — das gebildete Leben in der Sichtbarkeit, das
fahig ist, auf Sichtbares mit Sichtbarem zu antworten.?

1 Bildende Kunst

Die auszeichnende Besonderheit des Faches Kunst im Projekt einer allgemeinen
Bildung ist der Bezug zum Sehen. Gesehen wird zwar in der Tat auch in anderen
Fachern, Bilder werden auch in anderen Fiachern benutzt. Aber das Fach Bildende
Kunst nimmt sich des Sehens in anderer Weise an, stellt es in den Mittelpunkt.
Desgleichen sind mit Kunst durchaus auch andere Facher befasst (die Literatur,
die Musik, der Tanz, das Theater, die Geschichte, die Religion). Aber das Fach

1 Beispielhaft sei genannt: Pazzini 2008
2 Naher: Sowa 2008



160

Hubert Sowa

Bildende Kunst hat es in auszeichnender Weise mit jener Form der Kunst zu tun,
die sich wesentlich und nicht nur akzidentell auf das Sehen bezieht, sich im Sicht-
baren halt.

Eben damit wird sie der anthropogenen Grundlage gerecht, die substanziell die
»bildende« Kunst tragt und durchherrscht. Das Sichtbare ist der Bezugspunkt der
Kunst, die sich in einer komplexen geschichtlichen Entwicklung darauf bezieht
und in verschiedenen Weisen des Bildens darauf antwortet.® Erst in einer sehr
spaten Phase dieser Geschichte von Sehen und Bilden gerit diese Grundlage in
Vergessenheit — namlich da, wo die Kunst der Moderne sich als »absolut« ver-
steht, sich vom Sichtbaren 16st und sich in abstrakter Weise als eine rein kom-
munikative Aktivitat begreift. Dort verwandelt sie sich, wird zu einer Aktivitat des
kommunikativ-strategischen Setzens von konzeptuellen »Positionen«.

Damit aber 16st sie sich von ihrer anthropogenen Grundlage. In verhdngnisvol-
ler Weise zeigt sich diese Losldsung von der dezidiert »bildenden« Kunst durch
die Entwicklung der Kunst der Moderne: Mit den Tendenzen der entgrenzenden
medialen Expansion, der Konzeptualisierung, der kommunikativen und »strategi-
schen« Selbstbeziiglichkeit hat die Kunst der spaten Moderne selbst den ausge-
zeichneten Bezug zu Sichtbarkeit und Bild in Frage gestellt, namentlich in Beru-
fung auf Marcel Duchamp.

Der hochschulische Fachdiskurs zur »Bildenden Kunst« hat sich in den letz-
ten Jahrzehnten in immer einseitigerer und ausschlielllicherer Weise an der ge-
schichtlich aktuellen Kunst orientiert und ist deren Vorgaben gefolgt: unbefragt,
unbegriindet, undistanziert. Meines Erachtens hat er damit einen Weg eingeschla-
gen, der zu revidieren ist: Denn das Unterfangen der Kunstpddagogik hat sich
mindestens ebenso intensiv auf anthropologische Griinde zu beziehen wie auf
die geschichtlichen Formen der Kultur. Das ist eine Frage umfassender und nicht
nur tempordrer Verantwortlichkeit von »Bildung«.

Viele Entwicklungsformen der spaten Moderne sind im Gesamtkontext der Ge-
schichte der Bildenden Kunst nicht mehr als Sonderentwicklungen, die sich stets
nur negativ auf die selbstverstindliche Basis von Bild und Sichtbarkeit beziehen:
Selbst dort, wo sie diese am entschiedensten zu negieren scheinen oder sich in-
different zu ihr verhalten scheinen, nahren sie sich in Wahrheit immer noch von
ihr — gleichsam parasitar. Das sich immer wiederholende strategische displace-
ment vieler modernistisch-konzeptueller Kunstaktivitdten arbeitet sich in der lan-
gen Linie stets noch an der geschichtlichen und anthroplogischen Grundlage der
Bildenden Kunst ab, stoft sich von ihr ab.*

Dieser Absto8 wird nicht nur am biographischen Bildungsweg der wichtigsten
Kiinstler der Moderne sichtbar, die selbstverstandlich tief zu Hause waren im bil-
denden Sehen (um nur zu nennen: Cézanne, Picasso, Matisse, Duchamp, Kan-
dinsky, Brancusi, Moore, Giacometti, Chillida, ...), sondern deren Entwicklung

3 Vgl prinzipiell: Eibl-Eibesfeld 2007
4 Vgl. Sowa 1996



Verantworteter Blick

gar nicht zu verstehen ist ohne diese tief traditionelle Wurzel. Erst die vermessene
spatmoderne Behauptung einer »Kunst als Kunst« (Kosuth) hat die Dinge hier aus
dem Lot gebracht und zu verhdngnisvollen Missverstandnissen gefiihrt.

Die heute gefeierten Schiibe einer »Riickkehr« der Malerei oder der Skulptur
in den postmodernistischen Kunstdiskurs (etwa: nach 1980, nach 2000), griinden
sich keinesfalls in der »konzeptuellen« postduchampianischen Linie, sondern
eher in einem tief wurzelnden Traditionalismus, der auch an den Kunstakademien
nie verschwunden war. Sie folgen keiner konzeptuellen Strategie des ironischen
oder strategischen »Zuriicks« zur Sichtbarkeit, sondern setzen die nie verschwun-
dene Tradition der Bildenden Kunst erfolgreich fort.®

Im Blick auf diese traditionalistische und anthropologisch invariante Sub-Ge-
schichte der Moderne stiinde einer Kunstpadagogik heute wesentlich mehr Be-
scheidenheit gut an: Der beste Weg fiir sie ist »bei ihren Leisten zu bleiben«
und das zu tun und zu vertreten, was ihr Eigenstes ist: Bild und Gestaltung als
Antworten auf Sichtbarkeit.

Damit bleibt sie nicht nur zugleich bei den bildungsrelevanten anthropogenen
Waurzeln der Kunst, sondern sie wird auch ihrer metaphysischen Grundlage ge-
recht. Genau deswegen wird hier von einer »Ethik und Padagogik der Sichtbar-
keit« gesprochen.

2 Sehen und Bilden

Wir Menschen sind Wesen, die auf das sichtbare »Es gibt« oder »Dasein« der
Welt angewiesen sind und blickend darauf antworten.” Wir stehen in einem lich-
ten Weltverhdltnis, das sich auch als Sichtigkeit bezeichnen lieBe. Der lichte und
offene Raum® ist die Grundbedingung unseres Denkens und Handelns. Diese
»Sichtigkeit« der Welt ist ebenso mit unserer anthropogenen Kondition verbun-
den wie zugleich tief mit unserer Geschichtlichkeit und Kultur verwoben. Sie ist
uns verstandlich, insofern wir uns als Menschenwesen immer-schon verstanden
haben und uns dariiber ins-Gesprach-kommend verstandigt haben.

Das, was es zu sehen gibt, wird in der Geschichte des Menschen mit einem
gestaltenden Bilden beantwortet. Es gibt eine Geschichte des Sehens, die an-
schaulich wird im menschlichen Bilden — namentlich in der bildenden Kunst.
Unter dieser Geschichte der Kunst liegt aber stets der Grund der Sichtbarkeit als
solcher. Freilich ist dieser Grund an sich unzugénglich: Es gibt kein »reinesc,
voraussetzungsloses, »geschichtsfreies« Sehen. Vielmehr ist das Sehen zutiefst
hermeneutisch verfasst, steht in einem hermeneutischen Apriori. Das Sehen und
Bilden bestimmt sich geschichtlich immer-wieder fort als ein Antwortverhaltnis,

5  Vgl. neuerdings: Hockney 2001, 2009
6  Berger 1999; Belting 2001

7 Zur Phdanomenologie und Hermeneutik des Sehens vgl. grundsatzlich Husserl (1980), § 27;
Heidegger (1976, 1977); Merleau-Ponty (1965, 1986); Levinds (1984)

8  Zum Licht vgl. Schone, 1954 und Bering/Rooch 2008

161



162

Hubert Sowa

ist verantwortet in die Sichtbarkeit. Das ist nur ein anderer Name fiir »MIMESIS«.°
So sind die Bildungen der Natur und die auf sie antwortenden Bildgestaltungen
des Menschen jeweils Vorgaben und Voraussetzungen des sich immer neu bilden-
den Sehens — und eine Padagogik des Sichtbaren ist stets der Schnittpunkt, in dem
sich Bilden und Sehen als natiirliche Genesis und als geschichtliche Tradition
vermitteln.

In der dlteren Fachtradition der Kunstpadagogik war diese Problemlage selbst-
verstandlich bewusst. Sie argumentierte gleichsam doppelt: Zum einen ging sie
von der anthropogenen Entwicklung des Seh- und Darstellungsvermogens aus,
gewann in der empirischen Untersuchung der Entwicklung des bildnerischen
Gestaltens von Kindern Erkenntnisse tiber die anthropologischen und psycho-
logischen Grundlagen der Kunstpddagogik. Zum anderen versuchte sie die ge-
schichtliche Entwicklung der Bildenden Kunst in einen bildenden Bezug zur indi-
viduellen Entwicklung des Sehens und Gestaltens zu setzen.

Auch wenn dies manchmal fragwiirdig erscheint und kritisiert wurde, ist eben
diese Doppelfigur der Begriindung meines Erachtens substanziell fiir unser Fach
und entspricht genau dem Grundproblem kunstpadagogischer Vermittlung. Das
Verhaltnis zur Sichtbarkeit entwickelt sich in einer strukturierten Form, es baut
sich auf, schreitet von niedrigeren Stufen zu hoher entwickelten Stufen fort. Las-
sen wir das unberiicksichtigt, dann stehen wir in Gefahr, von Heranwachsenden
das Uberspringen von notwendigen Stufen zu fordern, sie etwa zu friih mit For-
men des Sehens zu konfrontieren, die sie natiirlicherweise gar nicht zu leisten
vermdgen. Eine sorgfdltig vergleichende Abwagung zwischen kunstgeschichtli-
cher Auseinandersetzung und der individuellen anthropogenen Entwicklung von
Kindern und Jugendlichen' ist die Basis jeder verniinftigen Kunstpadagogik."

3 Die Entwicklung der Schichten und Stufen des Sehens und
Bildens

Ein grober Uberblick iiber die dokumentierte Geschichte des kiinstlerischen Se-
hens zeigt, dass die Anfange sich sehr deutlich von den spateren Entwicklungen
unterscheiden. Mindestens vier wesentliche Stufen des verstehenden Sehens las-
sen sich deutlich voneinander abheben:

e Ein Sehen und Bilden, das sich aus der untersten und tiefsten Wurzel des
Sehens nahrt: dem Blick in den antwortenden Blick des Anderen. Der physi-
ognomisch fixierende, verstehende und antwortende Blick in den personalen
An-Blick der Welt ist eine tiberwéltigende Erfahrung, in der uns die Welt tiber
den Anderen sinnhaft vertraut wird (Abb. 1). Dieser Antwort-Blick ist gleich-
sam die Urwurzel unseres Vertrauens und unserer Zuneigung zum Sichtbaren,

9 Vgl hierzu Spaemann 2007
10 Vgl. Glas 2006a
11 Vgl. hierzu grundlegend Krautz 2008



Verantworteter Blick

163

Abb. 2: Figurenfragment vom Ludovisischen
Thron, Nebenseite

Abb. 1: Korwar- oder Ahnenfigur

er ist die griindende Erschliefung des Sinns des Sichtbaren, auch letztlich
unseres Vertrauens in die Grundbedingungen des Sprechens und Hoérens, fri-
her noch als die Sprache selbst: Der Blick versteht und antwortet — und er
versteht sich selbst antwortend. Er ist keine subjektive Aktivitdt des Blickens
auf Gegenstande, sondern er ist allem zuvor verantwortet in eine personale
Verantwortlichkeit.'

 Ein Sehen und Bilden, das das Sichtbare sinnvoll deutet, ihm Bedeutung gibt
und es so versteht. In seiner Deutung der sichtbaren Welt konzentriert sich
der Blick auf personale und dinghafte Gestalten und Gestaltrelationen/Szenen
(Abb. 2). Dieses sinnhafte Gestalt-Sehen kommt einerseits dazu, Gestalten
differenzierend zu erschliefen, andererseits den erweiterten Kontext von ge-
stalthaft sich abhebenden Szenen zu sehen. Beide Aspekte gehdren in einer
komplexen Weise zueinander und enthalten auch stets noch den Reflex der
immer tragenden und mitschwingenden Grundlage des antwortenden Blicks.
Alle Friihkulturen, einschlieflich der gesamten antiken Kunst halten sich in
dieser Ebene und kommen zu einprdgsamen und hochgradig differenzierten
figurativen und szenischen Gestaltungen.'

12 Vgl. Picard 1929; Landau 1993; Loffler/Scholz 2004; McNeill 2001; Klein 2009, S. 19-49
13 Vgl. z. B. Belting 2001



164

Hubert Sowa

Ein Sehen und Bilden, das sich auf das Bild konzentriert, als das sich das
Sichtbare sehen ldsst. Die sukzessive Ablésung des neutralisierten Bildsehens
vom bedeutenden Gestaltsehen ist geschichtlich klar dokumentiert nicht nur
in der Entdeckung des perspektivischen Bildes in der europdischen Neuzeit,'*
sondern ebenso etwa (und sogar friiher) in der chinesischen Kunst. Diese Form
des Sehens, die die Gestalt und ihren Grund gleichermafien wahrnimmt, bei-
des in eine neutrale Schwebe bringt, zeigt nicht die direkte sinnhafte Deutung,
die objekthafte Dinglichkeit und Figiirlichkeit der friiheren Stufe, sondern ist
reflexiver, indem sie den Blick des Subjekts thematisiert, aber ebenso die
»kompositorische« Form der Bildgestaltung. In der europdischen Kunst gipfelt
diese Form des Sehens und Bildens in der friihen Moderne, in der das Bild als
Bild ins Zentrum der Aufmerksamkeit tritt. Dabei [0st sich das Verstandnis des
Sichtbaren zunehmend vom Gegenstandssehen und geht (iber in ein »reines«
Bildsehen (Cézanne).

Ein Sehen und Bilden, das das Bild zu Ubersteigen versucht — oder viel-
leicht auch hinter es zurilickzugehen versucht. In reflexiver Wendung wird
der Blick als Blick thematisch. Sowohl das phdanomenologische analyti-
sche Verhdltnis zum Sehvorgang (Kubismus) als auch die Behauptung eines
»ungegenstdndlichen« Blickens (»abstrakte« Kunst) gehoren in diese Pha-
se der Entwicklung. Diese sich Uberbietende Reflexivitdt des Blickes gerat
in eine Krise, weil das postulierte »Sehen des Sehens« sich nicht wirklich
ausweisen ldsst und die Basis des physiognomischen Sehens vernachldssigt.
Deswegen beginnt — jenseits des modernistischen Diskurses — eine Riickkehr
zum vorperspektivischen Bild, das immer wieder und immer noch ein ent-
scheidendes Auseinandersetzungsfeld der Kunst wird (Expressionismus, Neo-
realismus, »postphotographisches« Sehen').

Die Uberginge zwischen diesen gestuften Schichten sind in der Geschichte der
Kunst klar dokumentiert.

Sie sind aber ebenso in der individuellen Entwicklung der Kinderzeichnung

dokumentiert — und das sind genuin kunstpddagogische Einsichten zur Bildwis-
senschaft:.

So finden wir auch hier in den Anfingen ein physiognomisches Sehen und
Bilden als die unterste Schicht, in der das gestaltende Sehen sich und die Welt
findet — nach dem erst korperlich-gestischen Reagieren auf das Umfeld. Im
physiognomischen Bilden hélt sich das Verstehen auf der Ebene anthropogen
programmierter »Normalitét«.

Auch der folgende Ubergang zum gestalthaften Sehen und Bilden ist in der frii-
hen Kinderzeichnung klar beobachtbar. Auch er folgt einem klaren anthropo-
genen Programm. Die schematische Deutung des Sichtbaren bringt sukzessive
bedeutete Gestalten zur Abhebung und differenziert diese zunehmend, bis hin

14 Vgl. z. B. Heidegger 1938/1977; Hockney 1999
15 Vgl. Hockney 2009



Verantworteter Blick

zum sinnvollen Erfassen komplex organisierter Gestalten. Der Ubergang von
einer rein physiognomisch-reaktiven zu einer gestalthaft organisierten Perso-
nenwahrnehmung und Gegenstandwahrnehmung stabilisiert sich auf basaler
Stufe als Schemata und Darstellungsformeln.' Sehr klar beobachtbar ist dies
in der portrathaften Gesichtsdarstellung, in der die Mithen und Hemmnisse
dieses Ubergangs deutlich zu Tage treten."” Gleichzeitig — und etwas nachfol-
gend — konfigurieren sich in den kindlichen und jugendlichen Bilddarstellun-
gen Gestalten zu sinnhaften Szenen von relativer Geschlossenheit. In ihnen
werden intersubjektive Beziehungen von Personen und Beziehungen zur Um-
welt verbildlicht. Doch in alle gestalthaft dargestellten interpersonalen Figu-
renkorrespondenzen und Figur-Ding-Konstellationen wirkt noch immer klar
erkennbar die feste Grundlage der blickenden Antwort-Erfahrung hinein.®
Das »Bildsehen«, das anthropogen keinesfalls so stringent vorprogrammiert
ist, kann nur auf dem Wege miihevoller Auseinandersetzung mit Bildern erar-
beitet und erworben werden. In der Kunstpadagogik ist dieses Problem stets
bewusst gewesen. Der Schritt, Gestalten zundchst in sich »bildhaft« darzustel-
len und sie sodann in komplexere »kompositorische« Verhiltnisse zu setzen,
bedarf einer tberlegten didaktischen Vermittlung. Die Welt »wie Cézanne« zu
sehen, liegt nicht unmittelbar nahe und kann nur in der Auseinandersetzung
mit entsprechenden Vorbildern erlernt werden — gegen den Widerstand der
anthropogenen Norm, denn es erfordert im Grunde eine Distanzierung vom
deutenden und erkennenden Blick und eine Zuwendung zu Faktur und Syn-
taktik der Bildflache. Der gesamte formale Kunstunterricht hat sich mit diesem
Problem beschiftigt, und die didaktischen Einsichten dieser Arbeit sind klar
dokumentiert.

Ein »abstraktes« ungegenstindliches Sehen des Sichtbaren dagegen ist eine
Stufe, die im Gesamtcurriculum der Kunstpadagogik nur sehr spdt anzuset-
zen ist. Die Widerstande sind hier noch erheblich hoher. Eine liberzeugende
didaktische Losung dieses Problems sehe ich bis heute nicht dokumentiert.’
Viele Didaktisierungsversuche der »Abstraktion« scheinen mir hier eher frag-
wiirdig. Diese Stufe erfordert namlich eine erneute reflexive Blickwendung,
die sich gleichsam negativ zum Bildsehen verhdlt und dabei letztlich eine
doppelte Negation einfordert. Ich bezweifle sogar, ob das tber ein blofes
begriffsloses Nachahmen von »Kunst« hinausgehend tiberhaupt padagogisch
fruchtbar gemacht werden kann. Es ist ein Grad an Schwierigkeit und entwi-
ckelter Geistigkeit, der in der Regel der avancierteren kiinstlerischen Arbeit
vorbehalten bleibt.

Auch wenn diese Stufenfolge sehr vereinfachend dargestellt zu sein scheint, so
hat sie doch auch sehr klare Argumente auf ihrer Seite. Sehen und Bilden haben

16
17
18
19

Glas 2006a

Vgl. hierzu ndher Sowa/Uhlig 2007b

Vgl. hierzu Peez 2006, Sowa/Uhlig 2007a und Uhlig 2008
Vgl. Eucker 1988

165



166

Hubert Sowa

sich geschichtlich und anthropologisch heraufzuarbeiten — von den Grundlagen
aufsteigend zu den reflektierten Formen, und keine Stufe kann dabei tibersprun-
gen werden. Vor allem aber kann die erste Stufe niemals iibersprungen werden:
Sie ist die selbstverstandliche anthropogene Basis, die aller Reflexion des Bildver-
héltnisses je schon voraus liegt.

4 Korresponsive Sichtigkeit

Wenn Kunstpadagogik mehr sein soll als bloB eine dufRerliche Vermittlung des
modernistischen Entwicklungsstadiums der Kunst, muss sie in der grundstandi-
gen Aneignung der hermeneutischen und personalen Grundlagen des Sehens und
Bildens ihren Ausgangspunkt nehmen — immer wieder. Es scheint mir daher aus
kunstpadagogischer Sicht wichtig, die anthropogenen Grundphdnomene des Bli-
ckens und Bildens stets im Auge zu behalten und sich sehr sorgféltig darauf zu
beziehen, sie nicht durch eine allzu enge Bindung an kulturelle Spétformen der
»Kunst« tibereilt zu verdecken und zu tiberlagern.

Eine personale »Erdung« der sich beschleunigenden Modernisierung des Se-
hens ist ein dringliches Postulat kiinftiger Kunstpadagogik. Das erfordert eine
korrigierende Revision der modernistischen Kunstpadagogik und eine Riickbesin-
nung auf Formen des Sehens und Bildens, die als vorgéngige und grundlegende
Formen personaler Weltbegegnung die natiirliche und geistige Basis allen Sehens
und Bildens sind.

Von einem hermeneutischen Standpunkt betrachtet ist die Kunst der fortge-
schrittenen Moderne nur die reflexive Antwort auf das »normalec, situativ-prag-
matische und anthropogen vorprogrammierte Sehen, auf unser immer schon ge-
genstandlich (be)deutendes und situatives Verhalten zum personal begegnenden
Sichtbaren. Das heifst aber insbesondere: zum sichtbaren menschlichen Gegen-
tiber. Damit rlickt dezidiert wieder die personale Basis eines physiognomischen
und gestalthaften Sehens ins Zentrum der Kunstpadagogik. Hier muss immer-wie-
der und immer-schon der Ausgangspunkt der Bildungsarbeit genommen werden.

5 Gibt es ein »reines« Sehen?

Georges Didi-Huberman hat in einer erhellenden Studie tiber die »ungegensténd-
liche« Plastik der Minimal-Art gezeigt, wie der reflexive Blick auf die abstrak-
te dinghafte Korperlichkeit und in den leeren ungegenstandlichen Raum sich in
Wabhrheit hermeneutisch zuriickbezieht auf das abwesende Gegeniiber des uns
korperhaft anblickenden Mitmenschen.?® Didi-Huberman legt dar, dass die »un-
gegenstindliche« Plastik der Spatmoderne und ihre Forderung nach einem »an-
deren«, ungegenstindlichen Blicken nur der erinnernde Reflex auf die traditionel-

20 Didi-Huberman 1999; vgl. Husserl 1980, vor allem § 27



Verantworteter Blick

le figlrliche Plastik sind. Ohne diesen essenziellen hermeneutischen Riickbezug
wadren sie an sich selbst bedeutungslos und unverstandlich.

Aber Didi-Huberman versaumt es, diese anthropogene Voraussetzung des »un-
gegenstandlichen« Blickens wirklich in ihrer Eigenheit zu thematisieren. Hier
bleibt er in der phanomenologischen Falle des Blicks auf das bedeutungslose
Ding befangen. Demzufolge bleibt sein Begriff des Bild-Blicks — ganz im Sinne
der husserlschen Konzeption des Blickes — bei der Bestimmung einer »offenen
Schwelle« stehen.?" Auch wenn der Titel seiner Studie auf das eigentliche Kern-
phanomen des An-Blickens anspielt, ldsst er genau dieses unbestimmt: Nicht der
»fremde« phianomenologische Blick auf den Korper ist das »Urphdnomen« des
Bildes, sondern der verstehende Blick in das Angesicht des Anderen. Ich m&chte
daher in Umrissen eine Theorie eines korresponsiven Daseins in der Sichtbarkeit
skizzieren, die meines Erachtens auch die unhintergehbare Basis der Kunstpada-
gogik zu sein hatte?2.

Im korresponsiven Blick wird das Seiende nicht als blofes Objekt des Sehens fi-
xiert, sondern als antwortendes und resonantes Gegentiiber verstanden. Nicht wir
blicken- gleichsam mit einem intentionalen »Sehstrahl« die Welt als Objekt an,
sondern: Wir blicken gleichsam nur antwortend zuriick in das, was uns anblickt.

Das alles tberstrahlende Grundmuster dieses Resonanz-Blicks ist aber der Blick
ins Gesicht des Anderen. Von diesem Blick zeugt nicht nur die Kunst der frithes-
ten Anfidnge der figurativen Plastik. Von ihm zeugen auch die Weltkulturen in
einer (iberwiltigenden Weise, aber auch die ersten zeichnerischen AuRerungen
von Kleinkindern mit ihrer uniibersehbaren Grundtendenz zur Physiognomisie-
rung®.

Ich beziehe mich hier auf die dialogisch-hermeneutischen Bestimmungen eines
Daseins als Antwort-Verhaltnis, das in der hermeneutischen Daseinsphilosophie
Martin Heideggers, Emanuel Levinas’ und Hans Georg Gadamers durchdacht
wurde. Die Konsequenzen eines solchen als Antwortverhiltnis verstandenen
Grundverhiltnisses zwischen Mensch und Welt sind fiir ein Verstdndnis von Se-
hen und Sichtbarkeit weit reichend. Sie konvergieren meines Erachtens mit den
Forderungen einer personal begriindeten (Kunst-)Padagogik.>*

21 Ebd., S. 235

22 Vgl. Sowa 2007
23 Klager 1989

24 Vgl. Krautz 2008

167



168

Hubert Sowa

6 Was wir sehen, blickt uns an und ruft uns in die
Verantwortung

Zwei grundsatzliche Bestimmungen eines verantwortlichen Daseins in der Sicht-
barkeit waren hier hervorzuheben.

6.1 Was wir sehen, blickt uns an

Dies gilt nicht nur fir den Blick ins Gesicht des Mitmenschen, dessen Anblick uns
eben nicht gegeniibersteht wie ein Ding, sondern uns in subtiler Weise fragt und
auf uns antwortet. Im Blick in das Gesicht des Anderen verstehen wir einander —
in einem reichen Wechselspiel von Spiegelungen, Projektionen, Antizipationen
und Erinnerungen, von Imaginationen und Wahrnehmungen. Nicht im selben
MafRe, doch immer noch vollgiltig gilt dies auch fiir den Blick auf die hoheren
und uns »nahe stehenden« Tierarten, die — in modifizierter und méglicherweise
eingeschrankter Form — auch ein alter ego unserer selbst als Naturwesen sind.?

Nicht ganz so direkt giiltig ist die Ubertragung eines solchen hermeneutischen
Blick-Verhdltnisses auf den Blick tiefer hinab und hinein ins Naturreich. Doch
der Blick auf die Geschichte der Kiinste vieler Volker lehrt: Nicht nur aus der
gestalteten und kultivierten Landschaft blickt uns ein alter ego an — als ein von
Menschen gestaltetes Werk — sondern auch aus der »puren« Natur, aus der Natur-
landschaft, ja selbst im Gebirge und im Ozean (aus dem wir nach Uberzeugung
des ersten europdischen Philosophen Thales von Milet entstiegen sind). Die chi-
nesische Landschaftsmalerei seit der Song-Dynastie mit ihren nebelverhangenen
Winterbergen, die Landschaftsbilder der australischen Aborigines, die europdi-
sche Landschaftsmalerei seit dem 16. Jahrhundert, und namentlich in der Roman-
tik belegen: Es gibt einen verstehenden Blick in die Landschaft. Sie kann gleich-
sam unser eigenes Empfinden und Denken widerspiegeln, spricht zu uns — wie
schon Kant sagte — in einer zwar chiffriert scheinenden, aber quasi-verstandlichen
Sprache. Die romantische Naturwissenschaft, Dichtung und Malerei suchten in
einem gleichsam physiognomischen Blick auf die Natur zu einem Verstandnis ih-
rer inneren Kréfte vorzudringen, um nur an Caspar David Friedrich, Caspar Wolf
oder Novalis zu erinnern. Auch die Naturbetrachtung Goethes, Alexander von
Humboldts und nicht zuletzt Darwins ist gegriindet in einem verstehenden Blick,
dem die Natur nichts Fremdes und kein Ding ist.2®

Eine Grenze bedeutet der Blick auf den Sternenhimmel, der wohl kaum physio-
gnomisch verstanden werden kann. Immanuel Kant hat diesen Anblick »erhaben«
genannt. Und doch war es genau dieser Blick des Sternenhimmels, der die frithen
Menschen fast genauso intensiv angeblickt und angesprochen hat wie der Blick
auf und von Mensch, Tier und Pflanze. Die Griechen sahen in den Sternen den

25 Vgl. Picard 1929; Landau 1993; Léffler/Scholz 2004; McNeill 2001
26 Vgl. Breidbach 2000, Griinbein 2001; vgl. weiter: von Humboldt 2004



Verantworteter Blick

hellen Blick der Gotter — und die Namen, die sie den dort oben erblickten Stern-
bildern gaben, sprechen davon eine beredte Sprache.

Was »Verantwortung« »angesichts« dieses Anblicks heil’t, ist eine Grenzfrage
der Theorie des Sichtbaren. Die Antwort der Griechen war jedenfalls: Gottes-
furcht und Gottesverehrung. Und der neuplatonisch-mittelalterliche Blick auf die
Schépfung ist finalisiert hin auf einen endgiiltigen Blick — die visio facialis — von
Angesicht zu Angesicht Gottes, dessen »absoluter« Blick (visio absoluta) das Mafy
allen Blickens ist.?”

6.2 Was wir sehen, ruft uns in die Verantwortung

Es gibt zwei Aspekte dieser Verantwortung:

« Zum einen hétte sich der Blick angemessen auf das Zu-Sehende einzurich-
ten. Er hdtte es anzuschauen — nicht nach Malgabe seines eigenen Willens,
sondern in einem respektvollen Sich-auf-es-Einrichten. Das ist in gewissem
Sinne eine Frage des Gewahrens der Wahrheit: Das Sehen hétte — um hier ei-
nen Ausdruck von Heidegger zu zitieren, ein »wahrendes« und sein-lassendes
Sehen zu sein. Nicht ein Sehen, das sich auf das Zu-Sehende richtet, sondern
viel mehr eines, das sich nach dem Zu-Sehenden richtet, sich beanspruchen
lasst und den »Anspruch« des Anblicks aufnimmt.

e Zum anderen aber ist zu beachten, dass das Sehen immer zugleich ein Aus-
sehen ist. »Aussehen« hat einen Doppelsinn: Es ist ndmlich sowohl hinaus-se-
hen als auch ein Aussehen im Sinne eines sichtbaren Anblicks. Der englische
Ausdruck des »to look« hat denselben Doppelsinn: Ein Sehen, Blicken, Lugen
einerseits, andererseits aber wird der Ausdruck auch gebraucht, wenn man
sagt: »She looks beautiful« — sie sieht wunderschon aus.

Diese sprachlich doppelgesichtige Eigenart des »Aussehens« und »Anblickens«
ist mehr als »Reflexivitat«. Sie beweist vielmehr, dass das Blicken in einem sehr
grundsatzlichen Sinn von der dialogischen Begegnung zweier Gesichter her zu
verstehen ist: Wir sehen das Aussehen eines Anderen — und dieser andere sieht
unser Aussehen. Dies ist das grundlegend korresponsive Verhiltnis der Sichtbar-
keit — und es begriindet letztlich eine Ethik der Sichtbarkeit.

7 Ethik der Sichtbarkeit

Bedenkt man das bisher Gesagte richtig, so hat es weit reichende Folgen. Wenn
wirklich ein derartiges Korrespondenz-Verhiltnis zwischen unserem Blick und
der »Welt« besteht, so ist unser Sehen zugleich auch immer als ein »Aussehen«
im Sinne des Sich-Zeigens zu verstehen. Blicken und Sehen sind ein Verhalten.
Das Gesicht ist Schau-Flache in einem doppelten Sinn: Im gleichen Mafe, wie
wir nach etwas Ausblicken, zeigen wir uns im Sinne eines Anblicks.

27 Vgl. Beierwaltes 1978

169



170

Hubert Sowa

In der Begegnung mit dem anderen Menschen ist uns das manchmal bewusst
— sofern wir nicht einfach verantwortungslos gaffen und starren, sondern
offen und respektvoll blicken. Es ist uns klar, dass Blicke etwas mit Scham
und Unverschdamtheit zu tun haben konnen, dass Blicke liebevoll oder ver-
letzend, sanft oder bohrend, desinteressiert oder wach, warm oder kalt, mit-
fuhlend oder abweisend, offen oder verschlossen, scheu oder frech, fliich-
tig oder hingebungsvoll usw. sein kénnen. Blicke kénnen wahrhaftig sein
oder auch liigen: Auge in Auge. Die Augen des Anderen kénnen unserem
Blick als klares Fenster der Seele begegnen oder als opaker Abgrund der
Lige. Wir konnen in diesem Wechselblick die Welt finden oder verzweifeln.
Vielleicht ist uns auch bewusst, dass unser 6ffentliches und unser privates,
unser heimliches, vielleicht verborgenes, unser gerades oder unser schrages
Blicken allesamt Verhaltensweisen sind, die sich direkt oder indirekt auf den
anwesenden oder den abwesenden Anderen beziehen. Wir bewegen und ver-
halten uns in einer grundlegend vergesellschafteten und deswegen auch zu
verantwortenden Kultur des Blickens — und uns ist unser Blicken auch anzu-
sehen, sofern wir es nicht verbergen, was eine Form der Ungehorigkeit ist —
ebenso ungehodrig wie umgekehrt der unverschamte oder abstandlose Blick.
Ein personales Blicken wiére ein korresponsives, ein antwortendes Blicken,
kein die anderen Menschen herabwiirdigendes und zum Objekt machendes
Blicken?.

Eine Ethik der Sichtbarkeit ware aber weiter zu denken in Richtung auf eine
Verantwortlichkeit fir unser Aussehen. Der Anblick, der wir sind, ist zu ver-
antworten gegeniiber dem Sehen der Anderen. Wir sehen nicht nur in einen
Raum der Sichtbarkeit hinein, wir stehen auch in den Raum der Sichtbar-
keit hinein, sind immer schon in die Sichtbarkeit gestellt — mit unserem Ge-
sicht, unserem Korper, unserer Gestalt und Haltung, aber auch mit unserer
Kleidung, unseren Garten und Hausern, vor allem auch mit den sichtbaren
Gestaltungen, die wir herstellen und zeigen, den Bildern, Plastiken, Gera-
ten, Fotos, Filmen usw. Ob auch die Stadt nach dem Muster des Gesichts
zu lesen ist, scheint fragwiirdig: Zumindest die Riesenhaftigkeit der moder-
nen Stadte lasst sie oft als gesichtslos erscheinen. Andererseits war es seit
Jahrtausenden die Bestrebung der Stadtbaukunst, die Stadt als Anblick ver-
antwortlich zu bilden. Diese Gestaltungsabsicht stof8t allerdings angesichts
der chaotisch formenden Krifte der heutigen Gesellschaft an Grenzen.
Es scheint mir entscheidend zu sein, die Bildhaftigkeit des Weltverhéltnisses
nach dem Paradigma des Gesichts zu verstehen und auszurichten — d. h. im
Doppelsinn des An-Blicks.? Dies hat entscheidende Konsequenzen fiir die
Bildtheorie, fiir die Bild-Ontologie, die eigentlich in einer Bild-Anthropologie

28 Vgl. hierzu in der kunstpadagogischen Praxis: Sowa 2007
29 Vgl. Belting 2001; Sowa/Uhlig 2007b



Verantworteter Blick

griindet: Nicht Spur und Abdruck,*® auch nicht das Fenster®' sind die tragen-
den Grundmodelle des Bildes, sondern der Blick ins Gesicht des Anderen.
Was es heift, »ein Bild zu bilden, ist zuallererst in der Blick-Begegnung mit
dem Gesicht zu verstehen.

Dies fiihrt zu einer weiteren Frage der Ethik der Sichtbarkeit: MaR und Okono-
mie des Sehens. Sowohl die MaRlosigkeit der Seh-Sucht ist ein Problem (die
mittelalterliche Ethik sprach das als Fehlverhalten der concupiscentia ocu-
lorum an), als auch die MaBlosigkeit der Bildherstellung. Sowohl der maR-
los verschlingende Blick als auch der mafSlose Selbstausdruck mit Bildern,
die maBlose Erzeugung von Anblicken storen die Balance eines verniinftigen
personalen Verhiltnisses zur Sichtbarkeit. Die Nacht und das Schweigen der
Bilder gehoren ebenso zur verantworteten Sichtbarkeit wie das SchlieRen der
Augen und die bildlose Dunkelheit. Der omniprésente technische Bildspei-
cher schliefit die Augen nie, und er kennt auch keine Nacht, kein Vergessen
und Verschweigen. Es ist so, als wiirde das Innere des Bildgeddchtnisses und
der Imagination ohne jede Grenze nach aufSen gestiilpt und in ein ubiquitéres
Zeigen von Allem verwandelt — ohne Scheu und Zuriickhaltung. Damit hdngt
zusammen, dass das massenhafte Medien-Bild kein Gesicht mehr ist und kein
Gesicht mehr hat: Es vergreift sich am Wesen des personalen An-Blicks und
verstellt ihn.

SchlieBlich darf im Rahmen einer Ethik der Sichtbarkeit die Frage nach der
eigentlichen bildpragmatischen Dimension nicht tibergangen werden.?? Den
handelnden Umgang mit Bildern kann man — analog zum Sprachhandeln?*
— als »Bildspiel« bezeichnen. Doch dieses »Spiel«, das um das und mit dem
Bild stattfindet, darf keine subjektivistische Ermachtigung des Rezipienten
tiber das Bild sein, keine zweckhafte Handlung, die er mit dem Bild anstellt,
kein subjektzentriertes Deuten des Bildes.>* Vielmehr ist das Bildspiel ana-
log zum Wittgenstein’schen Sprachspiel als ein Spiel zu betrachten, in dem
Produzent wie Rezipient unter Regeln stehen — Regeln, die nicht willentlich
generiert sind, sondern (iber beiden stehen. Es sind die Regeln der Bildethik.
Nach dem hermeneutischen Muster der »antwortenden Begegnung im An-
blick« verstanden ist das Bildspiel ein Sich-wechselseitig-anmessendes Mei-
nen, Deuten und Anerkennen von »Produzent« und »Rezipient« durch die
Mitte des sich-bildenden Bildes. Vor allem von Seiten des Rezipienten ist es
nicht so ein aktives »Sich-verhalten« zum Bild, sondern vielmehr eine Haltung
der (passivisch gedachten) Verhaltenheit vor dem Bild. Auch dies ist eine Re-
gel im Rahmen einer der personalen Ethik der Sichtbarkeit. In dieser Hinsicht

30
31
32
33
34

Waldenfels 2003; Didi-Huberman 1999
Alberti 2002

Vgl. Bohme 1999; Sowa 2004
Wittgenstein 1971; Austin 1972

Das ist der prinzipielle Missgriff einer kunstpadagogischen Didaktik der »Bildumgangsspie-
le«, vgl. Busse 2004



172

Hubert Sowa

gibt es eine Entsprechung zwischen dem verhaltenen Blick auf das Bild und
dem respektvollen Horen der Sprache: Ein willkiirliches Deuten und »Han-
deln« mit dem Bild ist vergleichbar mit einer absichtlichen Verdrehung und
Umdeutung von gesprochenen oder verschriebenen Satzen durch den Horer/
Leser: Es ist ungehorig, abstandslos und zerstort die Grundlagen des Spiels.
Eben hier griindet auch die Verantwortlichkeit gegeniiber den geschichtlich
gewesenen Bildern, die durch unseren Blick gegenwartig werden.

8 Padagogik der Sichtbarkeit:
Die bildende Kunst im Projekt der allgemeinen Bildung

Ich will diese Ausfiihrungen hier unvollstiandig stehen lassen, um noch zur Frage
nach einer Padagogik der Sichtbarkeit iberzuleiten. Damit spreche ich natiirlich
von der Rolle von Bild, Kunst und Gestaltung im Bildungsprozess. Warum nimmt

im Rahmen eines Unterfangens der allgemeinen Bildung die bildende Kunst eine

so tragende Rolle ein? Ich will es an einem einfachen Beispiel in aller Kiirze er-

lautern.
Die Bilder der Kunst — ob aktuell oder geschichtlich tiberliefert — machen das

Sehen sichtbar, und zwar in einem dreifachen Sinn:

» Sie zeigen uns blickende Menschen, zeigen uns gleichsam Modelle des Bli-
ckens, Beispiele, an denen wir uns die Differenzen des blickenden Weltver-
haltnisses vergegenwadrtigen und deren Anspruch und Folgen fiir unser Leben
verdeutlichen kénnen.

» Kunstbilder selbst geben sich als Resultat eines Blickens zu verstehen, sie zei-
gen als sehr bedacht erzeugte Bilder Blicke und Blickweisen auf die Welt,
die als Paradigmata sinnvollen oder fragwiirdigen Blickverhaltens diskutiert
werden kénnen. Sie breiten vor uns bestimmte modellhafte Gestaltungen des
Darstellens und Zeigens aus, deren Anspruch zu denken gibt.

» Kunstbilder fordern von uns bestimmte Weisen des Blickens ein — verlangsa-
mend, intensivierend, betrachtend, analysierend, eindringend, verstehend ei-
nerseits, impressiv, flichtig, empathisch, erregend, irritierend, aufriittelnd an-
dererseits. Sie beanspruchen unserem Blick in besonderer Weise, fordern eine
In-Frage-Stellung unseres Blickens ein, modifizieren unser Blickverhalten.

Die padagogischen Potenziale und ethischen Implikationen dieser Fragestellun-

gen sind weit reichend.*® Vor den Bildern der Kunst werden wir nicht nur auf

geschichtliche Ideen und Symbole, auf Dokumente von Weltdeutung usw. ver-
wiesen, sondern in einem sehr tief greifenden Sinn auf das offene Geheimnis der

Sichtbarkeit selbst, auf unser Leben im Offenen eines sichtbaren Daseins.

35 Vgl. ndher Sowa 2004



Verantworteter Blick

9 Kunstpadagogik:
Bildung des Sehens und Gesehen-werdens

Eine sich jenseits des eindimensionalen Modernismus reformulierende Kunstpad-
agogik hat sich meines Erachtens kiinftig wieder starker an einer Auseinanderset-
zung mit dem »Sinn des Sichtbaren« zu orientieren.*® Dies ist ein bescheidenes
und zugleich herausforderndes Programm, das sich auf die humanistische An-
thropologie und die Urteilskraft stiitzt. Es impliziert nicht nur die programmati-
sche Riickkehr zum verstehenden Blick auf die gegenstandliche Welt,*” sondern
auch zu basalen Problemen der Gestaltung und Form.?® Zugleich impliziert die-
ses Programm eine Rickkehr zu den elementaren Problemen von Menschenbild,
Dingbild, Weltbild, Gottesbild.

Die gesamtcurriculare Durchfiihrung dieses Programms erfordert eine metho-
dische Einiibung in das Sehen und Gestalten, angefangen mit dem Zeichnen und
Formen und hinaufsteigend zu den komplexeren Bildern und Sehweisen der
Kunst. In der Ausarbeitung dieses Programms gewinnt die Kunstpadagogik heute
im Projekt der allgemeinen Bildung klarere Konturen.*

Literatur

Alberti, Leon Battista: Uber die Malkunst. Darmstadt 2002

Austin, John Langshaw: Zur Theorie der Sprechakte. Stuttgart 1972

Belting, Hans: Bild-Anthropologie. Miinchen 2001

Berger, John: Das Sichtbare und das Verborgene: Essays. Frankfurt a. M. 1999

Bering, Kunibert/Rooch, Alarich: Raum. Gestaltung Wahrnehmung Wirklichkeitskon-
struktion. 2 Bande. Oberhausen 2008

Beierwaltes, Werner: Visio absoluta. Reflexion als Grundzug des gottlichen Prinzips
bei Nicolaus Cusanus. Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissen-
schaften, Philosophisch-historische Klasse, Jahrg. 1978, 1. Abhandlung. Heidel-
berg 1978

Bohme, Gernot: Theorie des Bildes. Miinchen 1999

Breidbach, Olaf: Das Anschauliche oder tber die Anschauung von Welt: ein Beitrag
zur neuronalen Asthetik. Wien/New York 2000

Busse, Klaus-Peter: Bildumgangsspiele: Kunst unterrichten. Norderstedt 2004

Didi-Huberman, Georges: Ahnlichkeit und Beriihrung: Archiologie, Anachronismus
und Modernitdt des Abdrucks. K6In 1999

Ders.: Was wir sehen, blickt uns an. Zur Metapsychologie des Blicks. Miinchen 1999

Eibl-Eibesfeld, Irendus/Sutterlin, Christa: Weltsprache Kunst. Zur Natur- und Kunstge-
schichte bildlicher Kommunikation. Wien/Miinchen 2007

36 Vgl. Krautz 2004
37 Vgl. auch Sowa/Uhlig 2007a
38 Vgl. Glas/Sowa 2006

39 Vgl. hierzu den didaktischen Entwurf von Glas/Seydel/Sowa/Uhlig 2008 und Sowa/Glas/
Seydel 2009

~N

w



174

Hubert Sowa

Eucker, Johannes: Gegensta.r')dslose Kunst: Kiinstlerisch radikal, didaktisch ba-
nal. Erneute didaktische Uberlegungen zu einem iibergangenen Problem. In:
Kunst+Unterricht (1988) 126, S. 7-12

Glas, Alexander: Anthropogene Voraussetzungen — die Genese der Kinder- und Ju-
gendzeichung. Ludwigsburg 2006a

Glas, Alexander/Sowa, Hubert: Gestaltungskompetenz. Begriffskldarung und Beispiel-
felder. In: Schulz/Kirschenmann/Sowa: Kunstpadagogik im Projekt der allgemeinen
Bildung. Miinchen 2006b, S. 249-262

Glas, Alexander/Seydel, Fritz/Sowa, Hubert/Uhlig, Bettina: KUNST Arbeitsbuch 1
und Lehrerband. Stuttgart/Leipzig/Velber 2008/2009

Griinbein, Durs: Mit Darwins Augen. Was den heutigen Forschern gut zu Gesicht
stiinde, 1aBt sich erst spiiren, wenn man in die Miene des Begriinders der Evoluti-
onstheorie blickt. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23.6.2001

Heidegger, Martin: Sein und Zeit (1927). Tibingen 1976

Heidegger, Martin: Die Zeit des Weltbildes (1938). In: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 5.
Frankfurta. M. 1977

Hockney, David: Geheimes Wissen. Verlorene Techniken der Alten Meister wieder-
entdeckt von David Hockney. Miinchen 2001

Hockney, David: Nur Natur — Just nature. Kiinzelsau 2009

von Humboldt, Alexander: Kosmos: Entwurf einer physischen Weltbeschreibung.
Frankfurt a. M. 2004

Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phanomenologischen
Philosophie. Unveranderter Nachdruck der 2. Auflage 1922. Tiibingen 1980

Klager, Max: Phanomen Kinderzeichnung. Manifestationen bildnerischen Denkens.
Baltmannsweiler 1989

Klein, Stefan: Da Vincis Vermachtnis — oder Wie Leonardo die Welt neu erfand.
Frankfurt a. M. 2009

Krautz, Jochen: Vom Sinn des Sichtbaren. John Bergers Asthetik und Ethik als Impuls
fur die Kunstpadagogik am Beispiel der Fotografie. Hamburg 2004

Krautz, Jochen: Kunst, Person, Padagogik. Zu den Grundlagen einer personalen
Kunstpadagogik. In: Schieren, Jost (Hrsg.): Bild und Wirklichkeit. Welterfahrung im
Medium von Kunst und Kunstpadagogik. Miinchen 2008, S. 39-65.

Landau, Terry: Von Angesicht zu Angesicht. Was Gesichter verraten und was sie ver-
bergen. Heidelberg/Berlin/Oxford 1993

Lévinas, Emmanuel: Die Zeit und der Andere. Hamburg 1984

Loffler, Petra/Scholz, Leander (Hrsg.): Das Gesicht ist eine starke Organisation. K&ln
2004

McNeill, Daniel: Das Gesicht. Eine Kulturgeschichte. Wien 2001

Merleau-Ponty, Maurice: Phdnomenologie der Wahrnehmung. Berlin 1965

Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen 1986

Pazzini, Karl-Josef: Berge versetzen, damit es was zu erzahlen gibt. In: Billmayer,
Franz (Hrsg.): Angeboten. Was Kunstpddagogik leisten kann. Miinchen 2008,
S.157-163

Peez, Georg: Fotografien in padagogischen Fallstudien: sieben qualitativ-empirische
Analyseverfahren zur dsthetischen Bildung — Theorie und Forschungspraxis. Miin-
chen 2006

Picard, Max: Das Menschengesicht. Miinchen 1929



Verantworteter Blick

Schéne, Wolfgang: Uber das Licht in der Malerei. Berlin 1954

Sowa, Hubert: Kérperlose Wahrheit? Der Grenzgang der modernen Plastik. In: In-
mitten der Zeit. Beitrdge zur europdischen Gegenwartsphilosophie. Festschrift fir
Manfred Riedel. Wiirzburg 1996

Sowa, Hubert: Bildhandeln, Bildgebrauch, Bildspiel. Bildpragmatische Aspekte der
Kinderzeichnung. In: Klaus-Peter Busse (Hrsg): Kunstdidaktisches Handeln. Dort-
mund 2004

Sowa, Hubert: (Sich) Bilden in der Sichtbarkeit. Kunstunterricht im Projekt der all-
gemeinen Bildung. In: Billmayer, Franz (Hrsg.): Angeboten. Was Kunstpadagogik
leisten kann. Miinchen 2008, S. 214-222

Sowa, Hubert: Mehrdeutige Imperative. Kritisch-hermeneutische Uberlegungen zur
Werteorientierung in der Kunstpadagogik und Asthetischen Bildung. In: Matthes,
Eva (Hrsg.): Werteorientierter Unterricht — Eine Herausforderung fir die Schulfa-
cher. Donauw®rth 2004

Sowa, Hubert/Glas, Alexander/Seydel, Fritz: KUNST Arbeitsbuch Band 3. Stuttgart/
Leipzig/Velber 2009

Sowa, Hubert: Darstellung als responsives dsthetisches Handeln. Forschung zum
performativen Ausdrucksvermogen von Hauptschiilern. In: Georg Peez (Hrsg.):
Handbuch Fallforschung in der Asthetischen Bildung/Kunstpidagogik. Qualitative
Empirie fiir Studium, Praktikum, Referendariat und Unterricht. Baltmannsweiler
2007, S. 23-33

Sowa, Hubert/Uhlig, Bettina: Bildhandlungen und ihr Sinn. Methodenfragen einer
kunstpadagogischen Bildhermeneutik. Ludwigsburg 2007a

Sowa, Hubert/Uhlig, Bettina: Portréatieren. Aktuelle kunstpadagogische Potenziale ei-
ner traditionsreichen Kunstpraxis. In: Kunst+Unterricht, Heft 317/2007b, S. 2-7

Spaemann, Robert: Was heil’t »Die Kunst ahmt die Natur nach«? In: Philosophisches
Jahrbuch, 114. Jahrgang/Il. Freiburg/Miinchen 2007, S. 247-263

Uhlig, Bettina: Welche Bilder interessieren Kinder? Eine Revision angeblich kindge-
mafer Bilder. In: Impulse. Kunstdidaktik 4/2008, Oberhausen, S. 3-13

Waldenfels, Bernhard: Spiegel, Spur und Bild: Zur Genese des Bildes. K&ln 2003

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt a. M. 1971

Abbildungen

Abb. 1: Physiognomisches Sehen: Korwar- oder Ahnenfigur, Geelvink-Bai, Irian Jaya,
Melanesien. Holz mit eingelegten Molluskenschalen, eingesetzte arme,
Hohe 47 cm. Etnografisk Samling, Nationalmuseet, Kopenhagen

Abb. 2: Gestalthaftes Sehen: Figurenfragment vom Ludovisischen Thron, Nebensei-
te. Parischer Marmor. Hohe der Hauptseite etwa 87 cm. Wohl grofgriechi-
sche Arbeit. Um 470/460 v. Chr. Rom, Thermenmuseum

~N

o1






Jochen Krautz

Verantwortung in einer personalen
Kunstpadagogik: Didaktische Perspektiven

Wenn hier nun thematisiert werden soll, welche didaktischen Perspektiven sich
aus dem Problem der Verantwortung fiir die Kunstpddagogik ergeben, so ist in Be-
zug auf die in der Einfiihrung des Bandes vorgenommene Differenzierung zu fra-
gen, wie eine Balance der Horizonte Mensch, Kunst und Gesellschaft didaktisch
anzulegen ist. Dabei wird von einem Begriff von Personalitdt ausgegangen, wie
er einfiihrend entwickelt wurde und an vielen Stellen in diesem Band aufscheint.
Gleichwohl sollen einige Grundziige einer so verstandenen personalen Kunst-
padagogik zundchst zusammenfassend umrissen werden. Deren didaktische Di-
mensionen unter dem Horizont der Verantwortung werden darauf geschieden 1.
in die Frage nach der Verantwortlichkeit kunstpddagogischer Theorie und Praxis,
die auf die Verantwortung gegeniiber dem Schiiler zielt, und 2. in die Frage, wie
auch Kunstpadagogik zu einer Erziehung zur Verantwortung beitragen kann.

1 Personale Kunstpadagogik

Eine personal verstandene Kunstpiddagogik wird versuchen, den Verantwortungs-
horizonten Mensch, Kunst und Gesellschaft gerecht zu werden, indem sie Ver-
antwortung fur die Bildung der ganzen Personen in ihren verschiedenen Welt-
verhdltnissen tbernimmt, dies jedoch unter dem Primat der anthropologischen
Reflexion, also der Riickwendung aller anderen Anspriiche auf das Prinzip Person:
»Das Personenprinzip ist auf der grundsatzlichen Ebene angesiedelt und bezeich-
net ein generelles Prinzip, ein Priifkriterium und einen Mafistab fiir vorhandene
Schultheorien und schulische Konzeptionen, aber auch fiir konkretes Handeln,
fir anstehende Entscheidungen und Konfliktlosungen. Das heil’t, als péddagogi-
sches Grundprinzip vermag es den Mafistab einer Erziehungs- und Bildungsthe-
orie, einer Schulpadagogik und -theorie, aber auch einer einzelnen schulischen
MafBnahme und einer singuldren erzieherischen Handlung zu bilden.«

Zum »Prinzip Person« gehort konstitutiv deren Verantwortlichkeit, die aus der
prinzipiellen Freiheit zur Selbstgestaltung einerseits resultiert, andererseits als An-
spruch aus ihrer Relationalitdt erwichst, also aus dem dialogischen Beziehungs-
verhdltnis zum Anderen und zur Welt: Verantwortlichkeit fir sich selbst, fir Mit-
menschen, Gemeinschaft und die Welt als ganze.

Ich, Wir und Welt sind daher aus dem Prinzip Person ableitbare, konstitutive
Bezugspunkte kunstpadagogischer Bildungsarbeit, die immer miteinander ver-

1 Weigand 2004, S. 15f.



178

Jochen Krautz

schrankt gedacht und selten isoliert behandelt werden kénnen?: Aufgabe ist, das
Ich zu bilden in der Beziehung zum Du, zum Wir und zur Welt. Daraus ergeben
sich bereits unmittelbare inhaltliche Bezugspunkte fiir kunstdidaktische Entschei-
dungen. Dabei ist allerdings zentral, dass diese Bezlige werthaft konnotiert sind.
Anke Thyen versteht Personen als »Inter-Subjekte«, die die »Lebensform >Moral««
teilen, zu der sie sich nicht erst von sich selbst aus entschliefen missen, sondern
die ihre Lebensform als Personen selbstverstindlich ausmacht.> Insofern geht es
nicht um irgendwie gestaltete Beziige, sondern um solche, die diese Moralitdt
ermoglichen und bilden.

Fur die Kunstpddagogik entscheidend ist nun, dass diese Beziehungen von
Ich, Wir und Welt, die Personalitdt ausmachen, auch dsthetisch gefasst werden
konnen. Ihnen liegt sinnliche Wahrnehmung zugrunde und sie kénnen gestal-
terisch zum Ausdruck gebracht sowie in Rezeption und Reflexion von Kunst im
engeren und von Bildern im weiteren Sinne erfahren werden. Kunstpadagogik
muss demnach Schiilern erméglichen, verantwortliche Beziehungen zum Wabhr-
nehmbaren herzustellen, um personale Selbstbildung zu ermoglichen. Ziel ist die
Entfaltung des ganzen Menschen in allen Dimensionen. Diese umfassen nach
Flores d’Arcais, der eine maligebliche zeitgendssische Theorie personaler Erzie-
hung entwickelt hat, die eigene Innerlichkeit (Ich), ihre Sozialitat (Du, Wir), die
denkende Erfassung der Welt (Theorie, im Sinne des griechischen Bewgevv, also
des nachdenkenden Betrachtens) und das titige Handeln in der Welt (als Praxis,
also als lebensbewdltigendes Handeln, und als Poiesis, als werkschaffendes Tun).*
Gerade die Kunstpadagogik kann hierzu in allen vier Dimensionen Wesentliches
beitragen: Kunstpddagogik kann das Ich starken und zur Entfaltung bringen; sie
kann es mit dem Du und dem Wir verbinden; das nachdenkende Betrachten ist
eine ihrer Domanen, und schlieBlich ist das werkschaffende, poietische Han-
deln ihr anderes zentrales und einzigartiges Feld. All dies zielt insgesamt auf ge-
lungene Lebenspraxis. Kunst kann so durchaus eine Metapher fiir Bildung sein:
Wenn Kunst als auf Formgebung und innere Kohdrenz zielend verstanden wird,
dann kann Kunstpadagogik zur Entwicklung einer persénlichen Form beitragen,
denn: »Es ist immer das personliche Leben [...], das nach Ordnung und Kohéarenz
verlangt.«®

Personale Kunstpadagogik bemiiht sich demnach um einen Ausgleich der Bil-
dungsdimensionen der Person: Weder vorrangige Subjektzentrierung noch ver-
meintliche kiinstlerische Innerlichkeit® noch einseitige Gesellschaftsorientierung

2 Die Begriffstrias »lch, Wir, Welt« ist dankend angelehnt an den gleichlautenden Titel eines
Sammelbandes der Zeitschrift »Kunst+Unterricht« von 2005, ohne mit den dort vorgestell-
ten Unterrichtsbeispielen fiir die Sekundarstufe | in jeder Hinsicht einig zu gehen. Vgl. zu
den Dimensionen der Person auch den Beitrag von Jost Schieren in diesem Band.

Vgl. Thyen 2007, S. 316f.

Vgl. Flores d’Arcais 1991, S. 60ff.

Flores d’Arcais 1991, S. 60ff.; vgl. zum »Kohdrenzgefiihl« auch Antonovsky 1997

Die einseitige Betonung der Innerlichkeit »fihrt zum Solipsismus, zur Kultur des »Ubermen-
scheng, zu einer Asthetik des Dandy«. Flores d’Arcais 1991, S. 80

o Ul W



Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Pddagogik

von Kunst noch alleinige Zweckorientierung der Gestaltung sind ihr angelegen.
Zu allen Vereinseitigungstendenzen gab und gibt es in der Kunstpadagogik hinrei-
chende Beispiele. Doch ist es auch nicht mit einem einfachen »Sowohl-als-auch«
getan, also einem didaktischen Potpourri unterschiedlicher Ansdtze. Vielmehr
geht es um die didaktische Kernfrage, anhand welcher Grundorientierungen, die
aus dem personalen Menschenbild erwachsen, sich Kunstpadagogik im Vollsinne
verantwortlich gestalten lasst, wie sie also ihre Inhalte, Themen und Methoden im
Sinne des Bildungsanspruchs der Person bestandig ausbalanciert.

Eben dies bringt die Trias »Ich, Wir, Welt« als Leitidee personaler Kunstpadago-
gik zum Ausdruck: Das Ich entfaltet sich nur in der Begegnung mit dem Du und
dem Wir und in Auseinandersetzung mit der Welt, die eben eine gesellschaftlich
verfasste ist. Die gesellschaftlichen Bedingungen des Lebens werden also nicht
ausgeblendet, allerdings auch nicht als Determination aufgefasst, sondern in ih-
rem Bezug zur Person verstanden: »Noch einmal sei betont, dass der Rekurs auf
den Menschen als sWerk seiner selbst< nicht meint, dimmlich tbersehen zu wol-
len, dass jeder einzelne tatsdchlich stets in gesellschaftlichen Beziigen lebt und
sowohl durch soziale als auch durch natiirliche Faktoren beeinflusst wird; nur er
wird nicht von ihnen bestimmt. Im Horizont einer personalistischen Padagogik
ist die entscheidende Instanz Handeln des Menschen sein eigenes personales
Gewissen«.”

2 Verantwortung der Kunstpadagogik

Wenn kunstpddagogische Verantwortung sich also auf die Horizonte Mensch,
Kunst und Gesellschaft bezieht, muss sie in didaktischen Entscheidungen immer
die Beziige von Ich, Wir und Welt als eigentlich bildungswirksames Verhdltnis in
Bezug auf diese Horizonte zusammendenken. Zwar ergeben sich im Unterricht
jeweils Schwerpunktsetzungen, ob ein Thema, ein Problem, ein Zugang eher an-
thropologisch, von der Kunst her oder gesellschaftlich begriindet ist und ob hier
die Subjektivitdt des einzelnen, die menschliche Gemeinschaft oder welthafte
Beziige im Vordergrund stehen; doch kann dies immer nur wechselweise und in
stetem, verantwortlichen Ausgleich der verschiedenen Aufgaben und Dimensio-
nen geschehen.

In anthropologischer Hinsicht ist eine Grundlage verantwortlicher Kunstpad-
agogik die altersgerechte Begriindung kunstdidaktischer Entscheidungen gemal}
den Entwicklungsaufgaben der verschiedenen Altersstufen.® Dies meint damit
mehr als die Orientierung an den bildnerischen Entwicklungsstufen, es geht um
die Frage, wie Kunstpadagogik altersaddquate Entwicklungsimpulse setzen kann.
Hierzu benétigt sie aber einen Begriff von menschlichen Lebensaufgaben, um
nicht allein zuféllig aktuelle jugendkulturelle Muster aufzugreifen, sondern auch

7 Bohm 1995, S. 114f.
8  Vgl. Fend 2005, S. 210ff.

179



180

Jochen Krautz

durch kontrastive Forderungen einen Anspruch zu formulieren, an dem sich Ent-
wicklung vollziehen kann. Dazu bedarf es jenes, von Eduard Spranger sogenann-
ten »emporbildenden Verstehens« des Jugendlichen, was meint, »dass der Erzie-
her aus einem gréeren Sinnzusammenhang her die Ansétze einer kulturellen
Entwicklung im Heranwachsenden einordnen kann«.?

Am Beispiel konkretisiert: Das Thema »Biografie« wird im Kunstunterricht ger-
ne mit Methoden der »Asthetischen Forschung« vorzugsweise in der Pubertits-
phase bearbeitet mit der Begriindung, Jugendliche diesen Alters befanden sich
in einer Phase der Identititsfindung, betrieben »ldentitatskonstruktion« mithil-
fe gesellschaftlich angebotener Muster als eine Art autopoietisches Patchwork.
Hierbei sei biografische Arbeit im Sinne von &sthetischer Auseinandersetzung mit
Selbstbildern hilfreich. Selten thematisiert wird dabei jedoch, wie hilfreich hierftr
die betonte Innenwendung zum Selbst ist, mit dessen Unsicherheit Jugendliche
ohnehin stdndig beschiftigt sind, oder ob biografische Arbeit nicht viel sinnvoller
in der AuBenwendung, also dem Einflihlen in und dem gestalterischen Dialog
mit anderen Personen vonstatten geht. Entwicklungsimpulse erwachsen weniger
aus Selbstbespiegelung als aus dem personalen und gestalterischen Dialog mit
Anderen, der in eine verantwortete Gestaltung einmiindet. Insofern kénnte fiir
einen 8.-Klassler eine mithsam erarbeitete Portraitzeichnung der eigenen Grof3-
mutter, die ihn in einen gestalterisch-personalen Dialog bringt, wesentlich mehr
zur ldentitats- und Verantwortungsbildung beitragen, als collagierte Versatzstiicke
medialer Vorbilder.'

Hier wird deutlich, dass Kunstpadagogik nicht ohne eine Bildungstheorie zur
Begriindung ihrer Inhalte auskommt, die anthropologisch argumentiert. Dabei
versucht deren personale Fundierung dem Defizit der neuhumanistischen Bil-
dungstheorie entgegenzuwirken, die Bildung zu einseitig als Realisation des
isolierten Selbst auffasste.'" Gerade die Betonung der Relationalitdt und der
Weltorientierung der Person greift damit die zurecht eingeklagten sozialen und
gesellschaftlich-politischen Dimensionen des Bildungsprozesses auf: »Bildung ist
kein selbstschopferischer Akt [...] — Sinn des Lebens ist der Andere: um des eige-
nen Selbst willen.«'

Es ist dieser Sinn, den Helmut Danner in diesem Band als grundlegendes Ziel
des Bildungsprozesses beschreibt: Sinn entsteht aus dem In-Beziehung-Setzen

9  Fend 2005, S. 65

10 Vgl. hierzu die dulerst anregenden Ausgaben von Kunst+Unterricht 317 und 318/2007 zum
Thema »Portraitierenc.

11 Bezeichnenderweise betont die Rezeption dieser Bildungstheorie in zeitgendssischer
Kunstdidaktik gerade die Selbstbildung als konstitutiv und vernachlassigt durch Einbezug
konstruktivistischer Theoreme der »Selbstreferenz« den aus personaler Sicht unabdingba-
ren sozialen Bezug und die daraus erwachsende Verantwortlichkeit noch weiter. Nur so ist
erkldrlich, wie aus einer bildungstheoretischen Besinnung und trotz Betonung der Unerldss-
lichkeit didaktischer Reflexion dennoch die methodische Orientierung von Kunstpadagogik
an kiinstlerischen Strategien der Verstorung, Irritation, Provokation und Verwirrung empfoh-
len wird (vgl. z. B. Stielow 2004).

12 Reusch 2008, S. 84



Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Pddagogik

zum Mitmenschen und den Aufgaben der Welt, in unserem Fall durch kiinstleri-
sche Gestaltung. Gerade das eigene Gestalten wie die Rezeption von Kunst sind
erstrangige Mdglichkeiten von Sinnerfahrungen, denn »Sinn wird dort erlebt, wo
etwas aufgebaut werden kann, wo sich scheinbar sinnlose Teile zu einem ge-
ordneten Ganzen, zu einem Bild, zusammenbringen lassen«."* Damit ist jedoch
nicht allein subjektiver Sinn als individuelle und beliebige Konstruktion gemeint,
nicht das willkiirliche Verfiigen tGiber Welt, sondern solche Sinnbildung zielt auf
Verantwortung, »Verantwortung ist der Sinn von Bildung«, so Danner. Sinn ent-
steht also nur dort, wo verantwortlich geantwortet wird auf das, was begegnet.
Wenn Kunst, wenn Bilder solche Sinnerfahrung erméglichen, dann werden sie
fir die Schiiler »lebensbedeutsam«: »Kunstprodukte padagogisch zu vermitteln,
kann doch nur dort gerechtfertigt werden, wo aufgrund &sthetischer Strukturqua-
litdten Wirkungen auf das Subjekt erwartet werden und potenziell menschliche
Erziehungsprozesse in Bewegung gesetzt werden. «'*

Um auch hier konkret zu werden: Um solches personliches Beteiligtsein in der
Kunstrezeption zu erreichen, ist es {blich, Kunstwerke mit einem »Percept« und
praktisch-rezeptiven Methoden »handlungsorientiert« zu erschliefen.' Dies fiihrt
jedoch nur dann zu einer nicht beliebigen Sinnbildung, wenn es nicht bei prakti-
schen Einstiegen bleibt, denn Handeln allein garantiert kein Verstehen. Vielmehr
liegt die entscheidende Schwierigkeit darin, die durch praktische Verfahren ent-
standenen subjektiven Sinnbildungen mit dem objektiven Werk in einen Dialog
zu bringen, in dem Schiiler sich einem Verstehen des Werks anndhern und die
personliche Sinnbildung verobjektivieren, womit zugleich ihre persénliche Sinn-
dimension erweitert wird: Erst im Abgleich des »Ich« am »Wir« und der »Welt«
findet es ein sinn-volles Malk.

»Sinn als das Unsinnliche (-Geistige«), das sich im Sinnlichen vermittelt«'®
spricht also die geistige Dimension des Menschen an. Sinn ist somit nur in der ak-
tiven, geistig-innerlichen wie praktisch handelnden Auseinandersetzung mit der
Welt und den Mitmenschen zu erfahren. Die Sinne sind dabei Erkenntnisorgane,
jedoch nicht selbst Hauptziel kunstpddagogischer Arbeit. »Sinnenbewusstsein«
und eine »Schule der Sinne« laufen leer bzw. verbleiben im Kreis subjektiver
Selbstbeziiglichkeit, wenn sie nicht geistig bewaltigt und in verantworteten Sinn
verwandelt werden. Daher ist auch eine isolierte Schulung von Sinnesempfindun-
gen allenfalls als gelegentliche Achtsamkeitstibung relevant, nicht als kunstdidak-
tische Grundfigur.

Personale Kunstpadagogik betont aufgrund der Relationalitdt von Ich und Welt
vielmehr das Primat des Sichtbaren, des verstehenden Sehens und der gestalten-
den Antwort, wie dies in diesem Band Hubert Sowa grundlegt. Gerade das Ausbil-
den des Vorstellungsvermégens erweist sich als wesentliche Entwicklungsaufgabe

13  Maurer 1992, S. 55

14 Jakobi 1988, S. 22

15 Vgl. Krautz 2005

16  Schleifheimer 1978, S. 16

181



182

Jochen Krautz

des Jugendalters.'” Dabei spielt das gegenstandliche Zeichnen eine entscheiden-
de Rolle, wie Carina Sucker in diesem Band zeigt: »Bildkompetenz« hdngt von
der Ausbildung innerer Bilder ab, die in der Auseinandersetzung mit Sichtbarem
entwickelt werden miissen.

Daher ist auch die Orientierung an differenzierter und qualifizierter Gestalt-
und Formgebung wesentliches Kennzeichen verantwortlicher Kunstpadagogik.
Gestalt-Geben in Kunst oder angewandter Gestaltung ist als anthropologisches
Phdnomen eine Form des Antwort-Gebens: »Der Mensch ist das auf Antwort an-
gewiesene Wesen. Eine Form des Antwortens ist das Gestalt-Geben. Doch dies ist
nicht Willkir; es ist ebenso ein Finden. Denn es steht in Korrespondenz zum sinn-
lich Gegebenen. [...] Wir konnen auch sagen, Gestalten sei das Hervorbringen
eines Sinnhaften.«'® Dieses handelnde Antwort-Geben durch Gestaltung ist somit
eine Form von Ver-Antwortung und stellt die Frage nach ihrer Qualitit: »Gute Ge-
staltung zeichnet sich dadurch aus, dass sie sinnen- und sinnorientiert ist; dass sie
in Ernsthaftigkeit und Echtheit auf einem existenziellen Antwort-Geben griindet;
dass sie in Redlichkeit vollzogen wird.«" Hier muss also unabhangig von man-
chen Aporien der Kunst, fiir die die Frage von Gestaltungsqualitit manchem als
obsolet erscheint, aus didaktischer Notwendigkeit sehr wohl ein Qualitatsbegriff
begriindet und mit den Schiilern entwickelt werden. Das schliefit die altersge-
mafe Einfiihrung in die Schwierigkeiten, diesen zu begriinden, nicht aus,?® ohne
Grundlage und Alternative ist dies jedoch kaum sinnvoll méglich.

Ahnliches gilt fiir die weithin als kunstpidagogische Kernaufgabe betrachtete
Forderung von Kreativitit. Die personale Begriindung des Schopferischen als bil-
dendes Weltverhiltnis stand seit Beginn Kreativitdtsdiskussion in Widerspruch zu
seiner Funktionalisierung durch Militar und Industrie.?' Wenn sich Kunstunterricht
heute vorrangig liber das Kreativitdtsparadigma legitimiert, mag dies im Boom der
»Creative Industries« und allgegenwartige Kreativitdtstrainings fiir Manager zwar
zeitgemal erscheinen. Fraglich bleibt jedoch, wie nicht allein der Wert des Neu-
en, Eigenen, Besonderen betont wird, sondern auch die Frage der Verantwortung
dafiir. Kreativitat ist auch als Eigenschaft der Person kein Wert an sich, sondern
muss riickgebunden sein an die Frage der personhaften Verantwortung fiir Ich,
Wir und Welt.?? Und moglicherweise ware auch eine kritische Distanz zum im
Kreativitatskonzept angelegten Fortschrittsglauben der Moderne angebracht, der
heute auch 6konomisch und 6kologisch an seine Grenzen stoft. Kunstdidakti-
sches Kontrastprogramm ware etwa die regelmalige Frage nach dem Alten: Was
haben andere vor uns gemacht? Auf wessen Schultern stehen wir eigentlich? Oder
auch eine neue Wertschiatzung der Mimesis, die immerhin in der Erziehungswis-

17 Vgl. Glas 2006

18 Danner 1993, S. 15

19 Danner 1993, S. 18

20 Anregungen hierzu von Franz Billmayer unter www.bilderlernen.at
21 Vgl. Krautz 2009

22 Vgl. Ruggenini 2006



Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Pddagogik

senschaft seit langerem anthropologisch rehabilitiert wird. Nachahmung ist auch
im Kunstunterricht kein Delikt, sondern eine sinnvolle Form personaler Weltbe-
gegnung: Im Mimetischen liegt die »Genese des Sozialen«.?

Vor diesem Hintergrund personaler Anthropologie kann also das Bezugsfeld
Kunst als zwar wesentlicher, aber nicht alleiniger oder bedingungsloser Hori-
zont kunstpddagogischer Verantwortung gelten. Vielmehr muss sich Kunst als
bildungswirksame Mitwelt erweisen, die Ich, Wir und Welt tatsdchlich in einen
Bezug bringt. Kunstdidaktik muss Kunst in diesem Sinn kritisch bewerten. D. h.
entscheidende Aufgabe von Kunstdidaktik ist die sinnvolle Auswahl von Unter-
richtsgegenstinden. Gerade angesichts begrenzter Zeit und Moglichkeiten von
Kunstunterricht ist eine sorgféltige Begriindung von gestalterischen Aufgaben, In-
halten, Thematiken, zu betrachtenden Bildern und Kunstwerken entscheidend.
Solche Entscheidungen kénnen nicht allein anhand innerkiinstlerischer Kriterien,
zufdlliger Vorlieben des Lehrers oder »heimlicher Lehrpldne« getroffen werden,
sondern miissen etwa fragen: Welche Meinung vom Ich, vom Wir, von der Welt
spiegelt sich in einem Bild? Ist dies sinnvoll und verantwortbar? Wie werden pro-
blematische Aspekte im Unterricht nicht nur thematisiert, sondern konstruktiv ge-
wendet? Welche Forderung stellen Gestaltungsfragen an den Schiiler? Wie kann
er ihnen gerecht werden? Wie und an welchen Mafstdben wird Gestaltung ver-
antwortet? Usw.

Kriterium ist also auch fir Kunstunterricht die Wert- und Sinndimension der
Unterrichtsgegenstande, wie dies Helmut Danner in seinem Beitrag betont. Ge-
rade weil die Kunst die Freiheit zu Irritation, Dekonstruktion und Destruktion hat,
muss ein Kunstpddagoge sehr genau reflektieren, was er in welcher Weise verant-
worten kann und wie er Moglichkeiten positiver Sinnfindung aufbauen will. Dies
betrifft jede einzelne Inhaltsentscheidung des Unterrichts, jede Entscheidung fiir
ein Bild, einen Kinstler, eine kiinstlerische Technik. So ist auch hier exemplarisch
in Bezug auf das verbreitete, mitunter als genuin kiinstlerische Haltung verstande-
ne Experimentieren zu fragen, wie sich dabei Willkiir vermeiden lasst und Schiiler
tatsachlich zu einer verantworteten Gestaltung finden. Bleibt es beim Experiment,
und das haufiger, kann sich beim Schiiler der Eindruck zu einer Haltung verfesti-
gen, dass Kunst eine Sache des subjektiven Beliebens sei, dass sich dhnlich wie in
alltaglichen Konsumzusammenhdngen schnell etwas machen lésst, das letztlich
keinen Wert besitzt und somit auch das Selbstwertempfinden des Produzenten
nicht hebt. Verantwortung fiir das eigene gestalterische Tun wird dann zugunsten
einer vermeintlich kiinstlerischen Allmacht dispensiert, die sich unabhéngig von
Anspriichen auferhalb des Selbst wéhnt.

Solche objektiven Anspriiche der Kultur werden im Horizont Gesellschaft deut-
licher prasent: Wie steht das Ich zum Wir und zur realen Welt? Ein personales Ver-
standnis von Freiheit in Verantwortung, das den Menschen weder als gesellschaft-
lich determiniert noch als autonom erhaben tiber Verhdltnisse und Anspriiche der

23 Waulf 2005

o

(O8]



184

Jochen Krautz

Gesellschaft versteht, wird daher im Kunstunterricht sehr sorgféltig abwédgend mit
diesen Beziigen umgehen.

So bedeutet gesellschaftliche Verantwortung von Kunstpadagogik zum einen
sicherlich, Schiilern eine kritische und wertbezogene Orientierung in der Bilder-
und Medienwelt zu erméglichen, die heutige Lebenswelt und gesellschaftliche
Realitdt maBgeblich pragt.* Diese muss jedoch mehr sein, als das vorrangig auf
Analyse- und Handlungsfdhigkeit zielende Konzept »Bildkompetenz«. Orien-
tierung in der Bilderwelt ist ohne Orientierungsmalistabe nicht moglich — und
diese sind nicht aus den Bildern selbst zu gewinnen. Moglicherweise gehort zur
»Bildkompetenz« sogar die Fahigkeit zur Bilddistanz, zum Bildverzicht,? die wie-
derum nur aus der Erfahrung von sinnvollen Alternativen erwachsen kann, die
dezidiert als solche angeboten und nicht der beliebigen Selbstfindung der Schiiler
iberlassen werden konnen.

Dazu gehort etwa die jeweils altersangemessene Einfiihrung in die durch die
Bildende Kunst verkorperte kulturelle Tradition: Hier liegen Sinnangebote vor, die
so in den Horizont der Schiiler geriickt werden miissen, dass sie lebenswirksam
werden konnen.?® Enkulturation ist dabei gleichzeitig eine aus der gemeinsamen
Tradition resultierende Anforderung wie auch Entwicklungsaufgabe des ein-
zelnen jungen Menschen. Helmut Fend erinnert an diese von Eduard Spranger
grundgelegte Dimension, die Enkulturation als Chance der personalen Entwick-
lung an den Gegenstianden der Kultur begreift: »Die Padagogik des Jugendalters
muss deshalb immer auch eine Bildungstheorie enthalten, die die jugendliche
Suche nach dem Weltverstandnis und nach einem Selbstverstandnis an die Ange-
bote der kulturellen Tradition bindet. Die Weltaneignung darf nicht ausschliellich
dem zufdlligen und ungeleiteten Lernen iiber Medien dem Alltagsleben iber-
lassen bleiben. Erst eine systematische Einfiihrung in die Hintergriinde unserer
Kultur erlaubt ein addquates Verstindnis und ermoglicht eine Enkulturation auf
einem hohen Niveau. Selbstwerdung ist nur im Rahmen der kulturellen Traditi-
onen, ist nur als komplementdrer Enkulturationsprozess moglich.« »Bildungsins-
titutionen [...] kénnen durch die Einfiihrung in die kulturellen Traditionen einen
Erfahrungsraum schaffen, der Jugendliche vom Reichtum okzidentaler Ideale des
Menschseins profitieren lasst. Damit kann die Schule aufleuchten lassen, wie >gu-
tes Leben< im Licht dieser Traditionen unter modernen Bedingungen des Lebens
und Uberlebens aussehen kénnte.«?” Hierbei kénnte Kunstunterricht eine zentra-
le Bedeutung haben.

Eine weitere Dimension gesellschaftlichen Verantwortung von Kunstpadagogik
betrifft ihre Beitrdge zur beruflichen Propddeutik: Fiir welche ganz konkreten Fa-
higkeiten und Fertigkeiten ist Kunstunterricht verantwortlich, die zur konstruktiven

24 Vgl. fir den Versuch einer Realisation dieses Anspruchs einer kritischen und wertorientier-
ten Bilddidaktik am Beispiel der Fotografie Krautz 2008 und 2004a

25 Vgl. Sowa 2006

26 Vgl. Jakobi 1988

27 Fend 2005, S. 460 u. 469



Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Pddagogik

und reflektierten Arbeit in gesellschaftlichen Felder, die mit Kunst und Gestaltung
zu tun haben, befdhigen? Auch hier konkret: Wenn etwa eine Friseurmeisterin
berichtet, dass eine Auszubildende nicht in der Lage ist, auf der Schemazeich-
nung eines Kopfes die Konturlinie des Haaransatzes von der Seitenansicht auf der
Riickansicht fortzusetzen, dann féllt dieser Mangel an grundsatzlichem raumli-
chem Vorstellungsvermégen in den Verantwortungsbereich von Kunstunterricht
(wie auch immer diese spezifische Situation zu erkldren sein mag). Zudem ist
dieser Mangel nicht allein fiir die Berufsausiibung ein Problem, sondern verkiirzt
den Weltzugang insgesamt.

Dabei sind Mdglichkeiten zur Forderung dieser auch beruflich relevanten Fa-
higkeiten in vielen Bereichen des Kunstunterrichts ohnehin angelegt, es bedarf
oft nur starkerer Akzentsetzungen, um diese expliziter zu férdern und auf mog-
liche Arbeitsfelder hin zu bedenken.?® Auch explizit auf Anwendungsbeziige ge-
richtete Themen und Aufgaben im Kunstunterricht besitzen Bildungswirksamkeit,
denn gerade in angewandten Gestaltungsaufgaben tritt den Schiilern eine ob-
jektive Forderung entgegen, die es zu bewiltigen gilt: Hier korrigiert nicht der
Lehrer, sondern die Sache selbst. Aus Spiel wird Ernst, nicht das Selbst, sondern
der Andere und die Welt treten in den Vordergrund: »der Mensch wird nicht er
selbst, indem er in erster Linie sich selbst sucht, sondern indem er selbstlos wird.
Damit ist Erziehung nicht Selbstsuche, sondern In-Anspruch-Nahme. Erziehung
hat dahin zu fihren, dass der Mensch bereit ist, sich Aufgaben zu stellen und
diese zu Gbernehmen. Aufgaben gibt es immer und tiberall in einer Welt, in der
es Mitmenschen und Sachen gibt«.? Dies bereitet eine Sinnerfahrung im ange-
wandten Tun vor, denn Lebenssinn »findet der Mensch erst in einem Tun, das von
Sinn erflllt ist, weil es anderen dient [...]. Sinnvolles Tun wirkt aufbauend«.?®
Beruflich-praktische Orientierung im Kunstunterricht zielt also auf praktische Ge-
schicklichkeit, auf tatsdchliche Brauchbarkeit des Gegenstandes, stellt sich realen
Notwendigkeiten und Bediirfnissen anderer Menschen, also dem Anspruch der
von der wirklichen Welt ausgeht.’' Solche, aus der Daseinsbewaltigung resultie-
renden Bildungsdimensionen, die Verantwortung konkret erfahrbar machen, wa-
ren vormals im auch technisch orientierten Werkunterricht aufgehoben, der heute

28 Das Ende 2010 erscheinende »Arbeitsbuch Kunst Bd. 2« (Klett- u. Friedrich-Verlag) legt ge-
rade fiir den Kunstunterricht der Mittelstufe auf die Bewdltigung konkreter, lebensnaher Ge-
staltungsaufgaben sowie auf deren Beziige zu Berufsfeldern einen Schwerpunkt des kunst-
didaktischen Konzepts und versucht damit einerseits Entwicklungslagen der Jugendlichen
und ihren gesellschaftlichen Lebensbedingungen gerecht zu werden, andererseits genau
Uber den Aufbau tatsdchlichen Kénnens zu positiver Selbstwertentwicklung und verantwort-
lichem Handeln beizutragen.

29 Braun 1983,S.77

30 Kranich 2006, S. 14f.

31 Ich danke meinem Kollegen Prof. Dr. Peter Schneider, Alanus Hochschule fiir Kunst und Ge-
sellschaft, Alfter, fiir die Hinweise auf die Bedeutung einer personal verstandenen beruflich-
praktischen Bildung.

co

o1



186

Jochen Krautz

an den meisten Schulen vergessen ist.>> Somit sind Basisfahigkeiten im visuellen
Gestalten, im Entwerfen kommunikativer Zeichen, im rdaumlichen Verstehen, im
Visualisieren von Vorstellungen, im handwerklichen Umgang mit Materialen wie
Holz oder Metall nicht allein fiir eine Vielzahl heutiger Berufsfelder relevant, son-
dern zdhlen zugleich als prinzipielle Weltzugénge zur allgemeinen Bildung. Sie
gehdren unbedingt auch zum Verantwortungsbereich des Kunstunterrichts.

3 Erziehung zur Verantwortung in der Kunstpéadagogik

Eine im skizzierten Sinne verantwortete Kunstpadagogik kann damit auch Beitra-
ge zu einer Erziehung zur Verantwortung leisten. Dieser Aufgabe muss sich auch
der Kunstunterricht stellen, denn sie folgt aus dem Erziehungsauftrag der Schu-
le. Erziehung zur Verantwortung meint dabei die Verantwortung fiir sich selbst,
Mitmenschen, menschliche Gemeinschaft und Gesellschaft sowie die Welt als
Ganze — fur Ich, Wir und Welt.

Gerade der oben zuletzt genannte Aspekt verweist bereits darauf, dass sich
Verantwortung darin realisiert, den Forderungen eines fachlichen Kénnens ge-
recht zu werden. Die Sache selbst fordert Verantwortlichkeit ein, wenn sie als
Anspruch erscheint, dem es gerecht zu werden gilt, um eine Erfahrung des Ge-
lingens zu machen.?* Hier ergibt sich nun fir Kunstunterricht insofern ein Pro-
blem, als gerade die Kunst der Moderne immer wieder das Nicht-Kénnen-Mdissen
betont oder Konnen auf intellektuelle Diskursebenen verlagert, die Schiilern nur
schwer zugdnglich sind. Die oftmals im Unterricht verhandelten Arbeiten Marcel
Duchamps zeigen dies exemplarisch. Zwar wird man versuchen, den Schiilern
die kiinstlerische Innovation etwa Duchamps nahezubringen, tatsdchlich wird
dafiir aber gerade das, was Schiiler spontan als echtes Kénnen in der Kunst emp-
finden, also die naturalistische Wirklichkeitsabbildung, meist mit der Autoritat
des Kunstlehrers eher abgewertet. Was dann bleibt, ist der diffuse Eindruck von
Beliebigkeit: Das kann doch jeder!

Kunstunterricht muss also Kénnen verlangen und die vielfaltigen Dimensionen
von Kénnen in der Kunst deutlich machen. Dabei ist eine pddagogische Haltung
vonndten, die in dem viel rezipierten Dokumentarfilm tber ein Tanzprojekt mit
Jugendlichen »Rhythm is itl« deutlich wird: Erziehend ist hier nicht »die Musik«
oder »der Tanz« an sich, sondern der hohe Anspruch der Sache, den der Tanz-
lehrer ungebrochen an die Schiiler weitergibt: Sie missen dem Ernstfall der Auf-
flihrung auf grofer Biihne gerecht werden, ohne dass die Anforderungen an sie
»padagogisch« reduziert wiirden. Fiir deutsche Padagogik insgesamt aufschluss-
reich ist dabei eine Stelle im Film, in der Lehrer ihre Schiiler vor den strengen

32 Vgl. Lackner 1988. Noch weitgehend als durchgehender Anspruch realisiert ist diese Di-
mension in der Padagogik der Waldorfschulen.

33 Vgl. Wehner 2009



Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Pddagogik

MafRstaben des Tanzpadagogen in Schutz nehmen mdéchten: Derart kann jedoch
nicht Verantwortung an der und fiir die Sache wachsen.?*

Verantwortung ist als Haltung — wie oben ausgefiihrt — an das personale Ge-
wissen gebunden. Damit ist also die Bildung des Gewissens als Erziehung zur
Achtung vor dem Anderen, der Welt, dem Leben insgesamt Aufgabe auch von
Kunstpddagogik. Hierfiir ist erstens eine deutlichere Orientierung von Inhalts-
entscheidungen nicht allein an innerkiinstlerischen Problemen notwendig, son-
dern an dem, was Wolfgang Klafki einmal als Schliisselprobleme der Gegenwart
identifiziert hat, die an Aktualitit nichts verloren haben. Demnach missen als
inhaltlich-thematische Orientierungen im Kunstunterricht auch Fragen personli-
cher wie gesellschaftlicher Verantwortung erscheinen, etwa die Friedensfrage, das
Umweltproblem, die Menschenrechte etc.*> Auf diese Themen lassen sich gerade
aus der Perspektive der Kunst spezifische Blickwinkel gewinnen. Und sie entspre-
chen den Entwicklungslagen insbesondere von Jugendlichen, fiir die die »grofien
Fragen« der Menschheit wesentlich werden.

Zweitens ist entscheidend, dass Achtung und Verantwortung nicht vorrangig auf
moralischer Reflexion basieren, sondern einer entsprechenden gefiihlsmaligen
Sensibilitdt bedurfen.*® Verantwortung lernt man also weniger durch Dilemmata-
Diskurse als durch Erleben und eigenes Handeln. Die auch in der Kunstpada-
gogik bekannten Bemiihungen, durch distanzierte Reflexion, rationale Analyse
und Kritik insbesondere von Medienbildern verantwortliches Entscheiden und
Handeln zu férdern, zeigen immer nur begrenzt Wirkung, da sie tibersehen, dass
Verantwortung immer auch ein Problem ihrer gefiihlsmafSigen Verankerung und
nicht allein ihrer verstandesméaRigen Durchdringung ist.*” Hierauf hat Hans Jonas
in seiner Theorie der Verantwortung aufmerksam gemacht: Nicht das Sittengesetz
und die verniinftige Einsicht darein motiviere sittliches Handeln, sondern unser
unmittelbares emotionales Affiziertsein. Nur das Gefiihl konnen den Willen be-
wegen, das unmittelbare Antworten auf ein Gegebenes*: »Das Gesetz als solches
kann weder Ursache noch Gegenstand der Ehrfurcht sein; aber das Sein, erkannt
in seiner Fille oder einer Einzelerscheinung derselben, begegnend einem Seh-
vermogen, das nicht durch Selbstsucht verengt oder durch Stumpfheit getriibt ist,
kann wohl Ehrfurcht erzeugen — und kann mit dieser Affizierung unseres Gefiihls
dem sonst kraftlosen Sittengesetz zuhilfe kommen, das da gebietet, dem inne-
wohnenden Anspruch von Seienden mit unserem eigenen Sein Geniige zu tun.«*

34 Vgl Felten 2010, S. 177f.
35 Vgl hierzu die Beitrdge von Bettina Uhlig und Martin Ziilch in diesem Band.
36 Vgl. Speck 1996, S. 121

37 Vgl. Nipkow 2008; exemplarisch aufgearbeitet fiir das Problem der Friedenserziehung im
Kunstunterricht in Krautz 2004b, 2004c und 2006.

38 Vgl. Jonas 2003, 162ff.
39 Jonas 2003, S. 170

o



188

Jochen Krautz

»Und nun liegt es im Wesen unserer moralischen Natur, daf8 der Appell [...] eine
Antwort in unserem Gefiihl findet. Es ist das Geflihl der Verantwortlichkeit. «*

Jonas umreilst damit recht exakt die zuvor entwickelte didaktische Kontur einer
personalen Kunstpadagogik und ihrer Verantwortung: Ziel wére es, das »Sehver-
mogenc fiir die Welt und die Mitmenschen zu &ffnen, Achtsamkeit zu iiben,*
genaueres Erfassen zu lehren, Mitfiihlen zu erméglichen und durch gezielte Aus-
wahl entsprechender Kunst und Bilder Mdéglichkeiten positiver gefiihlsméaRiger
Identifikation zu schaffen. Dies bedeutet nicht padagogische Manipulation, son-
dern bringt die affektive Qualitdt von Bildern zur Wirkung, um Verantwortungs-
gefiihl anzusprechen, wobei Mittel und Wirkungsweise dieser Bilder sehr wohl
auch reflektiert werden miissen.*

Notwendig ist also nicht Belehrung, sondern das Erleben und Uben von Ach-
tung und Verantwortlichkeit.** Ulrika Eller-Riiter und Bettina Uhlig zeigen in die-
sem Band mit Studenten, wie dies gerade in und mit der Kunst moglich ist, wie
kiinstlerische Arbeit und Vermittlung konkret handelnd Verantwortung fiir Welt
und Mitmenschen tbernimmt. Dies konnen auch Modelle fiir die Arbeit mit
Schilern sein, die Kunst und sozialen Einsatz verbinden.**

Erziehung zur Verantwortung heifst in der Kunstpddagogik also, Situationen zu
schaffen, in denen Schiiler aufgefordert sind, sich in produktivem Tun wie re-
zeptivem Wahrnehmen selbst zu tberschreiten, eine Antwort auf Mensch und
Welt zu geben und diese zu verantworten. Ob dies gelingt, ist allerdings weder
messbar noch gibt es etwa eine definierbare »Verantwortungskompetenz«. »Ver-
antwortung kann [...] nicht operationalisiert (mefSbar gemacht) und auch nicht
evaluiert (Uberprift) werden. Sie &Rt sich letztlich nur am Menschen und aus dem
Werk selbst erschliefen.«* Hierzu bedirfen Kunstpddagogen einer Sensibilitét in
der padagogischen Wahrnehmung, die durchaus einer achtsamen kiinstlerischen
Wahrnehmung durchaus verwandt ist: Ein personaler Akt sehenden Verstehens,
der zugewandten Teilnahme, »nicht schon des rationalen Erkennens; es ist dieser
Blick der Person, der Leben schenkt und Geschichte macht«.*

40 Jonas 2003, S. 162f.

41 Vgl. Sowa 2002

42 Vgl. Krautz 2004c

43 Vgl. Speck 1996, S. 120-127

44 Vgl. Hierzu die Beispiele von Kunst-Kursfahrten, die bewusst Kunstbetrachtung, eigene Ge-
staltung und soziales Engagement vereinen. Ein Schiiler restimiert: »Wir haben nicht nur
Kunst betrachtet, sondern mit unseren eigenen Handen Kunst geschaffen. Kunst, die einen
groflen Zweck hat und Menschen hilft.« (Eller-Riter 2004, S. 983, vgl. auch Eller-Riiter
2006)

45 Braun 1983, S. 80

46  Flores-d’Arcais 1991, S. 59



Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Pddagogik

Literatur 189

Antonovsky, Aaron: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit. Tiibingen
1997

Bohm, Winfried: Theorie und Praxis. Eine Einfiihrung in das pddagogische Grundpro-
blem. Wiirzburg 19952

Braun, Walter: Einfiihrung in die Padagogik. Bad Heilbrunn/Obb.19833

Danner, Helmut: Sind die blauen Berger »Kunst«? Gestalt-Geben als menschliches
Phanomen. Vortragsmanuskript, Kairo 1993 (http://www.helmut-danner.info/pdfs/
Sind_die_Blauen_Berge_Kunst.pdf, 12.05.2010)

Eller-Rater, Ulrika: Das Sarajevo-Projekt — eine etwas andere Kunstfahrt. In Erzie-
hungskunst 9/2004, S. 980-984

Eller-Rater, Ulrika: Ungarn-Projekt, In Erziehungskunst 11/2006, S. 1193-1195

Felten, Michael: Auf die Lehrer kommt es an! Fiir eine Riickkehr der Padagogik in die
Schule. Giitersloh 2010

Fend, Helmut: Entwicklungspsychologie des Jugendalters. Wiesbaden 2005°

Flores d’Arcais, Giuseppe: Die Erziehung der Person. Grundlegung einer personalis-
tischen Erziehungstheorie. Stuttgart 1991

Glas, Alexander: Anthropogene Voraussetzungen — die Genese der Kinder- und
Jugendzeichnung. In: Favorite — Schriften zur Kunstpadagogik Bd. 2. PH Ludwigs-
burg 2006

Jakobi, Wolfgang: Lebensbedeutsame Bilder. Padagogische Interpretation von Kunst.
Weinheim 1988

Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fir die technologische
Zivilisation. Frankfurt a. M. 2003

Kranich, Ernst-Michael: Uber die Bedeutung von Sinn — Sinn als erlebte Bedeutung.
In: Buck, Peter (Hrsg.) Wie gelangt ein Mensch zu Sinn? Eine Installation zu Fragen
der Padagogik. Stuttgart 2006, S. 11-16

Krautz, Jochen: Vom Sinn des Sichtbaren. John Bergers Asthetik und Ethik als Impuls
fur die Kunstpadagogik am Beispiel der Fotografie. Hamburg 2004 (a)

Krautz, Jochen: Mit Verstand und Gefuihl fir den Frieden. Uberlegungen zur Kunstpa-
dagogik als Friedenserziehung. In: BOKWE — Fachblatt des Berufsverbandes 6ster-
reichischer Kunst- und Werkerzieher 1/Mérz 2004 (b), S. 4-8

Krautz, Jochen: Kunstpadagogik als Friedenserziehung. Einige grundlegende Betrach-
tungen am Beispiel der Ausstellung »The Family of Man«. In: Mahlberg, Hermann
J. (Hrsg.): Topoi. Beitrdge zu einer kulturarchidologischen Ortsbestimmung. Fest-
schrift fir Rainer K. Wick zum 60. Geburtstag. Wuppertal 2004 (c), S. 61-73

Krautz, Jochen: Erleben — Machen - Verstehen: Praktische Kunstrezeption zwischen
Kunst und Subjekt. In: BOKWE — Fachblatt des Berufsverbandes sterreichischer
Kunst- und Werkerzieher 2/Juni 2005, S. 15-22

Krautz, Jochen: Bildende Kunst und Friedenserziehung. In: HauBmann, Werner/Bie-
ner, Hansjorg/Hock, Klaus/Mokrosch, Reinhold (Hrsg.): Handbuch Friedenserzie-
hung. Interreligits, interkulturell, interkonfessionell. Giitersloh 2006, S. 409-417

Krautz, Jochen (Hrsg.): Kunst+Unterricht 319/2008 »Digitale Fotografie«

Krautz, Jochen: Kreativitat zwischen Person und Funktion. Aktuelles und Grundsatz-
liches zur Kritik des »schwachen Begriffs«. In: Kunst+Unterricht 331/332/2009,

S. 75-81



190

Jochen Krautz

Lackner, Stefan: Bildungsdimensionen der Werkpadagogik. Zur Theorie innovativer
und kreativer Lehr- und Lernprozesse in der Werkerziehung. Frankfurt a. M. 1988

Maurer, Friedemann: Lebenssinn und Lernen. Zur Anthropologie der Kindheit und
des Jugendalters. Bad Heilbrunn 19922

Nipkow, Karl Ernst: Wer ruft, wenn das Gewissen sich meldet? Gewissensbildung
neu aktuell. Vortrag vom 5.-6.12.2008 (http://www.ev-akademie-rheinland.de/aka-
demie/eair_Text_Nipkow.pdf, 12.05.2010)

Reusch, Siegfried: Bin ich ein gebildeter Mensch? Bekenntnisse eines Hochstaplers.
In: der blaue reiter. Journal fiir Philosophie Nr. 25, 1/2008, S. 82-88

Ruggenini, Mario: Kreativitdt und Interpretation. Gehort dazu noch die Frage nach
der Wahrheit? In: Abel, Giinter (Hrsg.): Kreativitat. XX. Deutscher Kongress fiir
Philosophie, 26.-30. September 2005 an der Technischen Universitat Berlin. Kol-
loquienbeitrage. Hamburg 2006, S. 216-233

SchleiBheimer, Bernhard: Der Sinn, das Gute und die Werte. In: Tschamler, Herbert/
Z6pfl, Helmut (Hrsg.): Sinn- und Wertorientierung als Erziehungsauftrag der Schu-
le. Orientierung, Vermittlung, Verwirklichung. Miinchen 1978, S. 13-49

Sowa, Hubert: Achtsamkeit auf die Achtsamkeit. Karl-Heinz Brodbecks Theorie der
Kreativitdt. Ein Gesprach. In: Kunst+Unterricht 261/2002, S. 50-53

Sowa, Hubert: Realitdtscharakter der Medien und Freiheit des Urteils. Zur produkti-
ven und rezeptiven Medienkritik aus kunstpadagogischer Perspektive. In: Niesyto,
Horst/Rath, Matthias/ders. (Hrsg.): Medienkritik heute. Grundlagen, Beispiele, Pra-
xisfelder. Miinchen 2006

Speck, Otto: Erziehung und Achtung vor dem Anderen. Zur moralischen Dimension
der Erziehung. Miinchen/Basel 1996

Stielow, Raimar: Kunstpadagogik und Gegenwartskunst. In: Internationale Gesell-
schaft der Bildenden Kiinste (IGBK); Landesakademie SchloR Rotenfels; Kettel,
Joachim (Hrsg.): Kiinstlerische Bildung nach Pisa. Beitrdge zum internationalen
Symposium Mapping Blind Spaces — Neue Wege zwischen Kunst und Bildung.
Museum fiir neue Kunst, Zentrum fiir Kunst und Medientechnologie Karlsruhe und
Landesakademie Schlol’ Rotenfels. Oberhausen 2004, S. 217-228

Thyen, Anke: Moral und Anthropologie. Untersuchungen zur Lebensform »Moralx.
Weilerswist 2007

Wehner, Ulrich: Etwas kdnnen — jemand werden. Bildungstheoretische Vermessun-
gen zwischen Qualifikations- und Identitétstheorie. In: Vierteljahresschrift fiir wis-
senschaftliche Padagogik 1/2009, S. 81-98

Weigand, Gabriele: Schule der Person. Zur anthropologischen Grundlegung einer
Theorie der Schule. Wiirzburg 2004

Waulf, Christoph: Zur Genese des Sozialen. Mimesis, Performativitat, Ritual. Bielefeld
2005



Jochen Krautz

Verantwortung als Bricke zwischen Kunst
und Padagogik

Ein Gesprach mit dem Kinstler Theo Dannecker

Theo Dannecker (*1938) lebt und arbeitet als Bildender Kinstler in Zurich und
flihrt seit 1972 in seinem Atelier die »Schule flr Zeichnen und Gestalten«. Er stu-
dierte Malerei an der Kunstgewerbeschule Ziirich und Bildhauerei an der Kénigli-
chen Akademie in Kopenhagen, langere Aufenthalte in Irland und Kanada folgten.
Er erhielt Stipendien von Stadt und Kanton Ziirich sowie des Staates Danemark. Er
nahm 1973 an der 1. Biennale der Schweizer Kunst, Kunsthaus Zrich teil. 1974
fand seine erste groRere Einzelausstellung in der stadtischen Kunstkammer zum
Strauhof, Zirich statt. Zahlreiche Gruppen- und Einzelausstellungen folgten. In
seiner Zeichenschule erzielte er grofle Erfolge insbesondere mit verhaltensauffal-
ligen Schilern.

Jochen Krautz: Die Tagung »Kunst, Pddagogik, Verantwortung« fragte nach der
Verantwortung vor allem in kunstpadagogischen Zusammenhangen ...

Theo Dannecker: Ich halte diese Frage fiir sehr wichtig. Ihre Einleitung zur Tagung
zielt ja auf die Frage, wie man dem Menschen ermdglicht, selbststéndiger zu den-
ken, sodass er sich nicht von allem beeindrucken und einnehmen lasst. Nur so
kann er verniinftig Gberlegen, ob das, was er in der Kunst oder im Leben macht,
sinnvoll ist. Das ist in der Tat ein wichtiges Ziel von Kunsterziehung.

Auch in meiner Schule fiir Zeichnen und Gestalten frage ich mich, wie ich den
jungen Menschen das Selbstvertrauen geben kann, etwas Sinnvolles zu schaffen
mit dem, was sie bei mir lernen und was sie selbst zur Verfligung haben. Sie sollen
ihre Vernunft einsetzen und sich fragen kénnen: Wozu male ich Giberhaupt? Was
will ich Gberhaupt erreichen?

JK: Das heil’t, Sie diskutieren mit den Schiilern die Frage der Verantwortung von
Kunst und Gestaltung?

TD: Ja, selbstverstdandlich. Einer meiner Schiiler war zum Beispiel ein leidenschaft-
licher Graffitisprayer. Er hat Graffitischriftziige auch hier im Unterricht entworfen
und meinte immer, ich misste doch sehen, dass die »saugut« seien. Wir haben
dann sehr grundsatzlich diskutiert: Man kann eben nicht bei den raffinierten For-
men und Verschlingungen stehen bleiben, denn das ganze hat doch eine gesell-
schaftliche Bedeutung. Es wird ja auf fremdes Eigentum gesprayt! Man kann so
etwas nicht rein dsthetisch betrachten und die 6ffentliche Wirkung ausblenden.

Dabei ging es nicht darum, ihm etwas auszureden oder ihn zu bevormunden,
sondern ihn zum selbststandigen Denken zu ermutigen. Auch wenn wir in der
Graffiti-Frage nie tibereingekommen sind, konnte ich ihm doch diese Orientie-



Jochen Krautz

192

rung geben. So hat er beispielsweise 2001 als erster in Ziirich eine Demonstration
gegen den Afghanistan-Krieg organisiert. Und dabei war klar: Das geht nur ohne
Gewalt, und die Demonstration verlief gut und friedlich.

Verantwortung als innere Haltung des Kinstlers

JK: Das ist ja eine altes Problem: Welche Form entspricht einem engagierten in-
haltlichen Anliegen, ohne dass es oberflachlich wirkt? Es gibt ja sehr wohl viele
politisch arbeitende Kinstler, aber deren Arbeiten sind hdufig so komplex, so
hermetisch, dass sie ohne lange schriftliche Erklarung kaum zugéanglich sind. Es
scheint in der Kunst doch eine Scheu zu geben, eine deutliche Aussage in eine
pragnante Form zu bringen.

TD: Die Bedeutung einer einfachen, klaren Aussage wird in der Kunst sehr un-
terschatzt.

Zum Beispiel habe ich ein grofes Bild mit einer Installation gemacht, in dem 20
historische Personlichkeiten meine Frau und mich in meinem friiheren Atelier
besuchen (Farbabb. 3).

Alle sind erkennbar portrdtiert und zudem mit ihrem Namen versehen. Es sind
alles Menschen, deren Gesinnung mich in dem Wunsch, »Nie wieder Krieg« als
Orientierung im Leben bestarkt haben. Der ilteste ist Menzius, ein chinesischer
Philosoph (um 300 v. Chr.). Dann geht es weiter mit Epikur, Gandhi, Erasmus von
Rotterdam, Pestalozzi, Bertha von Suttner, Romain Rolland, Picasso, Goya, Kant,
Schiller, Albert Schweitzer usw. Vor dem Bild liegen die Malwerkzeuge und das
Material, mit denen ich gearbeitet habe, Skizzen, Biicher und Objekte erzeugen
eine Atelierstimmung. Die Blicher im abgebildeten Biicherregal sind so angeord-
net, dass sich als Text ergibt: »Tief in uns der Frieden.

In meinem Atelier kamen auch zwei Schulklassen einer Privatschule, die ich in
Zeichnen und Gestalten unterrichtete, zu der Zeit, als ich an dem oben erwihn-
ten Bild arbeitete. Weil die Schiiler mitbekommen haben, wie sich das Bild ent-
wickelte, kamen immer
wieder Fragen auf, sodass
wir viel iber das Thema
Frieden sprachen. Sie ha-
ben dann dazu auch ge-
zeichnet und gemalt. Die
Arbeiten der Schiiler habe
ich dann auch in die Ins-
tallation mit aufgenom-
men (Abb. 1).

Abb. 1: Besuch im Atelier,
Ausschnitt mit Schilerarbeiten



Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Pddagogik

Hier gehe ich also von einem klaren Gedanken aus und versuche ihn in eine
verstindliche Arbeit zu fassen. Wenn man das gesellschaftliche Problem in den
Griff bekommen will, missen solche grundlegenden ethischen Fragen eben be-

deutsamer sein als innerkiinstlerische Probleme.
Wir werden zu nichts kommen, wenn wir das
nicht mit einbeziehen. Auch die Kunst muss eine
ethische und mitmenschliche Grundlage haben.
Gerade auch wenn der Kiinstler mithsam um die
eigene Ordnung seiner Werke ringt.

JK: Nun ist es in der Kunst sehr viel schwieriger,
so klar zwischen ethisch gut und schlecht zu un-
terscheiden.

TD:Wenn man aber anfangt, diesen Aspekt beim
kinstlerischen Schaffen wirklich einzubeziehen,
dann fragt man sich doch: Tragt das, was ich tue,
zum allgemeinen Wohl des Menschseins bei
oder eben nicht. Es ist also eine Frage der inne-
ren Haltung des Kiinstlers, die ihn leitet, das zu
tun, was er fiir wichtig erachtet.

Dabei geht es nicht darum, ob das, was ich mir
tiberlege, immer genau richtig ist. Das wissen
wir ja oft nicht so genau. Entscheidend ist, ob
ich diesen Horizont von Verantwortung in mein
kiinstlerisches Arbeiten lberhaupt einbeziehe,
ob ich mich darum tiberhaupt bemiihe.

Bei Beuys, zum Beispiel, erkenne ich meistens
den Versuch, dem Mitmenschen eine sinnvolle
Orientierung fiir seine Lebensbewdltigung zu
geben, auch wenn ich nicht aus allem, was er
getan hat, diesen Schluss ziehe.

JK: Ist das nicht ein sehr hoher Anspruch an den
Kunstler? Wird er dann nicht zum Missionar?
Beuys kann man ja durchaus skeptisch sehen.

TD: Sicherlich, ist das ein hoher Anspruch. Aber
das fordere ich doch auch vom Arzt, vom Leh-
rer, vom Ingenieur, vom Landwirt: Er muss sich
Gedanken machen, wie seine Arbeit ethisch zu
verantworten ist. Wieso soll der Kiinstler davon
ausgenommen sein?

Abb. 2: Mahnmal gegen den Krieg, 2001

LR £ o

|f.

26 ane 2003

b L SA
RZ:’Z/_*C“"j i

/ 2s I;ﬁ -:‘:fq:t,. I

s )

VAHNMAL
GEGEN -
DEN_KKIEG |

19:



194

Jochen Krautz

Ich merke ganz personlich, dass es sich im kiinstlerischen Alltag bemerkbar macht,
wenn ich diese Wertorientierung als Grundlage dabei habe. Ich kann sehr wohl
wie Beuys alltdgliche Gegenstdnde benutzen. Zum Beispiel habe ich im Lido von
Venedig an dem Tag, an dem der Afghanistankrieg losging, einen Stein gefunden,
der mich unmittelbar an einen kriegsversehrten Kopf erinnerte. Der Eindruck war
so stark, dass ich mir nicht vorstellen konnte, dies pragnanter in einer Skulptur
auszudrlicken. Um dieses Erlebnis 6ffentlich zu machen, vergroRerte ich dieses 4
cm hohe Steinchen méglichst genau um das 10-fache mit Gips und setzte es als
eine bemalte Skulptur auf einem schwarzen Sockel. In der Ausstellung wurden
die Besucher eingeladen, auf dem Sockel mit Kreide ihren Gedanken Ausdruck
zu geben. So entstand ein Mahnmal gegen den Krieg (Abb. 2).

Kinder, die die Arbeit gesehen haben, fanden interessant, dass man daran das
Elend des Krieges erkennen kann. Die Gedanken, die beim Betrachter zustande
kommen, bewegen sich also in einem bestimmten positiven Rahmen — und das
habe ich eben so auch gewollt. Das ist ein Entwicklungsgedanke: Man méchte
mit der Arbeit, die man macht, zu einer positiven Entwicklung beitragen.

JK: Damit sprechen Sie einen alten utopischen Anspruch der Moderne an, der
ja auch vielfach kritisiert wurde. Kénnen Sie ein Beispiel geben, wie das gehen
kann?

TD: Ja, gerne, z. B. meine Aktion mit den kleinen Text-Tafeln »Frieden schaffen«
(Abb. 3).

Da wird ein sehr klarer und einfacher Gedanke in einer verstindlichen Form

ausgedriickt. Ich verschenke diese 1000 nummerierten und signierten Tafeln an

viele Menschen, und sie haben oft grolle Freude daran. Auf der Post freut sich

die Dame am Schalter, der

Schlosser nebenan nimmt sein

Exemplar mit auf eine Welt-

reise und macht jeweils ein

Foto vom Téfelchen an wich-

n tigen Orten. Ein anderer hat

Frieden Schaffe mg;r hundert Franken gegeben,

damit ich noch weiter mache.

Der Kopierladen hat es gleich

auf die Theke gestellt. Die

Inhaberin berichtet, dass die

Stimmung gleich anders wird,

Abb. 3: Tafel »Frieden schaffen« sobald die Kunden es sehen.

Ein Kiinstlerkollege sagte mir

gestern, dass er es im Atelier aufgestellt habe, man kommt tber die Frage direkt

ins Gesprach. Beim Elektriker steht eins und im Malergeschift. Ein Kunstsammler

sagte mir, er wiirde es unter seine Bilder hdngen. Die Menschen sagen, dass sie

im Gemiit angesprochen sind. So kommt doch Kunst wirklich ins Leben der Men-



Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Pddagogik

schen, ganz konkret. Sie verbindet die Menschen, gerade weil sie so deutlich ist. 195
Bis jetzt sind Gber 500 dieser »kleinen Botschafter« unterwegs.

Kunst und Sinn

JK: Nun kénnte man einer solchen Kunst vorwerfen, zu viel vorzugeben, gar nicht
mehr Kunst, sondern Propaganda zu sein. lhre Arbeiten sind in ihrem Bemihen
um Klarheit nach zeitgendssischem Geschmack vielen sicherlich zu didaktisch,
zu wenig offen. Sie liefern ja oft die Analyse und Deutungshilfe gleich mit und
das mit voller Absicht.

TD: Das ist fiir mich gar nichts Besonderes. Goyas Radierungen z. B. waren doch
ohne die Texte lange nicht das, was sie sind. Er hdtte oft gar nicht das vermitteln
konnen, was ihn beschéftigte. Er hat doch auch ohne Bedenken ins Bild geschrie-
ben, und viele andere auch. Bei mir ist das ein ganz wichtiger Teil.

Aber in Fachkreisen hat mir das schon auch Schwierigkeiten eingebracht. Ein
Ziricher Kunstkritiker der mich am Anfang sehr geférdert hat, ist skeptisch ge-
worden, als ich begonnen habe, das geschriebene Wort ins Bild zu setzen. Eine
Ausstellungsmacherin war der Meinung, dass ich damit die Kunst zerstore. Ein
Kunstsammler meinte, dass er da nicht mehr mitmachen konne. Aber ich konnte
und wollte diese Moglichkeit nicht aufgeben, mit der Kunst deutlich vor Gefah-
ren zu warnen, die von falschen Theorien ausgehen und das Zusammenleben
grundlegend bedrohen. Jahre spater hat der erwdhnte Kritiker ins Géstebuch ei-
ner meiner Ausstellungen geschrieben: »Vor 25 Jahren das letzte Mal iiber Kunst
gesprochen — Danneckers Kunst bemerkenswert!« Er hat also doch im Laufe der
Jahre seine Haltung zu der Frage wohl etwas geédndert.

JK: Diese Ablehnung ist ja eine durchaus typische Reaktion, denn Kunst habe — so
die Meinung vieler Zeitgenossen — vieldeutig, offen oder verrdtselt zu sein. Man
argumentiert, dass Kunst durch ihre eigenen Mittel wirken und nicht wie ein Wer-
beplakat mittels Schrift eine Intention verkaufen solle.

TD: So ist es — oder man benutzt Bilder und Text so, dass keine klare Aussage zum
Ausdruck kommt.

Kurzlich traf ich David Weiss an einer Tankstelle. Wir haben uns vor 40 Jahren
in Montreal kennengelernt, wo wir beide fiir die Weltausstellung 1967 gearbeitet
haben. David war damals ein politisch engagierter Mensch. Heute sind Fischli
und Weiss ja Kiinstler, die mit ihren Objekten und Filmen, Fotos und Skulpturen
Welterfolg haben. Fast alles sehr gut gemacht, aber jedem Beobachter bleibt vol-
lig selbst tiberlassen, welche Aussage die beiden Kiinstler wirklich machen wol-
len. Sie halten sich bedeckt, geben auch keine Interviews. Bei unserem zufilligen
Treffen an der Tankstelle sagte ich zu David: »Bei Dir lduft es ja ganz gut!l«, worauf
er meinte: »Aber auch nicht mehr so, wie auch schon.« Ich erzihlte ihm, dass ich
gerade eine Ausstellung habe, die ihn vielleicht interessieren konnte, dass ich ge-
rade an dem Thema »Frieden schaffen« arbeite. Seine Reaktion darauf war: »Oh,



196

Jochen Krautz

hor mir auf damit, damit will ich nichts zu tun haben!« Zu solcher Kunst stehe ich
also mit meinen Gedanken und Anliegen tatsdchlich im Widerspruch.

JK: Eine solche Haltung ist doch durchaus bezeichnend fiir Teile des Kunstsystems,
wo man sich vor allem mit kunstinternen Fragen oder sich selbst beschéftigt.

TD: Ja, sicher ist das zum Teil auch ganz witzig. Solche Aktionen habe ich damals
auch mit David gemacht: Wir haben eine Vorhangleiste mit Pappkiihen bestiickt
(Anstelle des vorgesehenen Vorhangs) Beim Ziehen des »Vorhangs« haben wir
gejodelt. So hatten wir unseren fiktiven Alpaufzug und unseren SpaR.

JK: Andererseits ist es aber nicht so, dass es in der zeitgendssischen Kunst keine
engagierten Kinstler gébe. Allerdings fallt auf, dass viele dem klassischen Werk-
begriff misstrauen und hoffen, iiber Interventionen und performative Strategien
die Distanz von Kunst und Leben zu iiberwinden. Man will aktiv ins Leben ein-
greifen. Ein Beispiel wére die Osterreichische Kiinstlergruppe »Wochenklausurg,
die vom »vom Obijekt zur Intervention« kommen will (www.wochenklausur.at)
und im Prinzip eine Art Sozialarbeit machen. Gehen dabei aber nicht die spezifi-
schen Sinnerfahrungen am Kunstwerk verloren?

TD: Ich denke, dass das Gestalterische, die sichtbare Werkform selbst auch einen
Wert hat, den man nicht unterschdtzen und auch nicht vergessen sollte. In Wirk-
lichkeit hat das Gestalterische doch immer eine ernorme Bedeutung gehabt. So
wurde doch im letzten Jahr eine neue Skulptur aus der Steinzeit' gefunden, die
noch ilter ist als die bekannte Venus von Willendorf. In diesen frithesten Kunst-
werken der Menschheit wird doch offensichtlich, dass es einen Gestaltungsim-
puls im Menschen gibt, dass er gerne etwas gestaltet, das er ansehen kann. So war
es doch auch durch all die Jahrtausende.

Sicher leben wir jetzt in einer anderen Zeit, einer anderen Welt. Ich greife auch
gerne Sachen auf, die mir Gber den Weg laufen, ich arbeite mit Objekten und
Fundstiicken. Aber auch das geht nur dann, wenn ich es zu einer Klarheit bringen
kann, es muss auch dann eine Prizision der Form haben. Es ist nicht einfach nur
ein Zufall. Es muss mich gestalterisch befriedigen. Manchmal ist es etwas ganz
einfaches. Wie Brancusi gesagt hat: Je [dnger man sich mit etwas befasst, je mehr
man sich seinem Sinn nahert, desto einfacher wird es.? Daran kann ich mich
anschliellen.

In diesem Sinne habe ich bei einer Ausstellung einige Objekte aus einfachen
Dachlatten gemacht, sehr einfache Dinge, die aber eine starke Aussage haben:
»Durchdringen, »Der aufrechte Gang«, »Zusammenhalt«, »Etwas ertragen kon-
nen« (Abb. 4).

Sogenannte »Venus vom Hohle Fels«, ca. 40.000 v. Chr.; vgl. Rau 2009

2 »Einfachheit ist kein Ziel in der Kunst, sondern eine unumgéngliche Anndherung an den
wahren Sinn der Dinge. Sobald man sich dem tieferen Sinn der Dinge nahert, gelangt man,
ohne es zu wollen, zur Einfachheit.«



Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Padagogik

197

Abb. 4: Ausstellung »Frieden schaffen«, Kirche Balgrist, Zurich, 2008 (Detail)

Auch wenn die Gestaltung dabei recht zuriickgenommen ist, ergibt doch erst die
gezielte Form die Aussage, erst so hat der Betrachter dieses Erlebnis. Das geht gar
nicht ohne die Form.

Selbst- und Menschenkenntnis

JK: Welche Impulse haben Sie zum Nachdenken @iber die Kunst gebracht?

TD: Als junger Mann hatte ich eine Auseinandersetzung mit meinem Vater, die
mich in Schwierigkeiten brachte. So beschloss ich eine psychologische Bera-
tungsstelle aufzusuchen. Nachdem ich dem Psychologen meine Probleme ge-
schilderte hatte, sagte er mir, ich brauchte eine psychologische Analyse wenn
ich meine Schwierigkeiten genauer verstehen wolle. Meine Reaktion war: »Das
kann ich nicht gebrauchen, ich bin Kiinstler! Ich will durch eine Analyse nicht
meine Kunst verlieren!« Worauf er fragte, wer solche Dummheiten erzdhle. »Das
ist doch allgemein bekannt unter Kiinstlern«, habe ich geantwortet. Er meinte
dann, ich sollte mich mit den Menschen beschaftigen. Es sei sicher fiir mich als
Kiinstler wichtig und interessant, meine Mitmenschen und mich selbst genauer
zu verstehen.

JK: Hat dieser Gedanke Auswirkungen auf lhre Kunst gehabt?



Jochen Krautz

198

TD: Oh ja. Ich habe verstehen gelernt, welch grolle Bedeutung die Kindheit fiir
die menschliche Biografie hat. Tatsdchlich ist das richtige Verstehen der eigenen
Hintergriinde und Motivationen des eigenen Tuns eine wesentliche Grundlage fiir
eine tragfdhige, zukunftsorientierte Kunst. So wird z. B. Alberto Giacomettis Kunst
meiner Meinung nach nicht genau genug eingeschatzt. Wenn man seine Kunst
umfassend erfasst, versteht man, dass sie vor allem starker Ausdruck seiner Kind-
heitsgefiihle ist. Natirlich sind auch Krieg, Einsamkeit und die Existenzphiloso-
phie als Teilaspekte wichtig, aber seine Arbeiten sind meiner Meinung nach doch
wesentlich gepragt durch seine Kindheitserlebnisse, die wie bei jedem Menschen
mafgeblich sind dafiir, was und wie er als Erwachsener im tiefsten seiner Geflihle
fir sich und seine Mitmenschen empfindet. Obwohl Giacometti eine eindriickli-
che, von Zusammenhalt gepragte Familiensituation erlebte, hat er sich schon friih
in eine Position der Einsamkeit hineinmandvriert. Im Kern seiner Personlichkeit ist
er einsam gewesen. Diese Umstdnde miissen zum Verstandnis seiner Kunst auch
zur Sprache kommen. Ebenso kann man gerade bei Kiinstlern, die sich tief in ihre
Gefiihlswelt hineinbegeben, oft die Wurzeln ihrer Asthetik erkennen (Abb. 5).
Ich habe selbst zu meinen friihen Arbeiten eine kiinstlerische Analyse gemacht,
worin ich dem inneren Ursprung der Bilder nachgegangen bin, die ich dort ge-
zeichnet hatte. Dazu habe ich mit einer Fotografin die Orte meiner Kindheit auf-
gesucht, an denen sich all die Gegenstande und Szenen befanden, die in den
Zeichnungen auftauchen: das Elternhaus, das Kinderspital, die Schule, der Spa-
ziergang. Zu den Fotos habe ich Texte geschrieben, die aufzeigen, welche Bedeu-
tung diese Kindheitserlebnisse fiir meine kiinstlerische Arbeit haben.

Diese Erkenntnis schaffte eine neue Grundlage fiir meine weitere Arbeit: Wenn
der Mensch wirklich fundiert etwas tun will, dann muss er wissen, woher er
kommt, was seine inneren Leitmotive sind. Er muss bewusst die Frage nach dem
Sinn des Lebens und seines Tuns stellen, sonst bleibt es ein Zufall, ob er sich im
positiven Sinn orientiert oder ob er andere Ziele verfolgt.

Abb. 5: Ausstel-
lung »RAUMA

9 mit Analyse«,
Stadtische Kunst-
kammer zum
Strauhof, Zirich,
1974



Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Pddagogik

Intuition und Analyse

JK: Aber kann man als Kiinstler so analytisch arbeiten? Verunmdoglicht nicht eine
stdndige Selbstbeobachtung das kiinstlerische Arbeiten?

TD: Kunst machen heilt zwar, auf sein Gefiihl héren. Aber die Frage ist ja, woher
dieses Gefiihl stammt. Sicher iberlasse ich mich im Arbeitsprozess der Intuition,
das geht gar nicht anders. Aber ich kann auch zuriicktreten und diesen Gefiihls-
prozess noch einmal tiberdenken. Das ist bei mir ein Wechselspiel von Intuition
und Analyse.

Und dabei habe ich bemerkt, dass Kunst doch sehr viel mit Ordnung zu tun hat.
Sonst wirkt ein Werk nicht. Jeder Kiinstler kennt den Punkt, wenn man im Arbeits-
prozess das Gefiihl hat: Jetzt ist es gut! Aber warum ist es denn genau jetzt gut?
Wenn man dem nachgeht, kommt man ja sehr wohl auf Gestaltungskriterien, auf
Ordnungen, Verhdltnisse und Proportionen. Nattirlich tiberlegt man sich das nicht
vorher, ich fange einfach an, ich suche es ja nicht. Aber diese Grundlagen sind
immer da, selbst wenn man sie eigentlich ablehnt. Es hat mich anfangs doch sehr
erstaunt, dass man so stark ordnet. Ganz im Sinne von Camus, der sagte: »die
eigene Ordnung suchen.«

JK: Sie stellen ja oft Kompositionsanalysen lhrer Arbeiten zusammen mit den Wer-
ken selbst aus (Farbabb. 4 und 5). Sie erkldren also dem Betrachter, wie die Werke
funktionieren. Das ist in gewissem Sinne ja auch ein didaktisches Bemiihen um
Vermittlung auch an ungeiibte Betrachter.

TD: Ja, das hat vielleicht auch etwas mit der Verantwortung des Kiinstlers zu tun:
zu reflektieren, was ich eigentlich mache, und mit dem Betrachter als Mitmen-
schen zu rechnen und auf ihn einzugehen, ihm einen Zugang zum Werk zu er-
moglichen. Um den Betrachter geht es doch letztlich, nicht nur um mich oder um
die Kunst. Im konstruktiven Bemiihen um den Menschen trifft sich tatsachlich die
Ethik des Kunstpadagogen mit der des Kiinstlers.

Und der Betrachter versteht mehr, was Kunst ist und wie sie arbeitet, dass der
Kiinstler kein abgehobenes Genie ist, sondern auch bestimmte Kriterien hat.
Gerade diese Moglichkeit des Verstehens, das dann auch persénlich bedeutsam
wird, kommt deutlich in den AuBerungen der Schiiler iiber meine Ausstellung
zum Ausdruck (vgl. Kasten).

Kunst und Padagogik

JK: Wie kamen Sie aber zu ihrer padagogischen Arbeit in der Malschule. War das
die finanzielle Not, weil Sie sich vom Kunstbetrieb zuriickgezogen hatten?

TD: Nein, das war nicht die finanzielle Not, sondern die Mdglichkeit, iiber das
Unterrichten mehr Menschenkenntnis zu erwerben. Zufdllig haben mich in
der Zeit einige Lehrer einer Privatschule angesprochen, ob ich mit einem sehr
schwierigen Schiiler zeichnen und malen konnte. Sie hatten Hoffnung, dass man

199



200

Jochen Krautz

durch den Kunstunterricht einen Zugang zu ihm finden konnte. Der Schiler hat
dann sehr darauf angesprochen, er begann sich fiir einen gestalterischen Beruf zu
interessieren und wir erarbeiteten dann eine Bewerbungsmappe. Damit hatte er
gleich Erfolg und wurde als Schaufensterdekorationslehrling aufgenommen. Die-
ser Erfolg hat auch mich weiter motiviert, mehr Unterricht zu geben, um so mehr
Einblick in die Beweggriinde der Menschen zu bekommen.

Spater habe ich mit einer eigenen Malschule angefangen, wo ich standig mit
padagogischen und psychologischen Fragen konfrontiert war. Dabei lernte ich
viel tiber meine Schiiler. Kollegen haben mich gefragt, warum ich nicht mehr
ausstelle. Ich wollte aber eine Art »Grundlagenforschung« betreiben, damit ich
besser weil}, was ich tue. Die kunstpadagogische Arbeit war fiir mich also eine
Méglichkeit, meine kiinstlerische Arbeit und mein Wirken tiberhaupt zu Giberden-
ken und neu anzugehen.

JK: Das ist ein fir Kunstpddagogen ganz wichtiger Gedanke. Fiir manche ist ja das
Lehrersein nur die schlechte Alternative zur unsicheren Existenz als freier Kiinst-
ler. Dann ergibt sich immer ein Gegensatz zwischen Kunst und péadagogischer
Arbeit. An vielen Akademien sind Lehramtsstudenten ja geradezu verschrien als
diejenigen, die sich nicht ganz der Kunst hingeben und nach einem sicheren Job
trachten.

Ich verstehe Sie aber so, dass gerade die padagogische Arbeit mir auch fiir eine
verantwortliche Haltung als Kiinstler wichtige Impulse geben kann. Das ware
eine ganz anders verstandene Briicke zwischen Kunst und Padagogik: In beidem
wdre die Verantwortung fiir die Mitmenschen das zentrale Moment, in dem man
Sinn finden kann. Denn beides ist ein Wirken in der Welt als Mensch, mit dem
Menschen, auf die Menschen.

TD: Das ist ein Gedanke, der nicht verloren gehen darf: Ich hoffe doch auch mit
der Kunst, im Anderen etwas zu bewirken. Das ist doch in der Kunst grundsatzlich
so. Wenn ich meine Arbeiten niemandem zeige, dann hat das seine Griinde. Aber
selbst dann habe ich innerlich die Hoffnung, dass meine Arbeiten eines Tages die
Mitmenschen bewegen werden, dass meine Kunst fiir sie eine Bedeutung hat.
Und in der Schule tue ich doch etwas enorm Wichtiges. Man darf Unterrichten
nicht als Versagen als freier Kiinstler verstehen. Das ist schlimm fiir die Schiiler,
wenn sie von frustrierten Kiinstlern unterrichtet werden. Stattdessen kann man
das als wirkliche Lebensschulung fiir sich selbst betrachten, um den Blick fiir das
reale Leben zu schirfen. Es bringt mich auch im Kinstlerischen weiter, wenn ich
mich nicht nur im Atelier um die eigene Achse drehe und der Kunstszene hinter-
herlaufe.

Dabei geht es gar nicht darum, mit den Schiilern immer grofle Weltprobleme
zu behandeln. Es kann etwas ganz einfaches sein, etwas Lebendiges, dass ein
menschliches Anliegen beinhaltet. So wie Tschernischewsky sagte: Schon ist das,
was uns an das Leben erinnert.?



Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Pddagogik

JK: Sie meinen, flr die padagogische Intention ist das Kinstlerische, ist die Kunst
nicht vorrangig entscheidend?

TD: Entscheidend ist der Umgang mit den Schiilern, wie wir als Padagogen han-
deln. Dabei geht es weniger um das Was in der Kunst, als um die Frage unse-
rer padagogischen Haltung, unserer Ethik. Schiiler missen ein positives Erlebnis
haben, sich bestitigt fithlen und das Gefiihl bekommen, dass das, was sie tun,
sinnvoll ist. Es geht also auch in der Kunstpadagogik um die Beziehung zwischen
Lehrer und Schiiler. Das geht nicht allein iiber die Kunst. Diese persénliche Di-
mension kann man nicht auslassen, und hoffen, dass die Kunst allein padagogisch
wirken wiirde. Wir missen als Menschen wirken. Wir missen die Augen fir die
Welt 6ffnen.

Deshalb sagen auch meine Schiler, bei mir ginge es nicht nur ums Zeichnen und
Malen. Wir wiirden viel anderes diskutieren und das sei ganz anders als sonst im
Kunstunterricht oder sonst in einem Malkurs. Sie sagen, gerade das sei fiir sie sehr
wichtig. Ich spreche mit den Jugendlichen Uber ihre Fragen, Gber die Probleme
in der Welt. Nicht, dass sie nicht gestalten und malen sollen. Aber wichtig ist,
dass eine Grundlage gelegt wird, auf der sie gestalterisch, kiinstlerisch tatig sind,
dass Vernunft und Gefiihl dabei wachsen kénnen. Und diese ethische Grundlage
entsteht nicht allein durch die Kunst, das ist gar nicht moglich. Wenn Kiinstler
unterrichten wollen, diirfen sie nicht nur die Kunst im Kopf haben. Sie missen ein
menschliches Ziel haben, zu dem sie beitragen wollen.

Das ist ein ganz wichtiger Punkt: Wo setzten wir an, dass der Mensch menschli-
che Werte erlebt. Als Padagoge ist es doch wichtig, dass der Schiiler, der Student
den Eindruck hat: Mein Lehrer hat Verstandnis fiir mich, er hat nichts gegen die
Mitmenschen, obwohl er die Dinge manchmal ganz anders sieht als ich. So legt
man Werte, auf die junge Menschen dann bauen kénnen. In Albert Camus’ auto-
biografischen Roman »Der erste Mensch« zum Beispiel wird diese Bedeutung des
Lehrers fiir ihn, fiir sein Leben sehr deutlich. Dieser Riickhalt hat ihm geholfen,
in den schweren Auseinandersetzungen mit Sartre standzuhalten, die Wiirde des
Menschen immer zu verteidigen. Durch die Beziehung zu seinem Lehrer ist in
seiner Seele etwas ganz Wichtiges entstanden.

In diesem Sinn hat die Paddagogik fiir die Kunst eine grofe Bedeutung: Gute Kunst-
padagogen sind Kiinstler, aber eben auch Padagogen! Wir iibernehmen unsere
Verantwortung nicht richtig, wenn nicht beides zusammenkommt.

201



202

Jochen Krautz

Schiler schreiben Uber die Ausstellung
»Frieden schaffen« von Theo Dannecker:

»Ich fand die Ausstellung sehr toll. Mich hat vor allem beeindruckt, dass ein
Maler nicht einfach malt, sondern dass er sich immer etwas tiberlegt und dass
jedes Bild einen Hintergrund hat.«

»Meine Meinung: die Bilder sind wunderschén und mit viel Gefiihl gemalt.«

»Mein erster Eindruck war, dass wir einfach ein paar langweilige Bilder sehen.
Als wir jedoch eintrafen und das erste Bild sahen, war ich (iberzeugt. Gut fand
ich, dass der Titel >Frieden schaffen« ist. Denn das ist ein Thema, was wir un-
bedingt erreichen missen. [...] Gut war auch, dass wir jedes Bild so genau
anschauen konnten. Denn ich weiss lieber (iber ein paar Bilder gut Bescheid
als einfach viele Bilder, Giber die man so wenig weiss.«

»Sie haben uns gut gefiihrt. Jetzt weiss ich auch, was ein Maler oder Kiinstler
zuerst denkt. Wie Sie uns erzahlt haben, denken Sie zuerst tiber etwas nach und
dann malen Sie darauf los.«

»Als ich in die Kirche hereinkam, dachte ich: >Das sind ja nur etwa zehn Bil-
der.c Doch als wir anfingen Uber die einzelnen Bilder zu reden, dachte ich: >Es
sind zwar nicht viele Bilder, doch jedes hat eine sehr besondere Bedeutung.
Die Bilder waren sehr schon gezeichnet und das Bild der Missgeburt war sehr
eindriicklich.«

»Herr Dannecker ist ein sehr spezieller Kiinstler und er hat sehr spezielle Bilder
und Installationen gemacht. Das ist etwas sehr Seltenes, dass es solche Kiinstler
gibt.«

»lch  werde versuchen lhre Bilder umzusetzen, das bedeutet, ich
werde zu den Leuten netter, hoflicher und respektvoller sein.
Ich fand es toll, wie Sie die Bilder gezeichnet haben. Das mit den Stellen weiss
lassen sah ich bei Ihnen zum ersten Mal. Ich finde, Sie kdnnen auch gut basteln
und dass Sie nett sind, findet wohl jeder, der Sie sieht.«

(7. Klasse)

»Tief in uns der Wunsch nach Frieden« lautete der Satz, der im Spiegel einer
Installation stand. [...] Ich glaube, dass jeder tief in sich den Wunsch nach
Frieden hat. Nicht jeder spirt ihn fest. [...] Das Problem sind wir, das habe ich
gemerkt. [...] Manchmal frage ich mich, wie es wohl wére, wenn ich in einem
Land leben wiirde, in dem es Krieg gibt. [...] Ich brauche den Frieden, doch
jeder braucht ihn. Ich habe viel davon, doch nicht jeder hat viel davon. [...] Wir
merken nicht, dass es uns so gut geht, wie es nur sein kann. Das merkte ich in




Verantwortung als Briicke zwischen Kunst und Pddagogik

der Ausstellung sFrieden schaffen«. [...] ich dachte noch ein wenig nach, und 203
fand es sehr gut von Herrn Dannecker, sich so fiir den Frieden einzusetzen. Er
konnte ohne Probleme sagen, ich habe Frieden geschaffen. Ob ich das einmal

auch sagen kann?«

(5. Klasse)

Friedlicher Kampf gegen Kriegsgreuel

Kommentar zur Ausstellung »Frieden schaffen« von Theo Dannecker
von Andreas J. Minor
Ziiriberg, Nr. 21, 22.05.2008

Als vor rund 40 Jahren US-Soldaten vietnamesische Dorfer samt Frau-
en und Kindern brutal niedermachten, schreckte eine ganze Generation
auf. Die Blumenkinder rebellierten gegen das Establishment. Die 68er-
Bewegung jedoch verschwand im Orkus der Zeit. Der gesellschaftliche
Wandel und die prosperierende Wirtschaft haben ihre Aushdngeschil-
der und Exponenten entweder korrumpiert oder zu satt werden lassen.
Nur so ist es zu erkldren, dass sich gegen die folgenden Kriegsziige der USA im
eigenen Land nur zaghafter Widerstand bildete — vom Rest der Welt ganz zu
schweigen. Noch immer hélt sich in den Konsumgesellschaften hartnickig die
Uberzeugung, dassnurdiewestliche ArtundWeise zupolitisieren, zu wirtschaften
und sich sozial zu organisieren der einzig gangbare Weg auf diesem Planeten sei.
Genau diese liberhebliche und respektlose Grundhaltung kritisiert der Riesba-
cher Kiinstler Theo Dannecker dusserst subtil in seinem Schaffen. Er ruft zu einem
wahren Dialog zwischen den Kulturen auf. EineVerstandigung, die beiden Seiten
sowohl ein offenes Ohr als auch die Bereitschaft zu Zugestandnissen abverlangt.
Theo Dannecker ist seit 1968 dran geblieben. Seit 40 Jahren sucht er als Kiinst-
ler einen Weg, mittels Objekten, Installationen und Gemalden die Menschen
zu erreichen. Endlich »Frieden schaffen« heisst seine Mission.

(Quelle: http://www.lokalinfo.ch/archiv/detail/article/15/auf-ein-wort-
e796717ec6.html?tx_ttnews[swords]=dannecker&cHash=c38595811c¢)

Literatur

Rau, Susanne (Hrsg.): Eiszeit: Kunst und Kultur; Begleitband zur GroBen Landesaus-
stellung Eiszeit — Kunst und Kultur, im Kunstgebdude Stuttgart, 18. September 2009
—10. Januar 2010. Ostfildern 2009.

Tschernyschewsky, Nikolai: Das Schone ist das Leben. Ausgewahlte Schriften. Berlin
1989



204

Jochen Krautz

Abbildungen

Abb. 1: Besuch im Atelier, Ausschnitt mit Schiilerarbeiten

Abb. 2: Mahnmal gegen den Krieg, 2001

Abb. 3: Tafel »Frieden schaffen«

Abb. 4: Ausstellung »Frieden schaffen«, Kirche Balgrist, Zrich, 2008 (Detail)

Abb. 5: Ausstellung »RAUMA 9 mit Analyse, Stadtische Kunstkammer zum Strau-
hof, Zirich, 1974

Farbabb. 3: Besuch im Atelier

Farbabb. 4: Ausstellung »Frieden schaffen«, Kirche Balgrist, 2008 (Detail)
Farbabb. 5: Analysenskizze »Frieden schaffen«

Quelle: Theo Dannecker



Kathrin Lagatie

Kunst-Padagogik studieren

1 Eifer, Interesse, Tatigkeit

Einblick gewdhren in die Fragen einer Studentin der Kunst-Padagogik — dies sei
die Aufgabe, die sich der vorliegende Text stellt. Um nachvollziehbar zu machen,
woran sich solche Fragen entziinden kénnen, werfen wir zundchst einen Blick
in die Ateliers der Bergischen Universitit Wuppertal: Studierende ergriinden die
Kunst, den Gegenstand ihres zukiinftigen Unterrichtens, in ottonischem Ineinan-
derwirken von Produktion und Rezeption, befragen Kunsttheorie und Kunstwis-
senschaften, suchen nach einer eigenen kiinstlerischen Position. Ein Suchen, das
in den Wochen vor einer Ausstellung besonders enthusiastische Ziige tragt und
sich durch gesteigerte Anwesenheit — im physischen wie dionysischen Sinne —
auszeichnet. Gleichsam treten die Lehramtsstudierenden ein Stiick weit aus ihrem
Studienzusammenhang heraus, widmen sich ganz der Sache, kosten ihre Freiheit
und eignen sich einen mehr kiinstlerischen als padagogischen Habitus an: Klei-
dungsstiicke, auf denen die Arbeit mit Gips, Olfarbe, Bauschaum oder Entwickler
Spuren hinterlassen hat, werden zur Mode; Terpentin ist unser Parfum! In Anleh-
nung an einen Song aus den Achtzigern mag man meinen >die Module spielen
verriickt¢, denn tatsachlich wird hier der Liebe zur Sache wegen die (fragwiirdige)
Einteilung der Studienordnung aufgebrochen und niemand wird die im Atelier
verbrachten Tage und Nachte im Nachhinein in Leistungspunkte umrechnen wol-
len. Dieses Pathos haftet dem Studium der Kunstwissenschaften und Kunsttheo-
rie bisher nicht an. Zumindest deklarierte bislang noch kein Kommilitone seinen
»Gombrich« zum modischen Accessoire.

Im Sommer 2008 fand nun im Rahmen des NRW-Tages eine solche Ausstellung
des Fachbereiches statt. Diese wurde in der lokalen Presse wie folgt angekiindigt:
»Viel Platz fiir die Kreativitit: Eine Villa fiir Kunst-Studenten«.! (Hervorhebung KL)
So kommentierte auch der WDR die vorhergehende universitdre Ausstellung mit
der Bemerkung, dass sich die angehenden Kunstlehrer nun erstmals einer Offent-
lichkeit préasentierten, »wie es sonst nur Kiinstler machen«.? (Hervorhebung KL)
Das Licht der Offentlichkeit, welches im Zuge einer solchen Ausstellung auf uns
fallt, betreten wir also nicht als Studierende der Kunst-Pddagogik, sondern der
Kunst.

1 WZ Newsline, 26.08.08, http://www.fbf.uni-wuppertal.de/Studiengaenge/Kunst/Medien-
spiegel/2008/p_pics/wz%20newsline%20vom%2026..pdf (28.01.2010)

2 Lokalzeit Bergisches Land, 17.07.08, http://www.youtube.com/watch?v=FIxcTBAOsiM
(28.01.2010)



206

Kathrin Lagatie

1.1 Irritation: Kunst Bindestrich Padagogik

Schneller als erwartet wurde ich jedoch wieder daran erinnert, dass mein Inter-
esse fir die Kunst eigentlich in einen Gesamtzusammenhang eingebettet ist: die
Kunst-Padagogik. Wahrend der Ausstellungszeit wurden spontan Fiihrungen fiir
Schulklassen angeboten. Die Entscheidung der Kunstlehrerin einer elften Klasse
eines Wuppertaler Gymnasiums, die Villa aufzusuchen, beruhte vornehmlich dar-
auf, dass sie ihren Schilerinnen und Schiilern erméglichen wollte, sowohl von
mir als Studentin als auch durch die Ausstellung selbst, etwas liber das Lehramts-
studium im Fach Kunst zu erfahren. Ohne der Kunstlehrerin nun ihre Zustandig-
keit streitig machen zu wollen — denn {ber das dass hatte sie bereits entschieden
— war auch ich vor eine kunst-padagogische Aufgabe gestellt, ndmlich Gber das
wie zu entscheiden. Diese Aufgabe sollte mich jedoch irritieren: auch zwei mei-
ner bildhauerischen Arbeiten waren Teil der Ausstellung.

Dem aufmerksamen Leser wird der Bindestrich zwischen Kunst und Padago-
gik nicht entgangen sein. Die aktuelle deutsche Rechtschreibung sieht nur dann
einen Bindestrich zur Gliederung von Wortern vor, wenn sie zusammengeschrie-
ben zu unibersichtlich wéren. Uniibersichtlich waren Kunst und Padagogik in ih-
rem Verhdltnis zueinander nun insofern, dass ich in besagter Situation gleichzeitig
Kiinstlerin der Ausstellung war wie auch Kunst-Padagogin, die durch jene Ausstel-
lung fiihren wiirde. Vor der Schulklasse tat sich die Forderung auf, die Ausstellung
nicht mehr einzig aus der Perspektive der Kunst zu betrachten, sondern sie einem
padagogischen Blick zu unterwerfen. Nach den Vorbereitungswochen der Vernis-
sage meldete sich die Padagogik neben der Kunst wieder zu Wort.

1.2 Péadagogischer Horizont

Einem basalen Verstandnis im Sinne ihrer griechischen Wurzeln, der ITaidaymywn
(paidagogiké), folgend, war es meine Aufgabe die Schiiler und Schiilerinnen zu
etwas hinzufiihren. Der Modus jenes Hinflihrens ist padagogischer, nicht kiinst-
lerischer Art. Ganz allgemein betrachtet ist dann das etwas, zu dem der padago-
gisch Handelnde hinfiihren mochte, die Welt. Im Besonderen: die Welt der Kunst,
hier reprasentiert durch unsere Ausstellung. Sofern immer nur an eine Auslese
jener Welt herangefiihrt werden kann, bedarf diese Auswahl einer Legitimation.
Hierfiir gibt die Welt selbst einen Mafstab — inwieweit namlich die getroffene
Auswahl sie zu reprdsentieren vermag — wie auch die Schiiler, mit denen wir jene
Welt teilen mdchten, sodass sie eine uns gemeinsame werden kann. Hannah
Arendt sagte in ihrer Lessing-Rede einmal den eindringlichen Satz, »die Welt liegt
zwischen den Menschenc. Sie ist der Zwischenraum, der sich nur zwischen dem
Menschen und seinen Mitmenschen bilden kann.> Nur wenn die Welt den Men-
schen eine gemeinsame Heimat ist, konnen sie in ihr miteinander handeln, sich

3 Vgl Arendt 1960, S. 7



Kunst-Padagogik studieren

im Handeln und Sprechen als Personen offenbaren, somit das Wagnis eingehen,
als ein Jemand in dieser Welt zu erscheinen.* Dies kann durchaus als ein Ho-
rizont jeder padagogischen Tatigkeit verstanden werden. Selbst das griechische
Wort ayewv, welches sich in der Paddagogik verbirgt, kann neben hinfiihren auch
handeln und titig sein bedeuten. Die Kunst auf einen solchen Anspruch hin ab-
zuklopfen und ihr inhdrente Moglichkeiten zu suchen, sehe ich als grundsatzliche
Herausforderung des Kunst-Padagogik-Studiums an.

Eine kunst-padagogische Perspektive einnehmen konnte sich fiir mich also
nicht darin erschopfen, zu tberlegen, wie ich den Schiilern nun die Kunstwerke
unserer Ausstellung am geschicktesten verstandlich oder schmackhaft mache. Die
Fragerichtung verlief entgegengesetzt: Worin konnte das Potenzial jener Ausstel-
lung flir die Schiiler liegen? Ich bediene mich des Konjunktivs, da ich mir durch-
aus bewusst war, diese Frage nicht innerhalb eines Nachmittags, der mir verblieb,
die Fihrung vorzubereiten, beantworten zu kdnnen. Jenes Fragen ist dennoch
eine Art Richtschnur, die sich durch das kunst-padagogische Studium zieht. Die
besagte Situation allerdings erforderte es, diese Frage nun auch an die eigene
bildhauerische Arbeit zu richten; daher schlielich meine Irritation.

2 Anspruch und Wirklichkeit: Genese eines Eisberges

Eine erste Bestandsaufnahme:
Was genau wiirde der Schulklasse
hier eigentlich gezeigt? Betrach-
ten wir die Plastik: ein Ergebnis
meines Kunststudenten-Daseins
(Abb.1). Darunter verbirgt sich
ein Holzgeriist, dessen Fldachen
mit Styroporplatten bedeckt und
anschliefend mit einer weil$ aus-
trocknenden  Fiillspachtelmasse
liberzogen wurden. Von vorne
und der Seite betrachtet eine ho-
mogene, weile, kristalline Form. Abb. 1: Prognose, inflationsbereinigt; 2008

Die Riickseite zur Wand ist je-

doch offen, sodass der Betrachter die schibig zusammengeschusterte Konstrukti-
on sproder, unpratentitser Baustoffe beim Umgehen der Plastik sehen kann. Da
die Arbeit bereits in einer friiheren Ausstellung gezeigt wurde, waren mir eini-
ge Rezeptionserfahrungen von Freunden, Kunststudenten, Nicht-Kunststudenten
und Lehrenden bekannt. Dabei war auffillig, dass von Seiten der Nicht-Kiinstler
eher gleichgliltige bis ablehnende Reaktionen laut wurden — kulminierend in der
Assoziation »der Eisberg aus Titanic«. Immerhin schdtze man aber die Tatsache,

4 Vgl. Arendt 2006, Fiinftes Kapitel: Das Handeln

207



208

Kathrin Lagatie

dass ich scheinbar mit einer Kreissdge umgehen kénne und dass mir die Bearbei-
tungszeiten verschiedenster Gipsarten wohl bekannt seien. Ich fiihlte mich an Hans
Georg Gadamer erinnert, der schon dem Kiinstler des 19. Jahrhunderts ein Be-
wusstsein davon bescheinigte, dass »die Selbstverstandlichkeit der Kommunikation
zwischen ihm und den Menschen, unter denen er lebt und fiir die er schafft, nicht
mehr fortbestand«®. So war ich froh um das Urteil meiner Mitstudenten und Do-
zenten des Fachbereichs, die die Raffinesse jener attrappenahnlichen Kristallform
nicht verkannten. Es liegt mir fern, nun eine Anleitung zur vermeintlich richtigen
oder gar einzigen Art des Betrachtens vorgeben zu wollen; ein Anspruch, der gliick-
licherweise nicht zu erfiillen ist. Dennoch mochte ich den geneigten Betrachter
und Leser in den Entstehungsprozess jener Plastik einweihen. Auf der Suche nach
einem Schaffensanlass durchforstete ich meine Skizzenbiicher nach Gemeinsam-
keiten, Uberschneidungen und Wiederholungen. Dabei entdeckte ich eine Form,
die immer wieder in unterschiedlichen Varianten auftauchte. Die Form erwuchs
urspriinglich aus einer Lesart (oder Zeichenart) aufbewahrter Styroporreste bei mor-
gendlichem Lichteinfall vor dem Fenster, die sich im Skizzenbuch verselbststandigt
hatte. Es entstanden Modelle aus Streichhélzern. Gleichzeitig suchte ich nach einer
inhaltlichen Entsprechung jener Formen in meiner Umgebung und stiefs dabei auf
Statistiken. Bei einer Internetrecherche lieRen sich Unmengen verschiedenster Dia-
gramme mit den abstrusesten Messgegenstinden auffinden. Was mich daran be-
eindruckte und zugleich abschreckte, war die Tatsache, dass die Methode, Sachver-
halte in Zahlen festzuhalten, scheinbar auf alles anwendbar schien. In den Worten
Karl Jaspers’: »Alles, das Kleinste und HaRlichste, das Fernste und Fremdeste, was
immer irgendwo faktisch ist, das ist ihr allein darum, weil es ist, schon relevant.«®
Zugleich tbten jedoch die graphischen Darstellungen mancher Messungen eine
gewisse Faszination aus, da sich die in Zahlen festgehaltene Wirklichkeit ohne das
Zutun und Dichten eines Kiinstlers zuweilen in eine >schéne« Form fiigte. Die Plas-
tik sollte jenen Geist atmen. Eine klare Form, die sich bei genauerer Betrachtung
als sprode Attrappe erweist. Die Konzeption einer statistischen Erfassung von Welt,
die nur noch als &dsthetische Form da ist, die den Gegenstand ihres Messens, der ihr
gleichgiiltig ist, nicht mehr braucht. — Daraus wurde dann ein Eisberg.

2.1 Attrappe?

Hinsichtlich dieser Diskrepanz konnen hier nur MutmalBungen angestellt werden.
Grundsétzlich wird hier die Frage nach kiinstlerischem Anspruch und Engage-
ment sowie deren Scheitern aufgeworfen. Wollte man dieser Frage weiter nachge-
hen, fiihrte sie wohl zu der wesentlich grundlegenderen nach der Méglichkeit der
Kunst tiberhaupt. Verstanden nach beiden Lesarten: Ist Kunst méglich? Welche
Moglichkeiten hat Kunst? Dass dies nicht die Stelle ist, diesen Fragen nachzu-

5 Gadamer 1977,S. 8
6  Jaspers 1965, S. 6



Kunst-Padagogik studieren

gehen, scheint offensichtlich. Dennoch soll der eigene kiinstlerische Anspruch
hier bedacht werden, soweit ein solches Nachsinnen die Irritation, die der kunst-
pddagogische Blick auf die Plastik ausloste, ein Stiick weit erhellen kann. Lasst
sich auf diesem Wege ein Zusammenhang zwischen meiner Herangehensweise
an die Bildhauerei und der Rezeption derselben erkennen?

Der Schaffensprozess zeichnete sich dadurch aus, dass ich zuerst den rein
formalen Spielereien, das heillt den Skizzen zum Lichtspiel im Styropor, nicht
zutraute, darstellenswert zu sein und ihnen eine gedankliche Entsprechung abzu-
ringen versuchte. Die Form der Plastik stand jedoch bereits fest, sodass der von
mir assoziierte Gedankengang in ihr nur dahingehend einen Wiederhall fand,
als dass ich eine Seite offen liell, um die Plastik als Konzept zu kennzeichnen.
AnschliefBend gab ich der Arbeit einen vermeintlich tiefsinnigen Titel: »Prognose,
inflationsbereinigt.« Dass der Titel wenig mit der Form, noch weniger jedoch mit
dem urspriinglichen Gedankengang korrespondiert, war mir zwar bewusst, konn-
te aber unter kiinstlerische Methode abgehakt werden: Eine Spielart pseudo-in-
tellektueller Ironie, die ins Slapstickhafte neigt. Problematisch ist hieran lediglich,
dass meine Assoziation der kristallinen Form mit Statistiken, Diagrammen und
Prognosen beliebiger Messgegenstidnde, (m)eine Assoziation blieb und keine der
geschaffenen Form inhdrente Entsprechung ist. Die sichtbare Form selbst bleibt
gegebenenfalls fiir den Betrachter nichts sagend, was der Titel eher unterstitzt als
vermeidet, da unter ihm ebenso jede beliebige andere Form hétte stehen kdnnen.
Das l6ste vielleicht auch den Unmut der Betrachter aus, die die Form allein offen-
bar nicht zum Verweilen einlud. Man kann wohl so weit gehen festzuhalten, dass
ich tatsachlich eine kiinstlerische Analogie zu jenen Statistiken geschaffen habe,
die ich doch eigentlich abstoRend fand: eine Kunst, in der alles zu Kunst werden
kann, die durch Gleichgiiltigkeit gegeniiber ihrem Inhalt auf diesen verzichten
kann, um Kunst zu sein; eben eine Attrappe.

2.2 Der ideale Betrachter?

Dies ist natiirlich eine sehr polemische Haltung, die allenfalls aus der Kenntnis
eines Trends zur Selbstreflexivitdt in der Kunst, nicht jedoch durch die gegebene
plastische Form nachvollziehbar wiirde. Allerdings — wie sich gezeigt hat — nur
noch fiir meine Mitstudierenden und Lehrenden aus dem Kunstfachbereich. Of-
fensichtlich bin ich hier in einen Widerspruch geraten: Meine Haltung selbst,
sofern sie einer kiinstlerischen Arbeit vorausgeht, ist der Welt prinzipiell zuge-
wandt, wenn auch, wie in dem soeben besprochenen Falle, diese Zugewandt-
heit sich in Unzufriedenheit mit gewissen Gegebenheiten jener Welt dulert. Die
Welt, die ich dann jedoch in Form einer solchen Plastik neu hervorbringe, wird
exklusiv, nur noch fiir wenige zugédnglich. Dieser Widerspruch mag weniger darin
zu suchen sein, dass meine Haltung gegeniiber der Welt polemische Ziige trug.
Vielmehr vermute ich, dass der Ursprung dieses Widerspruches im Kern des Her-
stellungsprozesses liegt: Ein abstrakter Gedankengang, der keine Entsprechung in

209



210

Kathrin Lagatie

einer sichtbaren Welt fand. Der Gedankengang verselbststindigte sich gegeniiber
der Form, die ihn — in Folge der wohl etwas naiven Suche nach einer inhaltlichen
Entsprechung — vielleicht einmal evozierte; die Riickbindung jenes Gedankens in
die Plastik war verwehrt. Somit lehnte ich ein Sichtbares als Ausgangspunkt des
kiinstlerischen Schaffens ab. Das fiihrt dann tatsdchlich zu einer Schwierigkeit,
da das Ergebnis des Herstellungsprozesses sehr wohl ein sichtbares Objekt sein
sollte. Habe ich eher Gedankenspiel betrieben als hingesehen? Letztlich dann
nicht weitreichend genug gedacht? Wie kann ich einen nicht-sichtbaren assozi-
ierten Gedankengang in einer sichtbaren Plastik verdinglichen, sodass diese Plas-
tik den Gedanken in sich birgt und er nicht einfach als Titel neben ihr steht? Um
die Frage nach einem Zusammenhang wieder aufzugreifen: Meine urspriingliche
Stellungnahme zur Welt — das Drehen, Wenden, Ironisieren einer Gegebenheit —
wird durch die Visualisierung mehr verfremdet, als dass sie in ihr eigentlicher zur
Darstellung kdme. Vielleicht liegt hier der Grund, weshalb jene Plastik fiir den
durchschnittlichen Betrachter nur schwer bis gar nicht mehr nachvollziehbar ist,
sie ihn weder zum Nachdenken, erst recht nicht zum Anschauen einlddt. Das ge-
dankliche Konstrukt findet keine wirkliche, den Sinnen gegebene Entsprechung in
der Plastik, sondern schwebt allein durch mein Postulat unabhéngig vom Sichtba-
ren neben diesem. Genau dadurch zeichnete sich die kiinstlerische Methode aus.
Der ideale Betrachter meiner Plastik ware also jemand, der in dem, was er sieht,
was seinen Sinnen in Form der Plastik entgegen steht, keinen Sinn sucht, der sich
im besten Falle darauf einliefe, sich mit mir zu verblinden und jene Sinnlosigkeit
zynisch zu beldcheln, sie damit zu bejahen. Die Konsequenz davon ist, dass ich
ihm die sichtbare Welt eher entziehe, als ihn in diese hineinzuziehen.

3 Sichtbares Zwischen

Von diesem Standpunkt aus betrachtet ist nun vielleicht klarer, weshalb ich mich
durch die Gleichzeitigkeit, Kunststudentin und Kunst-Padagogik-Studentin zu
sein, in der eingangs geschilderten Situation irritiert fiihlte. Da ich naturgemaf
meine plastische Arbeit, aber auch erste Reaktionen darauf bereits kannte, geriet
ich ins Zweifeln. Daher rithrte wohl meine anfingliche Vermutung, dass ich mich
bei der Planung der Fiihrung nicht nur fragen sollte, wie ich die Schiilerinnen und
Schiiler am geschicktesten an die Kunstwerke heranfiihre. Diese Vermutung erhalt
vor dem dargelegten Hintergrund ein ganz neues Gewicht. Das Erziehungsideal
eines solchen Vorgehens wére namlich im Falle meiner Plastik jener ideale Be-
trachter, den ich gerade beschrieb: Jemand, der gerade nicht versucht, Sinn in
einer uns gemeinsamen sichtbaren Welt zu suchen. Dass nun die nicht in diesem
Sinne geschulten Betrachter in meiner Plastik den Eisberg der Titanic sehen, mag
ich dann vielleicht aus Sicht der Kiinstlerin als Scheitern empfinden, aus pada-
gogischer Sicht jedoch sollte ich mich dariiber gliicklich schatzen. Ich erinnere
noch einmal an Hannah Arendt: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.« Das
ist eine Feststellung, aber zugleich auch eine Aufforderung. Im Studium Lehramt



Kunst-Padagogik studieren

Kunst zeichnet sich unsere Welt vor allem dadurch aus, sichtbar zu sein, der sinn-
lichen Wahrnehmung durch das Sehen gegeben zu sein. Die Kunstwerke legen
es wie kein anderes Ding der Welt darauf an, gesehen zu werden. Im schulischen
Kontext kann die Aufforderung dahingehend verstanden werden, dass die sicht-
bare Welt zu einer Heimat werden soll, sodass Schiiler sich in ihr sowohl ihrer
selbst als auch ihrer Mitschiiler gewahr werden kénnen, da sie diese Welt als das
ihnen Gemeinsame begreifen, als ihr Zwischen. Um Heimat werden zu kénnen,
muss jene sichtbare Welt, die ich auswéhle, représentativer Gegenstand des Un-
terrichts zu werden, allerdings Sinn fiir die Schiiler bereithalten. Wenn in ihr kein
Sinn anzutreffen ist, ereignet sich das, was man gemeinhin als Weltentfremdung
bezeichnet. Weltentfremdung muss jedoch der Ausrichtung jedes padagogischen
Handelns widersprechen, da sie letztlich dazu fiihren wiirde, die Schiler zu ver-
einzeln, da man ihnen ihr Zwischen ndhme. Der Eisberg ist eine deutliche Meta-
pher dafiir, dass wir offenbar Sinnlosigkeit nicht einfach hinnehmen.

Aus der Perspektive der Kunst-Studentin betrachtet, gibt es sicherlich An-
lass, sich Gber Sinnlosigkeit in der Welt zu empéren und diese zum Thema des
Schaffens zu erheben. Die Frage, inwieweit man sich dann berufen fihlt, diese
aufzuzeigen und auf die Spitze zu treiben, oder im Gegenteil annimmt, selbst
Sinn schaffen zu konnen, liegt in der Entscheidung des Kiinstlers. Als angehende
Kunstlehrerin jedoch bin ich gefordert, der Welt gegeniiber eine andere Haltung
einzunehmen, den Schiilern gerade nicht vorzuleben, dass auch ich nicht weil,
wie man sich in dieser Welt zurechtfinden kann. Darin liegt die spezifische Ver-
antwortung, die mit dem Postulat, dass der Kunst-Paddagoge tiberhaupt projektiv
und reflexiv padagogische Entscheidungen treffen kann, namlich die Schiiler in
die Welt der Kunst hineinfiihren kann, einhergeht. Meine Immatrikulation in das
Lehramt fiir das Fach Kunst war von der Uberzeugung getragen, dass es da etwas
gibt in der Kunst, das einem dieses Zurechtfinden ermdglicht. Jetzt gilt es dieses
etwas zu erforschen, um die urspriingliche Intuition bestdtigen, ungtinstigenfalls
widerlegen, in jedem Falle jedoch verantworten zu kénnen.

4 Ausstellungsbesuch

Schlielfen wir noch einmal an die Ausgangssituation an. Die Irritation war sicher
berechtigt, denn die Zweifel an dem kunst-padagogischen Impetus meiner Bild-
hauerei stellten sich als begriindet dar. Zugegebenermalien war ich froh, dass die
Kunstlehrerin die Ausstellung bereits kannte und vor allem die Moglichkeit nut-
zen wollte, dass ich beziiglich des universitdren Treibens Auskunft geben konnte.
Ich teilte ihr anfidnglich meine Bedenken mit, woraufhin wir gemeinsam eine
Auswahl von Werken treffen konnten, auf die wir ndher eingehen wollten. Be-
zeichnend war auferdem, dass die Schiiler wahrend des Rundgangs vor allem
an handwerklichen Fragen interessiert waren und — wenn sie an Werken gefallen
fanden — dies meist an formalen Kriterien festmachten. Die Schwierigkeit, die ich
bezlglich der Plastik sah, war dann dank einer sehr eindringlichen Malerei zu

211



N

No

Kathrin Lagatie

umgehen, die sich im gleichen Raum befand, und die, wie erwartet, saimtliche
Aufmerksamkeit der Schiilerinnen und Schiiler auf sich zu ziehen vermochte.
Das Problem einer offenliegenden Differenz zwischen meinen kunst-pddagogi-
schen Anspriichen und der kiinstlerischen Arbeit bleibt jedoch vorerst bestehen.
So konnte mir aber immerhin am eigenen Leibe spiirbar werden, dass Kunst und
Kunst-Padagogik nicht per se dasselbe sind.

5 Dem Ruf des Bindestriches folgen ...

Die Irritation, die ich vor der Schulklasse verspiirte, fithrte mir klar vor Augen,
dass das eigentlich Kunst-Pddagogische im Trubel der umgreifenden Suche nach
einer eigenen kiinstlerischen Position doch recht schnell aus dem Blick gerdt und
wenig zu Wort kommt, in meinem Falle sogar in einen Widerspruch zwischen
kiinstlerischem und kunst-pddagogischem Handeln fiihrte. Damit sich an jener
kiinstlerischen Praxis jedoch kunst-pddagogisches Reflektieren und Projektieren
tiberhaupt entziinden kann, dirfen sich Kunst und Padagogik nicht aus den Augen
verlieren. Wihrend unseres Studierens sollten sie sich — bildnerisch gesprochen
— wie in einem Komplementarkontrast gegenliberstehen dirfen: Ein sehr energie-
volles Farbverhaltnis, das gerade durch die gleichwertige Kraft beider Farben ins
Zusammenspiel findet. Erst dann kénnen wir ein sinnvolles Verhéltnis zwischen
ihnen stiften. In einem weiter gefassten Blick auf das Ziel eines Lehramtsstudiums
kann man sich fragen, wo genau an der Universitdt dieses Verhaltnis von Kunst
und Padagogik einen Raum findet, besprochen und ausgelotet zu werden. Wenn
der Dialog zwischen Kunst und Padagogik nicht zum inneren Monolog eines je-
den einzelnen Studenten verkommen soll, ist ein solcher Raum dringend notwen-
dig. Da wir uns an einer realen Universitat unter Studierenden und Lehrenden
befinden, haben wir die Méglichkeit, uns der Hilfe derer zu bedienen, die bereits
vor uns, aber auch derer, die mit uns tber die gleichen Fragen nachgedacht ha-
ben und noch nachdenken. Wir selbst missen die Initiative ergreifen, uns im
Gesprach miteinander Raume zu schaffen, in denen sich eine gemeinsame Welt,
namlich die der Kunst-Padagogik, zwischen uns bilden kann. Rdume, in denen
schlieBlich auch wir selbst uns bilden kénnen.

Literatur

Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tétigen Leben. Miinchen 2006*

Arendt, Hannah: Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Rede {iber Lessing.
Miinchen 1960

Gadamer, Hans-Georg: Die Aktualitit des Schonen. Stuttgart 1977

Jaspers, Karl: Uber Bedingungen und Méglichkeiten eines neuen Humanismus. Drei
Vortrdge. Stuttgart 1965

Abb. 1: Kathrin Lagatie: Prognose, inflationsbereinigt; 2008. (Foto: Nadine Schiel)
(Quelle: Kathrin Lagatie)



Carina Sucker

Antwort und Verantwortung
im Prozess des Zeichnens

1 Einleitung

Im Rahmen eines Zeichen- und Visualisierungskurses mit Studenten des Kom-
munikationsdesigns des zweiten Semesters begegnete mir die Zeichnung eines
Hauses, die durch ihre besondere Darstellungsweise auffiel (Abb. 1a und 1b).
Die Tatsache, dass die Studentin den Schornstein rechtwinkelig zur Dachneigung
zeichnete - eine Darstellungsweise, die in der Regel nach den ersten Grundschul-
jahren berwunden ist' ~bestdrkte mich, mich mit der Frage der kunstpadagogi-
schen Verantwortung fiir die Entwicklung der Darstellungsfahigkeit bei Jugendli-
chen auseinanderzusetzen.

Abb. 1a: Studentenarbeit: Abb. 1b: Kinderzeichnung eines Hauses,
Zeichnung eines Hauses Alter 5,6.
2 Zeichnen im Ubergang von der Kindheit zum Jugendalter

Noch zur Zeit des Schuleintritts ist die Kinderzeichnung durch ihre Spontaneitat
und unbefangene Darstellungsweise gekennzeichnet. Diese vollige Unbefangen-
heit nimmt mit dem beginnenden Jugendalter stetig ab. Es ldsst sich empirisch
nachweisen und entwicklungspsychologisch begriinden, dass die Zeichenaktivi-
tat bei Kindern mit dem Eintritt in die Vorpubertat nachlésst.? Die Ursache hierfiir

1 Vgl. Eid/Langer/Ruprecht 2002, S. 131

2 Vgl. Gardner 1973; Gardner/Winner 1982; Edwards 1992; Schiitz 1992; John-Winde/Roth-
Bojadzhiev 1993; Kirchner 2006; Kirchner 2008; Reill 1996; Burton 2007; Schulz 2007;
Miller 2008; Westrich 1968



214

Carina Sucker

liegt in der Unzufriedenheit und zunehmenden Verunsicherung der Jugendlichen
tiber die Qualitdt der eigenen Arbeiten.*

»Mit zunehmendem Alter orientieren sich die Kinder verstarkt an der sichtba-
ren Wirklichkeit und entwickeln den Wunsch, srealistisch< zu zeichnen und zu
malen. Dieser Anspruch ist allgemein an das Erlernen moglicher rdaumlicher For-
men gerichtet und nicht explizit an das Verfahren der konstruierten Perspektive. «*
Die Jugendlichen beginnen, »[...] ihre Bilder in Frage zu stellen, weil diese ih-
rem Interesse an der Darstellung und dem Verstehen der Realitédt nicht gerecht
werden.«* Die kindlich-naive Ausdrucksweise wird als eine Wertminderung an-
gesehen. Sehr selbstkritisch stehen die meisten Jugendlichen jetzt ihren Zeich-
nungen gegeniber.

Nicht selten fihrt diese »[...] Unzufriedenheit mit der eigenen Leistung dazu,
dass die Jugendlichen ihre bildnerische Tatigkeit einstellen, weil sie ihre Vorstel-
lungsbilder mangels geeigneter Darstellungskompetenzen nicht entsprechend
auf der Zeichenfldche visualisieren kénnen. Norbert Schiitz stellt in diesem Zu-
sammenhang eine Entzweiung zwischen >Zeichnenwollen und Zeichnenkénnenc
fest.«®

Fir diesen Rickgang der Aktivitdt im Zeichnen werden in der Forschung ver-
schiedene Erkldarungen angefiihrt. Nach Gardner liegt ein Grund »in dem zuneh-
menden Bediirfnis der Kinder, Dinge richtig zu machen«. Altere Kinder sind an
einer swortgetreuen< Darstellung im Sinne fotorealistischen Abbildens interessiert
und versuchen daher, jedes Detail korrekt wiederzugeben, um damit auch zu
verdeutlichen, dass sie das Objekt als Ganzes verstanden haben. Diese Absicht
findet sich auch in anderen Bereichen wieder, da das Gefiihl >richtigc zu sein, in
dieser Lebensphase sehr wichtig ist.«”

Damit diese Diskrepanz nicht zu Frustration und Resignation fiihrt, ist es nun
gerade die Aufgabe des Kunstpddagogen, auf das Darstellungsbediirfnis der Ju-
gendlichen unterstiitzend einzugehen und Hilfe bei der Gestaltung anzubieten.®
Die Frage, die sich hier anschliel’t, lautet also: Wie gehe ich als Kunstpadagoge
mit dem Bediirfnis der Jugendlichen, richtig zeichnen zu wollen, verantwortungs-
voll um?

Vgl. Gardner 1973; Schulz 2007, S. 92

Miller 2008, S. 6 und vgl. Burton 2007, S. 42
Miller 2008, S. 8; vgl. auch Griinewald 2000, S. 48
Miller 2008, S. 8 und vgl. Schiitz 1992, S. 41
Schulz 2007, S. 93

Vgl. Sowa 2007, S. 6; vgl. auch Legler 2007, S. 33f.

N O U1 AW



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

3 Darstellungskompetenz in der Jugendzeichnung umgehen
oder férdern?

Aus kunstpddagogischer Sicht erdffnen sich zwei prinzipiell unterschiedliche
Wege im Umgang mit der mangelnden zeichnerischen Ausdrucksfahigkeit im Ju-
gendalter.

Zum einen gibt es die Moglichkeit der intensiven Forderung, die viel Zeit und
Geduld seitens der Schiiler und der Lehrperson erfordert. Haufig fehlt es den
Schiilern jedoch an Geduld, den mihevollen Prozess des realistischen Zeichnens
durchzustehen. Auch darf nicht unerwahnt bleiben, dass ein solcher Anspruch
vor dem Hintergrund der zunehmend beschréankten zeitlichen Bedingungen des
Kunstunterrichts in der Schule immer schwieriger umzusetzen ist.

Zum anderen besteht die Moglichkeit, auf das realistische Abbildstreben der Ju-
gendlichen nicht weiter einzugehen, sondern {iber sogenannte »kunstorientierte«
Ansdtze ihren kreativen Selbstausdruck starker zu fokussieren.” Diese Positionen
sehen zumindest implizit im abbildenden Zeichnen etwas Unkiinstlerisches und
Unzeitgemalles. Andere kunstdidaktische Ansatze plddieren fiir die Orientierung
des Unterrichts an jugendkulturellen Bildwelten, die insbesondere von elektroni-
schen Medien gepragt sind, womit diese Medienpraxis das abbildende Zeichnen
auch in der Schule verdréngt.

Die Ablehnung des naturalistischen Zeichnens hat in der Kunstdidaktik Traditi-
on: Staguhn vertrat die Meinung, dass das »naturalistische Zeichnen« nicht dem
inneren Bediirfnis des Jugendlichen entspreche.' Er war der Auffassung, dass das
»Kind weder von sich noch von den immanenten Tendenzen seiner geistigen Ent-
wicklung her optisch-erscheinungsrichtiges Zeichnen, Malen und Formen anstre-
ben wiirde.«"

Unter Bezugnahme auf Pfennig und Otto fithrt Staguhn an, dass in der Zeit
der Vorpubertét der Fokus des Kunstunterrichts nicht auf der optischen Erschei-
nung der Gegenstinde liegen sollte, sondern auf der Auseinandersetzung mit
den bildnerischen Mitteln.”? In diesem Sinne kritisiert auch Reif8 die »Hinfiih-
rung zur naturalistischen Darstellung«, da diese die »individuelle Entfaltung des
bildnerischen Ausdrucksvermdgens« behindere.’® Diese Kritik bezieht sich mit
Recht auf die ersten Schuljahre. Allerdings weist selbst Reif daraufhin, dass die
»[...] fachpraktischen Anforderungen so gewahlt werden (sollten), daB8 sie mit-
helfen, tiber die jeweilig altersgebundene Lebensform und deren Begrenzungen
hinauszufiihren.«'

9 Vgl Selle 1994, Selle 1995, Buschkiihle 1997
10 Vgl. Staguhn 1972

11 Staguhn 1972, S.170

12 Vgl. Staguhn 1972, S. 159f.

13 Vgl Reils 1996, S. 46

14 Reil’ 1996, S. 46

215



216

Carina Sucker

Edwards sieht es allerdings als unumgénglich an, den schwierigen Lernprozess
des richtigen Zeichnens mit den Schiilern zu erarbeiten und eben nicht auf Aus-
weichstrategien zu setzen. Sie beklagt, dass heute viele Kunstpddagogen den Weg
des geringeren Widerstandes wéhlen und infolgedessen »Papiermosaike, Colla-
gen, Schnurbilder und dhnliche Ubungen im Umgang mit vorgefundenen Mate-
rialien« einsetzen, »die ihnen verldBlicher erscheinen und den Schiilern weniger
Qualen bereiten. [...] Die Folge ist, da8 die Mehrzahl der Schiiler der Unter- und
Mittelstufe nie zeichnen lernt.«'

Welchen Weg ich als Kunstpadagoge einschlage, ist nicht nur eine Frage nach
der personlichen kunstpddagogischen Positionierung, sondern auch eine Frage
der Verantwortung.

Eigentlich kann es ja nicht von padagogischem Interesse sein, die Jugendli-
chen in einem Nicht-Kénnen, das hadufig mit dem Ausspruch einhergeht: »Ich
kann nicht zeichnen«, zu bestiarken, indem man den Schilern die zeichnerische
Ubung verweigert.'® Denn dann wiirde sich Edwards Prophezeiung, dass Schiiler
das Zeichnen nicht mehr lernen, bewahrheiten. Wenn wir als Padagogen den
entwicklungsgemdfen Auftrag ernst nehmen, der uns zu Beginn des Jugendalters
bevorsteht, lautet die Aufgabe dann nicht, den Wunsch nach Realismus zu for-
dern statt zu verdrdngen, also tatsachlich »schiilerorientiert« vorzugehen? Was ist
zu tun, damit die zeichnerische Fahigkeit bei Jugendlichen nicht verkiimmert?

4 Naturstudium als hermeneutischer Prozess

Wie bereits angefihrt, entwickelt der Schiiler etwa mit dem 10. Lebensjahr die
Fahigkeit, differenzierte Beobachtungen vorzunehmen. Jetzt ist er zunehmend in
der Lage, Relationen und Proportionen der Gegenstidnde differenziert wahrzu-
nehmen."” Eine Fdhigkeit, die fiir das beobachtende Naturstudium zum Beispiel
grundlegend ist. Deshalb sollte ab diesem Zeitpunkt das beobachtende Sehen
dem Entwicklungsstand entsprechend auch geférdert werden.

Ich méchte im Folgenden das Naturstudium daher als exemplarische Moglich-
keit anfiihren, den gewiinschten Realismus zeichnerisch zu erarbeiten. Die hier
verstarkte Akzentuierung des Naturstudiums sollte jedoch nicht tberbewertet
werden, denn der Kunstunterricht weist selbstverstandlich ein reiches Potenzial
an gestalterischen Moglichkeiten auf, die in ihrer ganzen Bandbreite die Schulzeit
begleiten sollten.

In Anbetracht der geringen Stundenzahl wird der Kunstunterricht zunehmend
auf einen facheriibergreifenden bzw. -verbindenden Unterricht angewiesen sein.
Als Beispiel sei das biologische Zeichnen erwdhnt, das von der Sache her eine

15 Edwards 1992, S. 80
16 Vgl. dazu auch Schulz 2007, S. 91
17 Vgl. John-Winde/Roth-Bojadzhiev 1993, S. 44



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

ausgesprochene Ndhe zu dem hier gemeinten Naturstudium aufweist'® (Farb-
abb. 2).

Wenn das im Kunstunterricht angelegte verstehende Zeichnen im Rahmen des
facheriibergreifenden Unterrichts vertieft wird, z. B. wenn im Lehrplan Biologie
der 6. Klasse das Thema »Bau und Leistung von Blitenpflanzen« ansteht, kann
der Kunstunterricht einen wesentlichen Beitrag zum begreifenden Verstehen der
Sachverhalte in den anderen Fichern leisten. (Hierzu zdhlen selbstverstandlich
auch das Erklarende Zeichnen und das Sachzeichnen.'®) Das genaue beobachten-
de Sehen und Zeichnen ist eine wichtige Voraussetzung fr jegliche gestalterische
(Weiter-)Arbeit. Auch Sowa und Uhlig heben dies hervor und konstatieren am
Beispiel der Portraitdarstellung in Bezug auf das »»Ausweichen« vor der srealisti-
schen« Darstellungsintention von Kindern und Jugendlichen«: »Allzu oft jedoch
wird das Ausweichen zum Selbstzweck, als Deformation umgedeutet und dari-
ber wird die sachhaltige Auseinandersetzung [...] vergessen oder verdrangt.«*°

Dies wird gegenwartig in kaum einer kunstpadagogischen Position so klar wie
hier zum Ausdruck gebracht und knipft an haufig vergessene kunstpadagogische
Traditionen an*'- Sowa und Uhlig beziehen die sachhaltige Auseinandersetzung am
Beispiel des Portraitierens auch auf den empathischen Umgang mit dem Gegen-
tiber.?? Es geht eben nicht nur um eine rein dulerliche Reproduktion der Welt, son-
dern um die verstehende Auseinandersetzung mit dem Anderen und dieser Welt.

In analoger Weise kann dies auch dem Naturstudium zugeschrieben werden,
da es sich auch hier um eine vielseitige und vertiefte Auseinandersetzung mit den
Dingen handelt, die uns begegnen.”® Diese Auseinandersetzung kann als eine
Form der Wechselwirkung zwischen Subjekt und Objekt gesehen werden, die
in einem hermeneutischen Prozess aufeinander »zugehen«. Nehmen wir an, die
zeichnerische Ubung besteht
in der Aufgabe, ein Stiick Rinde
(das unmittelbar vor uns liegen c
sollte) zu zeichnen. Ohne die m

vielen Einzelschritte hier aus-

fihrlich darzulegen, mochte Su b] ekt O b.l ekt
ich im Folgenden anhand die-

ser Skizze den Zeichenprozess w

als hermeneutischen Austausch d

von Subjekt und Objekt kurz

charakterisieren (Abb. 2) Abb. 2: Naturstudium als hermeneutischer Vorgang

18 Vgl. Wans 2008, S. 28ff.

19 Vgl. dazu auch Kunst+Unterricht 302/303

20 Sowa/Uhlig 2007, S. 7

21 Vgl. z. B. die Ansdtze von Britsch, Hermann, Kornmann und Reindl (vgl. Reindl 1991)
22 Vgl. Sowa/Uhlig 2007, S. 7

23 Vgl. dazu z. B. Hermann 1963; Itten 1963

217



218

Carina Sucker

In Schritt a) erfahre ich durch das erste Auseinandersetzen mit dem Gegen-
stand etwas Uber dessen Farbe in ihrer Vielfiltigkeit oder seine Struktur, was mir
in diesen Einzelheiten zuvor so nicht aufgefallen war, obwohl ich schon mehr-
fach ein Stiick Rinde gesehen habe. D. h. in einer ersten Auseinandersetzung mit
dem Objekt vollzieht sich eine Erfahrungserweiterung, die an ein vorhandenes
Vor-Verstandnis des Gegenstandes ankniipft. Meine Vorstellung, die ich bisher
von »Rinde« hatte, wird in Schritt b) durch die genaue Betrachtung erganzt und
korrigiert, d. h. der Gegenstand bereichert meine Erfahrung zum Beispiel um den
Erfahrungswert, dass die Rinde eine sehr starke Struktur aufweist.

John-Winde und Roth-Bojadzhiev beschreiben diesen Prozess als eine Art pen-
delnden Blick, zwischen der gesehenen Wirklichkeit, dem Objekt und der eigenen
zeichnerischen Umsetzung. Zudem vermischt sich hier geschaute Beobachtung
mit im Geddchtnis bereits eingeprdgten und jetzt im Sinne von Erinnerungsbil-
dern aufgerufenen Versatzstiicken.?* In Schritt c) Gberpriife ich dann z. B., ob der
Gegenstand in seiner Farbigkeit von mir zeichnerisch genau so wiedergegeben
wurde, wie er vor mir erscheint. Die Uberpriifung am Gegenstand wird mich in
Schritt d) belehren, dass z. B. die Farbigkeit in meiner Darstellung noch verbessert
werden muss usw.

Bei den einzelnen Zeichenschritten findet immer wieder ein Austausch zwi-
schen dem Zeichner und dem Objekt statt. In Abgleichung mit dem Gegenstand
wird der Zeichner immer wieder seine zeichnerische Darstellung tiberpriifen und
so mit dem Objekt in einen fruchtbaren Austausch kommen.

»Je differenzierter die Ausgangssituation ist und je flexibler der Zeichner auf
den darzustellenden Sachverhalt reagieren kann, umso deutlicher kann er seine
Zeichnung der Wirklichkeit anpassen.«?

Das Naturstudium bietet die Moglichkeit einer kontemplativen Beobachtung
von Dingen, die vielleicht in ihren Einzelheiten erst durch die zeichnerische
Auseinandersetzung wahrgenommen werden. In kleinschrittigem Form-, Mate-
rial- und Farberfassen besteht die Mdoglichkeit, sich zeichnerisch an das Objekt
heranzutasten. Uber die erste, rein abbildende Wiedergabe schlieRen sich auch
gestalterische Grundfragen an, die bis zum »Wesensausdruck« des Gegentlibers
reichen kdnnen (siehe Abschnitt 6). Die Eintibung des intensiven Beobachtens und
Probierens in der Darstellungsweise hilft also beim Prozess der hingebungsvollen
und intensiven Auseinandersetzung mit dem Gegeniiber. Ohne eine intensive Be-
miihung und den Prozess des stindigen Sich-Korrigierens, ist ein fortschreitender
Lernprozess in den meisten Féllen ausgeschlossen.

Durch das Uben der richtigen, naturgetreuen zeichnerischen Umsetzung er-
weitert sich die Wahrnehmung und Darstellungsfihigkeit durch stindiges Uber-
priifen und Korrigieren in kleinschrittigen Prozessen. So setzt sich der Prozess
der spiralférmigen Wahrnehmungs- und Fahigkeitserweiterung analog zum her-

24 Vgl. John-Wind/Roth-Bojadzhiev 1993, S. 293
25 Glas 2006, S. 15f.



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

meneutischen Zirkel immer weiter fort. Wird der Prozess zwischen Subjekt und
Obijekt jedoch friihzeitig abgebrochen, z. B. schon nach dem ersten oder zweiten
Misslingen einer zeichnerischen Darstellung (ohne sich also ausreichend am Ge-
genstand zu (iben), kann kein Austausch zwischen Subjekt und Objekt im vertief-
ten Sinne erfolgen.

Laut Sowa ist die wesentliche Leitidee des Kunstunterrichts, dass gerade hier
auf »Sichtbares mit Sichtbarem zu antworten«?® sei. So sieht er eine grundlegende
Aufgabe der Kunstpadagogik darin, dass sie hilft, in der Sichtbarkeit der Welt hei-
misch zu werden?” — oder wie es Krautz zum Ausdruck bringt — fir den »Sinn des
Sichtbaren«?® zu sensibilisieren.

5 Bildhaftes Vorstellen

Das Naturstudium férdert als Folge der Wahrnehmungsschulung auch die bild-
hafte Vorstellung, d. h. die Fahigkeit, sich innere Bilder durch das genaue Be-
trachten ausdifferenziert und konkret einzuprdgen. Das ist insbesondere fir die
Sichtbarmachung von Vorstellungsbildern von Bedeutung, also die zeichnerische
Visualisierung, die trotz aller computergestiitzter Entwurfssoftware fiir viele Beru-
fe nach wie vor grundlegend bleibt.?

Ein Beispiel aus einem Seminar mit Studenten des Kommunikationsdesigns im
zweiten Semester zeigt, welche Bedeutung das Vorstellungsbild bei der zeichne-
rischen Umsetzung hat. Die Aufgabe bestand darin, die allseits bestens bekannte
griine 10-Liter-Plastik-Giel3kanne aus dem Baumarkt aus der Vorstellung in ihrer
charakteristischen Form zeichnerisch darzustellen. Bei der Ankiindigung der Auf-
gabenstellung bestdtigten die Studenten sofort, dass sie (iber ein deutliches Vor-
stellungsbild von der verlangten Gielkanne verfiigten. Das, was sie tatsdchlich
zeichnen konnten, zeigt Abb. 3:

Abb. 3: Studentenarbeiten: GieBkannen aus dem Gedéchtnis

26 Vgl. Sowa 2008, S. 218

27 Vgl. Sowa 2008, S. 217 und den Beitrag in diesem Band
28 Krautz 2004

29 Vgl. Heinen 2006

219



220

Carina Sucker

Obwohl also alle Studierenden meinten, tber ein klares Vorstellungsbild zu ver-
fligen, weichen die Darstellungen zum Teil erheblich von der {blichen Gief-
kannenform ab. Auf dieses Phdnomen weist auch Reind! hin: »Wenn jemand
einen bestimmten Gegenstand zeichnen oder malen will und versucht, sich seine
Gestalt vorzustellen, kann er das N&tige an Form meist nicht einfach wie einen
Wissensvorrat aus dem Gedachtnis hervorholen. [...] Man hat also die genaue
Form »>im Gedéachtnis¢, weils sie und weil’ sie doch nicht, d. h. man kann sie eben
fir das Zeichnen nicht sichtbar machen.«* In einem weiteren Schritt sollten die
Studenten des Kommunikationsdesigns dann eine reale Gie3kanne zeichnen, um
sich jetzt ein konkretes inneres Bild von ihr einzupragen. Am Ende der Veran-
staltung, nachdem wir zwischenzeitlich eine Vielzahl anderer Ubungen gemacht
hatten, die mit der Giellkanne nichts zu tun hatten, forderte ich sie erneut auf, das
Objekt aus der Erinnerung darzustellen. Dieses wiederholte ich nach 14 Tagen.
Ich wollte damit priifen, ob und inwieweit sich ihr Vorstellungsbild der realen
Form der Gieffkanne angendhert hatte (Abb. 4). Fehler in der Zeichnung ergaben
sich weniger aufgrund handwerklicher Defizite, sondern aufgrund von Defiziten,
die im Vorstellungsbild begriindet lagen.

Vorstellungsbild | vor dem Objekt | Vorstellungsbild | Vorstellungsbild
unvorbereitet nach 1 Stunde nach 14 Tagen

Studentin A )

Studentin B L |

=

Studentin C

Abb. 4: Studentenarbeiten

30 Reindl 1991, S. 15
Korrespondenzen hierzu finden sich auch im Sprachgebrauch wieder, auch hier féllt es uns
schwerer etwas auszuformulieren, was wir in der Vorstellung haben. Denn die sog. inneren
Bilder sind wesentlich differenzierter vorhanden, als wir sie zum Ausdruck bringen kénnen
(vgl. Reindl 1991, S. 16).



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

Bei Studentin A fallt auf, dass sie ein relativ schwaches Vorstellungsbild von
der GiefSkanne besal’. Durch die Formeinpragung wahrend des Objektstudiums,
hat sich das Vorstellungsbild der realen Gestalt angendhert. Sogar das nach 14
Tagen wieder aufgerufene Vorstellungsbild ist korrekter als das zuvor verfiigbare.
Allerdings wird deutlich, dass z. B. die fehlerhafte Rundung des Gie3kannengriffs
wieder verstarkt zum Ausdruck kommt. Das alte Vorstellungsbild begann also of-
fenbar, die gemachte Beobachtung wieder zu Gberlagern. Sicherlich wiirde bei
intensiverer zeichnerischer Ubung das genauere Vorstellungsbild dauerhafter.

Dass das Zeichnen das bildhafte Erinnerungsverméogen steigert, wurde exem-
plarisch an einer 9. Klasse tiberpriift. Hier stellte sich heraus, dass diejenigen
Schiiler, die ein vorgelegtes Bild nur betrachten durften, dieses nach einer Woche
wesentlich ungenauer beschreiben konnten als die Schiiler, die es zuvor gezeich-
net hatten. Bei letzteren fiel die Beschreibung wesentlich priziser und detaillier-
ter aus. Auch ein Liickenbild wurde von der Zeichnergruppe nach einer weiteren
Woche besser vervollstindigt als von den Schiilern, die sich das Bild zuvor nur
tiber die Betrachtung einpragen konnten.?’

Doch muss parallel zum Vorstellungsbild auch die Darstellungsfahigkeit ausge-
bildet werden, damit das innere Bild in eine addquate Zeichnung umgesetzt wer-
den kann. Was niitzt mir ein Vorstellungsbild, das ich zeichnerisch nicht mitteilen
kann? Hier ist im engeren Sinne der funktionale Nutzen gemeint, der durch eine
ausgebildete Darstellungskompetenz begtinstigt wird. Im anwendungsbezogenen
wie kiinstlerischen Gestaltungsfeld ist solche Kompetenz unerlasslich, um die
Umsetzung von Vorstellungen zu ermdglichen. Dies verdeutlicht ein kurzer Dia-
log zwischen zwei Studentinnen in dem erwdhnten Seminar Uber eine Aufgabe,
bei der etwas in Stillstand und Bewegung visualisiert werden sollte:

Studentin A:« Ich hab’ zwar ‘ne gute Idee, aber ich kann das nicht umsetzen. «
Studentin B: »Dann such’ Dir doch was anderes, was einfacher ist!«
Studentin A: »Ja, neel«

Aus diesem Dialog wird deutlich, dass Studentin A nicht etwas Einfacheres dar-
stellen will, sondern ihre ldee umsetzen mochte, dies aber nicht kann. Der Hin-
weis der Kommilitonin, auf eine andere, einfachere Darstellung auszuweichen,
wird abschlédgig beschieden, wohl weil er ihrer Intention nicht entspricht oder
auch ihren Ehrgeiz krankt. »Viele Jugendliche und Erwachsene beklagen sich da-
riiber, dal’ sie ein Vorstellungsbild haben, das jedoch nicht mit ihrer Zeichnung
tibereinstimmt, d. h. dal8 ihre graphisch dokumentierte Merkmalsbildung von Ob-
jekten [...] und die feinmotorischer Fahigkeiten nicht mit dem visuellen Bild aus
der Vorstellung verkniipft werden kann.«*?

31 Vgl hierzu Gysin 2008, S. 149ff.
32 John-Winde/Roth Bojadzhiev 1993, S. 34



No
No

Carina Sucker

6 Zur Rolle der Zeichnung als Vermittlerin
von Objekt und Subjekt

Doch ist die hieraus ableitbare Forderung an den Kunstunterricht, Vorstellungsbil-
dung und Realisationsfahigkeit entsprechend zu férdern, nicht allein durch diesen
funktionalen Nutzen im Sinne einer Darstellungskompetenz begriindet, sondern
vor allem auch in dem darin wirksamen allgemeinbildenden Aspekt: Das selbst
gestaltete Bild kann ganz allgemein als Vermittlungsinstanz zwischen Individuum
und Umwelt, also zwischen Subjekt und Objekt gesehen werden®* und besitzt
somit dialogischen Charakter, der als Audruck der Personalitdt des Menschen ge-
sehen werden kann.?*

Gestaltung als
eigenschopferische
Wesenserfassung

bjektivistisch _ .
ssuefgsl;.llss:isrﬁcﬁr <------ ( Zeichnung ) ------ »  reines Abbild

Abb. 5: Gestaltung als eigenschépferische »Wesenserfassung«

Dieses Schaubild zeigt zwei Tendenzen der zeichnerischen Verortung: links eine
starke Subjektorientierung, bei der vor allem das innere Bild des Zeichners zum
Ausdruck gebracht wird; rechts die verstarkte Orientierung am Objekt, das zum
reinen Abbild fiihrt. Die Gefahr dieser Extreme umschreibt Leber treffend wie
folgt: »Nicht das >Leer-Subjektive« oder >BloR-Objektive« ist demnach der zentrale
Ort des Schopferischen«, sondern »wo aus der Tiefe des Subjektiven und aus der
Tiefe des Objektiven eine neue Einheit gebildet wird.«**

Der Philosoph Mario Ruggenini sieht in diesem wechselseitigen Austausch von
Objekt und Subjekt den eigentlichen Ort der Kreativitdt. Demnach soll der Kiinst-
ler nicht ein allein aus sich heraus kreativ Schaffender sein, sondern im Sinne
einer Hebamme tétig werden, indem er dem Werk hilft, sich selbst hervorzubrin-

33 Vgl Reifs 1996, S. 187
34 Vgl. die Beitrdge von Krautz und Sowa in diesem Band
35 Leber2002,S.9



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

gen.>® Im Anschluss an Kant und Aristoteles argumentiert Ruggenini, dass das
Werk nicht mehr vom Autor aus zu betrachten sei, sondern umgekehrt, der Autor
von seinem Werk aus betrachtet werden miisse. Damit bricht er mit der Tradition
der Romantik und der modernen Kunst, in der das Werk dem Kiinstler zu dienen
hat.’”

Es ist Ruggeninis zentrales Anliegen darauf hinzuweisen, dass durch die Wert-
schitzung und Achtung dem Objekt gegeniiber, zugleich auch ein gegenseitiger
Austausch zwischen Subjekt und Objekt stattfindet. Denn nur so kann sich Wert-
schitzung und Achtung dem Objekt gegenlber entwickeln, die zugleich auch
ein Stlick weit Aneignung von Welt ist. (z. B. vgl. Naturstudium). Jeder Kunst-
schaffende habe eine Verantwortung der Welt gegeniiber, denn es brauche ja den
kreativen Impuls des Kunstschaffenden, um das Werk entstehen zu lassen.® Die
kunstpadagogische Verantwortung besteht also darin, eine Balance herzustellen,
d. h. einen Ausgleich zu schaffen zwischen formalistischer, rein handwerklich-
technischer Umsetzung und expressivem Selbstausdruck, der der Phantasie des
Kiinstlers entspringt.

Letztlich meint ein bekanntes Beispiel aus lIttens legenddrem Unterricht am
Bauhaus nichts anderes als eine solche, zwischen Subjektivem und Objektivem
ausgewogene Zeichnung.

Abb. 6: G. Stblzel: Distel (1920)

36 Vgl. Ruggenini 2006, S. 224
37 Vgl. Ruggenini 2006, S. 224
38 Vgl. Ruggenini 2006, S. 225

No

No
(O8]



No
No

Carina Sucker

Die Zeichnung zielt nicht auf eine bestimmte Distel, sondern auf den Charakter
einer Distel, zeichnerisch sollte das »Wesenhafte« dieser Pflanze zum Ausdruck
gebracht werden. Itten bringt dies wie folgt auf den Punkt: »Wer eine Distel zeich-
nen will, sollte die stechenden Spitzen und die gegensatzreichen Richtungen der
sich verteidigenden Pflanze erlebt haben [...], damit die Formen sinn- und aus-
drucksvoll [...] entstehen konnen.«** Gemeint ist hier also eine Zeichnung, die als
ein wesenhaftes Bild des Gegenstandes aufgefasst werden kann.*® Damit ist auch
ein Gestalt-Verstehen*' gemeint, das die wesentlichen Charakterziige des Gegen-
standes erfasst und somit nicht am rein nachgeahmten Abbild festhalt.

Der bildnerische Schaffensprozess geht somit ber die »eidetisch-mechanische
Reproduktionsfahigkeit«*? hinaus. Auch Kirchner sieht es nicht als Ziel an, »mog-
lichst genau nach der Wirklichkeit zu zeichnen, sondern Sinnzeichen fir das Ge-
sehene zu finden, die etwas tiber das Wesen des Objektes aussagen.«** Dazu be-
darf es einer genauen Beobachtungsgabe, Wertschdtzung gegeniiber dem Gegen-
stand, eine geschulte Zeichenhand und das, was Ruggenini mit der Hebammen-
Funktion als eigentlich kiinstlerische Aufgabe bezeichnet.

7 Resumee: Die Synthese von inneren und &uBBeren Bildern

Wie bisher dargestellt, basiert der Zeichenprozess auf einem Transformationspro-
zess, der innere Bilder in eine duRere Form bringt. Gysin beschreibt das Zeichnen
u. a. als eine »... anthropologische Konstante, eine Briicke zum Selbst und zu den
Anderen ... Es vertieft in hohem Masse das Erinnerungsvermogen, die Wahrneh-
mung wird geschérft ... Zeichnen ist Ausdruck visuellen Denkens ...«*

Das Distel-Beispiel zeigt deutlich, wie fruchtbar ein beobachtendes Naturstudi-
um und die dabei gelibte handwerkliche Beherrschung der zeichnerischen Dar-
stellungsfahigkeit sein kénnen. »Anschauungsarbeit« und »formal bildnerische
Ubung«* sind fiir Sowa unverzichtbare Vorraussetzungen fiir gestalterisches Tun,
wie es auch schon aus dem Dialog der Studentinnen des Kommunikationsdesigns
deutlich wurde. Kreativitit wird nicht durch die bemiihte Ubung am Naturstudi-
um gehemmt, ganz im Gegenteil: Erst ein Repertoire an handwerklichem Kénnen
befahigt einen dazu, das zum Ausdruck zu bringen, was als inneres Bild entstan-
den ist. Denn erst durch die bildnerische Sichtbarmachung kann eine Verbindung
zwischen Innen- und AuBenwelt entstehen.*

39 ltten 1963, S. 105

40 Vgl. Hermann 1963, S. 12
41 Vgl. Hermann 1963, S. 29
42  Reindl 1991, S. 16

43 Kirchner 2008, S. 73

44 Gysin 2008, S. 162

45  Sowa/Prybilla 2009, S. 27
46 Vgl. Kirchner 2008, S. 18



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

Gerade das vom Objekt ausgehende Zeichnen spielt eine entscheidende Rolle:
»In mimetischen Prozessen stellt die im Vegetativen des menschlichen Kérpers
wurzelnde Phantasie die Verbindung zur Welt her und macht AufSenwelt zur In-
nenwelt und Innenwelt zur Aufenwelt. In diesen Prozessen spielt das Begehren,
sich die Welt anzueignen, eine konstitutive Rolle.«*” Insbesondere bei phanta-
sievollen und kreativen zeichnerischen Arbeiten zeigt es sich als forderlich, ein
grolbes Repertoire an zeichnerischer Darstellungskompetenz zu besitzen.*®

Es wurde deutlich, dass ein solides handwerkliches Kénnen die Grundlage
eines jeden zeichnerischen Darstellungsprozesses bilden sollte. Deshalb muss
diese Fahigkeit auch altersspezifisch gefordert werden. Welches Potenzial das
Naturstudium bietet, konnte beispielhaft skizziert werden.

Um Vorstellungsbilder differenziert zum Ausdruck bringen zu kénnen, kann das
realistische Naturstudium eine ibende Funktion einnehmen, sich im Sehen und
Zeichnen zu schulen. »Der kognitionspsychologische Ansatz einer Analyse des
Zeichenprozesses zeigt deutlich, dass Zeichnen ein Vorgang ist, der primar auf
den Erfahrungen vorangehender Zeichentatigkeit aufbaut. Der Zeichner aktiviert,
ausgehend von einer bestimmten Darstellungsabsicht, erlernte Darstellungsfor-
men, die ihn erst in die Lage versetzen, seine Bildvorstellungen zu realisieren.«*

Mir geht es in dieser Darlegung vor allem um den ersten Schritt, ndmlich um die
Eintibung von Darstellungsfahigkeiten, orientiert am realen Vorbild. Sowa fordert
im Grunde schon einen zweiten Schritt, namlich die Ausbildung und Schulung
der Imaginationskrafte, ein Beispiel dafiir ist die Aufgabe zum Thema »Weltbild:
(vgl. Sowa 2008). Haufig sind seine Aufgabenstellungen an eine narrative Bild-
kompetenz gebunden, wie z. B. bei der Behandlung der Aufgabe zum Thema
»Gute Nachricht, schlechte Nachricht« (vgl. Sowa/Przybilla 2009). Hier stellt sich
die Frage nach der Umsetzbarkeit der imaginierten Vorstellungen, denn was niitzt
mir eine gute Idee (Imagination), wenn ich diese nicht addquat zu Papier bringen
kann.

Es ist also eine Frage der Verantwortung, mit welcher Intention Kunstunterricht
im Jugendalter entwicklungsgemaB realisiert wird. Tragen nicht gerade Kunstpad-
agogen die Verantwortung dafiir, dass die gestalterische Kompetenz tiber die Stufe
der kindlichen Schemazeichnung hinausgeht? Ich erinnere an die Schornsteindar-
stellung der Studentin.

Das von mir skizzierte Konzept des Naturstudiums ermoglicht dem Zeichnen-
den, Aspekte der AuRenwelt in seine Innenwelt zu integrieren und umgekehrt
Aspekte seiner Innenwelt auszudriicken.® Die Schulung dieser Fahigkeit ist kei-
ne Strafe, sondern fiihrt zu erweiterten Ausdrucksméglichkeiten. Solches Konnen

47 Wulf 2004, S. 42

48 Genaueres dazu siehe: Miller, Monika: Kreativitdt und Begabung. Ein Fallbeispiel regt zu
Uberlegung an. In: Kunst+Unterricht 331/332 2009, S. 32-36

49 Clas 2006, S. 30

50 Vgl. Gebauer/Wulf 2003, S. 28



Carina Sucker

zeigt sich als eine Form von Freiheit, ndmlich als Moglichkeit, Gber diese hinzu-
gewonnene Fahigkeit verfligen zu kénnen.

Literatur

Burton, Judith M.: Zur Forderlichkeit des Zeichnens fiir die geistige Entwicklung. In:
Niehoff, Rolf (Hrsg.): Denken und Lernen mit Bildern. Miinchen 2007, S. 38-55

Buschkiihle, Carl-Peter: Warmezeitpunkt zur Kunst als Kunstpadagogik bei Joseph
Beuys. Frankfurt a. M. 1997

Edwards, Betty: Garantiert Zeichnen Lernen. Das Geheimnis der rechten Hirn-Hemi-
sphdre und die Befreiung unserer schopferischen Gestaltungskrafte. Reinbeck bei
Hamburg 1992

Eid, Klaus/Lange, Michael/Ruprecht, Hakon: Grundlagen des Kunstunterrichts. Eine
Einfiihrung in die kunstdidaktische Theorie und Praxis. Paderborn/Miinchen/Wien,
Zirich 2002°

Gardner H.: The Arts and Human Development. New York 1973

Gardner, H./Winner, E.: First Imitations of Artistry. In: Strauss, S (Hrsg.): U-Shaped
Behavioural Growth. New York 1982, S. 147-168

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph: Mimetische Weltzugédnge. Soziales Handeln —
Rituale und Spiele — dsthetische Produktionen. Stuttgart 2003

Glas, Alexander: Anthropogene Vorraussetzungen — Die Genese der Kinder- und Ju-
gendzeichnung. Favorite — Schriften zur Kunstpadagogik 2. Ludwigsburg 2006

Glas, Alexander/Seydel, Fritz/Sowa, Hubert/Uhlig, Bettina: KUNST Arbeitsbuch Band
1. Stuttgart/Leipzig/Velber 2008

Griinewald, Dietrich: Zum Prozess der zeichnerischen Entwicklung. Folgerungen fiir
den Unterricht. In: Kunst+Unterricht 246/248 2000, S. 48-49

Gysin, Béatrice: Wozu Zeichnen? Qualitaten und Wirkung der Materialisierten Geste
durch die Hand auf die Zeichnenden. In: Heft 01. Am Anfang das Bild. Schofflis-
dorf 2008, S. 131-164

Heinen, Ulrich: Konstruktives Zeichnen in systematischen Bildprozessen.
In: Kunst+Unterricht 302/303/2006, S. 20-22

Herrmann, Hans: Zeichnen fiirs Leben. Ratingen 1963°

Itten, Johannes: Johannes Itten. Gestaltungs- und Formenlehre. Vorkurs am Bauhaus
und spdter. Ravensburg 1963

John-Winde, Helga/Roth-Bojadzhiev, Gertrud: Kinder, Jugendliche, Erwachsene
Zeichnen. Untersuchungen zur Verdnderung von der Kinder- zur Erwachsenen-
zeichnung. Baltmannsweiler 1993

Kirchner, Constanze: Kinderzeichnung im Wandel. In: Kirschenmann, Johannes/
Schulz, Frank/Sowa, Hubert (Hrsg.): Kunstpadagogik im Projekt der allgemeinen
Bildung. Miinchen 2006, 82-97

Kirchner, Constanze: Kinder und Kunst. Was Erwachsene wissen sollten. Seelze-
Velbert 2008

Kunst+Unterricht 302/303 2006: Zeichnen: Sachen kldren und verstehen.

Krautz, Jochen: Vom Sinn des Sichtbaren. John Bergers Asthetik und Ethik als Impuls
fur die Kunstpadagogik am Beispiel der Fotografie. Hamburg 2004



Antwort und Verantwortung im Prozess des Zeichnens

Leber, Hermann: Das Bild als Vermittler zwischen Objekt und Subjekt. Die Idee der 227
Nachahmung der Natur durch die Kunst bei Goethe — Klee — Diirer. Regensburg
2002

Legler, Wolfgang: »Zeichendiktat« ein Einstieg in das Portrdtzeichnen in der Grund-
schule. In: Kunst+Unterricht 317/2007 S. 33-35

Miller, Monika: Raum als Darstellungsproblem auf der Flache. Zur Bedeutung der
Entwicklung von Raumdarstellungskompetenzen. In: Kunst+Unterricht 325/326
2008, S. 4-9

Miller, Monika: Kreativitdt und Begabung. Ein Fallbeispiel regt zur Uberlegung an.
In: Kunst+Unterricht 331/332 2009, S. 32-36

Miihle, Gunther: Entwicklungspsychologie des zeichnerischen Gestaltens. Miinchen
19672

Rei8, Wolfgang: Kinderzeichnungen. Wege zum Kind durch seine Zeichnung. Neu-
wied/Krietel/Berlin 1996

Reindl, Robert: Sprache der Bilder. Versuch einer Besinnung auf Wesen und Wert bil-
dender Kunst auf der Grundlage der Theorien von Gustaf Britsch, Egon Kornmann
und Hans Hermann. St. Ottilien 1991

Ruggenini, Mario: Kreativitdt und Interpretation. Gehort dazu noch die Frage nach
der Wahrheit? In: Abel, Ginter (Hrsg.): Kreativitat. XX. Deutscher Kongrel3 fir
Philosophie 26.-30. September 2005 an der Technischen Universitét Berlin. Kollo-
quienbeitrage. Hamburg 2006, S. 216-232

Selle, Gert: Betrifft Beuys: Anndherung an Gegenwartskunst. Unna 1994

Selle, Gert: Kunstpadagogik jenseits asthetischer Rationalitat? In: Kunst+Unterricht
192 1995, S. 16-21

Schiitz, Norbert: Zeichnenwollen — Zeichnenkonnen. In: Kunst+Unterricht
163/1992, S. 40-41

Schulz, Nina: Das zeichnerische Talent am Ende der Kindheit. Ein empirischer Ver-
gleich zwischen dem Selbstbild und den Fremdbildern von Peers, Eltern, Lehrern
und Kiinstlern. Miinster 2007

Schwerdtfeger, Kurt: Bildende Kunst und Schule. Berlin/Hannover/Darmstadt 19573

Sowa, Hubert: Zwischen Anschauung, Imagination und Gestaltung. Bemerkungen
zur kunstpadagogischen Arbeit am »Weltbild«. In: Brég, Hans/Foos, Peter/Schulze,
Constanze (Hrsg.): Korallenstock. Kunsttherapie und Kunstpadagogik im Dialog.
Festschrift Barbara Wichelhaus zum 65. Geburtstag. Miinchen 2006, S. 257-276

Sowa, Hubert/Uhlig, Bettina: »Portrdtieren«- der Blick ins Gesicht des Anderen.
Aktuelle kunstpadagogische Potenziale einer dialogischen Bildpraxis.

In: Kunst+Unterricht 317/2007, S. 4-11

Sowa, Hubert: (Sich) Bilden in der Sichtbarkeit. Kunstunterricht im Projekt der Allge-
meinen Bildung. In: Billmayer, Franz (Hrsg.): Angeboten. Was die Kunstpadagogik
leisten kann. Minchen 2008, S. 214-222

Sowa, Hubert/Prybilla, Patrycja: Der Spielraum der kreativen Imagination.
Hermeneutische Untersuchungen zur bildnerischen Arbeit von Realschiilern.

In: Kunst+Unterricht 331/332 2009, S. 19-28

Sowa, Hubert: Einbildungskraft und Bildméachtigkeit — Potentiale des Faches Kunst im
Rahmen einer allgemeinbildenden Schule. (Manuskript zur Tagung Bildmachtig-
keit). Mannheim 2009

Staguhn, Kurt: Didaktik der Kunsterziehung. Frankfurt a. M./Berlin/Miinchen 19722



Carina Sucker

Stenger, Ursula: Die anthropologische Dimension von Bildern: In Schumacher-Chil-
la, Doris (Hrsg.): Im Banne der Ungewissheit. Bilder zwischen Medien, Kunst und
Menschen. Oberhausen 2004, S. 117-137

Wans, Paul: Anschauen, anfassen, riechen, zeichnen. Verkniipfung verschiedener
Sinneserfahrungen in Biologie und Kunst. In: Kunst+Unterricht 327/328 2008,
S.28-32

Westrich, Edmund: Die Entwicklung des Zeichnens wahrend der Pubertat. Frankfurt
a. M. 1968

Wulf, Christoph: Zur Performativitat von Bild und Imagination. In: Schuhmacher-
Chilla, Doris (Hrsg.) Im Banne der Ungewissheit. Bilder zwischen Medien, Kunst
und Menschen. Oberhausen 2004

Abbildungen

Abb. Ta: Studentenarbeit: Zeichnung eines Hauses

Abb. 1b: Kinderzeichnung eines Hauses, Alter 5,6. Aus: Eid, Klaus/Langer, Michael/
Ruprecht, Hakon: Grundlagen des Kunstunterrichts. Eine Einfiihrung in die
kunstdidaktische Theorie und Praxis 2002°, S. 136

Abb. 2:  Naturstudium als hermeneutischer Vorgang

Abb. 3:  Studentenarbeiten, Giellkannen aus dem Gedachtnis

Abb. 4:  Studentenarbeiten

Abb. 5:  Gestaltung als eigenschopferische »Wesenserfassung«

Abb. 6:  G. Stolzel: Distel (1920). Aus: Itten, Johannes: Johannes Itten. Gestaltungs-
und Formenlehre Vorkurs am Bauhaus und spater. Ravensburg 1963, S. 105

Farbabb. 2: Schiilerarbeiten (6. Klasse) Hagebuttenstudienblatt, Blei-/Buntstift. Aus:
Kunst+Unterricht 327/328 2008, S. 32



Bettina Uhlig

Kunstpadagogik + Kooperationspartner:
Eine Frage der Verantwortung

Be the change you wish to see. (Mahatma Gandhi)

Im Folgenden sei ein Projekt vorgestellt, an dem sich die ethischen Dimensionen
der Kunstpadagogik, speziell die Frage nach angemessenen Kooperationspart-
nern, zur Diskussion stellen lassen. Dabei soll anschaulich werden, dass die Ent-
scheidung, mit welchen Kooperationspartnern im Rahmen padagogischer Arbeit
kooperiert wird, eine Frage der Verantwortung ist.

Bei dem vorgestellten Projekt handelt es sich um ein Projekt, das anlasslich des
60. Jahrestag der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte (2008) in Kooperati-
on zwischen der Padagogischen Hochschule Ludwigsburg/Abteilung Kunst unter
Beteiligung von 15 Lehramtsstudierenden und der Menschenrechtsorganisation
Amnesty International verwirklicht wurde. Der Jahrestag war Anlass, um nach ad-
dquaten kinstlerischen Moglichkeiten zu suchen, die Menschenrechte im &ffent-
lichen Raum (fir alle Menschen) sichtbar und erfahrbar zu machen. Gleicherma-
Ren ging es darum, sich intensiv mit den Menschenrechten auseinanderzusetzen
und menschenrechtskonformes Handeln zur Grundbedingung des Projektes zu
machen.

Konturen des Projektes

Das Projekt wurde zundchst als Seminar konzipiert, ging aber schliefSlich weit
iber den Rahmen eines Seminars hinaus. H6hepunkt war der 10. Dezember
2008 — der 60. Jahrestag der Menschenrechte. Ein Jahr spater, am 10. Dezember
2009, findet das Projekt offiziell seinen Abschluss. Eine Installation des Projektes
wird danach dauerhaft im 6ffentlichen Stadtbild von Ludwigsburg verbleiben.

Den Ausgangspunkt markierte ein zweitdgiger Workshop, in dem wir uns — aus-
gehend von der Tanzperformance »Human Writes« der Forsythe Company’ — mit
den Grundlagen und historischen Wurzeln der Menschenrechte befassten, Re-
cherchen iiber Menschenrechtsorganisationen anlegten, uns mit Kunst und Politik
sowie Kiinstlern und Kunst im 6ffentlichen Raum beschéftigten, u. a. Jochen Gerz,
Hans Haacke, Jenny Holzer, Gunter Demnig ein Gesprachsforum mit Aktivist/
innen der Ludwigsburger Gruppe von Amnesty International organisierten und
schliellich erste Projektideen entwickelten.

Aus den Projektideen entstanden 7 Projektgruppen. Alle Projekte wurden in-
haltlich und zeitlich miteinander vernetzt und erschienen in abgestimmter Folge
im offentlichen Raum: im Stadtbild von Ludwigsburg bzw. an der Hochschule.

1 http://www.theforsythecompany.com



Bettina Uhlig

RE}@-"-"“'""

| RECHT- | RECHT-
=~ |\/HABER  HABER

B e 4

Abb. 2: Guerrilla-Aufkleber-Aktion

Ll
=
-
o
Ll
o
_—
L
=
o
w
=
[T}
=
o=
=
TS
L
=
=<
=
L
o
=2
<<

YONASAVEL/ \ S

Abb. 1: Plakatkampagne

Plakatkampagne: in Bezugnahme auf die Amnesty-International-Kampagne
»Augen auf flr Menschenrechte«, AT Formate an Plakatstindern und Litfass-
sdulen im Regionalbereich Ludwigsburg,

»Ameisenaktion«: Eine »Guerilla-Aktion« bei der Tausende von kleinen Auf-
klebern mit der Aufschrift »Rechthaber« an der Hochschule und in Ludwigs-
burg verteilt bzw. verklebt wurden.

City-Cards in Ludwigsburg und Stuttgart (Farbabb. 10)

Offentliche Verlesung von Ausziigen aus dem ai-Jahresbericht 2009 auf dem
Ludwigsburger Weihnachtsmarkt. Der Bericht listet Menschenrechtsverlet-
zungen auf.

»Bild der Vergdnglichkeit«: Installation eines groltformatigen Bildes auf dem
Campus. Es wird nun fir ein Jahr von dem Studenten dokumentiert, wie das
Bild in der Offentlichkeit wahrgenommen wird und wie es sich ggf. durch
Umwelteinfliisse oder Vandalismus verdndert.

Installation »Motive«: Visuelle Dokumentation liber Menschenrechtsaktivist/
innen, die die Studentin personlich aufgesucht hat.

Installation »Light on Human Rights«: An einem historischen Ort in Lud-
wigsburg installierte Projektion des 1. Artikels der Allgemeinen Erkldarung der
Menschenrechte. Die Projektion wird mittels eines Bewegungsmelders gestar-
tet: Erst wenn ein Mensch anwesend ist, wird das Menschenrecht sichtbar
(Abb. 3).

Parallel entstanden eine Website,* eine Ausstellung, eine Videodokumentation
und ein Katalog.

2

www.mungoart.de — bis 10.12.2009 online



Kunstpadagogik + Kooperationspartner

Alle Menschen sind ‘el und glekch an Wilrde und Rschisn gaboren
Sie sind mit Vermunit und Gewissen begabd und solln sinander Im
abst dor Briderfichinlt begegnen.

Abb. 3: Installation »Light on Human Rights«

Im Folgenden sollen — ausgehend vom Projekt — fiinf Gesichtspunkte fiir eine
verantwortungsvolle Kooperation akzentuiert und im Hinblick auf (kunst-)pada-
gogische Verantwortung konkretisiert werden.

1 Den Kooperationspartner in seinen Strukturen
genau kennen

Amnesty International ist eine der weltweit gréliten Menschenrechtsorganisati-
onen. Das klingt zunachst Vertrauen erweckend. Aber welcher Lesart der Men-
schenrechte folgt man und wie genau funktioniert diese Organisation? Bevor wir
die Kooperation zusagten, informierten wir uns umfassend. Al stellt sich selbst
wie folgt vor:

»Amnesty International (Al) ist eine weltweit agierende, von Regierungen, po-
litischen Parteien, Wirtschaftsinteressen und Religionen unabhingige Mitglieder-
organisation — eine sogenannte Non-Governmental Organisation (NGO). Auf
Grundlage der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte wendet sich Al gegen
Menschenrechtsverletzungen auf der ganzen Welt. Amnesty International arbeitet
auf vier Ebenen: Aufdecken, Aufkldren, Handeln, Verdndern. Mit Kampagnen, Ak-
tionen, Info-Stdnden, Protestschreiben, Diskussionsforen, Lobby- und Medienar-
beit wird Amnesty aktiv. Die Arbeit von Al hat u. a. dazu beigetragen, dass es seit



Bettina Uhlig

1987 eine internationale Anti-Folter-Konvention, seit 2002 einen Internationalen
Strafgerichtshof und seit 2006 einen UNO-Menschenrechtsrat gibt.

Al hat dber 2,2 Millionen Mitglieder und Unterstiitzer(innen) in iiber 150
Landern auf der ganzen Welt. In Deutschland engagieren sich rund 100.000
Unterstiitzer(innen) in 700 lokalen Gruppen, Jugend-, Lander- und Themenkoor-
dinationsgruppen. Die Gruppen sind national organisiert. Die deutsche Sektion
von Amnesty International wird von Generalsekretarin Monika Liike (bis Juli 2009
Barbara Lochbihler) geleitet. lhr zur Seite arbeitet ein ehrenamtlicher Vorstand.

Al finanziert sich ausschlielflich aus Spenden und Mitgliedsbeitrdgen. Re-
gierungsgelder nimmt Al nicht an, um finanziell und politisch unabhingig zu
bleiben.«?

Bei Amnesty International und anderen NGOs sind die internen und externen
Strukturen i.d.R. transparent und tber Satzungen eindeutig geregelt. Anders ver-
hdlt es sich bei vielen v. a. groBen Stiftungen und Wirtschaftsunternehmen, die in
der Gefahr stehen, eigentlich wirtschaftliche Interessen gern mit dem Label der
»gemeinnliitzigen Forderung« zu kaschieren und zur Imagebildung zu nutzen.

Neben den Informationen der Amnesty-International-Website und einem Al-
Sonderdruck zum Jahrestag der Menschenrechte (2008) befassten sich die Studie-
renden mit Auszligen aus dem Fachbuch »Padagogik der Menschenrechte«* und
dem Themenheft »Menschenrechte« der Bundeszentrale fiir politische Bildung
(2007). Ziel war die kritische Auseinandersetzung und das Entwickeln von Leitfra-
gen, die wir in einer Gesprachsrunde mit Aktivist/innen von Al diskutierten:

e Was ist Menschenwdirde?

 Inwiefern sind Menschenrechte universell?

»  Was versteht man unter der »Unteilbarkeit« der Menschenrechte?

e Wie behandelt man Menschenrechtsverletzungen, ohne dabei selbst die Men-
schenrechte zu verletzen?

e Ist die Verwirklichung der Menschenrechte eine Utopie?

Das ist eine Mdglichkeit, um in einem padagogischen Setting die Frage nach der

Wahl der Kooperationspartner zu thematisieren und ethische, 6kologische, politi-

sche und andere Kriterien fiir eine Zusammenarbeit zu entwickeln.

2 Gemeinsame, demokratisch legitimierte Vorstellungen
entwickeln

Das Anliegen der Aktivist/innen von Amnesty International war sehr konkret: Das
Thema Menschenrechte in das 6ffentliche Bewusstsein zu bringen und viele Men-
schen mit der Botschaft der Menschenrechte zu erreichen. Dazu nutzt Amnesty
International &ffentlichkeitswirksame unmissverstandliche und appellative Mog-
lichkeiten (Plakate, Protest- und Bittbriefe u. a.). So erklart sich, dass unsere Ko-

3 www.amnestyinternational.de
4 Lenhart 2006



Kunstpadagogik + Kooperationspartner

operationspartner den Vorschlag einbrachten, auf eine Mauer im der Innenstadt
von Ludwigsburg den 1. Artikel der Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte
»Alle Menschen sind frei und gleich an Wiirde und Rechten geboren« zu schrei-
ben bzw. zu »malenc. Fiir die Projektgruppe waren aber weniger plakative, als
vielmehr subversive, am Detail oder einer Frage orientierte, gleichwohl farbig
und gestalterisch wirksame Lésungen interessant. Die Vorstellungen gingen also
auseinander.

Im Bestreben, miteinander eine von allen legitimierte Losung zu finden, hat
sich die Projektgruppe eingehend mit den Layouts der Kampagnen von Amnesty
International beschéftigt und daraus Impulse gewonnen. So sind die Plakate und
die kleinen Aufkleber an das Layout von Al angelehnt. Die Kooperationspartner
haben sich darauf eingelassen, sich mit kiinstlerischen Ausdrucksformen im &f-
fentlichen Raum und mit der Intentionalitdt von Kunst tiberhaupt zu befassen und
die Unterschiede zur Vorgehensweise einer Organisation wie Al zu erkennen. So
ist es letztlich gelungen, die Vorstellungen Schritt fiir Schritt einander anzundhern.
Am deutlichsten wird das in der Lichtprojektion »Light on Human Rights«. Hier
wird der 1. Artikel der Menschenrechte auf eine Mauer projiziert. Das Menschen-
recht ist nicht immer sichtbar. Erst wenn ein Mensch den Platz betritt, anwesend
ist, erscheint es als Licht auf der Oberflache und erlischt, wenn der Platz wieder
menschenleer ist.

3 Kommunikation: miteinander im Gespréach bleiben,
Auseinandersetzungen zulassen und Konflikte aushalten

Im Riickblick erweisen sich gerade die fortwdhrenden Gespriche liber einen trag-
fahigen Konsens als bereichernd fiir den Prozess. Mit wachsendem Interesse hin-
terfragten unsere Kooperationspartner Gestaltungsentscheidungen, Intentionen
und Wirkungen. Das war bisweilen anstrengend, aber letztlich gewinnbringend,
weil das Erklaren immer auch dem eigenen Klaren dient. Je mehr alle Beteiligten
an der Projektgenese partizipierten, umso konkreter wurden die Einzelprojekte.
Unsere Kooperationspartner unterstiitzten uns mit ihren Erfahrungen maligeblich
bei der Ausfiihrung (Antrage stellen, Kostenvoranschldge einholen, Gesprache mit
Amtern fihren u. a.).

Eine besondere Herausforderung war es in unserem konkreten Fall, menschen-
rechtskonformes Handeln nicht nur als Gegenstand kiinstlerischer Darstellung
aufzufassen, sondern zur Grundbedingung der Kommunikation zu machen. Das
erforderte ein Nachdenken ber Gruppenstrukturen, soziale wie institutionel-
le Hierarchien und nicht zuletzt Moglichkeiten von Beteiligung und Entschei-
dungsfindung. Es wiirde zu weit fiihren, die Gruppenstruktur hier im Detail
aufzufachern. Die Kommunikation verlief und vernetzte sich zwischen den Pro-
jektgruppen, Projektgruppenleiter/innen, einer E-Learning-Plattform, den Koope-
rationspartnern und der Projektleitung.

)

w



No

Bettina Uhlig

Im Umgang miteinander zeigte sich, dass die Studierenden es gewohnt sind, zu
kooperieren, sich abzustimmen und gemeinsam im Team an einer Sache zu ar-
beiten — und dabei auch Konflikte zu bewaltigen. Fiir unsere Kooperationspartner
brauchte es erst etwas Gewdhnung, mit den Studierenden im direkten Austausch
zu stehen, anstatt sich an die Professorin zu wenden. Es war unterstiitzend, dass
sich alle beteiligten Personen von Anbeginn des Projektes an personlich kannten
und im Verlaufe die Kontakte vertieften.

Die Realisierung der Projekte erforderte zudem intensive externe Kommunika-
tion; auch hier galt menschenrechtskonformes Verhalten als Grundbedingung in
Gesprachen mit: Biirgermeistern und ihren Assistenten, Stadtraten, Architekten,
Sekretdrinnen, Zustdndigen fir Denkmalschutz, Griinflachen, Stralenverkehr,
Stromversorgung usw. Hinsichtlich der padagogischen Perspektive des Projektes
war es ein Erfolg, dass es den Studierenden zunehmend gelang, ihr Anliegen vor-
zustellen, die Verantwortlichen fiir die Sache zu gewinnen, Kompromissspielrdu-
me auszuloten und auch bei Konflikten im Dialog zu bleiben - also die Verant-
wortung flr die einzelnen Projekte aktiv gegeniiber Dritten zu vertreten.

4 Finanzierung nach ethischen und ékologischen Grundsatzen

Auch die Finanzierung des Projektes kann eine Frage der Verantwortung sein. Fir
uns war es zum einen wichtig, die finanziellen Ausgaben so gering wie méoglich
zu halten (low-budget-Finanzierung) und bei der Auswahl von Materialien wenn
moglich energiefreundliche und nachhaltige Materialien zu verwenden. Bei der
Wabhl der finanziellen Partner wendeten wir uns an die Biirgerstiftung der Stadt
Ludwigsburg, die uns mit insgesamt 16.000 Euro unterstiitzte. 1500 Euro erhiel-
ten wir aus dem Studiengebiihrenetat der Hochschule. Die Stadt Ludwigsburg
finanzierte Grabungsarbeiten, Stromkosten und Wartung der Installation und er-
lieB uns Gebihren, z. B. fiir die 6ffentliche Plakatierung. Kleine Spenden bzw.
Nachlisse erhielten wir von lokalen Firmen, bei denen wir z. B. den Bau eines
Metallkastens oder den Druck der Plakate in Auftrag gaben. Ein Teil der Finan-
zierung kam aus dem Spendenfonds unserer Kooperationspartner von Amnesty
International.

Wir verzichteten bewusst auf die finanzielle Unterstlitzung von Banken, Versi-
cherungen und groBen Firmen. Kooperiert werden sollte mit solchen Partnern, die
ihre wirtschaftlichen Aktivititen menschenrechtskonform gestalten. Wobei der
Fokus nicht nur auf interne Firmenstrukturen gerichtet werden kann, sondern viel-
mehr auch auf internationale und globale Verstrickungen geachtet werden sollte.



Kunstpadagogik + Kooperationspartner

5 Schwierigkeiten und Problem evaluieren

In den meisten Punkten war das Projekt erfolgreich. Schwierigkeiten und Problem
gehoren jedoch dazu. Sie zu benennen, hat mit Ehrlichkeit und dem Vermégen zu
tun, etwas in Frage zu stellen. Vor allem aber sind sie lehrreich und Indikatoren
fir Verbesserungen in dhnlichen und anderen Zusammenhangen.

Unsere Evaluation fand mit etwas zeitlichem Abstand statt. Wir lieBen das Pro-
jekt Revue passieren, jede/r Beteiligte hob die eigenen positiven Erfahrungen her-
vor. Anschliefend verstandigten wir uns Uber die aufgetretenen Probleme.

Umsetzungsprobleme:

« Die Projektgruppe hat unterschitzt, welch enormer technischer und organi-
satorischer Aufwand vonnéten ist, um Installationen im offentlichen Raum zu
realisieren (Grabungsarbeiten, Stromanschlisse, Wartung der Strahler uvm.).
Die Idee der Solarversorgung konnte leider nicht umgesetzt werden.

e Wir waren uns nicht dessen bewusst, wie viel Kommunikation mit Behorden
(Denkmalschutz, Land, Griinflachenamt, Tiefbauamt usw.) notwendig ist und
wie viele schriftliche Antrdge zu verfassen sind.

Inhaltliche Probleme:

« Die urspriingliche Idee, konkrete Menschenrechtsverletzungen in Ludwigs-
burg zu thematisieren, liel$ sich nicht verwirklichen, weil das die Statuten von
Amnesty International nicht zulassen (Die lokalen Gruppen engagieren sich
— zum Schutz der Aktivist/innen — jeweils fir Projekte auBBerhalb ihres lokalen
Raumes.)

» Die Stadt Ludwigsburg unterstiitzte uns mafgeblich bei der Verwirklichung
der Projektideen — bis auf eine Ausnahme: Geplant war die Verlesung von
Verletzungen der Menschenrechte (Amnesty International Jahresbericht) auf
dem Marktplatz wéahrend des Weihnachtsmarktes. Dafiir erhielten wir keine
Genehmigung. Ein Chance, dies zum Thema zu machen, bot sich, als die Al-
Generalsekretdrin Barbara Lochbihler Ludwigsburg besuchte und die Projekt-
gruppe zum Gesprach mit Frau Lochbihler und den Biirgermeistern der Stadt
eingeladen war. Die Ablehnung des Antrages haben wir in dieser Runde zum
Thema gemacht und schlief8lich — mit kleinen Einschrankungen — die Geneh-
migung doch noch bekommen.

6 Kunstpadagogik — Verantwortung

Das hier vorgestellte kunstpadagogische Projekt hat keine stellvertretende Funkti-
on, es ist kein »Wir-tun-so-als-ob-Projekt«. Es ist — wenn man so will — das »echte
Leben«. Das Handeln der Studierenden ist ein Handeln in wirklichen (&ffentli-
chen) Lebensvollziigen und muss, gemall Jochen Krautz,® »verantwortet« wer-
den.

5 Vgl Krautz in diesem Band

U1



Bettina Uhlig

Kunstpadagogische Praxis als lebenswirkliche Praxis kann und darf sich der Ver-
antwortung nicht entziehen. Gemeint ist vor allem die Verantwortung gegeniiber
ethischen Grundsdtzen, bezogen auf sich selbst, gegeniiber anderen Menschen
und gegeniiber der Welt.

Entscheidend ist, dass das Handeln der Studierenden oder Schiiler selbst in sei-
ner Absicht wie in seinem Vollzug ethisch begriindet und reflektiert ist. Untrennbar
dazu gehort, dass ebenso die Kooperationspartner ihr Handeln ethisch begriinden
konnen. Ansonsten konterkariert der jeweilige Partner das verantwortungsvolle
Handeln seitens der Studierenden oder Schiiler/innen. Das wére etwa so, also ob
eine Antikriegskampagne von einem Ristungskonzern finanziert wiirde.

Es ist in der Tat entscheidend, mit wem wir kooperieren. Allerdings ist auf den
ersten Blick oft nicht zu erkennen, ob wir es mit einem »Wolf im Schafspelz« zu
tun haben. Vorsicht ist geboten, wenn sich Wirtschaftsunternehmen oder sogar
Grollkonzerne als Kooperationspartner anbieten. Dass Wirtschaftsunternehmen
keine altruistische Motivation haben, sondern in erster Linie wirtschaftliche Inte-
ressen verfolgen, ist evident.

Warum wird zunehmend gerade in Bildung investiert? Die Erkldarung liegt auf
der Hand: Geld verdienen ldsst sich heute am besten, wenn das Image »sauber«
ist. Wahrend noch in den 1990er Jahren das sogenannte »radical advertising«
anzutreffen war (Werbung der Firma Benetton), findet sich aktuell eine eher ko-
operative Lesart von Werbung: Weil Unternehmen von den Konsumenten zuneh-
mend im Hinblick auf ethische oder 6kologische Standards betrachtet werden
und sich daran Kaufentscheidungen festmachen, hdngt der Unternehmenserfolg
von der durch das Unternehmen definierten Rolle in der Gesellschaft ab.

Um eine positive Wirkung zu erzielen, sind Unternehmen findig. Der Slogan
des sogenannten »Karma-Kapitalismus« lautet: Tue Gutes und mache Gewinne.
Der vermeintliche Beitrag fiir eine bessere Welt bietet Chancen, Profit zu machen.
Zwischen vielen »schwarzen Schafen« gibt es indes auch Unternehmen, die ethi-
sche Grundsatze ernst nehmen, auf biologisch-dynamische Landwirtschaft und
fairen Handel setzen, Produkte ohne Tierversuche anbieten usw. Viel verbreiteter
ist jedoch das Phdanomen des »Bluewashing« als einer Imagereinigung an der
Oberflache, um weniger saubere Unternehmenspraktiken zu kaschieren. Hier
sollten wir Kunstpadagogen wachsam sein.

Denn: Padagogische Projekte eignen sich hervorragend zur Imagepolitur und
-aufwertung. Gern werden das Innovationspotenzial und der (kunst-)padagogi-
sche Nutzen hervorgehoben. Aber: Mit einem solchen Kooperationspartner droht
die Instrumentalisierung fiir imagebildende und profitgesteuerte Praktiken. Das
ist alles andere als eine »win-win-Situation«. Wenn Bildung (eine Schule, ein
Fachverband) sich hierfiir hergibt, ist der Verlust unermesslich: der Verlust an ge-
sellschaftlicher Verantwortung und an kritischer Legitimitat).®

6 Vgl. Uhlig/Miiller 2008



Kunstpadagogik + Kooperationspartner

Sinnvolle und verantwortungsbewusste Kooperationen lassen sich vor allem mit
unabhéngigen, von Biirgern direkt und selbst verantworteten Initiativen einge-
hen. NGOs sind dann vertrauenswiirdige Kooperationspartner, wenn gekldrt ist,
inwiefern sie unabhéngig und unbeeinflusst agieren. Es lohnt sich, auf die Suche
zu gehen. Denn: »Fiir jede kréftige Veranderungsidee gibt es irgendwo in diesem
Land Gruppen, die sie vorgedacht haben und fiir ihre Realisierung arbeiten. Die
Aktion Mensch, die Stromrebellen, die Migrantenvertreter [...] Stadtteilgruppen
und Solarbastler, Aktivisten gegen die Privatisierung der Infrastrukturen und fiir
Creative Commons im Internet ». Sollten sie nicht unsere Partner an Schulen und
Hochschulen sein?

Literatur

Amnesty International: Report 2008. Zur weltweiten Lage der Menschenrechte.
Frankfurt a. M. 2008

Bobbio, Norberto: Das Zeitalter der Menschenrechte. Ist Toleranz durchsetzbar? Ber-
lin 20072

Bundeszentrale fiir politische Bildung (Hrsg.): Informationen zur politischen Bildung.
Menschenrechte. 4. Quartal 2007, Nr. 297. K6In 2007

Greffrath, Mathias: Wo ist das Volk? Wenn die Verfassung ihren 60. Jahrestag feiert,
bleibt die Zivilgesellschaft vor der Tiir. In: taz vom 11.02.2009

Human Writes. Pressespiegel der Forsythe Company. In: http://www.theforsythecom-
pany.com/ (21.9.2009)

Krautz, Jochen: Kunst, Padagogik, Verantwortung. Zur Verantwortung kunstpadagogi-
scher Forschung und Praxis. In: Meyer, Torsten/Sabisch, Andrea (Hrsg.): Kunst Pad-
agogik Forschung. Aktuelle Zugédnge und Perspektiven. Bielefeld 2009, S. 137-147

Krautz, Jochen: Ware Bildung. Schule und Universitit unter dem Diktat der Okono-
mie. Kreuzlingen/Miinchen 2007

Lenhart, Volker: Padagogik der Menschenrechte. Wiesbaden (2)2006

Uhlig, Bettina/Miiller, Carsten: Siemens goes Kunstpadagogik — oder: Wider das Ein-
dringen der Konzerne in die Bildung. In: BDK-Mitteilungen 3/07, S. 5-7

7 Greffrath 2009






Martin Zllch

Zeichen fur ein 6kologisches
Verantwortungsbewusstsein

Uber ein kunstpadagogisches Projekt zur
Klimaproblematik

Helge verwandelt das Schriftzeichen CO2 in ein »Superzeichen«. Er setzt die bei-
den Buchstaben und die dazugehérige Zahl aus Piktogrammen zusammen. Auf
diese Weise entsteht zwischen der chemischen Formel und den Bildzeichen eine
enge Verbindung: Als Bestandteile von »CO2« weisen die einzelnen Motive auf
maligebliche Ursachen der weltweiten Kohlendioxidemissionen hin (Abb. 1).

=
t

Helges Bild gehort zu einer Grafikserie, mit
der es gelang, dem sogenannten Klimatag an
der Kooperativen Gesamtschule Schwanewe-
de eine neue, anschauliche Qualitit zu ver-
leihen. Inspiriert wurde die Bilderreihe von
dem Wunsch nach einem optischen Erken-
3. nungszeichen, das diesen Tag als neuartigen
=& Programmpunkt im schulischen Veranstal-
g:, tungskalender ausweisen sollte. Damit war fir
mich zugleich ein besonderer Anreiz gegeben,
erneut die Praxistauglichkeit einer Thematik zu
erproben, mit der ich mich seit den 1980er-
Jahren intensiv befasst hatte: dem komplexen
Beziehungsgeflecht zwischen »Kunst und Okologie«, aus dem sich nicht nur
komplementdre Blickrichtungen und weltanschauliche Horizonterweiterungen
in der neueren Kunst herleiten lieBen, sondern ebenso interdisziplinadr begriin-
dete Lesarten, die sich erst durch ihre Anbindung an eine 6kologisch begriindete
Verantwortungsethik als aufschlussreich erwiesen.!

In dem folgenden Praxisbericht soll u. a. dargestellt werden, wie eine entspre-
chende Orientierung am »Prinzip Verantwortung«? in den Kunstunterricht einge-
bracht und in ein personales Bildungsgeschehen tberfiihrt werden kann, in dem
die Lehrer-Schiiler-Beziehung im Mittelpunkt steht. Fiir das hier vorgestellte Pro-
jekt war ausschlaggebend, dass die schiilereigenen Bildideen zur Klimaproble-
matik den eigentlichen Unterrichtskern bildeten und ich insofern von vornherein
meine Rolle als Impuls- und Ratgeber verstand. Am Werdegang der Bildgedanken
sowie ihrer weiteren Umsetzung und Vermittlung mochte ich nun aufzeigen, wie

.

-

"’l%

i
A E Xy

Iﬂ}*i
1

Climate day 2009
Abb. 1

1 Vgl. Ziilch 1988, 1991a, 1991b, 1994, 1997
2 Jonas 1984



240

Martin Ziilch

Schiiler zu einem genaueren, bewussteren und kommunikativ orientierten Sehen
angeleitet werden kénnen. Insofern kann ein solcher Unterricht auch als Beitrag
zu einem zentralen Verantwortungsfeld der Kunstpadagogik verstanden werden:
zur visuellen Kommunikationsfdhigkeit und »Bildkompetenz« der Schiilerinnen
und Schiiler.®* Dass ihre pointierten und durchgestalteten Bildideen in der Regel
das Ergebnis intensiver personlicher Beratungsprozesse sind, soll nicht zuletzt mit
der Darstellungsform dieses Beitrages hervorgehoben werden.

1 Ausgangssituation und Aufgabenstellung

Im Friihjahr 2008 entstand an der KGS Schwanewede der Wunsch, fiir die zum
zweiten Mal geplante eintdgige Veranstaltung zur Klimaproblematik ein »Klima-
tag-Logo« zu entwerfen. Dieses sollte aussagekraftig, mit Wiedererkennungswert
versehen und international verstindlich sein, da in absehbarer Zeit der Klimatag
auch als europdisches Projekt an den Comenius-Partnerschulen in Holland, Po-
len, Schottland und Schweden durchgefiihrt werde.

Deshalb iiberlegte ich, das Thema meinen Oberstufenschiilern als Grafikde-
sign-Projekt vorzuschlagen.

Im August 2008 Ubernahm ich zwei Wahlpflichtkurse im 11. und 12. Jahrgang
mit insgesamt 53 Schiilerinnen und Schiilern. Fir solche zweistiindigen Kurse gel-
ten die zentralen Niedersachsischen Lehrplanvorgaben nur in geringem Umfang
— insbesondere dann, wenn sich die dafiir vorgesehene Unterrichtszeit, wie an der
KGS Schwanewede seit Einflihrung eines neuen Zeitmodells, nur noch auf 80 Mi-
nuten pro Woche beschrankt. Dem Vorhaben, Gebrauchsgrafiken fiir den Klimatag
zu gestalten, standen insofern keine Hindernisse durch den Lehrplan im Wege.

Gleichwohl war das Einverstandnis der beiden Kurse einzuholen, da ich ein
derartiges Unterfangen den Schiilern nicht aufdrangen wollte. Beide Lerngrup-
pen stimmten meinem Vorschlag nach kurzer Bedenkzeit mehrheitlich zu, weil
vielen Kursteilnehmern das Stichwort »Klimatag-Logos« sehr zeitgemal erschien.
Einige gingen allerdings von der irrtimlichen Annahme aus, Logos ohne gro-
Reren Aufwand gestalten zu konnen. Dieses Missverstandnis radumte ich gleich
wahrend der Einfiihrung in die Kursthematik aus: Mit Klimatag-Logos seien nicht
eingdngige Markenzeichen, sondern denkanstéf8ige Motive und Gebrauchsgrafi-
ken gemeint, welche die Bandbreite eines der gréfSten Schliisselprobleme unser
Zeit' veranschaulichen sollten. Die Gestaltung grafischer Bild- und Schriftzeichen
kénne sich zwar von der funktionellen Asthetik der Firmen- und Markenzeichen
inspirieren lassen, diirfe aber nicht darauf beschrankt sein, »alphabetische oder
numerische oder aus beiden kombinierte visuelle Erkennungsmerkmale fiir Ins-

3 Zilch 2001
Mit dieser Formulierung setze ich voraus, dass die zunehmend besorgniserregenden Pro-
gnosen und Szenarien der weltweit vernetzten Klimaforschung bzw. der grolen Mehrheit
unter den Klimaexperten weitgehend verlasslich sind.



Zeichen fiir ein 6kologisches Verantwortungsbewusstsein

titutionen« zu entwerfen. (Einer strengen Definition zufolge bestehen Logos nur
aus Buchstaben-, Zahlen, Wort- oder daraus kombinierten Zeichen).>

Es kam mir also darauf an, dass sich die Schiiler mit der Visualisierbarkeit vielfal-
tiger Aspekte der Klimaproblematik auseinandersetzten. lhre Grafiken sollten zwar
kontrastreich und gut zu erkennen sein, sich in bestimmten Ausmaf8en verkleinern
oder vergrofern lassen und in der Regel den Schriftzug »Climate Day« einbeziehen,
sich jedoch nicht, wie dies vielfach bei Logos der Fall ist, auf puren Formalismus
beschranken. Ein relativ groRer Gestaltungsspielraum war ohnehin durch folgende
WahImaoglichkeiten vorgesehen: Die Schiiler konnten sich zwischen einer eher
am Schriftbild oder Bildmotiv, an Schwarz-Weils-Kontrasten oder Farbténen orien-
tierten Visualisierung entscheiden und ihre Grafiken manuell oder am Computer
ausfihren. AuRerdem war es zuldssig, diese drei Optionen in unterschiedlicher
Weise aufzugreifen, zu
gewichten und mitein-
ander zu verbinden.

Gerrit ldsst sich konse-
quent auf die Asthetik
des Logos ein: |hm ge-
lingt es, die Schrift- und
Bildzeichen anschau- Abb. 2
lich aufeinander zu be-

ziehen und ihr Formengefiige anzuverwandeln. Mit sparsamen Mitteln erzeugt er
eine aussagekrtftige bildnerische Spannung: Wird der iiber dem »D« hochragende
Balken von den drei ibrigen umgestof8en und die Erdkugel in eine widernatiirliche
Bewegung versetzt oder hilt er dem Dominoeffekt stand (Abb. 2).

2 Inhaltliche und visuelle Impulse flr die Entwurfspraxis

Trotz ihrer dsthetischen Eindimensionalitdt lie sich mit der Wirkungsweise von
Logos zundchst der Aspekt grafischer Pragnanz verdeutlichen, zu dem beide Kur-
se Ubersichten mit Beispielen aus Prospekten, Zeitschriften und dem Internet zu-
sammenstellten. Auf pragnante Zeichensetzungen nahm auch mein zweiseitiger
Leitfaden zur Grafikgestaltung Bezug, in dem ich die Schiiler Gber thematisch
relevante Motivgruppen informierte:

» Motive mit einer globalen Aussage (z. B. Fotomontagen vom gefdhrdeten Erd-

planeten),

« einzelne Bildzeichen, die auch die Ursachen der Klimaerwdrmung veran-
schaulichen konnen (z. B. Piktogramme von Kraftwerken, Verkehrsmitteln),
 Abbildungen, welche die Folgen des Klimawandels dokumentieren (z. B. Pres-

sefotos von im Wasser versinkenden Gebauden)
« Sowie Uber themenbezogene Slogans (z. B. »SOS Klimac).

(%2}

Vgl. Siegle 1996, S. 60



No

No

Martin Ziilch

Diese Orientierungshilfe wandten die Kursteilnehmer auf eine Bildersammlung
an, die ich nach den genannten Kriterien zusammengestellt hatte — auch mit Moti-
ven dlteren Datums, die sich durch provozierende Aussagen zum globalen Aspekt
des Klimawandels auszeichnen.® Damit regte ich viele Schiiler dazu an, ausge-
hend von den gegebenen Beispielen neue Bildideen zu entwickeln.

Trotz dieser frithzeitigen Praxisorientierung schien es mir bei dem gewahlten
Thema auch erforderlich, sich mit grundlegenden Aussagen der Semiotik, ins-
besondere mit deren Definition und Einteilung visueller Zeichen zu befassen.
Dabei erwies sich vor allem der Terminus »kombiniertes Zeichen« als nitzlicher
Wegweiser, der sich auf sechs syntaktische Verkniipfungen bzw. horizontale oder
vertikale Zuordnungen von Bild- und Schriftzeichen auf der Bildfliche bezieht.

Zu den theoretischen Unterrichtsanteilen gehorte auch ein Riickblick in die
Kunstgeschichte: Beiden Lerngruppen stellte ich den deutschen Grafiker Gert
Arntz vor, der Mitte der 1930er-Jahre zusammen mit dem 6sterreichischen Oko-
nom Otto Neurath das sogenannte Isotype (International System of Typographic
Picture Education) entwickelte — ein Visualisierungssystem, das aus Piktogram-
men besteht, um komplexe Zusammenhidnge auf einfache, international ver-
standliche Weise darstellen und vermitteln zu kénnen. Am Beispiel seiner Holz-
schnitte aus den 1920er- und 30er-Jahren lie8 sich zeigen, wie diesen Zeichen
auch politisch aussagekréftige Inhalte zugeordnet werden kénnen: Arntz hatte
aus Piktoerammen eine Bildsprache entwickelt, die wie keine andere imstande
war, die Herrschaftsverhaltnisse in der
Weimarer Republik, den Naziterror
und die heraufziehende Kriegsgefahr
bloBzulegen.

Kristina hat sich von der Bildsprache
kontrastreicher grafischer Illustratio-
nen inspirieren lassen, die sie in einem
Schaubilderbuch gefunden hat. Aus-
gehend von deren Haufung und Ver-
dichtung verleiht sie ihrer Collage eine
explosive Wirkung, die ebenso auf die
6kologische wie 6konomische Brisanz
der Klimaproblematik ~aufmerksam
macht (Abb. 3).

Aob.3  Climate Day

6  u.a.aus Lebus/Ziilch 1994



Zeichen fiir ein 6kologisches Verantwortungsbewusstsein

3 Zur Entstehung der Grafiken

Wie bei anderen Vorhaben im Kunstunterricht
setzte die Praxisphase mit der Suche nach geeig-
neten Bildideen ein: dem Sammeln, Sichten, Skiz-
zieren oder Entwerfen themenspezifischer Motive.
Bald stellte sich jedoch heraus, dass sich diese
Prozesse nicht nur auf die drei oben genannten
Bildgruppen begrenzen liellen: Einige Schiiler grif-
fen zwar das Globusmotiv auf und verliehen ihm
die Eigenschaften eines lebendigen, verwundba-
ren Organismus (Abb. 4), andere entdeckten je-
doch fiir ihre Entwiirfe auch neue Motive wie z. B.
Verkehrszeichen (Abb. 5-6), die Sanduhr (Abb. 7),
den Akku, das menschliche Gehirn (Abb. 8) und
Auge (Abb. 9).

Dass viele Schiler letztlich imstande waren,
zu sehenswerten Ergebnissen zu gelangen, hangt
nicht nur mit den o. g. impulsgebenden »Einhil-
fen« zusammen, sondern ist auch darauf zurtick-
zufiihren, dass die praktische Arbeit durch theore-
tisches Material untermauert wurde, das sich die
Schiiler selbststindig aneigneten: einen zwdlfsei-
tigen Reader aus einer Grafik-Design-Einfiihrung’
und Ausziige aus einem Ratgeber fiir Schriftgestal-
tung® — Arbeitsmittel, mit deren Hilfe sie wahrend
der Praxisphase ihre Kenntnisse vertiefen und ihre

Abb. 6 L Abb. 7

7 Siegle 1996
8  Willberg, Forssmann 2000

CLIMATE DAY

Abb. 5

DIESER PROZESS ST UNUMKEHRBAR!

2



244

Abb. 8

Abb. 9

Abb. 10

Abb. 11

9 Vgl Ziilch 2001, S. 10f.

Climate day

Martin Ziilch

bisherigen Entwiirfe etwa im Hinblick auf die
Zuordnung von Bild- und Schriftzeichen Gber-
denken konnten. Auf diese Weise war es mir
moglich, mich auf meine eigentliche Aufga-
be zu konzentrieren, die Schiiler so gut wie
moglich bei der Entwicklung ihrer Vorhaben
zu beraten.’

4 Beispiele

Im Folgenden stelle ich vier Arbeitsergebnisse
vor, anhand derer ich erlautere, wie ich auf
die Bildeinfille und Entwurfsprozesse der
Schiiler reagiert und mich dariiber mit ihnen
verstandigt habe.

Pascal transformiert das »0« von »CO2« in
ein Wollknéuel, auf dem fiinf Flugzeuge in
verschiedenen Richtungen angeordnet sind.
Durch diese Verknlipfung entsteht der Ein-
druck, dass sich das Strickgarn in ein dichtes
Gewirr aus Kondensstreifen verwandelt hat.
Seine Zeichenkombination weist damit auf
die klimaschéadlichste aller Fortbewegungsar-
ten hin — den Flugverkehr, der eine fiinfmal so
grolle Klimabelastung verursacht wie der Per-
sonentransport mit dem ICE. (Abb. 12 — vgl.
Staud/Reimer 2007, S. 186)




Zeichen fiir ein 6kologisches Verantwortungsbewusstsein

Der Schiiler beabsichtigte zunachst, zwei Flugzeuge auBerhalb der Erdatmospha-
re vor dem Hintergrund des Erdplaneten in Szene zu setzen. Mit diesem Blick aus
dem Weltraum wollte er der globalen Klimaschddigung durch den Flugverkehr
besonderen Ausdruck zu verleihen. Obwohl sich tatsdchlich die zivile Luftfahrt
weltweit in einem rapiden Wachstum befindet, schien mir Pascals Bildidee dieser
Fehlentwicklung eine »liberdimensionierte« Bedeutung beizumessen. Deshalb
regte ich an, den Erdplaneten durch Bildzeichen zu ersetzen, die sich direkt mit
dem Flugverkehr in Beziehung setzen lassen, und nannte dazu als Beispiel die
haufig am Himmel zu beobachtenden Kondensstreifen. Im weiteren Verlauf des
Beratungsgesprachs gingen wir der Frage nach, welcher Gegenstand der Erdkugel
dhneln und zugleich Merkmale von Kondensstreifen aufweisen konnte. Wir ka-
men auf das Wollknduel, wodurch sich Pascal anregen lief, eine entsprechende
Abbildung als mafSgebliches Element des CO2

Zeichen zu exponieren und keine weiteren

Schriftzeichen zu verwenden. Die Abbildun-

gen 10-12 dokumentieren, wie der Schiiler

anschliellend sein Zeichengebilde schrittweise

umgestaltet und verbessert hat.

Steffen versieht die Wortzeichen »climate« und
»day« an ihrem Anfang und Ende mit stilisierten
Darstellungen der vier heutzutage gebriduch-
lichsten Fortbewegungsmittel. Dabei lasst er
die vier Bildzeichen nahtlos in sein Schriftbild
libergehen. Bei diesen Ubergéngen fillt jedoch
ein bezeichnender Unterschied auf: Wahrend
das Schriftband von »Climate« aus den Emissi-
onen des Fliegers und Automobils geformt ist,
hinterlasst das zweite Schriftband den Eindruck,
als wiirde es mit den Karosserien von Bahn und $ 3
Bus ein unverbriichliches Ganzes bilden (Abb. n 0
15).

Der entscheidende Bildgedanke dieser Grafik U

war bereits in der Bleistiftskizze des Schiilers

angelegt und zwar in der Uberleitung zwischen

Flugzeug, Kondensstreifen und »zweistreifi- Abb. 13-15
gemc« Schriftband (Abb. 13). Diesen produkti-

ven Ansatz versuchte ich Steffen bewusst zu machen: Ich schlug ihm vor, sich nur
auf die Ausformulierung seiner »motivischen« Schreibschrift zu konzentrieren,
wie er sie beim Schriftzug »Climate« bereits genauer entworfen hatte. Ausgehend
von seinem Versuch, die skizzierten Bildzeichen an drei Stellen direkt mit den
Schriftstreifen zu verbinden, erhielt Steffen Informationen Gber die unterschiedli-

245



246

Martin Ziilch

chen Klimabilanzen des Flug-, Strallen-, Bus- und Bahnverkehrs. Daran anschlie-
Rend liberlegten wir, ob sich aus diesen Unterschieden schliissige Zuordnungen
der Piktogramme zum Schriftbild ergeben konnten. Aufgrund unserer gemein-
samen Uberlegungen war der Schiiler in der Lage, seinen Entwurf konsequent
weiterzuentwickeln (Abb. 14-15).

Jana hat ein Motiv entworfen, aus dem man einen neuen Fachbegriff ableiten
kénnte: »globaler Fingerabdruck des Menschen«. Denn die konzentrisch ver-
laufenden Papillarleisten der Fingerkuppe sind das hervorstechendste Merkma-
le ihrer Grafik. Sie treten an die Stelle der Weltmeere, unterlaufen die weilsen
Kontinente und kreisen den unteren Teil von Afrika ein. Auf diese Weise versinn-
bildlicht die Schiilerin den maligeblichen menschlichen Einfluss auf die Klima-
entwicklung (Abb. 16). Gleichzeitig ldsst sich der Fingerabdruck auch mit einer
erkennungsdienstlichen Behandlung — der
Suche nach den »eigentlichen Ubeltitern«
— in Beziehung setzen. Damit ist eine leicht-
fertige Verallgemeinerung im Hinblick auf
den »Klimafaktor Mensch« ausgeschlossen.
Das Motiv weist vielmehr auf eine genaue-
re Identifizierbarkeit hin und entspricht auf
diese Weise aktuellen Erfahrungen: So wurde
etwa der Misserfolg des im Dezember 2009
in Kopenhagen durchgefiihrten Weltklima-
gipfels u. a. daran bemessen, dass sich die
193 Delegationen der Industrie-, Schwellen-
und Entwicklungslinder — der »Téter« und
»Opfer der Klimaerwdrmung« —, vor allem
aber deren Hauptverursacher China und die
USA nicht auf ein international verbindliches
Ergebnis zur Einschrankung der weltweiten
Abb. 16 CO02-Emissionen einigen konnten."

L TN

NN

Jana hatte fur ihren Entwurf die Abbildung eines Radarschirms vorgesehen, in die
sie die Gesamtansicht der Erdkontinente hineinprojizieren wollte. Sie war sich je-
doch noch im Unklaren, worauf dieses Motiv hinweisen konnte. Da auch mir ihr
Bildgedanke noch sehr diffus erschien, forderte ich die Schiilerin dazu auf, ihre
Idee noch einmal zu iiberdenken und ggf. nach Alternativen Ausschau zu halten.
Ohne zu zégern machte sich Jana erneut auf die Suche und entdeckte im Internet
mehr oder weniger zufdllig die Abbildung eines Fingerabdrucks. Dabei liefs sie
sich nicht etwa, wie ich vermutet hatte, von dem inzwischen gebrauchlichen Ter-
minus »6kologischer Fullabdruck« leiten, sondern von ihrem urspriinglichen Pro-

10 Vgl. Drieschner/Vorholz 2009, S. 10



Zeichen fiir ein 6kologisches Verantwortungsbewusstsein

jektionsgedanken. Diese Idee fiihrte Jana zundchst zeichnerisch als Dreiviertelan-
sicht des Fingerabdrucks aus, in die sie nach unten hin den in »Arial« gesetzten
Schriftzug »Climate day« als horizontalen Abschluss einbezog. Obwohl ihr Bild-
gedanke damit verwirklicht schien, lieR sich Jana auf meinen weiterfiihrenden
Vorschlag ein, den Fingerabdruck vollstindig wiederzugeben. Dazu entwarf sie
einen Schriftzug aus weiflen GrofSbuchstaben, der sich in das vertikal gestreckte
Motiv direkt integrieren lief3.

Diese typografische Komponente der Zeichengestaltung, das kohdrente Zusam-
menwirken von Schrift und Bild, musste gegen Ende der Praxisphase auch bei
einigen anderen Entwiirfen noch genauer zu herausgearbeitet werden: So hatte
z. B. Kristina den Slogan ihres Bombenmotivs ebenfalls in der Schriftart »Arial«
wiedergegeben, der jedoch im Verhiltnis zur unruhigen Dynamik ihres Bildes
viel zu neutral wirkte. Der in Microsoft Word vorhandene Schrifttyp »Forte« hin-
gegen eignete sich sehr gut dafiir, auch im Schriftbild der Ruhelosigkeit und comi-
cartigen Wirkung ihrer Collage Ausdruck zu verleihen (vgl. Abb. 3).

In vielen alten Weltbildern wurde die Erde von
einer Muttergéttin verkérpert. Jennifer hingegen
»vermenschlicht« das Bild der Erde und verbin-
det mit ihrem Motiv sehr persénliche Empfin-
dungen: Trauer, Leidensfihigkeit und ein Mit-
gefiihl, aus dem Hilfe erwachsen soll. Mit ihrer
Darstellung zweier Hande, welche die »weinen-
de Erde« umsorgen, versucht die Schiilerin das
Unfassbare der drohenden Klimakatastrophe
in einen nachvollziehbaren Vorgang zurlick-
zulibersetzen und gelangt dabei zu einem un-
gemein »symbolistisch« anmutenden Ergebnis
(Abb. 20).

Zunachst widerstrebte es der Abb. 17
talentierten  Schulerin, sich
tberhaupt auf die Aufgaben-
stellung einzulassen. Stattdes-
sen zeichnete sie mit meinem
Einverstandnis ein eigenwilli-
ges Sinnbild zur sogenannten
»Mutter Erde« — das Portrét ei-
ner jungen, melancholisch wir-
kenden Frau, der anzusehen
ist, welche Biirde sie mit der
»Verwandlung« ihres Bauches
in eine Erdkugel zu tragen hat




248

Martin Ziilch

CLIMATE DAY o

ds g;. smal] g,
nan ] w0 o Q’Jr}‘
E, o,

@

Abb. 19-20

(Abb. 17). Anschliefend lies sich Jennifer von einer Abbildung aus meinem Leit-
faden inspirieren, in der Lateinamerika, Afrika und Asien in dem befremdlichen
Zustand zunehmender Verflissigung dargestellt sind (Abb. 18). Dieses Merkmal
setzte die Schiilerin in ihr Motiv der »weinenden Erdkugel« um, ohne dabei auf
eine stringentere Schrift- und Bildgestaltung zu achten (Abb. 19). Wie aus ih-
rer Reinzeichnung hervorgeht, fiel es ihr jedoch leicht, meine Hinweise zu den
Schwachstellen ihres Entwurfes zu berticksichtigen und zu einem ausdrucksvol-
len Ergebnis zu gelangen (Abb. 20).

Dieses Beispiel zeigt, dass eine schiilerorientierte Beratung hin und wieder
auch das Wagnis kreativer Umwege eingehen muss. Denn bei Jennifer kam es mir
so vor, als wére sie ohne ihre Vorarbeit nicht zu diesem Ergebnis gelangt — und ich
frage mich, ob sie nicht mit ihrer Kreation »helfender Hande« ihren urspriingli-
chen, auf eine »Erdgeburt« anspielenden Bildgedanken unbewusst fortgesetzt hat.
Evident scheint mir jedenfalls zu sein, dass sie einer »inneren Notwendigkeit«
folgte, um einen origindren Bildgedanken entwickeln und freisetzen zu kénnen.

5 Das Gesamtergebnis —
eine Grafikserie in kritischer Distanz zum Corporate Design

Gegen Ende des ersten Schulhalbjahres zeichnete sich immer deutlicher ab, dass
sich aus den Ergebnissen beider Kurse eine sehenswerte Grafikreihe zusammen-
stellen liefB.

Angesichts des engen Zeitrahmens war es jedoch nicht mehr moglich, im Un-
terricht die »pragmatische Dimension« des Zeichengebrauchs auf die Verbreitung



Zeichen fiir ein 6kologisches Verantwortungsbewusstsein

der Grafiken anzuwenden. Beide Lerngruppen &dufRerten dazu lediglich Ideen.
So wurde z. B. angeregt, an einem moglichst zentralen Standort eine Ausstellung
zu veranstalten, Aushdnge und Flyer zum Klimatag mit geeigneten Motiven zu
versehen oder die Ergebnisse auf T-Shirts und der Homepage der Waldschule zu
prasentieren.

Um den Unterricht im folgenden Halbjahr von solchen Anforderungen zu ent-
lasten, bereitete ich zu Hause als Erstes eine Ausstellung vor: 28 Exponate, in
denen die Reinzeichnungen in vergrofRerter Form, schwarzen Wechselrahmen
(30 x 40 cm) und auf blaustichig grauem Bildgrund wiedergegeben sind. Diese
Darbietungsform brachte die besondere Wirkung der Grafikreihe erst zum Vor-
schein. Auffillig ist, dass sie sich von den uniformen Marken- und Firmenzeichen
des Corporate Design'' vor allem durch ihren thematischen Bezug und die Vielfalt
individueller Zeichensetzungen unterscheidet, die sich gelegentlich sogar ihrer
Funktion entziehen, auf den Klimatag werbewirksam aufmerksam zu machen.

6 Ansétze einer multimedialer Vermittlung

Trotz dieser konzeptionellen Offenheit eigneten sich die Schiilerarbeiten auch als
»Werbetrager« flir den Klimatag, der am 17. September 2009 zum Schwerpunkt-
thema »Energieversorgung« durchgefiihrt wurde. lhre Wirksamkeit entwickelte
sich jedoch in anderer Form als zundchst beabsichtigt: In den letzten Wochen
vor den Sommerferien wurden im ge-
samten Gebdudekomplex der Schule
vier neue elektronische Informations-
tafeln in Gebrauch genommen. Daraus
ergab sich die glinstige Gelegenheit,
die Serie auf ungewdthnliche Weise in
Umlauf zu setzen: Seit Juli 2009 konnte
man taglich auf den Bildschirmen vier
bis sechs Beispiele aus der Grafikreihe
sehen, die nach inhaltlichen Kriterien
zusammengestellt und am folgenden
Tag fortgesetzt wurden. So gelang es,
schon frihzeitig die Schuloffentlichkeit
auf den Klimatag aufmerksam zu ma-
chen und die Bildschirmtexte mit den
Grafiken aufzulockern (Abb. 21).

Die dadurch entstandene Breitenwir-
kung erleichterte mir die Entscheidung,

Abb. 21

11 Vgl. Wagner 2003

249



Martin Ziilch

-

die Ausstellung an ei-
nem entlegeneren Ort
als urspriinglich geplant
aufzubauen und zwar
im oberen Stockwerk
des Gymnasialgebau-
des — dort, wo sich die
Schiiler meiner beiden
Wabhlpflichtkurse  am
haufigsten  aufhalten.
Diese Platzierung hat
sich bis heute bewdhrt:
Sie ermdglicht im Ver-
gleich zur Monitorre-
zeption eine wesentlich konzentriertere
Wahrnehmung und trug maligeblich dazu
bei, dass von diesem Gebaudetrakt inzwi-
schen eine viel freundlichere Atmosphare
ausgeht (Abb. 22).

Nach den Sommerferien und wenige Wo-
chen vor dem Klimatag liel’ sich die bishe-
rige Wirkungsbreite noch um zwei zusatz-
liche Aspekte erweitern: die Ubertragung
der Grafiken auf T-Shirts und deren Présen-
tation durch die Schiiler auf der Homepage
der Waldschule. Damit hoffte ich, die An-
onymitdt der bisherigen Vermittlungspraxis
zu verringern und eine personlichere »Zei-
chenkommunikation« zu ermdglichen.

Diese Idee stellte ich meinem Schulleiter
anhand von vier »Prototypen« vor, worauf-
hin er mir eine grofzigige Finanzierung
Abb. 23 aus dem Schuletat zusagte, die es zulief3,

jeweils ein T-Shirt-Unikat von den farbigen
und einen Zweifachdruck von den schwarz-weiflen Grafiken (inkl. Schablone fiir
weitere Druckauftrage) in Auftrag zu geben. Schwierigkeiten bereitete es hinge-
gen, fiir dieses Vorhaben das Einverstindnis der Schiiler einzuholen, da etliche
von ihnen im neuen Schuljahr ihre Interessen auf andere Kursthemen verlagerten
und teilweise wenig Lust versplirten, sich noch mit der Verbreitung ihrer kreativen
Produkte zu befassen. Viele personliche Riicksprachen waren dazu erforderlich
und auferdem 28 Fragebdgen, auf denen mir die Schiiler aus beiden Jahrgdngen
ihre Teilnahme an einem gemeinsamen »Homepage-Auftritt« schriftlich bestati-
gen mussten.

Abb. 22




Zeichen fiir ein 6kologisches Verantwortungsbewusstsein

SchlieBlich gelang es, diese exponierte Vermittlungsform mit 23 Akteuren noch
rechtzeitig zum Klimatag zu realisieren' und damit eine Parallelitit zwischen
der »virtuellen« und »realen« Vorstellung der Ergebnisse zu ermdglichen: der
Homepage-Dokumentation einerseits und einem T-Shirt-Stand andererseits, der
wahrend des Klimatages in der Eingangshalle des Hauptgebdudes neben anderen
Standen zu besichtigen war (Abb. 23). Diese »reale Prdsenz« wurde im dbrigen
von mehreren Schiiler unterstiitzt, die wahrend des Klimatages genau jene T-Shirts
trugen, auf denen ihre eigenen Grafiken als Aufdrucke abgebildet sind.

Umweltprobleme sind Wahrnehmungsprobleme — Miriam hat dieser Einsicht, die
bei naturwissenschaftlichen Zugédngen zur Klimathematik hdufig zu kurz kommt,
mit ihrem zweifachen Blick — mit und ohne »rosarote Brille« — eine anschauliche
Gestalt verliehen. Von ihrer einfachen, ungekiinstelten Bildsprache scheinen sich
vor allem manche jiingere Schiilerinnen und Schiiler angesprochen zu fiihlen
(Farbabb. 11).

7 Gebrauchsgrafiken als Mittel der Bewusstseinsveranderung?

Dass die Grafiken auch bei jiingeren Schilern auf Interesse stiefRen, konnte ich
u. a. wahrend der Ausstellungsbesichtigungen feststellen, die ich am Klimatag mit
drei Schulkassen des 8. Jahrgangs durchfihrte. Weiterhin sei erwédhnt, dass das
Organisationsteam des Klimatages zwei Motive fiir ihre Bekanntmachungen ein-
setzte und der T-Shirt-Stand in der Schiilerbibliothek — auch mit der Moglichkeit,
T-Shirts zu bestellen — wieder aufgebaut werden soll. Lésst sich daraus bereits die
Schlussfolgerung ziehen, die Schiilerarbeiten hatten »guten Zwecken« gedient?

Noch wichtiger erscheint mir die Frage, welche nachhaltige, tiber ihren kurz-
zeitigen Gebrauch hinausreichende Wirkung von den Grafiken ausgehen kénnte:
Tragen sie nur dazu bei, die Schule als »vorbildliche Institution« anzupreisen oder
wirken sie diesem womdéglich triigerischen Eindruck entgegen und bewahren so
ihre Eigenstandigkeit?

Die abschliel’end hierzu skizzierten Tendenzen deuten in ihrer Gegenladufigkeit
auf Widerspriiche zwischen Anspruch und Wirklichkeit hin, die sich derzeit fast
zwangslaufig bei der Realisierung 6kologischer Verantwortung — in diesem Fall
der weiteren Verwendung appellativer Zeichen zum Klimaschutz — auftun:

Die KGS Schwanewede hat vor allem aufgrund der seit vielen Jahren durch-
gefiihrten Altpapiersammlungen und der langjdhrigen Teilnahme an »Jugend
forscht«— Wettbewerben verbunden mit der Inbetriebnahme einer Fotovoltaikan-
lage das Zertifikat einer Umweltschule erhalten. Der damit verbundenen Orien-
tierung tragen drei Grafiken Rechnung, die den Aspekt der Klimavertraglichkeit
weiterfithren und uniibersehbar auf den Missstand des Fliegens hinweisen, das
immer noch wegen des Wegfalls von Mehrwertsteuer, Oko-Steuer, Kerosinsteuer

12 Vgl. www.waldschule-schwanewede.de, Suchwort: Klimatag



No
Ul

Martin Ziilch

und der Emissionsabgabe kiinstlich verbilligt ist (Abb. 6, 12, 15). Die drei Motive
konnten insofern als Anregung aufgegriffen werden, in diesem Punkt die Vorbild-
funktion von Schule und Bildung zu verdeutlichen, das hiefSe praktische Konse-
quenzen zu ziehen. Allerdings gibt es bislang keine Belege dafiir, dass sich die
KGS Schwanewede in ihrer alltdglichen Energie- und Klimabilanz bereits von
anderen Schulen besonders unterscheidet: So sind z. B. in der gymnasialen Ober-
stufe fiir das ndchste Schuljahr mehrere Studienfahrten mit Mittelstreckenfliigen
nach Rom, Wien und Barcelona geplant. Dies wurde zwar nach dem Klimatag
problematisiert, doch war ein Antrag, eine Arbeitsgruppe mit der Ausarbeitung
eines klimavertrdglichen Studienfahrtkonzeptes zu beauftragen, bislang im Kolle-
gium des Gymnasialzweiges nicht mehrheitsféhig.

Ferner beabsichtigt die Schulleitung, diese Veranstaltung in bewdhrter Weise
fortzusetzen. Doch ist z. Z. ungewiss, ob geniigend Lehrkrifte die aufwendige Or-
ganisation des nachsten Klimatages auf sich nehmen werden. Inzwischen verfolgt
eine zweite Arbeitsgruppe unter Beteiligung des Schulleiters zielstrebig das an-
fangs erwdhnte Schulpartnerschaftsvorhaben, das im Rahmen des europdischen
Comenius-Programms aus EU-Mitteln finanziert wird und als Schiilerwettbewerb-
sprojekt zum Thema »Unsere gesunde Zukunft« ausgeschrieben ist. Die besten
Ergebnisse aus den fiinf Partnerschulen sollen im September 2011 auf einer inter-
nationalen Schiilerkonferenz an der Hochschule Bremen vorgestellt werden.

Aus dieser neuen Situation ergibt sich zunachst folgende Schlussfolgerung: Die
urspriinglich beabsichtigte Zweckdienlichkeit der Grafiken, die sich auch auf das
Comenius-Unternehmen bezog, ist aufgrund des sehr viel weiter gefassten (va-
gen?) Projektthemas kaum noch gegeben. Sie wiirde sich auch eriibrigen, wenn
der néchste, zeitparallel zur Schiilerkonferenz geplante Klimatag nicht zustande
kdme. Nach dem derzeitigen Stand der Dinge sind deshalb Erwartungen, mit den
Klimatag-Zeichen zu einer nachhaltigeren Bewusstseins- und Verhaltensverande-
rung beizutragen, wahrscheinlich zu »hoch gehangt«.

Die drei Motive zum Flugverkehr haben indes ihre Wirkung nicht ganz ver-
fehlt: Die Comenius-Arbeitsgruppe wurde diesbezliglich von Lehrkréften auf die
Widerspriichlichkeit ihres Vorhabens angesprochen, woraufhin sie den Beschluss
fasste, nur Flige zwischen Edinburgh und Bremen zu bewilligen, die bei der Kli-
maausgleichagentur »atmosfair« zertifiziert werden missen.

Vor diesem Hintergrund bleibt abzuwarten, ob sich die Zeichen fiir ein 6kolo-
gisches Verantwortungsbewusstsein nicht doch noch in Anzeichen einer konse-
quenteren Umorientierung verwandeln konnten.



Zeichen fiir ein 6kologisches Verantwortungsbewusstsein

U1
(O8]

Literatur 20

Drieschner, Frank/Vorholz, Fritz: Und nun? Die lange Nacht in Kopenhagen: Wie es
kam, dass der Klimagipfel scheiterte — und warum dennoch weiterverhandelt wird.
In: DIE ZEIT 53/2009

Dritte Welt Haus Bielefeld, BUND Misereor (Hrsg.): Entwicklungsland Deutschland.
Umbkehr zu einer global zukunftsfahigen Entwicklung. Ein Schaubilderbuch. Wup-
pertal 1997

Jonas, Hans, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technische Zivi-
lisation. Frankfurt a. M. 1984

Lebus, Klaus-Jiirgen/Ziilch, Martin: Der globale Aspekt. In: Kunst und Okologie I,
Kunst+Unterricht 180/1994

Siegle, Michael Bernd: LOGO. Grundlagen der visuellen Zeichengestaltung. Eine
Einflihrung in das Grafik-Design am Beispiel der Logo-Gestaltung. Itzehoe 1996

Staud, Toralf/Reimer, Nick: Wir Klimaretter. So ist die Wende noch zu schaffen. Koln
2007

Wagner, Ernst: Corporate Design fiir die Schule. In: Kunst+Unterricht 272/2003

Willberg, Hans Peter/Forssmann, Friedrich: Erste Hilfe Typografie. Ratgeber fiir den
Umgang mit Schrift. Mainz 2000

Ziilch, Martin: Okologie — Ein Leitbild dsthetischen Engagements.

In: Kunst+Unterricht 125/1988

Ziilch, Martin: Vom Eigensinn zum Hintersinn. Zur erkenntnisstiftenden Dimension
der 6kologischen Lesart. In: Kunst+Unterricht 150/1991a

Ziilch, Martin: Ohropax statt Okopax? Pladoyer fiir eine streitbare Dialogkultur.

In: Kunst+Unterricht 155/1991b

Zilch, Martin: »Wir haben die Erde nur von unseren Kindern geborgt«. Der globale
Aspekt in Okologie, Asthetik und Kunst. In: Kunst+Unterricht 180/1994

Ziilch, Martin: Kunstpidagogik — Okologie — Umweltbildung. Zugénge zu einer in-
terdisziplindren Problemstellung. In: BDK-Mitteilungen 3/1997

Ziilch, Martin: Die Welt der Bilder — ein konstitutiver Teil der Allgemeinbildung. 10
Begriindungen zur Notwendigkeit des Schulfaches Kunst. In: BDK-Materialien
Band 7/2001

Abbildungen

Abb. 1:  Helge Pape: Die CO2-Faktoren

Abb. 2:  Gerrit Wolf: Hilt sie der Belastung stand?

Abb. 3:  Kristina Meuche: Die Bombe tickt

Abb. 4:  Svena Schattner: Mit Vorsicht zu behandeln!

Abb. 5:  Johanne Heine: Atom- und Kohlekraftwerke — nein danke!

Abb. 6:  Phil Schwier: Kein Fortbewegungsmittel zerstort das Klima so sehr wie ein

Disenijet.
Abb. 7:  Johanna Hanke: Die Armsten trifft es zuerst!
Abb. 8:  Benjamin Abdel-Karim: Gehirnakkumulator fiir ein schnelles Umdenken
Abb. 9:  Sarah Pomorski: Der Welt nur noch mit einem weinenden Auge begegnen?
Abb. 10-11: Pascal Bliiher: erste und dritte Fassung aus der Entwurfsreihe



No
3]

Abb. 12
Abb. 13

Abb. 16:
Abb. 17:
Abb. 18:
Abb. 19:
Abb. 20:

Abb. 21:
Abb. 22:
Abb. 23:

Farbabb

Martin Ziilch

: Pascal Bliiher: Wie ldsst sich das Knduel entwirren?, Reinzeichnung

—14: Steffen Baack: Skizze und Schriftentwurf
Abb. 15:

Steffen Baack: Schriftlogo mit klimaschadlichen und -schonenden Trans-
portmitteln, Reinzeichnung

Jana Sasse: Globaler Fingerabdruck des Menschen

Jennifer Krebs: Portrdt einer jungen Frau mit Erdkugel

Deutsches Allgemeines Sonntagsblatt Nr. 22/1992, S. 3

Jennifer Krebs: Entwurf

Jennifer Krebs: Meine Hande sind zu klein, um deine Tranen zu trocknen,
aber ich kann nach Hilfe fragen ..., Reinzeichnung
Bildschirmwiedergabe einer Grafik, Foto: Steffen Baack

Ausstellung der Grafiken, Foto: Steffen Baack

T-Shirt Stand, Foto: Steffen Baack

. 11: Miriam Hanke: Wie siehst du die Welt?



Ulrika Eller-Ruter/Tihana Biscan/Hanne Willnow

Kunst im sozialen Brennpunkt. Ein Kunst-Projekt
mit benachteiligten Kindern in Ruméanien

»Kunst im sozialen Brennpunkt« ist der Versuch, im gesellschaftlichen Kontext
und in der Bildungslandschaft jenseits des klassischen Kunstbetriebs und der
kiinstlerischen Unterrichtsfacher mit Kunst als treibender Kraft zu agieren und
mit Kunst Verantwortung zu Gbernehmen. Das Ruménien-Projekt ist ein Beispiel
dafiir, wie Kunststudenten und -dozenten durch personlichen Einsatz versuchen,
»Ver-antwort-ung« zu realisieren.

1 Multilaterales Comenius-Projekt

Dieses Projekt gehort zu einer Reihe von Projekten, die in den Jahren 2008-10
durch das EU-Programm Comenius gefordert werden. Hier sollen Wege entwi-
ckelt, erprobt, evaluiert und verbreitet werden, sozial und kulturell benachteiligte
bzw. lerneingeschrankte Schiiler und Schilerinnen mit Mitteln der Kunst zu for-
dern und kulturell zu integrieren. Aktionsrdume sind hierflir jeweils komplexe
Kunstprojekte von mindestens zwei Wochen, die zusammen mit Partnerschulen
unter Lernbegleitung durch Kunststudenten bzw. padagogisch erfahrene profes-
sionelle Kiinstler der Alanus Hochschule durchgefiihrt werden. Eine Ausstellung
und Présentation bilden jeweils den Abschluss.

Von den Kunstprojekten erhoffen sich die Partnerschulen die Forderung per-
sonaler und sozialer (Schliissel-)Kompetenzen als Voraussetzungen fiir bessere
Schulerfolge und damit fiir wachsende Integrationschancen. In jedes Projekt ist
von Anfang an mindestens ein Lehrer der teilnehmenden Schule eingebunden,
und zwar zundchst in der Rolle eines Assistenten der verantwortlichen Kiinstler.
Die Lehrer sollen spéter in der Lage sein, die Kunstprojekte weiterzufithren und
damit die Nachhaltigkeit dieses padagogischen Ansatzes bei den Partnerschulen
zu sichern. Sie werden auch im Rahmen einer speziellen Weiterbildung an der
Alanus Hochschule darauf vorbereitet.

Wissenschaftlich soll das Projekt die Kenntnisse tiber die padagogische Wir-
kung von Kunstprojekten und -ibungen und Uber die Fihigkeitsentwicklung
durch Kunst erweitern und damit fiir die Benachteiligtenpadagogik wesentliche
Orientierungshilfe bieten. Die wissenschaftlichen Ergebnisse und entsprechende
Verdéffentlichungen werden im Sommer 2010 vorliegen. Mit den genannten An-
sdtzen verwirklicht dieses Projekt ein Kernanliegen der Alanus Hochschule fiir
Kunst und Gesellschaft, die seit vielen Jahren auf diesem Gebiet forscht und junge
Kiinstler fiir solche Tatigkeitsfelder aus- bzw. weiterbildet.



Ulrika Eller-Rater, Tihana Biscan, Hanne Willnow

2 Problemaufriss: Zeitzeichen

Global gesehen leben Millionen von Kindern und Jugendlichen in Armut und
haben keine Schulbildung. Sofern sie iberhaupt regelmaRig die Schule besuchen
und der Gesetzgeber dies vorschreibt, kennen sie meist keinen Kunstunterricht.
Was kann die Kunst, der Umgang mit kiinst-

| - lerischen Medien fir sie bedeuten, wenn sie
’ﬂm I.\ . I doch eigentlich mit existenziellen Fragen

u . ‘ 1" beiaSSl Slnd Ul"ld KunSl keln Ihema 1ur sie Zu
I l semn SCI eint?

jl !]lm,ll |]| ', Blicken wir auf die Parallelwelt: Neben

s Unterhaltungssendungen flimmern taglich
Schreckensmeldungen in die Wohnzimmer.
Durch das Internet werden weltweit Infor-
mationen iiber globale Missstande wie auch
die Armut verbreitet. Wir wissen also Be-
scheid. Viele Kinder und Jugendliche der an-
geblich reicheren Regionen der Erde konsu-
mieren diese Bilder- und Informationsflut in
stundenlangem Sitzen vor dem Bildschirm
und entwickeln durch diese Ubersittigung
eine reine Zuschauermentalitat.

Liegt hier nicht eine zentrale Herausfor-
Abb. 1: Zwei Kinder aus Rosia, derung fiir die Kunst, die Kunstpadagogik,
Rumanien aber auch fiir die Kiinstlerausbildung an der

Hochschule im mitteleuropdischen Raum,
Wege zu suchen, wie »tat«-sdchlich verantwortlich in gesellschaftliche Prozesse
eingewirkt werden kann? Wenn die theoretische und praktische Auseinanderset-
zung mit bildnerischen Medien besonders den Sehsinn beansprucht, dann ist das
Fach Kunst geradezu préadestiniert dafiir, den Blick »lber den Tellerrand« zu sensi-
bilisieren und fir gesellschaftliche und soziale Probleme zu scharfen: Kinder und
Jugendliche wie auch Studenten dazu anzuhalten, genau dahin zu schauen, wo
man gern Zuschauer bleibt.

»Kunst im sozialen Brennpunkt« ist eine Projektidee, die gerade hier ansetzt:
Sie nimmt die genannten »Baustellen« auf dem Globus ins Visier und setzt mit
kiinstlerischer Aktivitdt Zeichen. Kiinstler und Kunststudenten gehen in soziale
Brennpunkte, um mit den Menschen vor Ort kiinstlerisch zu arbeiten, Lebensrau-
me umzugestalten und neue »Tat-sachen« zu schaffen.




Was heifst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

3 Idee und Zielsetzung flur Kunst im sozialen Brennpunkt

Im Detail werden mit den Projekten folgende Ziele verfolgt:

 mit kiinstlerischer Aktivitdt in sozialen Brennpunkten den interkulturellen Di-
alog, die Wahrnehmungsfahigkeit und die soziale Kompetenz von benachtei-
ligten Kindern und Jugendlichen zu férdern;

« junge Menschen verschiedener Nationalititen zu gemeinsamen kiinstleri-
schen Arbeiten anzuregen und den eigenen Lebensraum zu gestalten;

« interdisziplindr, interkulturell und partizipatorisch mit Kunst Zukunftsperspek-
tiven zu eroffnen;

» die Kiinste, z. B. Malerei und Musik, in ihrer Wechselwirkung auf Kinder und
Jugendliche zu erproben;

« Kunst im sozialen Brennpunkt im Zusammenhang des »erweiterten Kunstbe-
griffs« (Joseph Beuys) und als »Kunst im 6ffentlichen Raum« zu reflektieren.

Die Wechselwirkung der Kiinste, inshesondere von Musik und Malerei, soll in

den Projekten nicht nur als kunstimmanentes Thema behandelt werden, sondern

in ihrer anthropologischen und gesellschaftlichen Dimension. Dahinter steht die

Forschungsfrage: Was kann Kunst? Was sind die Mittel, durch welche die Kunst

wirkt?

4 Kunst im sozialen Brennpunkt konkret: Rumé&nien 2008
4.1 Der Ablauf

Im Oktober 2008 reiste eine Gruppe von Malerei-Studenten der Alanus Hoch-
schule fiir Kunst und Gesellschaft nach Rosia, ein kleines Dorf im Herzen von
Siebenbiirgen. Dort leben im sogenannten Unterdorf ca. 1000 sesshaft geworde-
ne Roma-Familien, fiir deren Kinder 1998 eine Waldorfschule gegriindet wurde
(Abb. 2).

Hier sollte ein Kunstprojekt der besonderen Art stattfinden, bestehend aus mu-
sikalischen und bildnerischen Komponenten:

Auf Wunsch der Gastgeber wurden alle Schiiler der Schule einbezogen. Die
Studierenden bildeten verschiedene Kursleiterteams, den Dozenten oblag die
kiinstlerische Gesamtleitung (Musik: Friedemann Geisler, Gesamtkoordination:
Ulrika Eller-Rater).

Uber zwei Wochen gab es folgende Aktivititen:

« Eine interaktive und kulturiibergreifende musikalische Arbeit mit allen Betei-
ligten, um »Begegnungsrdume« zu schaffen (Abb. 3);

¢ Wandmalerei in der Kantine und in den Fluren (mit Klasse 9 und 10);

»  Mosaikgestaltung im Treppenhausbereich (mit Klasse 7 und 8);

» Bedrucken von Postkarten mit Linolschnitten, die in Europa zugunsten der
Jugendforderung der Roma verkauft werden sollen (Klasse 6 und 7);



Ulrika Eller-Rater, Tihana Biscan, Hanne Willnow

» Malerei auf kleinen selbst hergestellten Leinwénden, die zu grofReren Gesamt-
kompositionen zusammengenaht wurden (Klasse 1-5);

« Improvisations-Theater mit der Anfertigung von Masken (samtliche Altersstu-
fen).

Die Ergebnisse wurden in der Schule vor den Dorfbewohnern und im Biirger-

meisteramt von Rosia gezeigt.

Parallel zu ihrer Arbeit mit den Kindern und Jugendlichen hielten die Studieren-
den ihre Erlebnisse in eigenen Werken fest, die im professionellen Rahmen in der
Galerie »xfuture« und im Art Café in Sibiu/Hermannstadt, der Kulturhauptstadt
Europas 2007, prasentiert wurden.

Abb. 2: Ansicht aus dem Unterdorf

Abb. 3: Gemeinsames Singen mit allen Jahrgangsstufen



Was heifst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

4.2 Padagogisch-didaktische Uberlegungen
4.2.1 Sozialer Hintergrund

Die Schiiler(innen) der Waldorfschule stammen zumeist aus kinderreichen Fami-
lien ohne festes Einkommen. Sie sind chronisch untererndhrt und wohnen dicht
gedrangt in einfachsten Behausungen (Einraumh&usern) im sogenannten Unter-
dorf ohne befestigte Strallen und kaum vorhandene Kanalisation. Hauptverkehrs-
mittel sind Pferdekutschen. Die rumanische Gesellschaftsstruktur ist streng patri-
archalisch, und die Roma bilden in der Hierarchie das unterste Glied. Sie wurden
im 19. Jahrhundert versklavt und zur Sesshaftigkeit gezwungen. Unter Ceausescu
erhielten sie das Recht, kleine Parzellen kduflich zu erwerben. Seitens der ruma-
nischen Regierung besteht aktuell nur ein geringes Interesse, ihre Situation zu
verdndern, auch wenn seit gut zehn Jahren ein Alphabetisierungsprogramm lauft.
Das Lehrangebot der Waldorfschule in Rosia wird von den Dorfbewohnern gerne
angenommen, vor allem von den jlingeren Schiiler(inne)n. Es reicht von Klasse
1-10, urspriinglich mit integriertem Berufschulabschluss.

Ab der Pubertit nimmt die Lernbereitschaft oft drastisch ab, zumal schon
Neuntklassler mit Familiengriindungen beschiftigt sind. Die Schiiler(innen) leben
oft in desastrosen Familienverhaltnissen. Alkoholismus und eine hohe Gewaltbe-
reitschaft vor allem gegen Frauen spielen eine zentrale Rolle. Von den Padagogen
wird die deutlich zunehmende Gewaltbereitschaft u. a. in Zusammenhang ge-
bracht mit dem vermehrten Fernsehkonsum. In den Hiitten lauft oft ununterbro-
chen der Fernseher, sobald sich die Familien Konsumgiiter leisten kénnen.

4.2.2 Konsequenzen flr unsere Arbeit

Dies alles bedeutete fiir unsere Arbeit vor allem, dass die Kinder und Jugendli-
chen durch ihr kulturelles und soziales Umfeld den Umgang Kunst nicht gewohnt
waren. Wir begaben uns auch hinsichtlich des Unterrichtsangebots kiinstlerischer
Facher in eine »Diaspora« Mit gestalterischen und musikalischen Grundlagen
war nicht zu rechnen, da die Roma ihre Musik mit der Sesshaftigkeit aufgeben
mussten. Eine besondere Herausforderung bestand auf der anderen Seite darin,
dass die Student(innen) kaum Uber padagogische Erfahrungen verfiigten und »ins
kalte Wasser springen« mussten. Hinzu kamen die Sprachbarrieren, keine der
Studierenden sprach Rumanisch.

Wie konnten unter diesen Bedingungen das Projekt realisiert und die Ziele von
»Kunst im sozialen Brennpunkt« umgesetzt werden?

4.2.3 Didaktischer Rahmen

Wichtig war zundchst die Struktur, der Projektcharakter, durch welchen Kunst als
»Ereignis« fiir zwei Wochen den Schulalltag auRer Kraft setzte und alle Energie
konzentrierte. Dadurch konnte von Tag zu Tag intensiv gelibt und eine Entwick-
lung mit allen Héhen und Tiefen bei den am Projekt Beteiligten ermdglicht und
beobachtet werden.



260

Ulrika Eller-Rater, Tihana Biscan, Hanne Willnow

Dann der klare, interdisziplinar ausgerich-
tete Tagesplan mit dem bewusst intendierten
Wechsel von Aktivitdt in der grofSen Gruppe
(Musik) und den Kunstkursen in der Klein-
gruppe bzw. einzelnen Klasse. Die Kinder
und Jugendlichen sollten sich wahrend der
Musikprobe in der Gemeinschaft erleben
und in der bildnerisch-praktischen Arbeit
auf sich konzentrieren kénnen, konnten ler-
nen, sich selbst auszudriicken und individu-
ell an den eigenen Fahigkeiten zu arbeiten.
Das Improvisations-Theater konnte dariiber
hinaus als eine Art Ventil und diagnostisches
Verfahren unterbewusste Gruppenprozesse
nonverbal sichtbar machen (Abb. 4).

Die musikalische Arbeit war jeweils der
Abb. 4: Improvisationstheater — gemeinschaftsbildende Auftakt und Tiroff-
Auftritt im Amphitheater g .

ner fiir die verschiedenen Kunstkurse. Durch

Chorsingen und rhythmische Ubungen wur-
den die Kinder und Jugendlichen dazu angeregt, genau hinzuhéren, sich gegen-
seitig wahrzunehmen, und die Koordination von Handen und FiiRen zu trainie-
ren. Im Laufe der ersten Woche konnten Kanons in drei verschiedenen Sprachen
(Lateinisch, Englisch und einer afrikanischen Sprache) einstudiert werden, die sich
solcher Beliebtheit erfreuten, dass sie bei der Arbeit in den einzelnen Projektgrup-
pen und in der Freizeit im Unterdorf standig weitergetrdllert wurden. Damit lag
Musik »in der Luft«. Hier ging es also konkret um Wahrnehmungsiibungen, die
Schulung sozialer Kompetenz und einen interkulturellen Dialog.

Um die Kinder und Jugendlichen vielféltig kiinstlerisch und altergemal’ hin-
sichtlich ihrer kognitiven, emotionalen und motorischen Fahigkeiten anzuspre-
chen, ihre personalen Ressourcen moglichst individuell zu erschliellen und ihre
Ausdrucksmoglichkeiten zu fordern, wurden neben Musik und Improvisations-
Theater verschiedene kiinstlerisch-praktische Kurse angeboten und den einzelnen
Klassenstufen zugeordnet.

4.2.4 Die Kursangebote

In dem Reigen der Kursangebote war es uns ein Anliegen, dass alle Arbeiten ei-
nen Zusammenhang zur Schulgemeinschaft herstellen sollten, sofern sie nicht
ohnehin konkret das Schulgebdude verdnderten (z. B. bei einem Mosaik im Trep-
penhaus und der Bemalung der Schulkantine). Es ging also um die Umgestaltung
des gemeinsamen sozialen Raums. Dadurch sollten sich die Schiiler(innen) mit
ihrem eigenen Lernort identifizieren und tatsdchlich aktive Verantwortung fiir die
Gemeinschaft (ibernehmen.



Was heilst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

In den einzelnen Kursen sollten sich die Studierenden hierbei bewusst auf eine
Technik und eine Altersgruppe konzentrieren, um einen intensiven Kontakt zu
den Kindern und Jugendlichen zu entwickeln, einschldgige padagogische Erfah-
rungen zu sammeln und die Wirkung der gestalterischen Arbeit zu beobachten.
Sie hatten eine Art Katalysatorfunktion, indem sie die Kinder und Jugendlichen zu
eigenen kiinstlerischen Arbeiten anregen, ihre Fahigkeiten wecken, ihnen durch
ihr eigenes Konnen bei der Umsetzung der Ideen helfen und sie so zu Erfolgser-
lebnissen fiihren sollten.

Unterstufe:
Einfachste malerische Ubungen schienen fiir die Kleinsten sinnvoll (Farbabb. 7).
Sie sollten mit Farben die Gelegenheit bekommen, ihrer Fantasie freien Lauf
zu lassen und sich erste malerische Grundlagen zu erwerben. Um dem Ganzen
den Glanz des Besonderen zu geben, wurde auf selbst hergestellten Leinwanden
gemalt. Angeregt durch die Kinder ndhten die Studierenden die Bilder zu bun-
ten Wandteppichen zusammen und stellten sie im Biirgermeisteramt von Rosia
aus. Dadurch erfuhren diese Arbeiten eine besondere Wertschatzung und wurden
auch von den élteren Mitschiilern besonders beachtet.

Mittelstufe:

Fiir Schiler in der Pubertit schienen Angebote sinnvoll, bei denen tiberschaumen-
de Energie sinnvoll zum Einsatz kommen konnte und neben den oben genannten
Qualitdten gleichzeitig technisches Kénnen und handwerkliche Geschicklichkeit
ausgebildet wurden.

Dazu bot sich in der Schule von Rosia zum einen die Gestaltung des Treppen-
hauses mit einem grofen Mosaik (Klasse 7,
8 — Farbabb. 8) an.

Hierbei wechselten grob- und feinmo-
torische Tatigkeiten, das Zerschlagen von
Fliesen, Anriihren von Mortel, die Entwurfs-
arbeit und schlieflich das differenzierte
Setzen des Mosaiks. Noch nie zuvor waren
Schiiler auch in ihrer Freizeit freiwillig in die
Schule gekommen um zusétzlich zu arbei-
ten. In der Mosaikgruppe wurde es méglich
(Abb. 5).

Die Techniken des Linolschnitts wurden
in den Klassen 6 und 7 vermittelt. Die Er-
gebnisse sollten wiederum eine »6ffentliche
Dimension« haben. Es wurden Postkarten
bedruckt, die inzwischen zugunsten der
Jugendarbeit in Rosia verkauft werden. Ob-
gleich in diesen beiden Klassen von den  app 5: Arbeiten am Mosaik mit der
Lehrern das Aggressionspotenzial als be-  Mittelstufe

261



Ulrika Eller-Rater, Tihana Biscan, Hanne Willnow

sonders hoch eingeschatzt wurde, riskierten die Studierenden den Einsatz der
scharfen Schnitzwerkzeuge und beobachteten wider Erwarten einen besonders
verantwortungsvollen Umgang damit (Farbabb. 9).

Oberstufe:

Die heikelste gestalterische Aufgabe oblag den dltesten Schiilern der Schule: Die
Bemalung der Kantine als dem Gemeinschafsraum der Schule. (s. Bericht von
Hanne Willnow und Tihana Biscan weiter unten)

4.3 Ergebnisse

Mit groRem Engagement haben sich die Schiiler samtlicher Alterstufen in die Ar-
beit gestlirzt und innerhalb von zwei Wochen die ganze Schule umgemodelt. Alle
Kurse erzielten beeindruckende Endergebnisse, die von der Schulgemeinschaft
entsprechend honoriert wurden. Die musikalische Arbeit miindete sogar in ein
kleines Konzert. Entscheidend war bei allem die hoch motivierte Arbeit der Stu-
dierenden, die sich liebevoll auf die Kinder und Jugendlichen einlielen und bis
zur Grenze ihrer physischen Kraft und mentalen Belastbarkeit ihre ganze Energie
gaben, um Kunst unter sehr schwierigen sozialen Bedingungen entstehen zu las-
sen. Sie haben dabei auf kunstpadagogischem Gebiet ihre Feuerprobe bestehen
mussen.

Von den Lehrern kam die Riickmeldung, dass sie nie zuvor eine so freudige und
emsige Atmosphdre in der Schule erlebt hatten. Sie konnten beobachten, dass
ihre Schiiler ruhiger und konzentrierter lernen konnten und auch untereinander
ein anderes, faireres Verhalten zeigten.

5 Kunstlerische Mittel und kunstp&dagogischer Ansatz

In dem Rumanien-Projekt ging es im Hinblick auf die kiinstlerischen Mittel und
padagogischen Methoden scheinbar sehr »klassisch« zu, wenn die Schiiler(innen)
dazu angeregt wurden, zu singen, zu malen, zu drucken usw., so als hitte es den
erweiterten Kunstbegriff und die kunstpadagogische Diskussion um Bildkompe-
tenz und Visuelle Kompetenz, Kiinstlerische Bildung und Asthetische Forschung
nicht gegeben. Warum wird dem entgegen ein durchaus klassischer kiinstleri-
scher und kunstpadagogischer Ansatz gewdhlt? Bei Kindern und Jugendlichen,
die sozial und kulturell benachteiligt sind und sehr kunstfern aufwachsen, bietet
gerade der spontane Umgang mit Farbe und Pinsel, mit der eigenen Stimme, mit
Schnitzwerkzeugen und einfachen Materialien ein Ventil fir den elementaren
Selbstausdruck. Es sollen erst einmal grundlegende Schlisselerlebnisse ermog-
licht werden, Kunst sinnlich zu erfahren, sich im eigenen schpferischen Potenzi-
al zu entdecken und im Handlungslernen unmittelbare Erfahrungen zu sammeln.
Entscheidend ist der unmittelbare persénliche Bezug der Schiiler zu den Mitteln
und Medien der kiinstlerischen Arbeit. Und in dieser Hinsicht gibt es durchaus



Was heilst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

Konvergenzen mit der Diskussion um einen subjektorientierten Kunstunterricht.
Je nach Alter der Schiiler, Lebensraum und Kulturkreis finden in dem EU-Projekt
allerdings auch transklassische Verfahren und neue Medien ihre Anwendung.
Eine abstrahierend reflektorische Arbeit war in Rosia bisher nur im Ansatz mit
einzelnen Schiilern moglich. Um die Fahigkeitsentwicklung nachhaltig voranzu-
treiben, wird hierin ein Aufgabenfeld fiir weitere Projekte liegen.

Wenn es in dem Projekt also um die unmittelbare soziale Bedeutung der Kunst
als Impuls der Selbst- und Sozialgestaltung, um das Einiiben einer kiinstlerischen
Haltung, einer »Lebenskunst« geht, dann steht dieser Ansatz trotz der scheinbar
traditionellen Herangehensweise in Verbindung zum erweiterten Kunstbegriff von
Joseph Beuys. Dabei stellt sich jedoch die Kardinalfrage: Wie soll Christina aus
der 3. Klasse, Tochter der Dorfprostituierten, erfahren, dass »jeder Mensch ein
Kinstler« ist? Sie muss es erleben dirfen und sich selbst entdecken kénnen. Hier-
zu dienen die klassischen Mittel der Kunst in uniibertroffener Weise. lhr Resiimee
war, Kunst sei das Schonste in ihrem Leben. Ist das nicht eine beeindruckende
Antwort auf »Ver-antwort-ung?«

6 Tihana Biscan, Hanne Willnow:
Eindriicke aus der Studentensicht

6.1 »|ch kann das nicht!« — Anfangsschwierigkeiten

In der Gruppe, die mit den Schiilern eine Wandmalerei in der Schule entwickelte
und umsetzte, erwies sich die Zusammenarbeit zwischen uns als Kunststudenten
und den Jugendlichen zundchst als sehr schwierig.

Auf dem Schulhof, wenige Minuten vor Beginn der kiinstlerischen Arbeit, schie-
nen die Jugendlichen vor Selbstsicherheit und Selbstbewusstsein nur so zu strot-
zen. Sie musterten jeden einzelnen von uns Studenten ganz offensichtlich von
oben bis unten, stolzierten um uns herum, legten ein extremes Macho-Gehabe
an den Tag und wirkten so insgesamt doch sehr einschiichternd auf uns. Aber das
tauschte. Im Klassenraum, als es darum ging, in die kiinstlerische Arbeit einzustei-
gen, waren diese Jugendlichen auf einmal gar nicht mehr selbstsicher: Die eben
noch so erwachsen wirkenden Jugendlichen wirkten nun unsicher und gehemmt.
Hier glich ihr Verhalten dem eingeschiichterter Kinder. Dies liegt wohl daran,
dass diese Kinder durch ihre Lebensumstande gezwungen sind, friih erwachsen
zu werden. Sie sind sehr friih auf sich selbst gestellt, werden behandelt wie Er-
wachsene, missen mithelfen bei der Arbeit im Dorf. Die Schule bietet ihnen den
Ort, Kind zu sein.

Wir hatten fiir den ersten Tag geplant, dass die Jugendlichen erste eigene Ideen
fir die Wandgestaltung ihrer noch kahlen, weillen Kantine entwerfen kénnten.
Eine Art Ideensammlung verschiedener Motive, die den Jugendlichen wichtig
sind, sollte entstehen. Daraus wollten wir gemeinsam mit den Jugendlichen den
Entwurf fiir die Wandgestaltung entwickeln. Wir hatten vorher keinerlei Beden-

£

6!



264

Ulrika Eller-Rater, Tihana Biscan, Hanne Willnow

ken, dass dies nicht funktionieren konnte. Aber schnell wurde klar, dass die Schi-
ler mit dieser Aufgabe mafllos liberfordert waren. Die Jugendlichen verfiigten
tiber keinerlei gestalterische Grundlagenkenntnisse. So mussten wir erkennen,
dass wir alle unsere Planungen zunidchst verwerfen und unsere Erwartungen ex-
trem zuriickschrauben mussten, um bei Null anzufangen mit den zum Teil schon
volljahrigen Schilern.

Die grofSte Schwierigkeit war also nicht, wie im Vorfeld der Projektplanung an-
genommen, die sprachliche Barriere, sondern, dass die Schiiler sich selbst nicht
zutrauten, sich kinstlerisch auszudriicken. Sie waren zwar aufgeregt, neugierig,
zeigten ein grolles Interesse und freuten sich offensichtlich sehr darauf, mit uns
zu arbeiten und zu malen, aber was ihnen fehlte, war der Glaube an sich selbst.
Sie sahen sich nicht dazu in der Lage, etwas Eigenes schaffen zu kénnen. Standig
horten wir auf Ruménisch den Satz: »lch kann das nicht.« Die Hemmungen der
Jugendlichen waren extrem. So traute sich selbst ein sechzehnjahriges Mddchen
nicht zu, eine Blume zu zeichnen und ein siebzehnjdhriger Junge fragte an die-
sem ersten Tag dreimal nach, ob er die Farbtube auch wirklich 6ffnen diirfe. An-
schliefend verbrachte er lange Zeit damit, den Pinsel in die Farbe auf seiner Pa-
lette zu tauchen und sie zu mischen. Dann hielt er inne und traute sich nicht, das
Blatt an irgendeiner Stelle zu bemalen. Stattdessen schaute er nur unsicher seinen
Banknachbarn an, dem es genauso erging. Schliellich fiihrten beide ihre Pinsel
wieder zur Farbpalette zuriick und riihrten erneut die Farbe um — das Blatt vor ih-
nen war nach wie vor weil} ... SchlieBlich wagten einige der Schiiler den Anfang
und zaghaft wurden einige Farbflecken auf ihren Blattern sichtbar. Die Schiiler
reproduzierten verkrampft etwas, das ihnen bekannt war. Es handelte sich von
einem auf dem Rasen stehenden Haus, dariiber, entlang der oberen Bildkante, ein
blauer Streifen, der den Himmel darstellen sollte. In der rechten oberen Bildecke
malte jeder eine lachende Sonne. In einigen Bildern waren auferdem Wolken un-
ter dem blauen Himmelsstreifen zu erkennen. Die Jugendlichen schauten stindig
angstlich voneinander ab und es entstand nichts Neues oder Eigenes. Ein weiterer
Satz, der standig fiel, war: »Das ist hasslich.« Wir hatten nach diesem Tag kein
einziges Motiv von den Schiilern erhalten, womit wir auch nur anndhernd einen
Entwurf fir die Wandgestaltung erarbeiten konnten. Wie sollten wir also in zwei
Wochen soweit kommen?

6.2 Wachsendes Zutrauen

Wir entschieden uns dazu, mit einfachsten Ubungen zu beginnen, um die Ju-
gendlichen an ein kiinstlerisches Arbeiten heranzufiihren, etwa Ubungen zum
Mischen von Farben und zu Farbiibergingen. Faszinierend war fiir die Jugendli-
chen vor allem das Farbenmischen. Sie waren ganz verzaubert und begeistert, als
wir ihnen demonstrierten, wie z. B. aus Gelb und Blau Griin wird.

Manche schienen es nicht zu fassen, wie aus zwei Farben eine neue Farbe
entsteht. Das kiinstlerische Arbeiten war fiir sie wie eine Entdeckungsreise. Alle



Was heilst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

probierten es gleich aus und waren erstaunt
und hocherfreut, dass die Mischung bei ih-
nen genauso wie bei uns funktionierte. Eine
ganze Palette aus Griinténen entstand an
diesem Tag.

Nach vielen Vorlibungen gaben wir den
Jugendlichen die Aufgabe, ein gemeinsames
grofes Bild zu malen, das als Entwurf fir
die Wand dienen sollte. Wir machten den
Schiilern mehrere Themenvorschldge und
sie einigten sich auf »Unterwasserwelt«. Es
war ganz erstaunlich, wie grofs bereits der
hier erkennbare Fortschritt war. Die Schiiler
mischten sich nun z. T. ganz selbststindig
Farbténe an und halfen sich gegenseitig da-
bei. Zundchst schauten sie zwar immer noch
unsicher nach links und rechts und ahmten
erst einmal uns Studenten nach, aber nach
und nach kamen ihnen auch eigene Ideen,
und so entstanden, wenn auch immer noch
recht unbeholfen, neben verschiedenen Fischen auch Kraken, Muscheln, Wasser-
pflanzen, Quallen und sogar eine Meerjungfrau. Die Jugendlichen wurden sicht-
lich geloster und trauten sich auch selbst mehr zu. Nach wenigen Ubungstagen
konnten wir uns gemeinsam mit den Jugendlichen dann schlielflich doch an die
Wand wagen. Dazu haben wir die Motive, die die Schiiler sich gewiinscht hatten,
an die Wand skizziert und dann mit etwa drei Schiilern jeweils mit einem Studen-
ten das Wandmalen begonnen (Abb. 6).

Auch an der Wand arbeiteten die Schiiler ganz stark durch Nachahmung. Sie
arbeiteten still und konzentriert und beobachteten jede Bewegung von uns Stu-
denten genau, die sie versuchten, peinlich genau nachzuahmen. Sie strengten
sich unglaublich an und fanden das, was dort durch sie entstand, nun nicht mehr
»hasslich«, sondern wunderschon. Die anfangliche Unsicherheit wandelte sich
und die Jugendlichen entwickelten immer mehr Zutrauen und ein neues Selbst-
wertgeflhl. Thr Ehrgeiz und Engagement ging sogar so weit, dass sie auch aufSer-
halb der Schulzeit unbedingt weiterarbeiten wollten. In den anderen Projektgrup-
pen verhielt es sich nicht anders.

Jeden Tag kamen neue Motive an der Wand dazu (Farbabb. 6).

Abb. 6: Die Gestaltung der Flure

6.3 Ein gemeinsames Kunstwerk

Nach der anfianglichen Ideenlosigkeit der Schiiler, wurden spater immer mehr
Wiinsche laut nach Lowen, Papageien, Erdmannchen, einem Gorilla, sodass wir
im Dialog mit den Jugendlichen eine ganze Tierwelt innerhalb ihrer Schule er-

265



266

Ulrika Eller-Rater, Tihana Biscan, Hanne Willnow

schaffen konnten und uns von der Schulkantine nun auch in die Flure ausweiten
konnten (Abb. 7).

Interessant war an den Motivwiinschen der Jugendlichen, dass sie sich alle et-
was »Exotisches«, das sich nicht in ihrem unmittelbaren Lebensumfeld befindet,
gewiinscht haben. Keiner der Jugendlichen hat wohl schon eines dieser Tiere in
Wirklichkeit gesehen und dennoch wollten sie sich gerade diese Motive einer
anderen Welt in ihre Schule holen.

Dieses Projekt war nicht als pddagogisches Projekt, sondern als Kunstprojekt
ausgeschrieben, doch was fiir uns gezahlt hat, war, dass wir in erster Linie fir
die Kinder und vor allem gemeinsam mit den Kindern etwas Bleibendes auf den

- nackten kahlen Wanden entwickelt haben.
Ob das Endergebnis an der Wand nun als
Kunst oder kiinstlerisch hochwertig an-
zusehen ist, ist uns weniger wichtig. Das
Wichtigste an diesem Projekt war fiir uns,
dass die Kinder etwas Eigenes, Bleibendes
schufen, das ihnen gefillt, auf das sie stolz
sind, und dass sie die Moglichkeit bekamen,
ihren Lebensraum so zu gestalten, wie sie es
gerne mochten. Dabei kann man den Pro-
zess selbst durchaus als Kunst bezeichnen.
Das, was zwischen uns und den Schilern
geschehen und entstanden ist, diese Verbin-
dung, dieses Band, eine besondere Form
von Wirme, das war das Kinstlerische an
dieser Arbeit.
Abb. 7: Héchste Konzentration beim Durch dieses Projekt wurde uns deutlich,
Malen an der Wand wie die Kunst tatsichlich als eine Art uni-
versaler Sprache fungiert. So trafen zwei
Gruppen aus verschiedenen Welten, aus vollig kontrdren sozialen und kulturel-
len Verhaltnissen aufeinander: Wir, Kunststudenten aus Deutschland, und Kinder
der unterprivilegierten und ethnisch diskriminierten Roma, einer Minderheit in
Ruménien, zwei Gruppen verschiedener Altersklassen, verschiedener Herkunft,
verschiedener Kulturen, zwei Gruppen vor allem auch sozialer Unterschie-
de. Keine der beiden Gruppen war der jeweils anderen Sprache méchtig. Und
doch war eine Zusammenarbeit méglich und die sprachlichen Barrieren konnten
tiberwunden werden, denn unsere gemeinsame neue Form der Sprache war die
Kunst selbst. Wahrend der kiinstlerischen Arbeit waren alle Unterschiede belang-
los. Der Mensch selbst zdhlte und jeder war gleichbedeutend. Die gemeinsame
kiinstlerische Arbeit hat uns zusammengebracht und verbunden und war so eine
Bereicherung fiir beide Seiten. Es war wohl eine ganz besondere Erfahrung fiir je-
den Beteiligten. Diese Erfahrung wird immer Teil des gemeinsamen Kunstwerkes
bleiben, das wir zwischen uns geschaffen haben.




Was heilst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

6.4 »Kdénnen wir wieder malen?« — Die Fortsetzung des Projekts

Dieses erste zweiwdchige Projekt im Oktober 2008 in Rumanien haben sieben
Malerei-Studentinnen im Januar 2009 mit einem weiteren zweiwochigen Kunst-
projekt fortgesetzt, welches wir selbststandig organisiert und durchgefiihrt ha-
ben.

Wahrend dieser Zeit hat eine Gruppe von uns mit Schiilern verschiedener Klas-
sen und unterschiedlicher Altersstufen ein gemeinsames Nih-Bild (Abb. 9) aus
verschiedenen Textilien mit Nadel und Faden entstehen lassen. Eine andere Grup-
pe hat ein offenes Atelier angeleitet, welches die Schiiler in ihrer unterrichtsfreien
Zeit besuchen konnten. Eine weitere Gruppe hat mit den Schiilern ein Video-
Projekt durchgefiihrt.

Es waren deutliche Unterschiede zum ersten Projekt zu beobachten: Wir konnten
noch intensiver mit den Kindern arbeiten, da wir dieses Mal im Vorfeld wussten,
wer und was uns erwartet, was
die Planung erleichterte. Auch
die Beziehung zu den Kindern
war nun bereits vorhanden und
wurde noch fester. Wir erfuhren
auch mehr tber das Leben im
Unterdorf und die Schicksale
der einzelnen Kinder.

Anscheinend hatten wir einen
bleibenden Eindruck hinterlas-
sen, denn die Kinder sangen,
sobald sie uns sahen, sofort die
Lieder, die sie in der musikali-
schen Arbeit im Oktober ge- Abb. 8: Arbeiten im offenen Atelier
lernt hatten. Sie bestlirmten uns
sofort mit den Fragen: »Kénnen
wir wieder malen?«, »Wann
malen wir? Jetzt gleich?«

Gleichwohl mussten wir am
ersten Tag des zweiten Projek-
tes wieder mit den gleichen
Anfangsschwierigkeiten kamp-
fen: Die Entmutigung hatte die
Kinder wieder ergriffen, doch
machten sie dann taglich gro-
Re Fortschritte. Sie mussten erst
wieder Zutrauen entwickeln.

Der malerische Gestus, der

) ’ Abb. 9: Gemeinsam erarbeitetes N&hbild aus
zu Anfang Unsicherheit und verschiedenen Textilien

267



268

Ulrika Eller-Rater, Tihana Biscan, Hanne Willnow

Hemmung verriet, wandelte sich. Die anfanglich kleinen und beengten Zeich-
nungen wurden immer gréler und belebter. Einige Schiiler malten ganz aus der
Phantasie heraus und andere begannen ihre Umgebung genau zu beobachten
und nach Motiven zu suchen. Ein zehnjdhriger Junge aus der dritten Klasse achte-
te auf die kleinsten Details in seiner Umgebung und versuchte sie aufs Papier zu
bringen mit einer von Tag zu Tag grofBer werdenden Prézision.

Nach und nach entschieden sich die Kinder ganz bewusst fiir bestimmte Materi-
alien und wussten ganz genau, womit sie eine ldee am besten umsetzen konnten.
Manche Kinder entwickelten eine Leidenschaft fir die Zeichnung, andere konn-
ten sich besser durch die Malerei ausdriicken. Wir nahmen wahr, wie die Kin-
der zunehmend ruhiger und konzentrierter wurden wahrend des kiinstlerischen
Schaffens. Ein kleiner, besonders schwieriger Junge aus der ersten Klasse schaffte
es in den ersten Tagen kaum, sich auch nur fiinf Minuten auf etwas zu konzentrie-
ren und auf seinem Platz sitzen zu bleiben. Spater wurde daraus sogar lber eine
halbe Stunde, die er ruhig mit dem Zeichnen eines Elefanten verbrachte.

Zudem entwickelten die Kinder langsam einen gegenseitigen Respekt, denn sie
lernten nicht nur eigene Fahigkeiten kennen, sondern erkannten und schétzten
auch die der anderen. Dies schien uns doch ein sehr wichtiger Aspekt unserer
Arbeit zu sein, da die Gewaltbereitschaft sehr groR ist.

Den Kindern und Jugendlichen war es auch sehr wichtig, uns an ihrem Leben
teilhaben zu lassen. Sie wollten uns alles zeigen und nahmen uns jeden Tag mit
ins Dorf. Wir wurden in die kleinen Hauser eingeladen und bekamen stolz das
wenige Hab und Gut und die Haustiere vorgefiihrt. Unser Interesse schien enor-
me Bedeutung zu haben.

Auch dort wurden wir stdndig nach der kiinstlerischen Arbeit gefragt und so
kam es, dass wir manchmal auch in den engen, kleinen Wohnungen aulerhalb
der Schule zeichneten.

6.5 Der Kunstler tragt Verantwortung

Die Erfahrungen des Projektes zeigten uns, dass die Kinder und Jugendlichen
durch die Kunst die Méglichkeit hatten, das Potenzial, das in jedem von ihnen
steckt, kennenzulernen. Sie konnten erfahren, dass jeder von ihnen in der Lage
ist, etwas Neues zu gestalten und hervorzubringen und Veranderung zu bewirken.
Kunst bietet die Moglichkeit einen neuen Bezug zu sich selbst und zur Umwelt zu
schaffen. Uns war es ein Anliegen, den Kindern das Gefiihl zu vermitteln, wich-
tig und wertvoll zu sein und geachtet, geschatzt und geliebt zu werden. Diese
Kinder und Jugendlichen sind uns allen sehr ans Herz gewachsen und verdienen
Anerkennung und Liebe, die oft zu kurz kommen in ihrem Leben. Damit dieses
Erlebnis kein Strohfeuer bleibt und nicht zu einer Enttduschung fiir die Jugendli-
chen wird, werden wir diese Arbeit fortsetzen.

Wir haben das Rumanienprojekt in der Rolle als Kunststudenten angetreten
und hatten somit eine Verantwortung als Kiinstler. Als solche haben wir es fort-



Was heilst »Die Kunst ahmt die Natur nach«?

laufend mit kreativen und schopferischen Prozessen zu tun. Wenn man die Kunst
unter dem Aspekt des »erweiterten Kunstbegriffes« (J. Beuys) betrachtet, sollte der
Kiinstler auch das gemeinschaftliche Zusammenleben als Aufgabe der Gestaltung
betrachten. Er kann Menschen mit gestalterischen Prozessen und ihrem eigenen
kreativen Potenzial vertraut machen. Diese Vermittlung kann auch als ein Akt der
Gestaltung und als ein kiinstlerischer Vorgang betrachtet werden.

Zudem tragt der Kiinstler auch mit Herstellung von eigenen Kunstwerken eine
Verantwortung. Er muss sich im Klaren dariiber sein, dass sich seine Werke in
irgendeiner Weise auf den Menschen, der sie betrachtet, auswirken. Viel von der
Wirkung hangt von dem ab, was der Kiinstler in sein Werk gibt. Als Kiinstler sollte
man sich dessen bewusst sein, was man den Menschen geben will bzw. gibt. Der
Kunstler tragt somit Verantwortung seinen Mitmenschen gegentiiber, denn - so der
Fotograf Edward Weston:

The artist is not a petty individual God on a throne, free to exploit and expose
his heartaches and bellyaches, — he is an instrument through which inarticulate
mankind speaks.«

(Der Kiinstler ist nicht ein kleiner Gott auf einem Thron, befugt, seine Herz- und
Bauchschmerzen auszubeuten und auszustellen. Er ist ein Instrument, durch das
die stumme Menschheit spricht.)

Edward Weston: Daybook, 14. August 1931

Abbildungen

Abb. 1:  Zwei Kinder aus Rosia, Rumanien

Abb. 2:  Ansicht aus dem Unterdorf

Abb. 3:  Gemeinsames Singen mit allen Jahrgangsstufen

Abb. 4:  Improvisationstheater — Auftritt im Amphitheater

Abb. 5:  Arbeiten am Mosaik mit der Mittelstufe

Abb. 6:  Die Gestaltung der Flure

Abb. 7:  Ho6chste Konzentration beim Malen an der Wand

Abb. 8:  Arbeiten im offenen Atelier

Abb. 9:  Gemeinsam erarbeitetes Nahbild aus verschiedenen Textilien

Farbabb. 6: Farbige Unterwasserwelt in der Mensa
Farbabb. 7: Malen auf Leinentuch mit den unteren Klassen
Farbabb. 8: Mosaikgestaltung im Treppenhaus

Farbabb. 9: Ergebnisse des Linoldruckens

Fotos: Ulrika Eller-Riter, Ruth Gerresheim, Sonja Melchior, Jerin Yeon, Katrin Schu-
macher, Kathrina Quecke, Hanne Willnow, Uschi Frohler, Helke Rah

269






Autorinnen und Autoren

Tihana Biscan, geb. 1984; Studentin der Malerei an der Alanus Hochschule fiir
Kunst und Gesellschaft, Alfter/Bonn.

Theo Dannecker, geb. 1938; Studium an der Kunstgewerbeschule Ziirich und an
der Koniglichen Akademie der Kiinste in Kopenhagen; 1973 Beteiligung an der 1.
Biennale der Schweizerkunst, Kunsthaus Ziirich; 1974 erste Einzelausstellung in
der Stadtischen Kunstkammer zum Strauhof, Zirich; seitdem zahlreiche Einzel-
und Gruppenausstellungen; arbeitet seit 2006 zum Thema »Frieden Schaffenc;
fihrt seit 1972 private »Theo Dannecker Schule flir Zeichnen und Gestalten.

Helmut Danner, geb. 1941; Doktorat in Philosophie; Habilitation in Padagogik;
Lehrtétigkeit an Universitaten in Miinchen, Trier, Kanada und Siidafrika; 1986 bis
2005 entwicklungsorientierte Erwachsenenbildung in Agypten, Kenia und Ugan-
da; lebt in Nairobi; (www.helmut-danner.info).

Christian Demand, geb. 1960; Studium der Philosophie und Politikwissenschaft
und an der Deutschen Journalistenschule; Promotion und Habilitation in Philo-
sophie; Gastprofessor fiir philosophische Asthetik an der Universitit fir Ange-
wandte Kunst Wien; seit 2006 Lehrstuhl fiir Kunstgeschichte an der Akademie
der Bildenden Kiinste, Niirnberg; Arbeitsfelder v. a. Kunstkritik und Kunsttheorie,
daneben Autor und Kolumnist zu aktuellen Entwicklungen und Diskussionen im
Kunstbetrieb flir verschiedene Zeitschriften.

Ulrika Eller-Riiter, geb. 1962; 1982-1988 Studium der Malerei und Graphik an
der Werkkunstschule/Universitat Wuppertal; 1988 Staatsexamen fiir das Lehramt
der Sek. Il in den Fachern Kunst und Deutsch; 1989 Dissertation; Lehrtatigkeit
als Kunstlehrerin; seit 1995 als freischaffende Kiinstlerin titig; seit 2006 Professur
fir Malerei und Bildungswissenschaften an der Alanus Hochschule fiir Kunst und
Gesellschaft, Alfter/Bonn; Arbeitsschwerpunkt: Interdisziplindre, partizipatorische
und interkulturelle Kunstprojekte.

Eberhard Grisebach, 1880-1945; 1900-1903 Studium der Architektur in Darm-
stadt und Berlin-Charlottenburg; kniipfte an der Universitdt Berlin erste Kontakte
zu Heinrich Wolfflin; Studium der Philosophie bei Rudolf Eucken in Jena; 1910
Dissertation Gber »Kultur als Formbildungs; 1913 Habilitationsschrift »Kulturphi-
losophische Arbeit der Gegenwart«; 1922 bis 1931 Professur fir Philosophie an
der Universitdt Jena; 1931 Ruf an den Lehrstuhl fiir Philosophie und Padagogik
der Universitat Zrich; Eberhard Grisebach gilt als Mitbegriinder der sogenannten
»Dialektischen Theologie«.



N

Autorinnen und Autoren

Karl Otto Jung, geb. 1938; Studium der Malerei und Grafik an den Kunstakade-
mien Miinchen, Dusseldorf, London (Central School of Arts and Crafts); Kunst-
geschichte, Philosophie, Erziehungswissenschaft, Anglistik an den Universitéten
Miinchen und Kéln; Lehrtétigkeit als Studienrat fiir Kunsterziehung und Anglistik;
Assistent am Lehrstuhl fiir Freihandzeichnen der Fakultit fiir Architektur der TH
Darmstadt; Professor fiir Bildende Kunst und Kunsterziehung an der Universitat
des Saarlandes; seit 2004 in Ruhestand.

Jochen Krautz, geb. 1966; Studium Kunst, Latein und Erziehungswissenschaft an
den Universitdten Kéln und Wuppertal; Erstes und Zweites Staatsexamen; Studi-
enrat am Gymnasium; 2003 Promotion; 2003-2008 Akademischer Oberrat im
Studiengang Lehramt Kunst der Bergischen Universitit Wuppertal; seit 2008 Pro-
fessor fiir Kunstpadagogik an der Alanus Hochschule fiir Kunst und Gesellschaft,
Alfter/Bonn; Mitherausgeber der Fachzeitschrift » Kunst+Unterricht«.

Kathrin Lagatie, geb. 1986; Studentin der Kunst, Philosophie, Romanistik und
Padagogik an der Bergischen Universitdt Wuppertal.

Jost Schieren, geb. 1963; Studium der Philosophie, Germanistik und Kunstge-
schichte in Bochum und Essen; Gaststudium in Ann Arbor (Michigan, USA); 1997
Promotion; von 1996-2006 Deutschlehrer an der Rudolf-Steiner-Schule Dort-
mund; 2004-2008 wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universitiat Paderborn;
seit 2008 Professor fiir Schulpddagogik mit dem Schwerpunkt Waldorfpadagogik
und Leiter des Fachbereiches Bildungswissenschaft an der Alanus Hochschule fiir
Kunst und Gesellschaft, Alfter/Bonn.

Helene Skladny, geb. 1966; Studium der Kunst, ev. Theologie und Deutsch in
Dortmund und Miinster; seit 2002 Lehrerin an einem Berliner Gymnasium; Pro-
motion 2009 zum Thema »Asthetische Bildung und Erziehung in der Schule. Eine
ideengeschichtliche Untersuchung von Pestalozzi bis zur Kunsterziehungsbewe-
gungg; seitdem verschiedene Vortrdge, Lehrveranstaltungen und Veroffentlichun-
gen zu historischen und aktuellen Themen der Kunstpadagogik.

Harald Schwaetzer, geb. 1967; Studium der Ficher Latein, ev. Theologie und Phi-
losophie auf Lehramt (Gymnasium) an der Westfélischen-Wilhelms-Universitat
Minster; nach dem Ersten und Zweiten Staatsexamen Promotion (1996); 2002
bis 2008 Inhaber der Stiftungs-Dozentur flir Cusanus-Forschung am Institut fir
Cusanus-Forschung der Universitdt und der Theologischen Fakultét Trier; Habi-
litation an der Westfélischen-Wilhelms-Universitdt Miinster im Fach Philosophie
(2005); als »Fellow in Residence« am »Vlamish Academic Centre« der Koniglich
Flamischen Akademie von Belgien fiir die Wissenschaften und Kiinste im Rah-
men des Projektes »Techniques of Visualisation and Theories of Vision in the First
Half of the 15th Century« tatig; seit 2009 Lehrstuhl fiir Philosophie an der Alanus
Hochschule fir Kunst und Gesellschaft, Alfter/Bonn.



Autorinnen und Autoren

Hubert Sowa, geb. 1954; Studium der Kunsterziehung, Philosophie, Kunstge-
schichte und Padagogik; Promotion in Philosophie; Griinder des »Instituts fiir
Untersuchungen von Grenzzustdnden dsthetischer Systeme (INFUG)« und Her-
ausgeber der Schriftenreihe »INFUGIANA. Beitrdge zur Kunst des ausgehenden
zweiten Jahrtausends«; Lehrauftrag fiir Philosophie der Neuzeit und Moderne am
Institut fiir Philosophie der Friedrich-Alexander-Universitdt Erlangen-Nirnberg;
Mitglied der zentralen Fachkommission Kunst fiirs Abitur in Bayern; Mitheraus-
geber von »Kunst+Unterrichtc; seit 2001 Professor fir Kunst und ihre Didaktik
an der PH Ludwigsburg; Mitwirkung am Bildungsplan Baden-Wirttemberg und
an der Reform der Priifungsordnungen fiir Grund-, Haupt und Realschullehrer;
Vorsitzender der Landesdozentenkonferenz Kunst an den Padagogischen Hoch-
schulen Baden-Wiirttembergs.

Robert Spaemann, geb. 1927; Studium der Philosophie, Geschichte, Theologie
und Romanistik an den Universitaten Miinster, Minchen, Fribourg (Schweiz) und
Paris; Promotion 1952 in Miinster; Habilitation 1962 in Philosophie und Pada-
gogik mit einer Arbeit Gber Frangois Fénelon; 1968 bis 1992 Professor fiir Philo-
sophie an den Universitdten Stuttgart, Heidelberg und Miinchen; seit 2010 Lehre
am Hausstudium der Abtei Mariawald.

Carina Sucker, geb. 1978; Erstes Staatsexamen in den Fachern Kunst und Pida-
gogik fir die Sekundarstufe | und Il an der Bergischen Universitdt Wuppertal; seit
2007 Lehrauftrage flr Fotografie, Zeichnen/Grafik an der Alanus Hochschule fir
Kunst und Gesellschaft, Alfter/Bonn und an der Bergischen Universitdt Wupper-
tal; seit 2008 wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Alanus Hochschule.

Bettina Uhlig, geb. 1969; Studium der Kunsterziehung und Kunstpadagogik;
schulische Lehrtdtigkeit; Promotion; seit 2003 Professorin fiir Kunst und Didaktik
an der Padagogischen Hochschule Ludwigsburg.

Hanne Willnow, geb. 1984; Studentin der Malerei/Lehramt Kunst an der Alanus
Hochschule fiir Kunst und Gesellschaft, Alfter/Bonn.

Martin Ziilch, geb. 1950; Studium Kunst und Soziologie an der Universitat und
Hochschule fur bildende Kiinste Hamburg; 1976-1983 Beteiligung an der Ent-
wicklung der Freinet-Padagogik-Bewegung in der BRD; seit 1981 Lehrer fir
Kunst, Politik und Ethik an der Kooperativen Gesamtschule Schwanewede (Se-
kundarstufe 1 und II); seit 1988 Beitrdge zur kunstpddagogischen Theorie- und
Praxisentwicklung, u. a. zum Verhiltnis von Kunst und Okologie, zur intuitiven
und gesellschaftspolitischen Qualitdt der Kunst, zur interdisziplindr erweiterten
Werkanalyse, zur Fachlegitimation und Kontraproduktivitdt der Bildungsstan-
dards; zugleich seit 1988 Praxisbeitrage u. a. iiber Kunstaktionen, Wandbild- und
Installationsprojekte.

~








