
Universitätsbibliothek Wuppertal

Platonische Studien

Bonitz, Hermann

Berlin, 1875

Zweck und Ergebnisse des Dialogs

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-5229


Sophistes . 179
mit
da-

aus-
hge -
mihl
?e^en
>· 34 ,
unde

dieser
Is das .
er in
a die
ideren
lerum
mgen,
K bis

Stelle ,
sh wir

verden
obigen
nittes,
narh-

n man
che er
chnitte
11. Im 31»

raeten
i cou -

in Cie-

uniz»'

limen '
[ ritih ,
cnduHg
in<l " ie

:ur Evi -

abe be-

zeichnete Gliederung nichts weiter ist , als eine gewissenhafte
Erfüllung der von Platon selbst bestimmt ausgesprochenen For¬
derungen, mit Entfernung jeder eigenen Willkür in beliebiger
Zusammenfassung oder Trennung der von Platon uns vorge¬
führten Gedankenreihen . Die bisherige Rechtfertigung bezog
sich nur auf die Hauptabschnitte (I, A, B ; II , A, B, CJ ; dass
auch in der weiteren Gliederung die oben gegebene Disposition
von den bisher berührten Darstellungen in manchen Puncten
abweicht, ist mir wohl bekannt . Es würde ermüden diese Unter¬
schiede ins einzelne zu verfolgen , und scheint auch nicht er¬
forderlich; wenn die Begründung der allgemeinen Gliederung
Evidenz erreicht hat, so sind dadurch schon die Gesichtspuncte
für die untergeordneten Abtheilungen sichergestellt.

Zweck und Ergebnisse des Dialogs.
t . Der Dialog Sophistes stellt nach wenigen einleitenden

Worten eine bestimmte Frage auf, nämlich die nach der Defini¬
tion des Sophisten ; diese Frage wird durch den ganzen Verlauf
des Dialoges festgehalten und wird selbst da , wo hinzuge¬
kommene Untersuchungen sie in Vergessenheit zu bringen schei¬
nen , von neuem in Erinnerung gebracht 34) ; der Dialog schliefst
ab , sobald für diese , in seinem Beginne aufgestellte Frage eine
befriedigende, keinem Zweifel mehr unterworfene Lösung ge¬
funden ist . Man ist hiernach in vollem Rechte, wenn man zu¬
nächst voraussetzt, die Bestimmung des Wesens des Sophisten

•ne sei die Aufgabe , auf deren Lösung es Platon hei Abfassung
dieses Dialoges ankam. Aber gegen eine solche , zunächst un¬
zweifelhaft berechtigte Voraussetzung erheben sich gewichtige
Bedenken . Zu dem Zwecke , den hiernach Platon verfolgen
sollte , stehen die angewendeten Mittel in keinem Verhältnisse.
Um die Definition des Sophisten zur Anerkennung zu bringen,
ist es , da Irrthum , Täuschung, Scheinwissen seine charakteristi¬
schen Merkmale bilden , erforderlich , dass Irrtlium als möglich
und wirklich anerkannt , und dann weiter , da Irrthum darin be¬
steht, Nichtseiendes als seiend zu setzen und umgekehrt , dass

»*) 239 C — E . 240 C . 24I B . 253 C . 258 B . 260 D .
12 *



180 Sophistes .

ein gewisses Sein des Nichtseienden zugestanden werde . Mit der

Erörterung dieser Frage beschäftigt sich der mittlere Theil des

Dialogs , der nicht nur an äufserem Umfange den umschliefsen-

den übertrifFt , sondern noch ungleich mehr in seinem Inhalte

ihn überwiegt ; denn während jener die Umfassung bildende

Theil über das Wesen des Sophisten und über die mannigfaltigen
Formen seiner Erscheinung nichts enthält , was wir nicht von

Platon noch sonst öfters ausgeführt fänden , gibt uns der , nach

der Form der Einkleidung nur als Mittel angewendete innere

Theil des Dialogs Gedankenentwicklungen, die sich fast sämmt-

lich nur in diesem Dialoge finden und für die Auffassung der

Platonischen Lehre an sich und in ihrem Verhältnisse zu anderen

Philosophemen von der äufsersten Wichtigkeit sind 35) . Mag man

nun also diese Einreihung der wichtigen Gedankenentwicklungen
in die Versuche der Definition des Sophisten loben oder tadeln,

mag man den Contrast des ausgesprochenen Zweckes zu den

angewendeten Mitteln durch die sinnige Vergleichung mit Schale

und Kern überdecken, oder mag man endlich versteckteren Be¬

ziehungen zwischen dem inneren und äufseren Theile nach¬

forschen , die, als- von Platon selbst gar nicht angedeutet , sich

schwerlich über die Wahrscheinlichkeit einer Vermuthung er¬
heben lassen : jedenfalls sieht man sich zu der Anerkennung

gezwungen , dass der mittlere Theil nicht blofs die Bedeutung
eines unentbehrlichen Mittels zu beanspruchen hat , sondern dass

ihm seine selbständige, vielleicht die hauptsächlichste Bedeutung
zuzuschreiben ist.

Aber auch in dem mittleren Theile steht der verfolgte Zweck sii

zu den angewendeten Mitteln in einem Verhältnisse , welches

Beachtung verdient. Zu dem Erweise, dass dem Nichtseienden
in gewissem Sinne Sein zuzuschreiben ist, und zu dem hieraus
— wirklich oder scheinbar — abgeleiteten Beweise für die Wirk¬
lichkeit des Irrthums führt direct nur derjenige Abschnitt , der
von der gegenseitigen Gemeinschaft der Begriffe handelt (II , C) .
Die vorhergehenden beiden Abschnitte tragen zu diesem Be -

3r>) Diese Erwägungen über das Verhältnis des umsehliefsenden und des
innern Haupttheiles des Sophistes findet man schon von Schleiermaeher aus¬

geführt , a . a . O . S . 87 .



Sophistes . 181

weise , der doch als die zu lösende Aufgabe aufgestellt ist,
nichts bei . Man hat also ein Recht vorauszusetzen , dass es
Platon auf den Inhalt dieser Abschnitte (II . A, 15 . ) an sich an¬
kam ; sonst lässt sich nicht wohl annehmen, dass er dieselben ,
ohne dass sie zu dem ausgesprochenen Zwecke einen Beitrag
geben, dennoch eingefügt hätte . Diese beiden Abschnitte aber
enthalten eine Kritik Platons über fast die sämmtlichen Grund¬
ansichten der griechischen Philosophen vor Sokrates und der
bedeutendsten dem Platon gleichzeitigen Sokratiker. Jedem die¬
ser Philosopheme sucht Platon nachzuweisen , dass es sich selbst
aufhebe oder über sich hinaus führe . Den ältesten Naturphilo¬
sophen , wenn sie zwei Grundstoffe als seiend voraussetzten36

) ,
weist Platon nach, dass die Erwägung des Verhältnisses dersel¬
ben zu dem Sein , das ihnen beiden zugeschrieben wird , von
der angenommenen Zweiheit entweder auf eine Dreiheit oder auf
eine Einheit führe — ein Beweis , der sich offenbar auf jede
andere bestimmte Zahl von Principien ebenso anwenden lässt 37) .
Das eine Seiende des Parmenides 38) führt durch die Unter¬
scheidung der Begriffe Eins und Sein , und vollends durch die
von Parmenides ausgesprochene, von Platon als nothwendig
anerkannte Behauptung der Ganzheit des Seienden zu der Vor¬
aussetzung einer Mehrheit von Seienden. Die ewige Bewegung
des Herakleitos M) und in anderer Weise die Beschränkung des

ts Antisthenes 40) auf identische Urtheile hebt jedes Reden und
Denken, somit jede Möglichkeitder Philosophie auf . Diejenigen
Philosophen41 ) , welche nur das sinnlich Greifbare, räumlich

36) Über die Schwierigkeit der Angabe , auf welche bestimmte Philo¬

sophen Platon Bezug genommen habe , vgl . Steinhart S . 557 f. Anm. 22
und 23 .

37) 244 B : παρά οέ τούτων -/.αι παρά των άλλων ,
'όσοι πλείον ένός λέ -

γοοσι τό πάν είναι . Vgl . Brandts , Gesch . II , 1 . S . 211 , η .
38) c . 32 . 244 B — 245 E .
se) 241) B : xai μήν έάν au φερόμενα y.ai κινούμενα πάντ είναι συγχωρωμ-εν,

7.ai τούτιμ τί» λόγψ ταύτον τοΰτο έν. των δντων έξαιρήσομεν. Dass die in diesen
Worten bezeichnete Herakleitische Lehre jede Möglichkeit des Erkennen «
aufhebt , hatte Platon bereits im Theätetos ausgeführt.

*0) Sichere Beziehungen auf Antisthenes, abgesehen von solchen Stellen,
die unberechtigt auf ihn gedeutet sind , finden sich 251 A — C . 259 D,E .
203 C (vgl . über diese letzte Stelle Anm. 20 ) .

41) Die Worte , durch welche Platon diese Lehre bezeichnet , 240 A —



182 SOPHISTF .S .

Ausgedehnte als seiend wollen gelten lassen, kann man durch

genügende Gründe zu der Anerkennung bringen , dass es auch
etwas Unsiunliches gibt , dem das Sein um nichts weniger zu¬
kommt . Und den Megarikern42 ) , die ausschliefslich in unbeweg¬
lichen unveränderlichen Begriffen das Seiende finden , kann das

Unbefriedigende ihrer Annahme nachgewiesen werden. Eine

Lösung aller der Schwierigkeiten, in welche frühere und gleich¬
zeitige Philosopheme führen , eine Ausfüllung derjenigen Lücken,
welche sie in der principiellen Erkenntnis des Seienden zurück¬
lassen , wird gesucht und gefunden in derjenigen Entwicklung,
welche der Platonischen Ideenlehre die darauffolgende Darlegung
der gegenseitigen Gemeinschaft der Begriffe gibt .

Wenn hiermit der Inhalt und Zweck des mittleren Theiles
des Dialogs richtig getroffen ist , so lässt sich vielleicht von
da aus zu dem äufseren Theile eine derartige Verbindung fin¬
den, dass dieser nicht mehr zur blofsen Einrahmung und zum
blofsen Anlasse der eigentlich beabsichtigten Untersuchungen
wird . Die Ideenlehre , entwickelt durch die Lehre von der ge¬
genseitigen Gemeinschaft der Begriffe , löst nach Platons Über¬

zeugung die Schwierigkeiten, in welche sich alle früheren Phi¬

losopheme verwickelt haben ; sie weist auch zugleich dem

Sophisten seine nicht zu bestreitende Stelle aufs er halb des
Gebietes der Philosophie an . Die Kritik , welche Platon durch 319
positive Aufstellung der Lehre von der Gemeinschaft der Begriffe

247 E , passen genau auf die Atomisten ; innerhalb dieser Schule sind auch

jene von Platon angedeuteten Unterschiede der Ansichten über die Geltung
sittlicher Begriffe, wenn nicht ausdrücklich nachweisbar , doch höchst wahr¬
scheinlich ; die Anerkennung ihrer Geltung , die sich Platon als Grundlage
seiner Bestreitung zugeben lässt , liegt in den Fragmenten aus Demokrits
Schriften noch deutlich vor . Dass die Atomisten als gleichzeitige Gegner
der Megariker dargestellt werden, hat nach den wahrscheinlichsten Angaben
über die Lebenszeit des Demokritos (Zeller , Phil . d . G . , 2 . Aufl. I , S . 576 f.
nichts auffallendes . — Schleiermacher sieht in der Beschreibung derjenigen
Philosophen , welche nur Materielles als seiend anerkennen , eine Beziehung
auf Aristippos (a . a . Ü . S . 93) ; die Nachrichten , welche wir über die Ari-

stippische Lehre haben , geben hierzu keinen Anhaltspunct .
42) Der Beweis , dass unter den „Freunden der Begriffe“ (oder Ideen)

246 A , 248 A— 249 D , die Megariker zu verstehen sind , ist unter Berück¬
sichtigung aller darüber aufgestellten Ansichten erschöpfend geführt von
Zeller a . a . Ο . II . S . 180 f.



Sophistes . 183

gegen alle anderen Philosopheme ausübt , würde hiernach auf

diejenigen mit ausgedehnt , welche den Namen der Philosophie
beanspruchen, ohne ein Anrecht daran zu haben. — Das Nahe¬

liegende dieser Combination 43) mag es entschuldigen , dass ich
durch ihr Aussprechen den Bereich der aus dem Dialoge selbst
sicher zu ziehenden Schlüsse überschreite ; es geschieht mit der
ausdrücklichen Erklärung , dass dies eine bloi'se Vermuthung ist
und sich wahrscheinlich eben so gut manche andere Anlässe
denken lassen , welche Platon bestimmten, die Untersuchung
über die Gemeinschaft der Begriffe und die Kritik der Philoso¬

pheme über das Seiende gerade in den Versuch einer Definition
des Sophisten einzureihen.

2 . Ehe ich auf den Inhalt des wichtigsten Theiles des Dia¬

loges , des Abschnittes nämlich über κοινωνία των γενών in seiner

Stellung zu den Prineipien der Platonischen Lehre näher einzu¬

gehen versuche , wird es gerathen sein , mit der bisher ent¬
wickelten Auffassung des Dialogs diejenigen zu vergleichen ,
welche derselbe bei Platonischen Forschern in neuester Zeit ge¬
funden hat.

Es ist im vorigen stillschweigend vorausgesetzt , dass , wo
Platon im Sophistes von Begriffen (είδη , γένη ) und ihrer Ge¬
meinschaft unter einander handelt, der Inhalt der Begriffe , das
Was, welches in den Begriffen gedacht wird , ihm nicht für ein
blofses Object des Denkens (νόημα )

44 ) , sondern für etwas abge¬
sehen vom Denken (χωριστόν ) an sich Seiendes gelte , d . h . für
eine Idee im Platonischen Sinne dieses Wortes. Gegen diese

Grundvoraussetzung erhebt Steinhart Einspruch , indem er
davor warnt , Verstandesbegriffe mit Ideen zu verwechseln und
nur von den ersteren im Dialoge Sophistes gehandelt findet

(a . a . 0 . S . 424 , 441 ) . Man mag nach der Bedeutung, welche
in der gegenwärtigen philosophischen Terminologie die Worte

43) Das Verhältnis des äufseren Theiles des Dialogs Sophistes zu dem
mittleren Theile wird in allen Einleitungen zu diesem Dialoge in Betracht

gezogen ; doch ist es mir nicht möglich, die darüber dargelegten Ansichten
in eine feste Formulirung zu bringen .

44) Parm . 132 B : Ti ουν , φάναι , £v έκαστον έστι των νοημάτων , νόημα
δέ ούδενός ; Άλλ’ αδύνατον, είπεΐν . Άλλα τινός ; Ναι . Οντος ή ούκ όντος ;
"Οντος .



184 Sophistes .

Verstand, Begriff , Idee haben, vollkommen berechtigt sein , Ver¬
standesbegriffe oder Hegriffe überhaupt von Ideen zu unterschei¬
den ; aber für Idee in dem Sinne Platons existirt dieser Unter- 3211
schied nicht , wie dies Susemihl (Jahusche Jahrbücher , Bd . 68,
S . 414 f . ) mit Recht erwidert hat . l )ass aber das Charak¬
teristische der Idee im Platonischen Sinne, nämlich die Realität
des Was des Begriffes , im Dialoge Sophistes vorausgesetzt wird,
zeigt sich durchweg ; es wird zum Beweis hierfür genügen, an
einige hervortretende Stellen zu erinnern . Die Anerkennung
von gerecht oder ungerecht als einer Eigenschaft der Seele, ein
Zugeständnis, welches als von den Atomisten gemacht voraus¬
gesetzt wird , verwandelt sich sogleich in die Anerkennung, dass
Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit als etwas Seiendes der
Seele einwohne (247 A) . Jede Zahl ist etwas Seiendes (238 A ) ,
doch aus keinem anderen Grunde , als weil sie Object und In¬
halt eines begrifflichen. Denkens ist 45) . Das Etwas , τι , lässt
sich an sich , isolirt von dem Seienden , gar nicht denken
und aussprechen (237 D ) . Der Philosoph steht in beständigem
denkendem Verkehr mit der Idee des Seienden , τη του οντος
άε'ι διά λογισμών προσκείμενος ιδέα ( 254 Α) . Die Verschiedenheit
wird nicht blofs als τό θάτερον, ή του θατέρου φυσις (256 Ε, 257 C ) ,
sondern auch als ή θατέρου ιδέα (255 Ε ) , als είδος εν ένάρι&μον
των πολλών οντων (258 C ) bezeichnet . Die Ausdrücke μετέχειν ,
κοινωνεΐν , die in dem wichtigsten Abschnitte über die Verbin¬
dung der Begriffe herrschen , so wie παρουσία an der vorher
angeführten Stelle (247 A) sind die technischen Ausdrücke für
Verhältnisse der Ideen im Platonischen Sinne, u . s . w . Gewiss
Beweise genug , dass der Grundgedanke der Ideenlehre in dem
ganzen Dialoge vorausgesetzt, und dass zur Einführung des un-
platonischen Unterschiedes von Verstandesbegriffen und Ideen
auch nicht der leiseste Anlass vorhanden ist.

Als Zweck und Aufgabe des gesammten Dialogs bezeichnet
Steinhart „die Unterscheidung der echten und falschen Dialektik “
(S . 431 , 426) , und findet hierfür bei Susemihl (Jahusche Jahr¬
bücher, Bd . 68 , S . 415, Genet . Entw . etc . S . 310 ) , der sogar
„ die echte Dialektik“ als eine „wahrhaft concrete Dialektik “

'
f

(/<

Hf
c
fi
!«

jlil

f
S !»

G»
w
iht'

i

i

191

r:
hf

« ) Vgl . Theät . 185 C .



Sophistes . 185
Yer-
clioi-
»ter- 32ii
• 68 ,

irak-
alitat
wird ,
> i an
nunjr
· , ein
iraus-
, dass
s der
IS A ) ,
d In¬

lässt
enken
digem
i οντο;
enheit
57 C ,
ipilliiov
έχειν ,
erbin -
vorhcr
kc fur
liewiss
n dem
es uu-

Ideen

eichnet
lektik"

» ,1ahr-
■ sogar
? ktik "

bezeichnet , vollständige Beistimmung , obgleich Susemihl sodann
im weiteren Verlaufe seiner Erörterung seine Ansicht über den

Grundgedanken des Dialogs noch merklich anders formulirt .
32i Wenn in der Erklärung eines Platonischen Werkes das mannig¬

fach deutbare , seinen Gebrauch proteusartig wechselnde Wort
Dialektik angewendet wird , so hat man wohl ein Recht zu er¬
warten , es werde in dem Platonischen Sinne angewendet sein .
Platon bezeichnet diejenige Art ein wissenschaftliches Gespräch
zu führen , und weiter dann diejenige Beschäftigung mit Be¬

griffen und ihren Verhältnissen , in welcher er die Bürgschaft
für die Erkenntnis des Seienden sieht , als Dialektik ; die Dia¬
lektik ist ihm daher in solchem Mafse Grundlage der gesammten
Philosophie , dass sie gewissermafsen der Philosophie selbst gleich
gesetzt werden kann . Platon bringt häufig in seinen Dialogen
sein — oder seines Sokrates — wissenschaftliches Verfahren in

Gegensatz zu den nichtigen Mitteln der Rechthaberei , welche
von Lehrern der politischen Tüchtigkeit und Redegewandtheit
angewendet wurden ; aber nirgends , so viel ich weifs, bezeichnet
Platon die von ihm getadelte und verworfene Weise als Dialek¬
tik, als „ falsche Dialektik, “ sondern als Eristik , Agonistik , So-

phistik , nirgends macht er in der Dialektik den Unterschied
einer echten und einer falschen Art . Insofern ist der Ausdruck
nicht wohl gewählt , wenn zur Angabe des Inhaltes eines Pla¬
tonischen Dialoges die Unterscheidung wahrer und falscher Dia¬
lektik eingeführt wird . Aber substituirt man selbst für das un¬
ter diesen Worten gemeinte einen richtigen Ausdruck , so wird
doch die Sache selbst dadurch nicht richtig . Uber den Unter¬
schied Platonischer Dialektik und unwissenschaftlicher Eristik
findet man mannigfache , den Gegenstand in Platons Sinne so

gut wie erschöpfende Bemerkungen namentlich in den Dialogen
Protagoras , Gorgias , Menon , Euthydemos . Im Sophistes wird
die Aufgabe der Dialektik bezeichnet (253 D ) , es wird ein Theil
dieser Aufgabe durch die Untersuchung einiger besonders wich¬

tiger Begriffe ausgeführt ( 254 I) — 258 C) , es gehören auch die
in eigenthümlicher Mischung von Scherz und Ernst ausgeführten
Begriffseintheilungen am Anfänge und am Schlüsse des Dialogs
unzweifelhaft der Aufgabe der Dialektik an ; aber weder an den

Philosophen , welche Platon bestreitet , noch au dem Sophisten ,



186 Sophistes .

dessen Definition den Anlass zur Untersuchung gibt , wird die
unwissenschaftliche Methode in ihrem Gegensätze zur Plato¬
nischen dargestellt. Es werden die Sätze der Philosophen von
Platonischen Voraussetzungen aus kritisirt , es wird dem Sophi¬
sten seine Thätigkeit im Bereiche des Irrthums und der Täu¬
schung angewiesen ; aber der Gegensatz „wahrer und falscher
Dialektik“ als einheitlicher Zweck des Dialogs , ja selbst nur
als eine einzelne Aufgabe unter mehreren anderen, ist aus dem
Dialoge selbst weder nachgewiesen noch nachweisbar.

Im weiteren Verlaufe seiner Erörterung über die „Grund¬
idee “ des Sophistes bezeichnet es Susemihl 46

) als Zweck die¬
ses Dialogs „die Ideenlehre zu begründen“ . Hierin stimmt ihm
Deuschle hei , mit dem näher bestimmenden Zusatze , der
Sophistes gehe „eine Begründung der Ideenlehre durch die
Lehre vom Urtheile“ . Und Michelis , dessen Schrift wir,
nach den Worten der Vorrede zu schliefsen , als ausdrücklich
gegen Susemihl gerichtet betrachten dürfen, setzt als erste der¬
jenigen Bemerkungen, durch welche er über den Inhalt des So¬
phistes orientiren will : „ Im Sophistes vollzieht sich die höchste
Aufgabe des Platonischen Denkens in der Ausgleichung der Be¬
griffe des Seins und der Bewegung und insoweit die Grund¬
legung der Platonischen Ideenlehre . “ Wenn ich von
Forschern, die im Platon heimisch sind , in solcher Einhelligkeit
über den Grundgedanken des Dialogs diese Erklärung abgege¬
ben lese, zu welcher es mir nicht möglich ist in dem Dialoge
selbst irgend einen Anhaltspunct zu finden , so muss ich fast
glauben , dass sie unter Ideenlehre und unter Begründung der
Ideenlehre etwas wesentlich anderes verstehen, als man nach dem
allgemeinen Sprachgebrauchedarunter zu denken hat . Ich glaube
daher — δεΐ γάρ αεί παντός πέρι τό πράγμα αότό μάλλον διά
λόγων η τουνομα μόνον συνομολογησασ &αι χωρίς λόγου — um
leeren Wortstreit zu vermeiden , kurz bezeichnen zu müssen ,
was ich unter Begründung der Ideenlehre verstehe.

Unter Ideenlehre verstehe ich die für die Platonische Phi-

4S) Susemihl S . 310 f. Deuschle in den Jahnschen Jahrb . Bd . 71 , S . 764 ,
und damit im wesentlichen übereinstimmend in der Einleitung zu seiner
Übers. S . 299 f. Michelis a . a . 0 . S . 194.

m



Sophistes . 187

losophie charakteristische Lehre , dass das Was des logischen
Begriffes als solches selbständige Realität hat ; diese Auffassung
des Begriffes „ Ideenlehre“ ist durch die zahlreichen Stellen des
Aristoteles gesichert, wo er von den οί τάς ιδέας (τά είδη ) τιίΐέμενοι

323 oder λέγοντες spricht , und findet sich jetzt in allen Darstellungen
der griechischen Philosophie. „Begründung“ der Ideenlehre
kann in historischem oder in philosophischem Sinne gemeint
sein . Im ersteren Falle besteht sie in der sicheren oder wahr¬
scheinlichen Nachweisung derjenigen Einwirkungen früherer
Philosopheme auf Platon , durch welche er zu dieser Annahme
geführt wurde ; im letzteren Falle hat sie diejenigen Gedanken¬
reihen nachzuweisen, durch welche Platon selbst , abgesehen
davon , aus welchen Anregungen sie hervorgegangen sein mögen ,
die Nothwendigkeit jener Annahme zu beweisen suchte. Platon
und Aristoteles bieten das vollkommen ausreichende Material ,
um eine „Begründung“ der Ideenlehre in dem einen oder andern
Sinne daraus zu entnehmen ; aber im Dialoge Sophistes ist dazu
nichts enthalten . In dem den inneren Theil umschliefsenden
Abschnitte kann eine Begründung der Ideenlehre nicht einmal
gesucht werden. Aber von der Stelle an , wo die Frage nach
dem Sein des Nichtseienden behandelt wird , erweist sich die
Ideenlehre als bereits vorausgesetzt . Dies zeigt sich nicht
nur in den so eben (S . 184 ) angeführten Stellen , von denen
einige sogleich in den Anfang des fraglichen Abschnittes fallen ,
sondern auch eben so augenscheinlich in dem Gedankengange,
durch welchen aus der Annahme von zwei Seienden (243 1) , E
und dann aus der Annahme eines einzigen Seienden widerspre¬
chende Folgerungen abgeleitet werden . Die Beweiskraft dieser
widerlegenden Folgerungen liegt einzig darin , dass dem Was
eines logischen Begriffes als solchem Realität zugeschrieben ist ;
sobald man dies , das heifst also den Inhalt der Platonischen
Ideenlehre selbst , nicht zugesteht, ist es nicht möglich , aus dem
Sein zweier ursprünglicher , von einander qualitativ unterschie¬
dener Realen auf das dritte, das Sein selbst , zu schliefsen , und
das gleiche gilt bei der Platonischen Kritik der Parmenideischen
Lehre . Ferner , wenn es sich im Sophistes um „ Begründung“
der Ideenlehre handelte, so würde doch die Philosophie der Me-
gariker nicht so einfach angeführt werden : νοητά αττα χαϊ άσώματα



188 Sophistes .

είδη λιαζόμενοι την αληθινήν ουσίαν είναι ; denn eben insoweit durch
diese Worte die Lehre der Megariker bezeichnet wird , stimmt
sie mit der Platonischen Lehre überein , und es ist mit gröfster
Wahrscheinlichkeit vorauszusetzen, dass ihre „Begründung“ in
jeder der beiden Bedeutungen dieselbe war wie die der Plato¬
nischen Lehre . Hatte also Platon , wie man ihm zuschreibt, im
Sophistes die Absicht, die „Begründung“ seiner Ideenlehre zu
geben, so war es nicht zulässig, die in der Grundlage mit ihr 324
übereinstimmende oder wenigstens sehr nahe verwandte Lehre
so einfach als Thatsache hinzustellen. Endlich in dem wichtig¬
sten Abschnitte des Sophistes , dem über die κοινωνία των γενών ,
wird nicht „ begründet “ , dass der Inhalt der Begriffe als sol¬
cher real ist , sondern es werden unter dieser Voraussetzung
Folgerungen über ihr Verhältnis unter einander gezogen 47) .

Es ist mir hiernach unmöglich , in den von den genannten
Forschern (Steinhart, Susemihl , Deuschle, Michelis ) abgegebenen
Erklärungen über den Grundgedanken und den Zweck des So¬
phistes einen auch nur annähernd oder theilweise richtigen Aus¬
druck des wirklichen Inhaltes dieser Platonischen Schrift zu fin¬
den ; vielmehr führt die prüfende Erwägung dieser abweichenden
Erklärungen zur Bestätigung des vorher ausgesprochenen Ge¬
dankens48

) :
Platon gibt im Sophistes der schon als feststehend voraus¬

gesetzten Ideenlehre durch die Lehre von der κοινωνία των γενών
eine weitere Entwicklung in der Art, dass dadurch die in allen
bisherigen Philosophemen zurückbleibenden Schwierigkeiten ihre

. 47) Wenn hiernach von einer „Begründung der Ideenlehre “ durch den
Dialog Sophistes zu reden kein Anlass ist, so verliert dadurch auch die Com -
bination Steinharts S . 472 , „dass die im Sophist errungenen Hauptresultate
in den spätem Dialogen, namentlich schon im Phädros , vorausgesetzt wer¬
den “

, ihre thatsächliche Grundlage . Ob man umgekehrt die Beziehung des
Inhaltes des Sophistes , vor allem die Lehre von der κοινωνία τών γενών mit
Susemihl S . 301 als einen „ berichtigenden Rückblick “ auf den Phädros
zu betrachten habe , wird nachher zur Erwägung kommen.

48) Diese Auffassung des Dialogs wird verworfen von Deufsen S . 61 fl',
(insbesondere S . 65) , Ribbing I . S . 209 . Anm . Es mag für jetzt genügen,
dass ich zur Rechtfertigung derselben mich auf den gesammten Gang der
im obigen enthaltenen Begründung beziehe.



Sophistes . 189

Lösung finden und selbst dem blofsen Scheinwissen seine sichere
Stelle aufserhalb des Bereiches der Philosophie angewiesen wird .

Wenn sich der Gedanke, dass in dem positiven Inhalte des
Sophistes , dem Abschnitte über die Gemeinschaft der Begriffe,
eine Begründung der Ideenlehre enthalten sei , als unhaltbar er¬
wiesen , so erhebt sich dagegen die Frage, in welchem Zusammen¬
hänge diese Lehre mit der Grundlage der Ideenlehre stehe , also
vor allem , ob die Lehre von der Gemeinschaft der Begriffe mit
denjenigen Gedankenreihen im Einklänge steht , aus denen die
Platonische Ideenlehre hervorgegangenist . Gehen wir noch kurz
auf diese Frage ein , welche die Erklärung des Dialogs Sophistes
an sich allerdings überschreitet.

3 . Welche Momente in der Entwicklung der griechischen
Philosophie die Platonische Ideenlehre hervorgerufen haben, mit

325 welchen Schlüssen Platon selbst die Realität der Ideen zu be¬
weisen unternimmt , darüber ist jetzt durch die aufmerksame
Vergleichung der AristotelischenZeugnisse mit den Worten Pla¬
tons ein so sicheres Wissen erreicht, dass in den historischen
Darstellungen der Platonischen Lehre die Verschiedenheit der
eigenen philosophischen Richtung der Darsteller nur noch auf
Einzelheiten des Ausdruckes oder auf das etwaige Urtheil über
die innere Haltbarkeit der Lehre Einfluss ausübt , das wesent¬
liche aber der Darstellung selbst überall dasselbe ist . Es reicht
darum hin , mit wenigen Worten an diese Hauptpuncte zu er¬
innern 49) .

' 40) Das Verdienst , zu einer Zeit , wo die psychologisirende Richtung der
Kantisehen und die phantasirende der Schellingschen Philosophie noch jedes
unbefangene Verständnis Platons schienen unmöglich machen zu sollen , zu¬
erst den Begriff der Platonischen Idee und die philosophischen Motive dieser
Lehre mit voller Klarheit dargelegt zu haben , gebührt einer kurzen Abhand¬
lung Herbarts : De Platonici systematis fundamento . Gotting . 1795 . Diese
Abhandlung scheint indessen erst von der Zeit an Beachtung gefunden zu
haben , seit die eindringenden Studien des Platon und Aristoteles im wesent¬
lichen zu den gleichen Resultaten hierüber geführt haben . Entscheidende
Wirkung hat in dieser Hinsicht die gediegene Untersuchung Zellers ge¬
habt , „Die Darstellung der Platonischen Lehre bei Aristoteles“ (Platon . Stu¬
dien S . 190— 300) . — In der nachfolgenden durch den Zusammenhang er¬
forderten Skizze habe ich nicht für nöthig gehalten, die einzelnen Stellen
aus Platon zu citiren ; man findet dieselben vollständig bei Zeller , Philos.
d . Gr. II . 1 . 2 . Aufl . S. 412 - 427 . 3 . Aufl . S . 541 — 562 .



190 Sophistes .

Soll es überhaupt ein Wissen (Erkennen , έπίστασΟαι , έπιστημη )
geben , so muss das Object desselben dem Wesen des Wissens
und den darin enthaltenen Forderungen entsprechen. Die Ge¬
genstände der sinnlichen Wahrnehmung sind nicht fähig, Object
des Wissens zu sein ; denn unterworfen der Veränderung setzen
sie in die Nothwendigkeit, demselben Dinge in seiner Identität
entgegengesetzte, einander ausschliefsende Prädicate zuzuschrei¬
ben . Die allgemeinen Begriffe dagegen sind diesem inneren
Widerspruche, dem die ihrem Umfange ungehörigen Einzeldinge
anheimfallen , nicht unterworfen; dasjenige, was in den allge¬
meinen Begriffen gedacht wird, bleibt von der Veränderung der
Sinnendinge unberührt . Also nur der Inhalt der allgemeinen
Begriffe ist Inhalt und Object des Erkennens , und , da durch
Wissen und Erkennen die Realität eines Objects vorausgesetzt
wird , als solcher etwas an sich Seiendes . Der Schluss , dass
etwas , weil es Inhalt eines allgemeinen Begriffes ist , darum
selbständige Realität aufserhalb des Denkens an sich habe, also
z . B . die bestimmte Zahl , zwei , drei u . s . f. , nicht das Ge - 32e
zählte , etwas selbständig Reales sei , dieser Schluss steht für
Platon so unerschütterlich fest , wie der im wesentlichen gleiche
für Parmenides. Platons Zuversicht , so zu schliefsen , erklärt
sich daraus , dass die Neuheit der Beschäftigung mit Begriffen
als solchen , wie dieselbe erst durch Sokrates in die griechische
Philosophie eingeführt war , die Begriffe selbst als Objecte der
Untersuchung wie etwas selbständig Reales erscheinen liefs ;
ferner daraus , dass die Aufmerksamkeit Platons sich vornehmlich
auf Begriffe des ethischen Gebietes richtete, demnächst auf ma¬
thematische ; bei jenen aber ist es der Anspruch des sittlichen
Urtheiles auf unbedingte Giltigkeit , bei diesen die von subjec -
tivem Belieben unabhängige allgemeine Geltung , welche ihnen
leicht den Schein der objectiven Realität gibt .

Es ist nicht nöthig noch hierher gehörig , die innere Halt¬
barkeit des Gedankenganges, durch welchen Platon zur Realität
der Ideen gelangt, an sich zu prüfen ; aber seine Richtigkeit und
Notliwendigkeit vollkommen zugestanden , so folgt daraus doch
nur , dass das Was der allgemeinen Begriffe , weil es ein Gegen¬
stand des Erkennens ist, an sich ist ; das Sein selbst , die
Realität als solche , ist aber nicht ein Was des Gedachten . Dass



Sophistes . 191

Wissens
Ihe Ge-

'R . Object
"R setzen

Identität
izuschrei -
‘ inneren
•nzeldinge
len nllge-
' •rimg der
Igemeinen
da durch

rausgesetzt
luss , dass
»t , darum
habe , also

l das Ge -
. stellt für
icn gleiche
η , erklärt
t Hegriffen
griechische
»bjecte der
men liefs ;
ornehmlich
st auf ma-

s sittlichen
on subjec-

lche ihnen

mere Ihdf'

zur Healitäl
tigkeit und

laraus doeh

ein
eibet , die

hten . Hass

nun Platon als Ideen nicht nur το καλόν , τό αγαθόν u . s . f. , son¬
dern auch τό ’όν αυτό καθ’ αυτό , also ohne ein bestimmtes Was .
welches sei, aufstellt, überschreitet selbst den Bereich dessen ,
was aus seinen Prämissen sich ergibt. Die Allgemeinheit, welche
der Begriff des Seins mit denen theilt , die ein Was ausdrücken.
der Umstand ferner, dass die griechische Philosophie, noch un¬
beholfen im Ausdrucke der Abstractionen, zwischen τό o

'
v und

τό είναι nicht streng schied , erklärt diese weitergreifende Be¬
hauptung , rechtfertigt sie aber nicht in dem Sinne, dass sie fiir
eine consequente Folgerung aus den zur Ideenlehre führenden
Gründen gelten könnte . Dadurch nun , dass das Sein oder das
Seiende selbst als eine der Ideen gesetzt wird , ergibt sich so¬
gleich für die Ideenlehre eine Modification , welche man unmög¬
lich als blofse Synonymität zweier Ausdrücke betrachten kann .
Während nämlich einerseits dev Inhalt eines jeden Begriffes,
weil Object des Erkennens, darum an sich ist, kommt ihm ander¬
seits das Sein aus seiner Gemeinschaft mit der Idee des Seien¬
den , und die ihm an sich zugeschriebene Realität wird dadurch
eine bedingte , aus der Beziehung zu einer andern Idee ent¬
lehnte . Die Gemeinschaft unter Ideen , welche sich insoweit nur

3Ώ als eine Verbindung jeder einzelnen der übrigen Ideen mit der
des Seienden zeigt , erhält aber von einer andern Seite her noch
eine weitere Ausdehnung.

Ein Wissen und Erkennen ist nicht in dem Denken von
Begriffen oder von den ihnen entsprechenden Realen als ein¬
zelnen enthalten , sondern in dem Urtheile , also in derjenigen
Verbindung von Begriffen , durch welche der eine zum Prädicate
des andern gemacht wird . Ist nun einmal der Inhalt der ein¬
zelnen Begriffe selbst als real gesetzt , so sind in Betreff der
Verhältnisse derselben unter einander nur zweierlei Annahmen
denkbar. Entweder diejenigen logischen Verhältnisse, durch
welche ein Begriff dem andern untergeordnet ist , einer zum Prä-
dicat des andern werden kann u . s . f . , werden für die als real
gesetzten Begriffe in Abrede gestellt , oder sie werden für die¬
selben als wirklich vorhanden anerkannt . Im ersteren Falle ge¬
langt man dahin , dass von jedem Begriffe nur er selbst ausgesagt
werden kann , also nur identische Urtheile (A ist A) zulässig
sind ; in solcher Weise hielten die Antistheniker und die spätem

x



192 Sophistes .

Megariker die Unveränderlichkeit und unbedingte Einheitlichkeit
der Begriffe aufrecht mit Aufhebung jeder Möglichkeit eines

Wissens . Werden dagegen anderseits die logischen Verhältnisse

unter den realen Begriffen als wirklich vorhanden anerkannt , so
erhalten sie , als allgemein begrifflich gedacht und als Object
eines Wissens , die gleiche reale Bedeutung wie die Begriffe
selbst ; also Identität , Verschiedenheit u . s . f. , welche das Ver¬
hältnis unter Begriffen bezeichnen , sind ebenso etwas Seiendes ,
wie der Inhalt selbst derjenigen Begriffe , deren Verhältnis sie
bezeichnen50) . Die logische Frage nach dem Verhältnisse der

Begriffe unter einander wird zu der ontologischen über die Ge- 32s

meinschaft der seienden Dinge, über die κοινωνία των γενών .
Indem nun , wie vorher bemerkt wurde , das Seiende selbst

eine der realen Ideen ist , folglich jede andere Idee ist durch
ihre Gemeinschaft mit der Idee des Seienden , so ergibt sich ,
dass unter einander entgegengesetzte Ideen : Ruhe , Bewegung,
das Schöne , das Hässliche u . a . m . , da jede derselben ist , gleich
sehr Gemeinschaft haben mit der Idee des Seienden, also , da in
der Gemeinschaft Gegenseitigkeit liegt 51) , anderseits das Seiende ,
obgleich an sich weder in Ruhe noch in Bewegung, weder schön
noch hässlich , docli eben so sehr in Ruhe als in Bewegung ,

M) Anders spricht sich hierüber Michelis aus S . 188 : „Hier stöfst dem
Eleaten ernstlich das Bedenken auf, ob nicht diese abgeleiteten Begriffe nur
als an den andern (also als Formaibegriffe) zu nehmen und diese mit den
ersten dreien doch nicht auf dieselbe Stufe zu stellen seien. Aber diese Be¬
denken werden beseitigt“ u . s . w . Den Gedanken , dass dieser Begriff nur
etwas „ an den andern “ sein möchte , leitet Michelis aus den Worten
Platons ab , 254 E : τι ποτ ’ αν vvv οΰτως είρήκαμεν τό τε ταντόν και θάτερον ;
κότερα δύο γένη τινέ αντώ , τιδν μέν τριών αλλω , ξνμμ,ιγννμένω μην έκείνοις έξ

όίνάγκης άεί , και περί πέντε άλλ ού περί τριών ώς όντων αΰτών σκεπτέον ; ή τό
τε ταντόν τοντο και θάτερον ώς έκείνων τι προσαγορείιοντες λανϋάνομεν ήμάς
αΰτοΰς ; Offenbar hat Michelis die Worte ώς έκείνιον τι in dem Sinne auf¬

gefasst „etwas an jenen Begriffen“ . Aber dass diese Worte bedeuten „einen
von jenen vorher angeführten Begriffen“

, geht aus der folgenden Beweis¬
führung Platons unwiderleglich hervor .

5I ) Diesen Satz „da in der Gemeinschaft Gegenseitigkeit liegt“ begleitet
Deufsen S . 57 n . 104 mit einem Ausrufungszeichen und charakterisirt ihn
durch „mirifico modo“ . Der Satz ist aber meines Erachtens in dem Begriff
von κοινωνεΐν , κοινωνία , ganz abgesehen von der speciellen Deutung , welche
man diesen Worten geben mag , dergestalt .enthalten , dass er einer weitern
Begründung nicht bedarf .



Sophistes . 193

schön als hässlich sein kann . Nimmt man noch hinzu , dass
diese Möglichkeit der Gemeinschaft einer jeden in dieselbe
eintretenden Idee als eine reale Eigenschaft zugeschrieben wird ,
so ergibt sich , dass die Ideen zu Kräften werden , und es
begreift sich , dass sie in rascher Folgerung als lebendige
Kräfte gesetzt werden . Dieselbe Verbindung also des Entgegen¬
gesetzten in der Einheit desselben Dinges, welche dazu trieb ,
die Realität den sinnlichen Dingen abzusprechen und ausschliefs -
lich den Begriffen zuzuschreiben als Ideen , überträgt sich hier¬
mit auf die Ideen selbst .

Dass durch diese Weiterführung die Ideenlehre in Wider¬
spruch mit ihrer eignen Grundlage geräth, wird nicht blofs von
Strümpell 52

) entsprechend dem von ihm verfolgten kritischen
Zwecke bezeichnet , sondern wird eben so unverhohlen , behufs
klarer Einsicht in den Platonischen Gedankengang, von Zeller
dargelegt, von dem letzteren zugleich mit Hinweisung auf die
Motive , welche zu diesem Widerspruche trieben. „Platos Phi¬
losophie “ , schreibt Zeller 53) , „ ist von Hause aus weit weniger
auf die Erklärung des Werdens , als auf die Betrachtung des
Seins angelegt , die Begriffe , welche in den Ideen hypostasirt
sind , stellen zunächst nur das dar, was im Wechsel der Erschei¬
nungen beharrt, nicht die Ursache dieses Werdens ; wenn er sie
zugleich auch als lebendige Kräfte fasst , so ist dies ein Zu¬
geständnis , welches ihm die Thatsachen des natür¬
lichen und des geistigen Lebens abgenöthigt ha¬
ben 54

) , dem aber die Hauptrichtung seines Systems widerstrebt,

52) Strümpell, Gesch. der theor . Philos . der Griechen. S . 124 ff.
53) Ich entlehne die Worte der 3 . Aufl . der Phil . d. Gr. II . 1 . S . 581 ff. ;

durch die bestimmtere Fassung derselben sind zugleich die Bemerkungen
überflüssig geworden , zu denen der Wortlaut der 2 . Aufl. des Zellerschen
Werkes mir bei der ersten Publication dieses Aufsatzes Anlass gab .

M) Den wesentlich gleichen Gedanken , dass durch die in der κοινωνία
τών γενών enthaltene Weiterbildung der Ideenlehre Platon versuche, die „That¬
sachen des natürlichen und geistigen Lebens“ von der Grundlage seiner Ideen¬
lehre aus erklärlich zu machen, hat bereits früher Hartenstein in seiner Ab¬
handlung über die Bedeutung der Megarischen Schule (Verhandlungen der
sächs. Ges . d . Wiss . 1848 . S . 194 . Kl . Schriften. S . 132 ) ausgesprochen :
„Schlössen sich die dialektischen Erörterungen der Gespräche Parmenides und
Sophistes zu klareren Ergebnissen ab, als dies der Fall ist, und führte nament-

Bonitz , Platonische Studien . 13



194 Sophistes .

und das mit seinen sonstigen Annahmen über die

Ideen sich nicht in Einklang bringen lässt . Es lässt

sich erklären, warum er sich hei dem Versuche einer allseitigen

Ausbildung seiner Ideenlehre auch diesem Gedanken nicht ver¬

schloss“ etc . Und in Betreff der Unvermeidlichkeit dieses inne¬

ren Widerspruchs, a . a . O . Anm . : „Es ist allerdings ein Wider¬

spruch , den Ideen Bewegung , Leben u . s . f . beizulegen , und

zugleich von ihnen zu behaupten , sie seien keiner Veränderung

lieh die Entwicklung im Sophistes pag . 244—258 über die κοινωνία των ιδεών

nicht auf dieselben Widersprüche zurück , welche den Plato veranlasst hatten

die Ideen von den sinnlichen Dingen abzutrennen , so würde man vielleicht

sagen können , dass jene dialektischen Erörterungen den Zweck haben , nicht

blofs die Verhältnisse der Ideenwelt , sondern auch den Übergang der Ideen

in die Erseheinungswelt als das relativ Nichtseiende dialektisch darzulegen .“

Wenn nämlich auf der einen Seite den Dingen der Erscheinungswelt das

Sein darum abgesprochen wird , weil jedem derselben zugleich ein Nichtsein

eben dessen, was es ist , anhaftet {das einzelne Schöne z . B. ist auch häss¬

lich u . s . f. ) , und doch die einzelnen sinnlichen Dinge von den seienden

Ideen , durch deren παρουσία sie das sind , was sie sind , nicht absolut getrennt
werden ; und wenn nun anderseits für die Ideen selbst eine gewisse Ver¬

bindung von Sein und Nichtsein , für die Idee des Seins insbesondere die

Gemeinschaft mit entgegengesetzten Ideen nachzuweisen unternommen ist,
so ist mindestens durch die Gleichheit der Ausdrücke in beiden Fällen —

Verbindung von Sein und Nichtsein — der Schein veranlasst , dass hier¬

durch ein Übergang von den Ideen zu den sinnlichen Dingen , eine Begrün¬

dung der sinnlichen Dinge ausschliefslieh auf die Ideen hergestellt sei . Dass

in der später von Platon unternommenen Ausführung der Naturphilosophie
(denn dass der Timäos später als der Sophistes abgefasst ist , darf als zweifel¬
los betrachtet werden) Plato nicht diesen Weg verfolgt hat , um die sinnliche

Erscheinungswelt erklärlich zu machen , sondern einen andern eingeschlagen
hat , dessen innere Widersprüche durch die Hülle der mythischen Darstellung
überdeckt sind, darf nicht als ein Grund gegen jene Auffassung der κοινωνία
των γενών und Folgerung aus derselben angesehen werden . Da ohne inneren

Widerspruch von der Grundlage der Ideenlehre aus zu einer Erklärung der
veränderlichen Sinnenwelt nicht kann gelangt werden , so ist es nicht auf¬
fallend , wenn dieser Widerspruch verschiedene Gestalten annimmt. Vgl.
Zeller a . a . O . S . 583 : „Wiewohl sieh ihm daher immer wieder die Noth-

wendigkeit aufdrängt , in den Ideen neben den Urbildern zugleich auch die
wirkenden Ursachen anzuschauen , kann er diesen Gedanken doch nicht wirk¬
lich durchführen , und greift statt dessen schliefslich für die Erklärung der

Erscheinungswelt zu jenen mythischen Darstellungen , welche für die Lücken
der wissenschaftlichen Entwicklung doch nur einen schwachen Ersatz

geben .“ — Gegen die im obigen enthaltene Auffassung sprechen sich aus
Deufsen S . 30 , Ribbing I . S . 210 f .



Sophistes . 195
über die
• b' s lässt
abseitigen
nieht Ver¬

lieses inne-
•ü» Wider-
b*K(‘H , und
eränderung

u-iti τΛν Ite ,
« nlaMt hatten
mau vielleicht
i haben , nicht

aiiK der Ideen
h dartulegen .“

nungtwelt das
ein Nichtsein

ist auch häss-

den seienden
hsolut getrennt
■ gewisse Ver-

sbeaondere die

ternommen ist ,
iden Fällen -

ist , dass hier-

,, eine Hegrün-

,teilt sei . Hass

aturphilosophie
darf als zweifel-

im die sinnliche

i eingeschlagen
hen Darstellung

IVOJNlü

neren
e der

Vgl
[oth-

i die
virk-
. der

irgend einer Art fähig ; aber es ist ein Widerspruch, in den sich
Plato verwickeln musste , sobald er die beiden Grundbestim¬
mungen seiner Ideenlehre — dass die Ideen einerseits von der
Veränderlichkeit, Getheiltheit und Unvollkommenheit des sinn¬
lichen Seins nicht berührt werden , anderseits aber doch zugleich
das allein ursprünglich Reale und für das abgeleitete Sein der
alleinige Grund aller Realität seien — mit einander vereinigen

330 wollte . “ Anders stellen sich zu der in der κοινωνία των γενών
enthaltenen Entwicklung der Ideenlehre Steinhart und Susemihl.
Steinhart rühmt den „unermesslichen Fortschritt zu einer klaren
und richtigen Erkenntnis der höchsten Wahrheiten , den dieser
Dialog in Platons Entwicklungsgeschichte bezeichnet“ (S . 456) ;
Susemihl sieht in der Verwandlung der Ideen in lebendige
Kräfte „einen berichtigenden Rückblick auf die im Phädrus

33t noch als unbeweglich angeschauten Ideen“
(S . 301 ) . Warum

ich in diese Lobeserhebungen nicht einstimmen kann, ist vorher
dargelegt.

4 . Schliefslich mögen noch zwei für die Auffassung des ge-
sammten Dialogs Sophistes nicht gleichgiltige Momente in Be¬
tracht gezogen werden.

Dass der Abschnitt über die κοινωνία των γενών den wich¬
tigsten positiven Ertrag des Sophistes enthält , wird von keinem
Erklärer in Zweifel gezogen . Nehmen wir nun einmal an, ^nan
lese diesen Abschnitt ohne irgend einen Gedanken daran , dass
γένη , είδη für Platon eine andere Bedeutung haben als die der
allgemeinen Begriffe in ihrer verschiedenen Abstufung, so würde
man sich über das Missverhältnis zwischen dem Inhalt dieses
Abschnittes und der Bedeutung, welche er unverkennbar für die
gesammte Untersuchung hat, nicht genug wundern können . Dass
die Bewegung Bewegung ist und nicht Ruhe , die Ruhe Ruhe
und nicht Bewegung, dass also die Bewegung sich selbst iden¬
tisch und von der Ruhe verschieden, die Ruhe sich selbst iden¬
tisch und von der Bewegung verschieden, dass jedem Begriffe
sich manche andere als Prädicat zuschreiben lassen , und dass
unendlich viele durch ein negatives Urtheil von ihm auszu-
sehliefsen sind : diese und ähnliche Sätze sollen die Lösung ge¬
ben für Fragen der Philosophie, deren Schwierigkeiten vorher
dargelegt und in den lebhaftesten Farben geschildert sind?

13 *



196 Sophistes .

Aber die Sache erhält eine wesentlich andere Gestalt , sobald

wir uns vergegenwärtigen , dass für Platon jedes logische Ver¬

hältnis eben als solches die Geltung selbständiger Realität hat,
und dass in der Voraussetzung dieser Geltung die Bedeutung
der ganzen Erörterung liegt . Ger charakteristische , die Kritik
der Megarischen Lehre abschliefsende Ausruf : Τι δέ προς Διός ;
ώς αληθώς κίνησιν καί ζωήν καί ψυχήν καί φρόνησιν ή ρ^δίως πεί-

σθησόμεθα τω παντελώς οντι μή παρεΐναι, μηδέ ζην αϋτδ μηδέ φρονεΤν ,
άλλα σεμνόν καί άγιον , νουν ούκ εχον , ακίνητον έστδς είναι ; bezeichnet
das Ziel , das in Platons Überzeugung bereits feststeht , trotz des
darin enthaltenen Widerspruches zu seinem eigenen Begriffe der
Idee ; die Lehre von der κοινωνία των γενών dient dann dazu ,
diese Überzeugung zu rechtfertigen , aber unter der Voraussetzung,
dass logische Verhältnisse als solche etwas Reales sind . Man
verdeckt aber die wahre Beschaffenheit der Sache , wenn man 55)
diese Behandlungsweise als eine „nur noch erst formal I0- 332
gische “ oder als eine „Platon nicht endgiltig befriedigende “ be¬
zeichnet , oder sagt , dass „auch aus dem logischen Gesichts-

puncte die Unwahrheit jenes Gegensatzes (des Seins und Nicht¬
seins ) nachgewiesen “ werde ; und man verkehrt geradezu den
Inhalt des Sophistes , wenn man ihm zumuthet , dass in ihm die

„klare Erfassung des Unterschiedes des Formal - und Realbegriffes,
die Unterscheidung des Formalen und Realen im Denken “ ent¬
halten sei . Vielmehr erhält der ganze entscheidende Abschnitt
seine Bedeutung , ja seine Verständlichkeit in jedem seiner Aus- ,
drücke nur unter der Voraussetzung der Realität des Inhaltes
der Begriffe , und zwar eben so sehr derjenigen , welche eine
blofse Beziehung ausdriicken , also der „Formalbegriffe “ , als der
(wirklich oder scheinbar ) an sich bestimmbaren ; und diese on¬
tologische Geltung des Logischen ist keineswegs etwas Vorläu¬
figes , Platon selbst „nicht endgiltig Befriedigendes “ , sondern
ist der wesentliche Charakterzug der Platonischen Ideenlehre
selbst .

K) Die Bemerkungen , auf welche hier Bezug genommen ist , finden sich ,
die erste bei Susemihl S . 302 und übereinstimmend damit bei Deuschle ,
Ein ] , zur Übers . S . 304 , die zweite und vierte bei Miehelis S . 197, 201
{vgl . Anm. 50 ) , die dritte bei Steinhart S . 447 .



Sophistes . 197
» sobald
'hp v cr.
litiit hat ,
Prteutimg
' <* Kritik

Ali; ;
'jUu ; z -[-

'fpovsiv ,
«widmet
trotz des

griffe dei
mi dazu,
lÄsetzung ,
ml · Man
m man 55)
orinal lo- jj
ende1” be-
( ipRichts-

nd Nifht-
nlozu den
n ilnn die
ilbegriffes,
iken“ ent·

Absclinitt
einer Aus-
>s Inhaltes
eiche eine

e- , als der
diese on-

·,ι* Vorläu-
-

i sondern
[deenlehre

f finden sich,
lleuschh ’

, S . I9b 21)1

Das Verhältnis der Unterscheidung eines Begriffes vom an¬
dern , allgemein als Begriff gesetzt , ist das ίΐάτερον oder das μή
ον . Fragt man nun , was das μή ον ist , so ist hierauf keine
Antwort zu geben als τό μή ον βεβαίως έ'στι την αυτού φυσιν
εχον , ώσπερ το μέγα ην μέγα και τό καλόν ήν καλόν καί τό μή
μέγα μή μέγα και τό μή καλόν μή καλόν , ουτω δέ καί τό μή όν
κατά ταύτόν ήν τε και εστι μή όν (258 Β , C) . Aristoteles hat
daher nach seinen logischen und ontologischen Grundsätzen
vollkommen Recht , wenn er dagegen Einsprache erhebt , dass
aus τό μή όν εστι μ ή όν gefolgert werde τό μή όν Ιστιν . Aber
er nimmt an der Stelle , wo er diese , meines Wissens bisher
noch nicht auf Platon bezogene Kritik übt 56) , darauf nicht
Rücksicht, dass für Platon einerseits schon in der Natur des

Allgemeinbegriffes die Folgerung des Seins für τό θάτερον oder
τό μή όν begründet ist , anderseits in dem Satze τό μή όν έστι

333 μή όν eine κοινωνία des μή ον mit dem Sein , also όν , enthalten

ist , welche ihn zu dem Satze berechtigt τό μή όν εστι πη .
Ist aber durch diese Nachweisung des Seins des Nichtseien¬

den die Realität des Irrthums , welche zu erweisen als Zweck

jener Nachweisung bezeichnet wird , wirklich erwiesen , selbst
unter dem Zugeständnisse aller Platonischen Prämissen? Das
Recht hieran zu zweifeln 57) wolle man aus folgenden Erwägun¬
gen entnehmen. Das Nichtseiende ist nichtseiend, es ist also,
geben wir zu , in gewissem Sinne seiend . An jedem seienden
Begriff ist viel Seiendes , aber unzählig viel Nichtseiendes (περί
έκαστον άρα των ειδών πολύ μέν έστι τό όν , άπειρον δέ πλήιίει τό

μή όν . 256 Ε) . Aber es ist doch bestimmtes Seiendes , wel¬
ches an jedem Begriff ist, und davon unterschiedenes be -

56) Arist. Soph. el . 25 . 180a 23 ff. τούς δέ παρά το κυρίως τάδε η πή ή
ποΰ η πώς ή πρός τι λέγεσϋαι καί μή απλώς , λυτέον σκοποΰντι κτλ . — είοί δέ
πάντες οί τοιοΰτοι λόγοι τοΰτ’ έχοντες , άρ

’
ένδέχεται το μή δν είναι ; άλλα μήν

έστι γέ τι μή όν . ομοίως δέ καί το δν ούκ εσταί ' οΰ γάρ έσται τι τών δντων.
57) Ohne Bezeichnung eines Zweifels wird der Gang der Beweisführung

von Steinhart S . 440 so angegeben : „Die am Schlüsse dieses Abschnittes
aus jenen Vordersätzen gezogene Folgerung , dass , wie überall ein Sein mit
einem Nichtsein sich verbinde, so im Denken und Reden auch eine falsche

Verknüpfung der Begriffe zu Urtheilen , also Irrthum und Unwahrheit mög¬
lich sei , führt uns auf die vorher abgebrochene letzte Beschreibung des

Sophisten zurück .“



198 Sophistes .

stimmtes Nichtseiendes, welches an demselben ist . Weder
in jenem Seienden, noch in diesem Nichtseienden ist Irrthum
enthalten, sondern wahre Erkenntnis . Irrthum aber besteht nach
Platons eigener Angabe darin , dass Nichtseiendes als seiend ,
Seiendes als nichtseiend ausgesagt wird . Dieses Sein des
Nichtseienden ist im vorhergehenden nicht nachgewiesen — es
konnte nicht nachgewiesen werden, weil sonst der Irrt hum
als wahre Erkenntnis nachgewiesen wäre . Daher ist es
begreiflich , dass nach Beendigung der ganzen umfassenden Er¬
örterung über das Sein des Nichtseienden nicht aus ihr die
Möglichkeit des Irrthums abgeleitet, sondern einfach an
einem Beispiel die thatsächliche Wirklichkeit dessel¬
ben dargelegt wird .


	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196
	Seite 197
	Seite 198

