
Universitätsbibliothek Wuppertal

Platonische Studien

Bonitz, Hermann

Berlin, 1875

Gedankengut und Gliederung des Dialogs

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-5229


ί
Γ

i

i .

SOPHISTES .

Gedankengang und Gliederung des Dialogs.

Einleitung (c . 1 , 2) . In den Schlussworten des Theäte- 285

tos spricht Sokrates gegen den Mathematiker Theodoros die Auf¬

forderung aus , dass man am andern Morgen wieder zum Ge¬

spräche Zusammenkommen wolle . An diese Worte , in denen
man übrigens nach der Weise des Schlusses mancher anderen
Platonischen Dialoge keineswegs die bestimmte Zusage einer

Fortsetzung finden würde 1) , knüpft der Anfang des Sophistes
an ; denn der gestrigen Verabredung gemäfs erklärt Theodoros
dem Sokrates sich eingefunden zu haben . Aufser dem Theätetos,
dem Theilnehmer an dem gestrigen Gespräche, bringt Theodoros
zugleich einen Gast aus Elea mit, der der Parmenideisch-Zeno-
nischen Schule angehöre , aber nicht , wie so manche Männer
dieser Dichtung , ein Klopffechter mit Worten , sondern ein
wahrer Freund der Weisheit , ein Philosoph sei . Solche echte
Philosophen, erklärt Sokrates, seien schwer zu erkennen ; Philo- 2üo

soph , Staatsmann, Sophist seien mannigfacher Verwechslung unter

*) Sitzungsberichte etc . Bd. 33 . S . 285—333 . (Separatabdruck S . 41—89 .)

*) So schliefst der Laches mit den Worten : Άλλα ποιήσω , ώ Λυσίμαχε ,
ταϋτα , -χαι ήςω παρά σέ α ’όριον , ήν θεός έθέλη , und am Schlüsse des Prota¬
goras 361 Fi heilstes : περ

'ι τούτων δέ είσαϋθις , όταν βούλϊ] , διέξιμεν , ohne
dass man daraus folgern wird, Platon habe beabsichtigt einen andern Dialog
daran anzuschliefsen. Darauf , dass die Anknüpfung nur eine einseitige , des
Sophisten an den Theätetos , ist , aber keineswegs der Theätetos , aufser durch
jene nichts erweisende Schlussformel , auf die Fortsetzung in einem andern
Dialoge hinweist , macht Deufsen aufmerksam , Commentatio de Platonis So¬
phistae compositione ac doctrina . Bonn 1869 , S . 64 . n . 122 .

tliit

iebö[l r' ‘

lui# ^
«* · '*'*

flA»- v ' ‘

bah«·
!B Gsp :'

keint*'<r ·

siiifc" '’'

l *
! £>le*

1(5Sffc**
situ Nun
fcidlw W»
Momae i*
HttWf 1
fflsidi i*rn
Miimn* eir
A (fbjm
Mtr c J

Utiipif i

* Λ W,r.

n .
jGixitkt i

!,,i" . h«..



Sophistes . 145

ulogs .

‘ii des Theäte- 2S
••loros die Auf-

1

ieder zum Ge-
•rte , in denen
uncher anderen

Zusage einer

ζ des Sophistes
vliirt Theodoros
dem Theätetos ,

ringt Theodoros
enideisch - Zeno-

inancdie Männer

, , sondern ein

. Solche echte
•kennen ; Philo- ®

weclislung unter

-■'« ·)

einander ausgesetzt ; darum möchte Sokrates gern hören , wie
man dort in Elea über diesen Gegenstand denke, ob man diese
Worte nur für verschiedene Namen desselben Begriffes halte,
oder die Begriffe selbst unterscheide. Der Eleatische Gast er¬
klärt seine Bereitwilligkeit auf diese Frage einzugehen ; über
ähnliche Gegenstände sagt Theodoros habe er schon vorher den
Gast gefragt und derselbe habe erklärt , darüber ausreichendes
gehört zu haben . Gefragt , ob er diesen Gegenstand lieber in
ununterbrochenem Vortrage oder in Frage und Antwort darlegen
werde , erklärt der Eleat die letztere Form in dem Falle vorzu¬
ziehen , wenn der Unterredner, an den er sich werde zu wenden
haben, leicht lenksam sei . Theätetos besitzt diese Eigenschaft;
im Gespräche mit ihm will also der Eleat die gestellten Fragen
beantworten, und zwar zunächst die über das Wesen des So¬
phisten . — Der Eleat und Theätetos sind von da an die aus-
scliliefslichen Theilnehmer an der Unterredung.

I . Aufsuchung der Definition des Sophisten (c. 3— 24 ) .

Es handelt sich darum , durch eine Erklärung das Wesen
des Sophisten zu bestimmen, so dass man fortan nicht nur den¬
selben Namen gebrauche, sondern mit ihm auch den Gedanken
desselben Wesens ( τί εστι ) verbinde. Die Schwierigkeit , eine
Definition des Sophisten zu geben , macht es rathsam, dass man
die Methode des Definirens erst an einem Objecte versuche , das ,
an sich geringfügig und vollkommen bekannt , doch zu seiner
Erklärung nicht minder zahlreiche Merkmale erfordere 2) ; ein
solches Object für die Methode der Definition ist der Angel¬
fischer (c . 3 ) .

Beispiel der Methode des Definirens (c . 4—7 ) . Die
Beschäftigung des Angelfischers ist eine Kunst , nicht eine blofs

ihne

2) Die Worte Platons 218 E : τί δήτα προταξαίμεθ
’ αν εδγνωστον μέν καί

σμικρόν, λόγον όέ μηδενός έλάττονα εχον των μειζόνων, sind im obigen
nicht sowohl übersetzt , als in derjenigen Bedeutung umschrieben, die wir
nach dem Gebrauche von λόγος im letzten Abschnitte des Theätetos und nach
der Absicht dieses Beispieles selbst nicht in Zweifel ziehen können . Tref¬
fend übersetzt Schleiermacher „nicht kürzerer Erklärung bedürfendes“ ,
dagegen führt sowohl Stallbaums „nec tamen minorem habeat definitionis
artem “

, als Müllers „einer eben so umfassenden Erörterung fähig“ von
der Hauptsache ab .

Bonitz , Platonische Studien . 10



146 Sophistes .

kunstlose Thätigkeit . Man findet den Begriff des Angelfischers ,
indem man den Umfang der Kunst fortwährend theilt, his man

zu der den Angelfischer allein treffenden Bestimmtheit gelangt 287

ist. Die Kunst scheidet« sich in eine schaffende und eine er¬

werbende ; der Erwerb geschieht entweder mit Zustimmung des¬

sen, was man erwirbt, oder gegen dessen Willen, in dem letztem

Falle entweder durch das Mittel des offenen Kampfes oder auf

versteckte Weise. In diesem letzteren Zweige der Erwerbungs¬
kunst, der Jagd, scheidet sich die Jagd auf Belebtes von der auf

Unbelebtes , dann weiter nach den Arten des Belebten , der le¬

benden Wesen ; zu der Jagd auf Fische so gelangt, unterscheidet

man weiter die Zeit, die Art und die Mittel der Jagd , und er¬
reicht so , durch fortwährende dichotomische Ausscheidung, eine

Bestimmung der sämmtlichen Merkmale , so dass man dann nicht
mehr über den Namen allein , sondern auch über den Begriff
des Gegenstandes im Einklänge ist (c . 4— 7) .

Nach derselben Methode der successiven Eintheilung des

Umfanges soll nun die Definition des Sophisten hergestellt werden.

A . Aufsuchen der Definition des Sophisten durch die successive Theilung
des Gebietes der Kunstthätigkeit (c . 8 —19).

1 . Der Sophist stimmt insoweit mit dem Angelfischer zu¬
sammen , dass er eine Kunst des Erwerbes und zwar eine Jagd
treibt, aber er unterscheidet sich von ihm durch den Gegenstand
seiner Jagd ; dieses Object sind Menschen, Jünglinge . Der So¬

phist treibt seine Jagd durch Überredung, nicht durch Gewalt ; im
Privatverkehr , nicht im öffentlichen Leben ; um Geld dafür zu
erhalten , nicht mit Aufopferung der eigenen Geldmittel ; unter
dem Vorgeben Tugend zu lehren , nicht zur blofsen Unterhal¬

tung (c . 8— 10 Anfang. 223 B) .
2 . Die Beschäftigung des Sophisten findet sich aber auch

in einem andern von den vorher unterschiedenen Bereichen der

Kunstthätigkeit , nämlich derjenigen Kunst , welche nicht durch

Jagd , sondern durch Tausch erwirbt. Ein Gebiet dieses Erwerbes
durch Tausch besteht im Verkaufe von Waaren, seien es selbst¬

verfertigte oder von andern erkaufte . Der Sophist treibt diesen
Verkauf als Grofshändler von Stadt zu Stadt ziehend ; seine
Waaren dienen zur Nahrung des Geistes , nicht des Körpers ;



Sophistes . 147

das Wissen, dessen Handel er betreibt , hat nicht irgend etwas
anderes , sondern die Tugend zu seinem Gegenstände (223 C —
224 D ) .

3 . 4 . Aber eben so gut kann der Sophist den Vertrieb seiner
Waaren an demselben Orte ausführen, sei es als Krämer; , der

288 fremde Arbeit verkauft , sei es als Handwerker , der seine eigene
Arbeit absetzt (224 D , E ) .

5 . Im Gegensätze zu derjenigen Kunst des Erwerbes, welche
ihren Zweck durch Mittel der List im Verborgenen erreicht, gab
es eine andere, welche offenen Kampf führt ; auch in ihrem Um¬
fange findet sich die Beschäftigung des Sophisten. Der Sophist
führt diesen Kampf nicht mit körperlichen Waffen , sondern mit
Worten ; nicht in langen Vorträgen an eine Versammlung, son¬
dern in kurzer Frage und Antwort an die einzelnen ; nicht in
kunstlosem Gerede , sondern in kunstgeübtem Gefechte ; nicht
mit Preisgebung der eigenen Mittel zur Belästigung anderer,
sondern zum Behufe des eigenen Erwerbes (c . 12 ) .

6 . Unter den Beschäftigungen des häuslichen Dienstes finden
sich einige , deren gemeinsames Merkmal das Sichten und Schei¬
den ist . Diejenigen Künste des Sichtens, welche das Schlechte
ausscheiden und nur das Gute zurückbehalten, bezwecken Rei¬
nigung ; die Reinigung hat den Körper oder den Geist zu ihrem
Objecte . Die Reinigung des Geistes ist eine zwiefache , da sich
die Übel des Geistes so unterscheiden, wie auf dem körperlichen
Gebiete Krankheit und Hässlichkeit ; sie bezweckt also entweder
Entfernung der Bösartigkeit, welche in Zügellosigkeit, Ubermuth,
Feigheit u . ä . besteht, oder der Hässlichkeit, welche ausschliefs -
lich in der Unwissenheit liegt ; und wie auf dem Gebiete der
körperlichen Reinigung die Heilkunst von der Gymnastik , so
unterscheidet sich auf dem der geistigen Reinigung die Rechts¬
pflege vom Unterrichte. Im Bereiche des Unterrichtes ist beson¬
ders bedeutend die Entfernung derjenigen Unwissenheit, bei
welcher man sich einbildet das zu wissen , was man nicht weifs,
also die Bildung und Erziehung (παιδεία) . Sie wird entweder
in der altherkömmlichenWeise väterlicherErmahnung ausgeführt,
oder dadurch, dass man den Zögling in die Widersprüche seiner
eigenen Gedanken verwickelt und dadurch zum Bewusstsein
seiner Unwissenheit bringt . Ob man in diesem letzten Ein-

10 *



148 Sophistes .

theilungsgliede wirklich die Sophistik gefunden habe, ist freilich
noch unsicher ; es könnte auch sein , wie ja Ähnlichkeiten zur

Täuschung Anlass geben , dass man vielmehr die ihr ähnliche
edle Beschäftigung gefunden habe (c . 13 — 18 ) .

Die bisher aufgestellten Definitionen werden hierauf , um
einen Ruhepunct der Besinnung zu gewinnen, recapitulirt ; aber
schon ihre Vielheit beweist, dass es nicht gelungen ist , den ein- 2sa
heitlichen Zweck , dem die gesammte Thätigkeit dieser Kunst
zustrebt, aufzufinden 3

) . Es wird daher vielmehr im Aufsuchen

3) 232 A ; Άρ ' ούν έννοεΐς , όταν έπιστήμιυν τις πολλών φαίνηται , μιας δέ

τέχνης όνόματι προσαγορεύηται, τδ φάντασμα τοΰτο ώς ούκ έ'σί) ' υγιές , άλλα δή -
λον ώς δ πασχών αύτό πρός τινα τέχνην οό όύναται κατιδεΐν έκεΐνο αυτής , εις
8 πάντα τά μαθήματα ταΰτα βλέπει , διδ καϊ πολλοΐς όνόμασιν άνθ ’ ένδς τον
έχοντα αυτά προσαγορεύει. — Κινδυνεύει τοΰτο ταύτη πη μάλιστα πεφυκέναι . —

Μή τοίνυν ήμεϊς γε αύτδ έν τή ζητήσει δι’ αργίαν πάσχωμεν , άλλ άναλάβωμεν
8ν πρώτον τών περ

'ι τον σοφιστήν είρημένων .
’έν γάρ τί μ.οι μάλιστα κατεφάνη

αύτδν μηνΰον. Diese Worte Platons , deren wesentlicher Inhalt oben im Texte
kurz zusammengefasst ist , erfahren eine ganz andere Auslegung bei Stein¬
hart S . 443 : „Wie nun Platon hier (d . h . 218 C ) offenbar den Antisthenes
im Sinne hat , so zielt er am Schlüsse dieses Abschnittes mit dem Geständ¬
nis , dass sich aus den verschiedenen Beschreibungen des Sophisten nur eine
Reihe von Namen , aber kein allgemeiner Begriff für die Sophistik
ergeben habe , auf die Megariker , denen ihre Ideen nur verschiedene Na¬
men für ihr höchstes Princip , nicht allgemeine, alles Besondere in sich fas¬
sende Begriffe waren/ 1 Der Gegensatz von Name und Begriff wird un¬
berechtigt in die Worte Platons hineingetragen ; in diesen findet sich vielmehr
nur der Vorwurf, dass man ein unbestimmt mannigfaches gefunden habe
statt einer Einheit . Wenn für eine durch ihren Namen als einheitlich be -
zeichnete Kunst , μιας τέχνης όνόματι , als Object nur eine Mannigfaltigkeit
von Gegenständen des Wissens sich zeigt , πολλών έπιστήμων τις φαίνηται ,
so hat man das einheitliche Ziel dieser Kunst noch nicht erkannt und ist
dadurch genöthigt , den , der die fragliche Kunst besitzt , durch eine Menge
von Namen statt durch einen einzigen zu bezeichnen , ein Fall , der so
eben bei der Erklärung des Sophisten sich ergab . Sollte der „Reihe von
Namen “ wirklich „ der allgemeine Begriff “ gegenübergestellt sein , so
könnte nicht gesagt sein πολλοΐς όνόμασιν άνθ 1 ένός, nämlich ονόματος (vgl.
auch μιας τέχνης όνόματι ) , sondern den πολλοΐς όνόμασιν müsste εις λόγος
entgegengesetzt sein . — Zur Annahme einer Beziehung auf die Megariker ist
in den Worten Platons kein Anlass vorhanden ; ihre είδη waren , wie uns eben
Platons Sophistes zeigt , nicht blofs verschiedene Namen desselben Principes ,
ja indem sie die κοινωνία τών γενών in Abrede stellten , konnten sie sogar
für ihre vielen είδη andere als mit dem Subjecte identische Prädicate nicht
zugeben. — Steinharts Bemerkung hat in solchem Grade die Beistimmung
Susemihls gefunden , dass er sie wörtlich aufgenommen hat . S . 293 .



Sophistes . 149

der Definition des Sophisten von einem solchen Merkmal aus¬
zugehen sein , das ihn am bestimmtesten charakterisirt (c . 19 ) .

B . Aufsuchen der Definition des Sophisten durch Ausgehen von einem
bestimmten charakteristischen Merkmale desselben (c . 20 — 24) .

Die Beschäftigung des Sophisten besteht unzweifelhaft im
Streitgespräche , sowohl seihst dieses zu führen , als andere zu

290 seiner Führung anzuleiten . Den Gegenstand für diese Streit¬

gespräche nehmen die Sophisten aus allen Gebieten der gött¬
lichen und menschlichen Dinge , der äufseren Natur und der
sittlichen Verhältnisse; also schlechthin alles ist Inhalt ihres
Streitgespräches. Alles zu wissen ist für den Menschen un¬
möglich . Das Streitgespräch der Sophisten gründet sich also
nicht auf ein wirkliches Wissen , sondern auf den Schein des
Wissens, es ist eine blofsc Nachahmung des wirklichen Wissens .
In der Nachahmung selbst scheiden sich zwei Arten ; die eine
hält in ihren Bildern genau die Verhältnisse des nachzubilden¬
den Objectes ein und schafft Ebenbilder ; die andere gibt diese
wirklichen Verhältnisse auf und , nur bemüht dem ferner stehen¬
den den Schein der Ähnlichkeit vorzuspiegeln , schafft sie Trug¬
bilder. Man mag noch in Zweifel sein , welche von diesen
beiden Arten der Nachahmung der Sophist betreibe , jedenfalls
ist man durch diese Definition des Sophisten als eines Streit¬
künstlers des Scheinwissens und der Täuschung in die gröfsten
Schwierigkeiten gerathen. Denn hierbei ist die Voraussetzung
gemacht, dass Irrthum und Täuschung in den Reden wie in
den Ansichten wirklich vorhanden sei , also weiter , da der Irr¬
thum Seiendes als nichtseiend, Nichtseiendes als seiend setzt ,
dass das Nichtseiende in gewissem Sinne doch sei . Eine solche
Annahme hatte Parmenides immer in Wort und Schrift4) un¬
bedingt verboten. Es ist also nothwendig, die Zulässigkeit dieser
Annahme einer Prüfung zu unterwerfen.

4) 237 A : άρχόμενός τε και διά τέλους τούτο άπεμαρτύρατο , πεζί) τε ώδε
έκάστοτε λέγων καί μετά μέτρων . Durch die letzteren Worte ist an sich nicht
der im Texte gegebene Gegensatz von Wort und Schrift , sondern der von
Prosa und gebundener liede bezeichnet. Da aber die Abfassung einer pro¬
saischen Schrift von Parmenides alle glaubwürdigen Zeugnisse gegen sich
hat (Zeller , Phil . d . Gr . 2 . Aufl. I . S . 398) ; da ferner der Ausdruck πεζ -jj



150 Sophistes .

II . Nachweisung , dass in gewissem Sinne das Nichtseiende ist
(c . 25 — 47) .

A . Darlegung der in dem Begriffe des Nichtseienden liegenden
Schwierigkeiten (c. 25 — 29) .

- 1 . In welchen Fällen soll man überhaupt das Wort „das
Nichtseiende“ anzuwenden berechtigt sein ? Man darf es nicht
irgend einem Seienden als Prädicat beilegen , also auch nicht
dem Etwas ; denn das Etwas ist ein Seiendes . Wer also das 291
Nichtseiende aussagt, der sagt nicht irgend Etwas , also Nichts
aus , und sagt überhaupt nicht aus (c . 25 ) . — Eben so wenig
kann dem Nichtseienden irgend ein Seiendes als Prädicat bei¬
gelegt werden , also, da die Zahl ein Seiendes ist , auch keine
Zahl , weder die Einheit noch die Vielheit. Es ist also das
Nichtseiende, da es , um gedacht und ausgesprochen zu werden ,
nothwendig als ein Nichtseiendes oder als mehrere Nicht¬
seiende gedacht werden müsste , nicht denkbar, nicht aussprech¬
bar . Aber dieser Satz bringt den , der ihn ausspricht, in innere
Widersprüche; denn indem er sagt , dass das Nichtseiende (oder
die Nichtseienden) nicht aussprechbar ist (oder sind) , verbindet
er mit dem Nichtseienden das Sein und solche Begriffe (die
Zahlbegriffe ) , die nur dem Gebiete des Seienden angehören.
Der blofse Versuch, das Nichtseiende auszusprechen ohne

λέγων mündliche Äußerungen sehr wohl bezeichnen kann , und έ-ζάστοτε,
welches Wort nur auf das erste der beiden Glieder des Gegensatzes zu be¬
ziehen sprachlich zulässig ist und durch den Gedanken empfohlen wird, sehr
passend auf die „bei jeder Gelegenheit“ gethanen mündlichen Aufserungen
sich beziehen lässt : so wird es gerechtfertigt erscheinen, wenn ich πεζή und
μετά μέτρων auf den Unterschied prosaischer mündlicher Rede und schrift¬
licher Dichtung deute . Schanz, Spec. crit . p . 22 , erinnert zur Erläuterung
der vorliegenden Stelle an die im Griechischen wie im Lateinischen häufige
Verbindung von Gegensätzen in der Weise , „ut neutrum contrariorum mem¬
brum per se ipsum explicare liceat, sed semper cum altero coniunctum in-
telligendum sit“, und erklärt demgemäfs άρχόμενός τε παι Sta τέλους durch
semper, πεζή λέγων καί μετά μέτρων durch quocumque modo . Ich kann je¬
doch auch nach Erwägung der von Schanz beigebrachten Beispiele mich nicht
überzeugen , dass der Ausdruck πεζή angewendet sein sollte, ohne dass da¬
bei der Gedanke von prosaischer Darstellungvorschwebte , und dies kann
doch dann keine andere als mündliche sein . Deshalb habe ich trotz Schanz ’
beachtenswerther Bemerkungen geglaubt , die obige Deutung beibehalten zu
sollen.



Sophistes . 151

ihm irgend eine ausschliefslich dem Seienden angehörige Be¬
stimmtheit beizulegen , scheitert an der Unmöglichkeit (c . 26 —
27 . 239 C ) .

2 . a) In den eben dargelegten Widersprüchen , in welche
die Verknüpfung des Nichtseienden mit dem Seienden verwickelt,
wird der Sophist die Mittel finden , den Versuch einer Bestim¬
mung seines Wesens zu vereiteln. Versuchen wir nämlich, ihn
als einen Künstler von Bildern

****

5) aufzufassen , so führt der Be¬
griff des Bildes in die eben entwickelten Widersprüche. Denn
das Bild soll seinem Gegenstände gleich sein und doch dieser
Gegenstand nicht sein 6

) ; sein Begriff zwingt also zu der Vor-

5) Ich habe den Namen der gesammten Gattung „Bild“ gesetzt , nicht
den Namen einer der untergeordneten Arten „Ebenbild , Trugbild“

, weil die¬
ser Unterscheidung , die im vorigen vielleicht nur zur Erläuterung des Um¬
fanges des Begriffs der μιμητική ausgeführt war, hier weiter keine Folge
gegeben wird . Welche der beiden Arten der bilderschaffenden Kunst man
dem Sophisten zuzuschreiben habe , ist vorher 236 C als nicht bestimmbar
bezeichnet. Für die Nachweisung , dass die Erklärung der Sophistik als
einer bilderschaffenden Kunst ein Sein des Nichtseienden als Consequenz
ergibt , ist die Unterscheidung von Ebenbild und Trugbild gleichgiltig ; dem
entspricht es , dass in dem diesem Gesichtspuncte gewidmeten Abschnitte
239 C — 240 C Platon mit den vorher für Ebenbilder und für Trugbilder
unterschiedenen Ausdrücken wechselt , so wie er nacher 241 E (εϊτε ειδώλων
είτε εικόνων είτε μιμημάτων ε’ιτε φαντασμάτων αυτών) den Unterschied als gleich¬
giltig bezeichnet. Vielmehr werden von den Folgerungen aus dem allgemei¬
nen Begriffe des Bildes (239 C — 240 C ) unterschieden die Folgerungen aus
dem Begriffe der Täuschung , άπαταν , ψευδή δοξάζειν . — In der ersten Auf¬
lage dieser Abhandlung hatte ich geglaubt , jene Unterscheidung von Eben¬
bild und Trugbild auch in diesem Abschnitte 239 C — 240 C durchführen zu
sollen und zu diesem Behufe 239 D in den Worten δταν είδωλοποιόν αΰτδν
καλώμεν nach δταν die Partikel δέ eingefügt. Diesen Versuch bestreitet mit
Becht Deufsen p . 25 f.

6) Dass durch die oben im Texte gesetzten Worte der wesentliche Inhalt
der 240 A , B enthaltenen Argumentation richtig bezeichnet ist , lässt sich schon
aus den das Ganze klar abschliefsenden Worten ersehen : κινδυνεύει τοιαύτην
τινά πεπλέχθαι συμπλοκήν τδ μή ον τώ δντι , και μάλα άτοπον. Wie aber im
einzelnen die ursprünglichen Worte Platons herzustellen sein mögen , das
wird sich bei den Irrthümern , zu denen das häufige Vorkommen von ov und
δ'ντως und die Leichtigkeit der Verwechslung von ούκ ov mit ουκουν Anlass

gaben , schwerlich zu voller Sicherheit bringen lassen. Nur zwei Puncte halte
ich in der weiteren Emendation der Stelle auf der Grundlage der Bekker -
schen Recension für sicher. Erstens , die Worte άλλ’ εστι γε μήν sind nicht
ein Einwand , den der Eleatische Freund sich selbst macht, sondern müssen



152 Sophistes .

aussetzung , dass das Nichtseiende in gewissem Sinne sei (239 D 292
— 240 0 ) .

b) Soll aber der Sophist ein Künstler sein , der durch Trug¬
bilder täuscht , also unseren Geist zu irrigen Meinungen führt,
so wird hiermit angenommen, dass es möglich sei zu irren , also
Nichtseiendes für seiend , Seiendes für nichtseiend zu halten.
Dies ist aber , da sich mit dem Nichtseienden das Seiende in
keinerlei Verbindung bringen lässt , schlechthin unmöglich
(240 C — 241 B ) .

dem Theätetos zugewiesen werden . Diese evidente Emendation Schleier -
machers hat unter den auf die Bekkersche folgenden Ausgaben nur die
Hermannsche (übrigens ohne Beziehung auf Schleiermaeher ) sich
angeeignet ; von ihr aus hat Hermann einen weiteren sichern Schritt zur
Emendation gethan , indem er aus dem interrogativen πως das indefinite πώς
gemacht hat , άλλ ’ έ'στι γε μήν πως . Zweitens , indem das Ebenbild als έναντίον
αληθούς und ferner das αληθινόν als όντως ον bezeichnet wird , so kann das
Ebenbild ού-ζ όντως δν oder όντως ού-ζ ov genannt werden , aber gewiss nicht
06 % όντως ού -ζ όν , wie Herma 'nn an der ersteren Stelle , allerdings im An¬
schlüsse an die besten Handschriften (ού-ζ όντων ούκ όν 21ΔΙΙ , ούκ όντως ού-ζ
ον Ξ , ούχ ον die übrigen ) schreibt , und schwerlich auch nur ού-ζ δν ού-ζ όντως
heifsen , wie an der zweiten Stelle alle Ausgaben haben ; diese Ausdrucks¬
weise würde , wenngleich sich im letzteren Falle zur Noth das zweite oü -z als
blofse Wiederholung der einfachen Negation bei einer näher bestimmenden
Modifieation erklären oder entschuldigen liefse , doch fast muthwillig das Ver¬
ständnis erschweren , im Widerspruche mit dem Charakter des ganzen Ab¬
schnittes . An der ersteren Stelle hat die Züricher Ausgabe nach Baiters
Conjectui· das allein passende οό-ζ όντως δν gegen die Handschriften in den
Text aufgenommen ; auch an der zweiten wird die von Schleiermacher
angedeutete Nothwendigkeit anerkannt werden müssen , die handschriftliche
Überlieferung zu verlassen . Der ganze Abschnitt würde hiernach lauten :
Θ . Τι δήτα , ώ ξένε , εϊδωλον αν φαιμεν είναι πλήν γε τό προς τάληθινόν άφωμοιω-
μένον έτερον τοιούτον ; — 3 . Έτερον δέ λέγεις τοιοϋτον αληθινόν, ή έπί τίνι τδ
τοιούτον είπες ; — Θ . Ούδαμώς αληθινόν γε , άλλ’ έοι -ζός μέν . — Ξ . Άρα τό
αληθινόν όντως δν λέγων ; — Θ . Οίίτως . — Ξ . Τί δέ ; τό μή αληθινόν άρ

’ έναντίον
αληθούς; — Θ . Τί μην ; — Ξ . Οό -ζ όντως δν άρα λέγεις τό έοιχός, ε’

ίπερ αύτό
γε μή άληθινόν έρεϊς. — 0 . Άλλ ’ εστι γε μήν πως . — Ξ . Ού -ζουν αληθώς γε
φής. — Θ . Οό γάρ ουν · πλήν γ

’ εέχων όντως . — Ξ . Ούχ όντως ον άρα
όντως έστιν όντος ήν λέγομεν εί-ζόνα (oder Ού -ζ όντως δν άρα έστιν όντως ήν
λέγομεν εί-ζόνα) . Madvig Advers . erit . I 381 schreibt : 3ε . Oü-z όντως ού-ζ δν
άρα λέγεις τό έοιχός , εϊπερ αύτό γε μ.ή αληθινόν έρεϊς. Άλλ ’ έ'στι γε μήν πως.
Θεαίτ . Ού -ζ δν άληθώς γε έ' φην . Es ist anzuerkennen , das ού-ζ δν besser
beglaubigt ist als o’üxouv , Ιφην besser als φής . Aber die Emendation Schleier¬
machers , welche derselbe recht that nicht einer Begründung bedürftig zu
erachten , ist von Madvig gar nicht berücksichtigt .



Sophistes . 153

In solche Schwierigkeiten verwickelt der Begriff des Sophi¬
sten ; lösen lassen sich diese Schwierigkeiten nur dann, wenn
der Satz des Parmenides widerlegt , also erwiesen wird , dass in
gewissem Sinne das Nichtseiende ist und das Seiende nicht ist .

2»3 Der Versuch eines solchen Beweises darf nicht als Impietät ge¬
gen Parmenides betrachtet werden . Um den Beweis zu führen ,
ist es nöthig , vom Nichtseienden , in welchem sich die Schwie¬
rigkeiten zunächst zeigten , auf das Seiende überzugehen , mithin
die Lehren zu prüfen , in denen sich Philosophen über die Zahl
und die Qualität des Seienden ausgesprochen haben (c . 29 ) .

B. Darlegung der in den philosophischen Lehren über das Seiende
enthaltenen Schwierigkeiten (c. 30 — 36 . 250 E ) .

Die Philosophen , welche sich über das Seiende ausgesprochen
haben , über seine Zahl , seine Qualität , seine Beziehungen zu
einander, scheinen nur einen Mythus vorzutragen, unbekümmert
darum , was die Menge der Zuhörer davon versteht . Es ist also
nothwendig , ihre Lehren einer genauen Prüfung zu unterziehen
(c . 30 ) .

1 . Philosopheme , die über die Zahl 1) des Seien¬
den bestimmtes festgestellt haben (c . 31 , 32 ) .

2M a ) Diejenigen Philosophen , welche zwei Seiende annehmen ,
mögen erklären , was sie unter dem Sein verstehen . Verstehen

7) Die Unterscheidung , welche ich hier in die Überschriften gelegt habe ,
„Zahl des Seienden“

, „ Qualität des Seienden“
, ist von Platon selbst nicht

ausdrücklich bezeichnet ; ich glaube dieselbe jedoch durch den unmittelbaren
Thatbestand des Dialogs rechtfertigen zu können . Platon unterscheidet näm¬
lich deutlich diejenigen Philosophen , durch deren Kritisirung er beweist , dass
der Begriff des Seins nicht mindere Schwierigkeiten bietet als der des Nicht¬
seins, in zwei Gruppen ; diese Unterscheidung ist bei dem Beginne der ersten
Gruppe angekündigt 243 C : των μέν τοίνυν πολλών πέρι ν.αί μετά τοΰτο
σχεψόμεθα — περί δέ τοΰ ρ. εγίστου τε ν.α'ι άργηγοΰ πρώτον δή σχεπτέον,
und wird wieder aufgenommen nach. Beendigung der Kritik der ersten Gruppe
beim Übergange zur zweiten 245 E : τους μέν τοίνυν διαχριβολογουμένους όντος
τε πέρι ν.α \ μή πάντας ρ,έν οϋ δ ι εληλό θαρ . ε ν , όμως δέ ΐν.ανως έχέτω · τους
δέ άλλως λέγοντας αυ θεατέον . Dass die hier an zweiter Stelle gegebene
Bezeichnung der dort an erster Stelle stehenden identisch ist und umgekehrt ,
ist auf den ersten Blick ersichtlich. Nun behandelt Platon in der ersten
Gruppe diejenigen Philosophen , welche zwei seiende Principien oder ein ein¬
ziges Seiendes aufstellten , in der zweiten diejenigen, welche nur dem Mate¬
riellen und welche nur den Begriffen Realität zuschrieben. Jene kritisirt er



154 Sophistes .

sie darunter etwas von den beiden vorausgesetzten Seienden ver¬
schiedenes , so nehmen sie in Wahrheit drei Seiende an , nicht

in der Weise , dass er durch Anwendung des Begriffes des Seins und durch
stillschweigende Hinzunahme des Motivs der Ideenlehre aus ihren Vor¬
aussetzungen andere Folgerungen in Betreff der Zahl zieht ; diese dagegen
so , dass er den Vertheidigern des ausschliefslich materiellen Seins die
Nothwendigkeit der Annahme geistiger Realitäten , den Vertheidigern der
unveränderlichen Begriffe die Nothwendigkeit des Lebens und der Bewegung
in ihnen zeigt, jede von beiden Seiten also von ihren Voraussetzungen aus
zu anderen Erklärungen über die Qualität des Seienden bringt . Daraus
sind , unter Hinzunahme der Worte Platons bei dem Beginne des ganzen
Abschnittes über das Seiende 242 C : τά όντα διορίσασΒαι πόσα τε καί ποια
έστιν , die Überschriften gefolgert, welche also allerdings die von Platon an
den betreffenden Einschnitten selbst gegebenen Bezeichnungen um etwas
überschreiten . Platon bezeichnet die erste Gruppe von Philosophen einmal
dadurch , dass es sich bei ihnen um das μέγιστόν τε και αρχηγόν , nämlich um
το όν handle , das andere mal als διακρφολογουμένους οντος τε πέρι και μ.ή ; die
zweite Gruppe einmal dadurch , dass sie von τά πολλά handeln , dann als
άλλως λέγοντας . Diese letztere Stelle 245 E , hat mannigfache Auslegungen
erfahren ; διακριβολογεΐσθαι soll Lob , άλλως λέγε tv Tadel enthalten (Deycks ,
Stallbaum ) , oder διακρφολογεϊσίΐαι Tadel , άλλως λέγειν Lob (Susemihl
S . 298 . Anm. 452 ) , oder keines von beiden soll Lob oder Tadel enthalten
und άλλως λέγειν einfach bedeuten „welche anders reden“

, d . h . sich in anderer
Weise über den Gegenstand erklären ( Zeller , Philos . d . Gr . 2 . Auf) . II ,
S . 181 A . ) . Diese letzte Auslegung von άλλως λέγειν ist unverkennbar die
sprachlich allein berechtigte . (Zur Übersetzung Deuschles τους άλλως
λέγοντας „die freieren Denker “ sehe ich weder in den Worten an sich noch
in dem Gegensätze eine Berechtigung .) Ebenso ist anzuerkennen , dass die
erklärende Umschreibung , welche Zeller (a . a . 0 . 2 . Aufl . S . 181 ; 3 . Aufl.
S-. 218 ) von den Worten τους διακριβολογουμένους δντος τε πέρι και μή ό'ντος
gibt „bei denen sich , wie bei den Eleaten , alles um den Gegensatz des Seien¬
den und Nichtseienden dreht“

, dem Wortlaute wohl entspricht . Aber ich
vermag ihm deshalb nicht beizupflichten, weil bei dieser Auffassung die Worte
nur zur Bezeichnung der Eleaten passen , und doch nach dem Zusammen¬
hänge die beiden p . 243D — 245E behandelten philosophischen Richtungen
zusammenfassen müssen. Dieser Übelstand wird dadurch nicht beseitigt , dass
Zeller in der 3 . Auflage S . 218 statt der Worte „wie bei den Eleaten “ setzt
„wie bei den von p . 243D an besprochenen Philosophen “

; denn die von
Zeller gegebene Auslegung der Worte τους διακριβολογουμένους κτλ . passt eben
nicht auf die von p . 243D — 244B besprochenen Philosophen , sondern nur
auf die von p . 244B an behandelten Eleaten . Wenn man erwägt , dass an
der Stelle 243 C , welche für die Philosophen der zweiten Gruppe doch um
etwas bezeichnender ist als die spätere, τά πολλά als charakteristisches Wort
für sie angewendet wird ; ferner , dass die Atomisten und die Megariker , also
die Philosophen der zweiten Gruppe , eine unbestimmte Vielheit von



Sophistes . 155

zwei. Setzen sie es dagegen als einem der beiden Seienden
oder als beiden zusammengenominen identisch , so kommt ihre
Annahme auf die Voraussetzung eines einzigen Seienden zu¬
rück 8

) (c . 31 ) .

Seienden aufstellen , die der ersten Gruppe dagegen eine bestimmte An¬
zahl , und dass eben diese Zahl den Ausgangspunot für die über sie geübte
Kritik abgibt : so dürfte es sich empfehlen , unter διοαριβολογουρ.ένου ; ν,τλ .
zu verstehen „diejenigen , die sich genau bestimmend (nämlich die Zahl genau
bestimmend) über das Seiende und Nichtseiende erklären “ . Und irre ich
nicht , so kommt indirect Zeller trotz ausdrücklicher Missbilligung meiner
Erklärung im wesentlichen auf die gleiche Auffassung , indem er hinzufügt
(3 . Aufl. S . 218) : „Bei denjenigen nämlich, auf welche Plato 245E kommt,
ist die Hauptfrage nicht die , ob es mehrere Seiende gibt , oder nur
Eines ein Seiendes , alles andere dagegen ein Nichtseiendes ist , sondern
die , ob es nur Körperliches oder Unkörperliches gibt ; an die Stelle von
jenem Gegensätze tritt dieser .“ Denn hiermit wird ja nicht mehr der blofse
„Gegensatz des Seienden und Nichtseienden“

, sondern die genauere Bestim¬
mung der Zahl des Seienden zum gemeinsamen Charakterzug der fraglichen
Philosophien gemacht. — Der von mir durch die Überschriften bezeichnete
Gegensatz der beiden Abschnitte „Zahl des Seienden“

, „ Qualität des
Seienden“

, trifft zusammen mit der Bemerkung Deuschles , Einleitung zur
Übersetzung S . 304 Anm. : „Während die Kritik , welche das Sein als prä-
dicativen Begriff zum Ausgangspunot nahm, die Principien nach ihrer Zahl
oder Quantität prüfte , wendet sich die jetzige der Qualität derselben
zu . “ Nur kann ich mit dieser Unterscheidung diejenige, welche Deuschle
in den Überschriften der Inhaltsübersicht gibt , „Kritik der Systeme nach dem
Gesichtspuncte prädicativer Auffassung des Seins“

, „Kritik der Systeme
nach substantieller Passung des Seins“ S . 310 ff. trotz der S . 304 darüber
gemachten Bemerkungen nicht in Einklang bringen .

8) Dieser Abschnitt 243 E — 244 A wird nach dem Vorgänge Zellers
(Phil . d . Gr . 2 . Aufl. II , S . 415) von allen neueren Erklärern anders aufge -
fafst , als im obigen angedeutet ist . Zeller schreibt nämlich : „Jener (der
Dialog Sophistes 243 B ff .) beweist gegen die Lehre von einer ursprüng¬
lichen Vielheit des Seins aus dem Begriffe des Seins selbst , dass alles, so¬
fern ihm das Sein zukommt, insoferne auch eines sei . “ Dem entsprechend
heilst es bei Steinhart S . 450 in Beziehung auf die vorliegende Stelle :
„Mit meisterhafter , echt philosophischer Dialektik zeigt nun Platon , dass
weder der abstracte Monismus , noch der Dualismus in ihrer Einseitigkeit
haltbar seien , sondern beide nothwendig in ihr Gegentheil Um¬
schlagen . “ Ebenso Susemihl : S . 296 : „In jedem Falle führt der Stand-
punct der Vielheit auf den Monismus und zwar auf den des Seins zu¬
rück . “ Michelis S . 196 : „Nachdem zuerst nach der Consequenz des Den¬
kens jede Mehrheit von letzten Principien ausgeschlossen und also der
einige Begriff des Seins als die letzte Consequenz des Denkens mit
voller Klarheit hingestellt ist , 243 D — 244 B“ u , s . f . Deuschle , Einlei-



156 Sophistes .

b ) Die Annahme dagegen eines einzigen Seienden führt in 296
nicht geringere Widersprüche. Eins und Seiendes sind zwei
verschiedene Namen . Ist die Verschiedenheit des Namens Zei¬
chen für die Verschiedenheit der benannten Dinge , so ergibt
sich , dass sie zwei Seiende voraussetzen , nicht blofs eines . Sollte

tung zur Übers. S . 303 : „Diesen Systemen gegenüber zeigt Platon , dass ihrer
Vielheit doch immer die Einheit des Seinsbegriffes zu Grunde liege .“ Aber
in all diesen Auffassungen, mag auch ihre merkwürdige Einstimmigkeit beim
ersten Anblick etwas Überzeugendes haben , ist nur ein Theil der Worte
Platons berücksichtigt , der andere ganz bei Seite geschoben. Platon schreibt :
φέρε , όπόσοι θερμόν χαι ψυχρόν ή τινε δύο τοιούτω τά πάντ ειναί φάτε , τί ποτέ
ά'

ρα τοΰτ’ έπ’ άμφοϊν φθέγγεσθε , λέγοντες ά'μφι» χαι έχάτερον είναι ; τί τό είναι
τούτο ΰπολάβωμεν ΰμων ; πότερον τρίτον παρά τά δύο έχεΐνα , χαί τρία τό παν
αλλά μή δύο έ'τι -/.αθ’ υμάς τιθωμεν ; ού γάρ που τοΐν γε δυοϊν χαλοΰντες θάτε -
ρον δν άμφότερα ομοίως είναι λέγετε· σχεδόν γάρ αν άμφοτέρως εν , άλλ’ ου δύο
είτην . — Αληθή λέγεις . — ’Αλλ’ άρα τά άμ. ιριο βούλεσθε χαλεΐν ό'ν . — "Ισως. —
Άλλ’

, ώ φίλοι, φήσομεν, χαν οδτω τά δύο λέγοιτ ’ αν σαφέστατα δν . — ' Ορθότατα
εϊρηχας . Platon unterscheidet deutlich drei Möglichkeiten , das Verhältnis
des Seins zu den vorausgesetzten beiden Principien zu denken , 1 . τό δν
παρά τά δύο , 2 . τοΐν δυοϊν θάτερον ον , 3 . τά ά' μφι» δν . Die beiden letz¬
teren Voraussetzungen führen von der Annahme zweier Principien zu dem
Schlüsse auf ein einziges Sein : εν , άλλ’ ού δύο είτην ά'ν und χαν οδτω τά δύο
λέγοιτ’ άν σαφέστατα δν . Die erste Voraussetzung dagegen lässt aus zwei Prin¬
cipien drei werden : τρία τό πάν άλλά μή δύο έ'τι χαθ’ υμάς τιθωμεν . Wir
haben kein Recht , diese erste von Platon in gleiche Linie gestellte Voraus¬
setzung als nicht eben so ernstlich gemeint und eben so betont zu betrach¬
ten , wie die beiden anderen ; es herrscht in ihr genau die nämliche Weise
des Schliefsens, wie in dem folgenden Abschnitte 244 B — D , wo Platon
von dem einen Seienden des Parmenides zu einer Zweiheit fortschreitet ,
die nämliche , die aus einem umfangreichen Theile des Platonischen Parme¬
nides bekannt genug ist . — Zeller gibt in der 3 . Auflage S . 546 eine aus¬
führliche Rechtfertigung seiner Auffassung gegen meine Einwendung , im
wesentlichen, w’enn ich recht verstehe , des Sinnes, dass durch die an erster
Stelle gesetzte Folgerung einer Dreiheit des Seienden indirect , durch deren
selbstverständliche Unhaltbarkeit , die Zurückführung auf Einheit des Seien¬
den bezeichnet sei . Ich verkenne keineswegs , dass Plato diesen Weg der
Widerlegung hätte einschlagen können ; aber mit den Worten Platons diese
Auslegung in Einklang zu bringen vermag ich nicht . (Der Vorwurf, den
mir Deufsen a . a . o . S . 42 deswegen macht „qui quae dixerit scriptor magis
spectat quam quae velit,“ würde dann zutreffen, wenn das , was Platon sagt ,
der ihm untergelegten Absicht wenigstens nicht widerspräche . ) Und für
den von Platon verfolgten Zweck der blofsen Widerlegung genügt es doch
gewiss , wenn er , sei es auch aus ' verschiedenen Gesichtspuncten , die frag¬
liche philosophische Ansicht mit sich selbst in Widerspruch bringt .



Sophistes . 157

dagegen die Verschiedenheit des Namens nicht als Zeichen für
die Verschiedenheit der Sache gelten , so gerätli man in jedem
Falle in lächerliche Folgerungen, mag man nun annehmen, dass
zwei Namen dasselbe Ding bezeichnen, oder dass es einen Na¬
men gebe , der nur des Namens Namen sei (244 13 — D ) . — Fer¬
ner, die Philsoplien, welche Einheit des Seienden voraussetzen ,
schreiben ihm Ganzheit zu . Darin liegt nothwendig die An¬
nahme einer Mehrheit 9

) von Tlieilen, und die Einheit ist dann
nicht mehr das Wesen des Seienden , sondern nur eine zu der
Mehrheit des Seienden hinzukommende Bestimmtheit, πάθος .
Gehört aber anderseits die Ganzheit nicht zu seinem Wesen , so
ist es überhaupt nicht ; denn alles , was ist oder geworden ist ,
das muss , was es ist , ganz sein (244 D — 245 E) .

2 . Philosopheme , welche über die Qualität des
Seienden bestimmtes festgestellt haben (c . 33 — 35 ) .

Über die Qualität des Seienden ist der gewaltigste Kampf
ausgebrochen . Die einen wollen als seiend nur anerkennen,
was mit den Händen zu greifen ist , Körper und Seiendes ist
ihnen identisch ; die anderen sehen in unkörperlichen, dem Den¬
ken angehörigen Begriffen die einzige Wesenheit, und erkennen
in dem , was ihren Gegnern Wesenheit ist, nur ein Werden an ,
nicht ein Sein . Von jeder der beiden Seiten ist Rechenschaft
zu fordern, was sie unter dem Seienden denken (c . 33 ) .

a ) Die Verfechter der ausschliefslichen Realität der Körper
müssen doch das Vorhandensein lebendiger Wesen anerkennen,

297 und anerkennen , dass in diesen eine Seele ist , welche gerecht
oder ungerecht, verständig oder unverständig sein kann ; es muss
also der Seele Gerechtigkeit, Ungerechtigkeit u . ä . einwohnen ,
und Gerechtigkeit, Ungerechtigkeit u . ä . müssen , um der Seele
einwohnen zu können , etwas wirkliches sein . Mögen nun im¬
merhin die Vertheidiger der körperlichen Wesenheit , wie dies
einige wirklich thun , selbst die Seele für etwas Körperliches
erklären, so müssen sie doch in der Gerechtigkeit, Ungerechtig-

9) Nichts weiter als Mehrheit oder Vielheit der Theile liegt in dem Be¬
griffe des Ganzen , nichts weiter wird von Platon an der betreffenden -Stelle
244 E — 245 B ausgesprochen ; von „ unendlicher Vielheit“ mit Steinhart
S . 452 zu reden , ist kein Anlass.



158 Sophistes .

keit u . ä . etwas Unkörperliches und doch wirklich Seiendes an¬
erkennen. Sie müssen also einen solchen Begriff des Seienden
aufstellen , unter den beides gleich sehr fällt , sowohl die von
ihnen vorausgesetzten körperlichen, als die von ihnen nothwen-
dig anzuerkennenden unkörperlichen Wesenheiten. Sie werden
daher, mag dies auch im weiteren Verlaufe uns und ihnen seihst
nicht ausreichen, keinen anderen Begriff aufstellen können , als
dass alles dasjenige sei , was eine Kraft ist des Thuns oder
Leidens 10

) (c . 34 ) .

10) Der Gang dieser Beweisführung gegen die aussehliefsliehe Annahme
materieller Wesenheiten ist im obigen streng nach Platons Worten bezeich¬
net , und wird verständlich sein, wenn man die Principien der Ideenlehre als
anerkannt voraussetzt. Von den Vertheidigern des materiellen Seins wird
angenommen, dass sie die sittlichen Unterschiede anerkennen (d . h . mit Den¬
kern , welche auch diese Unterschiede nicht anerkennen , geht Platon auf
eine Discussion gar nicht ein ) ; indem sie diese anerkennen , erkennen sie
zugleich (vorausgesetzt nämlich die Giltigkeit der Principien der Ideenlehre)
das Sein der Gerechtigkeit u . s . f. an , müssen also einen solchen Begriff
des Seins aufstellen , der zugleich auf das Materielle und auf diese geisti¬
gen Realitäten passt . ·—· Dieser einfache Gang ist von Steinhart , Susemihl,
Michelis in auffallender Weise verdeckt und verkannt . Steinhart S . 454 :
„Der Materialist wird darauf hingewiesen, dass er oft genug von einer Seele
und von allgemeinen Begriffen , wie Tugend , Vernunft , Gerechtigkeit rede
und dadurch unbewusst und unwillkürlich das Dasein einer über die Kör¬
perwelt hinausliegenden , unsichtbaren Welt zugebe. Aber auch wenn er
consequent genug wäre , die Seele für etwas Körperliches und ihre Begriffe
und Vorstellungen für körperliche Affectionen und Stimmungen zu erklären ,
würde er doch den Begriff des Seins anerkennen müssen. Ein Sein
aber kann niemand ohne eine Kraft sich denken , die bald als thätige Wirk¬
samkeit , bald als leidende Empfänglichkeit sich kundgibt .« Nicht weil er
den Begriff des Seins anerkennen müsste , sondern weil er, der gemach¬
ten Voraussetzung gemäfs, die Giltigkeit der sittlichen Begriffe , mit¬
hin ihre Realität anerkannte , darum muss er einen solchen Begriff des
Seins aufstellen, dass sinnliche und geistige Realität gleich sehr unter ihn
fällt . — Den gleichen Fehler , den Begriff der δύναρις zur Grundlage der
Widerlegung der Atomisten zu machen , statt in ihm nach Platons Worten
eine Folgerung aus den Zugeständnissen anzuerkennen , welche den Ato¬
misten zugeschrieben werden, scheint Deuschle zu begehen , wenn er (In¬
haltsübersicht vor der Übers. S . 311 ) schreibt : „Nachweis , dass es unkör¬
perliche Objecte gibt , und zwar thatsächlich (Seele ) und begrifflich aus dem
Begriffe des Seins als δύναμις . “ — An der Darstellung von Michelis lässt
sich der Widerspruch gegen die Worte Platons noch evidenter nachweisen,
S . 186 : „Wir setzten sie also als solche , dass sie den Begriff der Seele und
der Gerechtigkeit nicht leugnen , so dass , wenn sie auch die Seele noch nicht



Sophistes . 1.59

298 b) Die Freunde der Begriffe stellen Werden und Sein in
scharfer Trennung einander gegenüber. Mit dem Werden sollen
wir durch den Leib in Verbindung stehen , durch das Denken da¬
gegen mit der wahrhaften Wesenheit, die ewig unveränderlich ist.
Nun kann aber unter der Gemeinschaft des Denkens mit dem
unveränderlich Seienden nur gemeint sein , dass das Denken
dasselbe erkenne , das Seiende erkannt werde . Erkennen ist
eine Thätigkeit , also muss Erkanntwerden ein Leiden , ein Af-
ficirtwerden sein . Es muss also dem Seienden Bewegung we¬
nigstens insofern, als es erkannt wird, zugeschrieben werden .
Und kann man sich denn , lässt Platon den Eleatischen Gast aus-
rufen, überhaupt überzeugen, dass Bewegung und Leben, Seele

299 und Verstand dem unbedingt Seienden nicht einwohne , son -

als etwas unkörperliches fassen, sie doch den Unterschied von gerecht und
ungerecht anerkennend die Gerechtigkeit , durch Theilnahme an welcher die
Seele gerecht ist , als etwas (also als etwas unsinnlich seiendes) anerkennen
müssen. Dies zugebend oder doch wenigstens nicht zu leugnen vermögend,
erscheinen sie allerdings schon sehr gebessert , gegenüber den eigentlichen
Stammhaltern dieser Lehre , welche nur das sinnlich greifbare als
real anerkennen . Aber auch diese müssen doch wenigstens die Kraft
als etwas im sinnlichen wirkendes , also wirkliches anerkennen . “ Aber Platons
Beweisführung hat keine Geltung für diejenigen , „welche nur das sinnlich
greifbare als real anerkennen“

, sondern Platon sagt ausdrücklich : εί γάρ τι
και σρικρόν έ &έλουσι των ό' ντιον συγχωρειν άσώρ - ατον (nämlich das Sein
der Gerechtigkeit u . s . f. ) , έξοφ-m· το γάρ έπί τε τοότοις και έπ’ έκείνοις
όσα εχει σώμα ξυμ-φυές γεγονός κτλ . — Am eigenthümlichsten Susemihl
S . 298 : „Den Materialisten zunächst wird der Mangel einer bewegenden
oder wirkenden Ursache entgegengehalten . Dass sie mit den geistigen auch
alle sittlichen Begriffe , Tugend und Laster , wegleugnen müssten , ist mehr
ein Vorwurf als eine Widerlegung . Die letztere liegt vielmehr darin , dass
es nach ihren Prämissen gar kein ζωον geben kann , 246 E , d . h . dass ihnen
die Thatsache des Lehens unerklärbar ist , weil das Körperliche doch nicht
selbst der Grund dazu sein kann , dass es sowohl lebendige als leblose Kör¬
per gibt , sondern nur die Seele . Was über die sittlichen Begriffe gesagt
wird , ist sodann nur eine weitere Folgerung hieraus . Da nun demnach so¬
wohl der Körper , das Belebte und Bewegte , als die Seele , das Belebende
und Bewegende , unter das Sein gehört , so muss das letztere nothwendig
sowohl die Möglichkeit des Leidens als die Kraft des Wirkens in sich tra¬
gen . “ In dieser Umschreibung ist Platons Gedankengang so sehr verkehrt ,
dass ich jedem Satze Susemihls das bisher Gesagte und vor allem Platons
eigene Worte entgegenstellen müsste , wenn ich eine Kritik unternehmen
wollte .



160 Sophistes .

dern es in erhabener Heiligkeit ohne Geist unbeweglich stehe 11
) ?

Man muss also das Bewegte und die Bewegung als seiend , das
Seiende als bewegt 12

) anerkennen . Aber dem Seienden Bewe¬

gung absolut, ohne das Gleichbleiben der Ruhe, zuzuschreiben,
ist nicht möglich , weil dadurch die Möglichkeit der Erkenntnis
des Seienden aufgehoben würde . Also da keine der beiden Be¬
stimmungen ausschliefslich dem Seienden zuzuschreiben ist , so
bleibt nur die Annahme übrig , dass das Seiende ruhend und

bewegt sei (c . 35 ) .
3 . Widersprüche in den über das Seiende gewon¬

nenen Ergebnissen (c . 36 ) .
Der Begriff des Seienden , zu dem wir hiermit gelangt sind,

ist denselben Entgegnungen ausgesetzt, welche sich am Anfänge
der Darlegung der Philosopheme über das Seiende zeigten . Wir
setzen Bewegung und Ruhe als seiend ; damit kann nicht ge¬
meint sein , dass wir die Bewegung als Ruhe, die Ruhe als Be¬

wegung setzten, denn diese beiden sind einander entgegengesetzt;
sondern wir setzen das Seiende als ein drittes , von Bewegung
oder Ruhe verschiedenes . Das Seiende ist also seiner (Natur
nach weder in Ruhe noch in Bewegung . Aber wie soll man

» ) In der obigen Umschreibung bin ich der in der Züricher und Her -
mannschen Ausgabe durch die Interpunction : άλλα σεμνοί zat άγιον , νοϋν
ου"Λ έ'χον , άχίνητον έστός είναι bezeichneten Auffassung gefolgt , bei welcher
durch die Epitheta σεμνός und άγιος die Bewegungslosigkeit scherzend und
mit einer spottenden Beziehung auf die betreffende philosophische Schule
als vornehme und erhabne Ruhe bezeichnet wird . (Vgl . Phädr . 275 D :
δεινόν γάρ που τοΰτ’ έ'χει γραφή χαι ιός αληθώς ομοιον ζιογραφίφ. χαι γάρ τά

έαείνης έ'ζγονα εστηζε μέν ώς ζώντα , έάν δ’
άνέρη tt , σεμνούς πάνυ σιγά , und die

zu σεμνός im Index Aristotelicus p . 676b 32 ff. nachgewiesenen Synonyma.)
Ich verkenne jedoch nicht , dass die andere Auffassung (Bekker , Schleier¬
macher, Stallbaum) , welche σεμνόν α,αι άγιον als Epitheta von voüv betrachtet ,
sich ebenfalls rechtfertigen lässt.

12) Diese letzteren Worte „das Seiende als bewegt“ sind in dem Plato¬
nischen Texte nicht ausdrücklich enthalten ; dass Platon sie als in den vor¬
hergehenden schon mit ausgesprochen betrachtet , ersieht man aus dem fol¬

genden , worin ihr Inhalt unverkennbar vorausgesetzt wird . — Der Ver -

muthung , welche Deufsen S . 48 u . 82 unter Zustimmung zu dieser Auffas¬

sung , daran des weiteren knüpft , dass in der Überlieferung des Textes etwas
ausgefallen sei , kann ich mich , abgesehen von sonstigen Bedenken gegen
eine solche Annahme, deshalb nicht anscbliefsen, weil erst nachher p . 250 B , C
diese andere Seite des Gedankenganges ausdrücklich entwickelt wird.



Sophistes . 161

sich das denken ? denn was nicht in Bewegung ist, ist in Buhe,
was nicht in Buhe, das ist in Bewegung.

Nachdem sich nun gezeigt hat , dass die begriffliche Be¬
stimmung des Seienden nicht geringeren Schwierigkeiten unter¬
liegt , als die des Nichtseienden, so ist doch die Hoffnung ge¬
wonnen , dass in dem Mafse , als über das eine von beiden
Einsicht erlangt ist, sei es bestimmte oder nur ungefähre , die¬
selbe sich auch auf das andere erstrecken wird (c . 36 ) .

C . Die Gemeinschaft der Begriffe u) untereinander (c . 36 . Schl. — 47).
3 . Aufgabe der Dialektik (c . 36 Schl . — 39 ) .
In welchem Sinne, fragt sich , benennen wir dasselbe Ding

mit verschiedenen Namen? — Wir legen demselben Dinge eine
Mehrheit von Prädicaten bei und bezeichnen so das Eine doch

300 wieder als ein Vieles mit vielen Namen . Nur Beschränktheit 14)
des Denkens hat dies verbieten können und fordern, dass jedes
Ding nur sich selbst zum Prädicate erhalte , der Mensch nur als
Mensch , das Gute als gut bezeichnet werde u . s . f. Um aber
in dieser Frage zu einer allgemeinen Entscheidung zu gelangen,
muss untersucht werden , welcherlei Gemeinschaft unter den Be¬
griffen besteht. Die Gemeinschaft absolut zu leugnen, ist nicht
möglich ^ da wer sie leugnet , doch in seinen sonstigen Voraus¬
setzungen , ja selbst eben in dieser Leugnung der Gemeinschaft,
nothwendig das Sein mit anderen Begriffen verbindet. (251 C —
252 D . ) Will man dagegen alle Begriffe beliebig unter einander
Verbindungen eingehen lassen , so muss man auch entgegen¬
gesetztes von einander aussagen , dass die Bewegung ruhe , die
Buhe bewegt sei . (252 D , E . ) Es bleibt also nur die Annahme
übrig, dass in Betreff der Gemeinschaft der Begriffe ein Unter¬
schied unter den Begriffen bestehe , dass also gewisse Begriffe
mit gewissen anderen Verbindungen einzugehen geeignet seien ,
mit anderen nicht . Dies zu erkennen und zu unterscheiden, ist

,3) Die Übersetzung von γένη durch „ Begriffe “ (Gattungen , Arten ) ist
gewählt , um der Erklärung nicht schon vorzugreifen. Dass unter γένη Ideen
im Platonischen Sinne des Wortes verstanden sind , ist hernach zu erweisen
versucht S . 183 ff.

l4) Die πενία περί φρόνησιν erinnert lebhaft an das Beiwort άπαίοευτοι ,
welches Aristoteles Met. H . 3 , 1043 b24 den Antistheneern gibt .

Bonitz , Platonische Studien . \ \



162 Sophistes .

Aufgabe einer Wissenschaft (τέχνη) , der Dialektik , begrifflich die

Gattung in ihre Arten zu theilen und weder dasselbe als ver¬
schieden zu setzen noch umgekehrt ^

) . AVir sind hiernach zu 301

•iS) Die hierauf in den Worten Ouxoüv ο γε τούτο δυνατός — χατά γεΜος
έπίστασ&αι 253 D , Ε folgende genauere Beschreibung der Aufgabe der Dialektik

habe ich absichtlich unterlassen in einer auszugsweisen Umschreibung wieder¬

zugeben , weil ich eine Erklärung , die den Worten Platons vollkommen ge¬
recht würde und zugleich den Gedanken zu evidenter Klarheit brächte , nicht

gefunden habe . Man wolle die verschiedenen Erklärungen vergleichen bei
Schleiermacher und Stallbaum z . d . St . ; an Stallbaums „vortreffliche
und sachgemäfse Erklärung “ schliefst sich Suse mihi an , S . 305 ; ob
Mi chelis S . 188 derselben folgt oder nicht , weil's ich nicht sicher anzu¬

geben ; auch die Weise , wie Deuschle (Übers . S . 388 , Jahnsche Jahrb . 71 ,
S . 763 , vgl . ebend . 77 , S . 731 ff.) die vier Glieder auf zwei reducirt , ist mir
nicht klar geworden ; einen von allen abweichenden Weg schlägt Steinhart
ein , S . 459 f. — Schleiermacher ist so aufrichtig , unter vollständiger Dar¬

legung der Motive seiner Erklärung zugleich zu bemerken , dass sie ihn nicht
vollkommen befriedige und worin noch eine Schwierigkeit ungelöst bleibe ;
Stallbaum ist seiner Erklärung vollkommen sicher . „Ita igitur huic loco , qui
acutissimis viris ad interpretandum visus est longe difficillimus, tandem lucem
suam affudisse videbimur . “ Und doch sind die Worte μίαν αδ δι’ όλων πολλών
έν ένι ξυνημμένην , welche Schleiermacher mit liecht als den Sitz der haupt¬
sächlichen Schwierigkeit bezeichnet hat , durch Stallbaum eben so wenig zur
Klarheit gebracht . — Dass durch die ersten beiden Glieder die Unterordnung
der Artbegriffe unter ihren Gattungsbegriff bezeichnet ist , kann keinem Zwei¬
fel unterliegen . Ob darin freilich vollkommen dasselbe , nur einmal nach
der Richtung des Absteigens , dann nach der des Aufsteigens , oder ob doch
noch ein gewisser Unterschied gemeint ist , wird sich schwer entscheiden
lassen : die Wahl der Ausdrücke πάντη διατεταμένην und έ' ξω9εν περιεχόμενα?
deutet wohl auf einen Unterschied . Es ist möglich , dass Platon die Unter¬
ordnung der Artbegriffe unter ihren Gattungsbegriff einerseits und die Ver¬
bindung jedes Begriffes mit dem des Seins anderseits als einander nicht
vollkommen gleichzusetzend betrachtete , und das eine Glied diesem, das
andere jenem zur Beschreibung dienen sollte ; nur ist beides , die vermuthete
Verschiedenheit der Verhältnisse und ihre Beschreibung , so unbestimmt,
dass man mit mäfsiger Kunst der Deutung jedes der beiden Verhältnisse
jeder der beiden Beschreibungen wird anpassen können . Durch das vierte
Glied ist unzweifelhaft der vollkommen trennende Gegensatz (χωρίς πάντη
διωρισμένας) bezeichnet, z . B . στάσις χίνησις , ταύτον ΙΙάτερον . Für das dritte
Glied aber wird sich eine ausreichende Deutung schwerlich finden lassen ,
wenn man nur auf die allgemeinen logischen Beziehungen das Augenmerk
richtet und nicht vielmehr das im folgenden behandelte specielle Beispiel
der fünf besonders wichtigen Begriffe schon mit in Rechnung bringt , nur
vielleicht in etwas anderer Weise , als Schleiermacher es bereits unternommen
hat . Der Begriff der Selbigkeit erstreckt sich über oder durch die Gesammt -



Sophistes . 163

dem Begriff des Philosophen gelangt, statt zu dem des Sophi¬
sten ; beide sind gleich schwierig zu finden ; wie der eine in
den Glanz des Seienden , so versteckt sich der andere in das
Dunkel des Nichtseienden.

2 . Dialektische Untersuchung der Begriffe Seien¬
des , Ruhe , Bewegung , Selbiges , Verschiedenes (c . 40
—44 Anfg . ) .

Da also einige Begriffe mit einander in Gemeinschaft zu
treten geeignet sind, andre nicht, so wollen wir diese Gemein¬
schaft untersuchen , nicht in Betreff aller Begriffe , sondern in
Betreff einiger der höchsten. Als solche zeigten sich im vorigen
die Begriffe : das Seiende , die Ruhe, die Bewegung. Ruhe und
Bewegung sind mit einander unverbindbar, das Seiende aber
geht mit jedem der beiden die Verbindung ein . Jeder der drei
Begriffe, sich selbst identisch, ist von den anderen verschieden .
Die hierbei zur Anwendung gekommenen Begriffe der Selbigkeit
und der Verschiedenheit fallen mit keinem der bisher angewen¬
deten zusammen . Der Versuch , die Begriffe der Selbigkeit und
der Verschiedenheit mit denen der Ruhe und der Bewegung zu
identificiren, führt zu der Consequenz , dass die Bewegung Ruhe,
die Ruhe Bewegung ist (255 A , B ) . Wollte man aber den Begriff
der Selbigkeit als identisch dem des Seienden setzen , so würde
daraus folgen , dass man Bewegung und Ruhe , wie man beide

302 als seiend bezeichnet , so beide als selbig zu bezeichnen hätte l6) .

Wollte man dagegen den Begriff der Verschiedenheit für iden-

heit der Begriffe in ihrer Vielheit (δι’ όλων πολλών) , bildet aber nicht eine
Umschliefsung derselben (έ

'ξω &εν περιεχόμενα ; ) und erstreckt sich über sie
nicht in jeder Hinsicht (πάντη διατεταμένην ) , sondern ist eben nur mit jedem
einzelnen verknüpft (dv ένι ξυνημμένην ) , jeder ist sich selbst identisch . —
Neuerdings hat Peipers (Die Erkenntnisstheorie Platons , S . 612 ff. ) die frag¬
liche Stelle ausführlich behandelt . Obgleich A . Hirzel in der Recension von
Peipers’ Buche (Jenaische Lit . Ztg . 1875, S . 470 ) versichert , dass „die treffende
Erklärung allem bisherigen confusen und gekünstelten Gerede ein Ende
mache“

, so finde ich mich doch durch dieselbe über die wesentlichsten Schwie¬
rigkeiten nicht aufgeklärt .

,e) 255 B : Άλλ’
.εί το δν και τδ ταύτδν μηδέν διάφορον σημαίνετον , χίνησιν

αύ πάλιν ζαΐ στάσιν άμφδτερα είναι λέγοντες άμφότερα οδτως αύτά ταύτδν ώς δντα
προσεροϋμεν. Selbst alle Voraussetzungen Platons zugestanden, scheint diese
Beweisführung nicht giltig ; es wird eben jedem einzelnen der beiden der
Begriff des Seins und der Begriff der Selbigkeit beigelegt.

11 *



164 Sophistes .

tisch mit dem Seienden halten , so würde , da Yerschiedenheit

immer die Relation zu einem anderen erfordert, sich daraus er¬

geben , dass auch das Seiende alles relativ sei , während doch

von dem Seienden einiges an sich, anderes relativ ist . Also als

vierter und fünfter Begriff ist Selbigkeit und Verschiedenheit
hinzuzunehmen ; jedes Seiende ist verschieden von dem anderen

nicht durch seine Natur , sondern durch Theilnahme an dem

Begriff der Verschiedenheit (c . 40 ) . — Betrachtet man nun von
diesen fünf Begriffen einen nach dem andern , so ergibt sich

folgendes . Die Bewegung ist verschieden von der Ruhe , sie ist

nicht Ruhe, aber sie ist , durch Theilnahme an dem Seienden.
Sie ist verschieden von dem Selbigen, ist nicht das Selbige , hat

aber, insoferne sie sich selbst gleich ist , Theil an dem Selbigen .
Es würde nach der Analogie dieser Ergebnisse nicht einmal
auffallen können , wenn die Bewegung in gewissem Sinne als
ruhend und theilnehmend an der Ruhe zu bezeichnen wäre 17) .
Ferner , die Bewegung ist verschieden von der Verschiedenheit,
aber hat doch in gewissem Sinne Theil an ihr . Endlich, als vom
Seienden verschieden ist die Bewegung nicht seiend, und doch
wieder theilnehmend am Seienden, also seiend. Jedem Begriffe
kommt also ein zahlreiches Seiendes und eine unendliche Menge
des Nichtseienden zu . Das Seiende selbst ist in so vielfacher
Weise nicht seiend, so vieles Anderes es gibt. Das Nichtseiende
ebenso wie das Nichtschöne, Nichtgerechte , bedeutet eben nur
den Unterschied eines Seienden gegen ein andres Seiendes, und
ist mithin selbst eine in die Menge des Seienden einzurechnende
Art 18

) . Im Gegensätze zu dem Verbote des Parmenides ist nicht
blofs das Sein des Nichtseienden anzuerkennen , sondern auch 303

17) Obgleich Platon übrigens den einander entgegengesetzten Begriffen
(γένη ) die gegenseitige Gemeinschaft (κοινιυνία) abspricht , so ergibt sich doch
dieselbe z . B . für κίνησις und στάσις mittelbar als Folgerung daraus , dass das
Seiende mit jedem der beiden in Gemeinschaft steht . Unverkennbar ist die
Bückbeziehung der vorliegenden Stelle auf 259 C, D Τφ δή φιλοσόφιρ — ξυναμ-

φότερα λέγειν . — Deufsen S . 55 u . 92 zieht diese Auffassung der fraglichen
Worte 256 B Οόκοΰν καν εϊ πη μετελάμβανεν χτλ . in Zweifel, ohne jedoch
eine abweichende Erklärung mit Sicherheit aufzustellen.

18) 258 C : ιδσπεp τό μ.έγα ήν μέγα και τδ καλόν ήν καλόν και τό μή μέγα
μή μέγα και τό μή καλόν μή καλόν , οδτω δέ και τό μή ον κατά ταύτόν ήν τε
καί έ'στι μή ον , ένάριθμον τών πολλών ίνταιν είδος ?ν .



Sophistes . 165

sein Begriff festzustellen, dass es nämlich die Verschiedenheit
von Seiendem gegen Seiendes ist . Indem also jedes Seiende
vieles ist und vieles nicht ist , so darf man weder seine Freude
daran haben, demselben Seienden entgegengesetzte Prädicate zu
geben , noch auch durch solche Beilegung entgegengesetzter
Prädicate schon einen Satz als unmöglich erwiesen zu haben
glauben, sondern muss zu unterscheiden suchen , in welcher Hin¬
sicht demselben Seienden entgegengesetztesbeigelegt wird. Jede
Gemeinschaft aber der Begriffe untereinander abschneiden zu
wollen , hiefse die Möglichkeit der Bede überhaupt aufheben
(c . 41 — c . 44 Anfg.) .

3 . Das Nichtseiende tritt mit der Bede und Mei¬

nung in Gemeinschaft (c . 44 — 47 ) .
Hierdurch ist der Übergang19

) dargeboten, um zur Bede
(Aussage , logischem Urtheil, λόγος ) überzugehen. Auch die Bede
ist ja eine der Gattungen des Seienden ; die vorher geführte
Untersuchung ist also auch auf die Bede auszudehnen, und wenn
vorher das Nichtseiende sich als über alles Seiende ausgebreitet
erwies , so fragt sich nun , ob es auch mit der Bede und Meinung
(Ansicht, δόξα , Vorstellung, φαντασία ) in Verbindung tritt . Denn
da das Sein des Nichtseienden im allgemeinen erwiesen ist, der
Irrthum aber in der Bede und Meinung darin liegt , dass Nicht¬
seiendes als seiend ausgesagt wird und umgekehrt, so liefse sich
die Wirklichkeit des Irrthumes nur dann noch bestreiten, wenn
die Gemeinschaft des Nichtseienden mit der Bede könnte ge¬
leugnet werden . Um hierüber zur Entscheidung zu gelangen,
ist zunächst das Wesen der Aussage , des logischen Urtheiles,
zu bestimmen. Nicht der einzelne Begriff an sich , auch nicht
die Aufeinanderfolge von Begriffen der Thätigkeit oder von Be¬
griffen der Subjecte der Thätigkeit ergibt eine Aussage , sondern
diese entsteht erst durch Verbindung eines Begriffes der Thätig¬
keit mit dem eines Subjectes derselben ; also grammatisch: erst
die Verbindung eines Verbums mit einem Nomen ergibt einen
Satz . Jeder Satz ist Aussage über irgendetwas 20) . Dass durch

I9) Die Absicht des Überganges zu einer relativ verschiedenen Ge¬
dankenreihe ist durch den Ausdruck 260 A σκοπεί τοίνυν ώς έν καιρψκτλ .
deutlich bezeichnet.

2°) Die Erklärung , dass auch die falsche Aussage doch Aussage über ein



166 Sophistes .

den Satz sowohl Seiendes wie Nichtseiendes als seiend einem 394
Subjecte kann beigelegt weiden , wird nachgewiesen an der
Gegenüberstellung der beiden Beispiele : Theätetos sitzt, Theätetos
fliegt . Auch der letztere Satz ist Aussage über ein bestimmtes
Etwas , aber er sagt von ihm das Nichtseiende als seiend aus .
Ist hierdurch die Wirklichkeit des Irrthumes in der Rede nach¬
gewiesen , so ergibt sich die gleiche Folgerung für das Denken
als ein inneres Reden ohne Sprache , für die Meinung als die
abschliefsende Bejahung oder Verneinung in diesem innerlichen
Reden, und für die Vorstellung als die mit Wahrnehmung ver¬
bundene Meinung. Nachdem aber die Wirklichkeit des Irrthums
auf diesen Gebieten sichergestellt ist, so sind damit die Schwie¬
rigkeiten gehoben, welche vorher der Definition des Sophisten
entgegenstanden ; zu ihrem Abschlüsse wird also nunmehr aus¬
drücklich zurückgelenkt.

I . Abschluss der Definition des Sophisten (c . 48 — 52 ].
Der Versuch einer Definition des Sophisten war abgebrochen

worden , als man bis dahin gelangt war , dass der Sophist eine
Kunst des Hervorbringens entweder von Ebenbildern oder von
Trugbildern übe , die Möglichkeit aber eines Ebenbildes oder
eines Trugbildes in Zweifel gezogen wurde . Diese Möglichkeit
ist jetzt sichergestellt : es kann also durch weitere Theilung die
specifische Eigenthümlichkeit des Sophisten bestimmt werden .
Vorher war, nach allgemeinerTheilung der Kunst in schöpferische
und in erwerbende, der Sophist der letzteren eingeordnet wor¬
den . Jetzt soll , da der Sophist in den Umfang der nachahmen¬
den Kunst fällt, die hervorbringende , schöpferische Kunst ein-
getheilt werden . Sie ist entweder eine göttliche oder eine
menschliche, und jede derselben wiederum entweder ein Hervor¬
bringen von den Dingen selbst oder von Abbildern . Die mensch¬
liche bilderschaffende Kunst , in deren Bereich der Sophist fällt,

bestimmtes Etwas ist (263 C : Έπειτα δέ γε τινός . — Οίίταις . — Εί δέ μη
έ'στι σάς , ούα άλλου γε ούδενός ) , ist gegen den Satz des Antisthenes gerichtet,dass die falsche Aussage gar keinen Gegenstand habe , auf den sie sich be¬
ziehe (Zeller , Philos . d . Gr . 2 . Aufl . II , S . 213 ) , wie wir denselben den
Streitkünsten des Euthydemos im gleichnamigen Dialoge c . 12 und 14 zu
Grunde liegen sehen.



Sophistes . 167

schafft entweder Ebenbilder oder Trugbilder — denn die Wirk¬
lichkeit auch dieser letzteren ist nunmehr aufser Zweifel . Von
dieser trugbildnerischen Kunst übt der Sophist diejenige Art aus ,
bei welcher der Nachahmer selbst das Organ der Nachahmung
ist ; er übt dieselbe aus nicht auf Grund eines wirklichenWissens

3«5 des Gegenstandes, den er nachahmt, sondern nur in unsicherer
Meinung darüber, nicht in einfältiger Voraussetzungeines solchen
Wissens , sondern seine Unwissenheit selbst vermuthend , nicht
vor dem Volke in langen Reden, sondern vor dem einzelnen in
kurzer Rede und Gegenrede, den Unterredner in Widersprüche
mit sich selbst verwickelnd. Die Zusammenfassung der auf
diese Weise gewonnenen Merkmale ergibt den Begriff des So¬

phisten.

Zur Rechtfertigung der bezeichiieten Gliederung.

In dem Dialoge Sophistes nimmt die Gesprächsform eine
noch erheblich untergeordnetere Stellung ein als im Theätetos,
zu welchem derselbe durch die Wahl der Unterredner und durch
die ausdrücklichen Bemerkungen am Schlüsse des Thäetetos und
im Anfänge des Sophistes in nahe Beziehung gebracht ist . Nicht

genug, dass durch den ganzen Dialog , mit Ausschluss der weni¬

gen, einer Begrüfsung des Eleatischen Gastes und dem Aufstellen
der zu behandelnden Frage gewidmeten einleitenden Worte
(c . 1 —2) , die beiden Unterredner ununterbrochen dieselben blei¬
ben , ohne dass Sokrates , der die Frage aufgeworfen , auch nur
am Schlüsse das vollständige Gelingen der Beantwortung con-
statirte : die Gesprächsform wird selbst ausdrücklich als etwas
gleichgiltiges bezeichnet , 217 C . Wir können daher für Auf¬
findung der dem Ganzen zu Grunde liegenden Gliederung in der
Form des Dialoges als solcher Andeutungen , wie andere Pla¬
tonische Dialoge uns deren reichlichst geben 21) , nicht erwarten,
sondern wir sind hierfür , trotz der dem Werke äufserlich an-

21) Wie sehr die Beachtung der verschiedenen ELunstmittel des Gespräches
zum Auffmden der Gliederung in solchen Schriften Platons beiträgt , die im
vollen Sinne des Wortes Dialoge sind , ist in der Abhandlung über den Dialog
Gorgias S . 15 ff. nachgewiesen.


	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167

