
Universitätsbibliothek Wuppertal

Platonische Studien

Bonitz, Hermann

Berlin, 1875

Übersicht des Inhaltes

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-5229


EUTHYDEMOS .

zeich-
n, der
artritt.
ng ge'

habe,
iräches

ς und

, oder
„rs .“ -
tellung
Wissen
für die
Suse-
echnet ,
urtheih
iungen,
r Klar-

Übersicht des Inhaltes .
248 In demjenigen Theile des Platonischen Euthydemos , der

den Hauptstamm des ganzen Werkes bildet, betheiligen sich am
Gespräche Sokrates, die beiden Tugend - und Weisheitslehrer
Euthydemos und Dionysodoros , und zwei athenische Jünglinge
von angesehener Geburt, Kleinias und Ktesippos ; diese Gruppe
von Sprechenden ist von einem doppelten Kreise von Zuhörem
umgeben , der Schaar von Verehrern des schönen Kleinias und
dem Chor von Anhängern der beiden Sophisten. Wenn in man¬
chen Platonischen Dialogen selbst eine noch gröfsere Zahl von
Personen zu thätiger Theilnahme am Gespräche verwendet wird
(z . B . im Protagoras) , so unterscheidet sich von ihnen Euthy¬
demos darin , dass die Personen nicht nur successiv zu je zwei
Träger des Gespräches sind, sondern selbst durch längere Partien
desselben drei oder vier an dem Gespräche sich gleichmäfsig
betheiligen, jede in einer für sie charakteristischen Weise, keine
nur wie der Schatten oder Doppelgänger einer anderen . — Die¬
ses Gespräch nun ist umgeben von einem anderen des Sokrates
mit Kriton ; diesem seinem Freunde erzählt Sokrates das Ge-

249 sprach wieder , das er und jene beiden Jünglinge mit den beiden

Sophisten geführt haben . Die Form der Wiedererzählung des
Gespräches erhält dadurch eine in die ganze Composition des
Dialogs tiefer eingreifende Bedeutung , dass das Gespräch mit
Kriton nicht nur die Wiedererzählung einleitet , sondern auch

i : |

*) Sitzungsberichte der kaiserl . Akademie der Wiss . Phil , hist . Ulasse . Bd. 33. S . 248—
285. (Separatabdruck S . 4—41.)

i



90 Euthydemos .

nach Beendigung· der Erzählung das Ganze beurtheilend ab-
schliefst und selbst in ihren Verlauf unterbrechend eingreift.

Kriton erkundigt sich bei Sokrates nach den Männern, mit
denen Sokrates am verflossenen Tage im Lykeion ein längeres
Gespräch geführt hat . Die Unterredenden sind von einem so
dichten Kreise von Zuhörern umgeben gewesen , dass Kriton
nichts sicheres hat hören können . Sokrates gibt über die Person
der beiden Sophisten, Euthydemos und Dionysodoros , und über
ihre früheren Beschäftigungen Auskunft. Ihre Weisheit hat dem
Sokrates solche Bewunderung eingeflöfst , dass er sich ihnen in
die Lehre geben will und den Kriton auffordert mit ihm daran
Theil zu nehmen . Kriton begehrt vorher das am vorigen Tage
geführte Gespräch zu hören, um daraus zu entnehmen, was sie
denn eigentlich bei jenen Lehrern lernen würden (c . 1 ) .

Sokrates erzählt zunächst den Anlass des Gespräches . In
dem Lykeion trifft mit Sokrates das Brüderpaar Euthydemos und
Dionysodoros zusammen , begleitet von einer Schaar von Anhän¬

gern , dazu eine Anzahl athenischer Jünglinge , welche den
schönen Kleinias bewundernd umgeben ; unter den Verehrern
desselben hebt sich Ktesippos hervor . In dem sich anknüpfen¬
den Gespräche bezeichnen die beiden Fremden als ihren jetzigen
Beruf den Unterricht in der Tugend ; zu der von anderen So¬
phisten gleich ihnen gegebenen Versicherung , dass sie die Tu¬
gend auf das beste zu lehren verstünden , fügen sie ihrerseits
noch das besondere Versprechen des schnellen Erfolges ihres
Unterrichtes hinzu 1) . Für das Vorhaben, welches sie aussprechen,
Proben ihrer Künste abzulegen , werden sich , versichert Sokrates ,
bereitwillige und eifrige Schüler in Menge finden ; schon die
jetzt eben bei dem Gespräche Anwesenden werden alle ohne
Ausnahme den Unterricht dieser neuen Lehrer suchen. Um
durch ihren Unterricht einen Erfolg zu erreichen , erklären die
Sophisten auf des Sokrates Frage, sei es nicht erforderlich, dass 25«
der Schüler von der Lehrbarkeit der Tugend und von ihrer , der
Sophisten , Lehrfähigkeit schon überzeugt sei . Die beiden So¬
phisten müssen also , schliefst daraus Sokrates unter Zustimmung

4) Euthyd . 273 D : Αρετήν , έ'φη , ώ Σώχρατες , οίόρεθα ο'ίω τ ’ είναι παρα-
ξοΰναι αάλλιστ’ άν &ρώπιυν ζαι τάχιστα .

'
id

' ·

heit
■

jllfifr
ihr*’1

' J

dochi-

bet
-'-f

tüchtig
I.

tief t -

und
'

et*u -
'

•DHt
‘

leb»
lentTM
Win« >
junnttor
Klei· .
VMun, ii
derlf *. * ,
ten lUf
beste . : i>

a nende

»v- . p; :
B fr .

fr



Ecjthyjtemos . 91
der Sophisten , vorzüglich befähigt sein , zum Studium der Weis¬heit und zur Bemühung um Tugend Lust zu erwecken und an¬zueifern . Die Sophisten möchten daher für jetzt nicht vonihrem Tugendunterricht selbst eine Probe ahlegen , da diese jadoch zu weit führen würde , sondern diese von ihnen ebenfalls
beanspruchte hähigkeit zeigen , nämlich die , von der NotbWen¬
digkeit der Bemühung um Wissenschaft und Tugend zu über¬
zeugen . Diese Probe möchten sie an Kleinias ablegen , an dessen
tüchtiger und edler Bildung sehr viel gelegen sei (c . 2—4) .I . [Euthydemos , Dionysodoros , Kleinias. ) Auf die Fragedes Euthydemos2) : πότεροί είσι των άνθροίπων οί μανθάνοντες , οί
σοφοί η οί άμαθεΐς (i ) , antwortet Kleinias zunächst: οί σοφοί,und wird von Euthydemos widerlegt durch den Grund, dass weretwas lernt , das noch nicht weifs , was er lernt . Dionysodoros
ergreift sogleich das Wort , um die daraus gefolgerte andere Be¬
antwortung der Frage : οί αμαθείς, zuwiderlegen durch Hinwei¬
sung auf die Thatsache, dass in der Schule , wenn der Elementar¬
lehrer etwas vorsagt , die Klugen und nicht die Dummen es
lernen . Die so eben behandelte Frage wird von Euthydemossofort in die geschärftere Form gebracht : πο'τερον οί μανθάνοντες
μανθάνουσιν α έπίσταντα : η α μή έπίστανται (2) ; diesmal gibtKleinias dem Euthydemos 3) die entgegengesetzte Antwort als
vorher, nämlich α οΰκ έπίστανται, und wird von Euthydemos wi¬
derlegt durch Anwendung des schon von Dionysodoros gebrauch¬ten Beispiels . Wenn der Elementarlehrer etwas vorsagt , s'o
besteht das Vorgesagte aus Buchstaben ; der zuhörende und 1er-

251 nende Schüler kennt alle Buchstaben ; indem er also das Vor-

2) In der Formulirung der einzelnen Sophismen sind die griechischenWorte dann beibehalten , wenn ihre Übertragung ins Deutsche den Punct ,um den es sich handelt , verdunkeln oder doch sonst eine Erläuterung nö-
thig , machen würde.

3) Schon die Durchführung dieser ersten beiden Sophismen ist für die
Haltung des Sophistenpaares und für das Verhältnis des einen zum andern
charakteristisch. Euthydemos gibt den Ton an , Dionysodoros ist gewöhnt
an der richtigen Stelle sicher einzufallen. Bei Fragen , die eine entgegen¬
gesetzte Antwort zulassen oder züzulassen scheinen, vertritt keiner die eine
der beiden entgegengesetzten Antworten , sondern jeder bestreitet die eben
ausgesprochene; also bestreitet Euthydemos in der zweiten Argumentation
das , was er selbst in der ersten erwiesen hatte , und ebenso Dionysodoros,



92 Euthydemos . !
jif R‘

gesagte lernt , so lernt er was er bereits weifs . Dionysodoros j
dagegen naacht diesmal die entgegengesetzte Seite geltend, dass !
Lernen ein Erwerben, nicht ein Besitz des Wissens ist ; die Ler-
nenden lernen also α μή έπίστανται (c . 5—6 ) . ^ '

A . (Sokrates , Kleinias . ) Sokrates sucht den Kleinias aus ^
der Verwirrung , in welche ihn dieses Gefecht gebracht hat, zu i
beruhigen durch die Versicherung , dass alles bisherige offenbar i ^
nur ein Spiel war , ausgefiihrt durch Benützung der Doppelbe -
deutung, in welcher dasselbe Wort μανδάνειν gebraucht wird , da
es sowohl das erste Erwerben eines Wissens als das Verwenden .. (
eines schon erworbenen Wissens bezeichne . Derlei Fragen seien . .

· iurf" *
ein blofses Spiel , weil man durch sie , und wenn man ihrer
noch so viele verstehe , in der Kenntnis der Dinge selbst nicht un ,
vorwärts gebracht werde , sondern nur seinen Scherz mit den ,

elMll;\
Unterrednern treiben könne . Die gegebene Zusage , den Kleinias ^elt
von der Nothwendigkeit der Bemühung um Wissen und Tugend ^en><
zu überzeugen und dadurch zu diesen Beschäftigungen aufzu- ■ ausP
muntern , würden die beiden Sophisten gewiss nachher erfüllen ;
er wolle ihnen durch ein freilich nur aus dem Stegreife ausge - nicht » 1
fiihrtes Beispiel zeigen , wie er sich einen solchen Unterricht lh
denke (c . 7 ) . Zu diesem Ende führt Sokrates folgenden Ge- des IV-
dankengang durch. —

Alle Menschen streben nach Glückseligkeit (εΰ πράττειν , ευδαι - dürft« '

μονία ) , also nach dem Besitze zahlreicher Güter . Dahin gehören ^
σ dir» ; ,Reichthum , Gesundheit , edle Abstammung, Macht und Ehre, (

·_
Besonnenheit, Gerechtigkeit, Tapferkeit , Weisheit. Das gute ^ [y
Glück, das richtige Treffen , ευτυχία 4

) , hat man nicht nöthig in rtiri
_ die fc

ire : ,
4) Durch die Anwendung des zwiefachen Ausdruckes in der Übersetzung it) . ·

von εύτυχία habe ich der Umbildung der üblichen Bedeutung dieses Wortes ,
die Platon hier vornimmt , zu entsprechen gesucht. In dem gewöhnlichen ^
Sprachgebrauche bezeichnet εύτυχία das günstige Zusammentreffen von Um-
ständen, die von dem handelnden Subjecte nicht abhängig sind (Men . 99 A : ■ _
τά γάρ άπό τύχης γιγνόμενα ού* ανθρώπινη ηγεμονία γίγνεται . Arist . lthet . 1,5 .
1361 b 39 ff. : εύτυχία δ ’ έστίν , ών ή τύχη αγαθών αιτία . . . Ιστι δέ χαί των
παρά λόγον αγαθών αίτια τύχη ) ; für die an der vorliegenden Stelle dem Worte
gegebene Bedeutung , dass es dasjenige Treffen des Richtigen bezeichne, das
von der Einsicht und der verständigen Wahl des Handelnden selbst ab¬
hängt , weifs ich sichere anderweite Belegstellen nicht beizubringen . Dass | ,
diese Umbildung der Bedeutung als eine ungewöhnliche empfunden wurde,

■



Eüthydemos . 93

die Reihe der Güter mit einzurechnen, denn Einsicht gibt in
jedem einzelnen Falle die Fähigkeit das Richtige zu treffen , also
εύτυχεΐν . — Die Güter gehen uns nun Glückseligkeit nur unter
der Voraussetzung , dass sie uns Nutzen bringen ; um uns nützen
zu können reicht es nicht aus , dass wir sie besitzen , sondern es

2r,2 ist erforderlich , dass wir sie gebrauchen, und zwar , dass wir sie
richtig gebrauchen ; denn durch falschen Gebrauch wird der Be¬
sitz dessen , was man sonst ein Gut nennt , zu einem gröfseren
Übel , als der Mangel desselben es sein würde . Der richtige
Gebrauch ist bedingt, durch Einsicht , Wissen. Alle übrigen
Güter sind also nicht an sich ein Gut, sondern werden es erst
durch das Vorhandensein der Einsicht ; das einzige , was an sich
und schlechthin ein Gut ist , ist also die Weisheit , und das
einzige unbedingte Übel die Unwissenheit. Dass die Weis¬
heit lehrbar ist und nicht von seihst oder durch Zufall den
Menschen zukommt, wird von Kleinias dem Sokrates als eine
ausgemachte Sache zugestanden. Unter dieser Voraussetzung
ergibt sich, da Weisheit das einzige Gut an sich ist, dass man
nichts so eifrig zu erstreben hat als Weisheit.

Hiermit erklärt Sokrates den beiden Sophisten ein Beispiel
des Unterrichtes gegeben zu haben, von dem sie eine Probe ab¬

dürfte schon daraus zu folgern sein , dass der Verfasser der Eudemischen
Ethik 7 , 14 . 1247b 14 durch ein ausdrückliches Citat der vorliegenden Stelle
darauf Rücksicht nimmt : ή καί πασοα αν αί έπιστήμαι , ώσπερ έφη Σωκράτης ,
εύτυχίαι ήσαν . Der Platonische Sokrates bezeichnet , wenn ich nicht irre ,
das Ungewöhnliche in seiner Anwendung- dieses Wortes selbst durch die
stark aufgetragene Zuversichtlichkeit , mit welcher er sie einführt , und durch
die Erwähnung der Verwunderung seines Mitunterredners darüber , ή σοφία
δήπ ou , ήν δ ’

εγώ , εύτυχία έστί· τούτο δέ καν παϊς γνοίη . καί 8ς έθαύμα-
σεν οδτως έ'τι νέος τε και εύήθης έστί . Und ferner sucht er seine Deutung
des Wortes im weiteren Verlaufe dem Sprachgefühle dadurch näher zu brin¬
gen, dass er zu εύτυχεΐν als synonyme Erklärung τύγχανε iv und als Gegen¬
satz άμαρτάνειν hinzufügt , 280 A : ή σοφία άρα πανταχοΰ εύτυχεΐν ποιεί τούς
άνίΐρώπους· ού γάρ δήπου άμαρτάνοι γ

’ άν ποτέ τις σοφία , άλλ’
άνάγκη όρθώς

πράττειν και τύγχανειν . Pür zu gewaltsam, so weit uns in solchen Fragen
überhaupt ein Urtheil zusteht , wird man die an dieser Stelle absichtlich vor¬
genommene Umdeutung des Wortes nicht halten , wenn man bedenkt , dass
άτυχεΐν bekanntlich nicht nur bedeutet ‘unglücklich sein ’

, sondern auch
‘ einen bestimmten Zweck verfehlen’

, Arist . Nub . 427 : λέγε νΰν ήμΐν δ τι σοι
δρωμεν, θαρρών , ώς ούκ άτυχήσεις . Xen . Cyrop . 1 , 3 , 14 : καί άλλα όποσα αν
βούλη λέγων προς έμέ ούκ άτυχήσεις . Her . 9 , 111 u . a .



94 Euthydemos .

legen sollten , des Unterrichtes nämlich , der, von der Nothwen -

digkeit der Erwerbung von Wissen überzeugend , zu dieser Be¬
schäftigung ermuntert . Sie möchten nun auf diesem Wege fort¬
fahren und dem Jüngling nachweisen , oh der ganze Bereich des
Wissens Gegenstand der Beschäftigung sein müsse , oder oh es
ein bestimmtes einzelnes Gebiet des Wissens gebe , von dessen
Erwerbung die Glückseligkeit abhänge (c . 7— 10 ) .

II . (.Euthydemos, Dionysodoros , Sokrates , Ktesippos . ) Wenn
ihr wünscht , beginnt Dionysodoros , dass Kleinias weise werde ,
was er jetzt nicht ist , so wünscht ihr seinen Untergang , denn ος
μέν ούκ έ'στι, βουλεσ&ε αυτόν γενέσ&αι , ος δ’ έ'στι νυν , μηκέτι είναι (5) .
Aufgeregt hierdurch wirft Ktesippos dem Dionysodoros Lüge vor ;
doch Euthydemos entgegnet mit der Erklärung , dass Lüge , Un¬
wahrheit , Irrthum unmöglich ist : ούχ οΐόν τε ψευδεσ&αι (4) ; denn
wer etwas sagt , der sagt kein anderes der seienden Dinge als
jenes , welches er eben sagt , mithin ein Seiendes , also die Wahr¬
heit . Dem Einwande des Ktesippos , dass doch in dem vorlie¬
genden Falle sie nicht das Seiende sagen , stellt Euthydemos
den Satz entgegen , dass man das Nichtseiende nicht sagen
könne (5) . Denn am Nichtseienden lässt sich keinerlei Thätig -
keit vornehmen , also auch nicht die des Sagens . Aber , ent¬
gegnet Ktesippos , Dionysodoros sagt zwar τά οντα, ού μέντοι ώς
εχει . Der Bemühung des Dionysodoros nachsuweisen , dass es
unmöglich sei λέγειν τά οντα ώς έχει (6) , setzt Ktesippos , die von
Dionysodoros angewendeten Künste sogleich selbst anwendend , 253

entgegen , dass es sich allerdings gehöre τούς κακούς κακώς , τούς
ψυχρούς ψυχρώς λέγειν . Den hiemit beginnenden Ton des hefti¬
gen Zankes sucht Sokrates durch scherzende Worte zu beseitigen ,
die mit der Bitte an Dionysodoros schliefsen , Dionysodoros möge
es nicht sogleich für eine Schmähung halten , wenn Ktesippos
einem Satze von ihm widerspreche . Aber , entgegnet Dionyso¬
doros , es ist überhaupt nicht möglich zu widersprechen (7 ) .
Denn es gibt nur folgende Möglichkeiten : άμφότεροι λέγουσι τον
του πράγματος λόγον , ούδέτερος λέγει τον του πράγματος λόγον , ο
μέν έτερος λέγει τον του πράγματος λόγον ό δέ έ'τερος άλλον άλλου
πράγματος : in keinem dieser Fälle aber findet ein Widerspruch
des einen gegen den anderen statt . An die Stelle des hierüber
für den Augenblick verstummenden Ktesippos eintretend erinnert

Sakr«
··’

der
l :

pbi4
f"

| a * ·

\ ίο· -"*

koßK·
"*

I labrr
η?1* ■
Sokr»1

et***
fang1
unten
nls 1 h
de> S

mwf
*

nadu
wird '

] dass
' nicht
! Kte .il
| der’
1 Φ

Soki
trelf

m still,
in ili
stinr
emart

er
' * '

Wi,

brit ;
Gr
HC

‘



Euthydemos . 95
Sokrates daran , dass dieser Satz mit dem Protagoreischen von
der Unmöglichkeit des Irrthums Zusammenfalle . Indem die So¬
phisten diesen anerkennen , henehmen sie sich zugleich , wie
Sokrates ihnen nachweist, die Möglichkeit irgend jemand zu
widerlegen , und es ist nicht zu begreifen , wie sie unter solchen
Voraussetzungen sich als Lehrer von irgend etwas darstellen
können , was sie ja doch durch ihre anfängliche Zusage gethanhaben . An diesen vor längerer Zeit gethanen Ausspruch erin¬
nert zu werden , lehnt Dionysodoros ab und verlangt vielmehr ,Sokrates solle mit dem , was eben gegenwärtig gesagt werde ,etwas anzufangen verstehen. Aber mit diesen Sätzen etwas an¬
fangen kann doch nichts anderes bedeuten, als ihre Widerlegungunternehmen ; widerlegen ist vorher als unmöglich nachgewiesen ,also fragt Sokrates τί νοεί τοοτο τό ρήμα ; (S) . Diesen Ausdruck
des Sokrates unternimmt zwar Dionysodoros durch die Frage :
πότερον ψυχήν εχοντα νοεί τά νοοΰντα ή καί τά αψοχα ; als verkehrt
nachzuweisen ; aber schon die blofse Absicht der Widerlegung
wird von Sokrates zurückgeschlagendurch die Hinweisung darauf,
dass Irrthum als unmöglich anerkannt ist , also dem Sokrates
nicht kann nachgewiesen werden. Das Wiedereintreten des
Ktesippos in das Gespräch nach dieser augenscheinlichen Nie¬
derlage der Sophisten droht von neuem das Ganze in die Hef¬
tigkeit eines Gezänkes ausgehen zu lassen, darum tritt nochmals
Sokrates beruhigend ein . Alles bisherige sei nur Scherz der
trefflichen Männer gewesen, die proteusartig alle möglichen Ge-

254 stalten annähmen . Man dürfe aber nicht ablassen, bis sie sich
in ihrer wahren Gestalt zeigen würden. Um sie dazu zu be¬
stimmen , will Sokrates ihnen noch ein Beispiel des von ihnen
erwarteten Unterrichtes geben (c . 11— 16 ) .

B . [Sokrates , Kleinias, Kriton . ) Sokrates knüpft das Ge¬
spräch mit Kleinias genau an dem Puncte an , bis zu welchem
er vorher den Jüngling geführt hatte . Dass man Wissen er¬
streben muss , ist vorher erwiesen ; es ist aber nur ein solches
Wissen unbedingt erstrebenswerth, das uns Nutzen bringt, also,
folgert Sokrates weiter , ein solches , bei welchem das Hervor¬
bringen seines Gegenstandes mit der Einsicht in seinen richtigen
Gebrauch zusammenfällt. Weder die Kunst des Redenschreibers
noch die des Feldherrn fallen unter diesen Begriff ; denn sie



96 Euthydemos .

müssen die Ergebnisse ihrer Thätigkeit einer von ihnen ver- d'p
schiedenen Kunst zur Verwendung übergeben. Das Treffende 1ί̂ ρ'

der Antworten des Kleinias , der sich nicht mehr auf die blofse da·5·*

Beistimmung zu den Fragen des Sokrates beschränkt , sondern ilf®1
in der eingeschlagenen Richtung auf eigenen Füfsen weiter irj!fr·
schreitet, veranlasst den die Erzählung anhörenden Kriton zum ist f
Ausdrucke der Verwunderung. Den übrigen Theil seiner Unter- von 1
redung mit Kleinias gibt hierauf Sokrates nicht in der vorher ’y

’ich
eingehaltenen Vollständigkeit wieder , sondern bezeichnet nur in yjfh
einem mit Kriton fortgesetzten Gespräche die Hauptpuncte des fj,ier
Ganges und des Ergebnisses. Als diejenige geistige Thätigkeit, rerfp
bei welcher das Hervorbringen des Gegenstandes mit der Ein-
sicht in seinen Gebrauch Zusammenfalle , habe sich ihnen die

f)
-
wu>

mit der Staatskunst identische königliche Kunst dargestellt. Aber
j jiifdpp

die weitere Forschung über das Wesen der königlichen Kunst j
habe zu keinem Ergebnisse geführt ; denn die königliche Kunst j ^ j(
müsse , sofern sie ihrer Aufgabe entsprechen solle , ein Gut ΐ

puth rijf
schaffen ; ein Gut an sich sei nur das Wissen ; die königliche ^ ^
Kunst müsse also ein Wissen hervorbringen , aber nach den

. . . . wer fiw?
früheren Ergebnissen dürfe , was sie hervorbringe, nicht jedes
beliebige Wissen sein, sondern es müsse nur ein ihr selbst glei-

J i "
ches Wissen sein . Indem so als Thätigkeit dieser königlichen
Kunst sich ergibt , dass sie keine andere Wissenschaft aufser OTnii '

sich selbst mittheilt, so ist für den Inhalt dieses Wissens keine ros' '

Bestimmung gewonnen5) . In dieser Noth , erzählt Sokrates , ' '

habe er sich an die Weisheitslehrer zurückgewendet, dass sie 265 daciilf I

nachweisen möchten , welches denn die Wissenschaft sei , durch -
deren Erwerb wir das übrige Leben glücklich verleben würden
(c . 17 — 19 ) . ,

“taV ·■ -
SJft !.

Snn A
5) Der Gedankengang , durch den dies bewiesen wird , ist in folgenden ; ilfif |K

Worten des Dialogs bezeichnet 292 A — D : — ώφέλιμον αυτήν δει είναι ^
(τήν βασιλικήν τέχνην ) . ■— Οϋκοΰν αγαθόν γέ τι δει ήμϊν αυτήν παραδιδόναι ; — ““ί -

Αγαθόν δέ γέ που ώμολογήσαμεν 1— οϋδέν είναι άλλο ήέπιστήμηντινά . — ,
• Κ 1 ,

Οΰκοϋν - έ'δει σοφούς ποιειν V-αί έπιστήμης μεταδιδόναι . — Αλλά τίνα δή ! fi -

έπιστήμην , ή τι χρησόμεθα ; των μέν γάρ έ'ργων οΰδενός δει αυτήν δημιουργόν
είναι των μήτε κακών μήτε αγαθών , έπιστήμην δέ παραδιδόναι μηδεμίαν ,

'

ά' λλην ή αυτήν έαυτήν .
^
,; t■‘:'Κ

I ' ' ■·
h



Euthydemos . 97
III . ( .Euthydemos, Dionysodoros , Sokrates , Ktesippos .) Auf

die Frage des Euthydemos, ob Sokrates es vorziehe , in der frag¬lichen Kunst unterwiesen zu werden , oder erwiesen zu sehen ,dass er sie bereits besitze , wählt Sokrates das letztere. Euthy¬demos erfüllt die gegebene Zusage , indem er erweist , dass , wer
irgend etwas weifs, alles weifs (.9) ; denn wer irgend etwas weifs,ist ein Wissender ; es kann niemand zugleich das Gegentheilvon dem sein , was er ist , also nicht zugleich Wissender und
Nichtwissender ; also wer Wissender ist, ist in keiner Hinsicht
Nichtwissender, weifs mithin alles . Der Erfahrungsprobe in
einer Kleinigkeit, welche Ktesippos erfordert, indem er zugleich
verspricht den Sophisten sodann alles glauben zu wollen , ent¬
ziehen sich dieselben hartnäckig ; dagegen sind sie kühn , alle
einzelnen Consequenzen über den Umfang ihres Wissens, die
Ktesippos ihnen entgegenhält , zuzugestehen. Die Frage des
Sokrates, oh Euthydemos diesen absoluten Umfang des Wissens
auch immer besessen habe , selbst vor seiner Geburt , bejaht
Euthydemos nicht allein, sondern übernimmt es auch dem So¬
krates zu erweisen , dass dieser immer alles gewusst habe. Denn
wer etwas weifs , der hat dieses Wissen durch irgend etwas
(irgend ein Organ des Wissens) , und zwar weifs er immer alles
durch dasselbe Organ , also weifs er immer alles {10) . So ge¬
zwungen immer alles zu wissen , fragt Sokrates den Dionysodo¬ros : „Weifs ich auch derlei Dinge , wie z . B . , dass die gutenMänner ungerecht sind ?“ Dem Dionysodoros bringt das unbe¬
dachte Bejahen dieser Frage einen Verweis von seinem Genossen
und eigenes Erröthen . Die Sophisten haben , um aus der
Schlinge , in welcher sie selbst sich gefangen haben, wenigstens
scheinbar zu entkommen, kein anderes Mittel, als dass sie dem
Sokrates Antwort auf seine Fragen unbedingt verweigern und

250 von ihm nur verlangen, dass er ihnen auf ihre Fragen Rede
stehe . Durch Anwendung dieses Gewaltmittels und unter Be¬
nützung der zufälligen Anknüpfungspuncte , die ein Wort dar¬
bietet , reihen sie ein Kunststück der Verdrehung an das andere ;
es lässt sich daher in einem Auszuge nicht wohl der Kitt be¬
zeichnen , welcher die einzelnen Sätze an einander bindet, son¬
dern nur eine Übersicht der Sophismen selbst geben. Sophro -
niskos , des Sokrates Vater , ist verschieden von Charidemos ;

Bonitz , Platonische Studien . 7



98 Euthydemos .

Charidemos ist Vater ; Sophroniskos ist also verschieden von
einem Vater, also nicht Vater (11 ) , ό έτερος πατρός τίνος ούκ εστι

πατήρ . Umgekehrt, wer Vater von irgend jemand ist , ist Vater,
kann also schlechterdings nicht Nicht-Vater sein , ist also Vater
von allen (12) . — Der Hund ist dein ; der Hund ist Vater ; also
der Hund ist dein Vater (13) . — Kein Mensch bedarf einer

Menge von Gütern ; denn Heilmittel , Arzneien sind (für die
Kranken nämlich) ein Gut ; man braucht Arzneien nicht in
grofser Fülle ; also niemand bedarf einer grofsen Fülle von
Gütern (14) . Die Behandlung dieses Satzes gibt dem Ktesippos
zufälligen Anlass , das Sophisma 13 mit einem ebenbürtigen
Spafse zu parodiren, indem er die Skythen aus ihren eigenen
Schädeln (d . h . den in ihrem Besitze befindlichen Schädeln von
getödteten Feinden) trinken lässt . — Sehen wir τά δυνατά όράν
r τά αδύνατα (15) ? Der Antwort : τά δυνατά , wird entgegen gehal¬
ten, dass wir ja doch das Kleid sehen , und dies ist άδυνατον
όραν . Ist es möglich σιγώντα λέγειν (16) , λέγοντα σιγάν (17) ? Dei"
verneinenden Antwort wird entgegengehalten, dass wir doch auch
λέγομεν τά σιγώντα und σιγώμεν τά λέγοντα . — Es ist unmöglich,
dass ein einzelner schöner Gegenstand , verschieden von dem
Schönen an sich , schön sei durch die παρουσία des Schönen an
sich ■1.8) ; denn daraus würde folgen , dass jemand durch die
Anwesenheit eines Ochsen selbst zum Ochsen werde . Sokrates
erwidert diesen Beweis , indem er den Dionysodoros durch Ge¬
brauch desselben Wortes έτερον für jedes der beiden einander
entgegengesetzten Glieder verstrickt ; ein Mittel , welches Sokra¬
tes selbst in dieser Wiedererzählung an Kriton als Nachahmung
der von den Sophisten geübten Künste bezeichnet0) . — rlpa
προσήκει τον μάγειρον κατακόπτειν καί έκδέρειν (19) ; Aus der Be¬
jahung der Frage wird gefolgert , dass der recht handelt, welcher
κατακόπτει καί εκδέρει τον μάγειρον . — Mit den dir angehörigen
Thieren steht es dir frei zu thun nach Belieben, sie zu verkau -

6) Sokrates sagt selbst 301 B : ffi -q hk τοϊν ανδροίν τήν σοφίαν έπεχείρουν
μιμεϊσθαι , fite έπιδυρ-Λν αυτής . Hiernach ist die Behauptung Susemihls
zu beschränken S . 141 : „es fällt ihm (dem Ktesippos ) nur die Rolle anheim,
die Sophisten mit ihren eigenen Waffen zu bekämpfen , da dieselbe für den
Sokrates selbst nicht würdig genug ist ; “ denn in dieser Allgemein¬
heit ausgesprochen ist sie nicht richtig .

257



Eüthydemos . 99

fen , zu verschenken, zu schlachten. Thiere heifsen alle leben¬
den Wesen . Apollon ist dein. Apollon ist ein lebendes Wesen ,
also Apollon ist σον ζψον , und du darfst ihn verkaufen , ver¬
schenken , schlachten {20} . — Der Ausruf des Staunens von
Ktesippos : ΓΙυππαξ, ώ '

Ηράκλεις , führt noch die Frage des Dio-

nysodoros herbei , ob Pyppax Herakles, oder Herakles Pyppax
sei {21} .

Der Sturm des Gelächters, erzählt Sokrates, habe hier dem
Gespräche ein Ende gemacht, und er selbst habe,· von der wun¬
derbaren Weisheit der Männer bewältigt, sich zu ihrem Lobe
und Preise gewendet. Er preist aber an ihrer Weisheit beson¬
ders dreierlei : dass sie sich um die Meinung der Menge nicht
kümmern , denn die Menge würde es vorziehen , mit solchen
Reden sich widerlegen zu lassen , als selbst andere zu widerle¬

gen ; dass sie durch ihre Sätze , welche die Verbindung eines
Prädicates mit einem Subjecte unmöglich machen , nicht nur ande¬
ren , sondern auch sich selbst den Mund verschliefsen , und dass
ihre Weisheit sich in so kurzer Zeit aneignen lasse , wie das
Beispiel des Ktesippos zeige (c . 20 —29 ) .

[Sokrates, Kriton) . Der erneuerten Aufforderung des So¬
krates an Kriton , er möge überlegen , ob sie nicht gemeinsam
zu diesen Männern in die Lehre gehen wollten , setzt Kriton
die ernste Mahnung entgegen , dass Sokrates solchen Verkehr
meiden möge . Als nämlich Kriton von jenem Gespräche, das
er, zu entfernt stehend, nicht hatte hören können, nach Hause

ging , hatte ein Mann von bedeutendem Selbstbewusstsein über
seine eigene Weisheit (οιόμενος πάνυ είναι σοφός 304 D) den So¬
krates getadelt , dass er mit Männern verkehre, die leeres Ge¬
schwätz trieben, und auf Dinge, die es nicht verdienten, grolse
Mühe verwendeten ; den Tadel , den er über die beiden Weis¬
heitslehrer ausgesprochen, hatte er , da dieselben zu den tüch¬

tigsten unter ihren Zeitgenossen gehörten , auf die Philosophie
überhaupt ausgedehnt. Der Mann , der dies geäufsert, war , wie
auf Sokrates ’ Frage Kriton erklärt, ein Redekünstler, der , ohne
selbst öffentlich aufzutreten , für andere Reden schreibt und im
höchsten Rufe der Tüchtigkeit in seiner Kunst steht . Die Män¬
ner dieser Kunst , weist Sokrates in seiner Erwiederung nach,

258 wollen zwischen Philosophie und Politik eine Mittelstellung ein-
7 *



100 Euthydemos .

nehmen und bilden sich ein , dadurch vor Philosophen sowohl
wie vor Staatsmännern den Vorzug zu haben ; aber wenn Phi¬
losophie und Politik jede ihren eigenthümlichen von dem der
anderen wesentlich verschiedenenWerth haben, so steht die Ver¬
bindung , die von jeder nur einen Theil sich aneignen möchte,
beiden nach. Bei der Frage aber, ob Kriton seinen Sohn Kri-
tobulos , für dessen Bildung zu sorgen nun Zeit sei, der Philo¬
sophie anvertrauen solle , möge sich Kriton in Würdigung der
Philosophie selbst nicht durch die wohlbegründete Gering¬
schätzung der Mittelmäfsigen auf diesem Gebiete bestimmen lassen
— denn solche fänden sich auf jedem Gebiete menschlicher Be¬
schäftigungin Überzahl — , sondern die Sache selbst an sich prüfen,
und wenn sie sich als werthvoll erweise , unbesorgt der Philosophie
seinen Sohn wie sich selbst zur Bildung anvertrauen (c . 30—32 ) .

Zur Erläuterung.
Eine übersichtliche Angabe des Inhaltes muss bei dem Pla¬

tonischen Euthydemos mehr als bei anderen Platonischen Schrif¬
ten darauf verzichten , zugleich von dem künstlerischen Cha¬
rakter des Dialogs eine Vorstellung zu geben ; die raschen Wen¬
dungen des Gespräches, der Übermuth in dem einen Theile
des Dialogs , die scharf dagegen contrastirende Ruhe belehrender
Unterredung in dem andern lassen einen Auszug eben nicht
zu . Wohl aber ist aus einer Inhaltsangabe , wie sie im obigen
versucht ist, die Gliederung des Dialogs , auf welche es für das
Verständnis des Ganzen wesentlich ankommt, ersichtlich. Die
allgemeine Gliederung in bestimmte Hauptabschnitte ist kaum
in einem anderen Platonischen Dialoge deutlicher bezeichnet
als im Euthydemos. Der Hauptstamm des Gespräches ist ein¬
geschlossen von einem Gespräche des Sokrates mit Kriton , das
auch in der Mitte des Verlaufes des von Sokrates dem Kriton
wiedererzählten Gespräches einmal eingreift ; so wichtig dieses
umgebende Gespräch sich erweist , um den Zweck des Ganzen
sicher zu bestimmen , so erscheint es doch in formeller Hinsicht
zunächst nur als der Rahmen des lebensvollen Bildes , welches
uns durch den dazwischen enthaltenen Theil des Dialoges dar¬
geboten wird. Sehen wir von diesem Rahmen zunächst ab , so

durch

»et®'1
und P
liegend

Geepr
gelbst
jedofi
Sokra
je eil’

len (
men1
Gm

auf

thodt

Truge
Vemi

.feL'

drillt
w‘
t*

m»,
«nt,«
«L -

tip .;

lei
■tili
fcr


	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100

