UNIVERSITATS =Y BERGISCHE
BIBLIOTHEK ﬁ UNIVERSITAT
WUPPERTAL = WUPPERTAL

Universitatsbibliothek Wuppertal

Platonische Studien

Bonitz, Hermann

Berlin, 1875

II. Gesprach zwischen Sokrates und Polos. Welchen Werth und welche
Macht besitzt die Rhetorik?

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.

Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollstadndige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitatsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

4 GroRGIAS.

II, Gespriich zwischen Sokrates und Polos. Welchen Werth und

welche wirkliche Macht besitzt die Rhetorik? (e. 16—38.)

. In den vorgeworfenen Widerspruch, erklirt Polos das
('istslu'ii-‘-h aufnehmend, ist Gorgias nur dadurch verfallen , dass
er sich scheute, auf die ungebiihrliche Frage des Sokrates, ob
ither Recht und Unrecht der Redner ein Wissen bedirfe, ver-
neinend zu antworten. Sokrates sieht in diesem Einwand des
jiingeren Mannes eine glickliche Forderung fiir sie die iilteren
Miinner, wenn sie in etwas gefehlt haben, und iiberliisst, nach
dringender Mahnung zur Entfernung alles unniitzen Geredes,
dem Polos die Gespriichsfiilhrung, so dass dieser, in der Stellung
des Fragenden und Gespriichsleiters, ilin eines DBesseren beleh-
ren solle. Aber von der Frage nach dem Wesen der Rhetorik, 2
mit welcher Polos die beabsichtigte Widerlegung des Sokrates
beginnt, springt derselbe, ehe sie geniigend beantwortet ist, schon
zu der nach dem Werthe und der Macht der Rhetorik iiber, so
dass Sokrates sich bestimmt findet in zusammenhiingender Rede
darzulegen, worin er das Wesen der thatsiichlich geiibten Rhe-
torik finde. Er unterscheidet zu diesem Zwecke in den Be-
schiftigungen, welche den Leib oder die Seele des Menschen
betreffen, sei es ihre |11']n'iingli|-h(! Bildung , sei es die Wieder-
herstellung des Verbildeten und Entstellten, zwei Classen: die
eine erstrebt das Beste des Leibes oder der Seele, die andere
hat nur das Angenehme und die Lust (78evq) zum Zwecke,
nimmt aber die Maske der auf das wirkliche Beste gerichteten
Bestrebungen an. Jener ersteren Kategorie gehirt auf dem Ge-
biete des Seelenlebens Gesetzgebung und Rechtspflege an, der
letzteren Sophistik und Rhetorik. Diese sind also blofse Fer-
figkeiten des Schmeichelns, nicht Kiinste, welche das wahrhaft
Gute zu erreichen suchen (c. 17—20).

2. Statt diese principielle Unterscheidung zu bestreiten,
wozu Sokrates auffordert, eilt Polos sogleich zu der Frage, ob
denn nicht anzuerkennen sei, dass die Redner eine grofse Macht
besitzen. Die Unbestimmtheit in den Fragen des Polos, von
Sokrates in jedem einzelnen Falle geriigt, fithrt, damit die Un-
tersuchung iiberhaupt nur einen Fortgang gewinnen kinne, bald
dazu, dass Polos selbst dem Sokrates die Stellung des Fragen-
den tiberlisst und antworten zu wollen verspricht (c. 21

22).



GORGIAS. 5

a) Polos hatte als Beweis fiir die Macht des Redners aus-
gesprochen, dass derselbe in jedem einzelnen Falle zu bewerk-
stelligen vermoge was ihm beliebe. Dass hierin ein Zeichen
der Macht liege, bestreitet Sokrates durch die Unterscheidung
von Mittel und Zweck. Gegenstand unseres Wollens ist der
Zweck, jedes Mittel wird nur um des Zweckes willen gewiihlt;
Zweck ist einzig das Gute, wihrend das Gegentheil davon, das
Ubel, und das zwischen beiden liegende Indifferente nur ge-
withlt wird als Mittel zum Guten. Diese Unterscheidungen zu-
oestanden , ergibt sich, dass wenn die Einsicht mangelhaft ist,
hiiufig Jemand thut, was ihm im einzelnen Falle beliebt, ohne da-
durch das zu thun, was er wirklich will. 'Wenn also Macht darin
besteht, das zu erreichen, was man will, so kann man sie dem
Redner deshalb noch mnicht zuschreiben, weil er im einzelnen

Falle bewerkstelligt, was ihm eben beliebt (c. 23, 24, p. 468 K.

232 Polos versteckt das unumgingliche Zugestindnis seiner Nieder-

lage in die Frage, ob Sokrates nicht dennoch diese dulserliche
Macht des Redners, zur Verurtheilung oder Freisprechung zu
bringen wen ihm belicbe u. s. w., gern annehmen wiirde; die
Entgegnung des Sokrates, dass er nur die gerechte Ausiitbung
solcher Macht annehmen mochte, fithrt zu der Frage:

b) ob die Ausiibung solcher Macht unter jeder Bedingung
ein Gut ser!

a. Der wirklichen Discussion dieser Frage geht ein Vor-
oefecht methodologischen Inhalts voraus, durch welches der ei-
gentliche Fragepunct zu strengerer Formulirung gelangt und die

her Mittel der Bestreitung (z. B. der

Anwendung blols rhetorisc
Berufung auf Zeugen, des Hiniiberzichens der Sache in das
Licherliche u. a. m.) statt wissenschaftlich iiberzeugender Be-
weise abgelehmt wird. Von Sokrates selbst erst darauf gefithrt,

oibt Polos seiner Behauptung die bestimmtere Fassung?), dass

Eine andere Bedeutung geben den Stellen, um die es sich hier han-

delt, nimlich 469 C & pandpie — 470 C zduov, und 472 D aduwdv 8¢ &)
472 T gnpt Steinhart und Susemihl. Steinhart 5. 368: ,Aber merk-
wiirdig ist es, wie sich Sokrates hier noch zu der Fassungskraft des Polos

n Zuhorer herablisst. Der so rein sittliche, dem Alter-

und seiner iibr
thume noch ziemlich fremde Gedanke, den wir schon im Kriton aus Sokra-
tes’ Munde horten, dass Unrechtleiden besser und beglickender sei als Un-




6 (oRGIAS.

Unrecht thun zu konnen nur dann ein Gut sei, wenn man es
ungestraft thun diirfe; Sokrates dagegen erklirt Unrechtthun
schlechthin fiir ein Ubel, grofser als Unrechtleiden; und ein
noch grifseres Ubel als das Unrechtthun an sich sei es, wenn
jemand fiir Unrecht, das er thut, ungestraft bleibe (c. 24—29 25
med.).
4. Polos gibt von dem Unrechtthun zwar nicht zu, dass es
ein grofseres Ubel (xdxiwov), wohl aber, dass es hiisslicher (aigyrov)
sei als Unrechtleiden; er gibt ferner zu, dass etwas schin sei
entweder um der Annehmlichkeit oder um des Nutzens, um-
gekehrt hiisslich um des damit verbundenen Scéhmerzes oder
Ubels willen. Indem nun die von Polos dem Unrechtthun zu-
geschriebene Hiisslichkeit sich nicht auf einen damit verbun-
denen Schmerz zuriickfithren ldsst, so muss sie auf dem darin
enthaltenen Ubel beruhen. Also Unrechtthun, muss Polos selbst
zugeben, ist ein grofseres Ubel als Unrechtleiden. — Da nun
ferner die Wirkung der Ursache entspricht, die Strafe also,
welche das Recht wieder herstellt, die Ungerechtigkeit dessen,
der Unrecht gethan hat, aufhebt, so ist gestraft zu werden eine
Wohlthat und emn Gut fir den, der Unrecht gethan hat, und
ungestraft zu bleiben ist fiir ihn ein grolseres Ubel (c. 29 med.

—35i

rechtthun, wird hier ganz dulserlich und sinnlich dadurch begriindet, dass
der Ungerechte immer die Rache des Gesetzes fiirchten miisse, vor welcher
der Gerechte sicher sei.” — Susemihl 8. 94: ,Mit grolser Kunst steigt nun
die Beweisfithrung fir diesen Satz vom Niederen zum Hoheren auf. An-
fangs wird ganz vom .‘\'I;llll!pu:]uts' des Polos aus gezeigt, dass nicht im-
mer der Unrechthandelnde gliicklicher ist, sofern er namlich die Strafe des
Gesetzes fiirchten muss.” Beide Ausleger betrachten also die fraglichen Ab

schnitte als einen Theil des gegen Polos gefiihrten Beweises, Die im Texte

von mir bezeichnete Auffassung ist durch die Worte selbst wie dureh den
Zusammenhang des Nichstfolgenden sicher gestellt. Polos selbst nimmt diese
Worte nicht als eine Widerlegung seines Satzes auf, sondern bezeichnet durch
seine schnelle Beistimmung (472 D fxwstd 2, 472 B onpd), dass er von So-
krates nur ausdriicklich ausgesprochen findet, was er selbst stillschweigend
immer bei seinem Preise der Macht zum Unrechtthun voraus

cesetzt hatte

(469 B o &fjze obzo und vor allem, die scharfe Formulirung der bei-

derseitigen Ansichten, also des eigentlichen Fragepunetes, von welehem aus
erst der Beginn des Beweises gerechnet werden kann, tritt erst ein 472 E ff.,
nachdem diese nihere Bestimmung zu dem Satze des Polos hinzugefiigt ist.



(AORGIAS. it

3. Hieraus wird nun die Summe gezogen, dass in dem von
Polos gepriesenen, als Macht bezeichneten thatsiichlichen Ver-
mogen der Redner, llllj,;'t'sl'.mf'l. Unrecht zu thun, eine wirkliche
Macht nicht liegt, sondern eine solche vielmehr in der entgegen-
gesetzten Handlungsweise liegen wiirde, niamlich in der Enthal-
tung vom Unrechtthun und in der Herbeifiihrung der Strafe fiir
Unrecht, das wir selbst oder das unsere Freunde gethan haben
e. 36].

ITI. Gesprich zwischen Sokrates und Kallikles. Worin besteht die
TLebensaufgabe? ist politische Rhetorik oder ist Philosophie ein wiir-
diges Lebensziel? (¢. 3T—83.

Kallikles bezeichnet richtig, durch welches Zugestindnis
jeder der beiden bisherigen Unterredner dahin gedriingt sei, mit
sich selbst in Widerspruch zu gerathen. Sokrates beniitze zu
solchen Widerlegungen die Zweideutigkeit des Begriffes Recht,
unter welchem man bald das natiirliche, bald das gesetzlich fest-
oestellte verstehe; jenes gebe dem Stirkeren den Vorrang der
Macht, dieses verlange Gleichheit der Vertheilung im Interesse der
Schwiicheren. Die kleinliche, auf Wortverdrehungen beruhende
Methode, welche Sokrates in der Discussion anwende, sei nur ein
Ergebnis der Beschiiftigung mit Philosophie, welche als em Ju-
gendunterricht in miifsigem T'mfange betrieben HEmpfehlung ver-
diene, aber zum Berufe des Lebens gemacht den Maun, der sich
ihr hingebe, entwiirdige, ihn unerfahren in dem offentlichen
Staatsleben und rechtlich schutzlos mache. Er solle diese auf-
geben und sich der bedeutenderen Beschiiftigung , nimlich der
Rhetorik und Politik, widmen. Fiix die Frage, die hiedurch
gestellt ist, ob in der Philosophie oder in der Politik und Rhe-
torik die wahre Lebensaufgabe des Mannes liege, erwartet So-
krates aus dem Gesprich mit Kallikles eine unbedingt giltige
Entscheidung, da Kallikles aufser der Schirfe der Einsicht zu-
gleich den vollen Freimuth besitze, seine Uberzeugung ohne jede
Scheu unverhohlen auszusprechen (e, 37—42).

1. Die sittliche Tiebensanschauung des Kallikles wird auf jhren prineipiellen

Augdruek, die Identification der Liust mit dem Guten, zuriickgefithrt.

Kallikles soll zunichst den von ihm aufgestellten Grund-

- PRI Il \ F v
satz des Naturrechtes, das Recht des Starkeren (tov upsitto ap-




	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7

