
Universitätsbibliothek Wuppertal

Platonische Studien

Bonitz, Hermann

Berlin, 1875

I. Erste Definition. Die Wahrnehmung ist Wissen, ἡ αἴσθησις ἐπιστήμη

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-5229


46 Theätktos .

Nebelbild oder eine leibhafte Gestalt sei . Den Gedankenerzeu¬
gungen anderer gegenüber verhalte er sich ganz so , wie eine
Hebamme zu den leiblichen Geburten ; ohne selbst Gedanken
mitzutheilen ' ) helfe er der Gedankenentwickelung bei anderen, 28i
die von ihm nicht empfiengen , aber doch auch ohne seinen Bei¬
stand die Kinder ihres eigenen Geistes nicht zur Welt bringen
würden. Theätetos möge sich daher seiner Führung zuversicht¬
lich anvertrauen, und auch dann nicht irre werden, wenn ein
Gedanke, der unter Mühen und zu endlicher Freude an das
Licht gebracht wurde , von ihm nachher als hohl und nichtig
nachgewiesen werde . Mit solchem Vertrauen möge sich Theä¬
tetos von neuem an der Beantwortung der Frage nach dem all¬
gemeinen Begriffe des Wissens versuchen.

I . Erste Definition . Die Wahrnehmung ist Wissen , ή αϊσθησις έπιστήμη ,
c . 8 — 30 .

1. Diese Definition wird durch Identification mit den Philosophemen
des Protagoras und Herakleitos erläutert (c. 8—15 ) .

Die Antwort, in welcher Theätetos zunächst seine Ansicht
ausspricht, nämlich in der Wahrnehmung liege das Wissen, er¬
klärt Sokrates sogleich für zusammentreiFend mit dem Philoso-
pheme des Protagoras . Denn wenn Protagoras erklärt : „Aller
Dinge Mafs ist der Mensch , der . seienden, dass sie sind, der nicht
seienden , dass sie nicht sind,“ so bedeuten doch diese Worte :
so wie etwas mir erscheint , also wie es sich mir in der Wahr-

4) 150D : παρ
’ έμοΰ ούδέν πώποτε μαθόντες , άλλ’ αυτοί παρ

’ αΰτίΰν πολλά
και καλά εδρόντες τε και κατέχοντες . Wenn der Platonische Sokrates allge¬
mein von sich sagt 150 C : άγονός είμι σοφίας - μαιεόεσθαί με δ θεός
άναγκάζει , γεννάν δέ άπεκώλυσεν , so wird man, um diese Äufserung in Pla¬
tons Sinn zu fassen , einen Zug aus dem Bilde hinzunehmen müssen , durch
welches Sokrates seine Methode erläutert , 149 B : στερίφαις μέν ουν άρα
ούκ ε διοκε μαιεόεσθαι , ότι ή άνθρωπίνη φόσις άσθενεστέρα ή λαβεΐν τέχνην
ιδν αν η άπειρος . Es wäre wenigstens nicht zweckmäfsig, diesen Zug in dem
Bilde durch ausdrückliche Motivirung besonders hervorzuheben , wenn er
auf das durch das Bild zu erläuternde keine Anwendung haben sollte . Gibt
man ihm diese Anwendung , so bezieht sich dann άγονός είμι σοφίας nicht all¬
gemein auf Unfähigkeit zu eigener Gedankenproduction , sondern auf seine
Methode , im Gespräche die Gedanken des Mitunterredners zur Entwickelung
gelangen zu lassen, nicht selbst fertige Resultate mitzutheilen.



Theätetos . 47

nehmung darstellt, so ist es mir ; so wie es dir erscheint, so ist
es dir . Stillschweigende Voraussetzung dieses Satzes ist , dass
nichts an sich ist oder eine bestimmte Qualität hat , sondern
immer erst die Beziehung zu einem andern, die Verbindung mit
ihm es ist, durch die es zu etwas wird . Hiedurch trifft des Pro-

282 tagoras Satz mit jener , vorzüglich von Herakleitos ausgebildeten ,
aber nicht ihm allein angehörigen Lehre zusammen , dass über¬
haupt nur Bewegung , kein bleibendes Sein an sich vorauszu¬
setzen sei, einer Lehre, die uns schon durch die gewöhnlichsten
Erfahrungen nahe gerückt wird ; denn auf dem sinnlichen wie
auf dem geistigenGebiete bringt und fordert Bewegung das Leben,
Ruhe den Tod . Also weder das wahrnehmende Subject noch das
wahrgenommeneObject ist etwas an sich, sondern jedes Wahrneh¬
mende oder Wahrgenommene wird erst das , was es ist , durch seine
Beziehung auf ein anderes und für dieses andere. Mit den Grund¬
sätzen : „Nichts kann gröfser oder kleiner werden an Masse oder
Zahl, so lange es sich selbst gleich ist ; was nicht eineHinzufügung
oder eine Hinwegnahme erfährt, kann nicht gröfser oder kleiner
werden, sondern muss sich selbst gleich bleiben ; es kann nicht
etwas , das früher nicht wrar , später sein , ohne geworden zu
sein“, steht die Protagoreisch- Herakleitische Lehre in Wider¬
spruch. Diese Grundsätze setzen eben eine in jedem Einzelnen
(Subjecte oder Objecte) an sich und beziehungslos vorhandene
Qualität voraus 2) , hingegen nach des Protagoras und Heraklei¬
tos Lehre ist jede Qualität eines wahrgenommenen Objectes und
jedgr Inhalt der Wahrnehmung eines Subjectes nur ein Ergeb¬
nis von zusammentreffenden, theils langsameren, theils schnel¬
leren und daher in weitere Ferne reichenden“Bewegungen. Wen¬
det man nun , um der Wahrnehmung den Charakter des irr¬
thumsfreien Wissens abzusprechen, ein , dass die Wahrnehmungen

2) 154 B : ούκοΰν εί μέν δ παραμετρούμεθα ή ου έφαπτόμεθα μέγα ή λευκόν
ή θερμόν ήν , οϋκ ά'ν ποτέ άλλψ προσπεσόν άλλο άν έγεγόνεί , αυτό γε μηδέν με-
ταβάλλον · et δέ αυ τό παραμετρούμενον ή έφαπτόμενον έκαστον ήν τούτων , οΰκ
άν αυ άλλου προσελθόντος ή τι παθόντος αυτό μηδέν παθόν άλλο άν έγένετο. Ich
habe mit Bekker , Stallbaum (Wohlrab ) und den Züricher Herausgebern die
Conjectur des Cornarius ο παραμέτρουμέθα vorausgesetzt , weil ich aus der
von K . F . Hermann vertheidigten handschriftlichen Lesart φ παραμετρούμεθα
keinen befriedigenden Sinn gewinnen kann .



48 Theätetos .

des Kranken, des Wahnsinnigen, des Träumenden doch unmög¬
lich wähl ' sein könnten , so wird schon in dem Einwande ein
festes Sein von Qualitäten angenommen und die absolute Rela¬
tivität aller durch die Wahrnehmung sich darbietenden Qualitä¬
ten verkannt . Im Zustande der Krankheit , des Wahnsinns , des
Schlafes ist eben der Wahrnehmende ein anderer als im Zu¬
stande der körperlichen und geistigen Gesundheit und des 283
Wachens ; das Ergebnis seines Zusammentreffens mit einem Ob¬
jecte in jenem Zustande muss also ein anderes sein als in die¬
sem . Aber da jede Wahrnehmung nothwendig Wahrnehmung
dieses einzelnen Objectes von diesem einzelnen in solchem Zu¬
stande befindlichen Subjecte ist , so gehört die eine Wahrneh¬
mung so gut wie die andere der Wesenheit des Wahrnehmenden
selbst an 3

4

) und lässt Irrthum nicht zu , ist also deshalb , weil
irrthumsfrei, Wissen.

Die Definition des Theätetos , dass die Wahrnehmung
Wissen sei , hat sich mithin als identisch erwiesen mit den
Philosophemen des Protagoras und Herakleitos ; es gilt nunmehr
ihre Haltbarkeit genauer zu untersuchen.

2 . Durch Widerlegung der gegen den Satz des Protagoras zunächst sich dar¬
bietenden , in Platons Sinne nicht stichhaltigen Einwendungen wird der Pro -

tagoreische Satz selbst weiter erläutert 1) (c. 16—21) .

Mit demselben Rechte, wendet Sokrates ein , wie den Men¬
schen , konnte Protagoras jedes Thier , d . h . überhaupt jedes

3) 160 C : αληθής άρα έμοί ή έμή αϊσθησις· τής γάρ έμής ούσία -# άεί
έστι. — ■— πως αν ουν αψευδής ων και μ.ή πταίων τή διανοιρι περί τά δντα ή
γιγνόμενα ούζ επιστήμην αν ε’ίην ώνπερ αισθητής ;

4) Durch den Zusatz, dass die Widerlegung der fraglichen Einwürfe zur
Erläuterung des Protagoreischen Satzes verwendet wird , habe ich von den
Gegenbemerkungen Ribbings I . S . 125 . 152 denjenigen Theil berücksichtigt ,
der für die vorliegende Aufgabe , die Aufgabe der treuen Wiedergabe des
Gedankenganges , allein mir begründet erscheint . Denn dass die in diesem
Abschnitte besprochenen Einwürfe zu vollständigerer Erläuterung des Pro¬
tagoreischen Satzes dienen , bezeichnet Platon selbst in dem letzten Theile die¬
ses Abschnittes deutlich und unverhüllt . Die Frage dagegen , ob die Ein¬
würfe in c . 16 — 21 an sich giltig sind , gehört nicht in den Versuch einer
gewissenhaften Inhaltsangabe , ja nicht einmal in den Versuch , Absicht und
Ergebnis des Dialogs aufzufinden . — Der Einwand Ribbings S . 152 , es sei
„ebenso unwahrscheinlich als gegen die Art Platons , dass etwas, dem er selbst
keinen Werth beilegt , oder überhaupt ein nur Negatives , womit keine posi-



Theätetos . 49
wahrnehmende Wesen für den Maisstab aller Dinge erklären,da jede Wahrnehmung als solche für den Wahrnehmenden un¬
zweifelhafte Wirklichkeit hat, also nicht zu ersehen ist , warum
der Mensch in dieser Hinsicht vor den Thieren einen Vorzughaben und anderseits den Göttern nachgestellt werden solle,oder wodurch der Anspruch des Weisen , Lehrer für andere zu
sein, begründet sein solle , da jeder ohne Unterschied das Mafs
der Wahrheit sei . Ein solcher Einwand, entgegnet Sokrates
selbst in Protagoras’ Namen , macht auf die Menge , die durch
derlei Zusammenstellung der Menschen mit den Thieren und
mit den Göttern in Verwirrung gebracht wird , einen Eindruck ;
aber die zwingende Kraft eines Beweises hat derselbe nicht, er
ist eben nur eine rhetorische Benützung der blofsen Wahrschein¬
lichkeit 5) . (— 163 A . ) — Der Satz , dass Wahrnehmung Wissen
ist , scheint ferner widerlegt zu werden in Fällen , wo Jemand
Züge von Buchstaben sieht, ohne lesen zu können, oder Worte
einer Sprache hört, die er nicht versteht. Dass dieser Einwand
leicht abzulehnen ist, bezeichnet Platon, indem er den Theäte¬
tos selbst dessen Widerlegung Vorbringen lässt : Gegenstand der

284 Wahrnehmung sind in diesen Fällen doch nur die Züge der
Buchstaben und die Klänge der Worte ; das Lesen oder Ver¬
stehen der Worte ist nicht eine Sache der Wahrnehmung.
(— 163 C . ) — Eine andere Einwendung wird aus dem Verhält-

tive Absicht verbunden ist , gesondert aufgeführt werde“
, dürfte , selbst wenn

die vorher anerkannte positive Absicht mit der Beseitigung der Einwürfe
nicht verbunden wird, doch nicht haltbar sein . Vergleicht man die augen¬scheinliche Ähnlichkeit des p . 165 B vorgebrachten Einwurfes mit den im
Euthydemus behandelten Sophismen , ferner die zur Charakteristik einzelner
Einwürfe und ihrer Urheber angewendeten Ausdrücke άφυκτον έρώτημα p . 165B
(Euthyd . 276 E ), άνέκπληκτος άνήρ , πελταστικός άνήρ μισθοφόρος έν λόγοις ρ . 165
B , D , so kann man schwerlich die Überzeugung abweisen, dass man es hier
nicht mit Einwürfen von Platons eigner Erfindung zu thun hat , sondern mit
solchen, die damals von sophistischer Seite und sonst viel besprochen wur¬
den . Vielleicht finden dadurch die Ausdrücke u ; ή κυνοκέφαλος ρ . 161 C,durch welche Platon dem Protagoras zu dem ΰηνείς p . 166 C Anlass gibt ,noch eine anderweite Beziehung.

5) 162 D : ταϊς ouv δημηγορίαις όξέιος όπακοόεις και πείθει ■—■ — και ä
οι πολλοί αν άποδέχοιντο άκούοντες , λέγετε ταϋτα -- , άπόδειξιν δε καί
άνάγκην οΰδ ’ ήντινοϋν λέγετε , αλλά τω είκότι χρήσθε . vgl . Phaedr . 267 A .
273 A.

B o ii i t z , Platonische Studien . 4



50 TheXtetos .

nisse des Gedächtnisses zur Wahrnehmung entlehnt . Wenn
nämlich anerkannt wird , dass man auch dasjenige weil's , was

man nach dem Aufhören der Wahrnehmung im Gedächtnisse
bewahrt hat , und wenn anderseits Wissen ausschliefslich 6)
in die Wahrnehmung gesetzt wird , so ergibt sich , dass wer
einen Gegenstand durch Erinnerung ohne eben gegenwärtige
Wahrnehmung weifs , ihn zugleich weifs und nicht weifs . Ob
in dieser Argumentation ein wirklicher Gegengrund gegen den
Satz des Protagoras enthalten sei oder nicht , würde sich erst
dann entscheiden lassen , wenn man wüsste , was Protagoras selbst
zu seiner Rechtfertigung würde entgegnet haben . In dem glei¬
chen Falle befindet man sich gegenüber anderen Einwendungen ,
die ebenfalls beabsichtigen zu zeigen, dass man zu gleicher Zeit
weifs und nicht weifs, sofern die Wahrnehmung für Wissen er¬
klärt wird ; z . B . wenn man ein Auge geöflnet , das andere ver¬
schlossen hat , also denselben Gegenstand zugleich mit dem
einen sieht , mit dem andern nicht sieht , so ergibt sich , inso¬
fern Sehen dem Wissen gleichgesetzt wird , dass man dasselbe

zugleich weifs und nicht weifs (— 165 1 ) ) .
Gegen Einwürfe dieser Art führt Sokrates den Protagoras

selbst als sich rechtfertigend ein . Alle derlei Einwürfe, lässt er
den Protagoras sagen , ruhen ausschliefslich darauf , dass man
Unterschiedenheiten des wahrnehmenden Subjectes nicht in Er¬

wägung zieht und es als dasselbe betrachtet , während es ein
anderes geworden ist , oder auch zu derselben Zeit nicht das¬
selbe das wahrnehmende Subject für entgegengesetztes Wahr¬
nehmen und Nichtwahrnehmen ist . So ist es unberechtigt, die

Aufbewahrung eines Eindruckes im Gedächtnisse, nachdem der
Act der Wahrnehmung vorüber ist , der Wahrnehmung selbst
gleich zu setzen und dadurch den Schein eines Widerspruches
herbeizuführen ; das gleiche gilt von den übrigen Fällen . Durch
alle Argumentationen dieser Art ist keineswegs widerlegt , dass
jede Wahrnehmung dem einzelnen wahrnehmenden Subjecte an¬
gehört und für dieses unabweisliche Wirklichkeit und Wahrheit
hat . Dieser gleiche Anspruch aller auf Wahrheit hebt den ver- 2ss

·») Denn es heilst 164 B : τΰ>ν αδυνάτων δή τι ζυμβαίνειν φαίνεται , έάν τι;

έπιστή ;αην χαι α’
ίσϋησιν ταΰτδν cpjj είναι .

ι# ί ”ί'

rechne*·

; ft*
jeslfllw

''

: einer«»*
ficberli*1 '

j £mste die >
Dieser

sieh äi« *
Eebink ·
bJen p · ■
tntesHel·
ΙΆΙιάιύ· : ι .

IkPr .
ÄS ft':" · ‘

litt

n ,
sepe »!***

kt l M

JH·· .

*1 -



Theätetos . 51
schiedenen Werth der Wahrnehmungen und den Unterschied
des Weisen von dem Unweisen keineswegs auf ; es ist dies der¬
selbe Unterschied, wie auf dem leiblichen Gebiete der der Ge¬
sundheit und Krankheit . Der Lehrer ist Arzt der Seele ; er hat
nicht dahin zu wirken, dass die Wahrnehmungen seines Schülers
wahr werden — er hat ihnen Wahrheit gar nicht erst zu geben ,
wie er sie ihnen auch nicht nehmen kann — , sondern dass sie aus
krankhaften gesunde werden . Alle bisherigenEinwürfe, entgegnet
Protagoras, sind sophistisch auf die Überzeugung der Menge be¬
rechnet , nicht gegründet auf ein wirkliches Eingehen in die
Sache . Solche Entgegnungen sind bei einem zum Scherze an-
gestellten rechthaberischen Streite an ihrem Platze , nicht bei
einer wirklichen Untersuchung ; da gehört es sich , knabenhaft
lächerlicher Scheingründe sich zu enthalten und mit männlichem
Ernste die Sache anzugreifen (— 168 C ) .

Dieser Rechtfertigung , welche Sokrates in des Protagoras
Namen ausgeführt hat, zollt Theodoros seinen Beifall , und lässt
sich dazu bestimmen, um auch den Schein der leichtfertigen
Behandlung entfernt zu halten, seinerseits in der nun anzustel¬
lenden genaueren Prüfung der Protagoreischen Lehre dem So¬
krates Bede zu stehen (— 169 D) .
3. Entscheidende und in Platons Sinne gütige Widerlegung der Protagoreischen

Lehre (c. 22—26).
Da Protagoras nicht selbst anwesend die Yertheidigung

seines Satzes führen kann , so muss man , soll die Bestreitung
Anspruch auf Giltigkeit haben , sich streng an seine eigenen
Worte und an die unmittelbarsten Folgerungen daraus halten.

a) Protagoras erklärt , dass die Ansicht , Meinung , Vorstel¬
lung eines jeden für eben diesen Wahrheit habe, τό δοκοον έκά-
στ<ι> τοοτο καί ειναί φησί που ω δοκεΐ ( 170 Α) . Nun ist es aber
unleugbare Ansicht und Überzeugung der Menschen, dass unter
ihnen ein Unterschied der Weisheit und Unweisheit bestehe ,
und zwar betrachten sie in dieser Unterscheidung Weisheit als
Erkenntnis der Wahrheit, Unweisheit als Verfallen in Irrthum.
Indem Protagoras dieser Ansicht auf Grund seiner eigenen Lehre
Wahrheit zugestehen muss , also das Gegentheil seines eigenen
Satzes gleicherweise als wahr anerkennt, hebt er seinen eigenen
Satz auf ( 170 A — 171 D) .

4 *



52 Theätetos .

b) Der Unterschied der Weisheit und der Unweisheit wird
am augenfälligsten da anerkannt , wo es sich um die Überzeu¬

gungen über gut oder übel , nützlich oder schädlich, d . h . all¬

gemein, wo es sich um die Beschaffenheit eines zukünftigen Zu¬
standes handelt . Man mag zugehen , dass die gegenwärtige Wahr¬

nehmung für denjenigen , der dieselbe hat , unabweislich wahr
ist, man mag auch zugeben, dass etwas Hecht ist, insofern und
so lange es dem Staate als solches erscheint : aber die Ansicht
darüber , welchen Erfolg in der Zukunft etwas gegenwärtig ge¬
schehendes hat , also unter anderm auch die Ansicht über nütz¬
lich oder schädlich , hat nicht bei einem jeden gleichen Anspruch
auf Giltigkeit ; hier unterscheidet sich augenscheinlich das Wissen
der Sache von dem Nichtwissen ( 171 E — 172 B . 177 C — 179 C ) .

— In die Erörterung dieses zweiten Gesichtspunctes ist ein¬

gefügt eine den unmittelbaren Gedankenzusammenhang unter¬
brechende, als Episode ausdrücklich bezeichnete Vergleichung
zwischen der geistigen Vertiefung in Philosophie und dem Leben
in Gerichtshöfen und sonstigen öffentlichen Geschäften ( 172 C —
177 C) . Der geistige Zwang , der die ganze Beschäftigung be¬
herrscht , die Geringfügigkeit der Gegenstände , um die es sich
handelt , und die Kleinlichkeit der Gesinnung , die aus solcher

Thätigkeit nothwendig hervorgeht, auf der einen Seite , die
geistige Freiheit, die Erhabenheit der Gegenstände, der Adel der
Gesinnung auf der andern Seite : das sind die Grundzüge zu dem
beiderseitigen Bilde , das Platon den Sokrates entwerfen lässt .
Die Episode schliefst mit der Erklärung , dass nur in der mög¬
lichsten Annäherung an das unbedingt gute Wesen der Gottheit
Weisheit und Tugend bestehe , alles andere dagegen , was sich
sonst diesen Namen anmafst, gemeiner und niedriger Natur sei . —

Diese beiden Gründe , der eine entlehnt aus dem Wider-
Spruche der Ansichten , denen gleicher Anspruch auf Wahrheit
zugestanden wird , der andere aus der unverkennbaren Verschie¬
denheit in der Giltigkeit der Ansichten über das Zukünftige,
sind in Platons Sinne gütige und entscheidende Gründe gegen
die Protagoreische Lehre . Hingegen dass in jedem einzelnen
Falle der Sinneseindruck 7) , aus welchem Wahrnehmungen und

2S6

7) 179 C : περί δέ τδ παρδ ^ έχ,άατω πά9ος , έξ & ί αί αίσδήσεις χα'ι αί



Theätetos . 53

287 Vorstellungen hervorgehen, wahr ist , das lässt sich allerdings
nicht bestreiten.

4 . Widerlegung der Herakleitischen Lebre (o . 27 —29 . 184 A) .
Die Prüfung der Herakleitischen Lehre von der allgemeinen

ewigen Bewegung, welche mit der Definition des Theätetos vom
Wissen als Wahrnehmung identificirt war , wird durch eine Schil¬
derung des Verhaltens der Herakleiteer hei Discussionen einge¬
leitet ; ihre Erörterungen sind ein echtes Abbild ihrer Lehre von
der ewigen Bewegung , indem sie schlechterdings bei nichts
Stand halten . Den Gegensatz zu ihnen bilden die Eleaten , die
schlechterdings keine Bewegung als wirklich anerkennen ( 179 D
— 181 B) .

Wenn Bewegung absolut gesetzt wird , so muss dies heifsen :
jedes Ding erfährt fortwährend jede Art der Bewegung , also so¬
wohl Veränderung des Ortes als der Qualität ; denn wollte man
den Dingen nur die eine Art der Bewegung zuschreiben , die
andere ihnen absprechen, so würde man, da in dem Begriffe der
Bewegung beide Arten enthalten sind, den Dingen eben so sehr
Bewegung als Ruhe zuschreiben

******

8
) . Nun besteht Wahrneh¬

mung im Zusammentreffen des , eben durch dieses Zusammen¬
treffen erst dazu werdenden Thätigen und Leidenden , oder
Wahrgenommenen und Wahrnehmenden. Beides ist aber in
steter Änderung des Ortes sowohl als der Qualität begriffen . Die
Wahrnehmung ist also in demselben Augenblicke, in welchem
sie eintritt , auch schon eine andere ; es gibt in der Sprache gar
nicht irgend ein Wort, durch welches sich diese Nichtgiltigkeit
und Giltigkeit irgend einer Wahrnehmung bezeichnen liefse .
Die Herakleitische Lehre vom unbedingten Werden , durch
welche die Geltung des Wahrnehmens als Wissen begründet

κατά ταότας δόξαι γίγνοντat , χαλεπώτερον έλεΐν ώς ούκ άληθεΐς . ίσως δέ ούδέν
λέγω ' άνάλωτοι γάρ , εί ετυχον , είσί, καί οΐ φάσκοντες αύτάς έναργεϊς τε είναι καί
έπιστήμας τάχα αν οντα λέγοιεν , και θεαίτητος οδε ούκ άπδ σκοποδ εϊρηκεν αϊσθη -
σιν και έπιστήμην ταύτδν θέμενος . Das Letztere wird allerdings nachher wi¬
derlegt c . 29 . 30 , aber die vorsichtige Unterscheidung des παρόν πάθος von
αϊσθησις zeigt zugleich , was unbestritten stehen bleibt .

8) 181 E : εί δέ γε μή , κινούμενα τε αύτοΐς καί έοτωτα φανεΐται , καί ούδέν
μάλλον όρ&ώς έξει εΐπεΐν οτι κινείται τά πάντα ή οτι έστηκεν.



54 Theätetos .

werden sollte 9) , hebt daher vielmehr die Möglichkeit der Wahr¬

nehmung seihst auf .
Die entsprechende Erörterung der entgegengesetzten Lehre

der Eleaten wird auf den Grund hin , dass dies zu weit führe

und nicht dürfe leichthin abgethan werden , für jetzt abgelehnt ,
und nach der als abgeschlossen ausdrücklich anerkannten Wi¬

derlegung der Protagoreischen und Herakleitischen Lehre ( 183 C)
zur Prüfung der von Theätetos selbst aufgestellten Definition

des Wissens zurückgekehrt .

5. Widerlegung der Definition des Theätetos selbst , dass Wahrnehmung
Wissen sei (o. 29, 30) .

Die Sinne sind nur das Werkzeug , vermittelst dessen wir

etwas wahrnehmen , sie sind nicht das , womit oder wodurch wir

wahrnehmen , οι’ ου αίσ&ανόμε&α, nicht ψ αισ&ανόμεθα . Prädicate , 288

welche nicht die blofse Wahrnehmung irgend eines einzelnen

Sinnes enthalten , sondern auf die Wahrnehmungen verschiede¬

ner Sinne sich beziehen oder auch den Wahrnehmungen aller

Sinne gemeinschaftlich sind , gehören der zusammenfassenden ,
durch kein Sinneswerkzeug vermittelten Thätigkeit der Seele

selbst an . In diese Kategorie fallt die Aussage des Seins , der

Identität und Verschiedenheit , der Ähnlichkeit und der Unähn¬

lichkeit , der Einheit , Vielheit und der bestimmten Zahl , des

Schönen und Hässlichen , des Guten und des Üblen . Nun gibt
es aber keine Wahrheit ohne Theilnahme am Sein , und Wahr¬

heit wieder ist das charakteristische Merkmal des Wissens 10) .
Also da das Sein nicht Inhalt des Sinneseindruckes ist , sondern
in der die Sinneseindrücke vergleichenden Überlegung der Seele
selbst ausgesagt wird , so ist nicht Wahrnehmung Wissen , sondern
Wissen ist da zu suchen , wo die Seele an und für sich , ohne

Vermittelung eines Sinnesorganes , überlegt und entscheidet , im

δοξάζειν ; daher ergibt sich , da man nicht jede δόξα, Vorstellung 11)

9) 183 A : προθυμηθεϊσιν άποδεϊξαι οτι πάντα κινείται , ΐνα δή έκείνη ή άπό -

κρισις (nämlich dass Wissen im Wahrnehmen bestehe ) όρθή φαν^ .
10) 186 C : Οίόν τε ούν αλήθειας τυχεΐν , ιρ μηδέ ουσίας ; — Αδύνατον . —

Ού δέ άληθείας τις άτυχήσει , ποτέ τούτου έπιστήμων έ'σται ; — Καί πώς άν ,
ιό Σώκρατες .

**) δόξα ist , da es überall durch dasselbe Wort wiedergegeben werden



Theätetos . 55

(Meinung , Ansicht) , für Wissen halten kann , sondern nur die
richtige, wahre , als Definition des Wissens : ή αληθής δόξα επι¬
στήμη .

II . Zweite Definition . Die richtige Vorstellung (Meinung , Ansicht )
ist Wissen , ή αληθής δόξα έπιστήμη (c . 31—38 ) .

Α . Indem durch die Definition , welche nur der richtigen
Vorstellung die Geltung des Wissens zuschreibt , das Vorhan¬
densein irriger Vorstellungen vorausgesetzt wird , erklärt Sokrates ,
es habe ihn schon oft die Frage beunruhigt, worin denn dieser
Vorgang bestehe und auf welche Weise er entstehe, τί ποτ ’ έστ'ι
τοοτο το πάθος (τό δοξάζειν τινά ψευδή ) παρ

’
ήμΐν καί τίνα τρόπον

έγγιγνόμενον 187 D . Diese Frage, als zur Sache gehörig , soll in
Betracht gezogen werden (c . 31 — 37 ) .

1 . Versuch den Irrthum zu definiren, indem vorausgesetzt
wird , dass es jedem Gegenstände gegenüber nur entweder ein
Wissen 12

) oder ein Nichtwissen desselben gibt , die Vorgänge des

muss , durch „Vorstellung“ übersetzt . Vergl. Schleiermachers Anmerkung
zu 187 A . Dass das deutsche Wort den weiten Umfang des griechischen
nicht vollkommen deckt, sollte durch die hei seinem ersten Vorkommen in
Parenthese beigefügten Worte bezeichnet werden.

12) είδέναι ή μή είδέναι, wie hier 188 A und häufig im weiteren Verlaufe
steht , übersetzt Schleiermacher „ darum wissen“

, nicht „ etwas wissen“
, und

bemerkt darüber : „Platon bedient sich hier eines gar nicht wissenschaftlich
bestimmten , überhaupt gar nicht der Wissenschaft besonders angeeigneten
Ausdruckes aus dem gemeinen Leben , um die Resultate der Wahrnehmung
und Vorstellung zu bezeichnen. Es war keiner vorhanden , der für alle fol¬
genden Fälle in unserer Sprache schicklich gewesen wäre und ebenso wenig
wissenschaftliche Anmafsung hätte . Denn von dem eigentlichen Wissen un¬
terscheidet· sich dieser durch die Struetur hinlänglich. “ In dieser Bemerkung
ist meines Erachtens Unhaltbares mit Treffendem verbunden . Wo Platon
in philosophischen Erörterungen das Verbum είδέναι gebraucht , da setzt er
so gut wie Aristoteles (vgl . Index Aristot . 217b 20 ) es begrifflich dem έπίστα-
σθαι gleich. Das ergibt sich nicht nur aus Stellen anderer Dialoge , z . B .
Phaed . 75 D : τδ γάρ είδέναι τοΰτ ’ έατί, λαβόντα τον έπιβτήμην έ'χειν καί μή άπο-
λιηλεκέναι , Gorg. 454 Ε : βούλει ουν δύο είδη θώμεν πειθονς , τδ μέν πίατιν
παρεχόμενον άνεν τον είδέναι τδ δ ’ έπιστήμην , u . a . m . , sondern dasselbe er¬
weist sich in unserm Dialoge , indem dem vorherrschenden Gebrauche von εί¬
δέναι gelegentlich έπιστασθαι eingemischt wird, vgl . 191 D . E mit 192Aff . Ein
solcher Wechsel im Ausdrucke würde schlechthin unmöglich sein , wenn Pla¬
ton είδέναι in dem von Schleiermacher bezeichneten und für die Auffassung
dieses Theiles des Dialoges sehr bedeutsamen Unterschiede von έπίστασθαι


	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55

