
Universitätsbibliothek Wuppertal

Platonische Studien

Bonitz, Hermann

Berlin, 1875

Die im Phädon enthaltenen Beweise für die Unsterblichkeit der
menschlichen Seele

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-5229


DIE IM PHÄDON ENTHALTENEN BEWEISE
FÜR DIE UNSTERBLICHKEIT DER MENSCH¬

LICHEN SEELE .

ns Unter den Platonischen Dialogen hat kein andrer in gleichemMafse auch aufserhalb der Kreise philologischer oder philoso¬phisch- historischer Forschung Interesse gefunden, wie derPhädon . Der Anlass hierzu liegt ungleich weniger in derhohen Formvollendung dieses Dialogs — dieser Grund würdedas Symposion und den Protagoras , und ihnen zunächst den
Gorgias zu gleicher Bevorzugung berechtigen —, als in seinemInhalte; denn speeifisch Platonische Lehren haben in ihm einenAusdruck gewonnen , der auch aufserhalb des philosophischenGebietes die lebhafteste Theilnahme zu wecken geeignet ist : dieUnsterblichkeit der menschlichen Seele ist nicht nur als uner¬schütterliche Überzeugungausgesprochen, sondern auch in strengerForm zu beweisen unternommen. Darin liegt der Grund, dass ,abgesehen von den allgemein auf Platon oder auf die griechische

Philosophie bezüglichen Werken, speciell der Phädon eine grofseAnzahl von Monographienveranlasst hat ; doch scheint es zwei¬felhaft , ob der Ertrag für die Einsicht in den Gedankeninhaltund das Ergebnis des Dialogs in angemessenem Verhältnis zudem ermüdenden Ileichthum dieser Literatur stehe . Denn über
Fragen , die in dieser Hinsicht von entscheidendem Gewichtesind, finden wir selbst in den bedeutendsten Erklärungsschriften

*) Hermes Bd. 5. S. 413—420 .
Bonitz , Platonische Studien. 18



274 PhXdon .

theils widersprechende, theils, wie mir scheint, schlechthin un¬
haltbare Ansichten entwickelt. Mag der Beweis für die Unsterb¬
lichkeit der menschlichen Seele der einzige und der eigentliche
Inhalt des Dialogs sein oder nicht , jedenfalls wird im Phädon
dieser Beweis unternommen, und eine Auslegung, welche Platons
eigene Absicht erforscht, muss mindestens darüber Sicherheit414
bringen, ob Platon beabsichtigt, einen einzigen Beweis zu geben
oder mehrere, und wenn das letztere der Fall ist , wie viele
Beweise Platon zu geben beabsichtigt. Aber hierüber finden
noch jetzt fast sämmtliche Möglichkeiten verschiedener Combi-
nation ihre namhaften Vertreter. Ferner, die Beweisführung für
die Unsterblichkeit der menschlichen Seele wird durch ethische
Betrachtungen eingeleitet, unterbrochen, abgeschlossen , Betrach¬
tungen , welche schon äufserlich einen solchen Umfang ein¬
nehmen , dass es unmöglich ist sie als hlofse Beigabe zu be¬
trachten . Bilden diese einen Theil , etwa eine Ergänzung der
Beweise ? oder in welchem Verhältnisse stehen sie in Platons
Sinne zu ihnen ? Diese beiden für das Verständnis des Dialogs
principiellen Fragen möchte ich einer Entscheidung näher zu
bringen versuchen. Bei allem Streben nach Kürze darf ich doch
nicht unterlassen, an den Gedankengang des Dialogs zu erinnern ;
ich beschränke mich dabei, mit Übergehung von allem , was auf
die künstlerische Composition des Dialogs sich bezieht , aus -
sehliefslich auf Vergegenwärtigung des lehrhaften Inhaltes.

Die freudige Zuversicht , welche Sokrates in der unmittel¬
baren Nähe des Todes gegenüber den ihn besuchenden trauern¬
den Freunden ausspricht , gibt diesen , unter denen die Pytlia-

goreer Kebes und Simmias besonders hervorgehoben werden,
den Anlass , Sokrates zur Rechtfertigung dieser seiner Stimmung
aufzufordern . Bereitwillig leistet Sokrates Folge (c . 3—8) . Das

gesammte Streben des Weisen , sagt er , ist darauf gerichtet zu
sterben und todt zu sein . Denn der Tod ist nichts anderes als
Trennung der Seele von dem Leibe und Selbständigwerden eines
jeden - dieser beiden Theile . Der wahre Jünger der Weisheit
nun ist bemüht, nicht nur den sinnlichen Lüsten, sondern auch
den durch den Körper bedingten Sinneswahrnehmungen sich zu
entziehen ; denn nur mit der Seele an sich , ohne jede körper¬
liche Einmischung , ist es möglich das wahrhaft Seiende zu



PhXdon . 275

schauen . Diese Befreiung der Seele von dem Einflüsse des
Körpers, welche im Leben nur annähernd, vollständig erst durch
den Tod erreicht wird , ist ein Sich- sammeln und eine Reinigung
der Seele, nicht allein auf dem Gebiete des Erkennens, sondern
auch auf dem sittlichen. Denn nur aus Einsicht geht wahre
Tugend hervor ; was man im gewöhnlichen Leben als Tugenden
bezeichnet , das ist nichts weiter als ein kluges Abmessen von
Begehrungen gegen einander. Wenn so das ganze Streben des
Weisen auf Lösung der Seele von dem Körper gerichtet ist , so
muss er die nicht willkürlich beschleunigte, sondern durch

4i5 göttliche Fügung vollendete Befreiung vom Körper freudig be-
grüfsen (c . 9 — 13 ) .

Diese Rechtfertigung des Sokrates erkennt Kebes nur unter
der Voraussetzung der Fortdauer der Seele nach dem Tode als
begründet an ; Sokrates unterzieht sich daher , diesen Einwand
billigend, der Beweisführung dafür , dass nach dem Tode des
Menschen die Seele ist und eine gewisse Kraft und Einsicht be¬
sitzt , ώ; εστι τε ή ψυχή άποθανόντος του άν &ρώπου καί τινα δΰναμιν
εχει καί φρόνησιν 70 Β .

Die Sagen von der Wiederkehr der Verstorbenen zum Leben ,
beginnt Sokrates die Beweisführung, sind nur der Ausdruck der
Ahnung eines allgemeinen Naturgesetzes. So weit Gegensatz
besteht , bewegt sich das Werden in den beiden Richtungen
zwischen den beiden Entgegengesetzten; denn fände nur in der
einen der beiden Richtungen ein Übergang zwischen den Gegen¬
sätzen statt , so müsste alles zuletzt in einförmiges Einerlei
endigen . Dieser Grundsatz angewendet auf die Gegensätze von
Leben und Tod ergibt , dass nicht nur der erfahrungsmäfsige
Übergang vom Leben zum Tode , sondern eben so der entgegen¬
gesetzte vom Tode zum Leben stattfinden muss , der Tod also
nicht eine blofse Negation und Vernichtung ist , sondern den
Seelen der Gestorbenen ein Sein zukommt , ώς είσίν αί των τε-
Ιΐνεωτων ψυχαί 72 D (c . 15 — 17 ) . — Dieselbe Folgerung, bemerkt
hierzu Kebes , ergebe sich auch aus dem von Sokrates häufig aus¬
gesprochenen Satze , dass alles Lernen nichts anderes als Erin¬
nerung sei ; denn darin liege , dass die Seele das , woran sie jetzt
sich erinnere , in einem dem irdischen Leben vorausgegangenen
Zustande erkannt habe , und dies sei ohne Unsterblichkeit der

18 *



276 PhXdon .

Seele nicht möglich . Auf den Wunsch des Simmias gibt So¬
krates die Begründung der als ihm eigenthümlich bezeichneten
Lehre . Die Wahrnehmung der Sinnendinge , erklärt Sokrates,
führt zur Erkenntnis der Ideen ; aber aus der Sinneswahrnehmung
selbst und allein kann die Erkenntnis der Ideen nicht hervor¬
gehen , weil sie verbunden ist mit der Einsicht , dass die sinn¬
lichen Dinge den Ideen nicht gleichkommen, sondern hinter
ihnen Zurückbleiben . Also setzt die durch die sinnliche AVahr-
nehmung veranlasste Erweckung der Ideen eine dem irdischen
Leben bereits vorausgegangene Erkenntnis der Ideen voraus,
beweist daher ein Leben , und zwar ein mit Intelligenz ver¬
bundenes Leben der Seele vor diesem irdischen Leben (c . 18— 22 ) .
Die von Simmias angeregte, von Kebes , der doch diese ganze
Bemerkung selbst begonnen hatte , gebilligte Einwendung , dass 4io
durch die so eben begründete Sokratische Lehre allerdings ein
dem irdischen Leben vorausgegangenes, aber nicht zugleich ein
den Tod überdauerndes Leben der Seele bewiesen sei , beseitigt
Sokrates durch den Hinweis , dass man nur diesen Satz über
das Lernen als Erinnerung mit dem vorher dargelegten Natur¬
gesetze der doppelten Richtung des Werdens zu vereinigen
brauche , um den vollständigen Beweis zu haben (c . 23 ) .

Trotz der so hergestellten Geltung dieses Beweises sucht
doch unsre kindische Sorge , als werde mit dem Tode unsre
Seele zerstieben und verwehen , noch weitere Beruhigung. So¬
krates gibt dieselbe durch Beweisführung aus einem andern Ge-
sichtspuncte. Auflösung — und eine solche ist doch durch Ver¬
wehen und Zerstieben bezeichnet — erfährt nur das Zusammen¬
gesetzte , das Einfache dagegen ist derselben unzugänglich. Ein¬
fach schlechthin ist das an sich Seiende , die Ideen ; zusammen¬
gesetzt und dem Wechsel unterworfen sind die sinnlichen Dinge.
Die Seele , welche allein für sich , frei von der Einwirkung des
Körpers , die Ideen erkennt , erweist sich hierdurch denselben
wesensgleich , συγγενής (p . 79 D) , also ihnen an Einfachheit und
Unsinnlichkeit gleich , wie sich denn ihre göttliche Natur auch
in ihrer Bestimmung zur Herrschaft über den Körper zeigt . In
dieser Einfachheit ihres Wesens liegt die Unmöglichkeit ihrer
Auflösung und die Gewissheit ihres Fortbestehens nach dem
Tode ; wenn schon der Leib , trotz seiner Vieltheiligkeit , noch



I’ hädon . 277

eine geraume Zeit nach dem Tode seine Gestalt bewahrt , wie
viel mehr ist dem einfachen Wesen der Seele unbegrenztes
Fortbestehen beizumessen (c . 25 — 29 ) . Zur Selbständigkeit
himmlischen Lebens gelangt aber durch den Tod nur diejenige
Seele , die schon während des irdischen Lehens sich von körper¬
lichem Einflüsse möglichst befreit hat , die Seele des Weisen .
Die nicht zu dieser Reinheit gelangten , sondern von sinnlichen
Begierden erfüllten Seelen schweifen nach dem Tode unruhig
und unsicher umher , bis sie in einen ihren Leidenschaften ent¬
sprechenden thierischen Leib gebunden werden . Nur des Weisen
Seele gelangt durch den Tod zu göttlichem Leben ; ihr Verkehr mit
dem Ewigen und an sich Seienden ist wahre Tugend ; von jeder
sinnlichen Lust besteht die verderblichste Wirkung darin , dass
den die Lust erweckenden , sinnlich wahrnehmbaren Dingen die
Geltung voller Wahrheit beigemessen wird (c . 29 — 34 ) .

Die andächtige Stille , welche nach den an den letzten Be¬
weis angeschlossenen sittlich- religiösen Mahnungen in dem

in ganzen Freundeskreise herrscht , wird durch ein leises Zwie¬
gespräch zwischen Kebes und Simmias unterbrochen. Sokrates
vermuthet darin mit Recht den Ausdruck noch zurückgebliebener
Zweifel und fordert zu deren unverhohlenen Mittheilung auf.
Simmias erklärt hierauf , er billige die verbreitete Ansicht , dass
die Seele nichts anderes als die Harmonie des Leibes sei ; was
von der Unsichtbarkeit, UnSinnlichkeit , Herrlichkeit der Seele
gerühmt werde , finde alles hierin seine Erklärung . So wenig
nun die Stimmung der Leier bleibt , nachdem die Leier selbst
zerschlagen ist , so wenig bleibe die Stimmung des Körpers, d . h .
also die Seele , nach Auflösung des Körpers. Kebes anderseits
erkennt zwar an , dass eine längere Dauer der Seele im Ver¬
gleiche zum Körper erwiesen sei ; aber damit sei noch nicht deren
Ewigkeit dargethan , vielmehr sei die Möglichkeit nicht ausge¬
schlossen , dass die Seele in Folge ihrer langen Dauer viele
Leiber , mit denen sie verbunden war , überlebe , von dem letzten
aber überdauert werde , so dass die Zuversicht des Sterbenden
auf die Fortdauer der Seele nicht gerechtfertigt sei (c . 35 — 37 ) .

Gegenüber dem peinlichen Eindruck , den diese störenden
Einwendungen hei den Anwesenden hervorgerufen, warnt Sokra¬
tes , man solle sich durch solche Stimmung nicht von der Erwä-



278 I ’nÄDOX .

gung und Erörterung von Gründen abwenden lassen ; diese

Misologie , wie die griechische Sprache eine derartige Gesinnung
kurz zu bezeichnen vermag , habe wie die Misanthropie in den
erfahrenen Enttäuschungen nach leichtsinnig gewährtem Vertrauen
ihren Anlass . In den noch gebliebenen Zweifeln liege vielmehr
der Antrieb zu gesteigertem Eifer der Forschung (c. 37 — 40) .
Ehe nun Sokrates auf Widerlegung der vorgetragenen Einwen¬
dungen eingeht , lässt er von den Gegnern anerkennen , welche
von den bisher vorgebrachten Sätzen in einer durch jene Zweifel
nicht beeinträchtigten Geltung bestehen. Als unerschüttert be¬
stehend wird von beiden die Lehre anerkannt , dass das Lernen
Erinnerung sei , dass also die menschliche Seele ein Leben der
Erkenntnis vor dem irdischen Leben geführt habe ; dieser Satz
habe gleiche Giltigkeit mit der ewigen Wesenheit des Seienden
selbst . Unvereinbar aber mit diesem Satze ist die von Simmias
vertretene Ansicht , dass die Seele Harmonie des Körpers sei ;
denn Harmonie geht aus den Theilen hervor , deren Harmonie
sie ist , während die Seele der Existenz des Leibes , mit dem sie
verbunden ist , vorausgeht. Überdies hebt diese Ansicht über
das Wesen der Seele als der Harmonie des Leibes die ethischen
Grundgedanken auf ; denn da Tugend anerkanntermafsen in einer ns
Harmonie der Seele besteht , so würde man durch die von Sim¬
mias gebilligte Ansicht zu dem widersinnigen Gedanken einer
Harmonie der Harmonie gelangen ; ferner eine Herrschaft der
Seele über den Leib wäre nicht möglich , da die Harmonie nicht
in Gegensatz zu den Gliedern treten kann , deren Harmonie sie
ist (c . 41 — 43 ) . — Die Einwendung des Kebes , dass nicht die
lange Dauer des Lebens der Seele , sondern ihre Ewigkeit, ihre
absolute P’reiheit von Entstehen und Vergehen zu erweisen sei ,
führe , sagt Sokrates , in die schwierige Frage über die Ursache
des Entstehens und Vergehens überhaupt . Hiervon nimmt der
Platonische Sokrates Anlass , seinen eignen Entwicklungsgang
diesem Probleme gegenüber darzulegen. Unbefriedigt von den
Antworten, welche hierauf die ionische Naturphilosophie gegeben,
und ebenso von der mangelhaften Weise, in welcher Anaxagoras
seinen erhabnen Grundgedanken einer intelligenten Ursächlichkeit
verwerthet , sei er gedrängt worden zu der Forschung in den
Begriffen . Wenn nun sein Gegner ihm noch darin beistimme ,



Phädon . 279

in den Ideen das an sich und unveränderlich Seiende anzuer¬
kennen , so hoffe Sokrates ihm daraus die Unsterblichkeit der
Seele in unbedingtem Sinne zu erweisen (c . 44 — 48 ) . Dies ge¬
schieht folgendermafsen .

Die Theilnahme an einer bestimmten Idee macht jedes ein¬
zelne Ding zu dem , was es ist . Keine Idee kann die ihr ent¬
gegengesetzte aufnehmen (der logische Grundsatz des Wider¬
spruchs in dem durch die Ideenlehre bedingten ontologischen
Ausdruck) . Dies gilt nicht nur von den Ideen selbst , sondern
auch von solchen Einzeldingen, in deren Wesen nothwendig
das eine Glied eines Gegensatzes liegt ; diese sind hiernach
dem andern Gliede des Gegensatzes unzugänglich (der logische
Grundsatz des mittelbaren Widerspruchs, ebenfalls in dem on¬
tologischen Sinn der Ideenlehre) . Die Seele ist nothwendig
verbunden mit der Idee des Lebens ; sie schliefst also die dieser
entgegengesetzte , den Tod , aus , d . h . sie ist unsterblich , und
da es eine andere Vernichtung des Lebens nicht gibt , als durch
den Tod , so ist die Seele der Möglichkeit des Unterganges ent¬
hoben (c . 49 — 56 ) .

Steht dies aber fest , dass die Seele unsterblich ist , so be¬
darf sie der Pflege nicht nur für dieses irdische Leben , sondern
für die gesammte EwigkeitjNlenn verschieden nach der Verschie¬
denheit der erworbenen Bildung ist der zukünftige Zustand der
Seele nach dem Tode . Eine Vorstellung solcher Verschiedenheit,

419 der Seligkeit der reinen Seelen , der strafenden oder läuternden
Qual der Ruchlosen , gibt der Platonische Sokrates in einem
Mythos , dessen speciellen Inhalt wir um so ruhiger übergehen
dürfen , da Sokrates selbst demselben die sichre Giltigkeit ab¬
spricht und nur versichert, ' dass so oder dem ähnlich der Zustand
der Seelen nach dem Tode sein werde, p . 114 D (c . 57 — 63 ) .

Der Schluss des Dialogs gibt die Erzählung über Sokrates’

letzte Lebensaugenblicke in jener erhabenen Einfachheit, welche
die gerechte Bewundrung aller Zeiten gefunden hat (c . 64 — 66 ) .
Eiir den jetzt verfolgten Zweck genügt die Vergegenwärtigung
des eigentlich lehrhaften Theiles des Dialogs , um darauf eine
Beantwortung der bezeichneten Fragen zu begründen.



280 Phädon .

Es ist Schleiermachers hoch anzuschlagendes Verdienst
um das Verständnis des Phädon , dass er zuerst, gegenüber der
ausschliefslichen Beachtung der Beweise für die Unsterblichkeit
der Seele , dem Abschnitte über das Sterbenwollen des Weisen
und den damit vergleichbaren weiteren ethischen Betrachtungen
das gleiche Gewicht für das Ganze des Dialogs vindicirt hat .
Aber diese in Schleiermacherscher Kürze angedeutete Bemerkung
erhält eine wesentlich verschiedene Wendung , wenn die ethi¬
schen Betrachtungen zu einer Ergänzung der an sich vermeint¬
lich unzureichenden theoretischen Beweise gemacht , oder speciell
das Sterbenwollen des Weisen als ein Beweis für die Unsterb¬
lichkeit der Seele gerechnet wird . Das erstere spricht Stein¬
hart häufig im Verlauf seiner umfassenden Einleitung aus , am
bestimmtesten wohl in folgenden Worten : In der Einfügung der
ethisch- religiösen Betrachtungen erkennt man die Absicht, zu
zeigen , „ dass die Beweise , welche die Philosophie für diesen
Glauben (den an die Unsterblichkeit der Seele ) aufstellen kann,
für sich allein nicht ausreichen , sondern zu ihrer Ergänzung
einer festem Begründung durch die Ethik bedürfen , da diese
allein jene feste und freudige Überzeugung begründen kann “ etc . 1)
Die andere Ansicht finden wir am präcisesten von Zeller be¬
zeichnet : „Die Beweise für die Unsterblichkeit, welche der Phä¬
don aufführt , sind ihrem eigentlichen Gehalte nach nicht eine
Mehrheit verschiedener Beweise , sondern nur ein Beweis , der
in verschiedenen Stadien, im Fortschritte vom unmittelbaren und
blofs analogischen zum begrifflichen und vermittelten Wissen 420
entwickelt wird . Dass die Seele ihrer Natur nach unsterblich
sei , dies wird zuerst 63 E — 69 E unmittelbar am Thun und
Bewusstsein des Subjectes nachgewiesen, indem gezeigt wird ,
dass alles philosophische Leben und Denken von der Voraus¬
setzung ausgehe , erst durch den Tod komme die Seele zu ihrer
Wahrheit ; dasselbe wird sodann zweitens indirect aus der Art
dargethan , wie sich die Seele im Verhältniss zur Welt dar¬
stellt “ etc . 2

) Man mag in diesen Worten Zellers auf die beab-

b Steinhart , Einleitungen zu der Müllerschen Übersetzung des Platon IV.
S . 414 . vgl . S . 389 . 393 . 418 . 419 . 420 . 434 . 436 . 442 . 456 .

2) Zeller, Die Philosophie der Griechen 2 . Aufl . II , 1 . S . 531 , 2 (im Aus¬
drucke etwas modificirt, unter ausdrücklicher Festhaltung des Wesens der



PllÄDON . 281
dienst
u^ t ,\et
Zirkelt
s ^ eisen
l<,htniijren
Jl'irt hat .
«■tuetkung

ethi-
' «•nueint-

lei apcciell
p 1- nstorb- (i
kl Stein-
R aus , am
fusiung der
ibeickt , za
für diesen

flkn kanv,,
Krcänzung

i , da diese
kann” etc.1

*

’

Zeller be-
l :e derl’bä-
i nickt eine ,
lteneis , dei I
wlbaienund j
;tl !, Wissen « .
, unsterbtt
i . lbun und
;eiciet akd,

,1er Voraus-

,r lc iu üi«

, ,us d«
„ Welt dar-

,uf die beab-

pl»ioa!' ■

. ■ ; ieiAUä
- *

sichtigte Unterscheidung des unmittelbaren Nachweisens und des
indirecten Darthuns einen noch so grofsen Nachdruck legen :
jedenfalls wird dadurch, dass jener Abschnitt über das Sterben -
wollen des Weisen überhaupt den Beweisen für die Unsterblich¬
keit der Seele in irgend einerWeise eingerechnet ist , der deut¬
lichen Darstellung Platons Gewalt gethan. Das von Sokrates
ausgesprochene Streben des Weisen , sich über die beengenden
Schranken der Verbindung mit dem Leibe zu erheben , bat die
Überzeugung von der Ewigkeit und Selbständigkeit der Seele
zu seiner Voraussetzung ; der Platonische Sokrates ist aber weit
davon entfernt, die Thatsache der Voraussetzung3) für einen
Beweis oder eine unmittelbare Nach Weisung des Vorausgesetzten
anzusehen , sondern erkennt ausdrücklich die Verpflichtung zu
ihrer Begründung durch einen Beweis an . Und eben so wenig
darf man , wie Steinhart thut , diesen den Beweisen voraus¬
gehenden Abschnitt zusammen mit den *den Beweisen eingefügten
und ihnen angeschlossenen ethischen Betrachtungen als Ergän¬
zung der an sich für unzureichend befundenen Beweise betrach¬
ten . Denn fassen wir den Inhalt jener ethischen Betrachtungen
in kürzeste Formeln , so besagt die erste : das Streben des Weisen
geht auf Erhebung der Seele über ihre Verbindung mit dem
Leibe ; die zweite : da die Seele die Nachwirkung des irdischen
Lebens bewahrt, so wird nur die Seele dessen , der schon im
irdischen Leben ausschliefslich der Erkenntnis des Ewigen hin¬
gegeben war , durch den Tod zu völliger Reinheit und Freiheit

in erhoben ; die dritte : da die Seele unsterblich ist , so bedarf sie
der sittlichen Pflege , denn verschieden je nach der verschiedenen
ihr gewordenen Bildung ist ihr Geschick nach dem Tode . Jede
dieser Betrachtungen setzt hiernach die Unsterblichkeit der Seele
als etwas feststehendes voraus , und es wird daher passend die
eine zum Anlasse der Beweisführungen gemacht, und die andern

Sache in der 3 . Aufl . S . 697 f. ) . Ähnlich Überweg , Geschichte der Philoso¬
phie I . S . 112 .

3) Hiermit scheint die Darstellung Sch weglers übereinzustimmen , Ge¬
schichte der griechischen Philosophie S . 143 : „dem Erweise der Unsterblich¬
keit der Seele hat Plato seinen Phädon gewidmet. Die Unsterblichkeit wird
hier zuerst dargestellt als ethisches, praktisches Postulat . . . . Die eigent¬lichen, speculativen Beweise sind folgende vier.“



282 Phädox .

schliei’sen sich als moralische Folgerungen an die theoretischen
Beweise in demselben Sinne an , in welchem es im Menon ( 81 B )
heilst : die tiefsinnigsten Dichter behaupteten , die Seele sei un¬
sterblich ; man müsse also deshalb sein Leben in möglichster
Reinheit und Heiligkeit führen . Diese Beziehungen der ethi¬
schen zu den theoretischen Abschnitten sind von Platon selbst

so unzweideutig bezeichnet, dass es schlechthin unzulässig ist,
aus Veranlassungen der Beweise und an dieselben angeschlosse¬
nen Folgerungen Ergänzungen derselben zu machen. Es mag
sehr wohl sein , dass ein Leser oder Erklärer Platons die mit
der Unsterblichkeitsüberzeugung in Verbindung gebrachten ethi¬
schen Gedanken Platons sich vollständiger anzueignen vermag,
als dessen theoretische Beweise für die Unsterblichkeit der Seele ,
und dass sie insofern für ihn Ergänzungen der ihm nicht genü¬
genden Beweise werden ; aber nicht darum handelt es sich , son¬
dern wie Platon selbst die Giltigkeit seiner Beweise ansieht . Und
da fehlt nicht nur die leiseste Andeutung , dass Platon zu voller

Geltung der Beweise noch etwas vermisse , sondern entschiedener,
als wir bei Platon gewohnt sind , wird die Zuversicht in die

unbedingte Giltigkeit der Beweise ausgesprochen. Diese Sicher¬
heit Platons begreift sich auch vollständig , sobald wir die

Grundlagen der Platonischen Philosophie als anerkannt voraus¬
setzen ; nur müssen wir die Beweise anders zählen und gegen
einander abgrenzen, als gewöhnlich geschieht. Aus diesem Ver¬
suche , die von Platon selbst beabsichtigte gegenseitige Ab¬

grenzung der Beweise aufzufinden, wird von selbst noch wei¬

teres Licht auf das Verhältnis der ethischen Betrachtungen zu
ihnen fallen .

Man zählt, wenn wir die bedeutendsten Erklärer in Betracht
ziehen und sowohl von der Einreihung der ethischen Betrach¬

tungen in die Beweise als von anderweiten Combinationen der
Beweise absehen , vier Beweise 4) für die Unsterblichkeit der

4) So Steinhart IV, 41t , Susemihl I , 427 fl“. , Schwegler , Geschichte der

griech. Philosophie S . 141t, u . a . m . Überweg betrachtet , was sich schwer¬
lich rechtfertigen lässt , die “Widerlegung des Simmias als einen selbständigen
Beweis und zählt so deren fünf. Zeller II , 1 . S . 531 , 2 zählt , abgesehen
von der „unmittelbaren Nachweisung“ der Unsterblichkeit der Seele , welche

in dem Sterbenwollen des “Weisen enthalten sein soll , vier Beweise , stellt



I’hädon . 283

422 Seele ; wir können sie nach der vorher gegebenen Inhaltsüber¬

sicht kurz bezeichnen als den Beweis aus dem Naturgesetze des
Werdens aus Entgegengesetztem , den Beweis aus der άναμνησις
im Platonischen Sinne , den Beweis aus der Wesensgleichheit
der Seele mit den Objecten ihrer Erkenntnis , endlich den Be¬
weis aus der Theilnahme der Seele an der Idee des Lebens .
Eine eigenthümliche Bewandtnis hat es bei dieser Zählung mit
der Beschaffenheit der beiden ersten Beweise und ihrem Ver¬
hältnisse zu einander . Den zu beweisenden Satz hat der Pla¬
tonische Sokrates bestimmt so formulirt ( 70 B ) : ώς εστι τε ή
ψυχή άποί)ανο'ντος του ανθρώπου και τινα δυναμιν έχει και φρόνησιν ,
dass die Seele nach dem Tode des Menschen noch ist und eine
gewisse Kraft und Einsicht besitzt . Der Beweis nun , der als
erster gezählt wird, zeigt , jenes Naturgesetz über die zwiefache
Bewegung des Werdens zwischen Entgegengesetztem als allge¬
mein giltig vorausgesetzt , doch nur , dass der Tod für die Seele
nicht eine absolute Negation , ein Nichts , sondern ein dem Leben
conträrcr Zustand ist ; aber über die Natur dieses Zustandes
gibt dieser Beweis nichts und kann nichts geben , da die Eigen -
thümlichkeit des Seelenwesens nicht in Betracht gezogen ist .
So beschränkt sich denn auch die Folgerung darauf : είσίν άρα αί
ψυχαί ήμων εν αδου ( 71 Ε) , oder άναγκαΐον τάς των τείΐνεωτων
ψυχάς είναι που (72 Α ) , ohne über die behauptete δυναμις καί
φρόνησες etwas hinzuzusetzen . Die Zusammenfassung am Schlüsse
des Beweises fügt allerdings noch etwas hinzu : es ist gewisslich
so , heifst es , und es liegt keine Täuschung in dem Satze ως
εστι τω οντι το άναβιώσκεσίΐαι και έκ των τείΐνεωτων τους ζωντας
γίγνεσθαι καί τάς των τείΐνεωτων ψυχάς είναι , καί ταΐς μέν γ

’

αγαίΐαΐς αμεινον είναι , ταΐς δέ κακαίς κάκιον , ρ . 72 1) .
Aber was hier zu der einfachen Recapitulation der Folgerung ,
dass es ein Wiederaufleben von dem Tode gebe und dass die
Seelen der Verstorbenen seien, noch hinzugesetzt wird , ist merk¬
würdig genug ; weder ergibt es sich nämlich aus dem Beweise ,
noch enthält es unmittelbar dasjenige , was zur vollständigen Iden¬
tification der so gewonnenen Folgerung mit der Thesis noch er-

aber mit liecht die drei ersteren derselben zusammengefasst dem vierten
gegenüber .



284 Phädon .

forderlich war . Die naheliegende Bemerkung, dass fast diesel¬
ben Worte früher 63 C Vorkommen , wo Sokrates seine Todes¬
zuversicht ausspricht , erklärt nichts , da wicht der Inhalt der
Worte an sich , sondern ihr Zusammenhang die Schwierigkeit
macht. Ein irgend vergleichbares Beispiel von Mangel an Ge¬

dankenzusammenhangvermag ich aus dem ganzen Dialoge nicht

beizubringen ; die dafür gegebenen Erklärungen überdecken die

Schwierigkeit, statt sie lösen zu können 5

6

) ; ich muss daher der
Ansicht derjenigen Herausgeber (vgl . Stallbaum zu d . St . ) bei¬
stimmen , welche! diesen Satz , der mir auch sprachlich nicht un¬
bedenklich scheint c) , einem mehr sittlich frommen als streng
aufmerksamen Platonischen Leser des Dialoges zuschreiben. —
Wie nun der sogenannte erste Beweis in seinem Ergebnis, ver¬

glichen mit der bestimmt aufgestellten Thesis, sich als man¬
gelhaft zeigt , so gilt das gleiche von dem zweiten in Betreff
der Beweisführung selbst . An den recapitulirenden Abschluss
des ersten Beweises knüpft der Mitunterredner Kebes aus eig¬
nem Antrieb die Bemerkung an, dass auch aus dem von Sokra¬
tes — dem Platonischen nämlich — oft wiederholten Satze , alles
Lernen sei nur ein Wiedererinnern an das einst Gewusste, die
Unsterblichkeit der Seele sich ergebe . Auf den Wunsch von
Kebes ’ Freunde Simmias gibt Sokrates ausführlich die Begrün¬
dung des Satzes über das Lernen als Wiedererinnerung ; und
nachdem dies geschehen , entgegnet Simmias unter des Kebes
lebhafter Zustimmung , dass hierdurch zwar eine selbständige
Existenz der Seele vor ihrer Verbindung mit dem Körper sicher

5) Susemihl I . S . 429 : „Ebenso ist auch die Schlussbemerkung , das Leben
der Besseren im Hades sei ein besseres (p . 72 C ) , schon weil dies gar nicht
aus dem Beweise folgt , vielmehr von neuem der Ansatz zu einer Eschato¬

logie , wie sie sich in den späteren Mythen in ihren genaueren Einzelheiten

fortspinnt . “ Mehr in der Form als in der Sache unterscheiden sich hiervon
die Bemerkungen von Bi sch off , Platons Phädon S . 72.

6) Ist es unbedenklich , zu sagen : ταΐς μέν άγαθαϊς ψοχαΐς άμεινόν έστι,
ταΐς δέ χαχαΐς χάχιον , in dem Sinne : der Zustand der guten Seelen ist ein
besserer, der der schlechten ein schlechterer ? Beachtenswerth ist gewiss, dass

diejenige Stelle , an welche die vorliegende so anklingt , dass sie den Ver¬
dacht der Reminiscenz erweckt : εύελπίς είμι ειναί τι τοΐς τετελευτηχόσι χαί ,
ώσπερ γε χαΐ πάλαι λέγεται , πολύ άμεινον τοΐς άγαΐΐοΐς ή τοΐς χαχοΐς ρ . 63 C ,
von dem entsprechenden sprachlichen Anstofse frei ist .



PhXdon . 285

gestellt , dass aber für die Existenz der Seele nach ihrer Tren¬

nung von dem Körper der Beweis noch nicht geführt sei . Aller¬

dings , sagt Sokrates , ist der Beweis geführt , wenn ihr diesen
Satz mit dem vorhin erwiesenen verbinden wollt , dass alles

424 Lebende aus Gestorbenem wird . Denn wenn die Seele schon
vor dem leiblichen Leben existirt und sie aus nichts anderem
zum Leben übergehen kann als aus dem Tode , so ist nothwen-

dig , dass sie auch nach dem Tode existire , da sie ja wieder
ins Leben treten muss . Also dieser angebliche zweite Beweis
lässt eben das, um dessen Erweis es sich vor allem handelt, das
Sein der Seele nach dem Tode , unbewiesen , er beruft sich da¬
für, wozu nichts ähnliches in den übrigen Beweisen sich findet ,
auf das Ergebnis der vorhergehenden Beweisführung; und diese
vorhergehende Beweisführung hat eben nur zu einem Sein der
Seele nach dem Tode , nicht zu einem Sein mit δόναμις και φρό-
νησις geführt. Erst die Verbindung beider entspricht der zu
beweisenden Thesis . Ferner, nicht Sokrates, der seinen Todes -
muth durch den Beweis der Unsterblichkeit zu rechtfertigen auf¬
gefordert ist und der dem entsprechend alle übrigen Beweise
selbst eröffnet , sondern der Mitunterredner Kebes gibt den An¬
lass zu diesem angeblich zweiten Beweise , und dem Anlasse , so
weit Kebes ihn gibt , fehlt eben die Beweiskraft, sie tritt erst
ein durch die von Sokrates gegebene Berufung auf den früheren
Beweis. Unter diesen Umständen wird es nicht willkürliches
Hineindeuten , sondern nur Folgsamkeit gegen Platons eigne
Andeutungen sein , wenn wir die angeblichen zwei ersten Be¬
weise vielmehr als die integrirenden beiden Hälften eines ein¬
zigen Beweises anerkennen, dessen zweite Hälfte nur Platon
nicht durch Sokrates selbst, sondern zunächst durch eine Be¬
merkung des Kebes einleitet. Dieser eine Beweis hat dann
einen vollkommen durchsichtigen Gang : aus dem allgemeinen
Naturgesetze des Werdens ergibt sich , dass der Zustand der
Seele nach dem leiblichen Leben demjenigen gleichartig ist,
der dem leiblichen Leben vorausgegangen; in der Ideenlehre
ist enthalten , dass der Zustand der Seele vor ihrer Verbindung
mit dem Körper ein Leben ist in der Anschauung, dem unmit¬
telbaren Wissen des an sich Seienden; also ergibt sich das
gleiche für den Zustand der Seele nach dem Tode.



286 Phädon .

Eine gewisse Schwierigkeit in dem Verhältnisse der angeb¬
lichen beiden ersten Beweise ist mehreren von den Erklärern
des Phädon nicht entgangen ; aber indem überhaupt über die
Frage , ob die einzelnen Beweise in Platons Sinne selbständige
Geltung haben , oder ob sie integrirende Theile eines gröfscrn ,
erst in seiner Gesammtheit gütigen Beweisganges bilden , eine
unbestimmte Mitte der Ansicht eingehalten wird , so kommt es
über Ausdrücke, wie z . B . dass die beiden ersten Beweise „gleich¬
sam“ 7

) nur einen Beweis bilden , nicht hinaus, Ausdrücke, in 425
denen ich nur die Anerkennung einer ungelösten Schwierigkeit,
nicht deren Lösung zu sehen vermag .

Diese Zusammenfassungder beiden ersten Beweise als inte-
grirender Theile eines einzigen Beweises ist nicht eine gleicli -
giltige Änderung der Anzahl der Beweise , sondern hat bestimmte
Bedeutung für die Einsicht in den Gang des ganzen Dialoges .
Fürs erste ergibt sich daraus, dass kein Beweis für die Unsterb¬
lichkeit der Seele von Platon anders unternommen wird , als auf
Grund der Ideenlehre ; man darf sagen , dass die Lehre von der
Unsterblichkeit der Seele für Platon nur eine specielle Conse-
quenz der Ideenlehre ist . Der Satz in Schleiermachers Ein¬
leitung zum Phädon „ So ist denn die Ewigkeit der Seele die
Bedingung der Möglichkeit alles wahren Erkennens , und wie¬
derum die Wirklichkeit des Erkennens ist der Grund , aus wel¬
chem am sichersten und leichtesten die Ewigkeit der Seele ein¬
gesehen wird“ drückt diesen Zusammenhang so bündig und
entschieden aus , dass durch ihn allein zur Einführung in das
Verständnis des Phädon mehr getlian ist , als durch manche
umfangreiche Abhandlung. Die Erklärung Zellers (vgl . oben
S . 280) , die im Phädon dargelegten Beweise ' seien ihrem eigent¬
lichen Gehalte nach nur ein Beweis , in verschiedenen Stadien
entwickelt 8

) , kann ich nur in dieser wesentlichen Modification

7) Susemihl I , S . 429 . Ähnlich Bischoff, Platos Phädon S . 73 . 95 ;
Zimmermann, die Unsterblichkeit der Seele in Platos Phädo S . 39 , u . a . m .

8) In der 3 . Aufl . II , 1 . S . 697 f. bezeichnet Zeller diese fortschreitende
Entwicklung bei wesentlicher Gleichheit in folgender Weise : „Die Ausfüh¬
rungen des Phädon über die Unsterblichkeit bilden allerdings formell eine
Reihe verschiedener Beweise und Betrachtungen ; untersucht man sie aber
genauer, so zeigt sich , dass sich durch sie alle Ein und derselbe Gedanke



PhXdon . 287

als zutreffend anerkennen, dass alle Beweise auf der gemein¬
samen Grundlage der Ideenlehre aufgeführt sind ; aber nur diese
Grundlage haben sie gemeinsam , im übrigen sind sie nicht blofs
eine Entwicklung desselben Beweises in verschiedenen Stadien ,
sondern wirklich von einander unterschieden und von selbstän¬
diger Geltung, und dies in der Art, dass die beiden dem nach¬
drücklich hervorgehobenen Mittelpuncte und Ruhepuncte des Ge¬
spräches vorausgehenden gemeinsam einen andern Charakter ha¬
ben , als der eine ihm nachfolgende. In jenen nämlich werden zur
Grundlage der Ideenlehre Sätze hinzugenommen, welche von der
vorsokratischen Naturphilosophie her wie zu einem Gemeingute
des philosophischen Bewusstseins geworden waren. Dass alles
Werden sich zwischen Gegensätzen bewege und aus dem zwie¬
fachen, zwischen den beiden Entgegengesetzten möglichen Wege
der Kreislauf des Werdens hervorgehe, war eine besonders seit

426 Herakleitos verbreitete Überzeugung ; verbunden mit den Grund¬

sätzen der Ideenlehre ergibt dieselbe den vorhin bezeichneten
ersten Beweis für die Unsterblichkeit der Seele , nach welchem
die Vereinigung der Seele mit dem Körper und ihre getrennte
Existenz nur als zwei entgegengesetzte, die Ewigkeit des Wesens
der Seele nicht berührende Zustände derselben erscheinen. Nicht
minder ausgebreitete Geltung hatte in der vorsokratischen Phi¬
losophie der Satz , den man als ersten Versuch einer Erkennt¬
nistheorie betrachten darf , dass Ähnliches nur von Ähnlichem
erkannt werde, dass das erkennende Subject und das erkannte
Object von gleichartigem Wesen seien. Nimmt man dazu den
Satz der Platonischen Ideenlehre , dass die menschliche Seele
befähigt ist, das Ewige und Unveränderliche, das wahrhaft Seiende
zu erkennen , so folgt daraus für sie selbst die gleiche Ewigkeit
des Wesens . Wenn in diesen beiden , der ersten Hälfte des
Dialogs angehörigen Beweisen , die , bestimmt auseinander ge¬
halten , nur durch die gemeinsame Voraussetzung der Ideenlehre
Zusammenhängen , zu dieser selbst noch anderweit verbreitete

hindurohzieht, dass das Bewusstsein von dem idealen und deshalb über Ent¬
stehung und Untergang erhabenen Wesen der menschlichen Seele hier im
Fortgang zu einer immer deutlicheren wissenschaftlichen Überzeugung , in
seiner mit jedem neuen Schritt sich vertiefenden und befestigenden Begrün¬
dung dargestellt werden soll .“



288 PhXdon .

Überzeugungen als Prämissen hinzugenommen werden, so ruht
dagegen der in der zweiten Hälfte des Dialogs gegebene Beweis
ausschliefslich auf logischen Consequenzen der Ideenlehre selbst ;
denn dass aufserdem nach allgemeinem griechischem Sprach¬
bewusstsein Seele und Leben einander in Bedeutung gleichgesetzt
werden , das wird Platon schwerlich als eine besondre, erst noch
eines Beweises bedürftige Voraussetzung betrachtet haben . Dieser
dritte, wiederum nur in der gleichen Grundlage mit den beiden
ersten zusammenstimmende, übrigens von ihnen verschiedene
Beweis wird von den beiden ersten durch eine längere Erörterung
getrennt , in welcher der Platonische Sokrates erst die verbreitete
Ansicht widerlegt, dass die Seele eine Stimmung des Körpers
sei, dann seinen eignen philosophischen Bildungsgang erzählt.
Man wird die Angemessenheitdieser Einfügung nicht leicht ver¬
kennen können . Ehe der Platonische Sokrates in seiner Beweis¬
führung die Anlehnungen an Sätze der ihm vorausgegangenen
Naturphilosophie aufgibt und sich ausschliefslich auf den Bereich
seiner eignen philosophischenÜberzeugungen beschränkt, legt er
den Weg dar, auf welchem er zu der Einsicht gelangt ist, dass
in diesen älteren Philosophemen eine Erkenntnis der Wahrheit
nicht enthalten sei 9

) ; und seine eigne Überzeugung von der

9) Indem ich den fraglichen Abschnitt des Phädon als Darstellung des
philosophischen Entwicklungsganges des „Platonischen Sokrates “ bezeichne,
so spreche ich nicht mehr aus , als in den Worten unzweifelhaft enthalten ist .
Doch lässt sich die Frage nicht ablehnen , ob darin ein Gedankengang des
historischen Sokrates oder unter dessen Person der Gedankengang des Platon
dargelegt sei . Gegen die letztere , übliche Auffassung spricht Zeller (2 . Aufl . )
II , 1 . S . 293 , 1 Bedenken aus , und Überweg sucht nachzuweisen, dass es unpas¬
send sei , wenn Platon so den eignen Entwicklungsgang als Sokratischen er¬
zählen lasse. Diese Beweisführung unterliegt insofern Zweifeln, als sie sich
leicht gegen die Stellung der Person des Sokrates in einem grofsen Theile
der Platonischen Dialoge kehren lässt . Zellers Bedenken scheinen mir mehr
gegen specielle Folgerungen , als gegen den Kern der Auffassung gerichtet
zu sein. Platon , so scheint mir , gibt nicht eine historische Erzählung , weder
von seinem eignen noch von des Sokrates philosophischem Entwicklungs¬
gänge , sondern er legt in den Hauptumrissen die Gründe dar , welche von
der Naturphilosophie zu der Begriffsphilosophie führen . Diese Gründe sind
im wesentlichen dem Platon mit Sokrates gemeinsam , und es ist dadurch
nach der Weise der Platonischen Darstellung vollkommen gerechtfertigt , dass
Sokrates sie als die seinigen darlegt . Indem aber als Ziel gerade derjenige



Phädon . 289

427 unbedingten Selbständigkeit des Seelenwcsens tritt noch dadurch
in helleres Licht , dass vorher die verbreitete , in theilweiser
Modification bei Aristoteles wiederkehrende Ansicht von der Seele
als der Stimmung , dem einheitlichen Lebensprincipe des Körpers ,
beseitigt wird .

Der Auffassung , die im bisherigen zu begründen versucht
wurde , dass die sämmtlichen im Phädon enthaltenen Beweise
für die Unsterblichkeit der menschlichen Seele die Ideenlehre
zur Grundlage haben , entspricht es vollkommen und kann ihr
insofern zur Bestätigung dienen , dass zu wiederholten malen
und an entscheidenden Stellen die Ideenlehre dargelegt oder
erwähnt ist . In den Mittelpunct des ersten Beweises tritt die
Begründung der Ideenlehre als einer zur Erklärung der That-
sachen der Erkenntnis nothwendigenToraussetzung. Als Sokra¬
tes auf die Widerlegung der verbreiteten Ansicht über die Seele
als Harmonie des Körpers einzugehen unternimmt , lässt er zu¬
erst sich die Erklärung abgeben , dass über die Grundlage , die
Ideenlehre selbst , seine Gegner mit ihm einverstanden sind .
Und endlich die Erzählung über den philosophischen Bildungs -

428 gang des Platonischen Sokrates , welche dem letzten Unsterblich¬
keitsbeweise vorausgeht , führt zur Ideenlehre als ihrem Zielpuncte
und ist selbst nur als eine subjective Erklärung der Ideenlehre
zu betrachten. Wiederholungen solcher Art wird man bei Platon
überhaupt und wird man insbesondere in einem so kunstvollen¬
deten Dialoge , wie der Phädon ist, als nicht zufällig zu betrach¬
ten berechtigt sein .

Wenn hiernach der Phädon in allen seinen Beweisen für
die Unsterblichkeit der Seele auf der Ideenlehre beruht und als

Punct erscheint, der die Platonische Lehre specifisch von der des Sokrates
unterscheidet, nämlich die Kealität der Ideen , wird dadurch die Auffassung
gerechtfertigt sein , dass in dem fraglichen Abschnitte eine subjective Be¬
gründung der Platonischen Ideenlehre enthalten sei . — Übrigens verdient
es wohl Beachtung, dass Aristoteles auf die an den fraglichen Abschnitt sich
unmittelbar anschliefsenden und sein Ergebnis zusammenfass enden Worte
em paar mal Bezug nimmt, und während er das eine mal sie durch ώσπερ
6 έν τψ Φαίδωνι Σωκράτης citirt de gen . II 9 . 335b 10 , sie die anderen male
einfach der Platonischen Philosophie zurechnet Metaph . A 9 . 991 b 3 . M 5 .
1080 » 2 .

Bonitz , Platonische Studien . 19



290 Phabon .

eine Darstellung der Ideenlehre selbst in der Eichtung auf eine
besondere Frage, die über den Zustand der Seele nach dem Tode ,
betrachtet werden darf, so wird man sieb nicht wundern können,
mit den theoretischen Beweisführungen ethische Betrachtungen
und Mahnungen verbunden zu finden ; man würde , mit Pla¬
tonischer Weise einigermafsen vertraut , dieselben vermissen ,
wenn man sie nicht fände . Für den Philosophen, der die Idee
des Guten als die Spitze und den Einheitspunct der gesammten
Ideenwelt betrachtet, und der durch das Wissen des Guten das
Wollen und Thun desselben als in unbedingter Nothwendigkeit
bestimmt erachtet , für Platon ist die Befähigung der mensch¬
lichen Seele zu absoluter Erkenntnis zugleich ihre Bestimmung
zu absoluter sittlicher Reinheit . Hierin liegt , durch die ge-
sammte Platonische Philosophie bezeichnet, der Einheitspunct der
ethischen Betrachtungen mit den theoretischen Beweisen, nicht in
der behaupteten Ergänzung der angeblich an sich unzureichenden
theoretischen Beweise durch ethische Glaubenssätze, — eine An¬
sicht , die überdies Wissen und Sittlichkeit in ein der Platoni¬
schen Lehre direct widersprechendes Verhältnis stellt . Man
braucht nur an den Phädros und das Symposion zu denken, um
diese Untrennbarkeit von Wissen und Sittlichkeit als echt Pla¬
tonische Überzeugung sich zu vergegenwärtigen. Im Phädros
wird die in einem vorweltlichen Sein der Seele zu theil gewordene
Anschauung der Ideen als die Voraussetzung wahrer Erkenntnis

ausgesprochen ; aber in der mythischen Darstellung dieser Voraus¬

setzung ist die Befähigung der Seele zu unbedingtem Wissen
und ihre Bestimmung zu sittlicher Reinheit unmittelbar verbunden.
Und wenn im Symposion die Einbildung der Ideen in den Wechsel
der Sinnenwelt als die Aufgabe des Lebens des Weisen dargestellt
wird , so ist dies eben so sehr eine Aufgabe des Erkennens wie des
sittlichen Handelns , und es lässt sich kaum bezeichnen, wo denn
die Grenze und Scheidung des theoretischen und ethischen Ele¬
mentes sei . Ich muss es mir versagen, auf das seit Schleiermacher
von keinem Erklärer übersehene , aber schwerlich in seiner Be- 42»

deutung vollständig erschöpfte Verhältnis dieser drei Dialoge des
weiteren einzugehen ; nur eine Bemerkung , zu welcher diese
Vergleichung Anlass gibt , möge schliefslich Platz finden . Es
wird nicht leicht jemand die erkenntnis - theoretischen Sätze



PflÄDON . 291

• Platons , welche der Phädros und das Symposion enthält — Sätze ,

•in welchen die ersten Anfänge logischer und psychologischer

Forschung in eine übereilte Verbindung gebracht sind — unver¬

ändert und in ihrem wirklich Platonischen Sinne sich als Über¬

zeugung anzueignen vermögen . Der Phädon steht mit diesen

beiden Dialogen auf vollkommen gleicher Linie . Die Frage über

allgemeine Giltigkeit der Platonischen Beweise für die Unsterb¬

lichkeit der Seele , das heifst , die Frage , ob die auf der eigent¬

lichsten Grundlage der Platonischen Philosophie aufgeführten
Beweise auch abgesehen von derselben , Geltung haben , diese

Frage sollte billigerweise nicht gestellt und es sollte ihr nicht

stillschweigend ein Einfluss auf die Erklärung des Phädon ge¬
stattet werden . Es kann sein , dass durch Beseitigung dieses

Gesichtspunctes manches persönlich subjective Interesse am
Platonischen Phädon geschwächt würde ; aber gewiss würde

durch Beschränkung auf die Untersuchung , ob aus den Plato¬
nischen Principien die gezogenen Folgerungen sich wirklich

ergeben , die Auffassung des Phädon an objectiver Sicherheit

gewinnen .


	Seite 273
	Seite 274
	Seite 275
	Seite 276
	Seite 277
	Seite 278
	Seite 279
	Seite 280
	Seite 281
	Seite 282
	Seite 283
	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286
	Seite 287
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291

