UNIVERSITATS =Y BERGISCHE
BIBLIOTHEK ﬁ UNIVERSITAT
WUPPERTAL = WUPPERTAL

Universitatsbibliothek Wuppertal

Platonische Studien

Bonitz, Hermann

Berlin, 1875

Die im Phadon enthaltenen Beweise fur die Unsterblichkeit der
menschlichen Seele

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.

Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollstadndige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitatsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

“h-'ili'l‘lls
‘ﬂ"!uln-n-l-
""Thll'r“
' I-ili'lu-sl
gen, ie
den sich
erden qp.
nen, wie

x'ﬂlll.r-nb

I"l‘llnup..

DIE IM PHADON ENTHALTENEN BEWEISE
FUR DIE UNSTERBLICHKEIT DER MENSCH-
LICHEN SEELE.

Unter den Platonischen Dialogen hat kein andrer in gleichem
Mafse auch aulserhalb der Kreise philologischer

oder philoso-
phisch - historischer Forschung Interesse

gefunden, wie der
Phiidon. Der Anlass hierzu liegt ungleich weniger

in der
hohen ["nrnn’ullemlmlg dieses Dialogs

— dieser Grund wiirde
das Symposion und den Protagoras, und ihnen zuniichst den
Gorgias zu gleicher Bevorzugung berechtigen —, als in seinem
Inhalte; denn specifisch Platonische Lehren haben in ihm einen
Ausdruck gewonnen, der auch aulserhal

b des philosophischen
Gebietes die lebhafteste Theilnahme Z

u wecken geeignet ist: die
Unsterblichkeit der menschlichen Seele ist micht nur als uner-
schiitterliche l‘_‘-bL'.l'Z{‘.ll;,{Llllg ausgesprochen, sondern auch in strenger
Form zu beweisen unternommen, Darin liegt der Grund, dass,
abgesehen von den allgemein auf Platon oder auf die griechische
Philosophie beziiglichen Werken, speciell der
Anzahl von Monographien veranlasst hat ;
telhaft, ob der Ertrag fiir die Einsicht i

und das Krgebnis des Dialogs in ang

Phiidon eine grofse

doch scheint es zwei-
n den Gedankeninhalt
emessenem Verhiltnis zu
dem ermiidenden Reichthum dieser Literatur stehe. Denn iiber
Fragen, die in dieser Hinsicht von entscheidendem Gewiehite
sind, finden wir selbst in den bedeutendsten Erklirungsschriften
") Hermes Bd. 5. 8, 4149—420,

Bonitz, Platonische Studien, 18




274 Pripox.

theils widersprechende, theils, wie mir scheint, schlechthin un-
haltbare Ansichten entwickelt. Mag der Beweis fiir die Unsterb-
lichkeit der menschlichen Seele der einzige und der eigentliche
Inhalt des Dialogs sein oder nicht, jedenfalls wird im Phidon
dieser Beweis unternommen, und eine Auslegung, welche Platons
eigene Absicht erforscht, muss mindestens dariiber Sicherheit
bringen, ob Platon beabsichtigt, einen einzigen Beweis zu geben
oder mehrere, und wenn das letztere der Fall ist, wie viele
Beweise Platon zu geben beabsichtigt. Aber hieritber finden
noch jetzt fast simmtliche Moglichkeiten verschiedener Combi-
nation ihre namhaften Vertreter. Ferner, die Beweisfithrung fiir
die Unsterblichkeit der menschlichen Seele wird durch ethische
Betrachtungen eingeleitet, unterbrochen, abgeschlossen, Betrach-
tungen, welche schon iufserlich einen solchen Umfang ein-
nehmen, dass es unméglich ist sie als blofse Beigabe zu be-
trachten. Bilden diese einen Theil, etwa eine Erginzung der
Beweise! oder in welchem Verhiltnisse stehen sie in Platons
Sinne zu ihnen? Diese beiden fiir das Verstindnis des Dialogs
principiellen Fragen michte ich einer Entscheidung niiher zu
bringen versuchen. Bei allem Streben nach Kiirze darf ich doch
nicht unterlassen, an den Gedankengang des Dialogs zu erinnern ;
ich beschriinke mich dabei, mit Ubergehung von allem, was auf
die kiinstlerische Composition des Dialogs sich bezieht, aus-
schliefslich auf Vergegenwiirtigung des lehrhaften Inhaltes.

Die freudige Zuversicht, welche Sokrates in der unmittel-
baren Nihe des Todes gegeniiber den ihn besuchenden trauerm-
den Freunden ausspricht, gibt diesen, unter denen die Pytha-
goreer Kebes und Simmias besonders hervorgehoben werden,
den Anlass, Sokrates zur Rechtfertigung dieser seiner Stimmung
aufzufordern. Bereitwillig leistet Sokrates Folge (¢, 3—S8). Das
gesammte Streben des Weisen, sagt er, ist darauf gerichtet zu
sterben und todt zu sein, Denn der Tod ist nichts anderes als
Trennung der Seele von dem Leibe und Selbstindigwerden eines
jeden -dieser beiden Theile. Der wahre Jinger der Weisheit
nun ist bemitht, nicht nur den sinmlichen Liisten, sondern auch
den durch den Karper bedingten Sinneswahrnehmungen sich zu
entziehen ; denn nur mit der Seele an sich, ohne jede korper-

liche Einmischung, ist es moglich das wahrhaft Seiende zu

4



hiy -
l.ih{i'[h,
ST
Phido
2 H:ﬂl,]p
Nehethiit
I gebey
wie igle
et finden

Combi-

il -T!;: fl‘].f

{G ]

Petrah.
fane pe
fang iy
e 1y by

Anzung de
i Plaons
les Diaogs

naner m
urf tch doch
[l ennnem,

m, Was au

,\.jui.(i..
. \»_-_-,|'l','u|.'i--:
A

shtet W

[opes o

ay C1HE

AW eishit
lern g

sich

Puinon, 275

schauen. Diese Befreiung der Seele von dem Einflusse des
Karpers, welche im Leben nur annihernd, vollstindig erst durch
den Tod erreicht wird, ist ein Sich-sammeln und eine Reinigung
der Seele, nicht allein auf dem Gebiete des Erkennens, sondern
auch auf dem sittlichen. Denn nur aus Einsicht geht wahre
Tugend heryor; was man im gewohnlichen Leben als Tugenden
bezeichnet, das ist nichts weiter als ein kluges Abmessen von
Begehrungen gegen einander. Wenn so das ganze Streben des
Weisen auf Losung der Seele von dem Korper gerichtet ist, so
muss er die nicht willkirlich beschleunigte, sondern durch

415 gottliche Fiigung vollendete Befreiung vom Korper freudig be-
gritlsen (c. 9—13).

Diese Rechtfertigung des Sokrates erkennt Kebes nur unfer
der Voraussetzung der Fortdauer der Seele nach dem Tode als
begriimdet an; Sokrates unterzieht sich daher, diesen Einwand
billigend, der Beweisfithrung dafiir, dass nach dem Tode des
Menschen die Seele ist und eine gewisse Kraft und Einsicht be-
sitzt, wg Eam 12 7 Guyn amodlavovios Tod dvipwron xal Tva Sovauey
Syet wl '{,{;rjv'q:w 70 B.

Die Sagen von der Wiederkehr der Verstorbenen zum Leben,
beginnt Sokrates die Beweisfithrung, sind nur der Ausdruck der
Ahnung eines allgemeinen Naturgesetzes. So weit Gegensatz
besteht, bewegt sich das Werden in den beiden Richtungen
zwischen den beiden Entgegengesetzten; denn finde nur in der
cinen der beiden Richtungen ein Ubergang zwischen den Gegen-
siitzen statt, so mmiisste alles zuletzt in einformiges Einerlei
endigen. Dieser Grundsatz angewendet auf die Gegensiitze von
Leben und Tod ergibt, dass nicht nur der erfahrungsmiilsige
Ubergang vom Leben zum Tode, sondern eben so der entgegen-
gesetzte vom Tode zum Leben stattfinden muss, der Tod also

nicht eine blofse Negation und Vernichtung ist, sondern den
Neelen der Gestorbenen ein Sein zukommt, wc cisly ai tov -
bvzwrwy Juyal 72 D (c. 15—17). — Dieselbe Folgerung, bemerkt
hierzu Kebes, ergebe sich auch aus dem von Sokrates hiufig aus-
gesprochenen Satze, dass alles Lernen nichts anderes als Erin-
nerung sei; denn darin liege, dass die Seele das, woran sie jetzt
sich erinnere, in einem dem irdischen Leben vorausgegangenen
Zustande erkannt habe, und dies sei ohne Unsterblichkeit der

18*




276 Pripox.

Seele nicht moglich. Auf den Wunsch des Simmias gibt So-
krates die Begriindung der als ihm eigenthiimlich bezeichneten
Lehre. Die Wahrnehmung der Sinnendinge, erklirt Sokrates,
fithrt zur Erkenntnis der Ideen; aber aus der Sinneswahrnehmung
selbst und allein kann die Erkenntnis der Ideen nicht hervor-
gehen, weil sie verbunden ist mit der Einsicht, dass die sinn-
lichen Dinge den Ideen micht gleichkommen, sondern hinter
ihnen zuriickbleiben. Also setzt die durch die sinnliche Wahr-
nehmung veranlasste Erweckung der Ideen eine dem irdischen
Leben bereits vorausgegangene Erkenntnis der Ideen voraus,
beweist daher ein Leben, und zwar ein mit Intelligenz ver-
bundenes Leben der Seele vor diesem irdischen T.eben (e. 18—22).
Die von Simmias angeregte, von Kebes, der doch diese ganze
Bemerkung selbst begonnen hatte, gebilligte Einwendung, dass a1
durch die so eben begriindete Sokratische Lehre allerdings ein
dem irdischen Leben vorausgegangenes, aber nicht zugleich ein
den Tod iiberdauerndes Leben der Seele bewiesen sei, beseitigt
Sokrates durch den Hinweis, dass man nur diesen Satz tiber
das Lernen als Erinnerung mit dem vorher dargelegten Natur-
gesetze der doppelten Richtung des Werdens zu vereinigen
brauche, um den vollstindigen Beweis zu haben (c. 23).

Trotz der so hergestellten Geltung dieses Beweises sucht
doeh unsre kindische Sorge, als werde mit dem Tode unsre
Seele zerstieben und verwehen, noch weitere Beruhigung. So-
krates gibt dieselbe durch Beweisfithrung aus einem andern Ge-
sichtspuncte. Auflésung — und eine solche ist doch durch Ver-
wehen und Zerstieben bezeichnet — erfiihrt nur das Zusammen-
gesetzte, das Einfache dagegen ist derselben unzugiinglich. Ein-
fach schlechthin ist das an sich Seiende, die Ideen; zusammen-
oesetzt und dem Wechsel unterworfen sind die sinnlichen Dinge.
Die Seele, welche allein fiir sich, frei von der Einwirkung des
Korpers, die Ideen erkennt, erweist sich hierdurch denselben
wesensgleich, svyyaviic (p. 79 D), also ihnen an Einfachheit und
Unsinnlichkeit gleich, wie sich denn ihre gottliche Natur auch
in ihrer Bestimmung zur Herrschaft iiber den Korper zeigt. In
dieser Einfachheit ihres Wesens liegt die Unmiglichkeit ihrer

Auflosung und die Gewissheit ihres Fortbestehens nach dem

Tode; wenn schon der Leib, trotz seiner Vieltheiligkeit, noch




i ' Puipox. 977
Ribt §,. |

’“'hum[.u
Sokrag viel mehr ist dem einfachen Wesen der Seele unbegrenztes
.'S'

Fortbestehen beizumessen (¢. 25 —29). Zur Selbstindigkeit
himmlischen Lebens gelangt aber durch den Tod nur diejenige
Seele, die schon wiihrend des irdischen Lebens sich von korper-

eine geraume Zeit nach dem Tode seine Gestalt bewahrt, wie

‘-i"hmuw_;
hervgy.
Ihh '\Im”‘ ; . 1. . . WL - o)
m it lichem Einflusse miglichst befreit hat, die Seele des Weisen.

M hinter
he Waly

irdischen

Die nicht zu dieser Reinheit gelangten, sondern von sinnlichen
Begierden erfiilllten Seelen schweifen nach dem Tode unruhig
und unsicher umher, bis sie in einen ihren Leidenschaften ent-

I Yorang i . s
J sprechenden thierischen Leib gebunden werden. Nur des Weisen

':'..'” Ve Seele gelangt durch den Tod zu gottlichem Leben; ihr Verkehr mit
=221 dem Ewigen und an sich Seienden ist wahre Tugend; von jeder
e ganse sinnlichen Lust besteht die verderblichste Wirkung darin, dass
ung, dasy den die Lust erweckenden, sinnlich wahmehmbaren Dingen die
rdings ein Geltung voller Wahrheit beigemessen wird (c. 29 — 34).
igleich ein Die andichtige Stille, welche nach den an den letzten Be-
1, beseiigt weils . angeschlossenen  sittlich—religiosen Mahnungen in dem
 Satz iber 17 ganzen Freundeskreise herrscht, wird durch ein leises Zwie-
rten Natur- gespriich zwischen Kebes und Simmias unterbrochen. Sokrates
vereinigen vermuthet darin mit Recht den Ausdruck noch zuriickgebliebener
K Zweifel und fordert zu deren unverhohlenen Mittheilung auf.
cetses sucht Simmias erklirt hierauf, er billige die verbreitete Ansicht, dass
[ode unsre die Seele nichts anderes als die Harmonie des Leibes sei; was
— ' von der Unsichtbarkeit, Unsinnlichkeit, Herrlichkeit der Seele

gerithmt werde, finde alles hierin seine Erklirung. So wenig
nun die Stimmung der Leier bleibt, nachdem die Leier selbst
zerschlagen ist, so wenig bleibe die Stimmung des Korpers, d. h.
also die Seele, nach Auflosung des Korpers. Kebes anderseits

erkennt zwar an, dass eine lingere Dauer der Seele im Ver-

pusammer-

gleiche zum Korper erwiesen seij aber damit sei noch nicht deren

a Dnge
1,1\ Ewigkeit dargethan, vielmehr sei die Moglichkeit nicht ausge-
H-“I schlossen, dass die Seele in Folge ihrer langen Dauer viele
'_':;_"“”-l Leiber, mit denen sie verbunden war, iiberlebe, von dem letzten
'\:'“Ir ”, aber tiberdauert werde, so dass die Zuversicht des Sterbenden

i auf die Fortdauer der Seele nicht gerechtfertigt sei (c. 35 —37).

ot IR

Gegeniiber dem peinlichen Eindruck, den diese stérenden

e’ Einwendungen bei den Anwesenden hervorgerufen, warnt Sokra-

tes, man solle sich durch solche Stimmung nicht von der Erwii-




I~
-1
Q0

Pripon.

oung und Erorterung von Griinden abwenden lassen; diese
Misologie , wie die griechische Sprache eine derartige Gesinnung
kurz zu bezeichnen vermag, habe wie die Misanthropie in den
erfahrenen Enttiuschungen nach leichtsinnig gewithrtem Vertrauen
ihren Anlage. TIn den noch gebliebenen Zweifeln liege vielmehr
der Antrieb zu gesteigertem Eifer der Forschung (c. 37 —40].
KEhe nun Sokrates auf Widerlegung der vorgetragenen Einwen-
dungen cingeht, lisst er von den Gegnern anerkennen, welche
von den bisher vorgebrachten Siitzen in einer durch jene Zweifel
nicht beeintriichtigten Geltung bestehen. Als unerschiittert be-
stehend wird von beiden die Lehre anerkannt, dass das Lernen
Erinnerung sei, dass also die menschliche Seele ein Leben der
Erkenntnis vor dem irdischen Leben gefithrt habe; dieser Satz
habe gleiche Giltigkeit mit der ewigen Wesenheit des Seienden
selbst. Unvereinbar aber mit diesem Satze ist die von Simmias
vertretene Ansicht, dass die Seele Harmonie des Korpers sei;
denn Harmonie geht aus den Theilen hervor, deren Harmonie
sie ist, withrend die Seele der Existenz des Leibes, mit dem sie
verbunden ist, vorausgeht. Uberdies hebt diese Ansicht iiber
das Wesen der Seele als der Harmonie des Leibes die ethischen
Grundgedanken auf; denn da Tugend anerkanntermalsen in eimer
Harmonie der Seele besteht, so wiirde man durch die von Sim-
mias gebilligte Ansicht zu dem widersinnigen Gedanken einer
Harmonie der Harmonie gelangen; ferner eine Herrschaft der
Seele iiber den Leib wire nicht moglich, da die Harmonie nicht
in Gegensatz zu den Gliedern treten kann, deren Harmonie sie
ist (c. 41 —43). — Die Einwendung des Kebes, dass nicht die
lange Dauer des Lebens der Seele, sondern ihre Ewigkeit, ihre
absolute Freiheit von Entstehen und Vergehen zu erweisen sei,
filhre, sagt Sokrates, in die schwierige Frage iiber die Ursache
des Entstehens und Vergehens iiberhaupt. Hiervon mimnt der
Platonische Sokrates Anlass, seinen eignen Entwicklungsgang
diesem Probleme gegeniiber darzulegen. Unbefriedigt von den
Antworten, welche hierauf die ionische Naturphilosophie gegeben,
und eben so von der mangelhaften Weise, in welcher Anaxagoras
seinen erhabnen Grundgedanken einer intelligenten Ursiichlichkeit
verwerthet, sei er gedringt worden zu der Forschung in den

Begriffen. Wenn nun sein Gegner ihm noch darin beistimme,




Prinox. 279
N5 diess - - e 3 Qe
. in den Ideen das an sich und unverinderlich Seiende anzuer-
LTI ) - F ; :
g | kennen ., so hoffe Sokrates ithm daraus die Unsterblichkeit der

],: Wy | Seele in unbedingtem Sinne zu erweisen (c. 44 —48). Dies ge-
l_rf;""'“ ‘ schieht folgendermalsen.

" Velmely Die Theilnahme an einer bestimmten Idee macht jedes ein-
- =40, zelue Ding zu dem, was es ist. Keine Idee kann die ihr ent-
Hinwen. gegengesetzte aufnehmen (der logische Grundsatz des Wider-

welche spruchs in dem durch die Ideenlehre bedingten ontologischen

e Lweife]

Ausdruck). Dies gilt nicht nur von den Ideen selbst, sondern

ittert be. auch von solchen Einzeldingen, in deren Wesen mnothwendig
tas Lempy das eine Glied eines Gegensatzes liegt; diese sind hiernach
Leben do; | dem andern Gliede des Gegensatzes unzugiinglich (der logische
dieser 84 | Grundsatz des mittelbaren Widerspruchs, ebenfalls in dem on-
s Seiendey tologischen Sinn der Ideenlehre). Die Seele ist nothwendig
n Simmiss verbunden mit der Idee des Lebens; sie schliefst also die dieser
L wl entgegengesetzte, den Tod, aus, d. h. sie ist unsterblich, und
Harmonie da es eine andere Vernichtung des Lebens nicht gibt, als durch
it dem de den Tod, so ist die Seele der Moglichkeit des Unterganges ent-
\nsicht Ther hoben [(e. 49 — 56).
ethischen Steht dies aber fest, dass die Seele unsterblich ist, so be-
etk darf sie der PHlege nicht nur fiir dieses irdische Leben, sondern
”,\i!i. fur die gesammte l’]\\'i{!lcl‘iii denn verschieden nach der Verselhie-
] denheit der erworbenen Bildung ist der zukunftige Zustand der

Seele nach dem Tode, Eine Vorstellung solcher Verschiedenheit,

1o der Seligkeit der reinen Seelen, der strafenden oder lduternden

Qual der Ruchlosen, gibt der Platonische Sokrates in einem
Mythos, dessen speciellen Imhalt wir um so ruhiger iibergehen

diirfen, da Sokrates selbst demselben die sichre Giltigkeit ab-

’ spricht und nur versichert, dass so oder dem ihnlich der Zustand
: der Seelen nach dem Tode sein werde, p. 114 D (¢. 57 —63).
Der Schluss des Dialogs gibt die Erzihlung tiber Sokrates’
letzte Lebensaugenblicke in jener erhabenen Einfachheit, welche
die gerechte Bewundrung aller Zeiten gefunden hat (c. 64 —66).
Fiir den jetzt verfolgten Zweck geniigt die Vergegenwiirtigung
des eigentlich lehrhaften Theiles des Dialogs, um darauf eme

Beantwortung der bezeichneten Fragen zu begriinden.




280 PrADoN.

Es ist Schleiermachers hoch anzuschlagendes Verdienst
um das Verstindnis des Phéidon, dass er zuerst, gegeniiber der
ausschliefslichen Beachtung der Beweise fiir die Unsterblichkeit
der Seele, dem Abschnitte iiber das Sterbenwollen des Weisen
und den damit vergleichbaren weiteren ethischen Betrachtungen
das gleiche Gewicht fiir das Ganze des Dialogs vindicirt hat.
Aber diese in Schleiermacherscher Kiirze angedeutete Bemerkung
erhilt eine wesentlich verschiedene Wendung, wenn die ethi-
schen Betrachtungen zu einer Ergiinzung der an sich vermeint-
lich unzureichenden theoretischen Beweise gemacht, oder speciell
das Sterbenwollen des Weisen als ein Beweis fiir die Unsterb-
lichkeit der Seele gerechnet wird. Das erstere spricht Stein-
hart hiufig im Verlauf seiner umfassenden Einleitung aus, am
bestimmtesten wohl in folgenden Worten: In der Einfiigung der
ethisch-religiésen Betrachtungen erkennt man die Absicht, zu
zeigen, ,dass die Beweise, welche die Philosophie fiir diesen
Glauben (den an die Unsterblichkeit der Seele] aufstellen kann,
fiir sich allein nicht ausreichen, sondern zu ihrer Erxgiinzung
einer festern Begriindung durch die Ethik bediirfen, da diese
allein jene feste und freudige Uberzeugung begriinden kann® ete. 1)
Die andere Ansicht finden wir am priicisesten von Zeller be-
zeichnet: ,Die Beweise fiir die Unsterblichkeit, welche der Phii-
don auffiihyt, sind ihrem eigentlichen Gehalte nach nicht eine
Mehrheit verschiedener Beweise, sondern nur ein Beweis, der
in verschiedenen Stadien, im Fortschritte vom unmittelbaren und
blofs analogischen zum begrifflichen und vermittelten Wissen
entwickelt wird. Dass die Seele ihrer Natur nach unsterblich
sei, dies wird zuerst 63 E— 69 E unmittelbar am Thun und
Bewusstsein des Subjectes nachgewiesen, indem gezeigt wird,
dass alles philosophische Leben und Denken von der Voraus-
setzung ausgehe, erst durch den Tod komme die Seele zu ihrer
Wahrheit; dasselbe wird sodann zweitens indirect aus der Art
dargethan, wie sich die Seele im Verhiltniss zur Welt dar-
stellt* ete.?) Man mag in diesen Worten Zellers auf die beab-

1) Steinhart, Finleitungen zu der Millerschen Ubersetzung des Platon 1V,
S. 414, vgl. S. 389, 393. 418, 419. 420. 434. 436. 442, 456.

2 Zeller, Die Philosophie der Griechen 2. Aufl, II, 1. 8. 531, 2 (im Aus-
drucke etwas modificirt, unter ausdriicklicher Festhaltung des Wesens der

20




'."f*iis-hq

liher (o

bli hkei

* Weisey

Chtugey
1EUHE gy,
¢ "'-“il}\l.llu_:
die. et
Vermeint.
T Speciel]
; ‘II‘ti'i‘Ij.
b Dtejy-
£ Bus, am
flgung der

o M

SUr '.H'_ Sl

a1l L.:II!i.
Erginzmyg
da diese
Rann® efc.!
feller b
Phi-

W pssem o

[ hiun

=

PuApon. 281

sichtigte Unterscheidung des unmittelbaren Nachweisens und des
indirecten Darthuns einen noch so grofsen Nachdruek legen:
jedenfalls wird dadurch, dass jener Abschnitt iiber das Sterben-
wollen des Weisen iiberhaupt den Beweisen fiir die Unsterblich-
keit der Seele in irgend einer Weise eingerechmet ist, der deut-
lichen Darstellung Platons Gewalt gethan. Das von Sokrates
ausgesprochene Streben des Weisen, sich iiber die beengenden
Schranken der Verbindung mit dem Leibe zu erheben, hat die
Uberzeugung von der Ewigkeit und Selbstiindigkeit der Seele
zu seiner Yoraussetzung; der Platonische Sokrates ist aber weit
davon entfernt, die Thatsache der Voraussetzung?) fiir einen
Beweis oder eine unmittelbare Nachweisung des Vorausgesetzten
anzusehen , sondern erkennt ausdriicklich die Verpflichtung zu
ithrer Begriindung durch einen Beweis an. TUnd eben so wenig
darf man, wie Steinhart thut, diesen den Beweisen voraus-
gehenden Abschnitt zusammen mit den’den Beweisen eingefiigten
und ihnen angeschlossenen ethischen Betrachtungen als Ergiin-
zung der an sich fiir unzureichend befundenen Beweise betrach-
ten. Denn fassen wir den Inhalt jener ethischen Betrachtungen
in kiirzeste Formeln , so besagt die erste: das Streben des Weisen
geht auf Erhebung der Seele iiber ihre Verbindung mit dem
Leibe; die zweite: da die Seele die Nachwirkung des irdischen
Lebens bewahrt, so wird nur die Seele dessen , der schon im
irdischen Leben ausschliefslich der Erkenntnis des Ewigen hin-
gegeben war, durch den Tod zu vélliger Reinheit und Freiheit
erhoben; die dritte: da die Seele unsterblich ist, so bedarf sie
der sittlichen Pflege, denn verschieden je nach der verschiedenen
ihr gewordenen Bildung ist ihr Geschick nach dem Tode. Jede
dieser Betrachtungen setzt hiernach die Unsterblichkeit der Seele
als etwas feststehendes voraus, und es wird daher passend die
eine zum Anlasse der Beweisfithrungen gemacht, und die andern

Sache in der 3. Aufl. 8. 697f). Ahnlich I“flu'r\\'(‘;__-;, Geschichte der Philoso-
phie I. S, 112.

Hiermit scheint die Darstellung Schweglers tibereinzustimmen, Ge-
schichte der griechischen Philosophie §. 143 wlem Erweise der Unsterblich-
keit der Seele hat Plato seinen Phidon gewidmet. Die Unsterblichkeit wird
hier zuerst dargestellt als ethisches, praktisches Postulat. ... Die eigent-
lichen, speculativen Beweise sind folgende vier.*




282 PHADON.

schliefsen sich als moralische Folgerungen an die theoretischen
Beweise in demselben Sinne an, in welchem es im Menon (81 B
heifst: die tiefsinnigsten Dichter behaupteten, die Seele sel un-
sterblich; man miisse also deshalb sein Leben in moglichster
Reinheit und Heiligkeit fithren. Diese Beziehungen der ethi-
schen zu den theoretischen Abschnitten sind von Platon selbst
<o unzweideutig bezeichnet, dass es schlechthin unzuldssig ist,
aus Veranlassungen der Beweise und an dieselben angeschlosse-
nen Folgerungen Erginzungen derselben zu machen. Es mag
sehr wohl sein, dass ein Leser oder Erklirer Platons die mit
der Unsterblichkeitsiiberzeugung in Verbindung gebrachten ethi-
schen Gedanken Platons sich vollstindiger anzueignen vermag,
als dessen theoretische Beweise fiir die Unsterblichkeit der Seele,
und dass sie insofern fiir ihn Ergéinzungen der ihm nicht genii-
genden Beweise werden; aber nicht darum handelt es sich, son-
dern wie Platon selbst die Giltigkeit seiner Beweise ansieht. Und
da fehlt nicht nur die leiseste Andeutung, dass Platon zu voller
Geltung der Beweise noch etwas vermisse, sondern entschiedener,
als wir bei Platon gewohnt sind, wird die Zuversicht in die
unbedingte Giltigkeit der Beweise ausgesprochen. Diese Sicher-
heit Platons begreift sich auch vollstindig, sobald wir die
Grundlagen der Platonischen Philosophie als anerkannt voraus-
sefzen; nur missen wir die Beweise anders zihlen und gegen
einander abgrenzen, als gewohnlich geschieht. Aus diesem Ver-
suche. die von Platon selbst beabsichtigte gegenseitige Ab-
grenzung der Beweise aufzufinden, wird von selbst noch wei-
teres Licht auf das Verhiltnis der ethischen Betrachtungen zu
ihnen fallen.

Man zihlt, wenn wir die bedeutendsten Erklirer in Betracht
ziehen und sowohl von der Einreihung der ethischen Betrach-
tungen in die Beweise als von anderweiten Combinationen der
Beweise absehen, vier Beweise ! fiir die Unsterblichkeit der

4 So Steinhart 1V, 414, Susemibl 1, 427 ff., Schwegler, Geschichte der
griech. Philosophie 8. 143, u. a. m. Uberweg betrachtet, was sich schwer-
lich rechtfertigen lisst, die Widerlegung des Simmias als einen selbstindigen
Beweis und zihlt so deren finf. Zeller I, 1. 8. 531, 2 zahlt, abgesehen
von der .unmittelbaren Nachweisung® der Unsterblichkeit der Seele, welche
in dem Sterbenwollen des Weisen enthalten sein soll, vier Beweise , stellt




1-[-}”,"

L1 (|

1 -

ll']_'

5oy

I ethi

L ‘| 1_\\1

S

1t

"lossp-

s Mag

die p

en n-l‘||'].

vermag,

er .‘il'f'lr- 3

ch,

it geni-

it Und

m \"'“I'T

| '.rl].I'HI‘[’I

nt ill |Ill1i'

se Micher-

WII ﬁil'

16201

atm Vet

B
t.i

Al
w "'.‘I_

L

tracht
.Il-
il

M der

Puinon. 283

12 Seele; wir kinnen sie nach der vorher gegebenen Inhaltsiiber-
sicht kurz bezeichnen als den Beweis aus dem Naturgesetze des
Werdens aus Entgegengesetztem, den Beweis aus der AVAPYT LS
im Platonischien Sinne, den Beweis aus der Wesensgleichheit
der Seele mit den Objecten ihrer Erkenntnis, endlich den Be-
weis aus der Theilnahme der Seele an der Idee des Lebens.
Eine eigenthiimliche Bewandtnis hat es bei dieser Zithlung mi
der Beschaffenheit der beiden ersten Beweise und ihrem Ver-
hiiltnisse zu einander. Den zu beweisenden Satz hat der Pla-
tonische Sokrates bestimmt so formulirt (70 B): o¢ ot e 7

oy dmodavévrog Tob aviipwmon xal T Sdvapy Eyz zal gpovow,

dass die Seele nach dem Tode des Menschen noch ist und eine
gewisse Kraft und Einsicht besitzt. Der Beweis nun, der als
erster gezihlt wird, zeigt, jenes Naturgesetz iiber die zwiefache

Bewegung des Werdens zwischen Entgegengesetztem als allge-

mein giltig vorausgesetzt, doch nur, dass der Tod fiir die Seele

nicht eine absolute Negation, ein Nichts, sondern ein dem Leben
contriver Zustand ist; aber iiber die Natur dieses Zustandes
gibt dieser Beweis nichts und kann nichts geben, da die Eigen-
thiimlichkeit des Seelenwesens micht in Betracht gezogen ist.

So beschriinkt sich denn auch die Folgerung darauf: zistv dpo of

guyat nuov & gdov (71 B), oder dvayraiov thc tév taivewrow

doyde cval mov (72 A), ohne iiber die behauptete Sdvepes ol

'Is;ﬂ:‘rrp'.; etwas hinzuzusetzen. Die Zusammenfassung am Schlusse

des Beweises fiigt allerdings noch etwas hinzu: es ist gewisslich

0, ‘heilst es, und es liegt keine Tiuschung in dem Satze o

aTL TG OVTL avafooreotlar wal &x tév Telvedrov tode Lawrac

T0
T L : y
(LyveouaL %ot Tog - PEY 7

slvar, Talg 08 xowaic xaxtov, p. 72 D.

Aber was hier zu der einfachen Recapitulation der Folgerung,

TV TEVamTmY doyos elvar, xal Tate
i - =
ayoidoic apsLyoy

dass es ein Wiederaufleben von dem Tode gebe und dass die
Seelen der Verstorbenen seien, noch hinzugesetat wird, ist merk-
wiirdig genug; weder ergibt es sich niimlich aus dem Beweise,
noch enthilt es unmittelbar dasjenige, was zur vollstindigen Iden-
tification der so gewonnenen Folgerung mit der Thesis noch er—

aber mit Recht die drei ersteren derselben zusammengefasst dem vierten
gegeniiber,




284 PrHADON.

forderlich war, Die naheliegende Bemerkung, dass fast diesel- 123

ben Worte frither 63 C vorkommen, wo Sokrates seine Todes-

zuversicht ausspricht, erklirt nichts, da picht der Inhalt der ;
Worte an sich, sondern ihr Zusammenhang die Schwierigkeit

macht. Ein irgend vergleichbares Beispiel von Mangel an Ge-
dankenzusammenhang vermag ich aus dem ganzen Dialoge nicht

beizubringen; die dafiir gegebenen Erklirungen iiberdecken die

. ich muss daher der

Schwierigkeit, statt sie losen zu konnen?);
Ansicht derjenigen Herausgeber (vgl. Stallbaum zu d. St.) bei- |
stimmen, welche diesen Satz, der mir auch sprachlich nicht un-
bedenklich scheint®), einem mehr sittlich frommen als streng
aufmerksamen Platonischen Leser des Dialoges zuschreiben. —
Wie nun der sogenannte erste Beweis in seinem Krgebnis, ver-
glichen mit der bestimmt aufgestellten Thesis, sich als man-
gelbaft zeigt, so gilt das gleiche von dem zweiten in Betreff I
der Beweisfilhrung selbst. An den recapitulirenden Abschluss
des ersten Beweises kniipft der Mitunterredner Kebes aus eig-
nem Antrieb die Bemerkung an, dass auch aus dem von Sokra-
tes — dem Platonischen niimlich — oft wiederholten Satze, alles
Lernen sei nur ein Wiedererinnern an das einst Gewusste, die
Unsterblichkeit der Seele sich ergebe. Auf den Wunsch von |
Kebes' Freunde Simmias gibt Sokrates ausfithrlich die Begriin- |
dung des Satzes iiber das Lernen als Wiedererinnerung ; und |
nachdem dies geschehen, entgegnet Simmias unter des Kebes |
lebhafter Zustimmung, dass hierdurch zwar eine selbstindige
Existenz der Seele vor ihrer Verbindung mit dem Korper sicher -

5, Susemihl I. 8. 420: ,Ebenso ist auch die Schlussbemerkung, das Leben
der Besseren im Hades sei ein besseres (p. 72 €}, schon weil dies gar nicht
aus dem Beweise folgt, vielmehr von neuem der Ansatz zu einer Eschato-
logie, wie sie sich in den spiteren Mythen in ihren genaueren Einzelheiten
fortspinnt. Mehr in der Form als in der Sache unterscheiden sich hiervon
die Bemerkungen von Bischoff, Platons Phiadon 8. 72.
6 Ist es unbedenklich, zu sagen: tuic pdv dynduic duyals dpewdy com, A
taic B3 woale wddeov, in dem Sinne: der Zustand der guten Seelen ist ein
besserer, der der schlechten ein sehlechterer? Beachtenswerth ist gewiss, dass

diejenige Stelle, an welche die vorliegende so anklingt, dass sie den Ver-
dacht der Reminiscenz erweckt: ehe)

elpt elval 7o 70lg Te Trbot ol

T
i D e S i S sl 4 i
thomep & ol mahar hEyetar, wold dpevov Toig ayudels 7] Tols %anols P. 63 C,

von dem entsprechenden sprachlichen Anstolse frei ist.



Puinox. 285

1'!(':\'-]_ i . o i o ihrer Tre
Podss. gestellt, dass :tbt:l‘ fir die Exwt?‘%nz der h{j{-}le 11:!}".]1 ihrer Tr tl‘—
It der nung von dem I\urlwr‘(ler Beweis 11(1L1]1 '[:.ll.'hl‘.- gefiihrt :.:4(‘.1. J‘\.H('l—
rigke dings, sagt Sokrates, ist der Beweis gefithrt, wenn ihr diesen
1,-(.” Satz mit dem vorhin erwiesenen verbinden wollt, dass alles
vlih'].l.llll-! 121 Lebende aus Gestorbenem wi.rll.. Denn -\\r‘{,‘llll ili.(:‘ Seele schon
J vor dem leiblichen Leben existirt und sie aus nichts anderem
o i zum Leben iibergehen kann als aus dem Tode, so ist nothwen-
f.wr llijr dig, dass sie auch nach dem Tode existire, da sie ja wieder
'.: bei- ins Leben treten muss. Also dieser angebliche zweite Beweis
Ot wu- liisst eben das, um dessen Erweis es sich vor allem handelt, das
.q“'”r‘r Sein der Seele nach dem Tode, unbewiesen, er beruft sich da-
0en. — fiir, wozu nichts idhnliches in den iibrigen Beweisen sich findet,
!""' ver- auf das Ergebnis der vorhergehenden Beweisfithrung ; und diese
S - vorhergehende Beweisfilhrung hat eben nur zu einem Sein der
n Betref Seele nach dem Tode, nicht zu einem Sein mit Suvepie ral @po—
\bschluss viae gefithrt. Erst die Verbindung beider entspricht der zu
Aus gig- beweisenden Thesis. Ferner, nicht Sokrates, der seinen Todes-
1 Sokra- muth durch den Beweis der Unsterblichkeit zu rechtfertigen auf-
atze, alles gefordert ist und der dem entsprechend alle iibrigen Beweise
sste, (ie selbst erdffnet, sondern der Mitunterredner Kebes gibt den An-
inech von lass zu diesem angeblich zweiten Beweise, und dem Anlasse, so
Hegriin- weit Kebes ihn gibt, fehlt eben die Beweiskraft, sie tritt erst
ng; und ein durch die von Sokrates gegebene Berufung auf den fritheren
¢ Kebes Beweis. Unter diesen Umstinden wird es nicht willkiirliches
Ibstindioe Hineindeuten, sondern nur Folgsamkeit gegen Platons eigne

Andeutungen sein, wenn wir die angeblichen zwei ersten Be-
weise vielmehr als die integrirenden beiden Hilften eines ein-
zigen Beweises anerkennen, dessen zweite Hilfte nur Platon
nicht durch Sokrates selbst, sondern zumiichst durch eine Be-
merkung des Kebes einleitet. Dieser eine Beweis hat dann

einen vollkommen durchsichtigen Gang: aus dem allgemeinen
Naturgesetze des Werdens ergibt sich, dass der Zustand der
Seele nach dem leiblichen Leben demjenigen gleichartig ist,
der dem leiblichen Leben vorausgegangen ; in der Ideenlehre
. ist enthalten, dass der Zustand der Seele vor ihrer Verbindung
Yt mit dem Kérper ein Leben ist in der Anschauung, dem unmit-
telbaren Wissen des an sich Seienden; also ergibt sich das
gleiche fiir den Zustand der Seele nach dem Tode.




P

286 Puinox.

Jine gewisse Schwierigkeit in dem Verhiltnisse der angeb-
lichen beiden ersten Beweise ist mehreren von den Erklirern
des Phidon nicht entgangen; aber indem iiberhaupt iiber die
Frage, ob die einzelnen Beweise in Platons Sinne selbstiindige
Geltung haben, oder ob sie integrirende Theile eines grifsern,
erst in seiner Gesammtheit giltigen Beweisganges bilden, ecine
unbestimmte Mitte der Ansicht eingehalten wird, so kommt es
ither Ausdriicke, wie z. B. dass die beiden ersten Beweise ,gleich-

gsam“ 7 nur einen Beweis bilden, nicht hinaus, Ausdriicke, in -

denen ich nur die Anerkennung einer ungeldsten Schwierigkeit,
nicht deren Losung zu sehen vermag.

Diese Zusammenfassung der beiden ersten Beweise als inte-
grirender Theile eines einzigen Beweises ist nicht eine gleich-
giltige Anderung der Anzahl der Beweise, sondern hat bestimmte
Bedeutung fir die Einsicht in den Gang des ganzen Dialoges.
Fiirs erste ergibt sich daraus, dass kein Beweis fiir die Unsterb-
lichkeit der Seele von Platon anders unternommen wird, als auf
Gound der Ideenlehre; man darf sagen, dass die Lehre von der
Unsterblichkeit der Seele fiir Platon nur eine specielle Conse-
quenz der Ideenlehre ist. Der Satz in Schleiermachers Ein-
leitung zum Phiddon ,So ist denn die Ewigkeit der Seele die
Bedingung der Maiglichkeit alles wahren Erkennens, und wie-
derum die Wirklichkeit des Erkennens ist der Grund, aus wel-
chem am sichersten und leichtesten die Ewigkeit der Seele ein-
gesehen wird* driickt diesen Zusammenhang so biindig und
entschieden aus, dass durch ihn allein zur Einfithrung in das
Verstindnis des Phidon mehr gethan ist, als durch manche
umfangreiche Abhandlung. Die Erklirung Zellers (vgl. oben
S. 280), die im Phiidon dargelegten Beweise seien ihrem eigent-
lichen Gehalte nach nur ein Beweis, in verschiedenen Stadien
entwickelt®), kann ich nur in dieser wesentlichen Modification

7) Susemihl I, 8. 429. Ahnlich Bischoff, Platos Phadon S. 73. 95;
Zimmermann, die Unsterblichkeit der Seele in Platos Phido 8. 39, u. a. m.

8) In der 3. Aufl. IT, 1. 8. 697 f. bezeichnet Zeller diese fortschreitende
Entwicklung bei wesentlicher Gleichheit in folgender Weise: ,Die Ausfiih-
rungen des Phidon iiber die Unsterblichkeit bilden allerdings formell eine
Reihe verschiedener Beweise und Betrachtungen; untersucht man sie aber
genauer, so zeigt sich, dass sich durch sie alle Ein und derselbe Gedanke




Puinox. 287

Igely.

liirey, als zutreffend anerkennen, dass alle Beweise auf der gemein-
o die samen Grundlage der Ideenlehre aufgcfiih?t sind ; aber nur diese
indige Grundlage haben sie gemeinsam, ‘l‘lll u’bngcn mfld sie Ill(j‘]lt blofs
ui\l-r“n, eine Entwicklung Liﬂﬁﬁ&:lhell Beweises in verschiedenen Stadien,
Ty sondern wirklich \’nn.em_amder lIlIt-L‘I‘S[‘.h]l‘.lllJ}l uu‘d von selbstiin-
e diger Geltung, und dies in d.m‘ Art, dass die beiden dem nach-
ey driicklich hervorgehobenen Mittelpuncte und Ruhepuncte des Ge-

Wy spriches vorausgehenden gemeinsam einen andern Charakter ha-
ARG Iy . . . . % .
il ben, als der eine ihm nachfolgende. In jenen nimlich werden zur

rigkei, Grundlage der Ideenlehre Sitze hinzugenommen, welche von der
b vorsokratischen Naturphilosophie her wie zu einem Gemeingute
. ”_HIU' des philosophischen Bewusstseins geworden waren. Dass alles
gleic- Werden sich zwischen Gegensiitzen bewege und aus dem zwie-
“Slimmte

fachen, zwischen den beiden Entgegengesetzten moglichen Wege

hilooe . . » L y . -
aloges, der Kreislauf des Werdens hervorgehe, war eine besonders seit

Unsterh- 125 Herakleitos verbreitete t’berzeugung; verbunden mit den Grund-
als auf sitzen der Ideenlehre ergibt dieselbe den vorhin bezeichneten
von der ersten Beweis fiir die Unsterblichkeit der Seele, nach welchem
¢ Conse- die Vereinigung der Seele mit dem Korper und ihre getrennte
ers Bin- Existenz nur als zwei entgegengesetzte, die Ewigkeit des Wesens
Seele die der Seele nicht berithrende Zustiinde derselben erscheinen. Nicht
ind wie- minder ausgebreitete Geltung hatte in der vorsokratischen Phi-
s wel- losophie der Satz, den man als ersten Versuch einer Erkennt-
deele ein- nistheorie betrachten darf, dass Ahnliches nur yon Ahnlichem
adig und erkannt werde, dass das erkennende Subject und das erkannte
ng in s Object von gleichartigem Wesen seien. Nimmt man dazu den
manche Satz der Platonischen Ideenlehre, dass die menschliche Seele
ygl. oben befihigt ist, das Ewige und Unveriinderliche, das wahrhaft Seiende
m eigent: zu erkenmnen, so folgt daraus fiir sie selbst die gleiche Ewigkeit
ony Stadien des Wesens. Wenn in diesen beiden, der ersten Hilfte des
{odification Dialogs angehorigen Beweisen, die, bestimmt auseinander ge-
halten, nur durch die gemeinsame Voraussetzung der Ideenlehre
o zusammenhiingen, zu dieser selbst noch anderweit verbreitete

g 7

hindurchzieht, dass das Bewusstsein von dem idealen und deshalb iber Ent-
stehung und Untergang erhabenen Wesen der menschlichen Seele hier im

l‘th't,l:nng zu einer immer dentlicheren wissenschaftlichen Uberzeugung, in
bt seiner mit jedem neuen Schritt sich vertiefenden und befestigenden Begriin-
= dung dargestellt werden soll.“




288 Puipon.

Uberzeugungen als Priimissen hinzugenommen werden, so ruht
dagegen der in der zweiten Hiilfte des Dialogs gegebene Beweis
ausschliefslich auf logischen Consequenzen der Ideenlehre selbst;
denn dass aulserdem nach allgemeinem griechischem Sprach-
bewusstsein Seele und Leben einander in Bedeutung gleichgesetat
werden, das wird Platon schwerlich als eine besondre, erst noch
eines Beweises bediirftige Voraussetzung betrachtet haben. Dieser
dritte, wiederum nur in der gleichen Grundlage mit den beiden
ersten zusammenstimmende, iibrigens von ihnen verschiedene
Beweis wird von den beiden ersten durch eine lingere Erorterung
getrennt, in welcher der Platonische Sokrates erst die verbreitete
Ansicht widerlegt, dass die Seele eine Stimmung des Karpers
sei, dann seinen eignen philosophischen Bildungsgang erzihlt.
Man wird die Angemessenheit dieser Einfiigung nicht leicht ver-
kennen konnen. Ehe der Platonische Sokrates in seiner Beweis-
fiihrung die Anlehnungen an Siitze der ihm vorausgegangenen
Naturphilosophie aufgibt und sich ausschliefslich auf den Bereich
seiner eignen philosophischen Uberzeugungen beschriinkt, legt er
den Weg dar, auf welchem er zu der Einsicht gelangt ist, dass
in diesen #lteren Philosophemen eine Erkenntnis der Wahrheit
nicht enthalten sei’) ; und seine eigne ffhcrzeugung von der

Y Indem ich den fraglichen Abschnitt des Phidon als Darstellung des
philosophischen Entwicklungsganges des ,Platonischen Sokrates® bezeichne,
so spreche ich nicht mehr aus, als in den Worten unzweifelhaft enthalten ist.
Doch lisst sich die Frage nicht ablehnen, ob darin ein Gedankengang des
historischen Sokrates oder unter dessen Person der Gedankengang des Platon
dargelegt sei. Gegen die letatere, tbliche Auffassung spricht Zeller (2. Aufl.)
IT,1. 8.293, 1 Bedenken aus, und f'her\\'e;: sucht nachzuweisen, dass es unpas-
send sei, wenn Platon so den eignen Fntwicklungsgang als Sokratischen er-
zihlen lasse. Diese Beweisfithrung unterliegt insofern Zweifeln, als sie sich
leicht gegen die Stellung der Person des Sokrates in einem grofsen Theile
der Platonischen Dialoge kehren lisst. Zellers Bedenken scheinen mir mehr
gegen specielle Folgerungen, als gegen den Kern der Auffassung gerichtet
zu sein. Platon, so scheint mir, gibt nicht eine historische Erzihlung, weder
von seinem eignen noch von des Sokrates philosophischem Entwicklungs-
gange, sondern er legt in den Hauptumrissen die Griinde dar, welche von
der Naturphilosophie zu der Begriffsphilosophie fithren. Diese Griinde sind
im wesentlichen dem Platon mit Sokrates gemeinsam, und es ist dadurch
nach der Weise der Platonischen Darstellung vollkommen gerechtfertigt, dass
Sokrates sie als die seinigen darlegt. Indem aber als Ziel gerade derjenige

Wwum

fur
Ul

|1;"'!

prwi



i PrADON. 289

127 unbedingten Selbstindigkeit des Seelenwesens tritt noch dadurch
in helleres Licht, dass vorher die verbreitete, in theilweiser
Modification bei Aristoteles wiederkehrende Ansicht von der Seele
als der Stimmung, dem einheitlichen Lebensprincipe des Korpers,

beseitigt wird.
Der Auffassung, die im bisherigen zu begriinden versucht
wurde, dass die simmtlichen im Phidon enthaltenen Beweise

fiitr die Unsterblichkeit der menschlichen Seele die Ideenlehre

zur Grundlage haben, entspricht es vollkommen und kann ihr

Threitety insofern zur Bestitigung dienen, dass zu wiederholten malen

& Kirpers und an entscheidenden Stellen die Ideenlehre dargelegt oder
S ermihlt erwiihnt ist. In den Miftelpunct des ersten Beweises tritt die
8 Yeicht vor. Begriindung der Ideenlehre als einer zur Frklirung der That-
2ot Bovicie. sachen der Erkenntnis nothwendigen Voraussetzung. Als Sokra-

e tes auf die Widerlegung der verbreiteten Ansicht iiber die Seele

als Harmonie des Korpers einzugehen unternimmt, lisst er zu-

1 den llln'fn-in-lj';
K, Jegt e erst sich die Erklirung abgeben, dass iiber die Grundlage, die
aet it dase [deenlehre selbst, seine Gegner mit ithm einverstanden sind.

Und endlich die Erzihlung iiber den philosophischen Bildungs-

b
*

gang des Platonischen Sokrates, welche dem letzten Unsterblich-

keitsbeweise vorausgeht, fithrt zur ldeenlehre als ihrem Zielpuncte
und ist selbst nur als eine subjective Erklirung der Ideenlehre
g dis zu betrachten. Wiederholungen solcher Art wird man bei Platon

tiberhaupt und wird man insbesondere in einem so kunstvollen-

deten Dialoge, wie der Phiidon ist, als nicht zufiillig zu betrach-

PR ten berechtigt sein.

g dos Plator _
Aufl Wenn hiernach der Phiidon in allen seinen Beweisen fir
inpls- die Unsterblichkeit der Seele auf der Ideenlehre beruht und als

Punet erscheint, der die Platonische Lehre specifisch von der des Sokrates
unterscheidet, nimlich die Realitit der Ideen, wird dadurch die Auffassung
chtfertigt sein, dass in dem fraglichen Abschnitte eine subjective Be-
griindung der Platonischen Ideenlehre enthalten sei. — Ubrigens verdient

es wohl Beachtung, dass Aristoteles auf die an den fraglichen Abschnitt sich
u'nrnittt-l}_nm' anschlie(senden und sein Ergebnis zusammenfass enden Worte
em paar mal Bezug nimmt, und wihrend er das eine mal sie durch dorep
"_E‘.’ ) Dalboy .\_'t'a',tpsi?.rl-; citirt de gen. IT 9. 3350 10, sie die anderen male
‘;"‘fﬂl‘-h der Platonischen Philosophie zurechnet Metaph. A 9, 991 3. M 5.
0808 9,

Bonitz, Platonische Studien. 19




200 PrADON.

eine Darstellung der Ideenlehre selbst in der Richtung auf eine
besondere Frage, die iiber den Zustand der Seele nach dem Tode,
betrachtet werden darf, so wird man sich nicht wundern konnen,
mit den theoretischen Beweisfiihrungen ethische Betrachtungen
und Mahnungen verbunden zu finden; man wirde, mit Pla-
tonischer Weise einigermalfsen vertraut, dieselben vermissen,
wenn man sie nicht finde. Fiiv den Philosophen, der die Idee
des Guten als die Spitze und den Einheitspunct der gesammten
Ideenwelt betrachtet, und der durch das Wissen des Guten das
Wollen und Thun desselben als in unbedingter Nothwendigkeit
bestimmt erachtet, fiir Platon ist die Befihigung der mensch-
lichen Seele zu absoluter Erkenutnis zugleich ihre Bestimmung
su absoluter sittlicher Reinheit. Ilierin liegt, durch die ge-
sammte Platonische Philosophie bezeichnet, der Einheitspunct der
ethischen Betrachtungen mit den theoretischen Beweisen, nicht in
der behaupteten Erginzung der angeblich an sich unzureichenden
theoretischen Beweise durch ethische Glaubenssitze, — eine An-
sicht, die iiberdies Wissen und Sittlichkeit in ein der Platoni-
schen Lehre direct widersprechendes Verhiltms stellt. Man
braucht nur an den Phidros und das Symposion zu denken, um
diese Untrennbarkeit von Wissen und Sittlichkeit als echt Pla-
tonische Uberzeugung sich zu vergegenwiirtigen. Im Phidros
wird die in einem vorweltlichen Sein der Seele zu theil gewordene
Anschauung der Ideen als die Voraussetzung wahrer Erkenntnis
ausgesprochen ; aber in der mythischen Darstellung dieser Voraus-
setzung ist die Befihigung der Seele zu unbedingtem Wissen
und ihre Bestimmung zu sittlicher Reinheit unmittelbar verbunden.
Und wenn 1m Symposion die Einbildung der Ideen in den Wechsel
der Sinnenwelt als die Aufgabe des Lebens des Weisen dargestells
wird, so ist dies eben so sehr eine .-\uf"'__;':llw des Erkennens wie des
sittlichen Handelns, und es lisst sich kaum bezeichnen, wo denn
die Grenze und Scheidung des theoretischen und ethischen Ele-
mentes sei. Ich muss es mir versagen, auf das seit Schleiermacher
von keinem Erklirer iibersehene, aber schwerlich in seiner Be-
deutung vollstindig erschépfte Verhiltnis dieser drei Dialoge des
weiteren einzugehen; nur eine Bemerkung, zu welcher diese
Vergleichung Anlass gibt, moge schliefslich Platz finden. FEs
wird nicht leicht jemand die erkenntnis-theoretischen Siitze

e cn—— gm— ——

429

I
!
]
i




PuinoxN. 291
g ayf o

m Tog Platons, welche der Phiidros und das Symposion enthiilt — Nitze,
ki, in welchen die ersten Anfinge logischer und psychologischer
Forschung in eine iibereilte Verbindung gebracht sind — unver-

.|j:l.I indert und in ihrem wirklich Platonischen Sinne sich als Uber-
\”:!“ geugung anzueignen vermogen. Der Phiidon steht mit diesen
..III beiden Dialogen auf vollkommen gleicher Linie. Die Frage iiber

> 'r-llr-.- alleemeine Giltigkeit der Platonischen Beweise fiir die Unsterb-
o lichkeit der Seele, das heifst, die Frage, ob die auf der eigent
o lichsten Grundlage der Platonischen Philosophie aufgefiithrten
Beweise auch abgesehen von derselben, Geltung haben, diese

; Frage sollte billigerweise nicht gestellt und es sollte ihr nicht
stillschweigend ein Einfluss auf die Erklirung des Phiidon ge-
stattet werden. Es kann sein, dass durch Beseitigung dieses
Gesichtspunctes manches persinlich subjective Interesse am

Platonischen Phiidon geschwiicht wiirde; aber gewiss wiirde

durch Beschrinkung auf die Untersuchung, ob aus den Plato

£ An- nischen Principien die gezogenen Folgerungen sich wirklich

ergeben, die Auffassung des Phiidon an objectiver Sicherheit

gewinnen.




	Seite 273
	Seite 274
	Seite 275
	Seite 276
	Seite 277
	Seite 278
	Seite 279
	Seite 280
	Seite 281
	Seite 282
	Seite 283
	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286
	Seite 287
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291

