
Universitätsbibliothek Wuppertal

Platonische Studien

Bonitz, Hermann

Berlin, 1875

Zur Erklärung des Dialogs Phädros

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-5229


ZUR ERKLÄRUNG DES DIALOGS
PHÄDROS.

Der Platonische Dialog Phädros ist seit mehreren Jahrzehnten 3·)
in noch höherem Mafse , als die meisten anderen Werke dieses
Philosophen, zum Gegenstände gelehrter Forschung gemacht
worden. Schleiermacher hatte in seiner genialen Keproduction
der Platonischen Werke den Phädros als die früheste Schrift
Platons bezeichnet und in der Einleitung zu demselben die mit
seiner gesammten Auffassung der literarischen Thätigkeit Platons
eng zusammenhängendenGründe entwickelt, welche ihn zu dieser
Ueberzeugung bestimmten. Der hierdurch angeregten Frage
nach der Zeitfolge der Platonischen Dialoge wendete sich die
Forschung der nächsten Zeit mit solcher Vorliebe zu , dass es
scheinen musste , die Lösung dieses von den mannigfachsten
Combinationen bedingten literarhistorischen Problems sei wich¬
tiger , als das Verständnis jedes einzelnen Dialoges und das
Eindringen in seinen eigenthümlichen Gehalt und einheitlichen
Zweck . Der Phädros insbesondere wurde der Angelpunct dieser
Untersuchungen über die Zeitfolge der Dialoge : ob derselbe in
den Anfang von Platons literarischer Thätigkeit oder vielmehr
auf ihren Höhepunct zu setzen sei , wurde zu dem Ausdrucke
principieller Verschiedenheiten in der Auffassung Platons . Aber
unter diesen Bemühungen, dem Dialoge im Ganzen oder in
seinen Einzelheiten Gründe für die eine oder die andere Zeit-

*) Festschrift zur dritten Säcularfeier des Berlinischen (Gymnasiums zum grauen Kloster .
8 . 3 — 20 .



Phädkos . 253

bestimmung abzugewinnen, hat das Verständnis des Dialoges
selbst wenig gewonnen. Man braucht nur die theils künstlich
gewundenen, theils unbestimmt allgemeinen Auslassungen über
den Pliädros in namhaften und verdienstlichen neueren Werken
über Platon j mit den scharfen und klaren BemerkungenSchleier -
machers zu vergleichen , der gerade bei diesem Dialoge ein¬
gehender über dessen einheitliche Tendenz handelt, um zu sehen ,

4 dass der ausgesprochene Vorwurf begründet ist . Es wird hierdurch
als gerechtfertigt erscheinen, wenn ich versuche , diese eigentliche
und unmittelbarste Aufgabe der Erklärung des Dialogs , die Frage
nämlich über seine Absicht und einheitliche Tendenz, von neuem
zu behandeln, ohne dabei jene Gegensätze in den Überzeugungen
der Forscher über die Zeit der Abfassung zu berücksichtigen;
die Beantwortung dieser Frage wird dann von selbst den Anlass
geben , auf die gesammte literarische Thätigkeit Platons den Um¬
blick zu erweitern. Wenn ich zu Vereinfachung der Darstellungnur Schleiermachers Erklärung des Pliädros namentlich erwähne ,
so darf ich doch versichern , dass ich die andern , mir bekannt
gewordenen Erklärungen 2

) gewissenhaft in Erwägung gezogenhabe . — Die Grundlage für die Entwicklung der einheitlichen
Absicht des Dialogs kann nur in einer genauen , von willkürlichen
Zuthaten freien Analyse des Werkes gefunden werden ; es wird
jedoch für den vorliegenden Zweck genügen, den Gedankengang
des Dialogs in seinen Umrissen zu bezeichnen. Dies soll zu¬
nächst in gedrängtester Kürze geschehen .

Der athenische Jüngling Phädros hat den gröfsten Theil des
Vormittags in gespannter Aufmerksamkeit in der rhetorischen
Schule des Lysias zugebracht ; aus ihr heraustretend um zur Er¬
holung sich etwas zu ergehen, trifft er mit Sokrates zusammen .

*) Vgl . Hermann , Gesch. der PL Phil . S. 514 f. , Steinhart IV . S. 21 ,Susemihl I . S . 275 . Man findet die verschiedenen Erklärungen der Forscher
nach Schleiermacher übersichtlich zusammengestellt in der unter Anm . 2
erwähnten Schrift von Volquardsen S . 303 ff.

2) Aufser den Schriften von K . F . Hermann , Steinhart , Susemihl er¬
wähne ich insbesondere : Krische , Über Platons Phädros . 1847, Vol -
quard,sen , Platons Phädros , erste Schrift Platons . 1862, v . Stein , Ge¬
schichte des Platonismus . Thl . I . S . 92— 120 , Ribbing , Genetische Dar¬
stellung der Platonischen Ideenlehre . Thl . II . S . 191 —220.



254 PhXdros .

Noch erfüllt von Bewunderung des Musterbeispiels einer Rede,
welches Lysias so eben seinen Schülern vorgetragen und mit-

getheilt hat , ist Phädros gern bereit dasselbe dem Sokrates vor¬
zulesen . Man wählt zum Zusammensitzen einen schattigen
Rasenplatz unter einer Platane in der Nähe der Stadt (cap . 1 — 5 .

p . 227 A — 230 E ) . Als sie dort angelangt sind , liest zunächst
Phädros die Rede des Lysias vor . Der Redekünstler hatte sich
dazu ein paradoxes Thema gewählt. Denn die Rede ist an einen
schönen Knaben gerichtet und soll ihn bestimmen , in seinen

Gunstbezeigungen den verständigen leidenschaftslosen Verehrer
dem leidenschaftlichliebenden vorzuziehen . In einzelnen, kurzen,
ohne erkennbare Ordnung aneinander gereihten Abschnitten
werden die Übel der leidenschaftlichen Liebe und der Vortheil
der nüchternen Verständigkeit mehr aufgezählt3

) als zusammen -

3) Dass hiermit die Lysianische Rede richtig charakterisirt ist , ergibt sich
leicht aus einem Überblick der einzelnen zur Sprache gebrachten Puncte ,
unter denen fast jeder folgende von dem vorhergehenden durch kenntliche
Marksteine bestimmter , wiederkehrender Partikeln getrennt ist . Es sind dies

folgende Abschnitte. 1 . Die Liebenden empfinden nach dem Ende ihrer
Leidenschaft Reue über die aufgewendeten Geschenke. 2 . (ετι δε ) Die Lie¬
benden rechnen ihre Kosten und Mühen an . 3 . (Ire δέ) Dass die Liebendei:
besonders freundschaftlich gesinnt seien , ist nicht wahr ; spätere Liebe zu
einem andern hebt diese Freundschaft auf. 4 . (zat rot ) Die Liebenden be¬
finden sich in einem krankhaften Zustande . 5 . (za! ρέν δή ) Unter den
Liebenden ist keine grofse Auswahl. 6 . (τοίνον) Die Unvorsichtigkeit der
Liebenden zieht den Geliebten Schmach zu . 7 . (In ) Bei Liebenden merkt
man die Absicht ihres Zusammenseins. 8 . (ζα ! ρέν δή ) Liebende schneiden
den Geliebten jeden sonstigen Umgang ab . 9 . (καί ρέν δή ) Liebende ver¬
folgen ihr sinnliches Begehren ohne vorausgehende Kenntnis des Charakters
der Geliebten. 10 . (ζαι ρέν δή ) Der Umgang mit dem Nicht-Liebenden
bessert . 11 . Recapitulation . 12 . (εί δ’

άρα) Widerlegung der angeblich kurzen
Dauer des Verhältnisses zu Nicht-Liebenden durch das Beispiel der Ver¬
wandtenliebe . 13 . (In δέ) Nicht den am dringendsten Bittenden ist zu will¬
fahren , sondern dem Würdigsten — ausgeführt in rhetorischen Antithesen .
14 . (τΰίν τε εϊρηρένων ζα !) Dem Nicht-Liebenden macht niemand Vorwürfe.
15 . Nicht allen Nicht -Liebenden soll der Knabe willfahren, sondern nur dem
Sprecher. — Wenn in dieser Übersicht auch jeder der einzelnen Abschnitte
nur nach seinem Hauptgesichtspuncte kurz bezeichnet ist , so zeigt sich doch
schon hierin die Berechtigung von Sokrates’ treffender Kritik . — Die Frage
über den Verfasser der Rede scheint mir durch L . Schmidts Abhandlung
(Verhandlungen der Philologen-Versammlung in Wien . 1858 . ) endgiltig er¬
ledigt zu sein .



!

Phäüros . 255

5 hängend entwickelt (cap . 6 ■— 9 . p . 231 A — - 234 C ) . Sokrates ,der ausdrücklich erklärt , nur auf die künstlerische Seite der
Rede geachtet zu haben, verhehlt nicht, dass er in die Bewun¬
derung des Phädros nicht einstimmen könne , und fügt sogarhinzu , dass er sich getraue , ohne im Inhalte wesentlich anderes
leisten zu können , doch dasselbe besser zu sagen als Lysias .
Den Bitten des Phädros nachgehend stellt er seinen extemporirten
Versuch der überlegten Schularbeit des Lysias gegenüber (cap . 10
— 13 . p . 234 D — 237 A) . Ein leidenschaftlich Liebender — so
inoditicirt Sokrates das paradoxe Thema — gibt sich den Schein
nüchterner Verständigkeit und sucht die Gunst des geliebtenKnaben dadurch zu gewinnen, dass er ihm den Vorzug der
verständigen Geneigtheit vor der Liebesleidenschaft erweist . Die
Liebesleidenschaft sei ein vernunftloses Begehren ; aus diesem
ihrem Wesen ergebe sich für den Geliebten während des Be¬
stehens der ihm gewidmeten Leidenschaft Nachtheil an Seele,Leib und Vermögen und Widerwärtiges mancherlei Art , und
ähnliche Folgen träten nach dem Erlöschen der Leidenschaft ein .
Dies alles wird in vollkommen durchsichtiger Ordnung und in
schlichter Sprache dargelegt (cap . 13 — 18 . p . 237 A — 241 D ) . —
Als nach Beendigung des Vortrages die beiden Unterredner zur
Stadt zurückkehren wollen , fühlt Sokrates durch die göttliche

<) Stimme in seinem Innern sich zurückgehalten ; er habe in seiner
Rede die erhabene Gottheit des Eros geschmäht und Worte ge¬
sprochen , die man nur ungebildeten Menschen Zutrauen dürfe .
Er wage es daher nicht den Ort zu verlassen, ehe er durch einen
Widerruf den verdienten Zorn der Gottheit abzuwenden versucht
habe ; diesen Widerruf trägt er unverhüllten Antlitzes vor , wäh¬
rend er bei der vorhergehenden Rede es verhüllt hatte (cap . 19
—21 . p . 241 D — 243 E ) . Die Vorwürfe, sagt Sokrates , welche
gegen die Liehe in der vorigen Rede gehäuft sind , würden be¬
gründet sein , wenn jedes Heraustreten ' aus dem Zustande ruhiger
Besonnenheit (μανία) verwerflich wäre . Dass es aber Arten der
Verzückung gibt , welche , wie die prophetische, die sühnende,
die dichterische , der Menschheit den gröfsten Segen bringen , und
dass zu diesen segensreichen auch die Liebesverziickung gehört,
wird ersichtlich , wenn man das Wesen der Seele , der göttlichen
und der menschlichen, in Betrachtung zieht . Nachdem das Wesen



256 PnÄnnos .

der Seele als Princip der Selbstbewegung definirt ist , wird die

Entwicklung der menschlichen Seele , sowohl vor ihrer Verbin¬

dung mit dem Leibe als nach ihrer Trennung von demselben in

einem schwungvollen, glänzend geschmückten Mythus dargelegt ;
es genügt für unsern Zweck , die Hauptpuncte daraus hervorzu¬
heben. Durch das für die menschliche Seele gewählte Bild —

nämlich eines Zweigespannes ungleichartiger Pferde und des

Wagenlenkers — wird schon in das ursprüngliche Wesen der
menschlichen Seele , vor ihrem Eintreten in den Körper , die

Verbindung eines höheren und eines niederen widerstrebenden
Elementes gelegt . Dieser Gegensatz macht sich geltend , indem
die menschlichen Seelen , sich anschliefsend je nach ihrem Cha¬
rakter an einen der Götter , in den überhimmlischen Kaum sich
zu erheben suchen , um das wahrhaft Seiende zu schauen; das
niedere Element ist ein Hindernis für diese Erhebung ; aber es
kommt doch keine Seele in menschliche Gestalt, die nicht irgend¬
wie zu dieser geistigen Anschauung gelangt wäre und das wahr¬
haft Seiende , der sinnlichen Wahrnehmung Unzugängliche, das
Gute an sich , das Schöne an sich geschaut hätte . Die Liebe
nun ist die durch den Anblick der sinnlichen Schönheit geweckte
Erinnerung an die himmlische Schönheit; in dem geliebten
Wesen sieht der Liebende die Gottheit , welcher er einst gefolgt
war . In der Liebesgemeinschaft sucht sich die Seele zu der

Seligkeit ihres vorweltlichen Zustandes zu erheben . In den Be¬

mühungen um das Gewinnen des Geliebten bekämpfen einander
der göttliche und der sinnliche Theil der Seele ; der verschiedene

Ausgang des Kampfes bestimmt die Abstufung in dem Werthc
und dem Adel der Liebe ; ihr höchstes Ziel ist ein Leben in

geistiger Gemeinschaft des Forschens und Erkennens (cap . 22— 7
38 . p . 244 A — 257 B) .

Mit dem Beifalle für diese Kede des Sokrates verbindet
Phädros sogleich den Ausdruck des Zweifels , ob Lysias derselben
würde gleichkommen können , sofern er überhaupt in einen
Wettstreit einzutreten sich entschliefse und nicht das Reden¬
schreiben aufgebe ; denn es sei ihm vor kurzem diese Beschäf¬

tigung zum Vorwurfe gemacht worden. Aber , entgegnet Sokra¬
tes , Reden halten oder schreiben ist nicht an sich tadelnswertli,
sondern nur dann , wenn es nicht in der richtigen Weise ge-



PhXdkos . 257
schiebt. Dadurch wird der Anlass gewonnen die Bedingungendarzulegen , unter denen eine Rede (dieses Wort im weitesten
Umfange seiner Bedeutung genommen ) schön und kunstgemäfsist 4) (cap . 39 — 41 . p . 257 C — 259 D) . Der Redner muss, auchwenn er nur durch den Schein der Wahrheit Überredung schaffenwill , Einsicht in das wahre Wesen des Gegenstandeshaben, vondem er redet . Bei Gegenständen, die eine verschiedene Auf¬
fassung zulassen , muss der Redner diejenige Begriffsbestimmungderselben zu Grunde legen , welche dem vorliegenden Zwecke
entspricht. Die Folge der einzelnen Theile darf nicht eine will¬kürliche sein, sondern muss gleiche Nothwendigkeithaben, wie die
Anordnung der Glieder eines lebendigen Leibes ; die Zusammen¬
fassung unter allgemeineGesichtspuucteund das Hinabsteigen zumEinzelnen muss durch die Natur der Begriffe bestimmt sein , alsoauf Dialektik beruhen . Endlich , da die Rede auf die Seele desHörers einwirken will , so ist aulser der Kenntnis der verschie¬denen Arten der Rede und ihrer Beherrschung Seelenkenntniserforderlich, um dem jedesmaligen Hörer die Rede anzupassen .Was ohne diese wissenschaftliche Grundlage, die freilich nie¬mand als blofses Mittel der Redekunst, sondern um ihres eignenWerthes willen anstreben wird und erreichen kann , sich fürRedekunst gibt, ist nur das Handwerkszeug der Rede, nicht ihreKunst . — Die gesainmte ausführliche Darlegung dieser Erforder¬

nisse ist so durchgeführt , dass darunter nicht blofs die geschrie¬bene Rede , sondern jede Gedankenmittheilung , mündlich oder
schriftlich , in ununterbrochenem Zusammenhänge oder in Ge¬
sprächsform , zum Zwecke des blofsen Überredens oder des Be-
lelirens , in ungebundener oder gebundener Form befasst erscheint
(cap . 42 — 58 . p . 259 E — 274 B ) . In der daran angeschlossenen,aber von dem vorhergehenden bestimmt unterschiedenen 5

) Ver-
8 gleichung des mündlichen Gespräches mit der schriftlichenDar¬

stellung wird für den Zweck des Belehrens im vollen Sinne des

4) p . 259 E δπη καλώς έχει λέγειν τε καί γράφειν καί δπη μή , σκεπτέον.vgl . ρ . 258 D οστις πώποτέ τι γέγραφεν ή γράψει, ε’ίτε πολιτικών αόγγραμμα είτειδιωτικόν , έν μέτρψ ώς ποιητής, ή άνευ μέτρου ώς ιδιώτης .5) ρ . 274 Β ούκοΰν τδ μέν τέχνης τε καί άτεχνίας λόγων πέρι ίκανώςέχέτω . — Το δ’
εδπρεπείας δή γραφής πέρι καί άπρεπείας , πή γινόμενόν καλώςαν έχοι καί δπη άπρεπώς , λοιπόν .

Bonitz , Platonische Studien . 17



258 PH APROS .

Wortes , d . h . der Erweckung und Befestigung der gleichartigen
Gedanken in einem andern , dem mündlichen Gespräche der

unbedingte Vorzug gegeben (cap . 59 — 61 . p . 274 B — 27 7 A) .

An die Zusammenfassung der gewonnenen Ergebnisse schliefst

sich ein freundschaftlicher, dem Phädros aufgetragener Grufs

des Sokrates an Lysias , durch welchen er diesen zu philoso¬

phischer Betreibung der Rhetorik auffordert , und als Gegenstück
dazu der Ausdruck hoher Erwartungen von dem noch jugend¬
lichen , von philosophischem Streben . erfüllten Redelehrer Iso-

krates . So schliefst der Dialog . Unter dankender Anrufung der

schützenden Gottheiten der sie umgebenden Natur verlassen die

Unterredner den lieblichen Ort , an dem sie ihre Gespräche ge¬
führt haben (cap . 62 — 64 . p . 277 A — 279 C ) .

Der Dialog Phädros scheidet sich in zwei durch Inhalt und
Eorm scharf von einander abgehobene Theile 6

) , die Liebesreden
der ersten Hälfte und das die zweite Hälfte einnehmende Ge¬

spräch über Rhetorik . Nicht leicht wird sich ein Leser des

Dialoges dem unwillkürlichen Eindrücke entziehen , dass die
zweite Sokratische Rede durch die ahnungsvolle Tiefe der Ge¬
danken und den Glanz der Sprache seine Aufmerksamkeit vor¬

zugsweise fesselt und ihn darin den eigentlichen Kern des Gan¬
zen erblicken lässt ; diesen Eindruck machte der Dialog offenbar
schon auf diejenigen gelehrten Leser Platons im Alterthum,
welche zu der von Platon selbst dem Dialoge gegebeiren Über¬
schrift „Phädros“ die Überschriften „von der Liebe, vom Schö¬
nen, von der Seele “ hinzufügten, welche Überschriftenja sichtlich
nur die zweite Sokratische Rede oder doch nur den ersten Theil
des Dialogs berücksichtigen. Schon der Hinweis auf die so eben

gegebene Skizze des Inhaltes reicht hin , eine solche Auffassung
* als unzulässig zurückzuweisen und um zu vergegenwärtigen, dass

vielmehr die Rhetorik und in weiterem Sinne die gesammte
Kunst der Gedankenmittheilung den einheitlichen Gesichtspunct
des Dialoges bildet . Mit einer durch die Ausführlichkeit

fi; Den Versuch einer andern Hauptgliederung , als in diesen Worten
bezeichnet, durch die Form des Dialogs augenscheinlich gegeben und daher
allgemein angenommen ist , hat B . Förster gemacht, Quaestio de Platonis
Phaedro . Berol. 1869 , ohne jedoch überzeugende Gründe beibringen zu
können .



PiiXmtos. 259
■"'hatVn

'

'ηύ -he ,ier
- 277 A .

r ^ »liefst i
‘" "t Urufe
" l'liiloso -
' •"•ii’Hsiiick
*' jugend-

l'-hrer Iso - ,
rufuny der
•rlmteii die j
‘l 'mrhe (je- [

i nUalt und
I .irbesreden
imemle Ge-

l .escr des
i , dass die
■ft* der Ge-
jimkeit vor -

|
ni des Gan-
il<« otfenbat >

Utertbum ,
Kcuen t ber-

vmn Schö-

ii ja sichtlich
ersten Ibeil

if die so eben

e Atiffk'·'1111"

artige *1·
<jfsaWmte

if»ichupunct

^ fuhrlkhheit ,

neuerer Arbeiten weder übertroffenen noch erreichbaren tlber-
9 zeugungskraft weist Schleiermacher in seiner Einleitung die Be¬

ziehungen aller Glieder der Composition auf diesen Zweck nach,
und macht es dadurch überflüssig den Beweis von neuem zu
unternehmen ; aber Schleiermacher gibt diese Nachweisung nur —
um sodann diese Auffassung als gleich unberechtigt wie die so
eben verworfene zu beseitigen . „Denn“ , sagt er , „wäre nur
diese Berichtigung des Begriffes der Rhetorik die Hauptidee des
Ganzen , so wäre doch Liebe und Schönheit , der Inhalt jener
Reden , für diesen Zweck ein rein zufälliges . “ So wird ihm
die Rhetorik selbst für diesen Dialog zu etwas blofs äufserem .
„Die Seele des Ganzen ist vielmehr “

, sagt Schleiermacher , „die
Kunst des freien Denkens und des bildenden Mittheilens . Der
ursprüngliche Gegenstand der Dialektik aber sind die Ideen ,
welche Platon daher auch liier mit aller Wärme der ersten Liebe
darstellt , und so ist die Philosophie selbst und ganz dasjenige ,
was Platon hier als das Höchste und als Grundlage alles Wür¬
digen und Schönen anpreist , für die er allgemeine Anerkennung
in diesem Besitze siegreich fordert. “

Man wird die Richtigkeit des zuletzt ausgesprochenen Satzes
Schleiermachers schwerlich anfechten können , aber bestreiten
muss man, dass dadurch gerade der Dialog Phädros charakterisirt
sei ; denn auf denselben Grundgedanken, nämlich die ausschliefs -
liche und unbedingte Würde der Philosophie zu erweisen und
anzupreisen, kommt , ohne die geringste Gewaltsamkeit der Deu¬
tung, noch eine ganze Reihe der gelesensten und bewundertsten
Platonischen Dialoge zurück. Im Dialoge „das Gastmahl“ die¬
nen alle Liebesreden der andern geistreichen Genossen des Mah¬
les nur zur Folie der Sokratischen, in welcher unter dem Namen
des Eros das Wesen der Philosophie gepriesen wird , und zu
welcher dann Alcibiades in seiner Lobrede auf Sokrates in So¬
krates’ Person das Ideal eines Philosophen als verwirklicht dar¬
stellt 7

) . Im Phädon werden die Beweise für die Ewigkeit der’
Seele nur Anlass und Grund zu der Nachweisung, dass aus-

,:,~ n Worten
rbrr. uud ^ '

.1*
j^ hrioge" 111

'
) Vgl. die lichtvolle Entwicklung der Absicht des Dialogs Symposion,

welche Zeller zu seiner Übersetzung dieses Gespräches (Marburg i857 ) in
der Erläuterung „zum Ganzen“

, besonders S . 82 f. gibt .

iI

17 *



260 Phädros .

schliefslich die Philosophie für das ewige Wesen der Seele sorgt.
Im Gorgias wird gezeigt , dass die Philosophie der einzig wür¬
dige Lehensheruf eines Mannes , im Euthydemos, dass Philo¬
sophie das unerlässliche und unersetzliche Bildungsmittel der
Jugend ist 8

) . Was also vom Phädros Schleiermacher, und zwar m
mit unbestreitbarem Rechte ausspricht , dass in ihm Platon die
Philosophie selbst als das Höchste und als Grundlage alles Wür¬
digen und Schönen anpreise , das gilt, ohne dass man auch nur
ein Wort zu ändern nöthig hätte, von all diesen Dialogen . Die
Schärfe und Bestimmtheit der Auffassung scheint mir beein¬
trächtigt zu werden , wenn über diesem treffend bezeiehneten
gemeinsamenCharakter das specifisch Unterscheidende jedes ein¬
zelnen Dialogs , im vorliegenden Falle das des Phädros, in Schat¬
ten gestellt wird . Wollen wir diesem specifischen Charakter
des Phädros sein Recht wahren, so werden wir unvermeidlich
zu der von Schleiermacher zu etwas blofs Aufserlichem herab¬
gesetzten Rhetorik zurückgeführt. Der ganze Dialog soll zu der
Überzeugung führen , dass die Rhetorik und jede Gedankenmit¬
theilung nur dann eine Kunst sein kann , wenn sie auf der Phi¬
losophie — wir würden vielleicht sagen , auf der wissenschaftlichen
Einsicht in den Gegenstand — beruht.

Ein Schriftsteller müsste fürwahr darauf ausgehen , seine
Leser über seine wahre Absicht zu täuschen, wenn er sein Werk
so componirte , wie der Phädros componirt ist , dass er nämlich
die Rhetorik vom Anfänge bis zum Schlüsse den Gegenstand
der Verhandlung bilden liefse und sie dann doch nur als etwas
dem eigentlichen Zwecke äufserliches betrachtet wissen wollte .
Das begeisterte Interesse des Phädros für Rhetorik bildet den
Anlass des Gespräches; als Beispiele rhetorischer Kunst ,
wetteifernd mit einander und einander überbietend , werden die
drei Reden vorgetragen. Wenn der reiche Inhalt der letzten
Rede den Leser so beschäftigt, dass er unwillkürlich ein Nach¬
klingen desselben in dem darauffolgenden Gespräche erwartet,

8) Dass in dieser Weise die Aufgaben zu bezeichnen sind , welche Pla¬
ton in den Dialogen Gorgias und Euthydemos zu lösen unternimmt , habe
ich in den auf sie bezüglichen Abhandlungen zu zeigen gesucht , vgl . oben
S . 30 ff. 121 .



'•'e sorgt.
,/·1Κ 'viir-
"" l ’hilo.

der
»ntl zw ar 1(l
•»tun die

Wiir-
«uch mu·

* ' ·» · Die
»ir boein -
' •■i ' bnetcn
jinles ein¬
in Selmt -
Charakter

ernieidlitli
•m lierab-
<>11 zu der
ankemnit-
if der 1’lii-
ihaftlichen

κ·η , seine
sein Werk
er nämlich
iogenstand
• als etwas
.en wollte,
bildet den
er Kunst ,
w erden die

|er letzten
ein Nach-

p erwartet ,

welche fl*·

uiniat . habe

,-gl . oben

Phadros . 26t

so sieht er sich darin vollkommen getäuscht ; ohne die mindeste
Rücksicht auf diesen Inhalt ist es sofort wieder die Rede¬
kunst , welche Sokrates und den Jüngling beschäftigt . Und
über Rhetorik handelt Sokrates in dem umfassenden zweiten
Theile des Werkes , nicht etwa in blofs allgemeiner Weise , son¬
dern gegenüber der überwiegend äufserlichen Technik der da¬
maligen Rhetoren w eist er die Bedingungen nach , unter denen
allein die Rhetorik Anspruch darauf habe , für eine Kunst ge¬
achtet zu werden . Es sind deren im wesentlichen drei , die der
Platonische Sokrates geltend macht. Erstens , die Rhetoren
haben zwar ganz Recht , wenn sie für die Rede , welche über¬
reden , nicht belehren will , nicht die Wahrheit , sondern die
Wahrscheinlichkeit als xCufgabe setzen ; aber sie irren , wenn sie
sich deshalb von der Forderung der wissenschaftlichen Einsicht

n in den zu behandelnden Gegenstand enthoben glauben ; denn
die Befähigung, den Schein der Wahrheit dem jedesmaligen
Zwecke entsprechend hervorzurufen, besitzt im vollen Mafse nur
derjenige , der das wahre Wesen des Gegenstandes erkannt hat.
Zweitens , soll die Rede ein Kunstwerk sein , so muss die Ver¬
bindung ihrer Theile die gleiche innere Notlnvendigkeit haben
wie die Theile eines lebenden Wesens, wir würden sagen eines
Organismus; also , da Gedanken die Glieder sind , aus denen die
Rede sich zu gestalten hat , so muss der Redner die Begriffe,
um die es sich handelt, in ihrem gegenseitigenVerhältnisse voll¬
kommen durchdrungen haben, der Redner muss Dialektiker sein .
Drittens , die beabsichtigte Wirkung der Rede ist durch Stim¬
mung und Charakter der Hörer, an welche sie sich richtet, be¬
dingt ; die Herrschaft über die verschiedenen Formen und Mit¬
tel der Rede genügt daher nicht , wenn nicht Seelenkenntnis
hinzutritt und das richtige Urtheil darüber, welche der verschie¬
denen Formen und Farben der Rede für die Charaktere der
jedesmaligen Hörer passe . Mögen diese drei fiir die Kunst-
mäfsigkeit der Rede erforderten Momente uns jetzt als selbst¬
verständlich, wenigstens eines Aufwandes der Beweisführung
nicht bedürftig erscheinen : wir haben ihren Werth nicht zu
messen an einer entwickelten, wahrhaft wissenschaftlichen Theo¬
rie der Rede , welche eben Platon seihst begründet, Aristoteles
zuerst ausgeftihrt hat , sondern wir haben den fast ausschliefslich



262 Phäbros .

technischen Inhalt der damaligen Rhetorik in Vergleichung zu
stellen . Diesem gegenüber lässt Platon deutlich hervortreten ,
dass er sich bewusst ist etwas neues und eigentümliches aus¬
zusprechen , und dass er diese seine Gedanken zu klarer Auf¬
fassung und zu voller Anerkennung zu bringen wünscht . Denn
in einer , für die Gesprächsform fast pedantischen Weise wird
vom Platonischen Sokrates das Aufsuchen dieser Forderungen
angeküudigt , jede einzelne von der anderen auffällig unter¬
schieden , der Abschluss der Nachweisung kenntlich be¬
zeichnet ; ja als wollte er sich der richtigen Auffassung mög¬
lichst versichern, scheut der Platonische Sokrates sich nicht, die¬
selben zwei- , ja dreimal aufzählend zu recapituliren 9) . Kommt
nun zu dieser , aus der dialogischen Form an das Lehrhafte 12

9) Angekündigt wird die Untersuchung über die Bedingungen der Kunst -
mäfsigkeit der Rede p . 259 E : οΰκοΰν , ό'περ νυν προύθέμεθα σκέψασθαι , τον
λόγον οπη καλώς έχει λέγειν τε και γράφειν καί όπη μ.ή , σκεπτέον. Abgeschlossen
wird dieselbe ρ . 274 Β : ονκονν τό μέν τέχνης τε χαι άτεχνίας λόγων πέρι ίχανώς
έχέτω . Das erste Erfordernis für die Kunstmäfsigkeit , nämlich die Einsicht
in das Wesen der zu behandelnden Sachen , wird angekündigt p . 259 E : αρ

’

ούν ούχ όπάρχειν όεΐ τοΐς ευ γε καί καλώς βη8ησομ.ένοις την του λέγοντας διάνοιαν
είδυϊαν τό αληθές ών αν έρεΐν πέρι μέλλη ; abgeschlossen wird dieser Abschnitt
p . 262 C : λόγmv ά'ρα τέχνην ό την αλήθειαν μή εΐδώς , δόίςας δέ τεθηρευκώς ,
γελοίαν τινά , ώς έ'οιχε , και άτεχνον παρέξεται . Die Erörterung des zweiten Er¬
fordernisses , nämlich der logischen Ordnung , wird eingeleitet durch den
etwas harten Übergang p . 262 C , D : βούλει ouv — ο φής , und es werden so¬
dann darin drei Momente deutlich von einander abgehoben , erstens λόγον
άρχήν p . 262 D , E , zweitens τί δέ τάλλα ; ού χύδην δοχεΐ βεβλήσθαι τά τού λόγον
ρ . 264 Β , drittens τούτον μέν τοίννν έάσωμεν — είς δέ τούς έτέρους ίωμεν
ρ . 264 Ε . Nachdem hierauf p . 266 D — 269 D ausgeführt ist , dass bei dem
Mangel dieser wissenschaftlichen Erfordernisse (τούτων ύπολειφθέν ρ . 266 Dj
nur das Handwerksmäfsige (τά προ τής τέχνης ρ . 267 Β ) übrig bleibt , wird ,
wiederum durch einen deutlich erkennbaren Übergang p . 269 D — 270 B,
zu dem dritten , dem psychologischen Erfordernisse fortgeschritten p . 270 B
•— 272 B . — Recapitulirend zusammengestellt werden die Erfordernisse für
die Kunstmäfsigkeit der Rede p . 273 D : — ό την αλήθειαν εΐδώς — έάν μή
τις των τε άκουσομένων τάς φύσεις διαριθμήσηται , χαι χατ ’ είδη τε
όιαιρεΐσθαι τά όντα χαι μ ι φ ιδέα δυνατός η χαθ ’ έν έκαστον π ε ρ ι λ α μ. -
βάνειν ; und wiederum ρ . 277 Β : πριν άν τις τό τε αληθές έχάστων είδη περί
ών λέγει ή γράφει , χατ’ αυτό τε παν όρίζεσθαι δυνατός γένηται , όρισάμενός τε
πάλιν χατ ’ ε ’ίδη μέχρι τον ατμήτου τέμνειν έπιστηθή· περί τε ψυχής φόσεως
διιδών χτλ . , und das erste Erfordernis , die Einsicht in die Sache , wird noch¬
mals vergegenwärtigt p . 278 C : εί μέν εΐδώς η τό αληθές έχει κτλ .



Phähros . 263

streifenden Entwicklung der Bedingungen der Rhetorik noch
hinzu , dass Platon die Kenntnis der gesanimten Technik der da¬
maligen Rhetoren, welcher er einen nur untergeordneten Werth
zugesteht , mit sichtlichem Behagen zur Schau trägt, so wird es
gewiss als unmöglich erscheinen , die Rhetorik für das Ganze
des Dialogs zu der untergeordneten Bedeutung eines blofs Aufser¬
lichen mit Schleiermacher herabzudriicken . Die Reden des
ersten Theiles bezeichnet Platon selbst als glücklich sich dar¬
bietende Beispiele 10) , au denen die Richtigkeit der entwickelten
Lehren zu prüfen ihnen gestattet werde, und von den drei auf¬
gestellten Forderungen der Rhetorik als einer Kunst — nennen
wir sie kurz die scientihsclie , die logische und die psycholo¬
gische — erläutert Platon selbst die beiden ersten am Beispiele
der vorgetragenen Reden. Die zweite und dritte Rede , nach
Inhalt und Zweck einander entgegengesetzt, werden demselben
Sprecher zugewiesen , der nur in der erstem » seine wahre Über¬
zeugung absichtlich verbirgt ; die Einsicht in die Sache, so ver¬
wendet Platon selbst diesen Zug 11 ), gibt allein die Möglichkeit ,
entgegengesetzte Meinungen als wahr erscheinen zu lassen . Die
erste und zweite Rede , ihrem Inhalte nach ausdrücklich als

13 übereinstimmend bezeichnet , werden wiederum von Platon selbst

als Beispiel verworrener Willkür 12
) gegenüber logischer Ordnung

verwendet . Dass endlich die Farbe der beiden Sokratischei »
Reden , deren eine sich an den berechneirden Verstand, die an¬
dere an die begeisterte Phantasie des Hörers »vendet, als Muster
dafür gelten kann , wie die Rede sich dein Charakter und der
Stimmung der durch sie zu überredenden Hörer anpassen soll ,
hat Schleiermacher mit dem ihn auszeichnenden feinen Takte
für die Form angedeutet.

Bis hierher zeigen sich alle Fäden des Gespräches dem einen
Ziele zugewendet, theoretisch darzulegen und an Beispielen nach¬
zuweisen , welche Bedingungen die Rhetorik erfüllen muss, wenn

10) p . 262 C , D : καί μην « ατά τύχην γέ τινα , ώς έ'οικεν, έρρηθήτην τώ

λίγοι Ιχοντέ τι παράδειγμα , ώς αν δ είδώς τδ αληθές προσπαίζιον έν λογοις
παράγοι τούς ακούοντας.

u ) ρ . 237 Β : εις δέ τις αύτών αίμύλος ήν , ος ούδενίς ήττον Ιρών έπεπείκει
τον παϊδα ώς ού* έρψη — vgl . mit der Amn . 10 angeführten Stelle .

12) p . 263 E - 264 E .



264 Phäpkos .

sie auf die Würde einer Kunst Anspruch machen will . Aber
aufser Betracht gelassen ist bisher der umfassende und mit un¬
verkennbarer Vorliebe ausgeführte Theil der dritten Rede , in
welchem theils in lehrhafter Weise, theils in der Form des My¬
thus von dem Wesen und den Wandlungen der Seele gehandelt
wird , eben jener Theil , welcher den Anlass gegeben hat , den
ganzen Dialog nach seinem Inhalte als Dialog von der Seele
oder vom Schönen zu überschreiben. Als rhetorisches Beispiel
ihn anzusehen in der so eben durchgeführten Weise ist nicht
zulässig ; denn der durch die Lysianische Rede veranlasste an¬
gebliche Zweck , die Gewinnung des Geliebten, rechtfertigt ge¬
wiss nicht diese eingehende Abhandlung über das Wesen und
die Entwicklung der Seele , und an Abrundung würde die dritte
Rede nur gewonnen haben , ohne darum etwas von ihrem Far¬
benglanze einbiifsen zu müssen , wenn dieser Mythus in die
Grenzen des Nothwendigen beschränkt oder durch anderes er¬
setzt wäre . Gesetzt nun , es lasse sich nicht eine andere Be¬
deutung dieses Abschnittes für den bis jetzt erkannten Zweck
des Dialoges nachw’eisen , so würde sich selbst daraus meines
Erachtens noch kein Recht ergeben , das von allen übrigen Seiten
her zur Nothwendigkeit gewordene Resultat mit Schleiermacher
wieder zu beseitigen , sondern man würde anzuerkennen haben,
dass ein überwiegendes Interesse Hatons hier die Grenzen der
Composition durchbreche. Aber dies ist nicht einmal der Fall ;
in dem bis jetzt noch als fremdartig erscheinenden Abschnitte
der dritten Rede lässt sich eine bestimmte Beziehung auf die
über die Rhetorik ausgesprochenen Hauptsätze nicht nur als
vorhanden, sondern selbst als von Platon beabsichtigt nachwei-
sen 13) .

Als erste Bedingung der Rhetorik als einer Kunst wird die n
Erkenntnis des Gegenstandes, von dem in der Rede zu handeln
ist, gefordert. Nun ersehen wir aus anderen Platonischen Dia¬
logen , in welchem Mafse damals , gewiss nicht bloi's von Sophi-

13) Wesentliches Verdienst um die vollständige Nachweisung der zwischen
dem ersten und dem zweiten Theil des Phädros vorhandenen Beziehungen
hat die Abhandlung von Deuschle : „Über den inneren Gedankenzusammen¬
hang im Platonischen Phädros “

, Zeitschr . für AW . 1854 . No . 4 — 6 .



PhXokos . 265
Aber

^ it un-
Kfe . in

My-
‘bandelt
'M , den
rr Seele
Beispiel

>s > nicht
ls ' te an-

ge-
“cn und
die dritte
em Kar-
κ in die
deres er-
idere He-
•n Zweck
is meines
r«*n Seiten
iermacher
en haben ,
en/.cn der
der bah ;
VWhnitte
g auf die
it nur ab

naehwei'

l w ird die 11

u handeln
•ihen 1ha-

, . m Sophi -

■!cr i*>*cl'eI1

j^*iebonge n
flumen

j _ 6.

sten um täuschende Räthselfragen zuzuspitzen , sondern auch von
ernsten Denkern die Möglichkeit des Wissens überhaupt in Zwei¬
fel gezogen wurde 14

) . Solchen Zweifeln gegenüber spricht der
Mythus über die Seele die Überzeugung aus , dass jede mensch¬
liche Seele vor ihrem irdischen Lehen in den Besitz der Er¬
kenntnis gelangt sei ; diese vorweltliche Intuition des Seienden
hat für ihr irdisches Leben die Bedeutung der Befähigung
zum AVissen , also Beseitigung des Einwandes, welcher der ersten
an die Rhetorik gestellten Forderung entgegengestellt werden
konnte . Und hierin liegt zugleich die Beziehung des Mythus
auf das zweite Erfordernis der kunstmäi’

sigen Rede, nämlich die
logische Ordnung ; denn das Aufsteigen zu allgemeinen Begrif¬
fen ist in Platons Sinne zugleich Erhebung von dem wechseln¬
den Scheine zu dem unwandelbaren Seienden ; Erkenntnis des
Seienden und Dialektik unterscheiden sich für ihn wie der Er¬
folg und die darauf gerichtete geistige Thätigkeit. Endlich die
Kunst der Rede als einer Seelenleitung setzt Kenntnis der
menschlichen Seele und ihrer Charakterverschiedenheiten vor¬
aus ; durch den Mythus wird uns nicht nur das allgemeine Wesen
der menschlichen Seele in seinem Schwanken zwischen himm¬
lischer und irdischer Natur zur Anschauung gebracht, sondern
es werden auch hervorragende Typen verschiedener Charaktere
gezeichnet durch die Vergleichung mit den als bekannt voraus-
zusetzenden Charakteren der einzelnen Götter , denen als ihren
erwählten Führern die Seelen sich anschlossen 15) . Der Inhalt
des Mythus steht also zu den deutlich markirten Hauptsätzen
über Rhetorik in wesentlicher und für dieselben bedeutsamer
Beziehung ; denn diejenigen Forderungen, welche für die Kunst
der Rede gestellt werden, zeigt der Mythus als erfüllbar und

14) Indem Antisthenes die Zulässigkeit von Urtheilen leugnet , in denen
das Prädicat dem Subjecte nicht identisch ist , Soph . 251 B , Theät . 201 E ff.
(Zeller , Ph . der Gr. II , S . 210 ff. , vgl . oben S . 191 f. 130) , hebt er da¬
durch überhaupt die Möglichkeit des Erkennens auf. Der Leugnung der
Möglichkeit des Lernens , welche er als einen verbreiteten eristischen Satz
erwähnt , setzt Platon im Menon p . 80 D ff. die Lehre von der 'Wiedererin¬
nerung an die dem irdischen Leben der Seele vorausgegangene geistige An¬
schauung entgegen.
' 15J p . 252 C — 253 C .



266 Phäpkos .

durch das Wesen der menschlichen Seele selbst vorbereitet. —

Der Einwand liegt nahe , dass die angedeuteten Beziehungen 15

blois Erfindungen s.ubjectiver Klügelei seien , welche Platon selbst

als beabsichtigt beizuinessen wir kein Recht haben . Aber die

eine derselben wird von Platon selbst in nicht zu bezweifelnder
Weise bezeichnet. In dem Abschnitte des Mythus nämlich, in

welchem er die vorweltliche Intuition der Ideen schildert , sagt
Platon : „Keine Seele , die nicht einst die Wahrheit geschaut,
kommt in diese menschliche Gestalt . Denn der Mensch muss
das begrifflich ausgesprochene verstehen, indem er die Mannig¬
faltigkeit der Wahrnehmungerr in die Einheit des Gedankens
zusammenfasst . Das aber ist Erinnerung an die einstige An¬

schauung der Idee . “ Und als er im zweiten von den Erforder¬
nissen der Rhetorik handelnden Theile die Nothwendigkeit der
Dialektik bezeichnet, die Fähigkeit der Zusammenstellung des

zerstreuten Umfanges des Einzelnen in die Einheit des Begriffs,
sind es fast durchaus die nämlichen Worte , deren er sich zum
Ausdrucke dieser Forderung bedient 16

) . Ein eigentliches Gitat,
eine directe Verweisung auf den sachlichen Inhalt der letzten
Rede hätte die Fiction des Dialoges durchbrochen ; denn nach
dieser können für den lehrhaften Inhalt des zweiten Theiles die
Reden des ersten , die letzte nicht weniger als die vorhergehenden,
nur in Betreffihrer künstlerischen Form verwendet werden, nicht
nach ihrem Inhalte , der für etwas rein gleichgültiges zu gelten
hat . So weit also die Andeutung eines inhaltlichen Zusammen¬

hanges möglich war , ist sie durch diesen Anklang der Worte,
den schwerlich jemand für zufällig und unbeabsichtigt ansehen
wird , erreicht ; und ist für eine der drei genau unter einan¬
der zusammenhängendeninhaltlichen Beziehungen des Mythus zu

ie) Die bezüglichen Worte in dem Mythus lauten p . 249 B , C : oü γάρ ή

γε μή ποτέ ίδοΰσα την αλήθειαν εις τόδε ήξει τό σχήμα , δει γάρ άνθρωπον

ξυνιέναι χατ είδος λεγόμενον, έχ πολλών ίδν αισθήσεων εις εν λογισμό! ξυναιροΰ-

μενον. τοϋτο δέ έστιν άνάμνησις έχείνων , ά ποτ εΐδεν ήμών ή ψυχή συμπορευθεϊσα

θεφ χαί δπεριδοϋσα α νΰν είναι -φαμεν χαι άναχόψασα εις το δν όντως . Nicht

nur im allgemeinen an den Gedankeninhalt , sondern ausdrücklich an den

Wortlaut erinnern die Stellen im zweiten Theile des Phädros p . 265 D : εις

μίαν τε ιδέαν συνορώντα ά'γειν τά πολλαχή διεσπαρμένα , ΐν ’ εχαστον βριζόμενος

δήλον ποιή , περί ου άν άει διδάσχειν έθέλη . ρ . 273 Ε : έάν μή χατ ’
είδη τε

διαιρεϊσθαι τά δντα χαί μιγ ίδέγ δυνατός ή χαθ ’ έν Εχαστόν περιλαμ.βάνειν .



I ’ llÄDBOS . 267

den Erörterungen über Rhetorik durch Platon selbst dem Leser
die Weisung gegeben , so wird damit zugleich für die beiden
andern der Verdacht einer blofs subjectiven Combination und
willkürlichen Deutelei beseitigt sein .

Hiermit schwindet auch die letzte Spur einer Berechtigung,
die Rhetorik, welche Platon selbst als Gegenstand der Verhand¬

le lung vom Beginne bis zum Schlüsse des Werkes bezeichnet , mit
Schleiermacher zu einer blofs äufserlichen Schale des eigent¬
lichen Kernes zu machen . Vielmehr hat Platon wirklich die
Absicht zu zeigen , dass die Rhetorik, auch wenn sie nur durch
das Mittel der Wahrscheinlichkeit Überredung, nicht Belehrung
schaffen will , doch zu einer wirklichen Kunst nur auf dem
Grunde der Philosophie sich entwickeln kann . Die Philosophie
aber hat nicht erst als Voraussetzung und Bedingung der Rhe¬
torik , sondern an sich einen absoluten Werth , und die beleh¬
rende Mittheilung, die Gemeinsamkeit wissenschaftlicher For¬
schung steht an Bedeutung und Würde hoch über jeder nur der
Überredung dienenden Rede.

Wenn ich hiermit versuche , im Platonischen Phädros , ohne
dem von Schleiermacher zur ausschliefslichen Geltung gebrachten
allgemeinen philosophischen Charakter Eintrag zu thun , der
polemisch -kritischen Seite ihre volle Bedeutung zu wahren und
darin die specifische Tendenz dieses Dialogs erkennen zu dürfen
glaube , so ist darin eine Verschiedenheit von Schleiermachers
Auffassung der schriftstellerischen Thätigkeit Platons ausgeprägt,
welche sich in gleicher Weise auf einen weiteren Kreis von
Dialogen bezieht. Für Schleiermacher nämlich sind die Dialoge
Platons die fortschreitende und sich erweiternde Selbstdarstellung
des Philosophen. Durch Einhaltung dieses Gesiehtspunetes hat
Schleiermacher zur Einführung in das Verständnis des Philo¬
sophen gröfseres geleistet, als vor oder nach ihm jemandem ge¬
lungen ist ; aber die Ausschliefslichkeit dieses Gesiehtspunetes
steht meines Erachtens weder mit den zweifellos vorliegenden
Überzeugungen Platons im Einklänge , noch erschöpft sie den
Inhalt einer ganzen Reihe bedeutender Dialoge . Das philoso¬
phische Wissen hat für Platon ebenso wie für Sokrates nicht
blofs theoretische Bedeutung ; die Unbedingtheit des Wissens
und die sittliche Reinheit des Willens sind ' für Platon etw' as



268 Phädros .

untrennbar verbundenes . Die Philosophie ist nicht eine von
dem Leben getrennte Theorie, sondern sie ist die das ganze
Leben erhebende und gestaltende Kraft . Wenn Platon sein
fdeal des Philosophen, Sokrates , der mit bewusster Absicht der
Politik sich fern gehalten hatte , doch für den einzigen wahren
Politiker erklärt 17) , wenn er für das Wohl der Staaten fordert,
dass die Regierenden sich wahrhaft und aufrichtig der Philoso¬
phie hingeben 18) , so sind diese und ähnliche Sätze nicht witzig
zugespitzte Paradoxien, sondern sie sprechen nur Platons innerste 17
Überzeugung in einer besondern Richtung aus . Mit dieser Über¬
zeugung fand sich Platon im Gegensätze zu der herrschenden
geistigen Richtung seiner Zeit. Die begabtesten Jünglinge
strömten den Schulen der Sophisten und Rhetoren zu , in denen
sie — wie es jetzt mit einem viel verwendbaren Worte bezeich¬
net zu werden pflegt — formale Bildung und Gewandtheit der
Rede zu erwerben hofften , um danach entweder durch ihr Talent
zu glänzen oder sich Einfluss im Staate zu verschaffen . Dem
gegenüber nun unternimmt Platon in einer Reihe von Dialogeu,
welche durch den Reiz ihrer Form gebildete Leser zu gewinnen
und zu fesseln geeignet waren , zu der Überzeugung zu führen,
dass alle diese sophistisch-rhetorische Bildung eitel Tand sei ,
wenn sie nicht auf dem festen Grunde der Philosophie ruhe.
Es genüge zur Erläuterung dieses Satzes an Dialoge wie Prota¬
goras , Euthydemos, Gorgias zu erinnern . Die Sophisten wollen
über die wichtigsten Dinge Belehrung geben und dadurch Jüng¬
linge zu bürgerlicher Tugend bilden ; und doch zeigt sich , dass
sie über die principiellsten Fragen der Ethik in gleich schämens-
werther Unklarheit sich befinden , wie ihre Schüler. Diesen Ge¬
danken bringt der Dialog Protagoras zur Anschauung . Die
sophistische Spitzfindigkeit, eben so überraschend für den ersten
Blick wie leicht abzulernend für das oberflächliche Talent , kann
die Jünglinge wohl zu übermüthiger Leichtfertigkeit bringen ,
den bescheidenen Ernst des Forschungstriebes schafft nur die

,7) Gorg. 521 D : οιμαι μετ
’ ολίγα)'; Αθηναία)·; , La μ.ή είπα) μόνος , έπιχεφεΐν

τή ώ ; αληθώς πολιτική τέχνη και πράττειν τά πολιτικά μ-όνος τών νΰν.
18) Vgl . die bekannte Stelle der Republik über die Nothwendigkeit der

Herrschaft der Philosophie im Staate , V . 473 C , D.



Phädhos . 269

^ - ·

•yt/ ' , *

vim
Ranze

Philosophie. Dies die Absicht der heitern Witzesspiele des
Dialoges Euthydemos . Die politische Rhetorik, so wie sie that-

,u sein sächlich besteht , ist keine des edlen Mannes würdige Lebens¬
cht (ipr
" aiiTen
fordert,

l ’
liiloso -

>t witzig
innerste 11

ser Über¬

aufgabe , die Philosophie ist sein wahrer Lebensberuf, der Phi¬
losoph allein ist Politiker im vollen Sinne des Wortes . So lässt
sich die Absicht des Dialogs Gorgias zusammenfassen . In diese
Reihe von Dialogen , für deren Charakteristik die angeführten
Beispiele ausreichen , gehört auch der Phädros ; der Preis der
Philosophie, als der Grandlage alles Schönen und Guten , ist
nicht der ausschliefsliche Zweck des Dialogs , sondern die Be¬

sehenden
tiinglinge
in denen

e Viezeieh -
dtheit der
ihr Talent

kämpfung der unwissenschaftlichen , handwerksmäfsigen Rhetorik
hat für Platon nicht minder Wichtigkeit; wenn man mit Schleier¬
macher diesen und die ihm gleichartigen Dialoge nur zu Momen¬
ten in der Selbstdarstellung Platons macht , so scheint mir da¬
durch ihr, wenn ich so sagen darf, praktischer Charakter , das
Streben nach Einwirkung auf einen weiteren Kreis gebildeter

feu . Dem
i Dialogen ,
i gewinnen
zu fuhren ,
Tand sei , .

n |)hie ruhe . |
wie Prota¬

sten wollen
ilurch .liing-

;t sich, dass

li »chäuiens-

Diesen tie-

iuung . ^ie

,r den

Talent , ka,lU

.eit bringe “ - ;
„ifft nur i»

|
1

Leser verfehlt zu werden . Von dieser Gruppe Platonischer
Dialoge scheidet sich kenntlich eine andere : Dialoge , in denen
Platon bestimmte Seiten seines philosophischen Systems zu er-

18 weisen und sich über die von ihm versuchte Lösung der Probleme
mit den andern gleichzeitig bestehenden Philosophien auseinan¬
derzusetzen unternimmt . In ihrer Form des Schmuckes drama¬
tischer Scenerie , des fesselnden Glanzes der Darstellung ent¬
behrend sind sie, scheint mir, für einen engern Leserkreis , der
eignen Schule und von Philosophen der von Platon bekämpften
Richtungen, schon ursprünglich angelegt gewesen , so gut wie
jetzt ihre Lectüre sich auf einen ungleich engern Kreis be¬
schränkt als die jener ersteren Gruppe, aus welcher das Ge-
sammtbild von Platons schriftstellerischem Charakter pflegt ge¬
wonnen zu werden. Oder ist es wahrscheinlich, dass zu Platons
Zeit ein Sophistes, Kratylos , Politikos , Parmenides , Philebos
und selbst Theätetos andere Leser gefunden habe , als solche ,welche der Philosophie im specifischen Sinne dieses Wortes ihr
Interesse und ihre geistige Arbeit widmeten, und dass Platon
selbst für die in' diesen Schriften geführten Untersuchungen
einen weitern Leserkreis als den bezeichneten erwartet habe?
Wenn die Annahme der Bestimmung für einen engern Leser¬
kreis berechtigt ist, so würde sich daraus erklären, dass in ihnen



270 PiiXnnos .

Platon den Dialog in einer Weise anwendet , welche der rein

abhandelnden Form nahe kommt. — Die hier versuchte Unter¬

scheidung zweier Arten der Platonischen literarischen Thätigkeit
würde durch Erinnerung an den damaligen wissenschaftlichen
Zustand, da die Philosophie aus einem Inbegriff der gesummten
wissenschaftlichenBildung die Selbständigkeit einer Wissenschaft
zu gewinnen begann, durch Vergleichung ferner der zweifachen
schriftstellerischenThätigkeit des Aristoteles in seinen populären
dialogischen und seinen systematischen Schriften zu grölserer
Wahrscheinlichkeit erhoben werden können . Wird diese Unter¬

scheidung als begründet anerkannt 19) , so verliert dadurch jene
sogenannte höhere Kritik über die Echtheit Platonischer Schrif¬
ten einen grofsen Theil ihrer Waffen , da sie eben die Form der
einen Art von Dialogen zum Mafsstabe Platonischer Weise

überhaupt glaubt machen zu dürfen , in derselben Weise , wie
bei Aristoteles die Form der uns aus seinem literarischen Nach¬
lasse allein noch übrigen Lehrbücher , Abhandlungen , Skizzen
von Vorträgen der Anlass geworden zu sein scheint , dass von
manchen Seiten die Echtheit der einst unter Aristoteles’ Namen
vorhandenen, für einen weiteren Leserkreis bestimmten Dialoge i '.i
bezweifelt oder in Abrede gestellt wird .

Doch kehren wir noch für einen Augenblick zum Phädros
zurück. Die Frage über die Abfassungszeit des Phädros , die
seit Schleiermacher in allen Schriften über Platon den gröfsten
Aufwand von wirklicher Gelehrsamkeit wie von vorurtheilsvoller
Spitzfindigkeit erfahren hat, ist in dem bisherigen ganz bei Seite
gelassen. Zum Verständnisse des Phädros ist die Beantwortung
dieser Frage nicht erforderlich ; das allgemeine Interesse der Zeit
für .Rhetorik und deren thatsächliche Beschaffenheit einerseits,
Platons Überzeugung von dem absoluten Wertlie der Philosophie
anderseits , reichen hin das Werk verständlich zu machen, ohne
dass wir nöthig hätten , erst aus der Eigenthümlichkeit eines
bestimmten Zeitpunctes oder eines einzelnen Anlasses die Er-

)9) Die Unterscheidung ist nicht in dem Sinne aufgestellt , als müsse sich
jeder Platonische Dialog rein und unbedingt der einen oder der anderen
Kategorie einreihen lassen ; durch Anerkennung einer solchen Beschränkung
verliert die Unterscheidung selbst , falls sie begründet ist , nicht an Bedeutung .



Phädros . 271

klävung zu suchen . Und wenn nebensächlicheAnspielungen in
dem Dialoge 20) aus ganz andern als den für Schleiermacher
bestimmenden Gesichtspuncten zu der Ueberzeugung zurück-
führen , dass der Phädros, wenn auch nicht mit Schleiermacher
bestimmt als der Anfang, so doch in die früheste Periode von
Platons literarischer Thätigkeit zu setzen ist , so gewinnt da¬
durch wohl das Bild von Platons Schriftstellerthum, aber nicht
eben das Verständnis des Phädros an Bestimmtheit . Zeichen der
Jugendlichkeit in Einzelheiten des Dialoges Phädros hat Schleier¬
macher mit sicherem Urtheile angedeutet ; nicht vereinbar damit
scheint mir die ungeschmälerte Bewunderung , welche Schleier¬
macher der Composition des Ganzen zollt . Der Dialog Phädros
fesselt durch Reize der Darstellung, die ihren Eindruck auf
keinen Leser verfehlen werden : die lebensfrische Naturschilde¬
rung der scenischen Einrahmung hat schon im Alterthume ver¬
diente Bewunderung gefunden ; die verschiedene Farbe der drei
Reden beweist eine seltene Herrschaft über die Mittel der
Sprache ; der erhabene Mythus der dritten Rede lässt uns eben
so sehr den Dichter Platon wie den tiefsinnigen Philosophen
vernehmen . Aber nicht den gleichen Beifall würde ich wagen
über die Composition auszusprechen. Das Ganze ist unverkenn¬
bar in grofsen Umrissen angelegt , so dass der erste rhetorische
Theil seine Verwerthung im zweiten dialogischen findet ; doch
lässt sich nicht leugnen, dass die verbindenden Fäden zwischen
beiden für den Umfang des Ganzen zu dünn erscheinen. Im

20 zweiten selbst sind die Fugen der Gliederung auffallend ersicht¬
lich 21

) , die Übergänge öfters nicht aus der Sache selbst, sondern
durch zufällige Mittel hergestellt22

) ; die Mangelhaftigkeit der

20) Vgl . vornehmlich Spengels Abhandlung : Isokrates und Platon . 1856 .
21) Vgl . oben Anm. 9 .
22) Es genüge unter andern an den Übergang zu dem dritten Erfordernis

der Redekunst , der psychologischen Kenntnis , zu erinnern p . 269 E —270 B,
oder an den Übergang zur Forderung der logischen Ordnung der Rede
p . 262 C : βούλει οΰν — E , bei dessen Anfang man nicht wissen kann , dass
die vorgetragenen Reden zur Auffindung anderer Erfordernisse , und nicht
vielmehr zur Erläuterung des bereits ausgesprochenen sollen verwendet wer¬
den . Am auffallendsten aber ist es , wenn der Platonische Sokrates p 265 A
das von dem Unterredner gebrauchte άνδριζώς corrigirend in ij.«vezffi ; steigert
und dies von ihm hineingeworfene Wort dazu verwendet, um zu den in den



272 Phädros .

Gesprächsform durch die Inhaltlosigkeit dessen , was Phädros
dazu gibt, tritt nicht blofs durch die Vergleichung so vollendeter
Werke wie Protagoras , Gorgias , Phädon , Symposion , sondern
auch mancher kleinen, an Inhalt nicht bedeutenden, wie Laches,
Lysis , Charmides , unverkennbar entgegen. Mit Vorzügen , die
nur dem genialen Künstler erreichbar sind , verbinden sich

Mängel , in denen wir den anfangenden Künstler werden er¬
kennen dürfen. Diese ebenso unverhohlen zu bezeichnen, wie
wir jene bewundern, gebietet die Achtung vor Platons Namen,
dessen Meisterschaft in der Kunst des philosophischen Dialoges
eines Verdeckens der Mängel nicht bedarf.

Iteden erwähnten entgegengesetzten Arten der μανία und dadurch sodann
zu den logischen Functionen der Begriffsbildung und Unterscheidung zu
gelangen.


	Seite 252
	Seite 253
	Seite 254
	Seite 255
	Seite 256
	Seite 257
	Seite 258
	Seite 259
	Seite 260
	Seite 261
	Seite 262
	Seite 263
	Seite 264
	Seite 265
	Seite 266
	Seite 267
	Seite 268
	Seite 269
	Seite 270
	Seite 271
	Seite 272

