
Universitätsbibliothek Wuppertal

Platonische Studien

Bonitz, Hermann

Berlin, 1875

Zur Erklärung des Dialogs Protagoras

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-5229


ZUR ERKLÄRUNG DES DIALOGS
PROTAGORAS.

Der Platonische Dialog Protagoras hat bei denjenigen For¬
schern , welche den literarischen Nachlass Platons auf einen er¬
heblich geringeren Umfang zurückzuführen gesucht haben, sich
einer besonderen Gunst zu erfreuen gehabt . Obgleich Aristo¬
teles uns nicht den Gefallen gethan hat , in einer der auf uns
gekommenen Schriften diesen Dialog als ein Werk Platons zu
citiren , und selbst eine Stelle der naturhistorischen Schriften ,die' wenigstens zur Evidenz bringt, dass Aristoteles diesen Dia¬
log kannte, unbemerkt geblieben war ; obgleich es ferner leicht
wäre , nach der von Schaarschmidt beliebten Methode zu zeigen ,
dass der wissenschaftliche Kern des Dialogs in keinem Verhält¬
nisse stehe zu der ihn überwuchernden Schale : trotzdem ist
von keinem der bezeichneten Kritiker der Platonische Ursprung
des Protagoras je in Zweifel gezogen worden ; ja Schaarschmidt
verdeckt seine eigene Inconsequenz in Schonung des Dialogs
dadurch , dass er, statt ihn gerade und unverhohlen einen von
Aristoteles nicht bezeugten zu nennen , ihn als einen weniger
bezeugten bezeichnet. Der Grund, weshalb der Protagoras von
den sophistischen Verdrehungen angeblicher Kritik verschont
geblieben ist , wird wohl darin liegen , dass die plastische An¬
schaulichkeit der Scenerie und der Personen des Dialogs , das
frische Leben und die reiche Mannigfaltigkeit des Gespräches ,
kurz seine gesammte künstlerische Gestaltung auf keinen Leser
des Eindrucks zu verfehlen vermag und vor diesem , bei erneu¬
ter Heschäftigung nicht ermattenden , sondern sich steigernden



m Protagoras .

Eindrücke die Waffen des Angriffs , zu Boden sinken . Aber
trotz dieses unwillkürlichen Eindruck*, den dieser Dialog auf
die Leser übt, durfte Schleiermacher mit Recht sagen , dass , dieses
ziemlich verwickelte Werk nicht eben so gründlich verstanden
sei, als es vielfach gepriesen werde . Seit Schleiermacher ist zur
Erklärung des Protagoras im ganzen und einzelnen unzweifel¬
haft sehr viel schätzbares geleistet, so dass es fast schwer wird ,
über den Schriften zur Erklärung nicht die erklärte Schrift selbst
aus den Augen zu verlieren. Dennoch unternahm es vor eini¬
gen Jahren eine Abhandlung über die Frage : „Wie ist Platos
Protagoras aufzufassen ? “ alle bisherigen Auffassungen von
Schleiermacher bis zur neuesten Zeit in ihrer Einseitigkeit und
unbefriedigenden Mangelhaftigkeit nachzuweisen und durch eine
der einheitlichen Composition des Ganzen gerecht werdende Er¬
klärung zu ersetzen. Diese zufällig erst jetzt mir bekannt ge¬
wordene Abhandlung von Meinardus (Oldenburg 1865 ) , welche ■
durch die lebendige , von fester Überzeugung durchdrungene
Darstellung anzieht und durch wirkliches Hineinleben in das
Platonische Werk volles Anrecht auf Beachtung hat , ist der
nächste Anlass dazu , dass ich den vielbesprochenen Gegenstand
einer erneuten Erörterung zu unterziehen versuche ; ich werde
bemüht sein , dieselbe auf das unbedingt nothwendige zu be¬
schränken.

Der Verfasser der genannten Abhandlung bezeichnet als den
Gegenstand des Dialogs , in welchem allein alle Fäden desselben
Zusammengehen , ohne dass ein einziger als überflüssig oder gar
störend erscheine : der Dialog stelle uns dar , „wie Protagoras,
der grofse Tugendlehrer, zu Falle kommt, oder noch besser, wie
er sich selbst zu Falle bringt . “ Man mag gegen die specielle
Formulirung , durch welche der Verfasser die einzelnen Stufen
in der Niederlage des Protagoras unterscheidet , einiges mit
Grund einzuwenden haben ; jedenfalls ist durch den angeführ¬
ten , den Dialog als Ganzes charakterisirenden Satz der Ein¬
druck bezeichnet, welchen das Werk auf jeden unbefangenen
Leser unvermeidlich macht . Denn von den ersten Zeilen bis
zum letzten Worte ist die Person des Protagoras , sein Ruhm
als Erzieher der Jugend zur Tüchtigkeit im öffentlichen und
Privatleben, der Mittelpunct, um den alles sich bewegt. Schon



Protagoras . 239

in der einleitenden kurzen Scene , durch welche für unsern Dia¬
log die Form der Wiedererzählung motivirt wird, erscheint der
Besuch des Protagoras in Athen als ein alle gebildeten Kreise
lebhaft interessirendes Ereignis . Welchen Eindruck derselbe
unter den wissbegierigen Jünglingen der Stadt hervorrief, stellt
uns in dem ersten vorbereitenden Abschnitte des Gespräches
selbst Hippokrates dar , der nicht einmal den vollen Anbruch
des Tages abwarten möchte , um durch Sokrates ’ Vermittlung
dem Protagoras vorgestellt und in den Kreis seiner Schüler ein¬
geführt zu werden . Eintretend sodann in das reichste und gast¬
lichste Haus des damaligen Athen, das Haus des Kallias , sehen
wir Protagoras in dem Glanze seines Kuhmes , umgeben von
einer ihn verehrenden Schaar von Jünglingen aus den ange¬
sehensten Geschlechtern Athens und der Fremde, vor den gleich¬
zeitig anwesenden und ebenfalls von Anhängern gefeierten Cele-
britäten, einem Hippias und Prodikos, schon durch das Beneh¬
men des Wirthes Kallias als der erste ausgezeichnet. Die
Frage, welche Sokrates an die persönliche Vorstellung des Hip¬
pokrates anknüpft , was denn Hippokrates erwarten dürfe aus
dem Unterrichte des Protagoras zu gewinnen , gibt dem Prota¬
goras Gelegenheit, mit unverhohlenem Selbstbewusstsein sich als
den Mann zu bezeichnen, der zuerst zur Sophistik als seinem
Lebensberufe sich offen bekannt habe , und die Bildung der
Jünglinge zur Bürgertugend als die Aufgabe , deren Lösung er
sich mit anerkanntem Erfolge hingebe. Die von Sokrates be¬
scheiden geäufserten und kurz begründeten Zweifel , ob denn
diese Tugend wirklich lehrbar sei, widerlegt Protagoras in aus¬
führlichem Vortrage, in welchem er, bei leichtverständlicher An¬
ordnung des Ganzen , sich der verschiedenen Formen der Dar¬
stellung, des Mythus, der lehrhaften Erörterung , der Schilderung,
gleich mächtig erweist und am Schlüsse , des vollen Beifalls
sicher , auf seine eigene Person und seine Wirksamkeit die
Blicke zurücklenkt. Unverkennbar steht hier Protagoras auf
dem Höhepuncte seines Ruhmes , der ihm von da an Stück für
Stück entrissen wird. Sokrates , im übrigen, wie er erklärt,
durch Protagoras’ Vortrag überzeugt, bedarf nur noch einer klei¬
nen Ergänzung , nämlich der Erklärung darüber , ob durch die
in dem Vortrage gelegentlich angewendeten verschiedenen Namen



24 « Protagoras .

von Tugenden wesensverschiedene, von einander unabhängige
Theile der Tugend gemeint, oder ob es nur verschiedene Namen
für dieselbe einheitliche Tugend seien . Protagoras, der erste-

ren Auffassung unbedingt sicher , trägt kein Bedenken auf die

Fragen des Sokrates antwortend einzugehen. Aber schon ge¬
genüber dem Beweise des Sokrates für die Identität von Fröm-
o

migkeit und Gerechtigkeit kann er nur durch unbestimmte Re¬
densarten dem Eingestehen der Niederlage ausweichen ; bei dem
Beweise sodann für die Identität von Besonnenheit und Weisheit
ist ihm selbst dieser Ausweg abgeschnitten, so dass er bei dem
dritten Beweisgange , dem für die Identität von Gerechtigkeit
und Weisheit, durch das bekannte sophistische Mittel des weit¬

läufigen Geschwätzes über einen Nebenpunct die Fortführung
des geordneten Gespräches vereitelt und Sokrates zu dem Ent¬
schlüsse veranlasst, die Versammlung zu verlassen. Die Be¬

mühungen aller Anwesenden, die Fortsetzung der ihnen höchst
interessanten Unterredung zu erwirken, anfangs an beide Unter¬
redner gerichtet, wenden sich zuletzt allein an den eigentlichen
Urheber der Unterbrechung, an Protagoras . Unglücklich gewesen
in der Stellung des Antwortenden, will Protagoras zunächst die
offenbar ihm günstiger scheinende Stellung des Fragenden ein¬
nehmen, und dann erst wieder darauf eingehen, antwortend den
Fragen des Sokrates Rede zu stehen . Er versetzt die Unter¬
redung in das ihm geläufige Gebiet der Dichtererklärung , jedoch
so , dass durch den speciellen Inhalt des der ästhetischen Kritik
unterworfenen Gedichtes die Continuität des Themas erhalten
bleibt. Aber bald verliert Protagoras die Zügel des Gespräches aus
den Händen ; Sokrates erklärt in zusammenhängender Rede, die
Kritik des Protagoras widerlegend , das fragliche Gedicht des
Simonides , nur um nach gelungener Ausführung diese ganze
Beschäftigung mit Dichtererklärung als ein begriffloses , zu keiner
sicheren Einsicht führendes Treiben zu verwerfen und damit den
Protagoras zur Wiederaufnahme des vorhin abgebrochenen Ge¬
spräches über das Verhältnis der einzelnen Tugenden zu einan¬
der zu bestimmen. Unberührt von des Sokrates Beweisen für
die Identität verschieden benannter Tugenden war die Tapfer¬
keit geblieben ; auf die Behauptung dieser einzigen letzten Po¬
sition zieht sich Protagoras zurück , die Verschiedenheit der



Protagoras . 241

Tapferkeit von den übrigen Tugenden , insbesondere der Weis¬
heit, und ihre Selbständigkeit behauptend. Aber auf der Grund¬
lage seiner eigenen , nur mit vorsichtiger Zurückhaltung bekann¬
ten Ansicht, dass der Genuss das höchste und letzte Ziel alles
menschlichen Strebens sei, sieht Protagoras sich genöthigt, auch
die Tapferkeit auf Einsicht oder Wissen zurückzuführen. Ja
noch mehr , diese Zurückführung der Tapferkeit und , wie wir
nach dem früheren hinzusetzen dürfen , jeder Tugend auf Wis¬
sen , welche Protagoras eifrigst bekämpft, zeigt sich als die noth-
wendige Voraussetzung , wenn , wie es ja doch Protagoras be¬
hauptet , die Tugend lehrbar sein soll . Das allmähliche Ver¬
stummen des Protagoras auf die letzten entscheidenden Fragen
des Sokrates ist für seine vollständige Niederlage ein unzwei¬
deutiges Zeichen, welches dadurch nicht entkräftet wird , sondern
nur die dem Charakter des Dialogs und seines Helden entspre¬
chende Färbung erhält, dass Protagoras sofort wieder das Selbst¬
vertrauen gewinnt , den Sokrates mit väterlicher Freundlichkeit
und stolzer Herablassung in seinem Wissensstreben zu ennu-
tliigen.

Diese Andeutungen , die sich leicht zu grösserer Überzeu¬
gungskraft erweitern liefsen , werden hinreichen , an den Gang
und Inhalt des Dialogs in so weit zu erinnern , dass dadurch
als Absicht des ganzen Werkes erscheint, darzustellen „wie Pro¬
tagoras , der grol

'se Tugendlehrer , sich selbst zu Falle bringt“ .
Aber naheliegende Erwägungen , die bis jetzt bei Seite gelassen
wurden , drängen sofort zu einer verallgemeinerndenModification
dieser Auffassung . Wie frühzeitig man auch die Abfassung des
Dialogs setzen möge , jedenfalls fällt dieselbe mehrere Jahre
nach dem Tode des Protagoras ‘

) . Eine solche Zeitdifferenz ist
vollkommen gleichgiltig, wenn es sich , wie im Theätetos, um die

1) Zeller (Griech . Phil . II , 1 . S . 451 , 3 ) setzt in umsichtiger Combina-
tion aller Momente, welche einen Schluss auf die Abfassungszeit der einzel¬
nen Platonischen Dialoge ermöglichen, die Abfassung des Protagoras in die
Zeit zwischen Sokrates ’ Tod und Platons ägyptischer Ifeise ; und weiter zu¬
rück in der Zeit dürfte er schwerlich zu setzen sein . Für das Todesjahr
des Protagoras ist ca . 411 v . Chr . eine wahrscheinliche Annahme ( Zeller,
Gr . Phil . 3 . Aufl. I . S . 802 , 4 ) . Beide Zeitpuncte liegen also um mehr als
ein Jahrzehnt auseinander .

10Bonitz , Platonische Studien .



242 Protagoras .

Kritik des philosophischen Lehrgehaltes handelt ; denn eine
solche Kritik , gegen einen in den Schriften fortbestehenden In¬
halt gerichtet , wird überdies für Platon ein Mittel zur Begrün¬
dung seiner eigenen Überzeugungen. Aber sie ist schwerlich in

gleicher Weise unerheblich in einer durch die Selbstdarstellung
des Protagoras gegebenen ironischen Kritik seiner persön¬
lichen Wirksamkeit. Und nur um diese handelt es sich in
unserem Dialoge ; Beziehungen auf die specifischen Lehren des
Protagoras , welche doch zu einer Bestreitung seines Berufes als
Tugendlehrer die bequemste Handhabe boten, lassen sich selbst
mit der von manchen Seiten (so schon von Schleiermacher) an¬
gewendeten Gewalt nicht glaublich hineindeuten ; wir werden,
da eine Unbekanntschaft Platons mit denselben undenkbar ist,
diese Enthaltsamkeit nicht für zufällig halten dürfen. Dazu
kommt aber : das Vorgespräch des Sokrates mit Hippokrates,
welches wir als eine authentische Weisung Platons selbst für
die richtige Auffassung des ganzen Werkes anzusehen haben,
erregt Bedenken gegen die Lehrthätigkeit nicht speciell des Pro¬
tagoras , sondern überhaupt der Sophisten. Und damit stimmt
die nachfolgende Ausführung . In einem Werke , welches uns
die sicherste Herrschaft über alle Kunstmittel der Darstellung
beweist , dürfen wir gewiss den Umstand nicht als gleichgiltig
oder als blofsen Schmuck ansehen, dass dem Protagoras ein paar
andere Vertreter der Sophistik zur Seite gestellt sind , nicht hlofs
als stumme Zuhörer , sondern als geneigt und bereit , bei sich
darbietender Gelegenheit in die Verhandlungen thätig mit ein¬
zutreten . Wenn man ihr blofses Schweigen bei den früheren
Niederlagen des Protagoras etwa noch nicht als ausreichendes
Zeichen dafür möchte gelten lassen, dass Platon in jene Nieder¬
lagen sie mit einbegriffen wissen will, so schwindet solcher Ein¬
wand bei dem letzten entscheidenden Beweisgange ; denn der
Platonische Sokrates sorgt dafür , dass zu den entscheidenden
Zugeständnissen in demselben Prodikos und Hippias sich aus¬
drücklich mitbekennen . In treffender Wahl macht Platon den
Mann , der sich zuerst einen Sophisten nannte und alle anderen
an geistiger Bedeutung unverkennbar überragte , zum Träger des
Gespräches ; aber er bezeichnet zugleich in der unzweideutigsten
Weise , dass wir in ihm die Sophistik selbst als getroffen anzu-



Protagoras . 243
*'ine

ii In-
liriin -
<'h iu
‘11un»O
s ö ll -
«•Ii iu
n des
es ais
selbst j
rj an-
prileii ,
ar ist , |

Dazu
krates, t
>st für
haben,
■> l ’ro-
stinimt
es uns
tellung
•ligiltig
in paar j
it blofs '

>ei sich
iit ein-
riiheren
•lieiules
Nieder-

ler Kii>- f
■nu der- ·
ideiiden
•h aus-

im den I

andere» :

iger des f
ntigstc»

’

ii an *u'

sehen haben . Wir würden also jene Formel wenigstens dahin
zu modificiren haben : der Dialog stelle dar , wie die Sophistikin ihrem vermeintlichen Berufe als Lehrerin der Tugend sich
selbst zu Falle bringe .

Hiermit wären wir aber gerade bei derjenigen Auffassung
des Dialoges angelangt , vor welcher Schleiermacher als einer
ungenügenden warnt . Es ist auffallend , dass bei der energischen
Erneuerung dieser Auffassung diese Warnung Schleiermachers ,trotz der sonstigen Polemik gegen ihn , nicht scheint beachtet
zu sein . Und doch ist sie wohl begründet ; denn durch die
Ausschliefslichkeit der bisher bezeichneten Auffassung wird die
Bedeutung eines Gedankens verdeckt, der den ganzen Dialog
vom Anfänge bis zum Schlüsse durchzieht und sich als bestim¬
mend für seine Composition erweist , eines Gedankens, der als
positiv und philosophisch, als Ausdruck der eigensten Überzeu¬
gung Platons vor jener blofs verneinenden Kritik Anrecht auf
volle Beachtung hat . Als diejenige Form, in welcher allein ge¬meinsame wissenschaftliche Forschung und eine nicht blofsen
Glauben , sondern wirkliche Einsicht hervorrufende Mittheilung
möglich sei, wird das Gespräch , das Geben und Annehmen von
Rechenschaft (διαλεγεσ &αι , λόγον δούναι χαϊ δέξασίΐαι ) dargethanund durch die ganze Composition bewährt. Der Dialog gliedertsich schon für den ersten Blick iu vier deutlich von - einander
abgehobene Abschnitte , die wir durch kurze Überschriften so
bezeichnen können : Rede und Gegenrede über die Lehrbarkeit
der Tugend (p . 319 A — 328 D ) , Gespräch zum Erweise der
Identität der einzelnen Tugenden (p . 329 C — 334 C) , Vortragund Gegenvortrag zur Erklärung des Simonideischen Gedichtes
(p . 338 E — 347 A) , Gespräch, durch welches die Tapferkeitauf Einsicht zurückgeführt wird (p . 348 C — 360 E ) . Was
zwischen diese Hauptabschnitte fällt , dieselben zugleich schei¬
dend und verbindend, ist alles dahin gerichtet, zu zeigen , dass
das bei dem Gegenstände streng festhaltende Gespräch die ein¬
zige Form der Gedankenmittheilung sei , welche zur Klarheit
und Bestimmtheit führe und die Einsicht in die Sache fördere ;und was in diesen Verbindungsgliedern theoretisch dargelegt
wird, das erweisen die Abschnitte selbst durch eine thatsächliche
Probe . Die Gesprächsabschnitte decken die wirkliche Verschre¬

ie *



244 Protagoras .

denlieit der Überzeugungender Unterreduer unverhohlen auf und

führen zur Nothwendigkeit der Anerkennung ihrer Schlüsse .

Von der Gedichtserklärung dagegen sagt nicht nur Sokrates aus¬

drücklich , dass sie zu einer wissenschaftlichen Einsicht in die

Sache nicht führe, sondern er beweist ihre Willkür auch durch

die That ; denn durch dieses Mittel lässt sich Protagoras unbe¬

denklich Sätze aufreden , gegen welche er sich nach seiner Über¬

zeugung widersetzen müsste und nachher in der dialogischen

Discussiou zu sträuben versucht. Und die Reden und Gegen¬

reden über die Lehrbarkeit der Tugend geben nicht nur Anlass ,

die Gesprächsform gegenüber dem zusammenhängenden, in sei¬

ner Wirkung nur einem geschriebenen Buche vergleichbaren

Vorträge zu empfehlen , sondern zeigen ihre Schwäche darin,

dass Protagoras sofort nach Beendigung des trefflichen und mit

Beifall aufgenommenen Vortrags in einem nur angeblich neben¬

sächlichen Puncte seine Begriffslosigkeit beweist. Die Anwen¬

dung der sämmtlichen bei den Sophisten gebräuchlichen Formen,

des längeren , kunstvoll geschmückten Vortrages , des Mythus,

der Gedichtserklärung dient nicht blofs der charakteristischen

Zeichnung der Sophistik , sondern wird zugleich der dunkle

Hintergrund , von welchem sich die Gesprächsform als die ein¬

zige für wissenschaftliche Einsicht sachgemäfse Methode abhebt.

Es ist interessant , diese der wissenschaftlichen Methode zuge¬
wendete Tendenz zu verfolgen, wie sie das ganze Werk so

durchdringt , dass sie nicht als etwas zufälliges oder blofs bei¬

läufiges betrachtet werden kann , und diese Beobachtung wird

noch interessanter durch die zahlreichen und tief eingreifenden

Vergleichungen, welche sich mit anderen Dialogen , besonders

Gorgias und Phädros , darbieten ; aber ein längeres Verweilen

hierbei könnte doch nur das ausführen, was Schleiermacher be¬

reits meisterhaft und so überzeugend bezeichnet hat , dass es

sich nicht füglich bestreiten lässt .
Mit dieser Würdigung der formalen , auf die wissenschaft¬

liche Methode gerichteten Tendenz verbindet Schleiermacher eine

fast spottende Geringschätzung des im Protagoras zu findenden
ethischen Inhaltes . „Andere hingegen“ , schreibt er zum Beispiel ,

„allzusehr auf die reale Ausbeute begierig, und nicht ehen glück¬
liche Finder , weil sie ohne Kenntnis der Gegend suchen, haben



Protagoras . 245

sich nur an eine aufgeworfene Frage gehalten , sei es nun die
von der Lehrbarkeit der Tugend oder die von ihrer Einheit und
Vielheit, denn wer so nur einzelnes auffasst , muss noth-
w endig schwanken“ — und ähnliche Äufserungen finden sich
inehr. Diese Geringschätzung der „realen Ausbeute “ würde be¬
rechtigt sein , wenn es sich eben nur um Auffassung von
Einzelnem handelte und nicht vielmehr die Erörterungen über
die Tugend , ihre Lehrbarkeit, ihre Einheit oder Vielheit , hei
der scheinbaren Zufälligkeit des Abbrechens einer GedankenreiheCT
und des Anfangens einer davon verschiedenen neuen , durch den
gesammten Verlauf des Werkes einen in sich geschlossenen Zu¬
sammenhang zeigten , auf den Zeller schon in seinen Platoni¬
schen Studien (S . 161 ) aufmerksam gemacht hat . Auf Grund
der verbreiteten Ansichten und mancher Thatsachen der Erfah¬
rung bestreitet zu Anfang Sokrates die Lehrbarkeit der Tugend,
und mit Waffen der gleichen Art entgegnet ihm Protagoras .
Dass der Entgegnung des Protagoras keine Einsicht in das
Wesen der Tugend zu Grunde liegt , beweist in dem darauf
folgenden Gespräche Sokrates , indem er die von Protagoras un¬
bedenklich ausgesprocheneBehauptung über die disparate Natur
der verschiedenen Tugenden leicht zu Schanden macht. In der
darauf folgenden Erklärung des Simonideischen Gedichtes gibt
der Inhalt des Gedichtes selbst dem Sokrates Anlass , auf das
Werden der Tugend , auf die verschiedenen Stufen ihrer Ent¬
wicklung hinzuweisen, und mit einer Willkür der Deutung 2

) ,
die sich durch ihre unverhüllte Gewaltsamkeit meines Erachtens
als bewusste Absicht kennzeichnet , wird aus ihm der Satz als
ein selbstverständlicher, allgemein anerkannter herausgedeutet,
dass jeder sittliche Fehler aus Mangel an Einsicht hervorgehe
und es kein anderes sittliches Gut gebe aufser Einsicht, Wissen .
Diesen Satz , welchen in der Dichtererklärung Protagoras als
einen von allen Verständigen einstimmig anerkannten sich ge¬
fallen lässt, muss er hernach in der über Einerleiheit oder Ver¬
schiedenheit der Tugenden wieder eröffneten Discussion trotz
des versuchten Sträubens gerade in Betreff der von der Einsicht

-’) Ich verweise in dieser Hinsicht besonders auf die für die Verwer-
thung dieser Gedichtserklärung entscheidende Stelle p . 345 I) , E .



246 Protagoras .

scheinbar am entferntesten liegenden Tapferkeit zugestehen.
Wenn nun zum Schlüsse Sokrates dieses Ergebnis als einen

Hohn auf ihre Verhandlungen bezeichnet (denn er , Sokrates,
der die Lehrbarkeit der Tugend in Abrede stelle , sei bemüht,

jede Tugend auf ein Wissen zurückzufiihren, also ihre Lehrbar¬

keit zu erweisen ; Protagoras, der ihre Lehrbarkeit behaupte,
bestreite eifrigst ihre Zurückführung auf Wissen , bestreite also

ihre Lehrbarkeit ; sie müssten vielmehr die ganze durch einander

geworfene Verhandlung nochmals und zwar von der Bestimmung
des Begriffes der Tugend beginnen) : so soll diese Äufserung
doch gewiss nicht blofs dem Protagoras die Rückkehr zu seinem
stolzen Selbstbewusstsein bahnen , sondern sie macht zugleich
den Leser auf den Zusammenhang der verschlungenen Verhand¬

lung aufmerksam , und wir deuten nach bekannter Platonischer
Weise die Forderung des Erneuerns der Untersuchung und des
Sokrates unverhohlene Aufdeckung seines Widerspruches mit sich
selbst wohl nicht unrichtig , wenn wir das Gegentheil darin
lesen , nämlich , dass zur Auffindung des Begriffes der Tugend
wesentliches durch den Dialog geleistet , und dass in Platons

eigener Überzeugung jener aufgezeigte Widerspruch gelöst ist.
Durch die Zurückführung jeder Tugend auf Wissen ist die Frage
nach ihrer Lehrbarkeit und nach ihrer Einheit zugleich gelöst ;
und wenn die Tugend als eine werdende verschiedener Stufen
der Entwicklung fähig ist, so ist nicht ausgeschlossen, dass es
ein sittliches Wohlverhalten gebe , welches , als noch nicht auf
Einsicht beruhend , auch nicht im Sinne Platons lehrbar ist .
Zu diesem Satze mögen noch ein paar Erläuterungen ge¬
stattet sein.

Selbst der Zurückführung der Tugend auf Wissen , welche
zweifellos ein Grundsatz Sokratisch-Platonischer Lehre ist , be¬
streitet Schleiermacher ihre Bedeutung für die Aufgabe dieses

Dialoges , vornehmlich weil sie in Verbindung mit der ganz un-
sokratischen und unplatonischen Ansicht gebracht werde , dass
das Gute nichts anderes sei als das Angenehme . Hierin ist nun
das gewiss richtig , dass Schleiermacher die Identification von
άγα&όν und ήδό als schlechthin unplatonisch bezeichnet ; man
muss die wiederholten Aufforderungen des Sokrates an die So¬
phisten, ob sie denn nicht ein anderes Ziel alles menschlichen



Protagoras . 247
Strebens anzugeben wüssten als das Angenehme und den Ge¬
nuss 3) , mit Gewalt überhören, um aus diesem Dialog eine Zeit
herauszuklügeln, in welcher für Platon gut und angenehm noch
unterschiedslos gewesen sei . Aber die Verbindung mit diesem
von Platon verworfenen Satze besagt doch wohl nur, dass , was
man auch immer für das an sich und unbedingt Erstrebenswerthe
halte , jedenfalls das Wissen desselben die Bedingung voll¬
kommener Sicherheit des sittlichen Handelns , also der Tugend
ist . Nicht unerheblich scheint mir überdies für den im Zu¬
sammenhänge unseres Dialoges auf diesen Satz zu legenden
Werth der Umstand zu sein , dass derselbe Satz schon vor dieser
Ableitung aus einer unplatonischen Voraussetzungals ein selbst¬
verständlicher in jener gewaltsamen Ausdeutung des Simonidei -
schen Gedichtes vorgebracht ist .

Was zweitens die Einheit der Tugend betrifft, so werden
die darauf bezüglichen Erörterungen von mehreren Seiten so
aufgefasst , dass Platon in diesem Dialoge jeden Unterschied der
einzelnen Tugenden von einander in Abrede gestellt , sie voll¬
kommen identificirt habe , und erst später in seiner Überzeugung
jene Modification eingetreten sei, wie sie aus den Büchern über
den Staat bekannt ist . Dieser Auffassung vermag ich nicht mich
anzuschliel'sen . In unserem Dialoge selbst finde Ich sie nicht
erwiesen . Was den Abschnitt betrifft , in welchem Gerechtig¬
keit und Frömmigkeit, Besonnenheit und Weisheit als identisch
erwiesen werden , so muss man dafür Platon selbst die Ver¬
antwortung überlassen, dass er den Protagoras so grobe Mittel
der Täuschung , wie dies das Umdeuten des contradictorischen
Gegensatzes in den conträren und die Benützung der Unbe¬
stimmtheit im Gebrauche von αφροσύνη ist , nicht bemerken lässt ;
aber diese Beweise als von Platon ernstlich gemeint anzusehen
wird man sich doch wohl bedenken müssen , wenn man beob¬
achtet , mit welch bewusstem Geschick im zweiten Falle der
Platonische Sokrates durch die Anordnung seiner Schlingen die
Benützung der Amphibolie verdeckt 4

) . In dem letzten Abschnitte

3) p . 354 B — E , vgl . mit p . 351 C , E u . 358 A , B .
4) Zeller hält es allerdings für wahrscheinlich , dass die fraglichen Be¬

weise von Platon ernstlich gemeint seien . „Nachdem hier der Behauptung,



248 Protagoras .

aber wird nur erwiesen , dass die Tapferkeit auf Wissen zurück¬

zuführen ist, und es wird bei der Recapitulation verallgemeinernd
nur gesagt5) , dass alles , Gerechtigkeit, Besonnenheit, Tapferkeit,
Wissen ist . Es ist nicht gesagt und braucht nicht in den Wor¬

ten zu liegen , dass diese sittlichen Eigenschaften unterschiedslos

und identisch seien , sondern nur , dass dasjenige Moment, wel¬

ches jede dieser Charaktereigenschaften, z . B . den Muth , zu

einer sittlich werthvollen (καλόν) , zu einer Tugend mache , die

Einsicht ist, — (ganz so wie es der Platonische Sokrates in dem

dass die δικαιοσύνη , σωφροσύνη, δσιότης , σοφία und ανδρεία eben so viele

Theile der Tugend seien , schon 329 C — 333 B einige mehr sophistische als

überzeugende , aber von Plato doch wohl ernstlich gemeinte Ein-

würfe entgegengesetzt waren“ u . s . w . (Phil . d . Gr . 3 . Aufl . II , 1 . S . 501 , 3 . )
So gewichtig mir ein , selbst nicht weiter begründeter Einwand dieses For¬

schers ist , und so weit ich entfernt bin , in der Unhaltbarkeit oder selbst in

starken logischen Fehlern eines Beweises an sich ein Zeichen dafür zu sehen,
dass derselbe von Platon nicht ernstlich gemeint sei , so bestimmen mich

doch im vorliegenden Falle besonders zwei Erwägungen zu der ausgespro¬
chenen Auffassung. Erstens der im Texte selbst angedeutete Gesichtspunct :

die Geschicklichkeit, mit welcher die Anerkennung der zwei έναντία von αφρο¬
σύνη an die weitest von einander entfernten Stellen des Beweisganges ge¬
bracht ist , spricht viel mehr für das Bewusstsein und die Absicht einer

Täuschung , als für die unbefangene Entwicklung ernstlicher Überzeugung .
Zweitens, der Satz , dessen Beweis hier unternommen wird , σοιφροσύνη καί

σοφία ταύτό , geht entschieden und erheblich weiter als die sonstigen Aufse-

rungen Platons über das Verhältnis der einzelnen Tugenden zu einander in
den Stellen, in welchen über die ernstlich gemeinte Darstellung der eignen
Überzeugung kein Zweifel ist , z . B . Gorg . 506 D — 507 C . Men . S8 C . Lach .
199 D . Denn überall finden wir die beiden Sätze, erstens dass jede Tugend
nur durch das Wissen des Guten zu wirklicher Tugend wird, zweitens, dass

wenn dieses Wissen vorhanden ist , es das menschliche Handeln nicht blofs
in einer , sondern in allen (Richtungen bestimmt, also AVer άνδρεία oder wer

σωφροσύνη besitzt im strengen und vollen Sinne dieser Worte , nothwendig
auch die übrigen Tugenden besitzen muss . Durch diese beiden Sätze , die
als Platonisch unzweifelhaft anzuerkennen sind , und durch ihre Verbindung
ist keineswegs Unterschiedslosigkeit der einzelnen Tugenden als nothwen-

dige Folge gesetzt ; dass dagegen die directe Behauptung der Identität (ταύτδ

άνδρεία και σωφροσύνη u . ä . ) sich nur an der vorliegenden Stelle findet , die
schon aus anderem Gesichtspuncte den Anlass gibt nicht für den Ausdruck
von Platons ernstlicher Überzeugung zu gelten , scheint mir ein beachtens -
werthes Moment für die Entscheidung der Frage zu sein.

5) p . 361 B : ώς πάντα χρήματά έστιν έπιστήμη , καί ή δικαιοσύνη καί ή
σωφροσύνη καί ή ανδρεία.



Pkotagoras . 249

ersten dafür geführten;, von Protagoras nicht verstandenen und
mit überlegener Sicherheit beseitigten Beweise p . 349 E bis
350 C darlegt) , ohne dass darum Artuntersehiede der einzelnen
Tugenden brauchten geleugnet zu werden . Zu diesen dem Dialog
Protagoras seihst entlehnten Gründen kommt noch hinzu , dass
Dialoge wie Laches und Charmides , welche man ihrer Ab¬
fassungszeit nach von Protagoras weit zu entfernen keinen An¬
lass hat , schwerlich anders als unter der bezeichneten Auffassung
der Einheit der Tugenden zu einer befriedigenden Deutung zu
bringen sind .

Endlich Lehrbarkeit und Nicht- Lehrbarkeit der Tugend.
Der Platonische Sokrates bestreitet in dem ersten Abschnitte des
Protagoras die Lehrbarkeit der Tugend auf Grund der üblichen
Ansichten , zum Theil solcher , welche er sonst ausdrücklich und
entschieden verwirft, wie jene sittliche Hochschätzung der be¬
rühmten Athenischen Staatsmänner. Auf Anlass der Dichter¬
erklärung sodann zeigt Sokrates die Tugend als etwas werden¬
des, in dessen Entwicklung mithin die Unterscheidung verschie¬
dener Stufen zulässig sein wird . In der Hecapitulation endlich
am Schlüsse des Dialogs erklärt Sokrates nicht etwa , die frühere
Bestreitung der Lehrbarkeit auf Grund des nachher geführten
Beweises aufgehen zu müssen , was doch das einfachste zu sein
schiene , sondern bezeichnet mit heiterer Selbstverspottung den
Widerspruch, in welchem er sich mit sich selbst befinde . Sollte
nicht durch diese nachdrückliche Betonung des Widerspruches
die Combination berechtigt sein, dass dieser angebliche Wider¬
spruch für Platon eben kein Widerspruch war , sondern gelöst
durch die im Menon des weiteren ausgeführte Unterscheidung
der aus glücklicher Naturanlage und Gewöhnung hervorgehen¬
den von der auf sittlicher Einsicht beruhenden Tugend ? In
dieser Weise unterscheidend bestreitet Sokrates gegenüber der
Sophistik , welche nur an die erstere Stufe denkt, und aus ihren
Gesichtspuncten, die Lehrbarkeit der Tugend eben so mit Hecht,
als er sie für die auf Einsicht beruhende Tugend behauptet.

Möchte man aber vielleicht diese zuletzt bezeichnete Com¬
bination als etwas unsicheres ablehnen , so enthält doch jeden¬
falls der Dialog Protagoras über Grundfragen der Platonischen
Ethik , Zurückführung der Tugend auf Wissen , einheitlichen



250 _ Pkotagokas .

Charakter der Tugenden in dieser ihrer Bedingtheit durch Wissen,
nicht blofs zerstreute einzelne Äufserungen, sondern einen in der
scheinbaren Willkür so planmäfsig nach einem Ziele gerichteten
Gedankengang, dass es als unzulässig erscheinen muss, in dieser

„realen Ausbeute“ , wie Schleiermacher sich ausdrückt , etwas
blofs zufälliges sehen oder ihr im Sinne des Verfassers eine nur
nebensächliche Bedeutung zugestehen zu wollen . Dass dieser
ethische Gehalt des Dialogs und die vorher nachgewiesene
methodologische Tendenz desselben nicht disparate , fremdartig
neben einander bestehende Elemente sind, bedarf für den Kenner
Platons kaum der Erinnerung . Wem , wie dem Sokrates und
Platon , die Tugend auf Wissen beruht , für den hat die Methode,
welche zur Bestimmtheit des Wissens führt , einen sittlichen
Werth ; προμ^Οουμενος υπέρ του βίου του παντός (361 D ) erstrebt
dieselbe der Platonische Sokrates , und die Sophistik ist, w e i 1
wissenschaftlich hohl , darum sittlich gefährlich. Theoretisches
und Praktisches, Dialektik und Ethik in untrennbarer Verbin¬

dung zu finden , wird uns hier so wenig in Verwunderung setzen ,
als wenn wir im Symposion von der sittlichen Erhabenheit des

Ιρως zur Dialektik, im Phädros von der Anschauung des Guten
an sich , des Schönen an sich zur Begriffsbildung und Begriffs-

theilung den unmittelbaren Uebergang gemacht finden.
Wie aber stellt sich diese ethische und methodologische

Bedeutung des Dialogs zu der zuerst in Betracht gezogenen cul-
turhistorischen Tendenz desselben , der Kritik der Sophistik als
der vermeintlichen Lehrerin der Tugend ? Meines Erachtens
wird dadurch die Überzeugung, zu welcher die Composition und
der Inhalt des Dialoges von seinem Anfänge bis zum Schlüsse
führt , dass in ihm die Sophistik in ihrem Ansprüche , Lehrerin
der Tugend zu sein , durch sich selbst zu Falle gebracht wird,
weder entkräftet noch erschüttert , wohl aber in einer Llinsicht

ergänzt. Die Vernichtung der Sophistik in diesem ihrem An¬

sprüche lässt sich in Platons Sinne nur dadurch ausführen, dass
die Bestimmtheit ihres Wissens über das Object ihres Unter¬
richtes und hiermit in untrennbarer Verbindung ihre Methode
der Kritik unterworfen wird. Eine solche Kritik liefse sich in
rein negativer Weise ausführen , so dass eben nur jener unbe¬

rechtigte Anspruch in sich zerfiele , Platon aber gibt den nach



Protagoras . 251

einander in der vollen Natürlichkeit eines dramatisch bewegten
Gespräches behandelten Fragepuncten den planmäfsigeu Zu¬
sammenhang, dass für den aufmerksamen Leser aus jener Ver¬
nichtung der Sophistik zugleich Grundlehren der Platonischen
Ethik und wissenschaftlichen Methodik sich erheben . Es wird
dadurch berechtigt, für die Einsicht in Platons Ethik und Dia¬
lektik den Dialog Protagoras zu verwerthen ; aber es würde nicht
berechtigt sein , wo es sich um die Auffassung des Dialoges als
solchen handelt , diese Momente als die die Composition des
Ganzen bestimmenden und beherrschenden zu betrachten.


	Seite 237
	Seite 238
	Seite 239
	Seite 240
	Seite 241
	Seite 242
	Seite 243
	Seite 244
	Seite 245
	Seite 246
	Seite 247
	Seite 248
	Seite 249
	Seite 250
	Seite 251

