
Universitätsbibliothek Wuppertal

Platonische Studien

Bonitz, Hermann

Berlin, 1875

Bemerkungen zu dem Abschnitt des Dialogs Charmides p. 165-172

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-5229


BEMERKUNGEN ZU DEM ABSCHNITT DES
DIALOGS CHARMIDES p . 165 —172.

Eine Bemerkung Schleiermachers zu dem eigenthümlichen
und schwierigen Abschnitte des Dialogs Charmides p . 165— 172 ,
der über das Wissen des Wissens handelt, hat sowohl bei Brandig
(Gr . Röm . Phil . II , 1 S . 205 ) als bei Steinhart (I S . 285 ) und
Susemihl (I S . 27 ) so vollständige Billigung gefunden, dass diese
Übereinstimmung, hinzutretend zu dem Gewichte einer Schleier-
macherschen Überzeugung, geeignet ist , gegen eine Bestreitung
derselben Bedenken zu erwecken. Ich will versuchen , die
Gründe darzulegen , welche mich zu entgegengesetzter Über¬

zeugung bestimmen ; zuvor eine kurze Darlegung des Gegen¬
standes der Frage.

Der Dialog Charmides sucht den Begriff der σωφροσύνη zu
bestimmen, d . h . , in den mannigfaltigen Vorstellungen , welche
sich mit dem Gebrauche dieses Wortes zu verbinden pflegen ,
werden die ihnen anhaftenden Mängel und die Unbestimmtheit
nachgewiesen, in ähnlicher Weise , wie dies im Dialoge Laches
mit dem Worte ανδρεία geschieht, und der Dialog schliefst, ohne
dass ausdrücklich eine Definition des in Erage gestellten Be¬
griffes zu Stande gebracht ist . Der jüngere unter den beiden
Unterrednern , mit denen Sokrates den Gegenstand verhandelt,
der kindlich unbefangene Charmides, führt nur äufserliche Merk¬
male der Besonnenheit an , die Ruhe , die Bescheidenheit und
Schamhaftigkeit des Handelns , Merkmale, in denen sich leicht,
mit ernsten und scherzhaften Mitteln, der Mangel eines sittlichen
Gehaltes nachweisen lässt . Tiefer auf die Sache selbst gehen



Charmides . 229

die darauf folgenden Definitionsversuche des sophistisch gebil¬deten und gewandten Kritias ein . In der zuerst von ihm ver-
theidigten Definition , Besonnenheit bestehe darin, dass jeder das
Seine thue, weifs Kritias den Einwendungen des Sokrates gegen¬
über nur den ungleich allgemeinem Sinn festzuhalten, Besonnen¬
heit bestehe darin, das Gute und Schöne zu thun . Von Sokrates
darauf aufmerksam gemacht , dass das Thun des Rechten nicht
würde als Besonnenheit anzuerkennen sein , wenn es nicht mit
dem Bewusstsein verbunden ist, dass man eben das Rechte und
Gute thut , ändert Kritias , alles Frühere bereitwillig zurück¬
nehmend, seine Definition dahin, dass das Wesen der Besonnen¬
heit in der Selbsterkenntnis bestehe . Indem der Delphische
Gott den in seinen Tempel Eintretenden jenen Spruch : Erkenne
dich selbst , zurufe , so wolle er damit nichts anderes als zur
Besonnenheit auffordern . Um zu einer Verständigung über diese
Definition zu gelangen und dadurch den Grund zu ihrer Prüfung
zu legen , stellt nach inductiver Betrachtung anderer Arten des
Wissens Sokrates die Frage (p . 166 B ) : ή σωφροσύνη τίνος έστίν
επιστήμη , ο τυγχάνει ετερον ον αυτής τής σωφροσύνης ; welches ist
das von der Besonnenheit selbst unterschiedene Ob¬
ject jenes Wissens , welches du Besonnenheit nennst . Hierauf
erklärt Kritias, gerade dadurch unterscheide sieh dieses Wissen
von allem anderen Wissen , dass es nicht einen von ihm selbst
verschiedenen Gegenstand habe, sondern ein Wissen des Wissens
sei , ή δε μόνη των τε άλλων επιστημών επιστήμη εστί κα 'ι αυτή
εαυτής (ρ . 166 C) . Von da an wird nun ausführlich dieser Ge¬
danke eines Wissens des Wissens untersucht, und von Sokrates
wird gezeigt , dass ein solches Wissen des Wissens sich nicht
als möglich erweisen lasse, und dass , wenn man die Möglichkeit
desselben auch zugeben wolle, kein Werth eines solchen Wissens
nachzuweisen sei . Nach dem Wortlaute des Dialogs wird also
dieses Wissen des Wissens als ein unhaltbarer Gedanke von
Platon abgewiesen ; dies hindert an sich nicht , dass , nach der
in einem Theile der Platonischen Dialoge herrschenden indirecten
Weise , durch die Art der Bestreitung selbst unter dem Scheine
der Verwerfung die Begründung bezeichnet sei , und wir in
diesem Wissen des Wissens einen von Platon selbst gebilligten
Gedanken anzuerkennen haben Dies nun ist die Auffassung



230 Chakmides .

Schleiermachers, die er folgendermafsen ausspriclit : „Des Sokrates
Übergang von der Erklärung , Besonnenheit sei Selbsterkenntnis,
zu der anderen, sie sei Erkenntnis der Erkenntnis und der Un¬
kenntnis , könnte auf den ersten Anblick vielleicht als gewalt¬
sam und sophistisch erscheinen. Allein , wenn die Selbsterkennt¬
nis doch Kenntnis der Vollkommenheit und Unvollkommenheit ,
der Tugend und Untugend, die Tugend selbst aber ein Wissen
ist , welches richtig verstanden allerdings muss vorausgesetzt

*

werden und Platon nur nicht bis zur Ermüdung wiederholen
konnte : so ist doch allerdings die Selbsterkenntnis ein Wissen
um ein Wissen oder Nicht-Wissen“ u . s . w . Auf diese Be¬
merkung Schleiermachers bezieht sich mit Beistimmung Brandis
a . a . O . und fügt zur Bestätigung eine der Stellen aus dem
Phädon bei, welche besagt, dass die Seele des Weisen bestrebt
sei, für sich allein zu sein , αυτή καθ’

αυτήν γίγνεσθαι, eine wie
mir scheint durchaus nicht zutreffende Vergleichung ; denn im
Phädon handelt es sich darum, dass das erkennende Subject be¬
freit werde von jedem Einflüsse des Körpers (denn das bedeutet
ή ψυχή ζητεί αυτή καθ’

αυτήν γίγνεσθαι) , aber nicht um die im
Charmides untersuchte Identität des Erkennens mit seinem Ob¬
jecte . — Die Andeutung Schleiermachers wird auch von Stein¬
hart gebilligt und erhält bei ihm (S . 279 ) einen ungleich schwung¬
hafteren Ausdruck : „ Auch die Dialektik ist im Charmides schär¬
fer und eindringender geworden als in den früheren Dialogen
(d . h . in denen, für welche Steinhart eine frühere Abfassungs¬
zeit vermuthet ) , denn zuerst taucht hier dem jugendlichen
Denker jener Begriff auf, der für alle Zeiten das unterscheidende
Princip der Philosophie, durch welches sie über allem anderen
Wissen steht, geblieben ist, der Begriffder Kenntnis der Kennt¬
nis oder des Wissens um das Wissen. Wir sind hier an der
Schwelle jener echt Platonischen , von der Eleatisch-Megarischen
so grundverschiedenen Dialektik angelangt , deren Anwendung
im Theätetos, im Parmenides, im Sophisten zu den bedeutend¬
sten Entdeckungen führt , deren Wesen zuerst im Phädros mit
der gröfsten Klarheit entwickelt wird und auf welche jede Phi¬
losophie späterer Zeiten immer von neuem hat zurückgehen
müssen.“ Sehen wir ganz ab von dein Preise der Platonischen
Dialektik und von ihrer Vergleichung mit späteren Entwick-



Chakmuies . 231

hingen der Philosophie und halten uns ausschliefslich an den
Gegenstand selbst , so sind meines Erachtens zwei Fragen zu
beantworten : erstens , ist es durch Inhalt und Composition des
Dialoges Charinides begründet , dass die dem Wortlaute nach
ausgesprochene Verwerfung der επιστήμη επιστήμης inhaltlich als
Billigung aufgefasst werde ; zweitens , findet sich sonst im Platon
jener Gedanke einer επιστήμη επιστήμης etwa als der einer höheren
und reineren Art des Wissens ausgesprochen , oder lässt er sich
doch als eine nothwendige Consequenz aus seinen Grundgedanken
betrachten . Es mag gestattet sein , auf die an zweiter Stelle
bezeichnete Frage zuerst einzugehen .

Die Annahme eines Wissens des Wissens wird von Platon
noch an einer anderen Stelle erwähnt , im Theät . p . 200 B . Die
Entstehung irriger Vorstellungen wird zu erklären unternommen
durch die Unterscheidung des ruhenden Besitzes der Vorstel¬
lungen von ihrer jeweiligen Vergegenwärtigung im Bewusstsein ,
wofür Platon scherzend den Vergleich anwendet der in einem
Taubenschlage aufbewahrten Schaar von Tauben und des augen¬
blicklichen Herausgreifens einer einzelnen oder mehrerer aus
dieser Schaar . Indem eine Erklärung der irrigen Vorstellung
durch diese Unterscheidung nicht gelingt , wirft der Platonische
Sokrates schliefslich noch die Frage auf : ή πάλιν au μοι ερεΐτε
οτι των επιστημών και ανεπιστημοσυνών εισ 'ιν αυ έπιστήμαι , ας ό
κεκτημενος έν έτέροις τισί γελοίοις περιστερεώσιν ή κηρίνοις πλάσμασι
καίΐείρξας εωσπερ αν κέκτηται , έπίσταται, κα '

ι εάν μη προχείρους εχη
έν τή ψυχή ; Der Gedanke wird kurz abgewiesen mit den Worten :
καί ουτω δή άναγασ &ήσεσ&ε εις ταυτόν περιτρέχειν μυριάκις οΰδέν
πλέον ποιοΰντες ; ρ . 200 C . Der Scherz Platons über das von ihm
gewählte Bild kann keinen Zweifel erwecken an dem Ernste der
darunter bezeichneten psychologischen Unterscheidung ; und die
Hinweisung auf den progressus in infinitum , zu welchem der
einmal statuirte Gedanke eines Wissens des Wissens nothwendig
führe , zeigt uns deutlich die Entschiedenheit seiner Abweisung .
Überdies beweist der gesammte Gedankengang des Theätetos
zweifellos, dass dieser Versuch der Erklärung des Irrthums von
Platon entschieden abgelehnt wird . M — Zu dieser directen Er -

i) Schleiermacher gibt zu der fraglichen Stelle des Theätetos , welche die



232 Charmides .

kläruirg Platons kommt noch eine andere , zwar nur indirecte,
die aber durch ihren unmittelbaren Zusammenhang mit den
Platonischen Grundgedanken entscheidendes Gewicht erhalten
dürfte . Als das unterscheidende Moment der Platonischen Phi¬

losophie von der Sokratischen bezeichnet Aristoteles überall, wo
er darauf zu reden kommt, das χωρίζειν der Begriffe , d . h . die
ihnen zugeschriebene selbständige Realität , und wenn wir aus
den verschiedenen von Aristoteles als Platonisch bezeichneten
Beweisen für die Realität der Ideen den eigentlichen Kern
herausheben , so liegt dieser im Begriffe des Wissens selbst ;
Platon erachtet es als durch den Begriff des Wissens selbst er¬
fordert, dass sein Object etwas Reales sei . Dass Aristoteles hier¬
mit nicht dem Platon einen ihm fremdartigen Gedanken unter¬
schiebt , zeigen am kürzesten Platons Worte in der Republik
{V 477 A) , indem auf die Frage b γιγνώσκων γιγνώσκει τ! η ούδέν ;
zunächst geantwortet wird οτι γιγνώσκει τί , und auf die weitere
πότερον ον η ούκ ον ; die Antwort erfolgt ον , πώς γάρ αν μή ον
γε τι γνωσ &είη ; ( ganz im Einklänge mit dem bekannten Satze
des Parmenides oö γάρ άνευ του έόντος κτλ ) ; derselbe Gedanken¬
gang ist mittelbar im Phädros, Symposion , Phädon zu erkennen,
indem die Allgemeinheit der Begriffe selbst der Beweis ihrer
Realität wird . Bei einer solchen Überzeugung über die noth-
wendigen Voraussetzungen des Wissens , aus welcher unter an¬
derem ganz unbedenklich gefolgert wird, dass den Zahlen , den
geometrischen Gröfsen, weil sie ein Object des Wissens sind ,
Realität zugeschrieben werden muss — bei einer solchen Über¬
zeugung findet die Annahme eines Wissens des Wissens offenbar
keine Stelle .

Aufserhalb des Dialoges Charmides findet sich also in den
Platonischen Schriften nicht die Gewähr dafür, dass der Gedanke
eines Wissens des Wissens als ein von Platon selbst gebilligter
anzusehen sei . In dem fraglichen Abschnitte des Charmides

Vergleichung mit Charmides unabweislich aufdrängt , keine darauf bezüg¬
liche Bemerkung . Steinhart unterlässt nicht in seiner umfassenden Einlei¬
tung zum iheätetos auch diesen Punct zu berühren ; welch gewaltsame Mit¬
tel derselbe anwendet, um die besprochene Auffassung des Charmides mit
der unzweideutigen Verwerfung desselben Gedankens im Theätetos auszu¬
gleichen , wolle man bei ihm selbst III , S . 80 f. nachlesen .



Charmides . 233

selbst aber sind die vorgebrachten Gründe, welche Kritias nicht
vermag zu beseitigen, keineswegs derart , dass ihre offenbare,
etwa noch besonders bemerklich gemachte Unhaltbarkeit als Hin¬
weisung auf eine Billigung unter dem Scheine des Widerlegens
könnte angesehen werden . Einmal wird auf dem Wege der
Induction der Satz veranschaulicht, dass , wenn es ein Wissen
des Wissens gehen sollte , das Wissen selbst das Wesen des Ge¬
wussten haben müsste — es wird kaum nöthig sein , die voll¬
ständige Übereinstimmung dieses Gedankens mit den aus der
Republik erwähnten Sätzen noch besonders nachzuweisen . —
Eine etwas andere Form erhält dieser Beweis, indem , wiederum
auf dem Wege der Induction, das Wissen den Verhältnisbegriffen
eingereiht, also in Sokratischer Weise veranschaulicht wird, was
Aristoteles kurz sagt ή επιστήμη προς τι . Soll nun das eine
Glied eines Verhältnisses die durch das Verhältnis bezeichnete
Beziehung auf sich selbst haben , so müsste es zugleich das
Wesen des von ihm ausdrücklich unterschiedenen und ihm ent¬
gegengesetzten Gliedes haben . Schleiermacher bricht diesem
Gedanken die Spitze ab , indem er , trotz Platons wiederholter
Bezeichnung der Identität von Subject und Object , αοτό προς
έαυτό, επιστήμη έαυτής u . a . , nicht von dem Wissen des Wissens ,
sondern von dem Wissen eines Wissens spricht.

Die nachgewiesene Übereinstimmung also der Beweise ,
welche im Charmides gegen die Möglichkeit eines Wissens des
Wissens ausgeführt werden , mit den von Platon anderweit aus¬
gesprochenenÜberzeugungenund mit den letzten Voraussetzungen
seiner Philosophie bringt zur Evidenz , dass die fraglichen Be¬
weise von Platon selbst für gültig angesehen sind . Diese Auf¬
fassung wird , wenn es dessen bedarf , noch gesichert durch eine
Erwägung der in der Composition des Dialoges Charmides lie¬
genden Momente . Schleiermacher weist in der früher ausgeho¬
benen Stelle darauf hin , dass „ des Sokrates Übergang von der
Erklärung , Besonnenheit sei Selbsterkentnis, zu der anderen,
sie sei Erkenntnis der Erkenntnis und der Unkenntnis, auf den
ersten Anblick vielleicht als gewaltsam und sophistisch erscheinen
könnte “

; indessen ist dabei noch ein Umstand jenes Überganges
verschwiegen . Nicht durch Sokrates lässt Platon diesen Ueber -
gang vollziehen , sondern durch Kritias, und zwar in scharf be-



234 Chakmides .

zeichneter Abweichung von der durch Sokrates krage selbst vor-

geschriebenen Richtung für ihre Beantwortung . Man würde es

in keinem Dialoge , welcher Personen von bestimmtem Gepräge

zu Trägern der Verhandlungen macht, angemessen finden, wenn

ein Gedanke , auf dessen Tiefe und Bedeutung ein besonderer

Werth gelegt werden soll, .durch einen als sophistisch und disputir-

siichtig charakterisirten Unterredner eingeführt würde ; die künst¬

lerische Vollendung , in welcher Platon in einer Reihe seiner

Werke die dialogische Form anwendet , gibt nicht nur das Recht,
sondern macht es dem Interpreten zur Pflicht, diesen Gesichtspunct
zur Geltung zu bringen . Und nicht etwa blofs zum Scheinbezeichnet

Sokrates durch die Frage „welchen von ihm selbst verschie¬
denen Gegenstand hat dasjenige Wissen, welches du σωφροσύνη
nennst “ , für die in der Beantwortung einzuhaltende Richtung das

Gegentheil von der Antwort des Kritias ; sondern nach mannig¬
faltigen Windungen , in denen die Möglichkeit und der Werth der

επιστήμη επιστήμη: behandelt, und die Erörterung dann wieder in
andere Bahnen zurückgeleitet wird, gibt endlich Kritias selbst die
Antwort, dass das Gute das Object desjenigen Wissens sei, welches
das Wesen der σωφροσύνη bilde. Indem Sokrates diese Antwort mit
dem Vonvurfe aufnimmt , „ du böser Mensch , so lange ziehst du
mich schon im Kreise umher und verbirgst mir deine wirkliche

Überzeugung“ p . 174 B (eine Wendung , welche lebhaft an die
Stelle des Gorgias erinnert 499 B , wo Kallikles seine Behauptung
der Identität von gut und angenehm endlich aufgibt ) : so be¬
zeichnet dadurch Platon so deutlich , als die dialogische Form
es irgend thunlich macht , dass hiermit die gesuchte Grundlage
der Definition gefunden ist . Von hier aus fällt denn auch helleres
licht auf den Gang und das Ziel des ganzen Dialogs . Durch den
Satz , dass zur σωφροσύνη das Wissen des Guten erforderlich ist,
wird ihr sittlicher Gehalt festgestellt ; für die besondere Modifi¬
ca tion der Sittlichkeit , welche durch das Wort σωφροσύνη be¬
zeichnet wird , finden sich die Andeutungen in denjenigen Defi¬
nitionen der σωφροσύνη , welche nicht deshalb beseitigt waren ,
weil sie etwa nicht die eigenthümliche Form der σωφροσύνη
charakterisirten , sondern nur deshalb , weil in ihnen nicht das
Wesen der σωφροσύνη als einer Tugend , das καλόν derselben ,
enthalten sei , Ich unterlasse es , dies des weiteren auszuführen



OlIAHMIDJäS . 235
t vov-
(le es

■pviifije
wen «

«derer
‘putir-
kiinst -
H'iner

Hecht ,
>p«nct
eiclmet
cliie -

ρροσννη
mp das
iiannig-
:rth der
jeder in
■lbst die
welches
frort mit
iehst du
wirkliche
t an die

Auptung
so he¬

ile Form
rundlage

i helleres
urch den
■rlich ist»
f Modifi-

'ie‘

^en 11^ "

nicht d»»

lerselheti;
^ ufüb «®

und dadurch die von Platon im Charmides beabsichtigte Definition
der σωφροσύνη herzustellen ; denn ich müsste im wesentlichen
denselben Gang einschlagen, den ich in der Analyse des Dia¬
loges Laches zu begründen versucht habe . Die Frage aberlässt
sich nicht wohl abweisen : wenn nach der gegebenen Begründung
jenes Wissen des Wissens von Platon nur behandelt wird , um
einen ihm als sophistisch erscheinenden Gedanken zu verwerfen ,
ohne dass daraus ein positiver Beitrag für den eigentlichen Unter-
suchungsgegenstand des Dialoges sich ergibt , wie kommt Platon
dazu , dieser Erörterung einen so erheblichen Theil des Dialogs
zu widmen ? Die Frage verdient schon insofern Beachtung, weil
unverkennbar eben diese Ausführlichkeit in der Behandlung der
επιστήμη επιστήμης vornehmlich dazu beigetragen hat , ihr in Pla¬
tons eigenem Sinne eine positive Bedeutung beizumessen ; es
wird erlaubt sein , da die Frage selbst das Gebietes sicher zu
entscheidenden überschreitet, eine Yermuthnng zu versuchen .

Indem Sokrates die Forderung des Wissens in anderer
Strenge , als bis dahin geschehen , gestellt und gegenüber dem
schwankenden Meinen nur in fest begrenzten Begriffen ein
Müssen für erreichbar erklärt hatte , erhoben sich gleichzeitig
mit innerer NotliWendigkeit die mannigfaltigen Probleme der
Erkenntnistheorie . Das Müssen wird vom Meinen unterschieden;
welches ist die bestimmte Abgrenzung des einen gegen das
andere ? Alles Lernen und Erkennen setzt anderes schon vor¬
hergegangenes voraus , woran es anknüpfe und worauf es beruhe ;
wo ist ein Anfang zu gewannen , der das Lernen überhaupt
möglich mache ? ja ist überhaupt Lernen möglich ? Wir setzen
als Prädicat eines Satzes etwas von dem Subject verschiedenes ;
wie soll es zulässig sein , Subject und Prädicat durch die Form
des Satzes gleichzusetzen? müssen wir uns nicht vielmehr auf
die Urtheile und Sätze beschränken, in denen dasselbe Prädicat
und Subject ist ? Diese und ähnliche Probleme nehmen zum
Theil die Form von Eäthselfragen oder von paradoxen Behaup¬
tungen an . Mit ihnen sehen wir Platon ernst und scherzend im
Menon , im Theätetos, im Euthydemos beschäftigt . Der Lösung
dieser Probleme dient die Platonische Hypothese einer vorwelt¬
lichen intellectualen Anschauung , dienen die Anfänge der Logik ,
die er Dialektik nennt , und die ersten Versuche psychologischer



236 Charmides .

Erklärung , welche wir durch einige Dialoge hindurch verfolgen
können . In diese Reihe von Problemen gehört auch die Frage,
ob es ein Wissen des Wissens gebe , also der erste Anfang des
Problemes des Selbstbewusstseins. Die Sokratisch- Platonische

Forderung der sittlichen Selbsterkenntnis , in welcher nach dem
Sinne dieser Männer au eine Identität von Subject und Object
des Wissens nicht gedacht war , lag schon durch den Wortlaut
einer επιστήμη επιστήμης so nahe, dass die Erwähnung der Selbst¬
erkenntnis den natürlichen Anlass bot , diese Frage der damaligen
Philosophie zur Erörterung zu bringen . Unter solcher Voraus¬

setzung , zu welcher, denke ich , die Weise selbst , in welcher die

Frage im Charmides eingeführt ist , ausreichenden Anlass gibt,
wird es erklärlich , dass Platon ihrer Rehandlung einen unver -

hältnismäfsigen Umfang in diesem Dialoge zuweist , obgleich
daraus unmijjplbar kein positiver Ertrag fiir den Gegenstand der
Untersuchung sich ergibt.

Dass ich den DialogCharmidesdurchwegals einen Platonischen
bezeichnet habe trotz der scharfen Angriffe , welche noch in
neuester Zeit gegen seinen Platonischen Ursprung gerichtet sind,
möge mir nicht zugemuthet werden ausdrücklich zu rechtfertigen.
Das Auflösen des Gewirres von Einwendungen , welche gegen
diesen Dialog als eine Schrift Platons vorgebracht sind , würde
mehr ermüdend als an sich oder durch irgend ein Nebenergebnis
lohnend sein .


	Seite 228
	Seite 229
	Seite 230
	Seite 231
	Seite 232
	Seite 233
	Seite 234
	Seite 235
	Seite 236

