
Universitätsbibliothek Wuppertal

Platonische Studien

Bonitz, Hermann

Berlin, 1875

Zur Erklärung des Dialogs Euthyphron

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-5229


ZUE ERKLÄRUNG DES DIALOGS
EUTHYPHRON.

Schleiermaclier hat in seinem das Verständnis Platons neu

begründenden Werke sich ein besonders hervortretendesVerdienst
um die kleineren Dialoge Platons erworben ; war man sonst ge¬
wohnt , die Bemerkung Ciceros (Acad . I . 13 ' Platonis in libris
nihil adfirmatur et in utramque partem multa disseruntur , de
omnibus quaeritur , nihil certi dicitur) jedenfalls für diese klei¬
neren Schriften Platons gelten zu lassen , so zeigt Schleiermacher ,
dass deren Resultatlosigkeit blofser Schein ist , dass das Wort

■> der Lösung zwar nicht zur Requemlichkeit für unaufmerksame
Leser am Schlüsse ausdrücklich ausgesprochen, wohl aber dem
nachdenkenden Leser der Weg der Lösung bestimmt vorgezeich¬
net ist . Eine Ausnahme hiervon macht Schleiermacher beim

Euthyphron ; es finden sich , schreibt er , in demselben nicht
solche indirecte Andeutungen , welche den aufmerksamen Leser
hinreichend mit der Ansicht des Verfassers bekannt machen .
Wenn dieser Umstand leicht den Verdacht erregen könne , ob
nicht der Euthyphron zu denjenigen Gesprächen gehöre , die dem
Platon abzusprechen sind, so sucht doch Schleiermacher die nach
seiner Ueberzeugung nicht abzuleugnenden Mängel aus der Ver¬

flechtung des wissenschaftlichen Inhalts des Dialogs mit seiner

apologetischen Tendenz und aus der Eilfertigkeit der Abfassung
in der Zeit der Anklage des Sokrates zu erklären, und wagt be¬
sonders deshalb nicht das Verdammungsurtheil über die Schrift
entscheidend auszusprechen, weil wir keine Spur haben von
einem Sokratiker, der so Platonisch noch als dieses Gespräch ist ,



216 Eutuypukox .

compoiiirt und geschrieben hätte , und in die spätere Zeit eigent¬
licher Nachahmung die Schrift wohl nicht zu setzen ist . Die
vorsichtigen Zweifel Schleiermachers haben nicht nur bei den
Männern , welche den schriftlichen Nachlass Platons auf einen
erheblich kleineren Umfang zu beschränken suchten , sondern
auch bei besonnenem Forschern zu unumwundener Verwerfung
geführt ’) ; auf der anderen Seite wird von den Gelehrten, welche
den Dialog als Platonisch betrachten (z . B . Hermann , Steinhart,
Susemihl ) , grofsentheils eine Künstlichkeit der Deutung 2

) zum
Auffinden seiner Absicht und seines Ergebnisses aufgewendet ,
die mir weder mit Platonischer Weise noch mit der einfachen
Compositiori dieses kurzen Dialogs vereinbar scheint. Ich hoffe,
es lässt sich aus der blofsen Vergegenwärtigung des Ganges des
Gespräches, ohne irgend, etwas in dasselbe willkürlich hineinzu¬
tragen, die Absicht Platons mit Sicherheit erkennen und erweisen .

Vor der Halle des Basileus treffen Sokrates und Euthyphron
zusammen , jener begriffen in der Voruntersuchung der gegenihn erhobenen Anklage der Unfrömmigkeit , dieser um seinen
eignen Vater wegen fahrlässiger Tödtung anzuklagen . Sokrates
erzählt heiter scherzend den Inhalt der gegen ihn erhobenen
Anklage. Euthyphron theilt erwidernd den llechtsfall mit , der
ihn zur Anklage bestimmt. Sein Vater hatte auf Naxos einen
Tagelöhner, der in Trunkenheit einen Genossen getödtet , in
Fesseln gelegt und bei dem Exegeten in Athen um Bescheid
für diesen Fall angefragt ; in der Zwischenzeit aber kam der
Mörder im Gefängnisse in Folge der Vernachlässigung , die ererfuhr, selbst um . Euthyphron erhebt nun wegen der unvor¬
sätzlichen Tödtung die Anklage gegen seinen Vater . Dem Be-

!) Die Stellung der verschiedenen Forscher auf diesem Gebiete zur Frageüber die Echtheit des Euthyphron bezeichnet Zeller , Griech . Phil . 3 . Aufl .II . 1 . S . 418 , 1 . Nur hätte Überweg nicht zu den Yertheidigern der Echt¬heit gestellt werden sollen , da er Plat . Sehr . S . 251 die Spuren des Fälschersnachveist und sogar über seinen Namen eine Yermuthung ausspricht, undGesch . d . Phil . 4 . Aufl . I . S . 123 den Euthyphron wenigstens zu den „nichtvöllig als echt gesicherten Dialogen“ rechnet .-) In noch höherem Malse trifft dies die Abhandlung „Über PlatonsEuthyphron “ von Rud . Srhultze (Progr . Wittstock 1870, , in deren Schluss¬abschnitte überdies sich einige erhebliche Misverständnisse Platonischer Leh¬ren finden.



Hithypiikon . 217
'fut¬

ili,·
i den
(‘iiien

'iidprn
■rfunir<5
' eiche
" hart,

zum
endet,
lachen
hoffe,

es des
einzu-
ciseu .

’pliron
liefen
seinen
k rates
■henen
l , der
einen

•t , in
scheid
in der
die er
invor-
ii He-

r Frage
Aufl .

• KcHt-
ilechers
it , und
i „nicht

1'latons
Ichluns-
er l .eh-

ilenken des Sokrates , dass solche Handlungsweise gegen den
eignen Vater unfromin sei , entgegnet Euthyphron mit der
zweifellosen Sicherheit eines Mannes , der als Seher aus der
Frömmigkeit seinen Lebensberuf macht . Darum entschliefst sich
Sokrates , der bisher auf diesem Gebiete als Autodidakt dem
Zufalle sich überlassen habe und dadurch der Anklage des Me-
letus verfallen sei , bei Euthyphron in den Unterricht zu gehen,
nm so, wenn er auch fernerhin seinem Ankläger Anstofs geben
sollte , die Anklage von sich auf seinen Lehrer, den Euthyphron,
abzulenken. Euthyphron möge also erklären , worin das Wesen
von fromm und unfromm bestehe (τί φ-βς είναι τό όσιον y.od το
άνόσιον ; p . 5 DL Trotz der vorher ausgesprochenen Forderung,
es solle das in allen Fällen gleichmäfsige Wesen der Frömmig¬
keit angegeben werden , antwortet Euthyphron auf die Frage
zunächst durch Anführung eines einzelnen Falles : fromm sei so
zu handeln , wie er es jetzt thue , nämlich den Uebelthäter an¬
zuklagen , auch wenn es der eigene Vater sein sollte ; er beruft
sich hierfür auf das Verfahren des Zeus gegen seinen eigenen
Vater . An solche Kämpfe und Gewaltsamkeiten unter den Göt¬
tern zu glauben, von denen Euthyphron noch auffallendere Bei¬
spiele beizubringen bereit ist , erklärt sich Sokrates unfähig und
vermuthet, dass eben dies den Anlass zu der gegen ihn erhobenen
Anklage gegeben habe . Aber abgesehen von diesem fraglichen
Punct , die Antwort des Euthyphron hat nur einen einzelnen
Fall getroffen , nicht das allgemein gütige Wesen der Frömmig¬
keit . Dieser begründeten Zurechtweisung folgend definirt nun
Euthyphron das Fromme als das Gottgefällige (έ

'στι τοίνυν τό μεν
τοίς ΙΙεοΤς προςφιλές όσιον , τό όέ μή προςφιλές άνόσιον ρ 6 Ε ) .
Aber , entgegnet Sokrates , unter den Göttern findet sich nach
Euthyphrons eigner Erklärung Streit ; Streit aber beruht unter
Göttern wie unter Menschen auf einem Gegensätze der Über¬
zeugungen im Gebiete des sittlichen Urtheils . Indem nun einem
jeden nur das lieb und werth ist , was er für gut , schön , edel
hält, so ergibt sich aus der durch den Streit der Götter bewie¬
senen A^erschiedenheit ihres sittlichen Urtheils, dass nicht dasselbe
allen Göttern lieb ist, sondern was einigen lieb und wohlgefällig ,
dasselbe andern verhasst ist . Die Aufgabe , die hiernach mit
Kocht an Euthyphron zu stellen ist , zu zeigen , woran er denn

b



218 Euthyphron .

erkenne, dass seine Handlungsweise die Billigung aller Götter

habe , erlässt Sokrates dem ausweichenden Euthyphron und hilft

selbst zur Berichtigung der Definition in folgende Form : fromm

sei dasjenige , was allen Göttern wohlgefällig sei (τούτο είναι το

οσιον , ö αν πάντες οί θεοί ψιλωσι , καί τό εναντίον , ο αν πάντες οί

θεοί μισώσιν , άνόσιον ρ . 9 Ε ) . Aber bei dieser logisch berich¬

tigten Form der Definition erhebt sich die weitere Frage , ob

denn die Thatsache , dass etwas von den Göttern geliebt wird ,

der Grund ist es als fromm anzuerkennen , oder umgekehrt, der

Charakter einer Handlung als einer frommen und sittlich reinen

die Ursache davon ist , dass sie von den Göttern geliebt wird .

Die Vergleichung der analogen Fälle entscheidet für das letz¬

tere ; das Geliebtwerden von den Göttern ist nur etwas, was dem

Frommen in Folge einer anderweit hinzutretenden Beziehung
widerfährt , ein πάθος , eine abgeleitete Eigenschaft , aber nicht

das Wesen, die ουσία des όσιον . Der Bestimmung darüber, worin

das Wesen der Frömmigkeit und sittlichen Reinheit bestehe,
sind wir durch die Zurückführung auf ein blofses Accidens der¬

selben , die Gottgefälligkeit , um keinen Schritt näher gerückt

(p . 11 B) .
Den Klagen des Euthyphron , dass Sokrates alles , was Euthy -

phron als fest und unerschütterlich aufstelle , in Schwanken

bringe und in Bewegung setze , gibt dieser dahin nach , dass er

nun selbst versucht zu definiren , was Frömmigkeit sei . Den

Ausgangspunct des Sokrates , dass Frömmigkeit ein Theil der

Gerechtigkeit und Rechtschaffenheit sei (τό όσιον μέρος του δικαίου

ρ . 12 D , δίκαιον in dem bekannten weiteren Sinne, und μέρος in

seiner logischen Bedeutung) , erkennt Euthyphron unbedenklich
als richtig an . Es kommt also darauf an , zu bestimmen , wel¬
cher Theil der Rechtschaffenheit die Frömmigkeit ist . Unver¬
kennbar nun unterscheiden wir , ob sich die Rechtschaffenheit
erweist in der den Menschen oder in der den Göttern zuzu¬
wendenden Sorge (θεραπεία) , und bezeichnen die letztere als

Frömmigkeit. Bei der den Menschen gewidmeten Sorge erweist
sich die Rechtschaffenheit dadurch , dass sie auf das Beste der
Behandelten gerichtet ist ; den Göttern gegenüber aber kann
nur in dem richtigen Dienste die Rechtschaffenheit des mensch¬
lichen Verkehres liegen . Jeder Dienst nun setzt eine Werk-



ElTHYJ’llROX.

hilft
rimim
'11 '. to

•ϊ; οί
‘rich-

, ob
wird,

tt , dev
reinen

wird ,
letz-
dem

'iulmng
nicht
worin

»ostelie,
ns der-

geriii'kt

Kutliy -
iwanken

dass er
•i . Den
heil der

’/j Ο'.Μ'Λ“
ui&o; ®
i i

iletiklicli
ICH , ' vel'

l '
uvei-

batfenheit
*Γ11 ZUZU'

Ute^ »'■
»P erweis
Iteste dfI

iber kn«»

ine 'Vcrk'

219

thätigkeit voraus , für deren Zwecke er das Mittel ist . Mollen
wir also das Wesen der Frömmigkeit bestimmen , so müssen wir
angeben können , welches denn das Werk der Götter ist , zu
dessen Ausführung sie die Menschen in Dienst nehmen. Dieser
bestimmt gestellten Frage des Sokrates weicht Euthyphron zu¬
nächst durch allgemeine Wendungen und , da diese nicht An¬
nahme finden , durch die Erklärung aus , es würde zu weit füh¬
ren , hierauf genaue Antwort zu geben ; Frömmigkeit bestehe
eben , kurz gesagt, darin, dass man es verstehe, im Opfern und
Feten den Göttern wohlgefälliges zu thun . Da nun in diesem
Feten und Opfern , das heifst in diesem Verkehre des Forderns
und des Gebens , den Göttern doch nichts gegeben werden kann ,
was ihnen nothwendig oder nützlich wäre , sondern die Gaben
an die Götter nur Ehrengaben sein können zu der Götter Wohl¬
gefallen , so ist die Erklärung im Kreisläufe zu der vorher wider¬
legten, fromm sei das Gottgefällige, zurückgekehrt, und Sokrates
sieht sich somit in der Hoffnung getäuscht, durch Euthyphron
über das Wesen der Frömmigkeit Belehrung zu erhalten.

Dies der einfache Gang und der wesentliche Gedankengehalt
des kurzen Dialoges . Die Zweigliedrigkeit des Gespräches bie¬
tet eine , nicht blofs die äufsere Form , sondern auch das Ge¬
dankenverhältnis der beiden Glieder treffende Vergleichung mit
Laches , welche ich als zur Sache nicht nothwendig gehörend,
übergehe . Die erste Reihe der Definitionen erweist sich durch
ihren Inhalt wie durch die Person , der sie zugeschrieben wer¬
den , als Kritik der verbreiteten Ansichten über das Wesen der
Frömmigkeit. Ausgegangen wird wie gewöhnlich in der dem
Euthyphron gleichartigen Klasse Platonischer Dialoge von dem
logischen Fehler , dass der einzelne Fall , diese einzelne für
fromm gehaltene Handlung , an die Stelle des allgemeinen Be¬
griffes gesetzt ist . Dieser Fehler wird nicht nur , wie dies jedes¬
mal geschieht 3

) , dazu verwendet, die Sokratische Forschung der

3) Dass Schaarschmidt , Samml. Fiat . Sehr . S . 394 , in diesem von dem
Verfasser des Dialoges hervorgehobenen Gegensätze des Einzelnen und des
einheitlichen Begriffes , unter Verweisung auf ähnliche Stellen , welche sich
erheblich vermehren lassen, ein Zeichen des Nachahmers und Fälschers fin¬
det , bedarf wohl keiner Widerlegung . Wenn in dem όρίζεσθαι χαβόλου die
epochemachende philosophische That des Sokrates liegt, so ist es nur in Ord-

h



220 KuTim ’ iiuoN .

Begriffsbestimmung in helleres Licht zu setzen , als eine blofs
theoretische Erörterung es vermöchte, sondern zeigt zugleich an
diesem einzelnen Falle , wie in den verbreiteten unklaren An¬
sichten selbst Handlungen sittlicher Verwerflichkeit oder Zwei¬

deutigkeit durch den ehrenden Namen der Frömmigkeit ver¬
schleiert werden. Unter Beseitigung dieses logischen Fehlers

spricht sodann Euthyphron für die Frömmigkeit diejenige Er¬

klärung aus , welche gewiss mit ihm jeder Hellene würde gege¬
ben haben und welche eben so zu allen Zeiten auf unmittelbare
Zustimmung rechnen darf

***

4) : fromm sei das Gott Wohlgefällige .
Der vorher von Euthyphron nachdrücklichst geltend gemachte
Glaube an Streit und Kampf unter den Göttern gibt den Anlass,
diese Definition dahin zu modificiren , es reiche nicht aus , dass
eine Handlung einem der Götter wohlgefällig sei , sondern sie
müsse die Billigung aller Götter haben , um für fromm erachtet
zu werden . Wir legen in diesen Gang nichts fremdartiges hin¬
ein , wenn wir sagen , dass dadurch die Definition von den Zu¬
fälligkeiten befreit wird , welche in dem speciellen Inhalte irgend
welcher volksthümliclienreligiösenVorstellungen liegen ; es würde
ja auf dasselbe hinauslaufen , ob man oatov erklärt als das ο αν
πάσι τοΐς ίΐεοΐς προςφιλές oder ο αν τφ ί) εω προςφιλες ή . Erst
gegen die so von anhaftenden Zufälligkeiten gereinigte Definition
richtet sich der entscheidende Gegensatz des Sokrates durch die

nung , dass sein Schüler Platon , wo er \ on den verbreiteten Ansichten zur
Einsicht in das Wesen zu führen sucht , seinen Sokrates den Unterschied
des Inhaltes des Begriffes von seinem Umfange immer von neuem hervor¬
heben lässt . Beachtenswerth ist vielmehr , dass in den Dialogen , welche
trotz Schaarschmidts Verdammungsurtheil ihren Platonischen Namen wohl
bewahren werden , dieser im wesentlichen gleiche Gedankengang immer wieder
in eigenthümlicher Weise für den besonderen Zweck der jedesmaligen Unter¬
suchung verwendet ist .

4) Die obige , schwerlich zu bestreitende Bemerkung möge zugleich als
Entgegnung angesehen werden gegen die Behauptung Schaarschmidts , die
Unerheblichkeit der Irrthümer , gegen welche sich die Kritik im Euthyphron
richte , sei ein Zeichen seines unplatonischen Ursprungs . „Es sind ja nicht
erhebliche Irrthümer , die hier widerlegt , nicht alte oder neue Sophismen ,
die als solche dargethan werden , kurz nicht eine sachliche Kritik , welche
sich an die Persönlichkeiten anknüpfte , sondern eine rein die Person
des Euthyphron treffende , auf die es für wissbegierige Leser doch
wahrlich nicht ankam .“ a . a, 0 . S . 392 .



EimiYi ’uuoN. 221

Nachweisung, dass sie leer ist ; sie bezeichnet nicht das We¬
sen des οσιον , sondern nur eine aus seinem vorausgesetzten
Wesen hervorgehende Consequenz : das sittlich Keine und Hei¬
lige darf auf die Billigung der Götter oder des göttlichen Wesens
rechnen.

Dieser Leerheit der Definition kann nur dadurch begegnet
werden, dass, wie in der zweiten Gedankenreihe geschieht , die
Frömmigkeit sogleich vom Anfänge an unter den Begriff der
Sittlichkeit subsumirt wird ; denn in dieser allgemeinen Bedeu¬
tung ist , wie schon vorher bemerkt wurde , δίκαιον nach grie¬
chischem Sprachgebrauche zu verstehen , wenn οσιον als μέρος
του δικαίου bezeichnet wird p . 12 D . Die bereitwillige Zustim¬
mung des Euthyphron hierzu, welche das Gespräch voraussetzt ,
ist durch die im Griechischen üblichen Verbindungen δίκαιον καί
οσιον , νόμιμον καί οσιον hinlänglich motivirt . Die Anwendung
des biegsamen , in seiner Mehrdeutigkeit für uns kaum über¬
setzbaren Wortes θεραπεία führt leicht zu der Anerkennung des
Satzes , dass Frömmigkeit diejenige Handlungsweise ist , durch
welche der Mensch zum Organe der göttlichen Thätigkeit wird .
Gegen diese Gedankenentwicklung bringt Sokrates an keiner
Stelle irgend ein Bedenken vor ; der blofse Umstand , dass er
selbst die in Frage kommenden Erklärungen aufgestellt hätte,
würde an sich , wie andere zweifellos Platonische Dialoge bewei¬
sen , einen solchen Gang nicht ausschliefsen . Wir sind also
berechtigt, in dieser Erklärung des Verfassers eigne Überzeu¬
gung zu erkennen . Sie bedarf, um zu vollständiger Bestimmt¬
heit zu gelangen, noch der Beantwortung der Frage, was denn
der Inhalt oder der Zweck der göttlichen Thätigkeit sei , für
welche dienendes Werkzeug zu sein das Wesen der menschlichen
Frömmigkeit ausmache . Wie Platon diese Frage , vor deren
Beantwortung er in charakteristischer Weise den Euthyphron
ausweichen lässt, selbst beantworten würde , ist aus unzweideu¬
tigen Äufserungen in anderen seiner Schriften mit Sicherheit zu
erschliefsen . Wollte man es selbst noch als zweifelhaft betrach¬
ten, was mir nicht zu bezweifeln scheint, dass Platon den Be¬
griff des göttlichen Wesens mit der ιδέα του αγαθού identificirt,
so steht doch unerschütterlich der bekannte Satz im Timäos ,
wo als das Wesen der Gottheit , aus welchem dip Weltordnung



222 Euthyi ’ hkox ,

erklärt werden soll, nichts anderes angegeben wird , als άγαίίος ήν,
und eben so unerschütterlich die ausführliche Erörterung im
zweiten Buche der Politie , wo gegenüber den in den Dichtun¬

gen ausgesprochenen herabwürdigenden Volksmeinungen über
die Götter die Überzeugung zum Ausdruck gebracht wird , dass
absolute Heiligkeit das Wesen der Gottheit sei (κάλλιστος κάί
αριστος ών . . . μένει αεί απλώς έν τή αυτοΰ μορφή ) und nichts an¬
deres als das Gute auf die göttliche Causalität zurückgeführt
werden dürfe (μή πάντων αίτιον τον Ιΐεον αλλά των άγα&ών) . Er¬
gänzen wir auf diese Weise aus Platonischem Eigenthume den
Dialog an der Stelle , wo sein Gang charakteristisch unter¬
brochen wird , so gelangen wir zu der Definition, dass Frömmig¬
keit nichts anderes ist als die vollendete Sittlichkeit , nur unter
der Form, dass sich der Mensch bewusst ist , hierdurch das die¬
nende Organ für das göttliche Wirken zu sein . Als den Sinn
Platons richtig treffend bewährt sich diese Auffassung durch Er¬
wägung folgender Thatsachen . Wo Platon nachweisbar den
üblichen Ansichten folgt (z . B . im Protagoras) , da zählt er unter
den verschiedenen Äufserungen menschlicher Sittlichkeit , den
einzelnen Tugenden, die Frömmigkeit mit auf ; dagegen timt er
derselben keine Erwähnung , wo er selbst nach eigener Überzeu¬
gung den Begriff der Tugend nach den verschiedenen Bichtun¬
gen ihrer Aufserung gliedert (z . B . in der Politie) , und beweist
hierdurch, dass ihm die Frömmigkeit nicht eine einzelne , etwa
der Besonnenheit oder der Gerechtigkeit zu coordinirende Tu¬
gend ist . Dagegen das gesammte Wesen der Sittlichkeit be¬
zeichnet Platon einerseits als das den Willen nothwendig be¬
stimmende Wissen des Guten , anderseits als eine Verähnlichung
mit dem göttlichen Wesen und ein dienendes Sichanschliefsen
an dasselbe , όμοιωσις τω ί )εω , επεσ &αι τω ί)εφ , und dies selbst in
Dialogen (z . B . Theätetos) , denen man nicht eine blofs populäre
Ausdrucksweise zuschreiben wird ; er identificirt also deutlich
den richtigen Begriff der Frömmigkeit mit dem der gesammten
Sittlichkeit.

Man wird schwerlich in Zweifel ziehen können , dass die
im bisherigen dargelegte Kritik der üblichen Ansichten über
Frömmigkeit, sowie der schliefslicli gewonnene Begriff der Fröm¬
migkeit Platonisch seien , oder dass dieses positive Ergebnis als



Euthyphron . 223

ein ausreichender wissenschaftlicher Inhalt des kurzen Dialoges
zu betrachten sei . Aber das lässt sich mit einem Scheine des
Rechts einwenden , dass eben das positive Ergebnis nicht aus
diesem Dialoge , sondern durch Ergänzung aus anderen Plato¬
nischen Werken gewonnen sei, also keinen Anspruch habe , für
eine Auslegung dieses Dialoges zu gelten ; in ihm fehlten eben ,
wie Schleiermacher schreibt , der skeptischen Behandlung die in-
directen Andeutungen , ein Mangel , der sich vielleicht aus der
Eilfertigkeit der Abfassung oder aus dem Uberwiegen der apo¬
logetischen Tendenz erklären lasse . Ich kann diesen Einwand
nicht als begründet ansehen ; denn jene indirecten Andeutungen
finden sich , scheint mir, in diesem Dialoge nicht minder als in
den anderen mit ihm vergleichbaren . Zweimal lässt der Ver¬
fasser den frommen Euthyphron einer bestimmt gestellten,

'in
den Bereich des von ihm beanspruchten Wissens gehörigen Frage
auf eine dem Leser besonders kenntlich gemachte Weise aus-
weichen , gewiss doch zum Zeichen, dass in der durch diese
Frage eingeschlagenen Richtung der Gedankengang fortgesetzt
werden miifste , um zur Lösung der Aufgabe zu gelangen.
Euthyphron hat (p . 8 E) die Überzeugung ausgesprochen , dass
die von ihm jetzt unternommene Handlung gewiss die Billigung
aller Götter habe . Der durch diese Versicherung vollkommen
berechtigten Frage des Sokrates , woran er denn erkenne (τί σοι
τεκμηριον ) , dass diese Handlungsweise den Beifall aller Götter
habe , weicht Euthyphron aus , weil ihre Beantwortung zu weit¬
läufig sein würde (ουκ ολίγον εργον έστί) ; in der Frage selbst
liegt die Forderung , dass das Wesen des οσιον an sich zu be¬
stimmen ist, so dass sich daraus der Beifall der Götter als eine
Consequenz ergibt, nicht aber aus dem behaupteten oder voraus¬
gesetzten Beifall der Götter ein Urtheil über die Sittlichkeit der
betreffenden Handlung erschlossen werden kann . Mit demselben
Vorwände οτι πλείονος έργου έστί (p . 14' Β ) , sogar unter aus¬
drücklicher Zurückweisung auf den vorigen , eben erwähnten
Fall , weicht Euthyphron da aus , wo er nach dem Inhalte und
Zwecke der göttlichen Wirksamkeit gefragt ist ; noch deutlicher
als im vorigen Falle liegt vor , dass in dieser Richtung der Ge¬
dankengang zu verfolgen , diese Frage zu beantworten ist , um
zum Abschlüsse einer gütigen Begriffsbestimmung der Frömmig-



•224 EvTIIYI ’IIRON .

keit zu gelangen 6) . Die Ergänzung nun , die hier erforderlich
ist, habe ich allerdings im obigen aus anderen Dialogen Platons
entlehnt, aber nur vorläufig der Abkürzung wegen ; der Weg sie
zu finden , ist von dem Verfasser in der ersten Hälfte des Dia¬
loges selbst hinreichend angedeutet . Dem unverhohlenen Glau¬
bensbekenntnisse des Euthyphron , welches den Göttern Leiden¬
schaften und UnSittlichkeit jeder Art heimisst, setzt Sokrates die
Erklärung gegenüber , dass er solche Ansichten über das gött¬
liche Wesen nur mit Unwillen (δυσχερώς p . 6 A) anzuhören
und nicht zu billigen vermöge . Wir brauchen diese Verwer¬
fung der sittlich herabwürdigenden Ansichten über das göttliche
Wesen nur in einen positiven Ausdruck umzusetzen , wodurch
an ihrem Inhalte nichts geändert wird , um genau und vollstän¬
dig aus dem Dialoge seihst , ohne willkürlichen Zusatz aus
eigenen Gedanken oder aus anderen Schriften Platons , die Be¬
antwortung der entscheidenden, an Euthyphron gerichteten Frage
über den Inhalt der göttlichen Wirksamkeit und mit ihr den
unbestrittenen Abschluss der Definition der Frömmigkeit zu
haben.

Auf die Frage nach der Echtheit des Dialogs Euthyphron
und auf die damit in Verbindung gebrachte nach der Abfassungs¬
zeit halte ich nicht für nöthig ausführlich einzugehen. Die
Zweifel an dem Platonischen Ursprung des Euthyphron haben
nachweislich ihren Ausgangspunct. in den erwähnten Bemerkun¬
gen Schleiermachers über die Mängel dieses Dialogs. Wenn es
mir gelungen sein sollte , durch die gegebene Darlegung seines
Gedankengehaltes diese Bemerkung zu entkräften , so ist damit

6) Zu dieser Stelle p . 14 B bemerkt Schaarschmidt S . 391 : „Es ist wohl
möglich, dass sich daraus der Platonische Begriff der όσιότης entwickeln lässt ;
aber dass er im vorliegenden Dialoge nicht entwickelt ist , steht um so mehr
fest, als Sokrates , wie Euthyphron auf seine Frage nach dem Gegenstände
der göttlichen Werke keine Auskunft geben kann und zu einer neuen Er¬
klärung abspringt , die Verhandlung weiter gehen lässt . Man hat also aus
dem Dialoge wenigstens kein Recht , jene Erklärung als positiver , denn die
andern sind , anzusehen .“ Die Entgegnung hierauf ist , denke ich , schon im
obigen Texte enthalten . Die fragliche Erklärung der Frömmigkeit bleibt
unbestritten ; die Ergänzung derjenigen Bestimmung , auf deren Mangel nach¬
drücklich hingewiesen wird , findet der aufmerksame Leser an einer anderen
Stelle des Dialogs.



Euthyphron . 225

zugleich der eigentliche Angriffspunct beseitigt ; denn alle übri¬
gen Einwendungen laufen entweder darauf hinaus, dem Euthy¬
phron einen minderen Werth der künstlerischen Composition im
Vergleich zu anderen Dialogen zuzuschreiben, wogegen zu strei¬
ten Thorheit wäre , oder einzelne Worte und Wendungen in
einer Weise zu bemängeln, dass der Vorwurf meistentheils auf
den Tadler zurückfällt statt den Verfasser des Dialogs zu tref¬
fen , wovon nachher ein Beispiel . Aus den Bedenken über den
wissenschaftlichen Inhalt des Dialogs ist bei Schleiermacher der
Gedanke hervorgegangen, in dem Überwiegen eines apologe¬
tischen Zweckes die Erklärung hierfür zu suchen, ein Gedanke,der nach Schleiermacher bei allen Erklärern Billigung gefunden
hat ; ich zweifle ob mit Recht . Gewiss , wenn in dem Dialoge
der Lauterkeit der religiösen Gedanken des Sokrates der unsin¬
nige Aberglaube des für fromm sich haltenden und geltenden
Euthyphron gegenübergestellt wird , so erscheint die Anklage des
Sokrates auf Asebie , an welche die Einkleidung des Dialogs
noch ausdrücklich erinnert , wie eine Ironie . Aber abgesehen
von dieser durch die Scenerie gegebenen Erinnerung an die
Anklage des Sokrates ist doch des Apologetischen in dem Dia¬
loge nicht wesentlich mehr zu finden, als eben in jedem Plato¬
nischen Dialoge , in welchem uns Sokrates in seinem Verkehre
mit Jünglingen dargestellt wird ; denn gegenüber dieser Einwir¬
kung des Sokrates auf den sittlichen Ernst und die wissenschaft¬
liche Bescheidenheit der Jünglinge muss ja ebenfalls die gegenihn als Verderber der Jugend erhobene Anklage wie ein blofser
Scherz erscheinen. — Die Voraussetzung eines apologetischen
Zweckes zur Erklärung und Rechtfertigung des Dialogs hat
Schleiermacher weiter zu der Annahme geführt , die Abfassung
des Dialogs in die Zeit zwischen der Anklage und der Gerichts¬
verhandlung , also in der That gleichzeitig mit der scheinbaren
Zeit des Gespräches zu setzen . Diese Zeitbestimmung Schlejer -
machers hat bei den Platonischen Forschern theils Entgegnung,
tlreils Zustimmung gefunden 6

) . Wenn der vorausgesetzte apo¬
logetische Zweck auf das eben angedeutete Mafs zurückgeführt
ist , so schwindet für die Zeitbestimmung ein wesentliches Fun-

6) Zeller, Gr . Phil . 3 . Aufl. II , 1 . S . 161 , 1 .
Bonitz , Platonische Studien . 15 *



226 fil 'THYPHllON .

dament ; und wenn nach der obigen Darlegung dem Dialog ein
ausreichender Gedankengehalt zuerkannt wird , so bedarf es nicht
zu seiner Entschuldigung der Annahme, dass er eilfertig in der
Zeit des schwebenden Processes abgefasst sei . Zu einer wahr¬
scheinlichen Combination über die Abfassungszeit des Eutliy-

phron haben wir dann freilich keine anderen Anhaltspuncte, als

jene wenigen und nicht sehr sicheren , welche für alle Platoni¬
schen Dialoge vorhanden sind

****

7) .
Zum Schlüsse nur anhangsweise ein Beispiel , wie der ein¬

mal angeregte Zweifel an dem Platonischen Ursprünge des Dia¬

logs selbst einen sonst so ruhig überlegenden , in den Plato¬
nischen Schriften durchaus heimischen Forscher — denn dies
war Überweg — an den plansten und klarsten Stellen Anstofs
finden liefs . Wo Platon zuerst die Frage τι έστι τό δσιον auf¬
wirft, macht er darauf aufmerksam, dass er nicht einen einzelnen
Fall will angegeben wissen , sondern den allgemeinen Begriff :
ποιόν τι τό ευσεβές φγ)ς είναι και τό ασεβές κα 'ι περί φόνου κα '

ι περί
των άλλων ; η ου ταύτόν έστιν έν πάσ -

β πράξει τό όσιον αυτό αυτοί ,
καί τό άνόσιον αυ του μέν οσίου παντός εναντίον , αυτό όέ αυτω
δμοιον καί έ'χον μίαν τινά ιδέαν κατά τήν άνοσιότητα παν , ο τί περ
αν μέλλγι άνόσιον είναι ; ρ . 5 D . Flieran tadelt Überweg Platon.
Sehr . S . 251 und findet dadurch den Fälscher angedeutet : „die
wenig dialektische Art, wie im Euthyphron die Ideenlehre gleich
von vorn herein eingeführt wird , das Prädicat έ'χον ιδέαν , auf
das όσιον (und das άνόσιον) αυτό bezogen, welches doch vielmehr
selbst eine ιδέα ist , während das έχε iv von der Einzelhandlung
gesagt sein sollte 8

) . “ Aber von Ideenlehre in dem specifisch

"
] Man kann in dieser Hinsicht jetzt auf Zeller verweisen , der in der drit¬

ten Auflage seiner Gr . Phil , der Frage über die Reihenfolge der Platonischen
Schriften einen besondern Abschnitt S . 422 — 469 gewidmet und mit bekann¬
ter Klarheit und Herrschaft über den Stoff die in Betracht kommenden Mo¬
mente umsichtig verwerthet hat .

8) An derselben Stelle nimmt aus ähnlichen Gründen Schaarschmidt An¬
stois a. a . 0 . S . 394 . Ihm gegenüber hat freilich die Verweisung auf die
Parallelstellen im Menon und im Politikos keine Beweiskraft , da diese Dia¬
loge demselben Verwerfungsurtheile anheimfallen . Auffallend ist nur , dass
er an der vollkommen gleichartigen Stelle des Menon die Spuren des unpla¬
tonischen Fälschers und an dieser Stelle des Futhyphron die Kennzeichen
des Nachahmers des ersten Fälschers (auch zu dem ihm anstöfsigen εις έκεί -

*



Επτηυρηκοχ . m
Platonisclien Sinne ist hier nicht die Rede, wie schon vor dieser
Bemerkung Überwegs Zeller (Gr . Phil . 2 . Anfl. II 1 . S . 338 , i )
gelegentlich erinnert hatte . Das Pronomen αύτό ist falsch be¬
zogen ; es ist nicht gemeint το όσων αύτό , sondern αύτό αύτω
ταύτόν , wie hernach αύτό αύτω ομοιον . Der Ausdruck εχον μίαν
τινα ιδέαν κατά την άνοσιότητα παν ist für άνόσιον ganz treffend
gewählt : in seinem gesammten Umfange (παν ) hat es , insofern es
ανοσιον ist, eine einheitliche, gemeinsame Gestalt, αίαν τινά ιδέαν ,einen einheitlichen Charakter. Unbegreiflich ist es , dass ein
Kenner des Platon sich nicht daran erinnerte, dass mit fast den¬
selben Worten im Menon (p . 72 C ) der einheitliche Begriff der
Tugend beschrieben ist : ούτω δή καί περί των αρετών ' καν ει πολ-
λαί κα '

ι παντοδαπαί εισιν , εν γέ τι είδος ταύτόν απασαι έχουσι , δι
ό εϊσιν άρεταί , und dass im Politikers (262 B) für eine solche Be¬
griffsgliederung , welche nicht den Umfang willkürlich zerstückelt,
gefordert wird , άλλα τό μέρος άμα είδος έχέτω . Eben so wenig
Anlass hat die Verwunderung Überwegs darüber, dass auf άνό¬
σιον dieselbe Forderung des μίαν έχειν ιδέαν ausgedehnt ist ; denn
die Einheitlichkeit des gemeinsamen Begriffes von άνόσιον lässt
sich doch nicht in Abrede stellen , und nur von dieser ist hier
die Hede . Gesetzt aber , es wäre mit Überweg an ιδέα του άνο-
σίου im Sinne der Realität des Begriffes , also der Idee im Pla¬
tonischen Sinne , zu denken, so mag man wohl ein Recht haben,
in solcher Annahme mit Aristoteles einen inneren Widerspruch
der Ideenlehre zu finden ; aber für unplatonisch darf man diese
Annahme nicht ausgeben, so lange sich nicht Stellen beseitigen
lassen wie Rep . V 476 A , wo von άδικον und κακόν eben so gut
wie von δίκαιον und άγα&όν eine Idee gesetzt wird , und andere
längst schon gesammelte Stellen des gleichen Sinnes . — Ich
habe beispielsweise einen sprachlichen Einwand in Betracht
gezogen ; es würde nicht schwer sein, bei den übrigen zu dem
gleichen Resultate zu gelangen.

νην (τήν ιδέαν) άποβλέπων καί χρώμενο ; αύτή παραδείγματι Euth . G Ε wäre auf
das gleichartige εν γέ τι είδος . . . εις ο καλώ; που εχει άποβλέψαντα Men .
72 C zu verweisen gewesen ) zu bezeichnen unterlassen hat .


	Seite 215
	Seite 216
	Seite 217
	Seite 218
	Seite 219
	Seite 220
	Seite 221
	Seite 222
	Seite 223
	Seite 224
	Seite 225
	Seite 226
	Seite 227

