
Universitätsbibliothek Wuppertal

Platonische Studien

Bonitz, Hermann

Berlin, 1875

Zur Erklärung des Dialogs Laches

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-5229

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-5229


ZUR ERKLÄRUNG DES DIALOGS LACHES.

429 Der Dialog Laches gehört in die Reihe derjenigen kleineren
} Platonischen Dialoge , bei denen der Mangel einer ausdrücklichen

Beglaubigung durch Aristoteles, die wirkliche oder scheinbare
Resultatlosigkeit der wissenschaftlichen Untersuchung , das Miss¬
verhältnis der umfangreichen Einkleidung zu dem wissenschaft¬
lichen Gehalte und ähnliche Gesichtspuncte verwendet worden
sind , um die Autorschaft Platons zu bestreiten. Die Schaar-
schmidtsche Schrift , welche bekanntlich in der „Sammlung der
Platonischen Schriften“ am gründlichsten aufgeräumt hat, schlägt
in Betreff des Dialoges Laches denselben Weg ein , wie bei den

übrigen kleineren in Frage kommenden Dialogen : durch eine

Zerpflückung und Zerbröckelung des Inhaltes wird eine solche
Verkehrtheit der Composition und Nichtigkeit des Resultates nach-

450 gewiesen , dass daraus geschlossen wird , es sei unmöglich
den Dialog für ein Werk Platons zu halten ; nur als eine Er¬

gänzung dieses hauptsächlichen Beweises ist es zu betrachten,
dass in sprachlicher und sachlicher Hinsicht aus der Ueberein-

stimmung mit andern Platonischen Stellen eben so wie aus der

Abweichung von ihnen Gründe der Verdächtigung entlehnt wer¬
den . Die von Schaarschmidt angewendete Methode der Bestrei¬

tung veranlasst mich zu dem Versuche , durch eine gewissenhafte
Darlegung des Gedankenganges und der vom Verfasser deutlich
bezeichnten Gliederung des Dialoges nachzuweisen, dass Inhalt
und Composition des Dialoges zu einer Bestreitung seines Plato¬
nischen Ursprunges kein Recht geben . Insoweit diese Nachwei -

') Heimes Bd . 5. S . 429 - 412 .



200 Laches .

sung gelingt , würde sie , unabhängig von der Frage nach dem
Verfasser des Dialogs , ein Beitrag zu seiner Erklärung sein.
Von den einzelnen Einwendungen Schaarschmidts, die ja doch
ihr Gewicht erst aus der allgemeinen Nichtigkeitserklärung des
Dialogs entlehnen , mögen dann anhangsweise die erheblichsten
kurz berührt werden.

Der Gedankengang des Dialogs Laches ist folgender.
Zwei athenische Greise, Lysimachos und Melesias , die rühm¬

losen Söhne der berühmten Staatsmänner Aristides und Thucy¬
dides , haben an die beiden geachteten athenischen Feldherren
Nikias und Laches die Einladung gerichtet, mit ihnen der Kunst -
production eines Fechtmeisters (Hoplomachen) zuzuschauen, und
erklären nun nach beendigter Schau die Absicht ihrer Einladung.
In dem beschämendenBewusstsein ihrer Ruhmlosigkeit wünschen
sie in ihren beim Gespräche anwesenden jugendlichen Söhnen
mit den Namen zugleich den Ruhm der Grofsväter sich erneuern
zu sehen , und wollen zu diesem Zwecke kein Mittel der Bildung
unversucht lassen ; von den beiden Feldherren erbitten sie sich
nun den Rath darüber , ob das Erlernen der Hoplomachie ein
für die Jugendbildung zweckmäfsiges Mittel sei . Die beiden
Feldherren sind zum Aussprechen ihrer Ueberzeugung bereit , nur
macht Laches darauf aufmerksam , dass ein competenterer Rath¬
geber als sie beide der mit anwesende Sokrates sei , der ja der
Frage der Jugendbildung sein ernstliches Nachdenken widme.
Sokrates, obgleich Demosgenosse des Lysimachos, ist diesem nur
dem Namen nach bekannt , von den beiden Jünglingen dagegen
um seiner anregenden Gespräche willen verehrt , von Laches
wegen der in der Schlacht bei Delion erwiesenen Tapferkeit hoch¬
geachtet. So richtet Lysimachos, erfreut in der persönlichen
Bekanntschaft des Sokrates das freundschaftliche Verhältnis zu 431
dessen Vater zu erneuern , auch an ihn die gleiche Bitte , und
Sokrates verspricht ihr Folge zu geben , nur wünsche er , als der
jüngere und minder erfahrene , erst die Ansichten der beiden
Feldherren zu hören (c . 1 — 4 ) .

Nikias spricht sich für die Hoplomachie als Bildungsmittelder Jugend aus ; diese Beschäftigung halte die Jünglinge von
schlechtem Zeitvertreib ab , sie sei an sich eine nützliche
Kampfesübung und wecke aufserdem Interesse für weitere mili-



Laches . 201

tärische Ausbildung in der Taktik , endlich trage sie dazu bei,
der Tapferkeit eine edle Haltung zu verleihen (c . 5 ) .

Laches dagegen spricht der Hoplomachie, falls man sie über¬
haupt für einen Unterrichtsgegenstandansehen dürfe , jeden Werth
ab . Das beweise die Erfahrung . Die eigentlichen Kriegskünstler,
die Spartaner , betrieben die Hoplomachie nicht , und Hoplo-
machen träten mit ihren Froductionen in Sparta nie auf. Kein
Künstler solcher Hoplomachie habe sich im Kriege ausgezeichnet,
ja der eben jetzt unter lautem Beifalle aufgetretene habe sich in
wirklicher Schlacht lächerlich gemacht. Diese Kunst zu erlernen
habe weder für den Feigen einen Werth noch für den Tapferen,
denn jenen verführe sie zu verderblicherEinbildung, diesem ziehe
sie eine schärfere Beurtheilung zu (c . 6 — 8 ) .

Bei diesem Widerstreite der Urtheile erbittet und erwartet
Lysimachos , dass Sokrates durch seine Beistimmung zu einem
der beiden den Ausschlag geben werde . Sokrates lehnt diese
Erwartung ab , denn nicht die Mehrzahl der Stimmen dürfe die
Entscheidung geben , sondern die Einsicht , und zwar die Ein¬
sicht in den wirklichen Gegenstand der Frage ; dieser sei im
vorliegenden Falle nicht die Hoplomachie, welche nur die Be¬
deutung eines Mittels habe , sondern der durch dieses Mittel er¬
strebte Zweck , die Bildung der Jünglinge zu männlicher Tüch¬
tigkeit . Zu einem Käthe hierüber sei nur berechtigt , wer seine
Kenntnisse auf diesem Gebiete aufweisen könne , entweder durch
Berufung auf die Lehrer , die er gehabt , oder auf die Erfolge
seiner eigenen bildenden und erziehenden Thätigkeit . Er könne
auf keine der beiden Weisen seine Berechtigung erweisen ; Nikias
und Laches würden es gewiss vermögen , weil sie sonst nicht so
zuversichtlich ihr Urtheil würden abgegeben haben. Auf die
naive Zustimmung des Lysimachos zu der von Sokrates in Aus¬
sicht gestellten Erörterung bemerkt Nikias , dass jedes Gespräch
mit Sokrates auf die Forderung der Selbstprüfung hinauslaufe,

432 eine Forderung , zu deren Erfüllung Laches sich dem Sokrates

gegenüber bereit erklärt , da bei Sokrates That und Wort in
edlem Einklänge stehe . Zu einer thätigen Theilnahme an solcher
Erörterung bekennt Lysimachos sich für zu altersschwach und
übergibt die Führung des Gespräches ausschliefslich dem Sokrates
und den beiden Feldherren (c . 9 — 15 Anf. ) .



202 Laches .

Die in Aussicht genommene Selbstpriifuug ersetzt nun So¬
krates durch die Aufstellung der Frage : was ist Tugend . Ihre
Beantwortung könne insofern als Ersatz gelten , als derjenige,
der sich auf Tugend und auf Bildung zur Tugend verstehe , doch
gewiss anzugeben vermöge , was Tugend ist . Wegen des weiten
Umfanges dieses Begriffes wollten sie übrigens die Frage auf den
Theil der Tugend beschränken , um den es sich hier zunächst
handle, die Tapferkeit . Es fragt sich also : was ist Tapfer -
heit (c . 15 . 16) .

Zunächst versucht Laches, diesen Begriff zu definiren. Seine
erste Definition, dass Tapferkeit darin bestehe, auf seinem Posten
auszuharren , muss Laches selbst als zu eng anerkennen ; denn
Tapferkeit lässt sich noch in anderen Fällen als im Kriege, und
im Kriege selbst noch in anderer als der bezeichneten Weise
zeigen (c . 17 — 19 Anf. ) . — Die zweite Definition des Laches,
Tapferkeit sei eine gewisse Beharrlichkeit der Seele , erweist sich
als zu weit. Denn die Tapferkeit ist etwas sittlich werthvolles,
χαλάν ; aber nicht jede Beharrlichkeit hat sittlichen Werth , son¬
dern nur die mit Einsicht verbundene . Welches ist nun der
Gegenstand dieser Einsicht ? Sokrates erwähnt beispielsweise
Fälle einer Einsicht in die Mittel, einer Gefahr zu begegnen,
oder einer Einsicht darüber , dass die . Gefahr nur eine scheinbare,
keine wirkliche ist . Indem sich offenbar zeigt , dass eine der¬
artige Einsicht der Beharrlichkeit den Charakter der Tapferkeit
vielmehr benimmt, statt ihr sittlichen Werth zu sichern , so bleibt
die Definition der Tapferkeit unentschieden , obgleich Laches sich
bewusst ist eine Vorstellung darüber zu haben , was denn die
Tapferkeit sei (c . 19 — 22 ) .

So wendet sich denn Sokrates unter Laches’ Zustimmung
mit der gleichen Frage an Nikias . Unter Berufung auf Sokrates ’

eigne Erklärung , dass man tüchtig nur in den Dingen sein könne,
die man wisse und verstehe , definirt Nikias die Tapferkeit als
ein Wissen dessen , was zu fürchten und was nicht zu fürchten
ist . ■— Gegen diese Erklärung erhebt zunächst Laches zwei Ein¬
würfe . Erstens , für jedes einzelne Gebiet wüssten die Sach¬
kundigen , z . B . für Krankheitsfälle die Aerzte , den zu erwar¬
tenden günstigen oder ungünstigen Erfolg , für die allgemeinsten
Ereignisse wüssten die Seher den Erfolg ; also diese würden die

433



Laches . 203
» <ui ifo.
Ί· Ihre
«*rjeiti^e>
h·* , doch
'* « eiten
» auf den
ZUUHcllBt

I apfer -

u . Seine
m Posten
-·» ; denn
ege , und
en Weise
' Laches,
weist sich
•rtkvolles ,
rrth , 8on-

nun der
pielsweise
icgegne «,
■heinbare ,
eine der-
l 'apferkeit

so bleibt
»ehes sich
denn die

istiinmung
f Sokrates

'

•in könne)
ferkeit ids

, fürchten
zwei Ei"'

die Sach-

/ u epva1' i
remeiuete" **

riirden die

Tapferen sein . Dagegen erklärt Nikias , dass es sich nicht um
die äufsere Erscheinung des Erfolges handele , sondern darum ,
oh dieser Erfolg für den , den er trifft , ein wirkliches Gut oder
ein Übel sei (c . 22 — 24 ) . Den zweiten Einwurf des Laches ,
dass nach dieser Definition man Thieren nicht könne Tapferkeit
zuschreiben , erkennt Nikias als sachlich richtig an , aber nicht
als einen Einwurf gegen seine Definition ; Thiere könnten wohl
furchtlos sein , aber Tapferkeit könne nur denen , die Einsicht
besitzen , zugeschrieben werden (c. 25 , 26 ) . — Hierauf über¬
nimmt Sokrates seihst die Prüfung der von Nikias aufgestellten
Definition. Tapferkeit ist , so war vorausgesetzt , ein Theil der
Tugend. Nun hat aber doch Wissen dessen , was zu fürchten
ist und was nicht , wie Tapferkeit definirt ist, keine andere Be¬
deutung als Wissen der zu erwartenden Güter oder Übel . Das
Urtheil über Gut oder Übel bleibt aber das nämliche , mag das
Gut und Übel der Gegenwart , Vergangenheit oder Zukunft an¬
gehören. Folglich ist in Wahrheit Tapferkeit definirt als Ein¬
sicht überhaupt in das , was ein Gut und was ein Übel ist, und
es ist hiermit nicht ein Theil der Tugend, sondern die Tugend
überhaupt definirt (27 — 29 ) .

Den Spott des Laches, dass auch ihm die Definition der
Tapferkeit nicht gelungen sei , erwidert Nikias mit der Versiche¬
rung , dass für ihn in der Nachweisung des Mangels seiner Ant¬
wort nur der Antrieb zu weiterer Erforschung der Sache liege .
Beide aber sind einig darin , den Greisen zurathen , sich in den
Fragen über die tüchtige Bildung ihrer Söhne an Sokrates zu
wenden ; Lysimachos , als der Sprecher beider , nimmt diesen
Rath gern an und erlangt des Sokrates bereitwillige Zustimmung
(c . 30 , 31 ) .

Durch die dialogische Form scheiden sich die Abschnitte, in
denen Lysimachos am Gespräche theilnimmt (c . i — 15 , 30 , 31 ) ,
von dem Theile , in welchem sich dieser ausdrücklich davon
zurückzieht und dessen Führung dem Sokrates , Nikias und
Laches allein überlässt. Diesem Unterschiede in der Form des
Dialogs entspricht der Inhalt ; in jenen umgebendenAbschnitten ist
die specielle Frage über die Bildung der beiden Jünglinge und
über die Anwendung eines damals eben in Brauch kommenden



204 Laches .

Bildungsmittcls behandelt , in dem mittleren die Frage nach der

Definition der Tapferkeit . Innerhalb des ersten Abschnittes

(c . 1 — 15 ) bildet das Eintreten des Sokrates in das Gespräch
einen in formaler Hinsicht bedeutenden Wendepunct , c . 9 ; es 134

hat die gleiche Bedeutung für den Inhalt ; die speciellste Frage
über ein einzelnes Bildungsmittel führt den , der sie gründlich
und sicher beantworten will , zu der allgemeinen Frage nach dem

Wesen der Tugend . Vor dem Eintreten des Sokrates in das Ge¬

spräch spricht zuerst Nikias in längerem Zusammenhänge, dann

Laches ; sachlich unterscheiden sich diese beiden Abschnitte so ,
dass von Nikias Gründe aus der Natur der Sache geltend gemacht,
von Laches gewöhnliche und bekannte Erfahrungen vorgebracht
werden , wesentlich derselbe Unterschied , der in dem zweiten,
die Definition der Tapferkeit behandelnden Theile des Dialoges
zwischen Laches und Nikias eingehalten wird . — In diesem
zweiten Theile nämlich scheiden sich durch die Form des Ge¬

sprächs der Abschnitt , in welchem Laches , von dem, in welchem

Nikias eine Definition der Tapferkeit zu geben sucht , c . 16 — 21 ,
22 — 29 , in dem letzteren wieder die Partie, in welcher Laches die
Definition des Nikias bestreitet c . 22—26 , von der , in welcher

Sokrates seine Einwendung gegen dieselbe begründet c . 27—29 .
Auch hier entsprechen den formalen Unterschieden die sachlichen ;
Laches bezeichnet , auf Grund der Erfahrung und im Einklänge
mit den üblichen Ansichten , zunächst die äufsere Erscheinung
der kriegerischen Tapferkeit, sodann einen allgemeinen Charakter¬

zug derselben ; Nikias unternimmt es die wesentliche Grundlage
anzugeben , auf der ihr sittlicher Werth beruht . Und während
die Einwendungen des Laches gegen Nikias nur den verbreiteten
Ansichten einen Ausdruck und dadurch dem Nikias Anlass gehen
seine Definition näher zu erläutern, zeigen die Gegenbemerkungen
des Sokrates die logischen Mängel der Definition .

Der Dialog schliefst unentschieden insofern , als zu einer -

unbestrittenen Definition der Tapferkeit nicht gelangt ist ; dass
dennoch die sämmtlichen Unterredner am Schlüsse ihr volles
Vertrauen zu Sokrates beweisen , dem das Auffinden der gesuchten
Definition nicht gelungen ist , würde durch die Composition des

Dialoges nicht gerechtfertigt erscheinen , wenn nicht trotz dieser
scheinbaren Erfolglosigkeit die Lösung der Frage wirklich ge-



Lachbs . 205
Hücll (l(if
'■-"hnittes
’ Aprath
'’ · 9 ; es «
t ' · Krage
crmullith
) »fh (lfm

«las ( ig_
««*> dann
mitte su,
««•macht,
r^i-bracht
/ weiten,
I Dialoges

n diesem
des üe-

i welchem
· . 16 — 21 ,

.itches die
n welcher

. 27- 29 .
M'ldichen ;
Kinklange
-cheinung
lmrakter-

( irundlage
1 während
erbreiteten
las«
nerkungc “

. zu einer
ist ; <1*

ihr volles
■gesuchte

11

osition des

trotz diese1

irklich ge¬

geben wäre . Gegeben ist sie nämlich in den Sätzen , die unbe¬
stritten stehen bleiben. Unbestritten bleibt , dass die Tapfer¬
keit eine auf Einsicht beruhende Beharrlichkeit des Charakters
ist ; aber der Gegenstand dieser Einsicht , durch welche die
Tapferkeit erst einen sittlichen Werth erhält , ist unbestimmt ge¬
lassen . Unbestritten bleibt anderseits , dass Tugend in der Ein-

435 sicht über das was ein Gut und was ein Übel ist, besteht oder
darauf beruht ; aber unentschieden ist gelassen , was speciell die
Tapferkeit im Unterschiede von anderen Tugenden charakteri-
sire . Wir brauchen nur die unbestritten gelassenen und dadurch
als gütig anerkannten Sätze zu verbinden , um darin die voll¬
ständige Definition der Tapferkeit zu haben ; der Gegenstand der
Einsicht ist bestimmt, durch welche die Beharrlichkeit einen sitt¬
lichen Werth gewinnt , und für das in dieser Einsicht beruhende
allgemeine Wesen der Tugend ist die Beharrlichkeit als das spe-
cifische Merkmal anerkannt , durch welches die Tapferkeit sich
von den anderen Tugenden unterscheidet. Der Dialog führt also
durch seinen eignen Inhalt mit Ausschliefsungjedes willkürlichen
Hineindeuteins auf die Definition der Tapferkeit 1

) als der auf
sittlicher Einsicht beruhenden Beharrlichkeit.

') Zeller nimmt in der 3 . Auflage seiner Phil . d . Gr. II , 1 . S . 502 , 1
auf die obige Erörterung Bezug und bestreitet , dass die von mir versuchte
Auffassung des Dialogs von willkürlicher Deutung frei sei . „Mir scheint
aber diese Combination doch etwas mehr in dem Gespräche zu finden als
wirklich darin liegt . Denn Sokrates bestreitet 192 D ff. nicht blofs die Vor¬
stellung, als ob eine unverständige Beharrlichkeit den Namen der Tapferkeit
verdiene, sondern vorher noch zeigt er, dass auch die Definition der letzteren
als φρόνιμος καρτερία nicht zutreffe ; und sind auch die Gründe , mit denen
er dies beweist, vom Sokratisch-Platonischen Standpuncte selbst aus keines¬
wegs unwiderleglich , so wird doch hier mit keinem Worte darauf hinge¬
wiesen, dass sie nicht ernstlich gemeint seien : es wird gezeigt , die Tapfer¬
keit sei weder eine καρτερία φρόνιμος noch eine όίφρων καρτέρησις, woraus man
doch nur schliefsen kann , dass ihr Wesen überhaupt nicht in der καρτερία
bestehe. Anderseits wird die von Nikias vorgetragene echt Sokratische De¬
finition, wie soeben bemerkt wurde , nicht unbedingt bestritten , sondern es
wird nur nachgewiesen, dass sie sich mit der Voraussetzung , als ob die
Tapferkeit blofs ein Theil der Tugend sei , nicht vertrage ; ob aber der Fehler
in jener Definition oder in dieser Voraussetzung liege , wird nicht gesagt.
Mir scheint nach dem Standpunct , den Plato auch im Protagoras einnimmt,
nur das letztere seine Meinung sein zu können , so dass demnach das Positive,
auf welches die scheinbar ergebnislose Erörterung des Laches hindeutet , in

»



206 Laches .

Wenn die im obigen bezeichnete Gliederung des Dialogs 43c

Lackes zu den von dem Verfasser selbst durch die dialogische

dem Sokratischen Satze läge , dass auch die Tapferkeit , wie alle Tugend , auf

ein Wissen , die Erkenntnis des Guten , zurückführe .“ — Ich habe mich hei

erneuter Erwägung des Gegenstandes von dem entscheidenden Gewichte der

von Zeller entwickelten Gründe nicht überzeugen können . Dass man über¬

all , wo man jemanden als ανδρείος anerkennt , ihm eine καρτέρια zuschreibt,
wird weder an sich , noch durch die angewendeten Beispiele in Zweifel ge¬

zogen . Aber da nicht jede καρτερία als sittlich edle Handlung und als άνδρεία
anzuerkennen ist , so fragt sich, welche Art der καρτερία aus dem gesammten
Umfange des Begriffes durch ein besonderes Merkmal herauszuheben ist.
Gesetzt nun , es würde in unserem Dialoge wirklich ausgesprochen , dass „die

Tapferkeit weder eine καρτερία φρόνιμος noch eine άφρων καρτέρησις“ sei, so
würde selbst daraus nicht mit ausschliefsender Nothwendigkeit folgen, „dass
ihr Wesen überhaupt nicht in der καρτερία bestehe“

, sondern es bliebe auch
die andere Möglichkeit , dass die bestimmenden Merkmale aus einem dis¬

paraten Gebiete gewählt seien, also jedes der beiden entgegengesetzten Merk¬
male gleich wenig geeignet sei das Wesen der άνδρεία zu bestimmen . Aber
thatsächlich darf man doch wohl diese gleichmäfsige Negation der beiden
Glieder „weder eine καρτερία φρόνιμος noch eine άφρων καρτέρησις“ unserem

Dialoge nicht zuschreiben, sondern die Erklärung über jedes derselben ist
wesentlich verschieden . Dass eine καρτερία μετ

’
άφροσόνης nicht könne eine

Tugend sein , dass sie vielmehr , um auf diese Anerkennung Anspruch zu
haben , eine καρτερία μετά φρονήσεως sein müsse, wird von beiden Unterrednern
als zweifellos angenommen, p . 192 C , D . Aber zu φρόνησις ist die Bezeich¬

nung des Objectes der Einsicht erforderlich , ή είς τί φρόνιμος . Indem nun
versuchsweise solche Objecte angeführt werden , von denen Einsicht zu be¬
sitzen den Werth der καρτερία vielmehr herabsetzt und aufhebt statt ihn zu
erhöhen und zu veredlen , scheint der Versuch , auf diesem Wege das Wesen
der άνδρεία zu finden, vergeblich und wird aufgegeben . Hätte nun Platon ,
wie Zeller anzunehmen scheint , den Leser zu der Folgerung veranlassen
wollen, „dass das Wesen der άνδρεία überhaupt nicht in der καρτερία bestehe“ ,
so hätte er , meines Erachtens , dazu einen unzweckmäfsigen Weg einge¬
schlagen ; denn da aus der Natur der blofs beispielsweise gewählten Objecte
der Einsicht die Schwierigkeiten entstehen und die Aufzählung der mög¬
lichen Objecte keineswegs als abgeschlossen erscheint , so führt der von Platon
eingeschlagene Gedankengang den Leser vielmehr auf die Vermuthung , dass
eben in dieser Wahl der Fehler und Mangel zu suchen sei . Nun vermisst
Zeller eine Andeutung dafür , dass die allerdings nicht unwiderleglichen
Gründe gegen die φρόνιμος καρτερία „nicht ernstlich gemeint seien“. Sollte
nicht , selbst ohne eine bestimmte Andeutung , in der nachfolgenden Auf¬
stellung des wirklichen Objectes der φρόνησις die ausreichende Weisung für
das Verständnis enthalten sein ? Aber wenn ich nicht irre , fehlt nicht einmal
die vermisste speciellere Andeutung . Denn um die Definition έπιστήμη των
δεινών και των θαρραλέων in ihrer richtigen Bedeutung zu sichern , werden



Laches . 207
I

^ ^alog8 fi,
laluKisclie

^‘ (tend , auf
"· mich he,
' wirhte det

m» n uber-
'uichreibt,

Zweifel ge-
1 iU
KrMunmtej

»heben in.
ii . d»M ,die

wi , so
" Itfn , ius
hlielie such
unem dii-

liu » Merk -
■1» n . Aber
n derWiden
>; ■ unterem
mciben id
kenne eine

intpruch in
nterrednern
lie Beieich-
Indem nun

»icht tu be-
>utt ihn »
. dnt iVeten
oun 1’ltlon.
i ermit» 0

u j bettebe’,
Wen einie'
U. n Objecte

g der muff
r vun ldeton
thung . da*«
un vermisd
derlei "
ieir . Sollt*

|enden AuI‘

iS eituBg fi '

nicht einm «l
:iV

Form gegebenen Zeichen nichts hinzugefügt hat , und das Er¬
gebnis des Dialogs selbst die unabweisliche Folgerung aus der
hergestellten Disposition ist : so werden dadurch die Hauptvor¬
würfe gegen den Laches beseitigt sein . Die Composition hat
eine Einfachheit und Durchsichtigkeit , dass mau , wenn ein
anderer als Platon der Verfasser des Laches ist , nur wünschen
muss , es möchten von diesem namenlosen Verfasser sich noch
mehr Arbeiten erhalten haben ; und das Ergebnis ist für den
aufmerksamen, mitdenkenden Leser ein vollkommen bestimmtes,
der Platonischen Lehre genau entsprechendes , in welchem nur
ein flüchtiges Haften an der Oberfläche einen Widerspruch zu
dem letzten Theile des Protagoras2

) finden kann . Die „Glorifi-
cirung des Sokrates“ 3) ist also nicht unbegründet , wie Schaar -

durch die von Laches in der Form des Einwandes vorgebrachten Beispiele
solche Fälle zur Sprache gebracht , die den vorher zur Widerlegung der
φρόνιμος καρτερία angewendeten durchaus analog sind , ja das erste Beispiel
( 195 B Ιατρός) ist nahezu die Wiederaufnahme eines dort (192 D) angewen¬
deten . Und ferner , während in der mit Nikias geführten Untersuchung die
Ausdrücke έπιστήμη των δεινών , σοφία die herrschenden sind , so fehlt doch
die Anwendung des Wortes φρόνιμος nicht, 197 C ανδρεία δέ (καλώ) τά φρόνιμα
περί ων λέγω . — Erwägungen dieser Art , die sich leicht noch weiter ins
einzelne verfolgen lassen , machen es mir unmöglich , mir die Auffassung
Zellers anzueignen, und bestimmen mich , die oben im Texte dargelegte un¬
verändert beizubehalten. Dass in der schliefslich erwähnten Vergleichung
des Protagoras kein Gegengrund gegen meine Auffassung enthalten ist , habe
ich in den Bemerkungen zu diesem Dialog darzulegen versucht .
, 2) Schaarschmidt S . 410 : „ — , womit sich der noch gröfsere Übelstand
verbindet , dass die sokratische Definition der Tapferkeit aus dem Protagoras
mit den anderen Erklärungen dieser Tugend das Schicksal , widerlegt und
verworfen zu werden , theilt . “ Im letzten Theile des Protagoras wird er¬
wiesen , dass auch die Tapferkeit auf Wissen beruht , dass sie eine έπιστήμη
τών δεινών και τών μή δεινών ist ; es wird nicht gesagt oder angedeutet , dass
hiermit ihre vollständige Definition, zur Unterscheidung von andern Tugenden,
gegeben sei ; nur auf die Nachweisung der allen Tugenden gemeinsamen
Abhängigkeit von dem Wissen kommt es an. Dass die Tapferkeit έπιστήμη
τών δεινών καί τών μή δεινών sei , wird im Laches nicht bestritten , sondern
nur , dass hiermit ihr speeifischer Unterschied von andern Tugenden aus¬
reichend bezeichnet sei .

3) Schaarschmidt S . 411 : „Freilich liefern die Platonischen Gespräche
auch Idealisirung und Glorificirung des Sokrates, aber immer so , dass Sokrates
eben durch seine formelle Kunst der Dialektik und den speculativen Gehalt
seiner Unterredungen als der grofse Philosoph dargestellt wird, während im
Laches zwischen dem ihm zuertheilten Lobe und seinem dürftigen Auftreten



208 Laches .

sclimidt behauptet ; Sokrates führt wirklich von den irrigen oder 437
doch mangelhaften Vorstellungen über die Tapferkeit , wie die¬
selben verbreitet sind und in den Worten des Laches und Nikias
ihren Ausdruck erhalten , zur Einsicht in das Wesen dieser Tu¬

gend , wenn er auch nicht , wie für unaufmerksame Leser , die
Definition selbst schliefslicli noch summirend ausspricht.

Zu dem aus Composition und Inhalt von Schaarschmidt ge¬
führten Hauptbeweise, dass der Laches zu schlecht sei , um für
ein Werk Platons gelten zu können — eine Beweisführung, die
ich hoffe hiermit als verfehlt nachgewiesen zu haben — , kommt
bei Schaarschmidt nur wie ergänzend noch die NachWeisung,
dass der Laches voll sei von Entlehnungen , tlieils aus echt
Platonischen , tlieils aus anderen unechten Dialogen , so dass
wir so glücklich seien , unter diesen unechten selbst zu einer
chronologischenFolge zu gelangen. Man glaubt bei der Lectüre
dieser Vorwürfe über Entlehnungen den Athenäos in etwas ver¬
änderter Maske neu belebt zu hören ; wusste jener für alle Ge¬
danken Platons andere Urheber nachzuweisen, so geschieht hier
das gleiche , um zu zeigen , dass die angeblich unechten Dialoge
sich nur aus den Schätzen des echten Platon versorgt haben .
Entlehnt aber sollen sein , um bei dem hervortretendsten stehen
zu bleiben , Gedanken, Personen und Ausdrücke. Dass Sokrates
über die Geistesbildung der Jünglinge den besten Rath ertheile,
ist entlehnt aus dem angeblich unechten Euthydemos ; das Thema
der Tapferkeit stammt aus Protagoras ; der Uebergang von irgend
einer anderen Frage über eine Tugend zu der über ihr Wesen,
die Erwähnung von Lehrern der Tugend und die Bemerkung,
dass Sokrates nicht in der Lage gewesen , die Sophisten , welche
sich für Lehrer der Tugend ausgeben, zu hören, das alles ist eitel
Benutzung des ebenfalls unechten Menon. — Wenn Demosthenes
in seinen Philippischen Reden die gleichen Gedanken in mannig¬
fachen Variationen zum Ausdruck bringt , so sieht jeder Leser
nur , welches die Grundsätze dieses Staatsmannes sind , es fällt

ein nicht zu lösender Widerspruch obwaltet, woran die dramatische Einheit
des Gespräches und damit der Glaube an dessen Platonische Abkunft schei¬
tert . — Sonach wäre die Prosopographie des Gesprächs ebenso verfehlt , wie
dessen philosophischer Inhalt nichtig ist .“



209, rr»Ken ode,, .
l - " 'e die-
' u '"‘ -Niki«
> «Hcaer Tu.

1 ■*·* * . di(
icht .

hntidt gf.
"'·> , um fii,
" hning , di,
1 *~ . kommt
>achwei*mi|j,
il » au * eck
··» , so dis
l>* t zu einer
i der I* ctiin

n etwa* va-
fur eile Ge

rhieLt hier
•hten Dialoge
raurgt haben,
luhten stehen
1 >a*e Sukratei
Itath ertheile .
■; das Thenn

njr von irgend
r ihr Wesen ,
. IW-metkunS
inten ,
, alles ist eitel

, Deiuosthen«

ι-ii in manni?

it jeder
nind , es ®1

». tische Einjj
Abkunft *«>*

»erfeblt **
1»D

Lao uns.

keinem ein , daraus eiuen Verdacht der Unechtheit zu schöpfen ;
die wirklichen Entlehnungen , die wir in den Nachahmungen vor
uns haben , charakterisiren sich in ganz anderer Weise . Soll es
Platon nicht erlaubt sein , auf Gedanken , welche in dem Mittel -

4:)s puncte der Sokratischen und seiner eignen Lehre stehen , auf die
Fragen , zu welchen die Culturverhältnisse seiner Zeit und seine
eigne Stellung zu ihnen führten, in mehr als einer seiner Schriften
einzugehen? Und von der bezeichneten Art ist ja doch alles ,
was als Entlehnung zum Beweise der Unechtheit soll verwefthet
werden . — Was die Personen betrifft , so sollen Nikias und
Laches an den Dialog Euthydemos erinnern und den Platz der
beiden dort vorgeführten Sophisten Euthydemos und Dionysodoros
einnehmen (a . a . () . S . 411 ) . Man muss es sich versagen , die
Unhaltbarkeit solcher Zusammenstellung stärker zu bezeichnen ,
da Schaarschmidt doch zurückhaltender spricht und den Nikias
und Laches nur „ gewissermafsen “ den Platz jener Sophisten
einnehmen lässt . Aber ganz evident sind Lysimachos und Melesias
aus Menon hergeholt (a . a . 0 . S . 412 ) ; denn dort wird erwähnt,
dass Aristides seinen Sohn Lysimachos zwar auf andern Gebieten
wohl unterrichten liefs, aber ihn nicht zu einem tüchtigen Staats¬
manne bildete , und in dem gleichen Sinne wird nachher unter
andern Melesias , des Thucydides Sohn , genannt ; und diese Ent¬
lehnung geschieht ungeschickt genug , denn die Vorwürfe gegen
Aristides und Thucydides im Laches „enthalten einen Widerspruch
zu dem in Menon vorgebrachten“, und bei dem vorausgesetzten
„Verhältnis des Lebensalters des Lysimachos zum Sokrates “ hat
der Verfasser des Laches die Chronologie wenig beachtet. Ein
Widerspruch liegt nun gewiss darin nicht , dass dieselbe That-
sache , die Ruhmlosigkeit der Söhne berühmter Staatsmänner, in
anderer Weise vom Platonischen Sokrates , in anderer von diesen
Söhnen selbst verwerthet wird . Indem Sokrates zu jener That-
sache die Voraussetzung hinzunimmt, dass jene berühmten Staats¬
männer den Wunsch hatten , ihre Söhne zu gleicher Bedeutung
zu bilden , und in der Lage waren , alle zu diesem Zwecke mög¬
lichen Mittel anzuwenden, so folgert er , es müsse die Tugend
überhaupt nicht lehrbar sein ; die Söhne selbst dagegen glauben
in der Thatsache ohne weiteres den Beweis zu ersehen , dass ihre
Väter über den Staatsgeschäften die Sorge für die Ihrigen ver-

Bonitz , Platonische Studien . J4

1



210 Laches .

säumten. Eine clironologisclie Schwierigkeit bleibt allerdings ,
nur trifft sie nicht das Lebensalter des Lysimachos im Verhältnis
zu dem des Sokrates , sondern das des Melesias ; doch sind wir
bei derselben nicht im Stande , sie zu völliger Bestimmtheit zu
bringen , und würden selbst dann , wenn wir es könnten , nach
der Analogie zweifellos echter Platonischer Werke uns bedenken
müssen , daraus einen Schluss auf die Unechtheit des Dialoges
zu ziehen 4

) . Und wenn endlich das Auftreten des Lysimachos 439
und Melesias , zusammengehalten mit ihrer Erwähnung im Menon ,
zu einem Zeichen der Entlehnung werden soll , so werden wir
gegen den Phädros oder das Symposion bedenklich werden müs¬
sen , da in beiden die ängstliche Folgsamkeit des Phädros gegen
seinen Arzt in vollkommen gleicher Weise verspottet wird , ja
wie weit liegt es denn dann noch entfernt , zu dem Thrasymachos
der Republik den Keim im Phädros zu finden. — Sollen wir
nach diesen Beispielen die angeblichen Entlehnungen im sprach¬
lichen Ausdruck noch in Betracht ziehen? Bei der angelegentlichen
Aufforderung zum Besuche findet sich im Laches wie im Eingänge
der Republik zu dem positiven Ausdruck noch der negative μή
αλλ<ο : ποίει 5) hinzugefügt, die Thatsache des Rückzuges beiDelion

4) Aristides war schon in der Schlacht bei Marathon (Plut . Arist. 5 ) , es
ist daher ein chronologisch durchaus wahrscheinliches Verhältnis , dass der
älteste Sohn des Aristides , als solchen lässt uns ihn der grofsväterliche Name
voraussetzen , zu dem 409 oder 470 gebornen Sokrates im Verhältnis des
Greises zu dem Manne stand . — Nicht das gleiche ergibt sich in Betreff
des Melesias. Thucydides besal's noch im Jahre 444 eine solche Bedeutung
im Staate , dass seine Verbannung als eine wesentliche Machtzunahme für
Perikies betrachtet werden konnte . Es ist dabei immerhin möglich, dass er
um diese Zeit· schon in hohem Alter stand und Melesias einige Jahre älter
war als Sokrates . Aber jedenfalls liegt darin , dass des Aristides und des
Thucydides älteste Söhne wie ungefähre Altersgenossen eingeführt werden ,
eine chronologische Schwierigkeit .

·’) Schaarschmidt S . 413 , „Wie schon Ast bemerkt , erinnert die Weise,
wie Lysimachos sich zu Anfang 181 B , C mit freundschaftlichen Vorwürfen
an Sokrates wendet, an den Kephalos in der Republik , besonders 328 C , I) ,
wobei das χρήν μέν —· μή άλλως notet , άλλα σόνισίΐι wörtlich hinüberge -
nommen ist . Doch wie albern und verworren , setzt Ast mit Recht hinzu,
erscheint das Geschwätz des Lysimachos gegen die schöne und heitere Red¬
seligkeit des alten Kephalos . “ Wenn Ähnlichkeit der Situationen zu einem
Beweise der Entlehnung umgestempelt wird , so wird es auch bei den von
Schaarschmidt dem Platon gelassenen Dialogen nicht an Schwierigkeiten



Laches . •211
aM' ‘r(lings I
' orll»ltnis i,

·> <*111(1 wi, |
»ntlifit zu |

, nach j
' ' ^ lnnkcii f
' ' Dialogen f
l «y» imachoj 4|
im Menon , |
' orcini wir I
' •πίπι miis-
nlrim
1 " ini , ja
nnymachoi
Sollen wir ß4
im aprach- £

cgentliehen 1
in Eingänge I

negative uf,
> bei Delii»

Arial . !> t*
ui· , (Um de I
u-rlic he Nameß
fcrhältnU des I
:ch in Hetrei I
he Bedeutung \
iUun»hme fc ξ
glich, dass « |
(. ,· Jahre »te |
tiJ, .. und d«
fahrt we*

und der dabei von Sokrates bewiesenen Unerschrockenheit wird
mit ähnlichen Worten im Laches wie im Symposion erwähnt ;
das Bild der unruhig bewegten See für das Schwanken und Wogen

4io der Zweifel , der Jagd für die Unablässigkeit im Verfolgen eines
Zieles der Untersuchung, alle diese Ausdrucksweisen des Laches
finden sich auch in Platonischen Werken , welche Schaarschmidt
als echt bestehen lässt. Führwahr , ein Schriftsteller, der auf die
Wahrung seines Eigenthums bedacht sein will , wird sich hüten
müssen in verschiedenen Schriften dieselbe Sache mit fast glei¬
chen Worten zu erwähnen , etwa in verschiedenen Schriften von
dem Sturme der Leidenschaften, dem Schwanken des Zweifels ,
dem schlüpfrigen Boden einer Untersuchung u . a . zu sprechen;
er wird sich dadurch in den Verdacht bringen , sein eigner Nach¬
ahmer zu sein .

Die angeblichen Entlehnungen des Laches aus anderen
Platonischen Dialogen können so wenig wie die vermeintliche
Leerheit seines Inhaltes und Mangelhaftigkeit seiner Composition
den Beweis herstellen, dass der Dialog Laches des Platon un¬
würdig sei und nicht könne von ihm verfasst sein . Dass für
den Laches nicht ein positiv jeden Zweifel ausschliefsendes Zeug¬
nis des Aristoteles vorhanden ist , darin hat allerdings Schaar¬
schmidt Recht ; nur ist dies eben nichts neues , und neu nur die
Wendung , dass der blofse Mangel ausdrücklicher Beglaubigung
schon zu einem Gewichte in der Wagschale des Zweifels gemacht
wird . Die bekannten , mit dem Inhalte des Laches zusammen¬
treffenden Bemerkungen der Aristotelischen Ethik können sich
blofs auf verbreitete Ansichten , sie können sich auf das in einer
Schrift vorkommende beziehen . Das letztere ist nach Aristoteles ’
Weise das wahrscheinlichere; unter dieser Voraussetzung und
der weiteren , dass der Laches , mit dem die Bemerkungen des

,rt die " ***'
en Vorwürfe«

U-r< 32 " C, ®·
• h hinüber

liecht hi"»'

1 heitere R̂ '

„en i -

, bei den »»

-hwirriiknit'"

fehlen . Albern und verworren und ein blofses Geschwätz sind die Worte
des Lysimacbos nicht ; dass in die des Kephalos noch ein anderes Ethos
hineingelegt ist , entspricht eben der Charakteristik des Kephalos , die von
der des Lysiraachos durchaus verschieden ist . Zusammenstimmend sind nur
die fünf , nicht aufeinanderfolgenden Worte , welche in solchem Falle kaum
zu umgehen waren, χρήν und ·σόνισϋι, und die bei angelegentlichen, in herz¬
lichem Tone ausgesprochenen Aufforderungen übliche Gesprächsformel μή
άλλως ποίει , aufser Rep . I 328 D z . B . II 3G9 B . Phäd . 117 A .

14 *



212 Laohks .

Aristoteles genau Zusammentreffen , die fragliche Schrift ist , folgt
immer nur , dass zur Zeit der Abfassung der Nikomachisclien

Ethik der Dialog Laches bereits vorhanden war , aber allerdings
noch nicht , dass Aristoteles den Laches als eine Platonische
Schrift betrachtet hat . Aber gegen diejenige Wendung , welche
Schaarschmidt (a . a . O . S . 406) den Aristotelischen Bemerkungen
zu geben sucht, dass vielleicht aus ihnen der Verfasser des Laches
erst geschöpft habe , muss man sich als gegen einen völlig
unerweisbaren Gedanken verwahren. Wenn Aristoteles sagt τον

φόβον ορίζονται προσδοκίαν κακού Eth . Nie . III 9 . 1115 a 9 , und es

dagegen in Laches heifst δέος γάρ είναι προσδοκίαν μέλλοντος καχοΰ
198 Β , so ist das an sich nicht erforderliche μέλλοντος nicht ein

Pleonasmus, „der einem schärferen Denker nicht zuzutrauen ist“

und der daher den Nachahmer verrätli ; sondern es wird nur be¬
reits in dem Ausdruck der Definition das allerdings im Begriffe
der προσδοκία enthaltene Moment bezeichnet , welches in der ui
unmittelbar folgenden Erörterung für den Gegensatz der zukünf¬

tigen und der gegenwärtigen Uebel erforderlich ist . — Ja noch
mehr , die Erklärung des Laches , dass die Tapferkeit sei ή των
δεινών καί δαρραλέων έπιστημη 195 Α , 196 D , 199 Ο , soll nur eine
in die Sokratisch- Platonische Sprache gemachte Rückübersetzung
der Aristotelischen Definition sein , dass ή ανδρεία μεσότης έστί
περί φόβους καί ΙΙάρρη . Diese Mischung von Aristotelischem
und Platonischem Eigenthume ergab dann , sagt Schaarschmidt,
„einen so getrübten Ausdruck , dass statt des richtigen Gegen¬
satzes von Furcht ( φόβοι ) und Kühnheit ( ίΐάρρη ) die unklare
Entgegensetzung von furchtbar ( δεινά ) und kühnlich ( δαρραλέα )
erfolgt . “ Getrübt und unklar ist der Ausdruck nur in der fal¬
schen deutschen Uebersetzung , klar und rein der griechische
Ausdruck ; denn δαρραλέος ist nicht nur die Eigenschaft des
δαρμών , sondern auch der Dinge α τις θαρρεί . So findet sich
δαρραλέος von Homer an gebraucht , so findet es sich oft genug
in den von Schaarschmidt nicht angegriffenen Platonischen
Schriften. 6) Es ist gewiss sehr „kühnlich “ , dass Schaarschmidt

Unbegreiflich ist , dass Schaarschmidt der vollkommen gleiche Ge¬
brauch von θαρραλέος im Protagoras entgangen ist . Wenn in dem letzten
Abschnitte desselben sonst regelmäfsig oetva und μή δεινά einander entgegen -



Laches . 213

lst . folgt
“i’hischen
'•N'Tdings
^‘t'Hiipche
? > " picht
iprkuugpu
[, ‘s I «ichcs
ni völlig
' " ‘‘Kt ’A)

h und es
' To ; Mxfj

'u
niclit ein

rauen ist“
rd nur he¬
il Hegriffe ■

- in der «
er zukiinf-

Ja noch :
' (•i r( :«iv ·

11 nur eine ■
liereetzung ;
πότη ; iri .
otelischem
arsclnnidt ,
•n ( iegen-

ie unklare

ΙΙαρρ a/ia
n der fal-

griechische
scliaft des

findet sich
oft geIlU?

latonisch ®
uarselindd*

gleiche
Ge¬

dern letate·'

er eniceg en'

seine Unkenntnis dieser bekannten Thatsache des griechischen
Sprachgebrauches dem Verfasser des Laches zur Schuld anrech¬
net , und es wird erlaubt sein , nach diesem Beispiele die allge¬
meine Rüge Schaarschmidts gegen die Sprache des Dialogs
Laches

******

7
) so lange unbeachtet zu lassen , bis sie zu vollkommner

Bestimmtheit präcisirt ist .
Es ist weder schwer noch neu , gegen die Composition des

Laches in einer Hinsicht Tadel auszusprechen : die Einkleidung
112 über den Werth der Hoplomachie nimmt einen unverhältnis-

mäfsig grofsen Umfang ein im Vergleich zu derjenigen begriff¬
lichen Untersuchung , zu der sie doch unverkennbar hinführen
soll . Hamit man sich bedenke, aus einer solchen , an sich rich¬
tigen Bemerkung Folgerungen zu ziehen , möchte ich schliefslich
noch auf zwei Gesichtspuncte hinweisen . Erstens , es ist für
uns nicht mehr zu ermitteln , welchen speciellen Anlass eine
derartige von Platon gewählte Einkleidung hat ; wir können
daher die Möglichkeit nicht im voraus zurückweisen , dass die
Ausführlichkeit in dem , was für die begriffliche Untersuchung
blolse Einkleidung ist , für Platon durch besondere Umstände
motivirt war . Zweitens , man hebt Mängel der Composition in
denjenigen Dialogen hervor , bei denen die IJnVollständigkeit der
Beglaubigung eine Bestreitung des Platonischen Ursprungs er¬
möglicht ; sie werden wenig oder nicht berührt bei Werken, deren
Platonischer Ursprung nicht kann in Zweifel gezogen werden .
Es ist üblich , den l ’hädros auch in Betreff seiner Composition
zu bewundern ; ist es denn aber wirklich tadellos , dass das Ver¬
hältnis des zweiten Theiles zu dem Inhalte der Beden des

gesetzt werden, z . B . 360 C , 1) , so wird einmal dem μη δεινά das synonyme
θαρραλέα substituirt , 350 C πότερον οΐ μέν δειλοί έπι τά θαρραλέα έρχονται , οί
δέ ανδρείοι έπι τά δεινά, und dies έπι τά θαρραλέα wird nachher umschrieben
durch έπι ά γε θαρροΰσιν 359 I ) . Dass dieser Gebrauch bei Platon nicht auf
diesen einen Beleg aus dem Protagoras beschränkt ist , weist schon Ast im
Lexikon nach , indem er Rep . V 450 E , Legg . XII 959 B mit Recht anführt .
Die gleiche Gebrauchsweise liest man schon im Homer K 223 μάλλον θαλπωρή
και θαρσαλεώτερον Ιαται , dieselbe Bedeutung von θαρσαλέος erkennt man in
dem adverbiellem Gebrauche bei Thucydides 2 , 51 έν τψ θαρσαλέω είναι .

7) S . 414 : „Auch die Sprache des Dialogs lässt manches zu wünschen
übrig und entfernt sich , auch abgesehen von der Berücksichtigung des ari¬
stotelischen Gebrauchs, vielfach von der der echt Platonischen Werke .“



214 Laches .

ersten Theiles, namentlich zu der umfassenden letzten , nur aus
ein paar Andeutungen zu erschliefsen ist ? Oder pflegt etwa der
Republik gegenüber der Vorwurf betont zu werden, dass der Um¬
fang und Inhalt des Gespräches die mit Recht bewunderte Form der
Einkleidung ganz durchbricht ? Hält man sich einmal berechtigt ,
aus der Form der Compositon Schlüsse für oder gegen Platons
Autorschaft zu ziehen , so ist doch mindestens die Anwendung
eines gleichen Maises erforderlich, wenn überhaupt von Kritik
und nicht von blofsem belieben die Rede sein soll .


	Seite 199
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202
	Seite 203
	Seite 204
	Seite 205
	Seite 206
	Seite 207
	Seite 208
	Seite 209
	Seite 210
	Seite 211
	Seite 212
	Seite 213
	Seite 214

