
Universitätsbibliothek Wuppertal

Hérodote

Hauvette-Besnault, Amédée

Paris, 1894

Livre II - Les modernes

Nutzungsrichtlinien Das dem PDF-Dokument zugrunde liegende Digitalisat kann unter Beachtung
des Lizenz-/Rechtehinweises genutzt werden. Informationen zum Lizenz-/Rechtehinweis finden Sie in
der Titelaufnahme unter dem untenstehenden URN.
Bei Nutzung des Digitalisats bitten wir um eine vollständige Quellenangabe, inklusive Nennung der
Universitätsbibliothek Wuppertal als Quelle sowie einer Angabe des URN.

urn:nbn:de:hbz:468-1-4844

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-1-4844


LIVRE II

LES MODERNES

Niebuhr et la tradition poétique des guerres médiques . — Examen de la
théorie de M . K . -W . Nitzseh sur la tradition orale des guerres médiques .
— Du caractère général de la tradition des guerres médiques , d ’après
MM . N . Wecklein et II . Delbrück . — Les sources écrites de l’histoire des
guerres médiques dans Hérodote : examen sommaire des théories de
MM . Sayce , Diels , Panofsky et Trautwein.

Lorsque l ’œuvre d ’Hérodote revit le jour , après plusieurs siècles
d’oubli , d’abord dans la traduction latine de Laurent Valla 1

, puis sous
sa forme originale dans l ’édition aldinc publiée à Venise en 1502 2 ,
elle attira , comme il était naturel , l 'attention et l ’admiration du monde
savant ; mais la même renaissance qui faisait revivre tant d ’auteurs
anciens ramenait en même temps à la lumière tous les textes qui con¬
tenaient les attaques sévères de l ’antiquité contre Hérodote . De bonne
heure , les fragments de Ctésias prenaient place à côté des Histoires 3

4

,
et les éditeurs consciencieux qui rapprochaient ainsi les témoignages
contradictoires des deux adversaires ne manquaient pas , dans leur
préface , de répondre aussi aux accusations de Plutarque *. Ainsi se

1 . Ilerodoti historiarum libri IX , traduclio e græco in laiinum per virum erudi-
tissimum Laui\ Vallensem, Venetiis, 1474 , in -folio .

2 . Ilerodoti libri XI , qaibus Musarum indita sunt nomina , Venetiis, in domo
Aldi , 1302 , in - folio .

3 . On trouve déjà les fragments de Ctésias, en latin , dans la traduction latine
d ’Hérodote publiée par Henri Estienne en 1306 , et en grec, dans l ’édition publiée
par le même savant en 1370 .

4 . C ’est ainsi qu ’IIenri Estienne publia, dès 1306 , son Apologia pro Uerodoto ,
successivement reproduite par Thomas Gale (Londini, 1079 , in -fol. ) , Gronovius

8



114 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

ranima dès le xvie siècle le débat qui avait occupé si longtemps les
anciens , et qui dure encore aujourd ’hui .

Toutefois, dans cette période nouvelle de la critique d ’Hérodote , il
convient de distinguer deux phases , que sépare une transformation
profonde de l ’esprit historique . Jusqu ’au début de notre siècle , les
attaques dirigées contre Hérodote ont été , ce semble , de deux sortes :
tantôt , sous l’influence des critiques anciennes qu’Aulu-Gelle résumait
en un mot : Herodotus homo fabulator *

, des écrivains philosophes ou
moralistes 2

, des jurisconsultes et des hommes politiques 3
, condam¬

naient chez notre auteur le goût des récits merveilleux , le mélange
des fables et de l ’histoire ; tantôt des érudits relevaient avec soin ,
dans telle ou telle partie de l’œuvre , des inexactitudes ou des lacunes ,
et opposaient à Hérodote le témoignage d ’autres auteurs anciens 4.
Mais , ni dans l ’une ni dans l ’autre de ces deux directions , on n ’aboutit
à des résultats nouveaux et intéressants . A ceux qui reprochaient à
Hérodote la couleur anecdotique et légendaire de ses récits , Henri
Estienne , avec une sorte d’instinct scientifique plutôt qu’au nom d’une
science déjà mûre , répondit , il est vrai , qu’il était dangereux de
rejeter tout ce qui paraît fabuleux , parce que la fable même peut con¬
tenir une part de vérité ; mais il ne tira pas de ce principe toutes les
conséquences qu ’il entraîne , et moins préoccupé de rechercher dans
Hérodote la vérité cachée sous les apparences de la fable que de com¬
parer aux merveilles contées par l ’historien ancien les merveilles non
moins incroyables qu’acceptaient ses contemporains , il composa un
livre de polémique religieuse , qui n’avait plus aucun rapport avec la
critique historique 5 . Aussi bien tous ces contes , qu’on se plaisait à
signaler dans l ’ouvrage d’Hérodote , appartenaient -ils surtout aux pre¬
miers livres , à la description des pays et des mœurs barbares . L’his¬
toire grecque elle-même en paraissait généralement exempte . Les

(Lugduni Batavorum, Π15 , in- fol .) et Wesseling (Amstelodami, Π63 , in-fol . ) . II ne
faut pas confondre cet écrit latin avec l’écrit français dont nous parlons un peu
plus bas.

1. Aulu -Gelle , Nuits al.tiques, III , 10 .
2 . Parmi les plus anciens de ces adversaires d’Hérodote, on cite Louis Vivès

(Fabiîicius , Bibliotheca græca , éd . Harles , t . II , p . 331) .
3 . De ce nombre fut au xvP siècle Jean Bodin (Fabricius, ibid.) .
4 . Cette critique porta principalement sur les données chronologiques d’Héro¬

dote, comparées à celles de Ctésias et des autres historiens .
o . Cet écrit , souvent réédité , a pour titre exact : L’Introduction au traité de la

conformité des merveilles anciennes avec les modernes, ou Traité préparatif à
l’apologie pour Hérodote , Genève , 1566 , in- 12.



CRITIQUE DES MODERNES . IIS

érudits s’attaquaient peu à cette partie essentielle de l ’ouvrage , et pen¬
dant trois siècles tous leurs efforts visèrent ailleurs : il s ’agissait avant
tout de mettre d ’accord les textes grecs sur les dynasties assyrienne ,
mède et perse , avec les données chronologiques des livres saints . Cette
discussion provoqua toute une série de dissertations savantes , où le
témoignage d’Hérodote fut tour à tour attaqué et défendu . Il nous suffit
de citer , pour le xvi° et le xvn ° siècle, les traités chronologiques de
Scaliger 1

2

et de Pelau s
, de Léo Allatius 3 et de Marsham 4

5

. La querelle
se poursuivit avec plus de vivacité encore au xvin 0 siècle , comme
en témoignent de nombreux mémoires de l ’ancienne Académie des
Inscriptions et Belles - lettres B

, ainsi que deux ouvrages spéciaux , où
la chronologie des vieilles dynasties asiatiques est étudiée avec toute
la précision que comportait alors la connaissance qu’on avait de
l ’Orient : le grand ouvrage de Des Yignoles sur la Chronologie de
l’histoire sainte 6

, et les Recherches du président Bouhier sur Héro¬
dote 7. A vrai dire , les critiques de Des Vignoles dépassaient , en ce
qui regarde Hérodote , le champ ou l ’on s ’était enfermé jusqu ’alors :
non content de sacrifier les données chronologiques de cet historien
à celles de Ctésias , Des Yignoles suspectait , comme nous l ’avons vu
précédemment , la véracité du voyageur , et , dans l ’ardeur de la lutte ,
il touchait môme à certaines parties de l ’ouvrage qui ne rentraient
pas dans son sujet , alléguant jusqu ’à ces vers célèbres de Juvénal :
Velificatus Athos et quidquid Græcia mendax Aadet in historia . Ces
attaques furent justement relevées soit par Bouhier , soit par Wesse -
ling : il n ’était vraiment pas équitable de faire retomber sur Hérodote
la responsabilité des exagérations et des mensonges que , longtemps
après lui , la poésie et la rhétorique avaient accumulés à l’envi autour

1 . Scaliger , De emendatione temporum , 1583 .
2 . Petau , De doctrina temporum , 1027 .
3 . Léo Allatius , De mensura temporum , 1645 .
4 . Marsham , Canon Chronicus , 1662 .
5 . Citons seulement les articles de l’abbé Geinoz, Défense d’Hérodote contre les

accusations de Plutarque , Mémoires , t . XIX, p . 115 ; XXI, p . 120 ; XXIII, p . 101 ;
de Bougainville , Mémoire dans lequel on essaie de concilier Hérodote avec Ctésias
au sujet de la monarchie des Mèdes, t . XXIII, p . 1- 32 ; de Guignes , De quelques
peuples scylhes dont il est parlé dans Hérodote , t . XXXV, p . 539-572 ; de Rochefort ,
Mémoire sur la morale d ’Hérodote , t . XXXIX, p . 1-53 . A ces mémoires , il en faut
ajouter plusieurs sur la géographie d’Hérodote .

6 . Des Vignoles , Chronologie de l ’histoire sainte et des histoires étrangères qui
la concernent depuis la sortie d ’Egypte jusqu ’à la captivité de Babylone ,
Berlin , 1738 .

7 . Bouhier , Recherches et dissertations sur Hérodote , Dijon , 1746, in -4 .



HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .116

(les événements de la guerre médiquc . Ce n 'était là d ’ailleurs , de la
part de Des Vignoles, qu’une indication jetée en passant . Celte note
sceptique ne trouva pas alors d ’écho parmi les historiens de la Grèce,
et le xvm e siècle s ’acheva sans que le fond du récit des guerres
médiques eût été sérieusement contesté *.

Une phase nouvelle s ’ouvrit pour la critique historique à peu près
dans le même temps où Wolf renouvelait l ’histoire littéraire de la
Grèce. Le même esprit d’investigation qui pénétra si loin dans la con¬
naissance du génie populaire de la race grecque éclaira d’un jour nou¬
veau l ’histoire même des siècles classiques . L’étude des littératures
primitives amena les savants à suivre l ’influence de la poésie et de la
légende jusque dans les âges historiques . Ce fut le signal de nouvelles
recherches sur Hérodote , et ces recherches , cette fois , furent des plus
fructueuses ; car , au lieu de s ’attacher à la personne même de l ’histo¬
rien , à son caractère et à sa véracité , qui décidément semblaient inat¬
taquables , on se mit à la poursuite des sources où il avait puisé , et on
s’

efforça d’apprécier , avec la part personnelle de l ’auteur , la valeur
de la tradition qu’il représentait . Ce mouvement de la critique est
encore aujourd ’hui en pleine activité : depuis près d ’un siècle , c’est
toujours la question des sources d’Hérodote qui a occupé et qui occupe
les historiens des guerres médiques . Ajoutons que la question est bien
posée ainsi , et que les solutions qu’on en a données ont marqué de
réels progrès dans la science.

Mais ce problème délicat a donné lieu aussi à des hypothèses peu
solides , à des théories trop exclusives pour être complètement vraies .
Faire la part de la vérité et celle de l ’erreur dans les systèmes pro¬
posés , telle est la tâche que nous entreprenons maintenant .

1 . On peut s ’en convaincre en lisant l’introduction historique mise par Bar¬
thélemy en tête du Voyage du jeune Anacharsis en Grèce .



CHAPITRE I

NIEBUHR ET LA TRADITION POÉTIQUE DES GUERRES MÉDIQUES

Ce n’est pas sans raison que les savants modernes s ’autorisent du
nom de Niebuhr quand ils font ressortir le caractère poétique et popu¬
laire de la tradition des guerres médiques . Niebuhr n ’a pas , il est
vrai , discuté ce problème historique avec la même ampleur que celui
des origines de Rome ; il n’a lui-même rien publié à ce sujet ; mais
on a recueilli après sa mort les leçons qu’il avait faites sur l 'his¬
toire ancienne , et particulièrement sur l ’histoire grecque * . Comment
s ’étonner de retrouver dans cet enseignement la méthode qu’il avait
suivie dans ses livres ? Partout , dans l ’étude des sources , Niebuhr
s’est toujours efforcé de reconnaître l ’action de l ’imagination popu¬
laire ; son mérite propre a été de signaler à l ’attention des savants
certaines traces de légendes qui avaient échappé jusque -là à l ’obser¬
vation des historiens .

La question pour nous est de savoir dans quelle mesure le prin¬
cipe fondamental de cette critique est applicable au récit des guerres
médiques dans Hérodote . La part de la légende et de la poésie dans
les données de l ’histoire varie suivant les temps et suivant les peu¬
ples ; elle dépend aussi du caractère et de l ’esprit du premier auteur

qui a recueilli , sur un événement , les données encore confuses de la
tradition . C’est donc par des faits , par des preuves précises , que la

1 . Niebuhr , Ilistorische und philologische Vortrüge , II Abtheilung , Vortrüge über

aile Geschichte , t . I ( 1847) .



118 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

théorie de Niebuhr doit se démontrer . Peut -on dire que la démonstra¬
tion soit faite?

Voici , en résumé , les résultats de la critique appliquée par Niebuhr
au récit d’Hérodote *.

« Les traits généraux de l ’histoire traditionnelle des guerres médi-
ques ne sont pas en cause . Il y a eu , sans conteste , à Marathon un
débarquement de troupes barbares , suivi d ’une victoire inespérée
des Athéniens . Plus tard , une nouvelle invasion , plus considérable
que la première , eut lieu à la fois par mer et par terre , sous la con¬
duite de Xerxès ; le combat des Thermopyles ouvrit aux Perses la
porte de la Grèce propre ; mais leur flotte fut vaincue à Salamine , et
leur armée de terre à Platées . En dehors de ces grandes lignes , aucun
détail de la tradition n ’offre une garantie suffisante : loin de se recom¬
mander à l ’attention des savants , le récit abonde en traits légendaires ,
du genre de cette anecdote célèbre qui nous montre Gynégire frappé
d’un coup de hache au moment où il retenait avec sa main un vais¬
seau ennemi ! C ’est de la fable et de la poésie , non de l ’histoire .
Voyez , par exemple , le combat de Marathon : qu’est- ce que cette ligne
de bataille qui présente 1000 hommes de front sur 10 de profondeur ,
et qui se trouve égale à une armée de 300 000 hommes

1

2 ? Comment,
victorieuse aux deux ailes , cette ligne , d’abord percée au centre , se
reforme - t-elle à la fin pour envelopper et écraser ses vainqueurs ?
C ’est ainsi que les choses se présentent dans Y Iliade ; de la poésie
épique cette description légendaire a passé dans l ’histoire . Les poètes
de chants populaires et de chants de victoire se souciaient peu de
rendre un compte exact d ’un engagement militaire . Assez croyable ,
pourtant , est le chiffre de 6 000 pour les Perses tombés sur le champ
de bataille , et de 192 pour les Athéniens ; mais un autre récit parlait
de 200 000 Perses morts à Marathon ! Dans le détail de la seconde
invasion , les sources poétiques ne se révèlent pas moins , soit dans
la description pittoresque de l ’armée barbare , soit dans les invrai¬
semblances , les incohérences du récit . Comment admettre qu’une armée
de terre aussi nombreuse ait pu échapper à la famine en Macédoine,
en Thessalie et en Grèce ? Et qu’est-ce que cette petite troupe de
Léonidas , cette partie infime des forces grecques , qui tente de contenir

1. Nous résumons ici les pages 38a à 414 du tome I des Vortrüge über alte
Geschichte.

2 . Niebuhr , ibid . , p . 394 .



CRITIQUE DES MODERNES. — NIEBUIIR . 119

aux Thermopyles le flot de Finvasion ? Les mouvements de la flotte

perse ne sont pas moins inexplicables : pourquoi s’arrête - t-elle en face

d’Ârtémisium , et s’expose-t -elle , dans une sorte de détroit , à des enga¬

gements désavantageux , au lieu de gagner directement Eginc ou Sala-

mine ? Bien des anecdotes , celles de Dicæos, de Kyrsiloset d’Arthmios

de Zélée , par exemple , trahissent un fond de légende populaire . De

l ’histoire , il n’en faut pas chercher dans cette suite de faits inintelli¬

gibles . La campagne de Mardonius et la bataille de Platées fourmil¬

lent de difficultés du même genre , qu
’il est même inutile de relever .

A quoi bon se demander s’il y avait encore en Béotic 300000 ou 500000

barbares ? La question est oiseuse ; car tout ce récit n’est qu
’un mélange

de traditions éparses , sans lien les unes avec les autres , et qu’Héro-

dote a recueillies , comme il les entendit raconter , pour charmer un

instant son auditoire (άγών'.σρ.* ες το παρα/ρηΐΛα άκουειν) Μ »

Telle est la thèse que nous retrouverons , avec plus ou moins de

développement , chez plusieurs critiques modernes cl’Hérodote . Telle

est la conception historique qui , récemment encore , paraissait à

l’auteur d’un résumé de l ’histoire grecque , répondre le mieux à la

réalité des faits

1

2 . Examinons -la cependant de près ; car, si la source

de cette théorie contient quelques éléments douteux , toute la série

des conséquences qu’on en a tirées sera par cela même légèrement

compromise .
Tout d’abord , il y a un danger que Niebuhr n’a pas évité , et où

sont tombés après lui quelques -uns de ceux qui , d’un point de vue

trop général , ont considéré dans son ensemble la tradition des guerres

modiques . Cette erreur consiste à attribuer à Hérodote des traits qui

se rencontrent , non pas chez lui , mais chez d’autres auteurs anciens .

Sous prétexte de montrer la fertilité de l ’imagination populaire , il ne

faut pas confondre les époques au point de faire remonter jusqu ’au

plus ancien témoin les développements ultérieurs que s’est permis

la fantaisie des poètes , des orateurs ou des moralistes . Assurément

on peut croire que bon nombre d’anecdotes , rapportées par Plutarque

ou Pausanias , ont une origine fort ancienne , presque contemporaine

des événements ; mais combien aussi portent la marque d’une époque

1. Niebuhr , ibicl . , p . 408 . — On remarquera que c’est encore la critique de Thu¬

cydide qui sert de point d’appui à la thèse de Niebuhr.
2 . Pohlmann , Grundzüge der politischen Geschichte Griechenlands , au tome III du

Handbuch der klassischen Alterlumswissenchaft d’Iwan Müller , p . 396 et suiv .



!

120 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .
postérieure ! Toutes ensemble contribuent sans doute à prouver la
vitalité d’une tradition sans cesse renouvelée ; mais encore ne doivent-
elles pas entrer en ligne de compte , quand on se borne à caractériserle récit d’Hérodote . Voilà pourquoi , s ’il est légitime de faire allusion
à l ’aventure de Cynégire ^malgré la place relativement modeste
qu ’Hérodote accorde à ce personnage dans le combat de Marathon) , ilne nous semble pas permis de se faire une arme contre l ’historiendes chiffres que lui-méme n ’a pas cités : ce n’est pas Hérodote quiparle de 10 000 Athéniens , non plus que de 300 000 barbares ; cen’est pas lui qui mentionne une hécatombe de 200 000 Perses ! Lesseuls chiffres qu’il fournit sont précisément ceux que Niebuhr déclare
acceptables : ce n ’est pas là déjà un si mauvais signe contre le restede son témoignage ! A propos de la seconde guerre médique , Nicbuhr
commet une confusion du même ordre , quand il rappelle , en même
temps que l ’aventure miraculeuse racontée par Dicarns , les anecdotes
de Kyrsilos et d ’Arthmios de Zélée : ni l ’un ni l ’autre de ces deux
noms n ’est dans Hérodote . Ici encore c ’est à la tradition générale des
guerres médiques que Niebuhr emprunte ses arguments , non au récit
dont il prétend déterminer le caractère .

Mais laissons de côté cette chicane , et voyons sur quoi Niebuhrfonde l ’idée qn’il a des sources d ’Hérodote . Il la fonde sur deux faits
qui sont l ’un et l ’autre erronés . En supposant , d ’après Dahlmann 1, quele récit des guerres médiques a été écrit par Hérodote soixante ans
après l 'invasion de Xerxès , soixante-dix ans après la bataille de Mara¬thon 2

, Niebuhr ramène à une date trop récente la composition decet ouvrage . Si l ’on doit admettre qu’Hérodote a remanié ses dernierslivres dans les premières années de la guerre du Péloponnèse , du
moins ne peut - on pas descendre plus bas ; et il reste toujours vrai¬
semblable que les grandes lignes du récit étaient arrêtées alors depuis
longtemps . C ’est donc quarante ou cinquante ans qu’il faudrait dire ,plutôt que soixante ou soixante-dix. La différence n ’csl pas considé¬rable , il est vrai ; mais cette première erreur en a entraîné uneseconde . Niebuhr croit reconnaître , au début du VII 0 livre d ’Hcrodote ,dans la brillante peinture de l’armée barbare , une source poétique ; cette
source , il la nomme : c’est le poème épique de Chœrilos de Samos 3.

' 3

1. Dahlmann , Herodot , aus seinem Duché sein Leben, Altona , 1823 .2. Nibbubh, op . cit . , p . 386 .
3 . In . , ibid . , p . 381 -3S8 . -



CRITIQUE DES MODERNES. — NIEBUHR. 121

Or est- on bien sûr que Chœrilos de Samos ait pu servir de modèle
à Hérodote ? C’est le contraire qui est vrai . Car les textes anciens ,
qui attestent entre l ’historien et le poète des relations d ’amitic , per¬
mettent d ’affirmer que le premier jouissait déjà d’une belle réputa¬
tion de conteur quand le second vint s’attacher à lui ' . La légende qui
représente Chœrilos comme séduit par les récits d ’Hérodote ne laisse
guère de doute sur ce point : c ’est Hérodote qui est le maître , Chœrilos
qui est l ’élève . C ’est l ’historien qui a fourni la matière du poème , c’est
Chœrilos qui a mis en vers les exploits racontés par Hérodote . Aussi
bien Plutarque nous apprend - il que Chœrilos devint dans la suite le

compagnon fidèle du Lacédémonien Lysandre 2
, et Suidas rapporte

qu’il mourut à la cour du roi de Macédoine Archélaos , lequel monta
sur le trône en 413 . Ces deux textes nous confirment dans l ’idée que
le poète survécut assez longtemps à l ’historien , son maître et son
modèle . Dès lors à quoi bon relever avec Niebuhr les ressemblances
que les fragments de Chœrilos nous font entrevoir entre la ΙΙεραηίς et
le récit d’Hérodote 3 ? Chœrilos n’est pas la source ; l ’hislorien n’a pas

1. Suidas , au mot Χοιρίλος Σάμιος· [τινές δε Ίασέα , άλλοι δε Άλικαρνασσέα ΐστοροϋσι ] .
Γενέσθαι δε κατά ΓΙανόασιν τοϊς χρόνοις, έπί δετών Περσικών , Όλυμπιάδι οε ’,νεανίσκον
ήδη είναι . Δοΰλόν τε Σαμίου τιν '

ος αϋτον γενέσθαι , ευειδή πάνυ την ώραν· φυγεϊν τε έκ
Σάμου , καί Ήροδότω τω Ιστορικά παρεδρεύσαντα λόγων έρασθήναι· οΰτινος αυτόν -και
παιδικά γεγονέναι φασίν . Έπιθέσθαι δε ποιητική καί τελευτήσαι έν Μακεδονία παρά
Άρχελάω τώ τότε αυτής βασιλεΐ. 'Έγραψε δε ταϋτα· την Αθηναίων νίκην κατά Εέρξου·
[έφ

’ ου ποιήματος κατά στίχον στατήρα χρυσοΰν έλαβε ] καί συν τοϊς ' Ομήρου άναγι-
νώσκεσθαι έψηφίσθη . [Λαμιακα ] καί άλλα τινά ποιήματα αυτού φέρεται . Nous avons
mis entre crochets , d’après le dernier éditeur des fragments de Chœrilos , Kinkel
( Epicorum græcorum fragmenta , t . I) , les passages de Suidas qui se rapportent
à un autre poète , Ghœriios d ’Iasos .

2 . Plutarque , Lysandre , 18 .
3 . Ces ressemblances , qui sont frappantes , permettent de penser que Chœrilos

avait emprunté à l’historien jusqu ’à la composition de son poème . La description
des peuplades multiples que Xerxès traînait à sa suite y tenait une grande
place : nous voyons d’abord mille tribus bourdonner comme des essaims d’abeilles
autour des sources abondantes , sans doute en Phrygie , où Hérodote dit que
l’armée séjourna à Celænæ (fr . 2 de Chœrilos dans l ’édition Kinkel ) ; puis , lors du
passage du pont (έν τή διαβάσει τής σχεδίας, Strabon , VII , ρ . 303) , voici une énu¬
mération de peuples divers , avec la mention expresse de leur origine et de leur
costume (fr . 3) . Ailleurs , du mont Ægaléos , Xerxès assiste sans doute à la bataille
de Salamine (fr . 4 ) . On objectera peut - être qu ’il est surprenant de voir un poème
aussi peu original lu à Athènes , dans les fêtes solennelles de la cité , en même
temps que les œuvres d ’Homère (d’après Suidas ) . Mais c’est le sujet du poème
plus que le mérite littéraire du poète , qui explique cette mesure ofiicielle . D’ail¬
leurs , Aristote , qui rapproche , lui aussi , Chœrilos d ’Homère , nous autorise à
douter du bon goût de l ’auteur de la Perse 'ide (Aristote , Topiques, VIII , 1) . Nous
admettons sans peine que ce récit poétique de la victoire d ’Athènes , quoique
imité d’Hérodote , ait eu la plus grande vogue à la fin du Ve siècle , et aux siè¬
cles suivants .



122 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

été chercher ses informations chez le poète : le développement poé¬
tique de la tradition est postérieur au récit en prose . Ainsi tombe un
des arguments les plus forts de Niebuhr .

La théorie cependant peut encore se défendre : si ce n’est pas Chœ-
rilos de Samos , d ’autres poètes n ’avaient- ils pas avant Hérodote
chanté les exploits des Grecs? Et si ce n ’est pas soixante ans après
l ’invasion de Xerxès qu’Hérodote a recueilli la tradition populaire des
guerres médiques , fallait-il tant d ’années pour que la légende se
formât et se développât , aux dépens de la vérité ?

Au sujet des sources poétiques d’Hérodote , il est regrettable que
Niebuhr n’ait pas expliqué plus nettement sa pensée . Qu ’entend -il en
effet par ces chants populaires et ces chants de victoire ( Volks-und
Siegeslieder *

) qui ont donné , suivant lui , à la tradition son caractère ?
Ce n ’est pas la poésie épique qu ’il peut désigner ainsi , et Chœrilos de
Samos lui-même ne saurait passer en aucune façon pour l ’auteur
d ’un poème populaire . Écrite avant ou après Hérodote , la Perséide de
Chœrilos a pu être adoptée avec enthousiasme par les Athéniens , et
associée même aux œuvres d ’Homère ; elle n’en était pas moins au
plus haut degré un spécimen curieux de poésie savante ; il n’

y avait
plus de place en Grèce, au milieu du v° siècle, pour une épopée véri¬
table , expression naïve de sentiments populaires . Depuis longtemps
ce genre était mort , et Panyasis n ’en avait pu renouveler que la
forme . Le mètre épique ne se prêta plus dès lors qu’à des parodies ,
comme la Batrachomyomachie , et à des épopées factices, comme la
Perséide de Chœrilos , ou bien encore comme ce poème qu’Empé-
docle consacra , dit-on , au même sujet (ή του Ξέρξου διάβασις 2

) . Nous
ne possédons rien de ce singulier écrit du philosophe d ’Agrigente ;
mais nous pouvons affirmer que , si cet ouvrage avait vu le jour , il

1 . Niebuhr , op . cit. , p . 394 .
2 . Diogèxe Laerce, VIII , 57 . On peut se demander s ’il convient de placer ce

poème épique avant ou après l’ouvrage d’Hérodote. Empédocle est exactement
le contemporain de l’iiistorien : Diogène Laërce fixe son άκμή en 444 , et nous
apprend , d’après Aristote, qu’il mourut à 60 ans , c’est-à-dire en 424 . Aucune
existence, on le voit, n’est plus rapprochée par le temps de celle d’Hérodote.
Mais rien ne nous permet de décider si le poème épique d’Empédocle est né du
même courant d ’opinion qui produisit l’histoire d’Hérodote, ou si c’est au con¬
traire cette histoire qui , en fournissant aux poètes une admirable matière, sug¬
géra au philosophe d ’Agrigente, qu’Aristote qualifie d ’homérique (Diogèxe Laerce,
ibid .) , l’idée de mettre en vers un des épisodes les plus brillants des guerres
médiques. D ’ailleurs aucun fragment de ce poème n ’avait pu parvenir à la con¬
naissance des critiques anciens eux -mêmes, puisqu’il avait été brûlé soit par la
sœur du poète, soit par sa fille (Diogèxe Laerce, ibid.) .



CRITIQUE DES MODERNES. — NIEBUHR. 123

n’aurait eu aucune influence sur l ’opinion populaire : de telles oeuvres
empruntent leurs éléments à la tradition , elles ne la créent pas .

Tout autre est le cas de la poésie dramatique : jamais , à aucune
époque de l ’histoire , un genre littéraire n’a plus fortement agi sur un
peuple que n’a fait le théâtre à Athènes , au v e siècle . Mais , ici encore ,
que pouvons -nous accorder à Niehuhr ? Il est vrai que la lutte des
Grecs et des barbares a fourni plusieurs sujets à la scène tragique ;
trois œuvres , à ce qu’il semble f

, tirées d’événements contemporains ,
ont paru sur le théâtre de Dionysos : la Prise de Milet

1

2 et les Phéni¬
ciennes 3 de Phrynichos , les Perses d ’Eschyle . Mais il est permis de
penser que la Prise de Milet, malgré le fond historique du drame ,
n’était qu

’une sorte de thrène lugubre , tout rempli des effusions d’un
lyrisme pathétique . Sans doute , s ’il faut en croire Hérodote , cette
pièce fut pour le peuple d ’Athènes l ’occasion d ’une manifestation
patriotique 4

; mais , loin de viser à peindre des scènes réelles , le
poète , dont le génie éclatait , suivant Aristote 5

6

, dans la mélopée ,
avait surtout cherché dans ce sujet une admirable matière à ces .
lamentations , à ces κορμοί , qui constituaient le fond de la tragédie
primitive ; de plus , il avait , selon toute vraisemblance , adapté la repré¬
sentation de ces faits contemporains à l’usage traditionnel du théâtre ,
en les enveloppant dans une action dramatique plus vaste , où des

sujets mythiques , rattachés par le lien trilogique à la pièce moderne ,
en faisaient ressortir l ’intention morale ou religieuse G. Dans ces

1 . Nous ne parlons ici que du théâtre avant Hérodote. Après lui , nous enten¬
dons parler encore d ’une tragédie de Moschion , ive siècle , intitulée Thémistocle
(Nauck , Tragic . græc . fragm . , p . 631) , et d ’une autre de Philiscos , m " siècle ,
sur le même sujet (Nauck, ibid ., p . 637 ) .

2 . Hérodote , VI , 41 . Nauck doute que le titre véritable de la pièce ait été
Μιλήτου άίλωσις ( Tragic . græc . fragm . , p . 559) . Peu nous importe , si ce titre
répond bien au sujet de la tragédie .

3 . Hypothesis des Perses d’EsCHYLE : Γλαύκος εν τοΐς περί Αισχύλου μύθων εκ τών
Φοινισσών φησι Φρυνίχου τους ΙΙέρσας παραπεποιήσθαι .

4 . Nous reviendrons sur ce point dans l ’analyse critique du récit d’Hérodote.
5 . Aristote , Problèmes , XIX , 31 : Διά τι oi περί Φρύνιχον ήσαν μάλλον μελοποιοί ;
6 . Nous touchons ici à une question fort controversée, qu’il nous est impos¬

sible de traiter à fond . Les preuves manquent pour affirmer que la pièce des
Phéniciennesait été comme encadrée dans des sujets mythologiques ; mais s ’il est
vrai , suivant la théorie exposée par M . Maurice Croiset (Revue des études grecques ,
t . I ( 1888) , p . 369 et suiv . ) , que la forme tétralogique ait été la règle dès le prin¬
cipe , et que, dans la suite seulement , chacune des parties de la tétralogie , se
détachant des autres , soit arrivée peu à peu à former un tout , à constituer une
tragédie distincte , il y a lieu de croire que Phrynichos resta fidèle à une règle
qu ’observa encore Eschyle pendant la plus grande partie de sa carrière . La pièce
des Perses , elle aussi , nous semble appartenir à cette forme ancienne de la .



124 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

conditions , il est possible que la tradition populaire se soit représenté
la catastrophe de Milet sous les couleurs les plus sombres et les plus
tragiques ; mais Hérodote n ’est pas tombé dans cet excès : il a rap¬
porté , sur les derniers efforts de la révolte ionienne , quelques données
précises, comme l ’énumération des vaisseaux grecs à la bataille de
Ladé 1

; mais, sur la chute même de Milet , il n ’a guère mentionné
que les détails qui confirmaient à ses yeux un ancien oracle de Del¬
phes 2

; c’est là , si l’on veut , une des sources d’information où il a
puisé 3

; mais, de la pièce de Phrynichos , il n ’a connu , ce semble , que
l ’amende infligée à son auteur et l ’interdiction prononcée contre elle
sur le théâtre d ’Athènes . Les Phéniciennes du même poète auraient
pu avoir une influence plus grave sur la tradition historique de la
bataille de Salamine , s ’il était prouvé que l ’auteur eût exalté à dessein
le rôle de Thémistocle 4. Mais cette hypothèse est douteuse 5

, et , ce
qui ressort le plus clairement des témoignages anciens , c ’est la res-

tragédie , malgré la difficulté qu ’on éprouve à déterminer au juste la liaison
intime qui pouvait rattacher le Phineus aux Perses , et les Perses au Glaucos et
au Promëthée .

1. Hérodote, VI, 8 et suiv .
2 . Id . , VI , 19 .
3 . II n’est pas douteux qu ’Hérodote n’ait eu sous les yeux un recueil d’oracles

delphiques, et qu ’il n’ait souvent disposé son récit de façon à justifier les termes
de ces oracles. C ’est aussi à Delphes qu ’il paraît avoir appris les prodiges quiavaient annoncé aux habitants de Ghios leurs malheurs (VI , 27) .

4 . Cette opinion a été souvent exprimée ; on la trouve, par exemple , dans
YHistoire grecque de Cürtios ( trad . Bouché -Leclerq, t . II , p . 384 et S91) , et dans
celle de G . Busolt ( Griechische Geschichte , t . II , p . 3S9 et 369) .

5 . Voici la raison qu ’on invoque : en l’année 476 , d’après Plutarque ( Thé¬
mistocle , 5) , Thémistocleprit part comme chorègeau concours tragique d ’Athènes,et la pièce qu ’il fit représenter était de Phrynichos. Bentley le premier a
exprimé l’avis que cette pièce de Phrynichos devait être celle des Phéniciennes
(Bentley , Epist . Phal . , p . 293) . La chose est possible , mais non certaine : comme
on l ’a fait remarquer récemment (Bülau , De Æschyli Persis , Gôtt . , 1866 , et Brinck -
meier , Der Tragiker Phrynichos , Gymn . Progr . Burg , 1884 , p . 10 et suiv .) , il
se peut que Phrynichos ait fait jouer , entre 480 et 472 , plusieurs tétralogies,d’autant plus qu’il n’est pas dit que Phrynichos ait remporté la victoire avec ses
Phéniciennes . Si Thémistocle qui , au dire de Plutarque , cherchait à gagner ou à
retenir la faveur publique par une brillante chorégie, avait justement fait repré¬senter une pièce toute à son honneur , est-il vraisemblable que le nom de cette
pièce n’eût pas été conservé? Mais supposons même que les Phéniciennesdatent
bien de cette chorégie de Thémistocle. Comment l’ambitieux général aurait -il
pu faire que cette tragédie fût composée tout exprès à son intention ? Est- ce quedès cette époque les différentes pièces proposées à l’archonte n’étaient pasréparties par le sort entre les chorèges? D’ailleurs, les mœurs publiques ne sup¬
portaient guère alors l’éloge d’un citoyen aux dépens du peuple tout entier. Pour
toutes ces raisons, nous ne pouvons pas considérer les Phéniciennes comme une
œuvre de circonstance, destinée à soutenir devant l’opinion publique la cause
compromise d’un chef de parti .



CRITIQUE DES MODERNES . — NIEBUHR . 125

semblance de la tragédie de Phryniclios avec celle d’Eschyle *. Aussi
bien ne possédons-nous que cette dernière œuvre. Mais elle suffît à
nous faire apprécier l ’usage qu

’Hérodote a fait de la tragédie histo¬
rique .

Il est incontestable que la pensée grandiose de l ’auteur des Perses
n’a pas été perdue pour l ’historien : soit dans la conception générale
des événements , soit dans le détail, il est facile de reconnaître qu’Hé¬
rodote a suivi Eschyle, qu ’il a eu sous les yeux ou dans la mémoire
le texte même du poète 2

. Loin de nous la pensée de nier cette
influence d’Eschyle ! C ’est lui sans aucun doute qui a répandu dans le
public athénien, et parmi les Grecs en général , l ’image d ’un Xerxès
affolé d ’orgueil, digne de pitié par l 'excès même de ses malheurs , et
châtié par une divinité vengeresse ! Hérodote s ’est inspiré de l 'idée
religieuse d ’Eschyle, et il lui a parfois empruntéjusqu ’à des tournures
et des expressions ! Mais quelle est , après tout , la portée de cette
imitation ? Et jusqu’à quel point la tragédie des Perses a-t-elle déter¬
miné la tradition que représente pour nous Hérodote ? N’exagérons
rien : on a cru voir jadis dans un vers d’Eschyle, mal interprété, la
source d ’une anecdote rapportée par Hérodote : les prétendues
entraves jetées par Xerxès dans l ’Hellespont n ’auraient eu d’autre

1 . Nous ne doutons pas d’ailleurs qu’Escliyle , en adoptant l 'heureuse invention '
de Phrynichos , qui consistait à transporter à Suse le lieu de la scène , n’ait ajouté,
de son propre fonds, plusieurs ressorts , tels que l ’apparition de l ’ombre de
Darius, pour soutenir et augmenter l’intérêt dramatique .

2 . Voici les passages où cette imitation est le plus manifeste : Eschyle , v . 50 :
ζυγόν άμφιβαλεΐν δούλιον Έλλάδι (cf . HÉRODOTE , VII , 8 γ : οΰτω οι' τε ήμϊν αίτιοί
έξουσι δούλιον ζυγ

'ον οι τε άναίτιοι ) ; ν . 234 : πάσα γάρ γένοιτ
' αν Ελλάς βασιλέως

υπήκοος (cf . VII , 8 γ : εί τούτους τε και τούς τούτοισι πλησιόχωρους καταστρεψό -

μεθα, . γήν την ΓΙερσίδα άποδέξομεν τω Διός α ’ιθέρι ομουρέουσαν ) V. 236 : και

στρατός τοιοϋτος ερξας πολλά δη Μήδους κακά (cf . V11 , 5 : Αθηναίους εργασαμένους
πολλά οή κακά ΓΙέρσας ) ; ν . 241 -243 : τίς δε ποιμάνωρ έπεστι καπιδεσποζει στρατω ;
ούτινος δούλοι κέκλ,ηνται φωτός ούδ ' υπήκοοι - — πώς άν ουν μενοιεν ανδρας πολέμιους
έπήλυδας ; (cf . VII , 103 : υπό μ,εν γάρ ένός άρχόμενοι κατά τρόπον τον ημετερον γενοίατ '

άν , δειμαίνοντες τούτον , και παρά την έωυτών φυσιν άμείνονες , κα’ι ΐ'οιεν αναγκαζόμενοι
μάστιγι ές πλεΰνας έλάσσονες έόντες· άνειμίνοι δέ ές το ελεύθερον οΰκ άν ποιέοιεν τούτων
ουδέτερα ) ; ν . 128 : ναυτικός στρατός κακωθε ’ις πεζόν ώλεσε στρατόν (cf . VIII , 68 γ :
δειμαίνω μή ό ναυτικός στρατός κακωθε ’ις τον πεζόν προσδηλήσηται ) ; V. 753 : ταϋτα
τοις κακοΐς ομίλων άνδράσιν διδάσκεται θούριος Ξέρξης (cf . VII , 16 α : τά σε και άμφό -

τερα περιήκοντα ανθρώπων κακών όμιλίαι σφ άλλου σ .) ; V. 192 : αϋτη γάρ ή γίί ξυμ -

μαχος κείνοις πέλει (cf . VII , 49 : ήν τε πλεΰνας συλλέςγ,ς , τα δυο τοι τα λ,έγω πολλω
ετι πολεμιώτερα γίνεται· τα δέ δύο ταϋτα έστ ’ι γή τε καί θάλασσα ) ; ν . 809-812 : οϊ γήν
μολόντες ' Ελλάδ ' ού θεών βρετη ήδοΰντο συλάν ούδε πιμπράναι νεώς· βωμό ! δ ’ άϊστοι ,
δαιμόνων θ '

ιδρύματα πρόρριζα φύρδην έξανέστραπται βάθρων (cf . VIII , 109 : ός τά
τε ίοά και τά ίδια έν όμοίω έποιέετο , Ιμπιπράς τε κα’ι καταβάλλων τών θεών τά

αγάλματα ) .



126 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

origine que la comparaison poétique employée par Eschyle pour dési¬
gner les deux ponts construits sur le détroit 1

2

. S ’il en était ainsi , quelle
preuve excellente du rôle de la poésie dans la formation de la tradition
populaire ! Mais c ’est là une hypothèse aujourd ’hui abandonnée s

, et
on ne songe pas davantage à voir l’origine du mot célèbre de Thé-
mistocle à Eurybiade 3 dans un autre vers d ’Eschyle, qui exprime à peu
près la môme pensée 4. Inversement , il paraît légitime de reconnaître
dans Eschyle des allusions à des anecdotes déjà répandues en Grèce de
son temps , et rapportées ensuite par Hérodote , comme l ’allusion au
mot de l ’esclave de Darius ( souviens-toi d ’Athènes ! )

5

6

ou bien encore
le vers emprunté à l ’oracle de Delphes qui avait effrayé si vivement les
Athéniens avant Salamine 8

. Eschyle a donc reproduit le plus souvent
une tradition déjà établie en Grèce ; s ’il a mis plus particulièrement
en relief certains faits , s’il a arrangé certains événements pour le plus
grand effet tragique , il a pu altérer sur quelques points l ’aspect véri¬
table de l ’histoire ; mais il n’a pas changé pour cela le fond d ’une tra¬
dition vivante encore dans la mémoire des contemporains . Après lui ,
Hérodote , s ’inspirant de la même tradition , en a pourtant négligé plus
d’un trait (témoin la légende du Strymon glacé, qui engloutit une
partie des barbares fugitifs 7

) , et , même quand il paraît dominé par
le souvenir du drame , il fournil en même temps d’autres données qui

1. Eschyle , Perses , v . 745- 748 : "Οστις Ελλήσποντον îp
'ov δοΰλον ώς δεσμώμασιν

ήλπισε σχήσειν ρέοντα βόσπορον ροον θεού , και πόρον μετερρυθμιζε, και πέδαις σφυρή¬
λατους π &ριβαλών πολλήν κέλευθον ήνυσεν πολλω στρατω. Cf. Hérodote , VII , 35 : ‘Ως
δ ' έπύΟετο Ξέρξης , δεινά ποιεύμενος τον· Ελλήσποντον έκέλευσε τριηκοσίας έπικέσθαι
μάστιγι πληγάς και κατεΐναι ές το πέλαγος πεδέων ζεύγος. Cf . VII, 54, et VIII , 109 .
L ’éditeur Stein croit qu ’Hérodote a pris à la lettre la comparaison d’Eschyle ,
exprimée par les mots δεσμώμασιν et πέδαις σφυρηλάτοις.

2 . On a remarqué en effet que la tradition des chaînes imposées à l’Hellespont
se lie étroitement dans Hérodote aux paroles que prononcent les prêtres chargés
de frapper la mer (VII, 35 ) . Or Duncker a fait ressortir le caractère bien oriental
de ces paroles (Duncker , Gesehichte des AUerthums , t . IV, 4e édit . , p . 726) . Il est
donc invraisemblable qu ’une tradition authentique se soit conservée à côté d’une
invention gratuite , née d’une méprise , d’un historien grec .

3 . Hérodote , VIII , 61 . Au reproche que fait Eurybiade à Thémistocle d’être un
άνήρ άπολις, celui -ci répond : έωυτοΐσι. ώς είη και πόλις και γή μέζων ήπερ
έκείνοισι, εστ ' αν διηκόσιαι νήές σφι εωσι πεπληρωμέναι .

4 . Eschyle , Perses , ν . 348-349 : ’Έτ '
άρ ' Αθηνών εστ ' άπόρθητος πόλις ; — άνδρών

γάρ οντων έρκος έστιν ασφαλές.
5 . Hérodote , V , 105 . — Eschyle , Perses , ν . 285 : Φευ τών Αθηνών ώς στένω

μεμνημένος. lbid . t 824 : ΤοιαΟθ ' υρώντες τώνδε τάπιτίμια μέμνησθ' Αθηνών Ελλά¬
δος τε .

6 . Hérodote , VII , 140 : Πυρ τε και οξύ ? ’Άρης , Συριηγενές άρμα διώκων. — Eschyle ,
Perses , ν . 84 : (Xerxès ) πολύχειρ και πολυναύτας, Σύριόν θ ' άρμα διώκων .

7. Eschyle , Pei'ses, ν . 495 et suiv .



CRITIQUE DES MODERNES. — NIERUHR. 127

dénotent une source différente , et permettent parfois de restituer la
vraie physionomie des événements *. En un mot , nous voyons que le
récit d ’Hérodote contient un grand nombre de détails qui ne viennent
pas d ’Eschyle , et , lors même que l ’influence du drame s ’

y fait sentir ,
rien ne prouve que celte tradition , pour avoir passé par la bouche
du poète , n’ait aucune valeur historique .

Quant à la poésie lyrique , il serait téméraire de prétendre mesurer
l’essor qu ’elle prit au début du v ° siècle , sous l ' influence de l ’enthou¬
siasme patriotique . Nous entendons parler d ’un grand nombre de
pièces, épigrammes , élégies , dithyrambes et autres , en l ’honneur des
grandes batailles et des grands héros de la guerre . Mais nous ne pos¬
sédons de ces pièces que des fragments insignifiants : combien
d ’œuvres peuvent nous avoir tout à fait échappé ! Tout ce mouvement
poétique eut pour effet d’entretenir chez les Grecs le souvenir de leurs
exploits . Comment ce souvenir n ’eût-il pas grandi sans cesse , à mesure
qu’on s ’éloignait des événements ? Et n’est-ce pas dans ce genre qu’on
trouverait de ces morceaux de poésie populaire qui justifieraient la
théorie de Niebuhr ?

Qu ’il nous soit permis , ici encore , de distinguer entre la tradition
générale des guerres médiques et le récit d’Hérodote . Il s ’agit de
déterminer dans quelle mesure cette poésie , qui avait eu en Grèce
beaucoup d ’écho , se fit sentir sur l ’esprit d ’Hérodote , et comment
elle se manifeste encore dans son récit . Et d’abord , n ’

y a-t-il pas dans
le texte de notre auteur des citations poétiques , des emprunts directs
à des poètes ? On ne peut nier qu’il n ’en soit ainsi . L ’historien qui
cite les épitaphes des Spartiates , des Péloponnésiens , et du devin

Mégistias, morts aux Thermopyles (VII , 228 ) , a eu connaissance de

quelques -unes au moins de ces pièces de circonstance que Simonide,
entre autres , avait composées , et où il avait déployé un art si bien
approprié au sujet

1

2 . Mais pouvons-nous dire qu’il ait beaucoup con-

1 . C ’est ainsi que le mouvement tournant des Perses avant la bataille de
Salamine est déterminé , dans Hérodote (VIII , 76) , comme dans Esciivle, v . 355
et suiv . , par le message secret de Thémistocle à Xerxès . L ’historien suit visible¬
ment la tradition du poète . Mais il laisse entendre pourtant , dans un autre pas¬
sage (VIII, 70) , que déjà d’eux - mêmes les Perses avaient fait avancer leurs vais¬
seaux pour bloquer la flotte grecque à Salamine.

2 . Si l ’on était sûr que toutes les épigrammes attribuées par Bergk à Simonide
(Poetæ lyrici grseci, 4 ° éd . , t . III, p . 426 et suiv .) fussent authentiques , il faudrait
reconnaître que cette littérature poétique est demeurée, pour ainsi dire , ignorée
d’Hérodote : l ’historien., qui parle des cent quatre -vingt-douze Athéniens tombés



128 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

suite ces sortes d’archives officielles des cités grecques , ces épitaphes ,
plus ou moins véridiques , que les villes mêmes les moins ardentes à
la lutte avaient à l ’envi multipliées chez elles ? On sait combien Simo-

nide se montra généreux en louanges et disposé à satisfaire tout le
monde : il eut des éloges pour tous , et c’est ce qui put donner

plus tard à des hommes comme Plutarque l’idée que tous les Grecs
avaient déployé un égal héroïsme . Mais Plutarque reproche précisé¬
ment à Hérodote de n’avoir pas accordé assez de confiance à ces
documents , qu’il considérait , lui , comme authentiques , et d’en avoir
méconnu l’importance . Nous n ’avions pas besoin de cette remarque
de Plutarque pour voir qu

’Hérodote ne s ’était pas laissé éblouir par
tous les beaux récits des villes grecques , et qu’il avait en quelque
mesure contrôlé le témoignage de ces pièces officielles. Il a donc

plutôt résisté que cédé à l 'influence de cette tradition suspecte .
Mais à côté de ces epigrammes , toute une littérature poétique s ’était

développée en Grèce , et surtout à Athènes : il y avait eu des élégies
de Simonidc sur Marathon *

, Artémisium , Salamine , Platées 2 . Toute
la Grèce avait entendu le dithyrambe fameux de Pindarc 3 . Est-ce que
la tradition suivie par Hérodote n’a pas souffert du mélange de ces

éléments poétiques ? Un exemple nous permettra cependant de signaler
à cet égard une illusion de la critique : à propos de la victoire d’Arté¬
misium , Simonide rappelait la légende d ’Orilhye enlevée par Borée 4,
et on a pu à bon droit conjectm’er , d ’après cette allusion , qu’il parlait
de la tempête du cap Sépias , de cette heureuse tempête qui avait

détruit une partie de la Hotte perse , et que les Athéniens avaient

à Marathon, ne cite pas l ’épitaphe de leur tombeau ; il rappelle l’origine du culte
de Pan sur l ’Acropole , et il ne parait pas soupçonner l’existence d’une statue
dédiée par Miltiade , avec une inscription fameuse (Τον τραγόπουν έμέ Πάνα , τον
Άρκάδα , τον κατά Μήδων , Τον μετ ’ Αθηναίων στησατο Μιλτιάδης, Simonide , fr . 133 ,
cd . Bergk) . On pourrait multiplier ces exemples. Faut - il croire que la plupart
de ces epigrammes ne datent pas de Simonide? Ou bien Hérodote a-t-il par
principe négligé cette sorte de documents? La première hypothèse nous paraît
plus juste .

1 . Une tradition qui n ’est pas sans valeur veut que Simonide et Eschyle
soient entrés en lutte pour la composition de cette élégie, et qu’Eschyle ait été
vaincu ( Βίος Αισχύλου, éd . Westermann . —· Plutarque , Propos de table, I , 10 , § 3) .

2 . Bergk a réuni et discuté tous les fragments de ces pièces (Poelæ lyrici græci ,
4e éd . , t . III , p . 382 et suiv . ) .

3 . Sur les sentiments de Pindare pendant la période troublée des guerres
médiques , voir l ’analyse pénétrante de M. A . Croiset , Poésie de Pindare ,
p . 259 -273 .

4 . Scoliaste d ’Apollonius de Rhodes , I , 211 (Simonide , fr . 3 , éd . Bergk ) .



CRITIQUE DES MODERNES . — NIEBUHR . 129
attribuée à l ’action de Borée , invoqué par eux 1. Mais Bergk n ’a-t-il pas
supposé que Simonide était le premier auteur du rapprochement
entre la tempête et Borée , et que c ’était cette pièce qui avait donné
naissance à la tradition suivant laquelle des prières avaient été adres¬
sées à Borée par les Athéniens ? L’oracle de Delphes , en ordonnant
ces prières , suivant le témoignage d’Hérodote , n ’aurait fait qu ’em¬
prunter à Simonide une de ses expressions , γαυ,βρόν Έρε/9ηος 2. On
voit , dans cette hypothèse , jusqu ’à quel point la poésie lyrique aurait
agi sur la tradition ! Mais ce n’est là qu

’une hypothèse , et des moins
vraisemblables . L’origine d ’un rapprochement entre la tempête du
cap Sépias et la prétendue intervention de Borée s ’explique assez parla reconnaissance des Athéniens à l ’égard du dieu qui leur avait
rendu un si notable service ; ainsi la tradition naquit d’elle -même
dans le peuple ; Delphes s ’en empara aussitôt , et les Athéniens ne
demandèrent pas mieux que de croire Delphes sur parole . Quant à
Simonide, il ne fit que se conformer à un bruit public , transformé
déjà en une légende pieuse .

D ’autres poésies encore avaient cours , qui touchaient plus directe¬
ment à l ’histoire : c’était l’éloge ou la critique d’un général ou d’un chef
d’État . Les pièces satiriques de ïimocréon de Rhodes , par exemple ,
visaient le vainqueur de Salamine 3

, et contenaient en même temps
l 'èloge indirect d’Aristide ; d’autres poètes célébraient dans le même
temps Pausanias , Xanlhippe ou Léotychide \ et l ’on sait que , pour
une époque toute voisine , Cimon fut l ’objet de nombreux poèmes , dont
Plutarque cite même quelques auteurs , comme Archélaos et Mélan-
thios 8. Si les victoires propres de Cimon devaient figurer au premier
rang de ces écrits , il est probable aussi que sa participation aux
guerres médiques n ’avait pas été oubliée , et , d ’autre part , les
usages traditionnels de la poésie lyrique voulaient que l ’éloge du
père et des ancêtres fût joint à l ’éloge du fils : ainsi Miltiade dut être ,

1 . Hérodote , VII , 188- 189 . — Strabon nous apprend que ce promontoire funeste
avait été l’objet de nombreux poèmes (IX, p . 443 ) .

2 . Bergk , dans le commentaire du fragment 3 de Simonide .
3 . Plutarque , Thémistocle , 21 .
4 . Id . , ibid . : ’AXk ' εΐ τύγε ΙΙαυσανίαν η και τύγε Ξάνθιππον αινείς

η τύγε Λευτυχίδαν , εγώ δ ' Άριστείδαν έπαινέω
ανδρ ' ΐεραν άπ ’ Άθανάν
έλθεΐν ενα / ωστον .

ο . Plutarque , Cimon, 4 et 7. — Eschine , Contre Ctésiphon , 184.
9



130 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

lui aussi , chanté dans le temps où sa mémoire profita des succès de

Cimon. Mais de tout cela , qu’est-il passé dans l ’histoire ? Tout ce que

nous pouvons dire , c ’est que les fragments conservés de Timocréon

signalent des faits qui n’ont laissé aucune trace chez Hérodote '
, et

que les éloges poétiques de Cimon n ’ont pas trouvé chez lui plus

d’écho ; car on est plutôt étonné de voir quelle petite place occupe
dans son livre ce fils de Miltiade, ce vainqueur des Perses , à qui nous

attribuons volontiers un si grand rôle dans le développement de la

tradition athénienne des guerres médiques

1

2 .
Enfin , il y eut à Athènes d’autres pièces de poésie lyrique en l ’hon¬

neur des guerres médiques , des hymnes qu ’on chantait au temps
d ’Isocrate dans les fêtes solennelles de la cité 3 . A la même catégorie
d’œuvres appartenaient sans doute ces chants patriotiques que le

défenseur de la vieille éducation athénienne regrette dans la comédie

d’Aristophane , ces poèmes tout inspirés de l ’esprit guerrier , comme

« La terrible Pallas qui renverse les cités » , ou « Une clameur retentit

au loin 4

***

» . Mais ici encore nous ne pensons pas qu ’Hérodote se soit

inspiré de ces poésies . Car manifestement elles ne reproduisaient plus

qu’une image fort vague des événements ; c’étaient de ces éloges

généraux comme ceux que nous trouvons dans Aristophane à l ’adresse

des Marathonomaques·, tous les héros du passé y étaient loués en

bloc , mais aussi tous les détails y étaient oubliés et confondus 8 . Ce

n’est pas là qu’Hérodote a puisé son histoire .

1. Timocréon, dans son pamphlet , accusait Thémistocled’avoir favorisécertains
exilés , d’en avoir sacrifié d ’autres par avarice et ambition , et d’avoir refusé
notamment de le ramener , lui , Timocréon, à Ialysos, sa patrie ; il l’accusait
encore d ’avoir traité chichement le peuple à l ’Isthme , en lui servant de mau¬
vaises viandes.

2 . En réhabilitant la mémoire de son père , Cimon contribua plus que personne
à ranimer le souvenir de la guerre contre les Perses , et on peut croire que cer¬
taines cérémonies publiques et religieuses, célébrées au Céramique , certains
monuments comme le Pœcile, et des institutions mêmes comme celle du λόγος
έπιτάφιος, remontent au gouvernement de ce grand homme. Mais il serait trop
long de citer ici et de discuter tous les textes qui justifient cette hypothèse . ,

3 . Isocrate , Panégyrique, 158 : Εΰροι S ' αν τις έκ μεν του πολέμου τοϋ πρ
’
ος τους

βαρβάρους ύμνους πεποιημένους , έκ δε τοΰ προς τους "Ελληνας θρήνους ήμϊν γεγενη-

μένους , και τούς μεν έν ταΐς έορταΐς άδομένους , των δ ’ επί ταϊς συμφοραΐς ήμάς
μεμνη μένους.

4 . Aristophane,
'Nuées, ν . 961 . Le premier de ces fragments passait pour le

début d’un dithyrambe de Lamproclès, le second pour le début d’un dithy¬
rambe de Kydidès ou Kekeidès. Voir le commentaire de Rock sur ce passage ,
Ausgewlihlle Komôdien des Aristophanes, Wolken , 3e éd . , 1816 .

3 . 11 n’est pas sans intérêt , pour la question qui nous occupe , d’opposer au
récit d’Hérodote les témoignages, presque contemporains , des auteurs de la



CRITIQUE DES MODERNES . — NIEBUIIR . 131

Ainsi Niebuhr a pu justement signaler l ’action de la poésie sur la
tradition des guerres médiques . Mais il demeure douteux pour nous
que ces œuvres aient produit beaucoup d’effet sur l’esprit d’Hérodote ,
et qu ’elles aient laissé des traces dans son livre .

Reste l ’argumentation fondamentale de Niebuhr sur la mobilité ,
l’instabilité d’une tradition orale , abandonnée à elle -même , fût -ce un
tout petit nombre d’années . L’observation a un grand poids ; mais
pouvons-nous affirmer que les faits racontés par Hérodote ne repo¬
saient effectivement que sur une tradition populaire , exposée à toutes
les transformations d’une légende ? Grave question , que nous exami¬
nerons dans les chapitres suivants . Quoi qu’il en soit , il n ’

y a pas lieu
d’établir une comparaison entre le ve siècle avant notre ère et les
comédie ancienne. Ceux -ci ne se soucient en rien de dire la vérité sur les guerresmédiques : ils en parlent par allusion pour célébrer le beau temps des victoires
passées, l’âge d’or de la Grèce ; mais en cela ils visent surtout à rabaisser les
chefs nouveaux de la démocratie , les démagogues du temps de la guerre du
Péloponnèse. Aussi , de distinctions , de nuances entre les divers représentants
du bon vieux temps, la comédie n’en connaît pas : elle vante également Solon ,Miltiade , Aristide , Périclès (Edpolis, fr . 100) ; le poète comique Télécléidès, audire d ’Athénée (XII, p . 553 e) , célébrait la douceur du temps de Thémistocle. A
ce moment , tous les héros de la grande guerre sont confondus dans une
commune admiration , si ce n’est que Miltiade , le vainqueur de la vraie victoire
athénienne , domine tous les autres : Marathon, dit un personnage d ’Eupolis dans
la pièce des Πόλεις (Eupolis, fr . 216 ) , c’est un riche héritage pour Athènes;aucune victoire ne saurait lui être comparée (Id . , fr . 116) . Au même point de
vue se place Aristophane. Plusieurs traits , il est vrai , sont conformes au récit
d ’Hérodote : le chœur des vieillards, dans Lysistrata , exprime la crainte de voir
les femmes se mettre à commander des vaisseaux et à combattre sur mer
comme Artémise (Lysistrata , v . 675) ; le chœur des Lacédémoniens, dans la
même pièce , célèbre dans une commune louange les deux journées d ’Artémisium
et des Thermopyles (ibid . , v . 1247 et suiv . ) . Ailleurs Aristophane parle de la
poursuite des Perses a Marathon (Acharniens , v . 697) et de la muraille de bois
qui sauva Athènes ( Chevaliers , v . 1040) . Mais le plus souvent il en prend plus à
son aise avec l ’histoire . D ’abord , d’une façon générale, les Marathonomaqu.es sont
les héros des guerres médiques, qu’il s ’agisse de la première ou de la seconde
invasion : les mêmes vieillards qui rappellent la chasse donnée aux Mèdes à
Marathon (Acharniens , v . 697 ) , demandent à être mieux traités en considération
des services qu’ils ont rendus sur mer (ibid . , 677) . A la fin de la pièce des
Chevaliers , le bonhomme Démos est rendu à son éclat de Marathon (αξία πράττεις
καί τού Μαραθώνι τροπαίου) , c’est -à-dire redevient tel qu ’au temps d’Aristide et de
Miltiade (οίόςπερ Αριστείδη πρότερον καί Μιλτιάδη ξυνεσίτει ) ( Chevaliers , ν . 1323 et
suiv . ) . Les Marathonomaques sont les hommes du passé, aussi bien ceux qui
ont combattu avec le glaive à Marathon ( Chevaliers , v . 781) , que ceux qui ont
usé leurs membres sur les bancs de rameurs à Salamine (ibid . , 792) . Mais c’est
surtout dans la belle parabase des Guêpes , qu’Aristophane mêle les souvenirs des
deux guerres médiques : ce qu’il célèbre, c’est la victoire de Marathon ( Guêpes,
v . 1085 ) ; mais à cette journée il rattache l’incendie que le barbare promena
dans toute la ville (ήνίκ '

ήλθ
' à βάρβαρος τω καπνω τύφων άπασαν τήν πόλιν καί

πυρπολών) (ibid . , 1078) , et il fait allusion au mot célèbre de Diénécès aux
Thermopyles (ibid . , 1084 ).



132 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

âges primitifs où n ’existaient ni l ’écriture ni le souci de l’histoire . De

même , comparer , comme fait Niebuhr l ’impression produite sur les

Grecs par l ’invasion de Xerxès à celle que produisit de notre temps
sur les fellahs de l 'Égypte la campagne de Bonaparte , c’est prêter
aux Grecs une naïveté qu’ils n’avaient plus au temps de Thémistocle.

En résumé , tous les arguments de Niebuhr se heurtant à de

sérieuses objections , il est juste de reconnaître que sa théorie ne suffit

pas à expliquer les prétendues incohérences du récit d ’Hérodote . Ces
incohérences et ces contradictions , il nous faudra les examiner en
elles-mêmes ; mais du moins pourrons -nous écarter le système a priori
qui d’avance attribue tout l ’exposé historique d’Hérodote à une tradi¬
tion populaire et poétique , dénuée de tout fondement solide .

1. Niebuhr , op. cit . , p . 386 .



CHAPITRE II

EXAMEN DE LA THÉORIE DE M . K . - W . NITZSCII

SUR LA TRADITION ORALE DES GDERRES MÉDIQUES

L’opinion de Niebuhr sur les guerres médiques ne fit pas d ’abord
beaucoup de bruit dans le monde savant : exposée dans une œuvre
posthume , elle avait surtout le tort de ne pas s ’appuyer sur une
démonstration rigoureuse . Or , dans le même temps , la critique histo¬
rique était beaucoup plutôt attirée vers l ’observation de certains faits
précis , qui , rapportés par Hérodote , se trouvaient , depuis peu ,
confirmés par les découvertes de l ’archéologie orientale . Tout le crédit
que gagnait auprès des archéologues le précieux auteur des descrip¬
tions de l ’Égypte , de l ’Assyrie , de la Perse , se reportait sur le compte
de l ’historien de la Grèce , et pendant longtemps les éditeurs et
commentateurs d’Hérodote , aussi bien que les historiens de la Grèce
et de la littérature grecque , s’appliquèrent surtout à faire valoir les
résultats acquis par ses recherches patientes et judicieuses . Les
commentaires de Bahr 1 et de Rawlinson 2

, auxquels il faut ajouter
les éditions plus récentes de Stein 3

4

et d ’Abicht *
, sont animés de cet

esprit ; et c’est aussi la même confiance dans la sincérité d’Hérodote

1 . Herodoti Musse , 2° éd . ( 1856 - 1861) , 4 vol .
2 . Bis tory of Herodot , new englisch version , edited with copious notes and

appendix , by George Rawlinson , London , 4 vol .
3 . Berodotos , erklârt von Heinrich Stein , Berlin , Weidmann , o vol . (nombreuses

rééditions ) .
4 . Berodotos , fur den Schulgebrauch erklart , von K . Abicht , Leipzig , Teubner ,

5 vol . ( nombreuses rééditions ) .



134 HERODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

et dans la sûreté de ses informations qui domine les grandes histoires
de Grote , de Curtius , de Mas Duncker . Dans un domaine plus
restreint , Rüstow et Kochly n ’hésitèrent pas à prendre Hérodote pour
guide dans l ’histoire de l 'art militaire chez les Grecs au début du
vc siècle 1 : tant on était loin alors d ’accorder à Niebuhr que tous ces
récits fussent le fruit merveilleux d’une imagination échauffée par
l ’enthousiasme patriotique !

Cependant , en 1871 , M . K . -W . Nitzsch entreprit de soumettre à un
examen nouveau les sources d'Hérodote dans l ’histoire des guerres
médiques 2

, et ce travail , quoique fort court , a inspiré depuis lors
presque tous les auteurs qui ont touché au môme sujet . Bien qu

’en
désaccord avec Niebuhr sur plusieurs points essentiels , M . Nitzsch
se rattache cependant à lui par la conception générale qu ’il a de la
méthode historique d ’Hérodote .

En appréciant le récit des guerres médiques d ’après la valeur des
sources où Hérodote avait puisé , Niebuhr supposait par cela môme
que l’historien s ’était contenté de reproduire les idées courantes , les
bruits publics , les on dit , en un mot , les données diverses , et souvent
contradictoires , d ’une tradition poétique , en vers ou en prose ,
répandue en Grèce dans la première moitié du v ° siècle ; il ne recher¬
chait pas le caractère propre de cette tradition pour chacun des faits
rapportés par l ’historien ; mais il laissait entendre qu’Hérodotc n’avait
pas réagi contre cette tradition , qu ’il en avait accepté les grandes
lignes , sans songer à les mettre d’accord , et qu’il s ’était , dans cette
partie de son livre comme dans l ’exposé des mœurs et des récits
barbares , conformé à la méthode formulée ainsi par lui-même :
εγώ δε όφείλοι λέγειν toc λεγόιαενα , πείθεσΟαί γε υ.ήν ου παντάπασι οφείλω , καί

pot τοΰτο το έπος εχετω ες πάντα τον λόγον 3 . Or c ’est du môme principe
que partM . Nitzsch : déterminer la nature des sources qui ont servi à
Hérodote , et cela d’après le texte seul de l ’historien , voilà le but qu’il
s’est, proposé ; et il a cru pouvoir y atteindre , en établissant que ces
sources étaient encore reconnaissables après le travail de remaniement

1. Rüstow et Kôchly , Geschichte des griech . Kriegswesens von den allesten Zeiten
bis auf Pyrrhos , Aarau , 1852 .

2 . Nitzsch , Ueber Hérodote Quellen für die Geschichte der Perserkriege , dans le
Rheinisches Muséum , t . XXVII /( 1872) , p . 226 -268 .

3 . Hérodote , VII , 162 . Cf. II , 123 ■ Totac μέν νυν ΰπ * Αϊγυπτίων λεγομένοισ1
"/Ρϊσ ®ω οτεω τα τοιαυτα πιθανα έστί* έμοι δε παρά πάντα τον λόγον Οποκέεται ότι τα
λεγόμενα ΰπ ' Ικάστων άκοη γράφω.



CRITIQUE DES MODERNES. — NITZSCH. 133

qu ’Hérodote avait dû leur faire subir , ou plutôt il a nié ce rema¬
niement , si ce n’est dans l’ordre et le choix , des matériaux . Hérodote ,
suivant M . Nitzsch , a combiné avec goût et critique des éléments

jusque -là isolés ; mais ces éléments , il les a conservés tels quels dans

la trame de son histoire , et ^
il a permis ainsi de les reconstituer .

Seulement (et c’est ici que M . Nitzsch se sépare entièrement de

Niebuhr ) , au lieu d ’être variables et sans cesse renouvelées , insaisis¬
sables par conséquent , comme les mouvements mômes de l ’opinion

publique , M . Nitzsch suppose que ces traditions avaient revêtu ,
aussitôt après les événements , une forme fixe , durable , imprimée pour
toujours dans la mémoire des hommes . Telle est la nouveauté de cette

doctrine , qu ’un accueil trop favorable , à ce qu’il nous semble , a

presque imposée depuis lors aux critiques d’Hérodote et aux histo¬

riens des guerres médiques .
La thèse se fonde , d ’abord , sur une prétendue analogie de la tradi¬

tion des guerres médiques avec les récits égyptiens , libyens , perses
ou phéniciens , qu’Hérodote a consignés dans les quatre premiers livres

de son histoire ; ensuite , sur quelques textes qui semblent à M . Nitzsch

de nature à prouver l ’existence de traditions de ce genre , définitive¬

ment fixées dans la mémoire des Grecs . Enfin l’auteur croit pouvoir
confirmer ces vues par l ’examen détaillé du récit d ’Hérodote . Repre¬
nons une à une les différentes parties de cette argumentation .

Et d ’abord , est -il prouvé que môme ces traditions égyptiennes ou

libyennes , à la ressemblance desquelles M . Nitzsch veut ramener la

tradition des guerres médiques , aient affecté la forme d’un récit arrêté

une fois pour toutes , et toujours répété de la môme manière ? Est-ce

ainsi que se présentaient même les légendes qu’Hérodote entendit à

Memphis ou à Babylone ? L’historien , après nous avoir exposé les

résultats de son enquête personnelle sur l ’Égypte , dit en propres
termes : « Je rapporterai maintenant des traditions égyptiennes ,
d ’après ce que j

’ai entendu dire ; j ’
y ajouterai toutefois quelque

chose de ce que j ’ai observé moi-même 1 » . II ne dit pas , comme on

traduit d’ordinaire : « Je rapporterai les traditions égyptiennes » ,
comme s ’il y avait dans le texte τους αίγυπτίους λόγους. Celle dernière

tournure pourrait désigner , à la rigueur , une tradition fixe , conservée

dans une sorte de moule , quelque chose comme le boniment , toujours

d . Hérodote , II , 99 .



136 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

identique à lui-même , d ’un cicerone officieux. Mais le mot d ’Hérodote
est beaucoup plus vague , et rien ne nous autorise à penser que tous
les développements qui suivent cette déclaration aient eu ce caractère .
Il est vrai que fliistorien dit un peu plus loin : « Jusqu ’à ce point du
récit , les Égyptiens et les prêtres m ’ont dit que . . . ’ » . Mais ce λόγος
(ές μεν τοσοΰτο τοΰ λόγου ) n’est pas la tradition égyptienne elle-même,
c ’est le compte rendu qu’en donne Hérodote , et il faut traduire , ce me
semble : « Jusqu ’à ce point de mon récit , je rapporte ce que m ’ont
dit les Égyptiens et les prêtres » . De même , quand Hérodote , au
cliap . 161 du liv . II , parle des récits libyens ( έν τοΐσι λιβυκοϊσι
λόγοισι άπηγήσομοα ) , c ’est de son propre livre qu ’il parle , et non d’une
tradition orale , nettement définie , qui ait eu par elle-même une exis¬
tence réelle .

N 'allons pas cependant trop loin dans ce sens : il est évident , d’après
cette partie même de l ’ouvrage d ’Hérodote , que les récits relatifs à la
fondation de Cyrène 2 étaient bien distincts les uns des autres , sui¬
vant qu ’on les puisait à la source de Théra \ de Éacédémone 4

, ou de
la ville même de Cyrène 5

, et on peut admettre surtout que les contes
et les légendes historiques de l ’Égypte , ainsi que les vieilles traditions
de l ’Assyrie , avaient pris , dans le souvenir des prêtres , une forme en
quelque sorte hiératique . Mais est-ce une raison pour que tel fût aussi
le caractère d ’une tradition grecque , relative à des événements beaucoup
plus récents , comme les guerres médiques ? Nous voyons sans doute
que le même terme , λόγος, s ’applique chez Hérodote à ces légendes
antiques et aux récits de cette guerre : à propos de l ’attitude d ’Argos ,
par exemple , l ’historien rapporte trois versions ( λόγοι ) , qu ’il énumère
l ’une après l ’autre , comme les versions relatives à la fondation de
Cyrène 8. Mais le mot λόγος a plusieurs autres sens encore ; c ’est un nom
qui convient à des choses très différentes . Quelle vraisemblance y a-
t-il à assimiler le récit de Marathon ou celui de Platées à la légende de
Min ou de Sésostris ? M . Nitzsch invoque ici un fait intéressant , bien mis
en lumière par M . Erdmannsdôrffer 7

, mais qui n ’a pas , selon nous ,
1. Hérodote , II, 142.
2 . Id . , IV, du cliap . 145 à la fin du livre .
3 . Les chap . 146- 153 représentent la tradition de Théra .4 . Id . , ibid ., ch . 145- 150 .
o . Id . , ibid . , ch . 154-156 .
6 . Id . , ibid . , 148- 152 .
1 . Erdmannsdôrffer (B .) , Das Zeiialter der Novelle in Hellas , Berlin , 1870(extrait des Preussische Jahrbücher , t . XXV) .



CRITIQUE DES MODERNES. — NITZSCH. 137

toute la portée qu’on lui prête : beaucoup de traditions anciennes ,
grecques et barbares , ont été colportées au vie siècle sur toutes les
côtes de la Méditerranée ; quoique de provenances diverses , elles ont
perdu peu à peu , à force de passer de inain en main , leur marque pri¬
mitive , et sont devenues , dans le commerce intellectuel qui rapprochait
alors l ’Orient de l ’Occident, une sorte de monnaie courante , destinée à
défrayer les conversations d’une société qui avait perdu le goût de la
grande épopée , et qui n ’avait pas encore celui de la vérité historique
et de la raison . Nul doute que nous ne devions à cette source beau¬
coup des anedoctes et des nouvelles que contient le livre d ’Hérodote :
c ’est bien dans ce fonds commun de traditions tantôt amusantes ,
tantôt sérieuses , que riiistorien a puisé notamment les légendes de
Gygès, de Crésus et de Solon . Nous admettons sans peine aussi que
l ’antique rivalité de l ’Europe et de l ’Asie , depuis Médée et la guerre
de Troie , ait été l ’objet de traditions analogues chez les Perses et chez
les Phéniciens en môme temps que chez les Grecs . Peut -être même les
événements de la guerre médique , eux aussi , ont-ils été compris dans
ce mouvement des esprits qui tendait à réduire l ’histoire en anec¬
dotes . C’est là un caractère incontestable du récit chez Hérodote . Mais
faut-il croire pour cela que toutes ces traditions populaires et poéti¬
ques , dans cet âge de la nouvelle, aient revêtu cette forme définitive
dont on parle , et qui se serait imposée au conteur et à l ’historien ?
Voilà ce qu ’aucune analogie ne nous paraît établir , et ce que ne
permet guère de croire la lecture du livre d ’Hérodote , si original de
composition et de style .

M . Nitzsch a recours , pour appuyer son système , à des arguments
plus précis : il croit pouvoir démontrer , par des textes formels , l ’exis¬
tence à Sparte de récits traditionnels , fidèlement conservés par la
mémoire des hommes . Cette sorte de littérature orale , rédigée aussitôt
après les guerres médiques , et pieusement respectée depuis , se serait
offerte sous cette forme à Hérodote , qui nous l ’aurait transmise .

Deux textes sont ici mentionnés , à titre de preuves . Le premier est
un passage du Premier Hippias de Platon : le dialogue roule en cet
endroit sur les succès obtenus par le sophiste à Lacédémone ; ses leçons
ordinaires , d’un caractère scientifique , ne lui avaient valu que peu
d ’applaudissements ; mais il avait eu un plein succès lorsqu ’il s ’était
mis à débiter des discours περί των γενών, των τε ήριόων και των άνθρώπο>ν
καί των κατοιχίσεων , ως το άρχαίον έκτίσάησαν αί πόλεις, καί συλλήβδην πάσης



138 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

της αρχαιολογίας *. Les généalogies de familles , la vie des héros et des
hommes de l ’ancien temps , les fondations de villes , Γarchéologie enfin ,
quel rapport tout cela a-t- il avec l ’histoire de Sparte pendant les
guerres médiques ? Ces sujets que traite le sophiste à Sparte ressem¬
blent beaucoup (c’est là un fait curieux) à la matière ordinaire des
logographes . On peut encore voir dans ce texte une preuve de la
mémoire que les hommes de ce temps pouvaient acquérir , puisque le
sophiste se vante à Socrate de pouvoir réciter une liste de cinquante
noms après l ’avoir entendue une seule fois . Mais ces listes n’ont rien
de commun avec les guerres médiques , elles ne peuvent être la
matière de ces λόγο·. qu ’Hérodote est censé avoir trouvés à Sparte , car
lui - même ne nous en a conservé aucune .

L’autre texte est tiré de l ’écrit de Xénophon sur la République des
Lacédémoniens : « Lycurgue a voulu que l ’instruction des jeunes gens
fût due presque tout entière à l ’expérience des vieillards ; car c ’est un
usage traditionnel dans les φιλίτια de rappeler les belles actions
accomplies dans la ville (ο τι αν καλώς τις εν τη πολει ποίηση) 2 » . On ne
saurait contester que ce texte ne prouve l ’existence de récits oraux
destinés à entretenir la jeunesse dans l ’admiration des nobles exploits
des ancêtres , et certes , au nombre des ancêtres , on doit compter les
vaillants compagnons de Léonidas et en général les héros des guerres
médiques . Mais par contre , rien ne prouve que ces exploits racontés
aux jeunes gens fussent des traditions toujours semblables à elles-
mêmes , invariables , et définitivement traduites sous une forme
immuable . Nous comprenons au contraire ces propos de table comme
des récits d ’aventures sans cesse renouvelés , selon la curiosité et
l’imagination du conteur , selon le goût de l ’auditeur aussi , et selon
les circonstances . Hérodote parle quelque part des mots nombreux
que l ’on prête au Spartiate Diénécès

12

3
, et il rapporte au sujet des

Thermopyles plusieurs anecdotes toutes Spartiates 4 . Voilà bien la
matière de ces conversations édifiantes des φιλίτια, matière essentielle¬
ment flexible, susceptible de développements et d’additions presque à
l ’infini. Nous ne voyons là rien qui rappelle l ’idée que se faitM . Nitzsch
de la tradition des guerres médiques à Sparte .

1. Platon , Premier Hippias , p . 28S.
2 . Xénophon, République des Lacédémoniens , 5 , g 5 .
3 . Hérodote , VII, 226 .
4 . Id . , ibid . , 229 -232 .



CRITIQUE DES MODERNES. — NITZSCH. 139

En résumé , le premier témoignage invoqué par l ’auteur de cette

hypothèse prouve bien que les Spartiates ont eu le goût des longs
récits , déclamés par un sophiste avec une mémoire prodigieuse , mais
non pas que cet effort de mémoire se soit appliqué le moins du
monde aux événements de l ’histoire moderne ; et , d ’autre part , le
second témoignage prouve qu’on a dû beaucoup parler à Sparte
des exploits des Thermopyles et de Platées , mais non pas qu’on en ait

parlé dans de longs discours comme ceux que faisaient les sophistes .
Il ne reste donc d’autre ressource à M . Nitzch, pour démontrer

l ’existence des λόγοι tels qu’il les conçoit, que de les tirer du texte
d ’Hérodote . Mais désormais toute base solide manque à son argumen¬
tation : car c ’est l ’existence des λόγοι , sûrement démontrée , qui seule

pourrait faire accepter quelques -unes des observations de l ’auteur sur
le texte de l ’historien . Admettons toutefois que réellement , en dehors
d’Hérodote , la tradition ait pris cette forme arrêtée, , invariable que
veut M . Nitzsch. Nous disons , et nous prouvons , qu’Hérodote n’a pas
reproduit cette tradition .

A Athènes , par exemple , M . Nitzch croit à l ’existence de λόγοι
propres à deux familles , celle des Philaïdes (ou de Milliade) et celle
des Alcméonides (ou de Périclès ) , et il prétend reconnaître , au
VI e livre , l’usage qu’a fait Hérodote de cette double tradition . Selon
lui , les détails relatifs à Miltiade avant son retour à Athènes , et tout
le récit de Marathon jusqu ’au chap . 11S , proviendraient d ’une
source philaïde , ou plutôt (car il faut aller jusque - là dans la théorie
de M . Nitzsch) tous ces chapitres reproduiraient un récit traditionnel
des Philaïdes ; la preuve , c’est l’accusation que contient le chap . US

contre les Alcméonides , accusation citée en cet endroit par Hérodote

sans la moindre objection . A partir du chapitre 123 , au contraire ,
apparaîtrait une source alcméonide , qui serait la réponse aux atta¬

ques des Philaïdes . Ainsi raisonne M . Nitzsch 1 . Mais , d’abord ,
si Hérodote attend , pour réfuter l ’accusation dirigée contre les
Alcméonides , la fin de son récit de la bataille de Marathon , c’est ,
pourrait -on dire , par une raison d’art et de composition , afin de ne

pas interrompre un développement qui se tient , par des détails rétro¬

spectifs destinés à prouver le patriotisme des Alcméonides et leur
haine des tyrans . Mais surtout nous pouvons affirmer qu’Hérodote n’a

1 . Nitzsch , op . cit . , p . 243 .



140 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

pas recueilli sur Miltiade une tradition complète et suivie , comme le
croit M . Nitzsch. Si une telle tradition avait existé , ou si seulement
elle avait été connue d ’Hérodote , l ’historien nous aurait fourni sur
l ’histoire de Miltiade, depuis son établissement en Chersonnèsc jusqu ’à
sa victoire de Marathon , un exposé continu , où la suite des faits sc fût
présentée , non pas peut -être dans un ordre rigoureusement chronolo¬
gique , mais de manière à faire du moins pressentir , dès le début de
sa carrière , le rôle illustre du futur vainqueur des Perses . Or ce n ’est
pas ce qui arrive . Qu ’on lise les chapitres 34 à 41 du livre NI , où
Hérodote , ayant à mentionner la fuite de Miltiade en 493 devant la
flotte phénicienne (après la prise deMilet et l ’écrasement delà révolte
ionienne ) , résume l ’histoire antérieure de ce personnage : de la vie
de Miltiade durant cette longue période , il ne sait que fort peu de
chose , et même ces données incomplètes paraissent si peu empruntées
à une source propre à la famille du héros qu’elles ne mentionnent
aucun de ses exploits , ni son attitude énergique sur les bords du
Danube lorsqu ’il s ’était agi de couper toute retraite à l ’armée de
Darius , ni plus tard sa conquête de Lemnos ; l ’historien ne trouve
moyen de citer en cet endroit que deux, faits peu glorieux : la fuite de
Miltiade devant les Scythes , et son expulsion de la Chersonnèsc
en 493. C ’est dans une tout autre partie du récit qu’Hérodote parle
du rôle de Miltiade dans la délibération des tyrans ioniens au bord du
Danube , et quant à la prise de Lemnos , elle forme un épisode à
part , puisé certainement à une source athénienne , mais non pas spé¬
cialement propre aux Philaïdes .

Pour l ’histoire de Thémistocle , M . Nitzsch la considère aussi comme
dérivée de sources peu favorables au véritable fondateur de la démo¬
cratie ; il estime que la nature de ces sources explique le silence
d’Hérodote sur les services rendus par Thémistocle , avant l ’année 480 ,
dans l ’organisation intérieure de la cité ; ainsi s’expliquerait aussi
l ’absence de renseignements sur les changements qui , après Salamine ,
amenèrent au pouvoir les adversaires de Thémistocle , Aristide et
Xanthippe . Mais quoi ? Même s’il en était ainsi , faudrait-il croire que
ces sources fussent des λόγοι, au sens qu’entend M . Nitzsch? Une ten¬
dance défavorable à Thémistocle ne devait -elle pas dominer toutes les
traditions , quelles qu’elles fussent , répandues dans une ville d ’où Thé¬
mistocle avait été dans la suite exilé ? En outre , Hérodote , préoccupé
avant tout des grands événements de la guerre , n ’a pas eu la pré -



CRITIQUE DES MODERNES. — NITZSCH. 141

tention de raconter Γ histoire des partis athéniens et de suivre toute
la marche des révolutions politiques : ne serait -ce pas là plutôt la

cause des lacunes qu
’on signale dans la carrière de Thémistocle ?

Répondons enfin brièvement , et sans entrer dans tous les détails ,
à la partie de l ’argumentation de M . Nitzsch qui se rapporte aux λόγο -,

Spartiates . Ces λόγοι se rencontrent , suivant M . Nitzsch, dans le récit des

Thermopyles , de Platées et de Mycale ; mais , tandis que pour les Ther¬

mopyles et pour Mycaleils n’offrent aucun mélange de traditions athé¬

niennes , le λόγος spartiate ne vient dans le récit de Platées qu’après
un λόγος athénien : la transition se fait exactement au chap . 61 du

liv .IX . A l ’appui de cette thèse , un des arguments les plus séduisants

consiste à signaler , au début de chacune de ces traditions Spartiates,
l ’énumération des ancêtres royaux de Léonidas , de Léotychide et de

Pausanias . Mais de ce fait même nous tirons une conclusion assez diffé¬

rente : admettons que la chose soit vraie pour les Thermopyles et

pour Mycale ; elle ne peut plus l ’être pour Platées , puisque , dans l ’hy¬

pothèse de M . Nitzsch, Hérodote aurait emprunté seulement à la tra¬

dition spartiate la tin de son récit : tout le début des opérations , les

préliminaires de la bataille dériveraient d ’une source athénienne , et

le λόγος officiel de Sparte apparaîtrait seulement au moment de l ’enga¬

gement décisif . Mais à ce moment la tradition spartiate devait avoir

depuis longtemps introduit et présenté Pausanias avec tout le cortège
de ses ancêtres ; c’est donc bien Hérodote ici , et non le λόγος , qui a

placé à dessein celte généalogie royale , et cela pour faire mieux res¬

sortir le moment capital de la bataille . Il faut donc en revenir à cette

idée , que l ’historien a pu trouver dans des sources officielles quelques
éléments de son exposé historique , mais que cet exposé lui appar¬
tient réellement en propre , non pas seulement , comme le soutient

M . Nitzsch , par le choix et l ’ordre des λόγο ; , mais aussi par la com¬

position même de ces traditions et surtout par l’esprit qui les anime

toutes .
Or c ’est là précisément ce que nie M . Nitzsch : suivant lui , la critique

d ’Hérodote se borne à choisir habilement , prudemment les traditions ,
et cette tâche , il s’en acquitte à merveille , quoique , à cet égard même,
M . Nitzsch suppose chez Hérodote de singulières préoccupations ' ;

1 . Le récit de Mycale,par exemple, semble à M . Nitzsch (op . cit . , 268) emprunté
aune tradition spartiate qui avait, aussitôt après la bataille, glorifié le roi Léoty¬
chide. Soit ! Mais quelle est la raison de ce choix ? Est- ce que ce récit présentait



142 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

mais une fois ce devoir accompli , adieu sa personnalité d’historien !
adieu sa vivacité de conteur , son originalité d ’écrivain ! C ’est mot à
mot que notre auteur , devenu tout à coup d ’une docilité enfantine ,
reproduit le texte anonyme du λόγος avec un respect scrupuleux ! Il
pousse la superstition jusqu ’à admettre , sur la foi de la tradition , des
expressions mêmes qu’il n ’entend pas , qu’il devrait considérer comme
absurdes , et qui s’éclairent seulement à la lumière de la théorie ingé¬
nieuse de M . Nitzsch ! Mais il nous faudrait des raisons bien fortes pour
faire à un critique moderne des concessions qui compromissent à ce
point la personnalité d’Hérodote , et aussi sa bonne foi . Car, en même
temps que M . Nitzsch supprime chez notre auteur , dans la reproduction
d ’une tradition historique , toute initiative de composition et de style , il
suppose chez lui un autre défaut : du moment où Hérodote mentionne
quelquefois expressément , dans son histoire des guerres médiques , cer¬
taines traditions locales qu’il admet ou rejette , avons-nous le droit de
soupçonner que dans d ’autres passages le même historien dissimule
ses sources , au point de transcrire , sans le dire , des λόγοι exactement
semblables à ceux qu’il lui arrive parfois de citer ? Heureusement ,
ces conclusions fâcheuses ne s ’imposent nullement à notre esprit ,
puisque , comme nous l ’avons démontré , l ’existence des prétendues
traditions orales de M . Nitzsch, traditions conservées par la mémoire ,
mais rédigées sous une forme définitive et en quelque sorte littéraire ,
n’est ni vraisemblable a priori , ni justifiée a posteriori par aucune
analogie ni par aucun texte .

en lui -même les meilleures garanties d’authenticité ? Non ; M . Nitzch pense
qu’Hérodote, en choisissant cette tradition , ménageait le roi Archidamos, le petit
fils de Léotychide, et se mettait en même temps à couvert du reproche de par¬tialité en faveur d’Athènes. Cette singulière hypothèse, si peu vraisemblable en
elle-même , repose sur cette autre opinion, également contestable, que cette partie
de l ’histoire d’Hérodote a été rédigée pendant la guerre du Péloponnèse.



CHAPITRE III

DU CARACTÈRE GÉNÉRAL DE LA TRADITION ORALE DES GUERRES

MÉDIQUES, D
’APRÈS MM . WECK.LEIN ET DELBRÜCK

Malgré les objections fondamentales que soulève la théorie de
M . Nitzsch, elle n’a pas cessé de trouver des adeptes . Un des plus
récents auteurs qui aient disserté sur la méthode historique d ’Héro¬
dote , M . R . Adam 1

, se rattache directement à M . Nitzsch, puisqu ’il

admet pour rhistoire des guerres médiques chez Hérodote des sources

purement orales 2
, dont il essaie de retrouver la trace dans le récit des

batailles de Salamine et de Platées . Le môme savant , il est vrai , se

sépare de son prédécesseur sur la question de savoir quel usage Héro¬

dote a fait de ces traditions : tandis que M . Nitzsch fait honneur à

l’historien d’un choix judicieux , qui ressemble assez à de la critique ,
M . R . Adam estime qu’Hérodote n’a eu à aucun degré la préoccupation
du vrai , et qu

’il a voulu seulement consigner dans son livre les faits les

plus curieux et les plus propres à intéresser le lecteur 3 . Mais , à cela

près , les deux auteurs considèrent le récit d’Hérodote comme composé
de pièces d’origines diverses , mal ajustées les unes aux autres , et encore

aujourd ’hui reconnaissables . Nous avons vu à combien de difficultés

se heurte cette théorie de M . Nitzsch : l ’existence de ces traditions

1 . Adam (R .) , De Herodoti ratione historica quæstiones seleetæ , sive De pugna
Salaminia atque Platæensi , dissert , inaugur . , Berolini , 1890 .

2 . Id . , ibid . , p . 3 .
3 . Id . , ibid . , p . 2 .



144 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

fût-elle prouvée , il nous semblerait impossible de les retrouver encore
chez un conteur comme Hérodote .

Telle paraît avoir été aussi l’opinion de Μ . N . Wecklein *
, malgré

l ’approbation sans réserve qu’il accorde au travail de son devancier :
du moins renonce -t- il à dégager du récit d ’Hérodote ces prétendus
éléments , pour s’attacher à caractériser dans son ensemble la tradi¬
tion des guerres médiques . En d ’autres termes , il revient à la concep¬
tion générale de Niebuhr , mais en la précisant , en l ’appuyant de con¬
sidérations nouvelles . La conclusion de cette étude est que la tradition
rapportée par Hérodote repose sur des récits oraux dont l’autorité est
des plus suspectes . Partant de là , comme d ’une vérité démontrée , un
autre savant , M . H . Delbrück , a entrepris de prouver l ’inconsistance
de cette tradition au point de vue militaire , et en a rejeté presque
toutes les données , y compris celles qui passaient jusqu ’ici pour le
plus authentiques

1

2.
Ces deux ouvrages contiennent un assez grand nombre de remarques

utiles , dont nous ferons à l ’occasion notre profit dans l ’analyse critique
du récit d ’Hérodote . Mais ils reposent l ’un et l ’autre sur des prin¬
cipes contestables , qu’il nous paraît nécessaire de signaler .

M . Wecklein présente son raisonnement sous une forme , pour ainsi
dire , enveloppée , avec une discrétion , une mesure et une habileté qui
déconcertent d ’abord la critique . Peu d’affirmations absolues ; aucun
esprit de système ; des conclusions précises , mais appliquées seule¬
ment à un petit nombre de faits : telle est la première impres¬
sion que laisse ce travail , qui séduit en même temps par la variété des
exemples et par une composition hardiment synthétique . Mais , sous ces
apparences modestes , l ’écrit de M . Wecklein aurait une portée consi¬
dérable , si l ’on devait en accepter le point de départ et toutes les
conséquences .

En effet , dès les premières pages , et avant de caractériser d’après
Hérodote la tradition orale des guerres médiques , l ’auteur appelle
notre attention sur deux points : la tendance générale de l ’esprit grec
à se nourrir de fables , de mensonges , et la tendance particulière d’Hé¬
rodote à chercher dans l ’histoire des leçons de morale . Voilà résolues
en quelques mots des questions singulièrement délicates ! Et n ’est-il
pas dangereux de jeter d ’abord dans l ’esprit du lecteur , sans démons-

1. Wecklein (N . ) , Ueber die Tradition der Perserkriege , Munich , 1876 .
2 . Delbrück (E . ) , Die Perserkriege und die Burgunderkriege , Berlin , 1887 .



CRITIQUE DES MODERNES. — WECKLEIN. 145
tration suffisante , des idées aussi générales ? Pour soutenir que l ’opi¬
nion publique en Grèce , au v° siècle , n’a pas eu le moindre respect de
la vérité , quels témoignages invoque - t-on? La liberté effrénée des
poètes comiques ? Mais il s ’agit là d ’un genre où se déploie une véri¬
table débauche d ’esprit , une sorte de fureur bachique , qui justifie les
plus étranges écarts de l ’imagination . Dira-t-on que la foule , à l ’

agora
et dans les tribunaux , faisait peu de cas du vrai parce qu ’elle per¬
mettait aux orateurs de se lancer les uns aux autres les pires calom¬
nies ? Mais nous ne connaissons cette coutume que pour une époque
postérieure ; et de telles pratiques , fussent -elles plus anciennes , appar¬
tiennent plus ou moins à tous les peuples qui ont connu la liberté de la
parole . Les jurés d ’Athènes étaient plus exposés que d’autres , vu leur
nombre , à se laisser tromper par des artifices d ’avocats, et le succès
même de ces artifices ne prouverait pas l'indifférence des Grecs à l ’égard
de la vérité . Comment enfin juger de l ’état d ’esprit d ’un peuple ancien
mieux que par les actes de ses grands hommes et les oeuvres de ses
écrivains ? Or on ne peut guère soutenir que le goût du vrai et du
réel ait fait défaut à des hommes comme Périclès et Thucydide ! A
vrai dire , quand on parle de l’imagination inventive des Grecs dans le
domaine de l ’histoire , on pense soit aux vieilles épopées héroïques ,
qui furent longtemps la seule histoire primitive de la Grèce, soit à
la littérature historique qui s’est développée surtout à partir du
iv° siècle sous l ’influence des rhéteurs , et qui a trouvé dans les aven¬
tures extraordinaires d’Alexandre une matière inépuisable de men¬
songes . Les guerres médiques , elles aussi , ont fourni à la rhétorique
une foule de lieux communs , dont nous possédons encore de curieux
spécimens . G’est à cette source que Plutarque a puisé bon nombre
d ’anecdotes douteuses ; c’est à ces historiens de la décadence , dont
la célébrité éclipsa même pour un temps celle d ’Hérodote , que le
poète romain a fait allusion dans son fameux hémistiche : Quidquid
Grœcia mentlax Audet in historia ! Mais il ne faut pas se faire de cette
boutade satirique une arme contre Hérodote ; il ne faut pas juger les
Grecs du v c siècle d’après le Grœculus esuriens de Juvènal !

C’est aussi exprimer sur le compte de notre historien un jugement
incomplet , que de signaler seulement chez lui des préoccupations
morales : il faudrait encore se demander si le plus souvent son récit
ne dérive pas d ’une information impartiale , et si le simple désir de
savoir n ’a pas ordinairement dominé tout le reste . Il ne suffit pas de

10



146 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

relever çà et là une réflexion morale ; il faudrait rechercher dans

quelle mesure l ’attrait de cette réflexion a déterminé le choix de Fau¬

teur entre plusieurs versions différentes . À cet égard , l ’exemple cité

par M . Wecklein n ’est pas concluant 1 : la tradition des habitants de

Paros sur les négociations de Miltiade avec une prêtresse de Déméter 2

présente autant et plus de garanties d’authenticité que la version rap¬

portée par Ephore 3

4

, et imaginée peut -être par cet historien pour

expliquer le départ précipité de Miltiade. Comment douter d’ailleurs

que les faits historiques eux-mêmes ne portent parfois avec eux leur

enseignement moral ? Hérodote a , le plus souvent qu’il a pu , dégagé

cette leçon de l ’histoire . Mais , de l ’aveu même de M . Wecklein , c’est

dans les discours que se révèle surtout le moraliste ; c’est là aussi que

percent le mieux les imitations d’Eschyle , les réminiscences poé¬

tiques *. Avouons donc sans peine que les discours chez Hérodote

n’ont pas la même valeur historique que chez Thucydide ; mais , dans

ces discours mêmes , ne nions pas qu ’on ne puisse trouver des faits

historiques , et gardons -nous d ’appliquer à tout le cours du récit le

jugement qui convient seulement à certaines parties déterminées de

l ’ouvrage .
Aussi bien ces considérations générales de M . Wecklein ne servent -

elles que d’introduction à l’étude des influences qui ont modifié, dans

la tradition populaire , la physionomie propre des guerres médiques .

Ces influences peuvent se résumer ainsi : 1° dans l’enthousiasme de

la victoire , les Grecs attribuèrent aux dieux une bonne part du succès,
et se plurent à reconnaître l ’action de la puissance divine, soit dans

les heureuses inspirations des Grecs, soit dans la conduite aveugle et

insensée des barbares ; 2° pour léguer à leurs descendants le souvenir

le plus glorieux possible de cette guerre , ils s’efforcèrent de

rehausser encore l ’éclat de leur victoire , et d’eftàcer tout ce qui aurait

pu faire tache dans le tableau ; 3° moins préoccupés d’exposer la suite

des faits que de recueillir les détails les plus curieux et les plus

piquants , ils composèrent un récit où dominaient les anecdotes et les

fables ; 4° dès le temps même de la guerre , et pendant de longues
années encore , la tradition s’altéra sous l’influence des divisions intes-

1 . Wecklein , op . cil . , p . 7- 9.
2 . Hérodote , VI , 134-136.
3 . Ephore , fr . 107 (Fragm . histor . græc . , t . I , p . 263) .
4 . Voir la liste , que nous avons donnée ci-dessus , de ces imitations , p . 126 , n . 2 .



CRITIQUE DES MODERNES. WECKLEIN. 147

Unes qui se produisirent en Grèce , et de l ’hostilité qu’encourut tel ou
tel personnage dans sa ville , telle ou telle ville dans ses rapports avec
Athènes ou avec Sparte .

11 est hors de doute que chacune de ces observations convient d ’une
manière générale à toute espèce de tradition populaire , et , en parti¬
culier , à la tradition des guerres médiques . Si de tout temps les vain¬
queurs ont embelli leurs exploits pour accroître leur mérite , et s’il
est toujours vrai que le peuple conserve , des grands événements dont
il est le témoin , un souvenir confus d ’où se détachent des anecdotes
et de petits détails , plutôt qu ’une image complète de l ’ensemble , nulle
part les rivalités politiques , les haines de personnes et d’États , n’ont
agi plus fortement qu’en Grèce , au v° siècle , sur une tradition popu¬
laire , et jamais non plus il ne s’est rencontré une époque plus favo¬
rable à une conception religieuse et morale des faits historiques .

Mais examinons un à un ces caractères de la tradition , en commen¬
çant par ceux qui sont le plus manifestement communs à tous les
temps et à tous les pays . Tout vainqueur dissimule ses fautes et exalte
sa valeur . Les Grecs ont dû faire comme les autres , voilà une vérité
incontestable . Mais est - ce bien ainsi qu ’Hérodote raconte les guerres
médiques ? Et ne convient -il pas toujours de distinguer la tradition
populaire , telle qu’elle a dû se répandre de bonne heure en Grèce , et
le récit que nous a laissé l ’historien ? M . Wecklein reconnaît que l’his¬
toire des guerres médiques dans Hérodote n’a pas l ’apparence d’un
panégyrique , et qu’on y trouve l’aveu de bien des faiblesses : résis¬
tance de plusieurs villes au mouvement patriotique des principaux
Etats , hésitation des plus braves devant le danger , trahison même de
quelques -uns . Un auteur qui ne craint pas de montrer ainsi le revers
de la médaille , ne donne - t - il pas par là même une excellente preuve
de son impartialité ? — Non , dit M . Wecklein ; car c’est là seulement
l ’effet d’une influence qui a dominé l ’esprit d ’Hérodote , l ’influence
d ’Athènes . — Certes , il est vrai que les villes les plus malmenées par
Hérodote sont bien celles qui ont dans la suite résisté le plus à la
domination athénienne ; mais la question est de savoir si Athènes a
vraiment calomnié ces villes , parce qu’elles étaient ses ennemies , ou
bien si elles ne sont pas restées en dehors de la confédération athé¬
nienne précisément par les mêmes raisons qui déjà les avaient fait se
séparer d ’Athènes et de Sparte pendant l ’invasion médique . Aussi
bien la sévérité d ’Hérodote à l ’égard de plusieurs États ne se marque-



148 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

t - elle pas seulement dans des récits où domine l ' inspiration athé¬

nienne : telle faute commise parles Phocidiens , par exemple , est naïve¬

ment exposée dans un récit qu’Hérodote paraît avoir puisé surtout à

des sources Spartiatesb La vérité est que la guerre médique ne se pré¬
sente pas dans son ouvrage comme le tableau idéal d’une aventure de

tout point héroïque . Loin de songer , comme plus tard Isocrate , à

arranger l ’iiistoire pour la plus grande gloire de tous les États grecs,
Hérodote rapporte simplement ce qu’il croit être la vérité , au risque
de révéler des faits peu honorables pour tel ou tel de ses compatriotes .

Dans l ’histoire même d’Athènes , trouvons -nous chez notre auteur

la trace de ces omissions voulues ou de ces altérations delà vérité par

lesquelles une tradition intéressée dissimule ses fautes ? M. Wecklein

parle , d ’après Plutarque

1

2
, de la conspiration tramée sur le champ

de bataille de Platées par de jeunes Athéniens , partisans de l ’aristo¬

cratie , et il cite ce fait comme un exemple des dissensions intestines

que cherchait à cacher la tradition athénienne . Mais l'authenticité de

l ’anecdote rapportée par Plutarque est des plus douteuses : elle s’ac¬

commode trop bien , pour n’être pas suspecte , au rôle de conciliateur

habile et vertueux , de sage politique , que semble avoir attribué à Aris¬

tide toute une école d ’historiens moralistes . Du reste un événement

comme celui-là , un complot ourdi sur le champ de bataille , est de

ces trahisons qu’une tradition populaire retient le mieux , et qu’elle

aggrave plutôt que de les passer sous silence : la victoire d’Athènes

dans les guerres médiques avait été une victoire avant tout démocra¬

tique ; la tradition athénienne n’avait aucune tendance à dissimuler les

fautesd ’un parti vaincu . Ailleurs , suivant M . Wecklein , les Athéniens

ont voulu faire croire à une défense héroïque de l ’Acropole 3
, tandis

qu
’en réalité , d’après Ctésias , les prêtres et les citoyens demeurés dans

l’enceinte sacrée ne virent pas plus tôt leur palissade enfoncée et

brûlée , qu’ils s’enfuirent par un escalier dérobé ! Entre ces deux ver¬

sions , pourquoi préférer celle de Ctésias, sinon parce qu
’elle offre

une explication moins noble et moins belle des faits? Mais , en bonne

critique , si le dévoûment des vieillards d’Athènes s ’explique assez par
la force du sentiment religieux et l ’obstination d’un patriotisme

aveugle , pourquoi leur attribuer plutôt une lâcheté ?

1 . Hérodote , VII , 217 - 218 .
2 . Plutarque , Aristide , 13 .
3 . Hérodote , VIII , SI et suiv .



CRITIQUE DES MODERNES. — WECKLEIN. 149

C ’est surtout la victoire (le Marathon que M . Wecklein considère
comme un exploit surfait dans Hérodote : s ’inspirant de la critique
de Théopompe \ il se range à l ’avis de ceux qui , selon Plutarque ,
voyaient dans cette bataille une attaque de l ’armée athénienne contre
l ’arrière -garde des Perses , déjà en grande partie rembarqués

1

2. Mais
nous avons dit plus haut que la critique de Théopompe s’adressait à
Ephore , non à Hérodote ; et , d ’une façon générale , nous savons que
la bataille de Marathon donna lieu de bonne heure à une foule de
traditions suspectes , qu’Hérodote lui - même n’a pas accueillies . Nous
trouvons la trace de ces récits fabuleux , soit dans la description des
tableaux du Pœcile chez Pausanias 3

45

, soit dans les allusions du même
voyageur à certains détails de la bataille \ soit enfin dans les Vies de
Plutarque δ . Il ne faut donc pas condamner le récit d ’Hérodote sous
prétexte que les anciens eux-mêmes ont signalé l ’excès des louanges
que se donnaient les Athéniens 6 . C’est ce récit seul qu ’il faut exa¬
miner , sans le confondre avec des traditions accessoires . Or, sans
entrer ici dans une discussion qui trouvera sa place ailleurs , ne
peut-on pas dire que M . Wecklein , avec la prétention de rendre aux
faits leur physionomie véritable , substitue à un récit qu’il trouve trop
glorieux l’hypothèse d’une bataille moins importante peut - être , mais
à certains égards plus héroïque encore ? L’ingénieux auteur suppose ,

1 . Cf. ci-dessus , p . 96 .
2 . Plutarque , Malignité d’Hérodote , 27 , § 3 .
3 . Pausanias, I , lb . Le héros Echétlos figurait avec Callimaqueet Miltiade parmi

les combattants . On racontait , dit ailleurs Pausanias (I, 32, § 5) , que pendant la
bataille un homme était apparu , qui avait l’aspect et le costume d’un paysan ;
armé de sa charrue , cet homme avait tué une quantité de barbares ; mais, après
l’action, personne ne l ’avait plus revu . Les Athéniens interrogèrent l’oracle, et
le dieu se contenta de leur répondre d’avoir à honorer le héros Echétlæos, c’est-
à-dire l’homme à la charrue . La présence du héros Marathon, de Thésée,
d ’Athéna et d’Héraclès dans le même tableau nous révèle l’esprit qui avait
inspiré le peintre , et la conception religieuse qui s’était emparée de bonne heure
de cet événement historique . Sur le Pœcile, en général , voir C . Wachsmutii ,
Die Stadt Athen im Alterthun , t . II , Leipzig, 1890 , p . 445 et suiv . , et sur les pein¬
tures de ce portique , un article récent de M . G . Robert, dans Hermès , t . XXV
( 1890 ) , p . 412 et suiv .

4 . Il est difficile de dire à quelle époque remontent les légendes que signale
Pausanias ( I , 32) : quelques -unes peut - être avaient une origine fort ancienne .

5 . Plutarque , Aristide, The'mistocle , Cimon . On racontait même que plusieurs
combattants de Marathon avaient vu en armes l’image de Thésée marchant à
leur tête contre les barbares (Plutarque , Thésée, 33) .

6 . Aristophane invente un mot, έγγλωττοτυπεΐν , pour se moquer de ces forfan¬
teries athéniennes . Le charcutier dit au Démos : Σε γάρ ’ός Μήδοισι διεξεφίσω περί
τής χώρας Μαραθώνι, καί νικήσας ήμίν μεγάλως έγγλωττοτυπεϊν παρέδωκας. . . . (Cheva¬
liers, ν . 781-782 .)



150 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

en effet , un engagement livré au bord de la mer seulement , contre
les Perses qui n ’avaient point encore rejoint leurs navires ; mais , pour
concilier certaines données d ’Hérodote , de Cornélius Nepos et de

Plutarque , il veut que cet engagement ait eu lieu le jour même où les

troupes athéniennes étaient sorties d’Athènes , c’est-à -dire avec une
promptitude extraordinaire . Or c’est là supprimer un trait qui nous
semble chez Hérodote des plus caractéristiques , nous voulons dire la
lenteur des opérations de l ’armée athénienne . Il eût été beaucoup
plus beau de raconter que Miltiade avait pris énergiquement l ’offensive
dès le premier jour de son arrivée en face du barbare , et pourtant la
tradition a gardé le souvenir d ’une temporisation , d ’une hésitation de
plusieurs jours . Négliger ce trait essentiel du récit , c ’est imaginer des
hypothèses sans fondement , au nom de principes préconçus .

Il ne nous paraît donc pas évident qu’Hérodote ait donné de la
bataille de Marathon un récit qui altère la vérité , et sur ce point les
conclusions de M . Wecklein sont excessives . Presque partout , les
observations du môme savant se heurtent à des objections du même

genre , quand il s’agit d’en faire l'application à des faits précis .
Comment méconnaître , par exemple , le caractère anecdotique et

légendaire de la tradition , quand on rencontre à chaque pas dans Héro¬
dote des historiettes amusantes , visiblement arrangées par l ’imagina¬
tion inconsciente du peuple pour rendre compte d ’une impression ,
d’une situation ? Un spécimen curieux de ces anecdotes significatives
nous est fourni par le récit qui nous montre Xerxès en fuite , assailli

par une tempête : comme le vaisseau allait sombrer , les nobles perses
qui accompagnaient le roi durent se jeter à la mer , non sans avoir eu
soin d’abord de se prosterner devant lui en signe d ’adoration (προςκυ -
νέοντας) *. Ce trait seul suffirait à trahir l ’origine de l ’anecdote , quand
même Hérodote n’aurait pas fait valoir contre cette version plusieurs
arguments décisifs. Nous ne contestons pas que , dans d ’autres cas,
l’historien n ’ait cité , sans exprimer les mêmes doutes , des légendes
aussi suspectes , soit qu’il y ait vraiment ajouté foi , soit qu’il ait jugé
inutile , dans de si petits détails , de formuler ses objections . La
seconde de ces explications doit être , ce me semble , souvent adoptée ;
car Hérodote n ’a pas ignoré que beaucoup de traditions fausses
avaient cours en Grèce ; et il a même finement indiqué l ’origine de

1 . Hérodote , VIII , 118-119 .



CRITIQUE DES MODERNES . — WECKLEIN . 181

quelques -unes d ’entre elles . C’est lui-même qui appelle notre atten¬
tion sur les récits imaginaires dont le plongeur Scyllias de Scioné

était l ’objet ( VIII, 8 ) , et , quand il rapporte sur le compte de FAthé¬

nien Sophanès de Décélie , combattant avec une ancre à la bataille de

Platées , les deux versions que l ’on sait (IX , 74 ) , il ne nous est guère

permis de douter que l ’historien n’ait parfaitement saisi comment

l ’une de ces versions était sortie de l’autre , par une sorte d’inter¬

prétation humoristique . Mais , dans la plupart des cas , personne
ne peut aujourd ’hui discerner si les anecdotes rapportées par Héro¬

dote ont une origine de ce genre , ou si elles reposent sur quelque
fait historique . M . Wecklein , voulant rejeter l ’idée que les Eginètes

se soient enrichis vraiment du butin de Platées (IX , 80 ) , rappelle l 'ori¬

gine légendaire de la richesse de Callias λαχχόπλουτος 1
; mais il n’

y a

aucune liaison nécessaire entre ces deux faits , et d’ailleurs , chose

digne d’attention , Hérodote s’est bien gardé de rapporter l ’aven¬

ture de Callias le dadouque , se promenant sur le champ de bataille de

Marathon dans son costume sacerdotal ! C ’est Plutarque qui est ici en

cause . A Plutarque aussi appartient la légende de la πομπή Αυδών ,

institution Spartiate qui avait , disait-on , son origine dans un épisode

de la bataille de Platées

1

2
, tandis que nous y reconnaissons un reste

de vieilles coutumes religieuses , une survivance de ces sacrifices

humains qui s’accomplissaient primitivement sur l’autel d’Artémis

Orthia . A Plutarque entin nous devons l ’anecdote piquante du chien

de Xanlhippe , enterré au promontoire de Κυνάς σήμα à Salamine 3

4

!

Toutes ces légendes étaient nées peut -être dès le temps d’Hérodote ;

mais l ’historien ne les a pas accueillies , et c’est une raison pour nous

de ne pas écarter trop facilement les traditions qu ’il rapporte .

Nous en dirons autant des calomnies qui ont leur source dans la

rivalité des partis politiques et des États . Hérodote en a peut -être

accepté quelques -unes sans le savoir : tel nous a paru être le récit

relatif à l’attitude des Thébains devant les Perses , lors de l ’attaque

suprême des Thermopyles * . Quelques autres traits du même genre

ont sans doute la même origine , et M . Wecklein a peut -être raison

de suivre quelquefois les indications de Plutarque . Mais qu’on y

1 . Pi .utarque , Aristide , S .
2 . Id . , ibid . , 17 .
3 . Ip .., Thémistocle, 10 .
4. Cf. ci-dessus, p . 110 .



152 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

prenne garde cependant : pour Corinthe et pour Àrgos , Hérodote
signale à deux reprises les attaques injustes dont ces villes étaient
l’objet ; ni pour l ’une ni pour l ’autre , il n ’adopte sans restriction la
tradition athénienne . Pour expliquer la conduite d ’Argos en face de
Xerxès , il préfère le rapport des Argiens eux-mêmes aux deux ver¬
sions différentes qui avaient cours en Grèce , et qui provenaient
d’Athènes et de Sparte *. Pour justifier le général corinthien Adei-
mantos , accusé d ’avoir fui à Salamine , il rejette résolument la ver¬
sion des Athéniens , et leur oppose le témoignage de toute la Grèce

1

2 .
Est - il prudent dès lors de soupçonner dans le récit de Platées
d’autres calomnies à l ’égard de Corinthe ? Et ne voit-on pas que c’est
attribuer au même auteur , ici une perspicacité digne d ’éloges, là
un étrange aveuglement ? Même pour ce qui touche Thèbes , il faut
distinguer entre les différents témoignages d ’Hérodote : telle tradi¬
tion , il est vrai , peut paraître plus ou moins arrangée pour satisfaire
une rancune politique ; mais en même temps nous avons cru découvrir
que cette tradition avait été ajoutée après coup par l ’historien 3 .
D ’autres traits , au contraire , comme le serment prononcé par les
Grecs contre Thèbes et contre toutes les villes qui embrasseraient le
parti du barbare 4

, ne donnent prise à aucune critique , à moins qu ’on
n’invoque le témoignage contraire d’historiens postérieurs ; mais pour¬
quoi préférer l ’autorité de Théopompe 5 ou de Diodore de Sicile 6 à
celle d’Hérodote ?

Il nous reste à parler de l ’influence religieuse et morale qui semble
à M . Wccklein avoir altéré gravement la tradition des guerres
médiques . Il est certain que l ’état des esprits en Grèce, au début du
v ° siècle, se prêtait admirablement à une conception religieuse d ’un
événement aussi considérable que la guerre de l ’indépendance natio¬
nale : la campagne de Xerxès prit , dans l ’imagination pieuse des
croyants de l ’époque , l ’apparence d’une attaque dirigée contre leur
religion traditionnelle ; en se défendant eux-mêmes , les Grecs se don¬
naient encore le mérite de défendre leurs dieux . N’était- ce pas là une
illusion ? Et l’entreprise du Grand Roi n ’avait-elle pas avant tout un

1. Hérodote , VII, 148-152 .
2 . Id . , VIII , 94 .
3 . Id . , VII , 233 .
4 . Id . , VII, 132 .
5 . Tdéopompe, fr . 167 (Fragm . hislor . græc ., t . I , p . 306 ).
6 . Diodore , XI, 3 .



CRITIQUE DES MODERNES . — WECKLEIN . 433

but politique ? Nous accordons sans peine à M . Wecklein que les
Grecs ont interprété dans le sens de leur foi des actes qui n’avaient
point par eux-mêmes cette signification . Mais ici encore c ' est Hérodote
qui nous fournit les indices les plus sûrs pour trouver la vérité ; c ’est
lui qui , en exposant les préparatifs de Darius et ceux de Xerxès ,
nous laisse entendre que ni l ’un ni l ’autre de ces deux princes ne
poursuivait en Grèce une guerre religieuse ; c’est lui qui nous fait
toucher du doigt les causes politiques de toute cette campagne \ Que si
parfois il fait tenir à Xerxès ou à ses ministres un langage qui paraît
justifier la conception des Grecs , ne serait -ce pas qu’en effet , à côté
des raisons profondes qui entraînaient l ’empire perse à la conquête
de l ’Europe , certains prétextes spécieux étaient mis en avant , et que
le premier de ces prétextes consistait justement dans cet incendie de
Sardes , qui devait être vengé par la ruine et l ’incendie des sanctuaires
athéniens ?

Beaucoup plus contestable encore est l ’idée de M . Wecklein au
sujet du personnage que joue Mardonius dans toute la seconde guerre
médique . Ce rôle de mauvais conseiller et de funeste séducteur , que
lui attribue la tradition , n’aurait d ’autre raison d’être que la mort
même du vaincu de Platées : coïncidant avec la fin de la guerre , cette
mort aurait été considérée comme le juste châtiment de toute une vie
politique , et ainsi aurait pris corps , dans l ’imagination des Grecs, tout
un système complexe de faits qui n ’auraient rien d ’historique . Nous
avouons que cette ingénieuse hypothèse nous semble tout à fait inu¬
tile : si les Grecs ont vu , ce que ne nie pas M . Wecklein , que les
Aleuades , d ’une part , et les Pisistratides , de l ’autre , secondés par le
devin Onomacrite , avaient travaillé à exciter le Roi contre la Grèce

1

2,
pourquoi n’auraient - ils pas eu connaissance aussi des dispositions
propres à tel ou tel des personnages de la cour perse ? La part prise
par Mardonius à la première campagne dirigée contre la Grèce était
manifeste : n’était- ce pas la meilleure preuve de ses intentions belli¬
queuses ?

Ainsi la physionomie générale de la guerre n’a pas été déformée,
au moins chez Hérodote , par une conception religieuse des événe¬
ments . En est- il autrement dans le détail ? Assurément les Grecs ont

1 . Nous reviendrons sur ce point dans la seconde partie de ce travail , en ana¬
lysant le récit d ’Hérodote .

2 . Hérodote , VII , 6 .



154 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

rapporté à cette époque , comme îles signes de la protection divine,

plusieurs phénomènes qui s’étaient produits un peu avant ou un peu

après 1
; ils ont raconté des miracles qui n’ont à nos yeux aucune

valeur ; ils ont parlé d’oracles et de prédictions , qui n’ont pu se

répandre en Grèce qu’après les faits mêmes qu’ils semblaient avoir

annoncés . Hérodote a cru quelques -uns de ces oracles , il en a rejeté
d’autres , et il a cité bon nombre de prodiges auxquels il n ’ajoutait

pas foi . Mais , quelle que soit notre opinion sur la crédulité d’Héro¬

dote , la plupart des faits qu’il signale dans cet ordre d’idées n’ont-

ils pas une valeur historique ? N ’est-il pas vrai que le peuple en

Grèce ait cru , par exemple , que Delphes avait annoncé la prise de

l ’Acropole , et indiqué d ’avance aux Athéniens les moyens de salut

(VII , 140-141 ) ? que Borée avait secouru les Grecs en détruisant la

Hotte perse (VII, 189 ) ? N ’est-il pas vrai aussi que les chefs confédérés ,

réunis à Salamine , aient fait chercher à Egine les antiques héros

Æacides , pour s’assurer leur assistance dans la bataille (VIII , 64) ? Il

n ’est pas douteux que , du côté des Grecs, le sentiment du danger n’ait

produit d ’abord un élan de ferveur religieuse , et que plus tard la

reconnaissance n ’ait fait attribuer aux dieux une foule de merveilles .

Hérodote n ’a pas raconté tout ce qu’on disait à Athènes ou ailleurs de

l ’action bienfaisante de ces divinités locales , qui toutes , après la vic¬

toire , durent avoir eu leur part du succès . Sans doute il a été plus

loin dans ce sens que ne l’exige la rigueur de l 'histoire , quand il a

parlé , par exemple , des deux héros de Delphes , Phylacos et Autonoos ,

poursuivant les barbares qui avaient menacé le temple (VIII , 39) , et

d’autres prodiges analogues . Mais , en rapportant ce que les prêtres

lui avaient dit , il croyait trouver dans cette tradition une part de

vérité ; et n’est- ce pas dépasser les droits de la critique , que de sup¬

primer tout à fait l ’attaque des barbares contre Delphes , parce que

le récit de cet événement se présente mêlé de fables et d’exagérations

manifestes 2?
En résumé , M . Wecklein n’a pas , selon nous , infirmé , autant qu’il

le croit , le témoignage d’Hérodote ; au milieu d’une quantité d’anec¬

dotes douteuses , parmi des récits inspirés tantôt par un enthousiasme

excessif, tantôt par un esprit de malveillance et de jalousie , nous

1. Comme le tremblement de terre de Délos (VI , 98) et l’éclipse de soleil (VII, 37) .
2 . Wecklein , op. cit . , p . 25 -30 .



CRITIQUE DES MODERNES. — DELBRÜCK . 155

croyons saisir encore un fond de vérité , qui doit rester pour nous la
base de l ’histoire des guerres médiques .

M . H . Delbrück n’est pas de cet avis ; et , non content de rejeter
le témoignage d’Hérodote dans les passages où se fait sentir quel¬
qu ’une des influences signalées par M . Wecklein , il écarte même
certaines données fondamentales qui n’avaient excité jusqu ’ici aucun
soupçon . Mais , en s ’appuyant sur une critique aussi radicale des
textes , l ’auteur donne un fondement fragile aux hypothèses ingénieuses
et aux considérations stratégiques à l ’aide desquelles il prétend resti¬
tuer l ’image exacte des faits militaires .

Nous discuterons plus loin plusieurs de ces hypothèses ; contentons-

nous de signaler ici deux faits attestés par Hérodote , et que M . Del¬
brück rejette , à notre avis , sans raison .

Un principe essentiel dans la thèse de M . Delbrück , et dans la com¬

paraison qu’il établit entre les guerres médiques et les guerres des
Suisses contre Charles le Téméraire , est le suivant : les Grecs n’ont
eu que des troupes pesamment armées , des hoplites rangés en pha¬
lange , capables d ’opposer un corps compact à un ennemi qui comptait
seulement des soldats armés à la légère *. Certes le fond de cette
théorie repose sur le témoignage d ’Hérodote , qui parle à plusieurs
reprises de la supériorité de l ’armement grec (IX , 62 -63 ) . Mais
le même Hérodote signale , à côté des hoplites , dans l ’armée de

Platées , un nombre considérable de soldats non hoplites , d’hommes
armés à la légère (ψιλοί ) : il y en avait un par hoplite pour les con¬

tingents de toutes les villes grecques , et sept par hoplite dans l’armée

Spartiate (IX , 29) . Voilà le fait, et il se présente dans Hérodote avec

une telle précision , que , pour se refuser à l ’admettre , M . Delbrück

est obligé de supposer une erreur inexplicable de l ’historien , ou , ce

qui est pis encore , une altération voulue de la vérité : énumérant les

forces de l ’armée perse , et voulant les grossir démesurément , Héro¬
dote aurait été amené , pour tenir compte de la foule des serviteurs
de toutes sortes qui suivent une armée , à doubler le chiffre des com¬
battants puis , transportant ce calcul à l ’armée grecque , il aurait

ajouté au nombre des hoplites un nombre égal de ψιλοί , mais cela

d ’une façon tout arbitraire ; car il n’y avait pas de place auprès de la

1. Delbrück , op. cit . , p . 1-43 .
2 . Hérodote , VII , 186 .



186 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

phalange grecque pour des troupes légères *. En raisonnant ainsi ,
M . Delbrück ne s’aperçoit pas que c ’est un calcul contraire , de la
part d’Hérodote , qui offre le plus de vraisemblance : si Hérodote a
doublé le chiffre des combattants perses , c ’est bien plutôt parce que
l’armée grecque , composée surtout d’hoplites , comptait en outre un
soldat ψιλός par hoplite , comme il l ’atteste lui-même pour Platées .
En outre , l ’explication de M. Delbrück ne convient pas au chiffre
de sept hilotes Spartiates , qui est , lui aussi , bien attesté , et qui reçoit
même une confirmation partielle de ce fait , que les hilotes eurent à
Platées un tombeau , comme les autres combattants (IX , 85) . N ’est- il

pas dit enfin dans Pausanias que les esclaves obtinrent une sépulture
publique sur le champ de bataille de Marathon

1

2 ? C’est encore un
texte que rejette sans hésiter M . Delbrück , malgré l ’autorité d ’un

témoignage qui reposait sur un monument encore debout .
Le même genre de critique est appliqué parM . Delbrück à un autre

texte d ’Hérodote , relatif à la bataille de Marathon . S ’inspirant sans
doute des remarques de M . Wecklein sur le caractère des discours
chez notre historien , M . Delbrück traite d ’imaginaire la crainte

qu’exprime Miltiade, avant la bataille , au sujet des agissements cou¬
pables de certain parti dans Athènes 3 . C’est là , suivant lui , un
exemple de ces prétendues trahisons que le peuple ne manque jamais
de découvrir dans les temps de crise . Un historien sérieux n ’aurait
pas dû ajouter foi à de pareilles rumeurs : de traîtres , il n ’

y en avait
point dans Athènes , et c’est en dégageant de cette idée fausse le récit
d ’Hérodote qu’on peut arriver à reconnaître la vraie face des choses.
Ne voit-on pas que l ’auteur de cette théorie , au moment même où il
prétend se montrer si versé dans la connaissance des traditions
populaires , oublie un des caractères propres de ces traditions : c’est
que les trahisons du genre de celle qu’il signale ici se découvrent
généralement chez les peuples vaincus , non chez les vainqueurs ;
elles sont un moyen d’expliquer et d ’excuser une défaite . En outre ,
M . Delbrück ne peut soutenir son assertion , qu’en écartant du même
coup plusieurs autres faits rapportés par Hérodote , et qui éclairent la

1 . Delbrück , op . cit . , p . 6 .
2 . Pausanias , I, 32, g 3 . — D’après ce texte , il y avait un seul tombeau pour les

Platéens et pour les esclaves : καί έτερος Πλαταιεΰσι Βοιωτών και δού) οις . Le
texte ne serait-il pas ici corrompu ? Nous proposons de corriger : κα'ι < τρίτος>
δοΰλοις (le mot τρίτος étant représenté par la lettre γ) .

3 . Hérodote , VI, 109 .



CRITIQUE DES MODERNES. — DELBRÜCK. 157

situation des partis dans Athènes depuis le début des hostilités avec
la Perse . Les intrigues des Pisistralides avaient été dès le principe
une des causes qui avaient le plus inquiété les Athéniens , et nous
savons que ces princes exilés n ’avaient pas cessé de travailler à se
gagner des partisans . Faut -il croire que leurs manœuvres aient com¬
plètement échoué à Athènes ? Rien ne permet de supposer une telle
union dans une ville qui , peu de temps après la victoire , exilait
Miltiade . Les ennemis du chef du parti de la guerre étaient nombreux ,
et ce n’est pas sans raison que nous le voyons dans Hérodote hésiter
longtemps à engager le combat . Ici encore , le trait conservé par l ’his¬
torien est bon à noter . Renoncer à cette indication des dangers que
présentait l ’état politique d ’Athènes pendant la première invasion
médique , c’est s ’exposer à méconnaître la vraie marche des événe¬
ments . Telle est pourtant la méthode de M . Delbrück : après avoir
déclaré , contre tous les textes , que les choses ont dû se passer comme
il le veut , il s ’engage dans de longues dissertations stratégiques , pour
aboutir à prouver qu ’Hérodote n ’a rien compris aux choses qu ’il rap¬
porte . Mais c ’est le point de départ qui est contestable ; c’est la cri¬
tique des textes qui est mauvaise , puisqu ’elle consiste à supprimer les
assertions qui nous gênent .

En réalité , si le point de vue de M . Delbrück peut éclairer parfois
l ’historien des guerres médiques , nous croyons que plus souvent il
l ’égare . Les règles de la tactique militaire ne nous semblent pas aussi
absolues que les lois du monde physique , et les conditions toutes par¬
ticulières où se présente dans l ’histoire l ’invasion de Xerxès ne sont

pas de celles qui se soient jamais reproduites à une autre époque de la
civilisation . Quel danger n’

y a - t -il point à dire d’un fait qui remonte à

plus de deux mille ans : « Il n ’a pas pu se passer ainsi ; voici comme
il faut le comprendre ! » Et voilà pourtant comment , chez ce dernier

disciple de Niebuhr , la critique , de négative qu’elle était à 1 origine ,
est devenue singulièrement affirmative et dogmatique !



CHAPITRE IV

LES SOORCES ÉCRITES DE l
’
hISTOIRE DES GUERRES MÉDIQUES DANS

HÉRODOTE . — EXAMEN SOMMAIRE DES THÉORIES DE MM. SAYCE ,

DIELS , PANOFSKY ET TRAUTWF .IN .

Tous les savants que nous avons énumérés jusqu
' ici , Nicbuhr ,

Nitzsch, Wecklein , Delbrück , admettent qu’Hérodote a puisé son his¬

toire des guerres médiques dans une tradition orale , ou du moins

presque exclusivement telle . Ils accordent sans doute que certains

monuments ont pu fournir à Thistorien le texte d ’une inscription , et

que des poètes , comme Simonide et Eschyle , lui ont inspiré quelques
idées , voire même quelques expressions , encore reconnaissables dans

sa prose . Mais ils s’attachent à cette opinion , que l ’auteur a poursuivi
lui-même sur place la plupart de ses recherches , qu’il a vu de ses

yeux les monuments dont il parle , et les inscriptions qu’il cite, qu’il

a entendu raconter dans les temples les traditions pieuses et les pré¬
dictions qu’il rapporte . En un mot , ils rejettent l ’idée qu’Hérodote ait

reproduit dans son livre une histoire déjà faite , et ils inclinent à

penser que , s’il n’a pas cité ses devanciers les logographes , c’est qu’il

n ’a pas eu à faire usage de leurs travaux : sur l ’histoire des guerres
médiques en particulier , les logographes n’avaient presque rien écrit ,
et ne pouvaient fournir à Hérodote que des traditions locales et

isolées .
Cette opinion a longtemps dominé dans le monde savant : on la

trouve dans le livre de Dahlmann , où Niebuhr l ’a prise , puis chez
Bahr et Stein , les savants éditeurs et commentateurs d’Hérodote ;



CRITIQUE DES MODERNES . — SAYCE . 159

cnlin , avec quelques réserves et quelques nuances , chez Grote , Cur-
tius etDuncker .

Une théorie toute contraire , indiquée déjà au commencement du
siècle par Creuzer 1

, et défendue depuis par quelques autres savants 2,
a pris de nos jours , depuis dix ans surtout , une place prépondérante
dans la critique d ’Hérodote . Elle consiste à soutenir , avec plus ou
moins de ménagements , que l ’historien a compilé sans le dire un
grand nombre de travaux antérieurs , qu’il a véritablement pillé ses
devanciers . Appliquée d ’abord , d ’une façon générale , à tout le livre
d’Hérodote , cette théorie ne l ’a été que récemment à la partie de
l ’œuvre qui traite des guerres médiqucs . C’est aussi à cette partie
que nous nous bornerons dans l ’examen que réclame cette doctrine
nouvelle . Mais il nous faut dire auparavant quelques mots des argu¬
ments par lesquels MM . Sayce et Diels ont essayé de démontrer la
méthode ordinaire d’Hérodote dans l ’emploi des sources écrites .

C ’est M . Sayce qui a , pour ainsi dire , ouvert le feu , dans son intro¬
duction aux trois premiers livres d ’Hcrodote 3 . Nous avons déjà réfuté
en partie sa doctrine , dans l’étude que nous avons faite ci- dessus des

voyages de notre historien 4

***

: en montrant qu’Hérodote a réellement
voyagé dans la plupart des pays qu’il décrit , nous avons du même
coup réduit le nombre des emprunts qu’il a dû faire aux livres de ses
devanciers . Toutefois , comme M . Sayce soupçonne de la part d ’Héro¬
dote un emploi continu des logographes , non seulement dans la
description des pays et des mœurs , mais aussi dans les récits histo¬

riques , il nous faut voir sur quoi se fonde en somme cette théorie .
Il s ’agit d ’abord pour M . Sayce d ’écarter une objection : comment

se fait-il que l ’historien qui cite la plupart des poètes grecs , Homère
et les Homérides , Hésiode , Archiloquc , Solon , Sappho , Alcée, Simo -
nide de Ccos , Anacréon , Pindare , Eschyle , Phrynichos , sans compter
Olen , Musée , Bacis, Aristéas de Proconnèse et Lysistratos 8

, n ’ait pas

1. CnEUZER , Historicorum qræcorum antiquissimorum fragmenta , p . 0 .
2 . Urlichs , dans Eos , I , p . 558 et suiv .
3 . Sayce , The ancient empires of the Easl , Herodotos , Ι-ΙΠ , London , 1883 .
4 . Cf. ci-dessus , p . 17 et suiv .
0 . Homère (II , 33 , 53 , 116 ; IV , 29 , 32 ; V , 67 ; VII , 161) ; les Homérides (II , 117 ;

IV, 32) ; Hésiode (II , 53 ; IV , 32) ; Archiloquë (I , 12 ) ; Solon (V , 113) ; Sappho

(II , 135) ; Alcée (V , 95) ; Simonide de Céos (V , 102 ; VII , 228) ; Anacréon (III, 121) ;
Pindare (III , 38) ; Eschyle (II , 156) ; Phrynichos (VI , 21 ) ; Olen (IV , 35) ; Musée et

Bacis (VII , 6 ; VIII , 20 , 77, 96 ; IX , 43) ; Aristéas de Proconnèse (IV , 13 ) ; Lysi¬

stratos (VIII , 96) .



160 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

eu à cœur aussi de mentionner , s ’il les avait connus et s ’il avait dû
leur emprunter quelques traits , les auteurs de κτίσεις , de γενεαλογία ,
de περίοδοι , en un mot les logograplies ? N ’est - ce pas la preuve que
ces auteurs lui avaient peu servi ? A cette objection M . Sayce répond
qu’Hérodotc , en nommant les poètes , a voulu faire étalage de son
érudition , de scs connaissances littéraires et , en quelque sorte , de sa
bonne éducation classique , mais qu 'il s ’est bien gardé de mentionner
les logograplies , par la raison qu’il voyait en eux des rivaux , et qu

’il
prétendait les supplanter dans la faveur publique . Certes , ditM . Sayce ,
il les a tous connus ; mais il ne les a pas cités , parce qu’il voulait les
dépouiller sans qu’on le sût . Il se vantait d’établir sur eux sa -supé¬
riorité , en ne rapportant rien qu ’il n ’eût vu de scs yeux ou appris
d ’un témoin oculaire ; mais , malgré ces belles déclarations , il ne se
faisait pas faute de les copier et de donner pour nouveau ce qu ’il trou¬
vait chez eux . Ainsi ne parlait -il qu’avec mépris de ceux mômes dont
il compilait les œuvres : c’était le moyen de plaire à une société avide
de nouveauté *.

Ces rivalités de métier sont incontestables dès le v e siècle, et c ’est
à cet esprit sans doute qu’il faut attribuer les traits de malice que
lance Hérodote contre les auteurs qu

’il désigne sous le nom général
de Grecs (οί Έλληνες) , notamment contre le seul d’entre eux qu’il
nomme , Hécatée de Milet 2

. Mais remarquons bien que les passages
où percent ces traits comportent une critique de ces auteurs , tandis
que M . Sayce y découvre à la fois une critique ouverte et des
emprunts cachés . C’est là une conclusion que n ’autorise pas la con¬
statation même des jalousies inhérentes chez les Grecs à la profession
d’écrivain . Il faut se faire une singulière idée du caractère d ’Hérodote ,
pour croire que le même homme reproduise textuellement les écrits
de ses devanciers , et déclare qu

’il ne veut pas répéter ce que d ’autres
ont dit avant lui 3

; et il ne faut pas avoir une meilleure idée de
l ’esprit du public , pour admettre qu’il ne se lasse pas d ’entendre tou¬
jours les mêmes choses , pourvu qu’on les lui donne pour nouvelles .
En réalité , il ne nous semble point que la plupart des logograplies
aient été pour Hérodote , au milieu du ve siècle , des rivaux bien redou -

1 . Sayce , op . cit . , p . xxi -xxii .
2 . Hérodote , II, 143 ; VI, 137 .
3 . Id . , VI, 55 : Ό τι δε έόντες Αιγύπτιοι καί 3 τι άποδεξάμενοι έλαβον τάς Δωριέων

βασιληίας, όίλλοισι γάρ περί αυτών ε’ίρηται , έάσομεν αυτά τα δε άλλοι ού κατελάβοντο ,
τούτων μνήμην ποιήσομαι.



CRITIQUE DES MODERNES. — SA.YCE . 161
tables : le plus connu , Hécatée , était mort depuis longtemps ; les
autres , dont l ’antiquité a recueilli à peine quelques fragments , n ’ont
pas joui d ’une grande réputation en dehors de leur ville natale , et la
nature de leurs travaux a dû surtout leur valoir une célébrité locale ,dans certaines provinces , autour de certains sanctuaires .

Quoi qu’il en soit , M . Sayce énumère , d’après Denys d’Halicar-
nasse \ les auteurs qui avaient écrit avant Hérodote , et il affirme que
l ’historien a largement puisé dans leurs œuvres . Contentons-nous de
reprendre la question au point de vue des guerres médiques seules .

L’écrivain à la fois le plus ancien et le plus illustre qui s’otïre à
nous dans cette recherche est Hécatée de Milet . Car le prédécesseur
d ’Hécatée , Cadmus de Milet (dont l'existence même a pu être mise
en doute 2) , ne saurait entrer ici en ligne de compte . Pour Hécatée,
au contraire , nous apprenons qu ’il assista aux premières luttes de la
Perse et de la Grèce, et qu ’il joua même un rôle politique dans la
révolte de l ’Ionie .

Disons d ’abord que , parmi les 380 fragments qu’ont réunis MM . C .
et T . Muller , aucun ne contient la moindre allusion soit aux guerres
médiques proprement dites , soit aux événements de la révolte ionienne .
Mais , à défaut de témoignages directs , on doit se demander : 1 ° si
Hécatée avait vécu assez longtemps pour voir la première guerre
médique ; 2° si les faits mêmes de la révolte ionienne , à laquelle il
avait assisté , il les avait racontés dans ses ouvrages .

C ’est une opinion généralement adoptée , qu’Hécatée de Milet mourut
peu après les guerres médiques , c ’est -à-dire après Platées et Mycale 3.
Mais cette hypothèse ne repose que sur un texte sans valeur de Suidas.
Au mot Έκαταΐος , Suidas fixe seulement la date de 1’άκαή d ’Hécatée
(65e Olympiade, 520 -516 av . J . -C . ) . C ’est au mot Ελλάνικος que le
même lexicographe ajoute cette autre indication : καί Έκαταίιρ τ£>
Μιλησίω επέβαλε γεγονότι κατά τα Περσικά και ρικρω προς . Mais comment
donner quelque prix à un témoignage qui contient d ’ailleurs une
erreur manifeste ? Hellanicus se place certainement , parmi les logo -
graphes , à une époque beaucoup plus basse qu’Hécatée , et il n’a pu y
avoir entre eux aucune rencontre . Du reste l’expression τα Περσικά

1 . Denys d’Haeicarnasse , Sur Thucydide, 5 , p . 818 et suiv .
2 . Ahn . Schæfer , Abriss der Quellenkunde der griechischen Geschichte, 2« éd . ,Leipzig , 1873 , p . 10 .
3 . G . Müllkr , De vita et scriptis Hecatæi, dans les Fragm. histor . græc. , t . I ,

p . IX .



162 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

est des plus vagues , et , au temps où écrivait Suidas , elle pouvait
aussi bien désigner la révolte de l ’Ionie que les guerres médiques

é proprement dites . Ainsi les derniers témoignages historiques sur
Hécatée se rapportent à son ambassade auprès d ’Àrtaphcrne après la

prise et la ruine de Milet Il est évident qu’Hécalée était alors un

personnage respecté et vénérable , probablement déjà vieux . Rien

n’autorise à penser qu’il ait encore vécu quatorze ou quinze ans ,
jusqu ’à la bataille de Mycale . Si aucune allusion à la guerre médique
ne paraît dans les fragments de ses œuvres , c’est peut -être pour la
bonne raison qu’il ne vécut pas jusque - là .

Mais Hécatée avait-il même écrit le récit des événements qu’il avait

vus ? Rien dans les fragments de ses ouvrages (γης περίοδος en deux

livres , et γενεηλο/ίαι en quatre livres; ne justifie cette opinion . Et

pourtant , plusieurs savants , M . G . Busolt entre autres , considèrent

que le récit de la révolte ionienne chez Hérodote dérive en grande

partie d ’Hécatée

1

2
; ils voient la preuve de cette origine dans la ten¬

dance hostile au tyran Aristagoras , et aussi dans la connaissance qu ’a
Hérodote de certaines propositions secrètes faites par Hécatée au
début de la révolte , comme celle qui consistait à mettre en vente les

richesses sacrées des Branchides 3 . Mais on peut admettre avec
M . Busolt que cette partie de Γ histoire d 'Hérodote repose sur des

données fournies par Hécatée , ses amis ou ses descendants , sans
croire pour cela que le logographe ait laissé des mémoires pour servir

à l ’histoire de son temps . Ou ne s’expliquerait pas qu’Hécatée eût

composé un ouvrage spécial sur ces événements contemporains , sans

que le souvenir s’en fût conservé . Aussi bien Hérodote mentionne -t-il

cette intervention dans les affaires politiques de Milet sans indiquer
d’où il tire ses informations ; au contraire , quand il emprunte au
même logographe une version , qu’il conteste d’ailleurs , sur les causes
de l ’expulsion des Pélasges hors de l ’Attique , il dit en termes formels

qu’il la puise dans les ouvrages de cet auteur 4. D’autre part , nous
doutons aussi que le plan de l’ouvrage intitulé Description de la terre
admît des digressions assez longues sur Milet et l ’Ionie , pour qu’Hé¬

catée y exposât en détail son rôle politique dans les affaires de sa

1 . Diodobe de Sicile , X , 25 , § 2 .
2 . Busolt , Griechische Geschichte , t . II , p . 1 .
3 . Hérodote , V , 36 .
4 . Id . , VI, 137.

A



CRITIQUE DES MODERNES . — SAYCE. 163

pairie . Quant aux γενεηλογίαι , nous savons sans doute que ce genre
d ’écrit pouvait embrasser l ’antiquité la plus éloignée et le temps
présent ; mais ce qui nous reste des livres généalogiques d ’Hécatée
donne à penser qu ’il s’en tenait aux traditions mythologiques les plus
reculées . Dans tous les cas , si l’auteur avait traité quelque part des
affaires de l ’Ionie pendant les premières années du vc siècle, il nous
semble que ce devait être seulement dans de courtes allusions , et
moins d’une manière générale qu’à propos d’une ville , d’un sanctuaire
ou de quelque particularité locale h

Dionysios de Milct nous est signalé par Suidas comme uu contem¬
porain d’Hécatée

1

2
; ce fut un écrivain des plus féconds, s’il est vrai

qu ’il ait composé tous les ouvrages qu’on lui attribue . Mais les savants
ont depuis longtemps reconnu que Suidas a dans cet article confondu
les œuvres de plusieurs personnages du même nom . La question est
de celles qui ne peuvent se résoudre d 'une manière définitive ; toute¬
fois , pour ce qui regarde les écrits historiques de Dionysios de Milet,
voici les deux opinions en présence : les auteurs des Fragmenta hislo -
ricorum græcorum , MM . G . et T . Müller , estiment qu’un seul écrit
de ce genre , intitulé Περσικά, peut lui être attribué , et que le même
ouvrage figure encore dans la liste de Suidas sous le titre de τά μετά
Δαρεϊον , ou plutôt , suivant une correction considérée par MM . Müller
comme nécessaire , τά με

' / pt Δαρείου 3

4

. M . Hachtmann , au contraire ,
croit que les ΙΙερσικά étaient une œuvre authentique de Dionysios de
Milet, et que le titre τά μετά Δαρεϊον appartenait à une continuation
postérieure de cette oeuvre *

. Ainsi ces auteurs sont d ’accord pour
attribuera Dionysios de Milet un écrit historique sur la Perse ; mais
le dernier renonce à déterminer les' limites de cet écrit , les autres
croient qu’il s’agit d ’une histoire antérieure au règne de Darius .
Même dans la première de ces deux hypothèses , il n’est pas vraisem¬
blable que le logographe contemporain d ’Hécatée ait raconté les

1 . M . Diels lui -même , qui admet un grand nombre d’emprunts faits parHérodote à son prédécesseur Hécatée (Hermès , t . XXII ( 1887) , p . 411 et suiv . ) , ne
signale pas une seule trace de cette influence dans les livres relatifs aux guerres
médiques.

2 . Suidas , aux mots Διονύσιος Μιλήσιος et Έκα :αΐος.
3 . Fragm . histor. græc . , t . IV, p . 653 .
4 . Hacfitmann , De Dionysio Mytilenæo seu Scytobrachione , diss. inaug. , Bonn ,

1865 . Nous empruntons cette indication à la dissertation de Μ . B . Heil, intitulée :
Logographisqui dicuntur num Ilerodotus usus esse videatur, Marpurgi Gattorum,
1884 .



104 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

guerres médiques elles-mêmes , et rien ne confirme cette assertion de
M . Sayce, que les Περσικά de Dionysios, « qui comprenaient l ’histoire
de la Perse depuis Cyrus jusqu ’à Xerxès » , aient pu suggérer à Héro¬
dote l’idée première de son œuvre *.

Nous en dirons autant des autres logographes que Denys d’Halicar-

nasse classe parmi les prédécesseurs d ’Hérodote , ou que d’autres
auteurs nous font connaître : Eugéon de Samos, Déiochos de Procon-

nèse , Eudémos de Paros , Démodés de Pygela , Àcusilaos d’Àrgos,
Mélésagoras de Chalcédoine ( cités par Denys d’Halicarnasse

1

2
) , Phé-

récyde de Léros , Hippys de Rhégium (Suidas ) , Bion de Proconnèse

(Diogène Laërce 3) . Assurément ces noms devaient représenter
au v “ siècle une littérature assez vaste , et , parmi ces ouvrages,
quelques -uns avaient déjà sans doute un caractère historique ; mais
nous ne savons pas si l ’histoire des guerres médiques tenait quelque
place dans des œuvres comme les Spot Σαμίων d ’Eugéon , Γ ’Ατθίς
de Mélésagoras, les Χρονικά d’Hippys de Rhégium . Du moins les
seuls fragments conservés de ces logographes se rapportent -ils à la

mythologie.
Charon de Lampsaquc , parmi les auteurs de cette période , fait

pourtant exception à cette règle 4. Il est le seul qui , certainement
antérieur à Hérodote , nous ait laissé quelques fragments relatifs aux
entreprises de Darius contre la Grèce . Son ouvrage περί Ακμψάκου
et ses Spot Λχμψακηνων se prêtaient à des allusions de ce genre ; mais
il ne nous en est rien parvenu ; ce n’est pas de ces deux livres que
proviennent les passages qui nous occupent . Nous ne dirons rien non
plus des Ελληνικά du même écrivain ; car quelques critiques consi¬
dèrent que ce titre appartenait au groupe des écrits sur Lampsaquc .
Une citation de ces Ελληνικά, d ’après Plutarque 5

6

, se rapporterait à la
fuite de Tliémistocle en Asie ; mais Müller remarque qu’il y a là peut-
être une confusion avec les '

Ελληνικά de Charax 0
; d’autre part , ce

passage pourrait aussi bien provenir des Περσικά. C’est dans ce dernier

ouvrage que Charon de Lampsaque touchait à l’histoire d’événements

1 . Sayce , op . cit . , p . xxii , en bas .
2 . Denys d’Halicarnasse, Sur Thucydide , 5 , p . 818 et suiv.
3 . Diogène Laerce , IV, 58 .
4 . Voir la notice sur Charon de Lampsaque dans le tome I des Fragm . histor.

græc . , et la dissertation , ci-dessus mentionnée, de Μ . B . Heil .
5 . Plutarque , Thémistocle , 27 .
6 . Fragm . histor. græc. , t . I , p . 32 (Charon de Lampsaque , fr . 5) .



CRITIQUE DES MODERNES . — SAYCE . 165

récents , sinon contemporains . Deux des fragments conservés ont trait
à la lutte des Ioniens contre les Perses , le premier , lors de la révolte
du Lydien Pactyès en 546 '

, l ’autre , lors de l ’expédition de Sardes , en
498

1

2
; le troisième est relatif à la première expédition de Mardonius

et au naufrage de sa flotte près du Mont Athos 3

456*

. On voit que ces faits
appartiennent , non aux guerres médiques proprement dites , mais aux
luttes qui en forment comme le prélude . C’est assez pour que nous puis¬
sions attribuer à Charon de Lampsaque des recherches sur les grands
événements de Marathon et de Salamine . Mais , pour apprécier l ’im¬
portance et le caractère de ces recherches , il faudrait en posséder de
plus longs fragments . Ceux qui subsistent ont pourtant été le point de
départ de considérations générales qui ne nous semblent pas justes .
On croit voir en effet , dans les deux morceaux cités par Plutarque
dans le traité de la Malignité d 'Hérodote *

, la preuve que Charon
ménageait les Grecs de Chios , ses voisins , en évitant de les accuser
d ’un sacrilège commis sur la personne de Pactyès fugitif, et qu’il
flattait également les Athéniens et les Ioniens en ne parlant pas de
leur défaite au retour de Sardes , à Éphèse . Une appréciation plus
sûre nous paraît être la suivante : sur ces deux points , Charon ne
donnait qu’un résumé très bref des faits , une sorte de sommaire des
événements , sans y joindre aucun détail . Comment aurait - il pu faire
autrement , s ’il est vrai que , dans un ouvrage en quatre livres sur la
Perse , il ait enfermé toute l ’histoire de l ’Asie depuis Ninus jusqu ’à
son temps ? Le troisième fragment , relatif à Mardonius , a aussi donné
lieu à des interprétations téméraires . Voici le passage d ’Athénéo :
« Charon de Lampsaque dans ses Περσικά , parlant de Mardonius et de
l ’armée perse détruite près de Γ Athos , écrit ces mots : Alors pour la
première fois des colombes blanches se montrèrent en Grèce , où elles
n’avaient encore jamais paru 8 » . Le prodige ici mentionné , et qui
passait pour avoir présagé la catastrophe de l ’Àthos , n ’a été signalé
par aucun autre historien 8 : c’est assez pour qu’on ait vu dans Charon
de Lampsaque un logographe attaché à la recherche des faits mcrveil-

1 . Charon de Lampsaque , fr . 1 (Fragm . histor . græc . , t . I , p . 32) .
2 . Id . , fr . 2 .
3 . Id . , fr . 3 .
4 . Plutarqde , Malignité d 'Hérodote , 20 , g 2 , et 24 , g 4 .
5 . Athénée , IX, p . 394 e-
6 . Le sens de ce prodige est d ’ailleurs encore douteux. Cf. Fragm . histor. græc . ,

t . I , p . xvm, note 1 .



166 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉD1QUES .

leux ; on ajoute que la mention d’un détail de cette nature , dans un
récit d ’ailleurs fort court , atteste le caractère poétique et légendaire
de tout l ’ouvrage . Il nous semble que toute considération de ce

(genrc
est peu solide en l ’absence d ’autres documents : une citation isolée

ne suffit pas à nous éclairer sur la tendance générale d’un livre .
Une remarque pourtant se présente à notre esprit : que Charon de

Lampsaque ait recueilli peu ou beaucoup de légendes , en voilà une
du moins qu’il avait consignée dans son ouvrage , et qu’Hérodote n' a

pas reproduite . Cet exemple n’est pas fait , on l ’avouera , pour nous

amener à croire qu’Hérodote ait connu et pillé l ’ouvrage de son
devancier . Les deux citations relatives à Pactyès et à l ’expédition de

Sardes conduisent à la même conclusion . Enfin , d ’un passage du

VIe livre d ’Hérodote , il résulte que l ’historien n’a pas compris le

piquant d’une menace adressée par Crésus aux habitants de Lampsaque :

« Je raserai votre Tille comme un pin (·πίτυος τρόπον) 1 » . C ’était une

allusion à l ’ancien nom de Lampsaque , ΓΙιτυ &ΰσσα . Charon de Lampsaque
citait ce nom 2

, et Hérodote aurait compris l ’allusion s’il avait eu
entre les mains et utilisé le livre du logographe .

Enfin , parmi les écrivains antérieurs à Hérodote , il nous faut

mentionner encore Scylax de Caryanda , cet amiral de Darius , chargé

par le roi de Perse de reconnaître le littoral de l ’océan Indien 3 .
L’ouvrage principal attribué à Scylax , un périple , n’avait aucun

rapport avec la guerre contre la Grèce 4
; mais Suidas cite , au

nombre des écrits du même auteur , un livre intitulé τά κατά τον

Ήρακλείδην τον Μυλασέων βασιλέα ; or un personnage de Mylasa , Héra-

cleidès , est nommé par Hérodote dans le récit de la guerre soutenue

en Carie par les Ioniens révoltés 6 . Le même Scylax aurait -il donc

composé cette monographie d ’un contemporain , et aurions -nous

sous ce titre une des sources écrites d’Hérodote ? Le fait est des plus
douteux ° ; car le titre de roi donné à cet Héracleidès ne convient pas

1. Hérodote , VI , 37.
2 . Ciuno.v de Lajipsaql' e, fr . G. — Cf. Strabo.n, ΧΠΙ, p. 5S9.
3 . Hérodote , IV , 44 .
4 . Cf . A . Croiset, Histoire cle la littérature grecque , t . Il , p . 540 -541 .
d . Hérodote, V, 126 .
6 . A . von Gutschmicl a défendu cette hypothèse dans un article récemment

réédité (liheinischcs Muséum , t . XIX (1853 ) , p . 141- 146 ; et Kleine Schri/ten,
herausgeg . von Franz Rüiil, t . IV (1893 ) , p . 139-144) . Il admet que ce livre de
Scylax est le plus ancien de ceux où les logographes aient abordé des sujets
contemporains . D’ailleurs , il estime qu’Hérodote ne reprit pas pour son compte
ce qui avait été raconté par Scylax (Kleine Schriften , t . IV, p . 142) .



CRITIQUE DES MODERNES . — SAYCE . 167

à l ’époque de la révolte ionienne . Il s’agit probablement d’un petit
dynaste de Carie , contemporain d ' Alexandre ou de ses successeurs , et
l ’écrit en question n’a rien de commun avec les œuvres des logographes .

Il nous reste à dire quelques mots des auteurs qui se placent ,
suivant Denys d’Halicarnasse , un peu avant la guerre du Pélopon¬
nèse , et qui sont proprement les contemporains d ’Hérodote : deux
seulement ont laissé d ’importants fragments , Xanthus de Lydie et Hel-
lanicus de Lesbos . Xanthus avait- il écrit ses Λυδικκά avant Hérodote ?

Ephore l ’affirmait *
, mais la question est débattue . Aussi bien n ’au¬

rait -elle ici d’intérêt que s’il était prouvé que ces Λυδιακά comprissent
l ’histoire de la Lydie jusqu ’au milieu du ve siècle . Mais il n ’est pas
juste de tirer une telle conclusion du passage où Strabon atteste que
Xanthus avait parlé d’une grande sécheresse survenue sous le règne
d ’Artaxerxès

1

2
; car une allusion à un fait contemporain pouvait se

trouver dans un ouvrage qui aurait raconté seulement l ’histoire de
la Lydie jusqu ’à la conquête du pays par Cyrus.

Pour Hellanicus , il n’est pas douteux que son Atthide ne commençât
aux plus lointaines origines de la royauté athénienne , et ne descendît
jusqu ’à la période la plus rapprochée de la guerre du Péloponnèse .
En outre , le même auteur avait composé deux livres de Περσικά , et
d’autres écrits , géographiques et chronologiques , qui pouvaient con¬
tenir nombre de faits relatifs à la guerre médique . Mais cette œuvre
considérable est , de l ’avis même de M . Sayce 3

, postérieure à Héro¬
dote ; et , fût-elle antérieure , il ne semble pas qu’elle ait pu être pour
lui une source abondante d ’informations : d ’après le jugement de

Thucydide sur YAtthide d’Hellanicus , ce logographe racontait les
événements sous une forme très sommaire , et sans aucune rigueur
chronologique 4.

La même critique s ’appliquerait sans doute à tous les écrits de cette

époque qui ont pu toucher de près ou de loin à l ’histoire des guerres
médiques . Il est bien vrai , suivant la remarque de M . Sayce, qu’il y a
eu des livres à Athènes au temps de Périclès , et que ces livres coûtaient
moins cher à se procurer que des voyages à faire . Mais cette littéra¬
ture des logographes , si tant est qu’elle se fût fort répandue en Grèce,

1 . Ephore , fr . 102 (Fragm . histor . græc . , t . I , p . 262) .
2 . Strabon , I , p . 46 .
3 . Sayce , op . cit . , p . xxii , n . 2 .
4 . Thucydide , I , 97 .



168 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQÜES.

n’était pas , ce semble , de nature à inspirer Hérodote . Les logogra-

phes n ' avaient jamais eu l ’idée de raconter dans son ensemble la lutte
des Grecs et des barbares depuis Cyrus jusqu ’à Xerxès ; ils s’étaient
toujours enfermés dans des histoires ou des descriptions locales , quitte
à remonter dans le passé le plus lointain de chaque ville ou de chaque
État . Ainsi n’avaient-ils montre que des côtés isolés de la guerre
médique , sans embrasser le tout . Hérodote a dû les connaître ; mais il
avait peu de chose à tirer d’eux , et c’est pourquoi , malgré les asser¬
tions contraires de M . Sayce , il ne les a pas nommés.

M . Diels n’a pas tenté de prouver que le récit des guerres médiques
chez Hérodote fût puisé tout entier à des sources écrites . Mais , en
signalant l ’usage que cet historien lui paraît avoir fait d ’Hécatée dans
la partie de son ouvrage qui est relative à l ’Égypte , il a donné à
d ’autres savants la pensée de rechercher les traces d ’une méthode sem¬
blable dans les derniers livres Or voici en résumé ce qu ’a trouvé , ou
cru trouver , M . Diels, d ’après la comparaison des fragments d ’Hécatée
avec l ’exposé d ’Hérodote : non seulement il faut croire sur parole
Porphyre , quand il affirme que plusieurs descriptions célèbres du
second livre ont été empruntées à Hécatée (le Phénix , l ’hippopotame ,
la chasse au crododile)

1

2
; mais encore dans maint endroit où

Hécatée n’est point nommé , c ’est lui qui a fourni le fond du dévelop¬
pement , c’est lui qui a suggéré parfois à Hérodote l’expression elle-
même . A l ’appui de cette dernière assertion , M . Diels cite notamment
le mot bien connu : « L’Égypte est un présent du Nil , δώρον τοΰ
ποτχμοΰ » , mot qui se trouve à la fois dans les fragments d’Hécatée 3

4

et chez Hérodote *. Quel en est le premier auteur ? M . Diels n ’hésite
pas à se prononcer pour Hécatée, par la raison , dit-il , que la manière
même dont s’exprime Hérodote permet d’entrevoir qu

’il n ’est pas
l’inventeur de cette élégante métaphore : il se contente de contrôler
de visu un fait connu , et de constater la justesse d’un mot qu’il a
entendu (και ρ.ή προακοήσχντι , Ιδόντι δέ) . Cette tournure , suivant M . Diels,
signifie , dans le langage d ’Hérodote : « alors même que je ne l’aurais

pas lu chez un de mes devanciers » , et ce devancier ne peut être

qu’Hécatée. Fort de cette nouvelle indication , qui vient confirmer

1 . Diels , Uerodot und Hekataios , dans Hermès , t . XXII ( 1881 ) , p . 411 et suiv .
2 . Porphyre, dans Eusèbe, Préparation évangélique , X , 3 , p . 166 b .
3 . Hécatée , fr . 219 .
4 . Hérodote, II, 5 .



CRITIQUE DES MODERNES . — DIELS· 169

plusieurs témoignages anciens , M . Diels conclut que la méthode
d’Hérodote , dans le second livre , a consisté à prendre Hécatée pour
guide dans toutes les parties de sa narration , et à ne jamais le nommer ,
mais à indiquer seulement ses auteurs dans les notices où il avait
l ’occasion de compléter ou de rectifier le dire de son devancier .

Tel est le résumé d ’une thèse que M . Diels appuie de considéra¬
tions générales sur l ’histoire littéraire de l ’antiquité tout entière : il
ne faut pas faire un reproche à Hérodote d ’avoir usé de procédés qui
de son temps étaient couramment admis , pas plus qu’on ne reproche
à Tite-Live d ’avoir suivi Polybe , à Diodore d’avoir puisé largement
dans les historiens antérieurs .

Ces rapprochements littéraires ne doivent point nous faire perdre
de vue le point de départ de cette argumentation . Diodore est un pur
compilateur , et Tite -Live un Romain qui s’inspire d ’une œuvre grecque .
Aussi bien ressort -il de la dissertation de M . Diels que les contempo¬
rains de Périclès ont eu une tout autre idée que nous de la propriété
littéraire ; et nous accordons encore volontiers au savant critique que
la nature du livre d ’Hérodote le dispensait , plus encore que d ’autres
écrivains peut-être , de justifier la provenance de ses moindres infor¬
mations . Mais enfin dans quelle mesure Hérodote a - t-il mis à contri¬
bution Hécatée ? Les preuves données par M . Diels reposent toutes
sur la croyance à l'authenticité des fragments de ce logographe . Or
cette authenticité est des plus contestables , et il demeure toujours
permis de se demander , avec M . Cobet , si , des deux auteurs , le volé
n’est pas Hérodote 1

; ou plutôt M . Cobet ne doute pas que dans cette
discussion , qui remonte à l ’antiquité elle-même , Gallimaque n’ait eu
raison de considérer comme apocryphe la description de l ’Asie attri¬
buée à Hécatée 2 . Ératosthène rejeta cette opinion de son maître 3,
mais cela d ’après ses propres conjectures et sans avancer aucune

preuve décisive 4. S ’il en est ainsi , les œuvres qui avaient cours au
temps des rois d ’Alexandrie et de Pergame sous le nom d 'Hécatée de
Milet risquent fort d’avoir été apocryphes , comme le croit M . Cobet,
et composées de morceaux empruntés à Hérodote . D ’autres critiques

1 . Cobet , Hecatæi Milesii scripia ψευδεπίγραφα , dans Mnemosyne , nouvelle
série , t . XI (1883 ) , p . 1-7 .

2 . Athénée , II , p . 70 b .
3 . Strabon , I , p . 7 .
4 . C ’est ce qu ’on peut conclure de la phrase de Strabon , ibid . : Tbv δε Έχα -

ταΐον καταλιπεΐν γράμμα , πιστούμενον εκείνου είναι έκ τής άλλης αύτοϋ γραφής.



170 HERODOTE HISTORIEN DES GUERRES MEDIQUES .

estiment que la περιήγησή d ’Hécatée a été seulement interpolée *.
Dans l’une ou l ’autre de ces explications , c ’est Hérodote qui reste
l ’auteur original des belles descriptions que l ’on sait , et la thèse
générale de M . Dicls est également compromise . Quant à l ’exemple
particulier du mot δωρον τοϋ ποταμού , il ne comporte pas la preuve
rigoureuse que prétend en tirer l ’auteur : qu’on lise toute la phrase
d ’Hérodote , et l ’on verra que les mots και μή προακούοαντι ίδόντι δέ se
rapportent , non pas à l ’expression même δωρον τοϋ ποταμού, mais à
cette idée générale que l ’Égypte est une terre gagnée sur la mer :
δηλα γάρ δη και μή προακούσαντι ιδόντι δέ , ό'ςτις γε συνεσιν ε^ ει , οτι Αίγυπτος ,

ες την
'Έλληνες ναυτίλλονται , έστι Αίγυπτίοισι επίκτητος τε γη και δώρον του

ποτααοΰ (II , 5 ) . Le fait constaté depuis longtemps , et que tous les

voyageurs avaient appris avant même d ’avoir vu l ’Égypte , c ’était que
le Delta était le produit des alluvions du fleuve, επίκτητος γη : le reste ,
c ’est-à-dire l ’image précise et élégante , peut bien appartenir à l ’écri¬
vain lui-même.

La dissertation de M . Diels avait été précédée , en 1885 , d ’un tra¬
vail conçu dans le même esprit , mais beaucoup plus étendu , sur les
sources écrites d’Hérodote s

. L’auteur de cette dissertation , M . Pa-

nofsky, a poussé très loin dans le détail ses minutieuses recherches , et
il a embrassé dans la même étude tous les livres de notre auteur . C ’est
dire qu’il s ’est occupé aussi des guerres médiques . Sans le suivre pas
à pas dans ces subtiles discussions , nous examinerons quelques-uns
de ses arguments principaux .

On était généralement d ’accord jusqu ’à ce jour pour admettre que
chez la plupart des historiens , mais surtout chez Hérodote , les mots
λέγουσί τινες , λόγος έστί , λέγεται , ώς πυνθάνομ .αι , ήκουσα , etc . . . devaient

être pris à la lettre , et se rapportaient à des on dit , à des traditions
orales . Sans doute on n’ignorait pas que le verbe λέγειν , quand il est
précédé du nom d ’un écrivain , peut s ’entendre aussi comme le français
dire ou raconter dans des phrases comme : Tite-Live dit . . . , Tacite
raconte . . . . Mais , en l ’absence d ’un sujet précis , et vu le petit nombre
des écrits antérieurs à Hérodote , on considérait le plus souvent comme
des récits anonymes ou collectifs les anecdotes ou les épisodes pré-

1 . Schmidt (Max - C .-P . ) , ïur Gcschichte der geogr . Litt . bei Griechen und Romern ,
Progr . , Berlin , 1887 , p . 10 - 11 .

2 . Panofsky (H .) , Quæstionum de historiée herodoteæ fontibus pars prima , Diss.
inaug . , Berlin , 1885 .



CRITIQUE DES MODERNES. — PANOFSKY . 171

seules sous celte forme par Hérodote . M . Panofsky renverse cette
manière de voir : pour lui , la tradition orale est l ’exception , ou , pour
mieux dire , il ne l ’accepte qu’une fois , à propos du récit de Thersan -
dros d’Orchomène *. Partout ailleurs il soupçonne et découvre des
sources écrites , et même , ce qui est plus grave , il déclare qu’Hérodote
fait semblant d’emprunter à des récits oraux des opinions qu’il s ’est
faites par ses lectures , et qu’il prête ensuite aux gens ou aux peuples
intéressés . Ainsi , pour résumer l ’idée de M . Panofsky , Hérodote dis¬
simule ses sources écrites , ou invente de prétendues traditions
orales qui n ’ont jamais existé .

Cette double accusation est-elle fondée ? On en jugera par les exem¬

ples suivants .
Voici quelques -uns des cas où M . Panofsky voit une source écrite

cachée sous les verbes λεγουσι, λέγεται , ηχούσα . A la nouvelle de l’in¬
cendie de Sardes , Darius , avec humeur , demande quel est ce peuple
qui a osé violer le sol de l ’Asie , et il jure de punir les Athéniens :

λέγεται αυτόν ε
’
ίρεσΟαι οιτινες ε

’ιεν οι Αθηναίοι ( V , 10S) . Suit l ’anecdote
de l ’arc que le Roi bande en regardant le ciel , et celle de l ’esclave

qui lui dit à chaque repas : Μέανεο των Αθηναίων. Nous avons vu

qu’Eschyle a fait allusion dans les Perses à ce mot célèbre 2 : faut-il
croire qu’Eschyle , lui aussi , l ’avait pris dans un livre ? — Lors du pas¬
sage de l’Hellespont , un habitant du voisinage s ’écrie : « O Zeus, pour¬
quoi prendre ainsi la figure d ’un homme et le nom de Xerxès ? . . . . »
Cette admiration qui s ’exprime sous une forme si naïve n’est-elle pas
essentiellement propre à une tradition orale et populaire ? Mais Héro¬

dote dit : λέγεται . . . άνδρα είπεϊν Έλλησποντιον (VII , S6) , Ct M . Panofsky
croit que le mot vient d’une source écrite . C’est la môme origine qu

' il

attribue , avec aussi peu de raison , aux mots du Spartiate Diénécès,
mots dont on citait un grand nombre , dit Hérodote (VII , 226) , et le

même verbe λέγεται sert à amener l ’anecdote , également bien popu¬
laire , du festin servi parPausanias après la bataille de Platées , d’abord

à la mode perse , ensuite à la mode Spartiate (IX , 82 ) . — D ’autres

exemples , relevés par M . Panofsky , sont beaucoup moins concluants

encore : Hérodote compare l ’entreprise de Xerxès aux expéditions
antérieures , et dans le nombre il cite la guerre de Troie , μήτε κατά τά

λεγόαενχ τόν Άτρειδεων ές " Ιλιον (στόλον ) (VII , 20 ) : pourquoi Veut-ΟΠ

1. Hérodote , IX , Ιο . — Panofsky , ορ . cit . , ρ . 6ί .
2 . Cf. ci-dessus , ρ . 126, n . ο .



172 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

qu’Hérodote fasse allusion au texte précis d’Homère, au Catalogue des
vaisseaux , plutôt qu’à ce que tout le monde sait et dit de la guerre de
Troie ? — Il y a sur l ’Acropole un temple d’Erechthée , que l 'on dit
fris de la terre , ΈρεχΟέος του γηγενέος λεγομένου είναι (VIII , S5) . — 0 )1 dit
qu’

AsopOS eut deux filles , Ασωπού λέγονται γενέσθαι θυγατέρες ( V , 80 ) . —
Le nom Η

'
Άφέται vient , dit-on , de ce qu’Héraclès fut laissé là par

Jason , λέγεται τον Ήρακλέα καταλειφθήναι (VII , 193 ) . — Même tournure
pour introduire la légende relative à la mort de Minos en Sicile ,
λέγεται Μίνων ( VII , 170 ) : rien n ’était plus connu , plus généralement
répandu que cette tradition , dont Sophocle fit une pièce de théâtre *.
— Voici maintenant un exemple de la locution ώ,- έγώ πυνΟάνοααι ,
employée , suivant M . Panofsky , pour indiquer , ou plutôt pour dissi¬
muler , une source écrite : Xerxès savait tous les trésors amassés à
Delphes , ως εγώ πυνΟάνορ,αι (VIII, 35) . Mais dans le môme passage
Hérodote affirme qu’il a vu à Delphes les deux rochers tombés du
Parnasse : c ’est donc à Delphes qu’on lui a raconté tout l ’épisode , et
c’est là qu ’on lui a vanté le renom des trésors qui avaient fait
envie même au Grand Roi .

Moins exclusif dans notre opinion que M . Panofsky dans la sienne ,
nous admettons que parfois Hérodote ait fait allusion à des faits con¬
signés dans des écrits , et cela sous une forme assez voisine de celle
qu’il emploie pour désigner une tradition orale : quand il dit , par
exemple : « Masistios, que les Grecs appellent Μακίσπο; » (IX , 20 ) , on
peut croire qu’il rectifie l ’ignorance de quelques écrivains , ou du
moins une erreur accréditée autrement que par des récits oraux .
De même , on soupçonne une allusion à un fait rapporté par un his¬
torien , lorsque , après avoir exposé les bruits qui avaient cours en
Grèce sur la conduite d ’Argos (λόγος λεγόμενος άνά τί,ν Ελλάδα ) , Héro¬
dote ajoute que ces bruits semblent confirmés par ce que quelques
Grecs racontent de l ’ambassade de Callias à Suse (λέγουσί τινες
Ελλήνων ) (VII , 151 ) : l ’

épithète de Μεμνόνια donnée dans ce passage à

la ville de Suse a paru à Stein empruntée directement à l ’écrivain
que visait Hérodote . C’est possible , mais non certain , et nous n ’accep¬
tons même pas cette possibilité ou cette vraisemblance pour la plu¬
part des autres cas cités par M . Panofsky .

Oui , Hérodote a connu des écrits qui touchaient par quelque

1 . C ’était le sujet de la tragédie intitulée Καμίκιοι .



CRITIQUE DES MODERNES . — PANOFSKY . 173

endroit à son sujet , et il a sans doute gardé le souvenir de ses lec¬
tures . Mais , loin qu’il s ' en rapportât au témoignage de ses devan¬
ciers , sa méthode de travail et d ’investigation a consisté précisé¬
ment à vérifier lui -même sur place ce que d ’autres avaient appris
déjà avant lui ; ainsi a- t-il pu répéter des choses déjà dites , mais
nulle part il n’a compilé des ouvrages en dissimulant ses emprunts .
Il est avant tout sincère et consciencieux .

On ne pourrait guère lui reconnaître ce mérite , si l’on admettait ,
avec M . Panofsky , qu

’il présente au public ses propres opinions en les
attribuant à des témoins autorisés . Partout M . Panofsky repousse
l’idée qu ’Hérodote ait interrogé directement les gens d’un pays sur
leur histoire : les légendes qu’il rapporte , il les a trouvées dans ses
livres , et , chaque fois qu’il a l ’occasion d ’en mentionner quelqu ’une,
il la prête au peuple qu’elle intéresse ( ώς λόγος έν Άρκαδίη λέγεται
(VI , 127 ) , — δ δέ λέγεται προς τής Σικελίης των οίκητόρων (VII , 153 ) , —
λέγεται είναι δπ ' Αρκάδων το Στυγός ίΐδιυρ ( VII , 74) , — τα λόγος παρ

' Αθηναίων
(VIII , 55 ) , — ώς αυτοί Αθηναίοι λέγουσι (IX , 73 ) , — ώς λέγεται δπο
Μακεδο'νων (VIII , 138 ) , etc . D ’où vient donc , chez M . Panofsky , ce

soupçon que ne justifient pas les exemples ci-dessus ? De quatre ou
cinq passages qui peuvent , en effet, au premier abord embarrasser
la critique .

À propos de la mort horrible du roi de Sparte Clcomène, Hérodote
expose en ces termes les causes attribuées à cette mort : « Il mourut
ainsi , selon la plupart des Grecs (ώς uiv οί πολλοί λέγουσ t Ελλήνων) ,
pour avoir gagné la Pythie et lui avoir suggéré ce qu’elle avait dit
contre Démarate ; selon les Athéniens seuls ( ώς δέ Αθηναίοι μοϋνοι
λέγουτι ) , pour avoir , lors de l ’invasion d ’ÉIeusis , coupé le bois sacré des
déesses ; selon les Argiens (ώς δέ Άργεϊοι) , pour avoir appelé hors de
l ’enclos d ’Argos ceux des citoyens qui s’

y étaient réfugiés après une
bataille , pour les avoir massacrés , et avoir ensuite par mépris incendié
le bois sacré 1 » . Ne voit-on pas , dit M . Panofsky , que chacun de ces
trois forfaits de Gléomène est considéré comme cause de sa mort par
le peuple chez lequel il a été commis? En réalité , c ’est Hérodote qui ,
avec sa tendance ordinaire à chercher dans tous les faits une cause
morale , a trouvé moyen de rappeler à la lin de la vie de Cléomène
les différents crimes dont il s’était rendu coupable . On ne se figure

I . Hérodote, VI, 75 .



174 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

pas , ajoute-t -il , l ’historien parcourant toute la Grèce pour poser à
chacun cette question : « Quelle est votre opinion sur la mort du roi
Gléomène? »

Cette critique spirituelle serait plus solide , si M . Panofsky avait
tenu compte d’un quatrième passage , où Hérodote rapporte , sur le
même fait, une tradition Spartiate : Gléomène se serait adonné à
l ’ivrognerie à la suite de longs pourparlers qu’il aurait eus avec les
Scythes *. Certes cette tradition ne laisse pas que d’ôtre suspecte 2 ;
mais elle a tout à fait la saveur d ’un on dit Spartiate , et c’est bien
à Sparte qu’elle est née : ce n ’est pas Hérodote qui l 'a inventée . Si
donc les Spartiates ont eu sur ce sujet une tradition propre , pourquoi
les Argiens n ’en anraient -ils pas eu une aussi ? Et , d ’autre part , est -
ce que le fait d ’avoir corrompu la Pythie n ’était pas un délit assez
grave pour avoir fait beaucoup de bruit en Grèce ? C

’est à Delphes
surtout qu

’on devait en avoir conservé le souvenir , et c ' est là qu ’on
devait s ’efforcer d ’atténuer ce scandale en montrant le châtiment à
côté du crime . En un mot , sans qu’Hérodote eût à provoquer spécia¬
lement sur ce point les confidences de chaque peuple , il a dû souvent
entendre parler d ’un événement aussi considérable .

Nous ferons une réponse analogue à l ’interprétation que M . Panofsky
propose de donner à deux autres passages : on sait comment , en
l ’année 431 , des députés lacédémoniens , envoyés au Grand Roi , furent
arrêtés en Th race et tués à Athènes ; parmi ces hommes étaient les fils
de Sperthias et Boulis, deux citoyens de Sparte qui s’étaient proposés
jadis comme victimes expiatoires pour apaiser le courroux de Taltliy-
bios ; ainsi le châtiment qui avait épargné Sperthias et Boulis avait
atteint leurs fils . N’est-ce pas là , dit M . Panofsky , une remarque per¬
sonnelle d ’Hérodote ? Et pourtant l ’historien la donne pour une obser¬
vation faite par les Lacédémoniens , ώ ; λέγουιτι Λακεδαιμόνιοι (VII , 137 ) .
— De même, pendant l ’hiver 480 -479 , pendant que le Perse Artabaze
assiégeait Potidéc , une partie des assaillants fut submergée , à la suite
d ’un reflux inusité de la mer , et la cause de cette catastrophe fut , au
dire des Potidéates ( λέγουσι Ιίοτιδαιήται ) ( VIII , 129 ) , le sacrilège commis
par ces barbares dans un temple de Poséidon : n ’est-ce pas encore
le religieux Hérodote qui a inventé cette belle et édifiante raison ? —
A cette conclusion s 'opposent , suivant nous , deux choses : d ’abord ,

1 . Héhodote , YI, 84 .
2 . Nous dirons plus loin les raisons de nos doutes , p . 203 .



CRITIQUE DES MODERNE ^ . PANOPSKY. 173

Hérodote n’hésite jamais à mettre en avant sa propre manière de voir ,
et des formules comme celles-ci , ώ; âgo

'
i δοκεΐ, ώς έγώ σηιχαινάξενος

ευρίσκω , sont trop fréquentes pour qu ’on lui prête des opinions qu
’il

ne s ’attribue pas à lui-même ; il ne cache nulle part l ’idée qu’il a de
■t la justice divine , et il n’a pas besoin de se couvrir de l ’autorité d ’au¬

trui . Ensuite , pourquoi supposer que les idées religieuses et morales
que professe Hérodote n ’appartenaient qu’à lui ? A Sparte , aussi bien
qu’à Potidée , on avait , comme Hérodote lui-même , l ’habitude de
chercher les causes surnaturelles des faits ; la tradition populaire
était religieuse autant que l ’historien qui s ’en est fait l ’écho.

Il nous reste à parler d ’un texte qui semble décisif à M . Panofsky :
à propos des Modes , qui figurent parmi les troupes de Xerxès , Héro¬
dote dit que ces Mèdes s ’appelaient d’abord ’

Aptoi , et qu’ils ont pris
ensuite le nom de -Μηδοι , lorsque Médée est passée d ’Athènes chez
eux : voilà , ajoute Phistorien , ce que racontent les Mèdes eux-mêmes
sur leur propre compte ( VIT , 62 ) . Comment expliquer ce passage ? Pour
M . Panofsky , c’est la preuve manifeste de la fiction par laquelle Héro¬
dote attribue aux Perses les idées qu ’il s ’est faites lui-même d’après
des traditions grecques . Mais cette conclusion n’est pas nécessaire :
pour l ’éditeur Stein , le témoignage des Mèdes ne se rapporte qu’à la

y première partie de la phrase , c’est-à-dire au nom primitif d^Aptot
changé plus tard en Μηδοι , sans qu ’il faille leur attribuer aussi la
croyance à la légende grecque de Médée. Si l ’ordre des mots dans la
phrase grecque paraît se prêter difficilement à cette hypothèse , on
peut recourir à une autre explication : assez souvent , par exemple
au début du Ier livre , Hérodote mentionne , comme admis par les
Perses , des faits dont l ’origine est sûrement grecque . Plutôt que de voir
là un subterfuge de l ’historien , on a le droit de penser que les légendes
grecques , qui depuis le temps d ’Homère et d ’Hésiode étaient répandues
dans toute la Grèce , avaient été acceptées , avec plus ou moins de
sérieux , par ceux des Perses de l ’Asie Mineure que put interroger
Hérodote . L’histoire de Médée et de Jason appartenait au cycle des
aventures anciennes qui avaient mis jadis aux prises l ’Europe et l ’Asie :

I on discutait là-dessus depuis longtemps en Asie lorsqu ’Hérodote y
ί voyagea , et il n ’est pas étonnant qu’il ait trouvé des savants perses ,
f λόγιοι , disposés à admettre ces légendes , ne fut -ce que pour montrer
j aux Grecs , par leurs propres traditions , qu

’ils avaient été jadis les
agresseurs .

y

i



176 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES .

Ainsi M . Panofsky n' a pas démontré que le savoir d ’Hérodote ,
dans le récit des guerres médiques , ait eu sa source unique dans des
livres . Le contraire reste vrai , et l ' hypothèse de certains emprunts
aux ouvrages des logographes demeure fort vague .

M . Trautwein a récemment cherché à préciser cette hypothèse , en
l ’appliquant à une partie déterminée du récit , et en nommant la source
écrite où Hérodote a puisé : les Mémoires de l ’Athénicn Dicæos *.

Ce personnage est celui dont Hérodote invoque le témoignage à

propos du fameux prodige qui se produisit dans la plaine de Thria , un
peu avant la bataille de Salamine : exilé d’Athènes , Dicæos se trouvait
seul avec le roi Démarate dans la plaine de Thria , alors occupée par
les Perses , tandis que toute l ’Attique , abandonnée par ses habitants ,
était livrée au fer et au feu . A ce moment ils aperçurent un nuage de

poussière qui s ’élevait au-dessus de la ville d ’ÉIeusis , et de ce nuage
sortait une voix qui faisait entendre le cri mystique Iacclios . Démarate

surpris demande à son compagnon ce que signifie cette voix, et Dicæos
lui explique le prodige : « Tous les ans , à pareille date , 30 000 Athé¬
niens célèbrent la grande fête de Déméter et de Coré ; cette année , la
procession solennelle n’a pas eu lieu ; mais les déesses ont voulu du
moins donner aux Athéniens un signe de leur bienveillance ; c’est la
perte des Perses qu’annonce ce nuage : s ’il se porte du côté du Pélo¬
ponnèse , c’est l ’armée de terre de Xerxès qui est menacée ; s’il se
dirige vers Salamine et la flotte grecque , c’en est fait des vaisseaux

perses » . Et , pendant que Démarate recommande à Dicæos le secret
sur ce présage funeste , les deux exilés aperçoivent le nuage qui s’en¬
vole vers l ’ile de Salamine et leur prédit ainsi la ruine de la flotte
barbare . « Voilà , ajoute Hérodote , le récit qu’a fait Dicæos l’Athénien ,
et il s’appuyait , en disant cela , sur le témoignage de Démarate et de
quelques autres

1

2. »
Tous les critiques d ’Hérodote ont cité ce passage comme un de

ceux où la source orale de la tradition apparaît avec le plus d’évi¬
dence . Tel n’est pas l’avis de M . Trautwein : l ’ingénieux auteur se pro¬
pose de détruire ce préjugé , en démontrant que le tour employé par
Hérodote (% ) δε ό Δίκαιος δ Θεοκύδεος . , et , à. la fin du chapitre ,
ταΰτα ;αέν Δίκαιος δ Θεοκύδεος ελεγε ) ne peut désigner ni un témoignage

1 . Trautwein (P . ) ,. Die Memoiren des Dikaios , Eine Quelle des herodoleischen
Geschichtswerkes (dans Hermès, t . XXV ( 1890 ) , p. 527 -566 ) .

2 . Hérodote , VIII , 65 .



CRITIQUE DES MODERNES. — TRAUTWEIN. 177

recueilli directement par l ’historien de la bouche même de Dicæos, ni
un on dit rapporté par un ou deux intermédiaires . Cette démonstration
se fonde sur deux textes , qui nous montrent une formule plus com¬
plète et plus précise appliquée à l ’un et à l ’autre de ces deux cas :
quand Hérodote veut dire qu’il a vu lui - même Thersandros d ’Orcho-
mène , et qu’il lui a entendu raconter le repas donné par le Thébain
Attaginos àMardonius et aux officiers perses , il insiste expressément
sur cette relation directe d’un témoin oculaire : τάδε δέ ηδη τά επίλοιπα
ηκνυον Θερσάνδρου . . . . , et à la fin : ταΰτα μέν Όρ ^ οριενίου Θερσάνδρου ήκουον
(IX , 16 ) . D ’autre part , quand il déclare qu’il a entendu dire seule¬
ment qu ’Épizélos , devenu subitement aveugle pendant la bataille de
Marathon , avait raconté à d ’autres son aventure , il emploie une for¬
mule qui ne laisse aucun doute sur la transmission de ce témoignage :
λεγειν δέ αύτον περ

'
ι του πάθεος ηκουσα . . . ταΰτα μέν δη Επίζηλον έπυΟο'μην λεγειν

(VI , H7 ) . De ce rapprochement il résulte , aux yeux de M . Trautwein ,
que la formule simple εφη δ Δίκαιος, OU ταΰτα Δίκαιος ελεγε , ne peut
avoir le sens ni de l ’une ni de l’autre des deux formules développées ;
une autre explication est donc à trouver . Or il existe dans Hérodote
d’autres passages OÙ les verbes simples , έφη OU εφησε , ελεγε OU ελεξε ,
désignent le témoignage écrit d ’un historien ou d ’un poète . Quand
Hérodote rappelle les données du poète Aristéas de Proconnèse sur
les Issédons , il commence ainsi son chapitre : εφη δέ Άριστε

'
ης δ

Καϋστροβίου (IV , 13 ) , et un peu plus loin , invoquant le témoignage du

même auteur , il emploie indifféremment l ’aoriste εφησε et l ’imparfait
ελεγε ( IV , 16 ) . Ailleurs , citant Homère , il dit : των καί "

Ομηρος εφησε

(VII , 161 ) , et , à propos d’Hécatée de Milet : εκείνα μέν δη Έκαταΐος
ελεξε ( VII , 137 ) . Ainsi le doute n ’est plus possible : Dicæos avait com¬

posé un livre , et c ’est dans cet ouvrage qu ’Hérodote a pris le récit du
nuage d ’Eleusis .

La rigueur de ce raisonnement n ’est qu’apparente ; car , ici encore ,
c’est le point de départ que nous contestons ; c’est l ’idée , considérée
comme un axiome, qu’un historien comme Hérodote se sert toujours
des mêmes formules et ne varie jamais sa manière de citer ses sources .
N’est-ce pas plutôt le contraire qui semblera vraisemblable , si l ’on

songe au caractère d’Hérodote et à la manière dont il a composé son

ouvrage , rassemblant des notes prises à différentes époques de sa
vie ? Et cette vraisemblance ne deviendra - t-elle pas certitude , si l ’on

ajoute qu ’il s ’agissait avant tout pour lui de raconter des faits , sans
12



178 HÉRODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

renseigner exactement son auditeur ou son lecteur sur ses sources
d’information ? Nous avouons sans peine qu’Hérodote a dû prendre
plaisir à mettre en lumière ses relations personnelles avec des sur¬
vivants de la grande guerre ; aussi ne pensons-nous pas à soutenir

qu
’il ait lui-même vu et entendu Dicæos. Mais , entre la formule qu’il

emploie pour le témoignage de Dicæos et celle qu’il applique au récit
d ’Épizélos , ne peut -on pas voir , pour le sens , une identité complète ?
Et les mots Δημαρητου τε και άλλων μαρτύρων καταπτόμενος (VIII , 65) , par
lesquels il termine le récit de Dicæos , n ’impliquent -ils pas l ’interven¬
tion de témoins qui ont pu ensuite répéter les paroles du premier
auteur ? La seule objection à cette équivalence serait l ’observation de
M . Trautwein sur le sens particulier des mots έφη ou ελεγε, appliqués
à Aristéas ou à Hécatée de Milet. Mais cette observation n ’est pas
exacte ; et , si M . Trautwein tient à ne donner la même signification
qu’à des formules absolument identiques , nous lui ferons remarquer
que les exemples qu’il invoque vont à l’encontre de sa théorie .
Car , si l ’on excepte Homère , trop ancien et trop connu pour qu ’il y
eût le moindre doute dans l’esprit du public sur la nature de son

témoignage , Hérodote n’a cité Aristéas et Hécatée qu’en rappelant
que l’un était poète , l ’autre logograplie ; bien plus , il a dit expres¬
sément qu’il empruntait ces témoignages à leurs écrits : Ιφη Άριστέης
ê Καϋστροβίου άνήρ ΓΙροκοννήσιος ποιέων επεα , άπικέσθαι. . . (IV , 13) . Car
il faut , dans cette phrase , rapprocher les mots έφη . ποιέων επεα,
« il a dit dans ses poèmes » , absolument comme au chap . 16
du même livre : ουδέ οδτος προσωτέρω Τσσηδδνων έν αύτοΐσι τοΐσι έπεσι
ποιέων εφησε άπικέσθαι. De même , pour Hécatée , c’est après avoir

résumé son récit de l’expulsion des Pélasges qu ’Hérodote dit simple¬
ment : εκείνα μέν δή Έκαταϊος έλεξε ( VI , 137 ) ; mais , au début du cha¬

pitre , il s ’exprime aussi clairement que possible : Έκαταϊος μέν δ
'
Ηγησάνδρου εφησε έν τοΐσι λόγοισι λέγων αδίκως. Ainsi , dans les cas OÙ

Hérodote cite sûrement un auteur , nous voyons qu’il a soin de rap¬
peler la qualité de cet auteur et la nature de ses écrits . Au contraire ,
le mot έφη à lui seul est l’expression vague d’un témoignage oral , dont
Hérodote ne précise en rien l’origine .

L ’examen des arguments invoqués par M . Trautwein nous conduit
donc à une conclusion opposée à la sienne . Nous ne disons pas avec
lui : Dicæos avait certainement laissé un écrit , d’où Hérodote a tiré
l ’anecdote du nuage mystérieux ; mais nous disons : Dicæos est l ’au-



CRITIQUE DES MODERNES . — TRÀUTWEIN. 179

teur d’une tradition qui avait cours en Grèee , sans qu’Hérodote sût
au juste les témoins intermédiaires qui en avaient conservé le sou¬
venir .

Est-il nécessaire dès lors de poursuivre avec M . Trautwein une dis¬
cussion qui ne repose pas sur un principe commun ? L ’auteur de cette
curieuse dissertation accumule les hypothèses sur la personne de
Dicæos , sur la nature du livre qu ’il avait composé, sur l ’esprit qui
animait ce livre , et il recherche dans Hérodote les passages qui , pa¬
raissant provenir d’une source écrite , et se rapportant soit à Déma-
rate , soit à des détails de la marche et de la conduite de Xerxès ,
peuvent être attribués à cette source . Cette analyse pénétrante a
conduit M . Trautwein à des remarques particulières qui ne manquent
ni d’intérêt ni de vraisemblance . Mais la thèse elle-même est insou¬
tenable ; car il s’agit de prouver que tous les détails relatifs à Déma-
rate viennent uniquement des Mémoires de Dicæos ; si un seul fait
peut venir d ’ailleurs , la thèse tombe , de l’aveu même de M . Trautwein f .
Or il y a des cas où l ’existence d ’une source écrite est vraiment im¬
possible à admettre : pour interpréter dans ce sens une formule
comme ώ; ή φάτις υ,ιν εχει (VII , 3 ) , il faut détourner le mot φάτις de son
acception courante . M . Trautwein , il est vrai , rapproche de ce mot le
sens qu’il a donné aux verbes φάνχι et λεγειν ; mais ces verbes mêmes,
nous l ’avons vu , ne se prêtent à cette explication que dans des cas
bien déterminés . Les observations de M . Trautwein ont donc isolé¬
ment peut -être quelque valeur , et nous devrons nous demander , dans
l ’analyse critique du récit d’Hérodote , si tel ou tel épisode ne vient
pas d ’un témoignage écrit . Mais l ’ensemble du travail pèche par la
base , et , cette fois encore , la source écrite , le livre qui aurait servi
de guide à Hérodote n’est pas découvert .

Il n’est pas découvert , suivant nous , parce qu’il n'a jamais existé .
Telle est la conviction que nous gardons , malgré les savantes disser¬
tations que nous venons de passer en revue , et cette conviction sub¬
siste parce que , d’un côté , les arguments contraires nous semblent
faibles , et que , de l ’autre , le récit d’Hérodote continue à nous paraître
avant tout personnel et original .

C ’est cette personnalité de l ’écrivain que presque tous les critiques
modernes ont , à notre avis, beaucoup trop négligée . Presque tous,
qu’ils s ’attachent à la recherche des sources orales ou à celle des

1. Trautwein , op . cit . , p . 344 .



180 HERODOTE HISTORIEN DES GUERRES MÉDIQUES.

sources écrites , se croient capables de retrouver dans Hérodote soit
la pure tradition populaire de Sparte ou d ’Athènes , de Delphes ou
d ’Argos , soit le texte d ’un logographe . La même erreur se rencontre
chez tous : ils font dépendre trop étroitement Hérodote de ses sources,
surtout dans une partie de son histoire où le citoyen d ’Halicarnasse,
devenu presque un citoyen d ’Athènes , pouvait sans peine se faire une
opinion , choisir parmi les récits qu ’il entendait , et composer lui -
même une œuvre originale , que personne avant lui n ’avait jamais
écrite .

Mais ces qualités personnelles d ’Hérodote apparaîtront mieux dans
l ’étude que nous allons consacrer , dans la seconde partie de cet
ouvrage , à son histoire des guerres médiques . Cette étude , nous pou¬
vons l ’entreprendre avec assurance , maintenant que nous avons
écarté les doutes que quelques auteurs anciens avaient exprimés
sur la véracité de notre historien , et les objections que des savants
modernes ont faites à la valeur historique de son témoignage .


	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180

